
 
 

T.C. 

ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

KÜLTÜREL DEĞİŞİM BAĞLAMINDA  

ZİLE İLÇESİNDE TÜRK HALK İNANIŞLARI 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 
Mehmet Emin SEZMİŞ 

 

 

 
Danışman: 

Prof. Dr. Bekir ŞİŞMAN 

 

 

 

 

 

 

Samsun, 2018 

 

  



 

  



 

 

T.C. 

ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

KÜLTÜREL DEĞİŞİM BAĞLAMINDA ZİLE 

İLÇESİNDE TÜRK HALK İNANIŞLARI 

 

 

 

 
Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Mehmet Emin SEZMİŞ 

 

 

 

 

 

 

Danışman: 

 

Prof. Dr. Bekir ŞİŞMAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Samsun, 2018



BİLİMSEL ETİK BİLDİRİMİ 

 

 
Hazırladığım Yüksek Lisans Tezinin bütün aşamalarında bilimsel etiğe ve 

akademik kurallara riayet ettiğimi, çalışmada doğrudan veya dolaylı olarak 

kullandığım her alıntıya kaynak gösterdiğimi ve yararlandığım eserlerin kaynakçada 

gösterilenlerden oluştuğunu, yazımda enstitü yazım kılavuzuna uygun davranıldığını 

taahhüt ederim. 

 
… /… / 20… 

(İmza) 

Mehmet Emin SEZMİŞ 

 

  



TEZ KABUL VE ONAYI 

 
 

Mehmet Emin SEZMİŞ tarafından hazırlanan “Kültürel Değişim Bağlamında 

Zile İlçesinde Türk Halk İnanışları” başlıklı bu çalışma, … /… / 20… tarihinde yapılan 

savunma sınavı sonucunda oy birliğiyle/oy çokluğuyla başarılı bulunarak jürimiz 

tarafından Yüksek Lisans Tezi olarak kabul edilmiştir. 

                                                                                                               İmza 

 

Başkan:   
 

 

Üye:    
 

 

Üye:    
 

 

 

 

 

Yukarıdaki imzaların adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 
 

  /  /   
 

Enstitü Müdürü 

(İmza ve Mühür) 

 

  



iii 

 

ÖZET 

KÜLTÜREL DEĞİŞİM BAĞLAMINDA 

ZİLE İLÇESİNDE TÜRK HALK İNANIŞLARI 

Mehmet Emin SEZMİŞ 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans, Mayıs/2018 

Danışman: Prof. Dr. Bekir ŞİŞMAN 

 

  Bu çalışmada Tokat ilinin Zile ilçesindeki halk inanışları ve halk inanışlarında 

kültürel değişim sonucu meydana gelen değişiklikler incelenmiştir. Bu çalışma Zile 

ilçe merkezi ile köylerinde yapılan derlemeler ve bu derlemeler sonucunda tespit 

edilen halk inanmaları ile bu inanmalar doğrultusunda gerçekleştirilen ritüellerin 

kültürel değişim bağlamında değerlendirilmesinden oluşmaktadır. 

Zile, ilk çağlardan beri Anadolu’nun ticarî ve kültürel olarak önem arz eden 

şehirlerinden biri olmuştur. Yapılan araştırmalara göre 7000 yıllık geçmişi olduğu 

bilinen şehir, Hitit, Frig, Pers, Pontus, Roma, Bizans, Selçuklu ve son olarak 

Osmanlı’dan izler taşımaktadır. İlçe merkezinde ve köylerde bu dönemlere ait birçok 

tarihî eser görmek mümkündür. Zile Kalesi, Maşat Höyük ve kendine has mimarisiyle 

Zile evleri bunlardan bazılarıdır. Zile Panayırı da binlerce yıl öncesinden miras kalmış 

bir gelenek olarak yaşamaya devam etmektedir. Bu kültürel birikim halkın yaşayışına 

ve sosyal hayatın önemli bir olgusu olan halk inanışlarına da etki etmiştir. İşte bu 

kültür birikiminin önemli bir ögesi olan halk inanışları, yapılan çalışmayla tespit 

edilmiş ve kayıt altına alınmıştır. Bunun yanı sıra köyden kente göç, teknolojik 

gelişmeler vb. nedenlerden dolayı değişen kültürün Zile halk inanışlarına etkisi 

derinlemesine irdelenmiştir. 

Bu çalışmada halk inanışları, geçiş dönemi ile ilgili halk inanışları ve geçiş 

dönemi dışında kalan halk inanışları olmak üzere iki ana başlık altında incelenmiştir. 

Zile ilçesinde bulunan türbe ve ziyaret yerleri ile bunlar etrafında gelişen inanış ve 

uygulamalar da ayrı bir bölümde ele alınarak değerlendirilmiştir. Tespit edilen inanış 

ve uygulamalar, ana başlıkların altında bölümler halinde verilmiştir. Her bölümün 

sonunda tespit edilen inanış ve uygulamaların kültürel değişimden ne derece 

etkilendiği, bilinip bilinmediği, yaşayıp yaşamadığı değerlendirilmiştir. Böylece Zile 



iv 

 

ilçesinde halk inanışlarının ve uygulamalarının şimdiki durumu somut verilerle ortaya 

konulmaya çalışılmıştır. 

Araştırmalar neticesinde 641 halk inanışı tespit edilmiştir. Bu inanışların büyük 

bir bölümü eğitim ve sağlık olanaklarının, iş sahasının, yaşam alanının değişmesi; 

teknolojik gelişmelerin etkisi sonucu yaşanan kültürel değişim ile yalnızca belleklerde 

kalmıştır. Özellikle uygulamaya dönük halk inanışları bu durumdan daha çok 

etkilenmiştir. 

Anahtar Sözcükler: Zile, Halk inanışları, Kültürel değişim, Kültür 

 

  



v 

 

         ABSTRACT 

TURKISH FOLK BELIEFS IN ZİLE DISTRICT 

IN TERMS OF CULTURAL CHANGES 

Mehmet Emin SEZMİŞ 

Ondokuz Mayıs University, Institute of Social Sciences 

Department of Turkish Language and Literature, Master Thesis, May/2018 

Advisor: Prof. Bekir ŞİŞMAN 

In this study, folk beliefs in Zile district of Tokat Province and the changes that 

occurred as a result of cultural changes in the folk beliefs were examined. This study 

includes the compilations made in Zile district center and its villages. In addition, this 

study consists of the evaluation of the rituals carried out in accordance with the beliefs 

of the people as a result of these compilations in the context of cultural changes. 

Zile has been one of the commercial and cultural cities of Anatolia since the 

early ages. The city, known for its 7000 years history, bears traces of the Hittite, the 

Phrygian, the Persian, the Pontus, the Roman, the Byzantine, the Seljuk and finally the 

Ottoman. It is possible to see many historical art if acts from these periods in the city 

center and in the villages. Zile Castle, Maşat höyük and its unique architecture and 

Zile houses are some of them. The Zile fair also continues to live as a tradition inherited 

from thousands of years ago. This cultural accumulation has also influenced the 

People's life and the folk beliefs, which are an important phenomenon of social life. 

The effect of changing culture because of migration from village to town, 

technological developments, etc. on folk beliefs in Zile also have been studied in depth.  

In this study, the folk beliefs are examined under two main headings as the folk 

beliefs about the transition period and the folk beliefs outside the transition period. The 

shrine and the visiting places in Zile district and the beliefs and applications developed 

around them have been evaluated in a separate section. The beliefs and applications 

identified are given in sections below the main headings. The beliefs and applications 

identified have been evaluated to the extent that how they are influenced by cultural 

changes, whether they are known or not, and whether they are still alive. Thus, the 

situation of the folk beliefs and applications in Zile district now has been tried to reveal 

with tangible data. 



vi 

 

As a result of the research, 641 folk beliefs have been determined. Most of 

these beliefs have remained in memory only with the cultural changes experienced as 

a result of the changing of educational and health facilities, workplace, living area and 

the effects of technological developments. Applicable folk beliefs are especially more 

affected by this situation. 

 

Keywords: Zile, Folk beliefs, Cultural changes, Culture 

  



vii 

 

ÖN SÖZ 

Halkın kendi üretimi olan masallar, halk hikâyeleri ve özellikle halk ozanları 

ve türkülerimiz, kısaca halk edebiyatı ürünleri bu milletin öz benliğini yansıtan en 

önemli değerlerdir. Halk inanışları ise, bir milletin geçmişten günümüze kültür 

kodlarını çözümlemede bize en önemli verileri sunan sözlü kaynaklardır. 

Halkbilim çalışmaları açısından büyük bir öneme sahip olan halk inanışları, 

Türk halk kültürünün daha iyi anlaşılıp çözümlenmesi için üzerinde önemle durulması 

gereken bir alandır. Türk halk inanışları alanında yapılan derleme çalışmaları 

kültürümüzün zenginliklerini ortaya koymaktadır. Bugün birçoğumuzun bildiği ve 

uyguladığı, basit gündelik alışkanlıklar gibi görülen inanışlarımız Türklerin en eski 

inanç sisteminin; Göktengricilik’in, Şamanizm’in veya çok eski çağlarda Anadolu’da 

yaşamış medeniyetlerin izlerini taşıyor olabilir. Bu açıdan bakıldığında günümüzde 

yaşayan halk inanışları ve pratikler araştırılmaya değer gizemler ve heyecanlar 

barındırmaktadır. 

Araştırma sahamız tarihi binlerce yıl öncesine dayanan, farklı ırk, inanç ve 

kültürden insanların yaşadığı, farklı devletlerin hâkimiyetine girmiş olan ve hepsinden 

izler taşıyan Zile ilçesidir. Zile’de Roma döneminden kalma sütun taşın yanında 

Osmanlı döneminde yaşayan bir evliyanın mezarını yan yana görmek mümkündür. Bu 

kültürel birikim her alanda olduğu gibi halk inanışlarında da görülmektedir. Bu 

çalışma da halk inanışlarındaki bu zenginliği ve inanışların kültürel değişimlerden ne 

derece etkilendiğini ortaya koyma düşüncesiyle yapılmıştır. 

Öncelikle Türk halk inanışlarını daha yakından tanımamı sağlayan ve halk 

inanışları alanında derleme çalışması yapmam yönünde beni teşvik eden danışman 

hocam sayın Prof. Dr. Bekir Şişman’a teşekkür etmek istiyorum. Yine çalışmamız 

boyunca sürekli irtibat halinde olduğumuz ve görüş alışverişinde bulunduğumuz 

halkbilim araştırmacısı arkadaşlarım Mehmet Şahin ve Biricik Taştan’a da 

teşekkürlerimi sunuyorum. Saha çalışmalarımız sırasında yardımlarını esirgemeyen 

köy muhtarlarına, sevgili öğrencilerime, bana evinin kapılarını açarak Zile’deki Sıraç 

kültürünün en önemli inanış ve uygulamalarını kayda geçirmemize vesile olan değerli 

meslektaşım Ercan Akgül’e, tezin İngilizce özet kısmının hazırlanmasında yardımını 

esirgemeyen ve sohbetleriyle manevî destek veren Sevgi Bektaş Bedir’e, 

misafirperverlikleri ve samimi sohbetleri ile çalışmamızın asıl mimarları olan kaynak 



viii 

 

kişilere ve Zile halkına sonsuz teşekkürlerimi sunuyorum. En önemlisi de bu süreçte 

kahrımı çeken, her zaman yanımda olarak bana destek olan, çalışmamın her aşamasını 

sabırla dinleyen çok kıymetli eşim Sümeyya Sezmiş’e en kalbî duygularımla teşekkür 

ediyorum. 

 

Mehmet Emin SEZMİŞ 

Zile-2018 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET.......................................................................................................................... İİİ 

ABSTRACT ................................................................................................................ V 

ÖN SÖZ ..................................................................................................................... Vİİ 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... İX 

KISALTMALAR ................................................................................................... XVİİ 

GİRİŞ 

Çalışma ile İlgili Genel Bilgiler ................................................................................... 1 

1.Araştırmanın Konusu ............................................................................................ 1 

2.Araştırmanın Amacı .............................................................................................. 2 

3.Araştırmanın Kapsam ve Sınırlılıkları .................................................................. 2 

4.Araştırmanın Yöntemi ........................................................................................... 3 

 

BİRİNCİ BÖLÜM  

KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

1.1.Araştırma Alanı İle İlgili Genel Bilgiler ................................................................ 5 

1.1.1.Zile’nin Tarihi ................................................................................................. 5 

1.1.2.Zile’nin Coğrafi Özellikleri ............................................................................. 6 

1.1.3.Zile’nin Nüfusu ve Ekonomik Yapısı ............................................................. 8 

1.1.4.Zile’nin Sosyo-Kültürel Yapısı ....................................................................... 9 

1.1.5. Derleme Çalışması Yapılan Köyler .............................................................. 12 

1.1.5.1. Acısu ....................................................................................................... 12 

1.1.5.2. Bayır ....................................................................................................... 13 

1.1.5.3. Çayır ....................................................................................................... 13 

1.1.5.4. Çeltek ...................................................................................................... 14 

1.1.5.5. Emirören ................................................................................................. 14 

1.1.5.6. Evrenköy ................................................................................................. 15 



x 

 

1.1.5.7. Güblüce ................................................................................................... 15 

1.1.5.8. Küçüközlü ............................................................................................... 16 

1.1.5.9. Saraç ....................................................................................................... 16 

1.1.5.10. Yalnızköy ............................................................................................. 17 

1.2.Halk İnanışları Hakkında ..................................................................................... 17 

1.2.1.Halk İnanışının Tanımı .................................................................................. 17 

1.2.2.Halk İnanışlarının Türleri .............................................................................. 20 

1.2.3.Anadolu’da Yaşayan Halk İnanışlarının Genel Özellikleri ........................... 21 

1.2.4.Halk İnanışlarının Kaynakları ....................................................................... 22 

1.2.5.Eski Türk İnanışları ve İyeler ........................................................................ 24 

1.2.6.İslam Dini Açısından Halk İnanışları ............................................................ 27 

1.2.6.1. İslam Dininde Hurâfe ve Bid’at .............................................................. 29 

1.3.Kültür ve Kültürel Değişim .................................................................................. 30 

İKİNCİ BÖLÜM  

ZİLE'DE GEÇİŞ DÖNEMLERİ İLE İLGİLİ  

TÜRK HALK İNANIŞLARI VE UYGULAMALAR 

2.1.Doğumla İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar................................................... 34 

2.1.1.Doğum Öncesi ile İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar.............................. 34 

2.1.2.Doğum Sırası ile İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar ............................... 38 

2.1.3.Doğum Sonrası ve Çocukla İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar .............. 39 

2.1.3.1. Tuzlama ................................................................................................... 45 

2.1.3.2. Albasması ................................................................................................ 45 

2.1.3.3. Ad Verme ................................................................................................ 46 

2.1.3.4. Diş Hediği ............................................................................................... 47 

2.1.3.5. Kırkı Çıkma ve Kırklama ........................................................................ 48 

2.1.4.Değerlendirme ............................................................................................... 50 

2.2.Sünnetle İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar ................................................... 56 



xi 

 

2.2.1.Değerlendirme ............................................................................................... 56 

2.3.Evlilikle İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar .................................................... 57 

2.3.1.Evlilik Öncesi ile İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar ............................... 57 

2.3.2.Düğün Günü/Evlilik Sırası ile İlgili Halk İnançları ve Uygulamalar ............ 58 

2.3.3.Evlilik Sonrası ile İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar .............................. 60 

2.3.4.Değerlendirme ............................................................................................... 61 

2.4.Ölüm ve Ötesiyle İlgili Halk İnanışları Ve Uygulamalar .................................... 63 

2.4.1.Ölüm Öncesiyle İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar ................................ 63 

2.4.2.Ölüm Sırası ile İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar .................................. 64 

2.4.3.Ölüm Sonrası ile İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar ............................... 64 

2.4.3.1. Devir ve Iskat .......................................................................................... 71 

2.4.4.Değerlendirme ............................................................................................... 71 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM  

ZİLE'DE GEÇİŞ DÖNEMLERİ DIŞINDA KALAN  

TÜRK HALK İNANIŞLARI VE UYGULAMALAR 

3.1.Astronomi ve Doğa Olaylarıyla İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar ............... 73 

3.1.1.Değerlendirme ............................................................................................... 75 

3.2.Bitkilerle İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar .................................................. 76 

3.2.1.Değerlendirme ............................................................................................... 76 

3.3.Hayvanlarla İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar .............................................. 77 

3.3.1.Değerlendirme ............................................................................................... 79 

3.4.Büyü (Sihir) ve Falla İlgili Halk İnanışları Ve Uygulamalar ............................... 79 

3.4.1.Değerlendirme ............................................................................................... 80 

3.5.Nazar ile İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar ................................................... 81 

3.5.1.Kurşun Dökme .............................................................................................. 83 

3.5.2.Mum Dökme ................................................................................................. 83 

3.5.3.Tuz Yakma/Çevirme ..................................................................................... 84 



xii 

 

3.5.4.Değerlendirme ............................................................................................... 84 

3.6.İnsan Vücuduyla İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar ...................................... 84 

3.6.1.Değerlendirme ............................................................................................... 86 

3.7.Sağlık ve Halk Hekimliğiyle İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar .................... 86 

3.7.1.Değerlendirme ............................................................................................... 89 

3.8.Giyim Kuşam ve Eşyalarla İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar ...................... 90 

3.8.1.Değerlendirme ............................................................................................... 91 

3.9.Rüya ile İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar .................................................... 91 

3.9.1.Değerlendirme ............................................................................................... 92 

3.10.Belirli Gün ve Vakitlerle İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar........................ 93 

3.10.1.Hıdırellez ..................................................................................................... 94 

3.10.2.Ficenk Bayramı ........................................................................................... 95 

3.10.3.Değerlendirme ............................................................................................. 96 

3.11.Dua Ve Beddua ile İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar ................................. 97 

3.11.1.Değerlendirme ............................................................................................. 97 

3.12.Çeşitli Sosyal Hadiseler ve Günlük Davranışlarla İlgili Halk İnanışları ve 

Uygulamalar ............................................................................................................... 98 

3.12.1.Değerlendirme ............................................................................................. 99 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM  

ZİLE'DE TÜRBELER, ZİYARET YERLERİ VE  

BUNLAR ETRAFINDA GELİŞEN  

TÜRK HALK İNANIŞLARI VE UYGULAMALAR 

4.1.Zile İlçe Merkezinde Bulunan Türbeler ve Ziyaret Yerleri ............................... 100 

4.1.1.Abdurrahman Çelebi ................................................................................... 100 

4.1.2.. Ağ Baba ...................................................................................................... 101 

4.1.3.Ahi Evran (Ahu Baba) ................................................................................. 101 

4.1.4.Arap Dede ................................................................................................... 101 

4.1.5.Ayak Basan ................................................................................................. 102 



xiii 

 

4.1.6.Ayan Dede ................................................................................................... 102 

4.1.7.Bekimiş Dede .............................................................................................. 102 

4.1.8.Beyazıd-ı Bestamî ....................................................................................... 103 

4.1.9.Cafer Çelebi ................................................................................................. 104 

4.1.10.Davunlu Dede ............................................................................................ 104 

4.1.11.Dur Melik Gazi .......................................................................................... 104 

4.1.12.Helvalı Dede .............................................................................................. 105 

4.1.13.Huy Kesen Evliya ...................................................................................... 105 

4.1.14.Hüseyin Gazi ............................................................................................. 105 

4.1.15.İbrahim Sânî .............................................................................................. 106 

4.1.16.İsmail Dede ............................................................................................... 106 

4.1.17.Koca Kayzer .............................................................................................. 107 

4.1.18.Küçük Çeltek ............................................................................................. 108 

4.1.19.Muharrem Dede ......................................................................................... 108 

4.1.20.Musa Fakih ................................................................................................ 109 

4.1.21.Mustafa Kuddusi ....................................................................................... 109 

4.1.22.Ömer Dede ................................................................................................ 109 

4.1.23.Örümcekli Dede ........................................................................................ 110 

4.1.24.Pirler ...  ...................................................................................................... 110 

4.1.25.Sabır Dede ................................................................................................. 110 

4.1.26.Sarıtaşlı Evliyası ........................................................................................ 110 

4.1.27.Süt Ali Baba .............................................................................................. 111 

4.1.28.Şeyh Ethem Çelebi .................................................................................... 111 

4.1.29.Turabi Baba ............................................................................................... 111 

4.1.30.Yuh Baba ................................................................................................... 111 

4.2.Zile Köylerinde Bulunan Türbeler ve Ziyaret Yerleri ....................................... 112 

4.2.1.Abdal Musa Sultan ...................................................................................... 112 



xiv 

 

4.2.2.Abidin Dede ................................................................................................ 112 

4.2.3.Acısu Evliyâları ........................................................................................... 112 

4.2.4. Ali Hoca ...................................................................................................... 114 

4.2.5.Arap Dede (Aluçözü) .................................................................................. 114 

4.2.6.Arap Dede (Yeniköy) .................................................................................. 114 

4.2.7.Ardıçlı Dede ................................................................................................ 114 

4.2.8.Arslan Dede ................................................................................................. 114 

4.2.9.Ay Kadın ..................................................................................................... 115 

4.2.10.Balıklı .  ...................................................................................................... 115 

4.2.11.Bircivan ..................................................................................................... 115 

4.2.12.Boldacı Tekkesi ......................................................................................... 115 

4.2.13.Cici Anne ................................................................................................... 116 

4.2.14.Coştu ...  ...................................................................................................... 116 

4.2.15.Çağlayan Evliya ........................................................................................ 117 

4.2.16.Çal Dede .................................................................................................... 117 

4.2.17.Çamlı Dede ................................................................................................ 117 

4.2.18.Çatal Armut ............................................................................................... 117 

4.2.19.Çeltek Baba ............................................................................................... 117 

4.2.20.Çırçır ...  ...................................................................................................... 118 

4.2.21.Çiğ Köy Baba ............................................................................................ 118 

4.2.22.Çimeçoluk ................................................................................................. 119 

4.2.23.Deveci Baba .............................................................................................. 119 

4.2.24.Dikmen Evliyası ........................................................................................ 119 

4.2.25.Dursun Baba .............................................................................................. 119 

4.2.26.Ellez Dede ................................................................................................. 119 

4.2.27.Emir Dede ................................................................................................. 119 

4.2.28.Evliya .  ...................................................................................................... 120 



xv 

 

4.2.29.Göze ...  ...................................................................................................... 120 

4.2.30.Gürz Baba .................................................................................................. 120 

4.2.31.Hamur Kesen ............................................................................................. 120 

4.2.32.Hıdır Dede ................................................................................................. 120 

4.2.33.Hoca Beden (Çakırcalı) ............................................................................. 120 

4.2.34.Hoca Beden (Güzelbeyli) .......................................................................... 120 

4.2.35.Hu Dede ..................................................................................................... 121 

4.2.36.Kaba Ardıç ................................................................................................ 121 

4.2.37.Kaba Pelit .................................................................................................. 121 

4.2.38.Kabak Dede ............................................................................................... 121 

4.2.39.Kamer Kaya ............................................................................................... 121 

4.2.40.Kara Ağaç Baba ........................................................................................ 121 

4.2.41.Kara Şeyh .................................................................................................. 122 

4.2.42.Kaygusuz Abdal ........................................................................................ 122 

4.2.43.Kırklar (Kırlar) .......................................................................................... 122 

4.2.44.Kırklar (Kuru Pınar) .................................................................................. 122 

4.2.45.Kırklar (Savcı) ........................................................................................... 122 

4.2.46.Kırklar (Yeşilce) ........................................................................................ 122 

4.2.47.Kızlar Pınarı .............................................................................................. 123 

4.2.48.Kova Baba ................................................................................................. 123 

4.2.49.Kulak Kuyusu ............................................................................................ 123 

4.2.50.Küçük Çeltek (Büyükkarayün) .................................................................. 123 

4.2.51.Küçük Çeltek (Yalınyazı) .......................................................................... 123 

4.2.52.Mahmut Dede ............................................................................................ 123 

4.2.53.Melik Gazi ................................................................................................. 123 

4.2.54.Murat Baba ................................................................................................ 124 

4.2.55.Nusreddin Baba ......................................................................................... 124 



xvi 

 

4.2.56.Pervane Baba ............................................................................................. 124 

4.2.57.Sıtma Pınarı ............................................................................................... 124 

4.2.58.Şeyh Ahmet ............................................................................................... 124 

4.2.59.Şeyh Bayram ............................................................................................. 125 

4.2.60.Şeyh Nusreddin ......................................................................................... 125 

4.2.61.Şıh Ali Baba .............................................................................................. 127 

4.2.62.Şıheylik Baba ............................................................................................ 127 

4.2.63.Tıvga Ocağı ............................................................................................... 127 

4.2.64.Üreyfe Ocağı ............................................................................................. 128 

4.2.65.Yağıbasan Türbesi ..................................................................................... 128 

4.2.66.Yağmur Dede ............................................................................................ 128 

4.2.67.Yediler  ...................................................................................................... 128 

4.2.68.Zeyve Tekkesi ........................................................................................... 129 

4.3.Yatırlar Destanı .................................................................................................. 129 

4.4.Değerlendirme .................................................................................................... 137 

SONUÇ .................................................................................................................... 141 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 146 

1.Yazılı Kaynaklar ................................................................................................... 146 

2.Elektronik Kaynaklar ............................................................................................ 148 

3.Sözlü Kaynaklar (Kaynak Kişiler) ........................................................................ 149 

EKLER .................................................................................................................... 152 

1.Haritalar..  .............................................................................................................. 152 

2.Fotoğraflar ............................................................................................................. 154 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 164 

 

 

 



xvii 

 

KISALTMALAR 

ADNKS : Adrese dayalı nüfus kayıt sistemi 

AÜİF  : Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

t.y.  : Tarih yok 

C.  : Cilt 

Çev.  : Çeviren 

Hz.  : Hazreti 

MÖ  : Milattan önce 

MS  : Milattan sonra 

S  : Sayı 

s.  : Sayfa 

ss.  : Sayfa sayısı 

TDK  : Türk Dil Kurumu 

TDAV  : Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı 

TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı 

vb.  : Ve benzeri 

vd.  : Ve diğerleri 

  

 

 

 

 

 

 



1 

 

 

 

 

GİRİŞ 

Çalışma ile İlgili Genel Bilgiler 

1. Araştırmanın Konusu 

Halk inanışları konusu halkbilim çalışmalarında önemli bir yer tutmaktadır. 

Birçok halkbilim araştırmacısı, Türk kültürünün önemli bir alanı olan halk 

inanışlarıyla ilgili çalışmalar yapmıştır. Yapılan bu çalışmalar neticesinde toplum 

içerisinde yaşatılan veya sadece belleklerde kalmış olan halk inanışları ve ritüeller 

tespit edilip kayıt altına alınmıştır. Amatör ya da profesyonel olarak yapılan çalışmalar 

halk arasında bilinen inanma ve uygulamaların kayıt altına alınıp unutulmaktan 

kurtarılmasını, gelecek nesillerin içinden çıktığı kültürü daha iyi anlayarak mütalaa 

etmesini sağlayacaktır. 

 Biz de halkbilim çalışmalarının olmazsa olmazı olarak gördüğümüz derleme 

çalışması yapmaya karar verdiğimizde halkın Şamanizm’den başlayıp İslamiyet’e 

kadar uzanan geniş bir yelpazeden etkilenerek oluşturduğu Türk halk inanışları 

konusunu seçtik. Tarihi ve kültürü ile ön plana çıkmış, halk kültürünü muhafaza 

etmeyi başarabilmiş Tokat’ın Zile ilçesi de araştırmanın alanı olarak belirlenmiştir.  

Yapılan derleme çalışmaları sırasında kaynak kişilere sadece hangi inanış ve 

uygulamaların bilindiğine yönelik sorular dışında hangi inanış ve uygulamaların 

günümüzde varlığını devam ettirip ettirmediğine yönelik sorular da sorulmuştur. 

Kaynak kişilerle yüz yüze yapılan görüşmeler, ilçe halkıyla yapılan sohbetler, katılımlı 

gözlemler ve yazılı kaynaklardan edinilen bilgilerle Zile ilçesinde tespit edilen 

inanışların kültürel değişimden ne derece etkilendiği tespit edilmeye çalışılmıştır. 

Tespit edilen inanış ve uygulamaların günümüz toplumu tarafından ne kadarının 

bilindiğini ve ne kadarının yaşatıldığını ortaya koymak esas amacımızı teşkil 

etmektedir.  

Yukarıda bahsedilen amaç doğrultusunda çalışmanın konusu kültürel değişimin 

Zile ilçesindeki halk inanışlarına olan etkisi olarak belirlenmiştir. 



2 

 

2. Araştırmanın Amacı 

Çalışmanın amacı Zile halk kültüründeki halk inanışlarını ve bu inanışlar 

doğrultusunda gerçekleşen uygulamaları tespit etmek; tespit edilen bu inanış ve 

uygulamaların zaman içerisinde gerçekleşen kültürel değişimlerden nasıl etkilendiğini 

ortaya çıkarmaktır. Elde edilen verilerin halkın çeşitli kesimlerince hangi oranlarda 

uygulandığını ve bilindiğini tespit etmek amaçlanmıştır.  

Orta Asya’dan Anadolu’ya ve Balkanlar’a kadar uzanan geniş bir coğrafyanın 

inanç sistemlerinin, kültürlerinin ve dinlerinin izlerini taşıyan halk inanışlarını tespit 

etmek, bunları yazıya geçirerek unutulmalarının önüne geçmek de çalışmanın amaçları 

arasındadır. 

3. Araştırmanın Kapsam ve Sınırlılıkları 

Kültürel değişim bağlamında Zile ilçesinde Türk halk inanışları konulu 

araştırmada Zile’de halk arasında bilinen ve halkın asıl dininin dışında kalan inanmalar 

ve uygulamalar incelenmiştir.  

Bu çalışmada halk inanışları, geçiş dönemi halk inanışları ve geçiş dönemi 

dışında kalan halk inanışları olarak ele alınmıştır. Halk inanışlarının ve pratiklerinin 

yaygın olarak gözlemlendiği mekânlar olan türbeler ve ziyaret yerleri de araştırmaya 

dâhil edilmiştir. 

Söz konusu araştırmaların yapılacağı mekân, Zile ilçesi merkezi ve farklı 

sosyo-kültürel yapılardan oluşan, değişik bilgilerle karşılaşılabileceğine kanaat 

getirilen köyler olarak belirlenmiştir. Araştırma sahası Zile ilçe merkezi ve çalışmaya 

başlamadan önce bu bölgeyi tanıyan kişilerle yapılmış görüşmeler sonucunda 

belirlenmiş on köyden oluşmaktadır. Bu köyler Bayır, Çayır, Acısu, Güblüce, 

Evrenköy, Saraç, Emirören, Çeltek, Küçüközlü ve Yalnızköy’dür. Köylere gidilmeden 

önce köy muhtarlarına ulaşılmış ve kılavuz kişi olan muhtarlar köyde halk inanışlarını 

iyi bildiğini düşündükleri kişilerle görüşmemize önayak olmuştur. Bunun haricinde 

ilçe merkezinde de gittiğimiz köyler dışındaki köylerden olan kişilerle görüşmeler 

yapılmıştır. Bu açıdan tespit edilen inanışların bazılarının Zile ilçesinin genelinde, 

bazılarının ise belli köylerde ve belli gruplar arasında bilindiği söylenebilir. 

 



3 

 

4. Araştırmanın Yöntemi 

Çalışmaya ilk olarak halk inanışları konusunda yapılmış diğer çalışmalar 

incelenerek başlanmıştır. Diğer çalışmalardan da yola çıkarak bir literatür taraması 

yapılmıştır. Konumuzla ilgili yazılan kitap, bilimsel dergi makaleleri incelenmiştir. 

İncelenen eserlerden alıntı yapılacak bölümler fişleme yöntemi kullanılarak 

belirlenmiştir. Yapılan araştırma ve incelemeler neticesinde elde edilen bilgilerle 

çalışmanın teorik kısmı oluşturulmuştur. 

Çalışmanın asıl amacını oluşturan bölüm, sahadan derlenen bilgilerdir. 

Derleme çalışmalarına başlamadan önce taranan kaynaklardan yola çıkarak kaynak 

kişilere sorulacak sorular hazırlanmıştır. Kaynak kişilerin seçiminde sözlü kültürü 

geçmişten günümüze en iyi bilen kişilerin seçilmesine dikkat edilmiştir. Kaynak 

kişilerle görüşme yapılmıştır. Ses kayıt cihazıyla kaydedilen görüşmeler günün 

sonunda yazıya geçirilmiştir.  Görüşme tekniği dışında gözlem ve katılımlı gözlem 

yöntemlerinden de yararlanılmıştır. 

Bu çalışma giriş ve sonuç bölümü haricinde dört bölümden oluşmaktadır. Giriş 

bölümünde araştırma ve araştırma alanı ile ilgili bilgilere yer verilmiştir. 

Birinci bölümde “Kavramsal Çerçeve” başlığı altında Türk halk inanışları 

konusunda yapılan literatür taraması sonucunda elde edilen veriler ışığında 

açıklamalara, değerlendirmelere ve tartışmalara yer verilmiştir. Türk halk inanışlarına 

kültürel değişimin yaptığı etki incelendiği için kültür kavramı ve kültürel değişimle 

ilgili bilgiler de bu bölümde yer almaktadır. 

İkinci bölümde Zile’deki geçiş dönemi ile ilgili Türk halk inanışları ve 

uygulamalarına yer verilmiştir. İnsan hayatında önemli sosyo-kültürel ve psikolojik 

değişikliklere yol açan geçiş dönemleri doğum, sünnet, evlilik, ölüm başlıkları altında 

incelenmiştir.  

Üçüncü bölümde geçiş dönemi dışında kalan (astronomiyle, hayvanlarla, 

bitkilerle, olağanüstü varlıklarla vb. ilgili) Türk halk inanışları ve uygulamalarına yer 

verilmiştir. Buradaki sınıflandırmada Bekir Şişman’a ait “Samsun Yöresinde Yaşayan 

Halk İnançları Üzerine Bir İnceleme” adlı yüksek lisans tezinden yararlanılmıştır. 

İkinci ve üçüncü bölümde saha çalışmaları neticesinde ulaşılan halk inanış ve 

uygulamaları ilgili başlıklar altında aktarılmıştır. Aynı konuyla ilgili tespit edilen halk 

inanışları ve uygulamalarının yer aldığı bölümlerin sonundaki değerlendirme başlığı 



4 

 

altında aktarılan halk inanışları ve uygulamalarının kültürel değişimden ne derece 

etkilendiği tartışılmıştır. 

Türbe ve ziyaret yerleri etrafında gelişen farklı inanış ve ritüeller olabileceği 

için Zile’deki türbe ve ziyaret yerlerine ayrı bir bölüm ayrılıp incelenmiştir. Yazılı ve 

sözlü kaynaklardan faydalanarak türbe ve yatırlar tanıtılmış, bunlar etrafında oluşan 

inanış ve ritüeller derleme sonuçları doğrultusunda aktarılmaya çalışılmıştır. Zile ilçe 

merkezinde yer alan türbe ve ziyaret yerleri bizzat ziyaret edilmiştir. Ziyaret yerlerinin 

çevresinde yaşayan kişilere bu yerler hakkında sorular yöneltilmiştir. Genellikle bu 

yerlerin halk arasında bilindiği ancak türbede yatan zatın geçmişi hakkında halk 

arasında çok fazla bilgi olmadığı söylenebilir. Türbe ve ziyaret yerleri ve buraların 

hangi nedenle ziyaret edildiği hakkında bilgilere kaynak kişilerle yapılan 

görüşmelerden, türbe ve ziyaret yerlerinde bulunan açıklamalardan, Mehmet 

Yardımcı’nın konuyla ilgili sempozyum bildirisinden ve Mehmet Emin Ulu’nun 

Tokat’ta bulunan türbe ve ziyaret yerlerinin anlatıldığı “Alperenler Cenneti Tokat” 

isimli eserinden ulaşılmıştır. Bu konuyla ilgili bilgiler içeren çeşitli makalelerden de 

yararlanılmıştır. Böylece bu çalışmanın dördüncü bölümü oluşturulmuştur. 



5 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

1.1. Araştırma Alanı ile İlgili Genel Bilgiler 

1.1.1. Zile’nin Tarihi 

“Zile, Anadolu'nun en eski yerleşim yerlerinden birisidir. 7000 yıllık tarihi 

geçmişi içinde; Hitit, Frig, Pers, Pontus, Roma ve Bizans kültürlerinin tesiri altında 

kalan Zile'de bugün çeşitli devirlere ait olmak üzere Hititlere, Selçuklulara, Friglere, 

Perslere, Romalılara, İlhanlılara, Danişmentlilere, Eretnalılara ve Osmanlılara ait 

tarihi eserleri görmek mümkündür. Zile ismi tarih boyunca Zela, Zelitis, Zelid, Anzila, 

Gırgıriye (Karkariye), Zeyli, Silas olarak değişikliklere uğramıştır.” 

(www.tokatkulturturizm.gov.tr) 

“Zile tarihi, başlıca üç kısımda incelenebilir. Birinci kısım, Zile'nin kuruluşu 

ve İslâmiyet'ten önceki Zile. İkinci kısım, Osmanlılar'da Zile. Üçüncü kısım, Millî 

Mücadele yıllarında Zile tarihidir.” (Atalar, 1986: 286) 

Zile’nin kuruluş dönemi ile ilgili bilgileri meşhur coğrafyacı, bilgin Amasyalı 

Strabon (M.Ö. 64 – öl. M.S. 20) vermektedir. Strabon’un verdiği bilgilere göre şehir, 

M.Ö. 50 tarihinde Ninova’nın melikesi Semiramis tarafından kurulmuştur. Buna göre 

Zile’nin yaklaşık 4000 senelik tarihî geçmişi vardır. Zile’nin M.Ö. 1500 yıllarında bir 

Hitit kenti olduğu bilinmektedir. Eski devirlerde Zile’de Anaitis ilâhesine mensup 

olanlar için yaptırılmış bir mabet bulunmaktaydı. Her sonbahar tapınak papazının taç 

giyme töreni büyük kalabalıkların katıldığı bir ayin şeklinde geçiyordu. Zile’de 

gerçekleşen bu törenlere çok uzak yerlerden de olmak üzere birçok insan katılıyor ve 

bu da şehirde ticari hayatın büyük bir gelişme göstermesine yol açıyordu. Zile, M.Ö. 

420’de İranlıların, sonra Pontus Kralı’nın, daha sonra da Roma’nın hâkimiyetine 

girmiştir. Sonraları yeniden Pontus’a geçen şehir, Pontus Kralı Pharnakes ile Roma 



6 

 

İmparatoru Sezar arasında yapılan meşhur Zela Savaşı sonucu tekrar Roma’nın eline 

geçmiştir. Sezar, meşhur sözü olan “Veni, Vidi, Vici”yi (Geldim, gördüm, yendim.) 

bu savaştan sonra söylemiş ve Zile Kalesi’ndeki kitabeye yazdırmıştır.  Şehir, Roma 

döneminde kaza merkezi haline gelmiştir. (Atalar, 1986) 

Zile, Romalıların elinde kaldığı süre boyunca İslam orduları tarafından birçok 

kez hücuma uğramıştır. Roma’nın ikiye bölünmesi üzere Bizans toprakları içerisinde 

kalan Zile, Malazgirt Savaşı’ndan sonra Melik Ahmed Danişment tarafından alınmış 

ve Selçukluların hâkimiyetine girmiştir. Karkariye adı verilen şehir 1256’da 

İlhanlıların, 1365’te Eretna Oğulları’nın, 1381’de Kadı Burhaneddin’in eline 

geçmiştir. Bu dönemler boyunca yaşanan isyanlardan bunalan halk, emirlerle 

birleşerek Osmanlı Padişahı Yıldırım Bayezid’e bağlılıklarını bildirmişlerdir. Böylece 

Osmanlı’nın hâkimiyetine giren Zile, Tokat’la beraber Amasya’ya bağlanmıştır. 

Evliya Çelebi Seyahatnâme’sinde şehrin kalesinin yalçın bir kaya üzerine 

kurulduğunu, kalenin batıya bakan demir kapısı, 26 burcu, 3000 hanesinin 

bulunduğunu, bir cami, cephanesi ve nöbetçi kulelerin olduğunu, şehir eşrafının 

kıymetli eşyasının ve evrakının burada saklandığını yazmaktadır. Bir dönem Şah 

İsmail’in eline geçen Zile, tekrar Osmanlı hâkimiyetine girmiştir. 1878 tarihinde 

Tokat’ın mutasarrıflık halinde idaresi üzerine Zile kaza olmuştur. (Atalar, 1986) 

Millî Mücadele yıllarında Zile, iki kez isyancıların baskınına uğramıştır. Şehir 

isyancılar tarafından yağma edilmiştir. Zile’nin zengin bir ticaret merkezi olması, 

müdafaa bakımından zayıf olması, askerî kuvvetinin bulunmaması isyancıların Zile’yi 

hedef almalarının sebepleridir. Âsilerin Zile’ye yaptığı ilk baskın, Cemil Cahit 

kumandasındaki Millî Kuvvetler tarafından bertaraf edilmiştir. İkinci baskın ise 

Yozgat İsyanı bastırıldıktan sonra, oradan kaçan âsiler tarafından gerçekleştirilmiştir 

ve Kolordu Kumandanı Refet Bey şehri isyancıların elinden kurtarmıştır. İsyancılar 

kaçarken Zile’nin en güzel, en işlek mahallelerinin ve çarşısının yanmasına sebep 

olmuşlardır. Bu büyük yangında Zile’nin yarısı yanmıştır. (Atalar, 1986) 

1.1.2. Zile’nin Coğrafi Özellikleri 

Zile, idari olarak Tokat iline bağlı bir ilçedir. Tokat il merkezine 67 km 

uzaklıkta bulunmaktadır. Tokat il merkezinin güneybatısında yer alan Zile ilçesi 40 

derece 19 dakika kuzey enlemi, 35 derece 45 dakika doğu boylamı arasında yer 

almaktadır. İlçenin doğusunda Turhal ilçesi, güneyinde Artova ilçesi ve Yozgat iline 



7 

 

bağlı Kadışehri ilçesi, batısında Yozgat ilinin Çekerek ilçesi ve Amasya'nın Göynücek 

ilçesi, kuzeyinde ise Amasya ili bulunmaktadır.  

 “Zile yeryüzü şekilleri bakımından sadelik arz eder. Ancak şehrin güneyinde, 

doğu batı doğrultusunda uzanan Deveci Dağları yer alır ki bunlarında yüksekliği 2000 

metreye yakındır.” (zileweb.com) Şehirle aynı isme sahip Zile Ovası’nın en belirgin 

yükseltileri Güvercin Tepesi, Hüseyin Gazi Tepesi ve Sivriçal’dır. Zile ilçesi Orta 

Karadeniz’in güneyinde yer alır ve İç Anadolu’nun kuzeyine komşudur. Bu yüzden 

hem İç Anadolu hem de Orta Karadeniz ikliminin özelliklerini görmek mümkündür. 

Yazlar sıcak ve kurak, kışlar özellikle kar yağışlı ve soğuk geçer. Yağmurlar ise daha 

ziyade ilkbahar sonlarına kaymış olmakla birlikte sonbaharın ilk aylarında da görülür. 

Bu nedenle Zile’de genel olarak Karadeniz-İç Anadolu arası iklim tipi hâkimdir. 

(web.zile.bel.tr) 

“Şehir, göl ve akarsulardan yoksundur. Çekerek Irmağı 27 km mesafeden, 

Yeşilırmak'ın kollarından olan Hotan Çayı şehir merkezine 5 km mesafeden geçer. Bu 

sebeple şehirde sulama Devlet Su İşlerince yapılan Belpınar ve Boztepe Barajlarının 

topladığı sularla yapılmaktadır.” (zileweb.com) 

Yaz ve kış aylarında önemli derecede sıcaklık farkı olursa da gece ile gündüz 

arasındaki sıcaklık farkı pek önemli değildir. (zileweb.com)  “Zile ilçesinde yıllık 

ortalama sıcaklık 12 Cº’dir. En sıcak ay Ağustos ayı olup, sıcaklık 30.3 Cº, en soğuk 

ay ise Ocak ayı olup sıcaklık -3.1 Cº’dir. Tespit edilen en yüksek sıcaklık, Temmuz 

2000’de 43.2 Cº, en düşük sıcaklık ise şubat 1985’te -22.1 Cº’dir.” (Özbakır, 2010: 5) 

Orman bakımından oldukça fakir sayılabilecek olan Zile ilçesinin 

“Kuzeyindeki hâkim tepeler, bej renginde tamamen mermer yataklarından 

müteşekkildir. Muhtelif firmalar tarafından işletilmekte olan mermer yataklarından 

elde edilen ürünler yurt dışından ciddi talepler almasından dolayı önemli ihraç 

ürünüdür.” (zileweb.com) 

“Zile kuzeydoğusunda Turhal, doğusunda Pazar, güneydoğusunda Artova, 

güneybatısında Çekerek ilçelerine, kuzeyde Amasya’ya asfalt yollarla 

bağlanmaktadır.” (Akkurt, 2014: 222) 

 

 



8 

 

1.1.3. Zile’nin Nüfusu ve Ekonomik Yapısı 

Yüzölçümü 1511 km² olan Zile’nin nüfusu 2016 ADNKS verilerine göre 

56.185 (27.841 Erkek – 28.344 Kadın) kişidir. Bu kişilerden 34.100’ü ilçe merkezinde, 

22.085’i ise köylerde ikamet etmektedir. Zile’de 2016 yılı itibariyle 4 kasaba ve 110 

köy, 24 mahalle bulunmaktadır. Zile, köy sayısı bakımından Tokat ilinin en fazla köy 

yerleşmesine sahip ilçesidir. 

Zile köylerinin temel ekonomik faaliyeti tarım ve hayvancılıktır. Zile’de 

bulunan tarlaların büyük bölümü tarım ziraatına ayrılmıştır. Bu tarlaların büyük 

bölümünde tahıl yetiştirilir. Sulama sorunu olduğu için bağ-bahçe tarımı ve sebze 

yetiştiriciliği tahıla göre daha azdır. Tarım faaliyetiyle birlikte hayvancılık da temel 

geçim kaynakları arasındadır. Hayvancılık, geçmiş yıllara göre azalış gösterse de 

ilçede ahır hayvancılığı yaygınlaşmış ve süt üreticileri birliğinin faaliyetleriyle birlikte 

süt üretimi artış göstermiştir. (Akkurt, 2014: 360-361) Besi hayvancılığının da 

yapıldığı şehirde yetiştirilen küçükbaş ve büyükbaş hayvanlar, kurulan halk 

pazarlarında satılarak ekonomiye katkı sağlanmaktadır. “Şehirde yetiştirilen hayvan 

türleri içinde büyükbaş ve küçükbaş hayvanlar dışında kanatlı hayvanlar ile arıcılık da 

yapılmaktadır.” (Özbakır, 2010: 48) 

“Ekonomisinin temelini tarım, hayvancılık ile kısmen de ticaretin oluşturduğu 

Zile’de sanayi gelişmemiştir. Küçük atölye tarzı sanayi faaliyeti şehir nüfusuna yeterli 

olmamaktadır. Sanayi yatırımlarının arttırılması şehirde diğer ekonomik faaliyetleri de 

(ticaret, ulaşım vb.) arttıracaktır. Bu durum da işsizliği azaltacaktır.” (Özbakır, 2010: 

56) 

Tarım ve hayvancılığın yanı sıra ticaret de şehir ekonomisi açısından geçmişten 

günümüze çok önemlidir. Tarihi binlerce yıl öncesine uzanan Zile Panayırı ilçenin 

geçmişte önemli bir ticarî merkez olduğunu kanıtlar. Panayır, günümüzde eski ticarî 

önemini kaybetse de hâlâ kurulmaktadır. Yakın bir geçmişe kadar da sadece Zile’nin 

değil tüm bölgenin ticarî hayatında önemli bir yeri vardır. Hem ticarî hem de tarihî ve 

kültürel olarak Zile’yle özdeşleşmiş Zile Panayırı hakkında Ali Özçağlar şu bilgileri 

aktarmaktadır: 

 Elverişli konumu sebebiyle uzun yıllar çevresinin alışveriş merkezi 

olan Zile, bu özelliğini günümüzde de sürdürmektedir. Asırlarca hasad mevsimi 

sonunda kurulan panayır bunun bir kanıtıdır. Panayırın Zile’de kuruluşu Pontus 

dönemine kadar uzanır. Bu dönemde önemli bir dini merkez olan Zile’de her 

sonbahar “DEİR” adı verilen dini törenler yapılırdı. Bu törenlere katılmak için 

çevreden gelen kalabalık halk kitlesi alışverişte bulunduktan sonra Zile’den 



9 

 

ayrılmaktaydı. Zamanla dini özelliğini yitiren ve sadece ticari faaliyet olarak her 

yıl tekrarlanan “Deir” daha sonra Türkler zamanında cirit, at yarışları ve pehlivan 

güreşleriyle zenginleşmiştir. Halen halkın birçoğunun “Deir”e yakın bir 

benzetmeyle “Deri” adını verdikleri panayırın 2500 seneden fazla bir geçmişi 

bulunduğu gerçektir. Ulaşım ağının gelişmesi ve alışveriş için her zaman çeşitli 

merkezlere gidebilmesi sonucunda geçen son yirmi yıl içinde Zile Panayırı eski 

önemini yitirmiştir. Böyle olmasına rağmen her yılın Ekim ayı içerisinde kurulan 

panayır, bu dönemde Zile’ye canlılık katmaktadır. (1996: 158) 

Zile ekonomisi için önemli mekânlardan biri de Ali Kadı Mahallesi’ndeki, 

“Hapan” diye bilinen Zahire Pazarı ve çevresidir. Köylerden gelen çiftçiler ürünlerini 

buraya getirmektedir. Başta salı ve cuma günü olmak üzere kalabalığın olduğu bir 

bölgedir. Zahire Pazarı’nın çevresinde de köylerden gelen çiftçilerin alışveriş yaptığı 

dükkânlar bulunmaktadır. (Özbakır, 2010: 41) 

 “Her hafta salı ve cuma günleri kurulan ilçe pazarına ilçenin köylerinden pek 

çok insan alışveriş için Zile’ye gelerek ihtiyaçlarını karşılamaktadır. Bu pazarlara 

çevre ilçelerin köylerinden gelenler günümüzde kalmamıştır. Ancak Pazar ve Turhal 

ilçesinden bu pazarlara satıcılar gelmektedir.” (Akkurt, 2014: 218) 

Zile, göç veren bir ilçedir. Hem yurt içine hem de yurt dışına verdiği göçler 

neticesinde nüfusu giderek azalmaktadır. Göçün ve nüfusun azalmasının temel 

sebepleri gerekli yatırımların yapılmaması, gençlerin iş bulamaması, turizm ve 

ulaşımla ilgili faaliyetlerin olmamasıdır. 

1.1.4. Zile’nin Sosyo-Kültürel Yapısı 

Zile’nin halk kültürünü oluşturan birçok etken vardır. Ancak bunların arasında 

en önemlisi sosyo-kültürel yapısı denilebilir. Zile ilçe merkezinin Anadolu’da yaşayan 

ilk topluluklardan Roma ve Bizans’a, oradan da Selçuklu ve Osmanlı’ya uzanan 

kültürel birikiminden kaynaklanan bir zenginliği vardır. Bu zenginliği bugün bile 

görmek mümkündür. Bu birikimin ve kültürel tabakalaşmanın en belirgin örnekleri de 

halk inanışlarında ve uygulamalarında görülecektir. 

Zile’nin köyleri ise farklı etnik yapılara ve dinî mezheplere sahip gruplardan 

oluşmaktadır. Bu gruplar Zile halk kültürünün zenginliğine katkı sağlayan diğer bir 

etkendir. Araştırma sahamızda yer alan köyler, kültürleşme ile Zile’nin kendine ait bir 

kültürünün oluşmasına katkı sağlamıştır. Yüzü aşkın köy sayısıyla Türkiye’de en fazla 

köye sahip ilçelerden biri olma özelliği gösteren Zile’de yerli halkın oluşturduğu 

köylerin yanı sıra Kars muhacirlerinin, Azerilerin, Çerkeslerin bulunduğu köyler de 



10 

 

mevcuttur. Ayrıca Alevilerin, Sünnilerin ve iki farklı mezhebe mensup insanların bir 

arada yaşadığı köyler de halk kültürü açısından çok değerlidir. 

Zile Alevi nüfusun da yoğun şekilde yaşadığı bir bölgedir. Alevi köylerinin 

yanı sıra kendilerine “Aşiret” ya da “Sıraç” denilen Beydilli Türkmenlerinin 

oluşturduğu köyler de bulunmaktadır. Kültürlerinde ve yaşayışlarında Eski Türk 

adetlerinin, inanış ve uygulamalarının izleri net bir şekilde görülen bu topluluklar 

yaptığımız çalışma açısından çok önemli bir yere sahiptir. 

“Sıraç: Sözlüklerde yer almayan bir kelimedir. Yöresel olarak, Tokat, Sivas, 

Çorum, Yozgat ve Amasya’nın bazı köylerinde yaşayan Beydili Türkmenleri için 

kullanılan bir isimdir.” (Yılmaz, 2009: 17) 

Zile’de toplam 18 Sıraç köyü bulunmaktadır. Bu köyler Acısu, Armutalan, 

Çamdere, Çapak, Çayırköy, Gölcük, Elmacık, Emirdolu, Karacaören, Karşıpınar, 

Kervansaray, Kuruçay, Kuzalan, Sofular, Uzunköy, Üçkaya, Yaylakent ve 

Yaylayolu’dur.  

“Tokat-Zile ve Yozgat-Çekerek ilçelerindeki Sıraç (Beydilli) Türkmenleri, bu 

bölgeye, kendi ifadelerine göre Sivas’ın Hafik ilçesinden gelmişlerdir. Tüm Sıraç 

(Beydilli) Türkmenleri mensupları, kendilerinin Horasan’dan geldiğini kabul 

etmektedirler.” (Yılmaz, t.y.: 3) 

Sıraç Türkmenleri yörede çok kapalı bir kültürel yapı olarak bilinmektedir. 

Anadolu’daki birçok Alevi topluluğunun en katı ve tavizsiz olanı olarak bilinirler. 

Sadece Sünni kesime değil diğer Alevi ve Bektaşi gruplarına da oldukça kapalıdırlar. 

Sıraç toplumunun bu kendi kabuğuna çekilmiş hali günümüzde çok fazla kalmamıştır. 

Hâlâ bazı konularda bu kapalı tutum devam etse de kültürel değişimin de etkisiyle 

geçmişteki kadar değildir. Aşiret köylerinin yıllar boyu kapalı bir toplum olması öz 

kültürlerini müdafaa etmeleri açısından önemlidir. Sıraçlar, Orta Asya’dan kalma 

birçok Türk âdetini hâlâ yaşatmaktadır. Yaptığımız çalışma günümüzde Sıraçlar 

arasında yaşayan ve Eski Türk inancı kaynaklı inanış ve uygulamaları ortaya 

koymuştur.  

Sıraç Türkmenleri Hıdırşeyh Kolu ve Anşabacı Kolu olmak üzere iki ana gruba 

ayrılmaktadır. Hıdırşeyh kolunun şeyhi Tokat’ın Almus ilçesi Hubyar köyünde 

bulunmaktadır. Anşabacı kolu ise Zile’nin Acısu köyündeki Veli Dede zamanında 

ortaya çıkmış, Veli Dede öldükten sonra liderliği Veli Dede’nin eşi Anşa Bacı almıştır. 



11 

 

Anşabacı Osmanlı döneminde çeşitli cezalara çarptırılarak Şam’a sürgün edilmiş ve 

sürgünden sonra çok ihtişamlı bir şekilde Acısu’ya geri dönmüştür. Anşabacılıların 

dedeleri Anşa Bacı ve Veli Dede’nin soyundan gelen Kurt ailesidir. (Yılmaz, b.t.: 5) 

Bu konuda Ali Selçuk şu bilgileri vermektedir: 

Acısu Sıraçları, Anşa Bacı ocağına bağlıdır. Anşa Bacı, Anadolu 

Aleviliğindeki ilk kadın postnişin olarak karşımıza çıkmaktadır. O, kocası Veli 

Baba’nın ölümü (1864) üzerine hem sosyal hem dinî liderliği üstlenmiştir. Anşa 

Bacı’nın postnişinliğe geçmesi gelenekleşmiş, kendisinden sonra da soyundan 

gelen “bacı”lar cem yürütmeye devam etmişlerdir. Esasında önceleri Hubyar 

ocağına bağlı olan Acısu Sıraçları, Veli Baba Anşa Bacı’dan itibaren Hubyar ocağı 

Dedelerinin Aleviliği Sünnileştirdiklerini gerekçe göstererek söz konusu ocak ile 

bağlarını koparmış, yeni bir dinî merkez oluşturmuşlardır. Bu ayrışma, 

terminolojilerini de etkilemiş, Alevilikte dinî lider için kullanılan ‘Dede’ 

kavramının yerini ‘Baba’ kavramı almıştır. Böylelikle Sıraç Alevi topluluğunda 

‘Dedeciler’ ve ‘Babacılar’ olmak üzere iki eğilim ortaya çıkmıştır. Acısu Sıraçları, 

Babacı gruba mensup olup, Babacılar veya Anşa Bacıcılar olarak bilinmektedirler. 

(2010: 138) 

Zile ilçesi eğitime önem vermesiyle tanınan bir ilçedir. Eski yıllardan beri 

göstermiş oldukları başarılar dolayısıyla Zile’deki liselere diğer ilçelerden birçok 

öğrenci gelmektedir. Zile ilçe merkezi ve köylerde toplam iki anaokulu, yirmi yedi 

ilkokul, on altı ortaokul ve on lise bulunmaktadır. Bütün liseler ilçe merkezinde yer 

almaktadır. 

“Zile İlçesinde Gaziosmanpaşa Üniversitesi’ne bağlı 1989 yılında açılmış Zile 

Meslek Yüksekokulu ve 1997 yılında açılmış olan Zile Dinçerler Turizm İşletmecilik 

ve Otelcilik Yüksekokulu olmak üzere lisans ve ön lisans programları bulunan iki 

yüksekokul bulunmaktadır. Bu yüksekokullarda 1582 öğrenci bulunmaktadır. 

Öğrencilerin %66.2’si erkek (1048 kişi), %33.8’i kız (534 kişi) öğrencilerden 

oluşmaktadır.” (Akkurt, 2014: 219) 

Zile şehrinde Ankara Caddesi’nde bir tane kütüphane bulunmaktadır. Zile’de 

1300 kişilik bir sinema salonu da mevcuttur.  

Zile’de basın yayının 1950’lere dayanan bir mazisi bulunmaktadır. İlk 

gazete 1950 yılında Güzel Zile Postası isminde Ahmet Akbay tarafından 

çıkarılmıştır. Ancak bu gazetenin yayın hayatı iki yıl sürmüştür. Bu gazeteyi 1952 

yılında haftalık çıkartılan Zile Gazetesi, 1953 Zile Kalesi, 1953-1954 Zile, 1953-

1954 Genç Demokratlar, 1954-1957 Demokratik Zile gazeteleri izlemiştir. 1957-

1960 yıllarında ise günlük çıkartılan Demokrat Şafak ve haftalık çıkartılan Görüş 

gazeteleri yayımlanmıştır. 1960-1961 yıllarında yine haftalık Genç Bora gazetesi, 

1961-1998 yıllarında oldukça uzun yayın hayatına devam etmiş olan Zile Postası 

gazetesi haftalık ve günlük yayımlanmıştır. 1965-1970 yılları arasında Başarı, 

1978-1980 yılları arasında Yeni Zile, 1980 yılında Şirin Zile, 1988 Gündem 

gazeteleri de Zile’de yayımlanan diğer haftalık gazetelerdir. Günümüzde Zile’de 

yayım hayatına devam eden iki gazete bulunmaktadır. Özhaber ve Zile Gündem 

ismindeki gazeteler pazartesi günü haricinde haftanın diğer günlerinde 

yayımlanmaktadır. Ayrıca Zile Haber isminde elektronik gazetede Zile ile ilgili 



12 

 

güncel haberler, eski Zile resimleri ve videolarından oluşan arşiv yine Zile ile ilgili 

yayınlar paylaşılmaktadır. (Akkurt, 2014: 220) 

Zile ilçe merkezinde bir Devlet Hastanesi ve beş tane de Aile Sağlığı Merkezi 

bulunmaktadır. Yalınyazı ve Yıldıztepe beldelerinde de birer tane Aile Sağlığı 

Merkezi mevcuttur. 

Zile ilçe merkezi kendine has bir mimarî üsluba sahip Zile evleriyle meşhurdur. 

Zile evlerine yönelik devam ettirilen restorasyon çalışmaları ile Zile’ye otantik bir 

görünüm kazandırılmaya çalışılmaktadır.  

Zile Türk edebiyatı ve kültürüne mâl olmuş birçok önemli şahsiyet 

yetiştirmiştir. Zile kültürünün yansıması olan bu şahsiyetlerden bazıları şunlardır: 

Müftü Arif Kılıç, yazar ve şair Cahit Külebi, ressam Nihat Akyunak, yazar Mustafa 

Necati Sepetçioğlu, yazar ve ressam Fikret Tarhan, güreşçi Hasan Sevinç, Prof. Dr. 

Mümtaz Topbaş, Prof. Dr. Ahmet Erbil, Yrd. Doç. Dr. Mehmet Yardımcı… 

1.1.5. Derleme Çalışması Yapılan Köyler1 

1.1.5.1. Acısu 

Acısu köyü Tokat il merkezine 100 km, Zile ilçesine ise 35 km uzaklıktadır. 

2016 ADNKS verilerine göre köyün nüfusu 149’u erkek, 184’ü kadın olmak üzere 

toplam 333 kişidir. 

Acısu köyü Zile ilçe merkezinin güneybatısında yer almaktadır. Köy dağlık bir 

alanda kurulmuştur. Temel geçim kaynağı tarım ve hayvancılıktır. Başta İstanbul ve 

İzmir olmak üzere şehir dışına önemli bir göç vermiştir. Köyde son dönemde şehir 

dışına çalışmak için giden köylülerin yaptırdığı yeni yapı evler dikkat çekmektedir.  

Acısu köyü Zile’de Aşiret olarak bilinen Sıraç Alevilerinin yaşadığı 18 köyden 

biridir. Köy, Sıraç Alevilerinin Anşabacılılar Ocağı olarak bilinen kolunun merkezi 

konumundadır. Anşabacılıların liderleri konumundaki Veli Baba ve Anşa Bacı’nın 

türbeleri bu köyde bulunmaktadır. Bu türbeler Sıraç Alevileri için kutsal sayılan 

önemli bir mekândır ve her yıl birçok insan tarafından ziyaret edilmektedir. 

Köyde eski Türk inançlarının izlerine hemen her inanış ve uygulamada 

rastlamak mümkündür. Kapalı bir toplum olan Sıraç Alevileri başka kültürlerin 

                                                 
1 Derleme yapılan köylerden Acısu ve Çayır Sıraç Alevisi; Emirören, Güblüce, Saraç ve 

Yalnızköy Alevi; Bayır, Çeltek, Evrenköy ve Küçüközlü Sünnî nüfusun yaşadığı köylerdir. 



13 

 

etkisinden uzak kalmayı başararak kendilerine has inanış ve uygulamalarını günümüze 

kadar devam ettirebilmiştir. Bu sebeple Acısu köyü araştırmamız açısından önemli bir 

yerdir. 

1.1.5.2. Bayır 

Bayır köyü Tokat il merkezine 72 km, Zile ilçesine 8 km uzaklıktadır. 2016 

ADNKS verilerine göre köyün nüfusu 75’i erkek, 65’i kadın olmak üzere toplam 140 

kişidir. 

Meyilli bir arazi üzerinde kurulduğu için köyün Bayır ismini aldığı 

düşünülmektedir. Zile ilçesinin kuzeyinde bulunmaktadır. Yünlü, Derebaşı, Olukman 

ve Zile ilçe merkezine komşudur. 2500 dekar kıraç ve 1000 dekar sulu alanda arpa, 

buğday, mercimek, nohut ve şeker pancarı yetiştirilmektedir. Arazisinin verimsiz 

olması nedeniyle hayvancılık gelişmiştir. Arıcılık son yıllarda modern usullerle 

yapılmaya başlanmıştır. 2 camii, okulu, elektriği, otomatik telefonu mevcut olan köyde 

içme suyu umumi çeşmelerden sağlanmaktadır. (zilehabercom.blogspot.com.tr) 

1.1.5.3. Çayır 

Çayır köyü Tokat il merkezine 75 km, Zile ilçesine 14 km uzaklıktadır. 2016 

ADNKS verilerine göre köyün nüfusu 189’u erkek, 181’i kadın olmak üzere toplam 

370 kişidir. 

Zile ilçesinin kuzeybatısında bulunmaktadır. Çayır köyünün rakımı oldukça 

yüksektir. Zile’den Çayır’a gidilen yol oldukça bozuktur. Yolun bazı kısımları toprak, 

bazı kısımları asfalttır. Köyün ekonomisi tarım ve hayvancılığa dayalıdır. Köyde 

ilkokul binası bulunmakta fakat eğitim öğretim yapılmamaktadır. Öğrenciler taşımalı 

eğitimle ilçe merkezindeki okullara götürülmektedir. Köyün içme suyu şebekesi ve 

kanalizasyon şebekesi mevcuttur. Köyde muhtarlık tarafından yaptırılan bir sağlık evi 

de bulunmaktadır. 

Çayır, Zile’de Aşiret olarak bilinen Sıraç Alevilerinin yaşadığı 18 köyden 

biridir. Çayır köyü halkı Oğuzların Bozok Boyu’nun Yıldız Han Kolu’ndan Beğdilli 

Aşireti’ne mensuptur. Eski Türk inanç ve kültürünün birçok ögesini Çayır köyünde 

görmek mümkündür. Yaşam tarzı, kıyafetleri, gelenek ve görenekleri, inanmaları ile 



14 

 

eski Türk kültürünü devam ettirebilmiş önemli bir köy olan Çayır araştırmamız 

açısından da önemli bir derleme sahasıdır. 

1.1.5.4. Çeltek 

Çeltek köyü Tokat il merkezine 68 km, Zile ilçesine 14 km uzaklıktadır. 2016 

ADNKS verilerine göre köyün nüfusu 108’i erkek, 115’i kadın olmak üzere toplam 

223 kişidir. 

Çeltek köyü Zile ilçesinin güneyinde bulunmaktadır. Belpınar, Yeniderbent, 

Hasanağa, Söğütözü ve Yıldıztepe köyleri ile komşudur. Köyde Roma döneminden 

kaldığı düşünülen birçok sütun, sütun başlıkları ve yapı taşları bulunmaktadır. Köyün 

Roma ve Bizans döneminde de bir yerleşim bölgesi olduğu anlaşılmaktadır. 

Köyün ekonomisi tarım ve hayvancılığa dayanmaktadır. Köyde buğday, arpa, 

şeker pancarı ve ayçiçeği en çok yetiştirilen tarım ürünleridir. Köyde okul binası 

bulunmakla birlikte taşımalı eğitim yapılmaktadır. Köyün Kur’an Kursu ve Sağlık 

Ocağı da mevcuttur. Köyün içme suyu ve kanalizasyon şebekesi vardır. Zile’den köye 

kadar asfalt yol bulunmaktadır.  

Çeltek köyü Zile’de yapılacak Türk halk inanışları araştırmaları açısından 

ziyaret edilmesi gereken önemli bir derleme sahasıdır. Çeltek köyünde bulunan ve halk 

arasında “Çeltek Baba” olarak bilinen Şeyh Mahmut Türbesi hem Tokat ilinden hem 

de Tokat ili dışından binlerce ziyaretçinin akın ettiği önemli bir ziyaret yeridir. Çeltek 

Baba, özellikle felçlilerin, akıl hastalarının, psikolojik sıkıntıları olan hastaların sıkça 

ziyaret ettiği bir türbedir. Çeltek Baba Türbesi etrafında gelişen birçok inanış ve 

uygulama mevcuttur. Köy halkı özellikle yaz aylarında birçok misafiri köyde 

ağırlamaktadır. 

Bunların dışında Türk edebiyatının önemli şahsiyetlerinden olan Cahit Külebi 

ve Mustafa Necati Sepetçioğlu da Zile’nin Çeltek köyündendir. 

1.1.5.5. Emirören 

Emirören köyü Tokat il merkezine 60 km, Zile ilçesine 8 km uzaklıktadır. 2016 

ADNKS verilerine göre köyün nüfusu 77’si erkek, 63’ü kadın olmak üzere toplam 140 

kişidir. 



15 

 

“Emirören köyü tarihi bir köy olduğundan ilk kurucuları bilinmemekle birlikte, 

şu anda bulunan ailelerden köye ilk gelenler Tekkeşin Sülalesi ve Sülük Çavuş 

sülaleridir. Köyde, Zile kalesinden sonra yörenin en önemli tarihi kalesi 

bulunmaktadır. Tarihi ören yerleri ve Kösele adı altında koruma altına alınmış bir tepe, 

höyük bulunmaktadır. Emirören Köyünde, çevre köy, ilçe ve illerden ziyaretçi akınına 

uğrayan “Abdal Musa” adında evliyaya ait bir türbe bulunmaktadır.” 

(tr.wikipedia.org) 

Yaz aylarında köyde Abdal Musa törenleri yapılmaktadır. Türbe, köyün 

mezarlığında bulunmaktadır. Mezarlığın hemen yanında Abdal Musa Vakfı tarafından 

düzenlenen alanda cemevi, adak kurban kesim yeri, misafirler için yapılan çardakların 

altında masa ve sandalyeler mevcuttur. Abdal Musa Türbesi etrafında gelişen birçok 

inanış ve uygulama olduğu tespit edilmiş ve çalışmamızın ilgili bölümlerinde bunlara 

yer verilmiştir. 

1.1.5.6. Evrenköy 

Evrenköy köyü Tokat il merkezine 90 km, Zile ilçesine 26 km uzaklıktadır. 

2016 ADNKS verilerine göre köyün nüfusu 615’i erkek, 605’i kadın olmak üzere 

toplam 1220 kişidir. 

Evrenköy Zile ilçesinin güneyinde konumlanmıştır. Üçkaya, Çiçekpınarı, 

Üyük, Karakuzu ve Yıldıztepe ile komşudur. Eski adı Kızılcin olan köyün adı 1981 

yılında Belediye tarafından alınan kararla Evrenköy olarak değiştirilmiştir. Köyün ana 

ekonomik faaliyetleri tarım ve hayvancılığa dayalıdır. Evrenköy’de faal durumda bir 

ilkokul, bir de ortaokul bulunmaktadır.  

Evrenköy nüfusu, konumu, kültürü, gelenek ve görenekleri açısından Zile 

ilçesinin önemli bir yerleşim yeridir. Özellikle geçiş dönemi ile ilgili inanma ve 

uygulamaların yaygın olarak bilindiği ve uygulandığı bir alan olan Evrenköy araştırma 

sahamızda yer almıştır. 

1.1.5.7. Güblüce 

Güblüce köyü Tokat il merkezine 97 km, Zile ilçesine 36 km uzaklıktadır. 2016 

ADNKS verilerine göre köyün nüfusu 123’ü erkek, 139’u kadın olmak üzere toplam 

262 kişidir. 



16 

 

Köyün ekonomisi tarım ve hayvancılığa dayalıdır. Salur, Çiftlik, Turgutalp, 

Akkılıç, Acıpınar, Acısu, Akçakeçili köyleriyle çevrelenmiştir.  

“Üzerinde bulunduğu toprak yapısı itibarıyla bu toprak örtüsü küp yapımına 

elverişlidir. Eskiden de burada küp yapıldığına dair söylentiler vardır. Dolayısı ile 

isminin başındaki "güp" sözcüğünün buradan geldiği söylenmektedir. Ayrıca köy 

halkının 7 hane olarak Orta Asya Horasan ve Kafkasya’dan geldiği, eski köy 

yaşlılarından rivayet edilir.” (tr.wikipedia.org) 

1.1.5.8. Küçüközlü 

Küçüközlü köyü Tokat il merkezine 75 km, Zile ilçesine 90 km uzaklıktadır. 

2016 ADNKS verilerine göre köyün nüfusu 161’i erkek, 138’i kadın olmak üzere 

toplam 299 kişidir. 

Köyün ekonomisi tarım ve hayvancılığa dayalıdır. Tarım ürünleri olarak arpa, 

buğday, şeker pancarı, domates, fasulye, elma, armut, ceviz, üzüm yetiştirilmektedir. 

Kadışehri’ne bağlı Hanözü ve Zile’nin Üçkaya, Çiçekpınarı, Alıçözü ve Yalınyazı 

köylerine komşudur. 

Küçüközlü köyünün eski çağlardan beri yerleşim yeri olarak kullanıldığı köy 

ve köyün çevresinde bulunan kalıntılardan anlaşılmaktadır. Yaşatılan âdet, inanış, 

uygulamaları ve köyde bulunan ziyaret yerleri ile önemli bir araştırma alanıdır. 

1.1.5.9. Saraç 

Saraç köyü Tokat il merkezine 66 km, Zile ilçesine 5 km uzaklıktadır. 2016 

ADNKS verilerine göre köyün nüfusu 69’u erkek, 61’i kadın olmak üzere toplam 130 

kişidir. 

“Köy ismini eski Zile-Amasya karayolu üzerinde bulunmasından ve bu arada 

çalışan kervanların saraciye tamirini yapan sanatkârların bol olmasından almıştır. Köy 

halkının Balçıkhisar mevkiinde sivrisineğin bol olması ve hayvancılık için yeterli mera 

bulunmaması nedeniyle, şimdiki yerleşim yerine taşındığı ve sonradan baş soyadı olan 

Yalamaoğulları tarafından kurulduğu söylenmektedir, ilçeye 5 km. mesafededir. 

Böbrek taşlarını döktüğü söylenen suyu ile tanınan Fırtıman isimli bir mezrası 

bulunmaktadır. Civar ilçe ve illerden su almaya gelenlere sıkça rastlanır. 40 hanede 

yaşayan köyde, okuma-yazma oranı %80'dir. Tamamı kıraç olan 3000 dekar arazide 



17 

 

tahıl, nohut ve mercimek yetiştirilmektedir. Hayvancılık önemli bir gelir kaynağıdır. 

435 büyükbaş, 361 küçükbaş hayvan mevcuttur. Okulu, elektriği, otomatik telefonu 

bulunan köyde içme suyu umumi çeşmelerden sağlanmaktadır. İlçeye yakınlığından 

dolayı sağlıkla ilgili konularda ilçeden yararlanılmakta ulaşımda zorluk 

çekilmemektedir. Güney doğusunda, rezervi az bir demir cevheri bulunduğu bilinen 

köyün, kuzey batısında Namhisar Kalesi adı ile bilinen bir yer vardır. Ünlü Sezar 

komutasındaki Roma Ordusunun Pontuslarla karşılaştığı Altıağaç mevkiine giderken, 

Namhisar civarında konakladığı söylenmektedir.” (zilehabercom.blogspot.com) 

1.1.5.10. Yalnızköy 

Yalnızköy köyü Tokat il merkezine 76 km, Zile ilçesine 15 km uzaklıktadır. 

2016 ADNKS verilerine göre köyün nüfusu 36’sı erkek, 42’si kadın olmak üzere 

toplam 78 kişidir. 

Yalnızköy dağlık bir alanda bulunmaktadır. Köy dışarıya çok göç vermiştir ve 

köyde genç kalmamıştır. Şehir dışında yaşayanlar köyde yeni yapı şeklinde 

yaptırdıkları evleri yazlık olarak kullanmaktadır. Kış aylarında köyde çoğunluğunu 

yaşlıların oluşturduğu az sayıda insan ikamet etmektedir. Köyün ekonomisi tarım ve 

hayvancılığa dayanmaktadır. Köyde okul binası vardır ancak öğrencisi olmadığı için 

kapanmıştır.  

Köy yerleşimi eskiden şu an bulunan yerden farklı bir alandaymış. Günümüzde 

köyün mezarlığının bulunduğu yerde tek başına kocaman bir çam ağacı bulunuyormuş. 

Bu çam ağacına “Yalnız Çam” denilirmiş. Zamanla köy, bu çam ağacının bulunduğu 

alana gelmiş ve köyün ismi de “Yalnız Çam”dan dolayı Yalnızköy olmuş. Köye ismini 

veren çam ağacı hâlâ ayaktadır ve köy halkı tarafından kutsal kabul edilmektedir. 

1.2. Halk İnanışları Hakkında 

1.2.1. Halk İnanışının Tanımı 

Halk inanışı kavramını tanımlayabilmek için öncelikle “halk” ve 

“inanç/inanış” kavramlarını ayrı ayrı değerlendirmek, kavramların kelime 

anlamlarından yola çıkarak halk bilimi araştırmacıları için bu terimin ne ifade ettiğini 

incelemek gerekir. 



18 

 

Halk kelimesine sözlüklerde “Aynı ülkede yaşayan, aynı kültür özelliklerine 

sahip olan, aynı uyruktaki insan topluluğu, folk; aynı soydan gelen, ayrı ülkelerin 

uyruğu olarak yaşayan insan topluluğu” (www.tdk.gov.tr), “Bir milletin aydın tabakası 

ve devlet yöneticileri dışında kalan kısmı, ahâli” (lugatim.com) gibi anlamlar 

verilmiştir. 

Halk kavramı özellikle on dokuzuncu yüzyılda karşısına konulan oluşumlarla 

tezat bir biçimde anlamlandırılan bağımlı bir olgu olarak ele alınmıştır. Bu dönemde 

halk kavramı, medeni bir toplumda medenileşememiş ama bunun yanında toplumun 

en ilkel gruplarından da üst konumda olan bir topluluk olarak belirtilmiştir. (Dundes, 

1998: 139) 

Halk teriminin on dokuzuncu yüzyıldaki genel tanımı bilimsel olarak sıkıntılı 

bir tanımdır. Çünkü halk; ilkel-medeni, yazı öncesi-okuryazar, alt tabaka-yüksek 

tabaka gibi tezatların ortasında yer alan cahil, taşralı kavramlarıyla anlatılmaya 

çalışıldığında halkın sadece yüksek zümrenin bulunduğu yerde var olabileceği anlamı 

ortaya çıkar ki böyle bir durumda var olan birçok grup halk kavramının dışında kalır. 

(Dundes, 1998: 141) 

Alan Dundes, yukarıdaki sebeplerden ötürü halk terimini “en az bir ortak 

faktörü paylaşan herhangi bir insan grubu” olarak tanımlamış “herhangi bir sebebe 

bağlı olarak oluşan grubun kendine ait kabul ettiği bazı geleneklere sahip olması” 

gerektiğini belirtmiş ve böylece terimin kapsadığı alan genişlemiştir. (1998: 143) 

İnanç sözcüğü, TDK Güncel Türkçe Sözlük’te “Bir düşünceye gönülden bağlı 

bulunma, birine duyulan güven, inanma duygusu, inanılan şey, görüş, öğreti, Tanrı'ya, 

bir dine inanma, akide, iman, itikat” (www.tdk.gov.tr) anlamlarına gelmektedir. 

Kubbealtı Lügatı’nda inanç sözcüğünün karşılığı olarak “Allah’a, bir dîne veya 

insanüstü bir güce inanma, îman, bir düşünceye bağlı bulunma” (lugatim.com) 

anlamları verilmiştir.  

Boratav, inanç kelimesinin sözlük anlamını “kişice, ya da toplumca, bir 

düşüncenin, bir olgunun, bir nesnenin, bir varlığın gerçek olduğunun kabul edilmesi” 

olarak vermiştir. (1984: 7) 

Halk ve inanç kavramlarına verilen anlamlardan yola çıkarak “halk inancı” 

terimini, en az bir ortak paydada birleşebilmiş, kendilerine ait gelenekleri olan halk 

dediğimiz grubun herhangi bir konudaki düşünce veya olgunun doğru olduğuna 



19 

 

inanması şeklinde açıklayabiliriz. Kısaca halk dediğimiz grubun inanmalarını ifade 

eden terime “halk inancı” denir.  

Kelimelerin anlamlarından yola çıkarak açıkladığımız “halk inancı” terimi halk 

bilimi açısından şöyle tanımlanmıştır: 

İnanç kavramı, sözlük anlamı ile insan düşüncesinin çok geniş bir 

bölüğünü içine alır: din, politika, ahlâk... İnançları bütün bu çeşitlilik ve 

yaygınlıkları ile ele almak halkbiliminin sınırlarını aşar. Halkbilimi, belli bir 

toplumun eski dinlerinden miras alıp kendi çağının şartlarına uygulayarak 

yaşattığı yeni dininde, yaşam şartlarının gerektirdiğince yeni biçimler, yeni 

içerikler ve anlatışlarla oluşturduğu inanışlarla ilgilenir. Halkbiliminin konusu 

olarak inanışların başka bir niteliği de din, ahlâk... kurallarındaki kesinlik ve 

katılığa karşılık bunların yerden yere, topluluktan topluluğa değişik biçimler ve 

içerikler göstermeleridir. Türkiye halkının büyük çoğunluğunun bağlandığı İslâm 

dinini alalım; bu dinin bir bütün olarak inanışlar düzenini incelemek din tarihine 

düşer; ama örneğin, Konya, Kütahya, Erzurum köylerinin, Güney-doğu Anadolu 

bölgesi halkının, ya da Tahtacı topluluklarının inanışlarından, “resmî İslâm 

dini”nin (medresenin, kitapların) öğrettikleri dışında kalan bölüğü Türk 

halkbiliminin konusudur. (Boratav, 1984: 7) 

İnsanoğlu var olduğundan beri hayatta kalma mücadelesi içindedir. Bu 

mücadeleyi fizikî anlamda olduğu kadar psikolojik anlamda da vermiştir. Bilimin, 

teknolojinin, tıbbın gelişmediği ve hatta hiç olmadığı dönemlerde insanoğlu doğayla 

mücadele edebilmek ve psikolojisini rahatlatabilmek adına açıklanamayan, 

bilinmeyen, korkulan her türlü olayı kendi mantık çerçevesinde açıklamaya 

çalışmıştır. Bunu yaparken en çok başvurulan yöntem ise kendinden güçlü, olağanüstü 

varlıklara inanma ve bunlar etrafında geliştirdiği diğer birçok inanış ve ritüellerdir.  

İnsanoğlu her alanda hem bireysel hem de toplum olarak inanmaya muhtaçtır. 

İnanma, insanın fıtratında olan bir durumdur. Hangi çağda, hangi kesimden olursa 

olsun her insan mutlaka bir inanç sahibidir. Bu inancın doğru, yanlış, hak ya da bâtıl 

olmasının bir önemi yoktur. Bireylerdeki bu inanç olgusu bütün toplumu etkiler ve her 

topluluğun kendi kültürü içerisinde oluşturduğu bir inanç sistemi mevcuttur.  

Eski devirlerden beri inanma ihtiyacını bir şekilde karşılayan insanoğlu ilahî 

dinleri kabul etse de çok eski dönemlerden kalmış inançlarını yeni kabul ettikleri 

dinlerinin içinde eriterek günümüze kadar getirmiştir. Bilimin ve teknolojinin 

olmadığı dönemlerde oluşan inanç ve pratikler, uzay çağı dediğimiz yirmi birinci 

yüzyılda bile hâlâ hemen her alanda halkın arasında yaşanmakta, yaşanmasa bile 

birçok halk kesimi tarafından bilinmektedir. Her milletin kabul ettiği İlahî dinin 

öğretileri dışında kalan kendine özgü inanmaları ve uygulamaları mevcuttur. Halk 

biliminin halk inanışları kapsamında uğraş alanı işte bu inanmalar ve uygulamalardır. 



20 

 

“Kültürel bir unsur olarak bütün dünya toplumlarında yaşayan ve yaşadıkları 

toplumların da birtakım özelliklerini yansıtan halk inançları” (Şişman, 2000: 104) 

halkbilim araştırmacıları tarafından derinlemesine incelendiğinde o halkın birçok 

özelliği hakkında bilgilere ulaşılabilir. Kulaktan kulağa, nesilden nesile aktarılarak 

günümüze kadar ulaşmış pek çok inanış ve uygulama ait olduğu topluma ışık 

tutmaktadır. 

Toplumun coğrafî, dinî, kültürel değişimleri halk inanmalarını da 

etkilemektedir. Bilimin çağımızda geldiği nokta özellikle halkın inanış ve 

uygulamalarını etkilemiştir. Değişik bir biçimde çok eski devirlerden kalan birçok halk 

inanışı günümüzde de varlığını devam ettirirken, birçoğu da halk arasında saçma ve 

kabul edilemez bulunmaktadır. Halk arasındaki inanışlar, eğitim ve kültür seviyesine 

göre değişiklik gösterse bile hiç umulmadık kişilerin hiç umulmadık inanışlarının 

bulunduğu da aşikârdır.  

Yukarıda bahsettiğimiz kadarıyla “halk inanışı” kavramını özetlemek 

gerekirse; “Toplum tarafından kabul edilmiş ilahî bir dinin bilinen hükümleri dışında 

kalan, fakat halk arasında yaygın bir şekilde yaşayan, itibar gören ve sözlü gelenek 

yoluyla aktarılan kimi itikatlardır.” (Şişman, 1994: 4) Bu itikatlar tarih öncesi 

dönemde oluşmuş; din, sosyal hayat, bilim gibi birçok olgu tarafından etkilenmiş ve 

zamanın şartları neticesinde değişikliklere uğrayarak her toplumda, halkın her 

kesiminde günümüze kadar ulaşmıştır. 

Bekir Şişman halk inanışı kavramını ise halk arasındaki itikatların uygulanış 

şekli ve tarzı olarak açıklamaktadır (2000: 4). Yani “inanış” kavramı inançtan farklı 

olarak uygulama alanında ortaya çıkan şekil ve tarzlardır. 

 Halk inanışlarını tespit etmek, gün yüzüne çıkartmak, değerlendirmek o 

inanışlara sahip olan halkın dünü ve bugününe ışık tutmak anlamına geldiği için halk 

inanışları konusu halk biliminin önemli bir bölümünü oluşturmaktadır. 

1.2.2. Halk İnanışlarının Türleri 

Her insan inanma gereksinimi duyar. İnsanlar tarih öncesi devirlerden 

başlayarak korkulan, bilinmeyen, anlaşılamayan durum ve olaylara bir izah getirmeye 

çalışmıştır. Bireysel olarak doğaüstü güçlerle izah edilmeye çalışılan olay ve durumlar 



21 

 

zamanla halkın büyük bir kesiminin inancı haline gelerek halk biliminin inceleme alanı 

olan “halk inanışları” kavramını ortaya çıkarmıştır.  

Halkın anlam veremediği ve bu sebeple bazen korkuyla yaklaştığı olaylar 

hayatın hemen her alanında ortaya çıkmıştır. Bu yüzden halkın meydana getirdiği 

inanış ve uygulamalar da hayatın her alanında bulunmaktadır.  

Halk inanışları doğumdan ölüme kadar insan yaşamının her kesitinde kendine 

yer bulmuştur. Bunlardan en önemlisi insan hayatını önemli bir biçimde etkileyen ve 

değiştiren adına geçiş dönemleri dediğimiz doğum, evlilik ve ölümdür. Geçiş 

dönemlerinin her birinde ayrı ayrı yüzlerce inanış ve uygulama görmek mümkündür. 

Halk inanışlarının büyük bir bölümünün yer aldığı geçiş dönemleri insan 

hayatını derinden etkileyen olaylar olsa da tamamını ifade etmez. Geçiş dönemi 

dışında kalan ve insan yaşamının içerisinde olan birçok durum, kişi, zaman dilimi, 

nesne, vb. bulunmaktadır ki tüm bunlar etrafında oluşan sayısız halk inanışı ve 

uygulamaları mevcuttur. 

“İnançlar genellikle iki türlüdür. Bir, somut varlıklarla ilgili olan inançlar öteki 

soyut varlıklara bağlanan inançlar.” (Eyuboğlu, 1998: 40) 

“Somut varlıklara dayananlar doğa olayları ile ilgili inançlardır. Bunlar ekin 

ekip biçmek (tarıma bağlı olanlar), ev yapmak, insan yaşamına karışan, günlük yaşama 

olaylarına yön veren, evlenme, komşuluk, karşılıklı yardım, çalışma gibi toplum 

olaylarına dayanan inançlardır.” (Eyuboğlu, 1998: 40) İnsan yaşamını ve 

davranışlarını etkileyen, hangi işin ne zaman yapılması gerektiğini belirleyen somut 

inanışları Eski Mısır, Sümer, Babil, Akad ve Anadolu’da görmek mümkündür. 

(Eyuboğlu, 1998: 40) 

Soyut inançlar ise insanın doğadan kopuk olarak kendi düşüncesinde 

oluşturduğu inançlar olarak tarif edilebilir.  Bunlara bir rüyanın yorumundan ya da 

ermiş bir kişinin sözünün zamanla halk inancı özelliği kazanmasıyla oluşan inançlar 

örnek olarak gösterilebilir. (Eyuboğlu, 1998: 41) 

1.2.3. Anadolu’da Yaşayan Halk İnanışlarının Genel Özellikleri 

Anadolu toprakları en eski toplumlardan başlayarak birçok medeniyeti 

barındırmış bir bölgedir. Hititlerden Perslere, Romalılardan Türklere kadar dinî ve 

etnik olarak farklı onlarca, belki yüzlerce insan topluluğu bu topraklarda yaşamıştır. 



22 

 

Gelip geçmiş her medeniyet üzerinde yaşadığı topraklarda maddî ve manevî, yazılı ve 

sözlü sayısız eserler, kendi kültürlerinden izler bırakmıştır. Bir başkasının yerine gelen 

toplum da bu mirastan bilinçli ya da bilinçsiz payını almıştır. Bu kültürel etkileşim 

hayatın her alanında; dilde, yaşam biçiminde, mimarî eserlerde kendini göstermiş ve 

ortaya kültürel bir tabakalaşma çıkmıştır. Bu kültürel tabakalaşmayı konumuz olan 

halk inanışlarında da görmek mümkündür. 

Günümüzde Anadolu halk inanışları hâlâ toplumun çok önemli bir kısmında 

varlığını devam ettirmektedir. Bu inanışlar Anadolu halkının yaptığı birçok eyleme 

yön verir niteliktedir. Anadolu halkı doğum, ölüm, tabiat ve hastalıklarla ilgili birçok 

bilinmeyeni halk inanışlarıyla açıklar ve bu bilinmeyenlere halk uygulamalarıyla 

çözüm bulur. “Su içerken, ineğini sağarken, ağaç keserken, evinin duvarını örerken, 

evlenirken, çocuğunu yetiştirirken, yola giderken sözün kısası bütün davranışlarında, 

tutumlarında inançlarla iç içedir. (Eyuboğlu, 1998: 46) 

Bu inanış ve uygulamaların büyük bir bölümü Türklerin Orta Asya’dan 

Anadolu’ya gelirken getirdikleri Eski Türk İnançları’ndan izler taşımaktadır. Ancak 

bugün Anadolu’da yaşayan halk inanışlarını sadece Orta Asya kaynaklı olarak 

açıklamak yanlış olur. Günümüzde Anadolu’da bulunan çoğu halk inanışı bu 

topraklarda yaşamış eski kültürlerin bakiyeleridir. Bunların birebir yaşadığı inanışlar 

olduğu gibi Türk halk inanışları içerisinde eriyerek izlerini bırakmış inanışlar da 

mevcuttur. 

Sonuç olarak Türkler Anadolu’ya geldikten sonra Anadolu’da önceden 

yaşamış milletlerin halk inanışlarından etkilendiği söylenebilir. Bunun yanı sıra 

Türklerle aynı dönemde Anadolu’da yaşayan dini ve etnik grupların inançları da 

Anadolu Türk halk inanışlarıyla etkileşime girmiştir. Ancak her iki şekilde de baskın 

olan unsur Türk kültürü olduğu için Anadolu’da yaşayan halk inanışlarının çok önemli 

bir kısmı Türklerin eski inançlarına dayanmaktadır. 

1.2.4. Halk İnanışlarının Kaynakları 

Yaşanılan coğrafya, yaşam koşulları gibi faktörler nedeniyle dünya genelindeki 

her toplumun farklı bir kültür anlayışı vardır. Her toplulukta değişik bir kültür yapısı 

olduğu düşünülürse kültürün önemli bir parçasını oluşturan halk inanışlarının 

toplumlar arasında farklılıklar göstermesi kaçınılmazdır. Farklı kültürlere ait halk 



23 

 

inanışlarının kaynakları da farklı olabilir. Ancak her toplumun halk inanışlarına 

kaynaklık eden ana unsurlar da bulmak mümkündür. 

Bir topluluğun halk inanışlarının şekillenmesi o toplumun en eski yaşam 

biçimiyle alakalıdır. Hayatını devam ettirebilmek için hangi işlerle meşgul oluyor ve 

bu işlerde karşısına hangi zorluklar, bilinmeyenler çıkıyorsa inanışları da o doğrultuda 

şekillenecektir. Temel geçim kaynağı hayvancılık olan bir toplulukta hayvanlarla 

ilgili, tarım olan bir toplulukta tarımla ilgili, balıkçılık olan bir toplulukta da deniz ve 

deniz hayvanlarıyla ilgili inanışların ortaya çıkması kaçınılmazdır. 

Somut olan bu inanışların yanı sıra soyut inanışlar da o toplumun eski diniyle 

alakalı olabilir. Bir topluluğun halk inanışlarının kaynaklarını bunlarla sınırlamak da 

doğru değildir. Topluluğun zaman içerisinde yaşadığı değişimler, farklı coğrafyalara 

yapılan göçler, farklı kültürlerle tanışmalar sonucunda halk inanışlarında değişiklikler 

görülecektir. Halk inanışlarının kaynakları, toplumun geçirdiği evrelerle yakından 

ilişkilidir. 

İsmet Zeki Eyuboğlu, Anadolu’da ve tüm dünyada yaşayan halk inanışlarının 

Çoktanrıcı dinler, Tektanrıcı dinler ve günlük yaşam olayları olmak üzere üç büyük 

kaynağı olduğunu belirtir. Çoktanrıcı dinlerin doğa olaylarından kaynaklanan inançları 

olduğunu, Tektanrıcı dinlerin Çoktanrıcı dinlerde yer alan inançların tanrı buyruğu 

şeklinde devam ettiğini, günlük yaşam olayları ile de rastgele olmuş bir olayın 

özellikle cahil çevreler tarafından inanç haline getirildiğini belirtmektedir. (1998: 42-

45) 

Türk kavimlerini düşündüğümüzde en başta Orta Asya bozkırlarında göçebe 

bir yaşam sürmekteydiler. En yakın komşuları Çin’di ve Türkler, Şamanizm denilen 

düşünce sistemine bağlıydı. Orta Asya’da birden fazla devlet kurdular. Daha sonra 

İslamiyet’le tanışan Türkler, yaklaşık bin yıl önce Anadolu’yu yurt edinmeye 

başladılar ve üç kıtaya sahip olacak güce eriştiler. Bu sürede yüzlerce kültür dairesi ile 

tanıştılar, değişik coğrafyalarda değişik ekonomik faaliyetlerde bulundular. İşte bugün 

Anadolu’da yaşayan Türk halk inanışlarına tüm bu birikim kaynaklık etmektedir. 

Türkler Müslümanlığı kabul ettikten sonra eski dinlerine özgü inançları 

tamamen terk edemediler. Şamanizm’den kalma bu inançlarını İslamî bir örtüye 

bürüyerek devam ettirdiler. Alkarısı efsanesi, türbelere ve kutlu ağaçlara paçavra 

bağlamak, uzun ömürlü olsun diye çocuklara Yaşar, Duran, Durmuş gibi isimler 



24 

 

vermek ve Anadolu Türklerinde yaşayan daha birçok halk inanışı Şamanizm 

kaynaklıdır. (İnan, 2015: 207) 

Anadolu’da yaşayan Türk halk inanışlarına yukarıda bahsi geçen kaynaklar 

dışında bazı din âlimlerinin sözleri, eserlerindeki hükümler de kaynaklık etmiştir. Din 

büyüklerinin sözleri halk tarafından kesin bir dini emir olarak algılanmış, bazen 

kulaktan kulağa aktarılırken yanlış anlamlar yüklenmiş ve bir halk inanışı şeklini 

almıştır. Erzurumlu İbrahim Hakkı’nın Marifetnâme’sinde geçen insanın görünümü 

üzerinden yapılan karakter analiziyle ilgili hükümlerin, Feridüddin-i Attar’ın 

Pendnâme adlı eserinde geçen hükümlerin günümüzde halk arasında inanç şeklini 

alması bunlara örnektir. (Şişman, 1994: 14) 

Hz. Peygamber’in hadisleri de bazı halk inanışlarına kaynaklık etmektedir. 

“Örneğin bir hadiste ‘Temiz (akar ya da durgun) suya bevletmek haramdır.’ 

buyurulmaktadır. Halk arasında ise akan suya bevledenin aklının da su ile beraber akıp 

gideceğine inanılır.” (Şişman, 1994: 14) 

Kemalettin Erdil de çeşitli milletlerin İslam’ı kabul etmesiyle birlikte 

Müslümanlar arasında bâtıl inanışların arttığını Müslümanlığı kabul edenlerin eski 

dinlerinde yer alan hurafeleri bir şekilde yaşattığını belirtmiştir. Zamanında acayip ve 

garip inançların çokça bulunduğu, birçok büyücü ve kâhinin yetiştiği Hint, İran, Mısır, 

Arap Yarımadası’nın çoğunluğu bugün Müslüman’dır. Bu bölgelerde yaşayan halk, 

eski inançlarının izlerini İslamiyet’e taşımışlardır. (1991: 10) 

Bekir Şişman, Türk toplumunda görülen halk inanışlarının menşei hakkında 

şunları söylemektedir: “Tek tanrılı dinler, çok tanrılı dinler, Anadolu uygarlıkları, 

Mısır, Babil, Acem, Fenike, Roma ve Helenler gibi ilkçağ kavimleri, eski Türk dinleri 

(özellikle Şamanizm), bazı din büyüklerinin sözleri, peygamberimizin hadislerinin 

farklı yorumlanması ve günlük yaşam olayları.” (2000: 108) 

1.2.5. Eski Türk İnanışları ve İyeler 

Bir inanç sistemi ve bu sistemin uyulması gereken kaidelerinin bütününe din 

denir. Eski çağlarda insanların bilinmeyene, doğaüstü güçlere duydukları hayranlık 

kendilerine özgü inanç sistemleri geliştirmelerini sağlamıştır. Bu yüzden bir milletin 

eski inançlarını anlayabilmek için eski geleneklerini, tarihi süreçlerini derinlemesine 

incelemek gerekir. (Gömeç, 2003: 79) 



25 

 

Tarihi süreç boyunca Türk kavimlerinin Gök Tanrı ya da Şamanizm 

diyebileceğimiz inanç sistemine, Maniheizm, Budizm, Musevilik, Hristiyanlık ve 

İslamiyet gibi farklı inanç sistemlerine mensup oldukları bilinmektedir. Türklerin ilk 

dini olarak kabul gören inanç sistemi ise Gök Tanrı inancı ve Şamanizm’dir. Türklerin 

kendi benliklerinden ortaya çıkan bu inanç sistemi, yaşamlarının her alanına etki 

etmiştir. Daha sonra kabul ettikleri yeni dinleri bile bu inanç sisteminden etkilenmiş 

ve Şamanizm bağlantılı birçok inanış günümüze kadar ulaşmıştır. Günümüzde Türk 

halk inanışlarının en önemli kaynağı Türklerin en eski dini olan Gök Tanrı İnancı ve 

Şamanizm’dir. Anadolu’da yaşayan halk inanışlarını anlayıp çözümleyebilmek için 

bunların Şamanizm ve Gök Tanrı İnancı’yla olan bağlantılarını ortaya koymak gerekir. 

Eski Türk inancını anlamlandırabilmek için Şamanizm kavramının anlaşılması 

gereklidir. Şamanizm’le ilgili bazı araştırmacıların yaptıkları tanımlar şu şekildedir: 

“Şamanizm, milattan önceki yıllardan bu yana Türklerin ve çevrelerindeki 

toplulukların İç Asya ve Orta Asya’da yaşadıkları bölgelerde uyguladıkları ve şaman 

ya da kam adı verilen din adamları aracılığıyla gerçekleştirilen bir inanç ve 

uygulamalar bütünüdür.” (Çoruhlu, 2002: 15) 

“Şamanizm, insanlığın en eski dinlerinden biridir. Esas olarak sihir ve büyüye 

dayanır. Yaşam; gök, yer ve yeraltı olarak üç kademeli düşünülmüştür. Gökyüzünde 

iyilikler, iyi ruhlar; yeraltında kötülükler, kötü ruhlar bulunur. Yeryüzünde ise insanlar 

vardır.” (Şener, 1996: 9) 

“Şamanizm, insanlık tarafından bilinen en yaygın ve en eski akıl-beden 

iyileştirme sistemidir.” (Harner, 2006: 81) Harner bu söylemiyle Şamanizm inancının 

ve Şamanizm’in din adamı diyebileceğimiz Şaman’ın hastalıkları tedavi eden bir 

uzmanlık yönü olduğunu belirtmiştir. 

“Şamancılık veya Kamcılık olarak da bilinen Şamanizm (Fr. chamanisme) bir 

dinden ziyade merkezinde şamanın yer aldığı, kendine has inanç ve ritüelleriyle farklı 

formları bulunan vecde dayalı bir yöntemdir.” (Güngör, 2010: 325) 

Yukarıdaki tanımlardan yola çıkarak Şamanizm’in başlı başına bir din 

olmadığını, çok eski dönemlerde Orta Asya, Sibirya ve Amerika gibi değişik 

bölgelerde Şaman denilen kişiler tarafından uygulanan bir tür koruyucu büyücülük, 

cincilik olduğu anlaşılmaktadır. Yaşar Kalafat’a göre; Eski Türk inanç sisteminde 



26 

 

Şamanik izler çok yoğun bir şekilde bulunmasına rağmen eski Türk dini Şamanizm’dir 

demek yanlış olur. (2006: 9) 

“Türklerin inanç yumağını gözden geçirir ve ana hatlarıyla ifade etmek 

istersek, merkezinde Tengri vardır. Bunu, yardımcı ve koruyucu iyeler, gök ve yer 

iyeleri, kara iyeler ve ata ruhu/arvak’lar ile tamamlamak mümkündür. Türk hayatında 

pek çok fonksiyonu üstlenen Kam, dini otoriteyi temsil eder.” (Kalafat, 2006: 9) 

Şamanizm, başlı başına bir din olarak kabul görmese bile Türk kavimlerini ve 

Türklerin inançlarını çok derinden etkilemiştir. Türklerin eski inanç sistemleri 

Şamanizm’den ayrı görülemez. Çünkü bugün bile Saha ve Yakut Türkleri Şamanizm 

inancını ve bu inancın ritüellerini uygulamaktadır. (Artun, 2013: 103) 

Yaşar Kalafat, Eski Türk İnancı’nı Gök Türklerin inancından yola çıkarak şu 

şekilde tanımlamıştır: 

“Kök Türk inanç sisteminde yaratıcı, kılıcı, kut, küçük, ülük ve bilik verici 

yüce varlık Tengri, her şeyin üstündedir. Kök (Gökyüzü, yahut mavi gök) ve yağız yir 

(kara yer veya toprak yahut yeraltı), yir-sub (yer ve sular, yani yeryüzü) Tengri 

tarafından kılındığı/yaratıldığı için ıduk kabul edilir ve kutsaldır.” (2006: 6) 

Yine aynı eserinde Kalafat, Şamanlık diye bir din olmadığını, Şamanlık’ın 

koruyucu bir din olduğunu ve Türklerdeki din adamının Kam denen kişiler olduğunu 

söylemiştir. Kam’lar Tanrı’dan mesaj getirirken Şaman’ın böyle bir özelliği 

bulunmamaktadır. Yani Türklerin inanç yumağının temelinde Tengri vardır ve bunu 

tamamlayıcı yardımcı ve koruyucu iyeler, gök ve yer iyeleri, kara iyeler ve ata 

ruhu/arvak’lar bulunmaktadır.  (2006: 9) 

Eski Türk dininde yer alan iyeler ve bu iyelerin Anadolu’nun çeşitli 

bölgelerinde bulunan halk inanışlarına olan etkilerini birçok örnekte görmek 

mümkündür.  

“Anadolu Türklerinde Şamanizm kalıntıları başka Müslüman kavimlerindeki 

kalıntılardan hiç de az değildir.” (İnan, 1987: 28) Özellikle Moğol istilasından sonra 

Anadolu’da kaybolmaya yüz tutmuş birçok Şamanizm inancı tekrar canlanmış ve yarı 

şaman sayılabilecek şeylerin kurdukları tekkelerde sanki dinî bir unsurmuş gibi 

yerleşmeye başlamıştır. (İnan, 1987: 28) 



27 

 

Eski Türk inancında yer alan kara iyelere örnek olarak Alkarısı verilebilir. Eski 

Türk inancında yer alan bu iyeyi ve bu kötü iyeden korunma yollarını Anadolu’nun 

hemen her yerinde görmek olasıdır. Alkarısı özellikle lohusa kadınlara ve yeni doğmuş 

çocuklara zarar verir. Bu kötü iyeden korunmak için lohusa kadınlar ilk kırk gün yalnız 

bırakılmaz ve çocuk ile annenin baş ucuna bıçak, maşa gibi demir eşyalar konulur. 

“Anadolu’da yağmur duasına çıkmadan önce köyden yemek, ekmek veya mısır 

toplanır. Toplanan yiyecekler duadan sonra yenilir. Bu uygulama su iyesine verilmiş 

bir saçı örneğidir.” (Şişman, 1994: 16) 

Anadolu’da çok yaygın bir biçimde rastlanılan diğer bir inanış ise eşiğe 

basmama, eşikte oturmama, ataların evine girerken eşiği öpme gibi eşikle ilgili 

inanışlardır. Bu inanışın temelinde de Eski Türk İnancı’nda yer alan “ev iyesi” 

yatmaktadır. 

Bunlar dışında Anadolu’da çok yaygın olan kurşun dökme, ateşten atlama, 

düğünlerde gelinin başından para, leblebi vb. saçma, cenazelerde ölü aşı verme, kutsal 

kabul edilen ağaçlara çaput bağlama, türbelerde dilek tutma ve çocuk isteme gibi 

birçok inanış ve uygulama Eski Türk İnançları ve iyelerinin yansımalarının birer 

emaresidir. 

1.2.6. İslam Dini Açısından Halk İnanışları 

Din, “İnsanların yaratıcı olarak kabul ettikleri üstün güce olan îmanlarını, ona 

yapacakları ibâdetlerin bütününü ve bu îmâna göre davranışlarının nasıl olması 

gerektiğini düzenleyen inanış yolu” olarak açıklanmaktadır. (lugatim.com) 

Semavî dinlerin insanları yöneltmek istedikleri asıl düşünce tek bir yaratıcının 

var olduğudur. Bütün semavî dinlerin en büyük amacı insanlarını eski dinlerinde yer 

alan birden çok ilah anlayışını terk etmelerini sağlamaktır.  

İslam dinine de baktığımızda temel gayenin ilk önce insanların tevhit inancını 

koşulsuz şartsız kabul etmelerini sağlamaktır. Kur’an’da yer alan ayetlerden anlaşılan 

aslında başlangıçtan, yani Hz. Âdem’den beri tüm peygamberlerin getirdiği dinin aynı 

olduğu ve bu dinin temelinde tevhit inancının var olduğudur. Ancak zamanla bozulan 

din anlayışı tevhit inancından sapmalara yol açmıştır. İndirilen kitaplar ve gönderilen 

peygamberler bozulan dini ve kaybolan tevhit anlayışını tekrar tesis etmek için uğraş 

vermiştir.  



28 

 

Bu yüzden İslam dini ve aslında tüm semavî dinler tevhit anlayışına aykırı olan 

bütün inanışlara ve bu inanışlar doğrultusunda gelişen uygulamalara karşıdır. Bu 

inanışların kaynağı ne olursa olsun İslam’a aykırıdır. Sadece tevhit anlayışı değil İslam 

ahlakına, hükümlerine zıt olan; insanlığa zararı dokunan tüm inanış ve uygulamalar 

bâtıl kabul edilmiş ve yasaklanmıştır.  

Hz. Peygamber’den sonra gerek Arapların gerekse Müslüman olan diğer 

kavimlerin eski dinlerinden, adetlerinden kalma inanış ve uygulamaların birçoğu dini 

bir kimliğe bürünerek İslam anlayışına, daha doğrusu Müslüman halkların yaşayışına 

girmiştir.  

“İslam dinini kabul etmiş olan Türkler ve diğer kavimler eski dinlerinden kalan 

birçok inanç, gelenek ve âyinleri yeni dinlerine sokmaya muvaffak olmuşlardır. Bu 

Şamanizm geleneklerinin çoğu, güya İslam talimatından imiş gibi, yüzyıllar boyunca 

sürüp gelmektedir.” (İnan, 2015: 204) 

Örneğin, “Ağaçlara ve türbelere paçavra bağlamak âdeti o kadar yaygındır ki 

bunu Anadolu’da bilmeyen yoktur. Alkarısı ve Albastı hurâfeleri bütün Müslüman 

Türklerde vardır. Bu inanış İslam dininin şimdiye kadar kaldıramadığı ve çok zararlı 

hurafelerden, Şamanizm’in canlı kalıntılarından biridir.” (İnan, 1987: 477) 

Şamanizm’den kalma birçok âdetin Anadolu’da yaşayan Müslüman Türklerde 

hâlâ nasıl yaşadığını Abdulkadir İnan şöyle anlatmıştır: 

Türkiye’de folklor tetkikleri ilerledikçe İslam dini talimatiyle alakası 

olmadığı halde dinden imiş gibi ifa edilen adetler ve gelenekler meydana 

çıkarılmaktadır. Bunların arasında eski yerli dinlerin kalıntıları bulunduğu gibi en 

çoğu Orta Asya Şamanizm’inden gelen unsurlardır. Bunlardan bir kısmı cemiyet 

için zararsız olan örf ve adetler haline gelmiş, dini inançlarla alakasını 

kaybetmiştir. Büyük bir kısmı ise İslam dininin mukaddesatından imiş gibi kabul 

edilerek İslamiyet’in saflığını lekeleyen, kirleten bid'atler teşkil etmiş ve cemiyet 

hayatı ve milli bünyemiz için de çok zararlı "müstehase" ler haline gelmiştir. 

İslam dininin gerçek talimatından habersiz olan halk kitlesi, aydın din 

âlimi rehberler bulunmadığı için, manevi ihtiyaçlarını din perdesi a1tındaki 

Şamanizm kalıntılariyle tatmin etmeğe mecbur oluyor. Üfürükçülük; kocakarı 

tedavileri, mezarlardan medet ummak, nezir olarak paçavralar bağlamak, doğum 

buhranlarını al karısının marifeti sanmak ve saire Şamanizm’in en zararlı 

kalıntılarıdır.  

Cahiliyet devrinden kalma inançlarla ve İslam dininin talimatına aykırı 

görülen görenek ve geleneklerle din âlimleri mücadele etmişler ve mücadele 

etmekte devam ediyorlar. Bu mücadelenin uzun tarihi ve cildler dolduran 

edebiyatı vardır. 

Aydın genç din âlimlerimizin önemli vazifelerinden biri, belki birincisi 

İslam talimatına aykırı olan Şamanizm kalıntılariyle mücadele etmektir. Türk halk 

topluluğunu bu zararlı "içtimaî müstahaseler" den kurtarmıya fen mensuplarından 

ziyade gerçek din âlimleri muvaffak olacaklardır. (1987: 30) 



29 

 

1.2.6.1.İslam Dininde Hurâfe ve Bid’at 

Hurâfe, “İslâmiyet’ten önceki dinlerden kalan veya dinde olmadığı halde 

sonradan uydurulmuş, asılsız, gerçekle alâkası bulunmayan bâtıl inanç, efsâne, hikâye, 

rivâyet vb.” demektir. (lugatim.com) 

Bid’at dinî bir terim olarak “İslâm dîninde Hz. Muhammed zamanında 

bulunmayıp sonradan ortaya konan hüküm ve âdet.” anlamına gelmektedir ve dinin 

hükümlerine aykırı olmayan, beğenilebilecek olanlarına “bid’at-ı hasane”; dinin 

hükümlerine aykırı, kötü, çirkin olanlarına ise “bid’at-ı seyyie” denilmektedir. 

(lugatim.com) 

“Hurâfe mantıkî tabanı olmayan, gerçek hayatla ilişkisi bulunmayan inanç ve 

uygulamalar, iyilik veya kötülük getirebileceğine inanılan kuvvetler için kullanılır. 

Genellikle sihir, büyü ve bunların ürünü olan objelerle alâkalı inançlar da hurafe 

terimiyle ifade edilir.” (Yel, 1998: 381) 

Yukarıdaki açıklamalar göstermektedir ki İslam dini hurâfe dediğimiz kavramı 

kesinlikle yasaklamıştır. Büyü, sihir, fal gibi insanlara zarar veren, onları ruhî 

bunalımlara sürükleyen işler hurâfe kavramının içine girer. Bu konuda Kur’an ayetleri 

de mevcuttur ve Müslümanları bu işleri yapmamaları konusunda kesin bir dille 

uyarmıştır. O ayetlerden bazıları şu şekildedir: 

“Ey iman edenler! İçki, kumar, dikili taşlar, fal okları şeytan işi iğrenç 

şeylerdir. Bunlardan kaçının ki kurtuluşa eresiniz.” (Kur’an, 2011: 5/90) 

“De ki: Göktekiler ve yerdekiler gaybı bilemezler, ancak Allah bilir. Onlar 

öldükten sonra ne zaman diriltileceklerinin de farkında değildirler." (Kur’an, 2011: 

27/65) 

Kur’an ayetleri ile birlikte Hz. Peygamber’in hadislerinde de bu tarz 

hurâfelerin yasaklandığını görmek mümkündür. Peygamberimiz sihir yapmanın yedi 

büyük günahtan biri olduğunu belirtmiş, falcıya giden ve onun söylediklerine inanan 

kişinin Kur’an’a küfretmiş olacağını söylemiştir. 

Tüm bunlara rağmen halkımızdan bazıları İslam’la uzaktan yakından alakası 

olmayan hurafeleri devam ettirmektedirler. Ağaca çaput bağlamak, fal açtırmak, 

yıldıznâmeye baktırmak, sihir-büyü yaptırmak ya da bozdurmak, türbelerde mum 



30 

 

yakıp dilek dilemek gibi hurâfeler halk arasında yaygın olarak görülmektedir. (Erdil, 

1991: 53) 

Hurâfe olarak kabul gören ve İslam dininin kesin olarak yasak ettiği 

uygulamalara yönelmek, bunlardan medet ummak bir Müslüman için haram 

sayılabilecek davranışlardır. Çünkü bu tarz davranışların yasaklandığı Kur’an 

ayetleriyle sabittir. Ancak halk inanışlarının tamamını da hurâfe olarak 

değerlendirmek bilimsel olarak yanlış bir tutum olacaktır. Çünkü halk arasında 

yaşayan inanışların bazıları hurâfe olarak nitelendirilebilirken bazıları da bid’at ve 

hatta bid’at-ı hasene olarak nitelendirilebilmektedir. 

Bu konuda Hikmet Tanyu şu tespitleri yapmış ve konuya açıklık getirmiştir: 

Manevi halk inançlarının mahiyeti ilmi ve muteber, geçerli dini esaslara 

göre, incelenmeden, ölçülmeden onu batıl inanç veya boş inanç, hurafe olarak 

görmek, ilmi ve yaşayan manevi ölçüye göre bir yargı sayılabilir mi? Elbette niçin, 

neden boş inanç sayılması gerektiğinin ispatı lazımdır. Bunun ispatı neyle 

mümkün olabilir, bunun ölçüsü ne olmak gerekir? 

Milattan önce de sonra da bu anlatış, bu kavram, cari-geçerli dine ve 

ahlaka aykırı olan, onunla uyuşmayan inançlar için kullanılmaktaydı. Bu batıl 

inanç sözü hangi dilde olursa olsun, zamanımızın bir açıklaması saymak doğru 

değildir. Çağ çağ, tabiatı, insan varlığını tanıma ile ilgili bilgiler, dünyanın, insanın 

yaratılışı, yıldızlar, ay, güneş vb. hakkındaki inanç ve görüşe aykırı görülenler boş 

inanç veya uygun bir kavram içinde batıl inanç olarak düşünülmekteydi. Bugün 

batıl inanç denilenler bir vakitler, Eski Mısırlıların, Sümerlerin, Babillilerin, Eski 

Yunan ve Romalıların kesin inançlarıydı. Bunlara karşı düşünce ve inançlar 

mahkûm edilmişti. Yalnız bunlar değil, ilmi sanılanlar da değişmelere uğramıştı. 

Dünyanın düzlüğü, dünyanın dönmeyip, onun etrafında dönüş olduğu vb. gibi 

düşünceler burada hatırlanabilir. Pek tabii batıl inanç, boş inanç sözü, mevcut 

manevi-dini inanç ve bilgiye göre değişe gelmiştir. Bunlar tarih boyunca, 

toplumlarda cari, geçerli akıl, inanç ve vicdanla iç içe idiler. (1976: 125-126) 

İnsanı şirke götürmeyen, dinin hükümleriyle ters düşmeyen, insanlara ve diğer 

canlılara hiçbir yönden zarar vermeyen halk inanışlarını hurâfe olarak değerlendirmek 

doğru değildir. Kaldı ki sosyal hayattaki birçok halk inanışının altında insanları kötü 

durumlardan koruyan mantıklı sebepler olduğunu görüyoruz. Bu tarz inanışların dine 

bir zararı olmadığı açıktır.  Ancak insanları şirke götüren her türlü davranış halk inanışı 

olsun olmasın, kaynağı ne olursa olsun yanlıştır. (Şahin, 2017: 31-32) 

1.3.Kültür ve Kültürel Değişim 

Kültür sözcüğünün etimolojisine bakıldığında Latince “caltura” kökünden 

geldiği görülür. Kültür, Fransızca ve İngilizcede “tarlayı sürüp ekime hazırlamak”, 

“ekileni büyütme süreci”, “insanların eğitilmesi” gibi anlamlara gelirken 19. yüzyılda 

kelimeye değişik anlamlar yüklenmeye başlamıştır. (Kartal, 2010: 449) 



31 

 

Kültür kavramına o kadar çok ve çeşitli anlamlar yüklenmiştir ki bir noktadan 

sonra tanımlanamaz hâle gelmiştir. Bu, kültür kavramının çok geniş kapsamlı ve 

zengin olması nedeniyledir. (Güvenç, 1979: 95) 

Kültür kavramının sözlükte “Bir milletin inanç, fikir, sanat, âdet ve 

geleneklerinin, maddî ve mânevî değerlerinin bütünü, hars, bir milletin sanat ve fikir 

eserlerinin bütünü” gibi anlamları bulunmaktadır. Bu anlamlardan yola çıkarak millet 

adını verdiğimiz topluluğun oluşturduğu bütün değerlere kültür diyebiliriz.  

Özetlenirse, kültür sözcüğünün dört ayrı anlamda kullanıldığı görülür: 

“(1) Bilimsel alandaki kültür: Uygarlıktır. 

(2) Beşerî alandaki kültür: Eğitim sürecinin ürünüdür. 

(3) Estetik alandaki kültür: Güzel sanatlardır. 

(4) Maddi (teknolojik) ve biyolojik alanda kültür: Üretme, tarım, ekin, 

çoğaltma ve yetiştirmedir.” (Güvenç, 1979: 95) 

Kültür bir milletin bütün değerlerini kapsayan bir kavram olduğu için halk 

biliminin ve dinî bilimlerin inceleme alanları içerisine giren, her milletin kendi içinde 

oluşturduğu inanışlar ve uygulamalar da kültürün içerisinde yer alır. Halk inanışları 

içinden çıktığı milletin kültür değerlerinden biridir ve halkın diğer kültürel 

oluşumlarını doğrudan ya da dolaylı olarak etkiler. Aynı zamanda kültürel değişimler 

de halkın inanış ve uygulamalarında değişikliklere yol açabilir. Yani kültür ve halk 

inanışları arasında karşılıklı bir etkileşim mevcuttur. 

“Bütün süreçlerin ve öteki kültürel etkenlerin bir bileşkesi olarak, toplumun 

bütünüyle veya bazı kurumlarıyla değişmesi ya da değişikliğe uğraması.” (Güvenç, 

1979: 131) 

Kültür değişir. Değişme, uyum yoluyla gerçekleşir. Gerçi doğal şartlar 

kültürel özellikleri belirleyecek kadar etkili ya da güçlü değildir ama kültürler, 

zaman boyutu içinde, doğal çevreye uyum gösterirler. Kültürler, yayılma, ödünç 

alma, öykünme, vb. yollarla komşularına da benzerler; ayrıca, kü1türel sistemi 

oluşturan bireylerin biyolojik ve psikolojik istek ve ihtiyaçlarını karşılayacak 

biçimde uyum gösterirler. Koşullar değiştikçe, geleneksel çözüm yollarının 

sağladığı doyum düzeyi de azalır ve değişir. Yeni ihtiyaçlar ortaya çıkar ve bunlar 

bilinç düzeyine yükselir. Bu ihtiyaçları karşılayacak, sorunları çözecek deneme ve 

düzeltmeler yapılır, yeni kurum ve kuruluşlara gidilir. Uyum, mutlaka, evrimi 

gerektirmez. Kültürel sistemler yalnız ileri giden, evrimci değişmelere değil; genel 

gelişme yönüne ters düşen, geri giden değişmelere de uyum gösterirler. Farklı 

kültürel kurumlar gibi, benzer kurumlar da farklı ihtiyaçlara cevap verebilir. Bir 

başka deyimle, her toplumda, kültürel gereklerle kültürel kurumlar arasında 

birebir ilişki yoktur. (Güvenç, 1979: 105) 



32 

 

Kültürel süreçlerin sonucunda kültürel değişimlerin olması kaçınılmazdır. 

Klişe bir tabirle değişmeyen tek şey değişimin kendisidir. Toplum sürekli olarak bir 

değişimin içerisindedir. Toplumun maddî ve manevî yaratımlarının bütünü olarak tarif 

ettiğimiz kültür de bu değişimden mutlaka etkilenir. 

Tüm toplumlar başlangıçtan bugüne sürekli olarak bir değişim ve gelişim 

geçirmektedir. Bu değişim ve gelişim çeşitli şekillerde hem içten hem dıştan 

gerçekleşen etkilerle oluşmaktadır. Kültürel değişim toplum için gelişim yönünde 

oluyorsa değerli bir durumdur ve o toplumun kültürünün zenginleşmesine katkı sağlar. 

Ancak kültürel değişimde dikkat edilmesi gereken öz kültürel değerlerin 

kaybedilmemesidir. Bu durumun günümüz küresel dünyasında muhafaza edilmesi çok 

zordur. 

 “Sosyo-kültürel değişmeyi etkileyen birçok faktör bulunsa da günümüzde bu 

faktörlerin en etkilisi olarak kitle iletişim araçları gösterilebilir.” (Kırtepe, 2014: 241) 

Teknoloji ve teknoloji sayesinde gelişen kitle iletişim araçlarıyla birlikte tüm dünyada 

özellikle son elli yılda hızlı bir kültürel değişim yaşanmaktadır. Bu değişim tüm 

toplumları az ya da çok etkilemektedir. Milletlerin binlerce yıldır koruduğu maddî ve 

manevî değerleri yok olmaya yüz tutmuştur, bu yüzden bazı uluslararası kuruluşlar 

tarafından bu unsurlar koruma altına alınmaya çalışılmaktadır. 

Kültürel değişimlerden en çok etkilenen alanlardan biri de kuşkusuz halkın 

binlerce yıllık birikimini, maneviyatını, psikolojisini, korkularını, sevinçlerini 

yansıtan halk inanışlarıdır. Halk inanışlarının birçoğu teknolojinin, kitle iletişim 

araçlarının, hâsıla küreselleşmenin etkisiyle sadece hafızalarda kalmıştır. Büyük 

kentlerde bu durum daha bariz görülürken artık taşrada da bu durumu görmek 

mümkündür. Çünkü internet çağında şehirlere ve en uzak köylere bile giren kitle 

iletişim araçları, bunun yanında eğitim seviyesinin artması ile insanlar sorunlarını 

modern yöntemlerle çözme yoluna gitmektedirler. Halk inanışları ve uygulamalarının 

büyük bir kısmı genç nesil tarafından bilinmemektedir.  

Genç nesil tarafından unutulan, uygulanmayan inanış ve uygulamalar diğer 

kuşaklara aktarılamamakta, bu yüzden yüzyıllar boyu süregelen bu inanış ve 

uygulamalar kültürel değişim neticesinde sadece belli bir yaşın üstündeki insanların 

belleklerinde kendilerine yer bulmaktadır. 



33 

 

Araştırma sahamız Zile ilçe merkezi ile Zile’nin köylerinden oluşmaktadır. 

Yukarıda değindiğimiz durum hem ilçe merkezinde hem de köylerde 

görülebilmektedir. Zorunlu eğitim süresinin artması ve yaygınlaşması, taşımalı eğitim 

ile öğrencilerin küçük yaşta şehir merkezine gelmesi, köylerde her eve giren uydu 

cihazlı televizyonlar, herkesin kolayca erişebileceği telefonlar, sağlık hizmetlerinden 

faydalanabilme olanaklarının büyük bir artış göstermesi gibi birçok nedenden dolayı 

köylerde gerçekleşen kültürel değişimler halk inanışlarını da etkilemiştir. İnsanlar 

özellikle tıbbî alandaki halk inanışları ve uygulamalarına ihtiyaç duymamakta, bunları 

güvenilir bulmamaktadır. Diğer inanışların bazıları ise her şeye rağmen varlığını 

sürdürmektedir. Kültürel değişimin halk inanışlarına etkilerini tespit ettiğimiz halk 

inanış ve uygulamaların sonundaki değerlendirme bölümünde ayrıntılı şekilde 

değerlendirilmiştir. 

Araştırmamızın başlığı da bu konu üzerinedir. Kültürel değişimlerin halk 

inanışlarını nasıl etkilediği, mevcut durumda halk arasında hangi inanışların yer aldığı, 

bilindiği ya da uygulandığı Zile ilçesi örneği üzerinden araştırılmıştır.  



34 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM  

ZİLE’DE GEÇİŞ DÖNEMLERİ İLE İLGİLİ 

TÜRK HALK İNANIŞLARI VE UYGULAMALAR 

2.1. Doğumla İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

2.1.1. Doğum Öncesi ile İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

Hamile kadınlara “yüklü” ya da “gebe” denilir. (Zile, Çayır, Evrenköy) 

Çocuğu olmayan kadınlar Keçeci Köyü’nde bulunan türbeyi ziyaret eder. Dua 

edildikten sonra türbenin kenarına elma bırakılır. Bir gece sonra eğer elma kesilmiş ya 

da ısırılmış olursa kadının çocuğu olacağına ve dileklerinin kabul olacağına inanılır. 

(Zile) 

Çocuğu olmayan kadınlar türbe ziyareti yapar ve adak adar. (Zile, Emirören, 

Yalnızköy, Saraç, Çeltek, Çayır, Evrenköy) 

Eğer kadın türbeye gidemeyecekse türbeye giden birine bir avuç buğday verir. 

Türbe ziyareti yapan kişi o kadın yerine türbede dua eder ve çocuk ister. Sonrasında 

türbeye götürülüp geri getirilen buğdaylar çocuğu olmayan kadın tarafından yutulur. 

(Zile) 

Çocuğu olmayan kadınlar hamama götürülür ve beline yumurta, kireç, bal, 

sındık denilen baharat karışımından sürülerek yakı yapılır. (Zile) 

Çocuğu olmayan kadınlar türbelerde bulunan ve “düdek” denilen ardıç 

kozaklarından yutarlar. (Saraç) 

Çocuğu olmayan kadınlar Saraç köyünde bulunan Kadir Dede türbesini ziyaret 

eder. Erkek çocuğu olursa adını “Kadir” koyar. (Saraç) 



35 

 

Çocuğu olmayan kadınlar Hüseyin Gazi Tepesi’ne çıkarlar. Burada bulunan 

Hüseyin Gazi Türbesi’nin yan tarafındaki tarladan mercimek büyüklüğündeki 

taşlardan yedi tane toplar. Bu taşlardan bir tanesini yutar. Çocuğu olunca kalan altı taşı 

geri getirir ve tarlaya serper. (Zile) 

Çocuğu olmayan kadınlar sıcak suya oturtulur ve etrafı çadır gibi kapatılır. 

Kadın, oluşan buharın etkisiyle iyice terler. Eğer kadının soğuklaması varsa sıcak su 

ve buharın iyi geleceğine inanılır. (Çayır) 

Çocuğu olmayan kadınlar sığırkuyruğu kökü ile kaynatılan suyun içine 

oturtulur. (Çayır) 

Yemek yenilen tabağın dibini sıyıranın nişanlısının ve doğacak çocuğunun 

güzel olacağına inanılır. (Saraç) 

Emirören köyünde çocuğu olmayan kadına farklı bir muamele gösterilmez. 

Kadın her zaman değerlidir ve baş tacı kabul edilir. Köyde “Baba hakkı peygamber 

hakkı, anne hakkı Allah hakkıdır.” denir. (Emirören) 

Çocuğu durmayan kadın halk arasında hoş karşılanmaz. Hamile bir kadının 

çocuğu durmayan kadının yanına gelmesi, evini ziyaret etmesi, onunla konuşması 

uğursuzluk olarak kabul edilir. (Zile) 

Çocuğu durmayan kadınlar Çay Mahallesi’nde bulunan “Sarıtaş” adlı yere 

götürülür. Burada dua edilir. (Zile) 

Huysuz çocukların gömleği, Zile Ulu Camii arkasında bulunan Huy Kesen 

Evliya türbesine bırakılır, daha sonra çocuğa tekrar giydirilir. Bu işleme “huy kesme” 

denir. Huysuz çocukların bu uygulamadan sonra uslanacağına inanılır. (Zile) 

Hamile kadının türbe ziyareti yapması hoş karşılanmaz. Çünkü evliyanın 

doğacak çocukta bedensel veya ruhsal kötü bir etki bırakacağına inanılır. Bunun en 

tipik örneği çocuğun vücudunda beliren izlerdir. Buna “evliya nişanı” adı verilir. (Zile, 

Bayır, Emirören, Saraç, Çayır, Evrenköy) 

Ayak parmaklarının biri eksik ya da fazla olan çocukların annelerinin hamile 

iken türbe ziyareti yaptığı için türbenin çocukta kusur bıraktığına inanılır. (Zile) 

Hamile iken türbe ziyareti yapan kadının doğacak çocuğunun sinirli, celalli 

olacağına inanılır. (Emirören) 



36 

 

Gökkuşağının altından geçen kadının erkek çocuğu olacağına inanılır. 

(Güblüce) 

Zile İstasyon Mahallesi’nde bulunan İsmail Dede türbesine hamile iken 

gidilirse doğacak çocuğun İsmail Dede gibi sakin ve iyi huylu olacağına inanılır. 

Ancak hamile kadının ziyaret sırasında elini vücuduna değdirmemesi gerekir. Eğer 

elini vücuduna değdirirse çocuğun vücudunun aynı yerinde iz kalacağına inanılır. 

(Zile)  

Hamile kadının canı tatlı çekerse çocuğun erkek, canı ekşi çekerse çocuğun kız 

olacağına inanılır. (Zile, Bayır, Emirören, Evrenköy) 

Aşerme sırasında çürük veya kuş yeniği meyve yenirse doğacak çocuğun ayak 

topuğunda yara olacağına inanılır. (Zile) 

Hamile kadın kelle yerse doğacak çocuğu sümüklü olur. (Çayır) 

Hamile kadın kaz eti yerse doğacak çocuğun boynunun kazın boynu gibi eğri 

olacağına inanılır. (Zile) 

Doğacak çocuğun güzel olması için hamile kadın ayva ve elma yer. (Zile) 

Hamile kadın hamilelik sırasında huysuz, çirkin insanların yüzüne bakarsa 

çocuğun onlara benzeyeceğine inanılır. (Zile, Küçüközlü) 

Hamile kadın hamilelik sırasında kocasının yüzüne bakarsa çocuğun ona 

benzeyeceğine inanılır. (Zile, Çayır) 

Hamile kadın rüyasında elma yerse doğacak çocuk kız, armut yerse erkek olur. 

(Zile, Güblüce, Emirören, Evrenköy) 

Hamile kadının karnı sivri olursa erkek, yuvarlak olursa kız çocuk 

doğuracağına inanılır. (Zile, Yalnızköy, Saraç, Çayır) 

Doğum, beklenen süreyi geçerse doğacak çocuk erkek olacak düşüncesi vardır. 

(Saraç) 

Hamileyken pöçü (kalçası) büyük olan kadının çocuğu kız, karnı sömelek 

(sivri) olan kadının çocuğu erkek olur. (Güblüce, Zile)  

Hamile kadının yüzü sisli (lekeli, çilli) olursa kız çocuk doğurur. (Çayır) 

Karın çizgisi ikiye ayrılan ve karnı her iki yana genişleyen hamile kadının ikiz 

çocuk taşıdığı düşünülür. (Zile) 



37 

 

Annenin karnı çok büyükse ikiz çocuk taşıdığı düşünülür ama kadın tek çocuk 

doğurursa bu durumda “Kadın su ikizi imiş” denir. (Zile) 

Hamileyken güzelleşen kadın erkek, çirkinleşen kadın kız çocuk doğurur. 

(Çayır) 

Erkek çocuk doğuramayan kadın halk arasında hoş karşılanmaz. (Zile) 

Hamile kadının mide yanmaları başladığında çocuğun saçlarının çıktığına ve 

kız çocuk doğuracağına inanılır. (Zile, Çayır) 

Aşerme sırasında canının istediği yiyeceği yiyemeyen kadının doğacak çocuğu 

şaşı olur. (Zile, Çayır, Evrenköy) 

Hamile kadın kara üzüm yerse doğacak çocuğun gözleri güzel olur. (Zile) 

Hamile kadın yılan görürse doğacak çocuğun dilinin yılanın dili gibi içeri 

girmeyeceğine inanılır. (Zile) 

Zile eski Devlet Hastanesi bahçesinde bulunan Muharrem Efendi Türbesi’nin 

karşısında dikili bir sütun taş mevcuttur. Çocuğu olmayan kadınlar, perşembe 

akşamları hem türbeyi ziyaret eder hem de dikili taşı kucaklayarak çocuğunun olması 

için dilekte bulunur. (Zile) 

Hamile kadını, çocuğu güzel olsun diye güzele baktırırlar. (Bayır) 

Rüyasında altın görenin erkek çocuğu, torunu olur. (Çayır) 

Çocuğu olmayan kadın türbe ziyareti yapar ve dualar eder. Doğan çocuğun 

adını da türbeye sattım yani adadım anlamında, kızsa “Sati”, erkekse “Satılmış” koyar. 

(Zile, Bayır, Emirören, Küçüközlü, Çayır) 

Çocuğu olmayan kadını evliyaya satarlar. Kadının başındaki yemeni boynuna 

bağlanır ve biri yemeniden tutarak kadını türbenin etrafında üç defa dolandırır. 

(Güblüce) 

Hamile kadın toprağa bakarsa doğacak çocuk kaşlı, gözlü kara yağız; aya 

bakarsa beyaz, mantar gibi olur. (Güblüce) 

Doğacak çocuğun güzel olması için hamile kadın aya ve güneşe bakar. Güneşe 

bakan kadının çocuğu güneş gibi parlak olur, çocuğun saçları da sarı olur. (Zile, 

Yalnızköy, Çayır) 

Doğacak çocuğun yanakları pembe olsun diye hamile kadın güle bakar. (Zile) 



38 

 

Hamile kadın, çocuğum beyaz olsun diye yumurtanın beyazını yer. 

(Yalnızköy) 

Hamile kadın çocuk güzel olsun diye aynaya bakar. (Çayır) 

Bir kadının doğumdan hemen sonra çocuklarının öldüğü biliniyorsa o kadının 

yeni doğmuş çocuğuna başka bir kadının sütü verilir. Çünkü çocuğu ölen kadının 

sütünün kötü etki yaptığına ve çocukların bu yüzden öldüğüne inanılır. (Küçüközlü) 

Çocuğun doğmasını istemeyenler için kaz teleği (kazın kalın kanadındaki tüy) 

ile rahme müdahale edilir. (Zile) 

Çocuğun doğmasını istemeyen kadınlar hamilelik sırasında ağır şeyler kaldırır, 

yüksek yerden hoplar, karnına ağır şeyler koyar. (Zile, Çayır) 

Hamile kadın saçını kestirirse doğacak çocuğunun ömrünün kısa olacağına 

inanılır. (Zile) 

Doğacak çocuğun cinsiyetini belirlemek adına hamile kadına ellerini uzatması 

söylenir. Kadın elini uzattığında elinin içi yere bakıyorsa erkek, yukarı bakıyorsa kız 

çocuk doğuracağına inanılır. (Zile) 

2.1.2. Doğum Sırası ile İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

Doğumları köy ebeleri yaptırırdı. (Bayır, Küçüközlü, Güblüce, Yalnızköy, 

Saraç, Çayır, Evrenköy) 

Zile şehir merkezinde devletin görevlendirdiği ebeler dışında “aralık ebeleri” 

denilen kadınlar, kadın hastalıkları ve doğumla ilgilenirlerdi. (Zile) 

Doğum odasına kızın annesi, kaynanası, evin büyükleri ve çocuklar giremez. 

Odada doğumu yaptıracak olan ebe ve ona yardımcı olmak için gelinin daha önce 

doğum yapmış ablası ya da arkadaşlarından bir iki kişi bulunur. (Zile, Çayır) 

Doğum esnasında evde hiçbir erkek bulunmaz. (Zile) 

Adetli kadın doğum odasına giremez, kırkı çıkana kadar bebeğin ve lohusanın 

yanında bulunmaz. (Zile) 

Doğum yapmamış genç kızlar ve hamileler doğum odasına alınmaz. (Zile) 

Doğum gerçekleştikten sonra çocuğun ileride açgözlü olmaması için orada 

bulunanlara yiyecek ve içecek ikramı yapılır. (Zile) 



39 

 

Doğumu yaptıran ebe “El Fadime Anamızın eli olsun.” der. Böylelikle 

doğumun kolay geçeceğine inanılır. (Güblüce, Acısu) 

Hamile kadın kaynanasının yüzüne gelirse (karşı çıkarsa) doğum zor geçer. 

Doğumu zor geçen kadının kaynanasından helallik istenir. Kadının kaynanası helallik 

verir, dua eder ve gelininin sırtını sıvazlarsa doğum kolaylaşır. (Çayır) 

Hamile kadın doğumunun kolay geçmesi için kedi, köpek, kuş gibi hayvanları 

besler, onlara yem verir. Kapıya gelen dilenciyi de boş çevirmez. (Zile) 

Hamile kadının doğumunun kolay geçmesi için daha önce kolay doğum yapmış 

bir kadının elinden su içirilir. (Zile) 

Kadın doğum esnasında zorluk çekiyorsa at arabasıyla taşlık bir yolda 

gezdirilirdi. Böylece sallanan kadının daha rahat doğum yapacağı düşünülürdü. (Zile) 

Doğumdan sonra gelen sona “eş” denir. Çocuğun eşinin de bir canı olduğuna 

inanılır ve bu yüzden bir beze sarılarak ayak değmeyen bir yere gömülür. (Çayır, Zile) 

2.1.3. Doğum Sonrası ve Çocukla İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

Doğumdan sonra çocuk ilk olarak evin en büyük erkeğinin kucağına verilir. 

(Zile, Çayır) 

Yeni doğan çocuk ilk olarak büyükannesinin kucağına verilir. (Zile, 

Yalnızköy) 

Doğum yapan kadına özellikle tatlı yedirilir. (Yalnızköy) 

Çocuğun ve annenin başı kıbleye gelecek şekilde yatak hazırlanır. (Zile, 

Emirören, Evrenköy) 

Yeni doğum yapmış kadın banyo yaptırıldıktan sonra sütü gelir. (Çayır) 

Soğan yiyen kadının sütü çok olur. (Çayır) 

Gelişimi yavaş, zayıf, çelimsiz olan çocukların annesinin sütünde eksiklik 

olduğu ve çocuğun bu sebeple gelişmediği düşünülür. Bu tip çocuklara “süt eğrisi” 

denilir. (Zile) 

Çocuğun başının altına veya üstündeki tahtaya “Hameyli” denilen küçük 

boyutlu Kur’an-ı Kerim konulur. Hameyli’nin anneyi ve çocuğu, albasması gibi kötü 

ruhlardan koruyacağına inanılır. (Zile, Güblüce) 



40 

 

Küçük çocuk melekler tarafından gönderilen kuşu avucunun içinde sıkıca tutar. 

Çocuk elini açınca kuş kaçar ve çocuk ağlamaya başlar. (Zile) 

Annesinin karnından ölü olarak doğan çocuk mezarlığa değil yaban bir yere 

gömülür. (Yalnızköy, Çayır) 

Çocuğun başının altına, onu albasmasından korumak için bıçak, makas, 

süpürge konulur. (Zile, Güblüce, Acısu) 

Anne ve çocuğun bulunduğu odaya davun ağacından yapılan nazarlık konulur. 

(Zile, Evrenköy) 

Sarılık olan çocuğa sarı renkli elbiseler giydirilir. (Zile) 

Yeni doğan çocuğa ileriki yaşamında tüylü olmasın diye karınca yumurtası 

sürülür. (Zile) 

Yeni doğan çocuğun gözlerine yakılan çırayla sürme çekilir. (Güblüce) 

Doğumu yaptıran kişiye havlu, göynek vb. hediyeler verilir. (Zile, Küçüközlü) 

Çocuğun eşi ayak değmeyen yere gömülür. (Zile, Emirören) 

Çocuğun göbek bağı, okuması isteniyorsa okul bahçesine, devlet memuru 

olması için devlet dairesinin bahçesine, çiftçi olması için de tarlaya gömülür. (Zile, 

Bayır, Saraç, Çayır) 

Çocuğun göbek bağı bir kitabın arasına konulur. Böylece çocuğun ileride 

okuyacağına inanılır. (Emirören, Küçüközlü) 

Çocuğun kırkı çıkana kadar rahat uyuması için göbek bağı beşiğe bağlanır. 

(Yalnızköy) 

Çocuğun göbek bağı yüksek bir yere asılarak kurutulur ve saklanır. Çocuk 

büyüdüğünde göbek bağı ona verilir. O çocuk da göbek bağını nişanlısına kendinden 

bir parça olarak verir. (Saraç) 

Göbek bağının sokağa atılması uğursuzluk sayılır. Göbek bağı sokağa atılan 

çocuğun sürtük/başıboş olacağına inanılır. (Küçüközlü) 

Göbek bağı, çocuk ahırcı olsun diye ahıra gömülürdü. (Güblüce) 

Yeni doğan çocuğun göbek bağı evde saklanırsa o çocuğun ileride evine bağlı 

olacağına inanılır. (Zile) 



41 

 

Kız çocuğun göbek bağı temiz olsun diye bir suya bırakılır. (Zile) 

Yeni doğum yapan kadına sıcak helle (un) çorbası içirilir. (Zile, Saraç) 

Doğumdan sonra kadına karnı ağrımasın diye kocabaş (pancar yemeği) 

yedirilir. (Güblüce) 

Yeni doğan çocuğun elleri yumruk olursa cimri, açık olursa nasibinin bol 

olacağına inanılır. (Zile) 

Sütü olmayan kadınlar Elarap köyünde bulunan ocakzâdeye gidip onun 

ekmeğini yer. (Güblüce) 

Zile ilçe merkezinde sütü olmayan kadınlar Orta Mahalle’de bulunan Süt Baba 

Ocağı’na gider. Ocakzâdeden alınan ekmek yenir ve orada bulunan cöfer toprağından 

bir parça alınır. (Zile) 

Sütü olmayan kadınlara bol miktarda dut yedirirler. (Zile) 

Yeni doğum yapmış kadının sütü kesilmesin diye nane yedirilmez. (Zile) 

Doğum haberi genellikle küçük çocuklar tarafından müjdelenir. Müjdeyi 

getiren çocuklara hediye olarak bahşiş verilir. (Zile) 

Erkek çocuk müjdesi gençler tarafından evin damına çıkıp baca tekmeleyerek 

verilir. (Yalnızköy) 

Yeni doğmuş çocuk evden dışarı çıkarılırken çantasına ekmek konulur. (Zile) 

Yeni doğan çocuğun ve beşiğinin üzerine babasının herhangi bir eşyası, 

elbisesi konulmaz. Üzerine babasının bir eşyası konulan bebeğin vücudunda kırmızı 

lekeler çıkar. (Çayır) 

Yürüyemeyen çocuk için “gıcak” denilen bir alet yapılır. (Zile, Küçüközlü) 

Yürüyemeyen çocuklar Zile Elbaşoğlu Camii giriş kapısının yanında yatmakta 

olan Arap Dede’nin mezarına götürülür ve yürümesi için dua edilir. (Zile) 

Yürüme çağına gelip yürüyemeyen çocuk içine leylek tüyü konulmuş su ile 

yıkanır ve böylece çocuğun yürümeye başlayacağına inanılır. (Emirören) 

Yürüme çağına gelip yürüyemeyen çocuk fışkılık denilen yerde gübrenin 

üzerinden yuvarlanır. (Emirören) 



42 

 

Sıraç Alevileri, yürüyemeyen çocukları genellikle Acısu köyünde bulunan 

Kıltım Ana evliyasına götürür. Çocuğun ailesi türbeye cuma akşamı gider, lokma 

sunarak dua eder. Daha sonra çocuk, türbe etrafında bulunan çalılıklara yuvarlanır. 

Böylece çocuğun yürüyeceğine inanılır. (Acısu) 

Yürüyemeyen çocuklar köyde bulunan delikli taştan dualar edilerek üç defa 

geçirilir. (Acısu) 

Yürüyemeyen çocuklar Derebaşı köyünün yakınında bulunan Karadeve adlı 

ziyaret yerine götürülür. Ziyaret yerinde devenin ayak izlerine benzeyen izler 

mevcuttur. (Zile) 

Çocuk yürümeye başladığında ailenin çok sevdiği biri (bu kişinin memur 

olması istenir.) duşak kesme yapar. Bu kişi bir eline kitap ya da Kur’an, diğer eline 

ekmek alır. Dualar eder. Eline aldığı bıçağı çocuğun ayakları arasında dolandırır. 

Çocuğun karşısına geçip onu kendine doğru çağırır. Çocuğun, kitaba giderse memur, 

ekmeğe giderse rızkı bol bir çiftçi olacağına inanılır. (Zile)  

Yeni yürümeye başlayan çocuğun etrafına çizgi çizilir ve ayakları bir iple 

bağlanır. Bir kişi çocuğu kendine doğru çağırır. Çocuk, çizilen çizginin ortasına 

geldiğinde ayaklarına bağlanan ip kesilir. Allah sana hayırlı ayak versin, denilir. 

(Güblüce) 

Yeni yürümeye başlayan çocuğun ayaklarının arasına bağlanan ip, şip (hızlı) 

yürüyen biri tarafından hızlıca kesilir. Böylece çocuğun hareketli olacağına inanılır. 

(Yalnızköy) 

Küçüközlü köyünde yürüme çağına gelip yürüyemeyen çocuklar köyün 

girişinde bulunan at eğeri şeklindeki taşa oturtulur. Böylece çocuğun yürüyeceğine 

inanılır. (Küçüközlü) 

Yürüyemeyen çocuğun pantolonunun paçasından kesilen parça türbeye 

bağlanır. (Saraç) 

Yürüyemeyen çocuklar Basat Tekkesi’ne götürülür. Çocuk türbenin etrafında 

üç defa döndürülür. Adak adanır ve cebrail (horoz) kesilir. Lokma dağıtılır. (Çayır) 

Konuşamayan veya peltek çocuklara “dilibitik” denir. Bu tip çocukların dilinin 

altındaki kısım işin ehli olan kişi tarafından kesilir. (Zile) 

Konuşamayan çocuklar Kıltım Evliyası’na götürülür. (Güblüce) 



43 

 

Konuşma güçlüğü çeken çocuklar Beyaz-ı Bistami (Şeyh Ethem Çelebi) Camii 

içinde bulunan türbeye götürülür ve konuşamayan çocuklara orada bulunan çeşmeden 

su içirilir. Böylece çocukların konuşmaya başlayacağına inanılır. (Zile) 

Konuşamayan çocuklar Beyaz-ı Bistami (Şeyh Ethem Çelebi) Camii’ne 

götürülür. Caminin kilidinin anahtarı konuşamayan çocuğun ağzına sürülür. Daha 

sonra kilit anahtarla açılır. Böylece çocuğun konuşacağına inanılır. (Zile) 

Konuşma güçlüğü çeken çocuk siyah bir eşeğin altından geçirildiğinde 

çocuğun konuşacağına inanılır. (Zile) 

Çocuğu nazardan korumak için davun ağacından yapılan nazarlık çocuğun 

kundağına, daha büyükse elbisesine dikilir. (Saraç) 

Çocuğun nazardan korunması için yüzerlik otu yakılarak tütsü yapılır. Yine 

yüzerlik otu nazarlık olarak eve asılır. (Zile, Emirören, Saraç) 

Çocuğun iyi huylu olması için iyi huylu kişinin kaşığından aş yedirilir. (Bayır) 

Her kazda bir tane bulunan özel bir tüy vardır. Hayvan kesildikten sonra bu tüy 

alınır ve nazar boncuğuyla birlikte çocuğun omzuna asılır. Bunun çocuğu nazardan 

koruyacağına inanılır. (Zile) 

Doğan her çocuğun ahşap oymadan yapılma özel bir beşiği vardır. Beşiğin baş 

ucunda ses çıkarması için halkalar bulunur. Beşik rengârenk olur. (Zile, Bayır, 

Küçüközlü, Yalnızköy) 

İlk çocuğunu dünyaya getiren kadına annesi tarafından beşik hediye edilir. Bu 

da bir törenle olur. Okuyucu çıkarılarak beşik götürüleceği duyurulur. Anne ve çocuğa 

hediyelerin sunulduğu, takıların takıldığı bu merasime “Beşik Töreni” denir. (Zile, 

Bayır, Emirören) 

Beşiğin boş sallanması uğursuzluk kabul edilir. Beşiğin boş sallanmasının 

çocuğa hastalık hatta ölüm getireceğine inanılır. Boş beşiği sallayan olursa hemen 

müdahale edilerek durdurulur. (Zile, Bayır, Emirören, Küçüközlü, Yalnızköy, Saraç, 

Çayır) 

Beşiği boş sallanan bebeğin hasta olacağına, başının ve karnının ağrıyacağına 

inanılır. (Zile, Güblüce, Yalnızköy, Çayır, Evrenköy) 



44 

 

Höllük2 adı verilen ve belli bölgelerden çıkarılan bir toprak türü vardır. Höllük 

toprağı verimsizdir ve kırmızı renkte olur. Su tutma kapasitesi fazladır. Toprak 

elenerek özel kaplarda ısıtılır. Beze yatırılan çocuk höllükle örtülüp kundaklanır. (Zile, 

Bayır, Emirören, Saraç) 

Yeni doğan çocuğun kakası bir beze sarılarak sokak kapısının üzerine asılır. 

Bu bezin altından geçenlerin nazarının çocuğa değmeyeceğine inanılır. (Zile) 

Çocuğun elbiseleri kırkı çıkana kadar dışarı asılmaz. (Zile) 

Çocuğun kirli bezinin veya höllük toprağının gece dışarı konmasının 

uğursuzluk getireceğine inanılır. Eskiden ortalık yere atılırsa uğrak uğrar diye höllük 

toprağı bir çuvalın içine biriktirilir ve kimsenin görmediği bir yere atılırdı.  (Zile, 

Emirören, Küçüközlü, Güblüce, Yalnızköy, Çayır, Evrenköy) 

Ailenin ilk çocuğunun saçı kesildiğinde kesilen saç kuyumcunun terazisinde 

tartılır ve saçın ağırlığınca altının değeri fakirlere dağıtılır. (Zile) 

Çocuğun saçı ilk olarak dili dönünce (konuşmaya başladığında) kesilir. 

(Emirören) 

Çocuğun saçı çocuk bir yaşına değdiği zaman kesilir. (Çayır) 

Çocuk yaklaşık bir bir buçuk yaşına geldiğinde babasının cebine bozuk para 

konulur. Çocuk, babasının cebindeki parayı çıkarır. Çocuğun çıkardığı para saklanır 

ve sonra da tırnakları kesilir. (Emirören) 

Anne ve babanın yanında çocuk sevmek ayıp sayılır. (Emirören, Evrenköy) 

Çocuk Kur’an-ı Kerim eğitiminde İnşirah Suresi’ne geçip surenin son ayetini 

(Ve ila Rabbike ferğab) okuduğu zaman başındaki beresi kapılır, doğruca çocuğun 

anne babasının yanına gidilir. Aile bu müjdeye karşılık yiyecekler hediye eder. (Bayır) 

Sarılık hastalığına “tıvga” denir. Tıvga olan çocuğu iyileştirmek için tıvga 

ocağına içine sabun ve bıçak konulan kara bir bez götürülür. Ocakzâde bıçakla bezden 

bir parça keser, kestiği parçayı bir tevek çubuğuna bağlayıp hasta çocuğa gönderir. 

Ocaktan getirilen tevek yakılır, inek yağıyla karıştırılarak hasta çocuğun vücuduna 

sürülür. Böylece tıvga hastalığının iyileşeceğine inanılır. (Güblüce) 

Çocuklar ok, kılıç gibi oyuncaklarla oynarsa savaş çıkar. (Zile) 

                                                 
2 Bazı yörelerde “öllük” adı da verilmektedir. 



45 

 

Çocuğun dişinin çıktığını ilk gören kişi çocuğun giysisinin yakasını yırtar. 

Böylece çocuğun dişlerinin rahat bir şekilde çıkacağına inanılır. (Zile) 

Huysuz çocuklara Mehmet isminde yedi farklı aileden alınan kumaşla dikilen 

gömlek giydirilir. Böylece çocuğun uslanacağına inanılır. (Zile) 

Çocuk küçükken üstünden biri atlarsa çocuğun boyunun uzamayacağına, kısa 

kalacağına inanılır. (Zile) 

Çocuk sahibi olmak bir kadın için çok önemlidir. Çocuk sahibi olmayan kadın 

hoş karşılanmaz. Bir kişi iki evliyse ve sadece birinden çocuğu olmuşsa çocuğu olan 

kadın ev sahibi konumundadır ve eve gelen misafiri o ağırlar. (Acısu) 

2.1.3.1. Tuzlama 

Doğumdan sonra tuzlama denilen işlem yapılır. İki şekilde olur: 

Çocuk yıkanmadan önce tuzlu suyla yıkanır ve sonrasında temiz suyla yıkanıp 

durulanır. 

1. Yeni doğan çocuk doğumdan hemen sonra annesine koklatılır. Daha 

sonra çocuğun vücudu tuzlu su ile yıkanır ve durulanır. Bazıları ise önce 

çocuğu yıkar, daha sonra çocuk tuzlanır ve durulanır. Böylece çocuğun 

ileriki hayatında ter kokmayacağına inanılır. 

2. Çocuk doğduktan sonra vücudu tamamen tuz ile kaplanır ve belli bir süre 

(yaklaşık bir saat) bekletildikten sonra yıkanır. (Zile, Saraç, Çayır) 

Çocuk doğar doğmaz vücudu tuzlanır ve bol suyla yıkanır. Böylece çocuğun 

hayatı boyunca kötü kokmayacağına inanılır. (Güblüce) 

Yeni doğan çocuğun özellikle koltuk altları, bacak araları, parmak araları ve 

ağzı tuzlu su ile yıkanır. Bu sayede çocuk ömrü boyunca kokmaz, cildi de parlak ve 

güzel olur. (Yalnızköy, Saraç) 

2.1.3.2. Albasması 

Albasmasından korumak için lohusa kadın yalnız bırakılmaz. (Zile, 

Küçüközlü, Yalnızköy, Saraç, Çayır) 



46 

 

Alkarısı, lohusa kadının yanına ya köpek donunda ya da başka kötü bir şeyin 

donunda gelir. Yanında kimse olmayan, yastığının altında bıçak olmayan lohusa 

kadını ve çocuğunu boğup öldürebilir. (Çayır) 

Lohusa kadının ayak ucuna süpürge konulur. (Zile) 

Çocuğu korumak için kundağa ekmek, bıçak ve Kur’an-ı Kerim konulur. (Zile, 

Küçüközlü, Çayır, Yalnızköy, Acısu)  

Yeni doğan çocuğu ve lohusa kadını alkarısından korumak için yataklarına 

bıçak, makas, maşa gibi demir bir eşya konulur. (Yalnızköy, Saraç, Acısu, Çayır) 

Bazı sülalelere alkarısının musallat olduğuna inanılır. Bu sülaleden kişilerle 

lohusa kadın bir araya getirilmez. (Zile) 

Alkarısınının üç parmaklı bir kadın olduğuna ve kırk gün boyunca doğum 

yapmış kadına ve yeni doğmuş bebeğe zarar vereceğine inanılır. (Zile) 

Alkarısının kılık değiştirerek doğum yapmış kadının yakın akrabalarının 

suretine girebildiğine ve bu yolla kadını kandırabileceğine inanılır. (Acısu, Güblüce) 

Çocuğu albasmasından korumak için beşiğe kırmızı kurdele bağlanır ya da 

üzerine kırmızı bir bez örtülür. (Zile, Yalnızköy) 

Alkarısının erkek çocuktan ziyade kız çocuğuna musallat olduğuna inanılır. 

(Zile, Yalnızköy) 

Alkarısının çok babayiğit olduğuna inanılır. Göğüsleri o kadar büyükmüş ki 

sırtına bile atabiliyormuş. (Güblüce) 

Özellikle kışın, kırmızı renkli atlara alkarısının musallat olduğuna inanılır. Atın 

üstüne binen alkarısı gece boyu atı koşturup yorar, böylece atın çatlayıp ölmesine 

sebep olur ya da ata fiziksel bir zarar verir. (Zile) 

2.1.3.3. Ad Verme 

Ad verme işleminde On İki İmam’ın isminin geçtiği “Duvaz İmam” deyişi 

çocuğun kulağına okunur. (Zile, Emirören, Yalnızköy) 

Çocuğun ismini genellikle evin en büyük erkeği koyar. (Zile) 

Çocuğun adını dedesi ya da ebesi (büyükannesi) koyar. (Emirören, Küçüközlü, 

Acısu, Evrenköy) 



47 

 

Çocuğun adının ne olacağına babaanne ve dede karar verir. Buna çocuğun anne 

ve babası karışmaz. Çocuğa genellikle aile büyüklerinin isimleri verilir. (Bayır, 

Yalnızköy, Saraç, Acısu, Çayır) 

Çocuğa ad vermek için mahallenin veya köyün imamı çağırılır. Çocuğun sağ 

kulağına ezan okunduktan, sol kulağına da kamet getirildikten sonra ismi söylenir. 

(Zile, Bayır, Küçüközlü, Evrenköy) 

Yeni doğan çocuğun ölmemesi için Duran, Yaşar gibi isimler konulur. 

(Küçüközlü, Yalnızköy) 

Rüyasında atalarından birini görenler yeni doğacak çocuklarına onun ismini 

koyarlar ve rüyada görülen kişinin ruhunun çocuğa verildiğine inanırlar. (Güblüce) 

Aile büyüklerinin isimlerinin verildiği çocukların isminin verildiği kişinin 

canını taşıdığına inanılır. (Çayır) 

Daha fazla çocuk istemeyenler son çocuğun adını “Bu kadara razıyım.” 

anlamında “Rıza” koyar. Çocuk kızsa “Bu kadarı yeter.” anlamında “Yeter” ismi 

konulur. (Güblüce, Çayır) 

Çocukta uzun süren bir huysuzluk, huzursuzluk olursa adını sevmedi ya da adı 

çocuğa ağır geldi diye çocuğa verilen ilk ad değiştirilir. (Yalnızköy) 

Cuma günü doğan çocuğun ismi Cuma konur ama Cemal denir. (Çayır) 

Salı günü doğan çocuklara Salih ismi konulur. (Çayır) 

2.1.3.4. Diş Hediği 

Çocuğun ilk dişi çıktığında, buğday kaynatılarak başından dökülür. (Zile, 

Küçüközlü) 

Çocuğun ilk dişi çıktığında kaynatılan buğday 32 tane sayılarak çocuğun 

başından aşağı dökülür. (Küçüközlü) 

Pişirilen diş hediği komşulara da dağıtılır. Komşular da tabağı boş göndermez, 

tabakla birlikte para veya hediye gönderir. (Zile, Bayır, Emirören, Yalnızköy, Saraç, 

Acısu) 



48 

 

Kaynatılan diş hediği çocuğun başından bir avuç dökülür. Daha sonra çocuğun 

önüne kitap, kalem, iğne, bıçak gibi eşyalar konur. Çocuğun seçtiği eşyaya göre 

gelecekte hangi mesleği seçeceği tespit edilir. (Zile) 

Çocuğun dişi ferah çıksın diye buğday, çedene ve nohut kaynatılarak yapılan 

diş aşı komşulara dağıtılır. (Güblüce) 

Kaynatılan diş hediği on iki imamlar aşkına on iki kapıya dağıtılır. (Saraç) 

Kaynatılan diş hediğinden kırk tane buğday alınarak bir ipe dizilir ve çocuğun 

boynuna asılır. Böylece çocuğun dişlerinin inci gibi çıkacağına inanılır. (Zile) 

Diş hediğinin içine nohut konulursa çocuğun dişlerinin nohut gibi büyük 

olacağına inanılır. Bu yüzden bazıları diş hediğine nohut koymaz. (Zile) 

2.1.3.5. Kırkı Çıkma ve Kırklama 

Lohusa kadın ve bebek ilk kırk gün yani kırkı çıkana kadar evden dışarı çıkmaz. 

Kırkı çıktıktan sonra da kademeli olarak dışarı çıkmaya başlar. (Zile, Bayır) 

Kırkı çıkmamış çocuk evden dışarı çıkarılmaz. Eğer evden çıkması gerekirse 

albasmasından korumak için çocuğun elbisesinin içine bir parça ekmek konulur. 

(Küçüközlü) 

Doğumdan kırk gün sonra ailenin büyükleri toplanır. Anne ve bebek içerisine 

altın eşyalar konulan su ile dualar edilerek yıkanır. Bu işleme “Kırklama” adı verilir. 

Kırklama yapıldıktan sonra kırk basması, albasması, alkarısı gibi tehlikelerin artık 

çocuğa ve anneye zarar veremeyeceğine inanılır. (Zile, Bayır, Yalnızköy, Evrenköy) 

Kırklama için toplanan kadınlardan her biri biliyorsa Yasin, bilmiyorsa Fatiha 

ya da İhlas okur ve okuduktan sonra elini kırklama suyuna batırıp çıkarır. Bu suyla 

hem anne hem bebek yıkanır. (Zile) 

Kırklama suyuna evin bacasından toplanan kırk tane taş konulur. Çocuğun 

yıkanacağı leğenin içine de süpürge konulur. Dualar edilerek çocuk yıkanır ve kırkı 

çıkarılmış olur. (Acısu) 

Kırk günlük çocuk komşunun evine götürülür ve o evde yıkanarak kırkı 

çıkarılır. (Güblüce) 

Anne ve çocuk ilk kırk gün yalnız bırakılmaz. (Emirören, Saraç) 



49 

 

İlk kırk gün bebeğin tırnaklarına ve saçına dokunulmaz. İlk kırk gün içinde 

tırnakları kesilen bebeğin “elinin eğri” yani hırsız olacağına inanılır. (Zile) 

Kırkı çıkan bebeğin tırnakları ailenin en büyüğü tarafından dua edilerek kesilir. 

Kesilen tırnaklar ayak değmeyen bir yere, genellikle duvar dibine gömülür. (Zile) 

Doğumun üzerinden kırk gün geçmemiş iki kadının karşılaşması, bir araya 

gelmesi uğursuzluk sayılır; bu kadınların kırklarının karıştığına inanılır. (Zile, 

Küçüközlü, Yalnızköy, Acısu, Çayır) 

Kırkı çıkmamış iki çocuk karşılaşırsa önce doğmuş çocuğun kırkı daha sonra 

doğan çocuğu basar. Bu yüzden doğum yapan kadınlar kardeş dahi olsa kırk gün 

boyunca yan yana gelmez. (Yalnızköy) 

Kırkı çıkmamış çocuğun, geçmişte ataların yaşadığı ve hâlâ kullanılmakta olan 

evlerin yakınından geçerken gaipten gelen bir ses tarafından rahatsız edildiğine 

inanılır. (Acısu) 

Kırklı çocuğun olduğu eve dışarıdan gelen et çocuğu basar. (Zile) 

Kırkı çıkmamış iki lohusa kadın karşılaşırsa kırk basmaması için düğmelerini 

veya iğnelerini değiştirirler. (Güblüce, Çayır) 

Kırk basmasına uğrayan çocuğu iyileştirmek için kırk tane ağaçtan kırk kabuk 

toplanır, çocuğun evinin bacasından veya kapısından kırk taş atılır, toplanan kabuklar 

ve eve atılan taşlar dua okunarak bir kazanda kaynatılır, çocuk bu suyla yanına oklava 

konularak yıkanır. Böylece çocuğun iyileşeceğine ve çocuk yerine oklavaya kırk 

basacağına inanılır. (Acısu) 

Kırk basmasına uğrayan çocuk yemeden içmeden kesilir, zayıflar. İyileşmesi 

için de bulgur dövülen sokuda yıkanır. (Yalnızköy) 

Kırk basığı olan çocuk canlanmaz. Çocuğun iyileşmesi için yumurta 

dondurtma işlemine başvurulur. Bu işlem için bir ocak vardır. Kırk basığı olan 

çocuğun ailesi ocağa bir yumurta götürür. Ocak sahibi yumurtayı bir sahanın içine 

kırar. Belli bir süre bekleyen yumurta donar. Çocuğun ailesi bahşiş vererek yumurtayı 

alır. Yumurta eve getirilirken yedi kapıdan yedi tane odun parçası toplanır. Toplanan 

odunlarla yakılan ateşin üstünde su kaynatılır. Dondurulan yumurta kaynatılan suyun 

içine konulur ve bu suyla çocuk yıkanır. Böylece kırk basığı olan çocuğun 

iyileşeceğine inanılır. Aynı uygulama çocuğun kırkı çıkarılırken de yapılır. (Çayır) 



50 

 

Çocuk yere basamazsa kırk basığı oldu derler. Kırk basığı olan çocuk bir taşın 

üstünde yıkanır veya ayın ilk çarşambasında çocuğa mum dökülür. Mum tavada 

eritilir, üstüne çarşaf gerilen çocuğun başının üstündeki suya dökülür. Bu işlem üç gün 

tekrarlanır. (Güblüce) 

Kırklı çocuk cenaze evine götürülmez. (Yalnızköy) 

Evin önünden cenaze geçiyorsa kırklı çocuk kapı önüne çıkarılır. Böyle 

yapılmazsa ölünün kırkının çocuğu basacağına inanılır. (Güblüce, Acısu) 

Kırkı çıkmamış çocuğun evi cenaze evinin altındaysa cenaze giderken çocuk, 

kırk basmasından korunmak için cenaze evinin üst tarafına çıkarılır. Yoksa cenazenin 

kırkının çocuğu basacağına inanılır. (Çayır) 

Doğumdan sonraki kırk gün anne ve çocuk yalnız bırakılmaz. (Güblüce) 

Çocuğun kırkı çıkana kadar rahat uyuması ve nazardan korunması için göbek 

bağı beşiğine bağlanır. (Yalnızköy, Çayır) 

Doğum yapan kadının ziyaretine kırkı çıkmadan gidilmez. Çünkü bazı 

kadınlarda bulunan “tıvga3”nın çocuğu boğup öldüreceğine inanılır. (Saraç) 

Kırklama işleminde çocuk, kırk delikli ilistirden dökülen su ile yıkanır. (Zile) 

Kırklama işleminde çocuğa dökülecek ilk suyun bulunduğu tasın içine kırk 

nohut, kırk fasulye, kırk mercimek ve kırk taş konulur. (Zile) 

Kırklı çocuğu nazardan korumak için kundağına mavi boncuk takılır ve üzerine 

kırmızı bez örtülür. (Zile) 

Çocuk kırkı çıkana kadar aynaya gösterilmez. (Zile) 

Çocuk, doğumdan yirmi gün sonra içerisine altın takılar konulan su ile yıkanır. 

Bu işleme “yirmi kırkı” ya da “yarı kırkı” denilmektedir. (Zile) 

2.1.4. Değerlendirme 

Doğum öncesi uygulamaların büyük bir kısmı çocuğu olmayan ve hamile 

kalmak isteyen kadınlara yöneliktir. Bu uygulamalar genellikle türbelerle ilgili halk 

inanışlarına dayalıdır. Türbe ziyareti ve orada uygulanan pratikler geçmişteki kadar 

                                                 
3 Yörede, küçük çocuklarda görülen bir cilt hastalığı, bebeklerde meydana gelen sarılık hastalığı 

ve çocuğu olmayan kadınlardaki hastalık anlamlarında kullanılan bir kelimedir. 



51 

 

olmasa da günümüzde de devam etmektedir. Bu pratiklerin çoğuna eski Türk 

inancında bulunan “Atalar Kültü” kaynaklık etmektedir ve bu pratikler İslamî bir 

kimliğe bürünerek günümüze kadar ulaşmıştır. Ancak günümüzde tıbbî imkânların 

gelişmesiyle çocuk sahibi olmak isteyenler öncelikle hastanelere başvurmaktadır.  

Hamile kadınların türbe ziyareti yapmaması gerektiğiyle ilgili inanış hâlâ 

geçerliliğini sürdürmektedir. Gerek köylerde gerek ilçe merkezinde kadınlar 

hamileyken türbe ziyareti yapmaktan kaçınır. Çünkü doğacak çocukta evliya nişanı 

adı verilen bir iz kalacağı korkusu vardır. Konuştuğumuz kaynak kişiler ve halk 

arasında yaptığımız gözlemler bunu doğrulamaktadır. Hamile kadınlar türbelerin 

yanından geçerken bile ellerini vücudunun herhangi bir yerine koymamaya çalışırlar. 

Doğacak çocuğun cinsiyetinin tahmin edilmesine yönelik inanışların bir kısmı 

günümüzde de devam etmektedir. Günümüz teknolojisinde çocuğun cinsiyeti az bir 

yanılma payıyla öğrenilebilmektedir. Zile ilçe merkezi ve köylerdeki hamile 

kadınların hemen hepsi hamilelik sırasında hastaneye gitmektedir ve bu sayede 

çocuğun cinsiyeti öğrenilmektedir. Ancak çocuğun cinsiyeti hamileliğin belli bir 

haftasından sonra anlaşılabilmektedir. Çocuğun cinsiyetinin öğrenilebildiği haftaya 

kadar olan sürede ise hamile kadının çevresindekiler özellikle kadının görünümüne 

dayanan cinsiyet tahminleri yapmaktadır. Hamilenin görünümü dışında aşerdiği 

yiyecekler ve görülen rüyalara dayalı tahminler çok yaygın bir inanış olarak halk 

arasında varlığını sürdürmektedir. 

Hamile kadının aşerdiği yiyeceği yiyemediği zaman çocuğun fiziksel bir zarara 

uğrayacağı ile ilgili inanış da günümüzde devam etmektedir. Yine, doğacak çocuğun 

güzel olması için kadının neler yemesi gerektiğiyle ilgili inanışlar da günümüzde 

yaşamaktadır. 

Bahsettiğimiz inanışlar dışında kalan birçok inanış, tıbbî ve teknolojik 

gelişmelerin hızla artmasıyla birlikte oluşan kültürel değişim sonucunda özellikle genç 

kuşaklar arasında pek fazla bilinmemekte ve bilinen inanışlara da itibar 

edilmemektedir. Kaynak kişiler bir inanıştan bahsederken genellikle “Böyle derlerdi.” 

sözünü kullanmaktadır. Bu da doğum öncesiyle ilgili halk inanışlarının büyük bir 

kısmının sadece belleklerde kaldığını göstermektedir. 

Zile ilçe merkezindeki doğumlar Devlet Hastanesi’nde gerçekleşmektedir. Bu 

sebeple doğum esnası ile ilgili halk inanışları ve uygulamaları geçerliliğini yitirmiştir.  



52 

 

Zile köylerinde de durum hemen hemen aynıdır. Köylerde bulunan kadınların 

da büyük bir kısmı ilçe merkezindeki hastanede doğum yapmaktadır. Modern 

doğumhanelerde gerçekleşen doğumlarda tıpta plasenta adı verilen çocuğun eşi 

hastanede bırakılmaktadır. 

Yeni doğum yapmış kadına eskiden olduğu gibi şimdi de “lohusa” 

denilmektedir ve lohusa kadına gereken özen gösterilmektedir. Bu durum köylerde 

şöyle bir farklılığa uğramıştır. Derleme çalışması yaptığımız köylerde insanlar eskiden 

doğum yapan kadının pek fazla dinlenemediğini, hemen tarlaya işe gitmesinin zorunlu 

olduğunu çünkü iş gücüne olan ihtiyacın fazla olduğunu belirtmişlerdir. Ancak 

günümüzde köylerde de lohusa kadınlara gösterilen özen daha fazladır. İlçe 

merkezindeki kadınlar kadar uzun süre olmasa da geçmiştekine nazaran daha uzun bir 

süre dinlenmektedirler. 

Çocukların nazardan korunmasıyla ilgili nazarlık ve davun takma inanışı hâlâ 

devam etmektedir. Çocuk dışarı çıkarılırken üzerinde ekmek bulundurulması ve 

özellikle köylerde üzerlik otunu yakarak tütsü yapma uygulamaları da varlığını 

sürdürmektedir. 

Çocuğun saçının ve saçlarının kesimi artık tamamen ailenin istediği zaman 

yapılmaktadır. Bunların yapılma zamanıyla ilgili bir inanış günümüzde 

yaşatılmamaktadır.  

Yürüyemeyen veya konuşamayan çocukların türbelere götürülmesi inanışı 

devam etmektedir. Görüşme yaptığımız kaynak kişiler bu konuda yakın zamanda 

gerçekleşen olaylarla ilgili örnekler vermişlerdir.  

İlk doğumunu yapan kadına annesi tarafından beşik hediye edilmesi âdeti eski 

günlerde olduğu gibi günümüzde de yaygın olarak uygulanmaktadır.  

Çocuğun kirli bezlerinin gece dışarı bırakılmaması özellikle ilçe merkezinde 

apartmanlarda yaşayan kişiler tarafından uygulanabilirliğini yitirmiştir ve çoğu kişi 

böyle bir inanıştan haberdar değildir. Köylerde ise bu inanışı yaşatan az bir kesim 

bulunmaktadır. Havanın kararmasının yerin ve göğün mühürlendiği anlamına 

geldiğine inanan insanlar gece vakti pis olan hiçbir şeyi dışarı bırakmamaktadır. 

Türkiye’nin hemen her yerinde olduğu gibi Zile’de de çocuğun göbek bağını 

çocuk okusun ya da iyi bir iş sahibi olsun diye çeşitli devlet dairelerinin bahçesine 

gömme uygulaması hâlâ çok yaygın bir şekilde sürdürülmektedir. Görüşme yaptığımız 



53 

 

kişilerin çoğu bu uygulamayı bizzat kendi çocukları için yapmışlardır. Hatta eğitim ve 

kültür seviyesi yüksek olan sınıf arasında da bu inanışa sahip insanlar bulunmaktadır. 

Yeni doğan çocuğun tuzlu su ile yıkanması ve bu sayede yaşamı boyunca 

kokmayacağı inanışı Zile’de eskisi kadar olmasa da bazı aileler tarafından devam 

ettirilmektedir. Genellikle aile büyüklerinin tavsiyesi üzerine tuzlama işlemi 

yapılmaktadır. Ancak bu uygulama doğumların büyük çoğunun hastanelerde 

gerçekleşmesi nedeni ile doğumdan hemen sonra yapılamamaktadır. Zaten uzmanlar 

yeni doğan çocuğun belli bir süre (yaklaşık bir hafta kadar) yıkanmaması gerektiğini 

söylemektedir. Kaldı ki tuzlama işleminin yeni doğan çocuk için çok tehlikeli olduğu 

da bazı uzmanlar tarafından belirtilmektedir. Yine de hastaneden eve getirilen bebeği 

tuzlu su ile yıkayanlar bulunmaktadır. Bu uygulama özellikle ilçe merkezinde eskisi 

gibi yaygın değildir. 

Albasması ve Alkarısı inanışı eski Türk inançlarında bulunan kara iyelere 

dayanmaktadır. Alkarısı kötü bir ruh olarak tasavvur edilmiş, yeni doğan çocuklara ve 

lohusa kadınlara zarar vereceğine inanılmıştır. Binlerce yıllık tarihi geçmişi olan bu 

inanış insanların kolektif bilinçaltına yerleşmiş bir korku oluşturmuştur. Eskiden 

olduğu gibi günümüzde de bu korku hemen hemen her Türk kadınında mevcuttur ve 

bilinçaltından silinmesi çok zordur. Alkarısının anneyi ve çocuğu boğup 

öldürebileceği korkusuna karşın binlerce yıldır uygulanan tedbirler günümüzde de 

uygulanmaktadır.  

Tıbbın bu kadar gelişmediği dönemlerde gerek ilçe merkezinde gerek köylerde 

doğum sırasında anne ve çocuk ölümleri çok fazla olmaktaydı. Ayrıca belli 

hastalıklardan kaynaklanan çocuk ölümleri de sık yaşanmaktaydı. Bu ölümlerin 

sebeplerine bilimsel bir açıklama getirilememekte ve bu yüzden ölümlerin sebebi 

doğaüstü bir güç olan Alkarısı’na bağlanmaktaydı.  

Bilimsel ve teknolojik gelişmeler neticesinde Türk halkı kültürel bir değişme 

geçirmiştir. Günümüzde modern tekniklerle, uzman doktorlar tarafından 

gerçekleştirilen doğumlar sayesinde doğum esnasındaki anne ve çocuk ölümleri 

azalmış; aşılama işlemleri ile çocuk ölümlerine neden olan hastalıkların önüne 

geçilmiştir. Ancak tüm bu gelişmelere rağmen Alkarısı’na karşı duyulan korku tüm 

yoğunluğuyla varlığını sürdürmektedir.  



54 

 

Anne ve çocuk kırkı çıkana kadar kesinlikle yalnız bırakılmaz. Albasmasından 

korunmak için anne ve çocuğun yastığına iğne takılır, demir eşyalar ve Kur’an-ı Kerim 

konulur.  

Bu konuda Mehmet Şahin’in yaptığı tespitler şu şekildedir: 

Doğum yapan anne biyolojik ve duygusal olarak bir değişim 

içerisindedir. Çünkü hormonal değişim sonucu duyguların hassaslaşması, kan 

kaybı sonucu da vücudun savunmasız kalması bazı tıbbı rahatsızlıkları meydana 

getirmektedir. Hormonal değişim sonrası insanın duygusal değişim evreleri 

geçirmesi bilimsel açıdan geçerliliği olan bir durumdur. Bizim kanaatimizce 

doğum sonrası salgılanan hormonlar bilinç ve bilinçaltı düzeyde de birtakım 

değişimler meydana getirmektedir. Daha çok bu evrede annenin uyku halinde 

bilinçaltında taşıdığı korkuların rüya yolu ile kendini dışarı vurması annenin 

ağlayarak uyanmasına, boğulduğunu düşünmesine sebebiyet vermektedir. Çünkü 

kadınların bilinçaltına asırlardır Alkarısı efsanesi yerleştirilmiş ve her doğum 

yapan annenin korkulu rüyası olmuştur. Bu korku doğumla birlikte hormonal 

değişimle de birleşerek nevrotik bir hal almıştır. Uykuya dalan annenin 

bilinçaltında sürekli Albasması ve Alkarısı anlatıları dolaşmaktadır. Bu da 

bilinçaltındaki korkunun yüzeye çıkması ile birlikte annede bazı nevrotik 

bozuklukların görülmesi gayet tabiidir. (2017: 82) 

Yakın bir geçmişe kadar hem ilçe merkezinde hem de köylerde çocuğun ismini 

aile büyükleri belirlemekte imiş. Anne ve baba çocuğun ismi konusunda aile 

büyüklerinin görüşlerini almakta imiş. Günümüzde ise bu durum büyük ölçüde bir 

değişime uğramıştır. Artık anne ve baba çocuğun ismini bebek daha anne 

karnındayken koyabilmekte ve ailesine danışmamaktadır ya da aile büyüklerinin 

söylediği ismin yanına kendileri de bir isim eklemektedirler. Yine de bu uygulama 

tamamen kaybolmamıştır. Çocuklarına aile büyüklerinin ismini veya onların seçtiği 

isimleri veren anne babalar da azımsanmayacak kadar çoktur. 

Ad verme işlemi günümüzde de eskisinde olduğu gibi devam etmektedir. Farklı 

grupların farklı ad koyma gelenekleri olduğu yukarıda yer almıştır ve bu gelenekler 

olduğu gibi sürmektedir. 

Çocuğun yaşaması için ya da bir daha çocuk sahibi olmak istemeyenlerin 

çocuklarına verdikleri isimlerle ilgili inanışlar günümüzde geçerliğini yitirmiştir 

çünkü tıp, bu konulara modern çözümler getirmiştir. 

Diş hediği uygulaması unutulmamış bir gelenektir. Çocuğun ilk dişi çıktığı 

zaman kaynatılan diş hediği komşulara dağıtılarak küçük bir kutlama yapılmaktadır. 

Apartman yaşamının yaygınlaştığı ilçe merkezinde diş hediği apartmandaki komşulara 

dağıtılmaktadır. 



55 

 

Kırk sayısı Türkler açısından kutsal bir önem arz etmektedir. Kırk sayısı hem 

eski Türk inancında hem de İslamiyet’te çok önemlidir. Farklı Türk boylarında kırk 

sayısıyla ilgili birçok inanış mevcuttur. Yine farklı Türk şive ve lehçelerinde kırk 

sayısıyla ilgili kurulmuş birçok deyim, atasözü ve birleşik kelime görmek mümkündür. 

Türk mitolojisinde ve destanlarında kırk sayısıyla ilgili motifler yer almaktadır. 

Özellikle Türk halk inanış ve uygulamalarının birçok noktasında kırk sayısını görmek 

mümkündür. Bunlar özellikle doğum, düğün ve ölümden sonra geçen kırk gün 

içerisinde ve sonrasında ortaya çıkmaktadır.  

Yeni doğum yapan kadına ilk kırk gün ayrı bir özen gösterilir. Çünkü halk 

inanışları açısından anne ve bebek için ilk kırk gün çok önemlidir. Kırklı çocuk ve 

kadına yönelik en büyük tehlike de “albasması”dır. Bu sebeple doğumdan sonraki ilk 

kırk gün anne ve çocuk yalnız bırakılmaz.  

Her ne kadar eski dönemlerde doğaüstü varlıklara karşı duyulan korkulardan 

dolayı anne ve çocuk yalnız bırakılmasa da doğumdan sonraki birkaç haftalık dönem 

anne ve çocuk için kritiktir. Doğumdan sonra annenin kendini toparlaması için belli 

bir süre dinlenmesi ve sağlıklı beslenmesi gerekmektedir. Annenin sağlığı çocuk için 

de önemlidir. Hele de kadının ilk çocuğu ise acemiliğini atması için yanında ona 

yardımcı olabilecek deneyimli kişilerin bulunması gereklidir. Halk bu süreyi kırk gün 

olarak tayin etmiştir ve bu kırk günün sağlıklı bir şekilde atlatılmasından sonra bir 

şükür ve belki de arınma mahiyetinde kırklama işlemi yapmaktadır. Çocuk ve anne 

doğumdan sonraki kırkıncı günde dualar edilerek yıkanır ve artık kötü ruhların onları 

etkilemeyeceğine inanılır. Bu işlem bazı kişiler tarafından hem doğumdan sonraki 

yirminci günde hem de kırkıncı günde yapılmaktadır. 

Günümüzde kırk sayısıyla ilgili inanışların bazıları unutulsa bile kırklama 

işlemi çok yaygın bir şekilde devam etmektedir. Kırklama işlemleri yukarıda 

anlatıldığı gibi aynı bölge içinde bile farklı şekillerde uygulanabilmektedir. Ayrıca 

kırklama işleminin yapıldığı gün evde mevlit okutulmaktadır. 

Kırklı iki annenin karşılaşmaması yönündeki inanış günümüzde çok fazla 

geçerli değildir. Zaten özellikle ilçe merkezindeki aileler kırkı çıkmamış çocuğu dışarı 

çıkarmakta bir mahsur görmemektedir. Çünkü doktor muayenesi için mecburen 

çocuğun çıkması gerekir.  



56 

 

Kırk basığı dediğimiz inanış da geçerliliğini yitiren inanışlar arasındadır. 

Bunda da diğerlerinde olduğu gibi modern tıp sayesinde çocuğun asıl hastalığının 

tespit edilebilmesi etkili olmuştur. 

2.2. Sünnetle İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

Sünnette kesilen parça kaymakamlığın bahçesine atılır. (Zile) 

Sünnetli doğan çocuğa “peygamber sünnetli” denilir ve peygamber sünnetli 

çocuk kutsal kabul edilir, o çocuğa iyi gözle bakılır. (Zile) 

Sünnet olan çocuğu kucağında tutan ve çocuğun bazı masraflarını üstlenen 

kişiye “kirve” denir. Kirve genellikle çocuğun yakın bir akrabası ya da aile dostu olan 

bir kişidir. (Zile) 

2.2.1. Değerlendirme 

Müslümanlar erkek çocuklarını mutlaka sünnet ettirirler. Müslüman aileler 

erkek çocuklarını küçük yaşlarda sünnet ettirmektedirler. Günümüzde sünnetin 

akabinde törenler de yapılmaktadır. Bu törenler bazen küçük çapta bir mevlit bazen de 

yüzlerce kişinin davet edildiği sünnet düğünü şeklinde yapılmaktadır.  

Günümüzde modern tıbbî yöntemlerle yapılan sünnetler önceden kapı kapı, 

köy köy dolaşan sünnetçiler tarafından yapılmakta imiş. Derleme çalışmaları sırasında 

görüştüğümüz kaynak kişilerin tamamına yakını sünnet düğünlerinin son dönemlerde 

ortaya çıktığını önceleri ilçe merkezinde de köylerde de sünnet düğünü yapılmadığını 

belirtmişlerdir. Genellikle bahar ya da yaz aylarında köylere ve ilçe merkezinde 

mahallere gelen sünnetçiler davul zurna çalarak dolaşırlarmış. Sünnet yaşı gelmiş 

çocuklar toplu bir şekilde sünnet ettirilir ve ardından bir tören yapılmazmış.  

Sünnetçilerin gelmesine bağlı olarak ve topluca yapılan sünnetlerle ilgili pek 

fazla inanış ve uygulamanın bulunmadığı görülmüştür. 

 

 

 

 



57 

 

2.3. Evlilikle İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

2.3.1. Evlilik Öncesi ile İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

Kızlar, kısmetlerini açmak için türbe ziyareti yapar. (Emirören, Güblüce) 

Emirören köyünde beşik kertmesi âdeti önceleri vardı ve adına “bağardak 

kertmesi” denirdi. (Emirören) 

Gelin veya damadın iyi ahlaklı ve dürüst olması aranan en önemli özelliktir. 

(Zile, Emirören) 

Çayır köyünde önceleri kız kaçırma bir gelenek olarak vardı. Kız isteme, söz, 

nişan gibi merasimler yoktu. Kızın rızası varsa erkek haber gönderir ve sonrasında kızı 

kaçırırdı. Kız kaçırmadan sonraki gün erkek tarafı başlık kesmek için kız evine giderdi. 

Kızın annesine süt hakkı verilirdi. Daha sonra erkek tarafı düğün yapar ama kız tarafı 

düğüne katılmazdı. Günümüzde bu adet fazla uygulanmamaktadır. Erkek tarafı kız 

istemeye gitmektedir. (Çayır) 

Emirören köyünde tek eşlilik muteberdir. İki evli olanlar dergâha konulmaz, 

ceme alınmaz. Hanımını boşayıp başka bir kadınla evlenen kişi dârdan kalkıp, tövbe 

ettikten sonra dergâha alınır. (Emirören) 

Bekâr kişiye “cahil” denir. Cahilin sorgusu olmaz, denir ve bekâr kişi Görgü 

Cemi’ne alınmaz. (Acısu) 

Evin hanımına “ev sahibi” denir. (Acısu) 

Emirören köyünde otomobil olmadığı dönemlerde düğünü haber verip 

davetlileri çağırmak için okuyucu olarak köyden bir atlı çıkarılırmış. Bu atlının cebine 

şeker konulurmuş. Okuyucu davetlilere düğünü haber eder ve okuduğu kişilere şeker 

verirmiş. (Emirören) 

Kızın hazırladığı çeyiz kız evinde sergilenir. “Çeyiz asma” denilen bu törene 

kadınlar çeyiz görmeye giderler. Çeyiz görmeye eli boş gidilmez, mutlaka bir hediye 

götürülür. (Emirören, Yalnızköy, Zile) 

Nişanlı geline bahar geldiğinde damat evi tarafından “navruz” (nevruz) 

hediyesi gider. (Zile) 

Evlilik yaşı geçmiş kıza “kalık” denir. (Zile, Çayır, Evrenköy) 



58 

 

Düğünden önceki bir gün “danışık yemeği” yapılır. Bu yemekte çevre 

köylerden düğüne gelecek misafirleri ağırlayacak kişiler belirlenir. Bu kişiler liste 

halinde yazılır ve yiğitbaşına verilir. Yiğitbaşı, gelen misafirleri bu listeye göre misafir 

olacakları evlere götürür. Düğün sahibi gelen misafirleri bulundukları evde ziyaret 

eder ve ufak bir hediye götürür. Misafirlerin diğer bütün ihtiyaçları kaldıkları evin 

sahibi tarafından karşılanır. (Emirören)  

Öncelikle damadın yakınları kız bakmaya gider. Kız beğenildiyse bu sefer 

dünür olarak gidilir. Genellikle ilk seferinde kız verilmez. Daha sonra perşembe 

akşamı kız evine tekrar gidilir. Bu sefer ağzı laf yapan, o evi bükebilecek (ikna 

edebilecek), sözü geçen biriyle gidilir. Bu kişi iki ailenin de tanıdığı, arayı bulabilecek 

biridir. Aile ikna olup kızı verdikten sonra “söz ekmeği” denilen bir yemek tertip edilir. 

Bu yemeğe kız ve erkek tarafının yakınları katılır. Söz ekmeğinin masrafını erkek 

tarafı karşılar. (Küçüközlü) 

2.3.2. Düğün Günü/Evlilik Sırası ile İlgili Halk İnançları ve Uygulamalar  

Gerdek gecesini cuma akşamına denk getirmezlerdi. Genellikle cumartesi veya 

pazar günü gerdek gecesi olurdu. (Yalnızköy) 

Emirören köyünde öncelikle resmi nikâh yapılır. Daha sonra dede nikâhı 

kıyılır. Dede nikâhı sırasında gelinle damadın üzerinde metal bir eşya bulunmaması 

gerekir. Yine gelin ve damat iliklenecek bir kıyafet giymezler. Çünkü kıyafet 

düğümlenirse hayatlarının düğümleneceğine inanılır. Düğmesiz, tulum tarzı bir kıyafet 

giyerler. Gelin ve damadın bulunduğu yere temiz, beyaz bir çarşaf serilir. Nikâh 

kıyılan yere gelin ve damadın çok yakın akrabaları girebilir. Dede, kız ve oğlan 

tarafının vekillerini çağırır. Dede, kızın vekiline “Allah’ın emri, peygamberin kavli ile 

kızını filan kişiye verdin mi?” diye üç kez sorar. O da üç kez “Verdim.” der. Aynı soru 

oğlanın vekiline de sorulur. Daha sonra dede, nikâh duasını yapar ve nikâh kıyılmış 

olur. (Emirören) 

Nikâh esnasında kızın annesine “süt hakkı” adında bir para verilir. (Emirören, 

Yalnızköy) 

İki bayram arasında nikâh kıyılmaz, düğün yapılmaz. (Emirören) 

Nikâh sırasında orada bulunan kişilerden biri herhangi bir şeyi kitlerse, 

düğümlerse damadın bağlanacağına ve o evliliğin uzun sürmeyeceğine inanılır. (Zile) 



59 

 

Emirören köyünde sağdıca “yiğitbaşı” denilir. Yiğitbaşı genellikle damadın 

çok sevdiği yakın bir arkadaşı olur. (Emirören) 

Düğünün başlayacağı gün köyün gençleri tarafından bir bayrak direği 

hazırlanır. Bayrak direğinin başına elma ya da soğan takılır. Tavuk kanadı ve yüzerlik 

otu ile süslenir. Düğün için ilk kurban bayrak çekildiğinde kesilir ve bu kurbana 

“Cebrail” denilir. (Emirören, Yalnızköy) 

Gelin indirildiği sırada bayrağın üstündeki elmaya ateş edilir, elmayı vuran 

kişiye bahşiş verilir. (Yalnızköy) 

Gelin, damat evine girerken kucağına erkek çocuk verilir. Bu uygulamadaki 

amaç onun da erkek çocuğu olması isteğinin bir yansımasıdır. (Zile, Yalnızköy, Çayır) 

Damat, düğünden önce bir çeşmenin başına götürülür. Bir taşın üstüne 

oturtulan damat genç arkadaşları tarafından salavat getirilerek yıkanır ve yine salavat 

getirilerek eve getirilir. (Emirören) 

Gelin evden çıkarken beline kırmızı kuşak bağlanır. Kuşağı gelinin erkek 

kardeşi ya da babası bağlar. (Emirören) 

Gelin eve girerken damat yüksek bir yerden gelinin başından leblebi, çerez, 

şeker ya da bozuk para saçar. Bu uygulama çocuklarının çok olması, bolluk içinde 

yaşamaları için yapılır. Bu uygulama eski Türk inancında yer alan “saçı” geleneğinin 

bir devamıdır. (Emirören, Yalnızköy, Saraç, Çayır) 

Gelin dış kapıdan içeri girerken kaynanası gelinin önünde, huyu kırılsın diye 

küp kırar. Hâli vakti yerinde olanlar kurban da kesebilir. (Zile, Emirören, Güblüce, 

Yalnızköy, Saraç, Çayır, Evrenköy) 

Gelin eve girerken sakin, iyi huylu olsun diye koyun postuna bastırılır. 

(Güblüce, Saraç) 

Nikâh kıyılırken makasın ağzı açık bırakılırsa zifaf gecesi damat uyku 

uyuyamaz. (Saraç) 

Gelin eve girerken kapıya çivi çakar ve yağ sürer. Eğer gelin, ben bu evde çivi 

gibi olmam demek istiyorsa çiviyi çakarken keserle eğer. (Güblüce, Saraç) 



60 

 

“Allah’ın emri” sadece nikâh sırasında kullanılan bir tabirdir. Kız isteme 

esnasında kullanılmaz. Çünkü sözlülük ya da nişanlılık döneminde çiftler anlaşamayıp 

ayrılırsa Allah’ın emri çiğnenmiş olur inanışı vardır. (Emirören)  

Köy düğünleri cuma günü ikindi namazıyla başlar, pazar günü öğle namazına 

kadar devam eder. Cumartesi günü yufka ekmeği yapılır. Eskiden düğünler bir hafta 

on gün kadar sürerdi ve düğünde güreş yarışmaları düzenlenirdi. (Küçüközlü) 

Cumartesi günü oğlan evinden iki erkek, iki bayan ellerinde değneklerle köyü 

dolaşarak köylüyü düğüne davet eder. Davet edilen kişilere yanlarında taşıdıkları 

çerezi dağıtırlar. Kadınları kadınlar, erkekleri erkekler dolaşır. Cuma günü namazdan 

sonra danışık yemeği yapılır ve daha sonra süslenen bayrak dikilir. Cumartesi günü 

gençler arasında koşu yarışı yapılır. Birinci olana horoz, ikinciye ördek, üçüncüye de 

havlu hediye edilir. Yarıştan sonra yemek hazırlıkları başlar ve bu sırada damat tıraşı 

yapılır. Damat yunağa götürülür. Orada yıkanan ve tıraş edilen damat, davul zurna 

eşliğinde köyde dolaştırılır. Bir cami ya da evliyaya gelindiğinde müzik susar. Köyde 

dolaştırılan damat evin önüne gelir. Burada hoca tarafından dua edilir. Damat, 

büyüklerinin elini öper. Misafirlere yemek ikram edilir. Damat, yemeğini yiğitbaşının 

evinde yer. O gün akşam oyunlar oynanır, o günün gecesinde damadın yanına giden 

gençler sabaha kadar eğlence yapar. Pazar günü kız almaya gidilir.  Gelin, baba 

evinden alınıp getirildiğinde yeni evine kıbleye doğru dönerek girer. Gelin eve 

girerken eve bağlı olması için kapıya çivi çaktırılır, huyu çıksın diye önünde küp kırılır 

ve kuzu gibi olsun diye de posta bastırılır. (Küçüközlü, vd.) 

2.3.3. Evlilik Sonrası ile İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

Evin gelini kayınbabası, kaynanası ve kayınları ile uzun süre konuşmaz. Buna 

“gelinlik yapma” denir. Ne zaman kayınbabası konuşmasına izin verirse gelin de o 

zaman konuşmaya başlar. Gelinlik yapma uzun yıllar sürebilir. (Emirören, Yalnızköy, 

Saraç) 

Evin gelini kayınbabası ve kaynanasının yatağını sererdi. Kayınbabasının 

çoraplarını çıkarıp ayaklarını yıkardı. Hizmetini tamamlayan gelin, onların başucuna 

ve ayakucuna secde eder, daha sonra istirahate çekilirdi. Bu uygulamaya günümüzde 

pek rastlanılmamaktadır. (Emirören, Yalnızköy) 



61 

 

Boşanmak büyük bir suç sayılır. Boşanan kişi toplum tarafından dışlanır, ceme 

alınmaz ve dede tarafından düşkün ilan edilir. (Yalnızköy) 

Her ne sebeple olursa olsun boşanmak büyük bir günah sayılır. Boşanan kişiye 

“boşnak” denir. (Acısu) 

Gelin, düğünden bir hafta sonra babasının evine ziyaret için tek başına gider. 

Daha sonra kızın anne ve babası hazırlıklar yaparak gelin ve damadı el öpmeye davet 

eder. (Küçüközlü) 

Yeni evlenen kızın gelin geldiği gün ensesinden bir tutam saç kesilirse kötü 

huylarının da kesileceğine inanılır. (Zile) 

Düğünden sonraki pazartesi günü yeni gelin gelinliğini giymiş bir şekilde 

minderin üzerine oturtulur. Gelinin başından aşağı kaşıklar dökülür ve üzerinde kaç 

tane kaşık kaldıysa o kadar çocuğu olacağına inanılır. (Zile) 

2.3.4. Değerlendirme 

Evlilik insan hayatının en önemli geçiş dönemlerinden biridir. İnsanın hayat 

boyu süreceğini umut ettiği evlilikte eş seçimi çok önemlidir. Geçmişte genellikle 

görücü usulü yapılan eş seçimi günümüzde yerini eşlerin birbirini tanıması yoluyla 

gerçekleşmektedir. Görücü usulü olsa bile kız ve erkek kabul ederse birbirleriyle 

görüştürülmekte ve evlilik kararını kendileri vermektedir. Beşik kertmesi uygulaması 

da anladığımız kadarıyla eskiden de çok yaygın olmadığı gibi günümüzde hiç 

karşılaşılmamaktadır. 

Köylerde de aşağı yukarı durum bu şekildedir. Ayrıca köylerin kapalı yapısı 

kültürel değişimle birlikte geride kalmış ve farklı köylerden hatta farklı şehirlerden 

evlilikler yapılmaya başlanmıştır. 

Tanışma görücü usulü olsun olmasın kız isteme, söz ve nişan merasimleri 

geçmişte olduğu gibi bugün de devam etmektedir. Düğün öncesi hazırlıklarda şekil 

değiştiren bazı gelenekler olsa da öz aynıdır. Çeyiz asma yaygın bir şekilde 

yapılmaktadır. 

Düğün gününün ve gerdek gecesinin belli bir zamana denk gelmemesi 

konusunda gösterilen hassasiyet ortadan kalkmıştır. Şehir merkezinde düğünler hafta 



62 

 

sonu yapılmaktadır. Köylerde ise “köy düğünü” adı verilen ve birkaç gün boyunca 

çeşitli etkinliklerle devam eden düğünler yapılmaktadır. 

İmam nikâhı ve Alevilerde Dede nikâhı en az resmi nikâh kadar 

önemsenmektedir. Dinî nikâhlarda uyulması gereken noktalara özen gösterilir. İki 

bayram arasında nikâh olmaz tarzındaki yaklaşım günümüzde eskisi kadar önemli 

görülmemektedir. Özellikle köy düğünleri düğün masraflarının karşılanması için 

hasattan sonra yapılmaktadır.  

Köy düğünlerinde yukarıda bahsedilen uygulamaların birçoğu bugün de devam 

etmektedir. İlçe merkezine göre köyler özellikle evlilik ve düğünle ilgili gelenekleri, 

inanışları, uygulamaları muhafaza etmiştir. İlçe merkezinde ise düğünler değişen 

teknoloji ve yaşam biçimine bağlı olarak evlilikle ilgili geleneklerden uzaklaşmış, 

modern hayatın getirdiği değişimlere ayak uydurmuştur. İlçe merkezindeki düğünler 

büyük çoğunlukla düğün salonlarında balo ya da üç dört saat süren bir eğlence şeklinde 

düzenlenmektedir. 

Eski Türk inanç sistemindeki kansız kurban olarak tanımlanan saçı geleneği 

özellikle köy düğünlerinde gelinin başına saçılan leblebi, şeker, para gibi maddelerle 

devam ettirilmektedir. Yine gelin eve girerken küp kırma uygulaması da hâlâ 

uygulanmaktadır. 

Doğruluğu tartışma konusu olan gelinlik yapma uygulaması artık yanlış ve 

saçma bulunmaktadır. Gençler arasında böyle bir şeyin varlığı kabul edilemez bir 

durum olarak görülmektedir. Bu uygulama günümüz gençleri tarafından saygıyla 

bağdaştırılamamaktadır.  

Görüşme yaptığımız Sıraç Alevileri boşanmanın her ne şartla olursa olsun çok 

büyük bir günah olduğunu belirtmiştir. Boşanan kişinin düşkün ilan edildiğini 

belirtmiştir. Ancak günümüzde kültürel değişimin etkisiyle bu durum söz konusu 

değildir ve boşanmaların arttığı görülmektedir. 

Düğünden sonra yapılan anne baba ziyaretleri günümüzde eğer anne baba aynı 

şehirdeyse devam etmektedir. Düğünden belli bir süre sonra yeni evli çift anne 

babasını ziyaret ederek ellerini öperler. 

 

 



63 

 

2.4. Ölüm ve Ötesiyle İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

2.4.1. Ölüm Öncesiyle İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

Halk arasında, bacasına ya da tavanına baykuş konan, üzerinde saksağan ve 

karganın ötüştüğü evden ölü çıkacağına inanılır. (Zile, Bayır, Emirören, Güblüce, 

Yalnızköy, Çeltek, Çayır, Evrenköy) 

Bir adamın evinde hasta varsa baykuş o evin yakınlarında öter. Baykuşun 

ötmesi iyi sayılmadığı için kovalanır. (Saraç) 

Ölümü yaklaşan kişinin başında duvaz imam okunur. (Yalnızköy) 

Rüyada kalabalık görmek, kan görmek, düğüne gittiğini ve yemek yediğini 

görmek ölümün habercisi sayılır. Bu tip rüyalar gören kişinin ailesinden birinin 

öleceğine inanılır. (Saraç) 

Rüyada, vefat etmiş aile büyüklerinden birinin rüyayı gören kişiyi yanına 

çağırması o kişinin öleceğine işaret olarak kabul edilir. (Acısu, Çayır) 

Rüyada çıplak kadın görülürse erkek bir kişinin, çıplak erkek görülürse kadın 

bir kişinin öleceğine inanılır. (Güblüce) 

Gözleri çökmüş, kulakları ve göz kapakları düşmüş, benzi sararmış insana 

ölüm nişanı düştüğüne inanılır. (Zile, Bayır, Çayır, Evrenköy) 

Burnu sararmış ve düşmüş kişinin ölümü yaklaşmıştır. (Yalnızköy, Saraç, 

Çeltek, Çayır) 

Ölümü yaklaşan hastanın ayakları sararır. (Saraç, Çayır) 

Ağır hasta, felçli olan kişinin atleti Çeltek köyünde bulunan şifalı suyun üstüne 

serilir. Atlet suyun dibine çökerse hastanın öleceğine, suyun üstünde kalırsa 

iyileşeceğine inanılır. (Çeltek) 

Kulağının arkası sararmış hasta veya yaşlıların ölümünün yaklaştığına inanılır. 

(Güblüce, Saraç) 

Köpek uluması uğursuzluk sayılır. Ölümü çağrıştırdığına inanılır. (Zile, Bayır, 

Güblüce, Yalnızköy, Saraç, Çayır, Evrenköy) 

Ölümcül hastanın beklediği bir kişi varsa gözleri sürekli kapıda olur. Beklediği 

kişi gelmedikçe can vermez. (Zile, Çayır) 



64 

 

2.4.2. Ölüm Sırası ile İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

Günahkâr, kötü kişilerin canı alınırken çok acı çekeceğine ve Azrail’in onun 

canına almaya gelirken korkunç bir insan kılığına ya da yılan, köpek gibi korkulan bir 

hayvanın kılığına gireceğine inanılır. (Acısu) 

Bağırıp çağırarak, can çekişerek ölen insanın günahkâr olduğuna inanılır. (Zile, 

Bayır) 

Yüzü tebessüm halinde ölen insanın masum, günahsız olduğuna inanılır. (Zile, 

Bayır, Güblüce) 

Ölüm anında ruhun ağızdan çıkarak göğe yükseldiğine inanılır. (Zile, 

Emirören) 

Ölen kişilerin ruhlarının kelebek olarak evlerini ve ailelerini ziyaret ettiğine 

inanılır. (Zile) 

Ölümü yaklaşan kişi yüksek yerde yatırılmaz, ruhunu rahat teslim etsin diye 

yatağı yere serilir. (Yalnızköy) 

Ölmek üzere olan hastaya “muhtazar” denilir. Muhtazarın başında Kur’an 

okunur. Helallik istenir. (Zile, Bayır, Çeltek, Evrenköy)  

Ölümü yaklaşan kişinin ağzına su (varsa zemzem suyu) damlatılır ve kelime-i 

şehadet getirebilmesi için çaba gösterilir. (Çeltek, Evrenköy) 

2.4.3. Ölüm Sonrası ile İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

Zile ilçe merkezinde cenaze namazları cami ya da cem evinde kılınmaz. İlçe 

merkezindeki bütün cenazeler mutlaka “Tüm Tüm Oğlu” köşesinden geçirilir ve 

cenaze namazı Uzunçarşı’da bulunan Musalla’da kılınır. Bu yüzden halk arasında 

“Zilelinin en son döneceği köşe Tüm Tüm Oğlu’nun köşesidir.” denilir. Cenazelerin 

yüzyıllardır bu köşeden geçirilmesiyle ilgili şöyle bir hikâye anlatılmaktadır: 

 Cenazelerin geçirildiği köşede vakti zamanında bir bakkal dükkânı 

bulunuyormuş. Sokaktan cenaze geçerken diğer esnaflar cenazenin salına girer ya da 

ayağa kalkarak selam dururmuş. Bahsi geçen bakkal ise cenazenin geçtiği esnada 

cenaze kim olursa olsun “Yuh olsun! Senin de ervahına yuh olsun!” diye bağırırmış. 

Bakkalın bu tepkisine bütün komşuları çok sinirlenirmiş. Bir gün bu bakkal vefat 

etmiş. Bakkalın cenazesi aynı yerden geçirilirken komşularından biri “Herkesin 



65 

 

cenazesine yuh çekiyordun. Senin de ervahına yuh olsun!” diye bağırmış. Bunun 

üzerine tabutun içindeki cenaze cana gelmiş, tabutun içinden doğrulmuş ve “Ben de 

onlar gibi gidiyorsam bana da yuh olsun!” diye haykırarak tekrar tabuta yatmış.  Bu 

olaydan sonra adamın ermiş bir kişi olduğu anlaşılmış ve ona hürmeten Zilelilerin 

bütün cenazeleri Tüm Tüm Oğlu köşesinden geçirilir olmuş. (Zile) 

Cenaze Musalla’ya götürülmek için Uzun Çarşı’dan geçirilirken bütün esnaf, 

müşterisi olsa bile müşterisini bırakarak kapıya çıkar ve saygı duruşunda durur. 

Cenaze garibansa, merasimde az kişi varsa bunu gören çarşı esnafı cenazenin salına 

girer ve cenaze namazına katılır. (Zile) 

Cenaze Musalla’ya getirildikten sonra orada namaz için hazır bulunan cemaate 

içlerinden biri “Ey komşular! … kişiyi nasıl bilirdiniz?” diye sorar. Cemaat hep bir 

ağızdan “Allah rahmet eylesin.” der. Daha sonra “Dünya, ahiret ve komşuluk 

haklarınızı helal eyleyin.” der. Cemaat yine hep bir ağızdan “Helal olsun.” der. Son 

olarak “Rızaen Lillah ruhu için Fatiha.” denir ve cemaat ölen kişinin ruhuna Fatiha 

okur. Bu sorular cemaatin arasından başka başka kişiler tarafından cenaze namazı 

kılınana kadar onlarca defa sorulur. (Zile) 

Cenaze defnedildikten sonra kabristanda helva dağıtılmaz, yemek verilmez. 

(Zile) 

Ölen kişinin yüzü güzelleşirse, yüzüne nur doğarsa iyi kalpli ve temiz 

olduğuna, yüzü çirkinleşirse kalbinin pis olduğuna inanılır. Bu sebeple “Allah tahta 

güzelliği versin.” diye dua edilir. (Saraç, Çayır) 

Ölüm gerçekleştikten sonra cenazenin üzerinde bulunan giysiler makasla 

kesilerek çıkartılır. (Yalnızköy) 

Ölen kişinin üzerinden çıkan elbiseleri cenazeyle birlikte mezara gömülür. 

Eğer ölen kişinin alıp da giyemediği eşyası ya da kullanamadığı eşyası varsa bunlar da 

mezara konulur. (Çayır) 

Ölen kişi çenesi ve ağzı bağlandıktan sonra “cecim” denilen renkli ipliklerle 

örülmüş örtüye sarılır, yerde bir yatak hazırlanır ve buraya yatırılır. Hazırlanan yatağa 

“rahat yatağı” denir. Cenazenin üzerine bakır tepsi konulur. Cenaze tek başına bir 

odada bekletilir, cenazenin yanına pek kimse girip çıkmaz. Cenazenin yanına çok girip 

çıkan olursa nefesten dolayı cenazenin şişeceği düşünülür. (Çayır) 



66 

 

Bütün ev halkının cecimleri hazır olarak saklanır. Ölen kişi beyaz kefenle 

sarıldıktan sonra üzerine cecimi örtülür. Ailenin isteğine göre cenaze mezara cecimle 

ya da cecim çıkarılarak kefenle konulur. (Çayır) 

Aşiret (Sıraç Alevisi) köylerinde ruh eve geri dönmesin diye üç gün boyunca 

evin önünde büyük bir ateş yakılır. (Zile) 

Her insanın gökte bir yıldızı olduğuna ve her yıldız kaymasında bir insanın 

öldüğüne inanılır. (Zile, Yalnızköy) 

Cenazeden sonraki cuma günü cenaze sahipleri “cumalık” denilen bir yemek 

verir. Cenazenin kırkında ise daha kalabalık bir yemek verilir. (Yalnızköy) 

Cenazenin kırkında kurban kesilir ve kurbanın etiyle yemek verilir. (Acısu) 

Cenazenin vücudu yumuşak olursa o aileden yakın zamanda birinin daha 

öleceğine inanılır. (Yalnızköy) 

Cenazesi yumuşak, pamuk gibi olan kişinin iyi bir insan; cenazesi sert, kemik 

gibi olan kişinin kötü bir insan olduğu düşünülür. (Çayır) 

Tabut omuzlarda götürülürken sallanırsa birinin daha öleceğine inanılır. 

(Yalnızköy) 

Ölen kişinin ruhunun evini kırk gün ziyaret ettiğine inanılır. Bu yüzden cenaze 

evi kırk gün boyunca çok temiz tutulur. (Yalnızköy) 

Ölen kişinin çok sevdiği şahsi eşyaları mezara gömülür. (Yalnızköy) 

Kabrin başına genellikle söğüt ağacı dikilir. (Zile, Emirören, Çeltek) 

Cenazenin kırkında mezarlıkta helva dağıtılır. (Saraç) 

Cenazeden sonraki elli ikinci günde cesedin etinin kemikten ayrıldığına 

inanılır. Bu sebeple cenazenin elli ikisinde kurban kesilir, yemek verilir. (Saraç) 

Cenaze evinde yemek pişirilmez, çay kaynatılmaz. (Zile, Bayır) 

Cenaze evinde üç gün ilâ bir hafta süreyle aş ve iş yapılmaz. Cenaze evine 

komşular tarafından yemek götürülür. (Zile, Emirören, Küçüközlü, Çeltek, Evrenköy) 

Emirören köyünde cenaze olduğu vakit köydeki genç kızlar el iş yapmayı 

bırakır. (Emirören) 



67 

 

Cenaze için özel bir yer yatağı yapılır, öldüğü yatakta bırakılmaz. (Emirören, 

Çayır) 

Ölen kişinin yatağının olduğu yere büyük bir taş konulur. (Acısu) 

Cenaze olan köyde, evlerde bulunan bütün sular dökülür ve su kapları ters 

çevrilir. Cenaze olduğu gün kaplarda bulunan sular ölü suyu sayılır ve kesinlikle 

kullanılmaz. (Yalnızköy) 

Ölümün gerçekleştiği gün evde banyo yapılmaz. O gün yıkananın ölü suyuyla 

yıkandığına inanılır. (Güblüce, Yalnızköy) 

Emirören köyünde cenazenin yakını olan kadınlar cenazenin başında beklerler. 

(Emirören) 

Cenaze sahipleri ölü defnedilene kadar uyumazlar. (Çayır) 

Cenazenin bulunduğu odada Kur’an okutulmaz. (Zile) 

Cenazenin üzerine bıçak, makas gibi demir bir eşya konulur. (Zile, Bayır, 

Emirören, Yalnızköy, Çeltek, Çayır, Evrenköy) 

Cenazenin defnedildiği akşama “yas” denilirdi. Yasa gelen komşular 

yiyecekler getirirdi. (Yalnızköy) 

Ölen kişinin elbiseleri köyün dışında hiç tanınmadık birine verilir ya da 

gömülerek veya yakılarak imha edilir. (Yalnızköy, Saraç) 

Cenaze defnedilene kadar bir odada yalnız olarak bekletilir. (Yalnızköy) 

Cenazenin bulunduğu odaya ayna konulur. (Zile) 

Cenaze yıkanırken yüzerlik otu yakılarak tütsü yapılır. (Zile) 

Cenaze yıkanırken cenazenin yakınlarının cenazenin başından aşağı üç tas su 

dökmesi adettir. (Zile, Emirören) 

Emirören köyünde cenaze defnedildikten sonra cenaze evinde mutlaka yemek 

verilir. Bu yemeğe “kazma tıkırtısı” adı verilir. Çayır köyünde bu yemeğin adına 

“kazma kürek ekmeği” denir. (Emirören, Güblüce, Çayır) 

Cenaze taşınırken bir kişi tabutun önünde eline söğüt dalı alarak yürür. Ölen 

kişi kadınsa söğüt dalına yemeni, erkekse mendil asılır. (Zile) 



68 

 

Ölen kişinin haftasının ilk perşembe günü mevlit okutulur ve yemek verilir. 

(Zile, Çeltek) 

Cenazeyi defnetme işlemi sırasında kadınlar bulunmaz. Baştan sona bütün 

işlemler erkekler tarafından yapılır. (Zile, Çeltek, Evrenköy) 

Ölen kişinin üzerinden çıkan giysiler yakılır. (Zile, Bayır, Emirören, Güblüce, 

Saraç, Çayır) 

Cenazeyi gün aştıktan sonra, gece vakti defnetmek iyi sayılmaz. Gece 

defnedilen cenazeyi mezarlıkta yatanların kabul etmeyeceğine inanılır. (Zile, Çayır) 

Cenaze evdeyken yanında kimse kalmaz, yalnız bırakılır. (Zile) 

Cenaze defnedildikten sonraki birkaç gün kabir ziyareti yapmak hoş 

karşılanmaz. (Zile) 

Üç gün içerisinde başsağlığı verilmesi uygun görülür. (Zile) 

Tabut hafifse ölen kişinin günahlarının az, tabut ağırsa ölen kişinin 

günahlarının çok olduğuna inanılır. (Zile, Bayır) 

Ölen kişinin ruhunun, cenaze kabre konulana kadar bütün olan biteni 

gördüğüne inanılır. (Zile, Bayır) 

Defin işleminden sonra ölen kişinin ruhunun “Benimle ilgili neler yapıyorlar?” 

diye evinin bacasından ailesini seyrettiğine inanılır. (Zile) 

Bazı insanlar atalarının ruhunun çocuklarında yaşadığına inanır. (Zile) 

Ölen aile büyüklerinin ruhlarının isimlerinin verildiği torunlarında yaşadığına 

inanılır. (Güblüce) 

Cenaze sahipleri 40 gün ya da belli bir süre boyunca saç, sakal tıraşı olmaz. 

(Zile, Bayır, Emirören, Güblüce, Yalnızköy, Saraç, Çeltek, Çayır) 

Cenaze evinde 40 gün şarkı, türkü dinlenilmez; televizyon izlenmez. (Zile, 

Bayır, Emirören, Güblüce, Yalnızköy, Çeltek, Çayır) 

Cenaze çıkan evde 40 gün boyunca düğün dernek kurulmaz. (Zile, Bayır, 

Küçüközlü, Evrenköy) 

Ölen erkeğin eşi başına kara yazma bağlar ve yas tutar. (Zile, Bayır) 

Yas evinde siyah elbiseler giyilir. (Emirören) 



69 

 

Cenaze sahipleri belli bir süre süslü, renkli elbiseler giymez. (Zile, Yalnızköy, 

Saraç, Çayır) 

Cenaze defnedilirken mezara bozuk para atılır. (Saraç) 

Cenazenin takma dişleri varsa çıkarılarak kefenin içine konulur. (Saraç) 

Mezar taşlarının okunması halk arasında uygun görülmez ve unutkanlığa yol 

açtığına inanılır. (Zile) 

Ölen kişinin elbiseleri ve eşyaları önceden ihtiyacı olanlara dağıtılırken artık 

yakılır. (Güblüce) 

Güblüce köyünde önceleri cenazenin üstünden bir cuma geçtikten sonra yemek 

verilirdi. Şimdilerde ise aynı gün yemek verilmektedir. (Güblüce) 

Mezarlıkta bulunan otları yolmanın, ağaçları kesmenin, mezarlıkta yetişen 

meyvelerden yemenin uğursuzluk getireceğine inanılır. (Zile) 

Mezarı mermerden yapmak hoş karşılanmaz. Mezarın başına taş konulur. Taşın 

üzerinde mühr-ü Süleyman ve lotus çiçeği motifleri bulunur. Lotus çiçeği 

reenkarnasyonu simgeler. (Acısu) 

Hayatı boyunca insanlara kötülük etmiş, günahkâr insanların dünyaya yılan, 

akrep, merkep gibi kötü, hoşlanılmayan bir hayvan kılığında döneceğine inanılır. İyi 

yaşayan kişilerin de dünyaya tekrar insan olarak geleceğine inanılır. (Acısu, Çayır) 

Acısu köyünde cenaze namazı kılınmaz. Üç kez duvaz imam okunur: Cenaze 

evin önündeyken, musalladayken ve gömüldükten sonra. Duvaz imam okunurken 

ayakta kimse kalmaz, herkes yere çömelir. Duvaz imam Türkçedir ve Alevilerin yedi 

ulu ozanından birinin duvaz imamıdır. (Acısu) 

Cenaze yıkama suyunun kaynatıldığı kazan ters çevrilir ve cenaze, salaca 

denilen merdivenin üzerine konulur. Cenazenin üzeri “cecim” denilen, renkli ipliklerle 

örülmüş kumaşla örtülür. Her kişinin ayrı bir cecimi vardır. (Acısu) 

Ölen kişiye 40 gün boyunca her gün bir Yasin-i Şerif okunur. Okunan Yasinler 

fasulye, mercimek ya da nohutla sayılır. Bazıları da Yasin’in sayısını, her biri için bir 

düğüm atarak belirler. Kırkıncı gün kabrin başına gidilerek okunan mercimek, nohut, 

ya da fasulye kabre ekilir. (Zile, Bayır) 



70 

 

Köyde cenaze varsa cenazenin ağırlığı çöker diye gündüz vakti uyunmaz. 

(Güblüce) 

Cenaze olduğu gün köyde iş yapılmaz, insanlar cenaze işleri bitene kadar kendi 

işiyle uğraşmaz. (Yalnızköy) 

Cenaze yıkamak için kullanılan tas elden ele verilmez. Cenazeye su döken kişi 

tası yere bırakır diğer kişi de yerden alır. (Yalnızköy) 

Cenazenin yıkandığı su ayak değmeyen bir yere dökülür. (Çeltek, Evrenköy) 

Erkek mevtanın kefenini erkek, kadın mevtanın kefenini kadın diker. 

(Yalnızköy) 

Cenazenin yıkanacağı su kazana bakır helkiyle, tek kişi tarafından, tek elle 

taşınarak doldurulur. Cenaze erkekse cenazenin yıkanacağı su erkek biri tarafından 

doldurulur ve suyun altı yakılır, cenaze kadınsa bu işlemler kadın biri tarafından 

yapılır. (Çayır) 

Ölen kişinin ardından çok ağlayanlara cenazenin yıkandığında artan su verilir. 

Bu kişiler artan su ile üç kere ellerini yüzlerini yıkarlar. Bu işlemin yürek yangınına 

iyi geldiğine inanılır. (Güblüce) 

Cenazenin üstüne toprak atılırken küreği elden ele vermenin uğursuzluk 

getireceğine inanılır. Bu yüzden kürek yere bırakılır, yerden alınır. (Güblüce, Saraç, 

Çeltek, Çayır) 

Yas tutan ailenin üyeleri belli bir süre yıkanmaz. (Güblüce, Yalnızköy) 

Mezara su dökmek günah sayılır. (Güblüce) 

Mezarın başında mum yakmak iyi sayılır. (Güblüce, Saraç) 

Cenazenin kırkında “kırk ekmeği” adında yemek verilir. (Çayır) 

Mezarlık cenazenin üzerinden bir yıl geçtikten sonra Kurban Bayramının Arife 

günü yaptırılır. (Çayır) 

Genç yaşta ölen evli ya da nişanlı kadının mezarına iki tane yumurta konulur. 

Bu işlem ölen kadının kocası yeniden evlenirse kadının ruhunun kocasını kıskanmasını 

engellemek ve rahat etmesini sağlamak için yapılır. Eğer bu işlem yapılmazsa ölen 

kadının gözü kalır ve gözü patlarmış. (Zile) 



71 

 

2.4.3.1. Devir ve Iskat 

Ölen kişinin yaşından ergenliğe girdiği yaş çıkarılır (Ergenliğe girme yaşı 

genellikle 15 olarak kabul edilir.). Böylece kaç sene namaz kılması gerektiği 

hesaplanır. Daha sonra bu kişinin kaç vakit namaz borcu olduğu hesaplanır. Bunlar her 

yıl verilen Ramazan fitresi değerince hesaba vurulur. Hesap edilen bu parayı temin 

etmek mümkün olmadığı için cenaze sahiplerinde ya da komşularda bulunan altınlar 

toplanır. Toplanan altının para cinsinden değeri hesaplanır. Toplanan altın bir mendilin 

içine konulur. Daha sonra insanlar halka şeklinde yan yana oturur. Bu halkadaki her 

bir kişi mendilin içindeki altınları yanındakine verir. Altınları veren kişi “vehebtü” 

(hibe ettim), alan kişi de “kabültü” (aldım) der. Bu işlem ölen kişinin namaz borcunun 

para cinsinden hesaplanan değerine ulaşıncaya kadar devam eder. Bu sayede ölen 

kişinin namaz borcunun düştüğüne inanılır. Bu uygulama Sünnî kesimde tespit 

edilmiştir. (Zile, Bayır, Çeltek) 

2.4.4. Değerlendirme 

Ölümü düşündüren ön belirtilerle ilgili halk inanışlarından rüyalarla ilgili 

olanlar ve ağır hastanın fizikî durumuyla ilgili olanlar geçmişte olduğu gibi bugün de 

halk arasında çok yaygındır.  

Yine hem ilçe merkezinde hem de köylerde görüşme yaptığımız kişilerin çoğu 

köpek uluması ve baykuş ötmesinin ölümün habercisi olduğuna inanmaktadır. Bizzat 

şahit oldukları örnekler de mevcuttur. 

 Ani gerçekleşen ölümler dışında özellikle kanser hastalığının son evresinde 

olan hastaların ve ölümü beklenen yaşlı, ağır hastaların başında bulunan kişiler 

tarafından yapılan uygulamalar şöyle sıralanabilir: Kur’an-ı Kerim okuma, hastaya 

Kelime-i Şehadet getirtmeye çalışma, hastanın ağzına su verme.  

Gözü açık giden hastaların hayattayken gerçekleştiremediği bir arzusunun 

olduğu, gözü kapıda olan hastaların beklediği biri olduğu yönündeki inanışlar çok 

yaygındır. 

Hastanede ve yoğun bakım ünitesinde gerçekleşen ölümlerde bahsedilen 

işlemlerin yapılması mümkün değildir. Bahsedilen uygulama ve inanışlar evde ya da 

hastanenin yoğun bakım ünitesi dışında gerçekleşen, hastanın yanında yakınlarının 

bulunduğu ortamlarda gerçekleşmektedir. 



72 

 

Zile ilçe merkezindeki cenazeler uzun yıllardır olduğu gibi bugün de yukarıda 

bahsedilen şekilde Musalla’da kılınan cenaze namazının ardından defnedilmektedir.  

İlçe merkezinde cenaze morgda bekletilmektedir. Gördüğümüz kadarıyla 

köylerin bazılarında da son zamanlarda morg yapılmıştır. Bu yüzden cenazelerin evde 

bekletilmesi eskisi kadar yaygın değildir.  

Günümüzde ilçe merkezinde, mezarlıktaki defin işlemi bittikten sonra cenaze 

evinde taziyeye gelenlere yemek verilmektedir. Görüşme yaptığımız kaynak kişilerden 

bir kısmı bu uygulamanın sonradan ortaya çıktığını aslolanın yemeğin komşular 

tarafından yapılarak cenaze evine götürülmesi olduğunu belirtmiştir. Bazı köylerde de 

cenaze defnedildikten sonra “kazma tıkırtısı” adında bir yemek verilmektedir. 

Günümüzde cenaze evinde televizyon izlenmemektedir. Ancak bu yas süresi 

cenaze genç biri değilse, ölümü beklenen bir kişiyse eskisi kadar uzun sürmemektedir. 

Köylerde yaslı aileler süslü giyinmemeye özen göstermektedir. Cenaze çıkan evde 

belli bir süre düğün yapılmaz. 

Cenazenin haftasında, kırkında, elli ikisinde ve senesinde mevlit okutulmakta ve 

misafirlere yemek verilmektedir.  

Cenaze ile ilgili en farklı uygulamalar Sıraç köylerindedir. Sıraçların eski Türk 

inançlarını yaşattığına değinmiştik. Bahsettiğimiz eski Türk inanç sistemi kaynaklı 

inanış ve uygulamalarının en fazla yer aldığı kısım cenaze törenidir. Yukarıda yer 

verdiğimiz uygulamaların büyük bir bölümü günümüzde de devam etmektedir. 

Özellikle ölen kişinin sevdiği eşyaların da mezara gömülmesi, kefenin üstüne sarılan 

cecim tamamen eski Türk inancının yansımalarıdır. Bunun yanında reenkarnasyon 

inanışı da Sıraç Alevilerinin inanç sisteminde yer almıştır. 

Devir ve ıskat uygulaması ilçe merkezinden ziyade köylerde uygulanmakta imiş. 

Görüşme yaptığımız kaynak kişilerden bazıları geçmiş yıllarda bu uygulamaya şahit 

olduklarını ancak günümüzde böyle bir uygulamanın yapılmadığını ve dinî yönden 

yanlış olduğunu belirtmişlerdir.



73 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ZİLE’DE GEÇİŞ DÖNEMLERİ DIŞINDA KALAN 

TÜRK HALK İNANIŞLARI VE UYGULAMALAR 

3.1. Astronomi ve Doğa Olaylarıyla İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

Halk ay ve güneş tutulmasında haramilerin gelip güneşin veya ayın önüne 

geçtiğine, onları boğduğuna inanır. Silah atarak veya teneke çalarak güneşi boğan 

haramileri kovmaya çalışırlar. (Bayır, Emirören, Yalnızköy, Saraç, Çeltek, Çayır) 

Her insanın gökte bir yıldızı olduğuna ve her yıldız kaymasında bir insanın 

öldüğüne inanılır. (Zile, Yalnızköy) 

Ayvalar bol olduğunda kış mevsiminin sert ve kar yağışlı geçeceğine inanılır. 

(Zile, Bayır, Saraç, Çeltek, Evrenköy) 

Serçeler çok ötüştüğü zaman kış sert geçer. (Çeltek) 

Örümcek çok olursa kar yağacağına inanılır. (Çeltek) 

Gök gürlediğinde bereket dolsun diye ambara vurulur. (Zile) 

Kışın ortasında gök gürlemesi iyi sayılmaz. Kışın gök gürlerse “Kar 

bölünüyor.” denir. (Çayır) 

Gök gürlediğinde sacayağı ayakları ters olarak kapıya konulur. (Çayır) 

Dolu yağmaya başlayınca annesinin ilk çocuğu olan kişi dolu tanelerinden üç 

tanesini dişiyle kırıp atarsa ya da bir dolu tanesini ağzına alırsa dolunun zarar 

vermeyeceğine ve kesileceğine inanılır. (Zile, Çayır) 

Gökyüzünde gökkuşağına benzer ama ondan daha kısa, mavi bir parlaklık olur. 

Bu doğa olayı meydana gelince “Nur doğdu.” denir. O sene mahsulün bol ve bereketli 

olacağına inanılır. (Yalnızköy) 



74 

 

Yağmur ve kar çok yağarsa bolluk olur. (Güblüce) 

Pelit ağacının meyvesi çok olursa kış sert geçer. (Güblüce, Yalnızköy) 

Çok sayıda sığırcığın sürü halinde uçtuğu görülürse kışın sert geçeceğine 

inanılır. (Emirören) 

Kuşburnu bol olursa kış mevsiminin çetin geçeceğine inanılır. (Bayır, Güblüce, 

Saraç, Çayır, Evrenköy) 

Kavak ağaçları yapraklarını dökmeye tepesinden başlarsa kışın sert geçeceğine 

inanılır. (Bayır, Yalnızköy) 

Davun ağacının meyvesi çok olduğunda kışın sert geçeceğine inanılır. (Zile) 

Ay ve güneş tutulması sırasında köyde sela verilir. (Küçüközlü, Bayır) 

Cemre düştüğünde çocuklar çiğdem çiçeği toplar ve ev ev dolaşarak bu 

çiçeklerin karşılığında hediye olarak buğday alırlardı. Toplanan buğdaylar bakkala 

satılır ve alınan para harçlık yapılırdı. (Yalnızköy) 

Cemre düştüğünde yere göğe destur verilmiş olur. (Güblüce) 

Cemre yere düştüğünde kurt göle yatınca hava yumuşak olursa kış uzar, bahar 

geç gelir; kurdun kuyruğu buz tutarsa bahar tez gelir. (Çayır) 

Ay tutulması iyi sayılmaz. Ay tutulduğu zaman bolluk olmaz derler. (Güblüce) 

Gökkuşağının altından geçen kadının erkek çocuğu olacağına inanılır. 

(Güblüce) 

Gök gürlediğinde yerden alınan taş belim ağrımasın diye bele konulur. 

(Güblüce) 

Dolu yağarken üç ayaklı sacayağı kapının önüne konulur. Dolu, demir gibi 

kesilsin diye yapılır. (Güblüce) 

Yeni doğmuş ayın iki ucu aşağı doğru bakarsa yağmur çok olur, yukarı doğru 

bakarsa kurak olur. (Yalnızköy) 

Yılan öldürülüp yakılırsa yağmur yağacağına inanılır. (Zile) 

Dağlarda meyve çok olursa kış da çok olur. (Çayır) 

Yağmur yağmadan önce insanların dizleri sızlar. (Çayır) 



75 

 

3.1.1. Değerlendirme 

Astronomi ve doğa olaylarıyla ilgili halk inanışları ve uygulamaları şehir 

hayatında pek fazla bilinmemektedir. Şehir hayatında yer alan inanışlar daha çok 

mevsimlerin nasıl geçeceğine ve hava sıcaklığına yönelik tahminlerden ibarettir. İlçe 

merkezinde yaşayan insanların iş alanı daha çok hizmet sektörüne dayandığı için 

yapılan bu tahminlerin çok fazla ehemmiyeti yoktur. 

Zile köylerinde ise özellikle bilim ve teknolojinin gelişmemiş olduğu 

dönemlerde mevsimlerin nasıl geçeceği ve atmosferik olaylarla ilgili tahminlerin önem 

arz ettiği düşünülmektedir. Çünkü köy halkının temel geçim kaynağı tarım ve 

hayvancılıktır. Tarımla uğraşanlar için yağışlar ve yağışların zamanı ile türü gerçekten 

çok önemlidir. Bu tahminler de yukarıda yer alan çeşitli yöntemlerle yapılmaktadır. 

Günümüzde ise hava raporları az bir yanılma payı ile doğru sonuçlar verdiği ve 

geleneksel tarım yöntemleri yerini modern tarım yöntemlerine bıraktığı için astronomi 

ve doğa olaylarıyla ilgili halk inanışlarının çoğu hafızalarda kalmıştır. Bilinen halk 

inanışları da genellikle Anadolu’da yaygın olan inanışlardır. Bu tecrübelerin ayrıca 

uzun yıllara dayanan ve deneme yanılma yoluyla elde edilen verilere dayandırıldığı da 

anlaşılmaktadır. 

Havaya, suya ve toprağa cemre düşmesi inanışı görüşme yaptığımız kaynak 

kişiler tarafından çoğunlukla bilinen bir halk inanışıdır. Ancak küresel ısınmanın da 

etkisiyle artık cemre düşmesiyle hava sıcaklıkları beklenen yönde bir paralellik 

göstermeyebilmektedir. 

Güneş ve ay tutulmasında havaya ateş etme uygulaması da görüşme yaptığımız 

kişiler tarafından yaygın olarak anlatılmıştır. Ay ve güneşin tutulması sırasında gürültü 

çıkarma, havaya ok atma gibi inanışlar eski Türk inanç sistemindeki kara iyelere 

dayanmaktadır. Eski Türk inancına göre kötü ruhların ayı ya da güneşi esir aldığına 

inanılır ve bunları kovalamak için uğraşılır. Hatta günümüzde kötü ruhların, haramiler 

olarak ifade edildiği düşünülecek olursa aynı inancın binlerce yıldır varlığını 

sürdürdüğünü söylemek yanlış olmaz. Ancak bu uygulama günümüzde geçerliliğini 

yitirmiştir.  

 

 



76 

 

3.2. Bitkilerle İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

İncir ağacının uğursuzluk getirdiğine inanılır. (Emirören) 

İncir ağacının erkeği sevmediğine, bu yüzden bahçesinde incir ağacı bulunan 

evin erkeğinin uzun yaşamayacağına inanılır. (Zile)  

Alevi inancında elmayla ilgili şöyle bir hikâye anlatılır: 

Kerbela’da yiyecek olarak tek bir elma kalır. İmam Hüseyin ve 72 seveni o 

elmayı yemez, biri diğerine ikram eder. Bu yüzden elma, kutsal kabul edilir. (Zile) 

Buğday başaklarıyla yapılan süs uğur getirmesi için evlere asılır. (Zile) 

Buğday hayatımızı idame ettirmemiz için gerekli temel gıda olan ekmeğin ham 

maddesidir. Bu yüzden buğdayın tek bir tanesini bile zayi etmek günah sayılır. Harman 

dışında buğdayın üzerine basmak da günahtır. (Zile) 

Kırklar meclisinde tek bir üzüm tanesinden çıkan şırayı herkes paylaşır ve mest 

olur. Bu yüzden üzüm kutsal kabul edilir. (Zile) 

Hurmanın çekirdeği bereket getirmesi için cüzdana konulur. (Zile) 

Bir ağacın yaş dalından düdük yapılır ve öttürülürse o ağacın kuruyacağına 

inanılır. (Zile) 

Tarlaya soğan eken kişinin tohumu ekerken yellenmesi halinde o tarlanın 

soğanının acı olacağına inanılır. (Evrenköy) 

Soğanın kabuğu yakılırsa şeytan gelir. Soğanın kabuğunu yakan kişi,  

meleklerin kanadını yakmış gibi olur. (Zile) 

3.2.1. Değerlendirme 

Bitkiler, insanları doyuran bir nimet olarak görülmüştür. Bu yüzden bitkilere 

ayrı bir hürmet gösterilmektedir. Özellikle buğday tanesi ekmeğin ham maddesi 

olması hasebiyle insanların gözünde daha mübarektir. 

Bitkilerle ilgili inanışların günümüzde halk arasında bilgi düzeyinde yaşadığı 

gözlemlenmiştir.  

 

 



77 

 

3.3. Hayvanlarla İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

Bir kişinin önünden tilki geçmesinin uğursuzluk getireceğine ve o kişinin 

uğrunu kestiğine inanılır. (Yalnızköy) 

Tilkiye “derviş” denir. Evliyaların tilki donunda dolaştığına inanılır ve bu 

yüzden tilki vurmak günah sayılır. (Çayır) 

Kazların çok bağırmasının uğursuzluk getireceğine inanılır. (Küçüközlü) 

Tavşan uğursuz sayılır ve eti yenmez. Geviş getirmediği, kediye benzediği ve 

adet gördüğü için tavşan eti yemek haram sayılır. (Zile, Emirören, Acısu, Çayır) 

Karıncayı ve örümceği incitmek günah sayılır. (Zile, Güblüce) 

Uğur böceği üstüne konduğu kişiye uğur getirir. (Güblüce) 

Güvercin eti yemenin uğursuzluk getireceğine inanılır. (Emirören, Çayır) 

Köpeğin uluması uğursuzluk sayılır. (Yalnızköy) 

Saksağan çok öterse misafir gelecek inanışı vardır. (Çeltek) 

Hastalanan ahır hayvanlarını iyileştirmek için yedi kapıdan toplanan çöp 

çökelik kaynatılan kazanın altında üzerlik otuyla birlikte yakılır. (Güblüce) 

Güneş battıktan sonra öten horozun uğursuzluk getirdiğine inanılır ve o horoz 

kesilir. (Güblüce) 

Karınca olan evin bereketleneceği inanışı vardır. (Zile, Küçüközlü, Yalnızköy, 

Çayır, Evrenköy) 

Karınca yuvası bozanın yuvası dağılır. (Zile) 

Karıncaların ahirette insanlara su taşıyacağına inanılır. Bu yüzden karınca 

öldürmek günah sayılır. (Zile) 

Ev ya da ahırda örümcek ağı bulunması hoş karşılanmaz. Evin bakımsızlığını 

gösteren bir şeydir. Örümcek ağları bulunan evin bahtının söneceğine inanılır. Bu 

yüzden örümcek ağları temizlenir. (Küçüközlü) 

Cuma günü öğle vaktine kadar çift sürülmez. Eğer sürülürse öküzün boynunun 

kırılacağına inanılır. (Emirören) 

Zile yöresinde, özellikle köylerde büyükbaş ve küçükbaş hayvan sahipleri 

“kurt ağzı” bağlatırlar. Kurt ağzı, hayvanları kurtların yememesi için bu uygulamayı 



78 

 

bilen büyüklerinden el almış kişiye giderek bağlattırılır. İnanışa göre Şems suresi 

okunarak bir bıçağın ağzı kapatılır veya bir şeye düğüm atılır. Kurdun da aç kalmaması 

için belli bir süre ve belli bir yöre tayin edilir. Böylece kurtların o hayvanlara zarar 

vermeyeceğine inanılır. (Bayır, Güblüce) 

Pazar günü ağaç dikilmez. Pazar günü dikilen ağacın tutmayacağına, 

yeşermeyeceğine inanılır. (Yalnızköy, Güblüce) 

Bir kişinin önünden kara kedi geçerse o kişiye uğursuzluk getirir. (Zile) 

Aşiret köylerinde çok iğrenç kabul edildiği için domuza “mundar hayvan, kara 

hayvan, hınzır” gibi isimler verilir, kesinlikle domuz ismi kullanılmaz. (Zile) 

Domuzun bastığı toprak necis kabul edilir, temiz sayılmaz. (Zile) 

Uğur böceği parmağa alınır, bir dilek tutulur, böceğe “uç, uç” denir ve böcek 

uçarsa tutulan dileğin kabul olacağına inanılır. (Zile) 

At, kutsal bir hayvan kabul edilir. Bu yüzden ata vurmak, eziyet etmek günah 

sayılır. Eskiden at arabası kullananlar atı kamçılamaz, sadece yularını silkeleyerek 

hareket etmesini sağlarmış. (Zile) 

Vakitsiz öten horozun kötü bir haber getireceğine inanılır. (Zile) 

Sıraç Alevileri horoza “Cebrail” der ve horoz, adak kurbanı olarak kesilir. 

(Zile) 

Kurt, asil bir hayvandır ve uğur getirir. (Zile) 

Önceleri kurdun anüsü kesilip kurutulurmuş ve bunu cebinde taşıyan kişiye 

herkes iyi gözle bakarmış. Bu sebeple çok şanslı ve sevecen olan, toplum tarafından 

sevilen kişilere “Kurt kıçı mı taşıyorsun?” denir.  (Zile) 

Ağzı yara olan hayvanların içeceği suya Avçan Ocağı’ndan getirilen su 

karıştırılır. (Saraç) 

Kendi kümesindeki tavuğun yumurtası kullanıldıktan sonra yumurtanın 

kabuğu yakılırsa tavuğun da arkasının yanacağına inanılır. (Çayır) 

Evin camına, kapısına, ağacına karga konarsa o eve misafir gelir. (Çayır) 

Karga evin çevresinde öterse sevinçli bir haber geleceğine inanılır. (Zile) 



79 

 

Ölen kişilerin ruhlarının kelebek olarak evlerini ve ailelerini ziyaret ettiğine 

inanılır. (Zile) 

Leyleklerin Mekke’den geldiğine ve bu yüzden her evin bacasına yuva 

yapmayacağına inanılır. Bacasında leylek yuvası olan evler bereketlenir. (Zile) 

Kara kedi görmek uğursuzluk getirir. (Zile) 

Ayının yapılan bir iyiliği unutmadığına inanılır. (Zile) 

3.3.1. Değerlendirme 

Hayvanlarla ilgili tespit edilen inanışların bilgi düzeyinde yaşadığı 

görülmüştür. Hayvanlarla ilgili inanışlara ilçe merkezinden ziyade köylerde itibar 

edildiği gözlemlenmiştir. Bu, kırsal hayatın içinde hayvanların konumuyla ilgili bir 

durumdur. 

Kurdun uğurlu sayılması ile ilgili halk inanışının eski Türk inanç sisteminde, 

efsanelerde ve destanlarda yer alan “kurt motifi” ile bağlantılı olduğu düşünülebilir. 

Kurt ağzı bağlama olarak belirtilen uygulama günümüzde bazı kişiler 

tarafından devam ettirilmektedir. Görüşme yaptığımız kaynak kişilerden bazıları bu 

uygulamayı yakın zamanda yaptırdıklarını belirtmişlerdir. 

3.4. Büyü (Sihir) ve Falla İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

Büyüden korunmak için üzerinde küçük Kur’an-ı Kerim (Hameyli) taşınır. 

(Emirören) 

Büyüden korunmak için muska yazdırılır. (Zile, Emirören, Güblüce, Çayır) 

Kadınlar büyüden korunmak için süpürgenin üzerinde yıkanır. (Emirören) 

Büyüden ve bütün kötülüklerden korunmak için “evliya yeşili” denilen renkte 

bir bez parçası bulundurmak gerekir. (Zile) 

Sabahleyin gün doğmadan lağım suyunun üstünden atlayan kişiye büyü 

yapılamayacağına, yapıldıysa bozulacağına inanılır. (Zile) 

Bazı dua ve ayetleri tersten okuyarak büyü yapılırmış. (Zile) 

Nikâh sırasında orada bulunan kişilerden biri herhangi bir şeyi kitlerse, 

düğümlerse damadın bağlanacağına ve o evliliğin uzun sürmeyeceğine inanılır. Eğer 



80 

 

kitlenen ya da düğümlenen şey kuyuya atılırsa büyüyü bozdurmak çok zor hâle gelir. 

(Zile) 

İftiraya uğraması istenen kişinin saçı okutularak büyü yapılır. (Zile) 

Evlilerin arasını bozmak için okutulan yumurta toprağa gömülerek büyü 

yapılır. Yumurta toprakta bozuldukça karı kocanın da arası bozulur. (Zile) 

Karı kocanın arasını bozmak için iğne okutulur ve iğne paslandıkça karı 

kocanın da arası bozulur. (Zile) 

Karı kocanın arasını bozmak için evlerinin eşiğinden alınan toprak okutularak 

başka bir yere serpilir. (Zile) 

Büyüden korunmak için çok iyi tanınmayan kişilerin verdiği yiyecekleri 

yememek gerekir. Büyü yapıldığından şüphelenilen yiyecek ortasından bıçakla 

yarıldıktan sonra yenilir. (Zile) 

Büyünün en çok yapıldığı eşyalardan biri de sabundur. Bu yüzden başkasından 

alınan sabunun kullanılmaması gerekir. (Zile) 

Önceleri fal yaygındı. Eski harflerle yazılmış bir kitap vardı. Kitabın içinde de 

küçük bir zar bulunurdu. Bu zarın her yüzünde bir Arap harfi yazılıydı. Zar üç defa 

atılırdı. Gelen harflere göre kitabın ilgili sayfası açılırdı. Açılan sayfada falına bakılan 

kişinin talihi yazardı. Bu fal, eskiden uzun kış gecelerinde aile ziyaretlerine 

gidildiğinde gençler arasında eğlence amaçlı bakılırdı. (Zile) 

Eskiden evlerde bulunan odun sobalarında yakılan kızıl ya da kara pelitlerin 

közünde kahve yapmak bir gelenekti. Hemen her evde mutlaka kahve bulunur ve 

belirli saatlerde kahve içilirdi. İçilen kahvenin ardından fincanlar ters çevrilir, 

soğumaları beklenir ve fal bakılırdı. Fala bakan kişi fincanda kahvenin telvesinden 

oluşan şekillere göre falına baktığı kişinin bilinmeyenleri hakkında çıkarımlarda 

bulunurdu. (Zile) 

3.4.1. Değerlendirme 

Büyü veya diğer adıyla sihir İslam dininin kesin bir biçimde yasakladığı şeytanî 

işlerdendir ve büyük günahlar arasında yer alır. Büyü yapan ve yaptıranlarla ilgili hem 

Kur’an ayetlerinde hem de hadislerde belirtilmiş büyük cezalar vardır. 



81 

 

Toplum hayatı içerisinde insanların birbirine olan güvenini azaltan, 

huzursuzluk çıkaran büyünün birçok insanın yuvasını dağıttığı, gençleri ruhî 

bunalımlara sürüklediği bilinmektedir. Muska yazma, gelecekten haber aldığını iddia 

etme gibi yöntemlerle insanları kandıran ve bu yolla insanların duygularını istismar 

eden kişilerin varlığı maalesef birçoğumuzun duyduğu, öğrendiği gerçeklerdir. 

Görüşme yaptığımız kişilerin büyük bir bölümü büyüden korkmakta ve 

çekinmektedir. Bu sebeple başta İslamî açıdan uygun olan yöntemlerle büyüye karşı 

korunmaya çalışıldığı görülmüştür.  

Fal baktırmanın eskiden daha yaygın bir uygulama olduğu kaynak kişiler 

tarafından aktarılmıştır. Eskiden bakılan falların genellikle eğlence amaçlı olduğu 

aktarılmıştır. Özellikle kahve falının bir gelenek olduğu ancak günümüzde bu 

geleneğin yaşatılmadığı belirtilmiştir. 

Büyü, efsun, fal, muska gibi kavramlar ve bu kavramların içeriği kadınlar 

arasında daha fazla bilinmektedir. Özellikle eşler arasında yaşanan anlaşmazlıklar 

kadınlar arasında büyüyü akla getirmektedir. 

3.5. Nazar ile İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

Davun ağacından yapılan süsün nazara iyi geldiğine inanılır. Evlere, arabalara 

davun ağacından yapılan bu süs asılır. (Zile, Emirören, Küçüközlü, Yalnızköy, Saraç, 

Çeltek, Evrenköy) 

Nazar değdiğine inanılan kişiye yüzerlik otu yakılarak tütsü yapılır. Yüzerlik 

otu nazardan korunmak için evlere de asılır. (Zile, Bayır, Emirören, Güblüce, 

Yalnızköy, Saraç, Çeltek, Acısu, Çayır) 

Nazar değen kişiye Nas ve Felak sureleri okunur. (Zile, Çeltek, Evrenköy) 

Nazar değen kişinin nazardan kurtulması için ayakkabısının topuğundan bir 

parça kesilir. (Çeltek) 

Nazarı değdiği bilinen kişilerden hayvanlar sakındırılır. İnsanlar bu kişileri 

evine, bahçesine almak, bu kişilere hayvanlarını göstermek istemez. (Zile) 

Nazarı değdiği bilinen kişinin elbisesinden haberi olmadan küçük bir parça 

alınır. Bu parça yüzerlikle birlikte yakılarak nazar değmiş kişiye tütsü yapılır. Böylece 

o kişinin nazarından korunulacağına inanılır. (Zile, Güblüce, Yalnızköy, Çayır) 



82 

 

Göğ gözlü (mavi gözlü) insanların nazarının çok değdiğine inanılır. (Zile, 

Emirören, Güblüce, Yalnızköy, Çayır, Evrenköy) 

Birdenbire yıkılan, çatlayarak ölen hayvana nazar değdiğine inanılır.  (Bayır) 

Nazarı değdiği bilinen bir kişiyle göz göze gelinmek istenmez. (Zile) 

Nazarı değdiği bilinen bir kişiye o seslenmeden önce seslenilmelidir. (Zile, 

Güblüce, Saraç) 

Nazarı değdiği bilinen kişiye “pis nefes” ya da “hasut” denir. (Emirören, Saraç) 

Nazarı değdiği bilinen kişi görüldüğünde ona sırt çevrilir. (Emirören) 

Nazarı değdiği bilinen birini gören veya onunla konuşan kişi, o fark etmeden 

arkasını kaşır. (Emirören, Çayır) 

Nazar değen bir kişiye şu sözler söylenir: 

“Âlimsin, azimsin, kerimsin 

Gadayı, belayı def eden sensin 

Söyleyeni dillere taş olsun 

Gözleri keş olsun  

Ağrılar kevş olsun 

Nazara nuzara  

Nazar atanın gözü bozara 

Rabbi yessir velâ tuassir  

Rabbi temmim bi’l-hayr” 

Daha sonra “Benim elim dilim değil Fadime Ana’mın Fatma Ana’mın elleri 

dilleri olsun, ellerim pirlerden olsun, Kaf Dağı’nın ardına atsın.” denilir. Üç sefer de 

nazar değen kişinin yüzüne üflenir. (Güblüce) 

Nazara karşı perşembe akşamları evde yüzerlik otu yakılarak tütsü yapılır. 

Yüzerlik tütsü yapılmadan önce şu dua okunur: 

“Yüzerlik yüz mü erlik 

Yüz peygamberlik 

Güzel Ali’nin Düldül’üne sarılan yüzerlik 

Dertlere derman, yaralara merhem 

Güzel Hacı Bektaş-ı Veli, Hz. Ali 

Senin elin, senin dilin olsun Fatma Ana’m, Fadime Ana’m.” (Güblüce) 



83 

 

“Ben” demek iyi sayılmaz. “Ben” lanettir. (Güblüce) 

Gece evden dışarıya süt ve yoğurt verilmez. Gece evden dışarıya verilen süt veya 

yoğurda nazar değeceğine, nazardan dolayı ineklerin memelerine süt inmeyeceğine 

inanılır. (Bayır, Güblüce) 

Nazar değen kişinin yüzüne tavuk pisliği sürülür. (Evrenköy) 

Nazardan korunmak için evlerin girişine geyik boynuzu ve at nalı asılır. (Zile) 

Bir miktar ekmek bir çaputun içine konulur. Nazara uğrayan kişi, yönü kıbleye 

gelecek şekilde oturur. Besmele çekildikten sonra Fatiha, İhlas Sureleri okunur, 

Salavat getirilir.  Ekmek, nazara uğramış kişinin omuzlarına ve başına değdirilir. Daha 

sonra üç defa başının üzerinde çevrilir. Bu uygulamanın yapıldığı ekmek parçaları 

kedi, köpek, kuş gibi hayvanların yemesi için ayak değmeyecek bir yere bırakılır. 

Böylece nazarın o ekmekle birlikte kaybolacağına inanılır. Bu işlemin yeni ay 

geçtikten sonraki bir perşembe günü, akşam hava karardıktan sonra yapılması gerekir.  

(Zile) 

Nazarından korkulan bir kişinin gece eşiğinden alınan bir ağaç parçasının 

yakılması ile onun nazarının bertaraf edileceğine inanılır. (Zile) 

Üzerlik, tuz, şeker ve köpek pisliği birlikte yakılarak nazara gelmiş kişiye tütsü 

yapılır. (Çayır) 

3.5.1. Kurşun Dökme 

Yalnızca bu işlem için kullanılan tavada kurşun eritilir. Nazar değdiği 

düşünülen kişinin başına bir örtü gerilir. Başının üstündeki tasın içinde bulunan soğuk 

suya eritilmiş kurşun dökülür. Kurşunu döken kişi, kurşunun üzerinde oluşan 

deliklerden kişiye ne kadar nazar değdiğini belirler ve yorum yapar. (Zile, Emirören, 

Saraç, Çeltek, Çayır) 

Kurşun dökme işlemini kadınlar yapar. (Saraç, Çeltek) 

3.5.2. Mum Dökme 

Eritilen balmumu nazar değmiş kişinin başının üstünde tutulan soğuk suyun 

içine bir maşanın kulpundaki delikten dökülür. Çıkan şekle göre yorum yapılır. 

(Güblüce) 

 



84 

 

3.5.3. Tuz Yakma/Çevirme 

Avuç içine alınan tuz dualar okunarak nazar değmiş kişinin başının üstünde 

çevrilir ve ateşe atılır. Bu işleme tuz çevirme adı verilir. (Güblüce, Çayır, Emirören) 

Tuz çevirme işlemi nazardan korunmak için ya da nazara uğramış kişileri 

iyileştirmek için şu şekilde yapılır: 

Bir miktar tuz bir çaputun içine konulur. Nazara uğrayan kişi, yönü kıbleye 

gelecek şekilde oturur. Besmele çekildikten sonra Fatiha, İhlas Sureleri okunur, 

Salavat getirilir.  Tuz, nazara uğramış kişinin omuzlarına ve başına değdirilir. Daha 

sonra üç defa başının üzerinde çevrilir. Bu uygulamanın yapıldığı tuz bir akarsuya 

bırakılır. Böylece nazardan korunulacağına ve nazara uğramış kişinin iyileşeceğine 

inanılır. Bu işlemin yeni ay geçtikten sonraki bir perşembe günü, akşam hava 

karardıktan sonra yapılması gerekir.  (Zile) 

3.5.4. Değerlendirme 

Nazar inanışı varlığını sürdürmektedir ve Zile’de hem ilçe merkezinde hem de 

köylerde nazardan korunma yollarının başında davun ağacından yapılan nazarlık 

gelmektedir. Geçmişten günümüze hiç değişmeden varlığını sürdüren bu inanış Zile 

halkı arasında oldukça yaygındır. Hâlâ birçok Zileli evlerinde, arabalarında, 

kıyafetlerinde davun ağacından yapılmış nazarlıklar bulundurur.  

Davun ağacından yapılan nazarlıklar yanında yüzerlik otu ile yapılan tütsü ve 

kurşun dökme âdetin de çok yaygın bir şekilde nazara karşı kullanılan yöntemlerdir.  

Halk arasında nazarından korkulan kişiler vardır. Görüşme yaptığımız kişiler 

nazarı değdiği bilinen kişilerle karşılaşmaktan ve onlarla konuşmaktan kaçınıldığını 

belirtmişlerdir. 

3.6. İnsan Vücuduyla İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

Büyüklere yol vermeyip önünden geçmek günah sayılır. Bir büyüğün yolunu 

kesip önünden geçmeye “uğrunu kesmek” denilir. Kadınlar da erkeklerin önünden 

geçip uğrunu kesmez. (Yalnızköy, Çayır) 

Hava karardıktan sonra tırnak kesilmez. (Zile, Çayır) 

Saçı yakmak günah sayılır. (Güblüce) 



85 

 

Kolların bağlanıp oturulması uğursuzluk getirir. (Yalnızköy) 

Kesilen saçın sokağa atılması baş ağrısına neden olur inanışı vardır. Bu yüzden 

kesilen saçlar ayak değmeyen bir yere, bir taşın arasına konulur. (Yalnızköy, Çayır) 

Kadınların saçını kestirmesi günah sayılır. Kadınlar doğumdan ölüme kadar 

saçına bıçak değdirmemelidir. Saçı kesilen kadın ceme alınmaz. (Çayır) 

Kadınların kaş aldırması günah sayılır. (Çayır) 

Göz seğirmesinde, seğiren göz sağdaki ise sağlığa, soldaki ise varlığa sebep 

olur inanışı vardır. (Zile, Çayır) 

Göz seğirmesi iyi sayılmaz. Gözü seğiren kişinin yakınlarından birine kötü bir 

şey olacağına inanılır. (Çayır) 

Kulağı çınlayan kişi birilerinin kendi hakkında konuştuğuna inanır. (Zile, 

Çayır, Evrenköy) 

Çektirilen diş bir cami duvarının kovuğuna konulur, ortalık yere atılmaz. (Zile) 

Kısa boylu olan zeki olur, kısa boylu olanın yerin altında da bir o kadar boyu 

var, denilir. (Zile) 

Çok uzun boylu kişilere “Boyu uzun beyni boş, tut kulağından çifte koş.” 

denilir. Çok uzun boylu olanların zeki olmayacağı, akılsız olacağı düşüncesi vardır. 

(Zile) 

Topalların geçimsiz olduğu düşünülür. Bununla alakalı “Sakın kendini kelden, 

körden, illâ topaldan.” sözü vardır. (Zile) 

Gece saç taramak uğursuzluk getirir. (Zile) 

Zengin bir kişinin dirseğinden akan sudan bir lokma içenin zengin olacağına 

inanılır. (Zile) 

Evden sağ ayakla çıkan kişinin işleri rast gider. Bir yere girip çıkarken önce 

sağ ayak atılmalıdır. Ancak tuvalet vb. yerlere girerken sol ayak kullanılır. (Zile) 

Gözü sabit bir noktaya takılıp kalan kişiye misafir geleceğine inanılır. (Zile) 

Sağ avcu kaşınana para geleceğine, sol avcu kaşınandan para gideceğine 

inanılır. (Zile) 



86 

 

Kulağı çınlayan kişinin arkasından birileri konuşuyor demektir. Sağ kulağı 

çınlıyorsa arkasından iyi şeyler, sol kulağı çınlıyorsa kötü şeyler söyleniyordur. (Zile) 

3.6.1. Değerlendirme 

Kulak çınlaması, göz seğirmesi, avuçların kaşınması ve bunlar olduktan sonra 

neler yaşanacağıyla ilgili inanışlar halk arasında varlığını sürdürmektedir. 

Bunların dışında kalan inanışlar da insanların zihninde bilgi düzeyinde 

bulunmaktadır.  

3.7. Sağlık ve Halk Hekimliğiyle İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

Egzama hastaları Evrenköy’de bulunan ocak geleneğine bağlı ailelerin yanına 

gider. “Derma Ocağı” denilen aileden bir kişi egzama yarasının üzerine tükürür. 

Böylece hastalığın iyileşeceğine inanılır. Çayır köyünde ise derma ocağından bir kadın 

ve bir erkek hastaya üfürür. Daha sonra özel bir toprak su ile karılarak hastaya verilir. 

Hasta, yara olan yere bu toprağı üç gün boyunca sürer.  (Evrenköy, Çayır) 

Yüz felci sonucu ağız ve çenesinde hasar oluşan hastalar Şeyh Nusrettin 

köyündeki ocağa götürülür. Ocak geleneğini sürdüren kişiler lastik ayakkabının 

tabanını hastanın ağzına sürer. Böylece hastalığın geçeceğine inanılır. (Zile) 

Geçirdiği bir kazadan, yaşadığı bir olaydan, gördüğü bir rüyadan sonra 

yaşadığı korku bir türlü geçmeyen insanların gittiği bir ocak vardır. Burada bu 

insanların korkusu beline ip bağlama, vb. yöntemlerle ölçülür. Çeşitli işlemlerden 

sonra korkularının geçeceğine inanılır. (Zile) 

Korkusu bir türlü geçmeyen insanlar “gurs” adı verilen, hap şeklinde bir ilaç 

veya nişastalı su içer ve bu yolla korkusunun geçeceğine inanılır. (Zile) 

Sarılık hastalığı için Ağbaba köyündeki sarılık suyuna gidilir. Orada bulunan 

kuyuya yumurta atılır ve hasta o sudan içer. (Zile) 

Sırt ya da bel ağrısı çekenler Zile eski Devlet Hastanesi bahçesinde bulunan 

bekimiş taşına sırtını sürerek dua eder. (Zile) 

Kuşburnu ağacından koparılan dala kimse görmeden bıçakla eldeki siğillerin 

sayısı kadar çentik atılır. O dal kurudukça eldeki siğillerin de kaybolacağına inanılır. 

(Çayır) 



87 

 

Elde çıkan siğiller için ocağa gidilir. El almış olan kişi çeşitli dualar okur ve 

siğillerin etrafı mürekkepli kalem ile çizilir. Siğilin üzerine tükürülür. Bu yöntemle 

siğillerin geçeceğine inanılır. (Zile) 

Siğilleri iyileştirmek için arpa kesilerek toprağa gömülür. (Zile) 

Elde çıkan siğilleri yok etmek için siğil sayısı kadar arpa sayılarak toprağa 

gömülür. Arpa toprakta eridikçe siğillerin de kaybolacağına inanılır. (Zile) 

Siğilleri yok etmek için Zile Kalesi’nde bulunan Koca Kayser’in mezarına 

gidilerek orada mum yakılır, dualar edilir. Mezarın yakınında bulunan incir ağacının 

bir yaprağı düşmeyecek şekilde hafifçe kırılır. Ağacın yaprağı çürüdükçe siğillerin de 

iyileşeceğine inanılır. (Zile) 

Emirören köyünde köy çeşmesinin yanına arpa gömülür, arkaya bakmadan da 

geri dönülürse siğillerin geçeceğine inanılır. (Emirören) 

Saçkıran hastalığı için hastanın kafasına sarımsak sürülür. (Zile) 

Beli ağrıyanın pöçü çekilir. (Evrenköy, Zile) 

Egzama hastalığının tedavisi için incir dalından çıkan öz ile süt mayalanır. 

Mayalanan süt yoğurt kıvamına gelince hastalık olan bölgeye sürülür. (Zile) 

Gözde çıkan arpacığı tedavi etmek için hastanın gözüne bir ekmek parçası 

konulur. Bu ekmek parçası bir köpeğe aldırılır. Böylece hastalığın iyileşeceğine 

inanılır. Bu sebeple de bu hastalığa “itdirseği” adı verilmiştir. (Zile, Bayır, Emirören, 

Küçüközlü, Çayır) 

Fırtıman köyünden çıkan kaynak suyunun böbrek taşını düşürdüğüne inanılır. 

(Zile) 

Çeltek köyünde bulunan suyun akıl hastalarını iyileştirdiğine inanılır. (Zile, 

Çeltek) 

Akıl hastaları Çeltek köyünde bulunan Çeltek Baba’nın çilehanesindeki 

sütunun yanında bir gece geçirir. Bazı hastalar sütuna bağlanır. (Çeltek) 

Baş ağrısı için “Surgubat” denilen dua okutulur. (Zile) 

Başı ağrıyan kişi alnına patates sarar, kına yakar ya da başını sirkeyle ovalar. 

(Çayır) 

İncinen yere kuru üzüm veya zeytin dövülerek sarılır. (Zile, Çayır) 



88 

 

Karnı ağrıyan insanlara odun külü suyla karıştırılarak içirilir. (Zile) 

Felç geçiren insanlara “çalıntı oldu” denilir. Bu tip hastalar Çeltek Baba 

türbesine götürülür. (Zile, Çeltek) 

Akıl hastaları Keçeci Baba türbesine götürülür. Türbede bulunan demir 

halkalara kollarından bağlanır. Belli bir süre bağlı duran akıl hastasının iyileşeceğine 

inanılır. (Zile) 

Vücutta çıkan çıbanı tedavi etmek için çıbanın üzerine karasakız yapıştırılır. 

İncinen yere de karasakız vurulabilir. (Zile, Çayır) 

Bazı yaraların iyileşmesi için yaraya deniz suyu içmiş bir kişi tükürürdü. 

(Acısu) 

Sarılık hastalığına “tıvga” denir. Tıvga olan çocuğu iyileştirmek için tıvga 

ocağına içine sabun ve bıçak konulan kara bir bez götürülür. Ocakzâde bıçakla bezden 

bir parça keser, kestiği parçayı bir tevek çubuğuna bağlayıp hasta çocuğa gönderir. 

Ocaktan getirilen tevek yakılır, inek yağıyla karıştırılarak hasta çocuğun vücuduna 

sürülür. Böylece tıvga hastalığının iyileşeceğine inanılır. (Güblüce) 

Başı ağrıyanlar köyde bulunan Arap Dede ziyaret yerindeki ağaca saçından bir 

tel koparıp bağlar. (Güblüce) 

Yalnızköy’de bulunan ocak “ağsun” denilen cilt hastalığını tedavi eder. 

Cildinde bu hastalıktan dolayı yara çıkanlar ocağa başvurur. Ocak sahibi yaraya 

tükürür, o bölgeyi eliyle ovalar ve kendi demirini yaranın üzerine sürer. Sembolik 

olarak ocağa bozuk para, yumurta gibi bir ücret verilir. (Yalnızköy) 

Ağzı yara olan hayvanların içeceği suya avçan ocağından getirilen su 

karıştırılır. (Saraç) 

Sarılık olan çocuğa sarı renkli elbiseler giydirilir. (Zile) 

Hasta olan kişi bir bardak suyun içine belli sayıda iğne koyar. İğnelerin her biri 

bir türbeyi temsil edecek şekilde renkli ipliklerle işaretlenir. İlk önce hangi türbenin 

iğnesi paslanırsa kişinin hastalığına o türbenin derman olacağına inanılır. (Çeltek) 

Göz kızarıklığı olan kişinin gözüne kedi bıyığı sürülür. Bu işlemi yapan kişinin 

ocak sahibi olması gerekir. (Zile) 



89 

 

Siğiller için yeni ayın ilk çarşamba günü, siğillerin sayısı kadar kesilen arpa 

taneleri kör bir kuyuya atılır. Arpalar çürüdükçe siğillerin de döküleceğine inanılır. 

(Zile) 

El, parmak yaralanmalarında yaralanan yere örümcek ağı sarılır. (Zile) 

Uyuz hastası olanlar Ağbaba’da bulunan suda yıkanırdı. Bu yüzden halk 

arasında bu pınar “Uyuz Pınarı” olarak bilinir. (Zile) 

İltihap olan bölgeye karasakız ve iç yağı karışımı sürülüp bir bezle sarılır. Belli 

bir süre sonra bekleyen karışım iltihabı toplamak suretiyle dışarı atılmasını sağlar. 

(Zile) 

Kuru soğanın ortası oyulup içine tuzlu tereyağı koyulur. Bu şekilde közün 

üstünde yumuşayıncaya kadar pişirilir. Dolama olan parmağa sarılır. (Zile)  

Hastalanan kişiye evliya türbesinden getirilen “cöfer/cöher” toprağı suyun 

içine konulup içirilir. (Çayır) 

Şeker hastalığının tedavisi için “alıç” ağacının dalları kaynatılarak içilir. 

(Çayır) 

3.7.1. Değerlendirme 

Halk hekimliği ve ocak geleneğinin Zile’de devam eden geleneklerden biri 

olduğu söylenebilir. Halk, hastalıklar için öncelikle hastanelere ve uzman doktorlara 

başvurmaktadır. Eğer hastalığının çaresini modern tıpta ve ilaçlarda bulamadıysa bu 

sefer halk tıbbına ve kocakarı ilaçlarına başvurur. Bu bazen bir son çare olarak, bazen 

de gerçekten inanılarak başvurulan bir yöntem olmaktadır. 

Yukarıda bahsettiğimiz durum genellikle önemli sayılabilecek rahatsızlıklar 

için geçerli olmaktadır. Halk hekimliğine başvurmanın diğer bir nedeni de önemsiz 

olduğu düşünülen rahatsızlıklar içindir. Bu rahatsızlıkların başında da cilt hastalıkları 

gelmektedir. Ciltte oluşan kızarıklıklar, ufak yaralar, sivilceler için ocaklara gitme çok 

karşılaşılan bir durumdur. Özellikle siğiller için yapılan uygulamaların işe yaradığıyla 

ilgili çok sayıda kişi görüş bildirmiştir.  

Zile’de bulunan şifalı sular da modern tıbbın tedavi yöntemleriyle eş zamanlı 

olarak kullanılmaktadır. Belli bir rahatsızlığı olmayan insanlar bile bu sulardan 

yararlanmaktadır. 



90 

 

Belli hastalıklara şifa olduğu söylenen türbeler ve bunlarla ilgili inanışlar ilgili 

bölümde ayrıntılı şekilde incelenmiştir. Hastalıklara şifa bulmak adına yapılan türbe 

ziyaretleri de günümüzde devam etmektedir. 

3.8. Giyim Kuşam ve Eşyalarla İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

 Kadınlar cuma akşamları dikiş, el işi gibi iğneyle bir iş yapmazlar. Cuma 

akşamları iğneyle bir iş yapanın çocuğu öldüğünde iğnenin o çocuğun ayağına 

batacağına inanılır. (Yalnızköy) 

Elbisenin düğmesini yanlış iliğe bağlamanın uğursuzluk getireceğine inanılır. 

(Zile) 

Nikâh kıyılırken makasın ağzı açık bırakılırsa zifaf gecesi damat uyku 

uyuyamaz. (Saraç) 

Makasın ağzı açık bırakılırsa eve uğursuzluk gelir. (Saraç) 

Gece aynaya bakmak günah sayılır. (Zile, Yalnızköy) 

Cuma akşamları süpürge kullanmak uğursuzluk sayılır. (Yalnızköy) 

Konuşurken düğme dikilmesi uğursuzluk sayılır. Konuşurken üzerinde düğme 

dikilen kişinin aklının da dikileceğine inanılır. (Emirören, Küçüközlü) 

Muharrem ayında aynaya bakmak ve süslenmek günah sayılır. (Emirören) 

Muharrem ayında kesici aletler kullanılmaz. (Emirören) 

Atadan, dededen kalan evler kutsal kabul edilir. Ataların yaşadığı eve 

gidildiğinde eşik, orta direk ve köşe öpüldükten sonra oturulur. Aynı şey evden 

ayrılınacağı zaman da tekrarlanır. (Acısu) 

Havanın kararması yerin ve göğün mühürlendiği anlamına gelir. Hava 

karardıktan sonra tırnak kesilmesi, dikiş dikilmesi, sokağa çöp atılması uğursuzluk 

sayılır. (Zile, Güblüce, Çeltek, Çayır) 

Cuma akşamları elbise dikilmez, yama yapılmaz. (Güblüce) 

Çıkarılan elbiseler ayak ucuna konulmaz. (Güblüce) 

Cuma akşamları tırnak kesmek günah sayılır. (Çayır) 



91 

 

Mumun maneviyatı olduğuna inanılır ve perşembe akşamları türbelerde mum 

yakılır. (Saraç) 

Bıçak kişiler arasında elden alınmaz. Bıçağı veren kişi onu herhangi bir yere 

bırakır, diğer kişi o yerden alır. Eğer bıçak elden ele verilirse kavga çıkar. (Zile) 

Süpürgenin üzerine oturmak günah sayılır. (Çayır) 

Merdivenin altından geçmek uğursuzluk getirir. (Zile) 

3.8.1. Değerlendirme 

Günlük hayat içerisinde hâlâ birçoğu yaşayan giyim kuşam ve eşyalarla ilgili 

inanış ve uygulamalar insanların bilinçaltına yerleşmiş ve düşünmeden 

gerçekleştirilmektedir. 

Kolektif bilinçaltına yerleşmiş ve uğursuz kabul edilen bazı durumlardan 

insanlar kaçınmaktadır. 

3.9. Rüya ile İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

Rüya bir kılavuzdur, çoğu kişinin rüyası çıkar. (Çayır) 

Rüyada kurt, tavşan veya tilki görmek iyi sayılmaz. (Yalnızköy) 

Kötü rüya görmek iyiye, iyi rüya görmek ise kötüye yorumlanır. (Emirören) 

Rüyada köpek görmek uğursuzluk getirir. (Güblüce) 

Rüyada bulanık su görmenin kötülük, duru su görmenin iyilik getireceğine 

inanılır. (Emirören) 

Kötü rüya gören kişi kötülükler akıp gitsin diye rüyasını sabah vakti suya 

anlatır. (Zile, Güblüce, Yalnızköy) 

Rüyalar gündüz vakti anlatılır. Gece rüya anlatmak uğursuzluk sayılır. 

(Emirören, Evrenköy) 

Rüyada buğday görmek bolluğa delalettir. (Zile, Saraç) 

Gece kâbus gören kişi sol tarafına dönerek üç defa tükürür. Bu sayede rüyanın 

kötü etkisinden kurtulunacağına inanılır. (Küçüközlü) 

Kötü rüya görüp uyanan kişi “ya Hızır ya Allah” deyip tükürür ve geri yatar. 

(Çayır) 



92 

 

Rüyaya “vâye” denir. Muhtemelen vahiy kelimesinin yöre ağzındaki şeklidir. 

(Çayır) 

Rüyasında üstüne çamur bulaşan kişinin biriyle kavga edeceğine inanılır. 

(Yalnızköy) 

Rüyada çok sesli, gürültülü bir yerde bulunmak kavga olacağını işaret eder. 

(Yalnızköy) 

Rüyada altın görmek darlık getirir. (Yalnızköy, Saraç) 

Rüyasında altın görenin erkek çocuğu, torunu olur. (Çayır) 

Rüyada hayvan pisliğini cebine koymak bol kazanç getirir. (Yalnızköy) 

Rüyada ölü görmek diri görmek demektir. (Güblüce) 

Rüyada üzüm görmek gözyaşı döküleceği anlamına gelir. (Güblüce, 

Yalnızköy, Saraç) 

Rüya gören kişi rüyayı kötüye yorarsa başına kötü bir iş gelir. (Çeltek) 

Rüyada çıplak kadın görülürse erkek birinin, çıplak erkek görülürse kadın 

birinin öleceğine inanılır. (Güblüce) 

Rüyasında armut görenin erkek çocuğu olacağına inanılır. (Zile, Küçüközlü, 

Güblüce) 

Hamile kadın rüyasında elma yerse doğacak çocuk kız, armut yerse erkek olur. 

(Güblüce) 

Rüyada at görmek murattır. (Zile, Evrenköy) 

Rüyada yılan görmek gizli bir düşmana delalettir. (Zile) 

Rüyada köpek görmek sadık bir dostunuzun olduğuna delalettir. (Zile) 

Rüyasında yıkılmış ev görenin ya da kendi evinin yıkıldığını görenin 

yakınlarından birinin öleceğine inanılır. (Zile) 

3.9.1. Değerlendirme 

Rüya ve rüya motifi kültürümüz açısından çok önemlidir. Hem Kur’an’da hem 

dinî kaynaklı birçok menkıbede hem de Türk kültürünün en orijinal ögelerinden biri 

olan âşıklık geleneğinde rüyanın ne kadar önemli bir konumda olduğu görülebilir. 



93 

 

Günlük yaşantımız açısından da rüyalar göz ardı edilemez bir unsurdur. 

İnsanları mutlu eden rüyalar olduğu gibi huzursuz eden rüyalar da vardır. Bu yüzden 

insanoğlu iptidai dönemlerden beri rüyalarına çeşitli anlamlar yüklemiştir. Rüyaların 

gelecekten haber verdiğini düşünmüştür. Rüyada görülenleri sembolize ederek 

anlamlar çıkarmaya çalışılmıştır. 

Rüyayla ilgili birçok eser kaleme alınmıştır. Rüyada görülen yere, kişiye, 

varlığa, duruma göre çeşitli yorumlar bu eserlerde yerini almıştır. Böylece rüya 

tabiriyle ilgili yazılı ve sözlü bir birikim meydana gelmiştir. Zamanla bu birikim 

nesilden nesile aktarılarak günümüze kadar ulaşmıştır. İnsanların çoğu gördüğü rüyayı 

çevresindeki insanlara anlatır ve bir yorum bekler. Başına gelen olayları gördüğü 

rüyaya yorar. 

Zile ilçesinde yaptığımız derleme çalışmaları sırasında görüşme yaptığımız 

kaynak kişilerin büyük bir çoğunluğu rüyayla ilgili halk inanışlarını anlatırken 

kendilerinden örnek vermiştir. Bu da rüyalarla ilgili halk inanışlarının geçmişte olduğu 

gibi günümüzde de devam ettiği anlamına gelmektedir. 

3.10. Belirli Gün ve Vakitlerle İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

Gece evden dışarıya süt ve yoğurt verilmez. Gece evden dışarıya verilen süt 

veya yoğurda nazar değeceğine, nazardan dolayı ineklerin memelerine süt 

inmeyeceğine inanılır. (Zile, Güblüce) 

Geceleri sokağa çöp atmanın veya su dökmenin uğursuzluk getireceğine 

inanılır. (Zile)  

Geceleyin evden dışarı süt veya yoğurt verilecekse içine ufacık bir kömür 

parçası konularak verilir. Bunun, hayvanların sütünün kurumasını ve memelerine zarar 

gelmesini engelleyeceğine inanılır. (Emirören, Çayır) 

Gece evden dışarı ateş verilmez. (Acısu) 

Gece tırnak kesenin ömrünün kısalacağına inanılır. (Emirören) 

Muharrem ayında su içilmez, et yenilmez. (Saraç) 

Gece sakız çiğnemek günah sayılır. Gece sakız çiğneyen ölü eti çiğnemiş olur. 

(Güblüce, Yalnızköy, Çayır) 

Cuma akşamları elbise dikilmez, yama yapılmaz. (Güblüce, Çayır) 



94 

 

Cuma günleri tarlaya işe gidilmez. (Güblüce) 

Arife günü kuşlar kanadını oynatmaz, hiçbir iş yapılmaz. (Güblüce) 

Perşembe akşamları evde mum yakmanın uğur getireceğine inanılır. Mum 

sönene kadar evin bir köşesinde yanar. (Yalnızköy, Saraç) 

Mumun maneviyatı olduğuna inanılır ve perşembe akşamları türbelerde mum 

yakılır. (Saraç, Çayır) 

Kül, Fadime Ana’nın uğrası derler ve cuma akşamları dışarıya kül dökmek 

günahtır. (Çayır) 

Perşembe akşamları evde hiçbir iş yapılmaz. Perşembe akşamları iş yapmak 

günah sayılır. (Çayır) 

3.10.1. Hıdırellez 

Yedi gün “Hıdırellez orucu” tutulur. (Yalnızköy, Saraç, Çayır) 

Hıdırellez gününün akşamı köylü toplanır ve dualar eder. (Yalnızköy) 

Hıdırellez’den sonra üç gün Hızır orucu tutulur. (Saraç) 

“Zile'de Hıdrellez günü özellikle Hıdırlık denilen mevkie, Esvap Çayı denilen 

çayırlık alana, Gezir mevkiine, Hüseyin Gazi'ye, Aslan Dede'ye Meydanlık, Çakırkaya 

ve Emirören'e gidilir ya da bir evin bahçesinde komşu kadınlarla toplaşıp eğlence tertip 

edilir.” (Yardımcı, 1999: 338) 

Zile'de 5 Mayıs'ı 6 Mayıs'a bağlayan gece evlere uğradığına inanılan 

Hızır Aleyhisselam'ın gelebileceği düşüncesi ile evlerin kapısı kilitlenmez, yağ 

küleğinin kapağı açık bırakılır ve o gün pişen yemeklere kapak kapanmaz. Kepir 

pınarı, Celep pınarı, Çukur pınarı, Kör Hüseyin Pınarı gibi suyu kaynaktan gelen 

önemli çeşmelerin başında oturulup dilek dilenir. Pınar başında sabaha kadar 

oturulur, Hızır-İlyas menkıbeleri anlatılır. En fazla anlatılan menkıbeler Dede 

Korkut Hikâyelerinde geçen, babasının oku ile yaralanan Boğaç Han'ın iyileşmesi 

için Hızır İlyas'ın yarayı sıvazlayıp ilaç tavsiye ederek yardım edişi, Ayasofya'nın 

çatlayan tavanının tamiri için Hızır'ın yardımı ile keşişlerin Mekke'ye giderek 

Hazreti Peygamber'in tükürüğünü alıp Ayasofya'nın kubbesinin bu tükürükle 

tamir olduğu menkıbesi, Hızır'ın Ayasofya'da mabedin yönünü çevirip cami haline 

getirilmesine vesile oluşu menkıbesi, Zile'de bazı üzüm bağlarında çok üzüm 

olması nedeniyle Hızır Bağı adı ile anılan bağlar hakkında anlatılan menkıbelerdir. 

(Yardımcı, 1999: 338) 

Bunların dışında ateş yakılarak üzerinden atlanır. Yedi pınardan getirilip 

karıştırılan suyu kızlar, bahtlarının açılması için içer. Zengin olmak isteyenler 5 

Mayıs’ı 6 Mayıs’a bağlayan gece cüzdanlarını bir gül ağacının dibine gömüp 

sabahleyin erken saatlerde oradan alır. Bolluk ve bereket olması için karınca 



95 

 

yuvasından alınan toprak evlerin eşiğinin altına konulur ve Hıdırellez sabahı erkenden 

uyanılarak evin önü kapıdan içeri doğru süpürülür. Çocuk sahibi olmak isteyen 

kadınlar bir gülün dibine bez bebek koyar. Hemen evlenmek isteyen kızlar kaynak 

suyu akan çeşmelerden birinden diğerine su taşır. Yapılan pikniklerde bol bol 

haşlanmış yumurta soyulur ve bu sayede dertlerin de soyulup gideceğine inanılır. 

Hıdırellez gününü evde geçirenler de hiçbir iş yapmaz ve kesinlikle makas kullanılmaz 

.(Yardımcı, 1999: 338) 

3.10.2. Ficenk Bayramı 

Acısu köyünde 23 Nisan’da Ficenk Bayramı kutlanır. Ficenk, şans, talih 

anlamına gelir. Ficenk Bayramı’nda gençler çiğdem toplarlar. Toplanan çiğdemler bir 

kazana konulur. Genç erkekler kendilerine ait saat, bileklik gibi takılarını verirler. 

Genç kızlardan biri, annesinin ilk kızı olması şartı vardır, mani okur ve toplanan 

takılardan birini seçer. Kızın seçtiği takı kiminse söylediği mani de ona okunmuş olur. 

(Acısu) 

Görüşme yaptığımız kaynak kişi Ahmet Divriklioğlu “Ficenk” ya da “Ficek” 

kutlamaları ile ilgili şu bilgileri aktarmıştır: 

“Ficek” sözcüğü mani ile aynı anlama gelmektedir. Mani kelimesi Sıraç 

köylerinde “Ficek” olarak adlandırılmaktadır. Ficek Bayramı eskiden Sıraç Aşireti’ne 

bağlı 18 Zile köyünde kutlanmakta iken, bugün sadece Acısu köyünde kutlanmaktadır. 

23 Nisan sabahı köydeki bekar genç kızlar ve erkekler, köydeki her çeşmeden su 

getirerek bu suları bir kazana doldururlar. Ağaçlardan toplanan çiçekler de kazanın 

içine serpiştirilir. Kır çiçeklerinden yalnızca menekşe konulur. Ertesi günün sabahında 

yöresel kıyafetlerini giyen gençler kazanın etrafında toplanır ve anahtar, yüzük, toka, 

küpe gibi şahsi eşyalarından birer tanesini kazanın içine atarlar.  

Ficek ficek fil ola, 

İçi dolu gül ola, 

Ficeğe gelenlerin 

Hâceti kabul ola 

Manisiyle etkinlik başlar. Sırayla bir erkek ve bir kız mani söyleyerek kazanın 

içindeki eşyalardan birini çıkarır. Böylece kazandan çıkarılan eşyanın sahibinin 

kaderinin tayin edildiğine inanılır. 



96 

 

Kazandaki eşyalar bittikten sonra semah dönülür ve çeşitli etkinliklerle 

kutlamalar devam eder. (Zile) 

Ficek Bayramı’nda söylenen manilerden bazıları şu şekildedir: 

Bahçelerde bamıya 

İmrenirim yemiye 

Sana bir çift sözüm var 

Utanırım demeye 

 

Atım gider karadan 

Dağlar kalksın aradan 

Beni köye yetiştir 

Yeri göğü yaradan 

 

Bir ay doğar ne parlak 

Muradımı ver Allah 

Muradımı verirsen 

Kurban keserim Allah (Zile) 

3.10.3. Değerlendirme 

Zile’deki Alevi ve Aşiret köylerinde belli günlerle ilgili inanışların varlığını 

devam ettiği görülmektedir. Hıdırellez ve Muharrem orucu hiçbir eksiklik 

göstermeden yaşatılan uygulamalar arasında yer almaktadır.  

Halk arasında “gecenin şerri, sabahın hayrı” inanışı devam etse de kültürel 

değişimin etkisiyle birlikte gece yapılmasının hoş karşılanmadığı işlerin yapılması 

günümüzde abes karşılanmamaktadır. İlçe yaşamının getirdiği yeni anlayış da bu 

durumda etkilidir.   

İlçe merkezi ve köylerde Hıdırellez kutlamaları hemen hiç yapılmamaktadır. 

Ancak Ficenk Bayramı kutlamaları Acısu köyünde devam eden bir gelenektir. Her 

sene 23 Nisan’da Acısu köyünde kutlanan Ficenk bayramı eskiden diğer Aşiret 

köylerinde de kutlanmasına karşın günümüzde kutlanmamaktadır. 

 



97 

 

3.11. Dua ve Beddua ile İlgili Halk İnanışları ve Uygulamalar 

Garibanın bedduasının tutacağına inanılır. (Zile, Emirören, Evrenköy) 

Annenin bedduasının süt hakkı olduğu için tutmayacağına ama babanın 

bedduasının tutacağına inanılır. (Zile, Emirören, Küçüközlü, Yalnızköy, Evrenköy) 

Birine çok fazla beddua ediliyor ve bu kişi buna karşılık verip beddua 

etmiyorsa bedduanın sahibine geri döneceğine inanılır. (Yalnızköy) 

Cuma akşamları yapılan dua kabul edilir. (Zile) 

Çocukların duasının daha çok kabul edildiği inanışı vardır. (Zile) 

Arife günü, bayram sabahı ve kandillerde yapılan dualar kabul olur. (Zile) 

Beddua eden kişiye “Elini başına çal!” denildiğinde bedduanın ona döneceğine 

inanılır. (Zile) 

3.11.1. Değerlendirme 

Dua ve bedduayla ilgili inanışlar insanların belleklerinde yer etmiş bilgiler 

arasındadır. Garibanın, mazlumun, haklı kişinin bedduasının tutacağıyla ilgili inanış 

varlığını sürdürmektedir. Bununla birlikte annenin değil babanın bedduasının 

tutacağıyla ilgili inanış da halk arasında yaygındır. Zile’ye has beddualardan bazıları 

şu şekildedir: 

“Gözünün ışığı söğünmesin ilâha. 

Allah dilin çekilsin emi. 

Karavabanın dibini ye. 

Teneşürlere döşenesin. 

Allah seni gat derdine uğratsın. 

Gılavanların bağlansın. 

Südüğün kulağından gelsin. 

Soyhası çıhasıca. 

Yağlı kurşunlar önünde tilfe tilfe gidesin.” (Meral ve Meral, 1983: 122-123) 



98 

 

3.12. Çeşitli Sosyal Hadiseler ve Günlük Davranışlarla İlgili Halk İnanışları ve 

Uygulamalar 

Çeltek köyünde bulunan şifalı su çeşmesi kubbeli bir yapıyla kapatılmıştır. 

Islatılan bez parçaları dilek tutularak kubbenin tavanına atılır. Atılan bezler tavana 

yapışırsa dileğin kabul olacağına inanılır. (Çeltek) 

Acısu köyünde düğünler de dâhil olmak üzere davul zurna çalınmaz. 

Düğünlerde sadece saz çalınır. (Acısu) 

Aşırı gülen insanın başına kötü bir şey geleceğine inanılır. (Çeltek) 

Aniden felç geçiren, ağzı eğilen kişilere cin çarptığına inanılır. (Emirören, 

Küçüközlü) 

Ateşin üzerine su dökmek uğursuz sayılır. Ateşe su dökeni cin çarpacağına 

inanılır. (Emirören) 

Eşiğin üzerine basmak, üzerinde durmak, eşiğe oturmak günah sayılır. 

Özellikle gece eşiğin üzerine basılmaz. Eşiğin üzerinde meleklerin olduğuna inanılır. 

(Küçüközlü, Yalnızköy, Çayır) 

Eşiğin üzerine basmak, üzerinde durmak günah sayılır. Eşiğin bir tarafında 

medet var, bir tarafında mürvet var, denilir. (Emirören, Saraç, Acısu) 

Yeni pişmiş ekmeğin aynı gün ısıtılıp yenmesi uğursuzluk sayılır. (Emirören) 

Kanasıya su içmek günah sayılır. (Güblüce) 

Aşure yerken kaşığa gelen ilk fasulye bereket getireceği inancıyla cüzdana 

konulur. (Zile) 

Örümcekli Baba ticaret evliyası olarak bilinir. Ev, araba gibi satılacak bir malın 

üzerine Örümcekli Baba’nın kabrinden alınan toprak serpilir. Böylece o malın hemen 

satılacağına inanılır. (Zile) 

Askere giden gence yufka ekmeği arasında dürüm yapılarak un helvası ikram 

edilir. Askere giden gencin bu dürümden bıraktığı lokma saklanır ve böylece o gencin 

askerden sağ selamet döneceğine inanılır. (Zile) 

Köme olarak bilinen yöresel cevizli sucuğun kar yağmadan yenmesiyle yiyenin 

kulağına kurt düşeceğine inanılır. (Zile) 



99 

 

Su, herhangi bir nedenden dolayı yere dökülürse eve yağ geleceği inanışı 

vardır. (Zile) 

Her sınık/kırk gönülde bir iyilik meleği vardır. (Zile) 

Bulaşık suyunu ayak değen yere veya tuvalete dökmek günah sayılır. (Çayır) 

Dilek tutulduktan sonra evliyanın duvarına bastırılan taş yapışıp kalırsa dileğin 

kabul olacağına inanılır. Bu uygulamaya “taş tutturma” adı verilir. (Çayır) 

Dilek için ziyaret yerlerinde bulunan ağaçlara çaput bağlanır. (Çayır) 

Eğer ayakkabılar arka arkaya gelirse o eve yine misafir geleceği inanışı vardır. 

(Zile) 

Askere giden veya yola çıkan kişi tez gelsin diye arkasından su dökülür. (Zile, 

Çayır) 

Uyuyan insanın göğsünün üstüne oturarak onu nefessiz bırakan, uyanmasını ve 

konuşmasını engelleyen yaratığa “garagura” adı verilir. (Çayır) 

Çay içerken bardağından çayın çöpü çıkan kişiye misafir geleceğine inanılır. 

(Küçüközlü) 

Eşiğe basan kişinin iftiraya uğrayacağına inanılır. (Zile) 

Bir kişiye fırıncının küreği değerse o kişinin boyu uzamaz. (Zile) 

3.12.1. Değerlendirme 

Geneli soyut durumlarla ilgili halk inanışları kapsamına giren bu inanış ve 

uygulamaların birçoğu bilgi düzeyinde varlığını sürdürmektedir. 



100 

 

 

 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

ZİLE’DE TÜRBELER, ZİYARET YERLERİ VE  

BUNLAR ETRAFINDA GELİŞEN  

TÜRK HALK İNANIŞLARI VE UYGULAMALAR 

4.1. Zile İlçe Merkezinde Bulunan Türbeler ve Ziyaret Yerleri 

4.1.1. Abdurrahman Çelebi 

Abdurrahman Çelebi’nin kabri Zile ilçe merkezi Ali Kadı Mahallesi’ndeki 

Beyazıt-ı Bestâmi Camii içinde bulunan türbededir. Abdurrahman Çelebi’nin Beyazıt-

ı Bestâmi’nin torunu olduğu bilinmektedir. Abdurrahman Çelebi için şöyle bir 

menkıbe anlatılmaktadır: 

Abdurrahman Çelebi çok dindar biriymiş. Bir gün abdest alırken suyun içinde 

Karadeniz’de fırtınaya tutulmuş ve batmak üzere olan bir gemi görmüş. Geminin 

içindeki mürettebat da çok güç durumdaymış. Abdurrahman Çelebi ilahi kudret ile bir 

anda kendini Karadeniz’de fırtınadan batmak üzere olan geminin yanında bulmuş. 

Derhal denize dalmış ve gemiyi batmaktan kurtarmış. Bu sırada teknenin içindeki 

balıklar da kıyafetinin eteğine dolmuş. Daha sonra hızla camiye yetişen Abdurrahman 

Çelebi namaza durduğu vakit elbisesinin eteğinden balıklar dökülmüş. Bunu gören 

cemaat şaşırınca o da olan biteni anlatmış. Bu olaydan sonra halk Abdurrahman 

Çelebi’nin ermiş bir zat olduğunu anlamış. (Yardımcı, 1998: 15) 

 Abdurrahman Çelebi’nin de kabrinin bulunduğu Beyazıt-ı Bestâmi Camii 

içerisindeki türbe halk tarafından genellikle perşembe akşamları ziyaret edilmektedir. 

Her türlü sıkıntıların geçmesi, dileklerinin kabulü için dua edilmektedir. 

 

 



101 

 

4.1.2. Ağ Baba 

Ağ Baba ziyaret yeri Hüseyin Gazi tepesinin eteğinde bulunmaktadır. Ziyaret 

yerinde herhangi bir türbe veya mezar bulunmamaktadır. Halk tarafından burada Allah 

dostu bir zatın yaşadığı söylenmektedir.  

Ziyaret yerinin bulunduğu mevkide çıkan suyun sarılık hastalığına iyi geldiğine 

inanılmaktadır. Sarılık hastalığına yakalanan kişiler Ağ Baba’daki sarılık suyunun 

içine getirdiği yumurtayı bırakır. Bu sudan bir miktar içer ve bu suyla yıkanır. Eğer 

hastalık geçmezse aynı işlem üç perşembe tekrarlanır. (Ulu, 2004: 229) 

4.1.3. Ahi Evran (Ahu Baba) 

Ahi Evran Veli türbesi Zile ilçe merkezi Yeni Hamam Mahallesi Fenercioğlu 

Sokağı’nda bulunmaktadır. Binaların arasında, dar bir alanda kalan türbenin önünde 

yüksekçe bir duvar, duvarda kabri gören, parmaklıklı ufak bir pencere bulunmaktadır.  

Mehmet Emin Ulu, Zile’de bulunan kabrin âhilik teşkilatının Anadolu’daki 

kurucusu olan ve esnafların pîri kabul edilen Ahi Evran’a ait olduğunu belirtmektedir. 

(2004: 229) Ancak TDV İslam Ansiklopedisi’nde Ahi Evran’ın Asya içlerinden 

Anadolu’ya geldiği, Denizli, Konya ve Kayseri’de ikamet ettikten sonra Kırşehir’e 

yerleştiği ve ölümüne kadar Kırşehir’de kaldığı belirtilmektedir. (Şahin, 1988: 529-

530) 

Ahi Evran türbesi halk tarafından çeşitli dilekler için ziyaret edilmektedir. 

Bunun yanında özellikle ölümcül hastalara türbede bulunan ve Ahi Evran’ın asası 

olduğu söylenen âsa suya batırıldıktan sonra, âsanın ucundan damlayan su içirilir. Eğer 

hasta bu sudan içince uyanırsa hastalıktan kurtulacağına, eğer tepki vermezse 

ölümünün yaklaştığına inanılır. (Ulu, 2004: 230) 

4.1.4. Arap Dede  

Zile’de Arap Dede olarak bilinen beş farklı yatır bulunmaktadır. Bunlardan üçü 

ilçe merkezinde, diğer ikisi ise Aluçözü ve Yeniköy köylerinde bulunmaktadır.   

Zile ilçe merkezinde bulunan Arap Dede kabirlerinden biri Şeyh Ali Mahallesi, 

Üçköylü Sokak’taki eski bir evin zemin katında bulunmaktadır. Diğer Arap Dede 

türbesi Elbaşoğlu Camisi’nin avlusunda, duvar dibinde bulunur. Bir diğeri ise 



102 

 

Alacamescit Bala Mahallesi, Atalar Caddesi üzerindeki etrafı tel örgüyle çevrilmiş bir 

arsada bulunmaktadır. 

Şeyh Ali ve Alacamescit Bala Mahallesi’ndeki Arap Dede hakkında halk 

arasındaki yaygın inanış Arap Dede’nin Moğol İstilası’ndan sonra Anadolu’ya 

yerleşmiş Arap asıllı bir velî olduğudur. Arap Dede demircilikle uğraşırmış. Hatta 

Kıbrıs Barış Harekâtı sırasında insanların rüyasına girerek “Kılıçları yaptım, savaşa 

gidiyoruz” dediği anlatılmaktadır. Yine Kıbrıs Barış Harekâtı sırasında Alacamescit 

Bala Mahallesi’ndeki Arap Dede kabrini ziyaret edenler kabrin ortasında büyük bir 

çukur gördüklerini söylemişlerdir. (Ulu, 2004: 232–234) 

Elbaşıoğlu Camii bahçesinde bulunan kabirdeki Arap Dede’nin de Arap İslam 

Ordusu’nun İstanbul’u fethe giderken yolda şehit olan bir asker olabileceği rivayet 

edilmektedir. Yürüme çağına gelip yürüyemeyen çocuklar yedi perşembe bu kabre 

getirilir ve türbenin etrafında döndürülür. (Ulu, 2004: 233) 

4.1.5. Ayak Basan 

Zile ilçe merkezi Boğaz denilen mevkide bulunan ziyaret yerinde belirgin bir 

mezar bulunmamaktadır. Yürüme yaşına gelip de yürüyemeyen çocuklar Ayak 

Basan’a götürülmektedir. 

4.1.6. Ayan Dede 

Ayan Dede türbesi Alacamescit Mahallesi Alacamescit Camisi’nin yanında 

bulunmaktadır. Bir evin yanında bulunan türbe oda şeklinde etrafı duvarla 

çevrelenmiştir. Türbe üzerindeki tabelada yazan bilgiye göre hayatın içinde gece ve 

gündüz, zaman ve mekânın ötesinde en umulmadık olaylar ona gösterildiği “ayan 

olduğu” için Ayan ismini aldığı rivayet edilmektedir. Yine tabelada halk tarafından üç 

veya yedi perşembe Allah rızası için ziyaret edildiği belirtilmektedir.  

4.1.7. Bekimiş Dede 

Bekimiş Dede ya da Bekimiş Taşı olarak bilinen ziyaret yeri Behçelievler 

Mahallesi’nde bulunmaktadır. Zile eski Devlet Hastanesi bahçesindeki Muharrem 

Efendi Türbesi’nin karşısındaki bir evin bahçe duvarında bulunan taş, Bekimiş Taşı 

olarak bilinmektedir. Derleme çalışmalarımız sırasında görüşme yaptığımız Zile 



103 

 

Belediyesi Kültür Müdürü Necmettin Eryılmaz Bekimiş Taşı hakkında şu bilgileri 

aktarmıştır: 

MÖ 1500’lü yıllarda Zile, eski adıyla Zela bir tapınak ülkesidir. Anaitis dininin 

tapınağı bulunan Zela, bu dinin hac merkezidir. Her yıl kasım ayının ilk haftasında bu 

dinin mensupları Zela’daki Anait Tapınağı’na hacı olmak için gelir. Hacı olan kişiler 

evlenmeye hak kazanırlar. Tapınağı ziyarete gelen bu insanlar tapınakta bulunan 

Bekimiş Taş’ın üzerine çırılçıplak oturan Kutsal Bakire tarafından kutsanır. 

Önceden bir din olduğu düşünülen Anaitis inanışı Hristiyanlık döneminde 

Hristiyanlığın bir mezhebi olarak varlığını devam ettirir. Zela’nın Müslümanların 

egemenliği altına girmesiyle birlikte bu inanışın izleri kültürel bir kimliğe bürünerek 

günümüze kadar gelir. Günümüzde bu taş hâlâ kutsal kabul edilir. Beli ağrıyan insanlar 

Bekimiş Taşı’na sırtını sürerek dua eder. (Zile) 

Pontus İmparatorluğu döneminde Anaitis Tapınağı’nın bir kalıntısı olan 

Bekimiş Taşı’nın üzerindeki boşluğa doldurulan su, üzerinden bir gece geçtikten sonra 

hastalara içirilir ve böylece hastaların şifa bulacağına inanılırmış. Bu inanış devletten 

devlete, milletten millete devam ederek yakın tarihimize kadar kendini korumuştur. 

Yakın geçmişte bir şeyden korkan kişiye, yöre ağzında “yürek kalkması” ismiyle tabir 

edilen korku ve ürperti duyan hastalara bu taşın içindeki su içirilmekte ve hastanın şifa 

bulacağına inanılmakta imiş. (Zile) 

4.1.8. Beyazıd-ı Bestamî 

Beyazıd-ı Bestâmi Camisi Ali Kadı Mahallesi’nde bulunmaktadır. Halk 

arasında Beyazıbesten Camisi de denilmektedir. Eretnalılar döneminde yapılan 

Cami’nin 1236 ve 1305 tarihli iki adet kitabesi bulunmaktadır.  “Çok eski devirlerde 

Zile Anaitis mezhebinin merkezi durumunda olduğundan, bu mezhebin inanışı gereği 

halk zevk ve eğlenceye fazla düştüğü için Ahmet Yesevî bu yöreye içinde Beyazıt-ı 

Bestâmi’nin de bulunduğu dört Şeyh gönderir.” (Yardımcı, 1998: 13) 

 Cami’nin içerisinde bir türbe bulunmaktadır. Türbenin içerisinde Şeyh Ethem 

Çelebi, Şeyh Ethem Çelebi’nin eşi Ümmügülsüm, Şeyh Ethem Çelebi’nin kızı Fatıma, 

Şeyh Musa, Şeyh Aliyyül Mücerred, Şeyh Muhiddin Halil, Müsevvid Abdullah 

Efendi’nin sandukaları bulunmaktadır. Türbenin duvarları Kâbe motifi ve çeşitli 

motiflerle süslenmiştir.  



104 

 

Türbe halk tarafından özellikle perşembe akşamları çeşitli dilekler için ziyaret 

edilir. Baş ve göz ağrısı için de ziyaret edilmektedir.  

4.1.9. Cafer Çelebi 

Ulu Cami karşısındaki bir evin bahçesinde bulunan türbede iki kabir 

bulunmaktadır. Halk arasında Ömer Dede olarak bilinen Cafer Çelebi, âlim, cömert, 

iyiliksever ve mütevazı bir velî olarak bilinmektedir. Türbeyi ziyaret edenler dualar 

ederek niyazda bulunur. (Ulu, 2004: 240–241)  

4.1.10. Davunlu Dede 

Derlemeler sonucu elde ettiğimiz inanmaları yazdığımız birinci ve ikinci 

bölümde davun ağacından bahsetmiştik. Göz değmesini engellemek için davun 

ağacından yapılan nazarlıklar Zile’de çok yaygın olarak kullanılmaktadır. Davun ağacı 

yeni doğan çocuğun ve lohusa kadının başına asıldığı gibi nazardan korunmak için 

arabalarda, evlerde bulundurulur. İnsanlar davun ağacından yapılan nazarlıkları 

üzerinde taşır.  

Davunlu Dede olarak bilinen İmam Melikiddin’in kabri de bir davun ağacının 

altında bulunmaktadır. Bu yüzden halk arasında Davunlu Dede olarak bilinmektedir. 

Türbe olarak düzenlenen bu kabir Zile merkezi, Zincirlikuyu Mahallesi, Şeyhoğlu 

Sokak’tadır. Kabir mermer taşıyla yapılmış ve etrafı tel örgülerle çevrilmiştir. Mezar 

taşında “Davunlu Dede Danişmend Hükümdarı Melik Ahmet Gazi’nin Şeyhülislamı 

Olan İmam Melikiddin Türbesi 1332” yazmaktadır. 

Zile halkı tarafından en çok bilinen ve ziyaret edilen türbelerden biridir. Halk, 

her türlü dileği, hastalığı, sıkıntısı için bu türbeyi ziyaret eder, türbede dua eder ve 

mum yakar. Türbe bazı dileklerin kabulü için üç ya da yedi perşembe ziyaret 

edilmektedir.   

4.1.11. Dur Melik Gazi 

Zile ilçe merkezinde, Dutlupınar Mahallesi’nde olduğuna inanılmaktadır. Halk 

arasında anlatılan hikâyeye göre Melik Gazi yaptığı savaşlardan birinde düşmanın 

peşinden Zile’ye kadar gelmiştir. Bugünkü Dutlupınar Mahallesi mevkiine geldiğinde 

gaipten “Dur Melik Gazi!” diye bir ses duyar. Bu sesten sonra birdenbire kaybolur ve 



105 

 

sırrolur. (Ulu, 2004: 249) Bugün Dutlupınar Mahallesi’nde Melik Gazi’nin ortadan 

kaybolduğuna inanılan yerde Durmelik Sokağı bulunmaktadır.  

4.1.12. Helvalı Dede 

Helvalı Dede Türbesi Dutlupınar Mahallesi’nde bulunmaktadır. “Türbede iki 

kabir vardır. Bu kabirlerin iki kardeşe ait olduğu tahmin edilmektedir. Mezar 

taşlarından birinde Abdullah Bin Mir Arslan yazılı olup, Hicri 730 tarihi 

nakşedilmiştir. Bu tarihe bakıldığında hazretin 13. yüzyılda buralara geldiğini 

söylemek mümkündür. Yöre halkı tarafından hemen her perşembe ziyaret 

edilmektedir.” (Ulu, 2004: 253) 

4.1.13. Huy Kesen Evliya 

Huysuz çocukların gömleği Zile Ulu Camii arkasında bulunan Huy Kesen 

Evliya türbesine bırakılır daha sonra çocuğa tekrar giydirilir. Bu işleme “huy kesme” 

denir. Huysuz çocukların bu uygulamadan sonra uslanacağına inanılır. (Zile) 

“Eskiden, türbenin üzerinde eski yazı ile yazılı taş kılıcı, taş atı ve taş beşikleri 

vardı. Şimdi bunlar asrî mezarlığa götürülmüştür.” (Ulu, 2004: 254) 

4.1.14. Hüseyin Gazi 

Hüseyin Gazi Türbesi yine Hüseyin Gazi adıyla bilinen, ilçenin 

güneybatısındaki tepenin üzerinde bulunmaktadır. Türbe özellikle çocuğu olmayanlar 

tarafından ziyaret edilmektedir.  

Çocuğu olmayan kadınlar Hüseyin Gazi Tepesi’ne çıkar. Burada bulunan 

Hüseyin Gazi Türbesi’nin yan tarafındaki tarladan mercimek büyüklüğündeki 

taşlardan yedi tane toplar. Bu taşlardan bir tanesini yutar. Çocuğu olunca kalan altı taşı 

geri getirir ve tarlaya serper. (Zile)  

Bu uygulamayla ilgili şu şekilde bir efsane anlatılmaktadır:  

Bir zamanlar Hüseyin Gazi Tepesi’nin altındaki bir köyde Güllü adında bir kız 

yaşıyormuş. Güllü’nün babası vefat edince annesi başka biriyle evlenmiş. Evlendiği 

kişi kötü kalpli biriymiş. Ardından Güllü komşu köye gelin gitmiş. Bir süre sonra 

Güllü’nün bebeği olmuş ama kocası verem hastalığına yakalanıp ölmüş. Üvey babası 

Güllü’nün eve geri dönmesini istemese de Güllü mecburen annesi ve üvey babasının 



106 

 

evine dönmüş. Kısa bir süre sonra Güllü’nün çocuğu ağır bir hastalığa yakalanmış. 

Üvey babası Güllü’ye sabahlara kadar kıvranan çocuğu hastaneye götürecek parası 

olmadığını ama Hüseyin Gazi Tepesi’nde bir tarlası olduğunu, Güllü’nün o tarlaya 

mercimek ekip kazandığı parayla çocuğu doktora götürebileceğini söylemiş. Güllü çok 

zor şartlar altında tarlayı ekmiş. İki ay sonra mercimekler yolunacak hale gelmiş. Tam 

mercimekleri yolarken yüreğinde bir sızı hisseden Güllü salıncaktaki bebeğine koşmuş 

ve bebeğin öldüğünü görünce feryat figan ağlamış. Bu sırada “Mercimeğin taş ola, 

mercimeğin taş ola!” diye bir ses duyulmuş. Bu sesten sonra tarladaki mercimekler 

taşa dönüşmüş. Tarla yeşil mercimek büyüklüğündeki taşlarla kaplanmış. Hüseyin 

Gazi’nin yanında bulunan iki mezarın Güllü ve onun çocuğuna ait olduğuna inanılır. 

(Zile)  

4.1.15. İbrahim Sânî 

Türbe, Alacamescit Bala Mahallesi, Atalar caddesinde bulunmaktadır. 

“Mezarının bulunduğu yerde demir bir âsa ile yeşil bir pabucu vardır. Bu türbeyi daha 

ziyade ölümcül hastalar ziyâret etmektedir. Hasta olanlar buraya evlerinden su 

getirmektedirler. Getirilen suyun içine, hazretin âsa ile pabucu batırılmakta; ondan 

sonra da hastaya su içirilmektedir. Şayet hasta iyileşecekse çok kısa bir süre sonra 

belirtisi görülmektedir.” (Ulu, 2004: 257) 

4.1.16. İsmail Dede 

İsmail Dede Türbesi Zile ilçe merkezi İstasyon Mahallesi’nde bulunmaktadır. 

İstasyon mahallesi mezarlığının karşısında, çayın kenarında yer almaktadır. Dört tarafı 

yeşil duvarlarla çevrili küçük bir oda şeklindedir. Türbenin yakınlarında 1997 yılında 

kullanıma açılmış İsmail Dede Cemevi bulunmaktadır. 

İsmail Dede’nin büyük bir Allah dostu olduğuna dair anlatılan menkıbeler 

mevcuttur. Zile ilçe merkezinin biraz dışında yer almasına rağmen en çok ziyaret 

edilen yatırlarından biridir. Hemen her türlü dilek için ziyaret edilmektedir. Hasta olan 

kişilerin gömlekleri bir gece türbede bırakılır, daha sonra hasta olan kişiye giydirilir. 

Böylece kişinin hastalıktan kurtulacağına inanılır. (Zile) 

Zile İstasyon Mahallesi’nde bulunan İsmail Dede Türbesi’ne hamile iken 

gidilirse doğacak çocuğun İsmail Dede gibi sakin ve iyi huylu olacağına inanılır. 



107 

 

Ancak hamile kadının ziyarette elini vücuduna değdirmemesi gerekir. Eğer elini 

vücuduna değdirirse çocuğun vücudunun aynı yerinde iz kalacağına inanılır. (Zile) 

4.1.17. Koca Kayzer 

“Yöre halkı tarafından "Koca Kayzer Mezarı" diye adlandırılan Kaya Mezarı, 

Zile Kalesi'nin kuzeyindeki sarp kayalıkta yer almaktadır. Tokat ve çevresinde yaygın 

olan Roma dönemi kaya mezarlarındandır. Kayaların yüzü düzeltilerek yapılan kaya 

mezarının kuzeyindeki giriş kapısı önünde geniş bir sahanlık bulunmaktadır. Sahanlık 

üzerinde, giriş kapısının sol tarafında 30 cm çapında bir kan çukuru yer almaktadır. 

Yaklaşık 80 cm boyutlarındaki kapıyla girilen dikdörtgen formlu mezar odasının üzeri, 

beşik tonoz şeklinde oyulmuştur.” (www.kulturportali.gov.tr) 

Koca Kayzer adındaki kaya mezarı hakkında halk arasında şu hikâye 

anlatılmaktadır: 

Mezarın olduğu bölgede çok eskiden güzel bir kız yaşıyormuş. Bu kız 

dokumacılık yapıyormuş. Günün birinde Zile’yi eşkıyalar basmış. Kız bu eşkıyaların 

birinden kaçarken soluğu kesilmiş ve Allah’a kendisini kurtarması için yalvarmış. O 

an yarılan taşların içinde küçük bir oda açılmış. Kız buraya sığınarak eşkıyalardan 

kurtulmuş. Daha sonra tezgâhını da getirerek ömrünün sonuna kadar burada yaşamış. 

Ölünce de aynı yere defnedilmiş. (Zile) 

Kemal Türker, Koca Kayzer hakkında şu bilgileri aktarmıştır: 

Zile Kalesi'nin surlarından aşağıda, Kuzey tarafın yalçın kayalıkları 

üzerinde bulunmaktadır. Tahminen yerden yüksekliği 10 metreyi bulan ve sarp 

kayalıklar üzerine oyulmuş muntazam bir odacıktan ibarettir. “Koca Kayser” adı 

ile anılan bu odanın Pontus Mezarı olduğu söylenmektedir. Sarp kayalıklar 

arasındaki bu odaya giden herhangi bir yol yoktur. Halk arasında anlatılan rivayete 

göre; Roma Kralı Sezar'a Zile Ovası’nda yenilen Pontus hükümdarı Pharnace, 

savaşa gitmeden önce genç ve çok güzel olan karısına bu odayı yaptırıp 

yerleştirmiş, fakat Pontus Kralı savaşta yenilince genç ve güzel kadın kendini 

kayalardan aşağı atarak intihar etmiş, böylece Sezar'ın eline esir düşmek 

istememiştir. (1984: 25) 

Aktarılan bilgilere göre Pontus döneminden kaldığı anlaşılan Kaya Mezarı, 

Zile halkı tarafından bir kültür mirası olarak sahiplenilmiştir. Sahada dinlediğimiz ve 

Koca Kayzer’le ilgili bir inanışa göre de siğilleri yok etmek için Zile Kalesi’nde 

bulunan Koca Kayser’in mezarına gidilerek orada mum yakılır, dualar edilir. Mezarın 

yakınında bulunan incir ağacının bir yaprağı düşmeyecek şekilde hafifçe kırılır. 

Ağacın yaprağı çürüdükçe siğillerin de iyileşeceğine inanılır. (Zile) 

http://www.kulturportali.gov.tr/


108 

 

4.1.18. Küçük Çeltek 

Yazıcı Mahallesi, Küçük Çeltek Sokak’ta bulunmaktadır. Çeltek köyünde 

bulunan ve Çeltek Baba adıyla bilinen Şeyh Mahmut’un kardeşi olduğu rivayet 

edilmektedir. 

4.1.19. Muharrem Dede 

Halk arasında Muallim Dede Türbesi olarak da bilinmektedir. Eskiden Zile 

Devlet Hastanesi’nin bahçesinin bulunduğu alandadır. Zile halkı tarafından en çok 

bilinen ve ziyaret edilen, hakkında en çok bilgi sahibi olunan yatırlardandır. Türbenin 

bulunduğu alan görevliler tarafından güzel bir şekilde düzenlenmiştir. Türbede yan 

yana iki kabir bulunmaktadır. Bu kabirlerde Muharrem Efendi ve Muharrem 

Efendi’nin babası Mehmet Ârif Efendi yatmaktadır. Mezarların yanında bir sütun taş 

mevcuttur. Taşın yanında, türbenin köşesinde halk tarafından yakılmış mumların 

islerini ve kalıntılarını görmek mümkündür.  

Muallim Dede, “Sivas’ta bulunan Şeyh Şemsettin Sivasî’nin kardeşi 

Muharrem Efendi’dir. İslâm’ın büyük âlimlerinden Mehmet Ârif Efendi’nin oğludur. 

Milâdî 1505-1591 yılları arasında yaşamıştır.” (Yardımcı, 1998: 17) “Halk arasında 

ünü kadar ilim adamları çevresinde de tanınan bir müellif, muhaddis, müfessir, ârif ve 

kâmil bir zattır.” (Ulu, 2004: 268) 

Muallim Dede Türbesi’yle ilgili tespit edilen inanmalar şu şekildedir: 

Zile eski Devlet Hastanesi bahçesinde bulunan Muharrem Efendi Türbesi’nin 

karşısında dikili bir sütun taş mevcuttur. Çocuğu olmayan kadınlar, perşembe 

akşamları hem türbeyi ziyaret eder hem de dikili taşı kucaklayarak çocuğunun olması 

için dilekte bulunur. (Zile) 

Muharrem Efendi’nin kabri üzerinde bulunan küçük taşlardan biri alınıp dilek 

tutularak mezar taşına sürtülür. Taş, yapışırsa dileğin kabul olacağına, yapışmazsa 

kabul olmayacağına inanılır. (Zile) 

Yedi perşembe Muallim Dede’nin kabrini ziyaret edenin dileği kabul olur. 

(Zile) 



109 

 

Muharrem Efendi birçok eser vermiş bir ilim adamıdır. Muallim Dede olarak 

tanınmaktadır. Okula yeni başlayan çocuklar ve aileleri tarafından ziyaret edilen 

türbede zihin açıklığı için dua edilir. (Zile) 

Bunların dışında evlenemeyen kızlar, hastalar, vb. Muharrem Efendi’nin 

kabrini ziyaret etmekte, mum yakmakta, adak adamakta ve dua etmektedir. (Yardımcı, 

1998: 18) 

4.1.20. Musa Fakih 

Halk arasında Beyazıbesten olarak da bilinen Beyazıt-ı Bestâmî Camisi’nin 

içindeki türbede yatmaktadır. 11. yüzyılda Zile’ye yerleşen Musa Fakih, şimdiki 

türbenin yakınına bir medrese, bir han, bir zaviye ve Beyazıt-ı Bestami Camisi’ni 

yaptırmıştır. 

“Kendisine ilminin büyüklüğü ve dine hizmetinden dolayı, dinin yardımcısı 

anlamına geldiği bilinen "Nasuriddin"; Fıkıh ilmindeki derinliğinden dolayı da 

"Fakih" unvanı verilmiştir. 1207 yılında vefat eden Musa Fakih, bugünkü kabrine 

defnedilmiştir.” (Ulu, 2004: 269) 

Türbe perşembe akşamları halk tarafından ziyaret edilmektedir. Türbede 

bulunan suyun göz hastalıklarına iyi geldiğine inanılır ve ağrıyan göze bu sudan 

damlatılır. (Zile) 

Başı ağrıyan kişiler başlarını türbenin yanında bulunan küçük deliğe sokarlar. 

Bedeni titreyene kadar beklerler ve böylece baş ağrısının geçeceğine inanılır. (Zile) 

4.1.21. Mustafa Kuddusi 

Türbe, Kislik Mahallesi’nde bulunmaktadır. Türbenin etrafı kerpiç duvarlarla 

çevrilmiştir ve bakımsız bir durumdadır. Türbede Mustafa Kuddusi Efendi’nin yanı 

sıra başka kabirler de mevcuttur. Türbe duvarındaki pencerenin içinde bulunan erimiş 

mumlardan halk tarafından dilekler için ziyaret edildiği anlaşılmaktadır. 

4.1.22. Ömer Dede 

Minareikebir Mahallesi’nde bulunan Çıkrıkçı Camisi’nin arkasında bulunan 

türbedir. Türbeyi birçok dileklerin yerine gelmesi için ziyaret ederler. 



110 

 

4.1.23. Örümcekli Dede 

Örümcekli Dede Türbesi Adnan Menderes Caddesi üzerinde, Zile Kalesi’ne 

çıkan yokuşun yan tarafında bir evin bahçesinde bulunmaktadır. “Halk arasında 

İstanbul'un fethine giden bir İslâm savaşçısı olduğu söylenmektedir. Yolculuk 

sırasında Zile'de darı bekaya intikal etmiş, defnedilmiştir.” (Ulu, 2004: 270) 

“Halk arasında, türbe kenarlarında bulunan örümcek ağları, bazı hastaların 

ceplerine konarak iyi olacağı düşüncesi vardır. Özellikle akıl hastaları, cin çarpması, 

korku hastalarına bu metot zaman zaman uygulanmaktadır.” (Ulu, 2004: 271) 

Örümcekli baba ticaret evliyası olarak bilinir. Ev, araba gibi satılacak bir malın 

üzerine Örümcekli Baba’nın kabrinden alınan toprak serpilir. Böylece o malın hemen 

satılacağına inanılır. (Zile) 

4.1.24. Pirler 

Pirler adıyla bilinen türbe Alacamescitbala Mahallesi, Davunlu Dede Sokak’ta 

bulunmaktadır. Davunlu Dede Türbesi’nin karşısında küçük bir evin içinde yer alan 

türbede yedi tane sanduka bulunmaktadır. Bu sandukalarda kimlerin yattığı hakkında 

herhangi bir bilgi bulunmamaktadır. Türbe yakınında görüşme yaptığımız kişiler türbe 

hakkında bilgi sahibi olmadıklarını, halkın genellikle perşembe akşamları türbeye 

gelerek dua ettiklerini belirtmişlerdir. 

4.1.25. Sabır Dede 

Sabır Dede Türbesi Sakinler Mahallesi, Eda Sokak’ta bulunan Boyacı Hasan 

Ağa Camisi’nin girişinde bulunmaktadır. Halk tarafından her türlü dilekler için ziyaret 

edilmektedir. 

4.1.26. Sarıtaşlı Evliyası 

Zile Asrî Mezarlığı içerisinde bulunmaktadır. Türbenin yanında sarı renkte bir 

taş bulunmaktadır. Çocuğu olmayan kadınlar bu türbeyi ziyaret eder ve sarı renkli taşı 

kucaklayarak çocuklarının olması için dilek tutarlar. (Zile) 

 

 



111 

 

4.1.27. Süt Ali Baba 

Zile ilçe merkezinde sütü olmayan kadınlar Orta Mahalle’de bulunan Süt Baba 

Ocağı’na gider. Ocakzâdeden alınan ekmek yenir ve orada bulunan cöfer toprağından 

bir parça alınır. Bu ekmekten yiyen kadının sütünün bollaşacağına inanılır. (Zile) 

Türbe, bir evin bahçesinde bulunmaktadır. Günümüzde türbenin bulunduğu 

evde ocakzâdelerden kimse yaşamamaktadır. Bu yüzden süt ekmeği uygulaması tarihe 

karışmıştır. 

4.1.28. Şeyh Ethem Çelebi 

Şeyh Ethem Çelebi’nin kabri Alikadı Mahallesi’ndeki Beyazıt-ı Bestâmi 

Camisi içinde bulunan türbededir. “Yıllarca Beyazıd-ı Bestamî Câmisi'nde insanlara 

yaptığı sohbetlerle İslâm dinini ve ahlâkını öğretmiş, sayısız talebeler yetiştirmiştir.” 

(Ulu, 2004: 274) Halkın türbeyi ziyaret etmelerinin nedenleri yukarıda detaylı şekilde 

verilmiştir. 

4.1.29. Turabi Baba 

Turabi Baba Türbesi Minareisağır Mahallesi’ndeki 75. Yıl Aile Sağlığı 

Merkezi’nin arkasındaki bir çıkmaz sokakta bulunmaktadır. Evlerin arasında, etrafı 

tellerle çevrili bir alanda bulunmaktadır. Türbenin içinde Turabi Baba’nın kabri ve 

kabrin yanında bir ağaç mevcuttur. Türbenin ayak ucunda mum yakmak için bir yer 

yapılmış ve şamdanlar koyulmuştur. 

“Bu mübarek zatın taşları parmaklarıyla delecek kadar kuvvetli olduğu rivayet 

edilmektedir. Zile'yi ecinnilerden koruyup kolladığı, geceleri sürekli gezdiği 

konusunda söylentiler vardır. Pek çok dilek için yöre halkı tarafından ziyâret 

edilmektedir.” (Ulu, 2004: 278) 

4.1.30. Yuh Baba 

Yuh Baba adıyla anılan mevki Zile ilçe merkezinde, Haznedar sokağında 

bulunmaktadır. Burada bir yatır ya da ziyaret yeri bulunmamaktadır. Yuh Baba ile 

ilgili menkıbeye ölüm sonrası halk inanışları bölümünde yer verilmiştir. 

 



112 

 

4.2.Zile Köylerinde Bulunan Türbeler ve Ziyaret Yerleri 

4.2.1. Abdal Musa Sultan 

Emirören köyünde bulunmaktadır. Abdal Musa’nın yattığı kabul edilen türbe 

köy mezarlığında bulunmaktadır. Genişçe bir avlusu, kurban kesmek için ayrılmış 

alanlar, misafirhane ve cemevi olarak kullanılan bir bölüm bulunmaktadır. Vakıf 

tarafından güzel bir şekilde düzenlenmiştir ve en çok yaz aylarında hem Zile’den hem 

de Zile dışından ziyaretçiler gelmektedir. Her yıl yaz aylarında Abdal Musa’yı Anma 

Töreni yapılmaktadır. 

Abdal Musa Orhan Gazi döneminde savaşa katılmış, yeniçerilere yoldaşlık 

etmiş, Hacı Bektaş-ı Veli’ye bağlı, Anadolu’nun en çok tanınan erenlerinden biridir. 

(unyezile.com) 

“Abdal Musa’nın biri Bursa, diğeri Antalya’nın Elmalı İlçesi’ne bağlı Tekke 

Köyü’nde olmak üzere iki mezarı vardır. Bursa’dakinin mezar değil makam olduğu 

söylenir. Bektaşîler, genellikle Tekke Köyü’nü benimsemişlerdir.” (Eyüboğlu, 1991: 

36) Anadolu’nun çeşitli yerlerinde olduğu gibi Zile Emirören köyünde de Abdal 

Musa’nın makamı mevcuttur. 

Çocuk sahibi olmak isteyen kadınlar, hastalar, ruhî bunalımda olanlar 

tarafından sıkça ziyaret edilmektedir. 

4.2.2. Abidin Dede 

Türbe Çakırcalı köyünde bulunmaktadır. Aslen Malatyalı olan Abidin Dede 

diyar diyar dolaşmış ve en son Çakırcalı köyüne gelerek burada vefat etmiştir. 

Özellikle ruhî bunalımda olan hastalar tarafından ziyaret edilmektedir. (Ulu, 2004: 

228) 

4.2.3. Acısu Evliyâları 

Acısu köyü, Zile’de bilinen adıyla Aşiret ya da Sıraç köyüdür. Sıraç Alevileri 

Beydilli Türkmen aşiretine mensup bir topluluktur ve Amasya, Zile, Çekerek 

köylerinde yaşamaktadırlar. Acısu köyü Sıraçların bir kolu olan Anşabacılılar için 

büyük öneme sahiptir zirâ tarikatın kurucuları olan Veli Dede ve Anşa Bacı’nın 

kabirleri bu köyde bulunmaktadır ve Acısu köyü Anşabacılıların merkezi 

http://unyezile.com/musa.htm


113 

 

konumundadır.  Çalışmamızın “Zile’nin Sosyo-Kültürel Yapısı” başlıklı bölümünde 

Sıraçlara ait bazı bilgiler verilmiştir.  

Acısu köyünde ziyaret edilen toplam dokuz tane ziyaret yeri bulunmaktadır.  

Bunlar; Veli Baba ve Anşa Bacı’nın kabri başta olmak üzere Kıtlım Ana, Kara Dede, 

Nişan Evliya, Küçük Evliya, Kızgın Evliya, Narlı Evliya, Bakacak’tır. 

Veli Baba ve Anşa Bacı’nın mezarları köyün içinde bulunan yeni mezarlıktaki 

türbenin içerisindedir. Bu türbe dışında yer alan ziyaret yerleri hakkında Ali Selçuk şu 

bilgileri vermiştir: 

Diğer ziyaret yerleri köyün çevresindeki dağların zirvesinde ve dağ ile 

aynı adla anılmaktadır. Köylülerin anlattıklarına göre, Veli baba-Anşa bacı 

haricindeki evliya ziyaretleri köyün kuruluşuyla birlikte başlamıştır. Anlatılanlara 

göre evliya ziyaret yerlerinin çoğunluğunun tespitini köyün kurucusu ve Veli 

babanın dedesi olan Kurt Hasan lakaplı şahıs yapmıştır. Bunun yanı sıra, Veli baba 

ve Anşa bacı Nişan evliyanın yerini tespit etmiştir. Tüm bu ziyarete konu olan 

evliyanın yerlerinin aranışı ya da mekânsal olarak yerlerinin tespiti çabaları 

değerler sistemine orijin kaynakları belirleme girişiminin sembolik bir 

göstergesidir. Orijin kaynaklarının tespitinin ardından evliya mezarlarının ziyarete 

konu oluşu ise yeni kurulan toplumsal hayatı bu merkezî değerler sistemi ile 

ilişkilendirme ve buna göre sosyal hayatı organize etme girişiminin sembolik 

olarak ziyaret ritüelinde somutlaştığının habercisidir. Veli baba-Anşa bacı 

evliyalarının ziyarete konu olmaları, onların ölümüyle birlikte başlamıştır. Onları 

ayrıcalıklı kılan ise orijin değerler sistemi ile yani atalar ile bağlantıyı 

kurmalarıdır. Veli baba-Anşa bacı haricindeki diğer evliya ziyaret yerleri taş 

yığınından mezar şekline getirilmiş, çevresi taşla çevrilmiş durumdadır. (2010: 

141) 

Acısu köyünde bulunan ziyaret yerlerinin halk tarafından hangi zamanlarda ve 

daha çok hangi nedenlerden dolayı ziyaret edildiğiyle ilgili Ali Selçuk’un verdiği 

bilgiler şöyledir: 

Acısu Sıraçlarının evliya ziyaretlerine gidilme zamanları farklılık arz 

etmektedir. Veli baba-Anşa bacının ziyaretine her Perşembe ikindi üzeri kadınlar 

topluca giderler. Burada bir kült değişikliğiyle karşı karşıyayız. Önceden köyün 

kadın ve erkekleri topluca giderken günümüzde erkekler bireysel olarak ziyaret 

etmektedirler. Köylüler bu ziyareti Cuma akşamı ziyareti olarak 

adlandırmaktadırlar. Ayrıca söz konusu ziyarete adağın yerine getirilmesi için 

gidilmektedir. Diğer evliya ziyaretlerine gidilme nedenleri farklılık arz eder. Öyle 

ki köylülere göre çocuğu olmayan kadınlar, hastalar, geçim sıkıntısı çekenler, 

işsizler vs. evliyalara niyaz edip, ibadet ederlerse, o, kendisinden istenilen her şeyi 

yerine getirir. Önemli bir husus da Kara dede ve Bakacak evliyasına mayıs haziran 

aylarında yapılan toplu ziyaretlerdir. Ancak ziyaretin nedeni ne olursa olsun, orada 

kanlı kurban ritüeli yapılması şarttır. Söz konusu ziyaret nedenlerinin temelini 

adak oluşturmaktadır. Onlara göre evliyadan her türlü dilek adak karşılığında 

yapılır. Burada kurbanlık hayvan koç veya cebraildir; bunların dışında herhangi 

bir hayvan veya nesneden adakta bulunulamaz. Aynı zamanda adanan adakların 

evliyanın mezarı başında kesilmesi gerekmektedir. Ancak, Veli baba-Anşa bacı 

ziyaretinde adak tekkenin giriş kapısında kesilir. Bazı evliyaların güçlerinin belirli 

alanlara tahsis edildiği de görülmektedir. Öyle ki, Kıltım ana yürümeyen 

çocukların yürümesini; Kara dede ve Bakacak evliyası, yağmur yağmasını 

sağlamaktadır. Ayrıca köylüler arasında, evliyaların köyü koruduğu inancı 

mevcuttur. Evliyaya karşı yapılan saygısızlık en büyük günahlardan 



114 

 

sayılmaktadır. Ayrıca, mezarlarının bulunduğu dağların sahipleri de bu 

evliyalardır. Evliyanın dağla ilişkilendirilmesi, dahası bulundukları yerlerin ve 

özellikle de bu dağların sahipleri olarak görülmeleri geleneksel Türk dinindeki 

atalar kültü ve yer-su inançlarını çağrıştırmaktadır. (2010: 141–142) 

4.2.4. Ali Hoca 

Ali Hoca türbesi kendi adının verildiği Ali Hoca köyündedir. Türbe her türlü 

dilek, ruhî bunalımlar, çeşitli hastalıklar için ziyaret edilmektedir. 

4.2.5. Arap Dede (Aluçözü) 

Aluçözü köyünde bulunan türbe genellikle çocuğu olmayan kadınlar tarafından 

olmak üzere her türlü dilek için ziyaret edilir. 

4.2.6. Arap Dede (Yeniköy) 

Yeniköy köyünde türbe genellikle çocuğu olmayan kadınlar tarafından olmak 

üzere her türlü dilek için ziyaret edilir. 

4.2.7. Ardıçlı Dede 

Ardıçlı Dede ziyaret yeri Yeni Dağiçi köyünde bulunmaktadır. Ziyaret yeri 

köydeki bir tepede ardıç ağaçlarıyla kaplı bir alandadır. Köy halkı tarafından özellikle 

yağmur duası için buraya gelinmektedir. 

4.2.8. Arslan Dede 

“Zile İlçesi'nin Kuzey sırtlarındaki Saraç Köyü'nde bulunmaktadır. Bu türbenin 

bulunduğu yerde yedi kabir vardır. Arslan Dede'nin büyük mücahitlerden biri olduğu; 

bir savaşta, dizlerinden aşağısını kaybetmesine rağmen savaşa devam ettiği, pek çok 

kâfiri tepelediği, dört metre boyunda olağanüstü bir şahsiyet olduğu konusunda 

rivayetler vardır.” (Ulu, 2004: 235) 

Türbe çocuğu olmayan kadınlar, çeşitli dilekleri bulunanlar ve yağmur duası 

için özellikle yaz aylarında sıkça ziyaret edilmektedir. 

 

 

 



115 

 

4.2.9. Ay Kadın 

Ay Kadın ziyaret yeri Kızılca köyünde bulunmaktadır. Ziyaret yerinde bir kabir 

bulunmamakta, sadece şifalı olduğu kabul edilen kaynak suyunun bulunduğu yuvarlak 

bir havuz yer almaktadır. 

Ay Kadın ziyaret yerindeki şifalı suyun baş, diş, mide ve karın ağrısına iyi 

geldiğine inanılmaktadır. Bu ağrılardan muzdarip olanlar şifalı sudan içerler. Bunun 

yanı sıra köylüler düğün öncesi gelin ve damadı bu suya getirerek yıkamaktadır. 

4.2.10. Balıklı 

Korucak köyünde bulunan ziyaret yeri hakkında şöyle bir hikâye rivayet 

edilmektedir: 

Eskiden türbenin yanında bulunan küçük bir havuzun içinde balıklar 

yaşamaktaymış. Seferberlik yıllarında buraya gelen bir tabur askerin komutanı bu 

balıkların tutulmasını ve yenmesini emretmiş. Çevresindekiler bunun günah olduğunu, 

bu balıkların kutsal olduğunu anlatmış ama komutan bunlara inanmadığını söylemiş. 

Akşam balıkları evine götüren komutanın bir çocuğu yüksekten düşüp ölmüş, diğeri 

de ortadan kaybolmuş. Komutanın eşi de balıkları pişirdiği esnada düşüp ölmüş. 

Tavadaki balıklar ortadan kaybolmuş. Bu olanlardan sonra komutan yaptığı hatayı 

anlamış. Komutanı bir daha gören olmamış. (Ulu, 2004: 237) 

4.2.11. Bircivan 

“Emir Dolu Köyü'ndedir. Kim olduğu, nereden geldiği, nasıl bir hayat sürdüğü 

konusunda elimizde bir bilgi yoktur. Yöre halkı, hemen her türlü hastalıktan şifa 

bulmak için Bircivan'ı ziyaret etmekte, adaklar adamakta, kurbanlar kesmektedir.” 

(Ulu, 2004: 239) 

4.2.12. Boldacı Tekkesi 

Boldacı köyünde bulunmaktadır. Köy camisinin yanında bulunan türbede yedi 

tane sanduka bulunmaktadır. Köy halkı tarafından “yedi mezar” ya da “yedi yatır” 

olarak da söylenmektedir. Bu yedi yatır hakkında şöyle bir menkıbe anlatılmaktadır: 

“Köyü basan eşkıyalar köylünün yiyecek, hayvan, para gibi kıymetli eşyalarını 

yağmalarlar. Eşkıyalar köyden giderken şimdiki türbenin bulunduğu taraftan havada 



116 

 

uçarak gelen kazma, kürek, keser gibi âletler eşkıyaya saldırır. Eşkıyalar ganimetleri 

bırakarak kaçarlar. Yardıma gelen ve görülmeyen bu kazma ve küreklerin türbedeki 

ermişler olduğuna inanılır.” (Yardımcı, 1998: 21) 

Türbe her türlü konuda ziyaret edilmektedir. Özellikle yürüme çağına gelip 

yürüyemeyen çocuklar türbenin etrafında yedi defa döndürülür ve böylece 

yürüyeceğine inanılır. 

4.2.13. Cici Anne 

Cici Anne Türbesi Küçüközlü köyünde bulunmaktadır. Köy merkezinin 

dışında ormanlık bir alanda bulunan türbe ve türbenin etrafı köy derneği tarafından 

düzenlenmiştir. Köylü tarafından “Cici Evliya” ya da “Cici Baba” olarak da 

bilinmektedir. Mezar taşında da “Cici Evliyamız” yazmaktadır.  

Dr. Ömer Yüce, Cici Anne Evliyası hakkında yaptığı araştırmalar neticesinde 

şu kanılara varmıştır: 

Milattan sonra 5. yüzyılda Constantin, Bizans İmparatorluğu’nun mezhebini 

Ortodoks olarak ilan etmiş ve bunu bütün Anadolu’ya yaymak istemiştir. O dönemde 

bugünkü Küçüközlü köyünde bulunan, Kayseri Psikopozluğuna bağlı kilisenin 

görevlisi Aziz Cicelio ve eşi Azize Ally Magie İstanbul’un dayattığı yeni mezhebi 

kabul etmedikleri için ölüm cezasına çarptırılmıştır. Aziz Cicelio, bugün Cici Anne 

Türbesi’nin bulunduğu yerde çarmıha gerilerek öldürülmüş ve cesedi ibret olsun diye 

günlerce orada bırakılmıştır. Aziz Cicelio’nun eşi Azize Ally Magie ise ruhuna şeytan 

girdiği gerekçesiyle yakılarak öldürülmüştür. Daha sonra Azize Ally Magie’nin külleri 

ve Aziz Cicelio’nun külleri bugünkü Cici Anne Türbesi’nin bulunduğu yere 

gömülmüştür. (unyezile.com) 

Hristiyanlar tarafından kutsal kabul edilen bu mezar bölgenin 

İslamlaşmasından sonra da İslamî bir kimlik kazanmıştır. Aradan yüzlerce yıl 

geçmesine, farklı dinlere mensup insanların bu bölgede yaşamasına rağmen bir kültür 

aktarımı olarak bu türbe hâlâ birçok kişi tarafından ziyaret edilip dua edilmektedir. 

4.2.14. Coştu 

Emirdolu köyünde bulunan türbe yöre halkı tarafından çeşitli istekler için 

ziyaret edilip, adak adanmakta ve kurban kesilmektedir. 

http://unyezile.com/cici.htm


117 

 

4.2.15. Çağlayan Evliya 

Karakuzu köyünde bulunmaktadır. Köyde çağlayan olarak adlandırılan 

şelalenin yakınındaki mağarada bulunmaktadır. Ziyarete gelenler dilek tutarak 

mağaraya para atar. Yine dilek tutan insanlar mağaranın duvarına ıslattığı bez parçasını 

atar. Islatılan bez parçası mağaranın duvarına yapışırsa dileğin kabul olacağına 

inanılır. Şelaleden akan suyu içen lohusa kadınların sütünün bollaşacağına inanılır. 

4.2.16. Çal Dede 

“Alıçözü Köyü'nde bir tepenin üzerinde, etrafı ardıçlarla çevrili, güzel bir 

alandadır. En fazla çocuğu olmayan kadınlar tarafından ziyâret edilmektedir. Ziyâretçi 

kadınlar, buradaki ardıçların küçük kozalaklarını, çiğnemeden yutarlar. Bu şekilde 

bedenlerine yeni zindelik geleceğini ve çocuklarının olacağına inanan pek çok 

ziyâretçi vardır.” (Ulu, 2004: 243) 

4.2.17. Çamlı Dede 

“Yine Alıçözü Köyü'nde bulunan bir başka ziyâret yerinin de Çamlık Dede 

olduğunu söylemek mümkündür. Mezarının yeri tam olarak belli olmamakla birlikte 

Çamlık mevkiinde olduğunda şüphe yok gibidir. Çal Dede gibi Orta Asya'dan geldiği 

söylenmektedir. Doğum, ölüm, hastalık, bereket, yağmur, zenginlik ve sıkıntıdan 

kurtulmak için yöre halkı tarafından ziyâret edilmektedir.” (Ulu, 2004: 243) 

4.2.18. Çatal Armut 

Emirdolu köyünde bulunan türbenin başında büyük bir armut ağacı 

bulunmaktadır. Ziyaret yerinin adı bu ağaçtan dolayı Çatal Armut’tur. Bu armutun 

şifalı olduğuna ve hastalıklara iyi geldiğine inanılır. 

4.2.19. Çeltek Baba 

“Ruhî bunalıma düşenlerin, akıl hastalarının götürüldüğü ve felç geçirenlerin 

ziyaret yeridir. 13. yüzyılda Ahmet Yesevî ocağından gelip buraları kendisine yurt 

tutan Şeyh Mahmut Emirci Doğan buraya yerleşip Çeltek Baba adı ile yörede ün 

salmış, tekke ve zaviye kurmuştur. Köyün adı da bu zattan gelmektedir.” (Yardımcı, 

1998: 8) 



118 

 

Çeltek köyünün mezarlığında bulunan Şeyh Mahmut (Çeltek Baba) Türbesi 

son dönemde çok güzel, kubbeli bir şekilde yaptırılmıştır. Türbenin önünde büyük bir 

ağaç bulunmaktadır. Ağaca bağlanmış çaputlardan dilek ağacı olarak kullanıldığı 

anlaşılmaktadır. Türbenin hemen karşısına kurban kesim yerleri ve misafirlerin oturup 

yemek yiyebilecekleri masalar ve oturaklar yapılmıştır.  

Türbeden köye doğru giden yolda Çeltek Baba şifalı suyu bulunmaktadır. Bu 

suyun özellikle psikolojik rahatsızlıklara, felçli hastalara olmak üzere birçok 

rahatsızlığa iyi geldiğine inanılmaktadır. Suyun aktığı çeşme yine kubbeli bir yapıyla 

kapatılmıştır. Ziyaretçiler bu suya batırdıkları bezleri dilek tutup kubbeli yapının 

tavanına atarlar. Atılan bez tavana yapışırsa dileklerin kabul olacağına inanılır. Ağır 

hasta, felçli olan kişinin atleti Çeltek köyünde bulunan şifalı suyun üstüne serilir. Atlet 

suyun dibine çökerse hastanın öleceğine, suyun üstünde kalırsa iyileşeceğine inanılır. 

Köy camisinin önündeki rampadan yukarıya doğru çıkıldığında zamanında 

Çeltek Baba’nın evi olduğu düşünülen Çilehane bulunmaktadır. Akıl hastaları, 

psikolojik sorunları olanlar Çilehane’nin içinde bulunan sütuna kollarından bağlanır. 

Bir gece ailesi ile birlikte burada yatar. Kollarındaki bağlar kendiliğinden çözülen 

hastaların iyileşeceğine inanılır. Köy muhtarından edindiğimiz bilgilere göre hastalar 

sütuna bağlanmaz sadece sütunun bulunduğu Çilehane’de bir gece kalırmış. 

Çeltek Baba Türbesi sadece Tokat ve Zile’den değil yurdun birçok yerinden 

özellikle yaz aylarında ziyaretçi akınına uğramaktadır. Ölümcül hastalığa 

yakalananlar, felçli hastalar, kötürümler, akıl hastaları Çeltek Baba’yı ziyaret eder ve 

köyde günlerce kalır. Zile’de çokça söylenen kalıplaşmış bir söz şöyledir: “Anadan 

eğri olana Çeltek Baba ne yapsın?” 

4.2.20. Çırçır 

Sofular köyünde bulunmaktadır. Köydeki iki kavak ağacının bulunduğu yer 

türbe olarak kabul edilen bir ziyaret yeridir. Köy halkı tarafından birçok dileklerinin 

yerine gelmesi için ziyaret edilir. 

4.2.21. Çiğ Köy Baba 

Palanlı köyünde bulunan türbeyi çiğ insanların ziyaret ettiğinde 

olgunlaşacağına inanılır. 



119 

 

4.2.22. Çimeçoluk 

“Yalınyazı Kasabası'nda bulunmaktadır. Bir adına da Kamber Dede 

denmektedir. Hakkında pek fazla bilgi yoktur. Üçyüzelli dört yüzyıllık söğüt 

ağaçlarının bulunduğu, kasabanın merkezinde bulunan bir tekkedir. Konuşamayan, 

yürüyemeyen, sütü olmayan kadınların, huysuz çocukların sıkıntılarını gidermek için 

halk tarafından sık sık ziyâret edilir.” (Ulu, 2004: 246) 

4.2.23. Deveci Baba 

“Güzelbeyli Kasabası'nda bulunan Deveci Evliyâ'nın kabri, yöre halkı 

tarafından gönül sultanlarından biri olduğu için; bir dileklerin yerine gelmesi amacıyla 

ziyâret edilmektedir.” (Ulu, 2004: 248) 

4.2.24. Dikmen Evliyası 

Yaylayolu köyünde bulunan türbe köy halkı tarafından hemen her türlü dilekler 

ve yağmur duası için ziyaret edilir. 

4.2.25. Dursun Baba 

Horasan erenlerinden biri olduğu, İslamı yaymak için büyük mücadeleler 

verdiği rivayet edilen Dursun Baba’nın türbesi Alayurt köyünde bulunmaktadır. Köy 

halkı tarafından her türlü dilekler için ziyaret edilir. 

4.2.26. Ellez Dede 

Ayvalı köyünün çıkışında yer alan türbe her türlü dilekler ve hastalıklara şifa 

için yöre halkı tarafından ziyaret edilmektedir. 

4.2.27. Emir Dede 

Bulunduğu köy olan Emirören köyünün ismini bu zattan aldığı 

düşünülmektedir. Yöre halkı tarafından ziyaret edilen türbede adaklar adanıp 

kurbanlar kesilir. 

 

 



120 

 

4.2.28. Evliya 

Kervensaray köyünün çıkışında bulunan türbe hakkında bilgi 

bulunmamaktadır. Türbe köy halkı tarafından ziyaret edilip dualar edilmektedir. 

4.2.29. Göze 

İğdir köyünde bulunan bir ziyaret yeridir. Ziyaret yerinin bulunduğu mekânda 

çam ağaçları ve şifalı kabul edilen bir kaynak suyu bulunmaktadır. 

4.2.30. Gürz Baba 

Zile ilçesinin Şeyhköy köyünde bulunan türbe köy halkı için çeşitli dileklerin 

kabulü için ziyaret edilmektedir. 

4.2.31. Hamur Kesen 

“Eski adı ‘Çokça Abdal’ olan Akgüller köyü,  adını rivayete göre; Hacı Bektaş-

ı Veli'nin müritlerinden olan Kaygusuz Abdal'dan almıştır. Kaygusuz Abdal'ın 

mezarının köy yakınlarında olduğu söylenmektedir.” (zilehabercom.blogspot.com.tr) 

Daha çok psikolojik bunalımları olanların ve baş ağrısından muzdarip olanların ziyaret 

ettiği Hamur Kesen ziyaret yeri de bu köyde bulunmaktadır. 

4.2.32. Hıdır Dede 

Zile ilçe merkezine 5 km mesafedeki Kurşunlu köyünde bulunan Hıdır Dede 

ziyaret yerinde köy halkı Hıdırellez şenlikleri yapmaktadır. 

4.2.33. Hoca Beden (Çakırcalı) 

Çakırcalı köyünde bulunan Hoca Beden Türbesi özellikle çocuğu olmayan 

kadınlar tarafından ziyaret edilmektedir. Çocuğu olmayan kadınlar türbenin olduğu 

yerde bulunan pelit ağacına çaput bağlayıp dua eder ve adak adar. 

4.2.34. Hoca Beden (Güzelbeyli) 

Güzelbeyli’de bulunan türbe ve türbedeki şifalı su hakkında Mehmet Emin Ulu 

şunları kaydetmiştir: 

Güzelbeyli Kasabası'ndadır. Türbenin üstü kapatılmıştır. Türbeden içeri 

girildiğinde bir merdivenle kabrin altına iniliyor. Altta fazla derin olmayan bir 

http://zilehabercom.blogspot.com.tr/


121 

 

kuyu var. Halk bu kuyunun suyunu içerek şifa bulduğunu düşünüyor. Halk 

arasında Hoca Evliyâ olarak tanınmaktadır. Bu türbe, genellikle çocuğu olmayan 

tarafından ziyâret edilir. Bunun yanında yöre halkı, burayı bahar mevsiminde sıkça 

ziyâret ederse, yağmurun bol yağacağına; hasat mevsiminin bereketli olacağına 

inanmaktadır. Yine buraya gelen hamile kadınların çocuklarının ve Hoca Evliyâ'yı 

ziyâret eden çocukların zekâlarının açılacağı konusunda yaygın bir inanç vardır. 

Türbenin bulunduğu yerde Hoca Beden'in kabrinin hemen yanında, başı ağrıyan 

hastaların başlarını soktukları bir delik vardır. (2004: 253) 

4.2.35. Hu Dede 

Karakuzu köyünde bulunmaktadır. Hu Dede’nin türbesinde bulunan sancağı 

yağmur duasına çıkıldığında suyun içerisine bırakılır. Eğer sancak kendiliğinden 

açılırsa yağmur yağacağına inanılır. 

4.2.36. Kaba Ardıç 

Yücepınar köyünde, birçok ardıç ağacının bulunduğu bir ziyaret yeridir. Yöre 

halkı başta yağmur duası olmak üzere birçok dilek için ziyarette bulunur. 

4.2.37. Kaba Pelit 

Güzelbeyli’de bulunan türbeye yürüme çağına gelip de yürüyemeyen çocuklar 

götürülerek dua edilir. 

4.2.38. Kabak Dede 

Taşkıran köyünde bulunan türbeyi yöre halkı daha çok yağmur duası için 

ziyaret etmektedir. 

4.2.39. Kamer Kaya 

Turgutalp köyünde bulunan ziyaret yeri daha çok çocuğu olmayan kadınlar 

tarafından ziyaret edilmektedir. “Hayvanları kaybolan köylüler, kaybolan 

hayvanlarına ait bir eşyayı bir gün bu türbenin yanında bırakmakta, daha sonra alıp 

ahıra götürmektedirler. Bu suretle hayvanların er geç bulunacağına inananların sayısı 

az değildir.” (Ulu, 2004: 260) 

4.2.40. Kara Ağaç Baba 

Güngörmez köyündeki kara bir ağacın altı kutsal bir ziyaret yeri olarak kabul 

edilir. Köy halkı tarafından ziyaret edilen mekânda dualar edilir. 



122 

 

4.2.41. Kara Şeyh 

Türbe Karaşeyh köyünde bulunmaktadır. Asıl adı Yakup olan evliya zamanla 

lakabıyla anılmış ve bulunduğu köye de ismini vermiştir.  

“Eskiden yemin edenlerin doğru söyleyip söylemedikleri bu türbeye getirilerek 

anlaşılırmış. Yemin edenler, türbenin başına getirilip; ‘Yalan yere yemin ettiyse, 

Karaşeyh seni kessin!’ diye bağırılırmış. Eğer gerçekten adam yalan yere yemin 

etmişse, dili lâl olurmuş.” (Ulu, 2004: 261) 

Karaşeyh’in kabrinin baş ve ayak ucunda sütun taşlar bulunmaktadır. Kabrin 

başındaki sütuna sarılıp iki elini kavuşturan kişinin dileklerinin kabul olacağına 

inanılır. (Zile) 

4.2.42. Kaygusuz Abdal 

“Eski adı ‘Çokça Abdal’ olan Akgüller köyü adını rivayete göre; Hacı Bektaşî 

Veli'nin müritlerinden olan Kaygusuz Abdal'dan almıştır. Kaygusuz Abdal'ın 

mezarının köy yakınlarında olduğu söylenmektedir.” (unyezile.com) 

4.2.43. Kırklar (Kırlar) 

Kırlar köyü camisinin yakınında bulunan ziyaret yeridir. Köy, ismini bu ziyaret 

yerinden alarak Kırklar köyü olarak bilinirken isim zamanla Kırlar halini almıştır. 

4.2.44. Kırklar (Kuru Pınar) 

Kurupınar köyündeki çok eski kavak ağaçlarının bulunduğu yer Kırklar ziyaret 

yeri olarak bilinir ve köy halkı tarafından ziyaret edilir. 

4.2.45. Kırklar (Savcı) 

Savcı köyünde bulunan Kırklar ziyaret yerinde kırk evliyanın yattığına inanılır. 

Yöre halkı tarafından kutsal kabul edilen alan özellikle yağmur duası için ziyaret edilir. 

4.2.46. Kırklar (Yeşilce) 

Yeşilce köyünde bulunan Kırklar ziyaret yerinde kırk evliyanın yattığına 

inanılır. Yöre halkı tarafından kutsal kabul edilen alan birçok dilek için ziyaret edilir. 



123 

 

4.2.47. Kızlar Pınarı 

Osmanpınarı köyünde kutsal kabul edilen bir ziyaret yeridir. “Özellikle ayın on 

dördünde kırk peri kızının burayı ziyâret ettiğine dair inanç vardır.” (Ulu, 2004: 263) 

4.2.48. Kova Baba 

Yeniköy köyünde bulunan Kova Baba Türbesi hakkında Mehmet Emin Ulu şu 

bilgileri aktarmaktadır: 

 Yeni Köy'de bulunan bu türbede bir kabir vardır. Zamanında Yeni 

Köy'de büyük bir su kıtlığı varmış. Köydeki bir kuyudan başka yerde, su 

bulunmazmış. Kuyunun başına orta yaşlı bir adam gelip durmuş. Su almaya kim 

gelirse gelsin; kuyudan suyu büyük bir coşku içinde çeker, herkesin gönlünü 

alırmış. O kuyunun başında olduğu müddetçe kuyuda asla su bitmezmiş. Bu 

kuyunun başında geçirdiği yılların hürmetine erenlerden bir eren olmuş. Adı da 

"Kova Baba" olarak kalmıştır. (2004: 263–264) 

4.2.49. Kulak Kuyusu 

Savcı köyündeki kutsal kabul edilen ziyeret yerinde bulunan suyun kulağa 

damlatıldığında ağrıların geçeceğine inanılır.  

4.2.50. Küçük Çeltek (Büyükkarayün) 

Büyükkarayün köyünde bulunan türbe yöre halkı tarafından ziyaret edilir ve 

yanında yer alan mesire alanında piknik yapılır. 

4.2.51. Küçük Çeltek (Yalınyazı) 

Yalızyazı’da bulunan türbe yöre halkı tarafından her türlü istekler için ziyaret 

edilip dua edilmektedir. 

4.2.52. Mahmut Dede 

Güzelbeyli’de bulunan türbe yöre halkı tarafından ziyaret edilir ve türbeyi 

ziyaret eden çocukların toprak yemekten vazgeçtikleri söylenir. (Ulu, 2004: 265) 

4.2.53. Melik Gazi 

Güzelbeyli’de bulunan diğer bir türbe de Melik Gazi Türbesi’dir. Her türlü 

duaların kabulü için ziyaret edilmektedir. 



124 

 

4.2.54. Murat Baba 

Palanlı köyünde bulunan Murat Baba Türbesi’ni ziyaret edenler muratlarına 

kavuşacaklarına inanırlar. Özellikle çocuğu olmayan kadınlar tarafından ziyaret edilir. 

Ziyaret sonrası erkek çocuğu olanlar çocuğun adını Murat koyar. 

4.2.55. Nusreddin Baba 

Yeşilce köyünde bulunan türbe yöre halkı tarafından birçok istekler için ziyaret 

edilerek dua edilir. 

4.2.56. Pervane Baba 

Yıldıztepe’de bulunan türbe daha çok geçmeyen bir korkuya yakalananlar 

tarafından ziyaret edilir. “Türbeden alınan taş, evde suyun içine konur. Yedi gün, 

günde üç defa bu sudan hastaya içirilir. Bu sayede hastanın, korku illetinden 

kurtulacağına dair yörede inanç vardır.” (Ulu, 2004: 271) 

4.2.57. Sıtma Pınarı 

Yapalak köyünde bulunan ziyaret yeri birçok dilek için ziyaret edilerek dualar 

edilir. Sıtmapınarı’nın bulunduğu yerdeki ağaçların kutsal olduğuna inanılır. 

Dileklerin gerçekleşmesi için ağaçlara yumurta, iplik, çaput, nal gibi nesneler bağlanır.  

4.2.58. Şeyh Ahmet 

Şeyh Ahmet Türbesi Kepez köyünün yakınında bulunmaktadır. Türbenin 

bulunduğu tepe çam ağaçlarıyla kaplıdır. Türbenin de bulunduğu Şeyh Ahmet çamlığı 

Zileliler tarafından yaz aylarında piknik için sıkça gidilen bir mesire alanıdır. Zile’de 

ve köylerde görüşme yaptığımız kaynak kişiler özellikle Şeyh Ahmet’ten bahsetmiştir. 

Kaynak kişilerin Şeyh Ahmet Türbesi ile ilgili vurguladıkları nokta türbeden bir çöp 

dahi olsa getirilmemesi gerektiğidir. Türbeden kozalak, ağaç dalı gibi herhangi bir şeyi 

eve getiren kişinin kâbuslar gördüğü ve türbeden aldığı şeyi geri götürüp bırakmazsa 

başına kötü işler geleceği anlatılmaktadır. 

Şeyh Ahmet hakkında anlatılan menkıbe şöyledir: 

Bir vakitler şimdi Şeyh Ahmet Türbesi’nin bulunduğu tepede Ahmet isminde 

bir zat yaşarmış. Bu zat ağaçtan yaptığı kaşık, kepçe, oklava gibi ürünleri ve çarşıdan 



125 

 

alınması gereken ihtiyaçların bulunduğu listeyi bir öküzün boynuna asar, öküzü 

Zile’ye yollarmış. Öküz, Zile’ye gelir ve dükkânların önünde dururmuş. Öküzün 

dükkânın önüne geldiğini gören esnaf Ahmet’in öküzü olduğunu anlar ve listedeki 

ihtiyaçlardan dükkânda bulunanları verir, karşılığında Ahmet’in yaptığı ürünlerden 

alırmış. Böylece gerekli dükkânları dolaşan öküz, ihtiyaç listesini tamamlar ve köye 

geri dönermiş. Günümüzde etrafına aval aval bakanlara “Ahmet’in öküzü gibi ne 

bakıyorsun?” denilmektedir. (Zile) 

Şeyh Ahmet Türbesi hem dilekler için ziyaret edilip adaklar adanmakta hem 

de mesire alanı olarak kullanılmaktadır. 

4.2.59. Şeyh Bayram 

Şeyh Bayram Türbesi Çiftlik köyünde bulunmaktadır. Köyün kuruluş 

döneminde Şeyh Bayram tarafından açıldığı düşünülen kuyudaki suyun şifalı 

olduğuna ve kulak ağrılarına iyi geldiğine inanılmaktadır. 

4.2.60. Şeyh Nusreddin 

Türbenin bulunduğu köy yine türbenin adını almış olan Şeyh Nusrettin 

köyüdür. Şeyh Nusrettin’in Hoca Ahmet Yesevî’nin öğrencisi olduğu ve 13 – 14. 

yy’da Anadolu’nun İslamlaşması adına Zile’ye gelerek bugün türbesinin bulunduğu 

bölgeye yerleştiği bilinmektedir. 

Köyde içinde türbenin de yer aldığı bir cami bulunmaktadır. Caminin etrafında 

mezarlar mevcuttur. Bu mezarlardan bazıları Şeyh Nusrettin’in soyundan gelen 

tekkeşinlerin mezarlarıdır. Türbeye büyük, yeşil bir kapıdan girilmektedir. Türbede 

Şeyh Nusrettin Hazretlerinin, Şey Nusrettin’in eşinin ve kayınbiraderi Abdulcabbar’ın 

sandukaları bulunmaktadır. Türbe dışındaki mezarlardan biri de Şeyh Nusrettin’in 

babası Hamza Bey’e aittir.  

Şeyh Nusrettin Türbesi ve Tekkesi Zile halkı tarafından en çok bilinen ve 

ziyaret edilen türbelerden biridir. Özellikle yaz aylarında köye çok sayıda ziyaretçi 

gelmektedir. Şeyh Nusrettin gibi âlim bir kişi Zileliler tarafından onur kaynağı olarak 

kabul edilmekte, Şeyh Nusrettin’e büyük saygı ve sevgi duyulmaktadır. Türbeye 

genellikle yürüyemeyen çocuklar getirilir. Önceleri humma hastalığına yakalanan 

hastaların türbedeki dut ağacının içinden akan suyla yıkandığında iyileşeceğine 



126 

 

inanılırmış. Bunlar dışında Zile ve Zile dışından birçok ziyaretçi her türlü dilekleri için 

Şeyh Nusrettin Türbesi’ne gelmektedir. 

Derleme çalışmaları sırasında görüşme yaptığımız kaynak kişi Ahmet 

Divriklioğlu Şeyh Nusreddin Tekkesi Hakkında şöyle bir bilgi aktarmıştır: 

Kırk sayısı Müslümanlıkta olduğu gibi Hristiyanlıkta da kutsaldır. 

Hristiyanlığın ilk yıllarında gerçekleşen Kırklar olayı da Hristiyanlar için önemli bir 

menkıbedir. Hristiyanlığın ilk dönemlerinde bugünkü Sivas ili civarında adı Gök 

Gürültüsü olan bir lejyon tümeni bulunmaktaymış. Batı Roma İmparatoru kız 

kardeşini Doğu Roma İmparator’uyla evlendirmiş ve ondan Pagan olan halkını 

Hristiyanlaştırmasını istemiş. Başta bu teklifi kabul eden Doğu Roma imparatoru daha 

sonra Batı Roma’yla anlaşmazlığa düşmüş ve Doğu Roma imparatorunun kız kardeşi 

olan karısını boşamış. Bu olaydan sonra halkını Hristiyanlaştırma politikasından da 

vaz geçmiş. Hristiyan olan insanların da tekrar eski dinlerine dönmesini emretmiş. 

Halkın çoğunluğu baskılar neticesinde eski dinlerine geri dönmeye başlamış. 

Sivas’taki lejyon tümeni ise bu kararı duymuş ama “Biz Hristiyanlıktan vaz 

geçmeyiz.” diyerek imparatorun emrine karşı çıkmış. İmparatorun emrine itaat 

etmeyen askerlere işkence ederek onları dinlerinden dönmeye ikna etmeye çalışılmış. 

Kırk asker kış mevsiminde çırılçıplak soyularak buz tutmuş bir gölün üzerine 

bırakılmış. Kaçmamaları için de gölün etrafını silahlı askerler çevirmiş. Gölün yanına 

ateşler yakılmış, yemekler yapılmış. Hristiyanlıktan dönmeleri şartıyla donmaktan 

kurtulacakları söylenmiş. Askerlerin aileleri de dönmeleri için yalvarıyormuş. 

Ailesinin yalvarmasına dayanamayan genç bir asker kenara koşmuş ve eski dinine 

döndüğünü bildirmiş. Bu manzarayı gören gölün kenarında, askerler kaçmasın diye 

bekleyen askerlerden biri soyunmuş ve kaçan genç askerin yerine buz tutmuş gölün 

üstüne çıkmış. İnanç dolu bu asker sayesinde kırk sayısı tekrar tamamlanmış. En 

sonunda bu kırk asker sabaha karşı donarak ölmüş. Askerlerden ikisinin vasiyeti 

üzerine bu kırk askerin cesetleri yakılmış ve bu küller Zela yakınlarında bulunan Sarin 

köyüne gömülmüş. Charles Texier isimli Fransız gezgin 1800’lü yıllarda bu hikâyeyi 

araştırmak için Zile’ye gelmiş. Şeyh Nusreddin Tekkesi’nin bulunduğu bölgeye giden 

Texier o bölgedeki araştırmaları sırasında Kırklar adıyla anılan bir yer olduğunu 

öğrenmiş. Tekkenin yakınında olan bu bölgede araştırma yaptığı sırada türbenin 

duvarında, üzerinde “inanmışlar” yazılı, Roma döneminden kalma kırık bir taş 

görmüş. Taşın orijinalinin “kırk inanmışlar” olduğunu düşünen seyyah aradığı yeri 



127 

 

bulduğunu anlamış. Türbeyi ziyaret eden Müslümanların da mezardan cöher adındaki 

topraktan aldığını, bu toprağı hastalıklarına şifa bulmak için suya karıştırıp içtiklerini 

görmüş. Bu olaya Küçük Asya isimli eserinde yer veren Texier çağlar öncesinde farklı 

milletlerin farklı dine mensup insanların inanışlarının günümüze kadar nasıl ulaştığını 

heyecanla anlatmıştır. 

Görülmektedir ki halk inanışlarının kaynakları çok çeşitli mitlere, menkıbelere, 

dinlere ve insanlara dayanmaktadır. Bugün Müslümanların kutsal kabul ettiği, büyük 

bir İslam âliminin kabrinin bulunduğu alanda çağlar öncesinde de Hristiyanlığın ulu 

şahsiyetlerinin mezarı bulunmakta imiş. O bölgenin “Kırklar” adıyla bilinmesi ve 

cöher toprağının şifa dağıttığına inanılması da binlerce yıl öncesinden kalan kültür 

miraslarıdır.  

4.2.61. Şıh Ali Baba 

Akçakeçili köyünde bulunan ziyaret yeri köy halkı tarafından özellikle yağmur 

duasına çıkıldığında ziyaret edilir. 

4.2.62. Şıheylik Baba 

Şıheylik Türbesi Yeşilce köyünde bulunmaktadır. Köyün eski adı bu evliyaya 

istinaden Şıheylik’tir. Türbede medfun bulunan evliyanın adı Şeyh Mehmet’tir. “Şeyh 

Mehmet Efendi, Anadolu'nun manevî mimarları olan Horasanlı yedi kardeşin en 

büyüğüdür. Bu gelip yerleştiği ve çevrede binlerce insanın gönlünü fethettiği 

söylenmektedir.” (Ulu, 2004: 277) 

Türbede Şeyh Mehmet Efendi’ye ait olduğu düşünülen bir sancak 

bulunmaktadır. Türbenin duvarları renkli motifler ve resimlerle işlenmiştir. Bu 

işlemeleri, “Zile Tekke Köyü’ndeki Şeyh Nusrettin Türbesi’nin iç süslemelerini, Zile 

Musa Fakih Türbesi'nin ve Merzifon'daki Kara Mustafa Paşa Câmii şadırvanının 

süslemelerini Zileli Hattat Emin yapmıştır.”  (unyezile.com) 

4.2.63. Tıvga Ocağı 

“Elarap Köyü'nde, Hacı Ağa isimli bir zatın evinde bulunmaktadır. Kim olduğu 

ve nereden geldiği bilinmemekle beraber, Horasan Erenleri'nden biri olduğu 

söylenmektedir. Özellikle çocuğu olmayan kadınların yanı sıra; doğumdan sonra sık 

sık çocuklarını kaybeden kadınlar ziyâret etmektedir.” (Ulu, 2004: 277) 



128 

 

4.2.64. Üreyfe Ocağı 

Kireçli köyünde bulunan bir ziyaret yeridir. Bu ziyaret yerinden alınan toprağın 

üreyfe hastalığına yakalanan çocuklara iyi geldiğine inanılır. Üreyfe çocukların 

vücudunda çıkan kızamık veya isilik benzeri bir cilt hastalığıdır. Ziyaret yerinden 

alınan toprakla yapılan çamur, hasta çocuğun vücuduna üç gün sürülür ve böylece 

çocuğun iyileşeceğine inanılır. (Zile) 

4.2.65. Yağıbasan Türbesi 

Maşat köyündeki caminin yanında yer alan türbedeki suyun korkuya kapılan 

kişilerin korkularını yenmelerine yardımcı olduğuna inanılır. 

4.2.66. Yağmur Dede 

Türbe Karabalçık köyünde, caminin yanında bulunmaktadır ve köy halkı 

yağmur duasına çıkarken bu türbeyi ziyaret etmektedir. 

4.2.67. Yediler 

Kozdere köyünde bulunmaktadır. “Kurtuluş savaşında asiler tarafından şehit 

edilen “yedi subay”ın mezarı buradadır. Yeri tam olarak bilinmemekle birlikte 

halkımız tarafından olay unutulmamış, kutsanarak ziyaret yerleri arasında yer 

almıştır.” (www.kozderekoyu.org) 

Kozdere köyünün üst kısmında Abhazsa adındaki ziyaret yerinde de adaklar 

adanır, kurban kesilir ve bu alan mesire yeri olarak kullanılmaktadır. Bunun dışında 

çeşitli dilekler için ziyaret edilen Erkonan Baba, huysuz çocukların önündeki ağaca 

bağlandığı Göyneksiz Dede, Bağardı ve Karaöz adlarında ziyaret yerleri Kozdere 

köyündedir.  

Köy girişinde bulunan Karaöz ziyaret yerindeki çeşmenin içine akşamdan üç 

adet bıçak bırakılır. Sabahleyin bakıldığında üç bıçaktan hangisi paslanmışsa o bıçak 

hangi ziyaret yerine temsilen bırakılmışsa o ziyaret yerine kurban adak edilir 

(www.kozderekoyu.org). 

 

 

http://www.kozderekoyu.org/ziyaret-yerleri.html
http://www.kozderekoyu.org/


129 

 

4.2.68. Zeyve Tekkesi 

Alibağ köyünde bulunan Zeyve Tekkesi halk tarafından kaybolan eşyaları 

bulmak için ziyaret edilmektedir. (Ulu, 2004: 279) 

4.3.Yatırlar Destanı 

Yukarıdaki bölümlerde gördüğümüz gibi Zile ilçesi türbeler ve ziyaret yerleri 

açısından oldukça zengin bir şehirdir. Seyit Derviş, Yatırlar Destanı olarak bilinen 

şiirinde Zile’de bulunan birçok yatırı saymış ve bu zenginliği edebî bir dille 

anlatmıştır. Zile’deki türbe ve ziyaret yerleri için yazılmış Seyit Derviş’in Yatırlar 

Destanı şiiri şu şekildedir: 

 

Niçin beğenmezsin şehr-i Zile'yi  

Şeyh Ethem Çelebi bunda yatmaz mı? 

Velilerin hocasının ulusu  

Koca Kayser Sultan bunda yatmaz mı? 

 

Geçindi dünyâda üryân ile âc 

Bir âhada göstermedi ihtiyâc 

Derdliler derdine eyleyen ilâc 

Şeyh Kulı Baba bunda yatmaz mı? 

 

Dünyâya bakuben alırdı ibret  

Halktan kaçuben eylerdi halvet  

Ederdi dünyâda aza kanaat  

Coşkun Dede Sultan bunda yatmaz mı? 

 

 

 



130 

 

Riyazetle geçirirdi eyyâmı  

Gice kâim gündüz sâim müdâmi  

Evliyâlar pirinin imâmı  

İmam Mâlikü’d-din bunda yatmaz mı? 

 

Anda tekmil idi ilm ile irfân 

Hüdâ kıldı ana lütfundan ihsân 

Derdliler derdine iderdi dermân 

Şeyh Helvalı Dede bunda yatmaz mı? 

 

Asilzâde ocakzâde kadîmi 

Halvetîler tarikatde hâdimi 

Hızır ile İlyas idi nedîmi 

Piri Dede Sultan bunda yatmaz mı? 

 

Zâhir ilmin bâtın ilmin cem' iden 

Mürşid-i kâmil eteğin tutan 

Kutbü'l-aktâb ile kalkub oturan 

Şeyh Muharrem Veli bunda yatmaz mı? 

 

Nefs ile şeytânı eyleyen zebûn 

Olmuşdı hazretde kâmil fünûn? 

Sahrâ-yı Hıdırlık'da olmuşdur medfûn 

Ahmed Dede Sultan bunda yatmaz mı? 

 

 



131 

 

Evliyâlar zümresinin ulusu 

Kırklar ile yedilerin re'isi 

Dede Gargın Sultanın halîfesi 

Şeyh İsmâil Dede bunda yatmaz mı? 

 

Hakk içün terk iden elinde vârı 

Terk ider bu yolda nâmus ı ârı 

Evliyâlar zümresinin ihtiyârı 

Şeyh Piri Ahmed? Dede bunda yatmaz mı? 

 

Gâîb erenlerin eşi yoldaşı 

Dâima kırkların can arkadaşı 

Şeyh Sivâsî Efendi'nin kardaşı 

Şeyh Feyzullah Efendi bunda yatmaz mı? 

 

Şeyh Murtazâ Efendi'nin eteğin tutan 

Şu yalan dünyâyı terk idüb atan 

Pîrlerin erlerin himmetin tutan 

Şeyh Kazancı Dede bunda yatmaz mı? 

 

Mürşid-i kâmilden dersini alan 

İlm-i ledünnîden hakikat bulan 

................................................. 

Şeyh İslâm Efendi bunda yatmaz mı? 

 

 



132 

 

Yalan dünyâdan hiç bahs itmeyen 

Bakûben ziynete rağbet itmiyen 

Ölünceye kadar meşâyih yolını terk itmiyen 

Şeyh Seyyîd Alî Efendi bunda yatmaz mı? 

 

Pâdişah zâde idi hem Horasanî, 

Hüdâ ihsan etmiş irfânı, 

Evliyâlar zümresinin sultânı, 

Şeyh Nusreddin sultan bunda yatmaz mı? 

 

Rûz u şeb ederdi Hakka niyâzı, 

Yanında bir idi dağ ile yazı, 

Velîler zümresinde hem dahi gâzi, 

Hüseyin Gâzi sultan bunda yatmaz mı? 

 

Yoğidi ana asrında akran, 

Anı aziz kıldı ol gani Yezdan, 

Nefs-i emmâreye basan pehlivan, 

Ahî Baba sultan bunda yatmaz mı? 

 

Seyyah idi şark ile mağrîbi, 

Elinden gitmez idi Hakk'ın kitâbı, 

Evliyâlar zümresinin mahbûbu, 

Şeyh Ahmet Dede sultan bunda yatmaz mı? 

 

 



133 

 

Misli gelmemiştir anın asrında, 

Gece gündüz Hakk'ın zikri dilinde, 

Şehrin bekçisi üst yanında, 

Arslan Dede sultan bunda yatmaz mı? 

 

Dîn-i islâm için gazâ edenler, 

Rûz u şeb durmayup cevlân edenler, 

Kâfir elinde hep helâk olanlar, 

Şehîd-i şühedâ bunda yatmaz mı? 

 

Seyyid Derviş bütün kendin bilmişler, 

Her birisi birlikte gelmişler 

Mezaristanında medfûn olmuşlar. 

Derviş-i dervişân bunda yatmaz mı? (Atalar, 1996) 

 

Zileli halk ozanı Sezai’nin Zile’de bulunan evliyâlarla ilgili şiiri de şu 

şekildedir: 

Ricam senden böyle Rabbi'l-âlemîn 

Sen de bize himmet eyle bir (oğlul)? 

Muhammed Mustafa ashâb-ı güzin 

O da bize himmet itsün bir (oğlul)? 

 

Yatarlar evliyâ cümle Zile'de 

Himmetlerin iste ziyâret kıl da 

Tekke yolundaki İsmail Dede de 

 



134 

 

Çal üstünde kabri etrâfı yazı 

Nezr ider getürür ana da kazı 

Zile kıblesinde Hüseyin Gâzi 

 

Ziyâret eyleyüb bul sen de safâ 

Sarılık olanlar bulurlar şifâ 

Çal'ın eteğinde ol Ahi Baba 

 

Sivâsî Efendi kardaşı Muharrem 

Ana ihsan itmiş Hudâ çok kerem 

Çevirme'de yatan Veli Muharrem 

 

Helvayı yapdurup ana varmalı 

Küd olan çocuklar kıra binmeli 

Câmi arkasında Dede Helvalı 

 

Mezerlik'de medfun o Küçük Çeltek 

Korkan olur ise suyun içecek 

Sultan Yenmişi unutmam gerçek 

 

O Câmi-i Kebir yanında peder 

(Cevherin)? almağa herkes gider 

Hâfız Ömer hânesinde ol Sultan Ca'fer 

 

 

 



135 

 

Yitüğü olana idermiş beyan 

Cevherin alub da ziyâretin kılan 

A'Ia Mescid'de Şeyh Dede İyan 

 

Çilehânesinde yeller çok eser 

Çocuk olmıyanı ip ile asar 

Kal'a eteğinde Şeyh Hoca Kayser 

 

Şefâ'ati umar cümle müslimîn 

Ma'sûmân şehîd Hasen Hüseyin 

Tekkedeki yatan Şeyh Nasrü'd-dîn 

 

Dede önünde medfun olan şehidin 

Karşusunda anın İmam Malikü'd-dîn 

Hacı Hasan Câmi'inde Dede Hançerin 

 

Bilmen mi Zile'nin bekçisi olan 

Maksûdına irür ziyâret kılan 

Sarac yakınında Şeyh Dede Arslan 

 

Yağmur kıllet ola kurbanla gide 

Aç kalmayub doyar hep cümlesi de 

Kepez başındaki Şeyh Ahmed Dede 

 

 

 



136 

 

Zile'den giderken gelür soluna 

Ziyâret it var Sarac'ın yoluna 

Saru Dede Sultan anda buluna 

 

Kabul it ricâmı (çok)? oldı söz 

Dergâha tutmuşum ben de siyah göz 

Abdal yanındaki Baba Kaygusuz 

 

Sıdkla kulak vir dinle kelâmı 

Cümlesinin biz de olduk gulâmı 

Şeyh Edhem Çelebi nesli Bistâmi 

 

Uyuz gider rûy-ı cevherin sürüncek 

Açukda yaykanur bilün görüncek 

Konak yolundaki Baba Örümcek 

 

Derde düşüb derde devâ istiyen 

Orpağı ocağı bilmez misin sen 

Kireçli'de yatan Şeyh Hamur Kesen 

 

Murâda irgürüb cümle-i Rahman 

Ruhları içün oku Sezâi Kur'an 

Ol Ahi Evran (Atalar, 1996) 

 

 

 



137 

 

4.4.Değerlendirme 

İslamiyet öncesi Türk inanç sisteminin önemli bir ögesi olan atalar kültü ve bu 

kültle yakından ilişkili olan mezar kültü Türklerin Müslüman olmasıyla birlikte İslamî 

bir kimliğe bürünerek varlığını devam ettirmiştir. Kendilerine evliya, dede, baba, abdal 

vb. isimler verilen ve yaşadıkları dönemde halk tarafından büyük bir saygı gören bu 

kişiler aynı saygı ve sevgiyi bu dünyadan göçtükten sonra da görmüşlerdir. Halk, bu 

zâtların mezarlarını kaybolmayacak bir biçimde özenle inşa etmiş ve her türlü zorlukta, 

her türlü dileklerinde buraları ziyaret etmeyi bir gelenek haline getirmiştir. 

Atalar kültü, ölen büyüklerin ve özellikle de babaların ruhlarının geride kalan 

aile üyelerine iyilik ve kötülüklerinin dokunabileceği inancıyla bu ruhları tazim ve 

onlara kurban sunma olarak açıklanabilir. (Güngör, 2002, C.3: 264) 

“Evliyalar velayet derecesine ulaşmış kişilerdir. Kimi zaman tayy-ı mekân (bir 

anda uzak mesafelere gitme), tayy-ı zaman (bir anda birkaç yerde bulunma), su 

üstünde yürüme, kalp okuma vd. gibi üstün özelliklere sahiptir. İslam inancına göre 

buna ‘keramet sahibi olma hali’ adı verilir.” (Artun, 2013: 363) 

Eski Türk inanç sisteminde toplumun manevî önderi konumunda olan ve 

topluma yol gösteren kişiler bulunmaktaydı. Bu kişiler aynı zamanda hastalıkların 

sağaltımında da önemli fonksiyonu olan, dinî törenleri yöneten, doğaüstü güçleri 

bulunan Şaman, Kam, Baksı’lardır. Bu kişilerin diğer bir özelliği de saz çalıp şiir 

söylemeleridir. İslamî dönemde de saydığımız bu fonksiyonları yerine getiren, 

tasavvuf ehli birçok isim saymak mümkündür. Hoca Ahmet Yesevî’den başlayarak 

binlerce Allah dostu, Türklerin İslamlaşması için çaba göstermiş ve hem Orta Asya’nın 

hem de Anadolu’nun birçok yerine yayılmışlardır. İşte bu manevî önderlerin 

kabirlerine Anadolu’nun her köşesinde rastlamak mümkündür. Halkın büyük 

teveccühünü gören bu mekânlar çevresinde oluşmuş hem İslam dininden hem de 

Türklerin eski inanç sisteminden izler taşıyan birçok inanış ve uygulama görmek 

mümkündür. 

İslamî açıdan yanlış olduğu konusunda görüşlerin de bulunduğu yatırlardan 

medet umarak dilek tutma, yatıra kurban adama, türbenin etrafındaki ağaçlara çaput 

bağlama, türbede bulunan topraktan şifa bekleme, türbede mum yakma gibi inanış ve 

uygulamalar eski Türk inancındaki Atalar Kültü kaynaklıdır ancak halkın belli bir 

kesimi arasında İslam dininin bir parçası imiş gibi kabul görmektedir. 



138 

 

İnsanlar, türbelere giderek hastalıklardan kurtulma, iş bulma, kısmet açma vb. 

konularda evliyadan yardım ister. Bu isteğin kabul olması için ziyaret eden kişinin 

bunu inanarak yapması şarttır. Ziyaret sırasında ağaca çaput bağlama, orada bulunan 

sudan içme gibi pratiklerle birlikte atalar kültüyle su kültü, tepe kültü ve taş kültü 

birleşir. (Eröz,1992:103) 

Anadolu’nun her köşesinde yer alan yatır ve türbeleri Zile’de de görmek 

mümkündür. Zile ilçesi, türbe ve ziyaret yeri bakımından oldukça zengin bir bölgedir. 

Gerek Zile ilçe merkezinde gerek Zile’nin köylerinde birçok türbe ve ziyaret yeri 

bulunmaktadır. Çalışmamızda toplam sayısı 106 olan türbe ve ziyaret yerine yer 

verilmiş, bunlar etrafında gelişen inanış ve uygulamalardan bahsedilmiştir.  

Zile’de yer alan türbe ve ziyaret yerleri genellikle kadınlar tarafından ziyaret 

edilmektedir. Ziyaretler perşembe akşamları ve cuma günleri yoğun olarak 

yapılmaktadır.  

Araştırmalar sırasında türbelerde yapılan gözlemlere dayanarak mum yakma 

pratiğinin çok yaygın olduğu söylenebilir. Türbelerin yanında görülen mum kalıntıları 

ve mum yakılması için özel olarak yapılan kısımlar bu pratiğin ne kadar yaygın 

olduğunun göstergeleridir.  

Türbeye adak adama uygulaması da günümüzde varlığını sürdürmektedir. Eski 

Türk inancındaki “kanlı kurban” geleneğinin devamı olarak düşünebileceğimiz bu 

uygulama özellikle türbe ziyareti sırasında tutulan bir dileğin gerçekleşmesi 

neticesindeki minnetin göstergesidir. “Aş dökme eski inanç sistemindeki kansız 

kurban, saçı türüdür.” (Kalafat, 2012: 292) Zile’de türbelerde ve ziyaret yerlerinde 

lokma dağıtma uygulaması da eski Türk inancında yer alan kansız kurbanın devamı 

niteliğinde düşünülebilir.  

Türbenin yakınındaki ağaçlara çaput bağlama da varlığını devam ettiren 

uygulamalar arasındadır. Dileğinin gerçekleşmesini isteyen kişi kutsiyet atfettiği bu 

ağaçlara çaput bağlar ve bu uygulamadan medet umar. 

Belirli hastalıklara iyi geldiğine inanılan ziyaret yerleri de Zile’de çok 

yaygındır ve çalışmamızda bu yerlere ayrıntılı olarak yer verilmiştir. Kültürel 

değişimin etkisiyle hastalıklar için öncelikle modern tıbbî yöntemlere 

başvurulmaktadır ancak modern tıpta çare bulamayan kişiler şifa bulmak ümidiyle 

yukarıda bahsedilen bu ziyaret yerlerine müracaat etmektedir. “Çeltek Baba” adıyla 



139 

 

bilinen Şeyh Mahmut Emirci Doğan türbesi felç hastalığı ve akıl hastalıklarının 

tedavisi için hem Tokat ilinden hem de diğer illerden çok sayıda ziyaretçinin geldiği 

bir mekândır. 

“Eski Türk inanç sisteminde mevsimlik merasimleri, bereket ayinleri, yağmur 

duası türünden toplu törenleri Şaman-Kam yönetiyordu. Günümüzde birçok yerde bu 

tür dinî toplantılar hoca veya imamın yönetiminde olmaktadır. Aynı zamanda merasim 

mevkii için ulu tepeler ve ulu kişilerin kabir taşları seçilmektedir.” (Kalafat, 2012: 

287) 

Zile’de hemen her köyde türbe veya bir mezarın bulunmadığı ziyaret yeri 

görmek mümkündür. Köylerde bulunan bu ziyaret yerlerinin önemli 

fonksiyonlarından biri de yağmur duası için ziyaret edilmeleridir. Günümüzde yağmur 

duasına çıkan köylü bu kutsal mekânlarda bir araya gelir. 

Bazı ziyaret yerlerinde herhangi bir mezar yeri bulunmamaktadır. Bu yerler 

genellikle yükseklerde, bir dağın ya da tepenin başında bulunmaktadır. Bu durum da 

akla eski Türk inancında yer alan “Dağ Kültü”nü getirmektedir.  

Türklerin Anadolu’yu yurt edinmesinden önce bu topraklarda yaşayan halklar 

da kendi ulularına duydukları saygının bir göstergesi olarak bu uluların mezarlarını 

yapmışlardır. Bu mezarlar zamanla İslamî bir kimliğe bürünmüş, Türk halkı bu 

mezarları kendi uluları olarak görmüş ve bu topraklar üzerinde yaşayan din değişse de 

inanışlar kültürel farklılıklara uğrayarak devam etmiştir. Zile’de bu durumun örnekleri 

görülebilir. Cici Anne ve Koca Kayzer, Hristiyan Roma’dan kalan ve zamanla halk 

arasında Müslüman bir Allah dostunun kabri olarak kabul gören ziyaret yerleridir. 

Çalışmamız sonucunda Zile ilçesinde tespit edilen türbe ve ziyaret yerlerinin 

ziyaret nedenlerine göre dağılımı şu şekildedir: 

Ölümcül bir hastalıktan kurtulmak için ziyaret edilenler: Ahi Evran, 

İbrahim Sani. 

Yürüyemeyen çocukların yürümesi için ziyaret edilenler: Şeyh Nusrettin, 

Çimecoluk, Kaba Pelit, Arap Dede (Elbaşoğlu Camii), Ayak Basan, Kıtlım Ana, 

Boldacı Tekkesi. 

Huysuz çocuklar için ziyaret edilenler: Huy Kesen Evliya, Çimecoluk. 



140 

 

Çocuğu olmayan kadınlar tarafından ziyaret edilenler: Hüseyin Gazi, 

Muharrem Efendi, Sarıtaşlı Evliyası, Abdal Musa Sultan, Arslan Dede, Murat Baba, 

Arap Dede (Aluçözü-Yeniköy), Çal Dede, Hoca Beden, Kamer Kaya, Tığga Ocağı. 

Sütü olmayan lohusa kadınlar tarafından ziyaret edilenler: Süt Ali Baba, 

Çağlayan Evliya. 

Psikolojik rahatsızlıklar ve ruhî bunalımlar için ziyaret edilenler: Hamur 

Kesen, Çeltek Baba, Abdal Musa, Abidin Dede, Ali Hoca. 

Çeşitli hastalıklar için ziyaret edilenler: Hoca Beden (Baş ağrısı), Bircivan, 

Çatal Armut, Kulak Kuyusu (Kulak ağrıları), Ağ Baba (Sarılık), Bekimiş Dede (Korku 

ve bel ağrısı), Beyazıd-i Bestami (Baş ve göz ağrısı), İsmail Dede, Pervane Baba 

(Korku), Koca Kayzer (Siğil), Ay Kadın (Ağrılar), Yağıbasan (Korku). 

Yağmur duası için ziyaret edilenler: Kara Dede, Bakacak, Ardıçlı Dede, 

Arslan Dede, Dikmen Evliyası, Hu Dede, Kaba Ardıç, Kabak Dede, Kırklar (Savcı 

köyü), Şıh Ali Baba, Yağmur Dede. 

Kaybolan eşyalar için ziyaret edilen: Zeyve 

Yukarıda adı geçen türbe ve ziyaret yerleri dışında kalanlar ise her türlü 

dileklerin kabulü için ziyaret edilmektedir. 

  

 

 



141 

 

 

 

 

SONUÇ 

Kültürel değişim bağlamında Türk halk inanışlarının Zile ilçesindeki 

durumunun incelendiği bu çalışmanın sonunda birçok halk inanışının dünü ve bugünü 

hakkında bilgilere ulaşılmıştır. Derleme çalışmaları ile ulaşılan Zile ilçesindeki halk 

inanışları ve uygulamaları kayıt altına alınarak bazı değerlendirmelerde bulunulmuş 

ve çalışmanın sonunda bazı neticelere varılmıştır. 

Tokat ilinin Zile ilçesi tarihi çok eskilere dayanan, üzerinde birçok medeniyetin 

yaşadığı, farklı kültürlerin izlerinin hâlâ görülebileceği, Anadolu’nun önemli 

şehirlerinden biridir. Farklı kültürlerin izleri özellikle mimarî eserlerde ve arkeolojik 

kazı alanlarında bariz şekilde görülebilmektedir. Bunların dışında kültürel birikimin 

belki de en eski izleri halk biliminin inceleme alanına giren halk inanışları mevzuunda 

kendini göstermektedir. Roma döneminden kalma bir inanışın günümüzde Zile halkı 

arasında bilinmesi ve yaşatılması kültürel birikimi gösteren şaşırtıcı bir örnektir. 

Halkın ismini bile bilmediği Anaitis tarikatından kalan bir ritüeli bugün kendi 

kültürüne uyarlaması ve bu ritüel sonucunda yarar sağlayacağına inanması inançışların 

ne kadar güçlü olduğunu kanıtlar niteliktedir.  

Tarihi süreçte farklı kültürlerin yaşamış olduğu ilçede günümüzde de farklı 

sosyal grupların yaşadığı bilinmektedir. Zile şehir merkezinde yaşayanlar “Zileli” 

olarak tabir edilir ve Zilelilerin kendine has yaşam tarzı bu bölgeyi tanıyan kişiler 

tarafından bilinmektedir. Aynı zamanda Zile köyleri de farklı sosyo-kültürel yapıya 

sahip gruplardan oluşmaktadır. Bu gruplar arasında yaşayan halk inanışları da bu 

çalışma açısından önem arz etmektedir. Özellikle Türk kültür kodlarının birçoğunu 

değiştirmeden günümüze kadar taşıyabilmiş Sıraç Alevilerinin yaşadığı köylerde 

yapılan derleme çalışmaları halk inanışlarının eski Türk inançlarıyla olan bağını gün 

yüzüne çıkarması açısından önemlidir. 

Edinilen bilgiler neticesinde Zile’nin türbe ve ziyaret yerleri açısından çok 

zengin olduğu söylenebilir. Çalışma sonucunda Zile ilçe merkezinde 30, köylerde 68 



142 

 

olmak üzere toplam 98 ziyaret yeri tespit edilmiştir. Acısu köyünde bulunan ve toplam 

sayısı 9 olan ziyaret yeri Acısu Evliyaları başlığı altında incelenmiştir. Eğer Acısu’da 

bulunan bu 9 ziyaret yerini de ayrı olarak eklersek toplam ziyaret yeri sayısı 106 

olmaktadır.  

Yapılan derleme çalışmaları sonucunda tespit edilen halk inanışlarının toplam 

sayısı 641 olup konularına göre dağılımı şu şekildedir: Doğum öncesi ile ilgili 55, 

doğum sırasıyla ilgili 13, doğum sonrası ve çocukla ilgili 78, tuzlama ile ilgili 5, 

Albasması ile ilgili 12, ad vermeyle ilgili 12, diş hediğiyle ilgili 8, kırkı çıkma ve 

kırklamayla ilgili 29, sünnetle ilgili 3, evlilik öncesiyle ilgili 13, düğün günüyle ilgili 

19, evlilik sonrası ile ilgili 7, ölüm öncesiyle ilgili 13, ölüm esnasıyla ilgili 8, ölüm 

sonrasıyla ilgili 85, astronomi ve doğa olaylarıyla ilgili 28, bitkilerle ilgili 11, 

hayvanlarla ilgili 35, büyü ve falla ilgili 15, nazarla ilgili 28, insan vücuduyla ilgili 20, 

halk hekimliğiyle ilgili 41, giyim kuşam ve eşyalarla ilgili 18, rüyayla ilgili 26, belirli 

gün ve vakitlerle ilgili 14, Hıdırellez ile ilgili 12, Ficenk Bayramı ile ilgili 2, dua ve 

beddua ile ilgili 7, çeşitli sosyal hadiselerle ilgili 24 halk inanış ve uygulaması tespit 

edilmiş ve kayıt altına alınmıştır. 

Tespit edilen halk inanışlarının ve uygulamaların büyük bir kısmı yaşça büyük 

kişiler tarafından bilinmekte ve uygulanmaktadır. Genç nesiller arasında bilinen inanış 

ve uygulamalar daha kısıtlıdır. Yine şehirlerde bilgi düzeyinde kalan inanış ve 

uygulamaların köylerin bir bölümünde hâlâ devam ettirildiği gözlemlenmiştir. Ancak 

kültürel değişim ilçe merkezini olduğu kadar köyleri de etkilemeye başlamıştır. Bunun 

en önemli nedenlerinden biri de kitle iletişim araçlarının etkileridir. Küreselleşme her 

yerde olduğu gibi derleme çalışmasının yürütüldüğü bölgelerde de kültür açısından 

olumsuz etkilerini göstermiştir. Ayrıca eğitim ve sağlık olanaklarının artması ile 

birlikte halk inanış ve uygulamalarına ihtiyaç giderek azalmaktadır. Halk inanışlarının 

kadınlar arasında daha yaygın biçimde yaşadığı da gözlemlerimiz arasındadır. 

Halk inanışları ve uygulamalarının yoğun bir biçimde kümelendiği evrelerin 

başında insan hayatını derinden etkileyen ve değiştiren geçiş dönemleri gelmektedir. 

Çalışma sonucunda elde edilen veriler de bunu doğrulamaktadır. Doğum, sünnet, 

evlilik ve ölümle ilgili inanışlar uzun yıllar boyunca halk arasında yaşamıştır. 

Günümüzde de geçiş dönemleri ile ilgili birçok inanışın halk arasında mevcut olduğu 

görülmüştür. Kültürel değişimin etkisiyle birlikte bu inanışların bir bölümü unutulsa 

da geçerliliğini koruyan inanışlar da azımsanmayacak ölçüdedir. Doğumla ilgili 



143 

 

inanışlar bilgi düzeyinde çok fazla değişikliğe uğramamıştır. Ancak uygulamaya 

dönük inanışların birçoğu modern tıbbın gelişmesiyle birlikte eskisi kadar varlık 

gösterememektedir. Örneğin geçmişte çocuk sahibi olamayan anne babalarda kusur 

sadece kadına yüklenir ve geleneksel tedavi yöntemleri de kadına yönelik olurdu. 

Günümüzde ise çocuk sahibi olamayan ailelerde kadın veya erkekte bir hastalık 

olabileceği düşünülür, bu sebeple öncelikle uzman doktorlara başvurulur. Özellikle tüp 

bebek yöntemi ile birçok aile çocuk sahibi olabilmektedir. 

Günümüzde doğum sonrası ile ilgili inanışların da büyük bir kısmı 

bilinmektedir. Uygulamaya dönük inanışlar da yaşamaya devam etmektedir. Ad 

verme, kırkı çıkma, diş hediği ile ilgili inanış ve uygulamalar pek fazla değişiklik 

göstermeden devam etmektedir. Tabii ki kültürel değişimin etkisiyle değişikliğe 

uğramış veya kaybolmuş inanışlar da mevcuttur. Albasması inanışı Türk insanının 

kolektif bilinçaltına o kadar işlemiştir ki bu tür şeylere inanmayan bir kadın bile 

geleneksel olarak yastığının altına makas koyabilmekte, kırmızı bir toka 

takabilmektedir. Kendi istemese bile çevresindeki insanlar tarafından bu tarz 

uygulamalara maruz kalmaktadır. 

Evlilikle ilgili inanışlar da geçmişten günümüze devam etmekte olan inanış ve 

uygulamalar arasındadır. Kız isteme, dünürcülük, nişan, kına gecesi uygulamaları 

çeşitli değişikliklere uğrasa da varlığını devam ettirmektedir. Eşlerin tanışma 

usullerinde kültürel değişimin etkisini net bir biçimde görmek mümkündür. İlçe 

merkezindekilerden ziyade köy düğünlerinde eski inanış ve uygulamaların devam 

ettirildiği görülmektedir.  

Zile’de sünnetle ilgili çok fazla inanış tespit edilememiştir. Görüşme yapılan 

kişiler sünnet düğününün son yıllarda ortaya çıktığını, geçmişte çocukların mahalleye 

gelen sünnetçiler tarafından sünnet edildiğini aktarmıştır. Sünnetten sonra da 

genellikle herhangi bir kutlama olmadığı belirtilmiştir. Sünnet, aileler tarafından 

önemsenen bir hadise olsa da sünnet düğününün eskiden çok yaygın olmayan bir 

gelenek olduğu söylenebilir. 

Ölüm ve ötesiyle ilgili inanış ve uygulamalar halk arasında çok ciddî bir şekilde 

devam ettirilmektedir. İnanç ve uygulamaların birçoğu unutulsa da birçoğu da dinî bir 

kimlik kazandığı için önemsenmekte, bir gereklilik olarak görülmektedir. Ölüm ve 

ötesiyle ilgili en farklı diyebileceğimiz inanış ve uygulamalar Zile’de 18 köyleri 



144 

 

bulunan Sıraç Alevisi olarak da bilinen Beğdilli Aşiret’ne mensup Türkler arasında 

görülmektedir. Bu köylerden bazılarında kültürel değişimin ve hâkim kültürün 

etkisiyle cenaze merasimleri değişmiştir. Ancak genel gözlemler ve görüşülen kaynak 

kişilerden edinilen bilgiler doğrultusunda Acısu ve Üçkaya köyünde cenaze 

merasimlerinde Sıraç inancının gerekliliklerinin tam anlamıyla yerine getirildiği 

söylenebilir. Diğer Sıraç köylerinde de bazı inanış ve uygulamalar 

gerçekleştirilmektedir, bazıları ise unutulmuştur. 

Geçiş dönemleri ile ilgili halk inanışları ve uygulamaları dışında kalan halk 

inanışları ve uygulamaları arasında halk hekimliği ile ilgili inanış ve uygulamalar 

dikkat çekmektedir. Yapılan araştırma ve gözlemler sonucunda özellikle cilt 

rahatsızlıklarına yönelik halk hekimliği uygulamaları günümüzde devam etmektedir. 

Ocak geleneği de günümüzde devam eden bir gelenektir. Belli sülalelerden kişilerin 

çeşitli uygulamalarla bazı hastalıkları iyileştirebildiği inanışı halk arasında yaygındır. 

Yine şifalı kabul edilen sularla ilgili inanışlar da günümüzde alternatif tıbbî yöntemler 

olarak varlığını sürdürmektedir. Tabii ki kültürel değişimin etkileri sonucu 

hastalıklarla ilgili öncelikle hastanelere müracaat edilmektedir ama bunun yanında 

halk hekimliği de tamamen unutulmamıştır. 

Halk inanışlarının bir bölümü insanları olumlu yönde etkilerken bazıları ise 

insanlara maddî ve manevi zararlar verebilmektedir. Gece tırnak kesmenin günah 

sayılması, kesilen saçların sokağa atılmaması, eşikte oturmanın günah olması gibi bazı 

inanışlar insanları kötü durumlardan koruması yönüyle zararsız sayılabilecek inanış ve 

uygulamalardır. Ancak bu inanış ve uygulamaların yanında İslam diniyle çelişen, 

insanları kötü yönde etkileyen büyü ve falla ilgili inanışlar da günümüzde halk 

arasında bilinmektedir. Ancak kültürel değişimle birlikte insanların bu tip yollara 

müracaat etme sıklığının azaldığı gözlemlenmiştir. 

Çalışmayı özetlemek gerekirse, Zile ilçe merkezi ve köylerinde yapılan 

derlemeler neticesinde birçok halk inanışı ve uygulama tespit edilmiştir. Kaynak 

kişilerden edinilen bilgiler yazıya geçirilmiş ve yazıya geçirilen inanış ve uygulamalar 

kültürel değişim bağlamında değerlendirilerek tahlil edilmiştir. Zile’de bilinen ve 

yaşayan halk inanışlarının hangi kaynaklara dayandığı, bu inanışların dünü ve bugünü 

incelenmeye çalışılmıştır. Yapılan gözlemler ve derlemeler sonucunda Zile yöresinde 

farklı sosyo-kültürel yapılara sahip gruplar arasında bilinen birçok inanış aslında 

Zile’nin büyük kısmında da bilinmektedir. Sıraç köyünde tespit edilen bir inanış ve 



145 

 

uygulamanın aynı şekliyle tamamı Sünnî olan bir köyde de yaşadığı görülmüştür. Bu 

da ortak geçmişin, kültürün, değerlerin nadide bir örneğidir. Farklı olarak görülen 

unsurlar aslında bir mozaiğin parçalarından ibarettir. Farklılık olarak görülen unsurlar 

bu ülkenin kültürel zenginliğini yansıtmaktadır. Bu zenginlik kültürün her alanında 

olduğu gibi halk inanışlarında da görülebilir.  

Yapılan bu çalışmanın eksik kalmış yönleri elbette ki olacaktır ve bu, insan 

ürünü her çalışma için geçerlidir. Yine de yapılan çalışmanın, Zile hakkında yapılan 

diğer birçok çalışmayla birlikte Zile kültürüne katkı sağlaması temenni edilmektedir. 

Ayrıca çalışmamızın Zile halk inanışlarına yönelik yapılacak çalışmalara da ışık 

tutması temenniler arasındadır. 

 



146 

 

KAYNAKÇA 

1. Yazılı Kaynaklar 

Akkurt, A. (2014). Zile İlçesinin Beşeri ve Ekonomik Coğrafyası (Yayınlanmamış 

Doktora Tezi). Atatürk Üniversitesi, Erzurum. 

Artun, E. (2013). Türk Halkbilimi. Adana: Karahan Kitabevi. 

Atalar, M. (1986). Zile’nin Tarihçesi (ss. 286–290). Sunulan Tarih Boyunca Karadeniz 

Kongresi, Samsun. 

_____(1996). Zileli Halk Şairlerimiz. Kubbealtı Akademi Mecmûası, S 4, ss.9-16. 

Boratav, P. N. (1984). 100 soruda Türk Folkloru. İstanbul: Gerçek Yayınevi. 

Çoruhlu, Y. (2002). Türk Mitolojisinin Anahatları (1. basım). Cağaloğlu, İstanbul: 

Kabalcı Yayınevi. 

Dundes, A. (1998). Halk Kimdir? Metin Ekici (Çev.) Milli Folklor, S 37, ss. 139-157. 

Erdil, K. (1991). Yaşayan Hurafeler. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı. 

Eröz, M. (1992), Eski Türk Dini ve Alevilik Bektaşilik. İstanbul: TDAV 

Eyuboğlu, İ. Z. (1998). Anadolu inançları: Anadolu Üçlemesi-1. İstanbul: Toplumsal 

Dönüşüm. 

_____(1991). Abdal Musa. İstanbul: Geçit Kitabevi. 

Gömeç, S. (2003). Eski Türk İnancı Üzerine Bir Özet. Ankara Üniversitesi Dil ve 

Tarih-Coğrafya Fakültesi Tarih Bölümü Tarih Araştırmaları Dergisi, C. 21,   

S 33, s. 1.  

Güngör, H. (2002), Eski Türklerde Din ve Düşünce, Türkler, C. 3, Ankara: Yeni 

Türkiye Yayınları. 

_____(2010). Şamanizm. TDV İslam Ansiklopedisi, C. 38, ss. 325-328, İstanbul. 

Güvenç, B. (1979). İnsan ve Kültür. İstanbul: Remzi Kitabevi. 



147 

 

Harner, M. J. (2006). Şaman’ın Yolu. (M. Bolak, Çev.). İstanbul: MİA Basım Yayım. 

İnan, A. (1987). Makaleler ve İncelemeler. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

_____(2015). Tarihte ve Bugün Şamanizm: Materyaller ve Araştırmalar. Ankara: 

Türk Tarih Kurumu. 

Kalafat, Y. (2006). Doğu Anadolu’da Eski Türk İnançlarının İzleri (C. 5). Ankara: 

Ebabil. 

_____(2012). Anadolu Kültür Coğrafyasında Erenler. Ankara: Berikan Yayınevi. 

Kartal, E. (2010). Dil, Kültür ve Eğitim İlişkisi. e-Journal of New World Sciences 

Academy, C. 5, S 3, ss. 447-454. 

Kırtepe, S. (2014). Sosyo-Kültürel Değişme ve Kitle İletişim Araçları. Gaziosmanpaşa 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 2, S 2, ss. 237-256. 

Meral, S. ve Meral, Y. (1983). Her Yönüyle Zile. Zile [Tokat]: Sanem Matbaacılık. 

Özbakır, A. (2010). Zile’de Şehirsel Gelişme (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). 

İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Coğrafya Anabilim Dalı, 

İstanbul. 

Özçağlar, A. (1996). Zile’nin Kuruluşu, Gelişmesi ve Bugünkü Fonksiyonel 

Özellikleri. Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Coğrafya Bilim ve 

Uygulama Kolu - Coğrafya Araştırmaları, S 4, ss. 145-162. 

Selçuk, A. (2010). Horasanda Eren Anadolu’da Evliya: Acısu Sıraç Köyü Örneğinde 

Kahraman Atalar Kültü. Millî Folklor, S 87, ss. 136-147. 

Şahin, İ. (1988). Âhi Evran. TDV İslam Ansiklopedisi (C. 1, ss. 529–530). İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Şahin, M. (2017). Kültürel Değişim Bağlamında Alevi Toplumunda Türk Halk 

İnançları (Küçükçekmece İlçesi Örneği) (Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi). Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Samsun. 

Şener, C. (1996). Şamanizm. İstanbul: BDS Yayınları. 



148 

 

Şişman, B. (1994). Samsun Yöresinde Yaşayan Halk İnançları Üzerine Bir İnceleme 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Samsun. 

_____(2000). Anadolu’da Yaşayan Halk İnançlarının Menşei Üzerine Bir Araştırma. 

Türk Kültürü, C. 6, S 448, ss. 104-108. 

Tanyu, H. (1976). Dini folklor veya dini-manevi halk inançlarının çeşit ve mahiyeti 

üzerine bir araştırma. AÜİF Dergisi, ss. 123–142. 

Ulu, M. E. (2004). Alperenler Cenneti Tokat. İstanbul: Acar Matbaacılık. 

Yardımcı, M. (1998). Zile’de Yatırlar ve Ziyaret Yerleri İle İlgili İnanışlar - 

Uygulamalar - Menkıbeler. Sunulan Uluslararası Türk Dünyası ve Evliyaları 

Kongresi, Ankara. 

_____(1999). Türk Halkbilimi Ve Edebiyat Araştırmaları, Ankara: Ürün Yayınları. 

Yel, A. M. (1998). Hurâfe. TDV İslam Ansiklopedisi (C. 18, ss. 381–382). 

Yılmaz, O. (2009). Sıraçlar (Anşabacılı ve Hubyarlar): Beydili Alevi Türkmenleri (1. 

baskı). Zile [Tokat]: Veni Vidi Vici Yayınevi. 

_____(t.y.). Hoca Ahmet Yesevi’yi Pir Kabul Eden Tek Anadolu Alevi Kolu: Zile 

Sıraç (Beydili) Türkmenleri. 

2. Elektronik Kaynaklar 

http://www.tokatkulturturizm.gov.tr/TR,141157/zile.html, Erişim: 20 Kasım 

2017 

http://zileweb.com/dokumanoku.asp?id=20, Erişim: 30 Ekim 2017 

http://zilehabercom.blogspot.com.tr/2011/12/zile-bayr-koyu.html, Erişim: 14 

Kasım 2017 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Emirören,_Zile, Erişim: 9 Aralık 2017 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Küplüce,_Zile, Erişim: 9 Aralık 2017 

http://www.tokatkulturturizm.gov.tr/TR,141157/zile.html
http://zileweb.com/dokumanoku.asp?id=20
http://zilehabercom.blogspot.com.tr/2011/12/zile-bayr-koyu.html
https://tr.wikipedia.org/wiki/Emirören,_Zile
https://tr.wikipedia.org/wiki/Küplüce,_Zile


149 

 

http://zilehabercom.blogspot.com.tr/2011/09/zile-sarac-koyu.html, Erişim: 9 

Aralık 2017 

http://sosyolojisi.com/kulturel-surecler/3054.html, Erişim: 20 Ocak 2018 

http://www.kozderekoyu.org/ziyaret-yerleri.html, Erişim: 25 Ocak 2018 

http://unyezile.com/eyluk.htm, Erişim: 10 Ocak 2018 

http://unyezile.com/cici.htm, Erişim: 11 Ocak 2018 

http://unyezile.com/zilefoto8.htm, Erişim: 15 Ocak 2018 

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.G

TS.5a98692d7af365.39467885, Erişim: 27 Ocak 2018  

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.G

TS.5a986934b7ac34.40042060, Erişim: 27 Ocak 2018 

http://lugatim.com/s/halk, Erişim: 27 Ocak 2018 

http://lugatim.com/s/inanç, Erişim: 27 Ocak 2018 

http://lugatim.com/s/din, Erişim: 27 Ocak 2018 

http://lugatim.com/s/hurafe, Erişim: 27 Ocak 2018 

http://lugatim.com/s/bidat, Erişim: 27 Ocak 2018 

3. Sözlü Kaynaklar (Kaynak Kişiler) 

Abdulkadir BOZOK, 52, İlkokul, Çiftçi, Çeltek 

Ahmet DİVRİKLİOĞLU, 68, Lise, Şair, Zile 

Ali CEBECİ, Üniversite, Öğretmen, Zile 

Ali DİNLER, 61, İlkokul, Çiftçi, Yalnızköy 

Aliye ATASOY, 54, Okuryazar, Ev Hanımı, Zile 

Arife AKDOĞAN, 49, İlkokul, Ev Hanımı, Evrenköy 

Aysel GÜNDÜZ, 47, İlkokul, Ev Hanımı, Zile 

Bekir AKDOĞAN, 27, Üniversite, Öğretmen, Evrenköy 

Bekir AKDOĞAN, 85, Okuryazar, Çiftçi, Evrenköy 

http://zilehabercom.blogspot.com.tr/2011/09/zile-sarac-koyu.html
http://sosyolojisi.com/kulturel-surecler/3054.html
http://www.kozderekoyu.org/ziyaret-yerleri.html
http://unyezile.com/eyluk.htm
http://unyezile.com/cici.htm
http://unyezile.com/zilefoto8.htm
http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5a98692d7af365.39467885
http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5a98692d7af365.39467885
http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5a986934b7ac34.40042060
http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5a986934b7ac34.40042060
http://lugatim.com/s/halk
http://lugatim.com/s/inanç
http://lugatim.com/s/din
http://lugatim.com/s/hurafe
http://lugatim.com/s/bidat


150 

 

Bekir ÖZKÖSE, 52, Ortaokul, Muhtar, Çeltek 

Cafer ŞENCAN, 84, Lise, Emekli Öğretmen, Küçüközlü 

Cennet AKGÜL, 68, İlkokul, Ev Hanımı, Çayır 

Cuma UÇAN, 80, Okuryazar, Çiftçi, Yalnızköy 

Dursun KAMURHAN, 41, İlkokul, Çiftçi, Evrenköy 

Emin ŞENCAN, 40, Lise, Muhtar, Küçüközlü 

Emine KANTEKİN, 70, Ev Hanımı, Güblüce 

Ercan AKGÜL, 32, Üniversite, Öğretmen, Çayır 

Fadik UÇAN, 75, İlkokul, Ev Hanımı, Çayır 

Fadime ŞENCAN, 77, Okuryazar değil, Ev Hanımı, Küçüközlü 

Fuat ÜÇKÖYLÜOĞLU, 52, Ortaokul, Çiftçi, Çeltek 

Gülhanım GÜNDÜZ, 26, Lise, Güvenlikçi, Zile 

Gürbüz ÇIKRIKÇIOĞLU, 48, Üniversite, Öğretmen, Zile 

Halil BAŞ, 58, Lise, Memur, Saraç 

Hasan ERKMEN, 44, İlkokul, Serbest Meslek, Acısu 

Hasan KARAKURT, 49, Üniversite, Öğretmen, Acısu 

Hasan KARTAL, 65, İlkokul, Çiftçi, Emirören 

Hasan TOKUŞLU, 70, İlkokul, Çiftçi, Çayır  

Hatice KANTEKİN, Okuryazar, 63, Ev Hanımı, Güblüce 

Hüseyin TARKIN, 68, İlkokul, Çiftçi, Emirören 

Kadir AKGÜL, 62, İlkokul, Muhtar, Çayır 

Kazım ATASOY, 35, Lise, Memur, Zile 

Mehmet AKGÜL, 75, İlkokul, Çiftçi, Çayır 

Memet DİNLER, 58, İlkokul, Muhtar, Yalnızköy 

Muharrem KANTEKİN, Okuryazar, 70, Çiftçi, Güblüce 

Mustafa AKGÜL, 85, Okuryazar, Çiftçi, Çayır 



151 

 

Mustafa BELKAYA, 49, Ortaokul, Çiftçi, Çeltek 

Naciye EYİN, 70, İlkokul, Ev Hanımı, Zile 

Nafia KOÇAK, 59, Lise, Emekli Öğretmen, Zile 

Necmettin ERYILMAZ, 52, Üniversite, Zile Belediyesi Kültür Müdürü, Zile 

Nergiz ERKMEN, 39, İlkokul, Ev Hanımı, Acısu 

Nuri AKTÜRK, 58, İlkokul, İnşaat Ustası, Saraç 

Osman GÜNDÜZ, 32, Lise, Güvenlikçi, Zile 

Osman UYAR, 28, Üniversite, Öğretmen, Zile 

Ömer İNAN, 63, İlkokul, Türbe Görevlisi, Çeltek 

Ömer TEKBAŞ, 94, Okuryazar değil, Çiftçi, Evrenköy 

Ruhiye GÜNDÜZ, 68, İlkokul, Ev Hanımı, Zile 

Salim BOZKURT, 67, Ortaokul, Emekli, Zile 

Satılmış ŞENGİL, 68, İlkokul, Abdal Musa Vakfı Başkanı, Emirören 

Seçkin AKYUNAK, 61, Lise, Emekli, Zile 

Seyfettin OLGUN, 58, İlkokul, Çiftçi, Çeltek 

Sultan SOYDANER, 74, Okuryazar değil, Ev Hanımı, Evrenköy 

Şükriye ÖZKAVAK, 73, Okuryazar, Ev Hanımı, Zile 

Yaşar TEZOL, 63, Lise, Emekli, Yeşilce 

Yeter AKGÜL, 57, Okuryazar değil, Ev Hanımı, Çayır 

Zübeyde ATASOY, 35, Ortaokul, Ev Hanımı, Zile 

 

 

 

 



152 

 

EKLER 

1. HARİTALAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Harita 1: Türkiye haritasında Tokat ilinin konumu 

Harita 2: Tokat il haritasında Zile ilçesinin konumu 



153 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Harita 3: Zile ilçesinin köyleri 

Harita 4: Zile ilçe merkezinin uydu fotoğrafı 



154 

 

2. FOTOĞRAFLAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Fotoğraf 1: Zile Kalesi (Sefa Genç) 

Fotoğraf 2: Zile Kalesi ve Çevresi 



155 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

Fotoğraf 3: Acısu köyünde bir dilek ağacı ve mezar taşları 

Fotoğraf 4: Acısu köyünde bulunan Veli Baba Türbesi’nin içindeki cöfer 

toprağı (Necmettin Eryılmaz arşivi) 



156 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

Fotoğraf 5: Acısu köyünde bulunan Sıraç Alevilerine ait mezar taşları 

Fotoğraf 6: Acısu köyü Veli Baba Türbesi bahçesindeki mezarlık 



157 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf 7: Zile ilçe merkezindeki Musalla’da kılınan bir cenaze namazının 

yıllar öncesine ait fotoğrafı (Necmettin Eryılmaz arşivi) 

Fotoğraf 8: Çayır köyündeki Sıraç Alevilerinin cenazeyi sardıkları “cecim” 

kaynak kişiler tarafından tanıtılıyor. 



158 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

Fotoğraf 9: Emirören köyünde derleme çalışması  

Fotoğraf 10: Küçüközlü köyünde derleme çalışması yaparken ziyaret edilen 

Cici Evliya kabri 



159 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf 11: Güblüce köyünde bulunan 

Arap Dede ziyaret yeri ve kutsal kabul edilen 

dilek ağacı 

Fotoğraf 12: Çeltek köyünde akıl hastalarının iyileşmesi için bir gece 

boyunca bağlı kaldıkları sütun taş 



160 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf 13: Çayır köyünde Halk Ozanı 

Kul Yusuf’un kabri 

Fotoğraf 14: Küçüközlü köyünde yürüyemeyen çocukların üzerine 

oturtulduğu eğer şeklindeki taş 



161 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf 15: Nazardan korunmak için geyik boynuzu asılmış bir Zile evi 

Fotoğraf 16: Zile ilçe merkezinde bulunan Davunlu Dede Türbesi 



162 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

Fotoğraf 17: Zile ilçe merkezinde bulunan Örümcekli Dede Türbesi 

Fotoğraf 18: Zile ilçe merkezinde bulunan Muharrem Efendi Türbesi ve 

dilekler için etrafında mum yakılıp, üzerine taş yapıştırılan sütun taş 



163 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

Fotoğraf 19: İsmail Dede Türbesi’ni öperek niyaz eden yaşlı bir kadın 

Fotoğraf 20: Dileklerin kabulü için ziyaretçiler tarafından ıslatılmış 

bezlerin tavana atıldığı Çeltek Baba Türbesi şifalı suyunun bulunduğu kubbeli 

yapı 



164 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 Mehmet Emin Sezmiş 12.04.1990 tarihinde İstanbul Şişli’de doğdu. 

İlköğretimi İstanbul’da tamamladı. 2008 yılında Turhal Şeker Anadolu Öğretmen 

Lisesinden mezun oldu ve Marmara Üniversitesi Atatürk Eğitim Fakültesi Türk Dili 

ve Edebiyatı Öğretmenliği bölümüne devam etti. Üniversiteden 2013 yılında mezun 

oldu. Aynı yıl Türk Dili ve Edebiyatı öğretmeni olarak Zile Anadolu İmam Hatip 

Lisesine atandı. 2014 yılında Samsun Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı bölümünde Yüksek Lisans programına başladı. 2016 

yılında tayin olduğu Zile Lokman Hekim MTAL’de Türk Dili ve Edebiyatı öğretmeni 

olarak çalışmaya devam etmektedir. 

İletişim Bilgileri:  

E mail: m.eminsezmis@gmail.com 

Telefon: 0541 367 74 62 

 

mailto:m.eminsezmis@gmail.com


 

 


