
I 

 

KUR’AN’DA MÜMĠN-MÜNAFIK PSĠKOLOJĠSĠ 

VE 

SOSYAL HAYATTAKĠ YANSIMALARI 
 

 
 

 

T.C. 

KAHRAMANMARAġ SÜTÇÜ ĠMAM ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

TEMEL ĠSLAM BĠLĠMLER ANA BĠLĠM DALI 

 

 

 

 

 

 

ÖkkaĢ ÜZÜMCÜ 

 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KAHRAMANMARAġ 

HAZĠRAN -2018 



II 

 

“KUR’AN’DA MÜMĠN-MÜNAFIK PSĠKOLOJĠSĠ 

VE 

SOSYAL HAYATTAKĠ YANSIMALARI” 

 
 

 

T.C. 

KAHRAMANMARAġ SÜTÇÜ ĠMAM ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

TEMEL ĠSLAM BĠLĠMLERĠ ANA BĠLĠM DALI 

 

 

 

DANIġMAN : Doç. Dr. Ahmet ABAY 

JÜRĠ             : Dr. Öğretim Üyesi Ahmet KÜÇÜK 

JÜRĠ             : Dr. Öğretim Üyesi Fatih TĠYEK 

 

 

ÖkkaĢ ÜZÜMCÜ 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ  

 

 

 

 

KAHRAMANMARAġ 

HAZĠRAN – 2018 
 



III 

 

KAHRAMANMARAġ SÜTÇÜ ĠMAM ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

TEMEL ĠSLAM BĠLĠMLERĠ ANA BĠLĠM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

ÖkkaĢ ÜZÜMCÜ 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ  

Bu tez…../…../2018 tarihinde aĢağıdaki jüri üyeleri tarafından oy birliği/oy çokluğu ile 

kabul edilmiĢtir. 

Doç. Dr. Ahmet ABAY Doç. Dr. Ahmet ÖZ  Dr. Fatih TĠYEK 

BAġKAN ÜYE ÜYE 

   

 

 

Yukarıdaki imzaların adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

 …………………………….. 

 Prof. Dr. Abdullah SOYSAL 

 Enstitü Müdürü 

Bu tezde kullanılan özgün ve baĢka kaynaktan yapılan bildiriĢlerin, çizelge, Ģekil ve fotoğrafların kaynak 

gösterilmeden kullanımı, 5846 sayılı Fikir ve Sanat Eserleri Kanunundaki hükümlere tabidir. 

“KUR‟AN‟DA MÜMĠN-MÜNAFIK PSĠKOLOJĠSĠ 

VE 

SOSYAL HAYATTAKĠ YANSIMALARI” 

 



IV 

 

KAHRAMANMARAġ SÜTÇÜ ĠMAM ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

TEMEL ĠSLÂM BĠLĠMLERĠ ANA BĠLĠM DALI 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ  

 

“KUR‟AN‟DA MÜMĠN-MÜNAFIK PSĠKOLOJĠSĠ 

VE 

SOSYAL HAYATTAKĠ YANSIMALARI” 

 

ÖkkaĢ ÜZÜMCÜ 

 

DanıĢman : Doç. Dr. Ahmet ABAY 

 

Yıl  : 2018, Sayfa: 176+X 

 

Jüri  : Doç. Dr. Ahmet ABAY (BaĢkan) 

: Dr. Öğretim Üyesi Ahmet KÜÇÜK (Üye) 
: Dr. Öğretim Üyesi Fatih TİYEK (Üye) 

ÖZET 
Tek yaratıcı Allah‟tır. Allah, insanı bu dünyaya denemek için göndermiĢtir. Bu 

imtihanda baĢarılı olmanın kriteri ise, Kur‟an‟ı Kerim‟e ve Sünnete göre bir yaĢam 

sürebilmektir. Ġnsan, bu iki kaynağın rehberliğine ihtiyaç duyar. Bu nedenle amacı 

insanlara rehberlik etmek olan Kur‟an, Mümin ve münafığın bazı özelliklerini açıklar. 

Olumlu karakterli olanlar övülürken olumsuz karakterli olanlar da kınanır.  

Kur‟an‟da insanın huzur içinde yaĢama arzusu ve yaratıcıya boyun eğme isteği 

olarak adlandırılan iman, birinin gerçekliğini doğrulamak ve bilmek demektir. Hem 

kendini hem de çevredekileri huzur, güven ve sükûn hisleriyle yaĢatmak Ģeklinde 

değerlendirilebilecek olan iman ve taĢıyıcısı Mümin, aynı zamanda Allah‟ın yeryüzünde 

arzu ettiği insan tipinin ortaya çıkmasını gerçekleĢtiren, Allah'ın birliğine, Ġslam'ın 

bütün hükümlerine içten inanan, inandığı bu esasları pratiğinde ortaya koyan ve bu 

yolda yaĢayarak diğer insanlara ulaĢtırmaya gayret gösteren, mücadele eden kiĢidir. 

Yine bu çalıĢmamızda, münafık bir yapıya sahip olmanın, insanı dünyada ve 

ahirette nasıl izole edeceğini, ahirette, dünyada yaptıklarına piĢman olacaklarını, bu 

piĢmanlığıın onlara fayda vermeyeceğini vurguladık. Negatif bir kiĢiliğe sahip olan bu 

insanlar, kendilerine yapılabilecek herhangi bir öneri ve tavsiyeyi kabul etmezler. Diğer 

insanları umursamadan bir hayat sürerler. Kendileriyle aynı konumda olanlarla 

arkadaĢlık kurarlar. Diğer müminlerle aynı ortamda yaĢamaya tahammül edemezler. 

Ama böyle bir hayat Allah tarafından kabul edilmez. Bu nedenle, onlar Allah tarafından 

sevilmezler. Diğer insanlar tarafından çok fazla sevildikleri söylenemez. Kuran'da 

açıkça ikiyüzlülük affedilemez bir günahtır. Bunun için Kur‟an'da, münafıkların 

cehennemin en alt tabakasında/seviyesinde olduğunu görürüz. 

 

Anahtar Sözcükler: Ġnsan, Mümin, Münafık, Psikoloji, Sosyoloji, Sosyal Hayat. 



V 

 

DEPARTMENT OF BASIC ISLAMIC SCIENCES 

INSTITUTE OF SOCIAL SCIENCES 

KAHRAMANMARAġ SÜTÇÜ ĠMAM UNIVERSITY 

 

ABSTRACT 
MATHESIS – PROJECT 

 

BELIEVER AND HYPOCRITE PSYCHOLOGY ĠN THE 

QUR'AN AND THEIR REFLECTIONS ON SOCIAL LIFE  

 

ÖkkaĢ ÜZÜMCÜ 

 

    Supervisor  : Assoc. Prof. Dr. Ahmet ABAY 

    Year   : 2018 , Pages: 176+X 

 

    Jury            : Assoc. Prof. Dr. Ahmet ABAY (Chairperson) 

          : Assist. Prof. Dr. Ahmet KÜÇÜK (Member) 

          : Assist. Prof. Dr. Fatih TĠYEK (Member) 

 

The only creative is God. God, has sent human to test world for exam. The 

criterion for success in this exam can live according to the Holy Qur‟an and the Sunnah. 

People, are in need of guidance of these two resources. The Qur'an, whose purpose is to 

guide people, explains some of the characteristics of believer and hypocrite for this 

purpose. Those who have positive characters are praised, while those who have negative 

characters are condemned.  

Ġn the Qur‟an, people‟s desire to live in peace and submission to the creator is 

called the faith. The faith, means to verify the truth of someone's. The faith could be 

seen as to provide with serenity, peace and calmness both for himself and the others. 

The believer who is the bearer of belief is the person who represents on the earth the 

model personality that is willed by God. This belief, should give direction to his all life. 

All provisions of Islam Allah Union believing sincere believer he believes that the 

Fundamentals of laying down and living this way in practice for other people is a person 

struggling, working to deliver. 

Again, this study, we have emphasized how having an hypocrites structure will 

isolate the person both in this world and in the Hereafter. In the Afterlife, they will 

regret what they have done in the world. But these regrets will not benefit them. These 

people who have a negative personality, cannot accept any suggestions and advice that 

can be made to them. They live a life without caring about other people. They make 

friendship with those who have the same position as themselves. They cannot stand 

being in the same environment with other believers. But a life like this will not be 

accepted by the God. For this reason, they are not loved by God. It cannot be said that 

they are loved by other people as well too much. Ġt is clearly given in the Qur‟an that 

hypocrisy is an unforgivable sin. In the Qur'an, we see that hypocrites lies in the bottom 

of hell. 

 

Keywords: Human, Believer, Hypocrite, Psychology, Sociology, Socıal Lıfe. 

file:///Z:/Local%20Settings/Temp/teziç.doc%23abstact


VI 

 

ÖN SÖZ 

 

Ġnsan üzerine yoğunlaĢan düĢünürler, insan ile alakalı pek çok Ģey söylemelerine 

rağmen; insanı tanımlamak için bir tek tanım üzerinde hem fikir değillerdir. Çünkü her 

insan, birbirinden farklı bir anlayıĢa, davranıĢ biçimine, fizikî ve ruhî portreye sahiptir. 

Bu çerçeveden bakıldığında insanı tanımlamanın ne kadar güç olduğu ortaya çıkacaktır. 

Muhyiddin Ġbnü‟l-Arabî (ö. 638/1240) , insanın varoluĢunu evrenin varoluĢunun 

amacı olarak değerlendirir. Bu da bize öncelikle insanı anlamanın zorunlu olduğunu 

öğretir. Çünkü kainaat insansız ruhsuz bir bedene benzer. Bu nedenle insan, âlemin ruhu 

ve anlamıdır. Kur‟ân‟a göre ise insan, ruh ve bedenden oluĢan, canlılar içerisinde en 

üstün konuma ulaĢabilen bir varlıktır. Bundan dolayı Kur‟ân‟da insanla ilgili konular, 

özellikle manevî boyutlarıyla detaylı bir Ģekilde ele alınır. Ġnsanın psikolojik yapısı, 

insan ile insan, insan ile âlem münasebetleri gibi konular yine ayrıntılı bir Ģekilde 

Kur‟ân‟da yer alır. 

Tezimiz, Kur‟ân âyetlerinde ifadesini bulan Mümin ve münafığın psikolojik 

yapısı ile bu psikolojik yapı sonucunda bireyin sosyal hayatında meydana gelen 

yansımaları ele almayı amaçlamaktadır. 

Bunun için baĢta Kur‟ân-ı Kerîm olmak üzere çeĢitli tefsir, kelam, hadis ve ilmî 

kaynaklardan yararlanılarak konuya açıklık getirilmeye çalıĢılmıĢtır. ÇalıĢma iki 

aĢamadan oluĢmaktadır. Birinci aĢamada; iman ve nifakın sözlük ve terim anlamları, 

imanın ve nifakın kısımları iĢlenmiĢtir. Ġkinci aĢamada ise; Mümin ve münafığın 

psikolojik yapısı ile sosyal hayattaki yansımaları örneklerle zenginleĢtirilerek 

incelenmiĢtir. 

Konuyu iĢlerken mümkün olduğunca anlaĢılır ifadeler kullanılmaya, çeĢitli 

kaynaklardan istifade edilmeye ve bilimin kıstaslarına uyulmaya çalıĢılmıĢtır. Ayrıca 

konu bütünlüğünü sağlamaya da azami derecede gayret gösterilmiĢtir. 

Bu konunun belirlenmesinden tamamlanmasına kadar geçen sürede her türlü 

yardımını ve ilgisini esirgemeyen danıĢman hocam Doç. Dr. Ahmet ABAY beye, yine 

bu çalıĢma sırasında ilgi ve gayretlerini esirgemeyen meslektaĢlarıma Ģükranlarımı arz 

ederim. 

 

 

 

 

 

   ÖkkaĢ ÜZÜMCÜ 

KahramanmaraĢ 2018 

 

 



VII 

 

ĠÇĠNDEKĠLER 

ÖZET .............................................................................................................................. IV 

ABSTRACT ..................................................................................................................... V 

ÖN SÖZ .......................................................................................................................... VI 

ĠÇĠNDEKĠLER .............................................................................................................. VII 

KISALTMALAR ............................................................................................................. X 

1. GĠRĠġ ........................................................................................................................ 1 

1.1. AraĢtırmanın Konusu ve Amacı ......................................................................... 1 

1.2. AraĢtırmanın Yöntemi ve Kapsamı .................................................................... 2 

1.3. Konu Ġle Ġlgili Önceki ÇalıĢmalar ...................................................................... 3 

2. ĠMAN VE NĠFAK KAVRAMLARI ........................................................................ 5 

2.1. Ġman Kavramı ..................................................................................................... 5 

2.1.1. Ġmanın Sözlük Anlamı ................................................................................ 5 

2.1.2. Ġmanın Terim Anlamı ................................................................................. 6 

2.1.3. Ġmanın Kısımları ......................................................................................... 7 

2.1.3.1. Taklidi Ġman ........................................................................................ 7 

2.1.3.2. Tahkiki Ġman ....................................................................................... 9 

2.2. Nifak Kavramı .................................................................................................... 9 

2.2.1. Nifakın Sözlük Anlamı ............................................................................. 10 

2.2.2. Nifakın Terim Anlamı .............................................................................. 11 

2.2.3. Nifakın Kısımları ...................................................................................... 12 

2.2.3.1. Ġtikadi Nifak ....................................................................................... 12 

2.2.3.2. Ameli Nifak ....................................................................................... 13 

2.2.4. Kafir Münafık Mukayesesi ....................................................................... 15 

3. ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ ....................................................... 17 

3.1. Mekke Dönemi, Ġmanın DoğuĢu Ve GeliĢimi .................................................. 17 

3.1.1. Ġslam‟dan Önce Mekke‟ye Genel Bir BakıĢ ............................................. 17 

3.1.2. Son Elçi‟nin DoğuĢu ve Peygamberliğinin BaĢlanması ........................... 17 

3.1.3. Vahyin Kesilmesi (Fetretü‟l-Vahiy) ......................................................... 18 

3.1.4. Gizli Davet ve Daveti Ġlk Kabul Edenler .................................................. 18 

3.1.5. Daru‟l- Erkam ........................................................................................... 19 

3.1.6. Ġslam Davetinin Ġzharı .............................................................................. 19 

3.1.7. Müslümanlara Yapılan Eziyet ve ĠĢkenceler ............................................ 20 

3.1.8. Ġslam‟da Ġlk Hicret (HabeĢistan‟a Hicret) ................................................. 21 

3.1.9. Sosyal ve Ekonomik Boykot..................................................................... 22 

3.1.10. Taife Davet Hareketi ............................................................................. 22 



VIII 

 

3.1.11. Ġslam‟ın Medine‟de Yayılmaya BaĢlaması (Akabe Biatları) ................ 23 

3.2. Medine Dönemi Ve Nifakın DoğuĢu .................................................................. 24 

3.2.1. Hicretten Önceki Medine‟ye Genel Bir BakıĢ .......................................... 24 

3.2.2. Medine‟ye Hicret ve Nifakın Ortaya ÇıkıĢı .............................................. 25 

3.2.3. BaĢlıca Nifak Hareketleri .......................................................................... 27 

3.2.3.1. Bedir SavaĢı ve Nifak ........................................................................ 27 

3.2.3.2. Beni Kaynuka SavaĢı ve Nifak .......................................................... 28 

3.2.3.3. Uhud SavaĢı ve Nifak ........................................................................ 29 

3.2.3.4. Beni Nadir SavaĢı ve Nifak ............................................................... 31 

3.2.3.5. Hendek SavaĢı ve Nifak .................................................................... 33 

3.2.3.6. Beni Mustalik (Müreysi) SavaĢı ve Nifak ......................................... 34 

3.2.3.7. Ġfk Hadisesi ve Nifak ......................................................................... 35 

3.2.3.8. Hudeybiye AnlaĢması ve Nifak ......................................................... 38 

3.2.3.9. Hayber‟in Fethi ve Nifak ................................................................... 39 

3.2.3.10. Tebük SavaĢı ve Nifak ...................................................................... 40 

3.2.3.11. Münafıkların Örgütlenmesi Mescid-i Dırar ...................................... 42 

4. ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK ............................................... 45 

4.1. Mümin Psikolojisi Ve Sosyal Hayattaki Yansımaları ...................................... 49 

4.1.1. Mümin Ġyiliği Emreder ve Kötülükten Alıkoyar ...................................... 51 

4.1.2. Mümin Yalnızca Allah‟a Tevekkül Eder .................................................. 57 

4.1.3. Mümin Sabreden Kimsedir ....................................................................... 60 

4.1.4. Mümin Diğer Müminleri Kendisine Tercih Eder (Îsâr) ............................ 64 

4.1.5. Mümin Kendisine Güvenilen Kimsedir .................................................... 68 

4.1.6. Mümin Müttakidir ..................................................................................... 70 

4.1.7. Mümin Allah Yolunda Cesurdur .............................................................. 73 

4.1.8. Mümin ġükretmeyi Ġhmal Etmez .............................................................. 75 

4.1.9. Mümin Cömerttir ...................................................................................... 77 

4.1.10. Mümin Ġbadet Ehlidir ............................................................................ 79 

4.1.11. Mümin Ġffet Sahibidir ........................................................................... 82 

4.1.12. Mümin Adildir ...................................................................................... 86 

4.1.13. Mümin Merhametli ve ġefkatlidir ......................................................... 91 

4.1.14. Mümin ĠstiĢareye Önem Verir .............................................................. 94 

4.1.15. Mümin Hatasından Döner (Tevbe) ....................................................... 97 

4.1.16. Mümin Yardımsever ve Misafirperverdir ........................................... 101 

4.1.17. Mümin Kâfirleri Veli Edinmez ........................................................... 105 

4.2. Münafık Psikolojisi Ve Sosyal Hayattaki Yansımaları .................................. 109 



IX 

 

4.2.1. Münafık Ġkiyüzlüdür (Riyakârlık) .......................................................... 110 

4.2.2. Münafığın Ruh ve Karakter Yapısı Hastalıklıdır .................................... 113 

4.2.3. Münafık Kibirlidir ................................................................................... 115 

4.2.4. Münafık Korkaktır .................................................................................. 118 

4.2.5. Münafık Menfaatperest ve Bencildir ...................................................... 121 

4.2.6. Münafık Makam ve Mala AĢırı DüĢkündür ............................................ 123 

4.2.7. Münafık Kararsızdır (Tezebzüp) ............................................................ 124 

4.2.8. Münafık DıĢ GörünüĢü Ve Güzel KonuĢması Ġle Aldatır ....................... 128 

4.2.9. Münafık Dini Değerleri Alaya Alır Ve Kendisine Güvenenleri Aldatır 131 

4.2.10. Münafık Yalan Söyler, Yalan Yemin Eder Ve Yalan ġahitlik Eder ... 135 

4.2.11. Münafık Fasittir Ve Sefihtir ................................................................ 138 

4.2.12. Münafığın Dostluğuna Güvenilmez .................................................... 141 

4.2.13. Münafık Müfteridir ............................................................................. 143 

4.2.14. Münafık Kindardır .............................................................................. 145 

4.2.15. Münafık Kötülüğü Emreder Ve Ġyilikten Alıkoyar ............................. 148 

4.2.16. Münafık ġüphecidir ............................................................................. 149 

4.2.17. Münafık Hain ve Suikastçıdır ............................................................. 151 

4.2.18. Münafık Sözünde Durmaz .................................................................. 153 

4.2.19. Münafık Allah Yolunda Cimridir ........................................................ 154 

4.2.20. Münafık Ġbadette ÜĢengeç ve GevĢektir ............................................. 157 

5. SONUÇ VE DEĞERLENDĠRME ........................................................................ 161 

KAYNAKÇA ................................................................................................................ 163 

ÖZGEÇMĠġ .................................................................................................................. 176 

AKADEMĠK ÇALIġMALAR ...................................................................................... 176 

 



X 

 

KISALTMALAR 

(a.) : Aleyhi‟s-Selâm 

(c.) : Celle Celâluh 

(s.) : Sallallâhu Aleyhi Ve Sellem 

b. : Ġbn: Oğlu 

bkz. : Bakınız 

bnt. : Binti: Kızı 

c. : Cilt 

Çev. : Çeviren 

DĠA. : Türkiye Diyanet Vakfı Ġslam Ansiklopedisi 

Edit. : Editör 

Hz. : Hazreti 

H. : Hicri  

Ġsam : Ġslam AraĢtırmaları Merkezi 

s. : Sayı 

SdĢ. : SadeleĢtirenler 

ss. : Sayfa sayısı 

Thk. : Tahkîk eden 

tsz. : Basım tarihi yok 

vb. : Ve benzeri 

vd. : Ve diğerleri 

Trc. : Tercüme eden 

MS. : Miladdan Sonra 

r. : Radıyallahü Anh 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



GĠRĠġ                                                                                                   ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

1 

 

1. GĠRĠġ 

 

1.1. AraĢtırmanın Konusu ve Amacı 

 

Cenab-ı Allah (c.), insanoğlunu muhatap olarak almıĢ ve ona ilahî mesajlarını 

peygamberler aracılığı ile ulaĢtırmıĢtır. Peygamberleri dolayısıyla ilahî mesajları kabul 

ve reddetme açısından genel anlamda muhataplar, iman edenler ve iman etmeyenler 

Ģeklinde iki gruba ayrılır. Ġman edenler örnek gösterilerek övülürken iman etmeyenler 

kınanarak onlardan sakınılması istenilir. Sakınılması istenilen bu iman etmeyenler 

güruhu ise kendi içerisinde kâfir, müĢrik, münafık gibi birkaç alt gruba ayrılır. 

Tezimizde; bir taraftan örnek gösterilerek övülen Müminlerin psikolojik yapısı ve 

sosyal hayattaki yansımaları üzerinde durulurken diğer taraftan da iman etmeyen güruh 

içerisinde Ġslam‟a ve Müslümanlara en fazla zarar veren grup olan münafık grubun 

psikolojik yapısı ve bu psikolojinin sonucu olarak sosyal hayattaki yansımaları üzerinde 

durulacaktır. 

Ġman, insanın kendi iç derinliğine dalarak Allah‟a doğru yükselme, hayatın 

bütün zahmet ve çileleri arasında yaratıcıya yol bulma sırrını ihsas ettiren, insanı iĢ ve 

vazifeye bağlamak suretiyle bunlardaki derin hikmetleri ve sebepleri kavratan, ruhun en 

yüksek tekâmüle eriĢme duygusunu kazandıran bir duygu yumağıdır. Nifak ise kalben 

ve gizliden gizleye inanmaz iken dil ile iman ikrarında bulunmaktır. Bu nedenle nifakın 

anlamındaki en temel öğe “dini meselelerde amel-söz uyuĢmazlığı” dır.  

Kur‟ân‟ın muhatabı insandır. Bu sebeple onun insan ve insanın tanıtılması 

üzerinde bu kadar durması doğaldır. Kur‟ân‟da kiĢilik psikolojisi ile ilgili birçok ifade, 

insanın tabiatı ve karakteri ile ilgili çok sayıda betimleme vardır. Zira insanların 

davranıĢlarını incelerken onların psikolojik yapılarını göz önünde bulundurmak gerekir. 

Ġnsan, basit içgüdüler ile değil belli bir takım fikir ve inanç ölçüleri doğrultusunda 

hareket eder. Doğal içgüdü ve refleksler hariç insanın hiçbir hareketi bu çerçevenin 

dıĢında değildir. Ġnsanların davranıĢlarının birbirinden farklı olması dayandıkları dünya 

görüĢlerinin farklı olmasındandır. Zira ahiretin varlığına inanmayarak hayat 

yolculuğunu ölümle biten ebedi bir son olarak kabul edenler ile hayatı bir imtihan 

sahası, ölümü ise bu imtihanın neticelenip değerlendirileceği ebedi hayata geçiĢ olarak 

görenlerin davranıĢları elbette aynı olmayacaktır. 

ÇalıĢmamıza iman ve nifak kavramının lügat ve terim anlamlarını, kısımlarını 

izah ederek baĢladık. Zira kavramların iyi anlaĢılması konunun iyi anlaĢılması için 

büyük öneme haizdir. Devamında Hz. Peygamberin Mekke‟de doğuĢu, Bi‟setin 

baĢlangıcı, Müminlerin Mekke‟de maruz kaldığı eziyet ve iĢkenceler ve bu durum 

neticesinde inançlarını daha rahat bir Ģekilde yaĢayabileceklerin yeni bir yer arama 

çabası ile sonuçlanan Medine‟ye hicret ile Ġslam‟ın Medine‟de devletleĢmesi, Ġslam‟ın 

gücü karĢısında ikarını açıkça ortaya koyamayan kalbiyle inanmadığı halde dili ile 

inandığını izhar eden ve münafık olarak isimlendirilen yeni bir grubun ortaya çıkıĢı, 

Müslümanların arasını açmak ve moralini bozmak için bu grubun karıĢtığı bazı 

olaylardan bahsedeceğiz. Daha sonra ise çalıĢmamızın ana gövdesini oluĢturan Mümin 



GĠRĠġ                                                                                                   ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

2 

 

ve münafığın psikolojik yapısı ve sosyal hayattaki yansımaları üzerinde durarak konuyu 

örnekler ile zenginleĢtirmeye çalıĢtık.  

ġöyle ki öncelikle; olgun bir Müminin; iyilik etmeyi kendisine Ģiar edindiği, 

kötülükleri, güçlükleri, haksızlıkları yenmeye çalıĢtığı, içinin ve dıĢının bir olduğu, 

Allah yolunda çalıĢmaktan zevk aldığı, herkesi iyi olmaya, helal yoldan kazanmaya, 

temiz ve yapıcı olmaya davet ettiği, kendisinden çok baĢkalarını düĢündüğü, her daim 

Allah‟a tevekkül ettiği, verilen nimetlere karĢı Ģükrettiği, baĢına gelen musibetlere karĢı 

dik durup yılgınlık göstermeden sabrettiği, ibadetlerini ihmal etmediği, iffet sahibi 

olduğu, cömert olduğu, adaletini dost/düĢman herkese sergilediği, güvenirlir olduğu, 

iĢlerini idame ettirirken konuyla alakalı bilgi ve tecrübe sahibi insanlarla istiĢare etmeye 

önem verdiği, hatasından dönebilme erdemliliğini göstererek tevbeden asla 

vazgeçmediği, din, dil ve ırk ayrımı gözetmeksizin yardıma ihtiyaç duyanların 

yardımına koĢtuğu, misafirperver olduğu, kâfirleri Müslüman kardeĢlerine asla tercih 

etmediği üzerinde durduk. Daha sonra ise; kendisine yöneltilen dini hitaba olumsuz 

karĢılık veren ve kâfirin en tehlikelisi olan Münafığın ruh halinden, bu ruh halinin Ġslam 

toplumu içerisinde ortaya çıkardığı etkilerden, ruh ve karakterinin bozukluğundan, 

ikiyüzlülüğünden, kibirli oluĢundan, korkak oluĢundan, menfeaat perestliğinden, 

bencilliğinden, makam ve mala aĢırı düĢkünlüğünden, kararsız bir zihniyete sahip 

olmasından, aldatıcı dıĢ görünüĢünden, Müminler ve Ġslam ile alay etmesinden, fasid ve 

sefih olmasından, dostlıuk anlayıĢından, kindar oluĢundan, Ģüpheci bir yapıya sahip 

olduğundan, hain olduğundan, sözünde durmadığından, cimri olduğundan, yalan 

söylemesinden, yalan yemin etmesinden, yalan Ģahitliğinden, ibadetlerde üĢengeç 

davranmasından bahsettik ki insanlığın bu tipi örnek alması halinde içine düĢebileceği 

bataklığın ne kadar yıkıcı olduğunu gözler önüne sermiĢ olalım. 

 

1.2. AraĢtırmanın Yöntemi ve Kapsamı 

 

AraĢtırmamızda genel olarak Kur‟ân âyetleri esas alınmakla birlikte psikoloji ve 

sosyoloji biliminin verilerinden de faydalanılmıĢtır. Âyetlerin açıklamasında öncelikle 

“Kur‟ân‟ın Kur‟ân ile tefsiri” ve “Kur‟ân‟ın hadislerle tefsiri” metoduna yer verilmiĢ, 

âyetler bir bütünlük içerisinde ele alınarak incelenmiĢtir. Yine konu araĢtırılırken 

Arapça temel eserlere, tefsirlere, hadis kitaplarına, yerli kaynak ve tefsirlere de 

müracaat edilmiĢtir. 

ÇalıĢmamızın her aĢamasında, önce o baĢlık hakkında kısa bilgiler verilmiĢ, 

daha sonra konuyla alakalı âyetlere, hadislere ve âlimlerin görüĢlerine yer verilerek 

Mümin ve münafık hakkında daha önce yapılmıĢ çalıĢmalardan, alıntılardan sonra kendi 

düĢüncelerimize de yer verilmiĢtir. 

Zikredilen âyetin nerede olduğu; âyetin hemen bitiminde parantez içerisinde sûre 

adı, sûre sırası ve âyet numarası belirtilmek suretiyle gösterilmiĢtir. 

Öncelikle iĢlenen kavramların açıklanmasında Ġbn Fâris (ö. 395/1004)‟in 

Mu‟cemü Mekâyîsi‟l-luga‟sı, Râgıb el-Ġsfahânî (ö. 502/1108.)‟nin Müfredât fî garîbi‟l-

Ķur‟ân‟ı, Ġbn Manzûr (ö. 711/1311)‟un Lisanü‟l Arab‟ı, Seyyid ġerîf Cürcânî (ö. 



GĠRĠġ                                                                                                   ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

3 

 

816/1413)‟nin et-Ta‟rîfât‟ı, Zebîdî (ö. 1205/1791)‟nin Tâcü‟l-Ârûs min cevâhiri‟l-

Ķâmûs‟u, Mütercim Asım (ö. 1235/1819)‟ın el-Okyânûsü‟l-basît fî tercemeti‟l-

Kamûsi‟l-muhît‟i gibi çeĢitli lügat kitapları temel kaynağımız olmuĢtur. 

Bu bağlamda ele alınan baĢlıklar ile ilgili âyetler öncelikle; Taberi (ö. 

310/923)‟nin Câmiu‟l-beyân an tevîli âyi‟l-Ķur‟ân‟ı, Fahreddin Râzî (ö.606/1210)‟nin 

et-Tefsîrü‟l-kebîr diye de bilinen Mefâtîhu‟l-gayb‟ı, Kurtubî (ö. 671/1273)‟nin el-

Câmiû li-ahkâmi‟l-Ķur‟ân‟ı, Ġbn Kesîr (ö. 774/1373)‟in Tefsîrü‟l-Ķur‟âni‟l-azîm‟i gibi 

baĢlıca tefsir kaynakları ile Elmalılı Hamdi Yazır (ö. 1942)‟ın Hak Dini Kur‟an Dili, 

Seyyid Kutub (ö. 1966)‟un Fî Zılâli‟l-Ķur‟ân‟ı, Mevdûdî (ö. 1979)‟nin Tefhîmü‟l-

Ķur‟ân‟ı, Süleyman AteĢ‟in Yüce Kur‟an‟ın ÇağdaĢ Tefsir‟i, Celal Yıldırım‟ın Ġlmin 

IĢığında Asrın Kur‟an Tefsiri, Bayraktar Bayraklı‟nın Yeni Bir AnlayıĢın IĢığında 

Kur‟an Tefsiri gibi çağımız müfessirlerinin eserlerindeki tahlil ve değerlendirmeleri ile 

izah edilmiĢtir.  

ÇalıĢmamızda anlaĢılır ve akıcı bir üslup kullanılmaya çalıĢılmıĢ olup gereksiz 

bilgi ve tekrarlardan kaçınılmaya azami derecede dikkat edilmiĢtir. 

 

1.3. Konu Ġle Ġlgili Önceki ÇalıĢmalar 

 

AraĢtırmamızın asıl kaynağı Ġslam Dini‟nin temel kaynaklarının ilki olan 

Kur'an‟ı Kerim ve Hadis-i ġeriflerdir. Bu iki temel kaynağa ilaveten Mümin ve 

münafıklar ile ilgili yazılan pek çok eserden ve makaleden faydalanılmıĢ, mümkün 

mertebede mümin ve münafığın karĢılaĢtırması yapılarak konuya açıklık getirilmiĢtir. 

Bu saha ile ilgili olarak daha önce yapılan çalıĢmaları Ģu Ģekilde sıralayabiliriz. 

1. 1399/1980 yılında Ġbrahim Ali Salim‟in kaleme aldığı “en-Nifak ve‟l 

Münafikun fi Ahdi Rasulullah ve Devri‟l Yehud” isimli eser Kahire‟de eĢ-

ġab Yayınevi tarafından basılmıĢtır.  

2. 1401/1981 yılında Hasan Abdülğani‟nin “el-Münafikun ve Şa‟bü‟n-Nifak” 

isimli eseri Kuveyt‟te basılmıĢtır 

3. 1982 yılında Sadık Kılıç‟ın kaleme aldığı “Kur‟an‟a Göre Nifak” isimli 

eser Ġstanbul‟da Furkan Yayınnevi tarafından basılmıĢtır. 

4. 1987 yılında Ankara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi‟nin 24. 

Sayısında Abdurrahman Küçük‟e ait “Münafıklık Ve Dönmelik Üzerine 

Bir Araştırma” ismiyle yayınlanan makalede önemlidir. 

5. 1408/1988 yılında Ebu Abdurrahman el-Mısrî el-Eserî‟nin Ģerhiyle birlikte 

ele aldığı Ca‟fer b. Muhammed el-Firyabî‟nin “Sıfatü‟l-münafılk” adlı 

eser Tanta/Mısır‟da basılmıĢtır. 

6. 1992 yılında Ġbrahim Aydın tarafından tercüme adilen Muhammed Ahmed 

Halefullah‟a ait “Hz. Muhammed ve Karşıt Güçler” isimli eser Ġstanbul‟da 

BirleĢik Yayınları tarafından basılmıĢtır. 

7. 1414/1993 yılında Abdurrahman Hasan Habenneke el-Meydani‟nin 

“Zahiratü‟n-Nifak ve Habaisü‟l-Münafikin fit-Tarih” isimli eseri ġam‟da 

iki cilt halinde basılmıĢtır. 



GĠRĠġ                                                                                                   ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

4 

 

8. 1996 yılında Adnan Demircan‟ın kaleme aldığı “Hz. Peygamber Devrinde 

Münafıklar” isimli eser Konya‟da Esra Yayınevi tarafından basılmıĢtır. 

9. 1997 yılında Abdurrahman Kasapoğlu‟nun kaleme aldığı “Kur‟an‟da 

İman Psikolojisi” isimli eser, Ġstanbul‟da Yalnızkurt Yayınları tarafından 

basılmıĢtır. 

10. 1999 yılında Nihat Hatipoğlu‟nun kaleme aldığı “Peygamberimiz 

Döneminde Müşrik ve Münafık Liderler” isimli eser, Ġstanbul‟da Ta-Ha 

Yayınları tarafından basılmıĢtır. 

11. 2000 yılında Abdullah Yıldız‟ın kaleme aldığı “Hz. Peygamber Ve Gizli 

Düşmanları Münafıklar” isimli eser; Ġstanbul‟da Ġz Yayınları tarafından 

basılmıĢtır. 

12. 2001 yılında Ahmet Sezikli‟nin kaleme aldığı “Hz. Peygamber Devrinde 

Nifak Hareketleri” isimli eser,  Ankara‟da Türkiye Diyanet Vakfı 

tarafından basılmıĢtır. 

13. 2003 yılında Hamdi ĠĢcan‟ın kaleme aldığı “Kur‟an‟a Göre Münafıkların 

Özellikleri” isimli eser; Ġstanbul‟da IĢık Yayınları tarafından basılmıĢtır. 

14. 2004 yılında Hasan Kurt‟un hazırladığı “İslam İnancına Göre Nifak ve 

Münafık” isimli eser, Ġstanbul‟da Nesil Yayınları tarafından basılmıĢtır.  

15. 2006 yılında Hasan El-Arumi‟ye ait “Münafıklığın 50 Alameti” isimli eser 

Ġstanbul‟da Polen Yayınları tarafından basılmıĢtır. 

16. 2012 yılında Ahmed Kalkan‟a ait “Nifak ve Münafık” isimli eser, 

Ġstanbul‟da Ġstanbul Matbacılık tarafından basılmıĢtır. 

17. 2012 yılında Mehmet Seri Doğru tarafında tercümesi yapılan Tevfik Yusuf 

El-Vai‟ye ait “Gizli Gücün Uyanışı İman” isimli eser, Ġstanbul‟da Nida 

Yayıncılık tarafından basılmıĢtır. 

18. 2013 yılında Nureddin Yıldız‟ın kaleme aldığı “Mümin Kimliğimiz” isimli 

eser, Ġstanbul‟da Tahlil yayınları tarafından basılmıĢtır. 

19. 2014 yılında Ramazan Gürel‟in kaleme aldığı “Din eğitimi Açısından 

Kur‟an‟a Göre Münafıklık Kavramı” isimli çalıĢma, Ġstanbul‟da DüĢün 

Yayıncılık tarafından basılmıĢtır. 

20. 2014 yılında Hanifi Özcan‟ın kaleme aldığı “Epistemolojik Açıdan İman” 

isimli eser, Ġstanbul‟da Marmara Üniversitesi ilahiyat Fakültesi Yayınları 

tarafından basılmıĢtır. 

21. 2014 yılında Mustafa Ġslamoğlu‟nun kaleme aldığı “İman Bilinci” isimli 

eser, Ġstanbul‟da DüĢün Yayıncılık tarafından basılmıĢtır. 

 



ĠMAN VE NĠFAK KAVRAMLARI                                                   ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

5 

 

2. ĠMAN VE NĠFAK KAVRAMLARI 

 

2.1. Ġman Kavramı 

 

Ġnsanlığın tarihiyle beraber inancın tarihini de baĢlatmak mümkündür. Ġnsan 

kendisinden daha üstün, daha yüce bir varlığa inanma ihtiyacı hisseden tek varlıktır. Bu 

sebeple varlığının „farkında olan‟ tek canlı türüdür belki de insan. Ġnsanın en 

vazgeçilmez gerçekliklerinden biridir inanç. Bu inanç, temelde tüm insanlarda aynı iken 

insanlığın çoğalması ve buna bağlı olarak yeryüzünün çeĢitli bölgelerine dağılması ile 

farkllılaĢmaya ve hakikatini kaybetmeye baĢlamıĢtır (Peker, 2012: 145). Her inanç 

sistemi, kendi içinde kendi itikadını oluĢturur ve kendine özgü birtakım terimler 

geliĢtirir. ĠĢte bu inanç sistemlerinin oluĢturduğu terimlerden biri de „iman‟ terimidir 

(YaĢaroğlu, 2006: XXXI, 558). Kur‟ân‟ın, iman edenin imanını izhar ederken üç yerde 

amentü lafzını kullandığını, hatta Hz. Peygamber‟e ġûrâ Sûresi‟nde doğrudan doğruya 

amentü yani iman ettim lafzını kullanmasını emrettiğini görmekteyiz (Yavuz, 1991: III, 

28). “(Ey Muhammed!) Bundan dolayı sen çağrıya devam et ve emrolunduğun gibi 

dosdoğru ol. Onların hevâ ve heveslerine uyma ve şöyle de: “Ben, Allah‟ın indirdiği her 

kitaba inandım ve aranızda adaleti gerçekleştirmekle emrolundum…” (ġûrâ, 42/15). 

ġimdi iman kavramını daha iyi anlayabilmek maksadıyla bu kavramın lügat ve terim 

anlamlarına bir göz atalım. 

 

2.1.1. Ġmanın Sözlük Anlamı 

 

Ġman, “emn” sözcüğünden türemiĢtir. “Emn” sözcüğü; “emân ve emânet” 

manasına gelmektedir. “Emân ve emn” korkunun zıddı (Ġbn Manzûr, tsz.: XVI, 162; 

Zebîdî, 1965: XXXIV, 186-187), “emânet” hıyanetin zıddıdır (Ġbn Faris, 2001: 71). 

Ġmanın zıddı ise küfürdür. Ġman; kalp ile tasdik (Cürcânî, 1997: 31), bir kiĢiyi söylediği 

sözde tasdik etmek (Asım Efendi, 1886: IV, 549), boyun eğmek, doğrulamak, güven ve 

itimat etmek, itaat etmek, saygı ve tevazu göstermek, birini güven ve emniyette kılmak, 

karĢısındakine güven vermek, Ģüpheye yer vermeyecek bir Ģekilde kesin olarak içten ve 

yürekten inanmak, nefsi korkudan emin kılmak (Ġsfahânî, 1992: 25-26; Ġbn Manzûr, 

tsz.: XVI, 160-162; Zebîdî, 1965, XXXIV, 184-187) manalarına gelmektedir. 

Ġman; dil ile ikrar, kalp ile tasdikten ibarettir. Ameller ise iman kavramının 

dıĢındadır (Râzî, 1996: 123). Müminler iman ve tevhid bakımından eĢit, amel 

bakımından ise derece derecedirler (Azam, tsz.: 25, 119). Tek baĢına bilgi ve tek baĢına 

ikrar iman sayılmaz. Eğer böyle olsaydı, münafıklar ve ehl-i kitap Mümin olurdu. Allah 

Teâla‟yı tanıyıp kalbiyle tasdik ettiği halde imkânına rağmen ikrarda bulunmayan küfür 

üzere ölür (Beyazîzâde, 2000: 40). Allah, “kalbi imanla dolu olduğu halde inkâra 

zorlanan hariç” (Nahl, 16/106) buyururken kalbin tasdiki olmaksızın dille sarfedilen 

inkâr söylemleri, sahipleri için bir küfür sebebi sayılmamıĢ böyle bir sonuç kalbin imanı 

sayesinde geçerli kabul edilmemiĢtir. Böylelikle kalbin iman yatağı olduğu ortaya 

çıkmaktadır (Maturidi, 2016: 568). Kalp ile tasdik, dil ile ikrar ve amelin hepsine birden 



ĠMAN VE NĠFAK KAVRAMLARI                                                   ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

6 

 

iman denildiği gibi, tek tek bunların her birine de iman denilmiĢtir. Eğer kiĢi ikrar ve 

amel eder, tasdik etmezse münafık olur, ikrar ve tasdik eder fakat amel etmez ise fasık 

olur, Ģehadetten uzak olursa o zamanda kâfir olur (Cürcânî, 1997: 31).  

 

2.1.2. Ġmanın Terim Anlamı 

 

Allah‟ı ve O‟nun Peygamberini ikrar etmeye, Cibril hadisi olarak bilinen meĢhur 

hadiste sayılan altı hususa inanmaya (Ġsfâhâni, tsz.: 26), Hz. Peygamber (s.)‟e O‟nun 

Allah Teâla‟dan getirdiği kesin olarak bilinen hükümleri Ģüphe duymaksızın kabul edip, 

bunların gerçek ve doğru olduğuna inanmaya (Zebîdî, 1965: XXXIV, 186) iman denilir. 

Mükelleften istenen kalpten iman edip teslimiyet göstermesidir. Ġmanın özüne 

girmesi ancak kalbiyle tasdik etmesi ve boyun eğmesiyle mümkündür. Ġman, Allah‟a 

boyun eğilmeden gerçekleĢmez. Kalbiyle tasdik etmeden de iman sahih olmaz. Kâmil 

bir iman için kalbin tasdiki, dilin ikrarı ve organların iman doğrultusunda amel etmesi 

gerekir. Kâmil bir iman, kalbin Allah‟a tamamen teslim olmasını gerektirir. Dilin imanı, 

kelime-i Ģehadeti ikrar etmesidir. Organların imanı ise, Ġslam ahkâmını uygulamasıdır 

(Havva, 1989: I, 153). Bu sebeple Mümin bir kimsenin içsel, sözel veya fiili olarak 

ortaya koymuĢ olduğu her hal, Allah‟ın huzurundaki kulluk durumudur. Ġman etmiĢ 

Mümin, yaratılıĢtaki hikmet ve gayesine uygun olarak hareket etmiĢ, kendisini yaratanı 

bilmiĢ ve tanımıĢ, O‟na ait bütün unsurları tasdik edip doğrulamıĢ ve kendi acziyetini 

idrak ederek O‟na kul olma konumunu belirlemiĢ bir varlıktır (Ece, 2013: 449). 

Ġman, ilgi ile baĢlayan zihnî bir sürecin son aĢaması, yani klasik bir tanımda 

ifade edildiği üzere, imana ulaĢma istikametinde geliĢen teemmül ve derin düĢünme 

sürecinin sona erdiği bir sınır, ulaĢılan bir karar ve bir hüküm noktasıdır. O halde iman, 

her Ģeyden önce epistemolojik bir kavram yani bilgiyle ilgili olan ve bilgiye dayanan bir 

kavram ve zihnî bir durum, fiil ile tamamlanan zihnî bir süreçtir (Özcan, 2004: 79-80). 

BaĢka bir ifadeyle iman, insanın kendi iç derinliğine dalarak Allah‟a doğru yükselme, 

hayatın bütün zahmet ve çileleri arasında yaratıcıya yol bulma sırrını ihsas ettiren bir 

duygu yumağıdır. Ġman, insanı iĢ ve vazifeye bağlamak suretiyle bunlardaki derin 

hikmetleri ve sebeplerini kavratır. Ġman, insana ruhun en yüksek tekâmüle eriĢme 

duygusunu kazandırır. Ġmanın zayıfladığı toplumlarda itaat ve disiplin çok azalır ve 

zayıflar. Ġnsanlar arasındaki sevgi ve ilgi bağları kopar, toplumda belirsizlik egemen 

olmaya baĢlar (Dumlu, 2006: 115). 

Burada inanç ile iman arasında fark olduğunu da belirtelim. Ġman, inananın 

bütün varlığına nüfuz eden ve hayatının her alanında onun düĢünce ve fiiline Ģekil veren 

bir güçtür. Ġnancın iman haline gelebilmesi için, kendisini sevk edici bir güç haline 

dönüĢtürmesi ve insanın hayat ve fiillerine yön vermesi gerekmektedir. Çünkü inanç, 

inanç olarak yani sadece fikrî bir tasdik olarak kaldığı sürece iman seviyesine ulaĢamaz 

ve insanın hayatında herhangi fark edilir bir etki gösteremez. Ġman seviyesine 

ulaĢmayan böyle bir fikrî kanaat ise kör bir inanç olduğu için dinî bir değer taĢımaz, 

yani dinî hayatta insana herhangi bir faydası dokunmaz. Ġnanç, insanı ne kadar çok derin 

etkilerse ona dayanan iman da o ölçüde güçlü olur. Çünkü imanı, ondan önce gelen 



ĠMAN VE NĠFAK KAVRAMLARI                                                   ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

7 

 

inanç tayin eder yani inanç, imanın muhtevasını ve fikrî boyutunu oluĢturur (Özcan, 

2004: 91-92). 

 

2.1.3. Ġmanın Kısımları 

 

Bazı kavramları, konunun veya durumun daha iyi anlaĢılabilmesini sağlamak 

maksadıyla sınıflandırmak/derecelendirmek elzemdir. ĠĢte bu sebepten dolayı iman 

kavramı üzerine yapılan çalıĢmalar/mülahazalar, bu kavramı temel iki alt bölüme 

ayırmaktadır. Çünkü insanların dinî yaĢayıĢları birbirinden farklıdır. Bu yaĢayıĢların 

birbirinden farklı olmasının temelinde ise; insanların inançlarına, imanlarına, itikatlarına 

taalluk eden gerek bilgi ve gerekse sevgi seviyelerinin birbirinden farklı olmasının 

yattığını rahatlıkla söyleyebiliriz. Nitekim Kur‟ân-ı Kerîm‟de kulları içerisinde 

Allah‟tan en çok ilim sahiplerinin korktuğuna (Fatır, 35/28), bilenlerle bilmeyenlerin bir 

olmadığına (Zümer, 39/9) iĢaretler vardır. Bu sebeple imanın da kısımlarının veya 

derecelerinin olması doğal bir hakikattir. Bu hakikati ortaya koyan ise insanı diğer 

canlılardan ayıran akl etmesi, düĢünmesi, olaylar arasında irtibat kurabilmesidir. Bu 

sebeple aklın mahiyetinin iyi bilinmesi gerekmektedir (Bolay, 1989: II, 238). Akıl, 

zatında maddeden soyut bir cevherdir. Fiilde ise, onunla beraberdir. Ġnsan bedeni ile 

alakalı Allah‟ın yarattığı ruhanî bir cevherdir. Hakkın ve bâtılın kendisiyle bilindiği 

kalpteki bir nûrdur. Akl eden güç, nefsi natıkadan ayrıdır. Gerçekte fail olan nefistir. 

Akıl ise onun aletidir. Bıçağın kesene nispeti gibidir. EĢyanın hakikatlerinin kendisiyle 

bilindiği Ģeydir. Onun yeri baĢtır veya kalptir. Gaip Ģeyleri, vasıtalarla ve hissedilir 

Ģeyleri müĢahede yoluyla bilen mücerret bir cevherdir. Deve yuları devenin yoldan 

çıkmasına engel olmasından hareketle; insanın doğru yoldan sapmalara da engel 

olmasından dolayı bu güce akıl denilmiĢtir (Cürcânî, 1997: 154). ġimdi ise imanın 

kısımlarını açıklamaya çalıĢalım. 

 

2.1.3.1. Taklidi Ġman 

 

Lügatlere bakıldığında “k-l-d” kelimesinin; insanın, atın, köpeğin, hedy 

devesinin boyunlarına kolye takmak, kılıcı boynuna asmak, kılıç kuĢanmak, yükünü 

boynuna atmak, din konusunda sorumluluğu baĢkasına atmak, din konusunda tartmadan 

baĢkalarının görüĢlerini benimsemek, düĢünceleri, kavramları tartmadan benimseme, 

baĢkasını sorumlu kılmak (Ġbn Fâris, 2001: 829; Ġsfahânî, 1992: 411; Zebîdî, 1965: IX, 

67-69) gibi çeĢitli anlamlara geldiği görülür. Aynı kökten gelen taklit kelimesi ise, 

insanın doğru ya da gerçek olduğunu düĢünüp sorgulamadan baĢkalarına ait söz ve 

fiillere tabi olarak onları delil ve hüccet olmaksızın olduğu gibi kabul ederek gerdanlık 

misali boynuna asmasıdır (Cürcânî, 1997: 64) ki bu davranıĢ içerisinde bulunan kiĢiye 

de mukallit denilir. Diğer bir ifade ile mukallit; aklî ve naklî bir delil olmaksızın 

baĢkasına ait söz veya fiilin doğruluğuna inanan, ona bağlanan kimse demektir 

(Yücedoğru, 2005: XIV, (I), 23). Mukallit delile değil, hükmü çıkaran âlime itimat 

etmektedir. Fakat delillerine nazar etmek ve içtihadına iĢtirak etmek suretiyle bir 



ĠMAN VE NĠFAK KAVRAMLARI                                                   ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

8 

 

müçtehidin reyini benimsemek taklit değil ittibadır (Karaman, 1996: 195-196).  

 

Taklidi iman sahibi olanlar baĢkalarının yanlıĢına ortak olabilirler. Taklit 

ettikleri kiĢinin veya zümrenin peĢinden giderek onlara Ģartlanır, her dediklerini 

tartıĢmaksızın ve araĢtırmaksızın kabul ederler. Bir kiĢi kesin delil olmadan bir Ģeye 

inandığında, buna ya keyfî olarak inanır ya da onun değer verdiği birileri söylediği için 

inanır. Bu ise taklittir (Yücedoğru, 2005: XIV, (I), 22-38) ki bir doğruyu sadece gerçek 

olduğu için bilmek değil, birileri doğru dediği için kabul etmektir. Ġnsanın bilgisini 

bilginin kaynağından, yani Allah‟ın nûru olan içindeki akıldan değil, baĢkalarından 

almasıdır (Kurt, 2012: 2, 9). 

Taklit konusunda yapılan ihtilaf ve münakaĢalarda taassup dıĢında biri; kiĢilerin 

putlaĢtırılması ve nasların yerini beĢeri söz ve görüĢlerin alacağı fikrini savunan diğeri 

ise; bilgi sahibi olmayanların dinde hataya düĢmekten taklit sayesinde kurtulabileceği 

fikrini savunan karĢılıklı iki hâkim görüĢün vardır (Karaman, 1996: 207). Bununla 

birlikte taklidin mutlak anlamda olumsuz bir Ģey olmadığı da söylenmiĢtir. Buna göre 

fıkhî açıdan taklit, tahkikin hazırlayıcı bir adımıdır. Ġman, mutlak tasdikten ibarettir. 

Nasıl ki bir kimseye haber verilir de o da bunu tasdik eder, onun için habere inandı 

denilmesi doğruysa; mukallide de inanılması gereken esaslar haber verilir. Eğer 

baĢlangıçta mukallit bunları tasdik ederse Mümin olur. Yüce Allah‟ın Müminlere 

vadettiği mükâfata hak kazanır. Ne var ki istidlali terk ettiği için sorumlu olur (Kurt, 

2012: 10).  

Taklit konusunda Kur‟ân-ı Kerîm‟de dikkatlerimizi celp eden âyetin tefsirinde 

Elmalılı Hamdi Yazır eserinde Ģu satırları kaydetmektedir. Hak ve hayrın ölçüsü ne 

eskidir nede yeni ne bilgisizliktir nede hevâdır. Allah‟ın emrine ve delile dayanan 

ilimdir. Eski olsun, yeni olsun Allah‟ın indirdiği delillere bakmayıp sadece ata 

olduklarından dolayı onları taklit etmek, onları Allah‟a eĢler koĢmak ve hakkı bırakıp 

hayal ve vehimlere, Ģeytanın emirlerine ve yoluna uymaktır ki buna taassup denir. Bu 

âyet gösteriyor ki, icmali veya tafsili hak bir delile dayanmayan taklit, din hakkında 

yasaklanmıĢtır. Belli bir bilgisizliğe, dalalete uyup taklit etmek aklen batıl olduğu gibi, 

Ģüpheli olan hususta da delilsiz taklit caiz değildir. Açıkça belli olmayan hususlarda 

delilsiz söz söyleme ve o yolda hareket etmek, bilmediği bir Ģeyi Allah‟a iftira olarak 

söylemek ve Ģeytana uyup bilgisizce hareket etmektir. Bir rivâyette bu âyetin inmesine 

sebep olanların Yahudilerden bir grubun olduğudur. “Allah‟ın indirdiğine uyun.” 

denildiği zaman bunlar “Hayır, biz babalarımızı neyin üzerinde bulduksa ona tabi 

oluruz. Çünkü onlar bizden hayırlı, bizden daha bilgiliydiler.” demiĢler, yapılan bu 

teklifteki âyet ve delilleri hiç düĢünmeyerek taassuba sapmıĢlardır. Bu bakımdan böyle 

taassup ve taklitçilik müĢriklerin ve kâfirlerin özelliklerindendir (Yazır, tsz.: I, 483). 

 

 

 

 



ĠMAN VE NĠFAK KAVRAMLARI                                                   ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

9 

 

2.1.3.2. Tahkiki Ġman 

 

Hak kelimesinden türetilen “Tahkik” doğru, gerçek, uygun ve yerinde olanın 

belirlenmesi, eĢyayı gerçekte olduğu Ģekliyle bilmek (Ġsfahânî, 1992: 125; Zebîdî, 1965: 

XXV, 166) ve delili ile meseleyi ispat etmektir (Cürcânî, 1997: 57). 

Kur‟ân‟ı Kerîm‟de ve Hadis-i ġeriflerde aklı kullanma ve tefekkürün 

vurgulandığı pek çok emir bulunmaktadır. Hz. AiĢe (ö. 58/678) (r.) annemizden yapılan 

rivâyette; Hz. Rasûlullah (s.)‟ı ağlar halde bulan sabah namazı için gelen Hz. Bilal 

(r.)‟in; Ey Allah‟ın Rasûlu, geçmiĢ ve gelecek bütün günahların affedildiği halde seni 

bu kadar ağlatan nedir? diye sordu. Efendimiz (s.): “(Ya Bilal!) Allah‟a çok Ģükreden 

bir kul olmayayım mı? Vallahi bu gece bana öyle bir âyet indirildi ki onu okuyup da 

üzerinde tefekkür etmeyenlere yazıklar olsun!” dedi (Ġbn Kesîr, 1991: IV, 1512) ve Ģu 

âyeti Kerîmeleri okudu: “Şüphesiz ki göklerin ve yerin yaratılışında, gece ile gündüzün 

birbiri ardınca gelişinde, akl-ı selim sâhipleri için (Allah‟ın birliğini gösteren) kesin 

deliller vardır. Onlar, ayakta dururken, otururken, yanları üzerine yatarken (her an) 

Allah‟ı zikreder, göklerin ve yerin yaratılışı hakkında derin derin tefekkür ederler ve 

„Rabbimiz! Sen bunları boşuna yaratmadın. Sen‟i her türlü noksan sıfatlardan tenzih 

ederiz, bizi cehennem azabından koru!‟ (diye yalvarırlar.)” (Âl-i Ġmrân, 3/190-191). 

Verilen bu emir gereği imanı, dinî ve aklî delillerle kuvvetlendirmek gerekir. 

Çünkü bu deliller, ileri sürülecek Ģüphe ve itirazlara karĢı imanda direnç sağlar. 

Delillerle kuvvetlendirilen imana tahkiki (istidlâlî) iman denilir (Kılavuz, 1997: 33). 

Tahkiki iman, tefekkür ve zikir ile elde edilir. Onun için Kur‟ân-ı Kerîm‟in yüzlerce 

âyetinde zikir ve tefekkür emir ve tavsiye edilir. Tefekkürün merkezi dimağ, zikrin 

merkezi kalptir. Bu iki ana merkez irtibatlı olarak Ģer‟i mecralarında geliĢtirilmezse 

insan-ı kâmil ve yakîn sahibi olma imkânı yoktur (Cebecioğlu, 2011: CCXLI, 6). 

KiĢi, Cenâb-ı Allah‟ın kendisine vermiĢ olduğu akıl nimetini kullanarak ve 

inanmıĢ olduğu değerleri araĢtırarak imanını taklit mertebesinden kurtarıp tahkik 

mertebesine yükseltebilme imkân ve potansiyeline her zaman sahiptir. Cürcânî; 

meleklerin imanını matbu iman, peygamberlerin imanını masum iman, Müminlerin 

imanını makbul iman, bidatcilerin imanını mevkuf iman ve münafıkların imanını da 

merdud iman olmak üzere beĢ kısma ayırır (Cürcânî, 1997: 31). 

 

2.2. Nifak Kavramı 

 

Kur‟ân-ı Kerîm, iyiliklere koĢarak yarıĢanları överken, kötülüklere dalanları da 

yerer. Ġnsanlardan bir kısmı dünyanın müspet tarafında yer alırken diğerleri de menfi 

tarafında yer alır. Bütün peygamberler, Allah‟ın haram kıldığını haram ve helal kıldığını 

helal kılmayan kavimleri Allah‟a imana davet etmiĢlerdir. Peygamberlerin davetinin 

önünde onlara eziyet eden, onları öldüren ve iman edenlere zulüm edenler engel teĢkil 

etmiĢlerdir.  

Hz. Muhammed (s.) zamanına kadar insanlar kâfirler ve Müslümanlar olmak 

üzere iki fırka idi. Her bir fırka diğerine karĢı tavır almıĢtı. Peygamberimiz Muhammed 



ĠMAN VE NĠFAK KAVRAMLARI                                                   ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

10 

 

(s.)‟e gelince o, bu iki fırkadan ayrı bir fırka daha taksim etti. Bu fırka Rasûlullah (s.) 

zamanında münafıklar diye isimlendirilen, iman etmiĢ gibi gözüken ama içlerindeki 

küfrü ve zındıklığı gizleyen, Ġslam adı altında Ġslam‟a tuzak kuran, Müslümanların 

ortasında, ümmetin bedenini içten içe kemiren bir kurt gibi yaĢayan fırkadır (El-Arumi, 

2006: 11). Ġslam toplumunu felç eden ve onu günden güne zayıf düĢürmeye çalıĢan bu 

fırkaya Kur‟ân-ı Kerîm‟de özel bir isim verilmiĢ olup bu fırkanın tehlikesine dikkatleri 

çekmek için onların davranıĢlarından söz eden ve on bir âyetten oluĢan “Münafıklar” 

ismiyle müstakil bir sûre de nazil olmuĢtur (YaĢaroğlu, 2006: XXXI, 569). 

Bütün bunlara ilaveten Kur‟ân-ı Kerîm sık sık bu taifenin sahip olduğu 

sıfatlarından bahsederek onların bu tür davranıĢlar içerisine girmelerinin ancak 

kendilerine zarar vereceğini bildirmiĢ ve onları tehdit etmiĢtir. Ġslam toplumunu yıkmak 

için bu taifenin hazırladıkları tuzaklardan da zaman zaman bahsederek Müslümanları bu 

taifeye karĢı diri ve uyanık olmaya teĢvik etmiĢtir. Bu sûreler, sırf bununla da 

yetinmeyip münafıkların psikolojik ve sosyal yapılarından da bahsetmek suretiyle Ġslam 

toplumunun, bunlara karĢı nasıl tavır alacakları hususunda yol haritası belirlemiĢtir. 

 

2.2.1. Nifakın Sözlük Anlamı 

 

Nifak kelimesi “n-f-k” fiil kökünden türemiĢtir (Ġbn Manzûr, tsz.: XII, 236; 

Zebîdî, 1965: XXVI, 430-431). Nifak “muhalefet ve inkâr etmek, Ģeriata bir kapıdan 

girip öteki kapıdan çıkmak, imanını açıklayıp küfrünü gizlemek, inanmadığı halde 

kendisini Mümin olarak gösteren kiĢi, bir inanç aldatmacası ve dinsel riya, Ģerri gizleyip 

hayrı izhar etmek, için dıĢa muhalefeti, anlamlarına gelmektedir (Ġsfahânî, 1992: 502; 

Zebîdî, 1965: XXVI; 432;). 

Nifak kelimesi ikiyüzlülük, dedikoduculuk, geçimsizlik, yalan, aldatma, hile, 

riya, içindekinin tersini söylemek veya söylediği Ģeyin zıddını gizlemek gibi anlamlarda 

kullanılır. Ancak nifakın sözlükteki gizli yola girmek manası terim anlamına daha 

uygun görülmektedir (AteĢ, 2003: XV, 333). 

Nâfikâ; Arap tavĢanı, tarla faresi dedikleri hayvanın yuvalarından bir yuvanın 

ismidir. Bu hayvan iki yuva edinir. Birini gizler ve diğerini de izhar eder. Gizlediği 

yuvaya nâfikâ, izhar ettiği yuvaya da kâsiâ denilir. Bir haysiyetle ki nâfikânın tavanını 

ince bir Ģekilde yeryüzüne yakın eder. Kâsıâ dedikleri yuvası tarafından bir tehlike gelse 

hemen nâfikâ tarafına yönelir ve zaten nâfikânın ince olan tavanını delip dıĢarı firar 

eder. Münafık iĢte bu Ģekilde “en-nâfikâu” dan türemiĢtir. Zaten münafıklık, bir kâfirin 

küfrünü örtüp sonrada Ġslam‟ını ve imanını izhar etmesidir (Ġsfahânî, 1992: 502; Ġbn 

Manzûr, tsz.: XII, 236-237; Zebîdî, 1965: XXVI, 431). 

Münafığın halini ifade eden nifak kelimesi, “nfk” fiilinin üçlü yapısından geldiği 

halde, münafık kelimesi “nfk” fiilinin mufâa‟le kalıbından gelir. Bu son derece 

manidardır. Zira Arap dilinde mufâa‟le kalıbı müĢareket (isteĢlik, karĢılıklılık, ikililik) 

ifade eder. Bu kalıbın kullanılması, münafığın içinde bulunduğu ikili tavra, ikili 

pozisyona iĢaret etmek içindir. Çünkü münafık, Allah‟a ve diğer insanlara karĢı net bir 

tavır sergilemeyip ikili bir pozisyon takınmaktadır (Ünal, 1998: 368). 



ĠMAN VE NĠFAK KAVRAMLARI                                                   ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

11 

 

Gerek müsteĢriklerin gerekse Ġslam âlimlerinin bu görüĢlerinden hareketle nifak 

kelimesinin yer altında bir ucundan girilip öbür ucundan çıkılan yol veya tünel anlamına 

gelen “en-nefak” kelimesinden türemiĢ olması daha uygundur. Bununla beraber nifak 

teriminin aynı kökten alınmıĢ “köstebek yuvası” anlamına gelen “nâfikâ” kelimesiyle 

de anlam bakımından yakın iliĢkisi vardır (Kurt, 2003: 17). 

 

2.2.2. Nifakın Terim Anlamı 

 

Ġslam‟dan önce Arap toplumunda özel anlamıyla kullanılmayan bu kavramın 

terim anlamının daha iyi kavranabilmesi için, o devirdeki kullanıĢından bir misalin 

yararlı olacağı kanaatindeyiz. Nifakın zirveye ulaĢtığı Tebük Seferi‟nde adı Malik b. 

Kays olan Ebu Heyseme, özürsüz olarak savaĢa katılmamıĢ, daha sonra piĢman olup 

arkadan gelerek Tebük‟te Rasûlullah‟a yetiĢmiĢ, Rasûlullah‟da onu affederek dua 

etmiĢti. Ebu Heyseme, savaĢa katılmamak, Müslümanları tereddüde düĢürmek, Hz. 

Peygamber‟in yanında yer almamak, Medine‟de ayrı bir topluluk kurmaya çalıĢmak, 

içeride ve dıĢarıda entrikalar çevirmek anlamlardaki nifaktan kurtulduğunu Ģu sözüyle 

ifade etmiĢtir. “Ġnsanları dinde nifak yapmıĢ olarak gördüğümde, (onlara uymamakla) 

en Ģereflisini ve en iyisini yaptım.” (Yıldız, 2000: 23). 

Nifak, ister bir kimsenin içinde dıĢına ters düĢen bir Ģey olsun, isterse içi dıĢının 

gösterdiği Ģeyden arınmıĢ olsun, zahiri batınına uymayan kiĢinin halidir (Râzî, 2002: II, 

60). Yani münafık; bazı sebepler yüzünden Ġslam‟a girip zahiren Müslüman görünerek, 

içten içe inançsızlığını ve inkârını gizleyen kimsedir. Buna göre nifak; dinin bir 

kapısından girip baĢka bir kapısından çıkmak anlamını ihtiva eder. Nitekim Allah Teâlâ 

“… Münafıklar fâsıkların ta kendileridir.” (Tevbe, 9/67) kavliyle buna dikkatlerimizi 

çekmiĢtir. Fakat bu giriĢ ve çıkıĢlar normal bir giriĢ çıkıĢ olmayıp, adeta kimseye 

görünmek ve kimse tarafından bilinmek istemeden gizlice yer altı deliklerinde 

dolaĢmak, bu deliklerin bir kapısından girip öbür kapısından çıkmak ve delik içinde tüm 

sırlarını muhafaza etmek ve dilediğini yapmak mefhumlarını da çağrıĢtırmaktadır (Ünal, 

1998: 369). 

Nifakın esası kalben ve gizliden gizleye inanmaz iken, dil ile iman ikrarında 

bulunmaktadır. Bu nedenledir ki fasığın temel niteliklerinden biri durumundaki “dini 

meselelerde amel-söz uyuĢmazlığı” nifakın anlamındaki en temel öğedir. Küfür ile iman 

belirgin hatlarla birbirinden ayrılmıĢ değildir. Ġkisi arasında belirsiz alanlar da 

mevcuttur. Tabir caiz ise bu, elastiki algılanmaksızın küfre veya imana girecek Ģekilde 

her iki yöne uzanabilecek göze çarpıcı bir Ģekilde dinamik bir doğaya sahip bir 

kategoridir. Bazı durumlarda nifak, âdeta inancın orta yerinden neĢet ettiği izlenimi 

vermektedir. Bir Mümin inanıĢına uygun tarzda hareket etmediği saman nifakın yolunda 

ilk adım atılmıĢtır bile; o hala bir Mümindir ama davranıĢı Allah katında son derece 

tiksinti uyandırıcıdır (Ġzutsu, 1997: 238-241). 

Yapılan açıklamalara baktığımız zaman hepsinin ortak noktasının “olduğu gibi 

görünmeme ve yalan söyleme” olduğu görülmektedir. Münafık, Kur‟ân-ı Kerîm‟de, 

sözde imanlı olduğunu söyleyip Allah‟a, Rasûlu‟ne ve Müminlere karĢı düĢmanlığını 



ĠMAN VE NĠFAK KAVRAMLARI                                                   ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

12 

 

gizleyen kimse olarak tanımlanmaktadır. Ġbn Manzûr ve Zebîdî eserlerinde bu ismin 

Ġslamî bir isim olduğunu Arapların bu kelimeyi daha önceden bu manasıyla 

bilmediklerini söylemiĢtir (Ġbn Manzûr, tsz.: XII, 237; Zebîdî, 1965: XXVI, 431). 

Netice itibariyle nifak, bazı sebepler yüzünden Ġslam‟a girip dıĢtan Müslüman 

gözükmek, içten içe inançsızlığını ve inkârını gizlemektir. Ayrıca bu terim Ġslam‟la 

birlikte cahiliyedeki kullanıĢından farklı olarak yeni bir anlam kazanmıĢtır. Münafık 

için bu kelimenin kullanılmasında, nifak kelimesinin sözlük anlamı ile münafığın 

psikolojik durumu arasında bir münasebet vardır. Nifak kavramı Ġslamî terminolojideki 

anlamını kazanırken daha ziyade kelimenin sözlük anlamlarından köstebek veya baĢka 

bir hayvanın yer altındaki faaliyeti, giriĢi belli çıkıĢı gizli olan tünel, dehliz, in vb. 

anlamlara istinat ettirilmiĢtir (Yıldız, 2000: 24). 

 

2.2.3. Nifakın Kısımları 

 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de, münafıkların inanmadıkları halde ağızlarıyla kalplerinde 

olmayan düĢünceleri ve inanıĢları söyledikleri (Bakara, 2/8; Ankebut, 29/10; Maide, 

5/41; Âl-i Ġmrân, 3/167) ve cehennemin en alt tabakasında oldukları (Nisa, 4/145) gibi 

çeĢitli hususlar belirtilmiĢtir. Nifak; “kalbinde küfrü gizlediği halde dil ile imanı izhar 

etme” anlamına geldiği için Ġslam terminolojisinde bu tür hal ve davranıĢlar içinde 

bulunanlar münafık olarak isimlendirilmiĢtir (Ġsfahânî, 1992: 502; Ġbn Manzûr, tsz.: XII, 

236-237; Zebîdî, 1965: XXVI, 431). 

Nifak kelimesinin, bilhassa hadis-i Ģeriflerde Allah‟ı, dinini, elçilerini tasdik 

eden ve bazı dini vecibelerin ifasında gevĢeklik gösteren Mümin kimseler için de 

kullanılması, nifakın farklı kısımlarının olabileceğini ortaya koymaktadır. Konumuza 

öncelikle bu ayrımın yapılmasına kaynaklık eden hadis-i Ģeriflerle baĢlayalım. Ebu 

Hureyre (ö. 59/679)‟den rivâyet edildiğine göre Allah Rasûlu (s.) Ģöyle buyurdu: 

“Münafığın alameti üçtür: Konuştuğunda yalan söyler, söz verdiğinde sözünden döner, 

kendisine bir şey emanet edildiğinde ihanet eder.” (Buhârî, “Ġman”, 25”, 33). Abdullah 

b. Amr (ö. 65/684-85)‟dan rivâyet edilen diğer bir hadiste ise Hz. Peygamber (s.) Ģöyle 

buyurmuĢtur: “Dört şey kimde bulunursa halis münafık olur; her kimde bunların bir 

parçası bulunursa onu bırakıncaya kadar kendisinde münafıklıktan bir huy kalmış olur. 

Bunlar şunlardır: kendisine bir şey emniyet edildiği zaman hıyanet etmek; söz söylerken 

yalan söylemek, ahd ettiğinde ahdini tutmamak; husumet zamanında da haktan 

ayrılmaktır.” (Buhârî, “Ġman”, 25”, 34). ġimdi bu giriĢten sonra nifakın kısımları olan 

itikadi nifak ve ameli nifak bölümlerini izah etmeye çalıĢalım. 

 

2.2.3.1. Ġtikadi Nifak 

 

Nifak denildiği zaman kastedilen bu kısımdır. Nitekim Kur‟ân-ı Kerîm‟de 

münafıklar ve onların vasıfları belirtilirken daima nifakın itikadi yönüne iĢaret eder 

(Temel, 1987: 9; Kalkan, 2012: 11). Nifakın bu türü kiĢiyi iman dairesinden çıkarır 

küfür bataklığına düĢürür. Ġnsanların iç âlemi diğer insanlar tarafından bilinmediği için 



ĠMAN VE NĠFAK KAVRAMLARI                                                   ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

13 

 

bu nifak hali üzere olanlar dünyada iken her ne kadar Müslüman muamelesi görürler. 

Ancak âhirette Allah insanların hem dıĢını hem de içini bildiğinden inançsızlıkları 

ortaya çıkan bu tip insanlar kâfirlerden daha kötü muameleye tabi tutulacaktır (Nisa, 

4/145). Çünkü küfrünü gizleyen münafık, diğer kâfirlerden daha tehlikeli olup, 

ikiyüzlüdür, sinsidir ve imanında mürailik yapmıĢtır (Sezikli, 1997: 10). Münafıklar 

Müminlerin arasında rahat bir Ģekilde dolaĢabildiği için Müminlerin sırlarından ve 

planlarından haberdar olabiliyorlardı. Müminlerin sırlarından öğrendiklerini onların 

düĢmanlarına ulaĢtırdıkları için Müminlere zarar verme ihtimali daha fazladır. 

Münafıklar zahiren iman etmiĢ göründüklerinden Ġslam toplumu içinde kaldıkları ve 

küfürlerini açığa vurup Ġslami yönetime baĢkaldırmadıkları müddetçe kendilerine 

dokunulmaz ve Mümin muamelesi yapılır. Rasûl-i Ekrem‟e yapılan cenaze namazları 

kılmama emri, yalnızca Asr-ı Saadet‟te kendisine bildirilen münafıklar hakkındadır. 

Bunların dıĢında kimseye birtakım hareketlerinden dolayı küfürlerini açığa vurmadıkça 

Müslüman muamelesi yapılmaya devam edilir. Münafıklar adeta Müminlerin 

kendileriyle imtihana tabi tutuldukları kiĢilerdir. Mekke‟nin fethinden sonra Medine‟nin 

içinde ve dıĢında münafıklar daha da çoğaldı. Uhud SavaĢı‟na katılan Ġslam Ordusu‟nun 

üçte biri münafıklardan oluĢuyordu ve Müminlerin moralini bozmak maksadıyla daha 

savaĢ baĢlamadan yolda Uhud‟a giderken Medine‟ye geri döndüler. Kalanların büyük 

çoğunluğu ise ayakları kayabilecek durumda olanlardı ki, Kur‟ân böylelerine sürekli 

biçimde „kalplerinde hastalık bulunanlar‟ der. Bunlar saf bir imana sahip olamamıĢ ve 

Allah hakkında cahili zanlardan kurtulamamıĢ kimselerdir. ĠĢte, Kur‟ân bunları tevbe 

etmeye çağırmıĢ, hal ve hareketlerini düzeltmeleri yönünde onları devamlı uyarmıĢtır. 

Kur‟ân Medine‟nin içinde ve dıĢında münafıkların bulunduğunu, hatta katmerli 

münafıkların bulunduğunu belirterek Müminleri bunlara karĢı devamlı uyanık olmaları 

noktasında uyarmıĢtır (Ünal, 1998: 369-370): “Çevrenizdeki bedevi Araplardan 

münafıklar vardır; Medine halkından da nifakta katmerleşenler, sen onları bilmezsin. 

Biz kendilerini biliriz. Onlara iki kez azap edeceğiz, sonra büyük bir azaba 

itileceklerdir” (Tevbe, 9/101). 

Münafıklar, Ġslam toplumu içinde can ve mal emniyetini sağlamak; evlenme, 

boĢanma, miras ve ganimet gibi Müslümanların sahip olduğu her türlü nimetlerden 

istifade edebilmek için kalben inanmadıkları halde Müslümanlara karĢı kendilerini 

inanmıĢ olarak göstermektedirler. Bu arada bir takım gizli yollar ve entrikalarla Ġslam 

toplumunu içten yıkmak için, asıl amaçlarını ustaca gizlemiĢlerdir (Temel, 1987: 9). 

 

2.2.3.2. Ameli Nifak 

 

Ġmana aykırı olmaksızın sadece amelde gerçekleĢen nifak, ameli nifaktır. Ameli 

nifak içinde olan Mümin, küfür içinde değildir ancak büyük günah iĢlemiĢtir. Bir 

kimsenin, Müslüman olduğu halde imanla ilgili olmamak Ģartıyla „yalan söyleme, 

emanete hıyanetlik, sözde durmama, hile ve riya‟ gibi bazı münafıklık alametlerini 

üzerinde taĢıdığı görülebilir.  Bir Müminin bu çeĢit nifak alametlerinden kendisini 

tamamen soyutlaması ve bunlardan uzak durması pek kolay değildir. Bu bakımdan bir 



ĠMAN VE NĠFAK KAVRAMLARI                                                   ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

14 

 

insanın inanç yönünden nifakı apaçık olmadıkça ihmal, tembellik ve ihtiras gibi bir 

takım nefsanî zaaflar yüzünden ortaya çıkan kusurları sebebiyle münafıklığına 

hükmedilemez.  Çünkü genel anlamda münafık sözü meselenin iman-küfür yönünü 

ifade eder. O yüzden, bazen farkında olmadığı halde bir Müminde de münafıkların 

sıfatlarından bazıları bulunabilir. Yani bazı nifak alametleri Ġslam ile bir arada 

bulunabilir. Ancak Müminlerin kalpleri ve gönülleri her daim tasdik ve ikrarla doludur. 

(Kalkan, 2012: 11). Ameli nifakın bütün alametleri itikadi nifaka dâhilken, itikadi 

nifakın bazı alametleri; mesela yatsı ve sabah namazlarını cemaatle kılmamak veya 

gönülsüzlük sebebiyle vaktini geçirip üĢene üĢene kılmak gibi ameli nifaka dâhildir 

(Kılıç, 1982: 33). Rasûlullah (s.) münafıkların sıfatları ile ilgili Ģöyle buyurmaktadır: 

“Münafığın alameti üçtür: Konuştuğunda yalan söyler, söz verdiğinde sözünden döner, 

kendisine bir şey emanet edildiğinde ihanet eder.” (Buhârî, “Ġman”, 25, 33) 

Nifak, kiĢinin iç âleminin dıĢ âlemine ters düĢmesidir, bir çatıĢma içerisinde 

olmasıdır. Eğer bu çatĢma, imanî konularda olursa buna küfür nifakı denir, eğer inanç 

esaslarında olmayıp sadece amelle ilgili olursa buna da amel nifakı denir. Esasen 

Rasûlullah (s.) bu hadiste nifaka giren bütün vasıfları saymıĢ değildir. Sadece belli baĢlı 

olanlarına dikkatleri çekmiĢtir. Nitekim bir baĢka rivâyette nifakın üç değil dört 

alâmetinin olduğuna iĢaret eder: “Dört şey kimde bulunursa halis münafık olur; her 

kimde bunların bir parçası bulunursa onu bırakıncaya kadar kendisinde münafıklıktan 

bir huy kalmış olur. Bunlar şunlardır: kendisine bir şey emniyet edildiği zaman hıyanet 

etmek; söz söylerken yalan söylemek, ahd ettiğinde ahdini tutmamak; husumet 

zamanında da haktan ayrılmaktır.” (Buhârî, “Ġman”, 25, 34). 

Hatta bu hadislerle ile ilgili açıklama yapanlar dinin aslını kavl (söz), fiil (iĢ), ve 

niyet olmak üzere üç esasa indirgeyerek Hz. Peygamber‟in kizb ile kavlin fesadına, 

ihanet ile fiilin fesadına, verdiği sözden dönme (hulf) ile de niyetin fesadına iĢaret 

ettiğini ve Hz. Peygamber‟in bu üç hasleti zikrederek diğer hasletlere de bir uyarıda 

bulunduğunu vurgularlar. Ġbn Hacer el-Askalânî (ö. 852/1449) hadiste geçen “nifak” tan 

kastedilenin ameli nifak olduğunu söyler. Kurtubî (ö. 671/1273) ise Ömer (ö. 23/644) ( 

r.)‟in, Huzeyfe (ö. 12/633) (r.)‟ye bende nifaktan bir Ģey biliyor musun? Ģeklinde sorusu 

ile itikadi nifakı kastetmediği bilakis ameli nifakı kastettiği aĢikardır. Hadiste mezkûr 

sıfatlara nifak denilmesi, o hasletleri iĢlemeye karĢı Müminleri korkutma ve sakındırma 

maksadı olmasındandır. Yoksa bu hasletleri her iĢleyenin münafık olduğu anlamına 

gelmez (Canan, tsz.: XVI, 93-94).  

Ġtikadi planda nifakın en bariz vasfı ikiyüzlülüktür. Münafıklar, Müminlerle 

karĢılaĢtıklarında “inandık”, inkârcılarla karĢılaĢtıklarında ise “biz sizdeniz, onlarla 

ancak alay ediyoruz” derler. Ġnançlı, iman bakımından kınanmayacak bir kimsenin, iki 

yönlülük yaparak yani birine baĢka söz baĢka birine de bunun aksi olan bir söz 

söyleyerek bu haliyle kısmen de olsa münafığa benzediğini anlıyoruz (Kılıç, 1982: 144).  

Gerçekte yalan, hıyanet ve ahde vefa etmemek, ikiyüzlülük gibi Ģeylerden 

herhangi birisini iĢleyen kimsenin imandan küfre düĢtüğünü söylemek tehlikelidir, 

tevhidin kurallarını alt üst eder. Nifakın belirtileri, Rasûlullah dönemindeki 

münafıkların davranıĢ ve karakterlerini, onların iman ile olan iliĢkilerini ortaya koyma 



ĠMAN VE NĠFAK KAVRAMLARI                                                   ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

15 

 

noktasında ve belirtileriyle nifakı tanıyıp ondan kaçınıp uzak durma noktasında oldukça 

önemlidir. Çünkü o dönemde bu tür hareketler içinde olanlar sadece münafıklardır. 

Münafıkların bu niteliklerini ortaya koyan ve ameli nifaka delil olarak sürülen bu 

hadislerden maksat, bazı kötü amel sahibi, ibadetlerinde eksik ve ihmalkâr olan 

kimselerin münafık olduklarını belirtmekten ziyade, kalbinde iman olan bu kimseleri 

münafıklara benzemekten sakındırmak ve bu davranıĢlar içinde olan kimselerin münafık 

olabileceklerini diğer Müminlere hatırlatarak onlara karĢı ihtiyatlı davranılmasını 

sağlamak gayesine yönelik olsa gerekir (Demircan, 1996: 12). Zira gerek Allah‟ın 

emirlerine karĢı ihmal ve tembellik Ģeklinde gerekse hayatın her alanında 

muhataplarından bazı çıkarlar sağlamak veya Ģerlerinden emin olmak gibi sebeplerle 

Mümin olduğu halde inancının aksine davranan bu tür kimseler olabilir. Bu durum bir 

tür nifaka benzemektedir. Ancak kalbi ile tasdik, dili ile ikrar eden ve bu yerilen fiilleri 

de iĢleyen kimsenin tekfir olunamayacağı üzerinde Ġslam ulemasının ittifakı vardır. Zira 

sahabe ve diğer seleften de bu tür davranıĢlar içerisinde olan eksik değildi. Rasûlullah 

(s.a.s) böyleleri için „münafık oldu‟ ibaresini yasaklamıĢtır. Bunu yerine „münafığa 

benzedi‟ ifadesini kullanmak belki de daha uygundur (Yıldız, 2000: 89). 

ġunu da belirtelim ki itikadi nifak ile ameli nifak arasında bir takım farklar 

bulunmaktadır. itikadi nifak içerisine giren kiĢi küfür içerisine girmiĢ demektir. Ameli 

nifak ise riyakârlık ve baĢkaları tarafından iĢitilsin/görülsün diye yapıldığı takdirde 

kiĢiyi dinden çıkartmaz. Ancak yapılan amelden herhangi bir sevap elde edilmez. Ġtikadi 

nifak sahibi, dini vecibeleri yerine getirirken bu vecibelerin ifade ettiği dini hükme 

inanmazken ameli nifak sahibi aynı vecibeleri yerine getirirken bu vecibelerin ifade 

ettiği dini hükme inanır. Hadiseye günah açısından baktığımızda ise itikadi nifak sahibi 

iĢlemiĢ olduğu günahlardan dolayı bir endiĢe duymaz ve kaygılanmaz, tevbe etmeyi 

dahi düĢünmezken ameli nifak sahibi iĢlemiĢ olduğu günahlar sebebi ile gam ve keder 

duyar ve tevbe eder (El-Fevzân, 2008: 121). 

 

2.2.4. Kafir Münafık Mukayesesi 

 

Kâfir, Allah‟a hem kalben inanmayan hem de bu inanmayıĢını diliyle açıkça 

ortaya koymaktan çekinmeyen bir insan tiplemesidir. Münafık ise; kâfir gibi kalben 

Allah‟a inanmadığı halde dili ile Allah‟a inandığını söyleyen bir insan tiplemesidir. Bu 

sebeple münafık tipi hem inkârı hem aldatmayı hem inananlarla alay etmeyi hem de 

inananların sırlarını onların düĢmanlarına fısıldamalarını içinde barındırır. ĠĢte bu 

sebeplerden dolayı Kur‟ân-ı Kerîm‟in açık iĢaretiyle bir bakıma dinsel riya olarak da 

tanımlayabileceğimiz itikadi nifak içinde bulunan münafıklar kâfirlerden daha fazla 

azap göreceklerdir. Zira Cenâb-ı Allah Kur‟ân-ı Kerîm‟de bu gerçekliği Ģu Ģekilde 

bildirmektedir. “Şüphesiz münafıklar cehennemin en aşağı tabakasındadırlar.” (Nisa, 

4/145) Bu âyetten de anlaĢılacağı gibi kötü olan bir mekânın en alt tabakasını iĢgal eden 

zümre elbette ki daha üst konumda olanlara nispetle en kötü, en çetin, en aĢağılayıcı, en 

ıstırap verici vb. olaylarla karĢılaĢacağı herkesin malumudur. ĠĢte böylece münafıkların 

âhirette çekecekleri mihnet ve meĢakkatler kat kat olacaktır. ĠĢte bütün bu sebeplerden 

ötürü, Allah Teâlâ onlara, kâfirlerden daha fazla azap verecektir (Râzî, 2002: VIII, 383). 



ĠMAN VE NĠFAK KAVRAMLARI                                                   ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

16 

 

Münafıkların kâfirlerin aksine Müslümanlarla iç içe yaĢamalarına, aynı havayı 

soluyup teneffüs etmelerine, bir takım olağanüstü olaylara Kur‟ân‟ın ifadesiyle ĢimĢek 

çakmalarına Ģahit olmalarına rağmen içlerindeki bu nifak tohumlarını, hasletlerini bir 

kenara atıp imanın o eĢsiz lezzetine erememeleri ve yaĢantılarında, düĢüncelerinde gel-

gitleri yaĢamaya devam ediyor olmaları içinde bulundukları durumun ne kadar vahim ve 

acınası olduğunu gösterir (Temel, 1987: 15-16). 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

17 

 

3. ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ 

 

Bu baĢlığımızda Müslümanların çektiği sıkıntılar ve bu sıkıntılar karĢısında 

sergiledikleri tutum ve davranıĢlar ile münafıkların bazı olaylarda özelliklede savaĢlarda 

ortaya koydukları tavırlardan, konuĢmalardan bahsedeceğiz. Esas olarak gerek 

Müslümanların gerekse de münafıkların karakter yapılarını ve sosyal hayattaki iz 

düĢümlerini ayrıntılı bir Ģekilde ele alacağımızdan burada sadece bir sonraki 

baĢlığımızın alt yapısını oluĢturacak bilgilere temas edeceğiz. 

 

3.1. Mekke Dönemi, Ġmanın DoğuĢu Ve GeliĢimi 

 

3.1.1. Ġslam’dan Önce Mekke’ye Genel Bir BakıĢ 

 

Hz. Muhammed (s.)‟in hayatını ve insanlık tarihinde vücuda getirmiĢ olduğu 

inkılabı kavrayabilmek, hayatının belki de en zor ve sıkıntılı yıllarının geçtiği Mekke‟yi 

tanımaktan geçer. Bu sebeple öncelikle Hz. Muhammed‟in Peygamber olmadan önceki 

Mekke‟sine, Arapların yaĢam tarzlarına, düĢünce ve inançlarına genel olarak bir göz 

atalım. 

Ġslam öncesi Mekke toplumunda, Allah inancı olmasına rağmen hâkim din 

müĢriklikti. Yani Allah inancı yanında baĢka güçleri tanımak ve Allah‟ın peygamberleri 

vasıtasıyla göndermiĢ olduğu emirlerden ziyade insanların yapmıĢ olduğu kanunlarla 

yönetilmek, Mekke Devleti‟nin alamet-i farikasıydı. MS. 7. yüzyıla kadar Ġlahî dinlerin 

insanlar tarafından yozlaĢtırıla yozlaĢtırıla getirildikleri Mekke toplumu, bir 

“multireligion”, yani bir dinler yumağı haline gelmiĢti. Herkes Yüce Allah tarafından 

yaratıldığını ikrar ediyor, O‟nun evi olan Kâbe‟de O‟na ibadet ediyorlardı. Daha 

doğrusu ibadet ettiklerini sanıyorlardı. Bu bir sanı idi; çünkü Allah, onların Kâbe 

etrafındaki hareketlerini, dönmelerini, saygıya durmalarını, “ıslık çalıp el çırpmaktan 

başka bir şey” (Enfal, 8/35) olmadığını ferman buyuruyordu. Ġnsanlar, 

heykelleĢtirdikleri atalarının ilkelerini kutsallaĢtırmıĢ, dünyevi iĢlerinde Allah‟ı değil bu 

ilkeleri göz önüne almıĢtır ki Ģirkte zaten budur (Akyüz vd, 1994: I, 125). 

 

3.1.2. Son Elçi’nin DoğuĢu ve Peygamberliğinin BaĢlanması 

 

Son Elçi, Fil vakasından elli-elli beĢ gün sonra (Köksal, 1981: 48), Ġran Kisrası 

EnuĢirvan‟ın tahta çıkıĢının 40. yılında (Furi, 2010: 60) Rabîu‟l-Evvel ayının on ikinci 

Pazartesi günü (Taberi, 1982: II, 309) Mekke‟de HaĢimoğulları Mahallesinde babası 

Abdullah‟tan kalan evde (Sarıçam, 2005, 61) MS. 571 yılında dünyaya geldi (Fayda, 

2005: XXX, 408-409). 

Peygamberimiz yüce Allah‟ın kendisini peygamberlikle Ģereflendireceği kırkıncı 

doğum yılında Hira dağına gitmiĢti (Köksal, 1981: 132). Muhammed (s.) ruhunu teskin 

için beĢinci defa olmak üzere yine Hira Mağarası‟nda yalnızlığa bürünmüĢtü nihâyet 

Ramazan ayının yirmi yedinci gününün gecesinde Hira‟nın derin sessizliği içinde vahiy 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

18 

 

meleği Cebrail peygamberimize gelerek kendisini tanıttı ve Alak Sûresi‟nin ilk beĢ 

âyetini öğretti (Hamidullah, 2003: 72-74). Peygamberimiz dağdan titreyerek aĢağı inip 

evine geldi. Daha sonra öğrendiği bu sureyi kendi kendine tekrar ediyor, Cebrail (a.)‟in 

heybetiyle gönlü dolup taĢıyor ve titriyordu. Eve gelince Hz. Hatice‟ye bana uzaktan 

görünen Ģimdi yakından göründü. Sen Allah‟ın elçisisin ve ben de Cebrailim diyerek 

üzerime bir sûre okudu dedi ve üzerinin örtülmesini istedi. Hz. Hatice de üzerini örttü 

ve Hz. Muhammed (s.) uykuya daldı (Taberi, 1982, II, 347). BaĢından geçenleri eĢi 

Hatice‟ye anlattı ve “kendime bir şey olmasından korktum” dedi. Hatice: “Hayır, 

Allah‟a yemin ederim ki o hiçbir zaman seni utandırmaz. Çünkü sen akrabaya 

merhamet ediyor, düşkünleri koruyor, yoksullara yardım ediyor, misafire ikramda 

bulunuyor, felakete uğrayanları gözetiyorsun” Daha sonra birlikte Varaka b. Nevfel‟in 

yanına gittiler. Varaka b. Nevfel, Hz. Muhammed (s.)‟e hitaben bu gördüğün bütün 

peygamberlere vahiy getiren melektir dedi (Derveze, 1995: II, 134). Böylelikle son elçi 

olan Hz. Muhammed (s.) ilk vahyi bu Ģekilde almıĢ oldu. 

 

3.1.3. Vahyin Kesilmesi (Fetretü’l-Vahiy) 

 

Ġlk âyetler olan Alak Sûresi‟nin ilk beĢ âyeti geldikten sonra, Cebrail ve 

dolayısıyla vahiy gelmez oldu (Köksal, 1981: 136). Alak Sûresi‟nin ilk beĢ âyeti ile 

Müddessir Sûresi‟nin ilk âyetleri arasındaki bu döneme vahiy gelmediği için “Fetretü‟l-

Vahiy” denilmiĢtir. Bu dönem Beyhaki‟nin rivâyet ettiği altı aylık bir dönemdir (Buti, 

1992: 88). 

3.1.4. Gizli Davet ve Daveti Ġlk Kabul Edenler 
 

“Ey örtüsüne bürünen adam, kalk ve uyar. Rabbini büyük tanı. Elbiseni temiz 

tut. Kötü şeylerden uzak dur.” (Müddessir, 74/1-5) Bu âyetlerde Hz. Muhammed‟e artık 

ilahî tebliği insanlara ulaĢtırma zamanının geldiği bildirilmekte, bu görevi ifa ederken 

yüce Rabbisine güvenmesi istenilmekte, ayrıca maddi ve manevi kirlerden uzak durması 

talimatı verilmektedir (Fayda, 2005: XXX, 411). Hz. Peygamber, inen âyetleri Hz. 

Hatice‟ye okudu ve “Şimdi bana kim inanır?” deyince hanımı “Kimse inanmazsa ben 

inanırım” cevabını vererek Ġslam davetinin yapıldığı ilk kiĢi ve Ġslam‟ı da kabul eden 

ilk kiĢi olma Ģerefine nail olduHz. Peygamber‟in kızları Zeyneb, Rukiyye, Ümmü 

Gülsüm ve o sırada henüz dört beĢ yaĢlarında olan Fatıma‟da anneleri ile aynı anda 

Ġslam‟ı kabul ettiler. Hz. Hatice‟nin önceki kocası Atik b. Aiz b. Abdillah‟tan olan kızı 

Hind, Hz. Hatice‟nin yeğeni Ümeyme ve kızı, Hz. Muhammed‟in halası Safiyye bt. 

Abdilmuttalib ve dadısı Ümmü Eymen‟de Ġslam‟a girmiĢtir. Hz. Ömer‟in Daru‟l-

Erkam‟da Ġslam‟a giren kırkıncı Müslüman olduğu düĢünülürse, kendisinden önce yirmi 

bir kadın Müslüman olmuĢtur (Sarıçam, 2005: 85). 

Hz. Peygamber‟i Hz. Hatice ile birlikte namaz kılarken gören Ali b. Ebi Talib 

namaz hakkında soru sormuĢ ve aldığı cevap neticesinde sekiz-on yaĢlarında iken 

Müslüman olmuĢtur (Köksal, 1981: 151). Hiç Ģüphesiz Ģehirde Muhammed (s.a.s.)‟in en 

yakın arkadaĢı ve dostu Ebu Bekir idi. Ebu Bekir hiç tereddüde kapılmadan Ġslam‟ı 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

19 

 

kabul ederek bu iman hareketine katılmıĢtır (Hamidullah, 2003: I, 89). Peygamber‟in 

azatlısı Zeyd b. Harise‟de iman etti. Daha sonra Peygamberimizin Ģairi olan Hasan b. 

Sabit Müslüman oldu (Taberi, 1982: II, 352). 

Hz. Ebu Bekir Müslüman olduktan sonra Ġslam‟a davette gayret göstermeye 

baĢladı ve kendisinin davetiyle Osman b. Affan el-Emevi, Zübeyr b. Avvam el- Esedi, 

Abdurrahman b. Avf, Sa‟d b. Ebi Vakkas ez-Zehreyan, Talha b. Übeydullah et-Teymi 

Ġslam‟a girmiĢtir. Daha sonra Bilal b. Rabah el-HabeĢi, Ebu Übeyde b. el-Cerrah, Ebu 

Seleme b. Abdilesed el-Mahzumi, Erkam b. Ebi‟l-Erkam el-Mahzumi, Osman b. 

Ma‟zun ve kardeĢleri Kudeme ile Abdullah, Übeyde b. Haris b. Muttalib b. Abdimenaf, 

Said b. Zeyd el-Adevi ile hanımı ve Hz. Ömer‟in kızkardeĢi Fatıma bt. Hattab el-

Adeviyye, Habbab b. Eret, Abdullah b. Mesud el-Huzeli ve daha baĢkalarının 

Müslümanlığı kabul etmeleri olayı izledi (Furi, 2010: 80-81). Hz. Peygamber‟e otuz 

dokuz kiĢi inanıp Müslüman oldular. Kâbe‟nin içinde namaz kılmak istediler. Ancak 

eza ve cefadan dolayı kılamadılar. O vakit Rasûlullah dua etti: “Ya İlahi! İslami aşikâre 

eyle. Şu iki kimsenin biri ile sen onu ziyade seversin. Bu ikiden biri Ömer b. Hattab ve 

biri Ebu Cehil İbn Hişam‟dı.” Peygamber (s.) duası Hz. Ömer hakkında kabul oldu. Hz. 

Ömer Müslüman olunca Müslümanlar o zamana kadar gizli olarak kıldıkları namazları 

Kâbe‟de aĢikâre olarak kılmaya baĢladılar (Taberi, 1982: II, 354-355). 

 

3.1.5. Daru’l- Erkam 

 

Ġslam tarihinde Darü‟l-Ġslam olarak da bilinen bu ev, ilk Müslümanlardan Erkam 

b. Ebü‟l-Erkam el-Mahzümi‟ye aittir. Erkam b. Ebü‟l-Erkam, Safa tepesindeki evini Hz. 

Peygamber‟in ikametine tahsis etmiĢtir (Furi, 2010: 979). Mekkeli müĢriklerin gitgide 

artan eziyet ve iĢkenceleri, Rasûlullah‟ı kendi evini terke zorladı (Hamidullah, 2003: I, 

98). Sahabilerden biri olan el-Erkam‟ın evini tebliğ maksatlarında kullanmak üzere 

ikametgâh olarak seçti. Ġslam‟a davet için bu evin seçilmesinde, Kâbe‟nin haremine 

dâhil oluĢu, hac ve umre için Mekkelilerle ve dıĢarıdan gelen pek çok kimse ile dikkati 

çekmeden temas kolaylığı sağlaması gibi hususlar göz önüne alınmıĢtır. Hz. Peygamber 

bu evde kaldığı müddetçe, bir yandan burada Ġslam‟ın esas ve prensiplerini öğretiyor 

diğer yandan ilahi gerçeği arayan insanları burada Ġslam‟a davet ediyor, bir yandan da 

bir avuç Müslümanın teĢkil ettiği cemaat namazlarını burada kıldırıyordu. Fakat O‟nun 

insanlara çağrısı hep açık Ģekilde devam etmiĢtir. Âkıl ve Ġyas b. Bukeyr, Hz. Hamza, 

Ammar b. Yasir ve Suhey b. Sinan hep burada Ġslam‟ı kabul ettiler. Daru‟l-Erkam‟da 

Ġslamiyeti kabul eden son kiĢi ise ikinci halife olan Hz. Ömer‟dir (Köksal, 1993: VIII, 

520; Köksal, 1982: 225; Derveze, 1995: II, 168). 

 

3.1.6. Ġslam Davetinin Ġzharı 

 

Davetin açıkça ilan edilmesi yönünde inen ilk âyet: “En yakın akrabalarını 

uyar!” mealindeki ġuara Sûresi‟nin 214. Âyetidir (Furi, 2010: 82). ġuara Sûresi‟nde, 

açıkça en yakın akrabalarını uyarılması emrediliyordu. Bunun üzerine Hz. Peygamber, 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

20 

 

bir ziyafet tertipleyerek yakın akrabalarından kırk veya kırk beĢ kiĢiyi evine davet etti. 

Yemekten sonra amcası Ebu Leheb, onun konuĢmasına fırsat vermeden ileri atılarak 

söze baĢladı ve “… Kabilesine senin getirdiğin gibi kötü! Bir şey getiren kimse 

görmedim.” diyerek onu susturdu. Hz. Peygamber, daha maksadını anlatmadan topluluk 

dağıldı. Ebu Leheb‟in bu davranıĢı Hz. Peygamber‟i çok üzmüĢtü (Sarıçam, 2005: 88). 

Bir gün yine yemek hazırladı ve akrabalarını çağırdı. Geldiklerinde yemek yenildi. 

Peygamberimiz onlara hitaben: “Ben özellikle size ve bütün insanlara gönderilmiş olan 

Allah elçisiyim. Allah‟‟a yemin ederim ki uykuya daldığınız gibi öleceksiniz, uykudan 

uyandığınız gibi diriltileceksiniz. Yaptıklarınızdan hesaba çekileceksiniz; iyilikleriniz 

karşılığında iyilik, kötülükleriniz karşılığında ceza göreceksiniz. Cennette cehennem de 

ebedidir. İlk uyardığım da sizlersiniz” dedi (Fayda, 2005: XXX, 411-412).  Ebu Talib, 

“Ey Muhammed sen söyledin biz işittik bizi bırak düşünelim” dedi, bunun üzerine 

Peygamberimiz “Ey Amcalar Ey Hısımlar Eğer âhiret izzetini isterseniz ve dilerseniz ki 

Hak Teâlâ bu benim dinimi aşikâre etti. Arabın ve acemin liderliği benimdir kimse var 

mı? Benim Peygamberliğimi tasdik edecek” deyince orada hazır bulunan ve daha çocuk 

olan Ali b. Ebi Talip kendisini tasdik edeceğini söyledi bunun üzerine oradakiler 

gülüĢtüler ve dıĢarı çıkıp dağıldılar (Taberi, 1982: II, 356-357). 

Bu sefer Hz. Muhammed, Ġslam‟ı tüm Mekkelilere duyurmaya karar verdi. Bir 

gün Safa tepesine çıkarak “Ey Fihr oğulları! Ey Adiyy oğulları! Diye seslendi. Nihâyet 

hepsi toplandı. DıĢarı çıkmayan kimseler de “O da ne” diye bakması için adam 

gönderdiler. Hz. Muhammed (s.) onlara “Ben size şu vadiden veya dağın eteğinden 

atlılar çıkacağını ve size saldıracaklarını haber versem beni tasdik eder miydiniz?” 

dedi. Onlar da “Evet şimdiye kadar senin yalan söylediğini görmedik” dediler. Bu sefer 

Peygamberimiz “Ben size önümüzdeki şiddetli azabı haber veriyorum…” dedi. Bunun 

üzerine Ebu Leheb “Yazıklar olsun sana! Her gün hüsrana uğrayasın. Bunun için mi 

bizi topladın?” diyerek Hz. Muhammed‟e hakaret etti. Bunu üzerine Cenâb-ı Allah 

Tebbet Sûresi‟ni indirdi. Bu Ģekilde tüm Mekke halkı Ġslam‟ı duymuĢ oldu ve Ġslam 

hakkında konuĢmaya baĢladılar. Kadınlar, erkekler, çocuklar ve köleler Ġslam‟ı 

öğrenmek üzere gruplar halinde Ġslam‟a girmeye baĢladı (Buti, 1992: 103). 

 

3.1.7. Müslümanlara Yapılan Eziyet ve ĠĢkenceler 

 

Hz. Muhammed (s.a.s.), herkesi Ġslam‟a davet etmeye baĢladığı zaman müĢrikler 

onu önceleri pek ciddiyete almadılar ve onun sözlerine kulak asmadılar. Fakat 

müĢriklerin bu lâkaydane hareketine rağmen Hz. Muhammed‟in sözleri tesir ediyor ve 

onun etrafında toplananlar bulunuyordu. Gün geçtikçe onun bu davetini kabul edenlerin 

sayısı artmaktaydı (Nedvî, Ansari, 1963: I, 117).  Ancak puta tapıcılığı eleĢtiren âyetleri 

okumaya, puta tapanların cehenneme gireceğini söylemeye baĢlayınca tebliğini büyük 

bir tehlike olarak görüp davetini engellemek için ellerinden geleni yaptılar (Fayda, 

2005: XXX, 412). Kur‟ân sûreleri ve âyetleri peĢi sıra inerek bu daveti engelleyenlerin, 

yalanlayanların tutumlarını ortaya koyarak onları eleĢtirmiĢ ve onlara uyarıda 

bulunmuĢtur. Alak Sûresi‟nin sonlarına doğru Peygamberi namaz kılmaktan alıkoyan 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

21 

 

Ebu Cehil‟in tehdit edilmesi, Kalem Sûresi‟nin baĢlarında Peygamber‟e fitnelenmiĢ 

diyen akıbetinden bahsederek uyarılması, Hz. Muhammed (s.a.s.)‟in öz amcası Ebu 

Leheb‟in ve onun eĢi Ümmü Cemil‟in cehennemdeki durumlarının tasvir edilmesi örnek 

olarak verilebilir (Derveze, 1995: II, 164-181). 

Hz. Muhammed bir gün mescitte otururken Ukbe b. Ebi Muayt yanına gelmiĢ ve 

onun yüzüne tükürmüĢtür (Taberi, 1982: II, 359). KureyĢ, Hz. Muhammed (s.)‟e ve 

ashabına karĢı düĢmanlığını iyice arttırmıĢtı. Allah Rasûlu‟de onların iĢkencelerinden 

her türlüsü ile karĢı karĢıya gelmiĢti. Yine bir gün Ukbe Rasûlullah‟ın elbisesini 

toparlayıp, mübarek boynuna dolayarak hırsla onu boğmaya çalıĢtı (Buti, 1992: 110).  

KureyĢ bütün hiddet ve gazabının zayıf ve kimsesiz Müslümanlar üzerinde 

denemeye çalıĢtılar. Bu zayıf ve kimsesiz Müslümanlara her türlü iĢkenceyi yaptılar, 

onları Ġslamiyet‟ten çıkarmak ve eski hallerine döndürmek için ellerinden gelen her 

eziyeti tatbik ettiler (Nedvî, Ansarî, 1963: I, 120). Mekkeli müĢriklerin zayıf ve 

kimsesiz Müslümanlara yaptığı bu insafsızca eziyet ve iĢkencelerden bir kaçına 

değinelim. Hz. Osman‟ın amcası, Hz. Osman‟ın Müslüman olduğunu öğrenince hurma 

yapraklarından oluĢan hasıra onu sarmıĢ ve altından duman vermiĢtir. Mus‟ab b. 

Umeyr‟in annesi, oğlunun Müslüman olduğunu öğrenince onu aç bırakmıĢ ve evinden 

kovmuĢtur. Bilal, Ümeyye b. Halef el-Cumahi‟nin kölesiydi. Ümeyye, Bilal‟i sıkıca 

bağlıyor, sonra da sopa ile dövüyordu. Öğle sıcağında Mekke‟nin kızgın kumları üstüne 

yatırıyor ve üzerine de bir kaya parçası bırakıyordu. Ammar b. Yasir, 

Mahzumoğulları‟nın kölesiydi. Ammar ile annesi ve babası Müslüman olduktan sonra 

Ebu Cehil baĢta olmak üzere müĢrikler onları Ebtah denilen yere çıkarıyorlar, kumlar 

iyice ısınınca onları bu kızgın kumlara yatırarak iĢkence ediyorlardı. Bu Ģekilde Yasir 

ve eĢi Sümeyye iĢkence altında can verdi (Furi, 2010: 95-96). Habbab b. Eret‟te 

müĢriklerin zulüm ve iĢkencesine uğramıĢtır. MüĢrikler Habbab‟ı soyar, sırtını kızgın 

kumlara yapıĢtırır, sonra da yanmıĢ birer kömür kadar kızgın taĢları getirir, onun 

vücudunun üzerine koyarlardı. Hz. Süheyb‟de Ġslam için en Ģiddetli iĢkencelere maruz 

kalmıĢ, müĢriklerin bu iĢkencelerinden kurtulmak ve hicret etmek için tüm mal varlığını 

Mekkeli müĢriklere bırakmıĢtı. Bunu duyan Rasûl-i Ekrem “Süheyb kazandı, Süheyb 

kazandı” buyurmuĢtur. Hz. Ömer müĢrik iken yine kızkardeĢi Fatma ve eniĢtesi Said b. 

Bydi Müslüman oldukları için dövmüĢtür (Nedvî, Ansarî, 1963: I, 122). 

 

3.1.8. Ġslam’da Ġlk Hicret (HabeĢistan’a Hicret) 

 

Müslümanlara yapılan eza ve cefaların baĢlangıcı bi‟setin dördüncü senesinin 

ortalarına veya sonlarına rastlamaktadır. Önceleri hafif Ģekilde baĢlayan bu eza ve 

cefalar, bi‟setin beĢinci yılının ortalarına doğru (Furi, 2010: 97). Müslümanların 

Mekke‟de duçar oldukları eza ve cefalar tahammül edilemez bir dereceye varmıĢ, 

küffarın eza ve cefası sınır tanımaz bir hale gelmiĢti. Buna karĢı Müslümanların 

kendilerini güvende hissedecekleri bir yer aramalya baĢlamıĢlardı (Nedvî, Ansarî, 1963: 

I, 123). Sonunda Zümer Sûresi‟nin 10. âyeti zulme uğrayanlara hicret izni vermek için 

nazil olmuĢtu. Ardından Nahl Sûresi‟nin 41 ve 42. âyetleri geldi. Ashabının maruz 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

22 

 

kaldığı zulüm ve iĢkenceleri engellemeye gücü yetmeyen Rasûlullah, Ģehirde alınacak 

bir tedbiri ve baĢvuracak çaresi kalmayınca Müslümanlara: “Şâyet yapabilirseniz, 

Habeşistan‟a sığının! Zira orada ülkesinde kimseye zulmedilmeyen bir hükümdar iş 

başındadır. Orası bir doğruluk ve hakikat ülkesidir. Allah işlerde kolaylık verene kadar 

orada oturup kalın” Ģeklide bu tavsiyede bulundu (Hamidullah, 2003: I, 109). Bu 

tavsiye üzerine aralarında Hz. Osman ve eĢi Rasûlullah‟ın kızı Rukıyye‟nin de 

bulunduğu on bir erkekle dört kadından oluĢan kafile dinlerini muhafaza için Allah‟a 

sığınarak Hristiyan olan NecaĢi Ashame‟nin ülkesi olan HabeĢistan‟a hicret etmek üzere 

yola çıktılar (Buti, 1992: 132).  

 

3.1.9. Sosyal ve Ekonomik Boykot 

 

Ġslamiyet, Mekke sınırlarını aĢarak diğer kabileler arasında da yayılmaya 

baĢlamıĢ HabeĢ ülkesine hicret eden Müslümanlar; NecaĢi Ashama‟dan himaye ve 

hürmet görerek emniyet ve huzura kavuĢmuĢ Hz. Hamza, arkasından da Hz. Ömer 

Müslüman olmuĢ ve Hz. Muhammed (s.) ve Müslümanlara büyük destek ve yardımcı 

olmuĢlardı. MüĢriklerin; Ġslam davasından vaz geçmediği takdirde öldürülmek üzere 

Peygamberimizin kendilerine teslimi için Ebu Talib‟e yaptıkları teklifler de neticesiz 

kalmıĢtı (Köksal, 1981: 310). Bütün bunlara ilaveten bir de HaĢimoğulları ile 

Muttaliboğulları Hz. Muhammed (s.)‟i korumak ve müdafaa etmek üzere 

sözleĢmiĢlerdi. Hz. Muhammed (s.)‟i öldürmek yerine baĢka bir zulüm yoluna 

baĢvurdular. MüĢrikler Kinaneoğulları yurdunda Muhassab denilen yerde buluĢtular. 

Hz. Muhammed (s.)‟i öldürmek için kendilerine teslim etmedikleri müddetçe HaĢim ve 

Muttalib oğullarıyla kız alıp vermemeye, alıĢveriĢ etmemeye, oturmamaya, aralarına 

karıĢmamaya, evlerine girmemeye ve onlarla konuĢmamaya yemin ettiler. Yapılan bu 

yemin ve anlaĢma Bi‟set‟in yedinci yılında yani MS. 617 yılında Bağıyd b. Amir b. 

HaĢim tarafından yazıldı ve Kâbe‟nin içine asılarak kutsallık atfedilmiĢ oldu. Ebu 

Leheb hariç HaĢimoğullarıyla Muttaliboğulları Muharrem hilali gecesi Ebu Talib‟in 

bulunduğu mahalleye hapsedilmiĢ oldular (Furi, 2010: 114-115). Müslümanlar 

dindarlıklarından kâfirler ise onları koruduklarından bu Ģekilde sosyal ve ekonomik 

boykota maruz bırakıldırlar (Buti, 1992: 125-126). 

 

3.1.10. Taife Davet Hareketi 

 

Hz. Hatice‟nin ve Ebu Talib‟in vefatı birkaç gün içinde peĢ peĢe meydana 

gelmiĢ, Hz. Muhammed (s.)‟in kalbini hüzün ve elem duyguları kaplamıĢtı (Furi, 2010: 

122). Ebu Talib‟in yerine Mekke liderliğine Ebu Leheb geçmiĢ ilk zamanlarda Hz. 

Muhammed (s.)‟i akrabalık bağlarından dolayı himaye eden Ebu Leheb daha sonra bu 

himayesini kaldırmıĢ ve Hz. Muhammed‟i toplum dıĢı ilan ederek onu toplumdan 

soyutlamıĢtır (Hamidullah, 2003: I, 115). 

Mekke‟de kendisini koruyacak bir hami kalmayınca Mekkeli müĢrikler; Ebu 

Talib‟in sağlığında yapamadıkları zulüm ve iĢkenceleri Hz. Muhammed (s.)‟e yapmaya 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

23 

 

baĢlamıĢ ve ona göz açtırmamıĢlar, Müslümanlara yönelik zulümlerini daha da 

arttırmıĢlardı. Hz. Muhammed, Bi‟set‟in onuncu yılında yanına azatlı kölesi ve evlatlığı 

olan Zeyd b. Harise‟yi de alarak davetine icabet etmelerini, kendisine kol-kanat 

germelerini ve kavmine karĢı kendisine yardımcı olmalarını umarak Taif‟e gitti (Köksal, 

1981: 343; Sarıçam, 2005: 108). Hz. Muhammed (s.) Taif‟te yaklaĢık on gün kaldı. Taif 

eĢrafının her birine gidip Ġslam‟ı anlattı. Onlar da: “Çık git memleketimizden!” dediler. 

Ona karĢı ayak takımını kıĢkırttılar. Taif‟ten çıkarken ayak takımı ve köleler Hz. 

Muhammed‟i takip ediyorlar, ona küfürler savurup bağrıĢıyorlardı. TaĢ atmaya ve çirkin 

sözler söylemeye baĢladılar. Hz. Muhammed‟in nalınları kana bulandı ve Zeyd b. 

Harise ile beraber Utbe ve ġeybe b. Rebia‟nın bahçesine sığındılar. Duvara yaslanarak 

bir asmanın dibine oturdu kalbi sükûnete kavuĢunca kimsenin kendisine iman 

etmemesine üzüldüğünden ellerini açıp dua etti. Hz. Muhammed‟i bu Ģekilde gören 

Utbe ve ġeybe‟nin merhamet duyguları kabarmıĢ ve köleleri Addas‟ı bir tabak üzümle 

yanlarına gönderdiler (Furi, 2010: 130). Addas tabağı Hz. Muhammed‟in önüne 

koyduğunda O “Bismillah” diyerek alınca Addas “bu sözü bu beldelerin halkı 

söylemezler” demiĢ ve bunun üzerine Hz. Muhammed Addas‟a Ġslam‟ı anlatmıĢ ve bu 

topraklarda sadece Ninovalı Addas Müslüman olmuĢtur (Köksal, 1981: 345-346). 

 

3.1.11. Ġslam’ın Medine’de Yayılmaya BaĢlaması (Akabe Biatları) 

 

Ġslam, Medine‟ye Akabe Biatları ile yayılmaya baĢlamıĢtır. Akabe biatlarının 

yapıldığı yer Mekke‟de Mescid-i Haram‟a yaklaĢık 3 km. uzaklıkta ve Mina hudutları 

içindedir. Hac sırasında Ģeytan taĢlanan Cemerat bölgesinde Cemre-i Akabe ismiyle 

anılan büyük Ģeytanın taĢlandığı yere yakın etrafı tepelerle çevrili küçük kuytu bir 

vadidir (Önkal, 1989: II, 211). 

Zilkade ayında Taif‟ten Mekke‟ye dönen Hz. Muhammed (s.) hac mevsimi 

olmasından dolayı Mekke‟ye gelen hacılara Ġslam‟ı anlatmak için amcası Abbas‟ı ve 

amcaoğlu Ali b. Ebi Talib‟i de yanına alarak Ukaz, Mecenne ve Mina panayırlarına 

gitmiĢ ancak burada Ġslam‟ı anlattığı kabilelerin hiç birinden olumlu bir cevap 

alamamıĢtır (Furi, 2010: 134-140). Hz. Peygamber, MS. 620 yılında Akabe‟de Medineli 

Hazrec kabilesinden altı kiĢi ile ilk görüĢmesini yaparak onlara Ġslam‟ı anlatmıĢ ve 

onlar da Ġslam‟ı kabul etmiĢlerdi. Hz. Peygamber, bu görüĢmede onlardan kendisini 

Yesrib‟e götürüp himaye etmelerini ve böylece Ġslam dinini yaymasına yardımcı 

olmalarını da istedi (Önkal, 1989: II, 211). Bir sonraki sene MS. 621 yılında yine hac 

mevsiminde bu sefer ilk Akabe Biatında hazır olan altı kiĢiden Cabir b. Abdillah hariç 

beĢ Hazreclinin de aralarında bulunduğu onu Hazrecli olmak üzere on iki Müslüman 

daha önce sözleĢtikleri gibi Akabe denilen yerde Hz. Muhammed (s.) ile buluĢtular ve 

savaĢ farz kılınmadan önce kadınların bey‟atı denilen “hiçbir şeyi Allah‟a ortak 

koşmamak, hırsızlık ve zina yapmamak, çocukları öldürmemek, iftira atmamak, Hz. 

Peygamber‟in emirlerine itaat etmek” üzere biat ettiler. Birinci Akabe Biatı olarak 

isimlendirilen bu biattan sonra Medineli Müslümanlar kendilerine Ġslam‟ı anlatacak 

birini istediler bu istek üzerine Hz. Peygamber Mus‟ab b. Umeyr‟i onlara Kur‟ân 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

24 

 

okumak, Ġslam‟ı anlatmak ve dinde bilinçlendirmek için Medine‟ye gönderdi (Ġbn 

HiĢam, 1955: II, 433). Medine‟de Es‟ad b. Zürare‟nin evinde misafir olarak kalan 

Mus‟ab, bir yıl boyunca Medine‟de Ġslam‟ı anlattı. Mekke‟ye geldiklerinde Mina‟da 

Cemre-i Ula‟nın yani birinci cemrenin bulunduğu Akabe yakınındaki dağ yolunda teĢrik 

günlerinin ortasında gece karanlığında Hz. Muhammed ile bir biat/sözleĢme yapıldı 

(Furi, 2010: 150-153). Medineli Müslümanlar, kendi eĢlerini ve çocuklarını nasıl 

koruyup ve himaye ediyorlarsa Allah‟ın Rasûlu‟nü de o Ģekilde koruyup himaye 

edeceklerine dair söz verdiler. Bunun üzerine Allah Rasûlu‟de onların bu sözlerine 

güvence veren sözler verdi. Böylelikle tarihe Ġkinci Akabe Biatı olarak geçen bu biat 

gerçekleĢmiĢ oldu (Hamidullah 2003: I, 157-158). Bu antlaĢmadan sonra Rasûlullah‟ın 

hicrete izin vermesi üzerine ilk defa Ebu Seleme b. Abdülesad ile Amir b. Rebia ile 

hanımı Leyla bt Ebu Hasme Yesrib‟e göç etti (Fayda, 2005: XXX, 414; Nedvî, Ansarî, 

1963: I, 146). Zilhicce ayında gerçekleĢen Ġkinci Akabe Biatı‟ndan sonra Hz. 

Muhammed (s.) Muharrem ve Safer aylarını da Mekke‟de geçirdi. MS. 622 yılında 

Rabiülevvel ayında Hz. Ebu Bekir ile beraber yatağına Ali b. Ebu Talib‟i bırakarak gece 

karanlığında gizlice yaklaĢık olarak on üç yıllık peygamberlik mücadelesinin ardından 

Mekke‟den ayrılarak Medine‟ye hicret etti (Sarıçam, 2005: 112). 

 

3.2. Medine Dönemi Ve Nifakın DoğuĢu 

 

3.2.1. Hicretten Önceki Medine’ye Genel Bir BakıĢ 

 

Rivâyete göre Medine‟ye ilk önce gelip yerleĢen Amalika kavminden ismi 

Yesrib olan bir kimse olduğu için o zamandan itibaren Medine “Yesrib” adı ile anılır. 

Yesrib ismi ise “Serb” kökünden türeyip “Zarar vermek, karıştırmak, kötülemek, başa 

kakmak, bozmak” gibi anlamlara gelmektedir (Köksal, 1981: I-II: 42-43). 

Medine‟nin dinî yapısına baktığımızda en büyüğü müĢrikler olmak üzere çeĢitli 

grupları içinde barındırdığını görmekteyiz. Yahudilik dinine mensup olanların yanı sıra 

sayıları az olmakla birlikte Hristiyanlar da mevcuttur. Arapların büyük çoğunluğu ise 

müĢrikti (Derveze, 1995: III, 25; Demircan, 1996: 27-28). 

Medine‟ye yerleĢen Yahudiler, Araplara karĢı kendilerinin Ġsrail ırkından gelmiĢ 

olmaları dolayısıyla seçilmiĢ bir millet olduklarını söyleyerek övünüyorlar, onları son 

derece küçümsüyorlar, onları yabani, basit, düĢük, geri kalmıĢ manasında “Ümmî” 

olarak adlandırıyorlar, onların mallarını kendilerine mubah görüyorlar ve “cahil 

Arapların mallarını almaktan dolayı bize günah gelmez diyerek” (Furi, 2010:183), ahir 

zamanda gelecek peygamber ile bir olup Ad ve Ġrem halkını öldürdükleri gibi Arapları 

da öldüreceklerini söyleyerek onları tehdit ediyorlardı (Ġbn HiĢam, 1955: I, 428-429). 

Asıl vatanları Yemen olan Evs ve Hazrec kabileleri ise Me‟rib seddinin 

yıkılmasından sonra muhtemelen MS. 2. veya 3. yüzyılda önce Tihame‟ye, oradan da 

kuzeye Medine‟ye göç ederek Medine‟nin çevresine yerleĢmiĢlerdir. Yesrib‟e geldikten 

sonra bir müddet Yahudilere tabi olarak yaĢamaya baĢlayan Evs ve Hazrec kabileleri, 

bu Yahudiler tarafından siyasal ve ekonomik baskılara, hatta bazen onur kırıcı çirkin 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

25 

 

davranıĢlara dahi maruz kaldılar. Bunun üzerine akrabaları olan Gassanilerden yardım 

istediler. Bu yardım sayesinde Yahudilerin baĢkanlarını öldüp Medine‟ de üstünlüğü ele 

geçirerek (MS. 492) Ģehrin iç kısımlarından Yahudileri çıkarıp kendileri bu iç kısma 

yerleĢtiler. Fakat hemen peĢi sıra Yahudiler, kardeĢ bu iki kabile arasında eski 

düĢmanlıkları yeniden canlandırmaya baĢladılar ve onları 120 yıl devam eden iç 

savaĢların çıkmasına sebebiyet vererek birbirine düĢman ettiler (Sarıçam, 2005: 128-

129; Köksal, 1981: I-II: 43-44; Çubukçu, 1992: VI, 340). Bu savaĢlar sonunda Evs ve 

Hazrec kabileleri iyice zayıflamıĢlar ve Yahudiler, Yesrib‟de ki eski konumlarını 

yeniden elde etmiĢlerdi (Ünlü, 1992: I, 37; Hasan, 1985: I, 123). 

 

3.2.2. Medine’ye Hicret ve Nifakın Ortaya ÇıkıĢı 

 

Hz. Muhammed (s.) MS. 622 yılında Medine‟ye hicret ettikten sonra Yesrib 

isminin “Zarar vermek, karıştırmak, kötülemek, başa kakmak, bozmak” gibi kötü 

anlamlar taĢımasından dolayı halkın Medine‟ye Yesrib demesini hoĢ görmemiĢ ve o 

“Medine” dir demiĢtir (Köksal, 1981: I-II: 42-43).  

Mekke‟de içinden gelen Ġslam‟a giriyordu. Hem de tehlikelere göğüs gererek, 

eziyetleri ve iĢkenceleri göze alarak. Bu dönemde Müslüman adını alanlar bu 

imanlarında samimiydiler (AteĢ, 1991: II, 386). Ancak hicretten sonra Ġslam‟ın bir 

devleti olup Müslümanlar güç sahibi olunca, kimi de yeni bir tavır olan gizli inkârın 

içine girmiĢtir. ĠĢte daveti kabul etmiĢ gibi görünerek yeni çağrıya gizlice, kapalı kapılar 

ardında tuzak kurmaya çalıĢan Ġslam davasına en fazla düĢmanlık besleyenler 

“münafıklar” idi. Ġslam‟ın nurunu her ferdin eĢit Ģekilde hazmedemediği bilinen bir 

gerçektir. Yine birçoklarının çoğunluğa uyarak mecburen Ġslam‟a girdikleri de 

ortadadır. ĠĢte Medine‟nin münafıklarıyla Medine‟nin etrafında yaĢayan Esel ve 

Gatefon gibi kabilelerin Ġslam‟ı akledemeyen bedevi fertlerinin büyük bölümü bu 

kesimi oluĢturmaktadır (Halefullah, 1992: 107). Hz. Peygamber‟in Medine‟ye hicretini 

müteakip hicretin Medine‟de doğurduğu durum ve Ģeriat neticesinde meydana gelen 

münafık grup ile ilgili âyetler Mekke‟de yoktu (Kutub, tsz.: I, 57; Derveze, 1995: III, 

75; HaĢimî, tsz.: 98). Münafıkların tavırları, haberleri, niyetleri ve onlara yapılan 

eleĢtirileri anlatan âyetler öyle çoktur ki, medenî sûrelerin çoğu özellikle de uzun 

sûrelerin ve orta uzunlukta olan sûrelerin hepsi onlardan az veya çok bahseder. Bu da 

nifak hareketinin hemen hemen Medine dönemi boyunca devam ettiği anlamına gelir. 

ġurası da var ki, bu hareket Medine döneminin birinci yarısından sonra zayıflamaya 

baĢlamıĢtır (Derveze, 1995: III, 77-78). 

Münafıkların üstlendiği pozisyonun önemini anlamak için bu sırada, özellikle 

Medine döneminin baĢlarında, onların konumlarını tespit etmek yerinde olacaktır. Evs 

ve Hazrec kabileleri Medine‟de Yahudilere karĢı koyabilmek için aralarında bulunan 

husumeti, anlaĢmazlığı ortadan kaldırarak bir kral etrafında birleĢmeye karar vermiĢler 

ve bu krallık için de Abdullah b. Übey‟in ismi üzerinde karar kılmıĢlardı. Rasûlullah‟ın 

hicreti ile beraber Abdullah b. Übey b. Selül bu Medine baĢkanlığının elinden alındığı 

görüĢünde idi. Bu sebepten dolayı kalbinde Hz. Muhammed‟e karĢı Ģiddetli bir 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

26 

 

düĢmanlık besliyordu. Abdullah b. Übey müĢrik olarak kalmasının mümkün olmadığını, 

bazı dünyevî menfaatlerden mahrum olacağını anlayınca Bedir SavaĢı‟ndan sonra 

Müslüman oldu. Ama kalbinde yine küfrünü gizliyordu. Rasûlullah‟a hile ve tuzak 

kurmaya fırsat bulur bulmaz hemen buna teĢebbüs ediyordu. Ġbni Übey‟in baĢkan 

olması halinde bazı mevki ve makamlardan mahrum kalan bazı arkadaĢları da plan ve 

programlarını uygulamada ona yardımcı oluyorlardı (Furi, 2010: 182-183). 

Mekkeli müĢrikler, Medine‟ye hicret eden Müslümanların mallarına el koymuĢ 

ve savaĢ sebebi sayılacak birtakım davranıĢlar içerisine girmiĢlerdi. Mekkeli müĢrikler, 

Bedir SavaĢı‟ndan önce henüz müĢrik olan Abdullah b. Übey‟e hicretten sonra Ensar‟ın 

reisi sıfatıyla mektup göndererek Ģöyle dediler: “Siz adamımızı himaye ediyorsunuz. 

Allah‟a yemin ederiz ki; ya onunla savaşırsınız veya onu memleketinizden çıkarırsınız; 

yoksa topluca üzerinize yürürüz, erlerinizle savaşır, kadınlarınızı da cariye olarak 

alırız.” Bu mektup Ġbni Übey‟e ulaĢır ulaĢmaz Mekke‟deki müĢrik dostlarının 

emirlerini yerine getirmek için harekete geçer ve kendisi gibi olanlar ile bir araya gelir. 

Bu haber Hz. Muhammed‟e ulaĢınca Allah‟ın Elçisi: “Kureyş‟in tehdidi size çok tesir 

etti. Herhalde kendi kendinize tuzak kurmanızdan daha tehlikeli olamazlar. Siz 

oğullarınız ve kardeşlerinizle çarpışmak mı istiyorsunuz?” demesi üzerine hemen 

dağılıverdiler. O gün Ġbn Übey, arkadaĢlarında bir zayıflık ve Hakk‟a meyletme görmüĢ 

ancak kendisi KureyĢ ile iliĢkilerini gizlice sürdürmeye devam etmiĢtir (Furi, 2010: 

195-196). 

Bir gün Hz. Muhammed (s.) hasta olan Sa‟d b. Ubade‟yi ziyaret için evine 

giderken yolda Abdullah b. Übey‟i yanında Müslümanlardan, müĢriklerden ve de 

Yahudilerden bazı kimseler olduğu halde otururken gördü bunun üzerine Allah Rasûlu 

yanlarına giderek selam verdi ve yanlarına oturdu. Orada bulunanlara Kur‟ân okudu, 

onları Allah‟a davet etti, onlara Allah‟ı hatırlatıp uyardı, iyi olanların cennete gideceğini 

müjdelerken kötü olanların cehenneme gideceğini söyleyerek onları korkuttu. Hz. 

Muhammed konuĢtuğu müddetçe Ġbn Übey hiçbir Ģey söylemedi Allah Rasûlu sözlerini 

bitirince: “Ey şu konuşan kişi! Eğer söylediklerinde gerçeksen onlardan daha güzel bir 

şey olamaz. Fakat sen evinde otur. Sadece evine gelenlere bunları anlat. Sana 

gelmeyenlerin, söylediklerinden hoşlanmayanların toplantılarına gidip onları rahatsız 

etme” diye çıkıĢınca Abdullah b. Revaha “Ey Allah‟ın Rasûlu!  Sen bize meclislerimize 

ve evlerimize her zaman gelebilirsin. Allah bize ikram ettiği doğru yola kavuşmamıza 

sebep kıldığı bu sohbetini ve Kur‟ân‟ı dinlemeyi vallahi biz çok severiz” dedi. Daha 

sonra orada bulunan Müslüman, Yahudi ve müĢrikler birbirleriyle söz dalaĢına girdiler 

Hz. Muhammed (s.) onları teskin etmeye çalıĢtı sonrada Sa‟d b. Ubade‟yi evinde 

ziyarete gitti. Hz. Muhammed‟i hüzünlü bir Ģekilde gören Sa‟d: “Vallahi Ey Allah‟ın 

Elçisi yüzünde gördüğüm bu hüznün sebebi hoşlanmadığın bir söz işittiğinden dolayı 

mıdır?” deyince Allah Rasûlu olan biteni Sa‟d‟a anlattı ve Sa‟d‟da: “Ey Allah‟ın Elçisi 

ona yumuşak davran. Şüphesiz ki biz onun başına taç giydirmek için boncukları düzüyor 

haldeyken Allah seni bize Peygamber olarak gönderdi. O, seni elinden mülkünü zorla 

almış görüyor.” dedi (Ġbn HiĢam, 1955: I, 587-588). 

 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

27 

 

3.2.3. BaĢlıca Nifak Hareketleri 

 

Ġslam davetine karĢı münafıklar aynı Ģekilde mücadele etmemiĢlerdir. Bunlardan 

bazıları nifaklarını sınırlı tutmuĢlardır. Bu tip insanlar, karĢısındakini hoĢnut tutarak 

onların sevgilerini kazanmak isteyen tiplerdir. Bunu özellikle yöneticilere ve servet 

sahiplerine karĢı yaparlar ki neticede onlardan emin olabilsinler. Nifakın en basit ve en 

hafif Ģekli budur. Kapsamlı nifak ise; din, devlet ve millete ihanet gibi önemli konularda 

yapılan nifaktır (Halefullah, 1992: 107). 

Bedir SavaĢı‟na kadar Münafıklar blok halinde ortaya çıkmamıĢtır. Bu döneme 

kadar blok veya grup Ģeklinde isimlendirilecek Ģekilde olmamakla birlikte belirli birkaç 

kiĢini nifak içerisinde olduğunu söyleyebiliriz. Müslümanların Bedir‟de kesin zafer 

kazanmasından sonra bu blok teĢekkül etmiĢtir. Müslümanların art arda elde ettikleri 

zaferler silsilesi, müĢrikler bloğunun değiĢime uğrayarak münafıklar bloğu haline 

gelmesine sebep olmuĢtur. Abdullah b. Übey ve adamları açıkça Rasûlullah‟ın karĢısına 

çıkmaya güç yetiremiyordu. Çünkü böyle yapacak olsa Müslümanların kuvveti 

karĢısında zayıf kalacaklarından etrafındaki kimseler kendisini terk ederlerdi. Hakiki 

Müslüman olmayı da münafık nefsi kaldıramıyordu. Onun için değneği tam ortasından 

tuttu ve Müslüman gibi görünerek kendine bağlı olanların yanında kalmalarını sağladı 

(Gadban, 1982: I, 251). 

 

3.2.3.1. Bedir SavaĢı ve Nifak 

 

Hz. Muhammed (s.), H. 2. yılda yani MS. 624 yılında Ebu Süfyan b. Harb‟in 

sevk ve idare ettiği 50.000 dinar sermayeli 1000 deveden oluĢan KureyĢlilere ait büyük 

bir ticaret kervanı ile ġam‟dan döndüğünü haber alınca (Köksal, 1981: I-II, 73), 

Hazrec‟ten 170, Evs‟ten 61 ve Muhacirlerden 83 kiĢi olmak üzere 314 kiĢi bu orduya 

katılmıĢtı (Ġbn HiĢam, 1955: I, 706). Bedir‟de iki ordu arasında yapılan savaĢ, 

müĢriklerin feci bir yenilgiye uğramaları, Müslümanların ise büyük bir zafer kazanması 

ile neticelendi. Bu savaĢta sekizi Ensardan altısı muhacirlerden olmak üzere on dört 

Müslüman Ģehit olurken Mekkeli müĢriklerden yetmiĢ kiĢi öldürülmüĢ ve yetmiĢ kiĢi de 

esir olarak alınmıĢtır (Köksal, 1981: I-II, 160-171).  

Müslümanlara zafer müyesser olunca Rasûlullah (s.) Medine‟ye sevinçli haberi 

hemen ulaĢtırmak üzere Abdullah b. Revaha‟ yı yukarı Medine halkına, Zeyd b. 

Harise‟yi ise aĢağı Medine halkına müjdeci olarak gönderdi. SavaĢ sırasında 

Yahudilerle münafıklar aldatıcı propagandalar yapmıĢlar, hatta Hz. Muhammed‟in 

öldürüldüğü Ģeklinde bir de dedikodu çıkartmıĢlardı. Münafıklardan biri Rasûlullah‟ın 

devesi Kusva‟ya binmiĢ olan Zeyd b. Harise‟yi görünce: “Muhammed öldürülmüĢ! ĠĢte 

Ģu deve onun devesi! Bu da Zeyd! Korkudan ne diyeceğini bilmiyor. ġaĢkın ĢaĢkın 

geliyor.” DemiĢti.  Müjdeciler gelince Medine halkı onların etrafını sararak haberleri 

öğrenmek istediler. Müslümanların kesin zafer kazandıklarını öğrenince herkesi neĢe ve 

sevinç kaplamıĢ, Medine‟nin her tarafı tekbir ve tehlillerle inlemiĢti. Bu zafer 

müĢriklerle iĢ birliği yapan Yahudilere de pek ağır geldi. Ġçlerinden biri: “Mekke 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

28 

 

eşrafının başına gelen bu halden sonra yerin altı üstünden daha hayırlıdır” demiĢti 

(Furi, 2010: 229; Berki, Keskioğlu, 1966: 226-227).  

 

3.2.3.2. Beni Kaynuka SavaĢı ve Nifak 

 

Tarihleri zulüm, hıyanet ve ahde vefasızlıkla dolu Yahudiler, tabiatlarına uygun 

olarak hareket etmeye devam etmiĢlerdi. Hileler, tuzaklar, kıĢkırtmalar, fitne çıkarmalar 

yoluyla Müslümanların saflarında sarsıntı meydana getirmeye baĢlamıĢlardı (Furi, 2010: 

238-239)  

Hz. Muhammed, bir gün Beni Kaynuka Yahudilerini Beni Kaynuka çarĢısında 

topladı ve onlara: “Ey Yahudi Topluluğu! Kureyşin başına gelen bela ve felaketlerin 

bulaşmaması için Allah‟tan korkun. İslam‟ı kabul edin. Zira biliyorsunuz ki ben, 

Allah‟ın gönderdiği bir Nebiyim. Siz bunun böyle olduğunu kendi kitabınızda görüp 

duruyorsunuz; o halde Allah sizi bununla bağlamış vaziyettedir.” dedi. Bunun üzerine 

Yahudiler: “Ey Muhammed! Sen ancak kendi millet ve halkını bilirsin. Kendilerine 

mağlubiyeti tesadüfen tattırdığın harp sanatını bilmeyen bir halk ile karşılaşmış olman 

seni yanıltmış olmasın?.. Allah‟a yemin ederiz ki eğer seninle savaşacak olursak bizim 

ne yiğit erler olduğumuzu görüp öğreneceksin” dediler. Ve bunun üzerine Âl-i Ġmrân 

Sûresi‟nin 12. ve 13. âyetleri nazil oldu (Ġbni HiĢam, 1955: II, 47; Hamidullah, 2003: I, 

576). 

Araplardan bir kadın Beni Kaynuka çarĢısında bir Yahudi kuyumcusuna gelerek 

bir takım ziynet eĢyaları almak istemiĢ. Yahudiler kadının yüzünü açmasını istemiĢler 

ve onunla eğlenmiĢler, ancak kadın yüzü kapalı oturmakta ısrar edince bu sefer 

Yahudilerden bir tanesi kadının arkasından elbisesinin eteğinin ucunu bir dikenle beline 

iliĢtirmiĢ, kadın ayağa kalkınca mahrem yerleri açılmıĢ ve Yahudiler bu manzara 

karĢısında gülüĢmüĢlerdi. Kadının bağırıp yardım istemesi üzerine Müslümanlardan biri 

gelerek olaya müdahale etmiĢ ve bu iĢi yapan Yahudi kuyumcu ile döğüĢmüĢ ve onu 

öldürmüĢtü. Oradaki Yahudilerde Müslümanın üzerine üĢüĢerek onu öldürmüĢlerdi.  

Böylece Beni Kaynuka Yahudileri ile Müslümanlar arasında kan dökülmüĢ oldu (Berki, 

Keskioğlu, 1966: 235-236). 

Daha sonraları Hz. Muhammed (s.) Beni Kaynuka Yahudilerinin tutum ve 

davranıĢlarından Ģüphelenmeye baĢladı. Bunun üzerine Cenâb-ı Allah “(Antlaşma 

yaptığın) bir kavmin hainlik etmesinden korkarsan, sen de antlaşmayı bozduğunu aynı 

şekilde onlara bildir. Çünkü Allah, hainleri sevmez.” (Enfal, 8/58) âyetini indirince, 

Allah Rasûlu Beni Kaynuka üzerine savaĢ emri verdi. Kaynukalılar kalelerine sığındılar 

15 gün süren muhasara sonunda Allah onların kalplerine korku düĢürdü ve Kaynukalılar 

teslim olmayı kabul ettiler. Teslim olmaları üzerine hepsinin elleri omuzlarına bağlandı. 

O sırada oradan geçen Münafıkların reisi Abdullah Ġbn Übey “Çözün onları!” dedi. 

Münzir “Rasûlullah‟ın bağlattığı bir cemaati nasıl çözeriz. Vallahi boyunları 

vurulmadıkça onlardan hiç kimse çözülemez” dedi. Ġbn Übey, Hz. Muhammed‟in 

yanına gitti. “Ey Muhammed benim müttefikime lütuf ve iyilik et!” dedi. Hz. 

Muhammed onun bu söylediklerini duymazdan gelince Ġbn Übey aynı sözleri tekrar etti. 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

29 

 

Bu sefer Allah Rasûlu yüzünü çevirdi. Ġbn Übey elini Hz. Muhammed‟in gömlek 

yakasından içeri soktu. Hz. Muhammed buna kızdı, rengi değiĢti. Ona “Bırak benim 

yakamı! Yazıklar olsun sana bırak benim yakamı!” dedi. Ġbn Übey “Bırakmam Vallahi! 

Beni Hadaik ve Buas günlerinde kızıl ve karalara karşı koruyan bir sabahta kesip 

biçmek istediğin bu müttefiklerimden 400 zırhsız, 300 zırhlı kimseye lütuf ve iyilik 

etmedikçe bırakmam! Ben, vallahi bu kadar insanların yüzünden felaketin aleyhe 

dönebileceğinden korkuyorum” dedi. Bunun üzerine Allah Rasûlu “Çözünüz onları, 

Allah onlara ve onlarla birlikte olanlara lanet etsin!” diyerek Kaynuka oğullarının 

öldürülmesinden vaz geçerek Medine‟den ġam‟a sürülmelerini emretti. Avf 

oğullarından Ubade b. Samit‟de Abdullah b. Übey gibi öteden beri Kaynuka oğullarının 

müttefiki idi. Onları bıraktırmak için Hz. Muhammed‟in yanına gelmiĢti. “Ey Allah‟ın 

Rasûlu ben, Allah‟ı, Rasûlünü ve Müminleri dost tuttum. Şu kâfirlerin müttefikliğinden 

ve dostluğundan uzaklaştım” diyerek onlarla olan müttefikliğini ve dostluğunu bıraktı 

(Köksal, 1981: I-II, 237-239; Ġbn HiĢam, 1955: II, 47-49). 

 

3.2.3.3. Uhud SavaĢı ve Nifak 

 

Uhud, nifak hareketlerinin tomurcuklanmaya baĢlamasının ve münafıkların 

hilelerinin çoğalmasının ilk merhalesini teĢkil eder. Bu sebeple nifak grupları Uhud gibi 

bir SavaĢı dört gözle bekliyorlardı. Nitekim Mekkelilerin Medine‟ye hücum haberi 

gelince Yahudilerin ve münafıkların sevindikleri görülmektedir (Sezikli, 1997: 64). 

KureyĢ‟ten bazıları Ebu Süfyan‟a bu ticaret kervanının kazancının Bedr‟in 

öcünü almak için kullanılmasını teklif ettiler ve aralarında yapılan istiĢare sonucunda 

öyle olmasına karar verdiler. Mekkeli müĢrikler etrafa Ģairler göndererek bir seferberlik 

ilan ettiler, Arap kabilelerini bir intikam savaĢına katılmaya davet ettiler (Köksal, 1981, 

III-IV: 50-51). H.3. senesi ġevval ayında yola çıkarken yanlarına kadınlarını da aldılar 

ki onları savaĢa teĢvik etsinler ve savaĢtan firar etmesinler (Kutub, tsz.: II, 425). Bu 

sebeple Uhud SavaĢı, Müslümanlara karĢı hazırlanan bir intikam savaĢıdır (Algül, 1986: 

I, 3880). 

Hz. Muhammed (s.) Mekkeli müĢriklerin savaĢ hazırlıkları yaptıklarını 

öğrenince, görüĢ sahibi Müslümanları ve Müslüman görünenleri ya da Kur‟ân‟ın 

nitelemesiyle münafıkları toplayarak onlarla istiĢare etti. Hz. Muhammed Medine‟de 

kalarak düĢman ordusu olan KureyĢ‟i dıĢarıda tutacak Ģekilde bir savunma pozisyonu 

almaktan yanaydı. Ġbn Übey‟de Hz. Muhammed (s.) ile aynı görüĢteydi (Heykel, 2000: 

II, 108; Hasan, 1985: I, 149; Ġbnu‟l-Esir, 1986: II, 143; Gadban, 1982: I, 254-255). 

Fakat Bedir‟e katılmayanlar, gençler ve savaĢmayı isteyenler Ģehir dıĢında yapılacak bir 

savaĢ istiyorlardı. Peygamber, bu çoğunluğun sesine uydu ve Ģehir dıĢında yapılacak bir 

savaĢa karar verdi. Zırhını giydi, kılıcını kuĢandı. Ancak Ģehri müdafaa etmek 

isteyenler, diğerlerini yumuĢatmıĢ, fikirlerinden caydırrnıĢtr. Ancak Peygamberimiz 

“Bir Peygamber giydiği zırhını harp etmeden geri çıkarmaz. Eğer sabrederseniz her 

biriniz vazifenizi yaparsanız, Allah zaferi bize ihsan edecektir buyurdu.” (Yıldız, 1989: 

II, 459-460; Ġbnu‟l-Esir, 1986: II, 144). 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

30 

 

Ġbn Übey, Hz. Peygamber‟i Medine dıĢında savaĢmaktan vazgeçiremeyince iki 

kademeli nifak eylemine girmeye niyetlendi. Bu doğrultuda ilk olarak, Hz. 

Peygamber‟in yoldan geri döndürdüğü 600 silahlı Yahudi‟yi, Ġbn Übey kendi müttefiki 

olarak Medine‟nin dıĢında toplanan Ġslam ordusunun içerisine yerleĢtirmeye çalıĢtı. 

Ġkinci olarak da Ġbni Übey, nifak grubunu teĢkil eden 300 münafığın ordunun içinde 

kalmasını sağlayarak fitne çıkarıp, Müslümanların harbe gitmelerini engelleme yoluna 

girdi (Sezikli, 1997: 69-73). 

Rasûlullah Medine‟de insanlara namaz kıldırması için geride Abdullah Ġbni 

Ümmü Mektum‟u vekil bıraktı. Cuma namazından sonra 1000 kiĢilik bir kuvvetle yola 

çıktı (Ġbn HiĢam, 1955: II, 62). O gün Uhud‟a kadar ilerlemeyip geceyi ġeyheyn denilen 

yerde geçirdi. Sabahleyin Ģafakla beraber Uhud‟a vardı ve savaĢ için en elveriĢli yeri 

seçti (Yücel, 1982: 115). Yolda Ġbn Übey “Ben meydan savaşına taraftar değilim. 

Medine‟den çıkılmamasını istedim. Muhammed çoluk çocuğu dinledi bizim reyimize 

bakmadı” diyerek 1000 kiĢilik Ġslam ordusunun 700 kiĢiye inmesine sebep oldu (Hasan, 

1985: I, 180; Gadban, 1982: I, 255-256). Abdullah ibnü Haram, Ġbni Übey‟i geri 

çevirmek için arkasından gidip “Gelin ya Allah yolunda savaşın, yahutta müdafaada 

bulunun” dediysede onlar “Eğer sizin savaşabileceğinizi bilseydik dönmezdik” dediler 

Abdullah ibnü Haram onları ikna edemeyeceğini anlayınca tekrar savaĢ meydanına 

döndü (Kutub, tsz.: II, 426-427). 

SavaĢ bittikten sonra Hz. Muhammed (s.) Medine‟ye dönerken yüzü yaralı, kalbi 

mahzun idi. O‟nu en çok üzen ise, Medine‟deki münafıkların, Yahudilerin ve 

müĢriklerin bu mağlubiyete son derece sevinmeleri olmuĢtu. Müslüman her evden 

feryad ve figan yükselirken onlar adeta bayram ediyorlardı. Kendisine dost görünen bu 

kimselerin hareketleri Peygamber‟e mağlubiyet acısından daha ağır geliyordu. 

Müslümanların zayıf düĢtüklerini ve periĢan olduklarını görünce Yahudi ve 

münafıkların, Müslümanlara karĢı harekete geçmeleri ihtimali de vardı (Berki, 

Keskioğlu, 1966: 251).  

Münafıklar, kendilerinden ayrılarak uzak bir yolculuğa çıkanlara öldükleri veya 

öldürüldükleri zaman bunun onlara sırf sefere çıkmaları ve savaĢa katılmaları sebebiyle 

geldiğini zannediyor ve bunu insanları cihattan uzaklaĢtırmak için bir vesile 

ediniyorlardı (Râzî, 2002: VII, 143; Taberi, tsz.: I, 303-304; Yazır, tsz.: II, 451, 463; 

Kutub, tsz.: II, 534; Zuhaylî, 2005: II, 391). Nitekim Münafıklar Medine‟de 

müslümanların çektikleri acılara kulak tıkadıkları gibi bununla da yetinmeyip savaĢta 

ölen Müslümanların ailelerinin yanına gelerek onların üzüntülerini daha da arttırmak 

için “Eğer onlar Müslümanlarla birlikte savaşa çıkmamış olsalardı ne ölür ne de 

öldürülürlerdi.” demiĢlerdir. Münafıklar bu tutumlarıyla Müslümanları cihattan 

alıkoymak amacını gütmekteydiler. Ġbn Übey kendi oğlunun yanına gelerek “Beni 

dinleyip Uhud‟a gitmeseydin bu felaketler başına gelmezdi.” demiĢ oğlu ise Ġbni 

Übey‟e “Allah‟ın, Rasûlüne ve Müslümanlara yapmış olduğu şeylerde hayır ve hikmet 

vardır” Ģeklinde karĢılık vermiĢtir. Uhud SavaĢı sadece meydan savaĢı değil aynı 

zamanda vicdanlarla giriĢilen bir savaĢtır. Bu savaĢın meydanı cephelerin en geniĢidir. 

Çünkü Uhud‟da savaĢ sadece savaĢ meydanında yapılmamıĢ savaĢtan önce savaĢ 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

31 

 

baĢlamıĢ ve savaĢ meydanda bittikten sonra Medine‟de de devam etmiĢtir (Kutub, tsz.: 

II, 419). 

Hatıb b. Ümeyye halis münafıklardandı. Onunda oğlu olan Yezid b. Hatıb 

Uhud‟da ağır yaralanmıĢtı ve Medine‟de ölüm döĢeğinde yatarken Müslümanlar gelip 

onun Ģehadetini kutlar ve cennetle müjdelerken babası olan Hatıb b. Ümeyye, “Siz 

oğlumu kandırdınız ve şimdide ölümüne sebep oldunuz. Vallahi! Sizler aldanıyorsunuz. 

Şu miskini de nefsi aldattı.” diyerek orada bulunan Müslümanlara çatmıĢtır (Köksal, 

1981: III-IV, 236-237). 

SavaĢtan sonra Hz. Muhammed (s.) Cuma hutbesini okumak için ayağa 

kalktığında Ġbn Übey her zaman yaptığı gibi ayağa kalkıp Hz. Muhammed‟i öven sözler 

söyleyecekken Müslümanlar “Otur Ey Allah‟ın düşmanı! Sen, buraya layık değilsin. 

Sen yapılmayacak şeyi yaptın” dediler. Ensardan Ebu Eyyüb ve Übade b. Samit Ġbni 

Übey‟i yaka paça tutarak mescitten dıĢarı attılar. DıĢarıda Muavviz ile karĢılaĢıp olayı 

ona anlatınca, Muavviz: “Yazıklar olsun sana dön de Rasûlullah senin için Allah‟tan af 

ve mağfiret dilesin” deyince Ġbni Übey “Vallahi benim için af ve mağfiret dilemesini 

istemiyorum” demiĢ bunun üzerine de (Münafikun, 63/5-6) âyetleri nazil olmuĢtur 

(Köksal, 1981: III-IV, 252-253). Münafıklar, “Muhammed‟in vaadi tahakkuk etmedi, 

Peygamber olsaydı bu musibetler olur muydu?” gibi Ģüpheler ortaya atmaya 

çalıĢtıklarından burada Mümin halkın fikirlerinin bozulma ihtimali de vardı (Yazır, tsz.: 

II, 461).  

Yine Uhud SavaĢı‟ndan döndükten sonra gerek Ġslam saflarında Abdullah Ġbni 

Übey‟in özrünü kabul edip onu savunacak, bunlar Müslümandır ve bunlarında 

kendilerine has durumları olabilir gerekçesiyle onların yoldan dönüĢüne mazeret 

bulacak kimselerin çıkması pekela mümkündü. Fakat Kur‟ân bu ifadesiyle onların 

nifakını apaçık bir beyanla ortaya çıkarmaktadır. Münafık toplumun en tehlikeli 

durumu, Uhud‟da ortaya çıkmıĢtır. Uhud‟da inen âyetler münafıklar ile Müminleri 

birbirinden ayırmıĢ ve münafıkların küfre daha yakın olduğunu bildirmektedir. 

Müminlerin koymuĢ oldukları bu kesin tavır; münafıkların kendilerini gizlemelerine, 

Müminlerin saflarına yaklaĢma ve özür dileme giriĢimlerine, Müminlere karĢı meydan 

okumaktan vazgeçip gizli çalıĢmak üzere planlarını değiĢtirmelerine sebep olmuĢtur 

(Gadban, 1982: I, 258). 

 

3.2.3.4. Beni Nadir SavaĢı ve Nifak 

 

Beni Nadir Yahudileri, hicretten evvel iki Arap kabilesi olan Evs ve Hazrec 

arasında meydana gelen Hadaik ve Buas savaĢlarında Beni Kurayza ile birlikte Evs‟in 

safında yer alarak onları desteklemiĢti (Özkuyumcu, 2006: XXXII, 275). 

Ka‟b b. EĢref‟in öldürülmesi ve Kaynuka Yahudilerinin baĢına gelenler diğer 

Yahudi kabilelerinin korkmasına ve sessizliğe bürünmelerine sebep olmuĢtu. Fakat 

Uhud SavaĢı‟ndan sonra cesaret kazanmıĢlar düĢmanlık ve hıyanetlerini açıkça ortaya 

koymaya baĢlamıĢlardı. Mekke‟deki müĢriklerle ve Medine‟deki münafıklarla gizlice 

irtibat kurmaya, Müslümanların zararına ve kendi menfaatlerine yarayacak faaliyetler 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

32 

 

içerisine girmeye baĢlamıĢlardı. Reci ve Bi‟ri Maune facialarından sonra cüret ve 

cesaretleri daha da artıncaya kadar Hz. Muhammed (s.) sabretti (Furi, 2010: 297). 

Bi‟ri Maune faciasından kurtulanlardan Amr b. Ümeyye ed-Damri, olayı Rasûl-i 

Ekrem‟e haber vermek üzere Medine‟ye dönerken yolda kendilerine saldıranlardan 

olduklarını zannettiği Beni Amir kabilesinden iki kiĢiyi öç almak için öldürdü. Ancak 

Allah Rasûlu, bu iki kiĢiye eman ve dokunulmazlık vermiĢti. Amr b. Ümeyye‟nin 

bundan haberi yoktu. Olayı Allah Rasûlu‟ne haber verince Hz. Muhammed “Sen ne 

kötü bir iş yaptın. Öldürdüğün bu iki kişi benim eman ve dokunulmazlık verdiğim iki 

kişidir. Şimdi onların diyetlerini ödemem gerekir.” dedi. Hz. Muhammed (s.) ile Nadir 

oğulları arasında çarpıĢmamak ve diyet halinde de birbirlerine yardım etmek üzere 

anlaĢma vardı. Hz. Muhammed, bu diyetin ödenmesinde yardım almak için yanına 

Ebubekir, Ömer ve Ali‟yi de alarak Beni Nadir Yahudilerinin yanına gitmiĢti. Onlar 

diyeti ödemede yardımcı olacaklarını söylemiĢler ancak bu sırada aralarında 

Muhammed‟i on kiĢilik bir arkadaĢ grubuyla savunmasız olduğunu ve onu öldürmenin 

tam zamanı olduğunu konuĢmaya baĢlamıĢlardı. Allah Rasûlu bir evin dibine oturduğu 

halde damdan üzerine kaya yuvarlayarak suikast giriĢiminde bulunmaya karar vermiĢler 

ancak Cebrail bu olayı Allah Rasûlüne haber vermiĢ ve Hz. Muhammed hemen oradan 

uzaklaĢarak Medine‟ye tekrar dönmüĢ ve ashabına hemen hazırlık yapmalarını Beni 

Nadir Yahudilerinin üzerine gideceklerini haber vermiĢ bu sırada Muhammed b. 

Mesleme‟yi de Beni Nadir Yahudilerine göndererek 10 gün içinde Medine‟den 

ayrılmalarını aksi halde boyunlarının vurulacağını iletmesi için haberci olarak 

göndermiĢti (Köksal, 1981: III-IV, 74-78). Yahudiler, önce Ģehri terketmek için 

hazırlıklara baĢladılarsa da Abdullah b. Übey b. Selül, Suveyd ve Dais‟i Huyeyy b. 

Ahtab‟a göndererek: “Yerlerinizde kalıp kendinizi müdafaa edin. Memleketinizi terk 

etmeyin. Benim iki bin kişilik bir kuvvetim var. Sizin kalenize girip sizin için canlarını 

verirler. Siz çıkarılırsanız biz de sizinle beraber çıkarız. Sizin aleyhinize kesinlikle 

kimseye itaat etmeyiz. Eğer sizinle savaşırlarsa size yardım ederiz. Beni Kurayza ve 

Beni Gatafan‟da size yardım eder.” dedi. Bu habere inanan Huyeyy b. Ahtab, 

yerlerinden çıkmayacaklarını ve savaĢa hazır olduklarını söylediler. SavaĢ hazırlıklarını 

tamamlayıp H. 4. yılının Rebîülevvel ayında yola çıkan Hz. Peygamber, önce Beni 

Kurayza‟nın üzerine giderek onlarla bir tarafsızlık antlaĢması yaptı. Ardından Beni 

Nadir‟in oturduğu yeri kuĢattı. 15 gün sonra kuĢatmanın Ģiddetinden bunalan Beni 

Nadir Yahudileri, hem Ġbn Übey‟den hem Kureyzaoğullarından hem de Gatafanlılardan 

bekledikleri yardım gelmeyince ihanete uğradıklarını anladılar ve develerinin 

yüklenebildiği kadar yükle Medine‟den ayrılma talebinde bulunarak anlaĢmayı kabul 

ettiklerini Hz. Muhammed‟e ilettiler. Hz. Muhammed, silahlarını bırakmaları Ģartıyla 

çoluk-çocuklarını da yanlarına alarak Medine‟den ayrılmalarına izin verdi (Ġbn HiĢam, 

1955: II, 191; Furi, 2010: 298). Ġbni Übey, Allah Rasûlu‟ne ve Müslümanlara karĢı 

ihanet içerisine giren Beni Nadir Yahudilerini desteklemek için söz vererek 

Müslümanlara ihanet etmiĢtir. 

 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

33 

 

3.2.3.5. Hendek SavaĢı ve Nifak 

 

Selman-ı Farisî‟nin teklifi ve Hz. Muhammed (s.)‟in emriyle Medine‟yi 

savunmak için hendek kazıldığı için bu savaĢa “Hendek” ismi, KureyĢ müĢrikleri ile 

Gatafanlılıarın, Yahudilerin ve daha baĢka Müslüman olmayan güçlerin Ġslam‟ı ve 

Müslümanları ortadan kaldırmak için iĢ birliği içine girmesine istinaden Kur‟ân-ı 

Kerîm‟in ifadesiyle “Ahzab” ismi verilmiĢtir (Köksal, 1981: V, 202). 

Ebu Süfyan b. Harb‟ın komutasında 10.000 civarında bir güçle hicretin beĢinci 

senesi ġevval ayında Medine kuĢatılmıĢ ve bu kuĢatma 20 günden fazla sürmüĢtür. Hz. 

Muhammed (s.) ise 3.000 askeriyle Selman-ı Farisî‟nin teklifi üzerine Arapların daha 

önce hiç bilmediği bir savaĢ taktiğiyle Ģehre hendek kazarak Ģehri müdafaa etmeye 

karar vermiĢti (Ġbn HiĢam, 1955: II, 214-217).  Bu karar üzerine Hz. Muhammed (s.) 

onar kiĢilik gruplar oluĢturarak Ģehrin doğu kısmına hendek kazılmasını emretmiĢ, bu 

emir üzerine bütün ashab canla baĢla hendeği kazmaya baĢlamıĢtı (Berki, Keskioğlu, 

1966: 268-269).  

KureyĢ ise 4.000 kiĢilik bir kuvvetle Medine yakınlarına gelmiĢti. Gatafan 

kabilesi kendisine tabi olan diğer Necid‟li kabilelerle beraber 6.000 kiĢilik bir kuvvetle 

Medine civarına gelmiĢlerdi ve iki kuvvet Medine‟nin Uhud Dağı eteklerinde Zenbi 

Nakma denilen yerde birleĢerek 10.000 kiĢiye ulaĢmıĢtı. Müminler kalabalık bir düĢman 

ordusunu karĢılarında gördüklerinde, gördükleri bu durum ancak onların imanlarını ve 

teslimiyetlerinı arttırmıĢ ve “İşte Allah ve Peygamberi‟nin bize vaat ettiği zafer budur. 

Allah ve Peygamberi doğru söylemiştir.” (Ahzab, 33/22) demelerine vesile olurken aynı 

durum münafıkların ve kalplerinde hastalık bulunanların “Allah ve Rasûlu bize 

aldatmadan başka bir vaat etmemiş (Ahzab, 33/12) demelerine vesile olmuĢtur (Furi, 

2010: 307). Çünkü hendekte toplanan Ġslam cemaatinin hepsi, Allah‟ın ve Rasûlu‟nün 

emrine sımsıkı bağlanıp Allah yolunda her türlü güçlüğe seve seve göğüs geren ve 

katlanan kimselerin sahip olduğu imanî olgunluğu sahip değillerdi. Kur‟ân‟ın deyimiyle 

Müslümanlar arasında iman ve iradeleri zayıf bir takım insanlar ve münafıklar da 

bulunuyordu. Bunun için Medine‟yi saran orduların çokluğu ve kuvveti Müslümanlar 

arasında iman ve iradeleri zayıf bir takım kimselerle münafıkların gözlerini korkutmuĢ, 

yüreklerini titretmiĢti (Köksal, 1981: V, 242). Bunların üzerine birde Beni Kureyza, 

Mekkeli müĢriklerle anlaĢarak Müslümanlara ihanet etmiĢ böylelikle Müslümanlar hem 

önde Mekkeli müĢriklere karĢı hem de arkada Beni Kureyza Yahudilerine karĢı tedbir 

almak zorunda kalmıĢtı. Beni Kureyza Yahudilerinin ihanetini duyan Müslümanlar ise 

tedirgin olmaya baĢlamıĢtı (Sarıçam, 2005: 188). Bu durum müslümanların 

karĢılaĢabileceği en sıkıntılı, en kritik bir durumdu. Çünkü Müslümanlarla Beni 

Kureyza arasında Müslümanların arkadan vurulmasına engel olabilecek hiç bir Ģey 

yoktu. Müslümanların önlerinde ise terkedemeyecekleri Mekkeli müĢriklerin ve onların 

ittifak kurdukları Gatafanlılardan oluĢan 10.000 kiĢilik düĢman ordusu vardı. Medineli 

Müslümanların çoluk-çocukları Yahudi hainlerin yakınında korunmasız ve himayesizdi. 

Fakat Ġslam Ordusu içinde münafıklar da bulunuyordu. Bunlar türlü türlü söylentilere 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

34 

 

yol açıyorlardı. EĢleriyle çocuklarının tecavüze hedef olduklarını bahane ederek savaĢ 

meydanından çekilmek istiyorlardı (Berki, Keskioğlu, 1966: 271-272). 

Beni Kureyza‟nın ihanet etmesi Hz. Muhammed (s.)‟e çok ağır gelmiĢti. Allah 

Elçisi elbisesine bürünüp uzandı. Uzun bir müddet bekledi. Bu ihanet tüm 

Müslümanlara çok ağır gelmiĢti. Daha sonra Allah Rasûlu ayağa kalktı ve: “Allahu 

Ekber! Ey Müslüman topluluğu! Allah‟ın fethi ve zaferini müjdelerim” dedi. Daha sonra 

yeni geliĢen olaylara karĢı plan hazırlamaya baĢladı. Kadın ve çocuklara ansızın 

yapılabilecek baskına engel olabilmek için Medine‟ye nöbetçiler gönderdi. Gatafan‟ın 

reislerinden iki kiĢi ile Medine mahsulünün üçte biri karĢılığında anlaĢmayı ashabıyla 

istiĢare etmiĢ ancak ashab bu konuda “Allah bizi seni bize göndererek aziz kıldıktan 

sonra mallarımızı onlara vermeyiz” diyerek onay vermemiĢ, bunun üzerine Allah Elçisi 

bu düĢüncesinden vazgeçmiĢ, daha sonra Gatafan kabilesinden Nuaym b. Mes‟ud 

gelerek Müslüman olduğunu söylemiĢ ve Nuaym Gatafanlılar, Beni Kureyza Yahudileri 

ve Mekkeli müĢriklerin birbirlerine karĢı güvenlerini zedeleyen müthiĢ ve zeki planıyla 

düĢman kuvvetleri arasına tefrika girmiĢ ve düĢman kuvvetleri yirmi küsür günden 

sonra muhasarayı kaldırarak dağıldılar. Hendek harbi aslında bir sinir harbiydi, 

psikolojik bir savaĢtı.  Bu savaĢta büyük bir çarpıĢma olmamıĢtı, ancak Ġslam tarihinin 

müĢriklerin zilletiyle sonuçlanan en kesin galibiyetlerden biriydi (Furi, 2010: 312-314). 

Münafıklar, Hendek SavaĢı‟nda çekilen sıkıntılara ve musibetlere dayanamayıp çeĢitli 

söylentiler yaymıĢ, Müslümanların morallerini bozmaya çalıĢmıĢ, Ġslam Ordusunu 

zayıflatmak için ayrılmaya teĢebbüs etmiĢ ancak bunların hiç birinde baĢarılı 

olamamıĢlardır. 

 

3.2.3.6. Beni Mustalik (Müreysi) SavaĢı ve Nifak 

 

Huzaa kabilesinden olan Mustalik oğulları Medine‟den yaklaĢık dokuz konaklık 

bir mesafede ikamet ediyorlardı. Hicretten sonra Müslümanlarla müĢrikler arasında 

çatıĢma çıktığında Huzâa‟nın birçok kolu, önceden HâĢimoğulları ile yaptığı bir dostluk 

anlaĢması sebebiyle Hz. Peygamber‟e yakın davranırken Mustaliķ yine KureyĢ‟in 

tarafını tutmuĢtu. KureyĢ, bütün müttefiklerini harekete geçirerek Hendek Gazvesi için 

hazırlıklara giriĢtiğinde Benî Mustaliķ reisi Hâris b. Ebû Dırâr, Müreysî suyu baĢında 

karargâh kurup Müslümanlara karĢı çevredeki kabileleri de kıĢkırtarak asker toplamaya 

baĢladı (Önkal, 2006: 361). Böyle bir söylenti Hz. Peygamber‟in kulağına gelince bu 

haberin doğruluğunu araĢtırmak için Büreyde b. Hasib el-Eslemi‟yi görevlendirdi. 

Büreyde, haberin doğru olduğunu öğrenip bunu Hz. Muhammed (s.a.s)‟e iletince alel 

acele 700 kiĢiden oluĢan bir ordu hazırlandı. ġimdiye kadar hiçbir savaĢta yer almayan 

münafıklar da bu orduda yer almıĢlardı (Furi, 2010: 326). Netice itibariyle Müstalik 

oğulları ile yapılan bu savaĢta Müstalikoğullarından 10 kiĢi öldürülmüĢ, bütün erkek, 

kadın ve çocukları esir edilmiĢ, 2000 deve ve 5000 küçükbaĢ hayvan da ele geçirilmiĢti 

(Köksal, 1981: V, 35-36). Ordu Müreysi kuyusu civarında konakladığında Hz. Ömer‟in 

Beni Gıfar‟dan ücretle tuttuğu seyisi Cahcah b. Mes‟ud ile Beni Avf b. Hazrec‟in 

müttefiki Sinan b. Veber el-Cüheni su almak için giitikleri kuyunun baĢında münakaĢa 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

35 

 

ederek kavga etmiĢler (Furi, 2010: 330-331) ve Sinan yaralanmıĢ, her ikisi de kendi 

topluluğunu yardıma çağırmak maksadıyla “Yetişin ey Ensar!, Yetişin ey Muhacir!” 

diye bağırınca Ensardan ve Muhacirlerden bir topluluk olay yerine intikal etmiĢ Hz. 

Peygamber olayı duyunca “Siz hala cahiliye adetlerini mi güdüyorsunuz” diyerek 

müdahale ederek barıĢı sağlamıĢ. Ancak olay tam da münafıkların reisi olan Abdullah b. 

Übey‟in istediği kıvama gelmiĢti. Ġbn Übey, olay yerinde Ensarı kıĢkırtmıĢ ve daha da 

ileri giderek “Besle kargayı çıkarsın gözünü! Bu maceranın mesuliyeti size aittir. 

Muhacirleri himaye etmekle bu belalar başınıza geldi. Muhacirler artık sizi çekemez 

oldular. Sizi kendi emirlerine tabi görmek istemeye başladılar. Fakat isteseniz şimdi 

bile onları terkedersiniz. Onlarda Medine‟den çıkıp gitmeğe mecbur olurlar.” (Berki, 

Keskioğlu, 1966: 263) Vallahi, eğer Medine‟ye dönecek olursak en izzetli ve en kuvvetli 

olan en zelil ve en zayıf olanı oradan muhakkak çıkarıp sürecektir…” Ģeklinde sözlerini 

sürdürdü. Zeyd b. Erkam, bu iĢittiklerini Hz. Ömer‟inde bulunduğu bir ortamda Hz. 

Muhammed‟e haber verince Hz. Ömer “Bırak kafasını vurayım” diyerek hareket 

edecekken Peygamber “Muhammed kendi arkadaşlarını öldürtüyor dedirtmem” 

diyerek engel olmuĢtur. Samimi bir Müslüman olan Abdullah, babası Ġbn Übey‟in 

söylediği bu sözleri iĢitince, Hz. Peygamber‟in yanına gelerek “Eğer babamın ölüm 

fermanını verirsen onu benden başkası öldürmesin, zira buna tahammül edemeyip bir 

kâfirin yerine bir Müslümanı öldürmekten korkanrım” demiĢ bunun üzerine Peygamber 

(s.) “hayır ona karşı yumuşak davranırız” demiĢtir (Furi, 2010: 331-332). Medine‟ye 

dönüĢ yolunda Akik vadisine gelindiğinde Ġbn Übey‟in oğlu Abdullah, ilerleyip 

babasının önünü keserek devesini çökertti ve: “İzzet ve kuvvetin Allah ve Rasûlu‟ne ait 

olduğunu ikrar ve itiraf edinceye kadar senden ayrılmayacağım” dedi. Ġbn Übey: “Bu 

kadar insanın arasında beni Medine‟ye bırakmayacak mısın?” deyince Abdullah 

sözünü tekrarladı. Ġbn Übey “Benim boynumu mu vuracaksın?” deyince Abdullah: 

“Vallahi dediklerimi tekrar etmezsen evet vuracağım” deyince Ġbn Übey oğlunun ciddi 

olduğunu ve sözünü yerine getireceğini görünce: “Şehadet ederim ki, İzzet ve kuvvet 

Allah‟a, Rasûlu‟ne ve Müminlere aittir” demek zorunda kaldı ve Hz. Peygamber‟in izin 

vermesi üzerine Ġbn Übey Medine‟ye girdi (Köksal, 1981: V, 44-50). Münafıkların 

resisi kimin aziz ve kimin zelil olduğunu itiraf ederek bu hakikati tüm Müslümanlara 

haykırdı böylelikle münafıkların kurduğu bir tuzak daha iĢlevsiz hale getirildi. 

 

3.2.3.7. Ġfk Hadisesi ve Nifak 

 

Ġfk olayındaki en mühim nokta, fitne kaynağının münafıklar özellikle de onların 

lideri olan Abdullah b. Übey olmasıdır. Fitne ve fesat münafıkların içinde kalıp Ġslam 

saflarına sirâyet etmediği müddetçe tehlike ve ehemmiyet arz etmezken Ġslam saflarına 

sirâyet edip ateĢin kuru ağaç dallarını yakıp yuttuğu gibi gerçek Müslümanları da birer 

birer yutmaya baĢlarsa iĢte o zaman münafıklar büyük bir tehlike arz ediyor demektir 

(Gadban, 1982: II, 13). 

Ġftiraya yol açan ve hemen hemen bütün kaynaklarca Hz. AiĢe‟den aynı Ģekilde 

nakledilen olay Ģöyle meydana gelmiĢtir: Hz. Peygamber savaĢa çıkacağı zaman 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

36 

 

hanımları arasında kurra çeker ve kurra kime çıkarsa sefere o eĢi gelirdi. 

Müstalikoğulları Gazvesi‟nde kurra Hz. AiĢe‟ye çıkmıĢtı. Rasûl-i Ekrem Mustalik 

Gazvesi‟nden dönerken bir gece bir yerde konakladı ve gece yarısından sonra sabaha 

karĢı harekete hazırlandı. Hareket emri verildiğinde eĢi AiĢe, konakladıkları yerde tabii 

ihtiyacını gidermek için ordugâhtan uzaklaĢmıĢtı (Furi, 2010: 332). Geri gelirken 

gerdanlığın düĢmüĢ olduğunu farkeder ve kendisini bekleyecekleri düĢüncesiyle dönüp 

aramaya koyulur. Konak yerine geldiğinde diğerlerinin hareket ettiğini görür ve hem 

yokluğunu anlayınca aramaya çıkacakları hem de ordudan birinin arkada kalıp 

konaklanan yerde bir Ģey unutulup unutulmadığı kontrol ettiğini bildiğinden elbisesine 

bürünüp beklemeye baĢladı ve bu arada uyuyakalır. Bu savaĢta artçı olarak Safvân b. 

Muattal es-Sülemî görevlendirilmiĢti. Safvan görevi gereği ordunun konakladığı yere 

geldiğinde bir karartı görür, yakınına geldiğinde ise karartının Hz. AiĢe olduğunu anlar, 

onu uyandırır ve devesine bindirip beraber yola koyulurlar, kafileye ancak kuĢluk 

sıcağında mola verdikleri zaman ulaĢabilirler (Ġbn HiĢam, 1955: II, 297-298; Taberi, 

1982: II,433-434; Algül, 1986: I, 424; Fayda, 2000: XXI, 507-508; Köksal, 1981: V, 

62; Karaman, vd., 2008: IV, 59). Söz konusu gecikme baĢlangıçta kötüye 

yorumlanmamıĢ, hatta kimsenin dikkatini bile çekmemiĢken, Ġslamiyet‟i istemeyerek 

kabul eden münafıkların reisi Abdullah b. Übey ile adamları, Rasûl-i Ekrem‟in ve 

kayınpederi Hz. Ebu Bekir‟in aralarını açmaya, onları Müslümanlar nezdinde küçük 

düĢürmeye yönelik “Aişe mazurdur ki Safvan Rasûl-i Ekrem‟den güzelce ve hem 

yiğittir” sözleri, bazı Müminlerin de katılmasıyla kısa zamanda yayılmaya baĢlamıĢ, 

ordugâh ıstırap ve üzüntüyle çalkalanmıĢ ve iç huzursuzluklara yol açan önemli bir olay 

halini almıĢtır (Hasan, 1985: I, 169; Furi, 2010: 333).  

Bir nifak daha çıkarmak maksadıyla bu olayı çok iyi değerlendiren Abdullah b. 

Übey b. Selül ve Hazrec kabilesinden bazı kimseler bu olayı dillerine dolamıĢlar 

bununla birlikte Hassan b. Sabit, Mistah b. Üsase ve Hamme binti CahĢ‟da konuyu 

dillerine dolamıĢtı. Peygamber hutbeye çıktı ve bu konuda ne yapacağını insanlara 

sorunca, Evs ve Hazrec kabilesi arasında -eski davalar yeniden gündeme geldi- tartıĢma 

baĢladı. Fitne o kadar alevlendi ki Müslümanlar neredeyse çarpıĢacaktı. Peygamber 

minberden indi ve olayı fazla ilerlemeden sona erdirdi (Ġbnü‟l-Esir, 1986: II, 183; 

Taberi, 1982: II, 434).  

Hz. AiĢe, iki gece bir gün devamlı ağlamıĢ ve ağlamaktan yüreği parçalanacak 

hale gelmiĢti. Neticede Rasûlullah konuyu açarak kendisine soru yönelttiği zaman: 

“Vallahi ben bilirim ki siz, halkın dedi-kodusunu işittiniz ve nefsinizde büyütüp ona 

inandınız. Şimdi ben size suçsuzum desem benim sözümü tasdik etmezsiniz. Eğer bu işi 

yaptım desem ki, Allah kat‟i surette benim beri olduğumu biliyor, muhakkak beni tasdik 

edersiniz. Vallahi, bu durumda size söyleyecek bir şey bulamıyorum, ancak kendime 

Yusuf‟un babasını örnek alıyorum ki o Yusuf‟un kardeşleri Yusuf‟un kanlı gömleğini 

getirdiklerinde “şimdi işim güzellikle sabretmektir ve söylediklerinize karşı da 

sığınağım Allah‟tır demiştir “Ģeklinde karĢılıkta bulunmuĢtur (Gadban, 1982: II, 16-17). 

Rasûlullah oturduğu yerden ayrılmadan ona vahiy geldi. Elbisesiyle örtündü. Bana 

gelince Allah‟a yemin ederim hiçbir Ģeyden korkmadım ve aldırıĢ bile etmedim. Çünkü 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

37 

 

böyle bir Ģeyden uzak olduğumu çok iyi biliyordum. Rasûlullah‟tan vahiy hali kalkınca 

“Müjdeler olsun Ya Aişe! Allah senin bu konuda tertemiz olduğuna dair hükümler 

bildirdi” dedi. Rasûlullah halkın arasına çıktı, onlara bir hutbe okudu ve hemen Nur 

Sûresi‟nin 11 ve 12 inci âyetlerini okumaya baĢladı (Ġbnü‟l-Esir, 1986: II, 184-185; Ġbn 

HiĢam, 1955: II, 301-302).  

Bu ifk olayı bütün Ġslam ümmetine uzun tarihinin en çetin tecrübelerinden birini 

yaĢatmıĢtır. Rasûlullah ve zevcesi AiĢe‟nin, Ebu Bekir Sıddık ve zevcesinin ve Safvan 

Ġbn Muattal‟in kalpleri bir ay üzüntü ve dayanılmaz bir ızdırap içinde kalmıĢtır. Bu 

iftirayı atanlar “Usbe” denilen hedefi olan toplu bir güruh (Kutub, tsz.: X, 390-399). 

Münafıklar, Müslümanları gerçek üstünlük alanı ve her cephede karĢıtlarına karĢı 

zaferlerinin asıl faktörü olan maneviyat cephesinden vurmayı planllamıĢlardı (Mevdûdî, 

1997: III, 503-504). 

Münafıkların bu olayla amaçladıkları pek çok hedefleri vardır. Bu hadisede 

itham edilen kiĢi, her ne kadar sadıkların sadıkı Hz. Ebu Bekir (r.)‟in sadık kızı Hz. AiĢe 

(r.) olsa bile, nesiller boyunca tekrarlana gelen bu tür olayların asıl hedefi Müslüman 

liderler ve yönetici kadroları yıpratıp çökertmektir. Bu ifk hadisesinde münafıkların 

amaçlarını anlattıktan sonra Müslümanların bu ve benzeri olaylar karĢısında nasıl bir 

tavır takınmaları gerektiği konusunda da bilgi vermek yararlı olacaktır. 

a) Müslümanların ithamı gerektirecek Ģüpheli konumlarda bulunmaması 

gerekir. Her Müminin özellikle de yönetici/lider kısmının dost ve düĢman nazarında 

hedef olduklarını bilmeli ve elinden geldiği kadar Ģüpheli konumlara girmemelidir.  

b) Asılsız ve güvenilir olmayan her türlü olay, haber, gerçek bir Müslüman 

gözünde merduttur. Bu tür haberleri yaymak Müslümanı yalancı durumuna düĢürür. 

Özellikle baĢkalarının itham edileceği konularda Ģahit getirilmelidir. 

c) Ümmetin hastalığı çoğu zaman kendi içinden doğmaktadır. Ümmet 

içindeki en tehlikeli hastalık ümmetin liderlerine ve ıslah edici davetçilerine karĢı 

güvenin sarsılması, onlara karĢı yıkıcı tenkitlerin yöneltilmesi, ırzları, Ģerefleri ve 

itibarlarına dil uzatma teĢebbüsünde bulunulmasıdır. Müslüman bir kiĢinin veya emirin 

hakkında Ģayia yaymaya alet olan her Müslüman, onlarında en azından kendisi kadar 

dinlerine bağlı olduklarını, din ve takva yönünden, kendisinden aĢağı olmadıklarını 

düĢünmelidir. Haklarında kesin hüküm sabit olmadıkça ithamlardan kaçınmak gerekir. 

d) Heva-i nefse uyarak Ģayiaları yaymamak ve Ģayialara alet olmamak 

gerekir. Ġfk hadisesinde biri heva-i nefsine uyarak Ģayiaları yayan ve diğeri Ģayialara 

karĢı tavır koyan iki kız kardeĢin örnekleri vardır. Zeynep bt. CahĢ, Hz. AiĢe‟nin böyle 

bir olayda bulunmayacağına inanmakta, Hamne bt. CahĢ ise, kız kardeĢi Zeyneb‟i Hz. 

AiĢe‟ye karĢı desteklemek için nefsine uyarak kapıkapı dolaĢmıĢ ve bu Ģayiayı 

yaymıĢtır. 

e) Ġftira edilen kimse, kendisine yapılan bu iftiraya baĢka bir iftirayla 

karĢılık vermemelidir. Kendisine haksızlık edilmiĢ olsa bile, suçsuzluğu ortaya çıkana 

kadar, baĢkalarının ırzına dil uzatmamalıdır (Gadban, 1982: II, 12-17; Zuhaylî, 2005: 

IX, 427; Köksal, 1981: V, 75). 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

38 

 

f) Ġslam toplumunda erdeme uygun olan davranıĢlar ancak açıkça ve takdir 

edilerek konuĢulmalı, sohbet konusu edilmelidir. Çirkin ve kötü davranıĢlar ise yalnızca 

gerektiği kadar dile getirilmeli ve erdem ölçülerine göre değerlendirilmeli, gerektiğinde 

mahkum edilmeli gerektiğinde ise ıslah edilmelidir (Karaman, vd., 2008: IV, 61). 

Böylece Medine-i Münevvere semasını bir aydır kaplayan Ģek, Ģüphe, endiĢe ve 

sarsıntı bulutları dağılmıĢ, münafıkların reisi bir daha baĢını doğrultamayacak derecede 

rezil rüsvay olmuĢtur. Bundan sonra ne zaman bir dedikodu çıkaracak olsa kabilesi 

hemen Ġbn Übey‟i kınıyor, ona Ģiddetle karĢı çıkıyorlardı (Furi, 2010: 335). 

 

3.2.3.8. Hudeybiye AnlaĢması ve Nifak 

 

Hz. Muhammed (s.) ve ashabının Medine‟ye hicret edeli altı sene olmuĢ, bu süre 

zarfında Bedir, Uhud, Hendek savaĢları ve birçok seriyye ve gazveler yapılmıĢtı. Bir 

gün Allah‟ın Rasûlu gördüğü bir rüya üzerine hep birlikte Kâbe‟yi ziyaret edeceklerini 

ashabına müjdeledi. Bu haberi duyan Müslümanlar sevindi ve umre için hazırlıklar 

yapılmaya, etrafa haberler salınmaya baĢlandı (Yücel, 1982: 141). Hazırlıklar 

tamamlanınca Allah Rasûlu, haram aylardan olan Zilkade ayında yanlarına sadece 

yolculukta alınan kılıçlarını alarak yola çıktı. Yola çıkarken umre niyeti ile Mekke‟ye 

gidildiğini göstermek için Zulhuleyfe denilen yerde yanlarına aldıkları yetmiĢ deveyi 

kurbanlık olduklarını göstermek için iĢaretlediler ve burada telbiyeler getirerek, umreye 

niyetlenip yola koyuldular (Furi, 2010: 340). Mekke‟ye yaklaĢıldığında Hudeybiye 

denilen yerde konakladılar. Ancak burada bulunan kuyunun suyu tamamiyle çekilmiĢ ve 

içinde su da kalmamıĢtı. Su sıkıntısının baĢ göstermesi üzerine Hz. Muhammed (s.) bir 

kova suyla abdest aldı ve ağzını çalkaladığı suyu kovanın içine boĢalttı. Sonra 

çantasındna bir ok alıp, kuyuya inilmesini, kovadaki suyun kuyuya boĢaltılmasını ve bu 

okunda kuyuya saplanmasını istedi. Bunun üzerine sahabilerden bir tanesi çukura inip 

kovayı kuyuya boĢaltmıĢ, oku çukurun dibine saplamıĢ ve çukurdan su fıĢkırmaya 

baĢlamıĢtı. Sahabiler suya kanarken Evs b. Havli, Ġbn Übey‟e “Allah iyiliğini versin Ey 

Hubap! Şimdiye kadar şu rastladığın şeyden daha şaşılacak bir şey görmüşlüğün var 

mıdır?” diye sorunca Ġbn Übey “Evet, ben bunun gibisini görmüşümdür” dedi. Evs ise 

“Allah senin belanı versin, senin görüşünün de belasını versin!” dedi ve durumu Allah 

Rasûlu‟ne ilettti. Allah Rasûlu Ġbn Übey‟i çağırarak “Ey Ebu Hubap! Bu gün gördüğün 

şeyin benzerini nerede görmüştün” diye sorunca Ġbn Übey “Hiçbir zaman bunun 

gibisini görmedim” demiĢ, Allah Rasûlu ise “Öyle ise söylediğin sözü ne için söyledin” 

deyince Ġbn Übey “Allah‟tan bağışlanmamı isterim” demiĢ, bunun üzerine mecliste 

bulunan Ġbn Übey‟in oğlu Abdullah “Ey Allah‟ın Rasûlu babam için Allah‟tan 

bağışlanma dile” diye rica etmiĢ, Allah Rasûlu‟de, Ġbn Übey için Allah‟tan 

bağıĢlanmasını dilemiĢtir (Köksal, 1981: VI-VII, 131-134, 152-153). 

Hz. Muhammed (s.), umre niyetiyle geldiklerini savaĢmak istemediklerini 

iletmek için Mekkeli müĢrikler ile Hz. Muhammed arasaında elçiler gelip gitti. Nihâyet 

son olarak Hz. Osman elçi olarak Mekke‟ye gönderildi. Hz. Osman Mekke‟ye gidip 

umre için geldiklerini savaĢ niyetinde olmadıklarını haber verdi. Ancak Mekkeliler Hz. 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

39 

 

Osman‟a “Sen Kâbe‟yi tavaf yapacaksan yap biz Muhammed‟e ve arkadaşlarına izin 

vermeyiz” dediler Hz. Osman ise “Allah Rasûlu tavaf yapmadan ben tavaf yapmam” 

diyerek tekliflerini reddetti (Sarıçam, 2005: 198). Hz. Osman‟ın dönmesi gecikince ve 

bir de Allah Rasûlu‟ne Hz. Osman‟ın öldürüldüğü yönünde bir haber ulaĢınca, Allah 

Rasûlu haram aylarda hemde Mekke‟de öldürülen Hz. Osman‟ın intikamını almak üzere 

Müslümanlardan bir ağacın altında biat aldı. Tüm Müslümanlar ölünceye kadar 

savaĢmak için biat ettiler (Furi, 2010: 345; Ġbn HiĢam, 1955: II, 316). Yapılan bu biat 

“Rıdvan Biatı” olarak tarihe geçmiĢ olup Kur‟ân‟ın Fetih Sûresi‟nde bu biate katılanlar 

övülmektedir. Ancak daha sonra Hz. Osman hakkındaki haberin asılsız olduğu 

anlaĢılmıĢ ve Hz. Osman‟da dönüp Peygamber‟in yanına gelmiĢti. Mekkeli müĢrikler, 

Hz. Muhammed‟in savaĢmak maksadıyla gelmediği kanaatine ulaĢınca Süheyl b. Amr‟ı 

göndererek “Hudeybiye Anlaşması” adıyla meĢhur olan barıĢ anlaĢmasını yaptılar 

(Berki, Keskioğlu, 1966: 287-288). 

Rıdvan Biatı‟na orada hazır olan Müslümanların hepsi katılmıĢ olmasına rağmen 

münafıklardan Ced b. Kays devesinin arkasına gizlenerek biat etmekten kaçınmıĢtır (Ġbn 

HiĢam, 1955: II, 316; Furi, 2010: 345). KureyĢ müĢrikleri, münafıkların reisi Ġbn 

Übey‟e isterse kendisinin Kâbe‟yi tavaf edebileceğine dair bir mektup gönderdi. 

Mektup Ġbn Übey‟e ulaĢtığında yanında samimi bir Müslüman olan oğlu Abdullah‟ta 

vardı babasına “Babacığım! Sana Allah‟ı hatırlatır, and veririm. Rasûlullah tavaf 

etmeden sen tavaf edipte bizi her yerde rezil mi edeceksin?” deyince Ġbn Übey tavaf 

etmekten vaz geçmiĢ ve “Rasûlullah tavaf etmedikçe ben de tavaf etmem” demiĢ daha 

sonra bu sözü duyan Allah Rasûlu, memnun kalmıĢtır (Köksal, 1981: VI-VII, 179). 

 

3.2.3.9. Hayber’in Fethi ve Nifak 

 

DüĢmanların belki de en Ģiddetlisi olan Mekkeli müĢriklerle Hudeybiye BarıĢ 

AnlaĢması yapılmıĢ, bölgede emniyet ve güvenin sağlanması, huzurun hâkim olması, 

Allah‟ın davasının yayılması ve etraftaki kabilelerin Allah‟a davet edilmesi için diğer 

iki kanat olan Yahudiler ve Necid kabilelerinden de gelen veya gelebilecek tehlikelerin 

bertaraf edilmesi gerekliydi. Zira Hayber bir desise ve tuzak üssü olarak askeri 

kıĢkırtma ve savaĢ tahriklerinin yapıldığı, organize edildiği bir merkez haline gelmiĢti. 

Hatta Hendek SavaĢı‟nda bir araya gelen Arap kabilelerinin Müslümanlar aleyhine 

kıĢkırtılması, onların hıyanete teĢvik edilmesi, münafıklarla, Gatafanlılarla ve bedevî 

Araplarla irtibata geçilerek onların savaĢa hazırlanması gibi faaliyetleride Hayber 

Yahudilerinin gerekli cezaya çarptırılmaları gerekli kılıyordu. ĠĢte tam da bu sebeple 

Allah Elçisi Muharrem ayının sonlarına doğru Hayber Yahudilerinin üzerine bir sefer 

düzenlemeye karar verdi (Furi, 2010: 369-370). 

Münafıkların reisi Abdullah b. Übey hemen Hayber Yahudilerine: “Muhammed 

size doğru geliyor. Tedbirinizi alın. Mallarınızı kalelerinize doldurun. Onunla 

çarpışmak için dışarı çıkarsınız. Ondan hiç korkmayın. Çünkü sizin hazırlığınız da 

sayınız da çoktur. Muhammed‟in cemaati hem az hem de silahsızdır. Silahları olsa bile 

pek azdır.” diyerek haber saldı (Köksal, 1981: VI-VII, 135-136). YaklaĢık 20 gün kadar 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

40 

 

devam eden Hayber Seferi, Hz. Peygamber‟in Ġslam Ordusu‟nun sancağını Hz. Ali‟ye 

vermesi ve onunda kahramanlık gösterip Hayber Fatihi ünvanını almasına sebep olan 

son kale Kamûs Kalesi‟nin fethi ile tamamlanmıĢ oldu (Yücel, 1982: 159). Hayber‟de 

Yahudilerden aralarında Hz. Peygamber‟i zehirlemeye kalkan Zeyneb‟in babası 

Haris‟in de bulunduğu 93 kiĢi öldürülmüĢtür. Müslümanlar ise 15 Ģehit vermiĢtir 

(Sarıçam, 2005: 231). 

 

3.2.3.10. Tebük SavaĢı ve Nifak 

 

Tebük, Medine-Suriye ticaret yolu üzerinde Medine‟ye 700 km uzaklıktadır. 

Tebük Gazvesi esnasında büyük güçlükler ve sıkıntılarla karĢılaĢıldığından bu zaman 

için Kur‟ân‟da “sâatü‟l-usra” (güçlük zamanı) tabiri geçer. Bu sebeple orduya “ceyĢü‟l-

usra”, gazveye “Gazvetü‟l-usra” adı verilmiĢtir. Gazve sırasında münafıkların çıkardığı 

fitne ve fesadı anlatan, iç yüzlerini ortaya koyan âyetlerin inmesi dolayısıyla 

“Gazvetü‟l-fâdıha” da denilir (Yiğit, 2011: XL, 228). 

Suriye‟den gelen bazı tüccarlar, Bizans Ġmparatorunun Hristiyan Arap 

kabilelerinin de desteğini yanına alarak Müslümanlara karĢı savaĢ hazırlığına 

baĢladığına dair bazı haberleri Medine‟ye getirdiler (Sarıçam, 2005: 241). Bunun 

üzerine Rasûlullah, Bizans Ġmparatorluğu ile savaĢa gitmek için Müslümanların 

hazırlanmalarını istedi. Bu davranıĢı ile Hz. Muhammed, Bedevîlerin muhayyile ve 

tasavvurları üzerinde “Muhammed Bizans İmparatoru ile savaşmaya gidiyor!..” 

Ģeklinde psikolojik bir Ģok tesiri uyandırmak istiyordu. Zekat verecek olanların 

zekatlarını erken ve peĢin vermeleri istendi. (Hamidullah, 2003: I, 336-337). 

Zenginlerin fakirlere yardım etmeleri istendi. Zenginler elerinden geleni yaparak 

fakirleri ve imkânları olmayanları savaĢ için donattılar (Taberi, 1982: II, 492). Bunları 

diğer sahabiler az çok tasaddukta bulunarak takip ettiler. Kadınlarda bilezik, küpe ve 

yüzüklerini Allah yolunda harcanması içi bağıĢladılar. Münafıklardan baĢkası bu 

yardımlardan geri kalmamıĢtır (Furi, 2010: 440). Ancak savaĢ için hazırlık emrinin 

verildiği dönem halkın geçim sıkıntısı içinde kıvrandığı, sıcakların bütün Ģiddetiyle 

devam ettiği, memleketlerde kuraklığın ve kıtlığın hüküm sürdüğü, hurma mahsülünün 

iyice yetiĢtiği, halkın meyvalarının ve meyva ağaçlarının gölgeleri altında oturmaktan 

hoĢlandıkları ve böyle sükûnetli hali bırakıp açlık ve susuzluk çekecekleri uzun bir 

sefere çıkmak istemeyecekleri bir dönemdi (Ġbn HiĢam, 1955: II, 516; Köksal, 1981: IX, 

155). 

Medine toplumu savaĢ için emir aldıktan sonra genel olarak dört gruba ayrıldı. 

Müslümanların büyük çoğunluğu sefer emrini alır almaz hemen harekete geçmiĢ ve 

savaĢ hazırlıklarına baĢlamıĢtı. Müslümanlardan bazıları savaĢa çıkmak noktasında 

isteksiz davranarak iĢleri ağırdan almıĢtı, diğer bir kısmı ise savaĢa imkânları yetersiz 

olduğu ve onlara imkân da sağlanamadığı için ağlamaya ve üzülmeye baĢlamıĢlardı. 

ÇeĢit çeĢit davranıĢlar ve ruh hali içirisine giren Müslümanları öven veya onları ikaz 

eden âyetler inmiĢtir. Münafıklarda savaĢa çıkmamak için Hz. Muhammed (s.) gelerek 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

41 

 

geçerli bir mazeretleri olmadığı halde savaĢa katılmamak için mazeret ileri sürmüĢler. 

Yine bazıları da hiçbir mazeret ileri sürmeden savaĢtan geri durmuĢlardır. 

SavaĢtan önce münafıklar özelliklede münafıkların reisi Ġbn Übey 

Müslümanların moralini bozmak, bahane üretmek, Müslümanları savaĢtan ve de Allah 

Rasûlü‟nün emrine itaatten uzaklaĢtırmak için ellerinden geleni yapmıĢlardır. Hatta 

Allah Rasûlü‟nü küçümser ifadeler bile kullnmaya yeltenmiĢlerdir. Bunlardan biri de 

Beni Seleme‟den Cedd b. Kays‟tır. Hz. Peygamber Cedd b. Kays‟a “Nasıl Rumlarla 

savaşa hazır mısın” diye sorunca Cedd b. Kays cevaben “Ya Rasûlullah, bana müsaade 

etsen de başımı belaya sokmasan kavmim bilir ki ben kadınlara düşkün biriyim Beni 

Asfar kadınlarını görünce sabrımın tükenmesinden korkarım” demiĢtir (Ġbn HiĢam, 

1955: II, 516). Yine Münafıklardan bir cemaat birbirlerine “Şu sıcakta sakın cihada 

çıkmayınız” dediler. Hiçbir özürleri olmadığı halde Tebük Seferi‟ne katılmamak için 

seksenden fazla münafık Hz. Muhammed‟den izin istedi ve Hz. Muhammed‟de onlara 

izin verdi (Taberi, 1982: II, 493). 

Hz. Muhammed Medine dıĢında seniyyetü‟l-veda denilen yerde ordusunu 

konaklattığında Ġbn Übey‟de taifesi ile beraber Zübab denilen yerde karargâhını 

kurmuĢtu. Ne zaman ki Allah Rasûlu orduya ilerleme talimatı verdi (Ġbn HiĢam, 1955: 

II, 519), Ġbn Übey “Muhammed Rumlar‟la savaşmayı oyuncak sanıyor. Ben onun ve 

arkadaşlarının iplere bağlandığını görür gibiyim” diyerek görüĢünü ortaya koydu ve 

yetmiĢ seksen taraftarıyla birlikte Medine‟ye döndü (Yiğit, 2011: XL, 229). Ancak 

münafıklardan bazıları ganimetten pay almak ve sefer esnasında nifak çıkarmak için 

sefere katıldılar. Ġslam ordusu Hıcr denilen yere ulaĢtığında yanlarındaki su tükenmiĢti. 

Müslümanlar arasında bulunan münafıklardan bazıları “Eğer Muhammed, gerçekten bir 

Peygamber olsaydı, Musa Peygamberin kavmine Allah‟tan yağmur dileyip yağmur 

yağdırdığı gibi, o da Allah‟tan yağmur diler, yağmur yağdırırdı” dediler. Hz. 

Muhammed bu münafıkların söylediklerini duyunca “Demek onlar böyle söylediler 

deyip Allah‟ın sizi yağmurla sulayacağını umarım” demiĢ daha sonra ellerini kaldırmıĢ 

ve dua etmiĢtir. Allah Rasûlu daha ellerini indirmeden gök kararmaya baĢlamıĢ ve 

yağmur yağmaya baĢlamıĢtı. Bu olayı gören münafıklar ise “Buradan gelip geçen bir 

bulutun işidir” demiĢlerdir (Sezikli, 1997: 149-150). Hıcr‟den ayrılıp bir konak ileride 

konaklamak için durulmuĢ sabah olunca Allah Rasûlu‟nün devesi Kusva‟nın 

kaybolduğu anlaĢılmıĢ ve ashap onu aramaya baĢlamıĢtı. Zeyd b. Lusayt adında bir 

münafık “Muhammed ki kendisinin Allah‟ın Rasûlu olduğunu ve göklerden gaber 

verdiğini söyler ancak daha kendi devesinin nerede olduğunu dahi bilmez deyince” Hz. 

Muhammed (s.) “Ben sadece bana haber verileni bilirim gaybı bilmem” Ģeklinde cevap 

vermiĢ daha bu konuĢma bitmeden Allah (c.) Kusva‟nın yerini Peygamberine bildirmiĢ 

ve Allah Rasûlu “Kusva şu vadinin içinde ve vadinin içindeki şı‟b‟da ve şı‟b‟ında şöyle 

şöyle olan tarafında bir ağaç, onu yularından tutmuş bulunuyor. Haydi gidin şimdi onu 

alıp gelin” demiĢ sahabilerden bazıları denilen yere gitmiĢler ve denilen yerde Kusva‟yı 

bulup getirmiĢlerdir (Köksal, 1981: IX, 165-195; Yücel, 1982: 200-202; Ġbn HiĢam, 

1955: II, 522). 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

42 

 

Ġslam ordusu Tebük‟te 20 gün kadar konaklamıĢ, Beni Asfar‟dan hiçbir ordu 

savaĢ meydanına gelmeyince Ġslam ordusu Tebük‟ten hiçbir tehlike ile karĢılaĢmadan 

tekrar Medine‟ye dönme yolunu tutmuĢ. DönüĢ yolunda ordu bir vadinin içine girdiği 

sırada Hz. Muhammed yanındakilerle beraber bir tepenin yanında yüzleri örtülü 

münafıklardan on iki kiĢinin suikast giriĢimi ile karĢı karĢıya gelmiĢti. Hz. Muhammed 

bu suikast giriĢimine karĢı koyması için Huzeyfe‟yi görevlendirmiĢ ve nihâyet Allah 

(c.) Huzeyfe‟ye onların isimlerini ve niyetlerini bildirmiĢ o da sopa ile onlara vurarak 

kendilerinden uzaklaĢtırmıĢtır. Bu sebeple Huzeyfe‟ye Rasûlullah‟ın sırdaĢı denmiĢtir 

(Furi, 2010: 443). Tebük savaĢında gerek Müslümanların ve gerekse münafıkların 

sergiledikleri psikolojik ve sosyolojik tutumları bir sonraki bölümümüzde daha ayrıntılı 

bir Ģekilde ele alacağız. 

 

3.2.3.11. Münafıkların Örgütlenmesi Mescid-i Dırar 

 

Münafıklara uyguladığı özel ve hususi yöntemlerde bütün gayesi, onların Ġslam 

toplumundan koparak ayrı bir grup ve bir güç haline gelmesini önlemek olan Allah 

Rasûlu, bu amaçla münafıkların örgütlenmesine ve savunma birliği kurmasına da 

Ģiddetle engel olmuĢtur. Hz. Peygamber‟in bütün amacı münafıkları Ġslam toplumunun 

dıĢına çıkmadan ve toplumdan koparmadan vahiyle bildirilen nifakları ve kendi yanlıĢ 

tavırlarıyla toplum içinde itibardan düĢürüp kendi itibarlarını yine kendilerine 

çiğnetmekti (Yıldız, 2000: 201-202). Bu amaçla Rasûlullah münafıkların 

örgütlenmelerini engelleme tedbirlerinden biri olarak toplandıkları ve bir nevi karargâh 

olarak kullandıkları Yahudi asıllı Süveylim‟in evini Talha b. Übeydullah‟ı ashabından 

bir grub ile birlikte göndererek yaktırmıĢtı (Gadban, 1982: II, 284; Demircan, 1996: 

103). Yine Allah Rasûlu Medine‟de, mescitte bir grup münafığın birbirine kapanarak 

fısıltıyla konuĢtuklarını gördüğünde onların derhal mescitten çıkarılmalarını 

emretmiĢtir. Bunun üzerine Ģiddetli bir Ģekilde mescitten çıkarılmıĢlardır (Ġbn HiĢam, 

1985: II, 206-207). Rasûlullah münafıkların bir araya gelip kulis yapmalarına engel 

olduğu gibi silahlanmalarına ve savunmalarına da engel olmak istiyordu. Çünkü onlar 

da Ġslam toplumunun içinden birer fert olarak telakki ediliyor, Müslüman olarak 

görülüyorlardı (Yıldız, 2000: 202). 

Nifak, kurumlaĢmıĢ nifak davranıĢlarıyla hareket eder ve bu davranıĢlar 

etrafında örgütlenerek topluma karĢı birtakım faaliyetlerde bulunur. Münafıklar bu 

örgütlenme faaliyetlerinden biri olarak Mescid-i Dırar denilen bir mabet(!) inĢa ettiler 

(OkumuĢ, 2002: 204-205). Bu mescidi münafıklardan on iki kiĢi Ebu Amir er-Rahib‟e 

danıĢarak inĢa etmiĢlerdir (Ġbn HiĢam, 1955: II, 530). Bulunduğu her yerde nifakı 

tahrikten geri kalmayan Ebu Amir, Rum Meliki Harekl‟in yanındayken Medine 

münafıklarına kendisi için bir silah deposu, gözetleme ve irtibat bürosu görevini ifa 

edeceği bir kale, güçlerinin yettiği kadar kuvvet ve silah hazırlamaları ve bir mescit inĢa 

etmelerini için bir mektup yazdı (Yıldız, 2000: 201). Bu mektup üzerine münafıklar Hz. 

Peygamber, Tebük Seferi‟ne çıkmadan önce sırf bir fitne yuvası olmak üzere Dırar 

Mescidini yapmıĢlar ve Rasûlullah‟a gelerek: “Ya Rasûlullah! Soğuk ve yağmurlu 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

43 

 

gecelerde kendimize yakın ve rahatlık olsun diye bir mescit inşa ettik, gelip bize orada 

namaz kıldırmanızdan çok memnun olacağız”, dediler. Allah Rasûlu‟de kendilerine: 

“Şimdi ordunun teçhizi ile meşgulüm, Tebük‟ten dönünce inşallah, gelir size namaz 

kıldırırım”, buyurdu (Ġbn HiĢam, 1955: II, 529; Derveze, 1995: III, 103-104; Temel, 

1978: 88-89; AteĢ, 1971: 426-427). Rasûlullah ile konuĢmalarından da anlaĢılacağı 

üzere münafıklar bu mescidi yapmalarına; yaĢlılar, hastalar ve bazı önemli iĢi olanlar 

yağmurlu gecelerde Mescid-i Kuba‟ya veya Mescid-i Nebevi‟ye gelemiyorlar, cemaate 

katılamıyorlar, cemaat sevabına eriĢemiyorlar Ģeklinde gerekçeler göstermiĢlerdir 

(Algül, 1986: I, 32; HaĢimî, tsz.:120-103). Münafıkların yaptığı bu mescit Ġslam tarihine 

Mescid-i Dırar adıyla geçmiĢtir. Dırar mescidinin inĢasıyla birlikte nifak artık 

örgütlenme yoluna girmiĢtir (Demircan, 1996: 99). 

Ebu Amir‟in Medine‟deki münafıklara bir mescit yapmaları yönündeki bu 

talimatı, Hz. Peygamber‟in Tebük Seferi için hazırlığa girdiği döneme rastlamaktadır. 

Bu sebeple Ebu Amir‟in Medine‟deki münafıklarla olan irtibatının nifak açısından 

değerlendirilmesi faydalı olacaktır. 

a) Yer altı faaliyetlerini yürüten Kuba‟daki münafıklar yer üstünde görünüp 

mescit kuruyorlar ve Hz. Peygamber‟i davet edip kendi faaliyetlerini gizleyecek olan 

mescidin küĢadını yaptırmak istiyorlar. Bunun nedeni ise faaliyetlerini ibadetgâhta daha 

rahat yapabileceklerine inanmıĢ olmalarıdır. 

b) Münafıkların amaçları Allah Rasûlü‟nün getirmiĢ olduğu kitabı inkâr 

etmek, O‟na ve Ġslam‟a dil uzatarak bu mescidi Müslümanların aleyhinde kullanmak. 

c) Münafıkların Hz. Peygamber‟e namaz kıldırması için teklifte 

bulunmaları çok manidardır. Çünkü Hz. Peygamber, nifakın zirveye çıktığı bir dönemin 

sıkıntısının tesiriyle mescide gitmeyeceğini söyleyecek olsa, münafıklar ayaklanacak 

Ġslam toplumu içinden parçalanacak, hatta iç savaĢ çıkma tehlikesi bile olabilecekti. 

Zira ortada kesin bir delil, ilahi bir uyarı yoktu. 

d) Hicretle birlikte takva üzere kurulu bir mescit varken münafıkların ikinci 

bir ibadet yerini ihtiyaç gösterip Mescid-i Dırar‟ı inĢa etmeleri eylemlerine dinî bir 

görünüm vermeleri içindir. Zira o dönemlerde mescidin ibadet yeri olmasının yanında 

idari ve siyasi fonksiyonları da vardı. Münafıklar Kuba mescidinde bulunan 

Müslümanlara zarar vermek, onların birliklerini bozmak, fitne ve fasat çıkarmak için bu 

mescidi inĢa etmiĢlerdir (Zuhaylî, 2005: VI, 40; Sezikli, 1997: 159-164; Berki, 

Keskioğlu, 1966: 361-362). 

Hz. Peygamber Tebük Seferi‟nden dönerken Medine yakınlarındaki Zievan 

denilen köye geldiğinde Dırar Mescidi‟ni yapan münafıklar, vaktiyle verdiği sözü 

hatırlatarak Rasûlullah‟ı içinde namaz kılması için yapılan mescide götürmek 

istemiĢlerse de bu sırada gerek mescidi yaptıranlar gerekse de mescidin mahiyeti 

hakkında Tevbe Sûresi‟nin 107 ve 108. âyetleri nazil olmuĢtur (Algül, 1986: II, 32). Bu 

ilahi ikaz üzerine Rasûlullah Malik Ġbn DuhĢum ve Maan Ġbn Adiyy‟i göndererek bu 

fitne ve fesat ocağını yaktırdı, yıktırdı. Böylece münafıkların bu desiseleri de akamete 

uğramıĢ oldu (Ġbn HiĢam, 1955: II, 530; Temel, 1978: 91; AteĢ, 1971: 427). 



ĠMAN VE NĠFAKIN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ                                    ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

44 

 

YıkılmıĢ binanın manzarası Ģüphe, sıkıntı ve istikrarsızlığın manzaralıdır. Biri 

maddi diğeri zihinseldir. Fakat ikisi de Kur‟an‟ın muciz üslubu ile çizilen tabloda ve her 

zaman hayat gerçeğinde buluĢmaktadırlar. Akidesi sarsıntıda olan vicdanı ürpermez bir 

suçlu hiçbir zaman istikrar ve huzur bulamaz. Daima perdesinin yırtılma korkusu ile 

yaĢar, istikrar ve huzur ondan çok uzaktır (HaĢimî, tsz.: 104). Görünürde binası yıkılmıĢ 

olan bu mescit aslında Ġslam düĢmanlarının oyun ve entrikalarını gizleyen bir varlık 

olarak yaĢamaktadır. DıĢtan Müslüman veya Ġslam dostu görünüp, perde arkasından 

Ġslam‟ı bozmak, değiĢtirmek, yıkmak için akla hayale gelmeyen entrikaları çevirenler o 

mescitte barınırlar. Manen yaĢamakta olan bu mescit; bazen dindar görünüp dini 

kendisine maske yaparak, bazen dinde araĢtırma yapıyormuĢ gibi görünerek, bazen 

Müslümanların hiçbir kusuru ve eksik tarafı olmadığını ileri sürüp onları uyutmaya 

çalıĢarak faaliyetini sürdüren Ġslam düĢmanı teĢekküllerin karargâh kurduğu yerdir. Bu 

mescit yer değiĢtirebilir Ģekil ve renk değiĢtirebilir ama mevcudiyetini muhafaza 

etmiĢtir ve etmektedir (Kutub, tsz.: VII, 402; Râzî, 2002: II, 180). 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

45 

 

4. ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK 

 

Ġnsan üzerinde yoğunlaĢan düĢünürler, insan ile alakalı pek çok Ģey 

söylemelerine rağmen; insanı tanımlamak için tek bir tanım üzerinde ittifak etmiĢ 

değillerdir. Çünkü her insan, birbirinden farklı bir anlayıĢa, davranıĢ biçimine, fizikî ve 

ruhî portreye sahiptir. Bu çerçeveden bakıldığında insanı tanımlamanın ne kadar güç 

olduğu ortaya çıkacaktır (Aslan, 2006: VI, 49-50).  

Evren insan için yaratılmıĢtır. Bu nedenle öncelikle insanı tanımak/anlamak 

gerekir. Çünkü insan âlemin ruhu ve anlamıdır. O olmadan âlem ruhsuz bir bedene 

benzer (KaracoĢkun, 2007: VII, (II), 85). Nitekim ontolojik açıdan insana bakıldığında 

onu diğer canlılardan ayıran en belirgin özelliğin düzenli ve sistemli bir hayata sahip 

olması olduğu görülür (Aslan, 2006: VI, 50). Epistemolojik açıdan insana bakıldığında 

„düşünen bir canlı‟ olarak karĢımıza çıkarken, politik açıdan bakıldığında „toplumsal bir 

canlı‟ olarak karĢımıza çıkan insana bir ressam gözüyle bakılacak olsa, „gören‟ bir canlı 

olarak düĢünülecekken, bir müzisyen gözüyle bakıldığında „duyan‟ bir canlı olarak 

düĢünülebilecektir. Meseleye dinî açıdan yaklaĢılacak olsa insan „Tanrı‟nın 

buyruklarına boyun eğmesi gereken bir varlık‟ olarak düĢünülürken, Marksist söylem 

açısından insana bakıldığında „eyleyen/değiştiren bir varlık‟ olarak düĢünülebilecektir 

(Hanoğlu, 2014: XII, (II), 174). 

Kur‟ân‟ın muhatabının insan ve hedefinin de insan hayatının yaratılıĢ amacına 

uygun olarak düzenlenmesi olduğu dikkate alınırsa insan ve insanın tanıtılması konusu 

üzerinde Kur‟ân‟ın bu kadar çok durmasının doğal olduğu görülür. Bu, aynı zamanda 

Kur‟ân‟ın kendi ifadesiyle, insanı en iyi tanıyanın Allah Teâla olmasının da doğal bir 

sonucudur. Kur‟ân‟ın insana bakıĢını anlamak için Kur‟ân‟da insanın yaratılıĢından ve 

yaratılıĢ amacından bahseden âyetlerle, psikolojik ve sosyolojik tahliller yapan 

âyetlerini iyi irdelemek gerekir. Çünkü Kur‟ân‟ın tebliğ ve eğitim prensipleri bu 

temeller üzerine kurulmaktadır (ġanver, 2001: X, (I), 140-141). Kur‟ân; kalbiyle, 

duygularıyla, zaaflarıyla, kıskançlıklarıyla, zorbalığıyla, iddialarıyla, zanlarıyla 

dolayısıyla insanın yaratılıĢ sürecinden, fıtratının değiĢik yönlerine, psikolojik 

hallerinden, fıtratının değiĢen ve değiĢmeyen yönlerine kadar insanın bütün yönlerinden 

bahsederek insanı insan olarak ele almakta, onun derinliklerine nüfuz etmekte ve 

insanın değerini kabul ederek ona Ģahsi sorumluluk yüklemektedir (Kasapoğlu, 2011: II, 

(I), 4). Bu bağlamda kiĢilik ve karakterin anlamlarına değinmekte fayda mülahaza 

ediyoruz. 

KiĢilik/ġahsiyet: Psikolojide kapsamı en geniĢ olan kavramlardan bir tanesidir 

kiĢilik. Bir insana ait olan ve onu tanımlayan her özellik, o insanı tanımada ve anlamada 

kaynaklık etmektedir. Bu nedenle kiĢilik, insanı baĢkalarından ayıran ve onu kendisi 

yapan tüm duygu, düĢünce, inanç ve davranıĢ özelliklerinin uyumlu bir bütünü olarak 

algılanmaktadır (Katipoğlu, 2012: V, 343). 

KiĢilik, husn-kubh, hayır-Ģer ikilemlerinden oluĢur. “İnsana kişiliğini 

kazandıran, bu ikilem arasındaki çatışma ve sürtüşmelerin yarattığı kaygı ve bu 

kaygıdan kurtulmak için gösterdiği çaba, seçtiği yöntem ve yoldur.” Günümüzde kiĢilik 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

46 

 

daha ziyade, doğuĢtan getirilen eğilimlerin ve bireyin çevresine kendine özgü uyumunu 

belirleyen kazanılmıĢ niteliklerin bir bütünü olarak görülmektedir (KaracoĢkun, 2007: 

VII, (II), 74).  

Karakter: Ġnsan, Allah‟a kullukla sorumlu olan bir varlıktır. Bu sorumluluğu 

gereği gibi yerine getirebilmesi için Allah ona pek çok özellik lütfetmiĢ ve onu diğer 

varlıklara üstün kılmıĢtır. Kulluk vazifesini gerçekleĢtirmesi için insana verilen 

nimetlerin baĢında karakter gelmektedir. Yunanca bir kelime olan ve Arapça‟da 

“Ģahsiyet”, Türkçe‟de ise “kiĢilik” kelimeleriyle ifade edilen karakter, genel anlamı ile 

insanı insan yapan ve diğer varlıklardan ayıran fıtrî yapı, özel anlamı ile de bir insanı 

diğer insanlardan ayıran kiĢisel özellikler bütünü olarak değerlendirilebilir (PiĢgin, 

2014: XXII, (I), 185).  

Karakter eğitimi aynı zamanda ahlak eğitimi sayılır. Karakteri güçlü olan nice 

insanın kiĢiliği zayıf olabilir. ĠĢ hayatında aktif, dinamik ve baĢarılı olan bir kiĢi, eğer 

kiĢiliği zayıf ise yalan söyleyebilir, haksızlık yapabilir veya ailesine ve çocuklarına 

Ģiddet uygulayabilir. Arzu edilen hem karakterin hem de kiĢiliğin pozitif yönde 

olmasıdır. KiĢilik ve karakterin kemal derecesine ulaĢması ise ancak din ve moral 

eğitimi ile makes bulur. Ancak Ģu unutulmamalıdır ki ruhsal kiĢilik ve karakter 

portreleri biyolojik karakter ve kalıtım unsuru gibi kalıcı ve süreğen değildir. Ġyi bir 

eğitim, moral ve terbiye ile en olumsuz bir kiĢilik bile değiĢebilir. Tarih sayfalarına 

baktığımızda Hz. Ömer‟in, cahiliyye sırasında Hz. Muhammed (s.)‟e duyduğu kin ve 

nefret daha sonra iman ile birlikte muhteĢem bir sevgiye dönüĢmüĢtür. Üstelik Hz. 

Ömer‟in hilafeti döneminde adalet ve kiĢilik Hz. Ömer‟in Ģahsiyetinde bütünleĢmiĢtir. 

“Adalet mülkün temelidir” sözüyle de Hz. Ömer hatırlanmaktadır (Katipoğlu, 2012: V, 

(XXIII), 342-343). 

Karakter kavramına sebat ve metanet (dayanıklılık) kavramlarıda dahil edilebilir. 

Sağlam bir karaktere sahip olan kimse, doğru bildiği ve inandığı bir Ģeyi çeĢitli 

engellere ve tehlikelere rağmen sabır ve metanetle yerine getirmekten geri durmaz. 

Toplumda “karakterli” ve “karaktersiz” insanlardan söz edilir. DavranıĢlarında 

toplumun doğru olarak kabul ettikleri yargılarına ve ahlakî kurallarına uygun tarzda 

hareket eden kimselere karakterli, tam tersi hareket eden kimselere ise karaktersiz 

kimseler denilmektedir (Apaydın, 2001: 46). 

ġahsiyet ile karakterin en önemli farkı, Ģahsiyetin bir kiĢiyi tanımlayan ve hem 

doğuĢtan gelen hem de sonradan kazanılan özellikleri ihtiva etmesi, karakterin ise 

kalıtımsal etkiler, soydan gelen özellikler ve olgunlaĢmanın bütününden oluĢmasıdır. 

Buna göre karakter, Ģahsiyet kavramına dâhildir. Karakterli insan davranıĢlarını 

toplumun değer yargılarına uygun biçimde yönetebilen, değerler sistemini içselleĢtirmiĢ 

olan kimsedir (Hökelekli, 2010: XXXVIII, 297). Bu sebeple insana saygınlık 

kazandıran dürüstlük, cömertlik, çalıĢkanlık, baĢarı, özveri ve diğerkâmlık gibi değerler 

kiĢiliğin üzerine ilave edildiğinde ancak bir anlam ifade eder. Yani kiĢilik “1” ise 

değerler sağına ilave edilen sıfırlar mesabesindedir. Nasıl ki solundaki sayı silinince 

sıfırlar bir anlam ifade etmez, kiĢilik ve Ģahsiyet olmadan da bu değerler bir anlam ifade 

etmez. ĠĢte bu anlamda kiĢilik, insanın sahip olduğu insanî kuvvetleri dengeli bir 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

47 

 

biçimde kontrol edebilmesidir. KiĢiliğin temel kaynağı ise dindir ve dinin fıtrata uygun 

olarak geliĢtirdiği vicdandır. Dinden soyutlanan kiĢilik anlayıĢında ortaya çıkan 

bireyselleĢme ahlakın etkisini, sosyal ve manevi müeyyidesini azaltmaktadır. Ahlak 

anlayıĢı dinî değerlerden uzaklaĢtıkça bireyselleĢen insanların kutsallık duygularını 

zaafa uğratarak onları Ģahsiyet/kiĢilik bunalımına sokmaktadır (Yılmaz, 2011: CCXLV, 

5). 

Ġnsanın davranıĢları, ruhsal özellikleri ve bunun dıĢa yansımaları açısından 

Kur‟ân‟da her türlü insanı bulmak mümkündür. Darda Allah‟ı hatırlayıp, geniĢlikte 

Ģımararak unutanlar (Yunus, 10/21; Hud, 11/9-10), inkârcı tipierin ruh halleri 

(Müddessir, 74/49-51), bir tehlike karĢısında korkanlar (Enfal, 8/6), ikiyüzlülerin 

davranıĢları (Tevbe, 9/42), inatçı inkârcıların ruh yapıları (En‟am, 6/7; Hicr, 15/14-15), 

ihtiyarlıktaki davranıĢ bozuklukları (Hac, 22/5), heyecan, öfke ve piĢmanlık sırasındaki 

fizyolojik değiĢiklikler (Zariyat, 51/29; Zümer, 39/23) görülebilir. Kur‟ân‟ın ifadelerine 

göre insan istikrarsız, değiĢken, zayıf, hırslı ve huysuz bir tabiata sahiptir (Nisa, 4/128; 

Neml, 27/14). Ġnsan zayıf yaratıldığndan dolayı Allah, insanın yükünü hafifletmek ister 

(Nisa, 4/28). Yine Kur‟ân‟a göre; insan acelecidir, aceleci bir tabiatta yaratılmıĢtır 

(Enbiya, 21/37; Ġsra, 17/11), sabırsızdır, çabuk Ģikâyet eder (Mearic, 70/19-21), 

nankördür (Adiyat, 100/6-8; Fecr, 89/15-16; Abese, 80/17), mala ve dünyalığa 

(menfaatine) aĢırı düĢkündür (Adiyat, 100/6-8; Kıyamet, 75/20-21). Ġnsan eli sıkı ve 

cimridir (Ġsra, 17/100; Teğabün, 64/16-17), rahatına düĢkündür (Tevbe, 9/86), kendine 

aĢırı güveni olan, Ģımarık ve kibirlidir (Beled, 90/5; Saffat, 37/35). Ġnsan aldanıcı 

(A‟raf, 7/22), taklitçi (Maide, 5/104; Zuhruf, 43/22; A‟raf, 7/28), unutkan (Bakara, 

2/286; Taha, 20/115), bilgisizce tartıĢan (Hac, 22/3, 8-9; Yunus, 10/36, 39, 66), 

karamsar ve ümitsizlik eğilimi taĢıyan (Ġsra, 17/83; Fussilet, 41/49; Rum, 30/36) bir 

yaratılıĢa sahiptir (ġanver, 2001: X, (I), 142-144). 

Bencil bir kiĢiliğe sahip olduğu ileri sürülen insanın, aynı derecede iĢ birliğine 

açık, yardımsever bir kiĢiliğe de sahip olduğu iddiası, insanın çok katmanlı ya da 

prizmatik bir biyopsikolojik tabana ait olduğuna da iĢaret eder (Hanoğlu, 2014: XXII, 

(II), 177). Dolayısıyla Kur‟ân, insanın zaaflarını ve olumsuz yönlerini ifade ederken, 

onun tamamen aciz olduğunu, hiçbir olumlu ve üstün yönünün olmadığını 

kastetmemektedir. Zaten ilk insan olan Âdem‟in yaratılmasından sonra meleklere, ona 

secde etmelerinin emredilmeside, insanın soyu olan Âdem‟in meleklerden daha üstün 

kılındığının bir göstergesidir (Fazlurrahman, 2000: 51). Bu sebeple Kur‟ân‟da bütün 

yaratıklar arasında en büyük önem insana verilmiĢtir. Çünkü bu kadar olumsuz 

yönlerinin yanında insanın yaratılıĢı onun gereksinimi olan her Ģeyin yaratılmasından 

sonra gerçekleĢmiĢ ve insan yeryüzünde bulunan bütün varlıkların üzerine halife 

kılınmıĢtır (Ġsra, 17/70). 

Ġnsana kendisini diğer varlıklardan ayıran, onu üstün kılan ve yaratılıĢ amacının 

gereklerini yerine getirmesine yarayan birtakım özellikler verilmiĢtir. Esasen Kur‟ân‟ın 

da onaylayabileceği ve çağdaĢ fikri akımlar veya anlayıĢlarca üzerinde ittifak edilen bir 

hümanizmde, insan tabiatındaki ve onun üstünlüğünü ortaya koyan en temel nitelikleri 

genel olarak Ģöyle sıralamak mümkündür: 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

48 

 

1- Ġnsan “asil bir varlık”tır. Yani bütün varlıklar arasında bağımsız bir “benlik” 

ve soylu bir “öz”e sahiptir. 

2- Ġnsan “irade” sahibidir. Bu, ona varlığının iki belirleyicisi olan “özgürlük” ve 

“seçme” özelliği kazandırmaktadır. 

3- Ġnsan, “bilen” ve öğrendiklerini “kavrayan” bir varlıktır. Bunlar, onun belirgin 

üstünlüklerindendir. 

4- Ġnsan, varlığının bilincinde olan bir varlıktır. O, kendisi hakkında bilgi sahibi 

olan tek varlıktır. Kendisini inceleme, tanıma, değerlendirme yapabilme ve böylece 

kendisini değiĢtirebilme imkânına sahiptir. 

5-  Ġnsan, yapıcı, üretici ve yaratıcı bir varlıktır. 

6- Ġnsan, amacı, idealleri ve beklentileri olan bir varlıktır. Yani insan, “olanla” 

yetinmemekte, bunu “olması gereken”e çevirebilmektedir. Bu yüzden değiĢtirebilen, 

çevrenin Ģekillendirdiği değil, çevreyi Ģekillendirebilen ve bunlara kendi damgasını 

vurabilen bir varlıktır. Yani o, “ide”sini sürekli “gerçeklik”e çevirebilen aktiviteye 

sahiptir. Böylece insan, tekâmül seyrini kendisinin belirlediği kemale doğru hareket 

halindedir. 

7- Ġnsan, değerlerin sözkonusu olduğu ve rol oynadığı ahlaki yönü olan bir 

varlıktır.” (ġanver, 2001: X, (I), 151-152). 

Ġdeal kiĢilik ve karakter ancak Kur‟ân ve Sünnet referansıyla muttasıf olan 

Müminlerde görülür. Zira bu iki kaynağı hayat ölçüsü olarak kabul eden ve ona göre bir 

yaĢam tarzı benimseyen ve yaĢamını bu doğrultuda idame ettiren Müminlerin 

biyopsikososyal yapısı son derece itidallidir ve sıratı müstakim üzeredir. Böylesi bir 

kiĢiliğe sahip olanların Kur‟ân-ı Kerîmde övüldükleri görülmektedir. Fert ve 

toplumların sağlıklı ve güvenli olması, dolayısıyla tüm insanlığın huzur ve saadete 

ulaĢması ancak bu kiĢilikteki insanlarla olabilir. Aksi halde Mümin kiĢiliğin ve 

vasıfların olmadığı toplumlarda her türlü fesad görülebilir. Kamu ahlakını yozlaĢtıran 

eylem veya söyleme ait tüm kınana hadiseler Mümin olmayan ve güven vermeyen 

toplum katmanlarında daha da yaygındır (Katipoğlu, 2012: V, (XXIII), 344). 

Kur‟ân‟ın konusu (objesi) insan ve cemiyettir. Bu durumda gâyet tabii insanı 

idare eden psikolojinin kuralları ve cemiyete yön veren sosyolojinin kanun ve ilkeleri 

Kur‟ân‟ın temel konuları arasında olacaktır. Kur‟ân, dünyada vardır ve insan için 

gelmiĢtir. Dünyada iken, insanı huzur ve saadete götürmek ve cemiyeti de sulha 

sükûnete eriĢtirmek gayesini takip eder. Ne insanı rahatsız edip onu tedirgin etmek gibi 

bir niyet ve tasavvuru vardır ve ne de cemiyeti sarsıp onun bünyesine bitmeyen bir 

zelzele getirmek onun hedefleri arasındadır. Kur‟ân, insanların zaaflarına hitab edip 

onların ihtiraslarını tahrik etmek, kin ve nefretlerini bilelemek yerine, onların zaaflarına 

karĢı çıkmak ihtiraslarına ket vurmak, kin ve nefretlerine taviz vermemek gibi bir yolu 

seçmiĢtir (Daryal, 2000: 247-249). 

Ġnsan, sosyal bir varlık olması özelliği ile âdeta içinde yaĢadığı çevrenin 

ürünüdür. Bunun için insan duygusal ve zihinsel bir yapıya sahip olarak geliĢmeye hazır 

bir vaziyette dünyaya gelir. Ġçinde yaĢadığı sosyokültürel çevre onun belleğini, kiĢiliğini 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

49 

 

inĢa eder. Çevre, insan-toplum, insan-tabiat iliĢkilerinde de yönlendirici bir rol oynar. 

Bunlara ilave olarak ona dünya görüĢü de kazandırır (Ġpek, 2014: XIV, (III), 229). 

Kur‟ân, insanı düĢünce açısından olgunlaĢtırmayı, tutum ve davranıĢlarında 

ölçülü ve dengeli kılmayı hedefler. Ġnsanın gerek birey gerekse toplum olarak mutlu ve 

uyumlu olmasını gaye edinir. Kur‟ân mesajlarının içeriği, sadece insanı 

bilgilendirmekiçin değil, onun karakterini Ģekillendirecek tarzda düzenlenmiĢtir 

(Kasapoğlu, 2011: II, (I), 17). Ve Allah insana, kendisini ve diğer varlıkları 

geliĢtirebilme/değiĢtirebilme özelliği vermek suretiyle de onu diğer varlıklardan 

imtiyazlı hale getirmiĢtir. Bu sebeple belirli bir dinin hâkim olduğu sosyal ve kültürel 

bir çevrede hayata gözlerini açan bireyler, bu dinin değerlerini benimseme ve 

içselleĢtirmede ve bunları tutum ve davranıĢ olarak dıĢa yansıtmada, aynı dini gelenek 

ve toplum ortamında yer almaları bakımından bazı ortak özellikler geliĢtirebilirler. 

Fakat aynı zamanda gerek kiĢilik ve gerekse çevre Ģartlarından kaynaklanan bazı 

bireysel farklılıklara da sahip olabilirler. Ġnsanı insan yapan ve fazilete erdiren özellik, 

onun Ģahsiyeti; yani kiĢiliğidir. Ġnsanlar dehaya hayrandır, ancak karakterin peĢinden 

giderler (KaracoĢkun, 2007: VII, (II), 74-92). 

Kur‟ân‟ı Kerîm‟in perspektifinden bakıldığında insanlar genel manada iman 

edenler ve etmeyenler diye de iki guruba ayrılmaktadır. Ġman eden insanlara Mümin adı 

verilirken iman etmeyenler için genel olarak kafir ismi kullanılmaktadır. Biz kiĢilik ve 

karakter analizi yaparken özellikle Mümin kiĢiliğin yanında genel kâfir portresi 

içerisinde yer alan münafık kiĢiliği ele alacağız. 

 

4.1. Mümin Psikolojisi Ve Sosyal Hayattaki Yansımaları 

 

Ġnsan, birçok gerçeği keĢfetmesine ve faaliyeti yapmasına imkân sağlayan bir 

kısmını doğuĢtan getirdiği bir kısmını da yaĢarken kazandığı birtakım güçlere sahiptir. 

Ġnsan sahip olduğu bu gücü belirli bir hedefe yöneltmediği müddetçe bu gücün farkına 

varamaz (El-Vâî, 2012: 11), hayatını anlam katamaz. Toplumlar varlıklarını sürdürüken 

maddi ve manevi unsurlar etrafında kenetlenirler. ĠĢte bu unsurlardan bir tanesi olan 

belki de en önemlisi olan “din”, (Eren, 2007: XI, (I), 133) bireysel ve toplumsal açıdan 

çok geniĢ bir çerçevede iĢlev gören insanların iç dünyalarındaki ahenk ve 

davranıĢlarının Ģeklini ve yönünü belirlemede denge sağlayıcı bir role sahiptir 

(KaracoĢkun, 2004: IV, (II), 23). Ġman, insanlıkla beraber yeryüzüne gelmiĢ bir 

hakikattir. Ġnsanlık ilk anından bu deme hep inana gelmiĢtir. Bu itibarla inanç, hayatın 

en vazgeçilmez gerçekliklerinden biri olmuĢtur. Bu inanç, temelde tek bir inanç iken 

insanlığın yeryüzüne dağılması ve çoğalması ile çeĢitlenmeye ve gerçek manasından 

saptırılmaya baĢlanmıĢtır. Çünkü yeryüzünde vazifesi/sorumluluğu olduğunun farkında 

olan‟ tek canlı türüdür belki de insan (Peker, 2012: 145). Bu sebeple dünyanın neresine 

gidilirse gidilsin mutlaka insanloğlunun, kendisinden daha üstün, daha kuvvetli 

olduğuna inandığı birtakım varlıklara ve birtakım nesnelere tapındığını görmek 

mümkündür. Bundan doalyıdır ki her inanç, kendi sistemi içerisinde kendi itikadını 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

50 

 

oluĢturmakta ve kendine özgü bitakım terimler üretmektedir. ĠĢte bu inanç sistemlerinin 

oluĢturduğu ortak terimlerden bir tanesi de „iman‟ terimidir (Dumlu, 2006: 115). 

Ġnanan, ancak inandığı temel ilkelerden haberdar olmayan, bu sebeple inandığı 

temel ilkelerin kendisine hiçbir yaptırım gücünün hissedilmediği toplumlarda bir 

çözülme, savrulma ve bağları gevĢemiĢ bir din anlayıĢı görülmektedir (Yücedoğru, 

2005: XIV, (I), 20). Dolayısıyla dine ve Allah‟a inanma meselesi, Ġslam‟ı kabul etmeyi 

ve onda sadakat göstermeyi ifade eden bir ciddiyet meselesidir. Ġnanma olayı dinde 

ciddi olanla çıkar besleyen arasındaki ölçüyü ifade etmektedir. Sahip olduğu inançta 

ciddi olan Mümin, yüklendiği sorumluluğu bilerek mal ve canıyla, dinini koruyan ve 

dininin ilkelerine sarılan kiĢidir (el-Behy, 1995: 76). 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de insanları ilgilendiren en önemli kavramlardan bir tanesi 

iman, diğeri ise salih ameldir. Diğer bütün kavramlar bu kavramların etrafında dönüp 

dolaĢır. Aslında Kur‟ânî kavramları birbirinden kesin çizgilerle ayırmak pek mümkün 

değildir. Ġman kavramının Kur‟ân-ı Kerîm‟de çok önemli bir yeri vardır. Ġman kavramı 

hem Mekkî hem de Medenî âyetlerin mihenk taĢıdır. Hemen hemen her sûrede imanın 

bir yönüne ya doğrudan ya da dolaylı olarak değinilmektedir (Dumlu, 2006: 114-115). 

Allah katında imandan daha yüce ve daha üstün hiçbir Ģey olmadığı için hiçbir 

kul iman dıĢında sahip olduğu bir Ģeyden dolayı lütuf görmez. Ancak insanlar Allah 

indinde imanları nispetinde farklılık gösterirler, iltifata mazhar olurlar. Cenâb-ı Hakk: 

“Allah yanında en üstün olanınız, (Allah‟ın buyrukları dışına çıkmaktan) en çok 

korunanızdır” (Hucurat, 49/13) buyurmaktadır. Allah‟ın bütün mahlûkatı 

yaratmasındaki gayesinin, Mümin olan insanı ortaya çıkarmak olduğunu bilen insanda, 

Müminin sahip olduğu bu üstünlüğü anlayabilecektir. Allah mikro âlemden makro 

âleme, oldukça önemli bir yaratılıĢ gayesinden daha bahseder ve: “O hanginizin daha 

güzel iş yapacağınızı denemek için ölümü ve hayatı yarattı.
” 

(Mülk, 67/2) buyurmak 

suretiyle bir bakıma insanın yaratılıĢ amacına dikkatleri çekerek insanın Kur‟ân 

kozmolojisinde odak noktada olduğuna vurgu yapmaktadır. “De ki: “Allah‟ın, kulları 

için yarattığı zîneti ve temiz rızkı kim haram kılmış?” De ki: “Bunlar, dünya hayatında 

Müminler içindir. Kıyamet gününde ise yalnız onlara özgüdür. İşte bilen bir topluluk 

için âyetleri, ayrı ayrı açıklıyoruz.” (Araf, 7/32) Ģeklinde buyurmak suretiylede iman 

eden insanın diğer insanlara üstün olduğuna, hem bu dünyanın hemde âhiretin onlara ait 

olduğuna vurgu yapmaktadır. Ayrıca bu âyetlerin devamı olarak da: “Bedevîler “İman 

ettik” dediler. De ki: “İman etmediniz. (Öyle ise, “iman ettik” demeyin.) “Fakat boyun 

eğdik” deyin. Henüz iman kalplerinize girmedi.” (Hucurat, 49/14) Ģeklinde buyurarak 

imanın henüz bazı kalplere yerleĢmemiĢ olduğunu fakat yerleĢmek üzere olabileceğini 

belirterek her iman ettim diyen insanın da bir olamayacağına dikkatlerimizi çekmektedir 

(Havva, 1989: I, 195). 

Ruhları eğitip yetiĢtirmeyi hedef alan Kur‟ân, insan ruhu üzerinde fazlasıyla ve 

geniĢçe bilgi verir. Çünkü bu kitabın ilk ve en önemli vazifesi, insan ruhunu eğitmek ve 

belli bir yöne kanalize etmektir (Kutub, tsz.: 15). Kur‟ân-ı Kerîm, “Bir toplum 

kendilerindeki özellikleri değiştirmeden Allah, onlarda bulunanı değiştirmez.” (Ra‟d, 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

51 

 

13/11) Ģeklinde buyurarak insanın gerçek değiĢiminin, insan gayret ettiğinde ve kendi 

içini değiĢtirmeye çalıĢtığında gerçekleĢeceğini bildirmektedir (el-Vâî, 2012: 11-12). 

Ġnsan doğası, “Nefse ve onu düzgün bir biçimde şekillendirip ona kötülük 

duygusunu ve takvasını (kötülükten sakınma yeteneğini) ilham edene…” (ġems, 91/7-8) 

âyetinden de anlaĢılacağı üzere iyilik ve kötülüğe dönük yönelimlerinin her ikisini de 

kendisinde barındırarak var olmuĢtur. Ġnsan irade gücüyle iyi yahut kötü durumlardan 

birine yönelir. Ġnsanın yapması gereken, iyiyi kötüden ayırt edebilecek düzeyde algıda 

seçicilik göstermesidir. Bu seçiciliğin gerçekleĢmesi, temelde insanın doğasında var 

olan potansiyeli gerçekleĢtirmekle ve Peygamberler vasıtasıyla gelen ilahî hükümlere 

inanç beslemekle mümkün olur (KaracoĢkun, 2007: VII, (II), 88). 

Kur‟ân‟da vasfedilen Allah-insan iliĢkisinin merkezinde yer alan iman, insanı iki 

temel noktaya odaklar. Bunlardan birincisi insanın yaratılıĢ gayesi, ikincisi ise Allah‟ın; 

her Ģeyi bilen, gören ve duyan oluĢudur. Bu iki gerçeğe odaklanan insan, her Ģeyi 

mutlak anlamda bilen, kudretli ve hesaba çekici bir yaratıcının gözetiminde kulluk 

vazifesini icra ettiği Ģuurunu elde eder. Bu aĢamadan itibaren iman derûni bir irfana, 

teslimiyet ise irfanı besleyen bir terakkiye bürünür (PiĢgin, 2014: XXII, (I), 196). 

Nitekim bu inanç, insanlara büyük ve yüce gayeler göstererek bu hedeflere eriĢilmesini 

onlardan istemiĢtir. Yüz seneden beri birbirleriyle savaĢan insanlara artık yeter savaĢ 

etmeyin çağrısında bulunarak onlara birbirinizi canınızdan çok sevin demiĢ ve bunu da 

gerçekleĢtirmiĢtir. Kısa bir zaman sonra bu insanlar ortaya çıkan bir savaĢta yaralanıp 

son nefeslerini verirlerken bir yudum suyu yüz seneden beri savaĢ ettikleri din 

kardeĢlerinden ayrı içmemiĢler ve o, daha yaralı diyerek suyu onlara göndermiĢ ve 

kendileri bir yudum suya hasret çekerek can vermiĢlerdir. Bu insanlar imanlarını 

zirvelere taĢımasını bilmiĢlerdir. Kısa zamanda ortaya çıkan bu değiĢim insan idrakini 

zorlayan bir nitelik taĢır (Daryal, 2000: 249). 

Ġlk kısımda da temas ettiğimiz üzere imanın kısımları mevcuttur, dolayısıyla 

taklidi imandan tahkiki imana çıkabilmek için belki de gerek psikolojik ve gerekse 

sosyal hayatta karĢılaĢtığı sıkıntılara karĢı bir Müminin tavrını belirlemesi ve bu 

doğrultuda hareket etmesi kaçınılmaz bir gereksinimdir. Burada sayılan ve ileride 

gelecek olan hususlara inanan, iman eden bir Müminin psikolojisine ve bu psikolojinin 

bir gereği olarak sosyal hayattaki belirtilerine/iz düĢümlerine kısaca değinmeye 

çalıĢalım. 

 

4.1.1. Mümin Ġyiliği Emreder ve Kötülükten Alıkoyar 

 

Kur‟ân literatüründe „emr-i bi‟l-ma‟ruf ve nehy-i ani‟l- münker‟ Ģeklinde geçen 

bu terim, Türkçeye „iyiliği emretmek ve kötülükten sakındırmak‟ Ģeklinde çevrilmiĢtir. 

Kur‟ân ve hadislerin üzerinde önemle durduğu bu terim, toplumların sürekliliğini 

sağlama bakımından hayati bir öneme sahiptir. Ġyilik ve kötülük bütün toplumlarda 

bilinen bir olgudur. Ma‟ruf; aklen ve Ģer‟an güzel görülüp kitaba ve sünnete uygun olan, 

münker ise; aklen ve Ģer‟an çirkin görülüp kitaba ve sünnete aykırı olan (Bilmen, tsz.: I, 

431) yani Allah‟ın razı olmadığı, haram ve günah olan, (Taberi, tsz.: I, 278) insan 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

52 

 

düĢüncesinde ki kötünün karĢıtı her Ģeydir (el-Behy, 1995: 237). Ġyiliği ve kötülüğü 

farklı mihenk taĢlarıyla açıklamaya çalıĢmak, Allah‟ın ipinden baĢka ölçü ile ölçmeye 

kalkmak, isteklere ve nefse ait arzulara uymaktır (Yazır, tsz.: II, 407). 

Tevhidî inanca sahip bir kiĢi, sosyal hayatta Ġslam‟ın hem dikey hem de yatay 

boyutları arasındaki iliĢkiyi iyi bir Ģekilde kavrayarak yaĢam biçimini bu iliĢki 

çerçevesine göre düzenlemek durumundadır. “Ġman” ve “salih amel” olarak tezahür 

eden bu iki alan birbirinden bağımsız ve kopuk değil, aksine birbirini tamamlayan, biri 

diğeriyle anlam kazanan iki alandır (DurmuĢ, 2003: III, (I), 17). Bireyleri sağlam ve 

temiz bir birlikteliğe sahip olan toplum ancak ayakta durabilir. Ġslam toplumunun temel 

özelliği, hayırlı bir toplum olmasıdır. Ġslam toplumunun hayırlı bir toplum olabilmesi, 

iyiliği emreden ve kötülükten alıkoyan aktif/dinamik bir toplum olma Ģartına 

bağlanmıĢtır (Abay, 2012: 73). Bu emri yerine getirdiği müddetçe Ġslam toplumu hayırlı 

bir toplum olarak kalacaktır. Aksi halde hayırlı bir toplum olma özelliğini yitirecektir. 

Bu bağlamda iyiliğin ve de kötülüğün ne olduğunun, iyilik ve kötülüğe karĢı 

Müminlerin nasıl bir tavır takınmaları gerektiğinin iyi anlaĢılması elzemdir. Zira iyilik 

ve kötülük kavramları net bir Ģekilde anlaĢılmadan bu görevin hakkıyla yerine 

getirilmesi mümkün olmayabilir. ġimdi bu kavramı kısaca açıkladıktan sonra Kur‟ân ve 

sünnetten örnekler vererek Müminin tavrının nasıl olması gerektiğini belirlemeye 

çalıĢacağız. 

Bir Müminin tavrının ne olacağını ise; Hz. Peygamber (s.)‟in Ģu buyruğunda 

bulmak mümkündür: “Sizden her kim bir kötülük görürse onu eliyle düzeltsin; buna 

gücü yetmezse diliyle düzeltsin; buna da gücü yetmezse kalbiyle buğz etsin ki bu imanın 

en zayıf halidir.”(Müslim, “Ġman”, 78/49; Tirmizî, “Fiten”, 11/2173; Ebu Dâvûd, 

“Salatü‟l-Ġydeyn”, 248/1140; Ġbn Mace, “Fiten”, 20/4013). 

Diğer bir hadis-i Ģerifte ise Hz. Muhammed (s.) Ģöyle buyurmuĢlardır: “Bana 

hayat bahşeden Allah‟a yemin ederim ki; siz ya iyilikleri emreder, kötülükleri 

önlersiniz, ya da Allah kendi katından üzerinize bir azap gönderir. O zaman dua 

edersiniz fakat duanız kabul edilmez.” (Tirmizî, “Fiten”, 9/2170). Bu itibarla, Mümin 

kimse duyarlı olmalı ve sadece yaĢadığı toplumda değil diğer toplumlarda da meydana 

gelen olaylara ilgisiz/alakasız kalmamalı ve: “Bana ne, her koyun kendi bacağından 

asılır”, “Bana dokunmayan yılan bin yıl yaĢasın” dememelidir (Dumlu, 2006: 112). Zira 

Hz. Peygamber bu konuda Müminlere Ģöyle ikaz etmektedir. “Yeryüzünün herhangi bir 

yerinde bir kötülüğün işlendiğine şahit olan gördüğü şeyin kötü olduğunu söyleyerek 

onu inkâr ederse o kötülüğü görmemiş gibi olur. Her kimde yeryüzünde işlenen o 

kötülüğü görmediği halde onu duyduğunda ondan hoşlanır ve onu inkar etmez ise onu 

görmüş gibi olur.” (Ebu Dâvûd, “Melahim”, 17/4345). Nitekim Kur‟ân-ı Kerîm‟de de 

Ģöyle buyrulmaktadır: “Öyle bir fitneden sakının ki o, içinizden sadece zulmedenlere 

erişmekle kalmaz (topluma sirâyet eder ve hepsini perişan eder). Biliniz ki, Allah‟ın 

azabı şiddetlidir.” (Enfal, 8/25). 

Hz. Ebu Bekir (r.) “Ey iman edenler, siz kendinize bakın. Doğru yolda iseniz 

sapıtan kimse size zarar veremez.” (Maide, 5/105). Âyetininin yanlıĢ anlaĢılarak emr-i 

bi‟l-ma‟ruf ve nehy-i ani‟l- münker görevinin Müminler tarafından ihmal edilebileceği 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

53 

 

endiĢesiyle; Ey Ġnsanlar! Sizler bu âyeti okuyor ancak yanlıĢ anlıyorsunuz. Biz Hz. 

Peygamber (s.)‟in, insanlar, zalimi görüp elinden tutmazlarsa, Allah‟ın, hepsine 

ulaĢacak umumi bir bela göndermesi yakındır dediğini iĢittik. Keza ben, Rasûlullah 

(s.)‟ın: “İçlerinde kötülükler işlenen bir cemiyet, bu kötülükleri bertaraf edecek güçte 

olduğu halde, seyirci kalır, müdahale etmezse, Allah‟ın hepsini saran umumi bir bela 

göndermesi yakındır” dediğini iĢittim demek suretiyle olaya açıklık getirir (Ebu Dâvûd, 

“Melahim”, 17/4338; Tirmizî, “Fiten”, 8/2168; Ġbn Mace, “Fiten”, 20/4005). 

Toplumlarına adaleti ve iyiliği emretmeyip onları kötülüklerden alıkoymayan bir 

toplum ne kötü bir toplumdur. Kötülüğü gördükleri halde onu eli, dili veya kalbi ile 

bozup inkâr etmeyen kimseler yaĢasalar bile ölü gibidirler (Gazâlî, 2002: II, 772). Bir 

toplumda büyük günahlar, büyük ahlaksızlıklar iĢlenebilir. Ancak o topluluk içinde 

iĢlenen bu ahlaksızlıkları ve büyük günahları önleyecek ve topluma sirâyet etmesini 

engelleyecek aktif ve dinamik bir grup, din adına hizmet vermelidir. Bir paratoner 

görevi gören bu mümtaz Ģahsiyetlerden oluĢan grup sayesinde gelen musibetler 

savrulmuĢ dolayısıyla da o topluluk kurtulmuĢ olur. Ancak böyle bir grup yoksa o 

zaman bela ve musibetler bir yere takılmadan gelebilir (Canan, tsz.: I, 232-233). 

Allah‟ın varlığı, birliği ve eĢsizliği esasına dayalı olan iman ve bu imanın 

oluĢturduğu olumlu karakter özellikleri; insanı, yaratılıĢ amacını gerçekleĢtirme 

konusunda yeni bir adım atmaya sevk eder. Bu adım; imanla edinilmiĢ kiĢilik 

özelliklerini koruyan, geliĢtiren ve onların somut ahlakî neticelerini yaĢam kalıpları 

içinde ortaya çıkaran ibadetlerdir. Bu bağlamda insanın kalp dünyası ile yapıp ettikleri 

arasında kuvvetli bir inĢâ iliĢkisinin bulunduğunu ve amelin olumlu veya olumsuz 

yapısına göre insan karakterinin Ģekillendiğini ifade etmek yerinde olacaktır (PiĢgin, 

2014: XXII, (I), 205). 

Ġnanan ve inandığı değerlere gönül bağlayan bir Mümin, yerine getirdiği ibadeti 

yaĢadığı ölçüde onun gereği olarak bu ibadeti topluma da anlatmak yükümlülüğündedir. 

Zira bir ibadeti yapmak nasıl farz ise „emr-i bi‟l-ma‟ruf ve nehy-i ani‟l- münker‟ 

emrinin gereğince o ibadeti baĢkalarına da anlatmak ve öğretmek te o Ģekilde farzdır. 

Ancak „emr-i bi‟l-ma‟ruf ve nehy-i ani‟l- münker‟i emrinde ve nehyinde mülayim ve 

anlayıĢlı olan kimseler ile (Gazâlî, 2002: II, 817) ilim sahibi, tecrübe sahibi, hitab 

sahibi, halkın ihtiyaçlarını takdir etme yeteneğine sahip kimseler yapabilir (Bilmen, tsz.: 

I, 430). Bu meyanda Hz. Lokman (a.s)‟ın oğluna tavsiyesi önemlidir. “Ey oğlum, 

namazı dosdoğru kıl, ma‟rufu emret, münkerden sakındır ve sana isabet edene karşı 

sabret. Çünkü bunlar, azmedilmesi gereken işlerdendir.” (Lokman, 31/17). 

Cenabı Allah‟ta Rasûlünü teskin etmek maksadıyla Ģu âyetleri indirmiĢtir: 

“…Ehline namazı emret ve onda kararlı davran. Biz senden rızık istemiyoruz, biz sana 

rızık veriyoruz. Sonuç takvanındır.” (Taha, 20/132). Konuya bu âyetler çerçevesinde 

toplumsal açıdan bakıldığında hiç Ģüphesiz Kur‟ân‟ın temel hedeflerinden birinin, 

yeryüzünde adil ve ahlaki temellere dayanan yaĢanabilir toplumsal bir düzen kurmak 

olduğunu görmek mümkündür (Fazlurrahman, 2000: 135). 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de Ģöyle denilmektedir: “Mümin erkekler ve Mümin kadınlar 

birbirlerinin dostlarıdır. İyiliği emreder, kötülükten alıkoyarlar…” (Tevbe, 9/71). Bu 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

54 

 

âyette Cenâb-ı Allah Müminleri iyiliği emrederler, fenalıklardan da alıkoyarlar Ģeklinde 

vasıflandırmıĢtır. Dolayısıyla emr-i bi‟l-ma‟ruf ve nehyi an‟il-münkeri terk edenler bu 

vasıflarını kaybederler (Gazâlî, 2002: II, 758). Bu vasfı kaybetmemek için Mümin her 

zaman hayrı Ģerre, marufu münkere, hakkı batıla tercih etmeli ve bu hususta gayretkeĢ 

olmalıdır. (Kutub, tsz.: II, 384). 

Bunun için iyiliği teĢvik, kötülüğü engelleme, bu ümmet için bir büyük dini 

görevdir. Bu görev yerine göre farz-ı ayındır, yerine göre de farz-ı kifayedir (Bilmen, 

tsz.: I, 430). 

Her Mümin gücü nisbetinde Allah‟a isyan olan iĢleri engellemeye gayret 

etmelidir. Bu sebeple „emr-i bi‟l-ma‟ruf ve nehy-i ani‟l- münker‟in mertebesi üçdür. 

“Birinci mertebe olan el ile mücadele Müminlerin iĢleri ile vazifelendirilmiĢ olanlardır. 

Ġkinci mertebe olan dil ile mücadele ilim sahibi olanların vazifelerindendir. Üçüncü 

mertebe olan kalp ile buğz etmek ise aciz olanların mertebesidir. Zira bunlar kalp ile 

buğz etmekten baĢka bir Ģeye güç yetiremezler” (Konyalı Mehmet Vehbi, 1339-1341: 

III, 156). 

Kur‟ân ve Sünnet Müminlerden, iyiliği emredip kötülükten vazgeçirmeye 

çalıĢma ödevini yerine getirmelerini istemektedir. “Bunlar, tövbe edenler, ibadet 

edenler, hamd edenler, oruç tutanlar, rükû ve secde edenler, iyiliği emredip kötülükten 

alıkoyanlar ve Allah‟ın koyduğu sınırları hakkıyla koruyanlardır. Müminleri müjdele.” 

(Tevbe, 9/112). 

Ġslam toplumunun temel özeliği hayırlı bir toplum olması bu görev sebebiyledir. Bu 

özelliğe sahip bulunması ise iyiliği emreden kötülükten sakındıran dinamik bir toplum 

olmasından kaynaklanır (Abay, 2012: 73). Ġyiliği teĢvik etmek, kötülükten sakındırmak, 

bu ümmetin etiketidir, kalitesinin göstergesidir. Peygamberimiz adeta bugünleri 

görürcesine: “Ġsrailoğulları‟nda ilk bozulma Ģöyle oldu: Adam biriyle karĢılaĢır ve ona: 

„Be adam! Allah‟tan kork, böyle yapma, helal değildir‟derdi. Ertesi gün tekrar onunla 

karĢılaĢır ama onunla oturup yemekte içmekte sakınca görmezdi. Onlar böyle yapınca 

Allah da kalplerini birbirine vurdu.” Sonra Ģu âyeti Kerîmeleri okudu: 

“İsrailoğullarından inkâr edenler, Davud ve Meryem oğlu İsa diliyle lânetlendi. Bu, 

onların isyan etmeleri ve hadlerini aşıyor olmalarından ötürüydü. İşledikleri herhangi 

bir kötülükten birbirlerini vazgeçirmeye çalışmazlardı. Yapmakta oldukları ne 

kötüydü!” (Maide, 5/78-79). Ve sözüne Ģöyle devam etti: “Vallahi ya iyiliği emreder ve 

kötülüğü engellersiniz, zalimin elini tutar, onu hakka çekersiniz, haktan yana olmaya 

mecbur edersiniz, ya da Allah kalplerinizi birbirine kırdırır ve onlara lanet ettiği gibi 

size de lanet eder.” (Ebu Dâvûd, “Melahim”, 17/4336; Ġbn Mace, “Fiten”, 20/4006) 

Ģeklinde buyurarak bu vazifenin bireysel ve toplumsal açıdan önemine dikkatlerimizi 

çekmiĢtir. Bu husustaki ilahi emir, âyeti Kerîmede Ģöyle beyan edilmiĢtir: “Sizden, 

hayra davet eden, iyiliği emredip kötülüğü meneden bir topluluk bulunsun. İşte onlar 

kurtuluşa erenlerdir.” (Âl-i Ġmrân, 3/104). Hayra davet etmek Kur‟ân ve sünete davet 

etmektir (Ġbn Kesir, 1994: IV, 1330-1334). 

GüneĢ için ısıtmamak ve aydınlatmamak nasıl imkânsız ise kâmil ruhlar için de 

hakka ve hayra tebliğ etmekten bigâne kalmak öyle imkânsızdır. Bu zor ve meĢakkatli 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

55 

 

iĢe iman ve takva kuvvetiyle, sonra sevgi ve ülfet kuvvetiyle mukavemet eden bir 

topluluk elbette bulunacaktır (Kutub, tsz.: II, 386). Cenâb-ı Hak, Kur‟ân-ı Kerîm‟de 

Ģöyle buyurur: “Siz, insanların iyiliği için ortaya çıkarılmış en hayırlı ümmetsiniz; 

iyiliği emreder, kötülükten sakındırırsınız...” (Âl-i Ġmrân, 3/110) âyette zikredilen en 

hayırlı ümmet ile peygamberin çağdaĢlarından Ġslam‟a ilk giren arkadaĢları mı yoksa 

Ġslam ümmetinin tamamı mı kastedilmiĢtir? Haddizatında hayırlı olmanın gerekçesi 

âyetin kendisinde de belirtildiği gibi iyiliği emretmek ve de kötülükten sakındırmaktır 

(Abay, 2012: 73). ĠĢte bu sebeple bizim de âyet-i Kerîmede buyurulan “en hayırlı 

ümmet” beyanının muhtevasına girebilmemiz için, Rasûlullah Efendimiz gibi iyiliği, 

fazileti ve hayrı yaĢayıp emretmemiz, kötülük ve Ģerrin de haricinde kalıp bundan nehiy 

etmemiz gerekmektedir. Ġslam‟a davet edenlerin insanları davet ettikleri Ģeyi bilen ve 

dinin farzlarını yerine getiren kimselerden olması gerekmektedir (Zuhayli, 2005: II, 

302). Zira Cenâb-ı Hak, diğer bir âyet-i Kerîmede de: “(İnsanları) Allah‟a çağıran, 

salih amel işleyen ve „Ben Müslümanlardanım‟ diyenden daha güzel sözlü kim 

olabilir?” (Fussilet, 41/33) Ģeklinde buyurarak bu üstün, yüce vazifenin kendi katındaki 

kıymetini bildirmektedir. Ġslam toplumunun iyiliği emredip kötülükten sakındırması, iki 

yönlü bir faaliyettir. Bu yönlerden biri, Ġslam toplumunun kendi içindedir. Ġslam 

toplumunun fertleri, kendi toplumlarında bu görevi yerine getirirler. Her fert, kendi 

toplumuna karĢı duyarlıdır ve çevresinde olup bitenlere lakayt kalamaz. Toplumunda 

iyiliğin yaygınlaĢması için çalıĢır. Öyle ki, yoldan gelip geçenlere eziyet eden bir taĢın 

kaldırılıp atılması bile, imanın bir Ģubesi olarak değerlendirilmiĢtir. Ġyiliği emredip 

kötülükten sakındırmanın diğer yönü ise, dıĢa yöneliktir. Ġslam, iyiliğin insanlık 

toplumunun tamamına hâkim olmasını ve kötülüklerin de tamamından kalkmasını ister. 

Bu sebeple, diğer toplumlara zarar verecek davranıĢlara da engel olmaya çalıĢır. Hatta 

baĢka toplumlarla savaĢın temelinde de bu espri yatmaktadır. Müslüman toplum, sırf 

hâkimiyet alanını geniĢletmek ya da maddi çıkar elde etmek için baĢka toplumlara savaĢ 

açmaz. O halde Ġslam toplumunun en hayırlı olmakla nitelenmesi, boĢuna değildir. 

Ancak güçlü bir iman olmadıkça bunun sağlanması imkân dıĢı olduğundan âyet, Ġslam 

ümmetinin “Allah‟a iman ettiğini” belirtmektedir (Konyalı Mehmet Vehbi, 1339-1341: 

III, 156;ġimĢek, 1999: 179-181). 

Ġnsanlara iyiyi tavsiye etme ve onları kötülüklerden alıkoyma noktasında 

örneğimiz Hz. Peygamber‟dir. Onun kötülüklerden sakındırmadaki ilk prensibi, hata 

yapan kiĢinin yüzüne vurmadan onun yanlıĢını düzeltme yoluna gitmesidir. Allah 

Rasûlu bir kiĢide gördüğü davranıĢı düzeltirken, o insanın Ģahsiyetini/kiĢiliğini 

incitmemeye özen gösterir, hatasını toplumda yüzüne vurarak ve onu toplumda teĢhir 

ederek mahcup etmekten sakınırdı (Algül, 1986: II, 107). Nitekim bir defasında nefsanî 

hislerine hâkim olamadığından dolayı zina etmek için izin isteyen bir genç Hz. 

Peygamber (s.)‟in huzuruna geldiğinde sahabeler hemen onu sıkıĢtırmaya ve terslemeye 

kalkıĢmıĢlardı. Ancak Rasûlullah (s.) onlara müsaade etmemiĢ, genci yanına oturtmuĢ 

ve sırasıyla, “Ey delikanlı! Annenin veya kız kardeĢinin zina etmesine razı olur 

musun?” demiĢ. Genç: “Canım feda olsun, hayır, olmam.” diye cevap vermiĢ. Bunun 

üzerine Peygamberimiz (s.), “O hâlde hiç kimse annesi veya kız kardeĢiyle zina 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

56 

 

edilmesine razı olmaz. Zira senin zina etmek istediğin kadın, ya birisinin annesi veya 

kız kardeĢi olacaktır.” buyurmuĢ.  Hz. Peygamber: “Peki, kızın için böyle bir Ģey 

düĢünür müsün?” Genç: “Hayır, ya Rasûlallah!” demiĢ. Hz. Peygamber: O, insanların 

da kızları için zinadan hoĢlanmayacaklarını belirtti ve aynı Ģekilde halası ve teyzesi için 

de aynı soruları sordu. Zina yapmak isteyen genç bu sayılanların hepsine de “istemem 

ey Allah‟ın Rasûlu” Ģeklinde cevap verdi. Aldığı cevaplar üzerine Hz. Peygamber: 

“Ġnsanların da bu mahremleri hakkında zinaya razı olmayacaklarını” ifade etti. Daha 

sonra Hz. Peygamber elini gencin göğsüne koyup: “Ya Rabbi! Bunun günahını bağıĢla, 

kalbini temizle ve namusunu muhafaza et!” diye dua etti. Genç ikna olmuĢ ve onun 

duasıyla itmi‟nâna kavuĢmuĢ olarak Rasûlullah‟ın huzurundan ayrıldı (Müsned, V, 

257/22112). 

Toplumu ilgilendiren meseleler toplumun huzurunda gündeme alınmalı ve 

kimseyi rencide etmeden genel hitap Ģekli kullanılmalıdır. Zira önemli bir meseleden 

bahsederken farkına varılmadan birtakım kimselerin kiĢiliği rencide edilerek Ġslam‟dan 

soğutulmuĢ olunabilir. Cenâb-ı Allah‟ın, peygamberleri olan Hz. Musa ile Hz. Harun‟u 

dine davet için Firavun‟a gönderdiğinde onlara: “O‟na yumuşak sözle söyleyiniz. Belki 

hatırlar veya korkar.” (Taha, 20/44) demesi muhataba karĢı nasıl davranılması 

gerektiğini ortaya koymaktadır. Çünkü insan psikoojisi ve dolayısıyla insan 

Ģahsiyeti/kiĢiliği yumuĢak ve güzel sözden daha fazla etkilenir. YaĢadığımız toplumda 

tasvip etmemiz mümkün olmayan birçok davranıĢa Ģahit olduğumuz bir gerçektir. 

Müminler bu gibi durumlara düĢmekten önce kendisini korumalı, daha sonra da yanlıĢ 

davranıĢ ve alıĢkanlık içinde olan insanları bu hallerinden vazgeçirmeye çalıĢmalıdır. 

Bunun için Müminin önce nasihatını kendisi tutması ve çeliĢkiye düĢmemesi gerekir 

(Gazâlî, 2002: I, 817). BaĢkalarına yaptığı nasihate uymayanların, kıyamet gününde 

acıklı bir azaba uğrayacaklarını Peygamberimiz Ģöyle haber veriyor: “Kıyamet gününde 

bir adam getirilir, ateşe atılır, ateş içinde değirmen taşı gibi dönmeye başlar. 

Cehennem halkı onun etrafını çevirirler: Ey falan! Sen bize iyilikleri emreder fenalıkları 

yasaklar değil miydin? diye sorarlar. O da: Evet öyle, ama ben size emreder kendim 

yapmazdım, sizi yasaklar kendim yapardım.” şeklinde cevap verir (Buhârî, “Bed‟ü‟l-

Halk”, 10; Müslim, “Zühd”, 51/2989). 

Mutarrıf Ġbni Abdullah (ö. 95/713)‟ın “yapmadığım bir Ģeyi söylemem” dediğini 

duyan Hasan Basri (ö. 110/728) “Hangimiz dediğimizi yapıyoruz” diyerek karĢılık 

vermiĢ ve “Ģeytan böylece size galip gelmek ister bunun sonucunda da hiçbir kimse 

iyiliği emretmez, kötülüktende alıkoymaz” demiĢtir. Mükellef olan insana iki Ģey 

emredilmiĢtir. Biri; günahı terk ederek baĢkalarının da günah iĢlemesine engel olmaya 

çalıĢmak, diğeri ise; iyilikleri yapıp baĢkalarının da iyilikleri yapmasına yardımcı 

olmak. Kötülüğü iĢleyen kimsenin, her ne kadar kendisi o günahı iĢliyor olsa dahi 

iĢlediği günahtan baĢkalarını nehyetmesi vaciptir. Çünkü kötülüğü iĢlememek nasıl 

onun üzerine vacip ise, o kötülüğü iĢletmemeye çalıĢmak da onun üzerine aynı Ģekilde 

vaciptir. Ġki vacipten birini terketmek onun üzerinden öteki vacibi kaldırmaz. Zira böyle 

bir kimse icra edeceği emr-i bi‟l-ma‟rufa mukabil sevabını alacaktır, Ģahsi günahına 

gelince o Ģahsı ilgilendirir. Örneğin Ģarap içmeyen bir kimse Ģarap içmekten men 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

57 

 

edebilir. ġarap içenden, Ģarap içmeyi men etmek sakıt olur denilemez (Ġbn Kesir, 1991: 

IV, 1331; Gazâlî, 2002: II, 777-778; Konyalı Mehmet Vehbi, 1339-1341: III, 156; 

Canan, tsz.: I, 246, VI, 340). 

Bütün bunlardan hareketle; bir Mümin sahip olduğu imanın emirlerini 

içselleĢtirmeli, onları özümsemeli ve bu emirlerin gereği olarak içinde bulunduğu 

toplumun aksayan yönlerine çözüm üretme gayreti içine girmelidir. Bozulan ve değerler 

sistemini yitiren bir toplum sağlıklı bireyler üretemeyecek ve bir kısır döngü içerisinde 

kendi sonunu hazırlayacaktır. 

 

4.1.2. Mümin Yalnızca Allah’a Tevekkül Eder 

 

Tevekkül; Allah katında olana güvenmek, insanların ellerindekinden ümit 

kesmektir. Vekil ise; müvekkilinin aczinden baĢkası için tasarrufta bulunan kimsedir 

(Cürcânî, 1997: 67, 249). Vekâlet kime verildi ise ona vekil, vekâleti verene de 

müvekkil denilir. Bu durum müvekkilin vekile inandığı, onu bir kusur ile itham 

etmediği ve onda bir kusur ve acziyet bulunmadığına kanaat getirdiği müddetçe devam 

eder (Gazâlî, 2002: IV, 476). 

Tevekkülde önemli olan bütün sebepleri gerektirdiği Ģekliyle yerine getirdikten 

sonra sonucu sadece Allah‟tan beklemektir. Zira iman etmek, Allah‟ı tek yetki sahibi 

bilmeyi, her Ģeyi O‟nun elinde görmeyi gerektirir. Gerekli sebepleri yerine getirmeden 

tevekkül etmek tevekkülün mantığına aykırıdır. Nitekim devesi ile beraber gelen bir 

adamın Ey Allah‟ın Rasûlu! Deveyi bağlayıpta mı tevekkül edeyim yoksa bırakıpta mı 

tevekkül edeyim? sorusuna Hz. Muhammed (s.)‟in, “Deveni bağla ondan sonra tevekkül 

et.” (Tirmizî, “Kıyame”, 60/2517) buyurması yine; “Sonra da, “Ey oğullarım! Bir 

kapıdan girmeyin, ayrı ayrı kapılardan girin. Ama Allah‟tan gelecek hiçbir şeyi sizden 

uzaklaştıramam. Hüküm ancak Allah‟ındır. Ben O‟na tevekkül ettim. Tevekkül edenler 

de yalnız O‟na tevekkül etsinler” dedi (Yusuf, 12/67) âyeti tevekkülden önce tedbir 

alınması gerektiğine delil olarak sayılmıĢtır. Burada Hz. Yakup, oğullarına ayrı ayrı 

kapılardan girmelerini emretmektedir.  

Tevekkül, Allah Teâlanın takdir ettiği ve kâinatı o kanunlara göre yürüttüğü 

sebeplere sarılmaya aykırı değildir. Ancak gerekli sebeplere baĢvurup gerekli tedbirleri 

aldıktan sonra insanlardan hiç bir Ģey beklememek yine sebeplere güvenmemek ve 

çıkan sonucu sadece Allah‟tan bilmek tevekkülün olmazsa olmazıdır. Hz. Yakup: 

“Doğrusu onu götürmeniz beni üzer, siz ondan habersiz iken onu kurt yer, diye 

korkuyorum.” (Yusuf, 12/13) Ģeklinde oğullarına uyarıda bulunarak tedbirini almıĢtı. 

Ancak insan unsurunun olduğu yerde hata yapma, yanlıĢ yapma olasılığı her zaman 

ihtimal dâhilinde olduğundan alınan tedbirlere veya baĢvurulan sebeplere rağmen sonuç 

farklı çıkabilir.  Bu Ģuur ve inanç sayesinde müvekkil, gerekli sebeplere ve tedbirlere 

baĢvurmasına rağmen sonucun umduğu Ģekilde çıkmaması halinde ilahi takdirin böyle 

tecelli ettiğini bilerek kendisini veya sebepleri suçlamaktan kaçınır; iyimser ruh halini 

korumayı, moral çöküntüsünden kurtulmayı baĢarır (Hatip, 2007: I, (III-IV), 45). 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

58 

 

“Bir de üzerine, sahte bir kan bulaştırılmış gömleğini getirdiler. Yakub dedi ki: 

“Hayır! Nefisleriniz sizi aldatıp böyle bir işe sürükledi. Artık bana düşen, güzel bir 

sabırdır. Anlattıklarınıza karşı yardımı istenilecek de ancak Allah‟tır.”(Yusuf, 12/18). 

Sevgili oğlunun acıklı haberi kendisine ulaĢınca derin bir üzüntü hali içerisine giren Hz. 

Yakub, buna rağmen Allah‟a tevekkülünü dile getirerek yüksek bir metanetle ümidini 

korumuĢ, kendini kaybedecek denli alt-üst olmamıĢ, anında meselenin iç yüzüne vakıf 

olarak oğullarına “Hikayeniz yalan ve uydurma” dır (Mevdûdî, 1997, II, 447) demiĢ ve 

gösterdiği bu tevekkül, rıza ve teslimiyetin bir örneği olmuĢtur. 

Mümin tedbirlere veya sebeplere kutsiyet atfetmez. Dolayısıyla tevekkül, beden 

ile kesbi, kalp ile tedbiri terkedip bir paçavra gibi yere atılmak ve bir et parçası gibi 

tablaya konmak değildir (Gazâlî, 2002: IV, 484). “...bir işe karar verdiğin zaman 

Allah‟a tevekkül et. Çünkü Allah, mütevekkil olanları sever.” (Âl-i Ġmrân, 3/159) 

âyetinden anlaĢıldığı üzere “mütevekkil” vasfını kazanabilmek için insanın; önce kendi 

iradesini ortaya koyması, gereken her Ģeyi yapması, Allah‟ı devre dıĢı bırakmaması, kul 

olduğunu itiraf etmesi, iĢinin hayır ve baĢarı ile sonuçlanması için Allah‟tan yardım 

istemesi, O‟na sığınması ve O‟nun yardımına güvenmesi gerekmektedir. Dolayısıyla 

insan; iradesini, gücünü ve çalıĢmasını ortaya koymadan mütevekkil olamaz (Karagöz, 

2015: 656)  

Bedir Gazvesi‟nde tevekkülün güzel neticesini görmek mümkündür. 

Müslümanların cesaretini kırmak için çıkarılan düĢman seriyesine karĢı tedbir alındığı 

ve akıncı çıkarıldığı, düĢmanın harp için hazırladığı kervanı engellemek isteyerek köklü 

tedbir alınmaya çalıĢıldığı; Yahudilerin olay çıkarabileceği gözönüne alınarak gerekli 

tedbire baĢvurulduğu; düĢmanla iĢbirliği yaparak onlara alet verebilecek olan kabilelerle 

sulh andlaĢmaları yapılarak onların düĢmanla ittifaklarının önlendiği; gerek düĢman 

seriyeleri ve gerekse Bedir‟deki kuvvetli güç hakkında önceden öncü kuvvetlerle bilgi 

toplanması; Bedir‟e varıldığında hava durumuna uygun olarak stratejik bir yerin tesbit 

edilerek askerin yerleĢtirilmesi; su havuzunun yapılarak yağan yağmur suyunun 

biriktilip su ihtiyacının temin edilmesi; düĢman kuvvetinin önde gelenlerinin 

öldürülmeğe çalıĢılması, elden gelen bütün tedbirlere baĢvurulduktan sonra Allah‟a 

tevekkül edilip gözyaĢı dökülerek dua ve niyazda bulunulması, Peygamber Efendimizin 

tevekkül anlayıĢını apaçık bir Ģekilde gözlerimizin önüne sermektedir (ġen, 1981: 180). 

Hz. Muhammed (s.) ile Nadir oğulları arasında çarpıĢmamak ve diyet halinde de 

birbirlerine yardım etmek üzere anlaĢma vardı. Hz. Muhammed bu diyetin ödenmesinde 

yardım almak için yanına Ebubekir, Ömer ve Ali‟yi de alarak Beni Nadir Yahudilerinin 

yanına gitmiĢti. Onlar, diyeti ödemede yardımcı olacaklarını söylemiĢler ancak bu 

sırada kendi aralarında Muhammed‟in on kiĢilik bir arkadaĢ grubuyla savunmasız halde 

olduğunu ve onu öldürmenin tam zamanı olduğunu konuĢmaya baĢlamıĢlardı. Allah 

Rasûlu bir evin dibine oturduğu halde damdan üzerine kaya yuvarlayarak suikast 

giriĢiminde bulunmaya karar vermiĢler (Köksal, 1981: III-IV, 74-78) ancak Allah 

ellerinin ona ulaĢmasını engellemiĢ sonra Cebrail bu olayı Allah Rasûlüne haber vermiĢ 

ve Hz. Muhammed hemen oradan uzaklaĢarak Medine‟ye tekrar dönmüĢ bunun üzerine, 

“Ey iman edenler! Allah‟ın size olan nimetini hatırlayın. Hani bir topluluk size el 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

59 

 

uzatmaya (tecavüze) kalkışmıştıda, Allah (buna engel olmuş) onların ellerini sizden 

çekmişti. Allah‟a karşı gelmekten sakının. Müminler yalnız Allah‟a tevekkül etsinler.” 

(Maide, 5/11) âyeti indirildi (Zuhayli, 2005: III, 396-397). 

Ġslam‟ın ilk yıllarında Müminler zayıf, sayıları azdı. Ancak düĢmanları olan 

müĢrikler ise sayıca daha fazla ve daha güçlüydüler. Müminlerin bu azlığına ve 

güçsüzlüğüne rağmen tüm Ģer odakları ittifak ederek hep birlikte inananların üzerine 

saldırmıĢlardı. Zienmar SavaĢında Rasûl-i Ekrem ve arkadaĢları “Asfan” denilen vadide 

öğle namazlarını kılmak için konaklamıĢlar, düĢmanları olan müĢrikler bunu görmüĢ, 

ancak yerlerinde durararak Müminlerin üzerine saldırmamıĢlardı. Daha sonra onların 

üzerine neden saldırmadıklarını düĢünerek piĢmanlık duymuĢlar ve tekrar aynı Ģekilde 

namazda savunmasız olurlarsa inananların üzerlerine saldırma planları yapmıĢlardı. 

Ancak Cebrail (a.) ikindi namazında gelerek Hz. Muhammed (s.)‟e korku namazı ile 

ilgili “(Ey Muhammed!) Cephede sen de onların (Müminlerin) arasında bulunup da 

onlara namaz kıldırdığın vakit, içlerinden bir kısmı seninle beraber namaza dursun…” 

(Nisa, 4/102) âyetleriyle korku namazını öğretmiĢ ve inananlar ikindi namazını 

bilmünavebe kılarak düĢmanların saldırısından kurtulmuĢlardı. ĠĢte Cenâb-ı Allah bu 

Ģekilde dilediği zaman inananları düĢmanlarından korumuĢtur. (Bilmen, tsz.: II, 738, 

Yazır, tsz.: III, 179-180). 

Zatu‟l-Rika Gazvesi‟nde Sa‟lebe oğulları ile Muharrib oğulları Rasûlullah (s.)‟i 

öldürmek istemiĢler. Muharrib oğullarında Gavres b. el-Haris Rasûlullah konaklama 

yerlerinden birinde uykuda iken yanına yaklaĢtı ve Rasûlullah (s.)‟in silahını alarak 

Ģöyle dedi: “Seni bana karĢı kim koruyabilir?”  Rasûlullah (s.): “Allah” dedi. Bunu 

üzerine kılıç adamın elinden düĢtü ve Allah‟ın Rasûlu kılıcı alarak “Ģimdi seni benden 

kim koruyabilir?” dedi. Adam: “sen sorgulayanların en hayırlısısın” dedi. Hz. 

Muhammed (s.): “Allah‟tan baĢka ilah olmadığına ve benim Allah‟ın Rasûlu olduğuma 

Ģahitlik eder misin?” Adam: “Seninle savaĢmamak ve sana karĢı savaĢacak bir 

toplulukla birlikte olmamak üzere sana söz veriyorum.” demesi üzerine Allah Rasûlu 

adamı serbest bıraktı. Adam kavmine dönünce “ben insanların en hayırlısının yanından 

geliyorum” dedi (Zuhayli, 2005: III, 399).  

Hadislerde bildirildiğine göre Rasûlullah (s.) buyurdu ki: “Eğer siz Allah‟a 

hakkıyla tevekkül etseydiniz, sabah aç çıkıp akşam tok dönen kuşlar gibi, sizi 

rızıklandırırdı.” (Müsned, I, 30, 52; Ġbn Mâce, “Zühd”, 14; Tirmizî, “Zühd”, 14). Eğer 

insanlar, yararlı Ģeylerin elde edilmesi ve zararların def‟i hususunda Allah‟a kalben tam 

olarak tevekkül etseler, O‟na tamamen dayanıp güvenseler ve uygun sebeplere 

sarılsalar, yuvalarından çıkıp dönmeleriyle rızıklandırdığı gibi Allah insanları da en 

basit sebeplerle bile rızıklandırır. “Allah‟a karşı gelmekten sakının. Müminler yalnız 

Allah‟a tevekkül etsinler.” (Maide, 5/11) Allah Teâla bu âyette tevekkülü takva ile 

beraber zikretmektedir. Emredilen sebeplere sarılmaksızın tevekkül bir miktar tevekkül 

ile karıĢmıĢ olsa bile sırf acizliktir. Hz. Ömer bir topluluğa uğradığında onlara “sizler 

kimsiniz?” Ģeklinde bir soru yöneltti. Onlar ise “Bizler tevekkül‟de bulunanlarız” 

dediler. Bu cevap üzerine Hz. Ömer, “Hayır siz mütevekkil değil hazır yiyicilersiniz. 

Size mütevekkilin kim olduğunu haber vereyim mi? Diyerek sözlerine Ģöyle devam etti. 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

60 

 

Mütevekkil kiĢi toprağı sürüp tohumu eker sonra Rabbisine tevekkül eder” (Beyhaki, 

1990: II, 81/1215) Dolayısıyla insanın çalıĢmayı bırakıp, tembellik ederek, kendisinin 

yapması gereken iĢleri Allah‟a havale etmesi doğru bir tevekkül anlayıĢı değildir. 

Tevekkül bir Müminin zengin olmasına rağmen az bir borcu olduğunda bu da neki ben 

bu borcu öderim dememesi, yine fakir bir Müminin de çok borcu olsa ben bu borcu 

ödeyemem dememesidir (Gazâlî, 2002: IV, 483).Tevekkül konusunda Hz. Ömer (r.)‟in 

veba olduğu söylenen bir yere girip girmeme ile ilgili tarihi olaydaki “Allah‟ın 

kaderinden, yine O‟nun kaderine kaçıyoruz. Sen develerini bir tarafı çorak, bir tarafı 

otlak bir yere götürsende, onları hem çorakta hem otlakta otlatsan, ikisinde de Allah‟ın 

kaderiyle otlatmıĢ olursun.” sözü de tevekküle farklı bir bakıĢ açısı kazandırmaktadır 

(Gazâlî, 2002: IV, 525-526). 

 

4.1.3. Mümin Sabreden Kimsedir 

 

Bela ve musibet açısından, Allah‟tan baĢkasına Ģikayeti terketmektir (Cürcânî, 

1997: 137). Bu kavramlar Ġbrahim Sûresi‟nde اَجَزِعْنَٓا اَمْ صَبَرْنَا (sızlansakta veya 

sabretsekte) Ģeklinde birbirinin zıddı kavramlar olarak geçmektedir (Ġbrahim, 14/21). 

Sabır, Müminin en önemli özelliklerinden bir tanesidir. Kur‟ân-ı Kerîm‟de Allah 

(c.)‟ın sabredenleri sevdiği “Nice peygamberler var ki, kendileriyle beraber birçok 

Allah dostu çarpıştı da bunlar Allah yolunda başlarına gelenlerden yılmadılar, zaafa 

düşmediler, boyun eğmediler. Allah, sabredenleri sever.” (Âl-i Ġmrân, 3/146), 

sabredenlerin yanında olduğu “Allah‟a ve Rasûl‟üne itaat edin ve birbirinizle 

çekişmeyin. Sonra gevşersiniz ve gücünüz, devletiniz elden gider. Sabırlı olun. Çünkü 

Allah sabredenlerle beraberdir.” (Enfal, 8/46), güçlüklere göğüs geren Müminlere 

mükâfatlarını hesapsız olarak vereceği “(Ey Muhammed!) Bizim adımıza de ki: “Ey 

iman eden kullarım! Rabbinize karşı gelmekten sakının. Bu dünyada iyilik yapanlar için 

(âhirette) bir iyilik vardır. Allah‟ın yeryüzü geniştir. Sabredenlere mükâfatları elbette 

hesapsız olarak verilir.” (Zümer, 39/10) haber verilmektedir. 

Yine Kur‟ân, hayatta insanın baĢına gelen musibetlerin birer imtihan olduğunu, 

bu imtihanı sabırlı olanların kazanacağını “Senden önce gönderdiğimiz bütün 

peygamberler de şüphesiz yemek yerler, çarşıda pazarda gezerlerdi. (Ey insanlar!) Sizi 

birbiriniz için imtihan aracı kıldık. (Bakalım) sabredecek misiniz? Rabbin, hakkıyla 

görendir.” (Furkan, 25/20) bu sebeple Müslümanların Allah‟tan sabır dilemeleri 

gerektiğini “Sen sırf, Rabbimizin âyetleri bize geldiğinde iman ettiğimiz için bize hınç 

duyuyorsun. Ey Rabbimiz! Üzerimize sabır yağdır ve Müslüman olarak bizim canımızı 

al.” (Araf, 7/126) ve kendilerinin sabırlı davrandığı gibi birbirlerine de sabrı tavsiye 

etmeleri gerektiğini “Ancak inanıp yararlı iş işleyenler, birbirlerine gerçeği tavsiye 

edenler ve sabırlı olmayı tavsiye edenler bunun dışındadır.” (Asr, 103/3) vurgular. 

Peygamber Efendimiz sabrın çeĢitlerini ve faziletlerini “Sabır üçtür: 

Musibetlere karşı sabır, kullukta sabır ve günah işlememekte sabır. Kim, kaldırılıncaya 

kadar musibete güzelce sabrederse Allah ona üç yüz derece yazar. Her iki derece 

arasında sema ile arz arasıkadar mesafe vardır. Kim de itaatte sabrederse Allah ona 

http://havale.nedir.com/


ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

61 

 

altı yüz derece yazar. Her iki derece arasında yeryüzü ile yedi kat dibi arası kadar 

mesafe vardır. Kim de masiyete/günaha karşı sabrederse Allah ona dokuz yüz derece 

yazar. İki derece arasında yer ile Arş arası kadar mesafe vardır.” (Müsned, III, 321, 

399) buyurarak açıklamaktadır. Yine Hz. Peygamber “Sabır (hastalık, zarar, deprem, 

su baskınları, ölüm vb. gibi hadiselerin) sarsıntı tesiri yaptığı ilk anda gösterilen 

tahammüldür.” (Buhârî, “Cenaiz” 32; Müslim, “Cenaiz” 8) Ģeklinde buyurmuĢtur. ĠĢte 

bu sebeple sabır, baĢa gelen bir musibet anında birden öfkeye kapılarak daha sonra 

piĢman olunacak iĢler yapmayı engelleyen, kiĢiyi teskin ve teselli eden yegâne vasıtadır. 

Nefse haz veren Ģeylerden uzaklaĢmak demek olan sabrı edinen kimse, musibetlerden 

etkilenmez. Çünkü kiĢi; belaya sabretmekle, kazaya razı olur. Ġslam‟ın esası rıza, imanın 

esası ise sabırdır. Yani sabır, belayı rıza ile karĢılamaktır (Özköse, 2009: 21).  

Rıza güzel ahlakın bir parçasıdır. Güzel ahlak, insanı temizler, arındırır. Onun 

için, iyi bir davranıĢta bulunan kiĢi, kendini rahat hisseder, manen kötülüklerden 

arındığına inanır. Tıpkı, maddi hayatta temizlenmeye ihtiyaç hissettiği gibi manevi 

hayatta da kötülüklerden kurtulmaya insanın ihtiyacı vardır (AltıntaĢ, 1997: XXXVI, 

(I), 15). Erzurumlu Ġbrahim Hakkı; sabır, acı fakat faydalı bir ilaçtır, içimi her faydayı 

toplayıcı ve her zararı uzaklaĢtırıcıdır, akıllı olan nefsini zorlar ve o faydalı ilacı içer, bir 

saatlik acı, bir senelik tatlılık verir deyip o ilacın acısına dayanır dedikten sonra sabrı 

Ġbadet ve taat üzerine sabretmek ve devamına ısrar etmek, yasak edileni yapmamak 

hususunda sabretmek, dünyanın lüzumsuz, manasız olaylarına karĢı sabretmek, 

dünyanın musibet, felaket ve belalarına karĢı sabretmek Ģeklinde dört kısma ayırır 

(Hakkı, 1974: 140). 

Gazâlî (ö. 505/1111) ise içinde bulunulan konumlara göre sabrın çeĢitli isimler 

aldığını aktarır. Bu bağlamda sabır, mide ve ferc Ģehvetlerine karĢı olursa iffet, bir 

felakete karĢı tahammül olursa buna doğrudan sabır, zenginliğe karĢı olursa nefis 

hâkimiyeti, savaĢ anında gösterilen metanet Ģeklinde olursa şecaat, öfke ve hiddeti 

yenme konusunda olursa hilm, vakar, teenni, zamanın musibet ve felaketlerinden birine 

karĢı olursa gönül genişliği, görüp duyduklarını muhafaza bakımından olursa sır tutma, 

geçim sıkıntısına karĢı olursa zühd, aza karĢı sabrediliyorsa kanaat adını alır.  Cenâb-ı 

Allah bütün bu bölümleri bir araya toplayarak hepsine birden sabır demiĢtir (Gazâlî, 

2002: IV: 125-126). 

Ġslam‟da övülen ve tavsiye edilen sabır, iman ve salih amelle hak ve hayır 

yolundaki sabırdır ki bu Ģecaat, sadakat, mertlik Ģiarıdır. Yoksa her kötülüğe katlanmak, 

her zillete boyun eğmek, pislikler içine düĢüp her ne pahasına olursa olsun ondan 

çıkmaya, kurtulmaya çalıĢmamak, çabalamamak, batılda ve fenalıkta ne olursa olsun 

saplanıp kalmak ve Ģerre rıza göstermek demek olan atalet, zillet ve meskenet ile 

çöküĢten ibaret bulunan duygusuzluk değildir. Çünkü meĢru olmayan Ģeylere karĢı 

sabretmek caiz değildir (Yazır, tsz.: IX, 434). 

Hayat iniĢli çıkıĢlıdır, bazen insanın baĢına öyle musibetler gelir ki insan, zaman 

zaman bu musibetlerin etkisiyle öyle bir ruh haline girer ve daralır ki içinde bulunduğu 

bu sıkıntılı, bunalımlı ruh halinden asla kurtulamayacağını düĢünür. Böyle felaketler 

baĢa geldiği zaman heyecana kapılmadan ve Ģikâyet etmeden musibetlere karĢı 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

62 

 

tahammül edebilen ve karamsarlığa kapılmayan Müminler, yüce yaratıcının takdirine 

teslimiyet gösterip bütün bunların birer imtihan olduğunu düĢünür ve sabreder. Nitekim 

Cenâb-ı Allah “Andolsun ki sizi biraz korku ve açlıkla, bir de mallar, canlar ve 

ürünlerden eksilterek deneriz. Sabredenleri müjdele.” (Bakara, 2/155) âyetinde korku, 

açlık, yoksulluk, yakınların ölümü, ürün kaybı gibi musibetler karĢısında sabreden, 

hayır ve Ģerrin Allah‟tan olduğuna inanarak her halukarda gönlünü Rabbine bağlayan, 

O‟na teslimiyet gösteren, iĢlerin sonunda Allah‟a döneceğine inanan ve devamlı bu 

anlayıĢ ve inancın gölgesinde yaĢam süren mütmain gönüllü Müminleri ise lutfuyla, 

rahmetiyle ebedî kurtuluĢla mükafaatlandıracağını haber vermektedir (Çelik, 2010: 

276). 

Nihâyetinde acılar, ümitsizlikler ve sıkıntılar karanlıklarından kurtularak 

aydınlığa çıkar. Zira Hz. Muhammed (s.) “Sabır aydınlıktır.” (Müslim, “Taharet”, 

l/223); Tirmizî, “Deavat”, 86/3517; Nesâî, “Zekât”, 1; Ġbn Mâce, “Taharet”, 5/280; 

Ahmed b. Müsned, V/342, 343) buyurmaktadır. 

Sabırlı olmak Kur‟ân-ı Kerîm‟de, bütün peygamberlerin özellikleri arasında 

sayılırken yine sabrın peygamberlerin vazgeçilmez bir ahlakı olduğuna da iĢaret 

edilmektedir. Bu bağlamda Cenâb-ı Hak; “İsmail‟i, İdris‟i ve Zülkifl‟i de hatırla. 

Bunların hepsi sabredenlerdendi.” (En‟am, 21/85) buyurarak bütün peygamberlerin 

sabırlı kimseler olduğunu bildirmekte, “(Ey Muhammed!) O hâlde, yüksek azim sahibi 

peygamberlerin sabretmesi gibi sabret. Onlar için acele etme...” (Ahkaf, 46/35), “Her 

kim de sabreder ve bağışlarsa, işte bu elbette azmedilecek işlerdendir.” (ġûra, 42/43) 

âyetleriyle de sabrın, azim ve sebat gösteren peygamberlerin niteliklerinden olduğunu 

açıklamaktadır. Ġman edenler; inkâr edenlerden gelen eziyetlere, alaylara, sıkıntılara 

katlanır, fedakârlıktan ayrılmaz, Allah Teâla‟ya karĢı sorumluluğunun bilincinde olur, 

onun emirlerine ve yasaklarına riâyet ederek sebreder ise, münafıkların hileleri onlara 

hiçbir zarar vermez. “Size bir iyilik dokunursa, bu onları üzer. Başınıza bir kötülük 

gelse, ona sevinirler. Eğer siz sabırlı olur, Allah‟a karşı gelmekten sakınırsanız, onların 

hileleri size hiçbir zarar vermez. Çünkü Allah onların işlediklerini kuşatmıştır.” (Al-i 

Ġmaran, 3/120). Kur‟ân‟ın bu açıklamaları, düĢmanların hilelerine karĢı “sabır ve takva” 

ile yardım istemeyi iman edenlere öğretmekte ve hareket tarzını ifade etmektedir 

(Derveze, 1997: IV, 194-195; Bilmen tsz.: I, 444). Bu itibarla kendilerine kötülük 

yapanlara sabırla muamele edip, kötülüğe kötülükle karĢılık vermemek Müminlerin 

özellikleri arasındadır. Ġslam Dini‟nin gereklerini yerine getirmek, bir takım zahmet ve 

eziyetlere katlanmayı, nefsin meĢru olmayan istek ve arzularına karĢı koyabilmeyi 

gerektirir ki bu da nefse zor gelmektedir. ĠĢte bu zorlukları yenmenin sırrı, sabırdır. 

ġimdi ise Ġslam tarihinde sabır örneklerine bir göz atalım. 

Rasûlullah (s.) secdede iken etrafında KureyĢten bazı kimseler vardı. O sıralarda 

Ukbe b. Ebi Muayt elinde yeni boğazlanmıĢ bir devenin iĢkembesi ve dölyatağı ile 

geldi. Elindekini Rasûlullah‟ın sırtına attı. Artık Rasûlullah baĢını secdeden 

kaldıramadı. Bunun üzerine hemen Fatıma gelip yetiĢti. Babasının üzerindeki pislikleri 

alıp bu iĢi yapanın üstüne attı. Hz. Peygamber Mekke sokaklarında dolaĢırken Mekkeli 

müĢrikler yerden toprak alarak onun üzerine attılar. Saçı baĢı toz toprak içinde eve 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

63 

 

gelen Hz. Muhammed‟i gören kızı ağlayarak üzerini temizledi. Allah Rasûlu ise kızına 

“ağlama kızım Ģüphesiz Allah onların bana yaptıklarına engel olacaktır” diyerek teselli 

etmiĢtir (Buti, 1992: 110). 

Ümeyye b. Halef, Ukbe b. Ebi Muayt‟e Muhammed ile çok geziyorsun bundan 

dolayı sana darıldım deyince Ukbe, ben onun dinine girmedim ki Ģeklinde cevap vermiĢ 

Ümeyye ise o zaman onun yüzüne tükür demiĢtir. Bunun üzerine Hz. Muhammed bir 

gün mescitte otururken Ukbe yanına gelmiĢ ve onun yüzüne tükürmüĢtür (Taberi, 1982: 

II, 359). 

Habbab b. Eret‟de müĢriklerin zulüm ve iĢkencesine uğramıĢ, MüĢrikler 

Habbab‟ı soymuĢ, sırtını kızgın kumlara yapıĢtırmıĢ, sonra da yanmıĢ birer kömür kadar 

kızgın taĢları getirmiĢ, onun vücudunun üzerine koymuĢlar, Hz. Süheyb‟de Ġslam için 

en Ģiddetli iĢkencelere maruz kalmıĢ, müĢriklerin bu iĢkencelerinden kurtulmak ve 

hicret etmek için tüm mal varlığını Mekkeli müĢriklere bırakmıĢ, Rasûl-i Ekrem bunu 

duyunca “Süheyb kazandı, Süheyb kazandı” buyurmuĢ, Hz. Ömer müĢrik iken yine 

kızkardeĢi Fatma ve eniĢtesi Said b. Bydi Müslüman oldukları için dövmüĢtür (Nedvî, 

Ansarî, 1963: I, 122),  

“Bir kimse sabretmek isterse Allah ona sabır verir. Hiçbir kimseye sabırdan 

daha hayırlı ve daha kapsamlı bir ihsanda bulunulmamıştır.” (Buhârî, “Rikak” 20, 

“Zekât” 50; Müslim, “Zekât” 124/1053; Ebu Dâvûd, “Zekât” 28/1644; Nesâî, “Zekât” 

85; Tirmizî, “Birr ve‟s-Sıla” 77/2024; Darimi, “Zekât” 17). Hadisinden hareketle 

Ġslam‟ın bidâyetinde Müslümanlardan bazıları Mekkeli müĢrikler tarafından reva 

görülen burada anlattığımız ve de anlatamadığımız nice eziyet ve iĢkencelere sabrederek 

Ģehadet mertebesine ulaĢmıĢ, bazıları da yaĢayarak Ġslam‟ın Mekke‟de galip olmasına 

Ģahitlik etmiĢtir. Dolayısıyla sabır; Allah‟ın dinini yaĢamada sebat göstermek, bu 

uğurda baĢa gelen sıkıntılara aldırıĢ etmeden Allah‟tan yardım istemektir. Zira isyan 

etmenin inananlardan kimseye hiçbir faydası olmayacaktır. Ancak kulun baĢına gelen 

belaları, Yüce Allah‟a açması, sabra aykırı değildir. Aykırı olan, Allah‟a Ģikâyet değil, 

Allah‟tan Ģikâyet etmektir. Nitekim Eyyub (a.), amansız hastalıklara yakalandığında, 

“Bana sıkıntı dokundu, Sense merhametlilerin en merhametlisisin Allahım!” diye dua 

etmiĢtir. Yüce Allah da onu “Sabırlı kul”diye nitelemiĢtir (Sad, 38/44). Hz. Yakub (a.) 

ise, “Ben gam ve kederimi, güçsüzlüğümü yalnızca Rabbime arz ediyorum.” demiĢtir 

(Yusuf, 12/86). Bu konuda Peygamberimiz ölçüyü Ģöyle koymuĢtur: “Bir hayırla 

karşılaşan Allah‟a hamdetsin. Hayrın dışında bir şeyle karşılaşan ise yalnızca kendini 

kınasın! (Müslim, “Birr”, 55) evet, baĢa gelenleri karĢılarken kula düĢen efendisinin 

hükmüne razı olmaktır (Akpınar, 2009: (CI), 7-8).  

Sabır, her ferahın, her baĢarının anahtarıdır. BaĢtaki darlığın, sıkıntının geçmesi 

için Allah‟ın yardımını çekecek sebeplerin birincisidir. Sabırsız olanlar her zaman darlık 

içindedir. GeniĢlik zamanında eldeki nimetin kıymetini bilmezler, gözleri daima 

baĢkasındadır. Az bir yokluk görünce tahammül edemez, hemen isyanlara oynarlar. Bir 

darlığa düĢmüĢ olanlar, Allah‟a kalbini bağlayarak, bunun da Allah‟ın izniyle 

geçeceğine iman eder ve Allah‟ın yardımını, mutluluk ve ferah gününü temiz kalp ve 

olgun iman içinde beklerse sonuç kurtuluĢ olur. Bunun için nefisleri sabra alıĢtırmalı, 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

64 

 

gerek ibadetleri yerine getirmede, gerek Ġslam‟ı anlatmada gerekse kiĢiyi aĢan bela ve 

musibetler karĢısında sabır gösterilmelidir (AltıntaĢ, 2009: (CI), 19). 

Hz. Eyyub malının, evladının yok olması ve hastalığa karĢı sabrıyla, Hz. Yakub 

çocuğu Yusuf‟un kaybolmasına karĢı sabrıyla, Hz. Nuh halkını 950 sene davet ederken 

ortaya koyduğu sabrıyla, Hz. Ġbrahim ateĢe atılırken dininde sebatı ile ortaya koyduğu 

sabrıyla, Hz. Musa Firavun‟un tehditlerine karĢı gösterdiği sabrıyla, Hz. Muhammed 

(s.) peygamberlikle geçirdiği tüm hayatıyla tüm insanlara örnek olmuĢtur. 

 

4.1.4. Mümin Diğer Müminleri Kendisine Tercih Eder (Îsâr) 

 

Îsâr, tercih etmek, bir Ģeyi diğerinden üstün tutmak, ikramda bulunmak, malını 

cömertçe vermek (Ġbn Manzûr, tsz.: IV, 5) gibi anlamlara gelir. Cürcânî ise 

Ta‟rifat‟ında îsârı, “Bir kimsenin, baĢkasına fayda sağlama ve zararı ondan savmada, 

onu kendisine tercih etmesidir, ona öncelik vermesidir.” Ģeklinde tarif eder ki bu, 

kardeĢlikte son noktadır (Cürcânî, 1997: 46). Bir ahlâk değeri olarak incelendiğinde ise 

îsâr; bir kimsenin sahip olduğu imkânları baĢkalarının ihtiyacını karĢılamak üzere 

kullanması ve onların yararı için fedakârlıkta bulunması Ģeklinde karĢımıza çıkar 

(Karaman, 2011: CCXLI, 35). Ancak diğer erdemli davranıĢlarda olduğu gibi îsârın da 

belirtilen ahlakî değeri kazanabilmesi için dünyevî çıkar ve menfaatler değil Allah‟ın 

rızasını ve hoĢnutluğu gözetilmelidir. Çünkü iyilik karĢılığında teĢekkür veya övgü 

bekleyen kiĢi cömertlik değil alıĢveriĢ yapmıĢ olur (Gazâlî, 1989: III, 569-573; Pusmaz, 

2011: (XXV), 82). 

Mümin bir kimse kendi ihtiyacını arka plana iterek diğer bir Müminin ihtiyacını 

gözetmesinin anlamı, kuĢkusuz baĢkasını kendisinden daha fazla düĢünmesi demektir. 

Yani insanın doğuĢtan getirdiği ve genlerine kodlanmıĢ olan kendini koruma içgüdüsü, 

terbiye edilerek insani bir meziyete dönüĢmektedir. Bir anlamıyla insan, bilgi ve 

becerisini toplum içerisinde nasıl geliĢtiriyorsa, ahlaki geliĢimini de îsâr ile tamamlıyor 

ve zirve noktasına ulaĢtırıyor demektir (Çağlayan, 2012: 305). Zira mal ve servet 

oldukça çekici ve tatlıdır. Ġnsan, paraya çok tutkun ve düĢkündür. Maddenin aĢağıya 

çekip kendine yapıĢtığı bir insan yükselemez. Malın kirlettiği ruh ve kararttığı kalp, 

manevi gerçekleri göremez, ilahi sırları idrak edemez. Bunun için ruhun temizliği ve 

kalbin arındırılması gereklidir. Her hastalık kendi cinsinden bir Ģeyle tedavi edilir 

ilkesinden hareketle maldan gelen hastalık yine malla tedavi edilir (Kasapoğlu, 1997a: 

23). ĠĢte bu sebeple Cenâb-ı Allah Ku‟rân-ı Kerîm‟de Ģöyle buyurur. “Onlardan 

(muhacirlerden) önce o yurda (Medine‟ye) yerleşmiş ve imanı da gönüllerine 

yerleştirmiş olanlar, hicret edenleri severler. Onlara verilenlerden dolayı içlerinde bir 

rahatsızlık duymazlar. Kendileri son derece ihtiyaç içinde bulunsalar bile onları 

kendilerine tercih ederler. Kim nefsinin cimriliğinden, hırsından korunursa, işte onlar 

kurtuluşa erenlerin ta kendileridir.” (HaĢr, 59/9). Bu âyette, içinde bulundukları dinî, 

ahlâkî, ekonomik, siyasal vb. nedenlerden bütün mal varlıklarını ana yurtları Mekke‟de 

bırakarak din ve vicdan hürriyeti uğruna Medine‟ye göç etmek zorunda kalan Hz. 

Peygamber‟i ve muhacirleri Ģefkatle kucaklayıp, inanılmaz bir sosyal dayanıĢma örneği 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

65 

 

sergileyen Medineli Müslümanlar (ensar) faziletleri, Ģerefleri, cömertlikleri, muhtaç 

olmalarına rağmen kardeĢlerini kendilerine tercih etmeleri sebebiyle övgüyle 

anılmaktatadır (DurmuĢ, 2003: III, (I), 19). 

Ġslam, her Ģeyin maddeyle ölçülemeyeceğini, maddî kazancın tek baĢına huzur, 

güven ve kardeĢliği sağlayamayacağını vurgulamaktadır. Toplum bünyesinde fakirle 

zengin arasındaki mesafeyi kapatmayı, hiç değilse kısaltmayı planlamaktadır. Amaç ise, 

sosyal hayatı bütünleĢtirip sağlam temele oturtmak; fertle toplum arasında kopmaz 

bağın bulunduğunu ve insanın yalnız kendisi için çalıĢmadığını, topluma vermesi 

gereken birçok hakların bulunduğunu ortaya koymaktadır (Yıldırım, 1986: XXII, 6089-

6090). 

Psikolojinin verilerine göre ruh sağlığının esası insanın sosyal hayata katılması 

ve topluma faydalı olduğunu hissetmesine bağlıdır (Kasapoğlu, 1997a: 24). ĠĢte bu 

sebeple Ġslam, kolektif yaĢanılan bir dindir. Onun hedefi, iyi huylarla bezenmiĢ, kötü 

huylardan arınmıĢ erdemli bir birey modeli/insan-ı kâmil örneğini oluĢturmaktır. Salt 

nefsi ve menfaati için çalıĢan insanlar, pragmatist anlayıĢın esiri olan ve dünyayı kendi 

çıkarından ibaret olduğunu zannedenlerdir. (Sancaklı, 2006: (XVII), 29).  

Kur‟ân, toplumu meydana getiren fertlerin birbirleriyle ilgilenip hep beraber 

mutlu bir hayat sürmelerini öngörür. Bu, Kur‟ân‟ın temel hedeflerinden biridir. 

PaylaĢma Ģuuruna ermemiĢ, hep kendini düĢünen, kendi çıkarları peĢinde koĢan, hiç 

baĢkalarını düĢünmeyen bir kimse Kur‟ân nazarında noksandır. Çünkü Kur‟ân, 

paylaĢmayı imanın vaz geçilmez Ģartlarından biri saymıĢtır (Pusmaz, 2011: (XXV), 78). 

PaylaĢmanın en güzel örneklerinden biri olan zekat, toplumsal katılımın en canlı 

örneklerinden biridir. Zekat; insanı cimrilikten, hasislikten kurtarır, fedakârlık ve 

diğerkâmlığa alıĢtırır (DurmuĢ, 2003: III, (I), 17). 

Hz. Peygamber, ganimet olarak elde edilen Nadiroğullarının mallarını Ensar‟ın 

yardımına muhtaç, araziden ve maldan yoksun ilk Muhacirler arasında paylaĢtırarak 

onları Ensâr‟a yük olmaktan kurtarmak istemiĢtir. Ensâr, Hz. Peygamber‟in bu 

paylaĢtırmasından hoĢnut olmuĢ ve gönüllerinde bir burukluk, haset, kıskançlık 

hissetmemiĢtir (HaĢr, 59/8). Bir rivâyete göre Hz. Peygamber Ensar‟a “Dilerseniz 

mallarınızdan ve evlerinizden Muhacirlere pay verir, bu ganimette de onlara ortak 

olursunuz. Dilerseniz bu ganimeti sadece Muhacirlere verip, evleriniz ve mallarınız size 

kalsın” dedi. Bunun üzerine Ensar “Hem evlerimizden ve mallarımızdan onlara hisse 

veririz, hem de bu ganimeti tamamen onlara bırakır, paylaĢtırılmasında kendilerine 

ortak da olmayız” dediler. Âyetler, Nebi (s.)‟nin ilahi ilham yoluyla sergilediği bu 

tutumu teyid etmekte ve haklarından vazgeçen Ensar‟ı, övmektedir (Derveze, 1995: V, 

528-530; Râzî, 2002: XXI, 407; Kurtubî, tsz.: XVII, 198-199, 215-216). 

Muhacirlerin kavuĢtukları makamlar, bazı durumlarda elde ettikleri imkânlar 

ganimet gibi sırf onlara ayrılan mallar konusunda içlerinde hiçbir kaygı ve endiĢe 

taĢımazlar (HaĢr, 59/7). KiĢinin ihtiyacına rağmen baĢkasını kendisine tercih etmesi 

üstün bir erdemliliktir. Ensar bu konuda insanlığın eĢine rastlamadığı bir dereceye 

ulaĢmıĢtır. Onlar her defasında ve her durumda insanların geçmiĢte ve günümüzde 

alıĢageldikleri sınırları harika bir Ģekilde aĢmıĢlardır (Kutub, tsz.: XIV, 384-385). 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

66 

 

Muhacirler, Ensar‟ın bu üstün fedakârlıklarını her zaman takdir etmiĢlerdir: Hz. Ömer 

(r.), Ġbn Mülcem tarafından yaralanıp ölüm döĢeğinde iken kendisinden sonra gelecek 

olan halifeye tavsiyeleri arasında Ensar‟ı da zikrederek: “Onlara da hayırlı olmasını 

tavsiye ederim. Onlar daha önce Medine‟yi yurt edinmiĢ, imanı gönüllerine yerleĢtirmiĢ 

olan kimselerdir. Bunların iyilik yapanlarının iyiliklerini kabul etmesini, kötülük 

yapanları da affetmesini tavsiye ederim.” demiĢtir (Râzi, 2002: XXI, 411-412; Ġbn 

Kesîr, 1993: XIV, 7811;). ġimdi birkaç örnekle îsârın sosyal hayata nasıl yansıdığını 

görelim. 

Enes b. Mâlik (r.) demiĢtir ki: Peygamber (s.) Bahreyn toprağından (yani oranın 

cizye ve haracından kesip ayırmak yoluyla herbirinin hissesini tayin edip) kendi 

isimlerine yazmak için Ensar‟ı çağırdı. Ensar: Bize ayırıp verdiğin Ģeyin benzerini 

KureyĢ‟ten olan Muhacir kardeĢlerimize de ayırıp verinceye kadar vallahi olmaz (yani 

kabul etmeyiz), dediler. Bunun üzerine Peygamber: Bu mal Allah‟ın dilediği bu usul 

üzere KureyĢ Muhacirlerine de aittir buyurdu. Ensar, Muhacirler‟in durumu hakkında 

ısrar ederek bunu Peygamber‟e söylüyorlardı. Sonunda Peygamber, Ensar‟a hitaben: 

Benden sonra siz Ensar topluluğu yakın bir gelecekte baĢkalarının size tercih edilmesini 

göreceksiniz. O takdirde sizler (havz baĢında) bana kavuĢuncaya kadar sabrediniz! 

Buyurdu (Buhârî, “Cizye”, 4). 

HaĢr Sûresi‟nin dokuzuncu âyetinin iniĢ sebebi hakkında birkaç rivâyet 

zikredilir. Bunlardan bir tanesi; bir adam gelerek “Ya Rasûlallah! Açlıktan zayıfladım, 

tahammülüm kalmadı, diye Ģikâyet etti. Rasûlullah (s.) onu karnının doyurulması için 

hanımlarının yanına gönderdi. Hanımları: “Bizim yanımızda sudan baĢka bir Ģey 

yoktur” dediler. Bunun üzerine Rasûlullah (s.) yanında bulunanlara: “ġu açı kim 

yiyeceğine ortak eder yahut kim konuk eder?” buyurdu. Ensar‟dan bir kiĢi ayağa kalktı: 

“Ben!” diye cevap verdi ve misafir ile evine, eĢinin yanına gitti ve: “Haydi Rasûlullah 

(s.)‟in misafirini ağırla!” dedi. Fakat kadın: “Çocukların azığından baĢka evimizde bir 

Ģey yok ki!” diye cevap verdi. Kocası: “O yemeğini getir, ıĢığını yak, çocuklarını da 

uyut!” dedi. Kadın da akĢam yemek yenileceği sırada yemeğini hazırladı, ıĢığını yaktı; 

çocuklarını da uyuttu, sonra kalktı, kandili düzeltir gibi oynayıp söndürdü. Bu suretle 

karı-koca kendilerini misafire yemek yiyor gibi göstermeğe çalıĢtılar. Misafir karnını 

doyurdu. Karı-koca ikisi de aç gecelediler. Sabah olunca ev sahibi Rasûlullah (s.)‟e 

gitti. Rasûlullah onu görünce Ģöyle buyurdu: “Bu gece Allah sana güldü yahut karı-koca 

sizin güzel hareketinize hayret etti ve Allah azze ve celle: “Kendileri zaruret içerisinde 

bulunsalar bile baĢkalarını kendilerine tercih ederler” mealindeki âyetini indirdi.” 

(Buhârî, “Menâkıb-ı Ensar Bahsi”, 1527; Buhârî, “Tefsiru Sûre”, 59). 

Diğeri ise; Rasûlullah (s.)‟ın ashabından birisine bir koyun baĢı hediye edildi. O, 

kardeĢim filan ve onun çocuklarının buna ihtiyacı daha çoktur, diyerek o baĢı onlara 

gönderdi. Herbiri o baĢı diğerine gönderip durdu, sonunda elden ele yedi ev dolaĢtı ve 

nihâyet ilk sahiplerine geri döndü. Bunun üzerine: “Kendileri fakirlik içinde bulunsalar 

dahi (baĢkalarını) öz nefislerine tercih ederler” buyruğu nazil oldu (Kurtubî, tsz.: XVII, 

217). 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

67 

 

Hz. AiĢe oruçlu iken bir yoksul kendisinden yardım istedi. Evinde ancak bir 

yufka ekmek vardı. Azatlı cariyesine: “Onu yoksula ver.” dedi. Cariye: “Ġftar edeceğin 

baĢka bir Ģey yok.” deyince, Hz. AiĢe (r.): “Onu dilenciye ver.” dedi. Cariye der ki: 

“Hz. AiĢe‟nin emrini yerine getirdim. AkĢam olunca ev halkından biri veya bir insan 

bize yufka ekmeğe sarılmıĢ bir koyun eti hediye etti. Müminlerin annesi AiĢe (r.) beni 

çağırıp: „Bunu ye, bu senin ekmeğinden daha iyidir‟ dedi.” (Muvatta, “Sadaka”, 5). 

Peygamber Efendimiz Hz. AiĢe validemizin odasında vefat etmiĢ ve vefat ettiği 

yere defnedilmiĢti. Daha sonra Hz. Ebu Bekir‟de vefat edince oraya defnedilmiĢti. Hz. 

Peygamber‟in yanında bir kiĢilik yer kalmıĢtı ve Hz. AiĢe validemiz de onların yanına 

defnedilmek istiyordu. Çünkü burada medfun olanlar sevgili eĢi Hz. Peygamber (s.) ile 

babası Hz. Ebu Bekir idi. Fakat Hz. Ömer Ģehadetine sebeb olan sû-i kasta uğrayınca 

oğlu Abdullah ile Hz. AiĢe validemize haber göndererek, Ģâyet izin verirse Rasûl-i 

Ekrem‟in yanına defnedilmek istediğini bildirmiĢti. Hz. AiĢe validemiz de oraya 

defnedilmekten ferâgat ederek defnedilecek son yer olan kendi yerini Hz. Ömer‟e 

vermiĢ, böylece onu kendisine tercih etmek yüceliğini göstermiĢti (Buhârî, “Cenaiz”, 

96). 

Yine MS. 622 yılında gerçekleĢtirilen Hicret esnasında Mekke müĢriklerinin Hz. 

Peygamber‟i öldürme teĢebbüslerinin haber alınması üzerine Hz. Ali‟nin hiç 

korkmadan, tereddüd etmeden, ölümü göze alarak o geceyi Allah Rasûlu‟nün yatağında 

geçirmesi böyle bir îsârdır (Ġbn HiĢam,1955: III, 8-9).  

Yine Ebu Talha el-Ensârî isimli bir sahabi Uhud SavaĢı‟nda çok ok attığından 

iki yahut üç (yay) kırmıĢtı, deriden kalkanı ile vücudunu Hz. Peygamber‟e siper etmiĢ, 

Hz. Peygamber insanları görmek için baĢını uzattığında Ebu Talha kendisine: “iĢte 

göğsüm, senin göğsünün önünde (siper) dir!” diyerek Rasûlullah‟ı korumuĢ ve bu 

uğurda elini oklara siper ettiği için elinden yaralanması özverinin en güzel 

örneklerinden biridir (Buhârî, “Menakıb-ı Ensar Bahsi”, 18/1533). 

GeçmiĢte ecdadımızın da yukarıda verdiğimiz bu örnekleri kendileriyle 

özdeĢleĢtirerek göstermiĢ olduğu pek çok îsâr örneğine rastlamak mümkündür. Kendisi 

siftah ettikten sonra gelen müĢteriyi “komĢum henüz siftah etmedi” diyerek komĢusuna 

gönderme erdemliliğini gösteren esnafın tutumu bunun en güzel örneğini teĢkil 

etmektedir (Sancaklı, 2006: (XVII), 51). 

Dünyevî hazlarda ve menfaatlerde baĢkasını kendine tercihin sebep ve kaynağı, 

Müminin dinî hazlara eriĢip imânın yakîn derecesine yükselmesi; aynı zamanda Allah‟a 

ve Peygamberine karĢı aĢırı sevgi beslemesi; meĢakkate karĢı dayanma gücünü kendi 

ruhunda bulmasıdır. Kendi nefsinin arzularını ön plânda tutup yalnız kendisi için çalıĢıp 

kazanan kiĢilerden böylesine bir fedakârlık ve âlicenaplık elbetteki beklenemez. Zira 

insanın maddeye aĢırı tutkusu onu maddenin kulu ve kölesi haline getirir ve ona 

ulaĢmak için her türlü kuralı çiğnemekte bir sakınca görmez. Allah‟a dosdoğru imân ise, 

insanı bu esaret ve kölelikten kurtarıp insanlığın hizmetine sevkeder ve her türlü 

fedakârlığı, yardımlaĢmayı, zayıfları korumayı ilham eder ve toplumun kopmaz bir 

parçası olduğunu en anlamlı Ģekilde öğretir (Yıldırım, 1986: XII, 6092-6093). 

 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

68 

 

4.1.5. Mümin Kendisine Güvenilen Kimsedir 

 

Lügat bakımından sıdk; hükmün vakıaya uygun olması demektir. Hakikat 

ehlinin ıstılahında; helak yerlerinde gerçeği söylemektir. Sıdk, ancak yalanın kurtardığı 

bir yerde doğruyu söylemendir. Sıdk; hallerinde aldatma, inancında Ģüphe ve 

amellerinde kusur olmamasıdır (Cürcânî, 1997: 138). Sıdk, kendisindeki kuvvetten 

dolayı bu Ģekilde isimlendirilmiĢtir. Zira onun zıddı yalandır. Yalanın kendisinde 

kuvvet yoktur. O batıldır. (Ġbn Fâris, 2001: 565). 

Âyet ve hadislerde iman anlatılırken çoğunlukla salih amellerle birlikte 

zikredilir. Sadece diliyle “inandım” demek imanın göstergesi olarak yeterli değildir. 

Çünkü kalpte mevcut olan iman ıĢığının hiç sönmeden parlaması, giderek gücünü 

artırması ancak salih amellerle mümkün olabilir. Kalpteki iman, kiĢiyi sosyal hayatta 

güzel davranıĢlar iĢlemeye sevk etmelidir. Böylece doğruluk, güzel ahlâk, sevgi ve 

kardeĢlik gibi fert ve toplum hayatının birleĢtirici unsurları Müminin davranıĢlarında 

görülür. DüĢünce ve kalp aleminden eylem ve hareket alemine çıkamamıĢ olan iman, 

meyvesiz bir ağaca benzer. Ġman, meyvesini yani sosyal boyutunu kaybettiği zaman 

insanlar toplumsal dinamiklerini yitirmeye baĢlar dolayısıyla birliktelikler de bozulma 

ve çökmeye doğru gider (Oral, 2014: XXVII, (II), 159). 

Kur‟ân‟da insani münasebetlerin temelini teĢkil eden sözlü iletiĢimde 

gerçekliğin gözardı edilmemesi emredilmektedir (YaĢar, 2015: 436). Ġslam terbiyesi 

Müslümana doğruluğun bütün faziletlerin baĢı ve üstün ahlakın esası olduğunu 

öğretmektedir. Müslüman hile yapmaz, aldatmaz ve ihanet etmez. Çünkü doğruluğun 

gereği; temizlik, insaf ve vefakârlıktır. Hile, aldatma, ihanet ve kibir değildir. 

Müslüman toplum, sevginin ve nasihatın hâkim olduğu ve fertlerine iyilik, doğruluk ve 

refahın galip geldiği bir toplumdur. Orada aldatana, hilebaza, hokkabaza, inkârcıya ve 

sözünde durmayana yer yoktur (HaĢimi, 2007: 152-153). ĠĢte bu sebeple Peygamber 

Efendimiz (s.) “Size doğruluğu öğütlerim; çünkü doğruluk iyiliğe, iyilik de cennete 

götürür. Doğruluğu şiar edinen kimse Allah katında sıddîk diye yazılır. Yalan 

söylemekten sizi men ederim; çünkü yalan söylemek günaha, günahda cehenneme 

götürür. Kişi yalan söyleye söyleye nihâyet Allah katında kezzab diye yazılır.” (Buhârî, 

“Edeb”, 69; Müslim, “Birr”, 103-105, Müsned, I, 3, 5, 7, 8, 9,11) buyurmuĢtur. 

Doğruluk, etrafı nefse ağır gelen Ģeylerle çevrilmiĢ bir alandır. Ġnsanın bu alanda 

ihtiyaç duyduğu bir Ģey varsa tıpkı peygamberlerin, hikmet sahiplerinin, toplumun 

ıslahını görev edinmiĢlerin, din ve siyaset davetçilerinin uğruna katlandıkları gibi 

zorluklara katlanması gerekir. KiĢiyi, insanlığın zirvesine çıkaran, insanlığın kemaline 

erdiren durumlardan biridir fazilet. YaĢam araçlarından bir araç olmadığı gibi mal, mülk 

kazanma vesilesi de değildir fazilet. Fazileti, malının çoğalmasına veya müreffeh bir 

hayata ulaĢmak için araç gören, Ģüphesiz onu hakir görmüĢ, onu aĢağılamıĢtır. Zira onu 

tüccarın malıyla, ustanın malzemesiyle aynı kefeye koymuĢtur (el-Menfelûtî, 2013: IV, 

(II), 258). Toplumdaki iliĢkiler sevgi, saygı ve güvene dayanır. Doğruluk ve doğru 

söylemek toplumu kaynaĢtırırken, doğruluğun zıddı olan yalan ve yalancılık ise insanlar 

arasındaki saygı ve güveni ortadan kaldırır, hakların kaybolmasına, adaletin yerini 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

69 

 

zulmün almasına sebep olur (Oral, 2014: XXVII, (II), 167). Müslüman, sosyal hayatta 

karĢılaĢacağı zorluk ve meĢakkatlerden dolayı doğru yoldan çıkmaz. Çünkü 

Müslümanın hayatında doğruluk isteğine bağlı değil Allah ve Râsûlü‟nün imandan 

sonra emrettiği yüksek bir mertebesi olan husustur (HaĢimi, 2007: 222). “Allah 

doğruluklarıyla sadıkları mükâfatlandıracak, münafıkları ise dilerse cezalandıracak 

veya tevbelerini kabul edecektir” (Ahzap, 33/24). 

Kur‟ân‟da Müminlere, “sadıklar” denilmiĢtir. Bu âyette geçen “sadıklar” dan 

kastedilem Müminlerdir. Mümin olmayan insanlar da konuĢtukları zaman doğru 

konuĢabilir, verdiği haberler vakıaya uygun olabilir, söz ve sözleĢmelerine uyabilir, iĢ 

ve iĢlemlerinde dürüst olabilirler. Ancak bir insanın “sadık” vasfını alabilmesi için her 

Ģeyden önce “Mümin” vasfını alması gerekir. Çünkü Kur‟ân‟da, Müminlere “sadıklar” 

ismi verilmiĢtir (Karagöz, 2001: XXXVII, (I), 115). ġu âyet buna örnektir: “Müminler; 

Allah‟a ve Peygamberine iman eden, sonra (imanlarında) şüphe etmeyen, mallarıyla ve 

canlarıyla Allah yolunda çalışan kimselerdir. İşte bunlar sadıklardır.” (Hucurat, 

49/15). Kur‟ân‟ı Kerîm‟de sıdıdıkiyet makamını elde etmiĢ olmalarından dolayı övgüye 

mazhar olmuĢ, insanlığa model olarak sunulmuĢ örnek insanlar bulunmaktadır. Bunlar; 

Ġbrahim (a.), Ġsmail (a.), Ġdris (a.), Yusuf (a.) ve sonuncusu da Hz. Meryem (r.) 

validemizdir (YaĢar, 2015: 437). 

Mekke‟den Medine‟ye hicret ederek Medineli Müslümanlarla orada ilk Ġslam 

toplumunu teĢkil eden Muhacirler, Yüce Allah tarafından “sadık” sıfatıyla 

isimlendirilmiĢlerdir (Kasapoğlu, 2010: I, (I), 138). “O mallar, şu göçmen fakirlere 

aittir ki, onlar yurtlarından ve mallarından sürülüp çıkarılmışlardır; Allah‟ın lütuf ve 

rızasını ararlar, Allah ve elçisine canlarıyla mallarıyla yardım ederler. İşte doğru 

olanlar olanlardır.” (HaĢr, 59/8). Doğruluk çıkılması gerçekten zor bir mertebedir, 

oraya Allah için ihlaslı olan takva sahibi Müslümanlardan baĢkası çıkamaz. Bu 

makamın yüksekliğine ve çıkılmasının zorluğuna “Öyle ise emrolunduğun gibi 

dosdoğru ol. Beraberindeki tövbe edenler de dosdoğru olsunlar. Hak ve adalet 

ölçülerini aşmayın. Şüphesiz O, yaptıklarınızı hakkıyla görür.” (Hud, 11/112) âyetinin 

Peygamberimize etkisinden daha iyi bir delil bulunmaz. Doğruluğun boyutunu ve ifade 

ettiği mananın büyüklüğünü kavrayan Rasûlullah (s.) emrolunduğun şekilde dosdoğru 

ol âyeti inince kendisine çok büyük tesiri olmuĢtur. Ġbn Abbas bu âyetin tefsirinde bütün 

Kur‟ân‟da Rasûlullah‟a bu âyetten daha ağır ve daha Ģiddetli gelen bir âyet inmemiĢtir 

demiĢtir. Bu yüzden ashap kendisine ihtiyarlık sana erken geldi dediklerinde Hud ve 

Vakıa Sûresi beni ihtiyarlattı (Tirmizî, “Tefsir”, 56) buyurarak “emrolunduğun gibi 

dosdoğru ol” âyetine iĢaret etmiĢtir. Rasûlullah kısa ve öz sözlerinden biri de 

“Rabbimiz Allah‟tır deyip sonra doğrulukta devam edenler” âyetine mutabık olarak 

Sufyan b. Abdullah Sakafi‟ye buyurduğu Ģu sözüdür. “Allah‟a iman ettim de sonra 

dosdoğru ol” (Müslim, “Ġmân”, 62) bu hadisi Sufyan gelip Ya Rasûlallah bana Ġslam‟da 

öyle bir söz söyleki baĢkasına sormayayım diye sorduğunda buyurmuĢtur. Bu yüzden 

Ġmam Müslim doğruluk babına “Ġslam evsafını toplayan husus” ismini vermiĢtir. Bütün 

hayırlı hasletler ve salih ameller doğruluktan çıkar. Ġnsanın herkese aynı Ģekilde hilesiz 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

70 

 

ve renk değiĢtirmeden muamele etmesi doğruluğun önde gelen Ģartlarındandır (HaĢimî, 

2007: 222-223). 

Gazâlî eserinde sıdkın altı çeĢidinden söz eder. a) Lisanda yani konuĢmada 

sadakattir ki doğru sözlü olmaktır, b) Niyet ve iradedeki sadakattir ki ihlastır, c) Karar 

vermede, azimde sadakat, d) Kararında durma hususunda sadakattır ki azimde 

vefakarlıktır, e) Amelde sadakattır ki için dıĢa uymasıdır, f) En aziz ve üstün derecesi 

dinin makamlarında sadakattir ki havf, reca, tazim, zühd, rıza, tevekkül, muhabbet gibi 

manevi hallerdeki sadakat ve doğruluktur (Gazâlî, 2002: IV, 694-701). 

Doğruluk, Ġslami sosyal hayatın ötesinde beĢer için güzelliklere, baĢarılara 

ulaĢtıran temel değerdir. Ġslam‟ın esası, imanın temel özelliği sıdk olduğu gibi insanlığı 

kurtaracak olumlu geliĢmelere taĢıyacak motivasyon kaynağı sadece ve sadece sıdktır. 

Yüksek ahlakın devamı onunla olur, ilerleme ve geliĢmenin ekseni sıdk ve sadakatle 

mümkündür. Ġslam dünyasının uzun yıllar medeniyetin sürükleyici, yönlendirici gücü 

olmasına rağmen son birkaç yüz yılda içine düĢtüğü, her yönüyle geri kalmıĢlığının 

çareleri sıdk, ihlas, sadakat ve sebattır (YaĢar, 2015: 438-439). 

 

4.1.6. Mümin Müttakidir 

 

Takva; bir Ģeyi baĢka bir Ģey ile uzaklaĢtırmaktır (Ġbn Fâris, 2001: 1061) baĢka 

bir ifade ile kiĢinin kendisini Allah Teala‟dan uzaklaĢtıran her Ģeyden sakınmasıdır 

(Cürcânî, 1997: 64). Müfessirler, dinî bir mefhum olarak “Allah korkusu” kavramını 

daha ziyade takva ismiyle tanımlar. Takvanın gerçeği, her ne kadar zikrettiğimiz 

Ģeylerse de o, Kur‟ân‟da aslî manası bazan iman, bazan tevbe, bazan taat, bazan günahı 

terk ve bazan de ihlâs olmak Ģeklinde yer almıĢtır (Râzî, 202: I, 444). V-k-y kökünden 

türetilmiĢ, en primitif etimolojisinde bir Ģeyi baĢka bir Ģeye karĢı “korumak”, “muhafaza 

etmek” ya da “savunmak” manalarına gelen takvanın Kur‟ânî anlamı; “hürmet ya da 

saygıdan kaynaklanan bir Allah korkusu, bir Mümine yakıĢmayan eylemlerden ve 

bunun uzantısı olarak âhiretteki cezasından kiĢinin kendisini koruması” manalarına gelir 

(Ohlander, 2012: XXIII, (I), 19). 

Ömer b. el-Hattab (r.) Übeyy b. Kab‟a takva‟nın ne demek olduğunu sorrnuĢtur. 

O da “sen hiç dikenli yola girmedin mi?” demiĢtir. Hz. Ömer, “girdim” deyince “ne 

yaptın?” diye tekrar sormuĢtur. Hz. Ömer, “paçalarımı sıvadım ve kendimi korudum” 

deyince Übeyy b. Kab, “ĠĢte takva‟nın manası budur” cevabını vermiĢtir. ġair Ġbnu‟l-

Mu‟tez bu anlamdan hareket ederek Ģu beyitleri söylemiĢtir: “Bırak günahları 

küçüğüyle büyüğüyle. ĠĢte takva budur. Dikenli bir yolda, gördüğünden sakınarak 

yürüyen kimse gibi davran, küçük günahı önemsiz görme. Çünkü dağlar çakıl 

taĢlarından oluĢur.” (Kurtubî, tsz.: I, 405-406). Hz. Ali‟ye takva sorulunca: Celil (Allah) 

„den korkmak, Tenzil (Kur‟ân) ile amel etmek, kalil (az)‟e kanaat etmek, rahil (göç) 

gününe yani ölüme hazırlanmak, diye ifade etmiĢtir. Ömer b. Abdilaziz‟de, takva, 

Allah‟ın yasaklarını bırakmak, emirlerini yerine getirmektir. Bundan sonra Cenâb-ı 

Hakk‟ın nasib ettiği iyilikler de hayır üstüne hayırdır demiĢtir. Takva, Cenâb-ı Hakk‟ın 

seni sakındırdığı yerlerde değil emrettiği yerlerde seni bulup görmesidir diye tarif 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

71 

 

edenler: Allah‟a karĢı geleceksen seni görmeyeceği yerde karĢı gel yahut mülkünden 

çıkıp baĢka yer varsa oraya git, ya da Allah‟tan baĢkasının rızkını ye! Diye asileri ikaz 

ederek bu hallerin imkânsızlığına iĢaret etmiĢlerdir (Öğütçü, 1963: II, (VI-VII), 15-16). 

Takva kalp duyarlığı, Ģuur bilenmiĢliği, sürekli korku, kesintisiz çekingenlik ve yolun 

dikenlerinden yani arzu ve ihtiras dikenlerinin, istek ve emel dikenlerinin, korku ve 

vesvese dikenlerinin, boĢ umut ve asılsız korku (fobi) dikenlerinin ve daha birçok 

dikenlerin cirit attığı yoldan uzak durma titizliğidir (Kutub, tsz.: II, 77-78). 

BütünleĢmiĢ ahlakî davranıĢtaki gayet nazik dengeye Kur‟ân, takva adını 

vermiĢtir. En yüksek anlamda takva, tamamen meczolmuĢ ve bütünleĢmiĢ insan 

Ģahsiyeti ve bütün olumlu parçaların birleĢtirilmesi ile meydana gelen kararlılık (sebat) 

demektir. Takva, bir kimsenin kendisini davranıĢlarının zararlı veya kötü neticelerinden 

koruması demektir. Takva eğer Allah korkusu ise bu korku hem bu dünya hem de öbür 

dünya için hassas bir sorumluluk hissinden kaynaklanan bir korkudur (Fazlurrahman, 

2000: 66-68). O halde muttaki; Allah yanında makbul biri olmak için günahları, fuhĢu, 

kötülüğü ve batıl inancı bırakan kiĢidir. Bu kiĢinin takvayla birlikte salih amele 

yönelmesi, tek olan Allah‟a inanıp onun emrine uyması gereklidir. Bâtılı bırakıp 

uzaklaĢma anlamında kullanılan takva kavramı, Allah rızasının Ģartı olan inanca uygun 

olumlu davranıĢı inançla bir arada yürütme Ģeklinde kullanılmıĢtır. “...Eğer iman eder 

ve Allah‟a karşı gelmekten sakınırsanız sizin için büyük bir mükâfat vardır.” (Âl-i 

Ġmrân, 3/179), “...Eğer iyilik eder ve Allah‟a karşı gelmekten sakınırsanız, şüphesiz 

Allah, yaptıklarınızdan haberdardır.” (Nisa, 4/128), “...Eğer arayı düzeltir ve Allah‟a 

karşı gelmekten sakınırsanız, şüphesiz Allah çok bağışlayıcı ve çok merhamet edicidir.” 

(Nisa, 4/129). Birinci âyetteki iman, ikincideki ihsan, üçüncüdeki ıslah tümüyle 

takvanın karĢılığı olarak kullanılmıĢtır. Takva kelimesi terk ve uzaklaĢma anlamını 

ifade ederken olumlu bir davranıĢı da belirtmektedir. Kur‟ân, insanın iyi kabul görmesi 

için tek baĢına takva ile yetinmiĢ olmakla birlikte, takvaya yararlı ve olumlu davranıĢ 

olan salih ameli de eklemektedir (El-Behiy, 1995: 204-206). Kur‟ân-ı Kerîm‟ de takva 

kavramı üç mertebede zikredilir: 

1- Ebedi olarak cehennem azabından korunmak için Ģirk, küfür ve nifaktan 

korunarak kâmil bir imana sahip olma. Kelimetü‟t-Takva‟ya yani Tevhide sarılma. 

“Hani o inkârcılar kalplerinde, taassubu, cahiliye taassubunu ve tarafgirliğini 

yerleştirildikleri sırada, Allah ve Rasûlunun ve Müminlerin gönüllerine huzur ve güven 

duygusunu verdi. Onların takva sözünü tutmalarını sağladı. Zaten onlar bu söze layık 

ve ehildirler, Allah her şeyi hakkıyla bilendir” (Fetih, 48/26) diye buyurulmuĢtur. 

Buradaki takva kelimesi Tevhid cümlesidir. 

2- KiĢinin iman sahibi olduktan sonra büyük günahları iĢlemekten, küçük 

günahlarda ısrar etmekten kendisini alıkoyarak emredilen farzları ve diğer dini 

vecibelerini yerine getirmesi, günahlardan/haramlardan ve diğer yasaklardan kaçınması. 

“…Kendilerine peygamberler gönderdiğimiz memleketlerin halkı iman etseler ve takva 

sahibi olsalardı elbette onların üstüne gökten ve yerden nice bereket kapıları açardık. 

Fakat onlar peygamberlerimizi ve âyetlerimizi yalanladılar. Biz de onları kazandıkları 

günahlar sebebiyle cezalandırdık.” (Araf, 7/96) buyuruluyor. Ayrıca Rasûlullah (s.)‟de 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

72 

 

“Kul, zararlı Ģeylerden çekinmek için, pek mahzurlu olmayan Ģeyleri terketmedikçe 

müttakilerin derecesine ulaĢamaz.” buyuruyor (Ġbn Mâce, “Zühd”, 24). 

3- Bütün her Ģeyi ile Allah‟a yönelmek, kiĢiyi Allah‟tan alıkoyacak her Ģeyden 

uzak durmak. “Ey iman edenler! Allah‟tan ona yaraşır bir şekilde korkun ve ancak 

Müslümanlar olarak can verin” (Âl-i Ġmrân, 3/102) buyurulmaktadır (Yazır, tsz.: I, 

169). Rasûlullah (s.)‟in “bir yarım hurma ile de olsa, sadaka vererek, kendinizi 

cehennemden koruyunuz.” (Buhârî, “Zekat”, 9, 10; Müslim, “Zekat”, 62; Ġbn Mâce, 

“Zekat”, 28) hadisindeki “itteku” ifadesinin anlamı; nefsi yarım hurma ile de olsa 

sadakayı kalkan edinerek, cehennemin ateĢine karĢı muhafaza etmektir (Soysaldı, 1996: 

I, 23). 

Sevgili Peygamberimiz, ilahi emir ve yasakların, helallerin ve haramların belli 

olduğunu, Müslüman‟ın neyi yapıp neyi yapmayacağı konusunda yeterince bilgi sahibi 

olması gerektiğini, yine aynı Ģekilde Ģüpheli Ģeylere karĢı ise tedbirli ve duyarlı olması 

gerektiğini bildirmiĢtir. “Şurası muhakkak ki haramlar apaçık bellidir. Helaller de 

apaçık bellidir. Bu ikisi arasında (haram veya helal olduğu) şüpheli olanlar vardır. 

İnsanların çoğu bunu bilmez. Bu durumda kim şüpheli şeylerden kaçınırsa, dinini de 

ırzını da korumuş olur.  Kim de şüpheli şeylere düşerse, harama düşmüş olur. Tıpkı 

koruluğun çevresinde sürüsünü otlatan çoban gibi ki, her an koruluğa girebilecek 

durumdadır.  Bilesiniz ki, her hükümdarın bir koruluğu vardır. Allah‟ın koruluğu da 

haramlarıdır. Bilesiniz ki beden de bir et parçası vardır. Eğer o sağlıklı olursa bedenin 

tümü sağlıklı olur. Eğer o bozulursa, bedenin tümü bozulur. Bilesiniz ki o kalptir.” 

(Buhârî, “Ġman”, 39; Müslim, “Müsakat”, 109). 

Takva ancak onu anlayıp akleden kimsede bulunur demiĢtir Ġmam ġafii. 

Allah‟ım, senden hüdâ, takvâ, ifaf ve ğınâ isterim Ģeklinde dua etmiĢtir Hz. Muhammed 

(s.). Ġnsanoğlunun temel bir hâlet-i ruhiyesi olan korku, sadece dünya-âhiret mutluluğu 

için değil bizzat hayatın sürdürülebilmesi için de gereklidir. Korku; kiĢinin yaĢadığı 

duruma göre dikkat, ürperti, çekinme, irkilme, kaygı, saygı ve dehĢet Ģekillerinde ortaya 

çıkabilir. Kur‟ân korkuyu dinî hayat açısından en mühim kavramlardan sayar; çünkü 

imanla korku arasında doğrudan bir iliĢki vardır. Korku, hem kiĢiyi imana ileten bir 

olgudur hem de iman ettikten sonraki hayatına kiĢi bu korku sayesinde çekidüzen verir 

(Sülün, 2011: XIX, 19). Takva, Müminin düĢünce, amel ve ahlak alanında sahip olması 

gereken bir bilinç düzeyine iĢaret eder. Bu bilinç sahibini dönüĢtüren, değiĢtiren, an be 

an kemale erdiren, onu yanlıĢ Ģeyler yapmaktan alıkoyan aktif bir bilinçtir. ġüphesiz ki 

Müminin takvası sadece onun kiĢisel hayatında doğru Ģeyler düĢünmek ve yapmakla 

sınırlı değildir. Bu takvanın gereği olarak Müminin içinde yaĢadığı topluma karĢı 

birtakım sorumlulukları yerine getirmesi gerekir ki buna “sosyal takva” diyebiliriz 

(Çınar, 2011: XIX, 28).  

Sosyal takvaya birkaç örnek vermemiz gerekirse; öz kızını cahiliyenin ayrımcı 

geleneğine kurban eden Ömer, burnu kesik bir köleye itaat etmeye razı olacak kıvama 

takva mikyası sayesinde ulaĢmıĢtır. Ebu Zer, cahiliye alıĢkanlığının etkisiyle „kara 

kadının oğlu‟ diye ayıpladığı Bilal‟den takva ölçüsüne baĢvurarak özür dilemiĢtir. Hem 

de baĢını mescidin eĢiğine koyup, „Bilal gelip yüzüme basmadıkça baĢımı kaldırmam‟ 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

73 

 

diyerek (OkumuĢ, 2011: XIX, 16). Zor Ģartlarda takvayı en güzel biçimde 

sergileyenlerin baĢında Ġbrahim (a.) gelir. AteĢe atıldı. En yakınları kendisine cephe 

açtı. Yusuf (a.) dünyanın geçici zindanını ahiretin ebedi zindanına tercih etti. Zalim 

olmak yerine mazlum olmayı yeğledi. Baki olanı fani olana tercih etti. Ebu Hanife, 

takva yolunda çok çile çekti. Kendi dönemindeki otorite, idare adına fetva vermesini 

talep edince Ebu Hanife reddetti. Bunun üzerine zindana atıldı. Yüzünden kan 

fıĢkırıncaya dek kırbaçlandı. Buna rağmen takvayı öne sürdü, otoriteye boyun eğmedi. 

Ġmam Malik‟te bu yolun yolcularındandı. Talakla ilgili bir konuda döneminin 

idarecisine karĢı muhalif görüĢ beyan etti. Merkebe bindirilip vazgeçmesi talep edildi. 

Son kararı Ģuydu: Beni bilen bilir, bilmeyen varsa Malik b. Enes; Fetvamı 

tekrarlıyorum. Baskı ve ikrahla talak düĢmez. Ġmam ġafii‟de takva sahibi ulemadandı. 

Ġdarecilerin heva ve hobilerine göre fetva vermediği için dağlarda yaĢamaya zorlandı. 

Ahmed b. Hanbel‟e takva yolunda reva görülen iĢkence ciltleri dolduracak niteliktedir. 

Kendisine reva görülen iĢkence filleri çökertecek kadar gaddardı.  Hepsine tahammül 

etti. Yusuf Buveyti, Ġmam ġafii‟nin “O, benim lisanımdır, dediği müçtehittir.” Takvayı 

elden bırakmayınca, boynuna 20 kg‟lık bir ağırlık asılıp ayakları da zincire vuruldu. 

Buna rağmen bildiği hakikatleri söylemekten geri kalmadı. Büyük Ġslam hukukçusu 

Serahsi, Kral Hakan‟a gerçekleri hatırlattığı için kuyu tipi bir hücreye atılmıĢtı. 30 

ciltlik el-Mebsut isimli eserini öğrencilerine orada yazdırdı (Candan, 2011: XIX, 31-

33). 

 

4.1.7. Mümin Allah Yolunda Cesurdur 

 

Cesaret; öfkelenip köpürme ile korkma arasında gadabi kuvvet için hasıl olan bir 

durumdur ki insan onunla, gitmesi gereken iĢlere gider. Mesela Müslümanların bir 

katından fazla olmadıkları takdirde kâfirlerle savaĢması gibi (Cürcânî, 1997: 129). 

ġecâat, yürek geniĢliği ile tehlikeli iĢlerden sakınmamaktır. Eski âlimler Ģecâati, nefsin 

sabır ile kuvvetlenmesi Ģeklinde tarif ederken, bazıları buna kalbin sebatını da ilave 

ederler. Hâkimler Ģecâati üç Ģekilde ele alırlar. Bunlardan birincisi; düĢmanla 

karĢılaĢıldığında saflardan korkusuzca çıkıp vuruĢmak, ikincisi; askerde kırılma ve 

çöküĢ durumu ortaya çıktığında sabit ve sakin olup hâlini muhafaza etmek, üçüncüsü 

ise; yine kendi tarafının askerleri arasında zaafiyet müĢahede ettiğinde hasmın 

hücumunu savmaya gayret edip askerleri güzel bir üslup ile cesaretlendirmektir (Sucu, 

2011: VI, (II), 889). 

Gazâlî Ģecâatin sıfatları arasında; lutufkarlık, yardıma koĢma, sebatkârlık, 

kadirbilirlik, vakur olmayı sayarken Ģeceatin ifrat tefritleri arasında yer alan reziletleri 

ise, korkaklık, kibir zilleti olarak sayar (Gazâlî, tsz.: 98-101). Ġbn Miskeveyh (ö. 

421/1030), yiğit olmadığı halde yiğit gibi davrananların da olduğunu belirtir. Bunun 

örneği mal ve menfaat uğruna savaĢları yöneten ve tehlikelere atılan kimselerin yiğitler 

gibi davranmasıdır. Aslında bu onun yiğitlik tabiatından değil açgözlülük tabiatı 

nedeniyledir. Ġbn Miskeveyh, bu gibi durumlarda daha çok atılganlık gösterenlerin çok 

yiğit değil daha obur ve açgözlü olarak ifade edilmeleri gerektiğini belirtir. Zira bu 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

74 

 

kimselerin yiğitliği mal ve menfaat uğrunadır. Yiğit kimse, iyi iĢlerdeki güçlüklere 

önem vermez, kötü iĢlere sabreder, halkın büyük gördüğü iĢleri küçümser, daha üstün 

bir iĢi seçerek ölümü bile göze alır, elde edemediği Ģeye üzülmez, felaketlerle 

karĢılaĢtığı zaman sarsılmaz, öfkelendiği zaman gereken ölçüde, gereken kimseye ve 

gerekli zamanda öfkelenir, öç alması da aynı Ģartlara göre olur (Akyol, 2013: IX, 

(XXXVI), 49). 

“Şüphesiz Allah, Müminlerden canlarını ve mallarını, kendilerine vereceği 

cennet karşılığında satın almıştır. Artık, onlar Allah yolunda savaşırlar, öldürürler ve 

ölürler...” (Tevbe, 9/111). Allah ile kulları arasındaki iliĢkinin doğasını belirleyen 

Ġslam, bunu bir “mukavele” olarak tanımlamaktadır. Bu keyfiyet, inancın sadece 

metafizik bir kavram olmayıp aslında hayatlarını ve mallarını Allah‟a satmak 

karĢılığında ölüm sonrası hayatta da Allah‟ın kendisine cennet vereceği vaadini kabul 

etmek suretiyle kul tarafından yapılan bir mukaveledir (Mevdûdî, 1997: II, 274). 

Aslında bu alıĢveriĢte bir ücretin belirlenmiĢ olması Yüce Allah‟ın Müminlere yönelik 

rahmetidir. Yoksa onlara canlarını ve mallarını bağıĢlayan zaten Yüce Allah‟tır. 

Yeryüzüne peygamberler gönderildiğinden Allah‟ın dini insanlara duyurulduğundan 

beri gelmiĢ geçmiĢ her Müminin boynunun borcudur cihad. Bu her zaman için 

yürürlükte olan bir kanundur. Bu kanun uygulanmadan hayatta denge sağlanamaz. Bu, 

kanunu terketmekle hayat kesinlikle düzelmez. Zira Hak, kendi yolunda hareket etmek 

zorundadır. Batıl ise, hakkın yoluna dikilmek zorundadır. Daha doğrusu batıl, hakkın 

yolunu kesmek zorundadır. Allah‟ın dininin, insanlığı kulların kulluğundan kurtarıp 

onları tek ve ortaksız Allah‟a kul yapmak için harekete geçmesi kaçınılmazdır (Kutub, 

tsz.: VII, 410-411). 

“İman edip hicret eden ve Allah yolunda cihad edenler ve (muhacirleri) 

barındırıp (onlara) yardım edenler var ya; işte onlar gerçek Müminlerdir.” (Enfal, 

8/74). Birçok kimse inkâr fırtınası içinde nefis ve Ģehvetine mağlup olarak bir ömür 

tüketmeye çalıĢırken, peygamberlik güneĢinin aydınlatıcı ve ısıtıcı füyuzatına kalb ve 

kafasını açan bir avuç bahtiyar insanın ortaya koydukları fedâkârlık ve ferağat-i nefs, 

kıyamete kadar inanan bütün insanlara örnek ve model olarak miras kalmıĢtır. Herkes 

Rasûlullah (s.) Efendimize muhalefet edip düĢmanlığını açığa vurmaktan çekinmezken, 

Müminlere iĢkenece etmekte birçok beyinsiz yarıĢırken, onlar misal aramadan 

kendilerini nübuvvetin rahatlatıcı kucağına atmasını bildiler. Ġnandıkları din uğruna aç 

kaldılar, iĢkence gördüler, eza ve cefalara maruz bırakıldılar; ama bütün bunlar onların 

ancak imân ve teslimiyetini artırmaya yaradı. Allah ve Peygamber‟in hoĢnutluğuna 

ermek için yakınlarını, evlerini ve mülklerini terketmekte tereddüt göstermediler. Önce 

HabeĢistan‟a, sonra Medine‟ye hicret ettiler. Dâvanın büyüklük ve yüceliğini kavrayıp 

himmetlerini biraraya getirdiler, Ġmân aĢkıyla din kardeĢliğini kurdular. Vasıtanın 

küçüklüğüne bakmayarak küfrün, ahlâksızlığın ve azgınlığın karĢısına çıkıp bir set 

oluĢturmaya çalıĢtılar. Sonunda Allah‟ın dilediği en kalıcı medeniyet bayrağını insanlık 

burcuna diktiler (Yıldırım, 1986: V, 2413-2414). 

Hz. Osman, Müslüman olduğunda hurma yapraklarından oluĢan hasıra sarılmıĢ 

ve altından duman vermiĢtir. Mus‟ab b. Umeyr aç bırakılmıĢ ve evinden kovulmuĢtur. 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

75 

 

Bilal, sıkıca bağlanmıĢ, sonra da sopa ile dövülmüĢ, aç bırakılmıĢ, güneĢin sıcağında 

oturtulmuĢ, kızgın kumlar üstüne yatırılmıĢ, üzerine bir kaya parçası bırakılmıĢ, 

boynuna bir ip takılmıĢ, sonra da çocuklara teslim edilerek Mekke‟nin dağlarında 

dolaĢtırıılmıĢtır. Ammar ile annesi ve babası Ebu Cehil baĢta olmak üzere müĢrikler 

tarafından Ebtah denilen yere çıkarıılmıĢ, kumlar iyice ısınınca kızgın kumlara yatırarak 

iĢkence edilerek Yasir ve eĢi Sümeyye iĢkence altında can vermiĢtir. Ammar da ağır 

iĢkencelere tabi tutulmuĢtur (Furi, 2010: 95-96). Habbab b. Eret elbiseleri soyularak 

sırtı kızgın kumlara yapıĢtırılmıĢ, sonra da yanmıĢ birer kömür kadar kızgın taĢlar 

getirilerek, onun vücudunun üzerine koyulmuĢtur. Hz. Süheyb‟de Ġslam için en Ģiddetli 

iĢkencelere maruz kalmıĢ, müĢriklerin bu iĢkencelerinden kurtulmak ve hicret etmek 

için tüm mal varlığını Mekkeli müĢriklere bırakmıĢtır. Hz. Ömer müĢrik iken yine 

kızkardeĢi Fatma ve eniĢtesi Said b. Bydi Müslüman oldukları için dövmüĢtür (Nedvî, 

Ansarî, 1963: I, 122). Yine Hz. Ebu Bekir, Utbe b. Ebi Rebia tarafından Kâbe‟nin 

yanında feci bir Ģekilde dövülmüĢtür. Halid b. Saîd babası tarafından önce dövülmüĢ, 

daha sonra hapse atılarak aç ve susuz bırakılmıĢtır. Talha b. Übeydullah ve Zübeyr b. 

Avvam da kendi ailelerine mensup Ģahıslar tarafından iĢkenceye tabi tutulmuĢlardır. 

Ebu Fükeyhe‟nin ayağına bir ip takılmıĢ, çakılların üzerinde sürüklenmiĢtir.  Lübeyne 

Ģiddetli bir Ģekilde dövülmüĢtür. Üç yıl boyunca sosyal ve ekonomik boykota da maruz 

bırakılmıĢlardır (Sarıçam, 2005: 92). Bütün bu eziyet ve iĢkenceler hiçbir Müslümanı 

Allah yolundan geri çevirmemiĢtir. Müslümanlar bu husustaki cesaretlerini kararlılıkla 

ortaya koymuĢtur.  

Yerinde kullanılan bir cesaret, insan için en önemli duygulardan biridir. Bilgi ve 

tecrübe birikimini de kullanarak cesaretle iĢ yapan kimse enerji doludur, aĢk ve Ģevkle 

çalıĢır. Dünyasında ümit, heyecan, Ģevk ve gayret gibi duygular hükmeder. Etrafa ve 

olaylara bakıĢı müsbettir. Böyle biri geleceğini gayet parlak olarak tahayyül eder ve 

öyle olması için çok ciddi bir gayret içinde olur. Cesur insanlardan meydana gelen bir 

toplum son derece dinamiktir. O toplumun fertleri hemen her alanda teĢebbüs güçlerini 

kullanırlar. Hatta bulundukları yerler dar gelir, dünyanın her tarafına açılırlar. Böyle bir 

toplum, zaman zaman mağlubiyet bile yaĢasa, sonunda galip gelmesini bilir (Eren, 

2017: IX, 97-98). 

 

4.1.8. Mümin ġükretmeyi Ġhmal Etmez 

 

ġükür; nimeti tasavvur edip onu ortaya çıkarmaktır (Ġsfahânî, 1992: 265). ġakir, 

rahatlık ve refah halinde Ģükredendir. ġekûr ise bela ve musibet halinde Ģükredendir 

(Cürcânî, 1997: 131). Sehl b. Abdullah (ö. 283/896)‟a göre Ģükür; kiĢinin gizli ve açık 

bütün hallerinde masiyetten sakınmak ve gönül hoĢnutluğu ile itaat etmek hususunda 

bütün gayret ve çabasını ortaya koymaktır. Ebû‟1-Feyd Zünnûn el-Mısrî (ö. 245/859‟ye 

göre ise Ģükür; senden daha üstün olana itaat ile dengin olana mükâfat ile daha aĢağı 

durumda olana ise iyilik ve lütufta bulunmakla olur der (Kurtubî, tsz.: II, 94-95). 

ġükür; hamd de övmek anlamındadır. Ancak hamd; bir nimet karĢılığında 

olabileceği gibi, nimet karĢılığında olmaksızın da olur. Hamd daha geneldir. ġükür ise 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

76 

 

daha hususi bir anlam ifadeeder. Bir de hamd, sadece dil ile olur. ġükür ise dil ile 

olduğu gibi, kalp ve azalarla da olur (Pusmaz, 1999: XXXV, (III), 65). Hamd, söz 

konusu iyiliğin kendisine yönelik olma Ģartı aranmadan bir kimsenin mutlak manada 

lütufkârlığının ve iyilikseverliğinin dile getirilmesidir. Hamd (övgü) birini lâyık olduğu 

Ģeyle nitelemek demektir. Bu sebeple hamd, sadece Allah‟a yönelik olarak münasip 

görülmüĢtür. ġükrün hikmeti, Allah‟ın nimetinin etkisinin kulun dilinden “itiraf ve 

övgü”, kalbinde “Ģâhitlik ve muhabbet”, organlarında da “itaat etme ve boyun eğme” 

olarak ortaya çıkmasıdır (Oral, 2015: II, (IV), 347-351). 

Ġbrahim (a.) Peygamberin sünnetleri daha çok Ġslamî sünnetlerin bir benzeri ya 

da onların ilk modelleridir. Bunun kemâl derecesi, Hz. Muhammed (s.) ile vücut 

bulmuĢtur. O halde Allah‟ın insanlara olan üstün nimetlerinin baĢında onlara ilahî 

belgeleri okuyan, kitap ve hikmeti öğreten ve daha bilmedikleri nice Ģeyleri belleten, 

bütün bunlarla beraber onları her türlü kir ve pastan temizleyen bir peygamberin 

gönderilmesi gelir. O halde Allah‟a olan bağlılığımız, kalbimizin idraki ve O‟nun 

büyüklüğüne karĢı uyanıklığıyla ölçülür (Yıldırım, 1986: I, 391). 

“Eğer şükreder ve iman ederseniz, Allah size niye azap etsin ki? Allah, şükrün 

karşılığını verendir, hakkıyla bilendir.” (Nisa, 4/147). Yüce Allah, Ģükreden Mümini 

azaplandırmayacağına, O‟nun kullarını azaplandırmasının mülkünü artırmayacağına, 

yaptıklarına cezayı terk etmesinin de hâkimiyet ve saltanatını eksiltmeyeceğine dikkat 

çekmektedir. Mekhul der ki: Dört Ģey var ki, onlar kimde olursa lehinedir. Üç Ģey de 

vardır ki, bunlar kimde olursa aleyhinedir. Lehine olan dört Ģey; ġükür, iman, dua ve 

istiğfardır. Aleyhine olan üç hususa gelince: bunlar mekr (hilekârlık), bağy (haddi 

aĢmak) ve neks (ahdi bozmaktır) (Kurtubî, tsz.: V, 537). 

“Cinler, Süleyman için dilediği biçimde kaleler, heykeller, havuz gibi çanaklar 

ve sabit kazanlar yapıyorlardı. Ey Davud ailesi, şükredin! Kullarımdan şükredenler pek 

azdır.” (Sebe, 34/13). Davud (a.) ailesine sözü edilen birçok nimetler verilmiĢti. Onlar 

ilâhî lütuf ve kereme fazlasıyla nail olmuĢlardı. Bunun için Rasûlullah (s.) Efendimiz: 

“Üç Ģey var ki onlar kime verilmiĢse, gerçekten Davud ailesine verilenin bir benzeri ona 

da verilmiĢ demektir: HoĢnutluk halinde de öfkeli durumda da adaletten ayrılmamak; 

fakirlik halinde de zenginlik günlerinde de tutumlu ve dengeli olmak; gizli ve açık 

hallerde Allah‟tan saygı ile korkmak” buyurmuĢtur (Yıldırım, 1986: X, 4933). 

Hz. AiĢe (r.) Ģöyle anlatıyor: Allah Rasûlu‟nun her iĢi hayret verici idi. Bir gece 

yanıma geldi, hatta cildini cildime dokundurdu ve sonra Ģöyle buyurdu: “Ey AiĢe, bu 

gece bana Rabbime ibadet etmek için izin verir misin?” Bunun üzerine ben “Ey Allah‟ın 

Rasûlu! Ben senin yakınlığını severim, isteklerini de severim, Rabbine ibadet etmeni de 

severim, izinlisin” dedim. (Ben bunu söyleyince) Rasûlullah kalktı, odadaki su ibriğinin 

yanına gitti, abdest aldı, suyu da çok dökmedi, sonra namaz kılmaya baĢladı. Ağlıyordu, 

hatta ağlamaktan sakalı ıslandı. Sonra secde etti ve ağlamaya devam ediyordu. 

Ağlamasından yer ıslanmıĢtı. Sonra yan tarafına yattı ve yine ağlıyordu. Sonra Bilal 

geldi, kendisini sabah namazına çağırıyordu. Bilal onun ağlamasını görünce “Ey 

Allah‟ın Rasûlu! Allah senin geçmiĢ ve gelecek günahlarını bağıĢladığı halde seni 

ağlatan Ģey nedir? Bunun üzerine Hz. Peygamber “Ey Bilal! ġükreden bir kul 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

77 

 

olmayayım mı? Nasıl ağlamayayım? Allah Teâlâ bu gece bana “Göklerin ve yerin 

yaradılıĢında, gece ile gündüzün birbiri ardınca geliĢinde aklıselim sahipleri için 

gerçekten açık ibretler vardır” (Âl-i Ġmrân, 3/190) âyetini indirdi” dedikten sonra Ģöyle 

buyurdu: “Yazıklar olsun bunu okuyup da bunun hakkında düĢünmeyene!” Diğer bir 

rivâyette ise “Vay bunu çeneleri arasında çiğneyip de bunun üzerinde düĢünmeyenlere! 

buyurmuĢtur (Buhârî, “Teheccüd”, 6; Müslim, “Münâfikûn”, 79-80; Tirmizî, “Salât”, 

187; Ġbn Mâce, “Ġkâme”, 200). 

 

4.1.9. Mümin Cömerttir 

 

Cömertlik; bir Ģeyi gönülden vermek, çokça vermek gibi anlamlara gelir (Ġbn 

Fâris, 2001: 213), yani bir Ģeye karĢılık olmaksızın, uygun ve gerekli olan Ģeyi 

baĢkaasına kazandırmanın temelidir. (Cürcânî, 1997: 78). Türkçede eli açık olmak 

Ģeklinde de ifade edilen cömertlik, baĢka bir ifadeyle kiĢinin sahip olduğu imkânlardan 

baĢkalarına meĢru ölçüler dahilinde ve Allah rızasını gözeterek yardımda bulunmasını 

sağlayan ahlaki bir erdemdir (YaĢaroğlu, 2016: 96). 

Fahreddin er-Râzî (ö.606/1210) Bakara Sûresi‟nin ikinci âyetinde Allah‟a 

samimiyetle inanan Müminlerin baĢlıca özellikleri sayılırken iman ve namazın peĢi sıra 

infakın zikredildiğini söyleyerek bu âyetin farz ve mendup olan bütün infak çeĢitlerini 

kapsadığını ifade eder (Râzî, 2002: I, 464-465). Cömertlik, insanî bir duygu olmasının 

yanı sıra aynı zamanda ilahî bir ahlaktır da. Zira Kur‟ân‟da cömertlik, öncelikle 

Allah‟ın sıfatları arasında gösterilmiĢtir. Allah‟ın isimleri arasında yer alan “el-Kerîm” 

(Topaloğlu, 2002: XXV, 287) ve Zü‟l-Celâl ve‟l-Ġkram özellikle Cenâb-ı Hakk‟ın 

kullarına yönelik lütuf ve ikramını vurgular (Topaloğlu, 2013: XLIV, 515). 

Ġyilik ve cömertliğin önündeki en büyük engel ise insanın dünya sevgisi ve ilgisi 

ile dünya nimetlerine dört elle sarılmasıdır. Mal ile kirlenen ruh; para sevdasıyla kararan 

kalp, altın ve gümüĢün ıĢıltısı ile kamaĢan göz ve karıĢan zihin, insani gerçeklere ve 

ilahî sırlara perdelidir. Her hastalığın tedavisi kendi cinsinden Ģeylerle olduğu için 

madde ve maldan gelen hastalık yine onlarla tedavi edilebilir (Yılmaz, 2016: CXX, 4). 

Ġbadet bir takım fiili ritüellerden ibaret değildir. Kulluk niyeti ve kastıyla yapılan 

diğer fiiller de ibadet olarak isimlendirilebilir. Bir Müslümanın insani iliĢkilerinde 

mütevazı, sevecen ve müĢfik olması, cömertliği, dürüstlüğü, hoĢgörülü tavrı vb. de 

mutlaka ibadet gibi önemlidir ve sahibine sevap kazandıracaktır. Dolayısıyla 

Müslümanlar sadece fiili ibadetleriyle değil aynı Ģekilde iyilik ve güzel ahlâk namına 

sergiledikleri tutumlarından dolayı da sevap kazanacaktır (Kılıç, 2009: XIII, (I), 92-93). 

Allah, toplum hayatının normal bir Ģekilde devamını sağlamak için kimini 

zengin, kimini fakir, kimini güçlü, kimini zayıf vs. yaratarak, birbirine muhtaç hale 

getirmiĢtir. “De ki: “Ey mülkün sahibi olan Allah‟ım! Sen mülkü dilediğine verirsin. 

Dilediğinden de mülkü çeker alırsın. Dilediğini aziz edersin, dilediğini zelil edersin. 

Hayır senin elindedir. Şüphesiz sen her şeye hakkıyla gücü yetensin.” (Âl-i Ġmrân, 

3/26). Bir toplumda herkes aynı ekonomik statüde olsa o zaman o toplumun varlığını 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

78 

 

devam ettirmesi imkânsız olurdu. Zira herkes zengin olduğunda toplumda alt hizmet ve 

görev olarak kabul edilen iĢleri kim yapacaktı? (Köylü, 2011: XXXI, 28-29).  

Ġnsanoğlu bu âlemde kendisine emanet ve âriyet olarak verilen mal ve mülkü 

kendisinin sanır. Mal üzerindeki süreli tasarruf hakkını mülkiyet ve sahiplik zanneder. 

Kur‟ân, hayra sarf edilmiĢ kalıcı mala “el-bâkiyâtu‟s-sâlihât” adını verir (Kılıç, 2009: 

XIII, (I), 90). Güzeller; tozsuz, passız, parlak ayna ararlar; çünkü o ayna karĢısında 

yüzlerinin güzellikleri ve üzerlerindeki süsler ortaya çıkar. Güzel, güzelliğini nasıl ayna 

olmadan göremezse; iyilik sahibi cömertte cömertlik yüzünü ancak yoksula bakmakla 

gösterebilir. Bu yüzden güzel güzelliğini ortaya koyan aynaya minnet borçlu olduğu 

gibi cömert zengin de fakire minnet borçludur (Mevlana, 2012: I, 2743-2745). 

“Onlar bollukta ve darlıkta Allah yolunda harcayanlar, öfkelerini yenenler, 

insanları affedenlerdir. Allah, iyilik edenleri sever.” (Âl-i Ġmrân, 3/ 134). Âyet-i 

celilede, takva sahiplerinin üç özelliği zikredilmektedir ki bunlardan birincisi 

cömertliktir. Cömertlik konusunda Hz. Peygamber (s.): “Cömert insan Allah‟a yakındır, 

cennete yakındır, insanlara yakındır; cehennemden ise uzaktır. Cimri kişi ise Allahtan 

uzaktır, cennetten uzaktır, insanlardan uzaktır; cehenneme ise yakındır. Muhakkak ki 

cömert olan cahil kişi, Allah‟a, âbid olan bir cimriden daha sevimlidir.” (Tirmizî, 

“Birr”, 40) buyurur. Geçim konusunda endiĢelenmeye gerek kalmadığına, zira tüm 

canlıların rızkının Allah‟a ait olduğuna Allah‟ın dilemesi ve takdiri dıĢında hiçbir Ģeyin 

meydana gelemeyeceğine inanan bir kiĢinin güçlü bir ruh sağlığına sahip olacağı 

söylenebilir (Köylü, 2011: XXXI, 35-36). Bu durum Kur‟ân‟da Ģöyle açıklanmaktadır: 

“Rabbinin rahmetini onlar mı bölüştürüyorlar? Dünya hayatında onların geçimliklerini 

aralarında biz paylaştırdık. Birbirlerine iş gördürmeleri için, (çeşitli alanlarda) kimini 

kimine, derece derece üstün kıldık. Rabbinin rahmeti, onların biriktirdikleri (dünyalık) 

şeylerden daha hayırlıdır.” (Zuhruf, 43/32). Ġslam, paylaĢmayı maddi ve manevi 

hayatımızın tamamını kapsayacak Ģekilde ele almıĢ ve bunu dinî-ahlaki bir görev olarak 

ortaya koymuĢtur (YaĢaroğlu, 2016: 95). Hz. Peygamber‟e hangi sadakanın daha değerli 

olduğu sorulduğunda, “Yaşama sevincin yerinde ve mala düşkün olduğun zenginliği 

arzulamakta ve fakirlikten korkmakta bulunduğun zamanda verdiğin sadakadır” 

(Buhârî, “Zekât”, 11) diye cevap vermiĢtir  

Allah Teâla‟nın lütfu keremiyle Hz. Peygamber cahiliye kötülüklerinden uzak 

durarak yetiĢme çağını idrak etmiĢtir. Öyle ki o; güzel ahlâk, asalet, soy, hilm, 

cömertlik, iyi komĢuluk doğru sözlülük, emaneti gözetme vb. bakımdan içerisinde 

yaĢadığı toplumun en iyi durumda olanıydı (Kılıç, 2009: XIII, (I), 87). Her konuda 

olduğu gibi cömertliğin hayata yansıması hususunda da en güzel örnekliği Rasûlullah 

(s.) ortaya koymuĢtur. Abdullah b. Abbas‟da Efendimizin cömertliğini Ģöyle anlatır: 

Allah Rasûlu insanların en cömerdi idi. Ramazan ayında ise cömertliği daha da artardı. 

Çünkü Cebrail, her sene Ramazan‟da gelir, ayın sonuna kadar beraber olur, Efendimiz 

ona Kur‟ân‟ı arz ederdi. İşte bu günlerde, esmek için engel tanımayan bereketli 

rüzgârdan daha cömert davranırdı (Buhârî, “Savm”, 7; Müslim, “Fezâil”, 50). Yine 

Enes b. Mâlik, Câbir b. Abdullah, Hz. ÂiĢe gibi Peygamberi yakından tanıyan sahâbîler, 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

79 

 

Rasûlullah‟ın kendisine ihtiyacını bildiren hiçbir kimseyi eli boĢ geri çevirmediğini 

belirtmiĢlerdir. 

Hz. Osman‟ın, Tebük Ordusu‟nu donatmadaki öncülüğü ve Medine‟ye hicretten 

sonra içme suyu sıkıntısı yaĢandığı bir dönemde 35.000 dirheme satın aldığı Rûme 

Kuyusu‟nu vakfetmesi (Buhârî, “Fedailü ashabi‟n-nebî”, 7), Hz. Ebu Bekir‟in, halifeliği 

zamanında yaĢanan bir kıtlıkta 1000 deve yükü buğday, kuru üzüm ve zeytinyağı ile 

dönen kervan malının tamamını muhtaç durumdaki Müslümanlara dağıtması, Talha b. 

Übeydullah‟ta olan 50.000 dirhem alacağını bağıĢlaması, civardaki yerleri satın alıp 

Mescid-i Harâm‟ı geniĢletmesi ve Harem‟in sınır taĢlarını yeniletmesi, Mescid-i 

Nebevî‟yi yeniden inĢa ettirirken kendi malından 10.000 dirhem harcaması (Yiğit, 

2007: XXXIII, 442), Abdurrahman b. Avf, 500 deve yükü tutan büyük bir kervanı bir 

defada bağıĢlaması, bir günde otuz köleyi azad etmesi, (Önkal, 1988: I, 157) Hz. 

Zeynep‟in Hz. Ömer zamanında kendisine tahsis edilen yıllık 12.000 dirhemi elini bile 

sürmeden fakirlere dağıtması onların sahip oldukları cömertlik ve hayır duygusunu 

açıkça göstermektedir (Hamidullah, 2013: XLIV, 358). 

 

4.1.10. Mümin Ġbadet Ehlidir 

 

Ġbadet; mükellefin nefsinin hevasının aksine Rabbi için ta‟zim olarak yaptığı her 

Ģeydir (Cürcânî, 1997: 150). Ġbadeti, insanları kendi kendilerinin olmaktan çıkarıp 

toplum içinde toplum denilen bütünden ayırmaksızın ayrı ayrı teker teker fertler halinde 

devamlı olarak eğitip yetiĢtiren ve böylece onları toplum menfaatlerine yönelten, 

toplum hizmetine hazırlayan, fakat Ģekil ve görünüĢü itibariyle birbirine benzemeyen 

hareket ve faaliyetler bütünüdür diye tarif etmekte mümkündür (Daryal, 1972: (XXV), 

30). 

Din, insanoğlunun ayrılmaz bir parçası olarak onun yaratılıĢından beri varlığını 

sürdüren ve onun yaĢamında önemli etkileri vardır. Bunun en önemli belirtileri arasında 

evrensel olarak görülen ve merkezi bir yer iĢgal eden ve Ģu veya bu Ģekilde tecrübe 

edilen ibadetlerdir (KuĢat, 2011: II, (XIII), 22). Kur‟ân dilinde kul demek olan “abd” 

kelimesi ile kulluk emirlerini yerine getirmek olan “ibadet” aynı köke (=ayn+ba+dal) 

dayanır (Kürkçüoğlu, 1968: VII, (LXX-LXXI), 52). “İşte sizin Rabbiniz Allah. O‟ndan 

başka hiçbir ilâh yoktur. O, her şeyin yaratıcısıdır. Öyle ise O‟na kulluk edin. O, her 

şeye vekil (her şeyi yöneten, görüp gözeten)dir.” (En‟am, 6/102).  (Allah) göklerin, 

yerin ve bu ikisi arasındakilerin Rabbidir. Şu hâlde, O‟na ibadet et ve O‟na ibadet 

etmede sabırlı ol. Hiç, O‟nun adını taşıyan bir başkasını biliyor musun? (Meryem, 

19/65).  

Dindarın ibadetleri yerine getirmesi her Ģeyden önce iradî bir faaliyettir. Dini 

emirlerin yerine getirilmesinde irade, harekete geçirici bir rol oynar. Hergün beĢ defa 

namaz kılmak, gün boyunca yeme içmeyi terk ederek oruç tutmak ve buna bir ay devam 

etmek, maddi külfetine ve yolculuk sıkıntılarına katlanarak hacca gitmek, gönlündeki 

mülk edinme ve sahip olma arzusuna rağmen zekât vererek Allah rızası için malının bir 

kısmını elden çıkarmak bir irade iĢidir. (Certel, 1998: I, (III), 153). Müslümanın 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

80 

 

gönlünde bu bilinç ve Ģuur yer edince bir olan Allah‟a kulluk Ģuurunda yaptığı her Ģey 

ibadet sayılır. Allah‟a kulluk insanın kâinatı imarında, yeryüzünde yapacağı davet ve 

metodunun hayata tatbikinde ve hatta yapacağı her harekette kendini gösterir (HaĢimî, 

2007: 34). 

Ġslamî ibadetlerin ilk ve en önemli iĢlevi, kul ile Allah arasında sağlam ve daimi 

bir bağın kurulmasını temin etmektir. Ġnanan insan, inanıp bağlandığı üstün yaratıcıya 

karĢı içinde duyduğu azim, saygı, sevgi, bağlılık, teslimiyet ve Ģükran duygularını fiilen 

ifade edip göstermek ve inancını birtakım pratiklerle realize etmek üzere ibadet etme 

ihtiyacı duyar. Ġbadetler, inanan insanla Allah arasında iman bağı ile derinden kurulan 

iliĢkinin dıĢ dünyaya akseden tezahürleri ve dini hayatı kuvveden fiile dönüĢtüren 

uygulamalar bütünüdür. Her ibadet, Allah‟a ruhen bir yöneliĢ ve vuslatını devam 

ettirebilmesi için lutfettiği bir randevudur (Certel, 1998: I, (III), 149-150). Ġbadet, 

insanlar arası iliĢkilerde kiĢilerin birbirlerini tanımalarını, birbirlerine güvenmelerini, 

dini bir toplumun sağlıklı bir yapıya kavuĢmasını sağlayan, dindar kiĢinin samimiyet 

derecesini (dini gücünü) ortaya koyan bir davranıĢtır (ġentürk, 1985: 229). Fafreddin 

Râzî, ibâdetin fazilet bakımından üç derecesinin bulunduğunu söyler: 

Birinci derece: Mükâfat elde etmek veya cezadan kurtulmak maksadıyla 

Allah‟a ibâdet etmek. Bu maksatla yapılan ibadetin derecesi çok düĢüktür. Çünkü 

istenen sadece mükâfat elde etmek ve cezadan kurtulmaktır. Amaç vasıta haline 

getirilmiĢtir. Değerler yer değiĢtirdiğinden ötürü bu fil değersiz kalmıĢtır. 

Ġkinci derece: Allah‟a kullukta bulunarak, O‟nun emirlerini yerine getirip 

yasaklarından kaçınarak Ģeref kazanmak maksadıyla ibâdet etmektir. Bu, birinci 

dereceden üstündür. Maksat Allah‟ın dıĢında baĢka birĢey olduğundan bu da tam 

değildir. 

Üçüncü derece: Ġnsanın Allah‟ın ilâh, kendisinin de O‟nun kulu olduğu 

bilinciyle ibâdet etmesidir. Ulûhiyet büyüklüğü, ubûdiyet ise tezellülü gerekli kılar. Bu 

bilinçle yapılan ibadet, en üstün dereceye çıkmıĢtır. Nitekim namaza niyet ederken, 

sevap kazanmak, cezadan kurtulmak için değil, “Allah rızası için” diyerek niyet 

etmekteyiz (Râzî, 2002: I, 250). ĠĢte imanı diri tutan bazı ibadet örnekleri: Gerçek 

Müminlerin kalpleri namazda Allah‟ın huzurunda bulunmanın heybetiyle titrer. Bu 

yüzden durulur ve derinden ürperir. Bu ürperti oradan azalara, duygu ve hareketlere 

akseder. Zihinleri kurcalayan tüm meĢguliyetler yok olur. Allah‟ın yüceliğinni idrakine 

vardıkları, O‟na kulluğun verdiği huzuru hissettikleri için baĢka bir Ģeyle uğraĢmazlar. 

Vicdanları her türlü kirden aranır. ĠĢte bu noktada boĢlukta yüzen zerre, ana kaynağı ile 

buluĢur. ġaĢkın ruh yolunu bulur, ürkek kalp sığınağını bulur. Bu anda Allah‟ın 

dıĢındaki bütün değerler eĢyalar ve Ģahıslar gözlerinde küçülür (Çelik, 2010: 291)  

“Muhakkak ki, namaz, hayâsızlıktan ve kötülükten alıkoyar.” (Ankebut, 29/45). 

Namaz vasıtasıyla sık sık ruhen Allah‟ın huzuruna çıkmak sayesinde oluĢan murakabe 

hissi, insanı sadece kötülüklerde pasifize etmekle kalmaz, aynı zamanda ahlaki bir 

dönüĢümü de beraberinde getirerek iyiliği iĢlemeye de sevk eder (Certel, 1998: I, (III), 

153). Müminler namazı her halükârda kılarlar. “Eğer (bir tehlikeden) korkarsanız, 

namazı yaya olarak veya binek üzerinde kılın.” (Bakara, 2/239). Bu durum Müminlerin 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

81 

 

özelliklerndendir. Ancak münafıklar namaz kılmamak için bahane ararlar veya toplum 

içinde olmadıklarında, tek baĢlarında olduklarında namazı terk etmeye cesaret ederler. 

Ashabdan Ġmran b. Husayn, kendisinde nasur (basur) illeti bulunduğunu söyler. Allah‟ın 

Elçisi ona “Ayakta namaz kıl, bunu yapamazsan oturarak kıl, bunu da yapamazsan yan 

üstü yatarak kıl” buyurmuĢtur. “Namazı kıldınız mı gerek ayakta gerek otururken ve 

gerek yan yatarak hep Allah‟ı anın. Güvene kavuştunuz mu namazı tam olarak kılın.” 

(Nisa, 4/103). Nitekim Rasûlullah (s.) Efendimiz, geceleri kalkıp yalnız baĢına namaz 

kılarken kıyamı uzattığı gibi, secdeleri de uzatırdı (Nesâi, “Nisâ”, 1; Müsned, III, 128, 

199, 285). Eğer imkân varsa savaĢ anında dahi namazı terk etmemek gerekir. Nitekim 

Peygamberimiz (s.) ve seçkin sahabeleri savaĢta bile namazı terk etmemiĢlerdi. 

“Yeryüzünde sefere çıktığınız vakit kâfirlerin size saldırmasından korkarsanız, namazı 

kısaltmanızdan ötürü size bir günah yoktur...” (Nisa, 4/101). Dünyada iken cennetle 

müjdelenenlerden olan Hz. Ömer (r.), kanlı bir suikaste uğramıĢtı. O yüce insan, 

yarasından kanlar akarken namazını kılmıĢ, namazı terk etmeyi aklından bile 

geçirmemiĢtir (Ġbn Kesîr, 2000: VII, 228). “Ahirete iman edenler, ona da inanırlar. 

Onlar namazlarını vaktinde kılarlar.” (En‟am, 6/92). 

“…Rahmetim ise her şeyi kapsamıştır. Onu, bana karşı gelmekten sakınanlara, 

zekâtı verenlere ve âyetlerimize inananlara yazacağım.” (A‟raf, 7/156). Zekat, 

insandaki mülkiyet güdüsünün aĢırı derecede güçlenmesinden doğan cimrilik 

temayülünün aĢılıp, bunun yerine olumlu bir kiĢilik özelliği olarak cömertliğin 

kazanılmasına vesile olur (Certel, 1998: I, (III), 153). “…Allah‟a derinden saygı duyan 

kadınlar, sadaka veren erkeklerle sadaka veren kadınlar, oruç tutan erkeklerle oruç 

tutan kadınlar…” (Ahzap, 33/35). Sadaka vermek imanın bir gereğidir. Zira sadaka 

vermekte bir sınır yoktur. Bazen bir müsülümana selam vermek sadaka iken, bazen bir 

Müslümanın halini sormak bir sadakadır, bazende malının yarısını, hatta tamamına 

yakınını vermekte bir sadakadır. “Az da olsa gücünüz yettiği kadar sadaka veriniz.” 

(Buhârî, “Zekat”, 21). “Yarım hurma ile de olsa; kendinizi cehennem ateşinden 

koruyunuz, o kadarını da bulamayanlar güzel bir sözle bile olsa kendilerini 

korusunlar.” (Buhârî, “Zekat”, 9, 10; “Edeb” 34; Müslim, “Zekat”, 66-67). “Güzel bir 

söz” (Buhârî, “Edeb” 34; Müslimi, “Zekat”, 56); “her meşru ve güzel bir iş sadakadır.” 

(Buhârî, “Edeb”, 33; Müslim, “Zekat”, 53) “Her tesbih bir sadaka, her hamd bir 

sadaka, her tehlil (la ilahe illallah demek) bir sadaka, her tekbir sadaka, iyiliği tavsiye 

etmek sadaka, kötülükten sakındırmak sadakadır…” (Müslim, “Misafirin”, 84, “Zekat” 

56; Buhârî “Sulh”, 11; “Cihad”, 72). Sevgili Peygamberimiz (s.a.v), Sahabe-i 

Kiramdan, Tebük Seferi‟ne çıkan orduya yardım etmelerini istemiĢ, bunun üzerine Hz. 

Osman b. Affan, dar durumda olan orduya 1.000 dinarlık mali yardımda bulunmuĢken 

Hz. Ömer malının yarısını infak ederek bu konuda herkesi geçtiğini zannetmiĢ fakat Hz. 

Ebu Bekir, tüm malını Allah yolunda infak etmiĢtir. (Ġbn Kesîr, 2000: V, 64). 

“Müminler ancak o kimselerdir ki; Allah anıldığı zaman kalpleri ürperir. O‟nun 

âyetleri kendilerine okunduğu zaman (bu) onların imanlarını artırır. Onlar sadece 

Rablerine tevekkül ederler.” (Enfal, 8/2). “Onlar, inananlar ve kalpleri Allah‟ı anmakla 

huzura kavuşanlardır. Biliniz ki, kalpler ancak Allah‟ı anmakla huzur bulur.” (Ra‟d, 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

82 

 

13/28). Ġman zevkini; akıl, irâde, idrâk ve vicdan yoluyla alıp benliğine yediren 

Müminin beĢ ana vasfı vardır ki, diğer insanlarda bunların tamamı birarada bulunmaz. 

1- Allah anıldığında kalbleri ürperir.  Artık böylesi Allah ile görür, O‟nunla 

iĢitir, O‟nunla tutar ve O‟nunla yürür. 

2- Allah‟ın âyetleri okununca, onların imanını artırır. Öyle ki, her âyet bir tasdik 

ve bilgiye kapı açar; her belge, ilahî kudret ve sünnetullahı yansıtır. Her tasdîk ve yeni 

bilgi imana güç ve kuvvet verir; her belge imanın zevk ve heyecanını artırır. 

3- Onlar her halükârda Rablerine güvenip dayanırlar. Kendini bu düzeye 

getiremeyen kiĢinin Allah‟a olan güveni zayıf, itikadı sarsıktır. 

4- Onlar namazlarını dosdoğru kılarlar. ġüphesiz ki, yukarıda belirtilen üç sıfatı 

kendinde toplayan bir Mümin için zevklerin en güzeli, Allah‟a kulluğun en anlamlı yanı 

olan namaz kılmaktır. 

5- Rızık olarak kendilerine sunduğumuzdan (Allah için Allah yolunda) harcarlar. 

Gerçekten yukarıdaki dört vasfı ruhunda taĢıyan Mümin; mal ve makamı, servet ve 

ihtiĢamı, Ģöhret ve bencilliği birer âdi araç olarak görür; bunların hepsini gayeler gayesi 

olan ilahî rızaya uygun Ģekilde kullanır (Yıldırım, 1986: V, 2324). 

“Kendilerine zulmetmekteler iken meleklerin canlarını aldığı kimseler var ya; 

melekler onlara şöyle derler: “Ne durumdaydınız? (Niçin hicret etmediniz?)” Onlar da 

“Biz yeryüzünde zayıf ve güçsüz kimselerdik” derler. Melekler, “Allah‟ın arzı geniş 

değil miydi, orada hicret etseydiniz ya!” derler. İşte bunların gidecekleri yer 

cehennemdir. O ne kötü varış yeridir.” (Nisa, 4/97). Mekke‟de bulunan Habib b. 

Damre, bu âyeti duyunca oğullarına: “Ben zayıf ve biçarelerden değilim, beni 

Medine‟ye götürün...” demiĢ onun bu isteği üzerine oğulları bir tahterevan bulup 

babalarını ona koyup Medine yolunu tuttular. Ten‟im mevkiine gelince vefat edeceğini 

anlayan Habib, sağ elini sol eline vurarak, “Allahım! ġu senin, Ģu da Rasûlünün; 

Rasûlün sana ne ile biy‟at ettiyse, ben de öyle biy‟at ediyorum!” dedi ve övgüye değer 

bir Ģekilde ruhunu teslim etti. Ashab-ı Kiram onun bu halini duyunca, “Medine‟ye 

eriĢseydi mükâfatı tamam olurdu...” diyerek kendilerine göre yargıda bulundular. Bunun 

üzerine “Kim Allah yolunda hicret ederse, yeryüzünde gidilecek çok yol ve geniş yer 

bulabilir. Kim de evinden, Allah‟a ve Peygamberine hicret ni­yetiyle çıkar da (yolda) 

ölüm kendisine yetişirse, şüphesiz ki onun mükâfatı Allah‟a aittir. Allah çok bağışlayan 

ve çok merhamet edendir.” (Nisa, 4/100) âyeti indi (Yıldırım, 1986: III, 1438-1439). 

 

4.1.11. Mümin Ġffet Sahibidir 

 

Namus, istikamet, haram olanlardan geri durmak, ırz sahibi olmak, bedenin 

korunması için gerekli olan Ģeyleri almak kullanmak ve gerekli olmayanlardan uzak 

durmak, cinsel iĢlerde ahlak kurallarına bağlılık, anlamlarına gelen (Asım Efendi, 1886: 

II, 814), iffeti Cürcânî ise; Ģehevi kuvvetin bir durumu dur ki bu kuvvetin ifratı olan 

fücur (azma) ile onun tefriti olan humud (sönme) arasında ortadadır. Ġffetli kiĢi, Ģeriata 

ve mürüvvete uygun olan iĢlere giriĢen kimsedir, Ģeklinde tarif eder (Cürcânî, 1997: 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

83 

 

154). Yani iffet; nefiste Ģehvetin galip gelmesini engelleyen haldir (Ġsfahânî, 1992: 

339). 

Klasik Ġslam düĢünürlerine göre iffet, dört temel ahlakî erdemden biridir. Bu 

erdemler, adalet, hikmet, Ģecâat ve iffet Ģeklinde bir bütünlük arz eder. Kindî (ö. 

252/866 ?), “iffet, bedenin korunması ve geliĢtirilmesi için gerekli olan Ģeyleri sağlama, 

gereksiz olan Ģeylerden uzak durma davranıĢıdır” der. Ġbn Miskeveyh “behîmî nefis 

(Ģehevî güç) ihtiraslara yönelmeksizin “akıllı nefs”in kontrolü altına girerse ve böylece 

dengeli davranmayı baĢarırsa iffet erdemi ortaya çıkar” der. (Kasapoğlu, 2003: III, (III), 

48). 

Ġnsanın arzularını, tutkularını aklının ve inancının kontrolünde tutarak, Allah ve 

insanlar nezdinde kendisini küçük düĢürecek davranıĢlardan sakınmasını sağlayan 

erdem olarak ifade edilen iffet (Aydeniz, 2013: (XIX), 101), baĢkasının namusuna göz 

dikmemek, kendi namusuna baĢkalarının da yan bakmasına fırsat vermemektir (Aksu, 

2013: (XIX), 85). Ġsfahânî, “KiĢi; el, dil, kulak ve göz gibi âza ve cevârihini 

yanlıĢlardan korumadıkça, tam olarak iffetli hale gelemez. Ġnsan dilini alay, aĢağılama, 

gıybet, dedikodu ve lakap takmaktan; kulağını da kötü ve çirkin Ģeyleri dinlemekten 

uzak tutmalı” demektedir. Dilde ve düĢüncede iffet, kiĢinin imanının derecesini gösteren 

ahlakî bir duruĢtur. Bunun aksi, yani dil ve düĢüncedeki iffetsizlik de imandaki zaafa 

iĢaret etmektedir. (Gülçür, 2013: (XIX), 54-55). 

Ġmanın Ģubelerinden biri olan hayâ iffetten doğar. Hayâ, “çirkin Ģeylerden 

kaçınmaya sevk eden ve hak sahibinin hakkı konusunda taksirden, yani her türlü hukuk 

ihlalinden meneden ahlakî bir tavır” olarak nitelenir (Güler, 2013: (XIX), 18).  

Hz. Peygamber‟in Ģu hadisi konumuza ıĢık tutmaktadır. “Hayâ imandandır ve 

hayâlı olan kimse cennettedir. Hayâsızlık ise kalbin katılığındandır; kalbi katı olan da 

cehennemdedir.” (Buhârî, “Ġman”, 16). Zira Hz. Peygamber (s.) devamlı olarak “Ya 

Rabbi! Senden hidâyet, takva ve iffet diliyorum” (Müsned, I, 389, 439) Ģeklinde dua 

ederdi. Kur‟ân bir Müminin ideal kiĢilik özelliklerini, belirgin karakterlerini sayarken, 

cinsel güdüye iliĢkin Müminde ortaya çıkan karakter özelliğini saymadan geçmez. Hz. 

Yusuf‟un yanı sıra (Yusuf, 12/24), Hz. Meryem‟de iffet konusunda Müminlere örnek 

gösterilmiĢ (Enbiya, 21/91; Tahrim, 66/12), Hz. ġuayb‟ın kızlarının iffetli davranıĢları 

(Kasas, 28/23-25) ve Hz. Musa‟nın iffetine düĢkünlüğüne değinilmiĢtir. Âyetlerden, Hz. 

Peygamber‟in hadislerinden ve Ġslam ahlakına dair eserlerden anlaĢılan; Müslüman 

kabul edilmek için sadece tevhid ilkesine iman etmenin ve birtakım ibadetlerin yerine 

getirilmesinden baĢka iffet, hayâ, edeb gibi faziletlerin de kiĢide olması gerektiğidir 

(Aydeniz, 2013: (XIX), 101). 

Ġffet; gündelik hayatın çok içinde bir kavram, insanın yükseklerde bir yere 

bağlılığından ileri gelen sebeplerle heva ve heveslerine kapılmasına izin vermeyen, 

tutkularına mesafe koymasını haklı kılan türde, itinayla korunması gereken bir özü 

anlatır. Buna karĢılık gündelik hayat içinde bir tanımı arandığında, özellikle ve sadece 

kadının ahlakî seciyesine bağlanacak Ģekilde açımlanıyor. Bunun dinî bir dayanağı yok. 

Dinî metinlerde iffetten konu açıldığında akla ilk gelen isimlerden biri Hz. Yusuf olmaz 

mı? (AktaĢ, 2013: (XIX), 41). ĠĢte bu nedenle cinsel ahlakın Kur‟ân‟da, “fercin hıfzı” 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

84 

 

Ģeklindeki nitelenmesi, Nur ve Ahzab Sûrelerinde, erkeğe ve kadına ayrı ayrı vurgu 

yapılarak anlatılır. Cinsiyet unsuru dikkate alınarak “iffetli kadın karakteri” ve “iffetli 

erkek karakteri” inanan insanlara edinilmesi salık verilen bir kiĢilik özelliği olarak 

sunulur. (Kasapoğlu, 2003: III, (III), 59). 

Hz. Yusuf‟un hayatı, üç gömlek etrafında örülmüĢ gibidir. Çocukluk dönemini 

hatırlatan kanlı gömleği onun mazlum ve mağduriyetini; Mısır sosyetesinin en önde 

gelen kadınlarından biri olan Züleyha‟nın fitnesine karĢı güçlü iradesiyle direnirken 

arkadan yırtılan gömleği iffet ve ismetini; kardeĢleri vasıtasıyla babası Hz. Yakub`a 

gönderdiği gömleği ise olgunluk ve iktidar dönemindeki istikametini simgeler ( Yıldız, 

2006: 13). Tek isteği Allah ile olan ahlakî iliĢkisinin bozulmaması olan Hz. Yusuf, 

cinsel doyum ve etkinlik için bütün gerekli koĢulların eksiksiz biçimde hazır olduğu, 

kontrol edilmesi neredeyse imkânsız koĢullar altında, ahlak dıĢı cinsel iliĢkiden uzak 

durmaya çalıĢmakla kalmayıp, bu yüzden uğrayacağı diğer sıkıntıları da göğüslemeye 

hazır olduğunu kanıtlayarak iyiliği ve mutluluğu, kendini ahlak dıĢı cinsel doyumun 

kucağına bırakmakta değil; iffetli kalmakta aramaktadır (Kasapoğlu, 2003: III, (III), 

64). Gayri ahlakî tutum ve davranıĢların, haz kültürünün neredeyse bir hayat tarzı haline 

getirildiği küresel dünyada; edepleriyle, iffetleriyle nezih bir Ģekilde yaĢamak isteyen 

Müminler, özellikle Mümin gençler Hz. Yusuf‟un iffet ve ihlas sembolü tutumunu 

kuĢanarak haramlardan kaçınmalı ve böylece peygamber ahlakını bir model olarak 

insanlığa sunabilmelidir. (Yıldız, 2006: 132). ġehvetin kulu ve esiri olmak, kölelikten 

daha zelil bir durumdur. Gerçekten de iffet, insanı tutkularının baskısından kurtaran ve 

onu özgür kılan hayat iksiridir (Güler, 2013: (XIX), 9). 

Ġslam tarihi bizlere iffet ve namus kavramını idrak edememiĢ kiĢi ve toplumların, 

bu değerlere sahip Müslüman kiĢi ve toplumlara yaptıkları saldırılardan bahsetmektedir. 

ĠĢte bunlardan bir tanesi de Hz. Peygamber döneminde meydana gelmiĢ doğrudan iffeti 

hedef alan Ġfk Olayı‟dır. Abdullah b. Übeyy ve yandaĢlarının bu saldırı ile amaçları 

muhtemelen Ġslam‟ın en büyük serveti olan yüksek manevî üstünlüğü sarsmak ve 

Muhacirle Ensar ve Ensar‟ın iki kabilesi olan Evs ile Hazrec arasında bir iç savaĢ 

çıkarmaktı (Aksu, 2013: (XIX), 85). “İffetli, hiçbir şeyden habersiz, Mümin kadınlara 

zina iftirasında bulunanlar, gerçekten dünya ve âhirette lanetlenmişlerdir. Onlara 

büyük bir azap vardır.” (Nur, 24/23). 

Rasûlullah (s.) “Kim hakkını talep ederse bunu imkân nispetinde iffetle 

(günahlara girmekten sakınarak) istesin.” yine hak sahibine: “Sen hakkını ister tam 

ister eksik olsun ama iffetle (günahlara girmekten sakınarak) al” (Ġbn Mâce, “Sadakat” 

15, 2421) buyurması kiĢinin hakkını talep ederken haramlardan tam sakınması, bunun 

mümkün olmadığı takdirde imkân nispetinde sakınmaya gayret göstermesi, dolayısıyla 

hakkını meĢru bir Ģekilde talep etmesi anlamına gelmektedir. 

“Âdemoğlu malım, malım der durur. Ey Âdemoğlu! Dikkat et! Yiyip-içip 

tükettiğinden, giyip eskittiğinden ve sadaka olarak verip âhirete yaptığın yatırımından 

başka ne malın var?” (Müslim, “Zühd”, 3-4; Tirmizî, “Zühd”, 31, Tefsir, 102/1; Nesâî, 

“Vesaya”, 1) Ģeklindeki hadislerinde insandaki mal tutkusunun çok güçlü olduğuna 

iĢaret eder. Buna bağlı olarak geliĢen dilenciliği, yüzsüzlük ve onursuzluk olarak niteler 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

85 

 

el emeği ve çalıĢmayı da över. „Asalaklık‟, „baĢkalarının sırtından geçinme‟ anlamına 

gelen dilenciliğin insanın onur sıfatını/Ģerefini ayaklar altına alan bir tutum olduğunu 

da: “Sizden birinizin dağa giderek bir arkalık odunu yüklenip satarak ihtiyacını 

karşılamasıyla şerefini kurtarması -verilir veya verilmez ayrı bir şey ama- insanlardan 

istemekten daha hayırlıdır.” (Buhârî, “Müsakat”, 13, “Zekat”, 50, “Büyu”, 15; Müslim, 

“Zekat”, 107; Ġbn Mâce, “Zekat”, 25) hadisiyle açıkça ortaya koyar. Dilencilik yapmak 

isteyen bir sahabiyi de uyarıp onun basit bir iki eĢyasını açık arttırmayla satarak 

kendisine sermaye sağlayıp bir ip ve balta alarak odunculuk yapmaya yönlendirir. Bu 

zatın bu yolla geçimini temin etmeye baĢladığını gördükten sonra da: “İşte bu kıyamet 

günü dilencilik onursuzluğu/lekesi ile Allah‟ın huzuruna çıkmandan hayırlıdır” (Ebu 

Dâvûd, “Zekat”, 26; Ġbn Mâce, “Ticarat”, 25) buyurarak onurlu duruĢu gösterir. 

Rasûlullah (s.), istemekten sakınanı Allah‟ın iffetli kılacağını, müstağni davranarak 

elinde olanla yetineni zengin edeceğini, sabretmek isteyene sabır vereceğini ve sabırdan 

daha hayırlı ve engin bir lütuf olmadığını söyler (Buhârî, “Zekat”, 50; Müslim, “Zekat”, 

124). 

Bireysel ve toplumsal hayatta görülen tüm hasbî faaliyetlerin ve güzel 

alıĢkanlıkların temelinde geniĢ anlamda iffet eksenli ahlak anlayıĢı yatar. Ġffet, insanın 

hem bireysel hem de toplumsal ahlakını ilgilendirir. Bilindiği gibi insanın kendi iç 

dünyasından ve Allah ile olan iliĢkilerinden doğan davranıĢlar bireysel ahlak adını 

alırken, insanın diğer insanlara ve varlıklara karĢı yapmakla yükümlü ve sorumlu 

olduğu görevler toplumsal ahlak adını alır. (Güler, 2013: (XIX), 19). 

ArĢiv kayıtlarımız iffete verilen önemin güzel örnekleri ile doludur. Elimizdeki 

belgelerde dikkati çeken hususların baĢında devlet memuru olarak alınacaklarda ehl-i 

iffet sahibi olmaları Ģartının aranması gelmektedir. Özellikle gümrükte çalıĢacak 

olanların erbab-ı iffet ve ehliyet sahibi kiĢilerden seçilmesi istenmektedir. Haremeyn‟i 

teftiĢ edecek olanların ilim sahibi iffetli kimselerden seçilmeleri, aranan Ģartların en 

baĢında gelmektedir (Aydeniz, 2013: (XIX), 101). Ġslam medeniyeti vakıfları yoluyla bu 

meseleyi çözmüĢtür. Bunun yanında Osmanlılar döneminde zarâfet ve nezaketin, insan 

onuruna verilen değerin göstergesi sayılabilecek zimem defterleri ve sadaka taĢları gibi 

iki güzel uygulama örneği de tarihin altın sayfalarında yerini almıĢtır. Zimem defterleri, 

veresiye defterleri demektir. Ramazan ayında zenginler tebdîl-i kıyafet yaparak bakkal, 

manav, kasap gibi dükkânlardan veresiye alıĢ-veriĢ yapıp borcunu hesabına yazdıran 

fakirlerin borçlarını ödeyerek defterden sildirirler, “Allah kabul etsin” diyerek çekip 

giderlerdi. Böylece ne fakir borcunu ödeyen zengini tanır ve bilir ne de zengin borcunu 

ödediği fakiri tanır ve bilirdi. Sadaka taĢları da Osmanlı zarâfetinin bir simgesidir. 

Mahallelerin belli yerlerine yerleĢtirilen içine para konulabilecek Ģekilde oyukları 

bulunan sadaka taĢlarının oyuklarına zekât yükümlüsü ya da infâkta bulunmak isteyen 

zengin parasını yerleĢtirir, fakir gelir ihtiyacı kadarını alır giderdi. Böylece ihtiyacı olup 

da birisinden isteyemeyen insanlar buradan yararlanırlardı (Köse, 2013: (XIX), 7-8).  

Görebildiğimiz kadarıyla, Rasûl-i Ekrem‟in hadislerinden yola çıkarak iffeti, 

cinsel arzu (Ģehvet) konusunda iffet, göz, kulak, dil, el ve kalbin iffeti, malî-iktisadî 

konularda iffet diye üç alt baĢlık halinde ele almak mümkündür. Akıl ve kalp iffetinin 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

86 

 

yok olmasıyla birlikte sûizan, tamahkârlık ve baĢkasının elindekine göz dikmek ortaya 

çıkar. Bu durumun hasede, hasedin düĢmanlığa, düĢmanlığın çatıĢmaya, çatıĢmanın da 

çoğu kez katle yol açtığı bilinir. Dilin iffetli olmaması halinde alay, tecessüs, gıybet, 

nemîme (koğuculuk) gibi günahlar iĢlenir. Gözün iffetli olmaması halinde harama ve 

bayağı arzuları kıĢkırtan dünya hayatının zinetine nazar edilir. Ġffetin kulakta yok 

olmasıyla da çirkin Ģeyler iĢitilir (Güler, 2013: (XIX), 19-20). Dil ve düĢüncede iffetin 

insanda temel ve güzel bir ahlak haline gelmesinin önünde birtakım engeller 

bulunabilir. Kısaca temas etmek gerekirse bu engellerin en tehlikelileri; iman 

eğitimindeki zayıflık, kiĢinin ahlakını bozacak seviyede olan basın ve yayın, kötü 

arkadaĢ çevresi, emr-i bi‟l-ma‟rûf ve nehy-i ani‟l-münker‟in önemsenmemesi, cehaletin 

yaygınlaĢması, sınırsız özgürlük safsatasına dayandırılan açıklık ve saçıklıktır. Dil ve 

düĢüncede iffet ise, kiĢinin hayır ve Ģerri ayırabilmesini, faziletler ve rezaletler 

arasındaki farkı rahatlıkla görebilmesini sağlayan bir dinamiktir. (Gülçür, 2013: (XIX), 

53). 

 

4.1.12. Mümin Adildir 

 

Adalet istikamet (doğruluk, doğru davranıĢ), doğru hareket etmek, doğru 

konuĢmak, günahtan ve yalandan kaçınmak anlamındadır. Terim olark ise; dinen, 

yapılması tehlikeli olan Ģeyden kaçınmakla hak yol üzerinde doğru olmak anlamına 

gelen adalet büyük günahlardan kaçınmak ve küçük günahlar üzerinde ısrar etmemektir 

ki bunun salahı, fesadından çok olur. Zira adalet: nefiste meydana gelen bir melekedir 

ki, nefsi büyük günahlara yaklaĢmaktan, küçük günahlar üzerinde ısrar etmekten ve 

çirkin iĢlerden meneder (Cürcânî, 1997: 151).  

Adalet kelimesi; bireysel ve sosyal yapıda hakkaniyet ve eĢitlik esaslarına uygun 

Ģekilde davranmayı sağlayan bir erdem, bir hukuk ilkesidir (Kara, 2013: (XXXIV), 

140). Ġbn Miskeveyh‟e göre insan nefsinin bilgi, öfke ve Ģehvet gücünden; hikmet, 

Ģecaat ve iffet gibi üç erdem doğar. Adalet ise bu üç erdemin insanın ahlaki yapısında 

gerçekleĢmesiyle kazanılan ve hepsini kuĢatan dördüncü temel erdemdir. ĠĢte bu 

erdemlere sahip olan kimse adaletli kimse diye adlandırılır (AltıntaĢ, 1998: II, 242) ki 

Ebu Yusuf bir Ģahsın adalet sahibi sayılmasının ölçüsünü Ģöyle açıklar: “Büyük günah 

iĢlemez, küçük günahta ısrar etmez, kusurları örtmesi açığa vermesinden, doğrusu 

yanlıĢından daha fazla olur, Ģahsiyeti (mürûet) zâhirdir hem dindarlığından hem de 

Ģahsiyetinden dolayı doğruyu konuĢur, yalandan kaçınır” (Yaran, 2013: (XVIII), 6).  

Cehalet, korkaklık ve iffetsizlik gibi aĢağılık niteliklere sahip olan kimseden de 

zulüm doğar ki o kimse de zalim diye adlandırılır (AltıntaĢ, 1998 II, 242).  ĠĢte insanlık 

tarihi, bu zalimlerin kendi menfaat ve hevaları uğruna, insanlığa yaptıkları nice zulüm 

ve iĢkenceye Ģahit olmuĢtur. Bugün de hala Ģahit olmaktadır. Ġnsan topluluklarında 

görülen nizam ve asayiĢ, her zaman normal ve tam tekmil olarak devam etmemiĢ, zayıf 

kuvvetlinin esiri olmuĢ, hak kuvvetlinin elinde kalmıĢtır. Bunun neticesinde ahlak 

sükût, hukuk tefessüh etmiĢ, Allah unutulmuĢ, onun iĢine karıĢılarak Ģirk ve dalalet 

yoluna sapılmıĢtır (Cerrahoğlu, 1993: XXIX, (II), 18). 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

87 

 

Azgınlık, haksızlık ve zulmün zıddı olan adalet, insaf, haklılık ve doğruluk 

manalarını kapsayan bir denkleĢtirmedir ki, terazinin dili gibi aĢırılık ve ihmalkârlık 

arasında bir birleĢtirme noktası ve istikamet olarak iki tarafında denklik denilen bir 

denkleĢme manasına gelir. Ve bundan dolayı adalet ve adalet düsturlarına mizan da 

denilir (Buladı, 2002: XXXVIII, (I), 24) ki adalet, kâinatın nizamıdır. Amel ve ibadette 

vacip gibi sayılan ahlakî bir fazilettir. ġüphe yok ki her hakkın baĢı yüce Allah‟ın hakkı 

olan ilahlık haklarıdır. Ġlahlık hakkının ilki Allah‟ın birliğine inanmaktır. Çünkü ortak 

ve benzeri bulunanın son derece saygı ve yüceliğe hakkı olamaz. Bundan dolayı 

adaletin baĢı Allah‟ın birliğine inanmaktır (Yazır, tsz.: V, 3117). Ġslam‟a göre 

adaletsizlik insanın Ģirke dayalı bir inanç ve davranıĢ içerisine girmesiyle Allah-insan 

arasında, insanların birbirleriyle olan iliĢkilerinde ve hiç de azımsanmayacak bir 

düzeyde kiĢi ile kendi nefsi arasında meydana gelir (Ġbn Manzûr, tsz.: XXII, 373).  

Kur‟ân‟da adalet kavramı; sözde adalet (Enam, 6/152), hükümde adalet (Nisa, 

4/58), Allah‟ın emrine uygun olarak salah‟ın ve felah‟ın esbabına tevessülde adalet 

(Bakara, 2/123), barıĢta adalet (Hucurat, 49/9), Ģahitlikte adalet (Talak, 65/2), ticari 

iliĢkilerde adalet (Enam, 6/152; Ġsra, 17/35), Allah‟a eĢ koĢmamak (Enam, 6/1) Ģeklinde 

kullanılmıĢtır (AltıntaĢ, 1998 II, 241). Kur‟ân-ı Kerîm‟in sunmaya çalıĢtığı adalet bütün 

beĢeri faaliyetleri kuĢatan ve beĢeri tasavvurun üstünde mutlak olan ilahi adalettir. Bu 

adalet evrenseldir; belli bir ırka, soya, kavme münhasır değildir. Ġnancından dolayı hiç 

kimsenin istisna edilmediği mutlak adalettir. “Allah din uğrunda sizinle savaşmayan, 

sizi yurdunuzdan çıkarmayan kimselere iyilik yapmanızı ve onlara karşı adil 

davranmanızı yasak kılmaz; doğrusu Allah adil olanları sever” (Mümtehine, 60/8). Bu 

bakımdan Ġslam‟ı insanlara zorla kabul ettirmek diye bir Ģey söz konusu olmayıp sadece 

Ġslam‟ın insanlara tebliğine engel olan engeller ortadan kaldırılır (Cerrahoğlu, 1993: 

XXIX, (II), 19-20). 

Hiç Ģüphe yok ki Ġslam ahlakının temeli ve Müslümanın Ģiarı adalettir. Bunun 

içindir ki terki caiz ve mümkün değildir. Hatta o kadar ki dinin yasak ettiği yalan 

söylemenin bile caiz olduğu (düĢmana karĢı) düĢmanla muharebe anında bile adaletle 

muamele edilmesi emredilmektedir (Yazır, tsz.: VI, 4371). Nitekim Halife Hz. Ebu 

Bekir, kuzeye sefere çıkmak üzere olan Hz. Usame Ordusuna “Siz, cephedeki düşmanla 

çarpışacaksınız. Evvela İslam‟a çağırın. Giderken, yolda, kiliselere çekilmiş papazlar, 

savaş dışında kalan halk, ihtiyar, kadın ve çocuklara raslayacaksınız sakın onlara 

dokunmayın!” talimatını vermiĢtir. 

Adalet herkesi kuĢatan bir gerçekliktir, onun insanlara olan mesafesinin ölçütü 

sadece hak ve haklılıktır. Güçlülerin affedilmesi, zayıfların cezalandırılması zulümdür. 

Mahzun oğullarından hırsızlık yapan bir kadının affedilmesi için Üsame b. Zeyd, Hz. 

Peygamberle konuĢup onun bağıĢlanmasını istemiĢti. Bu teklif üzerine Hz. Peygamber 

“Allah‟ın tayin ettiği hadler hakkında Ģefaat etmek mi istiyorsun? Allah‟a yemin ederim 

ki, Muhammed‟in kızı Fatıma bile hırsızlık yapsaydı, mutlaka onun da elini keserdim 

(Buhârî, “Fedailü‟s-sahabe”, 18, “Enbiya”, 54, “Hudud”, 12; Müsliın, “Hudud”, 8-9; 

Ebu Dâvûd, “Hudud”, 4; Tirmizî, “Hudud”, 6; Ġbn Mâce, “Hudud”, 6; Darimi, 

“Hudud”, 5) Ģeklinde buyurarak bu alandaki sosyal erozyona dikkat çeken Hz. 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

88 

 

Peygamberin, “Benim kızım bile yapsa, ona da aynı cezayı uygulardım” sözü, “herkes 

için adalet” anlayıĢını açıkça ortaya koyarak (Kasapoğlu, 2012: V, (X), 84) kiĢinin 

düĢüncesinde, davranıĢında ve sözünde sırat-ı müstakimi takib etmesi; diğer yönden de 

baĢka insanlara yönelik olarak, insan aklı ve ilahi Ģeriatce belirlenen her hakkı hak 

sahibine vermesi, diğer bir ifade ile kiĢinin hep Allah‟ın istediği güzellikleri sergilemesi 

gerekir (Elmalı, 1997: III, 328). Bir iĢe menfeat ve iltimas karıĢtığı zaman, haksızlık ve 

zulüm bunu takip eder. Ġnsanın hırs ve arzularının azgınlaĢması, toplumun aleyhine 

adaletle çeliĢen bir durum olduğu gibi, toplumun, kiĢinin fıtrat ve kabiliyetlerinin 

aleyhine azması da sosyal bir bozulmadır. ġahsi çıkarlar ve insanlar arasındaki 

ayrıcalık, adaletle çeliĢen bir durumdur. Kur‟ân‟ın öngördüğü adalet, öylesine hassas bir 

ölçüdür ki insanın kendine ve yakınlarına menfeatini, duygu ve hislerini devre dıĢı 

bırakır (Cerrahoğlu, 1993: XXIX, (II), 20). ġahsi menfaatlerini, kiĢisel çıkarlarını ön 

plana alanlar, bir bakıma topluma ters düĢerler. Bu gibi insanlardan oluĢan bir toplum, 

zamanla parçalanıp dağılmaya, en azından güvensizlik havasında boğulmaya 

mahkûmdur. Onun için ilahi bir kitap olan Kur‟ân, ferdi toplumun bir parçası olarak 

kabul etmiĢ ve toplumda sosyal adalet ve insan haklarının gerçekleĢmesi için her insana 

bu hususta uyması gereken bazı kurallar koymuĢtur (Turgay, 1999: I, 41). 

Rasûl-i Ekrem (s.), Medine‟ye hicret eder etmez hicretin ilk yıllarında kurduğu 

Medine Site Devleti‟nin ilk anayasasında Ģöyle bir esas getirmiĢtir: “Takva sahibi 

Müminler, kendi aralarında mütecavize ve haksız bir fiil ikasını tasarlayan yahut bir 

cürüm yahut bir hakka tecavüz veyahut da Müminler arasında bir karışıklık çıkarma 

kastını taşıyan kimseye karşı olacaklar ve bu kimse onlardan birinin evladı bile olsa, 

hepsinin elleri onun aleyhine kalkacaktır.” (Madde 13). Bu anayasanın iĢlerlik 

kazanması için Hz. Peygamber Ġslam Devleti‟nin sınırları geniĢledikçe bazı 

müslümanları çeĢitli bölgelere vali, amil, kadı ve muallim (öğretmen) olarak 140‟a 

yakın müfti görevlendirdiği bilinmektedir (Algül, 1995: XXXI, (III), 28). 

Ġslam, bütün insanlığı bir aile olarak kabul ettiği için Halife ile normal bir 

vatandaĢ arasında iĢlediği suçun cezasını çekme yönünden de hiçbir fark görmemiĢtir. 

Devlet iĢlerini yürütmesi, onu iĢlediği suçların cezasını çekmekten alıkoyamaz (Açıkel, 

2003: 71). Rasûl-i Ekrem‟in irĢadiyle adaletin zirvesine eriĢen ve adaletin timsali olan 

Hz. Ömer, birgün mahkemede tayin ettiği Kadı‟nın önünde hasmiyle beraber oturmuĢtu. 

Kadı Zeyd, Halife Ömer‟e gâyet mutena bir yer gösterdiği halde Halife Ömer, 

gösterilen yere oturmayıp hasmiyle beraber oturmuĢtur. Hz. Ömer tayin ettiği Kadı 

Zeyd‟e öfkelenmiĢ ve bu hareketinin doğru olmadığını söylemiĢ ve: “Sana layık olan 

beni hasmımın yanına oturtmaklığın idi. Ve hükümden sonra da hâkim daima reis ile 

me‟rus arasını eĢit tutarsa o zaman adil olur” demiĢtir. Ve Kadı Zeyd‟e daima hakka 

uymasını ve adaletten ayrılmamasını tavsiye etmiĢtir (Kasaboğlu, 1965: IV, (X-XI), 

174). 

Sadece adalet dağıtma ve yasaları uygulama konumunda olanlar değil, adalet 

alma ve yargılanma konumunda bulunanlar da kendilerini yasalar karĢısında 

baĢkalarıyla eĢit görmek durumundadır. Oysa bazı insanlar yasanın katılığına tahammül 

gösterirken, bazıları kendini yasanın üstünde sayarlar. Yasaya tahammül göstermez, 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

89 

 

saygı duymazlar. Oysa insanların, yasaları kabul etmeleri, tüm insanları kapsamına 

alması esasına dayanır. Eğer bir norm bazı insanlara tatbik ediliyor, bazılarına 

edilmiyorsa yasa olma özelliğine sahip değil demektir (Kasapoğlu, 2012: V, (X), 63). 

Ġltimas ve kayırmacılık bekleyen Cebele b. El-Heysem Suriye‟de büyük nüfuz sahibi 

kimselerden idi. Müslümanlığı kabul ederek Mekke‟ye gelmiĢ, Kâbe‟yi tavaf ederken 

Fezare oğullarından adamın biri her nasılsa Cebele‟nin eteğine basmıĢ, o da adama 

aniden bir tokat atınıĢ ve mesele halifeye intikal etmiĢti. Böyle bir davranıĢtan dolayı 

eteğine basan kiĢiye büyük bir ceza tatbik olunacağını zanneden Cebele, Hz. Ömer‟in 

mevki ve makam farkı gözetmediğini görerek “kısasla, yani attığı tokadın benzerini 

yemesi veya sahibini razı etmesi hükmüyle” karĢılaĢınca bir gün mühlet istemiĢ, 

Hıristiyanlık devrindeki aristokratik zihniyetin tesirinden kurtulamayarak 

Kostantiniyye‟ye kaçmıĢ ve irtidat etmiĢtir (Algül, 1986: II, 311-312). 

Hz. Peygamber‟in hayatı incelendiği zaman onun hem içte hem dıĢta hak ve 

adaleti sağlamaya çalıĢtığı görülür. O bir taraftan Mekkeli ve Medineli Müslümanlar 

yani Muhacir ve Ensar arasında kardeĢlik ilan ederken, diğer taraftan da Medine 

SözleĢmesi ile Müslüman, Yahudi ve Hıristiyanlar arasında hak ve adaleti sağlamaya 

çalıĢmıĢtır (Hamidullah, 2003: I, 202-210). ĠĢte bu sözleĢmeye istinaden Hz. 

Peygamber, kendi adaletini istismar etmek isteyen yabancılara da anında dersini 

vermiĢtir. Mesela Hendek Seferi‟nde (H. 5 / MS. 626) düĢmanla iĢbirliği yaparak 

Müslümanlara ihanet eden Benu Kureyza Yahudilerini cezalandırmıĢ, keza çeĢitli 

yollarla Medine Ġslam Devleti‟ni ortadan kaldırmak amacıyla mali ve askeri varlığını 

ortaya koyan Hayber Yahudilerine sefer ilan etmiĢtir (H. 7/MS. 628). Milletler arası 

teamüllere aykırı biçimde Ģehid edilen Ġslam elçisi Haris b. Umeyr (ra.)‟ın kanını yerde 

bırakmamak ve milletler arası iliĢkilerdeki adalet hükümlerinin karĢılıklı olarak 

kullanılmasını sağlamak için Mute (H. 8 / MS. 629) seferini açmıĢtır (Algül, 1995: 

XXXI, (III), 35). 

Aile içi adalet, özellikle çocuklar arasında ayrım yapmamak Peygamber 

Efendimiz‟in özenle üzerinde durduğu bir konudur. O, “Çocuklarınız arasında âdil 

olunuz.” buyurur. Karısı Amre‟nin talebi üzerine oğlu Numan‟a bir Ģeyler hibe eden 

BeĢîr b. Sa‟d, yine karısının isteği ile Hz. Peygamber (s.)‟e gider ve onun bu iĢte Ģahit 

olmasını ister. Önce BeĢîr‟e bütün çocuklarına böyle hibede bulunup bulunmadığını 

soran ve “hayır” cevabını alan Peygamber Efendimiz bu haksız olaya Ģahit olmayı 

reddeder. Bazı rivâyetlerde ayrıca “Beni zulme Ģahit tutma” veya “Ben zulme Ģahitlik 

etmem” (Buhârî, “Hibe”, 11, 12; “ġehadat”, 9; Müslim, “Hibat”, 9-19) buyurduğu da 

yer alır (Yaran, 2013: (XVIII), 6). 

Bir millet adaletin egemen olması ile ayakta durur. Zulmün, baskının, 

haksızlığın ve insan haklarına tecavüzün arttığı bir toplumun eninde sonunda yıkılınası 

mukadderdir. Adaletin yerini zulmün aldığı hiçbir cemiyet payidar olamamıĢtır (Buladı, 

2002: XXXVIII, (I), 25). Toplumu ayakta tutmak adına Hz. Peygamber (s.)‟in bilhassa 

ticari muamelelerde adaleti sağlamak kasdıyla ortaya koyduğu uygulamalardan 

bazılarını Ģöyle sıralamak mümkündür: Bir müslüman pazarlığı üzerine pazarlık 

yapılmaması (Müslim, “Büyu”, 9, 11), müĢteri kızıĢtırmaktan kaçınılması (Müslim, 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

90 

 

“Büyu”, 9), üreticinin malının pazara intikalden önce ucuza kapatılmaması (Buhârî, 

“Büyu”, 72; Müslim, “Büyu”, 7), ticarette doğruluğa riâyet edilmesi (Buhârî, “Ġman”, 

24; Müslim, “Ġman”, 106), elemeğine, kiĢisel çaba ile elde edilen kazanca önem 

verilmesi (Buhârî, “Büyu”,15), satılan mal ile ilgili kusurların gizlenmemesi, 

olduğundan farklı bilgi verilmemesi, alıĢveriĢte karĢılıklı güven duygusunun 

oluĢturulması (Buhârî, “Büyu”, l0; Müslim, “Büyu”, 51), zengin tacirin takvadan 

ayrılmaması, dini, ictimai, mali sorumluluklarının gereğini yerine getirmesi (Müslim, 

“Zühd”, 11), borcun bir ihtiyacı gidermek için alınması ve zamanında ödenmesi 

(Buhârî, “Zekat”, 18), dardakalan iyi niyetli borçluya mühlet verilmesi (Buhârî, “Büyu”, 

18; Tirmizî, “Büyu”, 65), malın sürümünü yalan yere yeminle artırmaya giriĢilmemesi 

(Müsned, II, 235), helal yoldan ayrılınmaması (Ġbn Mâce, “Ticarat”, 2), çalıĢan iĢçinin 

emeğinin hakkı ne ise hemen ödenmesi (Ġbn Mâce, “Ruhun”, 4), aldatan tacirlerin 

günahkar (Tirmizî, “Büyu”, 4) ve dürüst tacirlerin âhirette peygamber, sıddikler ve 

Ģehitlerle beraber olacağı (Tirmizî, “Büyu”, 4; Ġbn Mâce, “Ticarat”, 1), eksik tartıp 

yanlıĢ ölçmenin toplumların helakine sebeb olacağı (Tirmizî, “Büyu”, 9), 

spekülasyonun yasaklanması (Ġbn Mâce, “Ticarat”, 6) ayrıca iĢ hayatı, iĢçi, iĢveren, 

tacir-esnaf, tüketici, müstahsil ve Ģirketler hakkında binlerce kaide ve uygulama ortaya 

konulmuĢtur (Algül, 1995: XXXI, (III), 30-31). Kur‟ân‟ın ortaya koyduğu bu adalet 

ilkesi, tüm insanlığı kuĢatan “evrensel bir beyanname”dir. Bu anlamda Kur‟ânı Kerîm‟i 

geçen ve Kur‟ân‟la boy ölçüĢebilecek bir din, bir kitap, bir ideoloji, bir felsefe, bir 

dünya görüĢü yoktur. Kim olursa olsun, hangi dine mensup bulunursa bulunsun, hangi 

ırktan gelirse gelsin, Müslüman olsun, gayri müslim olsun, dinli veya dinsiz olsun, 

putperest veya Ateist olsun herkese karĢı adil davranmak, adaletle hükmetmek 

vazgeçilmez bir Ģarttır. (Buladı, 2002: XXXVIII, (I), 27). 

“Bu (peygamberlerin gönderilmesi), Allah‟ın, halkları habersizken ülkeleri 

haksız yere helâk etmeyeceği içindir.” (Enam, 6/131), “Rabbin, halkları salih ve ıslah 

edici kimseler iken memleketleri zulmederek helâk etmez.” (Hud, 11/117). Müfessirlerin 

bir kısmı haksız yere (zulümle) ifadesine Ģu yorumu getirmiĢlerdir. Allah, bir toplumu, 

sırf Kur‟ân‟a muhalif suçlarından dolayı helak etmez. Halk birbirleri ile iliĢkilerinde 

adil ve iyi olduğu sürece, yalnızca çok tanrıcı inançlara sahip olmaları, toplumun ilahi 

bir cezaya veya helake uğraması için yeterli neden olamaz. Eğer halk, birbirlerine karĢı 

kötü davranmıyor, birbirlerinin çıkarlarına zarar vermiyor veya vahĢiyane 

davranıĢlarda, büyük haksızlıklarda bulunmuyorsa, inançsız olmaları helakı 

gerektirmez. Küfür ve putperestlikle iktidar olunabilir, ancak adaletsizlik ve zulümle 

asla (Buladı, 2002: XXXVIII, (I), 26). Hz. Ömer Ebu Musa el-EĢ‟ari‟ye gönderdiği 

risalede “Selam sana, bilmiĢ ol ki, hüküm muhkem bir farz, ittiba olunan bir sünnettir. 

Mahkemede ibraz olunacak delillere iyi dikkat et, verdiğin hükümleri infaz et, doğru 

hükümler infaz olunmazsa, kıymet ifade etmez. Ġnsanların arasını her hususta bir tut, 

mevki sahipleri mevkiinden, servet sahipleri servetinden dolayı seni kendilerine 

meyledecek zannetmesinler, zayıf olan hak sahipleri de adaletinden ümidini 

kesmesinler, delil davacıya, yemin davalıya düĢer.  Müslümanların arasında her hususta 

sulh caizdir. Ancak, helali haram, haramı helal kılmakta sulh caiz değildir. Vereceğin 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

91 

 

hükümleri aklınla iyi muhakeme et; akılla, iyiden kötü ayırt olunur. ġâyet, vereceğin 

hükümlerde tereddüt edersen, akılla tereddüdünü gider, verdiğin hükümlerde hakdan 

ayrılma; zira hak çok kadimdir.” Ģeklinde tavsiyelerde/emirde bulunmuĢtur (Kasaboğlu, 

1965: IV, (X-XI), 175). Zira toplum, sevgi ile kaynaĢır, adaletle ayakta durur. Herkesi 

kucaklayan bir adalet uygulaması, fertlerin birbirleriyle kaynaĢmasına vesile olur. 

Haksızlık ve adaletsizlik ise huzursuzluğa yol açar (Buladı, 2002: XXXVIII, (I), 26). 

Psikolojik bir eğilim olarak adalet, bireyi baĢka insanlara zarar vermemeye 

sevkeder. Ġnsanlığa ait bir eğilim olarak bu eğilim, kiĢiyi aile, ulus, ırk ve benzeri 

farlılıklar gözetmeden bütün insanlığa bağlar (Kasapoğlu, 2012: V, (X), 62). Sosyal 

adalet ise, toplumda herkesin yasak ve engellerle karĢılaĢmadan Ģerefli bir hayat 

yaĢamasını sağlar. KiĢiye kendi öz değerlerini Ģahsına ve topluma yararlı olarak 

kullanma ve üretime katkıda bulunma fırsatını verir (Açıkel, 2003: 72). 

Ġslam dini, ırk, sınıf, inanç, renk, milliyet ya da cinsiyet farklılıklarına 

bakmaksızın bütün bireylere eĢit haklar vermiĢtir. Ġslam‟ın getirmiĢ olduğu adalet 

sistemi, birey ve toplumların istek ve heveslerine göre Ģekil değiĢtirmez, sevgi ve 

nefretlere göre yön belirlemez. Akrabalık ve yakınlık bağlarına göre ayarlanmaz, sosyo-

ekonomik düzey farkı gözetmez, zengin-fakir, soylu-soylu olmayan, kuvvetli-zayıf 

ayrımı yapmaz. Herkesi tek bir ölçüye göre değerlendirir, insanların karĢılıklı 

iliĢkilerinde değiĢmez, tek bir mizan kabul eder (Kasapoğlu, 2012: V, (X), 63). 

Osmanlı da hemen yürürlüğe girmeyen adalet, adaletsizlik sayılır. 

Mahkemelerde iki veya üç celse nadirdir, ekseri davalar, bir celsede hükme bağlanır. En 

mühim davalar bir saat içinde hükme bağlanır. Hüküm derhal infaz edilirdi (Öztuna, 

1978: X, 373). Osmanlı vakanüvislerinden Mustafa Nâ‟îmâ da adalet dairesi üzerinde 

özellikle durmuĢ, Ali Efendi‟nin kaleme aldığı sekiz maddeyi daireyi dört maddede 

özetleyerek devletin gevĢemesini ve zayıflayıp-gerilemesini bu rükünlerin bozulmasına 

bağlamıĢtır. Ona göre; (1) Mülk ve devlet asker ve rical iledir. (2) Rical mal ile varlık 

bulur. (3) Mal reayâdan gelir. (4) Reayâ ise adalet ile muntazamu‟l-hal olur. Bütün bir 

devleti sarıp kuĢatan zaaf, daima bu dört rüknun bozulmasından kaynaklanmıĢtır 

(OkumuĢ, 2013: (XVIII), 104). 

 

4.1.13. Mümin Merhametli ve ġefkatlidir 

 

Rahmet; incelik, kalp inceliği, iyilik ve ihsan etmeyi gerektirecek biçimde Ģefkat 

göstermek, hak edene ceza vermekten vazgeçmek demektir (Ġsfahânî, 1992: 279). 

Allah‟ın kuluna olan rahmeti (acıması), kulun kula acıması gibi değil, kulunu 

esirgemesi ve ona iyilik etmesi Ģeklinde anlaĢılmıĢtır (AteĢ, 1999: (XIII-XIV-XV), 75). 

Ġbn Kayyim el-Cevziyye (ö. 751/1350)‟ye göre ise rahmet; kulun nefsi hoĢlanmasa ve 

zor da bulsa o kula faydalar ve hayırlar ulaĢtırmayı gerektiren bir sıfattır. ĠĢte bu, gerçek 

rahmettir. Ġnsanların en merhametlisi, kiĢinin hayrına olanı ona ulaĢtırmada, zararına 

olanı da ondan uzaklaĢtırmada o kiĢiyi rahat bırakmayan kimsedir (Küçük, 2007: 82-

83). Merhamet, zulmü, adaletsizliği, baskıyı, haklara tecavüzü engeller. Adaleti, rıfkla 

muameleyi, her canlıya acımayı gerektirir (Sarıcık, 2000: 195). Rahmet ve merhamet 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

92 

 

kelimeleri de tıpkı muhabbet kelimesi gibi dilimizde çok kullandığımız, iĢitildiğinde 

gönlümüzü ferahlatan kalbimize huzur veren ve ruh dünyamızı aydınlatan terim ve 

kavramlardan biridir (Küçük, 2007: 80). 

Peygamberlerin ve salih kulların niteliklerinden olan rahmet ve merhamet ile 

ilgili olarak Kur‟ân-ı Kerîm‟de Hz. Peygamber‟in Müminlere karĢı çok Ģefkatli ve 

merhametli olduğu (Tevbe 9/128), Peygamberin insanlara yumuĢak davranmasının 

Allah‟ın merhametinin bir eseri olduğu (Âl-i Ġmrân, 3/159), Rasûlullah‟ın ve 

Müminlerin birbirlerine karĢı merhametli, inkârcılara karĢı sert ve tavizsiz oldukları 

(Fetih 48/29), Allah‟ın eĢler arasına sevgi ve merhamet koyduğu (Hadîd 57/27), hem 

dünyada hem de âhirette Allah‟ın lütuf ve merhametinin Müminlerle olduğu (Nur, 

24/14) ifade edilmekle birlikte evlâtlara da yaĢlı ana babalarının üzerine merhamet 

kanatlarını germeleri emredilmektedir (Ġsrâ 17/24). 

Hz. Peygamber‟in pek çok alanda birçok baĢarısı vardır. Onun en büyük 

baĢarısı, medeni olma vasfı taĢımadığı bilinen ve cahiliye adının kendilerini ifade için 

kullanıldığı bir toplum içinden çok kısa bir sürede tam anlamıyla örnek nitelikte bir 

“sevgi ve merhamet toplumu” ortaya çıkarmıĢ olmasıdır. Gerçekten sahabe nesli, 

insanlık tarihinde eĢi benzeri görülmeyen, seçkin nitelikleri kendinde toplayan “örnek 

bir nesil” olma özelliğini hakkıyla taĢımıĢtır (Küçük, 2007: 87). Hz. Peygamber: 

“Müminler birbirini sevmede, birbirine şefkatte ve birbirine merhamet etmede tıpkı bir 

vücut gibidirler. Vücudun bir uzvu hasta olduğunda, diğer uzuvları uyanık kalarak ve 

ateşlenerek ona ortak olmaya çağırırlar.” (Buhârî, “Edeb”, 27; Müslim, “Birr”, 66; 

Müsned, IV, 270) Ģeklinde buyurarak Müslüman toplumun tek bir vücut gibi olmaları 

gerektiğini, bunun ilk tezahürünün rahmet ve merhametle kendini göstereceğini 

vurgular. O bu merhamet ve Ģefkat özelliğini her davranıĢı ile gösteriyor, toplumun 

bütün tabakalarına yansıtıyordu. Karakterinde aĢkın bir özellik olarak yer alan Ģefkat ve 

merhamet duyguları, çocuklardan kadınlara, mağdurlardan yaĢlılara, Müslümanlardan 

müĢriklere, bitkilerden hayvanlara herkesi ve her Ģeyi kapsıyordu (Çetin, 2016: VIII, 

(I/XV), 255; HaĢimî, 2007: 167). 

Çocuğu sevmek, okĢamak, onlara dokunmakta bir merhamet göstergesidir. Hz. 

Peygamber‟e gelen ve O‟nu torunu Hasan‟ı öperken gören Akra b. Habis “Benim 10 

çocuğum var, ancak Ģimdiye kadar hiçbirini öpmedim” deyince sevgili Peygamberimiz; 

“Merhamet etmeyen, merhamet görmez” (Buhârî, “Edeb”, 18; Müslim, “Fezail”, 64; 

Ġbn Mâce, “Edeb”, 3; Müsned, VI, 56, 70) buyurarak merhamet ve sevgiyle 

davranmazsan çocuklar da merhamet/sevgiyi öğrenemez ve sonuçta onlar da hiç 

kimseye merhamet göstermezler demek istemiĢtir. 

Hz. Peygamber‟in: “Sıla-i rahimi kesen cennete giremez” (Müslim, “Birr”, 18-

19; Müsned, II, 484, III, 14, 83) buyurması, bir adamın: “Ya Rasûlallah! Benim 

akrabalarım var, ben onlara sıla yapıyorum, onlar benimle alakayı kesiyorlar. Ben 

onlara iyilik yapıyorum, onlar ise bana kötülük yapıyorlar. Ben onlara yumuşaklıkla 

muamele ediyorum, onlar bana cahillik ediyorlar, demesi üzerine Hz. Peygamber‟in: 

“Eğer sen dediğin gibi isen, sanki onlara sıcak kül yediriyor gibisin. Sen bu hal üzere 

devam ettikçe, Allah tarafından onlara karşı senin daima yardımında bulunacak biri 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

93 

 

olacaktır” (Müslim, “Birr”, 22) buyurması Rasûl-i Ekrem‟in yakın akraba ve uzak 

akrabayı ziyaret, onlarla iliĢkiyi kesmemeye verdiği önemi göstermektedir. 

Osmanlının kâinata bakıĢındaki incelik, hayvanlara ve tüm canlılara yönelik 

merhametiyle de tezahür eder. Bu bakıĢ, kökleri Ġslam medeniyetine uzanan derin 

kültürel birikimle yoğrulmuĢ bir düĢüncenin örnekliğini ortaya koyar. Ġstanbul‟daki 

iskelelerde odun, kömür, kereste, kireç, zahire, ahcar gibi gerekli malzemelerin nakli 

için kullanılan beygir ve merkeplerin sabahtan ikindiye kadar çalıĢtırılması, Cuma 

günleri dinlendirilmeleri, hayvanlara tahammüllerinin üstünde yük yüklenmemesi, zayıf 

ve yorgun hayvanlara eziyet edilmemesi hususunda ferman yayımlamıĢtır (IĢık, 2012: 

145). 

Bilinmelidir ki insan ve diğer canlılar için dünyayı yaĢanılır halde tutmak ancak 

merhametle mümkündür. Merhamet, yarım hurma da olsa, bir dilim ekmek bile olsa, 

ihtiyaç sahibine isteyerek verebilmektir. Bilindiği gibi bir kiĢi, Efendimizin huzuruna 

gelerek kalbinin katılığından Ģikâyet eder. Bunun üzerine Efendimiz ona Ģu tavsiyede 

bulunur: “Yetimin başını okşa, fakiri doyur.” (Müsned, II, 263, 387). Yetimin baĢını 

okĢamak, fakiri doyurarak onlara iyilik, ikram ve ihsanda bulunmak, insana ölümü ve 

âhireti hatırlatır. Bu da kalbi yumuĢatır. Acımasızlık ve Ģiddet tarih boyunca değiĢik 

biçimlerde tezahür etmiĢtir. Bundan sonra da devam edecektir. Ne var ki, Ģiddet her 

halde ilk defa bu kadar artmıĢ, aile ocağına sıçramıĢtır. EĢler birbirine, anne babalar 

çocuklarına, gençler anne-babalarına Ģiddet uygular hale gelmiĢ, bazı anneler 

bebeklerini acımasızca cami avlusuna, hatta öldürüp çöp konteynerlerine bırakır hale 

gelmiĢtir. TV‟de gösterilenler, okulda, sokakta görülenler, elbette çocukları, gençleri 

olumsuz yönde etkilemektedir (Bayraktar, 2012: 127-129). 

Hz. ÂiĢe‟nin, “Ey Allah‟ın Peygamber‟i! Uhud‟dan daha çetin bir gün yaĢadın 

mı?” diye sorması üzerine O Ģöyle cevap vermiĢtir: “Evet, ondan daha çetinini Akabe 

ile biten süreçte yaĢadım. O gün bana hepsinden ağır geldi. Taif‟e gidip oradaki 

insanları Ġslam‟a davet etmiĢtim de onlar reddetmiĢlerdi. Bunun üzerine çok üzüldüm. 

Nereye gideceğimi bilemez bir halde Karn-i Salib‟e gelinceye kadar ĢaĢkın ĢaĢkın 

yürüdüm. Oraya geldiğimde bir bulutun beni gölgelediğini fark ettim. Bir melek bana 

“Onların sana ne yaptıklarını Rabbin bilmektedir bundan dolayı beni sana gönderdi. 

Eğer sen istersen Ģu iki dağı onların baĢlarına geçireceğim” dedi. Ben de “Hayır! Belki 

Allah‟ın, onların soyundan kendisine Ģirk koĢmayan ve yalnızca ona ibadet eden 

kimseler getirir” dedim (Müslim, “Cihad ve Siyer”, 111; Buhârî, “Bed‟ül-halk”, 7). Hz. 

Peygamber (s.) hayatı boyunca Mümin olsun veya olmasın herkese merhamet etmiĢ, bir 

annenin evladına olan Ģefkatinden daha ileri bir düzeyde ümmetine Ģefkat göstermiĢtir. 

Müminlerin hatta bütün bir ümmetinin baĢına gelen sıkıntılar onu çok üzmüĢtür. Bunu 

zaman zaman ümmeti için yaptığı dualarda ve dua esnasındaki ağlamalarında 

görmekteyiz. Mesela o, Hz. Ġbrahim (a.)‟in ve Hz. Ġsa (a.)‟nın ümmeti ile ilgili bazı 

âyetleri okumuĢ sonra da ellerini kaldırarak “Allah‟ım ümmetimi koru, ümmetime acı” 

diye dua etmiĢ ve ağlamıĢ, bunun üzerine Allah, “Ümmetin konusunda seni razı 

edeceğiz ve asla üzmeyeceğiz” (Müslim, “Ġman”, 346) müjdesiyle teselli etmiĢtir 

(Çetin, 2016: VIII, (I/XV), 256). 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

94 

 

Hz. Peygamber (s.)‟in bizzat hastaları ziyaret etmesi (Buhârî, “Vudu‟”, 44; 

Müslim, “Cenâiz”, 13), Müslümanlara da hasta ziyaretini öğütlemesi (Buhârî, 

“Mezâlim”, 5; Müslim, “Cenâiz”, 13) ve hasta ziyaretini Müminlerin birbirleri 

üzerindeki hakları olarak ifade etmesi (Müslim, “Cenâiz”, 13), onun hastalara karĢı 

Ģefkatini açıkça göstermektedir. Yine Hz. Peygamber (s.)‟in hastalara duası (Buhârî, 

“Duâ”, 43), zaman zaman onları tedavi etmesi (Buhârî, “Tıbb”, 38; Ebû Dâvûd, “Tıbb”, 

19) veya tedavi yollarını öğretmesi (Müslim, “Selam”, 67; Tirmizî, “Tıbb”, 29; Ebû 

Dâvûd, “Tıbb”, 19; Ġbn Mâce, “Tıbb”, 36), onların sağlık durumlarını yakınlarından 

sorması ve onlarla yakinen ilgilenmesi (Müslim, “Cenâiz”, 13), hep onun engin 

Ģefkatinden kaynaklanmaktadır. Toplu ibadetlerde hastaların durumunun dikkate 

alınması ile ilgili uyarıları, (Buhârî, “Ġlim”, 28) onun Ģefkatini gösteren bir baĢka 

örnektir. 

 

4.1.14. Mümin ĠstiĢareye Önem Verir 

 

DanıĢma, görüĢ alıĢveriĢinde bulunma, danıĢan kimseye fikrini söyleyip onu 

yönlendirme gibi anlamlara gelen (Türcan, 2010: XXXIX, 230) Ģûra; içeride gizli olan 

bir Ģeyin, bulunduğu yerden alınarak ortaya çıkarılması ve baĢkalarına gösterilmesi, 

isabetli ve doğru bir karar verebilmek için (Gezgin, 1999: VI, 83), dünya ve âhiretle 

ilgili önemli iĢleri bilen söz sahibi kiĢilerin bir araya gelerek görüĢlerini, ictihâd ve 

bilgilerini ortaya koymaları, konunun özünü ortaya çıkararak isabetli kararlara 

varmalarıdır (Yıldırım, 1986: X, 5450).  

Kur‟ân‟daki“İş konusunda onlarla müşavere et.” (Âl-i Ġmrân, 3/159) âyeti ile 

“…Onlann işleri aralarında istişare iledir...” (ġûra, 42/38) âyetleri Ģûranın bir ilkesi 

olarak kullanılmıĢtır. Âl-i Ġmrân Sûresi‟nin 159. âyetinde Cenab-ı Allah‟ın, dünya 

iĢlerinde bilhassa savaĢ konularında Müminlerle istiĢarede bulunmasını Rasûlullah (s.) 

Efendimize emretmesi, devlet adamlarına, terbiyecilere, orduları sevk ve idare eden 

büyük kumandanlara ıĢık tutmak, ölçü vermek ve yol göstermek içindir (Yıldırım, 1986: 

III, 1115). Bu âyette Ģûra ile ilgili dört önemli hususa temas edilmektedir. Bunlardan 

birincisi Ģûrada alınan karara uyulmaması durumunda bile insanlara sert değil yumuĢak 

davranmak, ikincisi istiĢare sonucunda alınan kararlardan olumsuz bir sonuç çıksa bile -

Uhud SavaĢı‟nın sonucunun olumsuz olmasıdır ki sonucu olumsuz kılan Ģey Ģûrada 

alınan karar değil, bir grup Müslümanın savaĢ gereği uyulması gereken emirlere 

uymamasıdır- yine de istiĢareden vazgeçmemek, üçüncüsü Ģûranın sonucunda alınan 

karara uyma noktasında Allah‟a tevekkül etmek, dördüncüsü de iĢ hususunda onlarla 

istiĢare etmektir (Yargıcı, 2007: IX, (XXVII), 175). 

ġûra (istiĢare) Ġslam‟da ve Ġslam hukukunda devlet ve toplumun temel bir 

kurumudur. ġûra devlet yönetiminde bir metot, bir yöntem olup Müslümanların politik, 

ekonomik, sosyal ve diğer tüm alanlarına iliĢkin bir yaĢam biçimidir. SavaĢ durumunda 

veya silahlı çatıĢmalar zamanında bile Ģûra, takip edilmesi gereken bir prensip olmuĢtur 

(El-Gindi, 2008: (XII), 200). Peygamber Efendimiz, Müslümanları istiĢareye teĢvik 

etmiĢ. Kendisi de Bedir‟de Ebu Süfyan‟ın geldiğini haber alınca ne gibi tedbir alınacağı 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

95 

 

konusunda Ensarla müĢavere etmiĢ, ayrıca Bedir esirleri konusunda, Uhud ve Hendek 

Gazvelerinde, Hudeybiye‟de, Taif Seferi‟nde, Ġfk hadisesinde, ezan konusunda olduğu 

gibi birçok mevzuda ashabı ile istiĢare etmiĢtir. Hatta Ebu Hureyre Rasûlullah‟tan daha 

çok ashabı ile istiĢare eden kimse görmediğini belirtmektedir. Hz. Ebubekir ve Hz. 

Ömer‟de kendi halifelik dönemlerinde ashaptan oluĢan birer müĢavere heyeti 

oluĢturmuĢlardır (Çelik, 2010: 311, Tezcan, 2010: XIII, (XXXVII), 97-107). 

Kur‟ân âyetlerine baktığımızda Ģûranın sadece Müslüman toplumlara has bir 

uygulama olmadığını, önceki milletlerin de meselelerin çözümünde Ģȗ ra yolunu tercih 

ettiklerini görürüz (AltuntaĢ, 2012: I, (II), 245-246). Hz. Süleyman‟ın kendisine itaat 

etmelerini isteyen mektubunu aldığında Sebe Kraliçesi Belkıs‟ın halkın temsilcisi 

konumundaki kiĢilerden nasıl davranması gerektiği hususunda görüĢlerini sorduğu 

bildirilmekte ve onların görüĢlerini almadan hiçbir önemli meseleyi karara bağlamadığı 

nakledilmektedir (Neml, 27/28-33). Bu olay, tarihsel süreç dikkate alındığında iktidarın 

kullanımına toplumun temsilcilerinin katılması hususunda önemli bir aĢamaya iĢaret 

etmektedir. (Türcan, 2010: XXXIX, 231). 

Rasûlullah‟ın vefatından sonra da; Hz. Ebû Bekir‟e biat edilmesi, dinden dönen 

ve zekât vermeyi reddeden kabile ve topluluklara savaĢ açılması, Kur‟ân‟ın cem‟i ve 

Hz. Ömer‟in halife olarak belirlenmesi, Kur‟ân‟ın farklı Ģekillerde okunmasını ve 

tahrifini önlemek için Hafsa nezdinde bulunan nüshadan istinsah edilip bazı beldelere 

gönderilmesi (Türcan, 2010: XXXIX, 231), Hz. Ömer‟in Divan‟da kayıt düzeni tutması 

ve Ġslami takvimin Hicri yıla göre tesis edilmesi (Marin, 2009: (XX), 147) gibi 

konularda da istiĢare edilmiĢtir. 

DanıĢmak, baĢkalarının görüĢünü almak suretiyle ona değer vermektir. ġûra 

konusu, müslümanlar arasında görüĢ alıĢveriĢini anlatan tüm uygulamaları kapsayan 

genel bir kavramdır. BaĢka bir ifadeyle Ģûra “bir Ģahsın baĢkalarından tavsiye veya fikir 

istemesi anlamına gelmeyip; eĢit zeminde karĢılıklı tartıĢına yoluyla karĢılıklı 

dayanıĢmayı” ifade etmektedir (Aksu, 2001: V, (II), 204). Bu bağlamda Mevlana 

Celaleddin Rumi‟de danıĢma ile ilgili olarak; “Danışmak, anlayış verir, uyanıklık, 

ayıklık verir; akıllar akla yardım eder.” Demektedir. Esasen istiĢare, sadece devlet 

yönetiminde değil, insan hayatının her safhasında önemli bir yere sahiptir. Çünkü bir 

kimse sadece kendi görüĢlerine güvendiği takdirde, kararlarında bazen isabet etse bile, 

çoğu zaman yanılabilir. KiĢinin doğru karar verebilmesi için sahasında uzmanlaĢmıĢ, 

deneyimli ve bilgili kiĢilerin danıĢmanlığına ihtiyaç duyması kaçınılmazdır. Nitekim 

geçmiĢte ve günümüzde toplumu yönetenlerin çok sayıda danıĢman istihdam ettikleri 

bir vakıadır. Ayrıca sahasında uzmanlaĢmıĢ kiĢilere danıĢılmadan alınan kararlar ve bu 

kararlar istikametinde yapılan iĢlerin baĢarısızlıkla neticelenme ihtimali oldukça 

yüksektir (Gezgin, 1999: (VI), 83-84).  

Onun için de devlet iĢlerinin düzenlenmesi ve yürütülmesinde Ģȗ ra (danıĢma) 

kurumu çok önemli görevler icra eden bir yere sahip olup, Ġslam siyaset kültüründe 

merkezi bir konumdadır (AltuntaĢ, 2012: I, (II), 254). Bir Ġslam devlet baĢkanının, 

devlet yönetimi ve devlet meselelerinin çözümü ile ilgili bütün konularda, Ģûrayı 

oluĢturmak ve Ģûraya baĢvurmak zorunda olduğu hususunda, Ġslam âlimleri arasında 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

96 

 

geniĢ bir fikir birliği vardır. Peygamber (s.) hemen hemen bütün dünyevi konularda 

hatta karmaĢık askeri konularda bile Ģûrayı iĢletmiĢtir (El-Gindi, 2008: (XII), 201-202).  

Klasik fıkıh doktrinindeki genel yaklaĢıma göre Ģûra sonucunda ortaya çıkan 

karar çoğunlukla, hatta ittifakla alınmıĢ olsa bile devlet baĢkanı için bağlayıcı değildir. 

Zira istiĢareyi emreden âyetin devamında, “Kesin karar verdiğinde artık Allah‟a 

tevekkül et!” buyrularak (Âl-i Ġmrân, 3/159) Hz. Peygamber‟e Ģûrada ortaya çıkan 

fikirlerden uygun gördüğünü alıp kararını verme yetkisinin bulunduğu bildirilmekte ve 

istiĢare ettiği kimselerin fikirlerine ister uygun isterse aykırı düĢsün kendi düĢüncesinde 

ağırlık kazanan görüĢ doğrultusunda davranması istenmektedir (Türcan, 2010: XXXIX, 

234). ġu an çoğunluğu meydana getiren diğerleri ise devlet baĢkanının Ģûradan çıkan 

fikri veya Ģûraya katılanların çoğunluğunun fikrini kabul etmek ve uygulamak zorunda 

olduğu görüĢünü kabul ederler. Bu görüĢü destekleyenler Hz. Peygamber‟in (s.) Ģûra 

süreciyle ulaĢılan fikirleri uyguladığını, Allah‟ın âyetleriyle açık olarak belirtilmemiĢ 

çeĢitli konularda inananların çoğunluğunun görüĢünü kabul ettiğini savunurlar (El- 

Gindi, 2008: (XII), 202). Ancak devlet yönetiminde Ģûra hem doğru kararlar almaya 

hem de idarecilerin egemenlik yetkilerini belli sınırlamalarla kullanmalarına ve onların 

icraatlarını kontrol etmeye yarayan bir mekanizma olduğu hatırdan çıkarılmamalıdır 

(Gezgin, 1999: (VI), 86). 

DüĢünce üretmek kadar üretilen düĢünceyi açıklamak da önemlidir. DüĢünce 

yalnız baĢına geliĢemez. Bunun için elde edilen düĢüncelerin ifade edilmesi, müzakere 

edilmesi gerekir. Herkes düĢündüğünü açıklarsa, farklı düĢünceler ortaya çıkar. Farklı 

görüĢlerin ortaya çıkmasıda ancak istiĢare, iyilikleri tavsiye, kötülükleri uyarma ve 

muhalefet ile gerçekleĢir. Ġslam, kimseyi inanmaya zorlamadığı gibi sadece belirli 

Ģeyleri düĢünmeye yahut birtakım insanların düĢündüklerini kopya ederek kendi 

düĢüncesini ipotek altına almaya veya öncekilerin düĢündüklerinden farklı bir Ģey 

düĢünmemeye zorlayan hiçbir emir ve yönerge getirmemiĢtir. Aksine insanları 

düĢünerek, araĢtırarak, tatmin olarak inanmaya ya da inanmamaya çağırmaktadır (Aksu, 

2001: V, (II), 203-204).  

ġûra ilkesinin uygulanması, toplum seviyesinin yükselmesine, genel meseleler 

üzerinde düĢünüp onlara önem vermeye yol açar. Milletin geleceğini yepyeni bir bakıĢ 

ve değerlendirmeye tabi tutar. Dolaylıda olsa halkın yönetime katılmasına imkân verir. 

Bu da toplumun ahenkli iĢleyiĢini sağlayıcı bir husustur. Zira insanlar karar verme 

sürecine katıldıkları bir hükmü, bir kuralı daha kolay uygulayabilmektedirler. Devlet 

idarecilerinin halk tarafından doğrudan doğruya ve dolaylı kontrolünü sağlar. ġûra 

sayesinde fikir diktası engellenir. ġûra ferdin, bir görüĢle baĢkasının fikrini sormadan, 

lehinde ve aleyhinde neler söylendiğini bilmeden, harekete geçmesini önler (Gezgin, 

1997: (IV), 197; Yargıcı, 2007: IX, (XXVII), 176-177). 

ġûra hakkındaki Kur‟ân âyetlerinde şûraya kimlerin kesin olarak katılmasının 

uygun olduğuna iliĢkin herhangi bir nitelik belirtilmemiĢtir. Kur‟ân âyetlerinin veya 

hadis kurallarının hiçbir yerinde Ģûraya kadınların katılımını engelleyen veya 

engellenmeli Ģeklinde yorumlanabilen hükümler yoktur. Ayrıca kadınlar çeĢitli Ġslam 

devletlerinde yüksek idari görevlerde bulundukları gibi Ģûra sürecine katıldıkları da 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

97 

 

olmuĢtur. ġûraya kadınların katılımını desteklemeyenler görüĢlerini, Ġslam kuralları ve 

prensipleri üzerine değil; herhangi bir Ġslami prensip veya kurala dayanmayan sosyal 

kaygı ve korkular üzerine temellendirirler. Tabi ki sosyal kaygı ve korkular, ülkeden 

ülkeye ve aynı ülkede zamandan zamana göre değiĢebilir. Bu konu hakkında üzerinde 

durulması gereken bir husus da günümüz yazarlarının çoğunun, kadınların Ģûra sürecine 

katılmaya ve kendi ülkelerindeki meseleyi çözmeye hakları olduğu fikrini 

destekledikleridir. Bu sebeple, kadınların Ģûra sürecine katılma hakkına sahip olmaları 

gerçekten Ġslami bir prensiptir (El-Gindi, 2008: (XII), 202-203).  

ĠstiĢare ederken göz önünde bulundurulması gereken en önemli noktalardan biri; 

kime veya kimlere danıĢılacağı konusudur. Bu husus yapılacak olan bir iĢin hayırla 

sonuçlanmasına önemli derecede etki eder. Bu yüzden danıĢılacak olan kiĢinin akıl ve 

tecrübe sahibi, dindar ve faziletli, samimi, sağlam fikirli, keskin görüĢlü, insan 

psikolojisini iyi tahlil edebilme, doğruluk ve güvenilirlik gibi değerlere sahip olmasına 

dikkat edilmelidir. Öte yandan aklı bir Ģeye ermeyen, ahlaksız, mağrur kimselere 

danıĢmanın kiĢiye hiçbir yarar sağlamayacağı da açıktır (Çelik, 2010: 311-312). Hukuki 

meselelerde kendisine danıĢılan kiĢinin ise hem dindar hem de âlim olmalıdır ve bu 

vasıflar sağlam akla sahip olanlar dıĢında kimsede birlikte bulunmaz. (Mardini, 1990: 

(IV), 158). ġûranın faydalarını ise Ģu Ģekilde sıralayabiliriz. 

1. DanıĢılan kiĢilerin kadrini yüceltmeyi, onlara lâyık oldukları değeri vermeyi 

içerir. Peygamberin Müminlerle istiĢarede bulunmasının emredilmesi, onların Allah 

katındaki, peygamber nezdindeki kıymetlerini simgeler. 

2. Kendisinden sonra gelenlere örnek olmayı bir kiĢinin ne kadar akıllı olursa 

olsun bilmediği hususların, hata edebileceği meselelerin bulunduğunu hatırlatmayı 

amaçlar. 

3. Müminlerden kimin daha isabetli görüĢe sahip bulunduğunu, kimin daha çok 

dünya iĢlerine akıl erdirdiğini tesbit etmeğe yöneliktir. 

4. Müminlerin önemli meselelerde içtihatta bulunmalarına, en yararlı olanı bulup 

çıkarmalarına kapıyı açık tutar. 

5. Müslümanlardan söz sahibi olanların düĢünce birliği halinde hareket 

etmelerini, bilhassa savaĢ gibi önemli konularda ortaklaĢa bir nokta tesbitine 

yönelmelerini hatırlatır. 

6. Hükümdarlar önemli meselelerde en yakınlarına danıĢır. Ashab-ı Kiramdan 

bir kısmının hata ve günah iĢlemesi ve sonunda Allah tarafından affedilmesiyle beraber 

eski derece ve değerlerinin kalmadığı hatırlarına gelebilir ve bu yüzden bir eziklik 

duyabilirler. Peygamberin onlarla istiĢarede bulunması böyle bir Ģüpheyi ortadan 

kaldırmıĢtır (Râzî, VII, 161-162). 

 

4.1.15. Mümin Hatasından Döner (Tevbe) 

 

Arapça‟da tevbe “günahtan rücu, yani geri dönmek” anlamındadır (Cürcânî, 

1997: 68). Gazâlî ise tevbenin ilim, hâl ve fiilin birleĢmesi ve intizamından meydana 

geldiğini, bu terkibdeki birinci maddenin ilim, ikincisinin hâl, üçüncüsünün ise fiil 

olduğunu söyleyerek birincinin ikinciyi, ikincinin de üçüncüyü gerektirdiğini ifade eder 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

98 

 

(Gazâlî, 2002: IV, 9). Tevbe, Müslüman bir kimsenin, vicdani yönden daha çok kendi 

kendine hesaplaĢmasının sembolik bir tezahürüdür. Yapılan hatadan veya iĢlenen 

günahtan dolayı, insanın kendi vicdaniyle hesaplaĢması sonucunda meydana gelen bir 

piĢmanlığın teyidi olarak yapılır. Bu piĢmanlık, daha çok nefsin muhasebesi yolu ile 

ortaya çıkar (Karlık, 1990: XXVI, II, 119). 

Rasûlullah (s.) Efendimiz‟in amcası Hz. Hamza (r.)‟yı öldüren VahĢi, Ġslam‟a 

girmek istiyordu. Ancak Furkan Sûresi‟nin 68 ve 69. âyetlerini duyduğu için 

bağıĢlanmayacağını düĢünerek durumunu Hz. Peygamber‟e (s.) arzetmiĢti. Bunun 

üzerine Furkan Sûresi‟nin 70. âyeti inmiĢtir ki, orada Ģöyle buyurulmaktadır: “Ancak 

tevbe edenler, dosdoğru iman edip iyi yararlı amellerde bulunanlar müstesna. İşte Allah 

bunların kötülüklerini iyiliklere çevirir. Allah çok bağışlayan, çok merhamet edendir.” 

VahĢi bu âyeti öğrenince içinde ağır Ģartların bulunduğunu söyleyerek ümitsizlikten 

kurtulamadığını belirtmiĢ ve o sebeple Nisa Sûresi 48. âyet indirilmiĢtir: “Şüphesiz ki 

Allah kendisine ortak koşulmasını bağışlamaz; bundan başka (günahları) dilediği 

kimseler için bağışlar.” Buna rağmen VahĢi‟nin yine ümitsizliği zail olmamıĢtı. Çünkü 

âyette, “Allah dilediği kimseler için bağışlar” buyurulmaktadır. Kesin bir bağıĢlamadan 

söz edilmiyordu. Bunun üzerine Zümer Sûresi‟nin 53. âyet inmiĢtir. “De ki: Ey 

kendilerine kötülük edip aşırı giden kullarım! Allah‟ın rahmetinden umudunuzu 

kesmeyin. Doğrusu Allah günahların hepsini bağışlar. Çünkü O, bağışlayandır, 

merhametlidir.” Böylece VahĢi‟nin Ģüpheleri giderilmiĢ ve Ġslamiyeti din olarak 

seçmesine engel bir Ģey kalmamıĢtı. O da gönül huzuruyla gelip son dini seçmiĢ oldu 

(Yıldırım, 1986: X, 5264-5266).  

Hz. Peygamber, “Bir adam azığını, su tulumunu bir deveye yüklemiĢ, sonra 

yolculuğa çıkmıĢtır. Dinlenmek için bir ağacın altında mola vermiĢ ve orada uykuya 

dalmıĢ. Uyandığında azığının ve suyununda üzerinde oduğu devesinin kaybolduğunu 

görmüĢ ve oradan oraya koĢarak devesini aramaya baĢlamıĢ ancak bir sonuç elde 

edemeyince devesini bulmaktan ümit keserek yorgun bir halde altında dinlediği ağacın 

yanına gelerek uykya dalmıĢ.  Ümitsiz bir halde iken, birdenbire devesinin yanında 

durduğunu görüp de yularından yapıĢıp, son derece sevinmesinden ĢaĢırarak; “Ey Allah, 

sen benim kulumsun, ben senin Rabbinim” dediği andaki sevincinden daha fazladır” 

(Buhari, “Deavat”, 4; Müslim, “Tevbe” 3; Tirmizî, “Kıyame”, 49; Ġbn Mâce, “Zühd”, 3) 

buyurarak Allah‟ın kullarının tevbesi karĢısında ne kadar çok sevineceğini 

anlatmaktadır. Ġslam insanın günahsız olarak dünyaya geleceğini ancak mükellef 

olduktan sonra yaĢamı boyunca günah iĢleyebileceğini kabul etmiĢ ve bu günahlardan 

kurtulma yolunu da Rasûlullah (s.) “Adem oğlnun hepsi hata edicidir. Hata edenlerin 

en hayırlısı tevbe edenlerdir” (Tirmizî, “Kıyâme”, 49; Ġbn Mâce, “Zühd”, 30) buyurarak 

öğretmiĢtir. BaĢka bir hadis-i Ģerifte ise Peygamber Efendimiz: “Eğer siz günah 

işlemeseydiniz, Allah sizi helak eder ve yerinize, günah işleyip, peşinden tevbe eden 

kullar yaratırdı” (Müslim, “Tevbe”, 9, 10, 11) Ģeklinde buyurarak önemli olanın hata 

ettikten veya günah iĢledikten sonra tekrar Allah‟a yönelerek, O‟na sığınarak, O‟na 

tevbe etmek olduğunu bizlere anlatmaktadır. Cenâb-ı Allah ise Nur Sûresi‟nde “Ey 

Müminler, hep birlikte tövbe ediniz ki kurtuluşa eresiniz!” (Nur, 24/31) buyurarak 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

99 

 

kullarını tevbeye çağırmaktadır. Zira kul ne kadar günah iĢlerse iĢlesin, hiçbir zaman 

umutsuzluğa düĢmeden kendisini yoktan var eden Allah‟a yönelir, ona sığınır, ona tevbe 

ederse onu affedeceğini Cenâb-ı Allah kullarına bildirmektedir. Aksine bir yol tutup 

ilahî rahmet ve mağfiretten ümit kesmek suretiyle, aynı günahlara devam etmek son 

derece sakıncalı ve tehlikeli sonuçlar doğurur. Her Ģeyden önce kiĢinin iman sınırından 

uzaklaĢması söz konusudur. Zira ümitsizlik devam ettiği takdirde insanı küfre kadar 

sürükleyebilir. Bununla beraber imanını koruyup günahkâr bir insan olarak ölen 

kimsenin ahirette cezasız bırakılacağı düĢünülemez. Özellikle üzerinde kul hakları 

varsa, onların affedilmesi mümkün değildir. Zira davacı Allah değil, hak sahibi olan 

kullardır. Allah ise, ancak adaletle hükmeder (Yıldırım, 1986: X, 5266-5268).  

Ġnsanoğlu, bu kâinatta yaratılmıĢ bütün canlı varlıklar içerisinde ayrı özelliklere 

ve meziyetlere sahip bulunan yegâne varlıktır. Günlük hayatta insanı, değiĢik Ģekillerde 

hareket, davranıĢ ve fiillere iten pek çok etken bulunabilir. Ġnsan davranıĢlarını 

etkileyen bu faktörlere psikolojide, kısaca, “motivasyon” olarak isimlendirilir. Açlığın, 

susuzluğun veya tabiatın diğer etkilerine karĢı insanın takındığı hal, hareket ve tavırlar 

buna bir örnek teĢkil eder. Bu hal ve tavırlar her zaman doğru yönde olmayabilir insan 

bazen doğru yoldan çıkarak günah iĢleyebilir. ĠĢte tevbe; Müminin varlığının inhilal ve 

çözülmesinden sonra Yaratıcı‟nın huzurunda, yeniden inĢa ve bina olunmasıdır. 

Günahtan sonra, Allah ile yeniden uzlaĢmada diyebileceğimiz bu hareket, bir tazeleniĢ, 

bir filizleniĢtir (Kazıcı, 1973: III, (XXXIII), 10; Dalgın, 1996: XXXII, (III), 40).  

Yeri gelmiĢken bu husuta meĢhur olmuĢ bir hadis-i Ģerifi de zikredelim “99 kiĢi 

öldürdükten sonra yaptığına piĢman olan ve tevbe etmek için yol arayan bir adam, 

Ġsrailoğullarının zahidlerinden birine gelir, durumu ona anlatır ve günahının affedilip 

edilemeyeceği onadan sorar zahidin hayır imkânı yok demesi üzerine daha da 

karamsarlığa kapılan adam o zahidide öldürerek sayıyı yüze tamamlar ve daha sonra 

baĢka bir âlim aramaya baĢlar ve tavsiye üzerine gittiği âlim zata da durumunu anlatır. 

Âlim “Seninle tevben arasına kim perde olabilir? Elbette tevbe edebilirsin" der ve baĢka 

bir köye giderek oraya yerleĢmesini, orada kendisini ibadete vermesini öğütler. Adam 

tevbe edip o köye giderken yolda ölür. Allah‟ın rahmet ve azab melekleri gelir, adamı 

cennet veya cehenneme götürmek için tartıĢırlar. Allah onlara, adamın yürüdüğü yolu 

ölçmelerini, öldüğü yer hangi köye yakın ise adamı o köyün ehlinden saymalarını 

emreder. Yolu ölçerler, gitmek istediği salih kiĢilerin yaĢadığı köye bir karıĢ daha yakın 

olduğunu görürler. Böylece adamı rahmet melekleri alıp, cennete götürürler (Buhari, 

“Enbiya”, 54; Müslim, “Tevbe”, 46,47). 

Ebu Zer ile Bilal-i HabeĢi arasında bir meselede görüĢ ayrılığı olmuĢtu. Ebu Zer, 

Bilal‟e karĢı sen bu iĢlerden anlamazsın siyah kadının oğlu, dedi. Bu sözden alınan 

Bilal, bunu Rasûlullah‟a (s.) haber verdi. Peygamberimiz, Ebu Zer‟i çağırdı. Ona: 

“Demek sende hala Ġslamiyetten önceki kötü adetler var. Ġnsan hiç derisinin 

siyahlığından dolayı suçlanır mı? Mühim olan Allah korkusu değil midir?” Ģeklinde 

sözler söyledi. Zaten yeterince piĢman olan Ebu Zer doğruca Bilal‟in evine gitti. 

Yüzünü kapının eĢiğine koyarak: “Ey Bilal, senin mübarek ayağın bu kötü, kaba Ebu 

Zerr‟in yüzüne basarak geçmedikçe ben bu eĢikten kafamı kaldırmayacağım, dedi. 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

100 

 

Bilal, Ebu Zer‟i kaldırdı ve: “Kalk kardeĢim. Bu yüz, basılmaya değil öpülmeye 

layıktır. Ben sana hakkımı helal ettim.” Dedi. Tevbede piĢmanlığın önemine 

dikkatlerimizi çeken Hz. Peygamber “Tevbe pişmanlıktır” (Ġbn Mâce, “Zühd”, 30) 

buyurarak piĢmanlığın tevbenin ön belirtisi, hazırlayıcısı ve ruhu olduğunu, piĢmanlık 

olmadan tevbenin olmayacağını belirtir. Diğer Ģartları ise tevbe edilen günahı kesinlikle 

terketrnek, tevbe edilen günaha kesinlikle dönmeme kararı ve hakkı yenilen kulun 

hakkını sahibine iade etmek ve ondan helallik almaktır. Mümin, imanının bir 

belirtisi/gereği olarak iĢlediği günahtan rahatsızlık duyacak ve hemen o günahtan 

kurtulmanın yollarını arayacaktır. Günahın hemen ardından tevbe etmenin farz olduğu 

hususunda icma vardır. Ayrıca tevbeyi geciktirenler bu geciktirme sebebiyle günah 

kazanmaktadırlar (Topaloğlu, 2012: XLI, 281-282). 

Ka‟b b. Mâlik, Mürâre b. Rebî ve Hilâl b. Ümeyye Tebük Seferi ile ilgili 

Peygamber Efendimiz‟in (s.) çağrısına her nasılsa uymadılar ve kadın, çocuk, yaĢlı ve 

birkaç münafıkla birlikte Medine‟de kalarak savaĢa çıkmaktan geri kaldılar. Peygamber 

Efendimiz de (s.), haklarında Allah‟ın emri ve hükmü gelinceye kadar, özrü olmadığı 

halde Tebük Seferi‟nden geri kalan, fakat doğru sözlü olmaktan da çekinmeyen Kâ‟b 

bin Mâlik‟de dahil üç sahabî ile Müslümanların konuĢmasını yasakladı. Müslümanlar, 

söz konusu sahabelerle konuĢmaktan çekindiler. Peygamber Efendimiz‟in (s.) bu 

Ģiddetli kararı, Kâ‟b bin Mâlik‟i ve iki arkadaĢını çok derin üzüntüye ve gözyaĢlarına 

boğdu. Adeta dünyaları baĢlarına yıkıldı. Yeryüzü bütün geniĢliğine rağmen onlara dar 

gelmeye baĢlamıĢtı. Tevbe etmeye baĢladılar. Allah‟tan af bekliyorlardı. Allah‟ın 

hükmü geciktikçe de her geçen gün dehĢetli bir kâbûs, her geçen dakika dayanılmaz bir 

ıztırap yaĢadılar. Elli gün gözyaĢlarıyla, piĢmanlıkla ve tevbe ile geçti. Nihâyet ellinci 

gün, sabah namazından sonra o ebedi müjde geldi. “Savaştan geri kalan üç kişinin de 

tövbelerini kabul etti. Yeryüzü bütün genişliğine rağmen onlara dar gelmiş, vicdanları 

da kendilerini sıktıkça sıkmış, böylece Allah‟(ın azabın)dan yine O‟na sığınmaktan 

başka çare olmadığını anlamışlardı. Sonra (eski hâllerine) dönsünler diye, onların 

tövbelerini de kabul etti. Şüphesiz Allah, tövbeyi çok kabul eden ve çok merhamet 

edendir” (Tevbe, 9/118). Elli gün sonra inen yukarıdaki âyetle bu üç sahabînin 

affedildiği haber verildi. Hz. Peygamber sabah namazından sonra, üç kiĢi için dua etmiĢ 

ve tevbelerinin kabul edildiğini ilan etmiĢti. Haberciler hemen müjdeyi üç kiĢiye 

ulaĢtırdılar. Ka‟b, kendisine bu müjdeyi getiren sahabiye giysilerini çıkarıp hediye etmiĢ 

ve hemen Hz. Peygamber‟in huzuruna koĢmuĢtu. Kendisini gören sahabiler de onu 

tebrik etmiĢlerdi (Yiğit, 2011: XL, 230). 

Benî Kurayza muhasarasında eski müttefiki ve komĢuları olan Yahudiler, Ebû 

Lübâbe‟nin yanlarına gönderilmesini istediler ve kendisini bir kurtarıcı gibi karĢıladılar. 

Ebû Lübâbe onlara Sa‟d b. Muâz‟ın hükmüne boyun eğmelerini ve teslim olmalarını 

tavsiye etti. Bunun kılıçtan geçirilmek demek olduğunu anlatmak için de eliyle boğazını 

iĢaret etti. Fakat daha sonra piĢman oldu ve bu davranıĢıyla Allah‟a ve Rasulü‟ne ihanet 

ettiğini düĢünerek Hz. Peygamber‟in yanına uğramadan mescide gidip kendisini bir 

direğe bağlattı. Affedildiğine dair âyet nazil oluncaya ve bizzat Hz. Peygamber 

tarafından çözülünceye kadar altı (bazı rivâyetlere göre yedi, sekiz, on veya on beĢ) gün 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

101 

 

yeyip içmeden direğe bağlı olarak kaldı. Sonraları bu direk “tevbe direği” (üstüvânetü‟t-

tevbe) diye anıldı (Çubukçu, 1994: X, 179). 

Ġnsandan bir Ģeyi iĢlemek ya da terk etmek Ģeklinde ortaya çıkan durum, 

öncelikle kalpte o Ģeyin faydalı yahut zararlı olduğu Ģeklinde bir tasdik meydana getirir. 

Sonra faydalı oluĢuna, tasdik etmekten onu meydana getirme eğilimi, zararlı olanı 

tasdik etmekten de onu terk etme eğilimi doğar. Son aĢamada da bu eğilimle birlikte 

oluĢan güç, fiilin ya iĢlenmesini ya da terkini gerektirir. Kulun tevbe etmesi vaciptir 

(Râzî, 1996: 125-126). 

Gazâlî tevbenin devamında insanları dört kısma ayırır. Birincisi: GeçmiĢte tevbe 

edip ölünceye kadar tevbesinde duranlardır ki bunlar geçmiĢteki eksikliklerini tamamlar 

ve bir daha günaha dönmeyi hatırından bile geçirmezler. Bu tevbeye nasuh tevbesi 

denir. Böyle sükûn bulan nefse de nefs-i mutmainne adı verilir. Ġkincisi: Ana 

vazifelerini yerine getirmekte ve büyük günahları terk etmekte tevbesinde istikamet 

etmiĢ ancak kasıtsız olarak bazı tesirler altında yine bazı kusurlar kendisinden sadır 

olmuĢ, fakat her defasında da iĢlediği hatadan dolayı kendisini kınamıĢ ve bir daha bu 

gibi tehlikelere düĢmemeye azmetmiĢtir bu nefse nefs-i levvame denir. Çünkü bu gibi 

adi davranıĢlardan dolayı sahibini yerer. Üçüncüsü: Tevbe edip tevbesinde bir müddet 

sebat ettikten sonra Ģehvetinin azması üzerine kendi kasıt ve iradesiyle yine bazı 

günahlara dönmesi ve bunun yanında mümkün olduğu kadar diğer günahları terk ederek 

ibadete devam etmesidir. Bu günahlara girmesi ise Ģehvetine hâkim olamaması 

bakımındandır. Aynı zamanda bu kötülüğü irtikâp ederkende, ne olaydı bu fırsat eline 

geçmeyeydi, der. Kötülüğü yaptıktan sonra da keĢke yapmasam, ben bundan tevbe 

edeceğim diye nedamet duyar ve nefsini yenmeye çalıĢacağını söyler fakat bütün 

bunlara rağmen tekrar tekrar nefsi onu isyana sürükler. ĠĢte bu nefse nefs-i müsevvele 

denir. Dördüncüsü: Tevbe edip bir müddet tevbesi üzerinde durarak istikamet ettikten 

sonra tevbe hatırından geçmemek Ģartıyla yeniden günahlara dönenlerdir. Bunlar, tevbe 

hatırlarına gelmediği gibi yaptıkları kötülüklere de üzülmezler. Alabildiğine 

Ģehvetlerinin peĢine düĢerler. ĠĢte bunlar günahta ısrar eden kimselerdir ki bunların 

nefsine de nefs-i emmare denir. Ġyilikten uzaklaĢtırır ve kötülüğü emreder. Bu gibilerin 

son nefesinden korkulur (Gazâlî, 2002: IV, 78-83).  

 

4.1.16. Mümin Yardımsever ve Misafirperverdir 

 

Arapçada “a-v-n” kökünden “teavun”, “n-s-r” kökünden “nasere” ve buna yakın 

“n-f-k” kökünden “enfeka” gibi değiĢik kavramlarla ifade edilen yardımlaĢma, Kur‟ân-ı 

Kerim‟de pek çok yerde geçmektedir (Çelik, 2012: 214). Arapça‟da “yolcu” 

anlamındaki müsâfir kelimesi ise Türkçe‟de “konuk” karĢılığında kullanılır. Arap 

dilinde bu mânada daha çok “dayf” kelimesi geçer (Çağrıcı, 2005: XXX, 171). 

“İyilik ve takva (Allah‟tan hakkıyla korkup menhiyattan sakınma) üzerine 

birbirinizle yardımlaşın, günah ve düşmanlıkta birbirinizle yardımlaşmayın!” (Maide, 

5/2) âyetinden anlaĢıldığı üzere yardımlaĢma her konuda olmaz. Ancak insanların 

maslahatına mebni olan, onlar için hayır ve fayda mülahazası bulunan, Allah‟ın rızasına 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

102 

 

muvafık olan hususlarda yardımlaĢma söz konusudur. Yoksa kin, nefret ve düĢmanlık 

gibi kötü hasletleri körükleyecek, insanlar arasında husumet ve kargaĢaya sebebiyet 

verecek, Yüce Allah‟ın emirlerine karĢı gelip masiyeti netice verecek hususlarda, 

yardımlaĢmanın olamayacağı kesindir (Çelik, 2012: 214). Ġyilik ve takvada 

yardımlaĢmanın yolları pek çoktur. Herkes kendi yetenek ve imkânlarına göre yardım 

eder.  Bir âlimin yardımı, bilgisiyle olurken bir zenginin yardımı, malıyla olur. 

YardımlaĢma emredilirken iyilik ile takvanın birlikte zikredilmesinin sebebi, Allah‟ın 

hoĢnutluğunun takva ile insanların hoĢnutluğunun ise iyilikle kazanılmasındandır 

(Kurtubî, tsz.: VI, 31-32). 

Sosyal yardımlaĢmayı daha çok, fertlerini temelinde Allah‟a ve ahirete iman 

bulunan ciddi bir eğitimden geçiren; tarihî güzel örf ve adetlerine bağlı kalan Müslüman 

ülkeler gerçekleĢtirebilir. Ġslam‟a göre bir kimse herhangi bir menfaat gözetmeksizin 

baĢkasının yardımına koĢtuğu takdirde Allah indinde makbuldür. Zira din yalnız ferdi 

bir ihtiyaçtan ziyade içtimai bir zarurettir. Ġçtimai yardım, Ġslam‟da mühim bir yer tutar. 

Bundan dolayıdır ki, Ġslam dininin beĢ temel esasından biri olan zekât, Müslümanlar 

arasında yardımlaĢma ve dayanıĢma ruhunu canlandırmak için farz kılınmıĢtır. Yine fıtır 

sadakası farz, kurban vacip kılınmıĢtır. Farz veya vacip olanlardan baĢka mal, beden ve 

türlü yollarla yardım yapmak suretiyle (Güvenç, 1964: III, (V), 152-153; Ertan, 1966: 

V, (IX), 247) toplumun temel dinamiklerinden olan sevgi ve kardeĢlik ruhu ve bunu 

pekiĢtiren yardımlaĢmanın zekât, fıtır sadakası, kefaret gibi ibadetlerle farz kılınması, 

Ġslam dininin bu konuya ne denli ehemmiyet atfettiğini, fakir ve yoksulun hakkını 

gözetme hususunda ne derece hassasiyet gösterdiğini ortaya koymaktadır Çünkü 

Allah‟a ve âhiret gününe bilerek, Ģuuruna eriĢerek iman eden kiĢiler, sadece kendileri 

için değil çevrelerindeki insanlar için de çalıĢır; madde ve serveti amaç değil araç 

olarak, en hayırlı yollarda kullanmasını bilirler (Yıldırım, 1986: III, 1587; Çelik, 2012: 

219). 

Yapılan her türlü yardımlaĢma, o topluluğu içten ve dıĢtan gelecek tehlikelere 

karĢı sımsıkı ayakta tutar. Birbirlerine yardım etmeyen, hep kendi menfaat ve çıkarını 

düĢünerek baĢkalarına sırt çeviren fertlerden meydana gelen topluluklar, bağı kopan 

tesbih tanelerinin dökülüp saçıldığı gibi dağılmaya mahkûmdurlar (Yıldız, 1964: III, 

(X-XI), 241).  

Kur‟ân-ı Kerim bu gerçeği Ģöyle ifade etmektedir: “Rabbinin rahmetini onlar mı 

bölüyorlar? Dünya hayatında insanların geçimlerini aralarında dağıtan biziz. Birini 

diğerine iş gördürmesi için kimini kiminden zengin kıldık. Rabbinin rahmeti onların 

topladıkları yığınlardan hayırlıdır.” (Zuhruf, 43/32). Gerek fert gerekse toplum için en 

ideal yaĢam biçimi öngören, müntesiplerine dünya ve âhiret saadetini bahĢeden yüce 

dinimiz Ġslam, “Müslüman Müslümanın kardeşidir. Ona zulmetmez, onu düşmana 

teslim etmez. Din kardeşinin ihtiyacını karşılayanın, Allah da ihtiyacını karşılar. 

Müslümandan bir sıkıntıyı giderenin Allah da kıyamet günündeki sıkıntılarından birini 

giderir. Bir Müslümanın ayıbını örtenin, Allah da kıyamet gününde ayıplarını örter.” 

(Buhârî, “Mezâlim”, 3; Müslim, “Birr”, 58) diyerek tüm Müslümanları kardeĢ ilan 

etmiĢtir. Buna bağlı olarak zengin ile fakir, güçlü ile zayıf arasında denge kurarak 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

103 

 

kardeĢliği pekiĢtirecek, Müminler arasında sevgi ve güven bağlarını güçlü kılacak 

“yardımlaĢma ve dayanıĢma” ilkesine önem vermiĢtir. Ġslamiyet yardımlaĢmayı, bütün 

maddi ve manevi hayatımızı kapsayacak Ģekilde en geniĢ sınırları ile ele almıĢ, dinî-

ahlakî bir görev olarak ortaya koymuĢtur. Kur‟ân-ı Kerîm‟in pek çok âyetinde bu 

konuya temas edilerek, Müslümanlar yardımlaĢmaya teĢvik edilmiĢtir. Hz. Peygamber 

(s.) de sayısız hadislerinde maddi ve manevi yardımın insan hayatındaki önemini dile 

getirmiĢtir. (Çelik, 2012: 214). 

Rasûl-i Ekrem peygamberlikten önce de misafirperverliğiyle tanınmıĢtır. Öyleki 

ilk vahyin heyecanını ve duyduğu endiĢeyi Hz. Hatice‟ye anlatınca, Hatice onun bazı 

özelliklerini anarken misafirperverliğini de zikrederek korkmamasını, Allah Teâlâ‟nın 

kendisini utandırmayacağını söylemiĢtir. Rasûl-i Ekrem Medine‟ye hicret ettikten sonra 

Mekkeli muhacirler ile Medineli ensarı kardeĢ ilan ederek eĢsiz bir kardeĢlik ve 

dayanıĢma örneği sergilemiĢtir. Bu kardeĢliğin en önemli unsuru birbirleriyle olan 

yardımlaĢma ve dayanıĢma ruhu idi. Medineli ensar, Mekkeli muhacirlere kucak açarak 

her Ģeylerini kendileriyle paylaĢmaktan geri durmamıĢlardır. Bu eĢsiz fedakârlık, feragat 

ve yardımlaĢmadan ötürü, Medineli yardımseverler “ensar” adını almıĢlarıdır. Zaten 

“ensar” demek yardım edenler, yardımseverler anlamına gelmektedir (Çelik, 2012: 

226). 

Hz. Peygamber (s.) “Yarım hurma vermek suretiyle de olsa kendinizi cehennem 

ateşinden koruyunuz. Bunu da bulamayan, güzel bir söz ile kendisini korusun.” (Buhârî, 

“Rikâk”, 49) diyerek az olsun çok olsun yardımın her çeĢidinin övgüye layık olduğunu 

belirtmiĢtir. Yine “Allah‟a ve âhiret gününe inanan kimse misafirine ikramda bulunsun” 

(Buhârî, “Edeb”, 31, 85; Müslim, “Ġman”, 74, 75) ifadesiyle “misafire ikram ile iman” 

iliĢkilendirerek misafire ikramın önemine vurgu yapmıĢtır. 

Özellikle Tebük Seferi‟nden sonra “elçiler yılı” diye anılan H. 9. (MS. 630) 

yılında Medine‟ye gelen kalabalık heyetlerin ağırlanması misafirlik adabı konusunda 

birçok tecrübenin yaĢanmasına vesile olmuĢtur. Onlar için bazan çadırlar kurulmuĢ, 

bazan da sahabeden evleri geniĢ olanlar bu konuda yardımcı olmuĢtur. Muhacirlerden 

Abdurrahman b. Avf, ensardan Remle bnt. Haris evlerinde elçileri misafir edenlerin 

baĢında gelir. Abdurrahman‟ın evi “dârü‟d-dîfân” olarak anılırdı. Hz. Ömer misafirler 

için “dârü‟r-rakîk” (dârü‟d-dakîk) denilen evler yaptırmıĢtır. Buralarda un, hurma, kuru 

üzüm ve diğer ihtiyaç maddeleri bulunurdu. Hz. Osman döneminde de dârü‟d-dîfânların 

kurulması devam etmiĢtir. Bu gelenek daha sonra vakıf yapılarının ve kervansarayların 

ortaya çıkmasına zemin hazırlamıĢtır (Çağrıcı, 2005: XXX, 172). Camiler, medreseler, 

kervansaraylar, köprüler, çeĢmeler gibi hayır müesseseleri birer sadaka-i cariye olarak 

yardımseverler tarafından inĢa edilmiĢtir. Selçuklu ve Osmanlılar zamanında fakir ve 

yoksulların ihtiyaçlarını gidermek amacıyla sadaka taĢları oluĢturulmuĢ, bu taĢların 

yanından geçen zengin kimseler taĢın içine yardım malzemesi atarken, ihtiyaç sahipleri 

de taĢın içinden ihtiyaçları kadar yardım almıĢlardır (Çelik, 2012: 228). 

BaĢkalarına yardımı öven, teĢvik eden hadisler çoktur. Bu hadislerin en meĢhuru 

olan, “İnsanoğlu öldüğü zaman bütün amelleri kesilir. Ancak devam eden sadaka 

(sadaka-i cariye), faydalanılan ilim ve kendisine dua eden bir evlat bırakanlarınki 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

104 

 

kesilmez.” (Müslim, “Vasiyyet”, 14; Ebu Dâvûd, “Vasaya”, 14; Tirmizî, “Ahkam”, 36; 

Nesâî, “Vasaya”, 8) hadisindeki “sadaka-i cariye” hadisçiler ve Ġslam hukukçuları 

tarafından “vakıf” olarak tefsir edilmiĢ, sadaka devam ettikçe, sevabınında devam 

edeceği belirtilmiĢtir. Hz. Peygamber, Medine‟de kendisine ait Fedek hurmalığını 

vakfederek vakıf hizmetlerinin ilk uygulamasını da yine kendisi yapmıĢtır. Birlikte 

yaĢamanın meydana getirdiği ihtiyaçların tabii uzantısı olan yardımlaĢma düĢüncesi 

nasıl insanlık tarihi kadar eski ise farklı isimler, görüntüler ve iĢlevlerle de olsa vakıf 

anlayıĢı, her toplumun sosyal hayatında birçok etkinliklerle hep varolagelmiĢtir. Ancak 

vakıf, Ġslam ile kurumsal kimliğine ve sağlam bir hukukî yapıya kavuĢabilmiĢtir 

(Bayyiğit, 2001: (XI), 60-61). 

Ġslam, misafir ağırlamayı her Müslümana farz kılmıĢ, bunu misafire verilmiĢ bir 

hak olarak kabul etmiĢtir. Müslümanın bu hakkı edada kusur etmemesi gerekir. Bir 

toplulukta nefislere cimrilik hâkim olmuĢ ve bu duygu onları misafire ikramdan 

alıkoyacak kadar ileri gitmiĢse yani misafire hakkını vermiyorsa misafirin onlardan 

hakkını istemesine Ġslam izin vermiĢtir. Misafirperverlik köklü bir Ġslamî ahlaktır. 

Bunun içinde dini bütün Müslümanın ne durumda olursa olsun misafire karĢı cimri 

olmadığını görürüz. Çünkü Ġslam ona bir kiĢinin yemeğinin iki kiĢiye iki kiĢinin 

yemeğinin üç kiĢiye üç kiĢinin yemeğinin de dört kiĢeye yeteceğini ve ansızın gelen 

misafirden asla korkulmaması gerektiğini öğretmiĢtir (HaĢimî, 2007: 252-253). 

“Rasûlullah‟a (s.) bir adam geldi ve “Ya Rasûlullah! Bana zaruret isabet etti (açlıktan 

dermansız kaldım)!” dedi. Rasûl-i Ekrem ise yakınlarına haber gönderdi, ancak onların 

yanlarında hiçbir Ģey bulunmadı. Bunun üzerine Hz. Peygamber “Bu adamı bu gece 

misafir edecek kimse yok mu ki Allah ona rahmet buyursun?” dedi. Derhal Ensar‟dan 

bir zat (Ebu Talha) ayağa kalktı ve “Ben Ya Rasûlallah!” dedi ve adamı alıp hemen 

evine götürdü. Sonra da hanımına “Rasûlullah‟ın misafirine ikramda bulun” dediğinde 

hanımı “Vallahi benim yanımda bir kız çocuğumun yiyeceğinden baĢka bir Ģey yoktur” 

dedi. Kocası da ona “O halde çocuğu akĢam yemeğini istediğinde uyutmaya çalıĢ ve 

kandili söndürüver. Rasûl-i Ekrem‟ın (s.) misafiri için biz bu geceyi aç geçirelim” 

demiĢtir. Hakikaten de öyle yapmıĢlar. Bunun üzerine Allah Teâlâ “kendilerinde bir 

ihtiyaç olsa bile onları kendilerine tercih ederler” (HaĢr, 59/9) âyet-i kerimesini indirir 

(Buhârî, “Tefsiru Sureti”, 59/6, 44/2-4; “Edahi”, 61; “Et‟ime”, 1; “Ahkam”, 38). 

Bir zamanlar Anadolu‟nun çeĢitli yerlerinde çok sayıda bulunduğu tahmin edilen 

günümüzde ne iĢe yaradıkları, kimler tarafından ve ne zaman dikildikleri hakkında çoğu 

insanın fikrinin dahi olmadığı sadaka taĢları, gâyet sade ve mütevazı olmanın yanında 

çok derin bir anlam içermektedir. “İnsanı yaşat ki devlet yaşasın.” inanç ve felsefesiyle 

Osmanlı toplumundaki yardımlaĢma kurumlarının zirvesini oluĢturan “sadaka taĢı” ve 

“zimen defteri”, insan onurunun her Ģeyin üzerinde tutulduğunun, fakir insanın da bir 

onurunun olduğunun, ona yardım edilirken hep bu bilinç ve incelik içinde 

davranıldığının göstergesidir (Çetin, 2014: (XLI), 2).  

Ġmandan uzak, bir takım dayanaksız, dünyevî amaçlar doğrultusunda eğitilen 

kuĢaklarda gerçek anlamda bir yardımlaĢma görmek mümkün değildir. Ancak Ģahsî 

çıkarlar, maddî yararlar, makam ve mevkiler umularak bir yardımlaĢmaya her zaman 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

105 

 

rastlamak mümkündür. Çıkar ve yararın bittiği yerde yardımlaĢma da sona erer. DıĢ 

görünüĢleriyle dünya kardeĢliğini, insan sevgisini amaç edindiğini ileri süren ve fakat 

içyapısıyla, ruh ve mayasıyla diğer ülkelerin ekonomik dizginini, idarî kadrosunu elinde 

tutmaya yönelik gizli bir planla hareket eden gayr-i müslim milletlerin ve bazı 

teĢkilatların faaliyetlerini iyice araĢtırdığımızda hep bu amaca hizmet ettiklerini görürüz 

(Yıldırım, 1986: III, 1587). 

 

4.1.17. Mümin Kâfirleri Veli Edinmez 

 

Ġslamî kaynaklarda veli/velayet kelimesinin birden fazla tanımı yapılmaktadır. 

Ġsmi fail olarak veli; isyan ve günah iĢlemeden Allah‟a ibadet ve taati sürekli olan 

kiĢidir. Ġsmi meful sığasıyla ifade edilecek olursa, Allah‟ın ihsanını, lütuf ve bağıĢını 

üzerine alan kul Ģekliyle açıklanabilir (Cürcânî,1997: 247). 

Ġnsanları, inandıkları itikadi sistemlere göre birbirlerine bağlayan yakınlık 

duygusu neticesinde, iyi veya kötü hususlarda iliĢki içinde olmalarıdır. Diğer taraftan 

Yüce Allah, insanları fıtrat dinine bağlılıklarına göre dostluklarını belirleyerek 

Müslümanların stratejisini tayin etmektedir (Kaya, 1994: VI, (VI), 188-189). Ġslam 

tarihinde Müslümanlara karĢı düĢmanca tavırlar içine girmedikleri sürece Hz. 

Peygamber ile Hulefayi RaĢidin‟in uygulamaları göstermektedir ki Gayr-i Müslimlerle 

iliĢkilerde, barıĢ ve hoĢgörü hâkim olmuĢtur (Demirci, 2014: XII, (I), 21). Ġnsanların her 

kesimiyle barıĢ anlayıĢı içinde olmak, Kur‟ân‟ın temel ilkesi olmakla beraber herkesle 

aynı düzeyde dost veya sırdaĢ olmak Kur‟ân‟ın prensiplerine aykırıdır. Bu nedenle bir 

Mümin açısından sosyal hayatta dostluk kurmaya değer insanların nitelikleriyle 

dostluklarından kaçınılması gereken kiĢilerin nitelikleri Kur‟ân-ı Kerim‟in farklı 

yerlerinde belirtilmiĢtir (ġahinalp, 2012: (XXVIII), 63). Müslümanların Gayr-i 

Müslimleri, Yahudi ve Hıristiyanları dost ve sırdaĢ edinmemeleri ile ilgili Kur‟ân-ı 

Kerîm‟de yer alan çok sayıda âyeti kerime vardır. “Müminler, Müminleri bırakıp 

inkârcıları dost edinmesin. Kim böyle yaparsa Allah ile bir ilişiği kalmaz. Ancak 

onlardan (gelebilecek tehlikeden) korunmanız başkadır. Allah asıl sizi kendisine karşı 

dikkatli olmanız hakkında uyarmaktadır. Çünkü dönüş Allah‟adır.” (Âl-i Ġmrân, 3/28; 

Ayrıca bkz. Nisa, 4/144, Maide, 3/57). 

Günlük iliĢkilerimizde daha çok iki Ģeye muhtacız: Allah‟ı hatırlayıp saygı dolu 

bir hava içinde O‟ndan korkmaya ve sonra da insanlara karĢı merhametli ve Ģefkatli 

davranmaya. Ġnsanlarla iliĢkilerimizde belirttiğimiz temel üzerinde geliĢtireceğimiz 

birtakım bağlarımız ve bağlantılarımız da vardır. Bunları da genellikle iki farklı 

bölümde düĢünmemiz ve ona göre beĢerî münasebetlerimizi ayarlamamız gerekir: 

1. Müslüman kardeĢlerimizle iliĢkilerimiz aĢağıdaki esas ve prensiplere göre 

olmalıdır:  

a) Sevmek, saygı duymak,  

b) Dost edinmek ve bunu sürdürmek,  

c) Yardımcı olmak, yardımlaĢmaya katılmak,  

d) Hastalarını sormak, fakirlerine zekât ve sadaka vermek, cenazelerinde hazır 

olmak,   



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

106 

 

e) Ticarî iliĢkilerimizi daha çok onlarla geliĢtirmek,  ne zulmetmek, ne de zulme 

uğramak,  

f) Her hak sahibinin hakkını vermek,  

g) Din ve ahlâkı cemaatleĢme Ģuuruyla korumak ve geliĢtirmek için gerekeni 

yapmak,  

h) Okumak isteyip de bu imkânı bulamayan çocuklarını okutmak, memlekete 

yararlı insan yetiĢtirmek,  

i) KomĢu haklarına saygılı olmak, her Müslümanın malını canını ve namusunu, 

kendi malımız, canımız ve namusumuz gibi korumayı bir vecîbe saymak. 

2. Gayr-i Müslimlerle iliĢkilerimiz ise aĢağıdaki esas ve prensiplere göre 

olmalıdır:  

a) Haklarına saygılı olmak, vatandaĢlık hakları varsa korumak,  

b) Fakir olanlarına sadaka vererek yardımcı olmak,  

c) Gerektiğinde alıĢveriĢte bulunmak, ticari iliĢkileri bir ölçüye kadar sürdürmek,  

d) KomĢuluk haklarına saygılı olup korumak.  

e) Ġslam dıĢı yaĢantılarına özenmemek, onları taklit etmemek, Müslümanlığın 

yüceliğini kendi günlük yaĢantımızla onlara örnek ve model olarak sunmak (Yıldırım, 

1986: II, 877-879).  

Ġnsanların yalnızca Allah‟a inanmaları, dayanıp güvenmeleri gerektiği; ayrıca 

kâfirlerin, zalimlerin, Yahudi ve Hristiyanların ancak birbirlerinin ve Ģeytanın dostları 

olabilecekleri bildirilmektedir. “Ey iman edenler! Yahudi ve Hıristiyanları veli/dost 

edinmeyin. Onlar birbirinin velisidir. Sizden onları veli edinen, onlardan olur. Allah ise 

zalimler güruhuna yol göstermez.” (Maide, 5/51).  

Öncelikle Müminler ile Yahudi ve Hristiyanlar arasında, Allah‟ın yasaklamayı 

uygun gördüğü dostluğun neyi ifade ettiğine değinmemiz yerinde olacaktır. Bu dostluk, 

onların dinine tabi olmayı değil, onlarla iĢ birliği ve dayanıĢmayı ifade etmektedir. 

Zaten, din konusunda Müslümanların, Yahudilere ve Hristiyanlara tabi olmaya eğilim 

duymaları gerçekten çok uzak bir olasılıktır. Buradaki dostluktan kast olunan, karıĢık 

bir meseleydi. Müslümanlar, çıkarların ve güçlüklerin giriftliği gerek Ġslam öncesinde 

gerekse Medine‟de Ġslam devletinin kuruluĢunun ilk yıllarında kimi Yahudi gruplarla 

dostluk kurmuĢ olmaları gibi olgulardan yola çıkarak, bu tür iliĢkilerin kendileri için bir 

sakıncası olmayacağını düĢünüyorlardı. Ancak, Medine‟de Müslümanlar ile Yahudiler 

arasında herhangi bir dayanıĢma, iĢ birliği ve dostluğun olamayacağı apaçık ortaya 

çıkınca Allah, müslümanları onlarla dostluktan men etti ve kendilerinden onlarla 

dostluklarını kesmelerini istedi (Kutub, tsz.: IV, 281-282). Zira âyette Ģöyle 

buyrulmaktadır. “Ey iman edenler! Sizden olmayanlardan hiçbir sırdaş edinmeyin. 

Onlar size fenalık etmekten asla geri kalmazlar. Hep sıkıntıya düşmenizi isterler. 

Onların kinleri konuşmalarından apaçık ortaya çıkmıştır. Kalplerinde gizledikleri ise 

daha büyüktür. Eğer düşünürseniz size âyetleri açıkladık.” (Al-i Ġmran 3/118). 

Ömer b. Hattab (r.)‟a Ģöyle denilmiĢtir: Burada, hıfz bakımından kendisinden 

daha kuvvetli ve daha güzel yazı yazan bir kimse bilinmeyen Hîreli bir Hristiyan 

bulunmaktadır. Eğer münasib bulursan, biz onu kendimize katib edineceğiz. Hz. Ömer 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

107 

 

bunu kabul etmeyerek, bu durumda sen, Müminlerden baĢkasını sırdaĢ edinmiĢ olursun 

dedi ve yukarıdaki bu âyeti, Müslümanlardan baĢkalarını dost edinmekten nehyetmeye 

bir delil kabul etti (Râzî, 2002: VII, 23). Yine dinî ve ahlâkî inançların/anlayıĢların 

sosyal iliĢkiler üzerindeki etkileri vurgulanmakta, dostlukların tesisinde kan bağı yerine 

inanç birliğinin esas alınması gerektiği bildirilmektedir. 

“Ey iman edenler, eğer babalarınız ve kardeşleriniz imana karşı küfrü 

severlerse onları dost edinmeyiniz. Sizden kim onlardan dost edinirse, onlar 

zalimlerin ta kendileridir.” (Tevbe, 9/23). Bu konuda yukarıda belirtilen âyetlerde gayri 

müslimlerin Müslümanlara ve Ġslama karĢı olan tuzaklarını anlamada net bilgiler 

vermekte ve Müminlerin onları dost ve sırdaĢ edinmemelerini açıkca emretmektedir. 

Çünkü Kur‟an‟a göre sevgi ve dostluk ancak, Allah‟a, Rasûlullah‟a ve Müminlere 

beslenmelidir. Bu yüzden Müminin kâfirlere dostluk ve yakınlık hissedip, onlara 

güvenerek hakiki bir dost gibi çok samimi iliĢkilerde bulunması, gönülden sevgi 

duyarak önemli iĢlerinde onlara danıĢması ve sırlarını paylaĢması yasaklanmıĢtır 

(Demirci, 2014: XII, (I), 23).  

Ġnsanlar arasındaki samimiyet ve sevgiye dayalı bağlılık hali, Kur‟ân-ı 

Kerim‟de: “Mümin erkekler ve Mümin kadınlar birbirlerinin dostudurlar.” (Tevbe, 

9/71) Ģeklinde tanımlanmıĢtır. Çünkü dostluğun gereği iyiliği emretmek, kötülükten 

sakındırmak ve dostların yardımında olmaktır. Dost olmak, birbirini sevmede, kardeĢ 

olmada ve aralarındaki muamelede, kalplerin ve gönüllerin birliğini ifade eder 

(Karasakal, 2008: (XV), 79). Müminlerin aralarındaki dostluğun sürekli olması için 

iyilik edilmesi, iyi davranılması, kötülüğe karĢı bile iyilik yapılması tavsiye edilmiĢtir. 

“İyilikle kötülük bir olmaz. Kötülüğü en güzel bir şekilde sav. Bir de bakarsın ki, seninle 

arasında düşmanlık bulunan kimse sanki sıcak bir dost oluvermiştir.” (Fussilet, 41/34).  

Gazâlî, Hz. Peygamber‟in “Eğer kendime candan bir dost edinecek olsaydım 

Ebu Bekir‟i tercih ederdim; fakat arkadaşınız (Muhammed) Allah‟ın dostluğunu tercih 

etmiştir” (Ġbn Mâce, “Mukaddime”, 11; Tirmizî, “Menâkıb”, 14) mealindeki hadisine 

dayanarak Halil kelimesini, baĢka bütün dostları aĢacak ölçüde gönlü kaplayan en 

büyük, en seçkin dost ve sevgiliyi ifade eder Ģeklinde ifade etmiĢ ve devamında Hz. 

Peygamber‟in Allah ile olan dostluğunu Halil kelimesiyle, Ebu Bekir ve Ali gibi önde 

gelen sahabilere karĢı olan dostluğunu da uhuvvet kelimesi ile ifade ettiğini belirtmiĢtir 

(Gazâlî, 2002: II, 193-194). 

MüĢrikler, Hz. Muhammed (s.) ile her zaman ve devirde uygulanan bir yöntem 

olan, cazip dünyevi tekliflerle dostluk kurmak istemiĢlerdi de: “Onlar seni sana 

vahyettiğimizden çevirip başkasını uydurmayı ve bize atfetmeyi istediler ki, o zaman 

seni dost edineceklerdi. Biz seni sağlamlaştırmamış olsaydık, sen belki onlara biraz 

meyledecektin.” (Ġsra, 17/73-74) ifadeleriyle Allah O‟nu, müĢriklerin bu olumsuz 

yönlendirme niyetinden korumuĢtu (Karasakal, 2008: (XV), 100). 

Rasûl-i Ekrem; “Kişi dostunun dini üzeredir; buna göre her biriniz kiminle 

dostluk kuracağına dikkat etsin!” hadisiyle, dost çevresinin önemine ve bunun iyi 

seçilmesine dikkat çekmektedir. Ġnsanın; insan çevresi, insanın hem dünya hem âhiret 

hayatını olumlu veya olumsuz yönden yakından etkileyen son derece önemli bir 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

108 

 

husustur (ġahinalp, 2012: (XXVIII), 73). Samimi, salih ve muttaki dostun insana 

dünyada faydası dakunduğu gibi ahirette de faydası dokunur. Yüce Allah Ģöyle 

buyurmuĢtur: “O gün Allah‟a karşı gelmekten sakınanlar dışında, dostlar birbirine 

düşman olurlar.” (Zuhruf, 43/67). Bu sebeple insan, fasıklarla değil muttaki insanlarla 

dost olmalıdır. Zalimleri dost edinenler ahirette piĢman olacaklardır: “O gün zalim 

kimse, (çaresizlik içinde) ellerini ısırıp şöyle diyecektir: “Ne olurdu ben de 

peygamberle beraber aynı yolu tutsaydım. Yazık bana! Keşke falancayı (bâtıl 

yolcusunu) dost edinmeseydim!” (Furkan, 25/27-28). 

Dostlar, üç kısma ayrılır: 

1-Hakiki ve Vefakâr Dost: Bu dost, dostunun saadet ve musibetini kendi saadet 

ve musibeti gibi görür. Dostunun yardırnma koĢar, iyi ve kötü gününde onunla beraber 

olur. Peygamber (s.), “Allah katında arkadaĢların hayırlısı arkadaĢına faydalı olan, 

komĢuların hayırlısı da komĢularına faydalı olanlardır” buyurmuĢtur (Tirmizî, “Birr”, 

28). 

2- Menfaatperest Dost: Bu tür dost, menfaati olduğu sürece dostu ile beraber 

olur, onu sever. Menfaati bitince dostluğu da biter. 

3- Hilekâr Dost: Bu tür dost, insana dost gibi görünür, gerçekte düĢmandır. 

Fırsat bulunca aleyhte bulunur, kusurlarını ve sırlarını ifĢa eder, iyiliklerini ise gizler.  

Son iki tür insanı, aslında dost edinmernek gerekir (Karagöz, 2001: XXXVII, 

(IV), 40-41). 

Mâverdî (ö. 450/1058), ferdî ve sosyal hayatın düzen içinde sürdürülmesinin 

baĢlıca Ģartlarından olan ülfetin sebepleri arasında dostluk ve sevgiyi göstererek Hz. 

Peygamber‟in ülfeti sağlamak için sahâbîler arasında kardeĢlik bağı (muâhât) 

kurduğunu hatırlatır. Dostluk ya zorunlu etkenlere bağlı olarak kendiliğinden veya 

gayeli ve iradî olarak kurulur. Bunların ilki ikincisinden daha güçlüdür. Zira ikincisi 

bağlı olduğu gayenin elde edilmesiyle sona erebileceği halde, birincisi zorunlu ve hatta 

tabiî sebeplere dayandığı için süreklidir (Karasakal, 2008: (XV), 100-101).  

Fahruddin Râzî, gayri müslimlerin dost edinilmesinin üç Ģekilde olduğunu 

söylemiĢtir: 

1- Küfrüne razı olup, sırf küfründen dolayı onu, dost edinmek. Bu Müslümana 

yasaklanmıĢtır. Zira böyle hareket eden kiĢi, o kâfirin dinini ve inkârını 

tasvip etmiĢ olur. Çünkü küfre rıza küfürdür.  

2-  Dünyevi menfaatlerden dolayı, zarureten gayr-i müslimlerle zahiren güzel 

iliĢkilerde bulunmak. Zaruret sebebiyle iĢ birliği ve dayanıĢma yapılabilir. 

3-  Bu iki Ģeklin dıĢında gayr-i müslimin dini ve itikadı doğru olmadığını 

bildiği halde ona sevgi beslemek, ona meyletmek, yardımcı olmak, taraftar 

olmak, küfrü gerektirmemekle beraber bir Müslümana yasaktır (Râzî, 2002: 

VIII,12).



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

109 

 

4.2. Münafık Psikolojisi Ve Sosyal Hayattaki Yansımaları 

 

Ġnsanların davranıĢlarını incelerken onların psikolojik yapılarını göz önünde 

bulundurmak gerekir. Çünkü gerek olumlu gerekse olumsuz bütün hareketler bir 

psikolojik temele dayanır. Ġnsanlar basit içgüdüler ile değil belli bir takım fikir ve inanç 

ölçüleri doğrultusunda hareket eder. Doğal insiyak ve refleksler hariç insanın hiçbir 

hareketi bu çerçeve dıĢında değildir. Ġnsanların davranıĢlarının birbirinden farklı olması 

dayandıkları dünya görüĢlerinin farklılığından ileri gelmektedir. Âhiretin varlığına 

inanmayarak hayat yolculuğunu ölümle biten ebedi bir son olarak kabul edenlerle; 

hayatı bir imtihan sahası, ölümü ise bu sınavın neticelenip değerlendirileceği ebedi 

hayata geçiĢ olarak değerlendirenlerin davranıĢları elbette aynı olmayacaktır (Kalkan, 

2012: 22). 

Zekâ ve belki de ilim bakımından geliĢen fakat sezgi, basiret, vicdan ve ilâhî 

marifet bakımlarından çok geri kalan, din ve ahlâk gibi iki manevî dayanağı derinliğine 

kavrayamayan, bu yüzden ilmini ve zekâsını hak ve hakikate karĢı gelmek için çok sinsi 

bir Ģekilde kullanan veya aĢağılık duygusu sonucu ister istemez bu yolu seçen kiĢidir 

münafık. Nifak içerisinde olan münafık; psikolojik bir elem duyar, içinde bulunduğu bu 

durum tedavi edilmezse çok tehlikeli sonuçlar doğurabilir. Eğitimde yanlıĢ bir anlayıĢ 

sonucu aklı ve zekâyı, sezgi ve basiretten yani ruhun en yararlı kuvvetlerinden üstün 

tutmak ya da sadece akla ve zekâya değer verip ruh ve vicdanı ihmâl etmek 

materyalizme yol acar. Bu durum ferdin hem iç âleminde hem de sosyal alanında madde 

ile mana arasındaki dengesini bozabilir. Bu durum neticesinde kutsal sayılan Ģeylere 

hakaret eder, mabet ve ibadeti bir takım manasız Ģeyler sayarak küçümser. Bunun gibi 

ilim ve felsefeyi tek kurtarıcı vasıta olarak almak, din ve ahlâkı, sezgi ve basireti ihmal 

etmek de ferdin fenalaĢmasına, ahlâkın çökmesine, medeniyetin yıkılmasına sebep olur. 

Muhammed Ebu Zehra‟nın dediği gibi; felsefecilerin sözlerinden ve parlayan ahlâk 

kanunlarından yardım istemek beyhudedir. Çünkü ahlâk ilimle düzeltilmez. Ġlim; idrak 

ve fikri geliĢtirir. Ġdrak ise hem hayırda hem de Ģerde olur. Bugün insanı bağlayan bu 

düğümü çözmek için güçlü ve otoriter bir dinden baĢka yol yoktur (Yıldırım, 1986: I, 

77-78). 

Münfıkları, Yahudileri, Hristiyanları ve MüĢrikleri Ġslam‟a ve Müslümanlara 

karĢı farklı ve belirli tavırlar almaya iten faktörler kuĢkusuz hem birden fazla ve hem de 

birbirinden farklıdır. Bu faktörler, unsurlarını sadece aklî değerler, tarihi gerçekler ve 

sosyal hâdiselerin oluĢturduğu salt düĢünsel faktörler olmadığı gibi bütün bunlarla 

beraber heva ve heveslerin oluĢumunda büyük rol oynadığı Ģahsi faktörledir de. Kur‟ân 

bütün bu faktörleri teker teker ele almıĢ, görüĢ ayrılıklarından bahsetmiĢ, bu ayrılığın 

tabiatına inerek bunda rolü olan etkenleri ve bunların söz konusu ayrılığı nasıl sert ve 

kırıcı tartıĢmalara taĢıdığını anlatmıĢtır (Halefullah, 1992: 133). 

Ruhsal, zihnî ve sosyal anlamda bir Ģeyden memnun olmayan kiĢi, muhalif görüĢ 

ve eleĢtirilerini açıkça ortaya koyabildiği gibi gerektiğinde fiili olarak karĢı mücadele de 

verebilir. Bu, nispeten tavır koyabilme gücünü kendisinde gösterebilenlere özgü bir 

davranıĢtır. Münafık, bu cesareti ve kiĢiliği kendisinde sergileyemediği gibi daha 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

110 

 

aĢağılık yollara da baĢvurabilir. Münafıkların, diğer inkâr edenler gibi bir tavır ortaya 

koyamamalarının altında psikolojik ve sosyal nedenler vardır. Bu nedenlerin bir kısmı 

fıtrî olmakla beraber diğer kısmı kiĢinin sonradan kazandığı davranıĢlardır, özelliklerdir. 

Elbette ki insanların içyüzlerini tam olarak bilmek mümkün değildir. Bu bilgi sadece 

Allah‟a ve vahiyle desteklediği elçilerine mahsustur. Biz ise sadece kiĢinin söz ve 

amellerine bakarak onları bir nebze de olsa tanıyabiliriz. Ġslam toplumu içinde 

Müslümanlara ait bütün renk ve Ģekillere bürünüp yerine göre halis bir Müslüman 

rolüne girebildikleri için münafıkları asıl hüviyetleriyle tanımak daha da güçleĢmektedir 

(Temel, 1978: 131). Hz. Peygamber (s.) münafıkların psikolojik hallerini, 

bozgunculuklarını bilmekle beraber Müslümanlar arasındaki ifsatlarını defetmek 

gayesiyle, onlara Ģeklen Müslüman muamelesi yapmıĢ ve onlara karĢı devlet otoritesini 

kullanmamıĢtır. Allah, insanın psikolojik yapısını dikkate aldığı için Kur‟ân‟da 

münafıkların Ģahıs olarak isimleri geçmez. Eğer Ģahıslar ismen zikredilseydi ismi 

zikredilen Ģahısların Ġslam‟a girmeleri mümkün olamazdı. Çünkü ego tahrik edildiğinde 

karĢı tarafın hakkı savunduğuna inanılsa bile kiĢinin inat ile mukabelede bulunabilme 

ihtimali yüksektir. (Sezikli, 1997: 178-183). 

ĠĢte bu bölümde münafıkların psikolojik hallerini ve bunların sosyal hayattaki 

yansımalarını inceleyeceğiz. Bunlar ise Ģunlardır: 

 

4.2.1. Münafık Ġkiyüzlüdür (Riyakârlık) 

 

Amelde Allah‟tan baĢkasını gözetmekle ihlası terk etmek Ģeklinde tarif edilen 

riya/gösteriĢ (Cürcânî, 1997: 112), bir kimsenin muttasıf olduğu bir vasfın ve huy 

edindiği bir fiilin aksini baĢkasına göstermesi (Yıldız, 2000: 95) Ģeklinde açıklanır. 

Riya; Allah‟a yaptığı ibadet ile kulları kastetmektedir. Ġnsanların yanında değer görmek, 

üstün bir konuma sahip olmak, iyi bilinmek, halk tarafından övülmek amacı ile hayırlı 

amellerde Allah rızası dıĢında bir Ģey kastederek kendini gösterme eğilimidir riya 

(OkumuĢ, 2002: 146; Sadr, 1996: 147). Riya, ihlas ve sıdk kavramlarının karĢıtıdır. 

Riya baĢtan sona Ġslam dıĢında olup genelde ibadet anlamında yoğunluk kazanmaktadır. 

Nifak ise, daha çok itikatla ilgili ikiyüzlülüğü ifade etmektedir (AteĢ, 2003: XVIII, 39). 

“(Kötü fiillerini) İnsanlardan gizlerler de Allah‟tan gizlemezler. Hâlbuki onlar 

O‟nun (Allah‟ın) razı olmayacağı sözü geceleyin konuşup düzdükleri zaman da O, 

beraberlerinde idi. Allah (ın ilmi) yapacakları her şeyi kuşatıcıdır.” (Nisa, 4/108). 

“İkiyüzlüler, Allah‟ı (gûyâ) aldatmaya çalışırlar. Oysa O, onlara aldatmanın ne 

olduğunu gösterecektir. Namaza kalktıkları zaman da üşene üşene kalkarlar, insanlara 

gösteriş yaparlar, Allah‟ı pek az anarlar.” (Nisa, 4/142). Onlar, Müslümanlarla birlikte 

namaza kalktıklarında ağırdan alarak yavaĢ yavaĢ kalkarlar. Bu tembelliğin ve 

üĢengeçliğin nedeni ise kalktıkları namazdan sevap ummamaları, kılmadıklarında da bir 

ceza beklememeleridir (Taberî, 2006: I, 467). Bu “onlar namaza, dinin emri olduğu için 

değil, gösteriĢ ve desinler için kalkıp giderler” demektir. Onları namaz kılmamaya 

götürecek sebepler daha kuvvetlidir. Namaz kılmaya götürecek sebep ise sadece 

insanlardan çekinmeleridir. Onlar yaptıkları ibadetlerin mana ve mahiyetlerinin 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

111 

 

farkından değillerdir. Bu ibadetleri yaparken iman ediyor olmanın kazandırdığı 

samimiyet ve ihlastan uzak olmaları, riyakârlık yaparak çıkar sağlama eğilimleri onları 

bu tutuma iletmiĢtir (Râzî, 2002: VIII, 377-378; HaĢimî, ts, 99). 

“Vay haline o namaz kılanların ki, namazlarından gaflet içindedirler. 

Durmadan gösteriş yaparlar. Zekâtı ve eğreti de olsa alet ve edavatı (komşusuna, 

muhtaca) vermezler.” (Maûn, 107/4-7). Bu âyette namazdan gaflet edenler söz konusu 

olduğuna göre, o gafiller kimlerdir? Bunu dört Ģekilde yorumlayanlar Ģöyle bir 

sıralamada bulunmuĢlardır: 

1- Namazı vaktinde kılmayıp onu vaktin dıĢına çıkaranlar. 

2- Müminlerin yanında, cemaat arasında namaza özen gösterip yalnız baĢlarına 

kalınca kılmayan veya laubali bir davranıĢ içinde kılan münafıklar. 

3- Namaza karĢı uyuĢuk davranıp gönül zevki ve yatıĢkanlığıyla kılmayanlar. 

4- Kılıp kılmamayı eĢit sayıp namaza ciddi ilgi duymayanlar. 

BaĢkaları görüp beğensin, beni takdir etsin diye yapılan ibadet münafıklığın ve 

sahte bir insan olmanın ilk belirtisidir. Aynı zamanda Ġslam‟ı içinden yıkmaya yönelik 

düĢünce ve niyetin; Müslümanları aldatmanın alameti sayılır. Bunun için Ġslam fakîhleri 

ve ahlâkçıları ticaretle uğraĢan Müslümanların kendi dükkânlarında, iĢ yerlerinde tesbih 

çekmesini, nâfile namaz kılmasını uygun görmemiĢlerdir. Zira bu gibi davranıĢlar müĢ-

teri çekmeye, onu aldatmaya çok müsaittir. Münafıklar ve büyük Ģehirlerde yaĢayan 

gayr-i müslimler de bu gibi hareketlerde bulunabilirler. Böylece Müslüman cemaatin 

birbirine güveni sarsılabilir. Günümüzde de belli çevreyi kendine bağlayıp inandırmak, 

art niyetini gerçekleĢtirmek için ibadet edenler, dillerinden din, Allah, Kur‟ân, âhiret 

sözünü düĢürmeyenler eksik değildir. Gerçek Müminlerin böylelerine dikkat etmesi 

gerekir. ġöyle ki, bu tiplerin sözleriyle günlük yaĢayıĢları arasında ciddi bir bağlantının 

bulunup bulunmadığını hesaba katmaları, aldatılma payını asgariye düĢürebilir Ayrıca 

bu mürâi münafıkların ikinci kötü vasfı, zekât ve sadaka vermemeleridir. Çoğu 

komĢuluk vecibelerini gözetmez. Bir çıkar bekledikleri sürece yapmacık dostluk izhar 

ederler ve iyi görünmeye çalıĢırlar. Böyle bir çıkar söz konusu olmadığı zaman 

komĢularına eğreti olarak bir el aleti dahi vermekten kaçınırlar. KomĢuları ve yakınları 

ikbal basamaklarında yükseldikçe bunlar onların en samimi dostları ve sıcak yakınları 

gibi davranırlar. Onlar ikbal basamaklarından aĢağı inmeğe baĢlayınca, bunlar artık 

yüzlerini değil arkalarını onlara döndürürler. Medine‟de nifakçıların önde geleni 

Abdullah b. Übey b. Selûl öyle değil miydi? Müslümanların ileri gelen Ģahsiyetleriyle 

karĢılaĢınca onlara sıcak ilgi gösterip över ve yanlarından ayrılıp kendi yandaĢlarıyla 

buluĢunca, “Onları pohpohlayıp aldatmayı beceriyorum, değil mi?” diyerek 

gülüĢürlerdi. Cenâb-ı Hak, Bakara Sûresi‟nde (Bakara Süresi, 7/13) onların bu tavır ve 

tutumlarını açıklamıĢtır (Yıldırım,1986: XIII, 7024-7025). 

Ġtikadi riyaya nifak denilmektedir. Münafığın nefsinde mevcut olan bilgi ile dıĢa 

vurduğu ifadesi birbirinden farklıdır. Bundan dolayı münafıkta, nefiste olan ile 

melekeler farklılık gösterdiğinden ikiyüzlülük ahlakı oluĢmaktadır. Kötülenen, nefretle 

karĢılanan huylardan iğrenç karakterlerden biri olan riya, ahlaki ikiyüzlülüktür. Karakter 

zayıflığına, vicdanın çürümüĢlüğüne ve bilincin körleĢmesine dalalet eder. Bu karaktere 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

112 

 

sahip sapık ruhlar, amaçlarına ve ihtiyaç duydukları Ģeye ulaĢmak için riyayı bir araç 

olarak kullanırlar (Sadr, 1996: 151). Çünkü riyakârlığın temelinde bir çıkar hesabı, bir 

pragmatizm (faydacılık), bir menfaat hedefi yatmaktadır (OkumuĢ, 2002: 124). 

Kendi içinde barıĢık olmayan, tutarsız ve sağlam bir temele oturmamıĢ inanca 

sahip olan münafığın karakteri bozuktur. Ġnsanların haklıyı haksızdan ayırma 

hususundaki tavırlarını ortaya koymayarak her iki tarafa da hoĢ görünme gayreti, 

nifakın belirtisi olan ikiyüzlülüğün ta kendisi olup nifakla özdeĢleĢmiĢ bir niteliktir. Bu 

durum bizi çok fazla da ĢaĢırtmamalıdır. Zira münafığın sahip olduğu psikoloji ve 

karakter bozukluğu beraberinde doğal olarak ikiyüzlü davranmayı getirmektedir. Sırf bu 

yüzden olsa gerek toplum bireyleri arasındaki güveni temelden sarsan ikiyüzlülük, 

münafığın olmazsa olmazı sayılmıĢ, çoğu kitaplarda nifak ve münafık kavramlarının 

karĢılığı “ikiyüzlülük” olarak zikredilmiĢtir. Her aktör münafık değildir ama her 

münafık mutlaka baĢarılı bir aktördür. Boyacı küpüne girip çıkar gibi her an istedikleri 

renk ve kılığa bürünebilen münafıkların en güçlü silahı ikiyüzlülüktür. Kızarmayan yüz 

ve yaĢarmayan göze sahip oldukları için baĢaramayacakları rol yoktur. Hayatları her an 

yeni oyunların sergilendiği tiyatro sahneleri gibidir. Oyunlar değiĢik fakat oyuncular 

hep aynıdır (Temel, 1978: 36-37). Ġmam Gazâlî kendisiyle riya yapılan Ģeylerin pek çok 

olduğunu söyleyerek bunları beĢ kısma ayırır. Bu beĢ Ģey; kulun insanlara karĢı 

sunabileceği Ģeyler. Bunlar, beden, elbise, söz, amel, etba ve diğer harici eĢyalardır. 

Dünya adamları da bu beĢ sebep ile riya ederler. Bazıları da riyakârlıklarında herhangi 

bir servet peĢinde olmaksızın, yalnız insanların kedisine hüsn-i zan edip, onların 

kendilerini iyi tanımaları ile yetinirler (Gazâlî, 2002: III, 647-650). 

Riyanın sebep ve etkenleri ise Ģu Ģekilde sıralanabilir: 

a) Makam Sevgisi: KiĢiyi riyaya iten en önemli sebeplerden biridir makam 

sevgisi. Bu konudaki hassasiyeti riyakârın diğerlerine nispetle daha fazladır. Çünkü riya 

sahibi insan çıkar uğruna, birtakım mevkilere ulaĢma uğruna bu ahlaki kötülüğü 

iĢlemektedir. 

b) EleĢtirilme Korkusu: ibadetle hayır iĢlerinde riyanın baĢlıca etkeni 

eleĢtirilme ve yerilme korkusudur. Bu yüzden topluca yapılan ibadetlere katılır fakat 

yalnız kaldığında ise ibadetle bir ilgisi yoktur. Sırf insanlar kendisini kınamasın diye 

ibadette bulunurlar. 

c) Ġhtiras: Riyaya kiĢiyi iten sebeplerden bir tanesi de birtakım ihtiraslarını, 

arzularını gerçekleĢtirmek istemesidir. Bunun içinde toplumda kabul gören davranıĢları 

yapmaya yönelir ki emellerine ulaĢabilsin. 

d) Gizlenme: Bu tür bir karakter bozukluğuna sahip olan kimseler gerçek 

kimliğini saklarlar. Suçlular sahte bir salihlik yapıcılık kisvesine bürünerek, suçlarını 

gizlemeye çalıĢırlar, bundaki amaçları ise dikkatlerden kaçmaktır. Dikkatleri üzerlerine 

çekmeden istediklerini el altından kolayca yapabilmeyi planlarlar (Sadr, 1996: 147-

150). 

Bu çerçevede denilebilir ki eğer kiĢi dinle iliĢkisinde nitelik elde etmemiĢse, dini 

kimliğinde kriz veya bunalımlar baĢ göstermiĢse, içinde yaĢadığı dini toplum veya 

dindar grubun kimliği ile özdeĢleĢmede problemler yaĢarsa ve kendisini gruba veya 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

113 

 

topluma uymak zorunda hissederse iĢte o zaman riyakârlık devreye girer (OkumuĢ, 

2002: 187). 

Münafığın nefsinde mevcut olan bilgi ile dıĢa vurduğu ifadesi birbirinden 

farklıdır. Bundan dolayı münafıkta nefiste olan ile melekeler farklılık gösterdiğinden 

ikiyüzlülük ahlâkı oluĢmaktadır. Çünkü ahlâk, nefiste mevcut bilgi ile ona mülayim 

olan melekeden meydana gelmektedir (Çelik, 2010: 332). 

Münafık bir kimse, Ġslam akidesiyle savaĢta ve aleyhine oynanan oyunlarda 

rolünü iyi oynayabilmek için, küfrünü gizleyerek açıkta Müslüman gibi davranan, ancak 

Ģartların müsait olması halinde ise Müslümanlara karĢı hiçbir merhamet hissi 

taĢımaksızın kalbindekini tatbikata koyan kimsedir. Bu tamamen itikat noktasında 

hakiki bir nifak, imanda bir mürailik olup, sahibi iman dairesinin dıĢındadır. Amel 

noktasında yapılan nifakta ise, inançta herhangi bir nifak söz konusu olmadığından, 

kiĢiyi iman dairesinden çıkarmamaktadır. Ancak ameli nifakın, inançta olan nifaka 

götürmesi pekâlâ mümkündür. Bu türden insanlar, cehaletlerinden ötürü Allah‟tan değil 

de çevrelerinden utandıklarından günah iĢlemezler. Her münafık müraidir fakat her 

mürai münafık değildir (Yazır, tsz.: VII, 4997). Münafıklara en ağır gelen namaz ise 

sabah ve yatsı namazlarıdır. Zira inanmadıkları bir ibadet uğruna tatlı uykularından 

fedakârlık etmek onlar için kolay değildir (Yıldız, 2000: 146). Münafıkların en büyük 

hassasiyetleri, menfaatlerine ve zevklerine düĢkün olmalarıdır. Bu durum, onları 

ikiyüzlülüğe ve yalana itmektedir. Dünya menfaatine karĢı bu hassasiyetleri, kendilerini 

iyi siyaset yapma ve insanların gönlünde taht kurma hususlarında mahir kılmıĢtır. 

 

4.2.2. Münafığın Ruh ve Karakter Yapısı Hastalıklıdır 

 

Lügatçilere göre maraz, tabiatın (huyun) duruluğa ve itidale kavuĢtuktan sonra 

kararması, bulanmasıdır (Kılıç, 1982: 50). Maraz; bedenin normal seyrini bozan, fiil ve 

davranıĢını aksatan arızî hastalıktır. Burada mecaz yollu, insanın kemâlini düĢüren, ruhî 

cilasını gideren kötü inanç, haset, cehalet, nifak ve fesat anlamlarında kullanılır. Ġnsan 

yaratılıĢı itibariyle Allah fikrine mütemayildir. Din ve ahlâk bu fikri ve fıtrî temayülü 

geliĢtirir. Kâfir ve münafıklar görünüĢte hakkı kabullenmeye, Hz. Muhammed‟in (s.) 

peygamberliğini tasdike müsaittirler. YaratılıĢlarında da böyle bir tasdik, ya da kabul 

fikri mevcuttur. Kalp, Allah‟ın nazar ettiği hâne-i irfandır; Cenâb-ı Kibriya‟nın kudret 

eliyle iĢlenmiĢ, O‟nun nuruyla cilalanmıĢtır. Ġlme hazine, marifete mihrak, meleklerin 

iniĢine konak olmak üzere hazırlanmıĢtır. Ġlahî nurların huzme huzme girdiği, nefahat-i 

Subhâniyye‟nin estiği yerdir. Kötü ahlâktan, nifak ve Ģikaktan, küfür ve inattan bir Ģey 

kalbe girecek olursa, feyiz ve hayır yolları kapanır, melekler oraya inmez olur, ilhamları 

kesintiye uğrar. Ġlâhî nefhanın esintisi kesilir. ġeytanın girmesine elveriĢli menfezler 

açılır ve artık nefs-i emmârenin esintisi baĢlar. Bu hal devam edecek olursa, kalp 

tamamen kararır ve bir gün gelir de ilâhî fuyuzattan ıĢık alamaz olur. Ve iĢte o zaman 

ezelî ilmin malûmatı tesbîti, sıdkiyle tecelli eder; kalpte müthiĢ bir maraz peyda olur, 

yavaĢ yavaĢ artıĢ kaydeder, o kadar ki elem verici bir azaba doğru adım adım, nefes 

nefes yaklaĢmaya yüz tutar (Yıldırım, 1986: I, 82-83). 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

114 

 

“Kalplerinde bir hastalık vardır. Allah‟ta onların hastalıklarını daha da 

ilerletti.” (Bakara, 2/10). Âyet-i Kerîmelerde, münafıkların bu tarz etkili ifadelerle vasf 

edilmiĢ olmaları, bu denli Ģiddetli bir eleĢtiriye maraz bırakılmaları, böyle bir grubun 

varlığının tehlikesini ve sosyal hayattaki sarsıcı etkisini ortaya koymaktadır, Medine 

döneminde inen birçok sûrede, çeĢitli Ģekillerde nifak hareketine, münafıklara ve 

Ġslam‟a, Peygambere ve Müslümanların maslahatına karĢı takındıkları olumsuz tavırlara 

iĢaret edilmiĢtir (Derveze, 1997: V, 43).  

Kur‟ân-ı Kerîm‟de münafıkların bütün menfi sıfatları arasında “Kalplerinde 

maraz (hastalık) bulunma” sıfatı ayrı bir hususiyet arz etmektedir. Bu kelime itikadi 

bakımdan Ģüphe ve tereddüdün yanı sıra bazı özel manalara dahi dalalet etmektedir. 

Onların kalplerine iman tam olarak yerleĢmemiĢtir. Bu yüzden ne yapacaklarına karar 

vermede zorlanırlar. ĠĢlerine gelen konularda inanır, çıkarına aykırı bir Ģey olunca 

Ģüpheye düĢerler (AteĢ, 1991: IV, 203). Kalbe mahsus olan özellik Allah‟ı bilmek, O‟na 

itaat ve kulluk etmek olduğu için kalpte bu özelliklere mani olacak herhangi bir sıfat 

meydana geldiğinde, bu sıfatlar kalbin hastalığı olurlar (Râzî, 2002: II, 34). Bu 

hastalıklar yeni hastalıkların habercileridir, öncüleridir. Yoldan sapmak basit bir 

muhalefetle baĢlar. Ve her adımda zaviye geniĢler, artar, sapıklık büyür. Bu yüzden 

dolayı münafıklar diğer iki gruba (Mümin ve Kâfir) benzemezler. Münafıkların, içten 

pazarlıklı, endiĢeli, çözülmesi güç bir ruh halleri vardır (Kutub, tsz.: I, 87-91). 

Kimlik, insanın içinde yaĢadığı sosyal çevrede kendini tanımlamayı, kendi 

konumunu belirlemeyi ve bir o kadarda diğerlerine bakıĢ açısını ve tavır alma biçimini 

ihtiva eder. Ġnsanlar, içinde yaĢadıkları toplumda kim olduklarına dair sorunun 

çözümünü bulamadıkları kendilerini ifade etme unsurlarından yoksun bulundukları 

benlik ve Ģahsiyet oluĢumlarını gerçekleĢtiremedikleri toplumla kendilerini 

buluĢturamadıkları kendisi -için- kimliğiyle baĢkaları -için- kimliğini uzlaĢtıramadıkları 

yani kendisi -için- kimliği ile baĢkaları -için- kimliğinin birlikteliğinden doğan iki 

boyutlu kimliğe sahip olma biçiminde iki boyutlu olmadığı zaman kendilerini boĢlukta 

hissedebilirler. Bu boĢluk hissi, insanların inanç, düĢünce, davranıĢ, ahlak ve dünya 

görüĢlerini olumsuz yönde etkileyerek sonuçta kimlik krizi veya bunalıma sebep olur 

(OkumuĢ, 2002: 186-187).  

Ġnkâr ve teslimiyet kabul edilebilir bir davranıĢ iken nifak, insanın içini kemiren 

psikolojik bir hastalıktır. Ancak her iki davranıĢ arasında kesin kararını vermeyen 

kiĢilerin birtakım sorunları var demektir. Bu sorunlar özellikle kiĢinin kendisinden 

kaynaklanan sorunlardır. Bunların baĢında ise kalbi bir tatminsizlik yatmaktadır 

(Kasapoğlu, 1997a: 240). Tutarlı eylemler içerisinde bulunmak, sağlam karakterli ve 

birçok çeliĢkiyi iç dünyasında çözüme kavuĢturmuĢ insanların iĢidir. Hâlbuki 

münafıklar kendilerini farklı bir kimlikle değiĢik bir yüzle sunarak gerçek yüzlerini 

gizlerler, bu husus münafıkların sağlam bir karaktere sahip olmadıklarının iĢaretidir 

(Demircan, 1996: 16). KiĢilik bozuklukları, kiĢilik özelliklerinin esneklikten yoksun bir 

nitelik kazanarak kiĢinin çevresiyle iliĢkilerinde zorlanmasını ya da kendi içinde 

sıkıntılara neden olabilecek boyutlarda yaĢanmakta olmasını tanımlar. KiĢinin 

davranıĢları toplum içinde rol alan diğer aktörlere veya toplumsal düzene zarar verici 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

115 

 

nitelikte olduğu halde kiĢi, bir suçluluk ve piĢmanlık hissi duymazsa söz konusu bireyin 

kiĢilik bozukluğu (personality dysfunction) hastası olduğu söylenir. Ġslam‟da zorlama 

olmadığı halde münafığın açık tavırlı olmayıp gösteriĢi tercih etmesi ve muhalefete 

yönelmeyiĢi,‟ olsa olsa kiĢilik zaafının bir sonucudur (OkumuĢ, 2002: 118-121). 

Ġnsan Ģahsiyetinde, zatını koruması ve türünün bekası için doyurulması gereken 

bedensel ihtiyaçlarında somutlaĢan hayvansal sıfatların yanında Allah‟ı tanıma, O‟na 

iman ve ibadet etme, O‟nu kutsama gibi ruhsal eğilimlerinde somutlaĢan meleksel 

sıfatlarını da taĢımaktadır. Bazen insan Ģahsiyetinin bu iki yönü arasında bir mücadele 

olmaktadır. Ġnsanın bu mücadeleyi Allah‟ın bu dünyada kendisine verdiği gerçek ve 

temelli sınanma yoluyla söndürmesini iktiza etmiĢtir. ġahsiyetinde ruhi ve maddi 

olanları bağdaĢtıramayan ve bedensel arzularının arkasından giden ve ruhsal isteklerine 

karĢı aymazlık yolunu tutan kiĢi hem dünya hem de âhiret hayatında kaybetmiĢtir 

(Necati, 1998: 195). 

Karakteri normal, sağlam ve düzgün bir insanın tutum ve davranıĢlarında 

tutarlılık ve devamlılık esastır. Karakter sahibi olan bir kimse, aynı tutum ve Ģartlar 

altında her zaman aynı ilke ve pratikler çerçevesinde hareket eder. Karakter sahibi 

insanın hareketlerinde devamlı bir istikrar vardır. Karakteri bozuk olan kiĢi ise, tersine 

istikrarsız, tutum ve davranıĢlarında kararlılık ve devamlılık olmayan kimsedir. Bu 

kiĢiler kendi kendisiyle barıĢık olmayan, içinde Ģüphe taĢıyan tutarsız çeliĢkili inanç ve 

düĢüncesi sağlam bir temele oturmamıĢ bir kiĢilik sergiler (OkumuĢ, 2002: 144). KiĢilik 

bozukluğu yani Kur‟ân‟ın ifadesiyle maraz, itikat ve küfür gibi din ile ilgili olabileceği 

gibi, kin, haset, zayıflık, korkaklık gibi ahlaki zaafiyetlerle de ilgili olabilir. Kalp 

hastalığı insanı önce küfre sonra kin, haset gibi fiili davranıĢlara ve zayıflık, korkaklık 

gibi ruhi hastalıklara sevkeder (Ramazanoğlu, 1985: 51). Dinlerin önemli iĢlevlerinden 

biri de kiĢileri kimliklendirme, onlara bir varlık bilinci kazandırma, aidiyet bilinci 

verme ve birlikte var ve taraf olma duygusu kazandırmaktadır. Din kiĢinin, hayatın 

anlamını kavramasına, hayatın hedefini anlamasına ve kiĢinin niçin var olduğunun 

bilincine varmasına yardımcı olur. 

 

4.2.3. Münafık Kibirlidir 

 

Kibir, küçüklüğün zıddı olmak üzere büyüklük, ululuk taslamak (Ġbn Manzûr, 

tsz.: XII: 15), bir insanın yalnız kendisini beğenerek diğerlerinden kendisini üstün 

görmesi, yalnız kendisine ait olan meziyetleri takdir etmesidir (Ġsfahânî, 1992: 421). 

YaratılıĢ maddesinin farklılığı, üstün ırk anlayıĢı, hiçbir sınırlayıcı olmaksızın 

alabildiğine özgür davranma isteyiĢi, ilmi yetkinlik, beden ve maddi hayat geliĢimi 

itibariyle güçlü ve kuvvetli olmak gibi kuru vehimler insanı kibre düĢürebilmektedir 

(Aydın, 2002: XV, (III), 382). 

Kibir, insanlar arası iliĢkileri tahrip eden bir günahtır. Büyüklük duygusuna 

kapılanlar, bulundukları toplum için bir problem kaynağıdırlar. Çünkü insana insan 

olarak değil, daima kategorize ederek, yani ast üst iliĢkisi içerisinde bakarlar. Kolay 

kolay kimseyi beğenmezler; sürekli olarak baĢkalarını kusurlu görür, onları eleĢtirir ve 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

116 

 

horlarlar. Emir vermeyi sever, insanları ezmek ve incitmekten çekinmezler. EleĢtiriye 

tahammülleri yoktur. Herkesten iyi ve baĢarılı olduklarını düĢünürler.  Kibirli kiĢiler, 

çevrelerindeki insanlarla daima bir rekabet duygusunu yaĢarlar; hayatı adeta bir yarıĢ 

pisti gibi görürler. Hep ön planda olmak ister ve diğer insanlara, fark atma peĢinde 

olurlar. Bundan dolayı da sık sık huzursuzluk yaĢar ve mutsuz olurlar. Kendilerini 

ayrıcalıklı insanlar olarak görürler. Kapıldıkları bu büyüklük saplantısı, aslında 

yetersizlik duygusundan baĢka bir Ģey değildir. Gerçekte onlar bir aĢağılık duygusunu 

yaĢamaktadırlar. ĠĢte bu duygularını bastırabilmek için, kendilerini büyük gösterme 

çabası içerisine girmektedirler (Karslı, 2011: (CCXLI), 40). 

Kibir tepeden bakma ve baĢkalarını küçük görmedir. Mütekebbir bir kimse 

kendisinden baĢkasını sevmeye güç yetiremez. Kibirlenmenin birçok nedeni vardır. 

Bunlardan biri varlık sahibi olmak diğerleri ise içinde bulunulan muhitin tesiri, 

insanların kiĢiyi övmesi, nefsinde ve kâinatta Allah‟ın birliğinin ve varlığının delillerini 

gördüğü halde baĢkalarının kınamasından korkarak fikrinden vazgeçmek yani mevki, 

makam sahibi olmak gibi bir düĢünceyle Ģöhrete kapılmaktır (Buladı, 2001: 124). 

Kibirin psikolojik bir boyutu da vardır. Kibirli insan kendini olduğundan daha büyük ve 

daha güçlü sanarak, sanmanın da ötesinde öyle görerek, herkesin kendisine saygıda 

kusur etmemesini ve övmesini ister. Yürümesinde ve konuĢmasında yapmacıklık vardır. 

Kibirliliğin ileri Ģekli psikolojide bir hastalık olarak görülür ve büyüklük hezeyanı 

(delusion of grandeur) Ģeklinde ifade edilir. AĢırı derecede benlik tutkusu bulunan bu tip 

hastalar kuvvet, kudret, zenginlik ve üstünlük fikirleri yanında toplumsal hayatta da 

eriĢilmez bir insan olduğu düĢüncesindedirler (Aydın, 2002: XV, (III), 382). 

Kibirlilik insanı iyice kontrolü altına almaya baĢladığı zaman kiĢinin nefsini 

kendini beğenmiĢlik ve bencillik duygusu sarar. Enaniyet ve gösteriĢ merakı temel 

eğilimi haline gelir. Artık sahte övgülerden, dalkavukça methiyelerden baĢka hiçbir 

Ģeyden mutluluk duymaz. Bu sırada eksikliklerini kusurlarını görmezlikten gelir, 

görmez olur. Bu yüzden nefsini arındırmaya, eksikliklerini telafi etmeye önem vermez. 

Kibirli insanlar son derece despot olurlar. Hak, hukuk, adalet nedir bilmezler. Dinlerinin 

gereklerine uymayı kendilerine yediremezler. Bundan dolayı münafıklar yüksek 

tabakayı temsil eden zümre de görülür. Onlar kendilerinde Hakk‟ın karĢısına sarih bir 

imanla çıkma cesaretini gösteremezler. Bununla beraber halk arasında kendi kendilerini 

yüksek mevkilere layık görürler. Ve kendilerini halkın münevveri sayarlar. Bu zümre 

imkân bulduğu her ortamda kendisini vücuda getirebilmiĢtir (Kutub, tsz.: I, 85). 

Kibir insanları mutsuzluğa mahkûm eden bir hastalıktır. BaĢkaları tarafından 

dıĢlanmaya yol açar. Yalnızlığın terk edilmiĢliğin acısını iliklerine kadar hisseder. Ġster 

iyi olsun ister kötü olsun insanın sergilediği tüm ahlakî davranıĢlar ruhun 

yansımalarından ibarettir. Ruh bir kaynaktır. DavranıĢlar oradan gelir. Kibirliliğin 

sebeplerinden bir tanesi de insanın nefsine aĢırı değer vermesi, meziyetlerini ve 

faziletlerini ileri derecede abartması, kendini fazlasıyla beğenmesidir. Bir insan 

kendinde geniĢ bir ilim, yüksek bir mevki ya da yüksek bir nüfuz gibi bencillik ve kibir 

duygularını kıĢkırtan, tahrik eden bir durum görmedikçe kibirlenmez. Ayrıca 

kibirlenmenin etmenleri arasında düĢmanlık, çekememezlik veya kıskançlık gibi 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

117 

 

unsurlarda yer alır (OkumuĢ, 2002: 125). Bu tür duygular kiĢileri örnek Ģahsiyetlere, 

Ģerefli kimselere karĢı saldırgan yapan onların üstünlüklerini, iyi yönlerini 

küçümsemeye, onlara karĢı büyüklenmeye fiili ya da sözlü hakaretlere iter (Sadr, 1996: 

71). Bazı kimseler, baĢkalarını küçük düĢürmeyi, onları kötülemeyi kendileri için 

kuvvet addeder. Bu tip kiĢilere göre karĢıyı yıkmak için yapılan hilekârlık, büyüklüğün 

bir ifadesidir (Kutub, tsz.: I, 89). Aynı zamanda kibir, kiĢiliği öldüren Ģahsiyeti bozan 

insanın hak ve hidâyet üzerinde düĢünüp kafa yormasını engelleyen unsurlardır. Bu tip 

insanlar daima hakka iĢaret eden âyetleri yalanlamıĢ ve onlardan gafil kalmıĢlardır 

(Halefullah, 1992: 135). 

Arap cahiliyesinde son derece korkunç bir Ģeref ihtirası bulunmaktaydı. Araplar, 

Ģereflerine leke getirecek, kendilerini küçük düĢürecek en ufak bir hareketi Ģiddetle 

reddederlerdi. Bundan dolayı Ģerefli sayılan liderlerden biri, Ġslam‟ı kabul etmeyi 

düĢündüğü zaman çevreyi araĢtırırdı; fakir, zayıf birinin iman ettiğini gördüğünde kibir 

göstererek Ġslam‟a girmekten yüz çevirir ve Ģöyle derdi: “Müslüman olayım da bu 

düĢük adamla bir mi olayım?” Bu durum onların, müsamahasız, katı, dik baĢlı bir tutum 

sergilemelerine sebep olmaktaydı (Ġzutsu, 2000: 190-193). Bundan dolayı, Ġslam‟ın ilk 

dönemlerinde namazda sücuda gitmemek üzere biat eden bazı Arapların biatlarını Hz. 

Peygamber (s.) kabul etmiĢ, daha sonra Ġslam‟ın nuruyla tevâzuyu öğrenerek bu 

tutumlarından vaz geçmiĢlerdir. Ölüm döĢeğinde olan Ebu Talib‟e, Hz. Peygamber (s.) 

tarafından iman etmesi teklif edildiğinde, “Ben iman edersem Mekkeliler arkamdan Ebu 

Talib‟in gözü yıldı da iman etti diyecekler; ben bunu gururuma yediremiyorum.” Bu 

münasebetle son nefesinde “Abdülmuttalib‟in dini üzerindeyim” diyerek ölmeyi tercih 

etmesi (Ġbn Kesir, 1991: III, 390) kiĢinin son nefesler içinde dahi, gururunu kırmamak 

gayesiyle âhiret saadetini kaybetmeyi göze alması, kibrin tabiata sinen çok büyük bir 

ruhsal hastalık olduğunu kanıtlamaktadır. ĠĢte bu Ģeref duygusuna bağlı kibirleri, 

Arapları hiçbir otorite karĢısında boyun eğdirtmiyordu; Ġslam‟ın Arap yarımadasında 

sert bir tepkiyle karĢılaĢmasına kaynaklık eden Arapların bu duyguları olmuĢtur (Ġzutsu, 

2000: 193). Ġslam, insanlığa sunmuĢ olduğu prensipleriyle Arap cahiliyesinin gurur ve 

kibrine öldürücü bir darbe vurmuĢtur. Ġslam, kibrin karĢısına tevâzuyu koymuĢtur. 

“Ona: Allah‟tan sakın denince, gururu kendisine günah işletir, artık ona cehennem 

yetişir, ne kötü yataktır!..” (Bakara, 2/206). “Onlara: Gelin de Allah‟ın Peygamberi 

sizin için mağfiret dilesin dendiği zaman, başlarını çevirirler; büyüklük taslayarak yüz 

çevirdiklerini görürsün.” (Münafikun, 63/5). 

Münafıkların ileri gelenlerinden Abdullah b. Übey b. Selûl‟ün ortalığı iyice 

karıĢtırıp Ensar ile Muhacirleri kıĢkırtarak karĢı karĢıya getirme çabası ve olayın 

Rasûlullah‟ın (s.) yüksek irfan ve hilmiyle tesirsiz hale getirilmesi, Ģüphesiz ki Ġslam 

tarihinde önemli hâdiselerden biridir. Öyle ki, olayın tezgâhlanıĢı Müminleri çok 

üzmüĢ, münafıklar ise ĢaĢkına dönmüĢtü. O kadar ki, Abdullah b. Übey açtığı tehlikeli 

gediği kapatmak için kimseyi kıĢkırtmadığını yeminle belirterek göz göre göre yalan 

söylemiĢti. Ensar‟dan bazı önemli kiĢiler ve Abdullah b. Übey‟in yakınları açılan bu 

gediğin ve kangren olmaya yüz tutan yaranın bir an önce kapanması için Abdullah b. 

Übey‟e, bizzat Rasûlullah (s.) Efendimiz‟e baĢvurmasını ve bağıĢlanma dileğinde 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

118 

 

bulunmasını ısrarla teklif ettiler. Ne var ki, kin ve ihtiras, kıskançlık ve baĢ olma 

duygusu kabarınca hiçbir ölçü kabul etmez, ahlâk ve fazîlet adına ne varsa pervasızca 

çiğner. Übey b. Selül, yapılan bu ciddi ve samimi teklifi kabul etmeyi sahte gururuna 

yediremedi ve onlara arkasını çevirmek suretiyle reddettiğini anlatmak istedi. Ġlgili 

âyetlerle bu ve benzeri münafıkların içyüzleri açıklanırken, plân ve entrikalarının iki ana 

maddesine dikkat çekiliyor: 

1- Medine yerlilerini, Mekke‟den hicret edip gelen muhacirlere karĢı ilgisiz 

kılmaya ve onlardan her türlü yardımlarını kesmeye inandırmak. 

2- Aksi halde yakın gelecekte yabancıların, yani Mekkelilerin Medine‟de daha 

da çoğalıp yerli halka söz hakkı tanımayacaklarını kalp ve kafalara iĢleyip 

ciddi tedbir almalarını sağlamak (Yıldırım, 1986: XXII, 6205-6206). 

Toplumun kolayca incinmesine yol açan kibir, büyük oranda ruhsal bir hastalık 

olarak kabul edilmektedir. Kur‟ân‟da özellikle fiil-sıfat olan “mütekebbir” kullanımında 

kibirliliğin anlık bir duygusal heyecandan ziyade, kâfirin kalıcı bir sıfatı olarak 

gösterilmesi, ruhî bir hastalık olduğunun kanıtıdır. Aynı zamanda bu, din duygusunu 

yok eden, kiĢiliği öldüren ve Ģahsiyeti bozan ruhsal bir hastalık olarak kabul 

edilmektedir (AltıntaĢ, 1990: 53). Kibir, en büyük tesirini insanları birbirinden nefret 

ettirmek ve sosyal hayata hizipler ve düĢmanlıklar sokarak fertler arasındaki 

yardımlaĢma ruhunu sekteye uğratmakla göstermektedir (Gümrükçüoğlu, 2011-2012: II, 

(III), 85). Kibir, cahiliye Arapları ile âdeta özdeĢleĢmiĢ bir kelimedir. Çünkü Araplar, 

kız çocuklarını baĢkasına hanım yapma, hizmetine verme utancından ötürü onları diri 

diri toprağa gömecek kadar mütekebbirdiler (Ġbn Kesir, 1991: IV, 488; Yazır, tsz.: VIII, 

5604). 

 

4.2.4. Münafık Korkaktır 

 

“Onlar, sizden olmadıkları halde mutlaka sizden olduklarına dair Allah‟a yemin 

ederler. Onlar, korkak bir kavimdir (topluluktur). Eğer onlar, sığınacak bir yer veya 

mağara(lar) veya girilecek bir yer bulsalardı, mutlaka oraya yönelip, süratle koşarlardı 

(kaçarlardı).” (Tevbe, 9/ 56-57). Bir dava, ya da ideal ne kadar büyük olursa onun 

düĢmanları da o kadar çok olur. Bu davanın gerçekleĢmesi büyük himmetler, üstün 

gayretler ister. O bakımdan dünya tarihinde en büyük inkılabı yapan ve insanlığın 

saadetinden yana en mükemmel düzeni getiren Hz. Muhammed‟in (s.) ve O‟nun tebliğ 

ettiği Ġslamiyet‟in her devirde düĢmanları hem çok hem de büyük olmuĢtur. Bu 

düĢmanları biri kâfir, diğeri münafık olarak iç ve dıĢ düĢmanlar diye iki grupta 

toplamak mümkündür. Ġç düĢmanlar, daha çok dindar ve inanmıĢ gibi görünüp din 

düĢmanlığını en sinsi metotlarla sürdürürler. Müslümanların uyanmasından, dinin 

aslına, ruhuna ve mayasına dönmesinden çok korkarlar. Saf Müslüman halkı 

inandırmak için onlardan olduklarına dair Allah adına yemin ederler. Onlar, sürekli 

olarak içinde gizlenecekleri ve güvene kavuĢacakları bir yer ararlar. Bir kale, bir 

mağara, kaçacak bir delik ararlar (Kutub, tsz.: XIV, 30). Bunların taktiklerini Ģöyle 

sıralayabiliriz: 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

119 

 

1- Ġplerinin ucu dıĢ düĢmanlarımızın elindedir. 

2- GeniĢ çapta maddî imkânlara sahiptirler ve devamlı desteklenirler. 

3- Din adına dini savunur gibi gözükürler ama dini ayakta tutan değerli din 

âlimlerine olmadık iftira ve kalmadık kara leke sürmeye çalıĢırlar. 

4- Dinin esaslarından olmayan fakat kültürsüz kesim tarafından üzerinde 

durulan meseleleri dinin ana temeliymiĢ gibi ters yönüyle ele alıp 

Müslümanların, hatta din âlimlerinin dikkatlerini dağıtmayı, onları dinin 

ruhundan uzaklaĢtırıp önemsiz konularla uğraĢmalarını sağlamayı çok 

isterler. 

5- Bazı önemli kiĢileri veya eserlerini kendilerine paravana edinip zehirlerini 

kademeli Ģekilde akıtırlar. 

Kimi de aynı metotlarla yıkıcılığını sürdürürken dindarlarla alay etmek, kutsal 

değerlere, basit mantıkî yollarla dil uzatmak; ibadet, zikir, duâ, cuma ve cemaat gibi 

Ġslam‟ın birliğini ve manevî atmosferini ayakta tutan farz, vacip ve sünnetleri 

küçümsemek; haramı helâl, helâli haram saymak ve yabancı kültürü yaygınlaĢtırmak 

için neĢriyatı harekete geçirirler. Bu vasıtalarla güzel ve köklü örf ve âdetleri bir bir 

yıkmayı da ihmal etmezler. Bunun için sanattan ve sanatkârdan yeterince yararlanırlar. 

Bütün bunların ötesinde, bir de Müslümanları değiĢik isimler altında hiziplere ayırarak, 

kuvvetten düĢürmeyi ve “böl ve idare et” taktiğini çok ustaca kullanırlar. Nitekim 

Medine‟deki Yahudi ve münafıklar bu taktiği uzun süre denediler. Ġlgili âyette ifadesini 

bulduğu gibi, çoğu, Müminlerden yana olduklarını yeminle söylerler. Hatta bir kısmı 

kraldan fazla kralcı, gerçek Müslümandan ziyade dindar geçinmek suretiyle fanatik 

dindar kesilirler. Oysa hiç de Müminlerden yana değillerdir ve dindarlıkları bütünüyle 

sahtedir. O bakımdan Cenâb-ı Hak, birçok âyette yer yer gerçek Müminlere sinyal 

vererek uyanık bulunmalarını emrediyor (Yıldırım, 1986: V, 2520-2521). 

Eğer onlar, içine sığınıp da kendilerini Müslümanlardan emin hissedecekleri bir 

sığınak bulsalar, hemen oraya kaçar ve Müslümanları terk ederlerdi. Münafıkların 

Müslümanlara, mesken ve yurt hususundaki muvafakatleri, Müslümanlarla birlikte 

oluĢları içlerinden istedikleri bir durum değildir. Münafıklar, bu üç yerden birini 

bulsalar, onlar en kötü yerler olmasına rağmen, kaçıp oraya giderlerdi, oraya rücu 

ederlerdi. Zaten münafık psikolojisi sergileyen bir kiĢi, hiçbir çıkarı olmayan yerde 

durmaz. Bundan dolayı âyette de belirtildiği gibi, cesur bir kiĢiliğe sahip olmadıkları 

için, çıkarları doğrultusunda Müslüman olan bir toplum içerisinde yaĢamayı tercih 

ediyorlar yoksa baĢka menfaat elde edecekleri bir yer bulsalar ve Müminlerden 

gelebilecek zararları önleyebilselerdi hemen oraya giderlerdi.  (Râzî, 2002: XII, 30). 

Ancak onların bu korkuları fıtri değildir. Müminlere karĢı hissettikleri bu korkunun 

kaynağını, Allah tarafından kendilerine ilka edilen korku teĢkil eder. Bulundukları 

toplumda vuku bulan her olayı, inen her âyeti, yapılan her toplantıyı kendi aleyhlerine 

bir Ģey varmıĢ gibi telakki ederler ve bundan dolayı da korkarlar, telaĢlanırlar (Kılıç, 

1982: 117). 

Bir inanca, görüĢe, ideolojiye karĢı çıkmak ve ona muhalif olmak, kendisinde 

muhalefet yapma gücünü hissedenlere özgü bir durumdur (Demircan, 1996: 29). 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

120 

 

Münafıklar daima büyük bir güvensizlik, korku ve endiĢe içerisinde yaĢarlar. DeğiĢik 

yollara baĢvurmak suretiyle gizlemeye çalıĢtıkları iç yüzlerinin açığa çıkmasından 

hazırlamıĢ oldukları plan ve tertiplerin, çevirdikleri entrikaların günün birinde teĢhis 

edilmesinden, yalan yere yemin ederek örtmeye çalıĢtıkları karanlık emellerinin deĢifre 

edilmesinden, sığınmakta oldukları gizli kapaklı iĢlerin yapıldığı, komploların 

tertiplenip planlanıp tatbik edilecek hale getirildiği ve ihanet planlarının tezgâhlandığı 

basit nifak yuvasının her an üzerlerine çökebileceği endiĢesinden dolayı tedirginlik, 

korku, panik, endiĢe ve dehĢet içinde yaĢamaktadırlar (Kasapoğlu, 1997b: 242). 

YaĢadıkları bu hayat tarzından dolayı münafıklar, inancında ve tutumlarında bir 

istikrara kavuĢmamıĢ, tutarsızlıklarla dolu bir yaĢamları olunca, ruhen yıkılmıĢ, 

dayanakları parçalanmıĢ, ürkek ve yılgın bir tipi de beraberinde getiren bir kiĢilik 

sergilerler (Kılıç, 1982: 114). Kalplerindeki imanın yerini inkâr, güvenin yerini 

güvensizlik, cesaretin yerini korku ve endiĢe almıĢtır. Bu korku ve ürkeklik onların 

açıkça ortaya çıkmalarına engel olmuĢtur. Onları gizli yollara ve dolambaçlı yöntemlere 

baĢvurmaya sevk etmiĢtir. Çünkü korku kiĢiyi, daha çok kapalı yerlerden, hücrelerden 

kuytu ve izbe yerlerden hoĢlandırır (Yıldız, 2000: 47). 

Münafıkları gizli eylemelere ve planlara sevk ederek, açık tavır almalarını 

engelleyen korku ve korkaklık, etkisizleĢtirilmediği veya frenlenmediği zaman insanı 

gösteriĢe götürebilmektedir. Ġnsanların korkularına sebep olan içten veya dıĢtan gelen 

tehditkâr kuvvetler denetim altına alınmadığı zaman „ego‟ ya „anksiyete‟- canlının 

içinde bulunduğu sıkıntılı duruma bağlı olarak geliĢen psikonöretik bozukluk- denilen 

duygu hâkim olur. Anksiyete ortaya çıktığında, insanı bir Ģeyler yapmaya motive eder, 

yani güdüler. Bunun sonucu insan tehdit edici veya tehlikeli durumdan kaçabilir, 

tehlikeli dürtülerini bastırabilir ya da vicdanının sesini duyabilir. Anksiyete ile baĢa 

çıkma çabası yetersiz kalır veya bu çabalarda mantıklı çözümler yeterli gelmeyince ego 

bu kez birtakım yöntemler geliĢtirerek anksiyete ile baĢa çıkmaya gayret eder ki bu 

yöntemlere savunma mekanizmaları denilir. Sağlıklı bir insan korku ve anksiyete ile 

nasıl baĢa çıkılacağını öğrenir ve normal yollardan hareket ederek gelen tehlikeyle 

yüzleĢmeyi göze alarak kendini savunmak için gerekli önlemleri geliĢtirir, ancak 

sağlıksız kiĢi bu tür bir yaklaĢım yerine korkakça tavırlar içine girerek anormal 

davranıĢlar geliĢtirir (OkumuĢ, 2002: 154-156). Daima korku ve endiĢe içinde yaĢamak 

münafıkların değiĢmez kaderidir. ÇeĢitli yollarla gizlemeye çalıĢtıkları içyüzlerinin 

açığa çıkmasından, hazırladıkları gizli plan ve tertiplerinin bilinmesinin, sığındıkları 

derme çatma nifak binasının her an üzerlerine çökme endiĢesinden dolayı daima panik 

ve dehĢet içerisinde yaĢarlar. Suçsuzluğun dolayısıyla da kendinden emin olmanın 

verdiği rahatlık ve vicdan huzurundan mahrûmdurlar. “Ve onlar, senede bir veya iki 

kere imtihan edildiklerini görmüyorlar mı? Sonra tövbe etmiyorlar (Allah‟a 

yönelmiyorlar) ve onlar zikir yapmıyorlar (Allah‟ın ismini ardarda tekrar etmiyorlar.) 

Ve sure olarak bir şey indirildiği zaman: “Sizi gören bir kimse var mı?” diye onlar 

birbirlerine bakarlar sonra giderler. Allah, onların kalplerini, fıkıh etmeyen bir kavim 

olmaları sebebiyle çevirdi.” (Tevbe, 9/126-127). Kur‟ân‟ın ifadesiyle her gürültüyü 

kendi aleyhlerine sanırlar her an suçüstü yakalanmanın, kazdığı kuyuya düĢmenin, 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

121 

 

kurduğu faka basmanın korkusu içinde adeta erirler. Manevî yönden içinde bulunduğu 

keĢmekeĢlik münafığı çok olumsuz bir duyarlılığın için itmiĢtir. Güzel olan Ģeyleri kötü 

görüp böyle yorumladığı gibi kalplerinde gizlediklerini ortaya çıkaran âyetlerin 

inmesinden de çok endiĢe ederler. Tehlike yokken kendilerine cesur ve kahraman süsü 

verip, çalımlarından yanlarına varılmayan münafıkların, büyük imtihanlar karĢısında 

düĢtükleri sefil ve maskara halleri bundan daha güzel tasvir edilemez. Ġnançsızlık, kin 

ve nefret insanı ahlâksızlığa, haksızlığa iter, bir bakıma saldırgan yapar. Tevbe Sûresi, 

Ģüphesiz ki son inen sûrelerden biridir. Ġslam Devleti‟nin kurulup kök saldığı, kendini 

iyice savunma durumuna gelip savaĢacak kuvvetini oluĢturduğu bir döneme rastlar. O 

bakımdan sûre, savaĢın önemini yeterince açıklar ve uygulanacak stratejiyi belirleyip 

izlenecek politikaya yer yer dikkatleri çeker. Sonra da münafıkların iç yüzünü, tutum ve 

davranıĢlarını bir bir belirterek, Müminle münafığı, inanmıĢla inkârcıyı kesin çizgilerle 

ayırt eder. Nitekim Tebûk Seferi bu hususta tam bir kıstas ve mihenk olmuĢtur. 

Münafıkların nifak ve Ģüphelerinin ürünleri teĢhîr edilirken, onların son derece idraksiz 

ve anlayıĢsız bir topluluk oldukları anlatılıyor. O bakımdan inen âyet ve sûrelerin bazı 

kalplerde kin ve nifakı çoğalttığına atıf yapılarak nifakın nasıl bir iç hastalığı, tedavisi 

zor ruhî bir maraz olduğuna iĢaret ediliyor. Ġnen her sûre ve âyet ikiyüzlü döneklerin 

murdarlıklarına murdarlık katmıĢ, maskelerinin iyice düĢmesine sebep olmuĢtur. 

Kur‟ân‟ın bu belîğ beyânını incelediğimizde, inen her sûrenin münafığın 

inkâr/Ģüphesini, nifak/Ģikakını artırarak ona iki zarar getirdiğini anlıyoruz (Yıldırım, 

1986: V, 2629; Esed, 1999: I, 368). 

 

4.2.5. Münafık Menfaatperest ve Bencildir 

 

Yalnız kendini düĢünen, kendi çıkarlarını herkesinkinden üstün tutan, hodbin ve 

hodkâm olan kiĢiye bencil denilir. Bencillik esas itibarıyla, hayatı muhafaza etmeye 

yönelik tabiî bir eğilimdir. Bencillik insanın biyolojik ve psikolojik ihtiyacını ivedi 

temin etme isteğinden kaynaklanan bir duygudur. Küçük çocuklarda bu durumu daha 

açık olarak müĢahâde etmek mümkündür. Bunu da çocukların hislerini gizleme 

ihtiyacını hissetmemelerine bağlamak lazımdır (AltıntaĢ,1990: XXXI, (I), 34-35). 

Karakteri zayıf, ruh yapısı bozuk ve kalbi hasta olan münafık Allah‟a inanıp 

dayanmadığı için bir ĢaĢkınlık ve zafiyet içerisindedir. Çünkü kuvvetli olmayı, 

teslimiyet ve tevekkülü gerektiren imanın olmadığı yerde kuĢku vardır (Yıldız, 2000: 

45). KiĢilik bozuklukları içerisinde en sık durulanlarından biri, psikopat veya psikolojik 

bozukluk sebebiyle karĢısındakinin düĢünce veya duygularını anlama yetisinden yoksun 

kiĢi olarak isimlendirilen sosyopat anti-sosyal bir kiĢiliktir. Sosyopat, tamamıyla bencil, 

kendi çıkarlarını merkeze alan ve o andaki zevk ve doyumundan baĢka hiçbir Ģeyi 

düĢünmeyen bir kiĢidir. Hiç kimseye bağlılık ve sorumluluk göstermez. Çıkarları için 

dini terim ve kavramları kullanma konusunda bir sakınca görmez. Mesela; tüccar 

iĢyerine dinî bir isim vermek suretiyle dindarların kendi iĢyerine gelmelerini sağlamaya 

çalıĢabilir. KuĢkusuz böyle yapanların hepsinin amacı gösteriĢ yapmak ve karĢılığında 

çıkar elde etmek değildir (OkumuĢ, 2002: 122-123). “İnsanlardan öylesi de vardır ki, 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

122 

 

Allah‟a kıyıdan kenardan kulluk eder. Eğer kendisine bir hayır dokunursa, gönlü 

onunla hoş olur. Şâyet başına bir kötülük gelirse, gerisingeri (küfre) dönüverir. O 

dünyayı da kaybetmiştir, âhireti de. İşte bu apaçık ziyanın ta kendisidir.” (Hacc, 22/11). 

KiĢinin din konusunda dayandığı iki Ģey vardır: Kalp ve dil. Bu iki organın 

uyumlu olması, onun mükemmel bir Müslüman olduğuna delildir. Kalbi farklı, dili 

farklı olursa, onun için “Allah‟a bir harf üzerine tapıyor” denir. Bu ifadenin baĢka bir 

yorumu da Ģöyle yapılmıĢtır: Allah‟a bir harf üzerine tapan kiĢi, dinin ortasında, 

merkezinde değil de kıyısındadır. Bu benzetme münafıkların din bakımından doyum 

üzere değil de bir kargaĢa psikolojisinde olduklarını ifade eden bir benzetmedir. 

Böyleleri, savaĢan bir ordunun kenarında olan, ganimet fırsatı olduğunda orada duran 

ama aksi durumda kaçan kimse gibidir (Râzî, 2002: XVI, 274; Bayraklı, 2006: XIII, 

43). Egemen veya güçlü olanın yanında görünme, kiĢiye maddi getiriler sağlayabileceği 

gibi tatmin, haz, asabiyet gibi psikolojik birtakım getirilerde sağlayabilir. KiĢi güçlü 

olanın yanında göründüğünde egemen güç ona bir takım maddi imkânlar sunabileceği 

gibi kendisi de egemenin yanında görünme Ģemsiyesi altında toplum fark etmeden pek 

çok çıkar elde edebilir Herhangi bir dini engel, kendileriyle Ģehvetleri arasına girerse 

nefislerine en kolay gelene karĢı Ģehvetleri tomurcuklanmaya baĢlar. Dini engel 

hakkında ya Allah Gafurdur, Rahimdir derler veya murat olmayan bir te‟vili, 

kastedilmeyen bir anlamı çıkarırlar (OkumuĢ, 2002: 252). Münafık kiĢi dine girmek bir 

menfaat temin edecekse dine girer, maddî zarar gördüğü zaman da yan çizer. Güç ne 

tarafta ise onunla haĢir neĢir olur. Güç ne zaman ondan gider ve baĢkasına geçerse o 

zamanda öbürünün yanına yaklaĢır ondan menfaatlenmeye baĢlar. Merhum Mehmet 

Akif Ersoy, “Ben eskiden ikiyüzlüleri sevmezdim, artık ikiyüzlüleri sevmeye 

baĢladım”, demiĢ. Sebebini sorduklarında, “Eskilerin iki yüzü vardı, Ģimdikilerin ise iki 

bin tane yüzü var” cevabını vermiĢtir. 

Müslüman olduktan sonra gözleri kör olan, malını ve evladını kaybeden bir 

Yahudi Allah‟ın Rasûlüne gelerek gözlerini, malını, mülkünü ve çoluk-çocuğunu 

kaybettiğini dolayısıyla kendisinin dinden bir hayır görmediğini bunun için dinden muaf 

tutulmasını istediğini belirtmesi üzerine Hz. Peygamber (s.a.s) de: “Ġslam‟dan istifa 

edilmez, nasıl ki ateĢ, demir, altın ve gümüĢün posasını çıkarır arındırırsa, Ġslam da 

insanı böylesine arındırır” demiĢtir (Râzî, 2002: XVI, 274-275). 

Hz. Peygamber Medine‟ye gelmek suretiyle münafıklardan bazılarının siyasi 

menfaatlerine zarar vermiĢti. Çünkü Abdullah b. Übey kendisini Medine‟nin liderliğine 

hazırlarken, hicretle beraber Peygamber‟in Medine‟ye gelmesi onun siyasi çıkarlarını 

alt üst etmiĢ bunun neticesinde ise her fırsat bulduğunda kin ve öfkesini gün yüzüne 

çıkarmıĢtır (Demircan, 1996: 38). Abdullah b. Übey‟in baĢını çektiği münafıklar 

Kur‟ân‟ın verdiği bilgilere göre çıkar amaçlı dini eylemlerde bulunmakta (OkumuĢ, 

2002: 123) ganimet veya mal alabileceklerini, Müslümanlardan bir fayda elde 

edebileceklerini, sezdiklerinde bundan pay alabilmek için kendilerinin de onlarla 

beraber olduğunu, MüĢriklerin ve Yahudilerin bir fayda elde ettiklerini gördüklerinde 

ise bu sefer onlardan bir pay alabilmek için aynı tavır ve ifadeleri onlar içinde 

kullanmaktaydılar (Necati, 1998: 213). ġahsi menfaatlere gösterilen aĢırı hırs, bunların 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

123 

 

peĢinden dur durak bilmeden koĢma, çoğunluğun çıkarlarını bunlara kurban etme gibi 

istek ve arzularını tatmin etme konusunda bütün düĢünce, iĢ, beceri ve gayretini bu yöne 

aktarmaktadır (Halefullah, 1992: 126; Buladı, 2001: 155-156). 

Kuvvet ve menfaatin olduğu her yerde nifakın ortaya çıkması kaçınılmazdır. 

Nifak Ġslam‟ın üstünlük kurmaya baĢladığı Medine döneminde ortaya çıktığına göre, 

bunu Rasûlullah‟ın kazanmıĢ olduğu siyası güçten ve bundan yaralanmak isteyen 

insanların faaliyetlerinden uzak düĢünmek zordur. Bir taraftan Medineli bazı kimseler 

Müslüman olmak suretiyle statülerini korumaya çalıĢırken diğer taraftan Rasûlullah‟a 

yıllarca Mekke‟de düĢmanlık eden insanlar, Mekke‟nin fethinden sonra baĢka çareleri 

kalmadığı için Müslüman olup Ġslam hâkimiyeti altına girmiĢtir. Büyük bir kısmının 

samimi olduğuna inandığımız bu insanlar arasında kendi menfaatlerini düĢünen bazı 

kimselerin varlığı da inkâr edilemez bir gerçekliktir (Yıldız, 2000: 37; Demircan, 1996: 

39). Münafık kiĢi dine girmek bir menfaat temin edecekse dine girer, maddî zarar 

gördüğü zaman da yan çizer. Güç ne tarafta ise onunla haĢir neĢir olur. Güç ne zaman 

ondan gider ve baĢkasına geçerse o zamanda öbürünün yanına yaklaĢır ondan 

menfaatlenmeye baĢlar. Merhum Mehmet Akif Ersoy, “Ben eskiden ikiyüzlüleri 

sevmezdim, artık ikiyüzlüleri sevmeye baĢladım”, demiĢ. Sebebini sorduklarında, 

“Eskilerin iki yüzü vardı, Ģimdikilerin ise iki bin tane yüzü var” cevabını vermiĢtir 

(ToptaĢ, 2017: V, 214-216). ĠĢte böyle zayıf ve dönek bir karaktere sahip olan 

münafıklar, gâyet basit değerler peĢinde koĢuyorlar. Kendi küçük ve basit ufuklarından 

baĢka ufuk tanımıyorlar (Kutub, tsz.: III, 325). Münafıklar sadakat ve dostluğa 

inancından dolayı değil, Ģahsi çıkarından dolayı sarılır. Böyle bir durumun ahlaklılık 

veya ahlaksızlık olması onun için bir problem değildir. Özellikle belli prensip ve ilkeleri 

olmayan, adımlarını düzeltip sapmalarını engelleyecek değerlere sahip olmayan 

kimseler, kendilerine menfaat sağladığı için bazı Ģahıs veya fikirlerin etrafında yer 

almaya ve onları müdafaa etmeye alıĢmıĢlardır (Halefullah, 1992: 126-127). 

 

4.2.6. Münafık Makam ve Mala AĢırı DüĢkündür 

 

Kimse aya, güneĢe, havaya sahip çıkma duygusuna kapılmaz. Fakat menkul ve 

gayr-ı menkul vb. mülk sahibi olmak, hiçbir insanın kayıtsız kalamayacağı bir 

eğilimdir. Ġnsan; malı kazanmak, eline geçirip toplamak konusunda güçlü bir eğilim 

gösterir. Mala duyduğu sevgiden dolayı çok cimri ve haristir. “Hiç şüphesiz o, mal 

sevgisi sebebiyle çok katıdır.” (Adiyat, 100/8) âyetinde geçen “hayr” kelimesi mal ve 

servet için kullanılır. Maddi varlığı koruma, güç, iktidar ve saygınlık sağlama 

arzularının eĢlik ettiği sahip olma eğilimi, doğasının bir gereği olarak her insanda 

mevcuttur (Kasapoğlu, 1997a: 31) Ancak bu duyguyu meĢru sınırlar içinde tutmaya 

yönelik hükümler indirilmiĢ ve insanın baĢıboĢ, gayesiz yaratılmadığı belirtilmiĢtir. Bu 

açıdan konuya bakınca, dünya malının lüzumu ortaya çıkmakta, fakat onun amaç ve 

hedef olmadığı vurgulanmaktadır. Zira eğer o amaç ve gaye olsaydı, insanın dünyada 

ölümsüz olması gerekirdi. Oysa bütün canlıları ölüm pusuda beklemekte ve vakti 

gelince avını yakalayıp diğer bir âleme götürmektedir. O halde dünya malı meĢru 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

124 

 

ölçülere göre kazanılır ve yine bu ölçüler çerçevesinde harcanır; aynı zamanda insanı 

Hakk‟a yaklaĢtıran bir araç olduğu bilinirse, elbette faydalı ve lüzumludur. Önemli olan 

bu lüzumun sınırlarını belirlemek ve ona göre hayatı düzenlemektir (Yıldırım, 1986: 

XIII, 6960). 

Özelde nifakın genelde ise riyanın önemli bir sebebi olarak makam, mevki ve 

Ģöhret istek veya sevgisi, insanın kendisini yoksun olduğu yetkinlik ve faziletlere 

sahipmiĢ gibi göstermesine neden olduğu gibi kendisinde bulunan kusurları insanlardan 

gizlemesine ve böylece makam ve mevkiler elde etmeyi ya da elindeki makam ve 

mevkileri kaybetmemeyi insanlar nezdindeki makam ve mevki Ģöhretini korumayı 

hedeflemesine de neden olur (OkumuĢ, 2002: 130-131).  

KiĢi baĢkalarının üzerinde hükmetmeyi sever. Mal ve makam bu hedefe götüren 

iki kaynaktır. Mal elde etmek suretiyle fertler arasından sıyrılmak yerine makam ve 

Ģöhrete yönelmek suretiyle bu duygusunu tatmin etmektedir. Makam sevdalıları; insanı 

emri altına almak, onları kendilerine bağlamak, gönüllerini zapt etmek ister. Kur‟ân-ı 

Kerîm‟deki bazı âyetler, bu sevginin fıtrî olduğu vurgulamakla beraber bu duygunun 

aĢırısından men etmiĢtir. “Kadınlar, oğullar, yığın yığın biriktirilmiş altın ve gümüş, 

güzel cins atlar, davarlar gibi nefsin hoşuna giden şeyler insanlara cazip gelmektedir. 

Asıl varılacak yer ise Allah katındadır.” (Âl-i Ġmran, 3/14). Yani her türlü hayırdan 

alıkoyacak derecede, sadece aĢırı bir mal yığma sevgisidir. Kur‟ân‟ın genel mantığı 

içinde mal, fakirlere harcanmadığı, âhireti kazanmak için sarf edilmediği müddetçe 

insanı saptıran en büyük fitne olarak nitelendirilmektedir. Makam ve otorite, kiĢiyi diğer 

insanlardan üstün görmeye iten etkenlerdendir. Ġktidar sahipleri bulundukları makamın 

baĢ döndürücü havasına kapılarak kendilerinden geçerler (Sadr, 1996: 224-225). Sırf 

iktidar sahibi olmak maksadıyla, o makama eriĢmek için bin bir türlü yalan ve hileli 

davranıĢlar içine girerek karĢılarındaki insanları kandırıp onlardan gibi görünmeye 

çalıĢırlar. Ġnsan Ģöhret ve makam sevgisiyle doluysa, itibar düĢkünüyse, toplumsal onur 

ve statü elde etmek arzusuna sahipse içinde yaĢadığı dindar toplumun hoĢuna gidecek 

tarzda münafıkça davranıĢlarda bulunabilir. Toplumda önemsenen veya geçerli kabul 

edilen itibar göstergelerini, kendi üzerinde göstererek itibar elde etmeye çalıĢır 

(OkumuĢ, 2002: 128-130). Bu nedenle münafıklığın önemli psikolojik bir sebebi 

makam ve Ģöhret arzusudur.  

 

4.2.7. Münafık Kararsızdır (Tezebzüp) 

 

“Onlar (küfür ile iman) arasında bocalayan bir sürü kararsızdırlar. Ne onlara 

ne bunlara (mal olurlar) Allah kimi şaşırtırsa Artık ona yol bulamazsın.” (Nisa, 4/143). 

Münafıkların iman bakımından hallerini anlatabilecek en güzel ifadedir “müzebzebine” 

ifadesi. Bu kelime anlatılmıĢ ve anlatılanların tümünü kapsayan bir mana ve ritim taĢır. 

Zebzebe kelimesinin diğer bir anlamı ise asılı bir şeyin hareket ederken boşlukta 

çıkardığı sestir. Daha sonra her çırpınıĢ ve harekete bu mana verilmiĢtir. Bir Ģeyin gidip 

gelmesine, istikrar bulmadan hareket etmesine zebzebe‟ş-şey-u denilir (Kılıç, 1982: 47-

48). O ne zaman bir tarafı tutsa ve yönelse, onu savunur. Çünkü fiil, bir sebebe dayanır. 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

125 

 

Fiile götüren sebep dünyevi bir maksat olunca, hareket ve gidip gelmeler de çoğalır. 

Çünkü bu dünyanın menfaatleri ve sebepleri değiĢkendir ve süratli bir Ģekilde değiĢir. 

Fiil, sebebine; sebep de maksada bağlı olup, maksat da çabuk çabuk değiĢince, insanın 

meyil ve isteğinde de değiĢikliklerin meydana gelmesi gerekir. Çoğu kez sebepler ve 

maniler birbiriyle çatıĢır. Bundan dolayı insan, ĢaĢkınlığa ve tereddüde düĢer.  Cenâb-ı 

Hak, “Allah kimi şaşırtırsa, attık ona yol bulamazsın” buyurmuĢtur. Âlimlerimiz, bu 

âyeti kendi görüĢlerine Ģu iki Ģekilde delil getirmiĢlerdir: 

1) Allah Teâlâ‟nın, bu ifadeyi “Onlar (küfür ve îman) arasında bocalayan bir 

sürü kararsızlardır” sözünün peĢinden getirmesi, bu bocalatmanın Allah tarafından 

olduğunu gösterir. Aksi halde, bu ifadenin kendinden öncesi ile bir ilgi ve bağı kalmaz. 

2) Bu, Allah Teâlâ‟nın onları dinden saptırmıĢ olduğu hususunda açık bir 

ifadedir. (Râzî, 2002: VIII, 379-380). 

Boşuna özür dilemeyin! Çünkü siz, (sözde) iman ettikten sonra küfrünüzü açığa 

vurdunuz. İçinizden (tövbe eden) bir zümreyi affetsek bile, suçlarında ısrar etmeleri 

sebebiyle, diğer bir zümreye azap edeceğiz.” (Tevbe, 9/66). Münafık, biri küfürde 

kararlı, diğeri küfür ve Ġslam‟da kararsız olmak üzere iki kısımdır. Hem küfürde hem de 

Ġslam‟da kararsız münafık: Küfürle imân arasında bocalayan, bunlardan hiçbirine 

gerçekçi bir anlayıĢla bağlanmayan dönek ve kararsız kimsedir. KiĢisel yararı ön plânda 

yer alır. Hangi yanda daha çok kendi menfaati söz konusu ise, ondan yanadır. Ruhî 

dengesizlik içinde bocaladığı için, toplum yapısında hep dengesizlik ve kargaĢalık 

görmek ister. Faziletle rezîleti, imânla küfrü, hayırla Ģerri birbirine karıĢtırır (Yıldırım, 

1986: V, 2540). 

“Münafığın örneği iki sürü arasında şaşkın şaşkın dolaşan bir koyuna benzer bir 

o sürüye karışır bir bu sürüye karışır hangi sürünün peşinden gideceğini bilmez.” 

(Nesâî, “Ġman”, 31; Buhârî, “Ġman”, 19; Müslüm, “Ġman”, 38). Yine Hz. Peygamber (s.) 

Mümin, münafık ve kâfir hakkında Ģöyle bir misal verir: Bir nehre giren üç kiĢi gibidir 

onlar; Mümin yürümeye baĢlar ve nehri geçer, sonra münafık yürür ve Mümine 

ulaĢmasına az kala kâfir ona bağırır: bana gel, ben senin durumundan korkuyorum. Bu 

sefer Mümin onu Ģöyle çağırır: bana gel, benim yanımda Ģunlar Ģunlar var. Ve yanında 

olanları sayıp döker. Münafık ikisi arasında tereddüt edip dururken bir dalga gelir ve 

onu boğar. Münafık bu durumda devam edip dururken ölüm kendisine gelinceye kadar 

Ģek ve Ģüphe içindedir (Ġbn Kesîr, 1991: V, 1970). ĠĢte bu Ģekilde münafıklar iman ile 

küfür arasında kesin bir ayırım yapmaksızın bu iki nokta arasında kâh oyana kâh bu 

yana dönerler (Hicazi, tsz.: I, 517-519; Necati, 1998: 212). 

Ġnsan topluluklarında veya millet içindeki toplum kesimlerinde herkesin uyduğu 

ilkelere inancı da inkârı da olmayan kiĢiler vardır. Ġmanla küfür arasında bocalayan 

böylelerinin dostlarına veya topluma kötülükleri, açıkça ve gerçekten düĢman olanların 

kötülüklerinden daha fazladır. Bu grup yani münafıkların oluĢturduğu grup, fırsatçı ve 

menfaatçidir. Bunlar siyasette, ilimde, dinî değerlerde, iman veya küfrün bulunduğu her 

yer ve durumda yerlerini alırlar. Dinde ikiyüzlülük; dini kabul etme hususunda samimi 

olmamak demektir. Yani Ġslam‟ı din olarak kabul ettiğini bildirmekle birlikte açıkladığı 

Ģeylerin ardından gelenlere iman etmemektir. Ġlkelerine inanmadığı, bu ilkeleri davranıĢ 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

126 

 

yaĢayıĢ ve düĢüncede gerçekleĢtirmeden sadece Ġslam kartını taĢımaktan ibarettir onun 

inancı (el-Behiy, 1995: 98). 

Münafıklar özellikle iman konusunda, duygu zihin ve iradelerini kesin ve sağlam 

bir karara varmak için kullanmaktan yoksundurlar. Ġnançları zayıf, temelsiz, kararsız ve 

istikrarsız olduğundan dolayı en basit ve ufak tesirler karĢısında hemen değiĢime 

uğrarlar. Güvenilir bir esasa dayanmamıĢ olmanın, herhangi bir düĢünce ve inanç 

üzerinde karar kılmamıĢ olmanın vermiĢ olduğu ürkek ve ĢaĢkınca tavır, münafıkların 

karakterini yansıtan belirgin bir psikolojik çizgidir (Kasapoğlu, 1997b: 240). Bu 

psikolojik yapıya sahip olan münafık haklıyı haksızı ayırma ve haklıdan yana olma 

tavrını sergileyemeyip bastonu her zaman ortasından tutarlar, bazen iman tarafını 

tercihe baĢvururlar, bazen de küfür tarafına meylederek her iki tarafa da hoĢ görünmeye 

gayret ettiği için bozuk bir karaktere sahiptir (Yıldız, 2000: 141; HaĢimî, tsz.: 102).  

Kalben inanmadıkları için Müslümanlara gizliden gizliye her melaneti 

yapıyorlar. Bela ve musibetlere duçar olmaları için her türlü karanlık iĢleri çeviriyorlar. 

Akidelerindeki bu sarsıntı, tereddüt verdiğinden davranıĢlarıyla ve iç âlemleriyle ne 

inananlarla ne de inkâr edenlerle birliktelik sağlayabilmekteler. Bunun aksine onların 

dıĢları Müminlerle, kalpleri ise kâfirlerle birlikte olmaktadır. Münafıklar, üzerlerinde 

hiçbir fikrin, hiçbir davranıĢın sabit damgasını taĢımazlar. Mantık ilminde aklın üç ana 

prensibinden ikisi, aynîlik ve tenakuzsuzluk prensibidir. Aynîlik; bir Ģey kendi 

kendisinin aynıdır. Bir Ģey ne ise odur, prensibidir. Tenakuzsuzluk ise, bir Ģey aynı anda 

hem kendi hem de kendinden baĢka bir Ģey olamaz. Fakat münafıklar karĢısında bu 

prensipler iflas etmiĢtir. Çünkü onlar aynı zamanda hem Mümin hem de kâfirdirler. 

Tabi olarak bu nifak hareketi içinde onların hepsini aynı kategoride değerlendirmek 

mümkün değildir. Bunlardan bazıları münafık liderlere kanıyor, onların telkinleriyle 

hareket ediyorlardı. Ġçlerinde iman da vardı. Fakat çeĢitli sebeplerle kuĢkulara düĢmekte 

iman ıĢığı yanınca gerçeği görüp iman edenlerin safında yer alırken bu ıĢığın etkisini 

yitirmesiyle karĢı tarafta saf alabilmekteydiler. Müslümanlar zafer kazanınca riyakârca 

onlara yaklaĢarak ganimetlerden pay almayı ummakla birlikte karĢı taraf kazanınca 

hemen bize uysaydınız öldürülmezdiniz demeye baĢlamaktaydılar (Kutub, tsz.: III, 

488). Kızarmayan yüze ve yaĢarmayan göze sahip oldukları için baĢaramayacakları rol 

yoktur. “Çevrenizdeki bedevilerden münafıklar vardır, Medine halkından da nifaka 

alışkın olanlar vardır. Onları siz bilmezsiniz. Onları biz biliriz. Onlara yakında iki defa 

azap edeceğiz. Sonra büyük bir azaba döndürülürler.” (Tevbe, 9/101). 

Medine çevresinde Cüheyne, Müzeyne, EĢca‟, EĢlem ve Gıfar kabileleri 

arasında sayılan az da olsa birtakım münafıklar kümelenmiĢ bulunuyordu. Her Ģeye 

rağmen içindeki nifak kirini temizlemeyi düĢünmeyen ikiyüzlü dönekler için üç ayrı 

azap hazırlanmıĢtı. Sözü edilen üç ayrı azabı Cenâb-ı Hak Ģöyle açıklıyordu: 

1- Ġslam fütuhatı karĢısında, putperestlerle münafıkların, umutlarının boĢa 

çıkması sebebiyle ister istemez Allah yolunda harcanmak üzere verdikleri 

mal, içlerine dokunuyor ve onları devamlı rahatsız ediyordu. Bu, onları için 

için kahreden bir azap idi. Çünkü inanmadıkları, arzu etmedikleri halde 

Ġslam‟a yardım ediyorlardı. 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

127 

 

2- Ġnen âyetlerle münafıkların rengi belli olmuĢ, kimin ne olduğu rahatlıkla 

anlaĢılmıĢtı. O yüzden Ġslam cemaati arasında hiçbir itibar ve sevgileri, 

dostluk ve güvenilirlikleri kalmamıĢtı. Ġslam toplumu bu parazitleri kendi 

bünyesinden koparıp atmıĢ, onları tam bir yalnızlığa itmiĢti. ġüphesiz ki, bu 

da onlar için baĢka bir azap idi. 

3- Âhirette ise, kendilerini çok elîm bir azabın beklediği haberi de ister istemez 

onları rahatsız ediyor ve büsbütün Ģüphe ve tereddütlerini arttırıyordu. Ancak 

piĢmanlık duyup tevbe edenler, günahlarını itiraf edip Hakk‟a dosdoğru 

dönüĢ yapanlar müstesna
 
(Yıldırım, 1986: V, 2590). 

Münafık kötü huylu olup diliyle tasdik, kalbi ile inkâr eder, davranıĢı 

düĢüncesine aykırıdır, sabahleyin bir baĢka halde, akĢamleyin bir baĢa haldedir. Gece 

bir hal üzere yatar, sabahleyin baĢka bir hal üzere kalkar. Geminin sallanması gibi 

sallanır, rüzgar ne taraftan eserse o tarafa gider (Ġbn Kesîr, 1991: II, 187). Münafıklık 

vücutlarına, karakterlerine, davranıĢlarına öylesine sinmiĢtir ki ve öylesine kendilerini 

gizlediler ki, değiĢik vaziyetlere göre değiĢik pozisyonları rahatça alabilirler (ToptaĢ, 

2017: III, 394). Nifaklarını gizleme sanatında öyle ustalaĢmıĢlardır ki, insan tabiatına 

nüfuz edici çok kuvvetli bir feraset ve keskin görüĢe sahip olmasına rağmen Hz. 

Peygamber (s.) bile onların bu özelliğini fark edememiĢtir (Mevdûdî, 1997: II, 266). 

“Onların durumu, (geceleyin) ateş yakan kimsenin durumuna benzer: Ateş tam 

çevresini aydınlattığı sırada Allah ışıklarını yok ediverir de onları göremez bir şekilde 

karanlıklar içinde bırakıverir.” (Bakara, 2/17). Kur‟ân-ı Kerîm, inkârcıların ve 

münafıkların iç kararsızlıklarına, ruhî düzensizliklerine temas ederken disiplinsiz ve 

tesirsiz kalan düĢüncelerinin mevcut enerjilerini tek taraflı harcamada nasıl yanlıĢ bir 

yol tuttuklarını ve bu nedenle dengenin nasıl bozulduğunu, maddeperestliğin gönülleri 

nasıl büyülediğini gâyet açık ifade ediyor. Bu denge sağlanmadığı müddetçe içyapı ve 

karakter tam olarak geliĢmez, kararsızlık baĢlar, ruhta bozukluk günden güne artar; 

yaĢanılan ânın akıntısına kapılarak her türlü kötülük iĢlenebilir (Yıldırım, 1986: I, 94). 

Hayatları her an yeni oyunların sergilendiği tiyatro sahnesi gibidir. Oyunlar değiĢik 

fakat oyuncular hep aynıdır. Her riyakârlığın altında mutlaka bir aldatma duygusu 

yatmaktadır. Münafık tipi insanlar her toplum arasında bulunabilir. Bazı tipler vardır ki 

bir türlü içlerine imanı sindiremezler. Ġnanırlar fakat imanı sindiremedikleri için hemen 

içlerine düĢen bir korku yüzünden egemen otoritenin istediği kılığa “bukelemun” gibi 

bürünebilirler. Fakat küfürde de rahat etmez yine inanır baĢka bir olayla karĢılaĢtığında 

yine sapma gösterir. Ġmanlarında samimi olmayan ikiyüzlü ve dönek durumunda olan 

nifak sahibi bu tip kimseler karakterleri gereği kendilerini baĢka türlü gösterme ihtiyacı 

hissederler. Günümüzde belki çifte standart ifadesiyle karĢılık bulan ikiyüzlülük, toplum 

bireyleri arasında güveni temelden sarstığından onlara saf ve temiz güvenini alt üst 

ettiğinden çok yerilen bir niteliktir (Yıldız, 2000: 141-142). 

 

 

 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

128 

 

4.2.8. Münafık DıĢ GörünüĢü Ve Güzel KonuĢması Ġle Aldatır 

 

“İnsanlardan öylesi de vardır ki, dünya hayatına ilişkin sözleri senin hoşuna 

gider. Bir de kalbindekine (Sözünün özüne uyduğuna) Allah‟ı şahit tutar. Hâlbuki o, 

düşmanlıkta en amansız olandır.” (Bakara, 2/204). Âyet, münafıkların pratik zekâ 

sahibi, dolayısıyla kurnaz olduklarını betimlemektedir. Pasajlarda, münafığın bazı 

vasfından bahsedilir. Bunlar; dünya hayatı hakkındaki görüĢlerinin Hz. Peygamberi 

dolayısıyla da muhatap olan herkesi etkilemesi, kalbinde planladıklarına Allah‟ı Ģahit 

tutması, tartıĢmada son derece mahir, yetenekli olması… Bu vasıflar insanları etkileme 

bağlamında tam da pratik zekâ sahiplerine, kurnazlara yakıĢan, uyan vasıflardır. Bu kiĢi 

her Ģeyden önce, görüĢlerini muhataba kabul ettirecek etkinliğe sahiptir. Bu hususta 

etkili olması için Allah‟ı Ģahitte tutar. Bu icraatta yamandır da. Nitekim üçüncü vasıf (ve 

hüve eleddü‟l-hısâm) bir tartıĢmada daima en parlak ve çoğu zaman yanıltıcı delillerle 

karĢısındakini alt edebilen kiĢiye iĢaret edilmektedir. Yani, bu kiĢi ve dolayısıyla sahip 

olduğu zihniyet demagogdur, zekâsını kullanarak, kurnazlık yaparak, bulunduğu 

konumda muvaffak olmayı zorlamaktadır (Esed, 1999: I, 59-60; Erten, 2013: II, 

(IV),15-16). 

Hak, doğruluk ve iman karĢısında her zaman ve her yerde bulunan iki insan 

örneğini açıklayan bir suret zikredilmiĢtir bu âyette. Bunlardan biri; insanların iyiliğini, 

saflığını ve kendilerine hayat içerisinde aynı topluluk içinde birlikte, bir çatı altında 

yaĢadıkları bütün insanların iyi, doğru ve temiz olduğunu vahiy eden doğruyu istismar 

eden münafık insan örneğidir. Ġnsanlar bu saflık ve doğrulukla bu münafık insanın tatlı 

sözlerine inanır, yumuĢak üsluplarına aldanırlar. Yeminlerine güvenirler. Münafık insan 

da bu küllî inanç ve güveni istismar ederek kalbinin halis niyetlerle, kafasının insanların 

hayatını iyilik üzere inĢa edecek, kendilerini hakkın ve saadetin yoluna yöneltecek iyi 

düĢüncelerle dolu olduğu izlenimini insanların içine yerleĢtirir. Kalbinde olana (sözünde 

samimi olduğuna) Allah‟ı Ģahit tutarak, Ģahitliğin kutsiyetini ve yeminin azametini 

kullanarak insanları aldatmaya çalıĢır. O, hakkı ve doğruluğu temsil eden kelimelerin 

arkasına gizlediği kötü anlamlar ve Ģer kuvvetlerle peĢinde olduğu rütbe, mal ve 

Ģehvetleri elde etmeye çalıĢan bir Ģer konumundadır (Fadlullah, tsz.: IV, 81-83). 

Bugün ekonomik ve teknik alanlarda kalkınan Batı dünyasının göz kamaĢtırıcı 

etkisi altında kalarak, Ġslam Dininin Ġlerlemeye engel olduğunu dolaylı yoldan anlatan 

ve memleketin ancak ekonomik güçle kalkınabileceğini savunan ve manevî değerleri bir 

çırpıda geriye iten; bunun için de ekonomik yönde çok geliĢmiĢ ülkeleri örnek veren ve 

fakat kalbinde dine karĢı kin ve düĢmanlık besleyen Ġslam alemindeki yarı aydın 

bozguncuların ilk bakıĢta kalkınma ile ilgili sözleri çoğumuzun hoĢuna gidebilir. Ama 

iyice düĢünüp sadece ekonomik alanda kalkınan fakat derin bir ahlâksızlık ve 

maddecilik fırtınasına tutulan milletlerin sonunun nereye varacağına baktığımız ve 

geçmiĢteki örneklerini bulup çıkardığımız zaman dini ahlâk düĢmanlığının fertleri, aile 

ve milletleri nasıl acımasızca madde çukuruna sürükleyip düĢürdüğünü, manevî 

değerlerini tamamıyla öldürdüğünü, bu yüzden toplum bünyesinde huzur ve güven 

bırakmadığını görürüz. Ne var ki her devirde dünya hayatı ve düzeni hakkında 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

129 

 

büyüleyici ölçüde güzel söz söyleyenler, bulunduğu devrin özelliğine göre değiĢik me-

totlar uygulamıĢlardır, ama hepsinin amacı bir olmuĢtur. Günümüzde ise bunlar iki ayrı 

metot ve taktik ya da sloganla sahneye çıkmıĢlardır: Materyalistler, aĢırı kapitalizmi 

hedef alarak; aĢırı kapitalistler de komünizmi hedef alarak rollerini göstermektedirler. 

Ġslam Dini bu ikisiyle de uyum halinde değildir ve olamaz da. Çünkü O, kendine has bir 

düzen ve ahlâk getirmiĢtir. O halde sahnedeki iki grup da içten içe Ġslam düĢünce ve 

ahlâkına karĢıdırlar. Sırası gelince bu düĢmanlıklarını sergilemekten, yani açığa 

vurmaktan çekinmezler (Yıldırım, 1986: II, 559). 

“Onları gördüğün zaman kalıplan hoşuna gider. Konuşurlarsa sözlerine kulak 

verirsin. Onlar sanki elbise giydirilmiş kereste gibidirler. Her kuvvetli sesi kendi 

aleyhlerine sanırlar. Onlar düşmandır, onlardan sakın! Allah onları kahretsin, nasıl da 

(haktan) çevriliyorlar.” (Münafıkun, 63/4). Kur‟ân‟ı Kerîm‟de isim verilmeden, Ģahıs 

üzerinde durulmadan münafıklar sıfatı kullanılarak genel ölçüler içinde bu ikiyüzlü 

dönek hâinlerin karakteri yedi madde halinde açıklanır: 

1-Allah‟a ve Peygambere inanmalarında ve Ġslamiyeti din olarak seçmelerinde 

ciddiyet ve samimiyet yoktur. Bunlar dıĢ görünüĢleriyle Müslüman, içyapıları itibariyle 

kâfir idiler.  

2-Allah‟a yemin etmek suretiyle renklerini belli etmemeye özen gösterirler ve 

böylece samimi Müminleri aldatmaya çalıĢırlar. 

3-Gerçek Müminleri ve bir de Ġslamiyete ısınanları Allah yolundan alıkoymak 

için birçok entrikalar çevirirler. 

4-Münafıkların yolu ve tutumu çok çirkin ve tehlikelidir. 

5-Önce inanır gibi görünürler, sonra renkleri az-çok belli olunca açıktan inkâra 

sapmakta bir sakınca görmezler. DıĢtan Müslüman, içten kâfir olmaları, onları, küfrünü 

izhar eden kâfirlerden ve müĢriklerden daha tehlikeli kılmaktadır. 

6-Bunlar dıĢ kıyafetlerine, fiziksel yapılarına çok önem verirler ve yaldızlı cümle 

kullanmaya dikkat ederler. Böylece kendilerini gerçek Müminlerin gıptasına sebep 

olacak düzeyde tutarlar. 

7-Bunlar Allah ve din düĢmanıdırlar. Müminlerden korkarlar; imân cephesinden 

yükselen bir sesten ödleri kopar. Her biri bir yere dayatılan cansız keresteler gibi ruhsuz 

ve vicdansızdırlar. 

Cenâb-ı Hak, kendilerinde bunca kötülükleri taĢıyan münafıklardan sakınmamız 

ve korunmamız için Ģu iki önemli hususu kıstas olarak veriyor: 

a) Münafıklar son derece tehlikeli düĢmanlardır. Fırsat buldukları zaman 

yapamayacakları fenalık yoktur. 

b) Münafıklardan sakınıp her zaman tetik üzere olun. Çünkü onlar ortama uyup 

her renge girebilirler (Yıldırım, 1986: XII, 6202-6203.) 

Sağlam bir öze ve temiz bir ruha sahip olmadıklarından iĢleri güçleri kuru bir 

kabuktan ibaret olan dıĢlarını süslemek, böylece de baĢkalarına karĢı zahiri bir alaka ve 

aldatıcı bir heybete kavuĢmak olan (Temel, 1978: 80) münafıklar eĢya ve olayları dıĢ 

görünüĢleriyle değerlendiren kimsedir. Onun nazarında her Ģeyin değer ölçüsü dıĢ 

görünüĢüdür. AlmıĢ olduğu kararda, sarf ettiği sözde, varmıĢ olduğu sonuçta hep bu 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

130 

 

dıĢa önem verme eğilimi ön plana çıkar. Bütün kabiliyet ve kuvvetlerini öncelikle dıĢ 

görünüĢü değerlendirme yoluna kanalize edip ilgi çekici ve aldatıcı olabilmek için çaba 

sarf eder. Mesela; dıĢ görünüĢ olarak sempatik, iyiliksever, görünen münafık, özel 

hayatına girildiğinde, ahlaktan merhametten yoksun bir kiĢilik olarak karĢımıza çıkar. 

Riyakâr insan, biçimine önem veren insandır. Fakat unutulmamalıdır ki 

riyakârlığın biçimciliğinde asıl belirleyici olan toplum ve toplumsal anlayıĢtır. 

Münafığın toplum içinde varlık sahnesine çıkmasında, riyakârın biçime önem 

vermesinin yanında toplumun da biçime önem vermesi gerek. Münafık biçime önem 

veren insan olduğu gibi gösteriĢin, içinde zemin bulduğu toplumun da biçime önem 

veren bir yönü bulunmaktadır. Toplum biçimi ise, münafıkta toplumun bu 

biçimciliğinden meĢruiyet elde edecektir (OkumuĢ, 2002: 175-176). 

Münafık tipli insanlar her zaman mevcuttur. Kurnazca laf ederler. Sözlerini 

allayıp pullayarak insanları kandırırlar. Fakat içleri fesat doludur. Kimi de vardır ki 

araba dolusu laf eder, zerre kadar iĢ baĢaramaz, kimseyi de beğenmez, kendinden üstün 

insan görmez (AteĢ, 1991: I, 350). Bu tip insanlardan olan Abdullah b. Übey, Ġbn-i 

Abbas‟ın açıklamasına göre, yakıĢıklı, sıhhatli, çekici konuĢan bir kimse idi. Onun 

Medine‟nin ileri gelenlerinden arkadaĢları da kendisi gibiydi. Hz. Peygamber mescide 

geldiğinde sırtları yastıklara dayanmıĢ bir Ģekilde iddialı iddialı laflar ederlerdi. Öyle ki 

onların bu hallerini gören kimse bu muteber kiĢilerin Ģehrin en alçak karakterli 

kimseleri olduğunu tahmin edemezdi. Duvara yaslandıkları için, duvara dayatılmıĢ 

kütükler gibidirler ifadesi kullanılmıĢtır. Bu ifade onların ahlaki duygularını 

yansıtmakta ve insani bir öze sahip olmadıklarını vurgulamak için kullanılmıĢtır 

(Mevdûdî, 1997: VI, 331). Sustukları müddetçe bütün bakanların hayretini çeken hoĢ 

bir cüsseleri vardı. KonuĢmaya baĢlayınca, anlaĢılır her türlü manadan boĢ, hissiz ve 

hareketsiz varlıklar oldukları ortaya çıkar (Kutub, tsz.: XIV, 496). Kullandıkları 

kelimelerden ötürü hayran olmamak, sözlerinin büyüsüne kapılmamak elde değil, o 

çalımlı jest ve mimikleri… Birdenbire ciddileĢmeler... O sahte yüzler... hatta gözyaĢı 

dökmeler ... Tam bir oyuncu gibi. Kesin bir lisana sahiptirler bu yüzden inanmadıkları, 

konularda ve haksız oldukları durumlarda bile rahatça konuĢabilirler (Temel, 1978: 51). 

“Eğer biz dilersek, sana onları mutlaka gösteririz ve sen de onlara elbette simalarından 

tanırsın, mutlaka sözlerinin üslubundan bilirsin. Allah amellerinizi bilir.” (Muhammed, 

47/30). 

Münafıklar mana ve fetvası nifak olan Ģeyi, mesela, zafer müyesser olduğunda, 

“Muhakkak ki, biz de sizinle beraberiz.” (Bakara, 2/14), “Eğer Medine‟ye geri 

dönersek, en aziz olanımız en zelil olanı muhakkak çıkaracaktır.” (Münafıkun, 63/8), 

“Muhakkak ki, evlerimiz açıktır.” (Ahzap, 33/13) ve buna benzer Ģekilde ifadeler sarf 

ettiklerinde sözlerinin manasından bilirsin. Yine inanmadıkları Ģeyi söylemelerinden 

dolayı sözleri eğip büktüklerinde sen onları, sözün doğrudan sapmasından bilirsin. Yine 

baĢkalarının anlayamayacağı sözdeki incelik ve nükteden onları tanır ve bilirsin. 

Simalarına gelince bu dıĢ görünüĢlerinden, hal ve davranıĢlarından onları tanır ve 

bilirsin (Râzî, 2002: XX, 117-118). Yani münafık bir karaktere sahip olan kiĢi her ne 

kadar kendisini gizlemeye çalıĢsa da gerek giyim kuĢamından dolayı insanlara tepeden 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

131 

 

bakarak gerekse sözlerinden dolayı onları bin bir çeĢit kılığa sokarak konuĢmasından 

dolayı basiretli insanlar tarafından fark edilebilir. 

 

4.2.9. Münafık Dini Değerleri Alaya Alır Ve Kendisine Güvenenleri Aldatır 

 

“Bunlar iman edenlerle karşılaştıkları zaman „Biz de Müminiz‟ derler fakat 

şeytanlarıyla da baş başa kaldıklarında da „Emin olun biz sizinle beraberiz, biz onlara 

alay ediyoruz‟ derler.” (Bakara, 2/14). Abdullah b. Übey b. Selûl, bir gün arkadaĢları 

ile Medine sokaklarında dolaĢırken Ashab-ı Kirâm‟dan birkaç kiĢi ile karĢılaĢır. 

Abdullah yanındakilere dönerek, bakın Ģimdi ben bu beyinsizleri (!) nasıl aldatır ve 

pohpohlarım da sizden uzaklaĢtırıp defederim, der ve hemen koĢarak Ebû Bekir Sıddîk 

(r.)‟ın elini sıkar ve: “merhaba Ey Sıddîki Ekber! Beni Teym kabilesinin efendisi ve 

reisi, Ġslam‟ın Ģeyhi, mağarada Rasûlullah‟ın yegâne arkadaĢı, malını ve nefsini Allah‟ın 

Rasûlu için harcayan ulu sahabi!” der ve sonra Hazreti Ömer‟e (r.) döner, onun da elini 

sıkar: “merhaba Benî Adîy kabilesinin reisi! Allah‟ın dininde kuvvetli ve hakla bâtılı 

ayırt eden Faruk, malını ve canını Allah ve Peygamberi uğrunda harcamaktan 

çekinmeyen ulu kiĢi!” diye yaltaklanır ve sonra Hz. Ali‟ye (r.) yaklaĢıp onun da elini 

tutar: “merhaba ey Cenâb-ı Peygamber‟in amcasının oğlu, Rasûlullah‟ın damadı, Hz. 

Muhammed‟den sonra HâĢim Oğullarının en büyüğü, Allah‟ın aslanı!” diyerek 

dalkavukluk yapmaya çalıĢır; apmacık saygılar göstererek bu mübarek zatlardan ayrılıp 

arkadaĢlarının yanına döner ve onlara: “gördünüz mü, nasıl aldattım? Hakkımdaki 

Ģüpheleri nasıl gidermeye çalıĢtım? Siz de aynı metotla hareket edin. Ola ki, bu sinsi 

yollardan gaye ve maksadımıza eriĢiriz” (Yıldırım, 1986: I, 75) diyerek Müslümanlarla 

alay eder. Zahiren inandık deyip hakikatte inanmamaları ve böylece inanlarla alay 

etmeleri istihza tabiri altında ifade edilmiĢtir. İstihza, alay üslubuyla kastettiği ve 

yöneldiği kötülüğü gizleyip muhataba aksini vehmettirmek (Râzî, 2002: II, 46), diğer 

bir ifadeyle kendisi hakkında iĢlediği Ģeyin tam tersini karĢısındakine zannettirme 

demektir (Yıldız, 2000: 90). Buna göre münafıkların biz onlarla alay ediyoruz 

demelerinin manası; biz onların (Müslümanların) Ģerlerinden emin olmak, esrarlarına 

vakıf olmak, zekât ve ganimetten istifade etmek için dinlerinde kendilerine 

uyduğumuzu izhar ediyoruzdur (Râzî, 2002: II, 46). 

“... Allah‟ın âyetlerini inkâr ve onlarla alay edildiğini işittiğiniz zaman, bunu 

yapanlar başka bir konuya geçmedikçe onların yanında oturmayın. Böyle yaparsanız 

sizde onlar gibi olursunuz. Şüphe yok ki Allah münafıkları da kâfirleri de cehennemde 

bir araya getirecektir.” (Nisa, 4/140). Nifak mertebelerinin ilki, bir Müminin Allah‟ın 

âyetleriyle istihza edilen bir yerde oturması ve bunları duymazlıktan gelmesidir. 

Böyleleri kendilerine müsamahakâr vasfını layık görürler. Sönmeye yüz tutmuĢ 

imanları onlara karĢı koyma imkânı vermiyor. Allah‟a dinine ve âyetlerine sahip çıkıp 

onları muhafaza ve müdafaa etme imanın ta kendisidir. ġâyet kiĢi sükût edip 

duymazlıktan gelirse, hezimetin ilk basamağına adımını atmıĢ olur (Kutub, tsz.: II, 502; 

Râzî, 2002: VIII, 373-374). Münafıklar sadece inananlarla alay etmekle yetinmiyorlar 

Rasûlullah‟a bir sure indiğinde, münafıklar birbirine “Bu süre hangimizin imanını 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

132 

 

arttırdı” (Tevbe, 9/124) diyerek Kur‟ân ile de alay ediyorlardı. “... Siz Allah ile onun 

âyetleri ile ve O‟nun Rasûlu ile alay mı ediyorsunuz.” (Tevbe, 9/65). 

Abdullah b. Übey, Hz. Ali‟ye yaltaklanıp iltifatkâr sözler sarf edip saygılarını 

belirttiğinde, onun münafık olduğunu bilen Hz. Ali (r.) bu tarz yapmacık iltifatlara ve 

dalkavukluğa hiddetlenerek: 

- Abdullah! Allah‟tan kork, münafıklık etme. Ġyi bil ki Allah‟ın yeryüzünde en 

habîs kulu, münafıklık yapan kimsedir! Diyerek onu uyarınca Abdullah üzüntüsünü 

belirterek: 

- Ya Ali! Bana karĢı nasıl böyle söyleyebiliyorsun?   ġanı Yüce olana yemin 

ederim ki bizim iman ve itikadımız sizinkinden farksızdır (!) der (Yıldırım, 1986: I, 77). 

Münafıklar alaycı tavırlarını sokaklarla sınırlandırmamıĢlar bu alaycı tavırlarını 

mescitlere kadar taĢımıĢlardı. Ġnanmadıkları halde inanmıĢ gibi görünen ve 

Müslümanları aldatma gayretinde olan münafıklar, mescide gelirler Müslümanların 

konuĢmalarını dinlerler, dinledikleri bu konuĢmaları Yahudi ve müĢriklere sızdırırlar, 

bir de üstüne Müslümanlarla alay ederlerdi. Bu tür davranıĢlar içerisine giren 

münafıklar; Müslümanları iğfal etmek, onları gevĢetmek, Ģevklerini kırıp Rasûlullah‟a 

bağlılıklarını sarsmak suretiyle Müslümanları zaafa uğratmak amacını gütmektedirler 

(Yıldız, 2000: 120). Kendilerince zekidirler, dâhidirler, dürüst Müslümanları alaya alıp 

onları aldatabilmekteydiler (Kutub, tsz.: I, 85). 

Yalan olsun, düzmece olsun, fasih bir Ģekilde anlatılmıĢ olsun her sözü dinliyor, 

sözün sahte ve sapık olanını anlamıyor, kim kendisini gelip yemin ederse onu tasdik 

ediyor. “Onlardan bazıları peygamberi incitmek için „O herkese kulak veren safın 

biridir‟ derler.” (Tevbe, 9/62). Güya Peygamberin iç yüzünü ortaya koymak ve daha 

doğru bir ifade ile münafıkların durumu ile Peygamber ve Müminler hakkındaki söz ve 

davranıĢlarından muttali oldukları hususları kendisine nakleden Müminleri tasdik 

etmesinden dolayı Rasûlullah‟ı ta‟n etmek için “Peygambere bak her söyleneni 

dinliyor” demek suretiyle onunla alay ediyorlar (Kutub, tsz.: III, 324). 

Münafıklar Müslüman olduklarını söyledikleri halde yükümlü oldukları namaz, 

zekat, cihat gibi dini vecibelerle de alay ederler. Münafıklar, kurnaz oldukları için 

Müslümanlar ve top yekûn mukaddesatla alay ederlerken kendilerini doğrudan doğruya 

suçlu duruma düĢürecek ifadeler kullanmak yerine hem iyiye hem de kötüye 

hamledilecek laflar söyleyerek kendilerini zor durumda bırakmaktan kaçınırlar 

mukaddes değerlere karĢı son derece alakasız ve laubalidirler. Manevi değerlerle alay 

ederler (Kılıç, 1982: 41-42). 

“Sadakalar hususunda gönülden veren Müminleri çekiştiren ve güçlerinin 

yettiğinden başkasını bulamayanlarla alay edenler yok mu, Allah onları maskaraya 

çevirmiştir. Onlar için acı bir azap vardır.” (Tevbe, 9/79). Gece boyunca sırtında su 

çekip kazandığı paranın yarısını Tebük Seferi için tasadduk eden Ebû Âkil ile “Ģu 

miskinin hurmasına Allah‟ın ne ihtiyacı var” diyerek eğlenen münafıklar, yine 

Abdurrahman Ġbn Avf‟ın dört bin dirhem bağıĢta bulunmasını, Âsim Ġbn-i Adîyy el-

Ensârî‟nin yüz vesk hurma tasadduk etmesini, “bunların yaptıkları gösteriĢten baĢka bir 

Ģey değildir” diyerek Hz. Ömer malının yarısını getirdiğinde “sen gösteriĢ mi 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

133 

 

yapıyorsun” diyerek alaya almıĢlardır. Hz. Ömer “Allah ve Rasûlüne karĢı ise evet, 

ancak insanlara karĢı hayır “diyerek cevap varerek onların bu alaylarına karĢılık 

vermiĢtir (Sezikli, 1997: 146). Tebük Seferi sırasında münafıkların sergiledikleri 

tavırlara ikinci bölümde değinmiĢtik. Ancak gücünün yettiği kadarıyla bağıĢta bulunup 

kamunun yararına hizmet eden, fakirlikle mücadele eden insanları münafıklar alaya alıp 

eğlendiler bu durumun her çağda bu Ģekilde olacağına da iĢaret edilmektedir. 

Münafıklar, bu insanların halk arasında yer edinmelerini kıskanırlar, bu kıskançlıkları 

alay ve eğlence Ģeklinde ortaya çıkar (Bayraklı, 2006: VIII, 285). Maddeciler, dünyanın 

insandan önce var olduğuna ve ondan sonra da var olmakta devam edeceğine inanırlar. 

Kâinatı mutlak kudretiyle yaratıp denge ve düzende tutan Allah‟ı kabul etmedikleri gibi, 

âhireti de kabul etmezler. Temel felsefe ve düĢünce bu olunca, onlara göre, Allah için 

yardımda bulunmak, âhiret diye ikinci bir hayatı hayal ederek sadaka ve zekât vermek, 

geri zekâlı olmanın belirtisidir. Münafıklar, imânla küfür (inançla inkâr) arasında 

bocaladıkları için zekât ve sadaka verenlerle alay edecek kadar maddeci düĢünceye 

kaymıĢlardır. Sebebi, inançsızlıktır (Yıldırım, 1986: V, 2559-2560). 

“Akılları sıra Allah‟ı ve iman edenleri aldatmayı kurarlar. Kendilerinden 

başkasını aldatmazlar da farkında değiller.” (Bakara, 2/9). el-Hud‟a lafzının esas 

manası, gizlemektir. Muhadaraa‟nın tarifi ise, insana güven ve emniyet vehmi veren 

Ģeyleri açıklayıp, ortaya koyup, baĢkasına zarar vererek ondan kurtulması gereken Ģeyi 

de gizlemekten ibarettir. Bütün bunlar dinin gerektirdiği Ģeylerin aksine hareketlerdir. 

Aldatmadan kastedilen ise Ģudur: 

a) Münafıklar Müminlere iman ettiklerini gösterdiklerinde, Peygamber 

diğer Müminlere olduğu gibi kendilerine de tazim ve ikramda onlara davrandığı gibi 

davranacağını mütalaa etmiĢlerdir. Eğer onlar izhar ettiklerinin tersini gizlemiĢlerse iĢte 

“aldatma” dan maksatları budur. 

b) Onların maksatları, Hz. Peygamber‟in ve Müminlerin sırlarına sahip 

 olarak bu sırları, Müminlerin düĢmanları olan kâfirlere aktarmalarıdır. 

c) SavaĢ, esaret, öldürülmek vb. gibi kâfirlere tatbik edilen hükümleri 

kendilerinden uzak tutmalarıdır. Çünkü Hz. Peygamber “La ilahe illallah deyinceye 

kadar insanlarla savaşmakla emrolundum” (Müslim, “Ġman”, 34) buyurmuĢtur. 

d) Onların ganimet mallarındaki paydan hisse elde etmek gibi bir arzuları da 

vardı (Râzî, 2002: II, 31-32). 

 Hile ile Hud‟a birbirine yakındır. Zahirinin gerektirdiğinin aksi batinen 

kastedilen bir fiile isim olarak verilir. Ġki çeĢittir. 

a) Mezmum olan hud‟a insanlar arasında daha çok tanınan ve yaygın olan 

aldatma bu çeĢittir. Bu tür aldatmayı yapan kimsenin baĢına kötü bir Ģey getirmek ister.  

b) Birincisinin aksine olan hud‟a: Bu tür bir aldatma içerinse giren kiĢi 

aldatılana bir fayda sağlama gayesi güder. Tıpkı faydalı bir iĢten kaçındığında küçük bir 

bebeğe yapıldığı gibi (Kılıç,1982: 67). 

Ġnsan zihni, akıl (reason), irade (will) ve tutkudan (passion) oluĢmuĢtur. Bu 

mekanizmanın çalıĢına sisteminde meydana gelen bazı aksaklıklar insanda kendini 

aldatmaya sebep olur. Bu aldatma iradenin zayıfladığı bir anda ortaya çıkar. 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

134 

 

DüĢünceden bağımsız olarak hareket eden tutku, aklın normal fonksiyonu olan iradeyi 

kullanma görevini yerine getirmesine engel olup, aklı yanlıĢ yönlendirerek insanın 

kendisini aldatmasına kadar götürür. Zayıf karakterli insanlar, kendileri hakkında sahip 

oldukları bilgilere ters düĢmemeye gayret ederler. Neticede kendilerini bir çeliĢkiden 

kurtarmaya çalıĢırlar. Ġnsanın kendi bilinciyle karĢı karĢıya gelmekten kaçınmasının 

temel sebebi, özsaygısına zarar vermek istemeyiĢidir. Çünkü hiçbir kimse kendi öz 

hatasını göreınez görmek de istemez. ÇatıĢma ve uyum psikolojisi göstermektedir ki 

insanlar çatıĢma ve sıkıntıdan kurtulmak için belirli savunma mekanizmaları geliĢtirir 

ve kullanırlar. Böyle bir durumda zihin çok ince adımlarla kendi kendine ters 

düĢmeyecek Ģekilde kendini aldatmaya kadar gider (KuĢat, 2000: III, (VIII), 103-104). 

Münafıkların davranıĢları çoğu zaman yapmacık ve sahtedir. TakınmıĢ oldukları 

her riyakâr tutumum altında aldatma fikri ve eğilimi mevcuttur. Münafıklar baĢkasını 

aldatma konusunda o kadar ivme kazanmıĢlardır ki Allah‟ı bile aldattıklarını 

zannederler (Kasapoğlu, 1997b: 238). Bu Ģekilde gizli yollar deneyerek hedeflerine 

varmaya çalıĢırlar, aldatılan kimseye meseleyi çaktırmamak isterler. Kendilerini, 

olmadıkları bir halde gösterirler ki güven ve huzura kavuĢsunlar. Bu nedenle iman 

ettiklerini, amaçlarının iyi olduğunu söylerler (Fadlullah, tsz.: I, 69). ĠĢte bu sebeple 

münafıklar, Peygamberin huzuruna geliyorlar dilleriyle Ģehadet getirerek Peygamber 

olduğunu ikrar ediyorlardı. Fakat bunu gerçekten söylemiyorlardı. Kendilerini korumak 

için bu Ģekilde davranıyorlardı. Gerçek durumlarını Müslümanlara karĢı gizliyorlardı. 

Peygamberi tasdik etmek için değil, Ģehadet getirerek Müslümanları aldatmak için 

Peygamberin huzuruna geliyorlardı (Kutub, tsz.: XVI, 494-495). 

Münafıkların alaya konu yaptıkları Ģeylerden biriside Kur‟ân‟ın nüzulüydu. 

Kur‟ân nazil olduğunda alay ve istihza yollu hanginizin imanını artırdı diye birbirine 

sorarlardı. “Herhangi bir sûre indirildiğinde, içlerinden, (alaylı bir şekilde) “Bu 

hanginizin imanını artırdı?” diyenler olur. İman etmiş olanlara gelince, inen sûre 

onların imanını artırmıştır. Onlar bunu birbirlerine müjdelerler.” (Tevbe, 9/124). 

Katade‟ye göre bu, münafık kardeĢlerini nifakta tutabilmek veya Müminlerden zayıf 

olanlarını imandan çevirmek içindir. GörünüĢte iman kelimesini telaffuz etmekte 

beraber bu onların kalplerindeki nifak pisliğini artırmaktan baĢka bir tesir yapmaz. 

Vahiy geldiğinde dinlemek istemediklerinden kalkıp gitmek için birbirlerine bakarlar 

sonra da ya bundan dolayı veya Müminlerin gammazlamalarına müttali olupta rezil 

rüsva ediliriz korkusu ve endiĢesiyle meclisi terk ederlerdi (Kılıç, 1982: 127-129). 

Vahyin iniĢi sırasında kâfir ve münafıkların baĢını çektiği, Kuran hakkında 

gürültü oluĢturma, yaygara koparma ve kitabın/ilahi mesajın etrafında kirli bulanık ve 

kalın bir ağ oluĢturma iĢi tarih boyunca Ģu ya da bu Ģekilde Müslümanların gündemine 

girmiĢtir. Hangi duruma bağlı olarak ve hangi saiklerden hareketle olursa olsun kitaba 

göre Ģekillenmeme, çoğu zaman onu kendine, kendi anlayıĢına uydurma tehlikesini de 

beraberinde getirmektedir. Modern anlamda ilahi mesajı bilindiği üzere bir fen bilgisi, 

tarih, antropoloji ya da edebiyat kitabı mesabesine indirgeme anlayıĢı, on douz mucizesi 

meselesi, nüzul ortamı bilgisinden tamamen uzak uçuk söylemler, görecelik ve 

tarihsellik, âyetleri hep müteĢabih görerek havai yorumlar yapmaya elveriĢli hale 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

135 

 

getirme gibi yaklaĢımlar bu konuyla ilgili olarak zikredilebilir. Bu yaklaĢımlar, kimi 

zaman belirleyenin Kur‟ân olmaktan çıktığı, kimi zaman da aĢağılık kompleksinin 

dürtüsüyle ya da sırf yeni bir Ģeyler söylemiĢ olmak için öne çıkan yaklaĢımlar olarak 

da temayüz etmektedir. Bu türden görüĢ sahipleri Kuran‟ı kendi fikir, konum ve hayat 

tarzlarını onaylayıcı tabiri caizse noter konumuna düĢürmek gafletini de 

gösterebilmektedirler (Değirmenci, 1997: 58-59). 

 

4.2.10. Münafık Yalan Söyler, Yalan Yemin Eder Ve Yalan ġahitlik Eder 

 

ġahitlik genel olarak; “bir kimsenin hazır bulunup görmek veya duymak 

suretiyle bildiği bir Ģeyi haber vermesi” Ģeklinde tanımlanabilir (Apaydın, 2010: 

XXXVIII, 278). Kur‟ân‟da yalan Ģahitlik şahadet-i zûr ve kavl-i zûr ile ifade 

edilmektedir. Sosyal realitede büyük zararlara, ruhlarda büyük bunalımlara sebebiyet 

veren, kendisiyle hakların ayaklar altına alındığı, toplumun anarĢiye sürüklendiği yalan 

Ģahitlik, yalan çeĢidinin en kötüsüdür (Aydın, 2016: 262). 

Sözlükte sağ el, sağ taraf, gerçek, ant, kuvvet, bereket anlamlarındaki yemin, 

terim olarak bir kimsenin kararlılığını pekiştirmek ve başkalarını ikna etmek amacıyla 

söz ve beyanını Allah‟ın adını veya bir sıfatını zikrederek kuvvetlendirmesini ifade eder 

(Boynukalın, 2013: XLIII, 417). 

Yalan; sözün vicdana, dilin kalbe muhalefetidir. Sözün, vakıanın tersine 

olmasıdır (Ġsfahânî, 1992: 277,427; Asım Efendi, 1886: I, 461). Sözlükte ise; “gerçeği 

gizlemek, gerçeği çarpıtmak, birini aldatmak vb. amacıyla bilerek söylenen gerçeğe 

aykırı söz” anlamında kullanılan yalan (Ġbn Manzûr, tsz.: II, 198-199.), nifakın 

göstergesi, küfrün anası olarak mütalaa edilmektedir (Aydın, 2016: 258). 

Allah Rasûlu (s.) “Münafığın alameti üçtür: Konuştuğunda yalan söyler, söz 

verdiğinde sözünden döner, kendisine bir şey emanet edildiğinde ihanet eder.” (Buhârî, 

“Ġman”, 25”, 33) demekte diğer bir sözünde ise “Dört şey kimde bulunursa halis 

münafık olur; her kimde bunların bir parçası bulunursa onu bırakıncaya kadar 

kendisinde münafıklıktan bir huy kalmış olur. Bunlar şunlardır: kendisine bir şey 

emniyet edildiği zaman hıyanet etmek; söz söylerken yalan söylemek, ahd ettiğinde 

ahdini tutmamak; husumet zamanında da haktan ayrılmaktır.” (Buhârî, “Ġman”, 25”, 

34) Ģeklinde buyurmak suretiyle yalan ve yalan yere yemini münafıklığın alametleri 

arasında saymıĢ, bu hasletleri kendisinde bulunduran Müslümanın, bu hasletleri terk 

etmediği müddetçe kendisinde nifaktan bir huy, bir parça bulunduğuna iĢaret etmiĢtir. 

Hakk‟ın iki büyük düĢmanı vardır: Biri, ağızlarıyla inandıklarını söyleyip 

kalpleriyle inanmayan iç düĢmanlar. Kur‟ân bunlara münafık ismini vermiĢtir. Diğeri 

kitap ehlinden daha çok Yahudilerdir ki, bunlara dıĢ düĢmanlar da denilebilir. Ġslam 

ülkeleri, asırlara dayanan düĢmanlarının sistemli çalıĢması sonunda öz değerlerinden 

birçoğunu kaybetme bedbahtlığına uğrayarak yabancı kültür emperyalizminin kurbanı 

olmuĢtur. Ama bu sonuçtan iç düĢmanların katkısının çok büyük olduğunu unutmamak 

gerekir. Müslüman geçinip beynelmilel kardeĢlik ve sevgi sloganıyla ortaya çıkıp 

aldatıcı perde arkasından milletin manevî değerlerini tahrip eden ve millî değerleri 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

136 

 

unutturmaya çalıĢan, bulundukları ülkelerde kavĢak noktalarını ellerinde tutan, ülkenin 

mukadderatında söz sahibi olma amacını bir an olsun elden ve gönülden bırakmayanlar 

iĢte bunlardır. Kur‟ân bu karakterde olanların Ġslam dünyasında bilinçli ölçüde yaptığı 

ve yapacağı tahribata bilhassa parmak basıp Müslümanların dikkatini çekerek 

“Ağızlarıyla inandık, deyip kalpleri inanmayanlar” âyetiyle onların asıl hüviyetini 

açıklıyor (Yıldırım, 1986: IV, 1683-1684.). 

 “Münafıklar sana geldiklerinde „biz senin Allah‟ın Rasûlu olduğuna şahitlik 

ederiz derler.‟ Allah‟ta senin kendisinin elçisi olduğunu elbette bilir. Bununla beraber, 

Allah onların bunu söylerken yalan söylediklerine, samimi olmadıklarına şahitlik eder.” 

(Münafıkun, 63/1). Münafıklar peygamberin peygamberliğini kabul ettiklerine Allah‟ı 

Ģahit göstermelerine rağmen gerçekte Ġslam‟a davet yoluna engelleyen ve onun 

yayılmasına mani olan kararlı kiĢilerdir. Bunlar Ģahit göstermeyi ve yemini perde 

yaparak önceden kabul ettiklerini bildirdikleri dinin aksine iĢ yaparlar. Münafığı iyice 

münafık yapan husus yemin ederek karĢısındakini aldatma yoluna gitmesi ve onun 

dostu olduğunu açığa vurmasıdır (El-Behiy, 1995: 99). “Kendilerinden razı olasınız 

diye, size yemin edeceklerdir. Siz onlardan razı olsanız bile, Allah o fasıklar 

topluluğundan asla razı olmaz.” (Tevbe, 9/96). 

Onlar Peygamberin huzuruna gelerek dilleriyle Ģahadet getirerek Hz. 

Muhammed‟in (s.) Peygamber olduğunu ikrar ediyorlardı. ġehadet iki esasa dayalıdır: 

a) ġehadet edilen husus bir hakikat olmalıdır. 

b) ġehadet eden ettiği hususun gerçekleĢtiğine inanmalıdır. 

Yani Ģehadet eden kimse (Ģahit), Ģehadet ettiği hususa inanıyorsa her yönüyle 

doğru bir kimsedir. Ancak bir kimse yalan bir husus üzerine Ģehadet ediyor ve fakat ona 

inanmıyorsa, bu kimse hiç değilse gerçek bir husus üzerine Ģehadet ediyor ve fakat ona 

inanmıyorsa bu kimse yalancının biridir (Mevdûdî, 1997: VI, 327). Münafıklar iman 

ettik diyorlar bu onların imanlı olduklarını gösteren bir kelime/Ģehadet olmakla birlikte 

onların bu sözlerinden kastedilenin üç manaya geldiğini söylemektedir KeĢĢaf sahibi. 

a) İman ettiler ifadesi önce iman ettiler sonra küfürleri ortaya çıktı. 

b) Müminlerin yanında iman ettiklerini söylediler ama sonra kâfir oldular. 

Yani Ġslam ile alay etmek için, reislerinin yanında kâfir olduklarını ortaya koydular 

demektir. 

c) Bu ifade ile onların zimmi oldukları kastedilmiĢtir (Râzî, 2002: XXI, 

498). 

Yani onların iman ettik demelerinden dolayı imana girdikleri, samimi bir Mümin 

oldukları anlaĢılmamalıdır. Çünkü bunlar, kalpten inanarak samimi bir Ģekilde bu 

Ģehadeti söylemiyorlar, onlar birtakım zararlara uğramamak ve bir takım menfaat elde 

etmek için bu yalanlarının arkasına sığınıyorlar (Kutub, tsz.: XIV, 495). 

“Bedeviler iman ettik dediler. De ki siz iman etmediniz, lakin İslam olduk, size 

inkıyat ettik deyiniz.” (Hucurat, 49/14). Bu âyetteki bedeviler iman ettik diyorlar ancak 

onların bu imanları; vicdanlarıyla, kalpleriyle gerçekleĢmiĢ olan bir iman değildir. 

Sadece sözden ibaret olan bir imandır. Yani onların imanları dillerinden aĢağıya inerek 

kalpte yer etmemiĢtir. “İnsanlardan öyleleri vardır ki onun bu dünya hayatına ait sözü 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

137 

 

hoşunuza gider. Ve o kalbinde olana Allah‟ı şahit tutar. Hâlbuki o düşmanların en 

yamanıdır.” (Bakara, 2/204). Münafıklar dindarlıklarını sahte de olsa ibadet ve itaatle 

tam olarak ispat edemeyince, kendilerini birtakım yalanlarla Müslümanlara kabul 

ettirmeye çalıĢırmıĢlardır. Münafığın bütün mahareti dilindedir. Sözün doğru olup 

olmaması onun için hiç önemli değildir. Onun için önemli olan muhatabını kandırıp 

maksadına ulaĢmasıdır. Bu konuda Hz. Peygamber‟in Ģu sözü bize ıĢık tutmaktadır 

(Temel, 1978: 39-40). “Ümmetim hakkında en ziyade korktuğum kimseler, fasih 

konuşan kıvrak lisanlı münafıklardır.” (Müsned, tsz.: I, 32; Ġbn Abdilber, “Beyâni‟l-

ilm”, II, 193). 

Münafık dostluk ve sadakatini her vesileyle ilan ederek Ģahsi durumu ve 

ikiyüzlülüğünü ister yaĢadığı toplum da olsun isterse arkadaĢ çevresinde olsun rahatlıkla 

ortaya koyabilmektedir. Münafık, buğz ve düĢmanlıkla dolu olmasına rağmen 

dostluğunu karĢısındakine yeminle pekiĢtirmesi onun kullandığı yollardan sadece bir 

tanesidir (El-Behiy, 1995: 98-99). Yemin, muhatabı inandırmak için, sözü 

kuvvetlendirmek gayesiyle baĢvurulan kutsal içerikli bir mefhum olduğundan bütün 

vasıtaların sonuçsuz kaldığı en son noktada hakkı takviye için müracaat edilen bir 

destek, bir kuvvettir. Fert bazında olan zararı, ihtiyatsız yemin etmenin her kötülüğün 

baĢı sayılan yalan yere yemin etme alıĢkanlığına götürmesi, cemiyet bazında ise 

karĢılıklı güvenin sarsılmasına yol açmakla beraber Allah adı gibi ulvî olan değerlerin 

layık oldukları mertebelerden aĢağılara indirmeye sebep olmaktadır (Aydın, 2016: 168-

169). Yeri geldiğinde Allah adına yemin ediyorlar fakat iĢ Allah ve Rasûlüne ve O‟nun 

getirdiklerine inanmaya ve aralarında çıkan tartıĢmalarda ve ihtilaflarda hüküm için 

Rasûl‟e baĢvurmaya geldiğinde hemen yalpalıyorlar (Nisa, 4/160). Böyle fiili bir yalan 

ise, onların çeliĢkili, iç huzurdan yoksun olduklarını ortaya koymaktadır (Yıldız, 2000: 

103-106). Münafıklar yemin etmeye baĢladılar mı bilmelidir ki yine yapmıĢ oldukları 

bir foyaları ortaya çıkmıĢtır (Kutub, tsz.: XIV, 505). Bu tip insanların yalan söyleye 

söyleye kalpleri devamlı yalancı bir intiba ile kaplanarak, ruh hayatı evhamlar dünyası 

halini alır. Artık kiĢi bu safhada, adeta iğneli bir beĢikteymiĢ gibi yaĢamaya baĢlar. 

Nitekim münafıkların yalana pervasızca baĢvurmaları, onları psikolojik olarak strese 

itmiĢ olacak ki Kur‟ân onları hasta ruhlu kimseler olarak nitelendirmiĢtir (Aydın, 2016: 

298-299). Bu yalan üzere bina edilmiĢ hayat sonucunda inen her âyeti foyalarından bir 

tanesini daha açığa çıkaracak endiĢesiyle dinlemekteler. Çünkü yeminlerini bir kalkan, 

siper olarak kullanıyorlardı. Bunların yıkılmasından korkuyorlardı (Kılıç, 1982: 79). 

“Onlar yeminlerini kalkan yapıp (insanları) Allah‟ın dininden alıkoydular. Bunun için 

onlara alçaltıcı bir azap vardır.” (Mücadele, 58/16). 

Onlar bir taraftan biz Ġslam‟a ve Müslümanlara sadık bir Ģekilde bağlıyız diyerek 

kendilerini Müslümanların suçlamalarından koruyorlar diğer taraftan Hz. Peygamber 

(s.) ve Müslümanlar aleyhinde söylenti ve Ģüpheler yayarak, baĢkalarının Ġslam‟ı 

seçmesine engel olmaya çalıĢıyorlardı. Ki böylece, henüz Müslüman olmayan kimseler, 

Müslümanlar böyle konuĢuyorlarsa, muhakkak bu iĢte bir Ģey vardır diyerek tereddüde 

düĢsünler (Mevdûdî, 1997: VI, 181). Hasan el-Basrî, eymen lafzını hemzenin kesresi ile 

imanlarınızı Ģeklinde okumuĢtur. Zahiri imanlarını, nifaklarının ve Müslümanlara 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

138 

 

yaptıkları hilelerin ortaya çıkmaması için veya Müslümanların kendilerini öldürmelerini 

önlemek için, bir kalkan edindiler. Ama öldürülmekten emin olunca kalplerine Ģüpheler 

atmak ve Ġslam‟ın durumunu çirkin göstermek suretiyle insanları Ġslam‟dan alıkoymak 

ve men etmekle meĢgul oldular (Râzî, 2002: XXI, 388). 

 “Münafıklar, kalplerinde gizledikleri küfrü yüzlerine vuracak bir sûrenin 

tepelerine inmesinden çekinirler.” (Tevbe, 9/64). Foyalarını ortaya çıkaran bir âyet 

inince de “Aleyhlerinde bir sûre indirilince göz kırpıp alay ederek birbirlerine bakar, 

sonra acaba bizi gören biri var mı? Diye endişe ile bakınır, gören biri yoksa hemen 

sıvışır giderler.” (Tevbe, 9/127). Ancak münafıklar bu yalan yeminlerini sadece 

Müslümanlara karĢı yapmıyorlardı. Aynı Ģekilde ehl-i kitaptan olan dostlarına da bazen 

söz verip yerine getirmiyorlardı, onları yalnız bırakıyorlardı (Demircan, 1996: 34). 

“Kitap ehlinden o inkâr eden kardeşlerine, “Yemin ederiz ki, siz (Medine‟den) 

çıkarılırsanız, muhakkak biz de sizinle beraber çıkarız. Sizin hakkınızda asla kimseye 

boyun eğmeyiz. Eğer size karşı savaşılırsa, size mutlaka yardım ederiz” diyerek 

münafıklık yapanlara bakmaz mısın? Hâlbuki Allah onların kesinlikle yalancı 

olduklarına şahitlik eder.” (HaĢr, 59/11). 

H.2. yılda Bedir SavaĢı dönüĢü yalan haberler uydurdukları gibi Tebük‟ten önce 

de Hz. Peygamber (s.)‟in Medine‟de görevli olarak bıraktığı Hz. Ali (r.) hakkında bazı 

söylentiler çıkarmıĢlardı. Bu olay ikinci bölümde zikredilmiĢti. 

Günahların ve kötülüklerin kaynağı, kötü Ģöhretin ve ahlakî düĢkünlüğün 

sebebidir yalan. Yalan özünde tehlikeli zararlar ve kapsamlı kötülükler barındırır. 

Yalancılıkla Ģöhret bulmuĢ bir insan, doğru konuĢsa bile sözleri onaylanmaz, tanıklığı 

kabul edilmez, sözlerine ve vaatlerine güvenilmez. Yalancının bir özelliği de söylediği 

yalanları unutmasıdır. Bu yüzden daha önce söyledikleri ile uyuĢmayan sözler söyler. 

Yine yalanın en önemli sebeplerinin baĢında alıĢkanlık gelir. Bir insan cehaletin 

etkisiyle ve geri kalmıĢ çevrenin zorlamasıyla ya da dini hayatının zayıf olması 

dolayısıyla yalan söylemeyi bir alıĢkanlık haline getirmiĢ olabilir. Yine (düĢmanlık ve 

kıskançlık) çoğu zaman kiĢiyi hasımlarını itham etmeye, onlar hakkında yalan 

söylemeye ve iftiralar atmaya da yöneltir (Sadr, 1996: 39-41). 

 

4.2.11. Münafık Fasittir Ve Sefihtir 

 

“Onlara yeryüzünde fesat çıkarmayın denilse, biz sadece ıslah ediciyiz, ortalığı 

düzenlemekten başka işimiz yok derler. Gözünüzü açın bunlar bozguncuların ta 

kendileridir, fakat bunun farkında değillerdir.” (Bakara, 2/11-12). Fesat, bozulmak, 

çürümek; sağduyudan sapmak vb. anlamlara gelir. Ġsim olarak da zulüm, çalkantı, 

düzensizlik, kuraklık, kıtlık manalarında kullanılmıĢtır. Bazı dilciler fesadı itidal 

çizgisinden uzaklaşıp bozulmak Ģeklinde tanımlamıĢlardır. Bir Ģeyin faydalı olmaktan 

çıkmasıdır fesat. Fesadın zıddı ise, salahtır. Kur‟ân-ı Kerîm bu âyette, Allah‟ın 

yeryüzünde hâkim kılmak istediği yaĢama biçimine karĢı çıkan giriĢimleri bozgunculuk 

saymakta, düzeltme ve iyileĢtirmeden yana olduklarını iddia etmelerine rağmen bu 

giriĢim sahiplerini gerçek bozguncular olarak nitelendirmektedir. Fesad fasıkların ve 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

139 

 

münafıkların, salah da Müminlerin vasfıdır. Fesad, baĢta küfür olmak üzere bütün isyan 

davranıĢlarını içine alır. Bu sebeple Allah‟a isyan eden veya O‟na isyanı emreden kimse 

yeryüzünde bozgunculuk yapmıĢtır (Kutluer, 1995: XII, 421). Nifakın yeryüzünde fesat 

olmasına gelince, bu hususta üç görüĢ vardır: 

a) Ġbni Abbas, Hasan Basri, Katade ve Süddi‟nin görüĢüdür. Buna göre, 

yeryüzünde fesattan maksat, Allah‟a açıkça isyan etmek, yeryüzünü fesada vermektir. 

Çünkü dini yasalar, kullar için va‟z olunmuĢtur. Ġnsanlar buna sımsıkı sarıldıklarında 

düĢmanlık ortadan kalkar. Kan akıtmalarının önüne geçilmiĢ olur. Böylece hem 

yeryüzünün hem de orada yaĢayanların iyiliği sağlanmıĢ olur. Ama insanlar dini 

emirlere sarılmayı bırakıp kendi heva ve isteklerine uyarlarsa, o zaman kargaĢa ve 

anarĢi ortaya çıkar. 

b) Bu fesadın manası, münafıkların kâfirlere müdahane edip onlarla içli 

dıĢlı olmalarını söylemektir. Çünkü münafıklar görünüĢte Mümin olmakla birlikte 

içlerinden küfre meyletmiĢ olunca, bu durum, Hz. Peygamber‟in ve O‟nun 

yardımcılarının zayıfladığı vehmini veriyordu. Bu ise, kâfirleri, Hz. Peygambere 

düĢmanlıklarını ortaya koymaya, ona harp ilan etmeye ve O‟na üstün gelecekleri 

arzusunu tahrik ediyordu. Bu durumda ise yeryüzünde büyük bir fesat çıkmıĢ oluyordu. 

c) Assam, “Onlar arkadan insanları Hz. Peygamberi yalanlamaya, Ġslam‟ı 

inkâr etmeye ve din hakkında Ģüpheler saçmaya çağırıyorlardı.” demiĢtir. Râzî‟ye göre 

ifsad Allah‟a isyana kalkıĢmaktır. Bu kalkıĢma açıkça olabileceği gibi gizlice de 

olabilir. Ġnsanlardan bazıları cehaletleri sebebiyle muslih olduklarını zannederek 

yeryüzünü küfür ve fesada boğarken bazıları da özellikle münafıklar hak din taraftarı 

oldukları izlenimi uyandırarak kâfirleri Müslümanlar aleyhine kıĢkırtır, kuĢku ve 

fitnenin insanlar arasında yayılması için çalıĢırlar (Râzî, 2002: II, 39-40). 

Ġnanç bakımından tam bir çarpıklık ve terslik arz eden münafığın durumu, onun 

sulh ve fesat anlayıĢına da yansımaktadır. Kendi anlayıĢlarına göre münafıklar sürekli 

barıĢtan yanadır. Bozgunculuğun en korkuncunu yaptıkları halde dönüp de “Biz ıslah 

ediciyiz, hareketlerimiz yapıcıdır.” diyenler her asırda vardır tıpkı Asr-ı saadette olduğu 

gibi (Yıldız, 2000: 116). Münafıkların böyle demelerinin sebebi, ellerindeki ölçünün 

bozuk olmasındandır. Ġhlasın, samimiyetin ve hüsn-i niyetin ölçüsü bozulunca bütün 

değer ve ölçüler hassasiyetini kaybeder. Bundan dolayıdır ki münafıklarda, hayır-Ģer, 

iyilik-fenalık, ölçüleri Rabbani bir temele oturmamıĢtır (Kutub, tsz.: I, 88). 

Münafık tek baĢına bir birey olarak değil de toplum içerisinde bir birey olarak 

ele alındığında, onun kötülük yapmaya ve bozgunculuk çıkarmaya aĢırı bir eğilimi 

olduğu görülür. Onu böyle bir tutuma sevk eden, böyle bir davranıĢa meylettiren pek 

çok neden olabilir. Sahip oldukları hayır-Ģer, iyilik-kötülük anlayıĢları, Yaratıcı‟ya karĢı 

isyan ruhu, yasakladığı Ģeyi yapma, yapılmasını istediği Ģeyi yapmama eğilimi, 

inananlara karĢı duydukları kin ve onlara zarar verme çabası, fitne ve bozgunculuk 

çıkartılmıĢ, ortam haksız menfaat elde etme bulanık suda balık avlamaya müsait 

olduğundan böyle bir ortamın doğmasını isteyebilir vb. gibi nedenler bunlardan sadece 

bazılarıdır (Kasapoğlu, 1997b: 249). 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

140 

 

Hayatın gayesini servet ve bol nimet ile rahat yaĢamakta arayanlar; mutluluğu 

yüksek bir makama eriĢmekte görenler elbette ki bu konumlarını koruyabilmek veya 

hedeflerine ulaĢabilmek için, birtakım fitneler ortaya çıkaracaklardır. Böyle bir 

karmaĢık yapıya sahip olan münafıklar iĢbaĢına gelince zehirlerini akıtmaya, din ve 

ahlakı yıkmaya çalıĢır, din düĢmanlığını çeĢitli araçlarla genç kuĢağa aĢılar ve dini bir 

öcü gibi tanıtma gayreti içinde olurlar. Manevi değerleri küçümserler, onlarla alay 

ederler (Yıldırım, 1986: II, 560). Münafıklar içinde bulundukları toplumun birlik ve 

tesanüt içinde bulunmasını asla istemezler. Çünkü menfur emellerini böyle bir toplum 

içinde gerçekleĢtiremezler. Bundan dolayı rahat hareket edebilmek için toplumun 

dikkatlerini baĢka noktalara çekip daima fitne ve fesadı yaymağa gayret ederler (Temel, 

1978: 43-44). Kin ve ihtiras, kıskançlık ve baĢ olma duyguları kabarınca hiçbir ölçü 

kabul etmez, ahlak ve fazilet adına ne varsa pervasızca çiğnerler (Yıldırım, 1986: XII, 

6204). En küçük olayları bile abartıp Ġslam aleyhine değerlendirerek; fakat her vesileyle 

zevahiri kurtarmak için Hz. Muhammed‟i arkadaĢlarının yanında övmek ve O‟nun 

Allah‟ın Rasûl‟ü olduğunu (Münafıkun, 63/7) söylemek suretiyle çıkardıkları fitneden 

kurtulmayı da baĢarmaya gayret sarf ederler. Fırsatları kollayıp külfetsiz nimet elde 

etmek hususunda pek mahirdirler. Çilesini çektikleri, yükünü omuzladıkları hiçbir dava 

yoktur. Olayları uzaktan izleyerek sonucu kestirmeye çalıĢırlar, kendilerini emniyete 

alırlar (Temel, 1978: 52). 

“Şâyet seninle çıkmış olsalardı, bozgunculuk etmekten başka bir faydalan 

olmazdı. Fesat ve fenalığı arttırmaktan başka bir iş yapmazlardı.” (Tevbe, 9/47). 

Yeryüzünde münafıkların fesadı, Müslümanları aldatmak, onların sırrını ifĢa etmek, 

kâfirlerle savaĢ ve kritik anlarda iĢ birliği yapmak, saygın kiĢilere iftira atarak 

Müslümanların dayanıĢmasını zedelemek, olarak sıralanabilir (Yıldız, 2000: 117). 

Bütün bu kötü niyetlerine rağmen kendirlerine yapmıĢ olduklarından dolayı af dile 

denilse, taĢıdığı kibir duygusundan (Bakara, 2/206) dolayı buna yanaĢmaz, diğer inanan 

samimi insanları da küçümser. Bu tip insanlar hem bilinçsiz hem de bilgisizdirler. Zira 

kendi yollarını doğru olduğu kanaatini taĢırlar. Ne yaptığının ve ne yapması 

gerektiğinin bilincinde olan insan ikiyüzlülükten uzak durmaya çalıĢır. GösteriĢ 

yapanların yani yerini sağlamlaĢtırmak veya düĢmanın koltuğunu sarsmak için 

çalıĢanların bilinç ve algılayıĢlarında problem vardır. Nitekim Kur‟ân-ı Kerîm‟de, 

“Onlara insanların inandıkları gibi siz de inanın‟ denilince biz de akılsızlar gibi iman 

mı edelim? derler. İyi bilin ki, asıl akılsızlar kendileridir, fakat bilmezler.” (Bakara, 

2/13) denilerek münafıkları sefih oldukları, yani, bilinçsiz oldukları, düĢünmeden 

hareket ettikleri, kafalarını kullanmadıkları, anlama düzeylerinin düĢük olduğu, beyinsiz 

oldukları zararlı ve faydalı konularda görüĢü zayıf, marifet ve isabeti çok az olan cahil 

ve kültürsüz kimseler oldukları ifade edilmektedir (OkumuĢ, 2002: 158). Münafıkların 

sayılan bu olumsuz vasıflarından dolayı, Müslümanlar seçecekleri idarecilere ve lider 

kadrosuna çok dikkat etmek zorundadır. Zira halk tabakasının önemli bir kısmı daha 

çok baĢlarındaki liderlerin uydusu olurlar. Ve onların yaĢayıĢlarını davranıĢlarını, inanç 

ve tutumlarını kendilerine örnek edinirler. Bunun için Kur‟ân-ı Kerîm özellikle bu konu 

üzerinde durup gerçek Müminleri uyanık bulunmaya çağırmaktadır. Ġnkârcı zalimlerin, 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

141 

 

ikiyüzlü dönek münafıkların iĢ baĢına geçmesiyle Müslümanların bulunduğu toplumun 

karanlığa döneceğine iĢaret edilmektedir (Yıldırım, 1986: XI, 5683-5684). 

 

4.2.12. Münafığın Dostluğuna Güvenilmez 

 

Farsça‟da seven, sevgili, yâr anlamındaki dost kelimesinden gelen dostluk, 

Ġslamî literatürde sadâkat, uhuvvet, meveddet, sohbet gibi değiĢik kelimelerle ifade 

edilmiĢtir. Ayrıca dinî ve ahlâkî zihniyetin beĢerî iliĢkiler üzerindeki etkileri dolayısıyla 

kâfirlerin, zalimlerin, Yahudi ve Hıristiyanların birbirlerinin ve Ģeytanın dostları 

oldukları anlatılır (Çağrıcı, 1994: IX, 511). 

“Allah‟ın kendilerine gazap ettiği bir topluluğu dost edinenleri görmedin mi? 

Bunlar ne sizdendir ne de onlardan. Bile bile, onlar, yalan yere yemin ederler.” 

(Mücadele, 58/14). Münafıklar Allah Teâla‟nın “Allah‟ın lanet ve gazap ettiği 

kimseler” (Maide, 5/60) diye nitelediği Yahudileri dost ediniyorlar. Ve onlara, 

Müminlerin sırlarını aktarıyorlar. Fakat o münafıklar Yahudilerden de değillerdir (Râzî, 

2002: XXI, 387). Ġslam‟a göre küfür bir tek millettir. O bakımdan Müslümanların hakiki 

dostu ve yakını Allah‟tır. O‟nun Peygamberidir ve bütün Müminlerdir. Ancak bunları 

bırakıp Yahudileri ve Mekkeli müĢrikleri kendilerine dost edinen ikiyüzlü dönekler 

ruhlarını, kiĢiliklerini menfaatleri uğruna satmıĢ zavallılardır (Yıldırım, 1986: XII, 

6096-7907). Dostluk ya zorunlu etkenlere bağlı olarak kendiliğinden veya gayeli ve 

iradî olarak kurulur. Bunların ilki ikincisinden daha güçlüdür. Zira ikincisi bağlı olduğu 

gayenin elde edilmesiyle sona erebileceği halde birincisi zorunlu hatta tabii sebeplere 

dayandığı için süreklidir. Bu dostluk genellikle ruhi yapıları, karakterleri uyuĢan 

kimseler arasında gerçekleĢir. Birbirleriyle uyuĢan iki kiĢi arasındaki münasebetler 

gittikçe geliĢerek iyi niyet, sevgi, güven, dayanıĢma gibi ahlakî ve sosyal amillerin tesiri 

ile en sonunda kiĢinin kendi benini dostunun beninden ayrı görmeyeceği aşk derecesine 

ulaĢabilir (Gürel, 2014: 141). Nitekim gerek Hz. Peygamber zamanında gerekse ondan 

sonra münafıkların güçlenmesi, direnmesi, organizeleri, sürekli olarak rahatsızlıklara 

neden olmaları, hile ve tuzaklar peĢinde koĢmaları ancak Yahudilerden gördükleri 

destek, onlar arasında gerçekleĢen dayanıĢma ve yardımlaĢma sayesinde olmuĢtur 

(Yıldız, 2000: 70). 

Münafık yeminle dostluk gösterisinde bulunduğu düĢmanını tahrik eder. Zira 

münafık sadakat ve dostluğa; inancından dolayı değil, Ģahsi çıkarından dolayı sarılır. 

Maddi menfaatini gözetir onu nerede bulursa temin etmeye çalıĢır. ġâyet menfaatini 

düĢmanı olan birinde bulursa onu elde etmek için düĢmanı ile dostluk kurmasına hiçbir 

engel yoktur. Böyle bir durumun ahlaklılık veya ahlaksızlık olması onun için bir 

problem değildir. Kur‟ân-ı Kerîm hitabı peygamber Aleyhisselam‟a yönelterek Ģöyle 

buyuruyor (El-Behiy, 1995: 100). 

“Kitap ehlinden o inkâr eden kardeşlerine, “Yemin ederiz ki, siz (Medine‟den) 

çıkarılırsanız, muhakkak biz de sizinle beraber çıkarız...” (HaĢr, 59/11-12). 

“Münafıklar Müminleri bırakıp kâfirleri dost edinirler, şeref ve üstünlüğü onların 

yanında mı arıyorlar? Şüphesiz ki bütün şeref ve üstünlük Allah „a aittir.” (Nisa, 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

142 

 

4/139). Arapça‟da izzet; Ģiddet ve güç demektir. Münafıklar, Yahudilerle birleĢmek 

suretiyle güç ve kuvvet arıyorlardı (Râzî, 2002: VIII, 372). Münafıkların dostlukları 

sadece sözden ibarettir. Onların dostluğuna asla güvenilmez. Çünkü münafıklar 

dostlarını her zaman ve her mekanda yalnız bırakabilir. Nitekim bunun pek çok 

örneklerine tarihte rastlamak mümkündür. Bunlardan bir tanesi Asr-ı Saadet‟te olan Ģu 

olaydır. Medineli münafıklar Medine dıĢında bulunan Yahudi dostlarını Hz. 

Muhammed‟e karĢı kıĢkırtmıĢ ve bir aksilik olursa kendilerine yardım edeceklerine söz 

vermiĢlerdi. Münafıkların bu kıĢkırtması ve teĢvikiyle Hz. Muhammed‟e karĢı tavır 

koyan Ben-i Nadir Yahudileri bu tavırlarından dolayı Medine‟den çıkarılmayla karĢı 

karĢıya kalmıĢ ve Abdullah b. Übey ve diğer bazı münafıklar iĢ ciddiye binip sıra destek 

ve yardıma gelince verdikleri sözü unutmuĢlar ve netice de Ben-i Nadir Yahudileri 

yerlerinde olmuĢlardı (Köksal, 1981: I-II, 237-239; Ġbn HiĢam, 1955: II, 47-49). 

Kur‟ân Ġslam‟ın ilk yıllarında dinî kültürü yeterince almamıĢ münafıkların tıpkı 

bu olayda olduğu gibi Yahudilerin dünyalıktan yana sağladıkları maddi imkânları 

görünce küfrün kesif propagandasına kulak verip kendilerini iyice kaptırma 

bedbahtlığına uğradıkları misali verirken bu günde değiĢik ambalaj, değiĢik metotla 

Ġslam‟ın karĢısına çıkan materyalistlerle, haçlı zihniyetlerinin, dinî eğitim ve kültürden 

mahrum yetiĢen Müslümanları tesir alanlarına çekip almakta baĢarılı olabileceklerine 

dikkatleri çekmektedir. Kuran ve hadisler bunun tedavisini üç madde halinde 

belirlemiĢtir. 

a) Önce köklü bir dini eğitim. 

b) Bilinçli, sistemli ve akılcı yollarla çalıĢmak. 

c) Ġnkârcıları ve öncelikle de Ġslam‟a karĢı cephe almıĢ olanları dost 

edinmemek. 

Hem Müslüman olduğunu iddia etmek hem de maddecilerle inkârcılarla dost 

olup onlar nezdinde Ģeref, itibar ve üstünlük aramak, hem Ġslam‟ın insan hayatını en 

mükemmel ölçüde düzenleyen bir din olduğunu söylemek, hem Ġslam‟ı alaya alındığı, 

ibadet kuralları küçümsendiği toplantılara katılmak, nifakın ilk ve son belirtisi, 

münafıklar düzeyine gelmenin açık alametleridir (Yıldırım, 19986: III, 1516-1517). 

Münafıkların temel düĢünceleri makam ve servet sahibi olmak olduğu için 

iliĢkileri çıkarcılık üzerine bina edilmiĢtir. Nerede çıkarları biraz fazla olsa hemen oraya 

giderler ve çeĢitli yalanlar söyleyerek kendilerinin dostu olduklarını söylerler. Asr-ı 

Saadet‟te Yahudiler, Ģeref ve izzetin yani güç ve Ģiddetin kendilerinde olduğunu 

söyledikleri için münafıklarda onlarla dostluk iliĢkisi içine girmiĢlerdi (Kutub, tsz.: III, 

438). 

ġahsiyetleri tam oturmamıĢ olan bu tip insanlar bu açıklarını kapatmak amacıyla 

nerede izzet ve Ģeref varsa oraya dost görünüyorlar (Kılıç, 1982: 118-119). Fakat 

münafıkların bilmediği veya anlayamadıkları bir hakikat vardır ki o da gerçek izzet ve 

Ģerefin Allah‟a ve O‟na inananlara ait olduğu. Çünkü Hak incelebilir ama kopmaz, aynı 

zamanda sağlam adımlarla ve ağır bir tempoyla yol alır; gösteriĢten uzak bir iz bırakır, 

sarsılmaz bir temel oluĢturur ve sabırlı ve temkinli bir metotla davasını yürütür. Küfür 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

143 

 

ve nifak ise, ataktır, Ģarlatan ve Ģirrettir. Dörtnala gider, ama amacına ulaĢmadan 

hezimete uğrar, hakkın yumruğu altında parçalanır (Yıldırım, 1986: XII, 6207). 

 

4.2.13. Münafık Müfteridir 

 

Ġftira; daha çok bozmak anlamıında kullanılan bir terimdir. Kur‟an‟da “yalan 

uydurmak, Ģirk ve zulüm” (Nisa, 4/48-50; En‟am, 6/140; Maide, 5/103; Secde, 32/3) 

için de kullanılmıĢtır (Ġsfahânî, 1992: 793-794). Ġftira kelimesi, terim olarak, “bir 

kimseye iĢlemediği bir suç, günah yahut kusur sayılan bir söz, davranıĢ veya nitelik 

isnat etmek” anlamında kullanılmaktadır. Ġftira eden kimseye de “müfteri” denilir 

(Soysaldı, 2005: XLI, (IV), 93). Ġfk ve bühtan kelimeleri de aynı anlamda kullanılmakla 

birlikte ifk, yalan ve isnaddan daha ileri olan Ģeydir. Bunun, bühtan manasında olduğu 

da söylenmiĢtir ki Bühtan, farkına varmadan kiĢinin baĢına ansızın gelen bir Ģeydir. 

Bunun aslı, çevirme manasına olan İfk masdarıdır. Çünkü bu olması gerekenden baĢka 

Ģekle sokulmuĢ, tersyüz edilmiĢ bir sözdür (Râzî, 2002: XVI, 556).  

Nifakın belirtilerinden ve münafıkların en önemli silahlarındna biri olan iftira, 

onların fıtratlarındaki Ģerrin tezahürü olup hile ve zararların en fenası ve en katısıdır 

(Yıldız, 2000: 133). Ġftiraya; eğitim seviyesi düĢük, sorunlarıyla aktif olarak baĢ etme 

mekanizmaları fazla geliĢmemiĢ kiĢilerin daha çok baĢvurduğu görülür. DüĢük eğitim 

seviyesi, az bilgi ile daha çok yorum yapmaya duyulan ihtiyacı arttırır. Bu eğilin 

kulaktan dolma yahut yüzeysel bilgilerle sonuca gitmeye yani iftiraya yatkınlık 

oluĢturur. Yine sorunları ile baĢa çıkma becerisi az geliĢmiĢ kiĢilerin pasif çözüm 

arayıĢları nedeniyle bu yola daha sık baĢvurdukları, bu bağlamda belli kiĢileri gerçekte 

olan yahut olmayan sorunları ile öne çıkararak kendi sorunlarının ikinci plana düĢmesini 

arzulayabildikleri gözlenir. Zaman zaman bilinçli bazen de bilinçdıĢı olabilen bu eğilim 

hem iftira atma davranıĢını hemde atılmıĢ iftiralara daha çabuk ve kesin inanmayı 

arttırıcı unsurlardır. Mevkisi ile göz önünde olan, baĢarısıyla kitlelerin dikkatini üzerine 

toplamıĢ ve varlıklı kiĢiler diğerlerine nazaran daha fazla risk altındadır. Yine çalıĢanlar 

çalıĢmayanlara, bayanlarda erkeklere göre iftiraya uğrama davranıĢı bakımından daha 

yüksek risk taĢırlar. Belli giyim tarzları, ses tonları ve konuĢma biçimleri, fiziksel 

güzellik, kısa sürede zengin olma türü yaĢantılar bu konuda risk taĢıyan diğer 

hususlardır (Güllü, 2012: http://www.tavsiyeediyorum.com/makale_9105.htm, 

20.05.2018). 

Ben-i Mustalık Gazvesi dönüĢünde Hz. AiĢe aleyhine atılan iftirayı Cenâb-ı 

Allah “O ağır iftirayı uyduranlar, sizin içinizden bir güruhtur.” (Nur, 24/11) Ģeklinde 

buyurarak münafıkların en etkili iftiralarına açıklık getirmiĢtir. Münafıklar bir bakıma 

sapık kâfirlerden daha tehlikelidirler. Çünkü küfrün ve kâfirin rengi bellidir, ama 

münafığın ve ortaya attığı nifağın rengi belli değildir. Ancak olaylar birbirini izleyip 

belli bir hedefe yönelince anlaĢılabilir. ĠĢte Hz. AiĢe (r.) ile ilgili olayı nifak düzeyinde 

ilk değerlendiren, münafıkların elebaĢısı Abdullah b. Übey dir ki onun yaydığı nifak ve 

iftira tohumunu, iman ve idrâki zayıf olup kendi nefis ve karakterini ölçü ve kıstas 

olarak dikkate alan Hassan b. Sabit, Mistah b. Üsase ve Hamne bnt CahĢ gibi bazı 

http://www.tavsiyeediyorum.com/makale_9105.htm


ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

144 

 

müslümanlar da ne yazık ki iffeti Ģehvete kıyas etme gafletine düĢmüĢler ve Abdullah b. 

Übey‟in nifak akıntısına kapılmıĢlardı. Günahın büyüğünün ona nisbet ediliĢi, onun bu 

iftirayı ilk yapan olması sebebiyledir (Yıldırım, 1986: VIII, 4180; Râzî, 2002: XVI, 

559; Taberi, tsz.: VI, 126). 

Hassan b. Sabit, Mistah b. Üsase ve Hamne bnt CahĢ‟a iftira cezası uygulamıĢtır. 

Had uygulanmasının sebebi; onlardan sadır olmuĢ iftiranın günahının keffârete 

uğramasıdır. Ta ki bu iftira dolayısıyla âhirette onların üzerinde herhangi bir sorumluluk 

kalmasın (Kurtubî, tsz.: XII, 317-318). Münafıklar propaganda faaliyetlerini el altından 

yürüttükleri için asıl iftira olayının tertipçisi Abdullah b. Übey b. Selü‟ün cezalandırıp 

cezalandırılmadığı kesin biçimde bilinmemektedir. Farklı rivâyetlere göre dedikoduyu 

çıkardığını bizzat kendisinden duyan Ģahitlerin bulunamaması sebebiyle cezadan 

kurtulmuĢ veya kırbaçlanmıĢ, bir rivâyete göre ise bu ceza iki misli uygulanmıĢtır 

(Fayda, 2000: XXI, 508). 

Tarih kitaplarında Mıstah‟ın, ne AiĢe‟ye karĢı ne de Safvân‟a karĢı herhangi bir 

hoĢnutsuzluğundan bahsedilmez. Üstelik Mıstah, kendisine yardım eden, sürekli iyilikte 

bulunan Hz. Ebu Bekir‟in kızına yapılan bu iftirayı yayma eylemine katılmıĢtır. Buna 

ilaveten Mistah‟ın annesi Hz. Ebu Bekir‟in teyzesinin kızıdır. Bunun bir kiĢilik 

zafiyetinden kaynaklanmıĢ olabileceği düĢünülebilir. Algül‟e göre ise, Mıstah‟ın bu 

olaya katılmasının nedeni, “Ebu Bekir‟in mâlî desteğiyle hayatını sürdürmenin verdiği 

hissi reaksiyondur”. Bu da, bir anlamda kiĢilik bozukluğudur. Hassân‟ın, bu iftira 

hadisesine katılmasına gerekçe olarak, Safvân ile aralarının açık olduğu, dolayısıyla 

onun aleyhinde propaganda yaptığı belirtilmektedir. Hassân, daha sonraları uzun bir 

kaside inĢad ederek, AiĢe hakkında aĢırı gidip hataya düĢtüğü için ondan özür 

dilemiĢtir. ġiirinde AiĢe‟nin iffetli ve vakar sahibi oluĢunu, asil ve Ģerefli bir soydan 

geldiğini, Allah‟ın onu her türlü kötülükten temize çıkardığını ve kendisinin iftira 

olayına katılmasından dolayı son derece piĢmanlık duyduğunu dile getirmektedir.  

Hamne, bu olaya kız kardeĢi Zeyneb‟e olan sevgisinden dolayı karıĢma ihtimali 

yüksektir. Çünkü Hz. AiĢe‟nin de belirttiği gibi Peygamberin hanımları arasında 

kendisinin en büyük rakibi, Zeyneb bnt. CahĢ idi. Ancak Hz. Zeyneb, Hz. AiĢe 

hakkında Hamme gibi düĢünmemiĢ, bilakis Hz. AiĢe hakkında hayırdan baĢka bir Ģey 

bilmediğini söylemiĢtir (Algül, 2000: IX, (IX), 135; Aksu, 2004: VIII, (I), 13-14). 

Ġftirayı oluĢturan harçlar kıskançlık, nefret ve saldırganlıktır. Ġftiracı baĢkasını 

karalayıp suçlarken bir çeĢit telafi de bulunur. Bu nedenle iftiracı için belirli bir kiĢiyi 

itibardan düĢürmek kendi adına bir baĢarıdır, hatta olayın yer ve önemine göre bir 

kahramanlıktır. Genel olarak baĢkalarını kötüleyenler diğer insanlarda bir ahlak 

hayatının oluĢunu düĢünemeyenler veya buna tahammül edemeyenlerdir. Bunlar bir 

bakıma kendileri kusurlu, faziletsiz ve çocukluk çağlarından beri örgütlenen bir 

suçluluk duygusuna saplantılı insanlardır, kıskanç kiĢilerdir ve bir yansıtma 

mekanizması ile baĢkalarını suçlamaktan hem zevk alırlar hem de kendi bilinçdıĢı 

çirkinliklerini örterler. Ġftiracı Ģu veya bu kiĢi hakkındaki iftiralarına muhatap olanlara 

karĢı doğrudan doğruya iftiraya uğrayanın bir düĢmanı gibi hareket etmez, çoğu zaman 

yapmacık bir üzüntü davranıĢı takılır. Örneğin; bende inanmak istemiyorum ve üzülerek 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

145 

 

bunu belirtiyorum fakat ne yapayım Ģüphe uyandıran bazı olaylar ve deliller beni de 

ĢaĢırtmıĢ ve üzmüĢtür Ģeklinde konuĢur. Neticede iftira herhangi birine karĢı bir tür 

merhametsizlik öç alma ve kıyım gösteren psikolojik bir fenomendir (Gürel, 2014: 112-

113). Ġftira her türlü hayali kötülüğü uydurur. Hilekâr ve silinmez bir yalanla kurbanını 

karalar. Herkes bilir ki, iftiradan sonra geriye bir Ģeyler kalır; hiç olmazsa Ģüphesi kalır, 

bunun için dilimizde iftira at, kendisi olmazsa izi kalır diyerek iftiranın kötülüğü 

anlatılır. Ġftira, daima ruhen hasta bir kimsenin fiilidir (AltıntaĢ, 1990: 47). Ġftiraya 

inanma eğilimlerinin artmasını yönündeki genel yaklaĢım bu tür çirkin eylemlerin 

toplumlarda daha hızlı yayılmasına yol açmaktadır. Çünkü bu yakıĢtırmalara büyük 

ölçüde inanılacağının düĢünülmesi; belli odakların gözlerine kestirdikleri kiĢi veya 

kurumlarla daha kestirmeden, daha kolay mücadele yaklaĢımı olarak bu eylemi 

seçebilme olasılıklarını arttırmaktadır. Bu yaklaĢım en çok da kendi baĢarılarıyla 

değilde daha kolay olan baĢkalarının baĢarısızlıkları ile öne çıkmak fırsatçı duygusunu 

kıĢkırtmaktadır. Bu ise toplumlarda güvensizlik, sevgisizlik, düĢmanca hisler meydana 

getirmekte, gereğinden fazla kaygı içinde bir yaĢam sürmeye neden olmaktadır. Pek çok 

kiĢinin iftiraya yatkınlık oluĢturabilecek Ģeylerden gereğinden fazla uzak durmalarına 

neden olmakta, bu ise yaĢamı daha fazla baskı altında ve stresli yaĢamaya yol 

açmaktadır. Ġnanıp inanmama hususunda ilgili kiĢilerin kendi -öz izahlarına değil de 

dıĢarıdaki (bakıĢ açıları maksatlı olan) kiĢilerin referans alınması, yani, ne yaparsa 

yapsın bir türlü anlaşılmamak bu iĢin mağdurunu her açıdan yıkmakta, telafisi çok zor 

sıkıntılara ve zorluklara düĢmesine yol açmaktadır (Güllü, 2012: 

http://www.tavsiyeediyorum.com/makale_9105.htm, EriĢim Tarihi: 17.05.2018). 

Ġftiranın amacı bir insanın bir ailenin ve bazen de sosyal bir topluluğun huzurunu 

ve mutluluğunu bozmak ve kendilerine birtakım menfaatler elde etmektir. Ġftirada ya 

tamamıyla bir yalan vardır ya da herhangi bir olayın bütün olumsuz yönleri abartılarak 

aktarılır. Ġftirada her türlü hayali kötülük vardır. Müfteri silinmez bir yalanla seçtiği 

kurbanını karalar iftiradan sonra geriye bir Ģey kalır, o da kuĢkudur. Bu kuĢku o kadar 

güçlüdür ki insanın zihninde iftiraya uğrayan Ģahıs hakkında birtakım sorunların 

doğmasına yol açar. Ġnsan kendi kendine iftiraya uğrayan Ģahıs hakkında gerçekten öyle 

mi? Yaptı mı acaba? gibi sorular sorar ve bu sorular çoğu zaman cevapsız kalır. 

Zihninin bir köĢesinde her zaman iftiraya uğrayan Ģahıs hakkında olumlu düĢüncelerinin 

yanında olumsuz düĢünceler de yer alır. Nitekim kültürümüzde bu durumu anlatan Ģu 

özdeyiĢ meĢhur olmuĢtur iftira at kendi olmazsa izi kalır. Ġftira eden Ģahısta; baĢkasına 

zarar vererek intikam alma duygusu, baĢkasını değerden düĢürerek kendi üstünlük 

duygusunu duyurma isteği ve menfaat elde etme düĢüncesi mutlaka bulunur. Ġftiracı 

ahlaka aykırı taktikler kullanarak çevresinde sosyal bir üstünlük kurmaya çalıĢır (Aydın, 

2002: XV, (III), 384). 

 

4.2.14. Münafık Kindardır 

 

Kin; Arapça‟da “hıkd” kelimesi ile ifade edilir ki anlamı “intikam alma isteği ve 

onun gerçekleĢtirilmesi” dir. KiĢi düĢmanından öç alıp öfkesini gidermekten aciz 

http://www.tavsiyeediyorum.com/makale_9105.htm


ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

146 

 

olduğu zaman öfkesini tutar ve gadab içeri dönüp kiĢide birikir netice de kin oluĢur 

(Cürcânî, 1997: 89). 

Peygamberlerin öncelikli olarak kendi halkları arasında tebliğ görevini yerine 

getirirken yeni oluĢuma; eski alıĢkanlıklarına, yeni oluĢumun dıĢladığı değerlere, 

davranıĢ ve düĢünüĢ biçimlerine bağlılıkları ya da bağlı kalma istekleri nedeniyle karĢı 

çıkan, ayak direten ve uyum sorunları yaĢayan suçlular bir muhalefet grubu olarak 

peygamberlerin karĢısına çıktılar. Kindar olmalarının nedeni; kendilerine göre 

oluĢturdukları toplumsal yapıyı düzeltmeye ve yeniden oluĢturmaya çalıĢan ve vahiyle 

yönlendirilen müdahaleci peygamberlerin varlığıdır. Peygamberler çok defa gücü, 

kudreti ve iktidarı elinde bulunduran suçluların kamuya yönelik olumsuz 

müdahalelerine karĢı çıktıkları için suçluların tepkisini toplamaktadırlar. BaĢlangıçta 

zararsız olan bu tepki daha sonra saldırıya yönelten kine dönüĢmektedir. Açıkçası suçlu 

kiĢisel ikbalini gözeten Ģahsi ihtiyacını tatmin eden ve kavgacı bir yol izlemeyi marifet 

sayan biri olarak karĢımıza çıkmaktadır (Aydın, 2002: XV, (III), 383).  

Nefret, insanın çok derin bir özelliğidir. Nefret meselesi, bütün insan ve toplum 

psikolojilerinde ortaya çıkar. Nefret öyle bir duygudur ki, en güzel niyetler ve en güzel 

temenniler ona çarpınea tuz-buz olurlar. Öyle ise nefret bu zehirleyici, yokedici 

kaynağını nercden alır? Bu kaynak çok geniĢtir: o, daima korkudan, güçsüzlükten, 

frustrasyondan, aĢağılanmıĢ olmaktan, aĢağılık hissinden ileri gelir. Geçici olması 

halinde normal gibi kabul edilebilecek bu hal (aslında değil), devam etmesi halinde 

marazidir. Nefret, cinsi ve ahlaki sadizmde de görülür. Her sadizm (zalimlikle birlikte 

bulunan Ģehvetperestlik), yıkıcı ve mahvedici bir güçsüzlüğün iĢaretidir (AltıntaĢ, 1990: 

59). 

Ġslam ülkelerini birbirine düĢürmek, Müslümanların birleĢip kaynaĢmasını, 

büyük bir kuvvet olarak ortaya çıkmasını önlemek için düĢmanlığın gizli, açık her 

çeĢidini ortaya koymaktadırlar. Sırası geldikçe kin ve düĢmanlığını gizlemesini bilen, 

ortam uygun olduğunda onu açığa vuran bir düĢmana karĢı çok, hem çok tetikte 

bulunulması gerekmektedir (Yıldırım, 1986: II, 1044). “Ey iman edenler! Sizden 

olmayanlardan hiçbir sırdaş edinmeyin. Onlar size fenalık etmekten asla geri 

kalmazlar. Hep sıkıntıya düşmenizi isterler. Onların kinleri konuşmalarından apaçık 

ortaya çıkmıştır. Kalplerinde gizledikleri ise daha büyüktür. Eğer düşünürseniz size 

âyetleri açıkladık.” (Âl-i Ġmran, 3/118). Münafığın, sözünde nifakına delâlet eden ve 

sevgi ile nasihat hususunda samimiyetten uzak olduklarına delâlet eden birĢey mutlaka 

bulunur. Münafığın dilinde tezahür eden kin ve buğz alâmetleri, onun kalbinde yer eden 

nefretten; yine onun lisanında zuhur eden kin alâmetleri, onun kalbinde bulunan 

kindarlıktan daha azdır (Râzî, 2002: VII, 27). 

Ġslam düĢmanlarının baĢlıca belirtilerini ise Ģu Ģekilde sıralayabilirz. 

1. Dost gibi görünmeye çalıĢırlar. Ancak buna aldanmamalı, çünkü hiçbir zaman 

dürüst ve samimi değildirler. 

2. Müminleri sanat, kültür ve benzeri yollardan ĢaĢırtıp bozmak için çeĢitli 

entrikalar çevirirler. 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

147 

 

3. Ġslam ülkelerinin ekonomik yönden sıkıntıya düĢmesini gönülden ister ve 

bunun için bütün zekâ ve yeteneklerini kullanırlar. 

4. ġartlar elverdiğinde kin ve düĢmanlıkları ağızlarından taĢar. Kalblerindeki 

düĢmanlık ise çok daha büyüktür. 

5. Müminler, onları ne kadar severlerse sevsin, onları yumuĢatıp kalblerindeki 

kin ve düĢmanlığı gidermek mümkün olmaz. 

6. Ġslam âleminin güçlenmesi, yani ekonomik güç kazanması, bilim ve teknik 

alanlarında ileri gitmesi onları tasalandırır. 

7. Ġslam ülkelerinden birinde bir bölünme ve iç savaĢ, kargaĢalık ve felâket 

baĢgösterirse buna ancak sevinirler; fırsat buldukları takdirde bunun devamını sağlama 

yollarını arayıp bulmaya çalıĢırlar. 

8.  Bazen de dıĢtan dost görünüp sırları öğrenmeyi planlar ve gereken tuzakları 

hazırlamakta gecikmezler. 

9. Ġslam ülkelerini, verdikleri faizli kredilerle sömürmeye çalıĢır, her geçen gün 

harp sanayiini geliĢtirerek soğuk ve sıcak harbi devam ettirirler. 

10. Müslümanların birlik ve beraberliğinin tek dayanağı olan dini, hayat 

sahnesinden çekip onu öğretimsiz, eğitimsiz olarak vicdanın dar çerçevesine sokmak 

için çırpınıp dururlar. 

11. Din bilginlerinin itibar ve saygınlığını düĢürmek, halkı onlara düĢman etmek 

için basın ve sanat yoluyla birçok yalan ve iftiraları sahneler ve tezgâhlanmasını devam 

ettirirler (Yıldırım, 1986: II, 1047). 

Ebu Musa el-EĢ‟arî zımmi bir kimseyi kâtip olarak göreve aldı. Ömer (r.) ona 

bundan dolayı sitem eden bir mektup yazdı ve bu âyet-i kerîmeyi hatırlattı. Sonra Ebu 

Musa el-EĢ‟arî, Ömer (r.)‟ın huzuruna bir hesap getirdi ve bunu Hz. Ömer‟e sundu. Hz. 

Ömer, yapılan bu hesabı beğendi. Daha sonra Hz, Ömer‟e bir mektup geldi. Ebu 

Musa‟ya: Senin kâtibin nerede? Gelsin de insanlara bu mektubu okusun, deyince, Ebu 

Musa: O mescid‟e giremez, dedi. Hz. Ömer: Neden, o cünüp mü? Diye sorunca, Ebu 

Musa: Hayır, o bir Hıristiyandır, dedi. Hz. Ömer onu azarladı ve Ģöyle dedi: Allah 

onları uzaklaĢtırmıĢken sen onları yakınlaĢtırma. Allah onları hakir düĢürmüĢken sen 

onları tebcil etme. Allah onların hain olduklarını söylemiĢken sen onlara güvenme 

(Kurtubî, tsz.: IV, 340). 

“İşte siz öyle kimselersiniz ki, onları seversiniz; onlar ise, bütün kitaplara iman 

ettiğiniz hâlde, sizi sevmezler. Onlar sizinle karşılaştıkları zaman “inandık” derler. 

Ama kendi başlarına kaldıklarında, size karşı kinlerinden dolayı parmaklarını ısırırlar. 

De ki: “Öfkenizden ölün!” Şüphesiz Allah, göğüslerin özünü (kalplerde olanı) bilir.” 

(Al-i Ġmran, 3/119). Münafıkların kinlerinin artmasından kasıt, Ġslam‟ın güçlenmesiyle 

öfke ve düĢmanlıklarının çoğalması, rahatsızlıklarının artmasıdır. Zira Müslümanların 

güçlenmesi münafıkların giderek zelil ve rezil olmaları anlamına. Ġman edenlerle 

karĢılaĢtıklarında iman ettik derler. Ancak yalnız baĢlarına yani kendilerinden olanlarla 

birlikte kaldıkları vakit de kendi aralarında iman edenlere karĢı öfkeden parmaklarını 

ısırırlar. Müminlere besledikleri kinden dolayı parmak uçlarını ağızlarına götürürler. 

Biri diğerine: ġunları görmüyor musunuz? Güçlendiler ve çoğaldılar, derler. Parmakları 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

148 

 

ısırmak, kiĢinin güç yetiremediği Ģeyleri elinden kaçırmasından ötürü, yahutta 

değiĢtirmeye güç yetiremediği musibetlerle karĢı karĢıya kalan öfkeli ve kızgın kiĢinin 

davranıĢıdır (Kurtubî, tsz.: IV, 344). 

Bilindiği gibi kin genel bir sinirlilik hali olarak ortaya çıkan ve saldırganlık 

tepkisi olan öfkenin insan zihninde sürekli bir biçimde toplanması sonucu meydana 

gelir. Kindar insan düĢmanına ya kısmen ya da tamamıyla zarar vermek, onu yok etmek 

ister. Kinin öfkeden farkı; uzun süreli olmasıdır. Öfke geçicidir, kısa sürede söner, 

gider. Kin ise uzun sürelidir. Kindar insan, zihninde kin beslediği kiĢiye verebileceği 

zararları, bunların sonuçlarını karĢısına çıkabilecek engelleri hesaplar (Aydın, 2002: 

XV, (III), 384). 

 

4.2.15. Münafık Kötülüğü Emreder Ve Ġyilikten Alıkoyar 

 

Allah Teâla, Müminlerin sıfatlarının zıddına olan münafıkları takbih ediyor. 

Ġnananlar ma‟rufu emredip münkerden nehyederken münafıklar; münkeri emreder, 

ma‟rufu ise nehyederler (Ġbn Kesîr, 1991: VII, 3564). “Münafık erkekler ve münafık 

kadınlar birbirlerindendir (birbirlerinin benzeridir). Kötülüğü emredip iyiliği 

yasaklarlar, ellerini de sıkı tutarlar. Onlar Allah‟ı unuttular; Allah da onları unuttu. 

Şüphesiz münafıklar, fasıkların ta kendileridir.” (Tevbe, 9/67). Bu âyet münafıkların 

kepazeliklerinin ve kötülüklerinin bir baĢka çeĢidinin açıklanmasıdır. Kötü ameller ve 

çirkin fiiller hususunda, münafıkların kadınlarıda erkekleri gibidir. ĠĢte bundan dolayı 

Cenâb-ı Hak, “Münafık erkeklerle münafık kadınlar nifak sıfatı hususunda, birbirinin 

tamamlayıcı parçasıdırlar” buyurmuĢtur. Bu, bir insanın tıpkı, “Sen benden; ben de 

sendenim” demesi gibidir. Yani “ĠĢimiz ve durumumuz aynıdır; bu hususta seninle 

benim aramda bir fark yok” demektir (Râzî, 2002: XII, 76-77). 

Münafık, hangi toplumda, hangi kültürde olursa olsun aynı anlayıĢı ve aynı 

davranıĢı benimser. Onların özellikleri genelgeçer bir nitelik taĢır. Onlar birbirinin 

dostudur, birbirini gözetir, destekler ve münafıklık psikolojisi birbirine bağlıdır. Her 

yerde her Ģart altında ve her durumda birbirini destekler ve arka çıkarlar (Bayraklı, 

2006: VIII, 262). Onlar kötülüğü emrederken, iyiliği yasaklarken bunları küçümserler. 

Bu eylemlerini gizlice, fısıltı ile kötüleyerek, ayıplayarak söylerler. Çünkü onlar bu tür 

Ģeylere kendilerini güvenli hissetmedikleri yerlerde açıkça cesaret edemezler (Kutub, 

tsz.: VII, 329). Bütün münafıklar kötülükle meĢgul olur ve iyiye düĢmandır. Bu 

insanların namaz kıldıklarına, Allah peygamber dediklerine aldanılmamalıdır, 

inanılmamalıdır. Münafık münafığı tutar, kötülüğü emr ederler. Yani yapmıĢ olduğu 

kanunlarda mutlaka insanlara zarar verir (ToptaĢ, 2017: III, 360-361). 

Eğer bir kimse kötülük yapmaya niyetlense, münafıklar tüm sempati, tavsiye, 

teĢvik, iyi dilek, övgü ve onaylarını böyle bir kimseye tahsis ederler. Bu kötülüğün 

iĢlenmesinde elbirliği yaparlar, baĢkalarını da bunda rol almaya ikna ederler ve bu iĢi 

yapanı her yönden desteklerler. Diğer taraftan eğer bir kimse bir iyilik yapmaya 

niyetlense, bunu duyduklarında Ģok olurlar, çünkü bu kalplerine acı verir, hatta onlar 

böyle bir iĢe niyetlenilmesinden bile hoĢlanmazlar. Bir kimsenin bu iyiliğe yardımcı 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

149 

 

olmak istediğini gördüklerinde çok rahatsız olurlar ve onu vazgeçirtmek için ellerinden 

geleni yaparlar. Eğer o kimse vazgeçmezse (yardım etmeyi) baĢaramamasını dilerler. 

Tüm münafıkların Ģu ortak özelliği de vardır: Cimri olsun, cömert olsun hiçbir münafık 

hayırlı bir gaye için harcama yapmaz. Servetleri ya biriktirip stoklamak ya da kötü 

yollara harcamak içindir. Aslında münafıklar, kötü yollar için cömertçe büyük 

miktarlarda paralar harcarlar, fakat hayırlı iĢler için zerre kadar bile harcama yapmak 

istemezler (Mevdûdî, 1997: II, 248). 

Ġmân cevherinin gerçek değerinin anlaĢılabilmesi, gerçekçi olup Hakk‟ı 

kabullenmenin nasıl bir fazilet ıĢığı oluĢturduğunun açıklığa kavuĢmasını ve değer 

bulabilmesini, daha çok toplumda üç ayrı düĢünce ve inançta bulunanların tartıĢması 

ortaya çıkarmaktadır. ġöyle ki: Hakk‟ı inkâr edenler olmasaydı, Hakk‟a samimi olarak 

inanmanın nasıl bir anlam ve hüküm taĢıdığı; içi dıĢına uymayan ikiyüzlüler olmasaydı, 

doğru ve emîn kiĢi olmanın ölçüsü ortaya çıkmazdı. Birinin varlığı hem diğerini daha 

iyi tanıtmakta hem de değer ölçüsünü ortaya koymakta yardımcı olmaktadır. Biri 

diğerini kamçılayıp hız kazandırmakta, atâletten kurtarıp ona canlılık vermektedir. Zira 

varlık âleminde genel kural olarak her Ģey zıddıyla daha iyi tanınır ve geliĢme sağlar. O 

halde imânla küfür, faziletle rezîlet, kutsal değerlerle nefsî çıkarlar arasında bocalayan 

münafıklar her devirde böylesine bir dengesizlik, döneklik içinde birbirlerinin 

kopyalarıdırlar; onları az farkla ayırt etmek bile zor (Yıldırım, 1986: V, 2540). 

Münafık, içleri fenalık dolu, kalpleri kara, jurnalci, düzenbaz, yüz yüze 

gelmekten, açık olmaktan çekinen bir karaktere sahip olmaları bunların en belirgin 

nitelikleridir. Tarihin her döneminde dünyanın her yerinde aynı Ģahsiyet özelliklerini 

sergilerler. Kötülüğü emredip iyilikten alıkoymanın sosyal hayata yansıyan boyutu, 

toplumun mutluluğunu alıp götürmesidir. Çünkü iyiliği emredip kötülükten alıkoymak 

Âl-i Ġmrân Sûresi‟nin 104. âyetine göre topluma mutluluk getirmektedir. Münafıklar, 

topluma ve genel manada insanlığa kötülüğü bulaĢtırmaktadırlar. Toplumlarda sosyal 

kontrolü tersine çeviren ikiyüzlü insanlar Ģeytanın iĢini kolaylaĢtırmaktadırlar (Bayraklı, 

2006: VIII, 262-263; Kutub, tsz.: VII, 329). 

 

4.2.16. Münafık ġüphecidir 

 

Sözlükte benzemek ve benzerlik sebebiyle başka şeyle karışmak anlamındaki şbh 

kökünden türeyen Ģüphe benzer ve denk olmak, birbirine benzemesinden dolayı iki şeyi 

birbirine karıştırmak; belirsizlik, karışıklık ve kuşku gibi mânalara gelir (Günay, 2010: 

XXXIX, 263). Olay veya nesnenin varlığı, niteliği, amacı vb. hususunda içine düĢülen 

tereddüt, kuĢku ve sıkıntı hali Ġslamî literatürde vesvese, zan, hisbân, tevakkuf, 

hayret/tehayyür ve daha çok Ģübhe, reyb, Ģek kelimeleriyle ifade edilmektedir. Reyb 

psikolojik bir durum, Ģek ise bunun doğurduğu zihinsel sıkıntı, bir Ģeyin varlığı veya 

yokluğu, doğruluğu veya yanlıĢlığı konusundaki kuĢku ve tereddüttür. Ġbn Sînâ eĢ-

ġifâ‟da, hakikat konusunda zihni karıĢık olan ve bu hususta aydınlanma ihtiyacı 

bulunan kimse için mütehayyir, ikna edilmesi imkânsız kuĢkucu için de muannid 

kelimesini kullanmıĢtır (Çağrıcı, 2010: XXXIX, 265-266). 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

150 

 

Ġnanç ya kesindir ya değildir. Kesin olan eğer vakıaya uygun değil ise sırf 

cehalettir; eğer vakıaya mutabık olup yakînî bir bilgiden kaynaklanırsa ilimdir. Aksi 

halde bu, mukallidin inancıdır. Eğer inanç kesin değilse, o zaman bakılır. Eğer iki 

taraftan birisi daha üstün ise, üstün olan taraf zann, aĢağı olan taraf vehimdir. Eğer her 

iki taraf dengede ise iĢte bu da Ģekk ve Ģüphedir (Râzî, 2002: XI, 550). Münafıkların 

kalbleri kin, hased, nifak ve Ģüpheyle doludur, “…Allah‟a ve âhiret gününe inanmayan, 

kalpleri şüpheye düşüp kendileri de o şüphelerinin içinde bocalayan kimseler senden 

izin isterler.” (Tevbe, 9/44-45) öyle ki, bu yüzden en basit Ģeyleri bile idrâk edemezler.  

Münafıklar her zaman ve her devlette milletlerinin üzerine çekilmiĢ birer kara tehlike 

bulutudurlar. Vatanlarının sırtına saplanmıĢ birer okturlar. Münafıklığın toplumlarda 

yıkıcı hile ve tuzakları, sayılamayacak derecede zararları vardır (Hicazi, tsz.: I, 26). 

“(Münafıklar) Müminlere şöyle seslenirler: “Biz de (dünyada) sizinle beraber 

değil miydik?” (Müminler de) derler ki: “Evet, fakat siz kendinizi yaktınız. Başımıza 

musibetler gelmesini gözlediniz, şüphe ettiniz. Allah‟ın emri gelinceye kadar kuruntular 

sizi aldattı. O çok aldatıcı (şeytan) Allah hakkında da sizi aldattı.” (Hadid, 57/14). 

Nurları karanlığa gömülen münafıkların Müminlerden nur iktibas istekleri karĢılıksız 

kalınca, “Biz dünyada sizinle beraber değil miydik?” diye ilgi beklerler. Bunun üzerine 

Müminler onların içyüzünü beĢ madde halinde açıklayarak sıralarlar: 1- Siz kendinizi 

devamlı fitne ve fesat unsuru ve aracı yaptınız. 2- Bizlere kurduğunuz fitne tuzağına 

düĢmemizi hep beklediniz ve bir türlü Ģüphe atmosferinden sıyrılmaya çalıĢmadınız, 3- 

Kuruntulara kapıldınız ve kendi kendinizi iyice aldatıp mahvettiniz, 4- Ne dönüĢ 

yaptınız ne de yapmayı düĢündünüz; ölüm gelinceye kadar ikiyüzlülüğünüzü, nifak ve 

Ģikakınızı sürdürdünüz, 5- Sapık azgınlar, inkârcı nankörler sizi de Allah‟a karĢı 

kuruntuya, boĢ vaadlere boğup aldattılar. Kendi aklınızı ve idrâkinizi doğruyu bulmada 

kullanmadınız; sapıkların, fitnecilerin peĢine takıldınız. ĠĢte bu kötü düĢünce, niyet ve 

fena amellerinizden dolayı dört kötü sonuçla cezalandırılıyorsunuz: 1- Bugün hiç 

kimseden ne sizden ne de sizi ayartan kâfirlerden kurtuluĢ akçesi kabul edilmez. O gibi 

hileli ve kirli iĢler bir bakıma dünyada geçerliydi. 2- Kalacağınız yer Cehennem‟dir. 

Onun azap ateĢini dünyada toplayıp beraberinizde getirdiniz. Böylece kendi ateĢinizde 

yanacaksınız. 3- Sizin bugün dostunuz ve yakınınız sadece ateĢtir. Çünkü dünya 

hayatında hep bu ateĢe lâyık olan kimselerle dostluk ve yakınlık kurdunuz. 4- Varıp 

yerleĢeceğiniz yer, çok kötü bir yurttur. Ahiret âleminde meydana geleceği muhakkak 

olan bu düĢündürücü ve yönlendirici tablo ve safhaların anlatılması, mutlak rahmeti 

yansıtmakta ve inkarcılarla münafıkların ölmeden önce daldıkları gafletten 

uyanmalarına yönelik bir hikmeti aksettirmektedir (Yıldırım, 1986: XII, 6016-6017).
 
 

“Kurmuş oldukları binaları, (ölüp de) kalpleri paramparça olmadıkça 

yüreklerinde sürekli bir kuşku olarak kalmaya devam edecektir. Allah, hakkıyla 

bilendir, hüküm ve hikmet sahibidir.” (Tevbe, 9/110). Nifakın hakiki veçhesini 

belirtebilmemiz için önce kalbin itikadi mana ve kavram düzeyinde dört halini bilip 

incelememiz gerekir: 

1. Delile dayanan ve gerçeğe (nefsü‟l-emre) uygun düĢen itikad. Bu, taklidden 

uzaktır; ilimle ve geliĢmiĢ bir vicdanla meydana gelir, tahkikidir. 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

151 

 

2. Bir delile ve isbata dayanmaksızın gerçeğe uygun olan itikad. Bu, taklit yollu 

meydana gelir; tahkikî değildir. 

3. Gerçeğe uygun düĢmeyen itikad. Bu, cehil (bilgisizlik) ve inada dayanır. Ġlmî 

olmadığı gibi, nefsü‟l-emre uygun bir taklidden de uzaktır. 

4. Kalbin bu üçünden de bomboĢ olma hali. 

Bunun yanında dilin de (ikrar, inkâr, sükût) diye üç hali vardır ki, gönül 

halleriyle birleĢmesinden birtakım meseleler çıkar. 

a) Kalbde irfan, dilde ikrar hâsıl olması. Bu, ihtiyarî olarak gerçekleĢirse, sahibi 

gerçek anlamda Mümindir. 

b) Kalbde irfan hâsıl olması, dilin ikrar etmeyip inkâra sapması. Bu inkâr ıztırarî 

ise, sahibi Mümin sayılır. Kur‟ân-ı Kerîm‟de buna iĢaret edilerek buyuruluyor ki: Kalbi 

imân ile yatışmış olduğu halde, zorlanan kimse dışında, inandıktan sonra Allah‟ı inkâr 

edip göğsünü küfre açanlar üzerine Allah‟tan bir gazap vardır ve büyük bir azap da 

onlar içindir.”  (Nahl,16/ 106). 

c) Kalbde irfan hâsıl olması, fakat dilin ne ikrar ne de inkâra sapmaması. Bu tarz 

susma ya zor altında bulunmaktandır ya da isteğine bağlı bir düĢüncedendir. Zor altında 

olur ise, sahibi gerçek anlamda Mümindir, Müslümandır. Ġsteğine bağlı bir düĢünceden 

olursa, Ġmam Gazâlî‟ye göre sahibi Mümindir; çünkü: Kalbinde zerre miktarı iman 

bulunan kimse Cehennemden çıkacaktır. 

d) Kalpde inkâr hâsıl olması, dille -sırf zevahiri kurtarmak için- gayr-i ihtiyarî 

ikrarda bulunulması. Bunun sahibi gerçek manada münafıktır. 

e) Hem kalbde hem de dilde inkâr hâsıl olması. Bunun sahibi hakiki anlamda 

kâfirdir (Yıldırım, 1986: I, 78-80). 

ġüphe, bir insanın bir olay karĢısında duyduğu emin olamama duygusu veya 

güvensizlik duygusudur. KuĢku ise baĢkalarının iyi niyet ve amaçlarını kötüye yorarak 

iĢkillenmek duygusudur. ġüphe ve kuĢku birbirlerinin yerine kullanılsa da paranoid 

durumlarda önce Ģüphe daha sonra iĢkillenmek olan kuĢku devreye girer ve buna bağlı 

sanrılar günlük yaĢamda bireye eĢlik eder. Kötülük görme tipi (persekutuar tip) sanrılı 

bozukluğun ilk tipidir. Bu alt tipte olan kiĢi kendisinin düĢmanlık ve zarar gördüğüne 

inanır. En sık görülen hezeyan tipidir. DüĢmanlık görme düĢünceleri sıklıkla yakınma, 

sinirlilik ve öfke ile birliktedir. KiĢi öfkeyle davranıp bazen saldırgan olabilir hatta 

cinâyet dahi iĢleyebilir (Tönbül, 2016: 

http://www.tavsiyeediyorum.com/makale_16195.htm, EriĢim Tarihi: 18.06.2017). 

 

4.2.17. Münafık Hain ve Suikastçıdır 

 

“Doğrusu, insanlar arasında Allah‟ın sana gösterdiği gibi hükmedesin diye 

Kitap‟ı sana hak olarak indirdik; hakkı gözet, hainlerden taraf olma. Allah‟tan mağfiret 

dile. Allah bağışlar ve merhamet eder.” (Nisa, 4/105-107). Âyetlerin nüzul sebepleri ile 

ilgili zikredilen rivâyete göre Ġslam‟a yeni girmiĢ, Allah ve Peygamber sevgisini ruhuna 

ve vicdanına yeterince sindirememiĢ ismi Ta‟ma veya Ebu Tu‟me olan birisi baĢka bir 

Müslümanın zırhını çaldı ve onu da götürüp bir Yahudi‟ye emanet olarak bıraktı. Zırhın 

http://www.tavsiyeediyorum.com/makale_16195.htm


ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

152 

 

sahibi ise izi takip edip Tu‟me‟nın evine geldi ve Tu‟me‟dan zırhını sordu. O da 

yanında olmadığını söyleyerek inkâr etti. Bunun üzerine yine izi takip etti ve 

Yahudi‟nin yanına gitti. Yahudi de bu zırhı Tu‟me‟den aldığını söyledi. Durum 

Peygamberimize intikal etti. Tu‟me ve onun kavmi Peygamberimize gelip Tu‟me‟nin 

hırsız olmadığını hırsızın bu Yahudi olduğunu söylediler ve Peygamberimizden 

Tu‟me‟nin beraatını istediler. Hatta Peygamberimizi yeminleri, süslü ve aldatıcı sözleri 

ve Müslümanlıklarını övmeleri ile ikna edeceklerdi ve Peygamberimiz de nerdeyse bu 

Yahudinin elinin kesilmesi hükmünü verecekti ki çok geçmeden Allah Teâla 

Peygamberimize bu yanlıĢ duruma düĢmekten koruyup, O‟na Yahudi‟nin beraatını 

beyan eden ve Tu‟me‟nin hırsızlığını, hainliğini ve kavminin olayı saptırmalarını beyan 

eden âyetleri indirdi. Rivâyette geldiğine göre Tu‟me‟nin ihaneti ortaya çıkınca 

Peygamber onun elini kesmek istedi ama o Medine‟den kaçıp irtidat etti ve Ģirke döndü 

(Derveze, 1997: VI, 205-206; Taberî, 2006: I, 444). 

DıĢ görünüĢüyle Müslüman sayılan, aynı zamanda hırsızlıkla suçlanan Tu‟me‟yi 

temize çıkarmak için bağlı bulunduğu kabilenin ileri gelenlerinden bir cemaatin 

harekete geçmesi, asıl suçlu ortada dururken onu bir Yahudiye yükleyerek, Tu‟me‟yi 

Peygamber huzurunda savunmaları, aynı zamanda bunların hepsinin de zahiren 

Müslüman bulunması, Peygamber (s.) Efendimizi Tu‟me‟den yana bir hüküm vermeye 

itiyordu. Hâlbuki Yahudi suçsuz, Tu‟me ise suçlu idi. Bu da Kur‟ân‟ın ve Ġslam‟ın 

insanlıktan yana sunduğu adalet ve hakkaniyeti zedeler ölçüdeydi. Gerçi Peygamber (s.) 

Efendimiz mevcut delilleri değerlendirerek bir hüküm vermek istiyor, ama acele de 

etmiyordu. Ne var ki toplanan deliller hakikati yansıtmaya yeterli değildi; daha detaylı 

bir araĢtırma ve belge toplama gerekiyordu. HerĢeyin iç yüzünü çok daha iyi bilen 

Allah, dava hakkında Peygamberde (s.) meydana gelen kuvvetli zannın isabetli 

olmadığını açıklar mahiyette ilgili âyetleri indirdi ve suçlunun kim olduğunu açıkladı 

(Yıldırım,1986: III, 1454-1455). Hırsız Tu'me tek kiĢi olduğu halde âyette “hainler” ve 

“nefislerine hıyanet edenler” kelimeleriyle ifadeye yer verilmiĢtir. Bunun iki sebebi 

vardır: 

Birincisi: Tu‟me‟nin kabilesi olan Zaferoğulları Tu‟me‟nin suçsuz olduğuna 

Ģahitlik ettiler ve O‟na destek oldular. Dolayısıyla günahta O‟na ortak oldular. 

Ġkincisi: Bu âyette Tu‟me‟yi ve O‟nun hıyanetiyle hainlik yapan herkesi içine 

alması için cemi ifadesi kullanıldı. Yani “Hiçbir haini savunma ve hainden yana 

mücadele etme.” denmiĢ gibidir (Zuhaylî, 2005: III, 228-231).  

Münafıklar Ġslam liderlerine ve kanaat önderlerine karĢı suikast giriĢiminde 

bulunmak için fırsat kollarlar. “Bir şey söylemediklerine dair Allah‟a yemin ediyorlar. 

Hâlbuki o küfür sözünü söylediler ve (sözde) Müslüman olduktan sonra inkâr ettiler. 

Ayrıca başaramadıkları şeye (peygamberi öldürmeye) de yeltendiler. Sırf, Allah ve 

Rasûlu kendi lütfu ile onları zengin kıldığı için intikam almaya kalktılar...” (Tevbe, 

9/74). 

Medine halkı, Peygamber (s.)‟in Medine‟ye geliĢinden önce geçim darlığı 

içerisindeydiler. Ata binemiyor, ganimet elde edemiyorlardı. Peygamber (s.) onların 

yanlarına (Medine‟ye) gelince, ganimetlerle zengin oldular. ĠĢte “kendisine iyilik 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

153 

 

yaptığın kimsenin sana yapacağı kötülükten kork” anlamındaki darb-ı mesel oldukça 

ünlüdür. el-KuĢeyrî Ebu Nasr der ki: el-Becelî‟ye, Yüce Allah‟ın Kitabı‟nda: 

“Kendisine iyilik yaptığın kimsenin kötülüğünden kork” buyruğunu bulabiliyor musun? 

Diye sorulmuĢ, O da: “Hâlbuki intikam almaya kalkıĢmaları için Allah‟ın ve 

Peygamberin onları lütfuyla zenginleĢtirmesinden baĢka bir sebep de yoktur” (Tevbe, 

9/74) buyruğunu okudu (Kurtubî, 2014: VIII, 324-326).  

Tebük dönüĢünde bir grup münafık Rasûl-i Ekrem‟e suikast düzenlemek için 

hazırlık yaptı. Bunu fark eden Hz. Peygamber, Huzeyfe b. Yeman‟ı onların üzerine 

gönderdi. Huzeyfe‟nin geldiğini gören münafıklar tuzaklarının Allah tarafından Hz. 

Muhammed‟e haber verildiğini anlayınca kaçarak askerin içine karıĢtılar (Yiğit, 2011: 

XL, 230). Bunun üzerine Hz. Peygamber, Huzeyfe‟ye: “Onların hangi topluluktan, 

kabileden olduğunu anlayabildin mi?” deyince Huzeyfe: “Hiç birisini tanıyamadım” 

dedi. Sonra Hz. Peygamber (s.a.s) onların isimlerini teker teker sayarak: “Bunu bana 

Cebrail haber verdi” dedi. Bunun üzerine de Huzeyfe: “Sen, onların öldürülmeleri için 

onlara gönderilmedin mi?” deyince, Hz. Peygamber (s.a.s): “Arapların, Muhammed, 

kendi adamlarıyla savaĢtı. Zafere kavuĢunca da onları öldürmeye baĢladı demesinden 

korkuyorum” dedi (Râzî, 2002: XII, 68-69). 

 

4.2.18. Münafık Sözünde Durmaz 

 

Kur‟ân‟da iman, yalnızca zihni bir inanma değil, bunun yanında kiĢinin dini 

naslarla belirlenmiĢ olan esaslara uyacağına dair gönüllü bir taahhüdü olarak 

değerlendirilmek suretiyle iman ile ahit arasında sıkı bir münasebet kurulmuĢtur. 

Sözünde durmak, verdiği sözlere bağlı kalmak, özü ve sözü doğru olmak gibi anlamları 

içine alan ahde vefa veya kısaca vefa, Ġslam ahlakının en önemli prensiplerinden biridir. 

Ahlakçılara göre ahde vefayı yüksek bir fazilet haline getiren husus, kiĢinin 

taahhüdünün aksini her an yapma imkânına sahip olduğunu bilmesine rağmen, kendisini 

verdiği söze bağlı hareket etmek zorunda hissetmesidir. Ahde aykırı davranmak nifak 

alametleri arasında gösterilmiĢtir. Zira sözünde durmamak, sözüne güvenilmez olmak, 

imanın özünde bulunan sadakat mefhumu ile çeliĢir (Yurdagür, 1988: I, 534). 

Münafıklardan bir kısmı ortalığı bulandırmak, kafalarda Ģüphe doğurmak için, 

“Muhammed, Hıristiyanların İsa‟yı Rab edindikleri gibi kendisini Rab edinmemizi 

istiyor...” diyorlardı. Bunun üzerine “Peki” derler, fakat senin yanından çıktıklarında, 

içlerinden bir takımı, geceleyin senin dediklerinden başka bir şey kurarlar. Allah gece 

tasarladıklarını yazıyor, onlara aldırış etme. Allah‟a güven, vekil olarak Allah yeter.” 

(Nisa, 4/81) âyeti indi (Çetiner, tsz.: 240).  

Ebû Hureyre‟den rivâyet edilen bir hadiste Allah Rasûlu (s.) Ģöyle buyurdu: 

“Münafığın alameti üçtür: ... söz verdiğinde sözünden döner...” (Buhârî, “Ġman”, 25, 

33). Abdullah b. Amr‟dan rivâyet edilen diğer bir hadiste ise Hz. Peygamber (s.) Ģöyle 

buyurmuĢtur: “Dört şey kimde bulunursa halis münafık olur; ... ahd ettiğinde ahdini 

tutmamak; ...” (Buhârî, “Ġman”, 25, 34). Her iki hadiste de Hz. Peygamber verilmiĢ bir 

sözden caymayı nifak alameti arasında zikretmektedir. Ġlim adamları bu hadisin te‟vili 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

154 

 

hususunda farklı görüĢlere sahiptirler. Bir kesim, yalan olduğunu bilerek bir söz 

söyleyen, kendisine bağlı kalması gerektiğine inanmaksızın ahitleĢen ve zamanı gelince 

hainlik etmek için emaneti bekleten kimse hakkında söz konusu olduğunu söylerler 

(Kurtubî, tsz.: VIII, 333-334). Bir kimse söz verir ve sözünde durmaya karar verir de 

sonra bir engel ortaya çıkar, yeni bir durum oluĢursa böyle bir cayma nifak 

sayılmamaktadır. Nitekim bu konuyla ilgili bir hadiste gönlünde hulf yani sözünden 

cayma taĢıdığı halde söz verirse Ģeklinde ifade bulunmaktadır. Zeyd b. Erkam (ö. 

68/688)‟dan nakledilen Ģu hadis konuya daha da açıklık getirmektedir. “Kişi yerine 

getirme niyeti üzeri olduğu halde söz verir de yerine getirmezse ona bir vebal yoktur.” 

(Tirmizî, “Ġman”, 14) bu durumda kiĢi söz verirken sözünden caymaya karar 

vermedikçe kendisi için günah olmamaktadır (Yıldız, 2000: 112). 
 “...Allah‟a verdikleri sözü tutmadıkları ve yalan söyledikleri için O da 

kalplerine, kendisiyle karşılaşacakları güne kadar (sürecek) bir nifak soktu.” (Tevbe, 

9/77). Âyetin zahiri ahdi bozup, sözünden caymanın nifakı doğuracağına delalet 

etmektedir. Bu sebeple Müslümanın, bundan olabildiğince sakınması ve kaçınması 

gerekir. Bir kimse, herhangi bir iĢ hususunda Allah ile ahitleĢtiğinde, onu yerine 

getirmek için gücünün yettiğince gayret göstermelidir (Râzî, 2002: XII, 103). Verilen 

söze riâyet edilmesi hususunda Allah Rasûlu Ģöyle buyurmaktadır. “Hiç şüphe yok ki 

doğruluk iyiliğe götürür. İyilik de cennete götürür. Kişi doğru söyleye söyleye Allah 

katında sıddîk (doğru sözlü) diye yazılır. Yalancılık kötüye götürür. Kötülük de 

cehenneme götürür. Kişi yalan söyleye söyleye Allah katında kezzâb (çok yalancı) diye 

yazılır.” (Buhârî, “Edeb”, 69; Müslim, “Birr”, 103, 104). 

Allah‟a ve Peygamber‟ine söz verdikten sonra bu insanların verdikleri sözden 

yüz çevirmelerinin anlamı onların çifte standart oynayan münafıklık psikolojisine ve 

davranıĢına sahip olmalarıdır. Verilen sözlere riâyet etmemek sosyal iliĢkiler ve 

toplumsal hayat açısından da kanayan bir yaradır. Toplumu bir bina, insanları da bu 

binayı oluĢturan tuğlalar olarak düĢündüğümüzde bireyler arasındaki güven duygusu bu 

binanın tuğlalarını bir arada tutan harç gibidir. Harç olmayınca yani güven duygusu 

olmayınca bina da toplum da dağılıp gider. ĠĢte bu sebeple toplumu ayakta tutup onun 

birliğini sağlayan en önemli unsur bireyler arası güven duygusudur. Güven duygusunun 

en önemli düĢmanı ise döneklik, aldatma ve verdiği sözlerden caymadır. Bu olumsuz 

özelliklerin hepsini bünyesinde barındıran münafık, toplumsal bütünlüğü ortadan 

kaldırma hususunda patlamaya hazır bir bomba gibidir. Münafıklar Allah‟a verdikleri 

sözde durmadıklarına göre insanlara verdikleri sözde durmaları da mümkün 

gözükmemektedir. Hatta değil düĢmanlarına kendi canciğer dostlarına bile vermiĢ 

oldukları sözleri ve yapmıĢ oldukları vaatleri unutmuĢlardır. (Gürel, 2014: 132-133). 

 

4.2.19. Münafık Allah Yolunda Cimridir 

 

Adi, alçak, soysuz gibi anlamlara gelen ve Farsça “cimri” kelimesinden 

TürkçeleĢtirilmiĢ olan bu terim genellikle “pintilik, hasislik” mânasında kullanılır. Ġslam 

ahlâk literatüründe ise “Ģuh ve buhl” kelimeleriyle ifade edilir. ġuh; kiĢiyi mal mülk 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

155 

 

edinme hırsına sevkeden, harcamalarda bulunmaktan ve yardım etmekten alıkoyan 

bencil bir duygu iken „buhl‟ bu duygunun etkisiyle iyilik ve cömertlik yapmaktan 

kaçınmaktır. Dil âlimleri ve müfessirlerin çoğunluğu, özel olarak mal varlığı 

konusundaki cimriliğe buhl ve genel olarak iyiliğin her türlüsünden kaçınacak derecede 

köklü ve yaygın bir huy halini almıĢ bulunan cimriliğe de Ģuh demiĢlerdir (Çağrıcı, 

1993: VIII, 4). 

“İkiyüzlü erkek ve kadınlar da birbirlerindendir: Kötülüğü emreder, iyiliğe 

engel olurlar; elleri de sıkıdır, Allah‟ı unuttular, bu yüzden Allah da onları unuttu. 

Doğrusu ikiyüzlüler fasıktırlar.” (Tevbe, 9/67). Bu âyette Allah‟ın ellerini cimrilikte 

(sımsıkı) yumarlar buyruğuna Ģu manalar verilmiĢtir: 

a) Her türlü, her çeĢit hayırdan. 

b) Zekât, sadaka ve Allah yolundan infakta bulunmak gibi farz olan her 

çeĢit hayırdan. 

Bu ikinci izah, doğruya daha yakındır. Allah Teâlâ onları, ancak vacib olanı 

terketmelerinden dolayı kınamıĢtır ki, bunun hükmüne, cihâd yolunda harcamada 

bulunmamada dahildir. Çünkü dinde “buhl” (cimrilik) vâcib olanı vermeme demektir. 

Hem Allah Teâlâ, onları, bunu vermemelerinden dolayı tenkit etmiĢtir. Hâlbuki 

mendûb, nâfite olanları terkedenler, bir zemme, tenkide müstehak olmazlar. Geriye 

kalan iki kısımdan, Ģeriatın mecbur tutmasıyla farz olanlar, Ģüphesiz âyetin hükmüne 

dahildirler. Bunlar, zekâtlar, haccda ve savaĢta harcanılmasına ihtiyaç duyulan mallar ve 

farz olan nafakaların tedariki hususunda ihtiyaç duyulan mallardır. Ve böylece Cenâb-ı 

Hak bu ifadeyle de onların cihâda iĢtirak etmediklerine dikkat çekmek istemiĢtir. Bu 

tabirin kullanılıĢıyla ilgili olan esas husus Ģudur: Bir Ģey veren kimse elini uzatır ve onu 

verirken elini açar. ĠĢte bundan dolayı, vermeyen, cimri olan kimseye de “elini yumdu, 

sıktı” denilmiĢtir (Yıldırım, 1986: XII, 78; Râzî, 2002: XII, 99-100).  

Cimrilik, insanda diğer bazı yönelimlerle birlikte bulunur. Adler, cimrilik 

yöneliminin hasetle, kendini beğenmiĢlikle, bencillikle iç içe ve aynı zamanda var 

olduğunu belirtir. Çünkü cimrilik, sadece para biriktirme davranıĢı olmayıp, aynı 

zamanda diğer insanlarla aradaki mesafeyi arttıran ve bireyi yalnız ve paylaĢmaya 

kapalı yapan olumsuz bir davranıĢtır. Cimrilik yönelimini kiĢiliğinde iĢlevsel kılmıĢ ve 

bunu kalıcı bir özellik haline getirmiĢ bireyleri, “istifçi tipler” olarak tanımlar. Ona göre 

bu kimseler, istifledikçe ve biriktirdikçe kendilerini güvende zannederler. Harcama ise, 

bu güveni azaltır. Bu kimselerin gözünde sevgi de temelde bir maldır ve baĢkasına 

verilmemelidir (KaracoĢkun, 2005: IX, (I), 98). 

“Zulümden kaçının. Zira zulüm, kıyamet günü karanlıklar olacaktır. Cimrilikten 

de kaçının, zira cimrilik, sizden öncekileri helak etmiş, onları birbirlerinin kanlarını 

dökmeye, haramlarını helal addetmeye sevketmiştir.” (Müslim, “Birr”, 56). Cimrilik 

yüzünden geçmiĢte bazı kavimlerin birbirlerinin mallarına saldırmayı helal addederek, 

birbirlerinin kanlarını akıttıklarını ve bu durumun onları helake sürükledikleri 

belirtilerek cimriliğin, sadece endini düĢünmenin ve çıkarcılığın ortaya çıkarabileceği 

toplumdaki sosyal buhranlara dikkat çekilmiĢtir.  



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

156 

 

Hatib b. Ebi Beltaa‟nın ġam‟dan gelecek olan ticarî malı gecikince, aralarında 

Ensarın bulunduğu bir mecliste, “Malım salimen gelip elime ulaĢırsa, and olsun ki 

ondan tasaddukta bulunup hısımlarımı gözeteceğim” diyerek yemin etmiĢti. Malı gelip 

eline ulaĢınca Allah adına yaptığı yeminini yerine getirmedi, mala karĢı olan hırsı üstün 

geldi. Bu olay üzerine “Aralarında: “Allah bize bol nimetinden verecek olursa, and 

olsun ki sadaka vereceğiz ve iyilerden olacağız” diye O‟na and verenler vardır. Allah 

onlara bol nimetinden verince, cimrilik ettiler, yüz çevirdiler. Zaten dönektirler.” 

(Tevbe, 9/75-76). âyetleri indi (Kurtubî, tsz.: VIII, 328; Râzî, 2002: XII, 97). Dini 

özüyle, mana ve hikmetiyle kalbine ve dimağına yerleĢtiremiyen zayıf inançlı kiĢilerin, 

umdukları veya ummadıkları nimetlere kavuĢunca ahlâklarını değiĢtirdikleri 

görülmüĢtür ve görülmektedir. Mal ve makamın o gibilerin itikat ve ibadetinde ya 

gevĢeme ya da geniĢ çapta bir sarsıntı meydana getirdiği vakidir. Kur‟ân-ı Kerîm‟in 

deyimiyle, mal ve çocuk insan için çetin birer imtihandır. BaĢarılı olanlar elbette ki 

Allah‟ın sevgisine lâyık bir düzeye gelmesini bilenlerdir. Ġlgili âyetle, Rasûlullah (s.) 

Efendimiz‟in feyzini, Kur‟ân‟ın lâhutî ıĢığını, Ġslam‟ın özünü ve mayasını yeterince 

kalblerine ve ruhlarına sindiremiyen zayıf iradeli ve zayıf karakterli münafıkların, “Eğer 

Allah bize kendi geniĢ nimetinden verirse, herhalde zekât ve sadaka verir ve salihler (iyi 

yararlı kiĢiler) den oluruz” diyerek Allah‟a karĢı söz verdikleri hatırlatılarak, nimete 

eriĢince bu sözlerini yerine getirmeyip aĢırı cimrilik duyguları kabaran münafıklar misal 

olarak gösteriliyor. Dikkat edilmediği takdirde mal ve makamın insanı kötü bir sonuca 

sürükleyeceğine iĢaretle bu hususta madde ile mâna, dünya ile âhiret arasında sağlam 

bir köprünün oluĢmasının gereğine iĢaret ediliyor. Maddeci münafıklar nîmete eriĢince 

sözlerini yerine getirmediler, maddeyi Allah‟a tercih ettiler. Ayrıca gönül hoĢnutluğuyla 

zekâtlarını ve onun da ötesinde sadaka verenleri alaya aldılar, onları bir bakıma 

aptallıkla suçladılar (Yıldırım, 1986: V, 2559-2560). 

“De ki: “Eğer siz Rabbimin rahmet hazinelerine sahip olsaydınız, o zaman da 

tükenir korkusuyla cimrilik ederdiniz. Zaten insan çok cimridir.” (Ġsra, 17/100). Âyette 

cimrilik, insan psikolojisinin ayrılmaz bir parçası olarak belirtilmektedir. Psikolojik 

açıdan yaklaĢtığımızda insanın özellikle maddi nimetlere eriĢme konusunda, çeĢitli 

güçlüklerle karĢı karĢıya olduğu ve elde ettiklerini kaybetmeme konusunda kesin bir 

güvenceye sahip olmadığı ortadadır. Bu yüzden esaslı bir güven ve inanç kaynağı olarak 

dine ve Allah‟a yönelen insanlar açısından, merkezi bir tutum ve davranıĢ olarak maddi 

edinimieri ve kazanılanları sıkıca korumaya dönük yaklaĢımlar, bu inanç ve güven 

kaynağı ile birey arasındaki iletiĢimi sorunlu kılar. Bu inanç ve güven kaynağından 

yoksun olan insanlar için cimrilik kendini güvende hissetmeye dönük bir davranıĢ 

olarak görülebilir (KaracoĢkun, 2005: IX, (I), 98; Kutub, tsz.: VII, 339-340). 

“Yine de ki: “İster gönüllü ister gönülsüz olarak harcayın, sizden asla kabul 

olunmayacaktır. Çünkü siz fasık bir topluluksunuz.” (Tevbe, 9/53). Bu âyet-i kerîme‟nin 

Cedd b. Kays hakkında nazil olduğu rivâyet edilmektedir. Cedd, “Rum kızlarını 

görünce baĢtan çıkarım.” gerekçesiyle savaĢa katılmayınca Rasûlullah‟a “ĠĢte benim 

malım. Sana bununla yardım ederim.” demiĢ ve bunun üzerine bu âyet-i kerîme nazil 

olmuĢtur (Taberi, tsz.: IV, 308). Hicretin arefesinde meĢhur Akabe Biatları sırasında 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

157 

 

Hz. Peygamber‟e biat edecek yetmiĢ iki kiĢi hazır bulunmuĢtur. Hz. Peygamber 

Medinelilerin on iki grubundan her birine bir reis tayin etti. Ben-i Saleme kabilesine 

mensup olanlardan bahsederken kaynaklarımız reisin BiĢr el Bara Ġbn Ma‟rur olduğunu 

söylüyor. Onun bu tayini Ģu Ģartlar içinde gerçekleĢmiĢtir. Hz. Peygamber o adamlara 

Ģimdiki reisiniz kimdir diye sormuĢ onlarda cimriliğine rağmen Cedd b. Kays demiĢler. 

Hz. Peygamber hangi hastalık cimrilikten daha fenadır reisiniz Ģu kumral kıvırcık saçlı 

BiĢr el Bara Ġbn Ma‟rur olacak demiĢtir (Hamidullah, 1986: VI, 215). Münafıkların, 

bilhassa savaĢlarda inanmadıkları halde istemeyerek infak etmelerinin nedeni ise; 

durumları açıklık kazanıp, küfürleri ve nifakları tam olarak ortaya çıkıpta kendilerine 

kâfir olan diğer savaĢ ehline tatbik edilenlerin uygulanmaması ve dolayısıyla canlarını, 

mallarını ve nesillerini korumak içindir. Bu durum zor karĢısında yapılan zoraki bir 

eylemdir. Ayrıca Huneyn SavaĢı neticesinde esirlere ganimet dağıtımı sırasında Hz. 

Peygamber‟in müellefe-i kuluba hitaben “bana ve Abdulmuttalib oğullarına ait olan 

hisseler sizin içindir” buyurması üzerine Orada bulunan Ensar ve Muhacirler de “bizim 

hissemizde Rasûlullah içindir” demiĢler. Ancak orada bulunan Akra b. Habis, Uyeyne 

b. Hısn, Abbas b. Mirdas vb. zayıf imanlı kimseler ve bazı münafıklar “Hayır 

hisselerimizi bağıĢlayamayız” diyerek cimriliklerini ortaya koymuĢlardır (Yıldız, 2000: 

52). 

Yine Hz. Peygamber, Huneyn ganimetlerini dağıtırken müellefe-i kulüpten Akra 

b. Habis ve Uyeyne b. Hısn‟a yüzer deve, Abbas b. Mirdas‟a ise dört deve verince 

Abbas buna itiraz etmiĢti. Bunun üzerine Hz. Peygamber Bilal-i HabeĢi‟ye Abbas‟ın 

dilini kesmesini emretti. Abbas‟da gerçekten dilinin kesileceğinden korkmuĢtu. Bilal-i 

HabeĢi Abbas‟ı götürüp elbise giydirdi ve kendisine istediği kadar deve verdi. Bu arada 

Medine‟nin münafıklarınında Rasûlullah‟a dil uzatmaya baĢladığı görülüyor. Nitekim 

Muattıb b. KuĢeyr, Hz. Peygamber‟e “bu dağıtımda Allah‟ın rızası gözetilmiyor” 

sözünü söylemiĢti. Rasûlullah Muattıb‟ın bu sözünü iĢitince çok üzüldü ve Ģöyle dedi 

“Allah Musa‟ya rahmet etsin, bundan daha çok eza gördüğü halde sabredip katlanmıĢtı 

(Sezikli, 1997: 140). 

 

4.2.20. Münafık Ġbadette ÜĢengeç ve GevĢektir 

 

Münafık, dinde ikiyüzlü ve riyakâr bir psikolojiye sahiptir. Dolayısıyla bu ruh 

halinin doğal bir sonucu olarak dinî vecibelere karĢı tavrı da Müslümanların sahip 

olduğu ibadet ruhuna uygun bir Ģekilde olmayacaktır. Hayatta insana en zor gelen 

davranıĢlardan birisi de inanmadığı, sevmediği halde bir iĢi mecburen yapmasıdır. Dinî 

emir ve yasaklara karĢı münafıkların üĢengeçlik ve isteksizliklerinin nedeni ibadetin 

lüzumuna inanmayıĢlarıdır. Ġslam toplumunda yaĢayan münafıklar, Müslümanların 

yerine getirmekle mükellef oldukları namaz, oruç, zekât ve cihad gibi dinî emirleri 

istemeye istemeye de olsa yerine getirmeye çalıĢırlar. Ġbadetleri terk hususunda en 

küçük fırsatları, en ufak kaçamakları dahi gözetirler. Mali ve bedeni külfetlere 

girmemek için sözde kalan bir dindarlıkla vaziyeti idare etmeye çalıĢırlar (Temel, 1978: 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

158 

 

33). Münafıkların ibadetlere karĢı nasıl tavır sergilediklerine birkaç ibadeti örnek 

vererek açıklık getirmeye çalıĢalım.  

Münafıklar, samimi bir Ģekilde Allah‟a iman etmedikleri ve imanın tadını 

alamadıkları için amellerin en Ģereflisi olan namaz ibadetini yerine getirirken üĢengeç 

ve isteksiz davranırlar (Kılıç, 1982: 126). “… Onlar, namaza kalktıkları zaman tembel 

tembel kalkarlar, insanlara gösteriş yaparlar ve Allah‟ı pek az anarlar.” (Nisa, 4/142). 

Onlar, Müslümanlarla birlikte namaza kalktıklarında ağırdan alarak yavaĢ yavaĢ namaza 

kalkarlar. Bu tembelliğin ve üĢengeçliğin nedeni kıldıkları namazdan bir sevap 

beklememeleri ve kılmadıkları namazdan da bir ceza beklememeleridir. ĠĢte bu 

bakımlardan onları namaz kılmamaya götürecek olan sebep daha kuvvetlidir. Namaz 

kılmaya götürecek sebep ise yalnızca insanlardan çekinmeleridir (Râzî, 2002: VIII, 377-

378). Bu halleriyle münafıklar, ibadeti yalnızca bir alıĢkanlık olarak yapan zayıf imanlı 

kimselere benzemektedirler. Onlar ibadetlerin mahiyet ve manasının farkında 

değillerdir. ĠĢte bu sebepledir ki onları üĢenerek ve isteksiz bir Ģekilde Ġslam‟ın ibadet 

olarak telakki ettiği davranıĢları yaparken görürüz (Yıldız, 2000: 146). Bu ibadetleri 

yaparken iman ediyor olmanın kazandırdığı samimiyet ve ihlastan yoksun olmaları ve 

riyakârlık yaparak çıkar sağlama eğilimleri onları bu tutuma iletmiĢtir (Kasapoğlu, 

1997b: 239). Münafıkların namaz amelleri üzerinde durulurken özellikle sabah ve yatsı 

namazlarının onlara ağır gelmesine iĢaret edilmektedir. “Münafıklara en ağır gelen 

namaz sabah ve yatsı namazlarıdır.” (Buhârî, “Mevâkit”, 20, “Ezan”, 34; Ebu Dâvûd, 

“Salat”, 47; Nesâî, “Ġmamet”, 45; Ġbn Mâce, “Mesâcid”, 18; Dârimî, “Salât”, 531). Kim 

halkın gördüğü yerde namazı gâyet güzel kılar, yalnız baĢına kaldığında rasgele, kırık-

dökük kılarsa bu bir küçümsemedir ki onunla Rabbini de küçümsemiĢ sayılır. Ġmana 

musallat olan iki ayrı hastalık var; biri maddî, diğeri mânevi. Her ikisinin de mikrobu 

kemirici ve öldürücüdür. Birincisi dünyalığa aĢırı derecede tutkunluk; ikincisi ise 

gösteriĢtir. Kur‟ân, konumuzla ilgili ikinci hastalığa dokunarak çok ibretli bir tablo 

sergilemektedir. GösteriĢ için en uygun orta yol, Ģüphesiz ki imanla küfür, dünya ile 

âhiret arasında bocalamaktır. KiĢi bu ortama sürüklendiği takdirde kendisinde gösteriĢ 

hastalığı baĢlar. Maddî, yani dünyalıkla ilgili çıkarlar kesilip umutlar iyice zayıflayınca 

artık ne iman kalır ne de gösteriĢ. Çünkü artık Ģeytan arzuladığı sonuca ulaĢmıĢtır 

(Yıldırım, 1986: III, 1519-1522). Ġnanmadıkları bir ibadet uğruna tatlı uykularından 

fedakârlık yapmak münafıklar için kolay değildir (Temel, 1978: 34). Namazda olduğu 

gibi diğer zahiri ibadetlerde de bundan gayeleri Müminlerden görünmeye çalıĢarak 

canlarını, mallarını ve hürriyetlerini korumaya çalıĢmaktır (Kılıç, 1982: 127). 

Münafıklardan bazıları Allah kendilerine mal verdiği takdirde onu Allah yolunda 

harcayacaklarını, iyi ve yararlı insanlardan olacaklarını söylediler. Ancak ne zaman ki 

Allah onlara mal, mülk veripte onları zengin edince verdikleri bu sözden vazgeçtiler. 

“İçlerinden, “Eğer Allah bize lütuf ve kereminden verirse, mutlaka bol bol sadaka 

veririz ve mutlaka salihlerden oluruz” diye Allah‟a söz verenler de vardır. Fakat Allah, 

lütuf ve kereminden onlara verince, onda cimrilik ettiler ve yüz çevirerek dönüp 

gittiler.” (Tevbe, 9/ 75-76). Elbette ki bu genel bir kaide değildir; her zaman istisnaları 

vardır. Ancak dini özüyle, mana ve hikmetiyle kalbine ve dimağına yerleĢtiremeyen 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

159 

 

zayıf inançlı kiĢilerin, umdukları veya ummadıkları nimetlere kavuĢunca ahlaklarını 

değiĢtirdikleri görülmüĢtür ve görülmektedir. Mal ve makamın o gibilerin itikat ve 

ibadetinde ya gevĢeme ya da geniĢ çapta bir sarsıntı meydana getirdiği vakidir. Zengin 

olduğu takdirde Ģer yoluna girip nefsinin arzuları doğrultusunda istediği gibi harcama 

yapacağını hayal edenler eksik değildirler. Ama asıl mesele, zengin olunca takınılacak 

tavır ve taĢınılacak niyettir. Kimi büsbütün azar, âyette sözü edilen münafıklar gibi kimi 

de daha iyi bir insan olmaya çalıĢır. Nimetin Ģükrünü yerine getirmek için çırpınıp 

duranlar da eksik değildir. Dikkat edilmediği takdirde mal ve makamın insanı kötü bir 

sonuca sürükleyeceğine iĢaretle bu hususta madde ile mana, dünya ile âhiret arasında 

sağlam bir köprünün oluĢmasının gereğine iĢaret edilmektedir (Yıldırım, 1986: V, 2558-

2559).  

Ġnsanın karakterini ortaya çıkaran özelliklerden birisi de verdiği sözün arkasında 

durmasıdır. Münafıklar; karakterleri bozuk, kiĢilikleri oturmamıĢ insanlar olduklarından 

ne kadar zengin olurlarsa olsunlar hiçbir zaman isteyerek ve inanarak insanlara 

yardımda bulunmazlar. Cimriliklerinden dolayı vermekten çekinirler. Sırf alıcı 

konumundadırlar. Münafık, infakta bulunurken gösteriĢ gayesiyle infakta bulunur. 

Allah‟ın rızasını gözeten bir amaçları olmadığından münafığın bu hareketi baĢkalarına 

gösteriĢ ve onların yanında bir mevki sahibi olmak tutkusunun sonucudur. Münafık 

genel anlamıyla cimridir. Allah yolunda yapılacak infaklarda elini sıkı tutar. Ġnfakta 

bulunurken eli titrer, kendileri gibi davranmayanları gördükleri zaman onlarla alay 

ederler. “Sadakalar hususunda gönüllü bağışta bulunan Müminlerle, güçlerinin 

yettiğinden başkasını bulamayanları çekiştirip onlarla alay edenler var ya; işte Allah 

asıl onları maskaraya çevirmiştir. Onlar için elem dolu bir azap vardır.” (Tevbe, 9/79). 

Zira maddecilere diğer bir deyimle materyalistlere göre her türlü varlığın temel formları 

zaman ve mekândır. Zaman dıĢı bir varlık onlara göre ne kadar saçma ise, mekân dıĢı 

bir varlık da o kadar saçmadır. Kâinatı mutlak kudretiyle yaratıp denge ve düzende 

tutan Allah‟ı kabul etmedikleri gibi âhireti de kabul etmezler. Temel felsefe ve düĢünce 

bu olunca onlara göre Allah için yardımda bulunmak, âhiret diye ikinci bir hayatı hayal 

ederek sadaka ve zekât vermek, geri zekâlı olmanın belirtisidir. Münafıklar, imanla 

küfür arasında bocaladıkları için zekât ve sadaka verenlerle alay edecek kadar maddeci 

düĢünceye kaymıĢlardır (Yıldırım, 1986; V, 2559-2560). ġunlara bakın ellerinde 

avuçlarında ne varsa dağıtıyorlar, hâlbuki onlar için sadece zekât mükellefiyetleri var, 

bununla yetinmiyorlar bir de infakta bulunuyorlar gibi sözler söylemek suretiyle 

inananların yoksullara yaptığı yardımlara da engel olmaya çalıĢırlar, Ģunlara yardım 

etmeyin de Muhammed‟in çevresinden dağılıp gitsinler derlerdi. (Ünal, 1998: 357). 

Münafıklar cihad hususunda ise tamamen isteksizdirler. “Eğer yakın bir dünya 

menfaati ve kolay bir yolculuk olsaydı, (sefere katılmayan münafıklar da) mutlaka sana 

uyarlardı. Fakat meşakkatli yol, onlara uzak geldi. Gerçi onlar, “Eğer gücümüz 

yetseydi, elbette sizinle beraber çıkardık” diye Allah‟a yemin edeceklerdir. Onlar 

kendilerini helâke sürüklüyorlar. Allah, biliyor ki onlar kesinlikle yalancıdırlar.” 

(Tevbe, 9/42). El-half kökünden gelen tahallüf geride kalmak anlamında olup muhallif 

veya halif kelimeleri müteahhir ile eĢ anlamlıdır. Münafıkların bilinen niteliklerinden 



ĠKĠ ĠNSAN TĠPOLOJĠSĠ MÜMĠN VE MÜNAFIK…                       ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

160 

 

biri olan çeĢitli bahaneler ileri sürerek cihattan geri kalma Ģeklindeki eylemleri de bu 

mana ile ilgilidir (Yıldız, 2000: 155). Münafık, sadakatini ve dostluğunu bildirdiği 

kimse veya din uğrunda can ve malını feda etmez. Çünkü kendi menfaatini gözeten 

kimse, onlar için kendini feda etmek bir yana malından nasıl verebilir. ĠĢte burada, 

Allah yolunda cihad, Ġslam‟ın din olarak kabulünün menfaat için dikilen bir sembolü 

mü, yoksa samimiyet ve imanın eseri mi olduğunu ortaya koyan gerçek bir ayırt edici 

unsur olmaktadır (El-Behiy, 1995: 100).  

Münafıklar, uyguladıkları strateji gereği sakin zamanlarda topluma karıĢıyorlar, 

faaliyetlerini gizliden gizliye yürütüyorlar, ortaya çıkmak için savaĢ gibi olağanüstü 

hallerin meydana gelmesini bekliyorlardı (Kutub, tsz.: III, 315). Münafıklar, 

Müslümanlara ilk önemli zararı Uhud SavaĢı‟nda (H.3/MS.625) verdiler. Münafıkların, 

Ġslam ümmetini bölme ve fitne çıkarma giriĢimleri askerî açıdan fazla bir önem 

taĢımamakla birlikte onların gerçek niyetlerinin açığa çıkması bakımından önem 

arzeden Benu Mustalık gazvesinde (H.5/MS.627) de devam etti. Mureysi kuyusunun 

baĢında Hz. Ömer (r.)‟ın, hizmetinde bulunması için ücretli olarak savaĢa götürdüğü 

Cehcah b. Said el-Gafari ile Hazrecliler‟in müttefiki Sinan b. Veber el-Cuheni arasında 

tartıĢma çıkmıĢ ve iki kiĢinin kavgası münafıklarında tahrikiyle Muhacir ile Ensar‟ın 

karĢı karĢıya gelmelerine neden olmuĢtu. Uhud SavaĢı‟nda, Ģehir dıĢına çıkıldığı 

gerekçesiyle Müslümanları yalnız bırakan münafiklar, bir savunma savaĢı olmasına 

rağmen Hendek SavaĢı‟nda (H.5/MS.626), hendek kazımı sırasında iĢleri ağırdan 

alıyorlar ve kaçmak için fırsat kolluyorlardı. Nitekim münafıklardan bazılan Rasûlullah 

(s.)‟a gelerek evlerinin Ģehir dıĢında ve korumasız olduğunu söyleyerek izin alıp 

evlerine gitmek istemiĢlerdi. Münafıklar, Tebük Seferi‟nde de (H.9/MS.630) 

Müslümanları yalnız bırakmıĢlardı. Tebük Seferi‟ne katılmayanların sayısı 80 küsür 

kiĢiydi. Bunların büyük bir kısmı rnünafıklardan olmakla birlikte birkaç Mümin 

mazeretleri olmadığı halde savaĢa katılmamıĢlardı. Allah yolunda cihada çıkmakta ağır 

davrananlar ve baĢkalarını da bu yola davet edenler, Müslümanlar büyük bir musibete 

uğradıklarında kendileri için bunu bulunmaz bir ganimet sayarlar (Tevbe, 9/47). 

Münafık karakterine sahip olanlar savaĢ ve kritik anlarda mallarını vermez veya 

savunmaya katılmazlar. Bu Ģekilde hareket ederek Müslümanları yarı yolda bırakmaya 

yeltenirler. Bu nedenle savaĢ ve kritik anlar, imanlarında samimi olanlarla samimi 

olmayanları birbirinden ayırt etmek için belirleyici bir unsurdur (Yıldız, 2000: 153; El-

Behiy, 1995: 101). 



SONUÇ VE DEĞERLENDĠRME                                                      ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

161 

 

5. SONUÇ VE DEĞERLENDĠRME 

 

Kur‟ân-ı Kerîm‟i, insan ve insan davranıĢları açısından incelendiğimizde, onun 

Mümin, kâfir ve münafık olmak üzere üç ana tip insan modelinden bahsettiğini, bu 

insan modelleri içerisinde onun öngördüğü insan modelinin Mümin olarak 

isimlendirildiğini, Müminlerin ise en çok temkinli olması gereken insan modelinin içi 

dıĢı birbiriyle uyumsuz olan ve münafık olarak isimlendirilen modelin olduğunu 

görürürüz.  

Her insan bir Ģeye inanır. Ġnsanları birbirinden ayıran da neye inandıkları ve 

neye değer verdikleridir. Bir dine mensup olmak, belirli hususlara inanmayı, onların 

varlığını doğrulamayı ve onlara güvenerek bir hayat yaĢamayı gerekli kılar. Kâfir, 

nihâyetinde yanlıĢ da olsa bir inanca sahiptir. Mümin, yapılan tanımlardan da 

anlaĢılacağı gibi kendisine güven duyulan kimse iken, münafık kaygan bir zeminde 

menfaati neyi icap ettirirse o inancı ve düĢünceyi paylaĢan kimse olarak karĢımıza 

çıkmaktadır. Tek düĢüncesi bu dünyadaki yaĢam standartlarını ne pahasına olursa olsun 

korumak ve yükseltmek olan münafık, bu uğurda baĢkalarının hayatını bile tehlikeye 

atmaktan çekinmeyen insan modelidir. Müminler, kâfir olan gruba karĢı gerek maddi ve 

gerekse manevî tedbirleri almada sıkıntı yaĢamazlarken, münafık tipli yani arada 

dolaĢan ve yağmur nereye yağarsa tarlasını oraya çeken zihniyete sahip insanlara karĢı 

bu tedbirleri almada sıkıntı yaĢayabilirler. Dolayısıyla Allah, ahirette gerek Mümin 

olsun gerek kâfir olsun ve gerekse münafık olsun yaratılıĢ amaçlarına ve hikmetlerine 

uygun olarak hareket edip etmeme nokta-i nazarından hiçbir haksızlığa meydan 

vermeksizin herkesi hesaba çekecek (Tevbe, 9/94, 105; Yasin, 36/54), 

mükâfatlandıracak ya da cezalandıracaktır. Zerre kadar iyi ameli olan da kötü ameli 

olan da karĢılığını mutlaka görecektir (Zilzal, 99/7-8). Bununla birlikte kötü ameli 

olanlar yalnızca kötülüklerinin dengiyle cezalandırılırken iyi amel iĢleyenler ise 

fazlasıyla mükâfatlandırılacaktır (Nur, 24/38; Sebe, 34/37-38; Mümin, 40/40). 

Sonuç olarak Asr-ı Saadet‟te, Hz. Peygamber‟in ve de inen âyetlerin haber 

vermesiyle münafıklardan gelebilecek tehlikeler engellenebiliyor, kötülüklerinden 

haberdar olunabiliniyordu. Ancak günümüzde böyle bir imkân kalmadığı için, itikadi 

anlamda kimin münafık olduğunu kesin verilerle belirleyebilecek ölçüler elimizde 

bulunmamaktadır. Bu sebeple her ne kadar yalan söyleme, emanete ihanet etme ve 

sözde durmama gibi ameli nifakın niteliklerini bilebilmek mümkünse de günümüzde bu 

fiilleri iĢleyen ve inandığını söyleyen birisine itikadi anlamda münafıklık damgası 

vurulamaz. Böyle bir durum zahire göre uygulanan Ġslam‟ın hükümlerine de aykırı 

olabileceği gibi daha büyük fitnelerin çıkmasına da yol açabilir.  

Her toplumda Hz. Peygamber devrindekine benzer fitne ve nifak hadiseleri 

olabilir. Bu çok tabii bir cemiyet hadisesidir. Çoğu zaman nifak hadiseleri idaredeki 

otorite boĢluğundan kaynaklanır. Nitekim nifakın kalpte gizlenen inançsızlığın uygun 

bir ortam bulunca dıĢa yansıtılması olduğu üzerinde durulmuĢtu. Bu sebepledir ki 

nifakın eyleme dönüĢmesi de otoritenin durumu ile doğru orantılıdır. Nifakın her 

çeĢidine karĢı duyarlı ve dikkatli olmakla beraber bu konuda Hz. Peygamber ile 



SONUÇ VE DEĞERLENDĠRME                                                      ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

162 

 

ashabının uygulamaları esas alınmalıdır. Otorite, bu tip olaylara meydan verilmemesi 

için gerek maddi gerekse hukuksal altyapı çalıĢmalarını yapmalı, toplumu temelinden 

sarsacak fikriyata karĢı önceden tedbir almalıdır. Zira ilk insanla baĢlayan iman ve küfür 

mücadelesi, nasıl ki günümüzde devam ediyorsa, nifakın da aynı Ģekilde varlığını 

sürdürerek imanla mücadele halinde olduğu kaçınılmaz bir hakikattir. Bu nifak, her ne 

kadar Asr-ı Saadet‟teki nifaka nispetle Ģekil ve yöntem değiĢtirse de içerik ve hedef 

açısından bütün yönleriyle varlığını devam ettirmekrtedir. 

Biz çaılıĢmamızda Mümin ve münafığın psikolojisi ve sosyal hayattaki 

yansımaları üzerinde durduk. Bu bağlamda iman ve nifakın ahlaki ve felsefi boyutu 

üzerinde duran çalıĢmaların yapılması, yine yaptığı iyiliklerle topluma örnek olanların 

ödüllendirilmesi, isimlerinin toplumda duyurulması, isimlerine özel etkinliklerin 

düzenlenmesi, sokak, cadde veya okul gibi yerlere isimlerinin verilmesi gibi 

çalıĢmaların yapılması faydalı olacaktır. 



KAYNAKÇA                                                                                      ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

163 

 

KAYNAKÇA 

ABAY, Ahmet, 2012, Kur’ân’da Kişilik Eğitiminin İlkeleri, DüĢün Yayıncılık,                               

Ġstanbul. 

AÇIKEL, Yusuf, 2003, Hz. Peygamber'in Evrensel Mesajlarından "Adalet" Prensibi,            

Süleyman Demirel Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Ġslam Felsefesi Anabilim Dalı 

VI. Kutlu Doğum Sempozyumu (Tebliğler), Nisan, Isparta, ss.69-79. 

AKPINAR, Ali, 2009, Rabbin Hükmüne Boyun Eğme: Sabır, Somuncubaba Ġlim 

Kültür ve Edebiyat Dergisi, Malatya, s. CI, ss.6-9. 

AKSU, Ali, 2001, Asr-ı Saadet, Hulefâ-i Râşidin ve Emeviler Döneminde Fikir 

Hürriyeti Üzerine Bazı Mülâhazalar (ĠstiĢare, emri bi‟l-ma‟ruf nehyi ani‟l-

münker ve muhalefet kavramları bağlamında), Cumhuriyet Üniversitesi Ġlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Sivas, c. V, s. II, ss.203-228. 

------------, 2004, İfk Olayı Üzerine Bir Değerlendirme, Cumhuriyet Üniversitesi 

Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Sivas Haziran, c. VIII s. I, ss.1-21. 

------------, 2013, İfk Hadisesi Ve Sonuçlarının İffet Açısından Değerlendirilmesi, Din 

ve Hayat: Ġstanbul Müftülüğü Dergisi, Haziran, s. XIX, ss.84-91. 

AKTAġ, Cihan, 2013, Temiz İffet Kirli Yorumlar, Din ve Hayat: Ġstanbul Müftülüğü 

Dergisi, Haziran, s XIX, ss.40-43. 

AKYOL, Aygün, 2013, İslam Ahlak Felsefesinde Değerler Eğitimi -İbn Miskeveyh 

Merkezli Bir Okuma-, Muhafazakâr DüĢünce Dergisi, Nisan-Mayıs-Haziran, c. 

IX, s. XXXVI, ss.41-66. 

AKYÜZ, Vecdi, (Edit), 1994, Bütün Yönleriyle Asr-ı Saadette İslam, Beyan Yayınları, 

Ġstanbul, I-Vc. 

ALGÜL, Hüseyin, 1986, İslam Tarihi, Gonca Yayınları, Ġstanbul, I-Vc. 

----------------------, 1995, Hz. Muhammed (S.A.V.)’in Adaleti, Diyanet İlmi Dergi, 

1995, c. XXXI, s. III, ss. 25-36. 

----------------------, 2000, İslam Tarihinden Örneklerle İftira Olayına Tahlili Bir 

Bakış, Uludağ Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Bursa, c. IX, s. IX, ss.131-

142. 

ALTINTAġ, Hayrani, 1990, Psikoloji Sözlüğü Üzerine Deneme, Ankara Üniversitesi 

Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Ankara, c. XXXI, s. I, ss.29-71. 

----------------------------, 1997, İslam Ahlakı Ve İnsani Davranışlar, Ankara 

Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Ankara, c. XXXVI, s. I, ss.15-27. 

ALTINTAġ, Ramazan, 1998, İbn Miskeveyh’in Adalet Anlayışı, Cumhuriyet 

Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, s. II, 2, ss.237-249. 

----------------------------, 2009, Allah'ın, Kullarının İşledikleri Cürüm Karşısında Çok 

Sabırlı Olması Ve Hemen Ceza Vermemesi: Es-Sabûr, Somuncubaba Ġlim 

Kültür ve Edebiyat Dergisi, Malatya, s. CI, ss.16-19. 

ALTUNTAġ, Abdurrahman, 2012, Hak Dini Kur’an Dili Tefsiri’nde Şȗ ra 

Kavramının Ele Alınışı, GümüĢhane Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, c. I, 

s. II, ss.245-264. 



KAYNAKÇA                                                                                      ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

164 

 

APAYDIN, H. Yunus, 2010, “Şahit” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XXXVIII, ss.278-283.  

APAYDIN, Halil, 2001, Kişilik Özelliklerinin Dini Tutum ve Davranışlara Etkisi, 

Doktora tezi, On dokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe 

ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, Samsun. 

ASIM EFENDĠ, Ebu‟l-Kemal es-Seyyid, 1886, Kamusu Tercemesi Okyanusı, 

Ġstanbul. 

ASLAN, Ömer, 2006, Kur’ân’a Göre İnsan-Beşer Farkı, Bakü Devlet Üniversitesi 

Ġlahiyat Fakültesinin Ġlmî Mecmuası, Bakü, s. VI, ss.49-64. 

ATEġ, Süleyman,  1991, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, Yeni Ufuklar NeĢriyat, 

Ġstanbul, I-XIIc. 

----------------------, 1999, Hak ve Merhamet, Kur‟an Mesajı Ġlmi AraĢtırmalar Dergisi, 

s. XIII-XIV-XV, ss.73-80. 

----------------------, 2003, Kur’ân Ansiklopedisi, Yeni Ufuklar NeĢriyat, Ġstanbul, I-

XXXc. 

AYDENĠZ, Tuğba, 2013, Arşiv Belgelerinde İffet Kavramı ve Günlük Hayatta İffete 

Bakış, Din ve Hayat: Ġstanbul Müftülüğü Dergisi, Haziran, s. XIX, ss.100-103. 

AYDIN, Ali Rıza, 2002, Kur’ân’da Suçluların Davranış Özellikleri –Ahlâk 

Psikolojisi Açısından Bir Yaklaşım-, Ġslamî AraĢtırmalar, c. XV, s. III, ss.375-

386. 

AYDIN, Hayati, 2016, Kur’an’da İnsan Psikolojisi, Fecr Yayınları, Ġstanbul. 

AZAM, Ġmam, ?, İslam’ın İnanç Esasları, (çev. Ġsmail Bayer), Ġhtar Yayıncılık, Ġkinci 

Baskı, Erzurum. 

BAYRAKLI, Bayraktar, 2013, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’ân Tefsiri, Bayraklı 

Yayınları, Ġstanbul, I-XXIc. 

BAYRAKTAR, M. Faruk, 2012, Şiddeti Önlemede Bir Tedbir: Çocuklara Merhamet 

Eğitimi, TartıĢmalı Ġlmi Ġhtisas Toplantı, Üsküdar Belediyesi Çamlıca 

Sabahattin Zaim Eğitim ve Kültür Merkezi Büyük Çamlıca- Üsküdar/Ġstanbul, 

21-22 Mayıs 2011, 2012, ss.123-129. 

BAYYĠĞĠT, Mehmet, 2001, Sosyal Yardımlaşma Ve Dayanışma Kurumu Olarak 

Vakıflar, Selçuk Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Konya, s. XI, ss.59-66. 

BERKĠ, Ali Himmet ve KESKĠOĞLU, Osman, 1966, Hz. Muhammed ve Hayatı, 

Ankara Üniversitesi Basımevi, 3. Baskı, Ankara. 

BEYAZÎZÂDE, Ahmed Efendi, 2000, İmam-ı Azam Ebû Hanife’nin İtikadi 

Görüşleri, (Çev. Ġlyas Çelebi), Marmara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, 2. Baskı, Ġstanbul. 

BĠLMEN, Ömer Nasuhi, 1985, Kur’ân-ı Kerîm’in Türkçe Meâl-i Âlîsi ve Tefsiri, 

Bilmen Basın Yayınevi, Ġstanbul, I-VIIIc. 

BOLAY, Süleyman Hayri, 1989, “Akıl” Maddesi, DİA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. II, ss.238-242. 

BOYNUKALIN, Ertuğrul, 2013, “Yemin” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayın Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XLIII, ss.417-420. 



KAYNAKÇA                                                                                      ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

165 

 

BUHARĠ, Ebu Abdullah Muhammed b. Ġsmail, 1983, Sahihi Buhârî Muhtasarı 

Tecridi Sarih Tercemesi, (Çev. ve ġerh: Kamil Miras), Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı 

Yayınları, Ankara, I-XIIc. 

BULADI, Kerîm, 2001, Kur’ân’da Nankörlük Kavramı, Pınar Yayınları, Ġstanbul. 

----------------------, 2002, Kur’ân ve Adalet (Toplumda Barış, Güven ve Huzuru 

Sağlayan İlke: Adâlet), Diyanet Ġlmi Dergi, Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, 

Ankara, c. XXXVIII, s. I, ss.23-32. 

CANAN, Ġbrahim, ?, Hadis Ansiklopedisi, Akçağ Yayınları,  Ġstanbul, I-XVIIc. 

CANDAN, Abdulcelil, 2011, Takva: Dikenli Yol, Kur‟ânî Hayat, Ġstanbul, s. XIX, 

ss.29-34. 

CEBECĠOĞLU, Ethem, 2011, Hayrın Anahtarı Tefekkür, Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı 

Dergisi Dini, Ahlaki, Edebi, Mesleki Aylık Dergisi, s. CCXLI, ss.4-7. 

CERTEL, Hüseyin, 1998, İslami İbadetlerin Psiko-Sosyal İşlevleri, Ekev Akademi 

Dergisi, c. I, s. III, ss.149-156. 

CÜRCÂNÎ, Seyid ġerif, 1997, Kitabu’t-Ta’rifât, (Trc. ve ġerh: Arif Erkan), Bahar 

Yayınları, Ġstanbul. 

ÇAĞLAYAN, Harun, 2012, İslam Kardeşliğinin Zirve Noktası: Îsâr, Kutlu Doğum 

Haftası “Hz. Peygamber KardeĢlik Ahlakı Ve KardeĢlik Hukuku” Sempozyumu, 

Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, Ankara, ss.298-311. 

ÇAĞRICI, Mustafa, 1993, “Cimrilik” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. VIII, ss.4-5. 

----------------------, 1994, “Dostluk” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. IX, ss.511-513. 

---------------------, 2005, “Misafir” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XXX, ss.171-172. 

----------------------, 2010, “Şüphecilik” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XXXIX, ss.265-268. 

ÇELEBĠ, Ahmet, 1997, İslam Öncesi Mekke ve Tarih Anlayışımız, (Çev. Hasan 

Fehmi Ulus), Seriyye Kitapları, Bursa. 

ÇELĠK, Ġmran, 2012, Kardeşliğin Ahlaki Temellerinden Yardımlaşma Ve Dayanışma 

-Yardımlaşma Ve Dayanışmanın Gerekliliği-, Kutlu Doğum Haftası “Hz. 

Peygamber KardeĢlik Ahlakı Ve KardeĢlik Hukuku” Sempozyumu, Diyanet 

ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, Ankara, ss.213-230. 

ÇELĠK, Ömer, 2010, Teşbih, Temsil ve Tasvirler Işığında Kur’an’da İnsan, Akademi 

Yayınları, Ġstanbul. 

ÇETĠN, Ensar, 2014, Bir Sosyal Yardımlaşma Pratiği Olarak Askıda Kahve Ve 

Sadaka Taşı, Akademik BakıĢ Dergisi, s. XLI, ss.1-7. 

ÇETĠN, Musa, 2016, Hz. Peygamber (s.a.v.)’in Hayatında Bir İlke Olarak “Şefkat”, 

e-ġarkiyat Ġlmi AraĢtırmalar Dergisi, c. VIII, s. I (XV), ss.251-269. 

ÇETĠNER, Bedreddin, ?, Fatiha’dan Nas’a Esbab-ı Nüzül Kur’ân Âyetlerinin İniş 

Sebepleri, Çağrı Yayınları, Ġstanbul. 



KAYNAKÇA                                                                                      ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

166 

 

ÇINAR, Mahmut, 2011, Takvanın Hayata Yansıması: Merhamet, Kur‟ânî Hayat, 

Ġstanbul, s. XIX, ss.24-28. 

ÇUBUKÇU, Asri, 1994, “Ebû Lübâbe El-Ensârî”, Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayın Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. X, ss.179. 

DALGIN, Nihat, 1996, İslam’da Tevbe, Diyanet Ġlmi Dergi, Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı 

Yayınları, Ankara, c. XXXII, s. III, ss.39-63. 

DARYAL, Ali Murat, 1972, İbadet Ve Fayda, Ġslam Medeniyeti Dergisi, Ġstanbul, s. 

XXV, ss.29-31. 

-----------------------------, 2000, Vahyin Takip Etiği Psikolojik Süreç, Kur‟ân ve Tefsir 

AraĢtırmaları I, TartıĢmalı Ġlmi Toplantılar Dizisi: 32, Ġslami Ġlimler AraĢtırma 

Vakfı, Ensar NeĢriyat: 65 Ġstanbul, ss.247-252. 

DEĞĠRMENCĠ, Ali, 1997, Dönüştürme Bilinci ve İslami Hareket, Ekin Yayınları, 

Ġstanbul. 

DEMĠRCAN, Adnan, 1996, Hz. Peygamber Devrinde Münafıklar, Esra Yayınları, 

Konya. 

DEMĠRCĠ, Sabri, 2014, Gayri Müslimlerle (Yahudi Ve Hıristiyanlarla) İlişkilerde 

Dostluk Meselesi, Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, BeĢeri 

Bilimler Sayısı, c. XII, s. I, ss.20-38. 

DERVEZE, Ġzzet, 1995, Kur’ân’a Göre Hz. Muhammed’in Hayatı, (Çev. Mehmet 

Yolcu), YöneliĢ Yayınları, Ġstanbul, I-IIIc. 

----------------------, 1997, et-Tefsiru’l-Hadis, Ekin Yayınları, Ġstanbul, I-VIIc. 

DUMLU, Ömer, 2006, Ana Konularıyla Kur’ân, (Edit. Ömer Dumlu), Anadolu 

Üniversitesi Web-Ofset Tesisleri, Anadolu Üniversitesi Açık Öğretim Fakültesi, 

EskiĢehir. 

DURMUġ, Zülfikar, 2003, Sosyal Dayanışmanın Sağlanmasında Kur’ân’nın 

Öngördüğü İdeal Model: Îsâr, Din Bilimleri Akademik AraĢtırma Dergisi, c. 

III, s. I, ss.17-27. 

ECE, Hüseyin Kerîm, 2013, İslam’ın Temel Kavramları, Beyan Yayınları, Ġstanbul. 

el-ARUMĠ, Hasan, 2006, Münafıklığın 50 Alameti, Polen Yayınları, Ġstanbul. 

el-BEHĠY, Muhammed, 1995, İnanç ve Amelde Kur’âni Kavramlar, YöneliĢ 

Yayınları, 3. Baskı, Ġstanbul. 

eL-BUTĠ, M. Said Ramazan, 1992, Fıkhu’s-Sire, (Peygamberimiz (s.a.v.)‟in 

Uygulamasıyla Ġslam), (Çev.  Ali Nar, Orhan Aktepe), Gonca Yayınevi Ġstanbul. 

el-FEVZÂN, Allâme Sâlih b. Fevzân, 2008, Maddetü’l-AkîdeUsûlu’l-Îman fî Dav’i’l- 

Kitâbive’s-Sünne, (Çev. M. BeĢir Eryarsoy, Tahric: Necmi Sarı), Ümmülkura, 

Ġstanbul. 

el-GĠNDĠ, Kamil Muhammed, 2008, Şura Ve İslam Hukukunda İnsan Hakları 

Demokrasinin Belirginliği (The Shûrâ And Human Rights Ġn Ġslamic Law 

Relevance Of Democracy), (Trc. Ahmet Kılınç), Ġslam Hukuku AraĢtırmaları 

Dergisi, s. XII, ss.201-206. 

el-ĠSFAHÂNÎ, Rağıp, Ebu‟l-Kasım Ġbn Muhammed, 1992, El-Müfredat Fi-Garibi’l-

Kur’ân, (Tah. Muhammed Seyyid Keylani), Daru‟l-Marife, Beyrut, 557s. 



KAYNAKÇA                                                                                      ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

167 

 

ELMALI, Abdurrahman, 1997, Kur’an-ı Kerîm’de Adalet (Adl) Kavramı, Harran 

Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, ġanlıurfa, s. III, ss.283-328. 

el-MENFELÛTÎ, Mustafa Lütfü, 2013, Doğruluk Ve Yalan Üzerine, (Çev: Enes 

Yariz), Ġnönü Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Malatya, c. IV, s. II ss.253-

259. 

el-VÂĠ, Tevfik, 2012, Gizli Gücün Uyanışı İMAN, (Çev. Mehmet Seri Doğru), Nida 

Yayınları, Ġstanbul. 

er-RÂZÎ, Fahruddin, 1996, İslam İnancının Ana Konuları, (Çev. Nâdim Macit), Ġhtar 

Yayıncılık, Erzurum. 

---------------------, 2002, Tefsir-i Kebir, (Çev. Kurul), Huzur Yayınları, Ġstanbul, I-

XXIIIc. 

EREN, Selim, 2007, İnanç ve Sosyo-Kültürel Çevre Etkileşimi, Cumhuriyet 

Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Sivas, c. XI, s. I, ss.129-152. 

EREN, ġadi, 2017, Kur’an Işığında Milli ve Manevi Bir Değer: Cesaret, Iğdır 

Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Iğdır, s.IX, ss.85-99. 

ERTAN, Veli, 1966, İslam Dayanışma Ve Yardımlaşma Dinidir, Diyanet ĠĢleri 

BaĢkanlığı Dergisi (Dini, Ahlaki, Edebi, Mesleki Aylık Dergi), Diyanet ĠĢleri 

BaĢkanlığı Yayınları, Ankara, c. V, s. IX, ss.247-249. 

ESED, Muhammed, 1999, Kur’ân Mesajı, (Çev. Cahit Koytak, Ahmet Ertürk), ĠĢaret 

Yayınları, 5. Baskı, Ġstanbul, I- IIIc. 

FADLULLAH, Muhammed Hüseyin, 1989, Min Vahyi’l Kur’ân, (Çev. Muharrem 

Tan), Akademi Yayınları, Ġstanbul. 

FAYDA, Mustafa, 2000, “İfk” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XXI, ss.507-509. 

----------------------, 2005, “Muhammed” (Hayatı) Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayın Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XXX, ss.408-423. 

FAZLURRAHMAN, 2000, Ana Konularıyla Kur’ân, (Çev. Alparslan Açıkgenç), 

Ankara Okulu Yayınları, 6. Baskı, Ankara. 

FURĠ, Safiyyurrahman Mübarek, 2010, Peygamberimizin Hayatı ve Daveti, Risale 

Yayınları, 6. Baskı, Ġstanbul. 

GADBAN, Münir Muhammed, 1982, Nebevi Hareket Metodu, (Çev. Tarık Akarsu), 

Nehir Yayınları, Ġstanbul, I-IIc. 

GAZÂLÎ, Ebu Hamid Muhammed Ġbn Muhammed, ?, İlahi Saadet Mi’zanü’l Amel, 

Hisar Yayınları. 

----------------------, 2002, İhyau Ulum’d-Din, (Çev. Ahmet Serdaroğlu), Bedir 

Yayınları, Ġstanbul, I-IVc. 

GEZGĠN, Ali Galip, 1997, Kur'an'da Ve Türk Devlet Geleneğinde 

Şûra, Süleyman Demirel Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Isparta, s. IV, 

ss.183-207.  

----------------------, 1999, Devlet Yönetiminde Şûra İlkesi ve Osmanlı Devleti’nde 

Şûrâ, Süleyman Demirel Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Isparta, s. VI, 

[KuruluĢunun 700. Yılında Osmanlı Özel Sayısı], s.79-100. 



KAYNAKÇA                                                                                      ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

168 

 

GÜLÇÜR, Musa Kazım, 2013, Dil ve Düşüncenin İffeti, Dini Hayat, Ġstanbul Haziran, 

s. XIX, ss.52-55. 

GÜLER, Zekeriya, 2013, Hz. Peygamber’in Hadislerinde İffet Kavramı, Din ve 

Hayat: Ġstanbul Müftülüğü Dergisi, Haziran, s. XIX, ss.18-21. 

GÜLLÜ, Ġzzet, 2012, Bir Psikoloji Yıkım Aracı Olan İftira Olgusunun Anatomisi, 

http://www.tavsiyeediyorum.com/makale_9105.htm, EriĢim Tarihi 27.05.2017. 

GÜMRÜKÇÜOĞLU, Süleyman, 2011-2012, Kur’ân’da İletişimin Önemi ve Bunun 

Önündeki Engeller, Yalova Sosyal Bilimler Dergisi, Yalova, c. II, s. III, ss.74-

98. 

GÜNAY, Hacı Mehmet, 2010, “Şüphe” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XXXIX, ss.263-265. 

GÜREL, Ramazan, 2014, Din Eğitimi Açısından Kur’an’a Göre “Münafıklık” 

Kavramı, DüĢün Yayıncılık, Ġstanbul. 

GÜVENÇ, Abdullah, 1964, İslam’da Yardımlaşmanın İncelikleri, Diyanet ĠĢleri 

BaĢkanlığı Dergisi (Dini, Ahlaki, Edebi, Mesleki Aylık Dergi), Diyanet ĠĢleri 

BaĢkanlığı Yayınları, Ankara, c. III, s. V, ss.152-153. 

HAKKI, Erzurumlu Ġbrahim, 1974, Marifetname, (thk.  Turgut Ulusoy), Ahmet Sait 

Matbaası, Ġstanbul. 

HALEFULLAH, Muhammed Ahmet, 1992, Hz. Muhammed ve Karşıt Güçler, 

BirleĢik Yayınları, Ġstanbul. 

HAMĠDULLAH, Muhammed, 1986, Hz. Peygamberin Büyük Düşmanlarının 

Psikolojisi, (Çev. Ġsmail Yakıt), Atatürk Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, 

Atatürk Üniversitesi Basım Evi, Erzurum, s.VI, ss.211-218. 

----------------------, 2003, İslam Peygamberi, (Çev. Salih Tuğ), Ġmaj Ġç ve DıĢ Ticaret, 

Ankara. 

----------------------, 2013, “Zeyneb bt. Cahş” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayın Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XLIV, ss.357-358. 

HANOĞLU, Ġsmail, 2014, İnsan Tabiatı Bağlamında Kimlik ve Kişilik 

Kavramlarının İrdelenmesi, Kelam AraĢtırmaları Dergisi, Karabük, c. XII, s. II, 

ss.174. 

HASAN, Ġbrahim Hasan, 1985, Siyasi-Dini-Kültürel-Sosyal İslam Tarihi, Kayıhan 

Yayınları, Ġstanbul, I-XIVc. 

HAġĠMĠ, M. Ali, ?, Kur’an’da Resulullah, (Çev. Nurettin Yıldız), Risale Yayınları, 

Ġstanbul. 

----------------------, 2007, Kur’an ve Sünnete Göre Müslüman Şahsiyeti, (Çev. Ressul 

Tosun), Risale Yayınları, 4. Baskı, Ġstanbul. 

HATiP, Abdulaziz, 2007, Allah’a Tevekkülün Lüzumu Ve Mütevekkilin Alametleri, 

AraĢan Sosyal Bilimler Enstitüsü Ġlmi Dergisi, BiĢkek, c. I, s. III-IV, ss.37-52. 

HAVVA, Said, 1989, El Esas Fi’sSünne Hadislerle İslam Akaidi, (Çevirenler: M. 

Ahmet Varol, Orhan Aktepe, Abdurrahim Ali Ural, H. Ahmet Özdemir), Hikmet 

NeĢriyat, Ġstanbul, I-Vc. 

http://www.tavsiyeediyorum.com/makale_9105.htm


KAYNAKÇA                                                                                      ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

169 

 

HEYKEL, Muhammed Hüseyin, 2000, Hz. Muhammed’in Hayatı, (Çev. Vahdettin 

Ġnce), YöneliĢ Yayınları, Ġstanbul, I-IIc. 

HĠCAZĠ, Muhammed Mahmud, ?, Furkan Tefsiri, (Çev. Mehmet Keskin), Ġlim 

Yayınları, Ġstanbul, I-VIc. 

HÖKELEKLĠ, Hayati, 2010, “Şahsiyet” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XXXVIII, ss.297-298.  

IġIK, Ayhan, 2012, Şer’iyye Sicilleri’nde Cihanşumûl Bir Merhamet Örneği, Din ve 

Hayat: Ġstanbul Müftülüğü Dergisi, ġubat, s. XV, ss.144-146. 

ĠBN HANBEL, Ahmed, 1992, Müsned-ü Ahmed b. Hanbel, Çağrı Yayınları, Ġstanbul, 

I-VIc. 

ĠBN HĠġAM, 1955, Essiyerü’n-Nebeviyye, 2. Baskı, y.y. 

ĠBN KESÎR, Ebu‟l-Fida Ġsmail Ġmadu‟d-Din Ġbn Ömer, 1991, Hadislerle Kur’ân-ı 

Kerîm Tefsiri, (Çev. Bekir Karlığa, Bedrettin Çetiner) Çağrı Yayınları, Ġstanbul, 

I-XVIc. 

----------------------, 2000, Büyük İslam Tarihi, (Çev. Mehmet Keskin), Çağrı Yayınları, 

I-XV. 

ĠBN MÂCE, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd, 1992, es-Sünen, Çağrı Yayınları, 

Ġstanbul, I-IIc. 

ĠBN MANZÛR, Ebu‟l-Fadl Cemalüddin Muhammed, ?, Lisanü’l-Arabi’l-Muhit, 

Ġslami ĠĢler, Vakıflar, Davet ve ĠrĢad Bakanlığı, Suudi Arabistan Krallığı, I-XXc. 

ĠBN’UL-ESĠR, Ebu‟l-Hasan Ġzzeddin Ali b. Ebi‟l-Kerem Muhammed eĢ-ġeybani el-

Cezeri, 1986, İslam Tarihi, (Çev. M. BeĢir Eryarsoy, Yunus Apaydın, Abdullah 

KöĢe, Zülfikar Tüccar), Bahar Yayınları, Ġstanbul, I-XIIc. 

ĠPEK, Muammer, 2014, İslam Kültürü Açısından Çevre-İnsan İlişkisi Üzerine, Din 

Bilimleri Akademik AraĢtırma Dergisi, c. XIV, s. III, ss.227-240. 

ĠZUTSU, Toshihiko, 1997, Kur’ân’da Dini ve Ahlaki Kavramlar, (Çev. Süleyman 

AteĢ), Pınar Yayınları, Ġstanbul. 

----------------------, 2000, Kur’ân’da Allah ve İnsan (Trc. Süleyman AteĢ), Yeni 

Ufuklar NeĢriyat, Ġstanbul. 

KALKAN, Ahmed, 2012, Nifak Ve Münafık, Ġstanbul Matbacılık, Ġstanbul. 

KANDEMĠR, Mehmet YaĢar, 2005, “Muhammed” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayın Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XXX, ss.423-428. 

KARA, Mustafa, 2013, Kur’ân’da Adâlet Kavramı Ve Güncel Değeri, Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Samsun, s. XXXIV, ss.137‐172. 

KARACOġKUN, M. Doğan, 2004, Dinî İnanç-Dinî Davranış İlişkisine Sosyo-

Psikolojik Yaklaşımlar, Din Bilimleri Akademik AraĢtırma Dergisi, Samsun, c. 

IV, s. II, ss. 23-36. 

----------------------, 2005, Kur’ân Bağlamında Olumsuz Davranlşlara Psikolojik 

Yaklaşımlar, Cumhuriyet Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Sivas, c. IX, s. 

I, ss.87-100. 



KAYNAKÇA                                                                                      ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

170 

 

----------------------, 2007, İbnü’l-Arabî’de İnsan Psikolojisine Yaklaşımlar ve Kişilik 

Çözümlemeleri, Din Bilimleri Akademik AraĢtırma Dergisi, Samsun, c. VII s. 

II, ss.71-108. 

KARAGÖZ, Ġsmail, 2001, Dost Anlamını İfade Eden Kur’an Kavramları Ve 

Müminlerin Dostları, Diyanet Ġlmi Dergi, Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, 

Ankara, Ekim-Kasım-Aralık, c. XXXVII, s. IV, ss.39-58. 

----------------------, 2001, Kuran’da Sıdk Kavramı Ve Sadık İnsan, Diyanet Ġlmi Dergi, 

Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, Ankara, c. XXXVII, s. I, ss.103-117. 

----------------------, 2015, Dini Kavramlar Sözlüğü, Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, 

III. Baskı, Ankara. 

KARAMAN, Fikret, 2011, Yardımlaşma, Fedakârlık Veya İsar, Diyanet Aylık Dergi, 

Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, Ankara, s. CCXLI, ss.35-37. 

KARAMAN, Hayreddin, 1996, İslam Hukukunda İctihad, Marmara Üniversitesi 

Ġlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, Ġkinci Basım Ġstanbul. 

KARAMAN, Hayreddin, vd., 2008, Kur’ân Yolu (Türkçe Meal ve Tefsir), Diyanet 

ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, Ankara, I-Vc. 

KARASAKAL, ġaban, 2008, Kur’an’da Dostluk Ahlakı, Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Van, s. XV, ss.78-112. 

KARLIK, Halil, 1990, Tevbe ve Tevbeye Olan İhtiyaç, Diyanet Ġlmi Dergi, Diyanet 

ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, Ankara, c. XXVI, s. II, ss.119-125. 

KARSLI, Ġbrahim Hilmi, 2011, Kibir: Psikolojik Bir Hastalık, Diyanet Aylık Dergi, 

Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, Ankara, s. CCXLI, ss.40-41.  

KASABOĞLU, A. Hamdi, 1965, Hz. Ömer’in Adaletinden Örnekler, Diyanet ĠĢleri 

BaĢkanlığı Dergisi, Ankara, c. IV, s. X-XI, ss.174-175. 

KASAPOĞLU, Abdurrahman, 1997a, Kur’ân’da Ahlak Psikolojisi, Yalnızkurt 

Yayınları, Ġstanbul. 

----------------------, 1997b, Kur’ân’da İman Psikolojisi, Yalnızkurt Yayınları, Ġstanbul. 

----------------------, 2003, Kur’an’ın İffet Anlayışı, Din Bilimleri Akademik AraĢtırma 

Dergisi, c. III, s. III, ss.47-67. 

----------------------, 2010, Bir Kişilik Özelliği Olarak Kur’ân’da “Sadâkat” Ġnönü 

Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Malatya Bahar, c. I, s. I, ss.119-155. 

----------------------, 2011, Kur’ân’ın Psikolojik Tefsiri, Ġnönü Üniversitesi Ġlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Malatya, c. II, s. I, ss.1-47. 

----------------------, 2012, Kur’ân’da Adalet Psikolojisi-Adaleti Engelleyen Psiko-

Sosyal Faktörler-, Hikmet Yurdu, Temmuz- Aralık, c. V, s. X, ss.61-105. 

KATĠPOĞLU, Bedri, 2012, Din Psikolojisi Açısından Kişilik Ve Karakter Analizi, 

Uluslararası Sosyal AraĢtırmalar Dergisi = The Journal of International Social 

Research, c. V, s. XXIII, ss.341-348.   

KAYA, Remzi, 1994, Kur’ân-ı Kerîm’de Dost Kavramı, Uludağ Üniversitesi Ġlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Bursa, c. VI, s. VI, ss.187-204. 

KAZICI, Ziya, 1973, İslam, Günah ve Tevbe, Ġslam Medeniyeti, c. III, s. XXXIII, 

ss.9-15. 



KAYNAKÇA                                                                                      ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

171 

 

KILAVUZ, Ahmet Saim, 1997, Anahatlarıyla İslam Akaidi ve Kelama Giriş, Ensar 

NeĢriyat, 4. Baskı, Ġstanbul. 

KILIÇ, Sadık, 1982, Kur’ân’a Göre Nifak, Furkan Yayınları, Ġstanbul. 

KILIÇ, Ünal, 2009, Hz. Peygamber’in Ahlâk’ı ve Güzel Ahlâka Verdiği Önem, 

Cumhuriyet Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Sivas, c. XIII, s. I, ss.79-97. 

KONYALI, Mehmet Vehbi, 1339-1341, Hulasatü’l-Beyân fi Tefsiri’l-Kur’ân, Üç Dal 

NeĢriyat, IV. Baskı Ġstanbul, I-XVIc. 

KÖKSAL, Mehmet Asım, 1981, Hz. Muhammed (as.) ve İslamiyet, ġamil Yayınevi, 

Ġstanbul. 

-----------------------, 1993, “Dârülerkam”, Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. VIII, ss.520-521. 

KÖYLÜ, Mustafa, 2011, Kur’ân’da Ruh Sağlığı, On dokuz Mayıs Üniversitesi 

Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Samsun, s. XXXI, ss.5-37. 

KURT, Hasan, 2012, Taklidi İmanın Tahkiki İmana Dönüşmesi, GümüĢhane 

Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, GümüĢhane, c. I, s. II, ss.1-15. 

KURTUBÎ, Ebû Abdullah Muhammed Ġbn Ahmed Ġbn Ebî Bekr Ġbn Farh, ?, el 

Câmi’ul-Ahkâmu’l-Kur'an, Buruç Yayınları, I-XXc. 

KUġAT, Ali, 2000, Psikolojik Bir Olgu Olarak Kendini Aldatma ve Dini İnançla 

İlişkisi, Dini AraĢtırmalar Dergisi, c. III, s. VIII, ss.97-116. 

----------------, 2011, Bedensel İbadetlere Psikofizyolojik Bir Yaklaşım, Erciyes 

Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Kayseri, c. II, s. 13, ss.21-36. 

KUTLUER, Ġlhan, 1995, “Fesad” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XII, ss.421-422. 

KUTUB, Muhammed, ?, İnsan Psikolojisi Üzerine Etüdler, (Çev. Bekir Karlığa), 

ĠĢaret Yayınları, Dördüncü Basım, Ġstanbul. 

KUTUB, Seyyid, ?, Fîzilâl-il-Kur’ân, (Çev: M. Emin Saraç, Ġ.H. ġengüler, Bekir 

Karlığa), Hikmet Yayınları, Ġstanbul, I-XVIc. 

KÜÇÜK, RaĢit, 2007, İslam Kültüründe Sevgi İçin Kullanılan Kavramlar 

(Muhabbet, Meveddet, Rahmet ve Merhamet), 2006 Yılı Kutlu Doğum 

Sempozyumu Tebliğ ve Müzakereleri, Ġslam Ahlâkı ve Sevgi, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayın Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, 2007, ss.73-90. 

MARDĠNĠ, Souran, 1990, İslam Kaynaklarına Göre Önemli Dinî-Siyasî Kavramlar: 

İslam Ümmetinde Şûra, (Çev. Sıddık Yüksel), On dokuz Mayıs Üniversitesi 

Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Samsun, s. IV, ss.155-165. 

MARĠN (Madrid), Manuela, 2009, İslam’da Şûrâ ve Endülüs Uygulaması, (Çev. 

Mustafa Can), Sakarya Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, s. XX, ss.45-169. 

MEVDÛDÎ, Eb‟ul-Ala, 1997, Tefhimu’l Kur’ân, (Çev: Heyet), Ġnsan Yayınları, 

Ġstanbul, I-VIIc. 

MÜSLĠM, Ebu Hüseyin Ġsa b. Muhammed b. Ġsa, 1955, Câmiu’s-Sahih, (Thk: M. F. 

Abdulbâki), Dâru Ġhyau Arabiyye, Beyrût, I-IIIc. 

NECATĠ, M. Osman, 1998, Kur’ân ve Psikoloji, (Çev. Hayati Aydın), Fecr Yayınevi, 

Ankara. 



KAYNAKÇA                                                                                      ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

172 

 

NEDVÎ, Seyyid Süleyman, 1967, Büyük İslam Tarihi Asrı Saadet Peygamberimizin 

Tebliğat ve Talimatı, (Çev. Ali Genceli), SebilürreĢad NeĢriyat Bürosu, Ġstanbul, 

I-Vc. 

NEDVÎ, ġah Muimüddin Ahmed ve ANSARÎ, Said Sahib, 1963, Asrı Saadet 

Peygamberimizin Ashabı, (Haz. EĢref Edib), SebilurreĢad NeĢriyat, Çelikcilt 

Matbası, Ġstanbul, I-IIc. 

OHLANDER, Erik S., 2012, "Fear of God (Taqwa) in The Quran: Some Notes on 

Semantic Shift and Thematic Context" (Kur’ân’da Allah Korkusu (Takva): 

Semantik Değişiklik ve Tematik Bağlam Üzerine Bazı Açıklamalar, (Çev. 

Faruk Özdemir), Journal of Islamic Research, s. XXIII, ss.18-27. 

OKUMUġ, Ejder, 2002, Gösterişçi Dindarlık, Pınar Yayınları, Ġstanbul. 

---------------------, 2013, Osmanlılar’da Siyaset Kurumu Olarak Adalet Dairesi, Din ve 

Hayat, Ġstanbul, Haziran, s. XVIII, ss.102-105. 

OKUMUġ, Fatih, 2011, Takva Kalbin Eylemi, Kur‟ânî Hayat, Ġstanbul, s. XIX, ss.15-

17. 

ORAL, Osman, 2014, İmanın Sosyal Hayatta Tezâhürleri-Doğruluk, Güzel Ahlak, 

Sevgi Ve Kardeşlik-, Bilimname DüĢünce Platformu, c. XXVII, s. II, ss.159-

175. 

--------------------, 2015, Mâturîdî’de Sabır, Şükür Ve Hikmet İlişkisi, Aksaray 

Üniversitesi Ġslami Ġlimler Fakültesi Dergisi Mütefekkir, Aksaray, c. II, s. IV, 

ss.343-362. 

ÖNKAL, Ahmet, 1988, “Abdurrahman b. Avf” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayın Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. I, ss.157-158. 

---------------------, 1989, “Akabe Biatları” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. II, ss.211. 

---------------------, 2006, “Mustalik” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XXXI, ss.360-361. 

ÖZCAN, Hanifi, 2004, Epistemolojik Açıdan İman, Marmara Üniversitesi Ġlahiyat 

Fakültesi Vakfı Yayınları, BeĢinci Baskı, Ġstanbul. 

ÖZKÖSE, Kadir, 2009, Sabrın Sonu Selamettir, Somuncu Baba/Aylık Ġlim- Kültür Ve 

Edebiyat Dergisi, s. CI, ss.20-23. 

ÖZKUYUMCU, Nadir, 2006, “Nadîr” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c.XXXII, ss.275-276. 

ÖZTUNA, Yılmaz, 1978, Büyük Türkiye Tarihi, Ötüken Yayınları, Ġstanbul, I-XIVc. 

PEKER, Hüseyin, 2012, Din Psikolojisi, (Edit. Hayati Hökelekli), Anadolu 

Üniversitesi Web-Ofset Tesisleri, Anadolu Üniversitesi Açık Öğretim Fakültesi 

3. Baskı, EskiĢehir. 

PĠġGĠN, Yasin, 2014, Vahiy Ve Karakter İnşası, Kelam AraĢtırmaları Dergisi, 

Karabük, c. XII, s. I, ss.185-222. 

PUSMAZ, Durak, 1999, Kur’an’da Şükür Kavramı, Diyanet Ġlmi Dergi, Diyanet ĠĢleri 

BaĢkanlığı Yayınları, Ankara, c.XXXV, s.III, ss.65-78. 



KAYNAKÇA                                                                                      ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

173 

 

-----------------------, 2011, Kur’ân’da İsar Kavramı, Ġstanbul Üniversitesi Ġlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Ġstanbul, s. XXV, ss.77-104. 

RAMAZANOĞLU, Mahmud Sami, 1985, Bakara Suresi ve Tefsiri, Erkam Yayınları, 

Ġstanbul. 

RÛMÎ, Mevlana Celaleddin, 2012, Mesnevi, (Çev. Adnan Karaismailoğlu), Akçağ 

Yayınları, 1. Baskı, Ankara, I-VIc. 

SADR, Mehdi, 1996, Ehl-i Beyt Ahlakı, Ġnsan Yayınları, Ġstanbul. 

SANCAKLI, Saffet, 2006, Hz. Peygamber’in Erdemli İnsan Yetiştirme Bağlamında 

Îsâr (Diğerkâmlık) Kavramına Verdiği Önem, Tasavvuf Ġlmî ve Akademik 

AraĢtırma Dergisi, s. XVII, ss.29-56. 

SARICIK, Murat, 2000, Hz. Peygamber'in Canlılara Şefkat Ve Merhameti, Süleyman 

Demirel Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi III. Kutlu Doğum Sempozyumu, Nisan, 

Isparta,  

SARIÇAM, Ġbrahim, 2005, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, DĠB Yayınları, 4. 

Baskı, Ankara. 

SEZĠKLĠ, Ahmet, 1997, Hz. Peygamber Devrinde Nifak Hareketleri, Diyanet ĠĢleri 

BaĢkanlığı Yayınları, Ankara. 

SOYSALDI, Mehmet, 2005, Kur’an’da İftira Kavramı ve Müfterinin Hükmü, 

Diyanet Ġlmi Dergi, Ankara, c.XLI, s.IV, ss.91-114.  

SOYSALDI, H. Mehmet, 1996, Kur’ân Semantiği Açısından Takva, Fırat Üniversitesi 

Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Elazığ, s. I, ss.21-42. 

SUCU, Nurgül, 2011, Bostanzâde Yahyâ Efendi’nin Mir’âtü’l-Ahlâk Adlı Eseri, 

Turkish Studies-International Periodical For The Languages, Literature and 

History of Turkish or Turkic Volume VI/II Spring, ss.879-906. 

SÜLÜN, Murat, 2011, Allah’tan Korkacak mıyız? Korkmayacak mıyız?, Kur‟ânî 

Hayat, Ġstanbul, s. XIX, ss.18-23. 

ġAHĠNALP, M. Vehbi, 2012, Kur’an’ın Öngördüğü Dostluk, Harran Üniversitesi 

Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, ġanlıurfa, Temmuz-Aralık, s. XXVIII, ss.63-99. 

ġANVER, Mehmet, 2001, Dini Tebliğ Ve Eğitim Açısından Kur’ân’da İnsan 

Psikolojisi Ve Özellikleri, Uludağ Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Bursa, 

c. X, s. I, ss.137-164. 

ġEN, Ġbrahim Hakkı, 1981, Peygamberimizin Tevekkül Anlayışı, Diyanet Dergisi, 

Yıllığı Hicret Özel Sayısı, Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, Ankara 1981, ss. 

173-180. 

ġENTÜRK, Habil, 1985, İbadetin Mahiyeti Ve Şahsiyet Gelişimindeki Fonksiyonu, 

Dokuz Eylül Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi, Ġzmir, s. II, ss.223-229. 

ġĠMġEK, Mehmet Sait, 1999, Kur’an Ana Konuları, Beyan Yayınları, Konya. 

TABERĠ, Ebu Cafer Muhammed b. Cerir, ?, Taberi Tefsiri, (Trc. Mehmet Keskin), 

Ümit Yayıncılık, Ġstanbul, I-VIc. 

----------------------, 1982, Tarihi Taberi Tercemesi, Can Kitabevi, Ġkinci Baskı, Konya, 

I-IIIc. 

TEMEL, Ali Rıza, 1978, İslam Davası ve Münafıklar, Bahar Yayınları, Ġstanbul. 



KAYNAKÇA                                                                                      ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

174 

 

TEZCAN, Tuğrul, 2010, Sünnet’te İstişare ve Hz. Peygamber’in İstişare Anlayışının 

Hulefa-i Raşidin’in Hayatına Yansımaları (ĠstiĢare Uygulamaları), Dinî 

AraĢtırmalar Dergisi, c. XIII, s. XXXVII, ss.93-122. 

TOPALOĞLU, Bekir, 2002, “Kerim” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XXV, ss.287-288. 

----------------------, 2012, “Tövbe” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XLI, ss.279-283. 

----------------------, 2013, “Zü’l-Celâl ve’l-İkrâm” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayın Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XLIV, ss.515. 

TOPTAġ, Mahmut, 2017, Kur'an-ı Kerim Şifa Tefsiri, CantaĢ Yayıncılık, 2. Baskı, 

Ġstanbul, I-VIIIc. 

TÖNBÜL, Özgür, 2016, Şüphe ve Kuşku Kıskacında Sanrısal Bozukluk, 

http://www.tavsiyeediyorum.com/makale_16195.htm, EriĢim Tarihi. 

18.06.2017. 

TURGAY, Nurettin, 1999, Kur'an'da Sosyal Adalet Ve İnsan Hakları, Dicle 

Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Diyarbakır, c. I, ss.41-62.  

TÜRCAN, Talip, 2010, “Şûra” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XXXIX, ss.230-235. 

ÜNAL, Ali, 1998, Kur’ân’da Temel Kavramlar, Kırkambar Yayınları, Ġstanbul. 

ÜNLÜ, Nuri, 1992, İslam Tarihi, Ġstanbul Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, Ġstanbul, I-IIIc. 

YARAN, Rahmi, 2013, İslam Kültüründe Adalet Anlayışı, Din ve Hayat: Ġstanbul 

Müftülüğü Dergisi, ġubat, s. XVIII, ss.4-6. 

YARGICI, Atilla, 2007, Kur’ân’a Göre Şura ve Demokrasi, Dinî AraĢtırmalar 

Dergisi, Ocak-Nisan, c. IX, s. XXVII, ss.171-183.  

YAġAR, Hüseyin, 2015, İnsanȋ  Değerlerin Korunmasında Kur’ânȋ  Bir Kavram: 

Sadakat, Uluslararası Sempozyum Ġnsani Değerlerin Yeniden ĠnĢası 19-21 

Haziran 2014 Erzurum -Tebliğler-, c. I, ss.433-445. 

YAġAROĞLU, M. Kamil, 2006, “Mümin Sûresi” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayın Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XXXI, ss. 558. 

----------------------, 2016, Gönülden Gelen Paylaşım: Bir İyilik Türü Olarak Cömertlik 

ve İnfak, Ġnsanı Ġyilik YaĢatır, Türkiye Diyanet Vakfı, Ankara, ss.96-121. 

YAVUZ, Yusuf ġevki, 1991, “Âmentü” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. III, ss.28-30. 

YAZIR, Elmalılı Muhammed Hamdi, ?, Hak Dini Kur’ân Dili, (SdĢ. Nusrettin Bolelli, 

Emin Işık,  İsmail Karaçam, Abdullah Yücel), Azim Dağıtım Ürünleri, Ġstanbul, 

I-Xc. 

YILDIRIM, Celal, 1986, İlmin Işığında Asrın Kur’ân Tefsiri, Anadolu Yayınları, 

Ġstanbul, I-XIIc. 

YILDIZ, Abdullah, 2000, Hz. Peygamber ve Gizli Düşmanları Münafıklar, Ġz 

Yayınları, Ġstanbul. 

-----------------------, 2006, Yusuf’un Üç Gömleği, Pınar Yayınları, Ġstanbul. 

http://www.tavsiyeediyorum.com/makale_16195.htm
http://www.kitapyurdu.com/yazar/default.asp?id=164
http://www.kitapyurdu.com/yazar/default.asp?id=2412
http://www.kitapyurdu.com/yazar/default.asp?id=5897
http://www.kitapyurdu.com/yazar/default.asp?id=64112


KAYNAKÇA                                                                                      ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

175 

 

YILDIZ, Sakıp, 1964, Dinimizde Yardımlaşmanın Yeri Ve Önemi, Diyanet ĠĢleri 

BaĢkanlığı Dergisi (Dini, Ahlaki, Edebi, Mesleki Aylık Dergi), Diyanet ĠĢleri 

BaĢkanlığı yayınları, Ankara, c. III, s. X-XI, ss. 241-242. 

YILMAZ, Hasan Kamil, 2011, Şahsiyet/Kişilik İnşası ve Değerler, Diyanet Aylık 

Dergi, Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, Ġstanbul, s. CCXLV, ss.4-7. 

----------------------, 2016, İnsan-ı Kamile Giden Yol İyilik ve Cömertlik, Türkiye 

Diyanet Vakfı Ġyilik Dergisi, s. CXX, ss. 4-7. 

YĠĞĠT, Ġsmail, 2007, “Osman b. Afvan” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XXXIII, ss.438-443. 

----------------------, 2011, “Tebük” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. XL, ss.228-230. 

YURDAGÜR, Metin, 1988, “Ahid” Maddesi, DĠA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret ĠĢletmesi, Ġstanbul, c. I, ss.534-535. 

YÜCEDOĞRU, Tevfik, 2005, Mukallidin İmanı, Uludağ Üniversitesi Ġlahiyat 

Fakültesi Dergisi, c. XIV, s. I, s. 19-40. 

YÜCEL, Ġrfan, 1982, İslam’ın Doğuşu Yüce Peygamberimiz Hz. Muhammed (sa.)’in 

Hayatı, Emel Matbaacılık Sanayi, Ankara. 

ZEBÎDÎ, Seyyid Muhammed Murtaza Hüseyin, 1965, Tacü’l-arus Mincevahiri’l-

Kamus, (Tahkik: Abdüssettar Ahmed Ferrâc), Kuveyt Hükümet Matbası, 

Kuveyt. 

ZUHAYLÎ, Vehbe, 2005, Tefsirü’l-Münir, (Trc. Hamdi Arslan, Ahmet Efe, BeĢir          

Eryarsoy, H. Ġbrahim Kutlay, Nurettin Yıldız), Risale Yayınları, 2. Baskı, 

Ġstanbul, I-XVc.



KAYNAKÇA                                                                                      ÖKKAġ ÜZÜMCÜ 

176 

 

ÖZGEÇMĠġ 

Adı Soyadı: ÖkkaĢ ÜZÜMCÜ 

Doğum Tarihi: 02.02.1979 

Unvanı: Yüksek Lisans Öğrencisi 

Gsm: 0 541 619 86 41 

E-Posta: okkasuzumcu@gmail.com 

Öğrenim Durumu 

 

Derece Alan Üniversite Yıl 

Lisans Ġlahiyat Bursa Uludağ Üniversitesi Ġlahiyat 

Fakültesi 

1999-2003 

Pedagojik 

Formasyon 

Din Kültürü ġanlııurfa Harran Üniversitesi 

Eğitim Fakültesi  

2014-2015 

Y. Lisans Ġlahiyat KahramanmaraĢ Sütçü Ġmam 

Üniversitesi 

2012-2018 

 

02.02.1979 yılnda Gaziantep‟te dünyaya geldi. Ġlkokuldan sonra 1992-1999 yılları 

arasında Ömer Özmimar Ġmam Hatip lisesinde ortaokul ve lise eğitimini tamamladı. 

1999 yılında Uludağ Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi‟nde eğitim ve öğretime baĢlayan 

ÜZÜMCÜ, 2003 yıllında dini yükseköğrenimini tamamlayarak mezun oldu. 2005 

yılından bu yana Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı‟nda çalıĢmaya devam etmektedir. 

AKADEMĠK ÇALIġMALAR 

Makale: Emr-i Bi‟l-Ma‟ruf Ve Nehy-i Ani‟l- Münker Açısından Mümin Ve Münafık 

KahramanmaraĢ Sütçü Ġmam Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi Ocak-Haziran 2018 

Sayı: 31. 

 


