
 
T.C. 

ANKARA ÜNİVERİSTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE (FELSEFE TARİHİ) ANABİLİMDALI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

İSLAM  VE  MODERNİTE 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Doktora Tezi 
 
 
 
 
 
 

Amer Shatara 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ankara-2007 
 



 ii

 
T.C. 

ANKARA ÜNİVERİSTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE (FELSEFE TARİHİ) ANABİLİMDALI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

İSLAM  VE  MODERNİTE 
 
 
 
 
 
 

Doktora Tezi 
 
 
 
 
 

Amer Shatara 
 
 
 
 

Tez Danışmanı 
Yrd. Doç. Dr. Ertuğrul Rufayi Turan 

 
 
 
 
 
 

Ankara-2007 
 



 iii

T.C. 
ANKARA ÜNİVERİSTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
FELSEFE (FELSEFE TARİHİ) ANABİLİMDALI 

 
 
 
 
 
 
 
 

İSLAM VE MODERNİTE 
 
 
 
 
 

Doktora Tezi 
 
 
 
 
 

Tez Danışmanı: Yrd. Doç. Dr. Ertuğrul Rufai Turan 
 
 

Tez jürisi Üyeleri 
 
Ad ve Soyadı      İmzası 
 
…………………………………..    ………………………………….. 
 
…………………………………..   ………………………………….. 
 
…………………………………..    ………………………………….. 
 
…………………………………..    ………………………………….. 
 
…………………………………..    ………………………………….. 
 
…………………………………..    ………………………………….. 
 
 

Tez Sınavı Tarihi ……………….. 
 



 iv 

TEŞEKKÜR  
 
 
 

Bu tez çalışmasının ortaya çıkmasında öneri ve teşvikleriyle büyük 

yardımları dokunan değerli hocalarıma, başta tez danışmanım Yrd. Doç. Dr. 

Ertuğrul R. Turan olmak üzere, Prof. Dr. Yasin Ceylan’a, Prof.Dr. Sabri 

Büyükdüvenci’ye, Doç. Dr. Erdal Cengiz’e  ve Doç. Dr. Ülker Öktem’e  

teşekkürlerimi sunarım. 

  

Bu tez çalışmasını, varlığıyla bana en büyük manevi desteği veren 

oğlum N.Uygar Shatara’ya ithaf ediyorum. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 v 

İÇİNDEKİLER 
 
TEŞEKKÜR ................................................................................................... iv 
 
ÖNSÖZ .......................................................................................................... 1 
 
GİRİŞ ............................................................................................................. 2 
 
I. BÖLÜM......................................................................................................16 
MODERNİTE: BİR EFSANE Mİ BİR GERÇEKLİK Mİ? ...............................16 

I.1. Kavramsal Tanımlar ............................................................................17 
I.2. Modernite ve Modernizme Özet Bir Bakış ...........................................19 
I.3. Modernite: Aydınlanma Miti .................................................................33 
I.4. Modernite: Toplumsal Arka Plan .........................................................40 

I.4.1 Bürokratik Yapılanma.....................................................................41 
I.4.2. İktidar ve İtaatin Meşrulaştırılması ................................................43 
I.4.3. Akıl, Bilim ve İlerleme....................................................................46 
I.4.4. Sanayi Toplumu............................................................................50 
I.4.5. Zaman, Mekan ve Faaliyetlerde Eşgüdüm....................................52 

I.5. Modernitenin Eleştirisi .........................................................................55 
I.5.1. Modernitenin Eleştirisi ve Aydınlanma Mitinin Çöküşü..................57 
I.5.2. Nietzsche’nin Moderniteyi Yıkıcı Eleştirisi.....................................60 

 
İKİNCİ  BÖLÜM:...........................................................................................90 
ÇAĞDAŞ İSLÂM DÜŞÜNCESİ VE MODERNİTE ........................................90 

II.1. İslâm Modernistleri .............................................................................91 
II.1.1 Cemaleddin el-Afgâni....................................................................96 
II.1.2. Muhammed İkbal .......................................................................101 
II.1.3. Muhammed Abduh.....................................................................105 
II.1.4 Seyyid Kutub...............................................................................113 

II.2. Çağdaş Arap Düşüncesi: Nahda - Modernite ...................................136 
II.4. Sekülerite ve Modern Bilinç ..............................................................140 
II.5. İslâm ve Modernite (Doğu-Batı)........................................................146 

 
ÜÇÜNCÜ BÖLÜM: .....................................................................................186 
POSTMODERNİTE YA DA MODERNİTENİN ELEŞTİRİSİ .......................186 

III.1. Postmodernite ve İlgili Kavramları ...................................................187 
III.1.1. Postmodernizmin Kavramsal İçeriği ..........................................198 
III.1.2. Postmodernizmin Temel Karakteristikleri..................................210 
III.2.3. Postmodern Dönemde Din........................................................224 

 
SONUÇ .......................................................................................................250 
 
ÖZET ..........................................................................................................255 
 
SUMMARY .................................................................................................256 
 
KAYNAKÇA .............................................................................................. 257



 1 

ÖNSÖZ 
 
 
 

İslam ve Modernite gibi bir yanıyla tarihsel, diğer yanıyla da güncel bir 

olguyu yapılmış olan onca teorik söylemin içinde Felsefeye uygun bir dil içinde 

problemleştirmek ve bu problemi çözümlemeyi denemek, burada yürütülecek 

araştırmayı baştan bir tehlikenin içine sürüklemektir. Bu iki kavram alanının 

düşünürleri birbirlerini farklı söylemler içinde algılayıp yargıladıkları dikkate 

alındığında, İslam ve Modernite gibi bir konu, bir söylemden hareket edilerek mi 

çözülmelidir, yoksa söylemler çokluğu dikkate alınırsa, bu söylemler içinde sentezci 

bir bakış mı geliştirmelidir? Kavramların etkili olarak varlıklarına rağmen, tanım ve 

içerikteki olgunlaşmamışlığa bir de postmodern söylemin eleştirileri eklendiğinde, 

konu bir problemden çok bir bulanıklığa doğru akmaktadır. Bu bulanıklık içinde aka 

bir yol çizmek için buradaki çalışma, konuya ait temel metinler ile konunun 

toplumsal düzlemdeki pratik gelişmelerine birlikte bakarak problemini çözmeyi 

deneyecektir. Çalışma, bu iki kavramın bir birini değillemeyecek bir yapıda bir araya 

gelebileceğine ilişkin bir yaklaşımı temellendirmeye çalışacaktır. Sonuçta, İslam’ın 

teorik tartışmalarında Batı karşısındaki savunma tutumlarından vazgeçip postmodern 

bir söylem aracılığı moderniteyi, böylece Batı’yı eleştirebilmesini; bu eleştiriyi 

yaparken de aynı eleştiri tarzı ile kendilerini değerlendirerek kutsalın büyük anlatısı 

ile hayatı yönlendiren küçük anlatıları birbiirnden ayırması önerilmektedir.  

  

 

 

 



 2 

GİRİŞ 
 

20. yy’ın başlarında pozitivizm, dile gelebilir olan ile gösterilebilen 

arasındaki kurduğu bağlantı aracılığı ile olgular alanı dışındaki düşünme 

problemlerini “metafizik” olarak suçlarken, bu metafizik ile kendisi arasında bir 

mesafe olduğunu göstermek için “merdiveni” itmek gerektiğini iddia eder. Yüzyılın 

sonuna gelmeden, kendilerine postmodernist denilen söylemin taraftarları 

pozitivizmin metafiziğe kapalı bu huzur evinin duvarlarını sökmeye başlar. Herkesin, 

birbirinin merdivenini itelemeye çalıştığı bu alan bir karnaval sahnesi değil, Batı’nın 

entelektüel kendiliğidir. Batı, kendi idolerini yiyerek değişir. Bu durum, onun kültür 

yapısının en temeldeki çelişkisidir. Bu türden çelişkilerin gerilimi Batı’nın sonunu 

getirmesi bir yana, çelişkilerinden beslenerek yükselişini sürdürmektedir. Elbette bu 

yaklaşımın açımlanması burada tartışılacak konunun dışına taşacağı için, sadece 

soruna işaret etmek yeterli görülebilir.  

 

Buradaki inceleme, Batı’nın kendi çelişkilerini Doğu’ya aktardığını, 

Doğu’nun kendisini Batı’nın çelişkileri ile algıladığını ve bu çelişkilerin algılanış 

tarzından dolayı Batı’ya karşı tutum geliştirdiği temellendirilmeye çalışılacaktır. 

Batı’nın Doğu paradigması, Doğu’nun kendisini Batı’nın paradigmaları aracılığıyla 

algılama tarzı ile bu algıya karşı geliştirdiği direnç tarzını, Batı’nın ve Doğu’nun 

“modernlik” serüveni ile ilişkilerini açımlayarak anlama denenecektir. Bu tartışmayı 

açımlayabilmek için problem “İslâm” ve “modernlik” kavram çifti üzerinden 

tartışılacaktır.  

 



 3 

Ancak böylesi bir sorun sosyolojinin, siyasetin, antropolojinin ya da tarih 

gibi bilimlerin kavram ve çözümlemelerine dönüşmeden, felsefenin bir problemi 

olarak nasıl çözümlenebilir? Bu kavram çifti, bu türden bilimlerin problem alanı 

içinde daha yoğun bir inceleme nesnesi olarak duruyorsa da, gerçekte, bu çalışmalar 

birer alan araştırması olarak sınırlı kaldığı için her defasında, problemi açımlamada, 

bir eksik taraf kalmaktadır. Felsefe, bu kavram çiftini, ne türden bir çözümle ile ele 

alırsa, ondaki çelişkileri daha köklü bir şekilde açımlayabilme olanağını sergilemiş 

olabilir? Elbette ki, felsefenin klasik tutumu, bu kavram çiftini, bir olgu alanı olarak 

değil, bir türden bilinç yapısı olarak ele alma yönünde eğilim gösterecektir. Buradaki 

soruşturma, bu kavram çiftini, bir bilinç yapısı olarak ele alıp bu bilinci de Batı’nın 

ve Doğu’nun kendiliği hakkındaki bir türden kabulü olarak çözümlemeyi başarırsa, 

felsefeye uygun bir zemin yaratılmış olunacaktır. Bir anlamda bu çalışma Batı’nın ve 

Doğu’nun kendiliği hakkındaki kabullerinin ve bu kabullerinin eleştirisinin 

karşılaştırmasını içermiş olacaktır.           

 

Platon’un düşünsel serüveninde en sancılı problemlerden birisi idea ile 

gerçeklik arasındaki bağlantı problemidir. Bu sorunu sancılı bir entelektüel uğraşıya 

dönüştüren iki türden alanın varlığı değildir; sancının asıl nedeni, bu iki gerçeklik 

alanın bir biri için zorunlu gerçeklikler oluşunun temellendirilmesi sorunudur. Aynı 

sancılı durum Kant’ın ahlâk ve özgürlük kavram karşıtlığında da açığa çıkar. Sorun 

kavramların varlığını onaylamak değil, kavramların bir biri için zorunlu koşul 

olmalarındadır. Aynı sorun burada bir araya getirilmeye çalışılan “modernlik” ve 

“İslâm” kavram çifti için de var görünüyor. Ancak buradaki karşıtlık örneklerdeki 



 4 

gibi çözümlenemez ontolojik bir sorun türünden değilse de, daha pratik ve daha 

çözülmez de görünmektedir.   

 

Bir toplum, tarihine ait bir takım metafizik değerleri kendisini tanımladığı 

değerlere dönüştürüyorsa, burada entelektüel bir çözümlemeyi güçleştiren bir sorun 

ortaya çıkmaktadır: İdea ile bireysel ve toplumsal varoluş realitesinin iç içe girmişliği 

sorunu. Şöyle ki, din, ait olduğu toplumun metafizik tasarımını belirlemekle 

kalmayıp onun bütün bilinç içeriklerini, zaman kavramını, gelecek tasarımını, insan 

kabullerini, politik ilişkilerini kısacası bütün bir uygarlık içeriğini belirliyorsa ve 

sadece bu belirleme, bir tanımlama sorunu olarak kalmayıp bir türden ‘hazır bilinç’ 

olarak kendisini bireylere yüklüyorsa, açık olan şudur ki, burada metafizik olan ve 

onun pratik uzantılarındaki çelişkileri ayıklamak entelektüel bir çözümlemeyi doğal 

olarak aşacaktır. Pozitivist bir tutum her şeye sırtını dönerek kendisini rahatlatabilir, 

ama değerleri kendinde ve kendi için anlamak isteyen bir felsefede yollar çatallanır. 

Öyleyse, öncelikle yapılması gereken, samimi itiraf, böylesi bir incelemede felsefece 

bir soruşturmaya sonuna kadar sadık kalınamayacağıdır. Çünkü sorun bir yanıyla 

metafiziğin alanına ait olması kadar, bir yanıyla da gerçekliğin, yani toplumsal ve 

ideolojik insanın ta kendisidir. İnsanın bu kadar somut sorununu daha fazla 

soyutlayarak anlamaya kalkmak, pozitivist duyarsızlığı başka bir alanda sürdürmek 

olacaktır.   

 

Batı’nın “Doğu” ve “İslâm” paradigmasını bir birine indirgemesi, böylesi 

bir pozitivist tutumu içermektedir. Batı Doğu’yu anlamıyor, anlam atfediyor. Doğu, 

atfedilen bu anlamlandırmadan huzursuz olduğu için, Batı karşıtı tutumunu 



 5 

sertleştiriyor. Bununla birlikte Doğu bir şeyi, kendi çelişkilerini ve asıl sorununun 

çelişkileri aşacak metodun hangisi olduğu konusunda büyüdüğünü fark ediyor.  

 

Öyleyse bu kavram çiftinin kökenindeki oryantalist bilinç, yanlış bir bilinç 

olarak gösterilebilir mi? Batı’nın Doğu hakkındaki paradigmasının tarihsel 

kökenlerindeki süreci takip etmek buradaki çalışma için gereksiz bir inceleme 

olabilir, ama Batı’nın kendisine “modern” demesinin incelenmesi için yeterli gerekçe 

bulunabilir. Her şeyden önce Batı’nın Doğu’ya ilişkin oryantalist düşüncesinin 

kaynağında, kendisi hakkındaki öz bilinci vardır. Doğu’yu ya da İslâm’ı modern 

olarak görmeyen bir Batı’nın tutumundaki hareket noktası, kendisini modern 

görmesidir. Nedir bu Batı’nın modernlik efsanesi? Modernliği anlamak, Batı’nın 

kendisi hakkındaki özbilinçlenmesini anlamaktır.    

 

Burada daha şaşırtıcı olan, Batı’nın bu suçlayıcı tutumu karşısında, 

Doğu’nun kendisini savunma konumuna geçmesi ve savunma için geliştirdiği 

refleksin tarzıdır. Batı karşıtı tutumlar arasında İslâm’ı bir türden modernlik 

olduğunu tanıtlamaya çalışan düşünce akımları, İslâm’ın bir akıl dini olduğunu, bu 

nedenle ölçüt alınacak başka bir şey olmadığını ileri sürerek başka türden bir 

akılcılığın peşindedirler. Bu karşı olum, kimi yaklaşımlar tarafından politize edilerek 

radikalleştirilmektedir. Batı, modern olmama eleştirisi ile fundamentalizmi 

yaratırken, politik İslâm da bu fundamentalist oluşumdan besleniyor. Öyleyse 

“İslam” ve “modernlik” olarak kavram ayrımı, büyük politik sonuçları içinde taşıyor. 

Eleştiriler karşısında daha farklı bir tutum da Batı’nın eleştirilerini haklı bulup kendi 

toplumsal koşullarını gözden geçirmeyi önerenlere aittir. Bu akım, daha çok, bir 



 6 

türden gecikmiş bir reform özlemi içinde olup sosyal hayatın dinsel değerlerin 

dışındaki kurallar ile yönetilmesinin taleplerini geliştirmeye çalışmaktadırlar.  

 

Taraf ya da karşı taraf olmanın bütün düşünsel gerekçeleri açısından 

bakıldığında, Batı’nın suçlamasına Batı’nın paradigmaları ile ya da kendi 

paradigmaları ile karşı duran entelektüel tartışmalar oldukça yoğundur. Ancak bütün 

tartışmalar bir suçluluk psikoloji içinde olmaktadır. Çünkü her savunma, suçlamayı 

meşru kılmaktadır. Oysa modernitenin çözümlenememiş çelişkilerini kendi öz 

bilincine dönüştüren Batı’nın kendisi suçlu olamaz mı? Batı, kendi çelişkilerini 

Doğu’ya ihraç ettiği için Doğu kendi suçluluk psikoloji içinde kendisine bir çıkış 

arıyor. Büyük anlatıları eleştirip çok kültürlülüğü savunan Postmodern çözümlemeler 

Doğu’nun Batı karşıtı eleştirel tavrı için çözümleyici bir olanak olabilir.  

Batı, kendi çelişkilerini kendi eleştirmenlerin ağzından dinlemeyi tercih 

ediyor. Acaba postmodernist bakış, Doğuluya, Batı’nın kendi çelişkilerini açığa 

çıkartıp paradoksun onda olduğunu gösterecek bir tartışma düzenini sağlayabilir mi? 

Elbette postmodern eleştiri kendi içinde bir yığın sorunu barındırıyor. Her şeyden 

önce, büyük anlatılar çağını geride bırakmayı varsayan bir söylem, kutsallığı, 

“metni” kendisini tanımlamak için kullanan bir toplum için olanaklı görülmüyor. 

Ama ne olursa olsun, teoloji çağı geride kaldı. Mutlağın gerisindeki çelişkilerin 

açımlanması, yani her bilincin kendi gerçekliği ile yüzleşmesi benlik tasarımını 

dönüştürecektir. İslâm teolojisinin teologlara bırakıldığı, teologlarında sosyal hayatı 

sahiplerine bıraktığı toplumsal bir yaşam koşulunda İslâm’ın politize olması ortadan 

kalkabilir. Öyleyse burada sorun, İslâm’ın modern olup olmama sorunu değil, İslâm 

toplumunun kendilik bilincidir. Daha antropolojik bir sorun geride yatmaktadır. 



 7 

Doğulu insan olmak nedir? Kurulması ya da korunması gerekenlerden önce yıkılması 

gerekenler vardır. Doğu insanın kendisini algılama tarzı nedir?  

 

Batı’nın suçlaması karşısında Doğulunun yaptığı eleştiri ve savunmalar 

henüz çok erkendir. Batı’nın beş yüz yılda tartıştığını Doğu’nun tartışması yüz yılını 

doldurmadı bile. İslâm için “çağdaş” dönemin (1798 -1801) Napoleon Bonapart’ın 

Mısır seferi ile başladığı varsayılsa, “çağdaş İslâm”ın tarihini 208 yıllık bir zaman 

dilimi oluşturmaktadır. Modern dünya ile tanışmak, aynı zamanda Müslüman birey 

için bir geri kalmışlık ve gecikmişlik hissinin oluşmaya başlaması anlamına gelir. 

Nitekim Müslüman düşünürler için modern dünya karşısında İslam için bir çözüm 

bulma çabası, İslâm dünyasının geri kalmış olması ön kabulünden hareket eder.  

 

Batı’da Rönesans ve Reform hareketleri “kendini sorgulama” dönemidir. 

Bu reformcu dalga, temelde, Batı’ya tahakküm eden “Katolik Kilisesi”ne başkaldırı 

özelliği taşır. O dönemde sadece Batı’da değil, tüm dünyada “dinlerin” hâkimiyeti 

söz konusuydu. Rönesans ve reform hareketleri bu “din” egemenliğini sorgulamaya 

yönelir. Kiliseye, Katolik mezhebe yöneltilen eleştiriler soncu, reformcu 

Protestanlığın ortaya çıkmasına yol açmıştır. Temelde Hıristiyanlığın aslına 

dönmeyi, saflaşmayı savunuyorlardı. Batı’yı etkileyen ikinci büyük olay 1789 

Fransız devrimidir. Bu devrim dinin egemenliğini tamamen kırmayı amaçlamıştır. 

Bu devrimle gelen “laiklik” ilkesi Hıristiyanlığı Batı toplum hayatından 

uzaklaştırmıştır. 

 



 8 

Her devrim, doğası gereği, zaferinden sonra ideolojisini yaymak ister. 

Başarılı her devrim, çevresini etkilemeye başlar; başkaları tarafından taklit edilir 

veya kendisini ötekine dayatır. Fransız Devrimi 1789’da gerçekleşmesinin on yıl 

sonrasında, kendisini Doğu’ya,  Mısır’a taşımıştır. Özgürlük, kardeşlik, eşitlik 

sloganlarını kendisine rehber edinen Napolyon “gelişmemiş” Mısır’a özgürlüğü, 

eşitliği ve kardeşliği yerleştirmek için işgal eder. Mısır’ın Fransızlarca işgali, 

Batı’nın Doğu’ya başlattığı tarihi saldırının ilk adımıdır. 19. yy’ın bu il başlangıcı, 

aynı zamanda Osmanlıların toprak kaybetmeye devam ettiği yıllardır. Batı, Fransız 

Devrimiyle siyasi, askeri ve bilimsel atağa kalkarken, Doğu (Osmanlı) toprak 

kaybetmeye başlamıştır. Ancak doğu için asıl sorun işgalle değil, işgalin sona ermesi 

ile başlamıştır. İşgalden sonrası Doğu toplumu “gelenek”, “modernite” ve daha geç 

dönemlerde “radikalizm” problemi içinde kendi varoluş kimliğini aramayı 

sürdürmüştür. Bu nedenle, dönemin temel uğraşı, bir türden, “kendini yeniden ispat 

etme” olarak görülebilir. Toplu bir uyanış için “nelerin yapılması gerektiği” sorusu, 

dönemin temel bir problemidir. İslam toplumları, modern dünya ile karşılaştığı 

tarihten itibaren, uzun soluklu bir mücadele ile bu “projeyi” gerçekleştirmeye çalışır. 

Bu mücadele iki ana kategoride sürdürülür: Moderniteye uygun olanlar ve 

moderniteye karşıt olanlar. 

 

Bu bölünme, en açık olarak Rıfa’a et-Tahtavi (1801-1873), Cemaleddin el-

Afgâni (1839 – 1897) ve Muhammed Abduh (1849-1905)’nun düşünceleri ile Seyyid 

Kutub (1915-1966) ve izinden gidenler arasında açığa çıkar. Afgâni, Hıristiyanlıkta 

olduğu gibi, Martin Luther gibi, reformasyon gibi öğelere ihtiyaç olduğuna inanır. 

Ona göre İslâm ilerleme, değişim, akıl ve bilim dinidir. Dolayısıyla, Batı modernitesi 



 9 

ile uyumlu çizgi çizer. Diğer taraftan, Batı Modernitesine topyekun bir karşı çıkış 

söylemi geliştiren Seyyid Kutub, Batıdan İslam’a eklenmiş her şeye karşıdır.  

 

Burada Batı’dan gelen tüm kültürel unsurlar ve sosyal değerler, İslâm 
dışı ve Cahiliyye mirası olarak nitelendirir. İslâm dininin temel tezleri ile 
modernitenin ana ilkeleri arasındaki farklar apaçık bir şekilde ortaya konur. Vahye 
dayanmayan ve hatta ilahi bilgiyi yadsıyan Batı dünya görüşü ve yaşam biçimiyle 
İslâm öncesi Arap düşünce ve gelenleri arasında paralellikler çizilir ve iki yaşam 
şeklinin de İslâm dinine aykırı olduğu sonucuna varılır.1  

   

Bununla birlikte, Batı modernitesi ile karşılaşmanın entelektüel ağırlığı 

karşısında zor durumda kalan sadece Müslüman toplumlar olmadı. Batı, kendinde 

olmayanı aynı kadere mahkum ediyor. Modern bilgi, düşünce ve ideallerle karşı 

karşıya kalan savunmasız bütün kültür ve hayat biçimlerinin insanları, kendi 

varlıklarını devam ettirmek üzere bir anlam ve imkan aramanın, ayakta kalabilmenin 

mücadelesini yapmak zorunda kalmaktadır. Bu insanların başlangıçtaki çabası, farklı 

ve muhalif bir güce/dünyaya karşı, kendi hayat ve değerler evrenini koruma amacıyla 

başladıkları bir mücadele niteliğini taşımaktadır. Bugün modernite, İslâm’dan yeni 

bir “rol” ve/veya işlev üstlenmesini istemektedir: Modernitenin yeni baştan inşa 

ettiği bir dünya ile bugün İslâm/Müslümanlar karşı karşıya bulunmaktadır. İslâm ya 

kendini bu dünyaya göre yeniden yorumlayacak ya da kendi ideallerini ve 

epistemolojisinin önceliklerine uygun bir yorumlama bu dünyayı aşmayı 

deneyecektir.  

 

Fakat modernitenin temeli teşkil eden Aydınlanma düşüncesi, din ile dünya 

işlerini birbirinden ayırmakla yetinmemiş, düpedüz dine karşı bir tutumu da 

geliştirmiştir. Aydınlanmanın temel niteliği, insanın sahip olduğu melekelerden 

                                                
1 Y. Ceylan, İslâm ve Diğer Her Şey, Ankara, 2005, s.119. 



 10 

birini, aklı, diğerlerinden ayırarak insanın en önemli ve tek ayırt edici özelliği haline 

getirmesidir. Aklın yüceltilmesi, diğer “yüce” sayılan referansların yıpranmasını ve 

dinsel inançların akıl dışı bulunarak sorgulanmasını ifade etmektir; çeşitli dinlerin 

içerdiği doğmalar birer hurafe, mucizeler ise cahil insanları kandırmak üzere icat 

edilmiş hikayeler olarak görülmektedir. Bu anlamda laiklik, Aydınlanmanın 

vazgeçilmez bir parçasıdır ve dolayısıyla, modern bireyi oluşturan temel taşlardan 

başlıcasıdır. Modernitenin İslâm’dan üstlenmesini istediği yeni “rol” ya da “işlev”, 

bu kavramlar ile yüzleşmesidir; çünkü özgürlük modern birey olmanın vazgeçilmez 

koşulu haline gelmektedir. Bu nedenle İslam’ın temel tartışması, bireyin 

özgürleştirilmesinin koşulları üzerinde olmalıdır. Özgürlük, aynı zamanda, bir 

hareket alanını gösterdiği ölçüde farklılaşmayı meşru kılmaktadır. Modernite, girdiği 

her toplumun inanma ve yaşama tarzını, insanı tanımlama biçimini, toplumsal yapıyı, 

üretim ve tüketimini, yönetme ve yönetilme anlayışını mahiyet olarak değişikliğe 

uğratarak vücut bulmaktadır. Öte yandan, hakikatin akıl merkezli tanımı, ister 

istemez insanı da hakikatin merkezine taşır. Kazandığı yeni konumdan dolayı 

“modern akıl”, aynı zamanda tarafsız varsayıldığından, evrensel olduğu da 

savunulabilir. Evrensellik iddiası, modern bilgi/bilimin ve teknolojinin desteğiyle, 

dünyanın Avrupa dışındaki insan ve kültürleri tarafından kolayca kabul edilebilir 

hale getirilmiş olur. 

  

“Kültürler arasındaki diyalog” kavramını içinde yaşanılan bu çağın bir 

özelliği haline getirilmeye çalışılmaktadır. Bu temel kavram veya tartışma 

DOĞU/BATI veya daha dar bir çerçeve İslâm/Batı gibi iki taraf arasında sıkışmıştır. 

Bu kavram çifti bir soruya yol açıyor: Neden İslâm? “İslâm” ile ne denilmek 



 11 

istenmektedir? Bu tartışma, ilk olarak Hintgtun “uygarlıklar çatışması” adlı 

çalışmasında ortaya çıkar. Burada çatışma, “değerler” çatışmasıdı: İslâm’ın temsil 

ettiği değerler ile Batı’nın temsil ettiği değerler arasında bir çatışma yaşanmaktadır.  

 

İslâmi öznenin bilinmesi ve dönüştürülmesi gereken “kültürel bir 

nesneye”ye dönüştürülmesi süreci, farklı olanın “ötekileştirilmesi” sürecidir. O 

zaman, Batı ile Doğu arasındaki çatışma uygarlık ile Vahşilik arasında bir çatışmadır, 

bu da en azından gösteriyor ki, Batı’nın kendi uygarlığından başka bir uygarlık 

tanımamaktadır. Uygarlık demek Batı uygarlığı demektir. Şimdi ise Batı, bu aynı 

kavramlara bir dönüş yapmıştır, fakat ufak bir değişiklik yaparak: O da, Vahşi 

kavramı yerine “Terörizm” ve “İslâm” ya da “İslâmi terörizm” kavramını ileri 

sürmekledir. Batının yeni savaşı, Batı uygarlığına karşı olan ve onun değerlerine 

inanmayan öteki uygarlıklara, İslam’a, karşı bir savaşıdır. Özetle, yeni savaşın adı 

“Batı ile Doğu’’  ya da İslâm ve Modernitedir. “Sonuçta bu toplumların (Batı-dışı) 

tarihleri modernleşme ve Batılaşma (yada bunları reddetme) yolunda siyasal 

seçkinlerin iradesi tarafından belirlenen sürekli bir çaba haline gelmektedir. 

Doğu’nun Batı dünyası ile karşılaşması, iki kültür arasında karşılıklı bir alış veriş 

üretme yerine , İslâmcı kimliğin geri çekilmesiyle sonuçlanmaktadır”.2 

 

Uygarlıklara ilişkin belirleyici özelikler kavramsal olarak ifade edildiğinde, 

Grek uygarlığı için “aklın otoritesi” temel kavram olarak seçilirken, İslâm uygarlığı 

için “metnin otoritesi” (NASS) kavramı seçilir. İslam’da aklın işlevinin olmadığı 

anlamına gelmez, ama İslâm uygarlığının özelliği, onun merkezindeki metnin, 

                                                
2 N. Göle, Melez Desenler, İstanbul, 2000, s. 66. 



 12 

Kurân’ın, işlevidir. Bir metnin dinsel otorite olarak tanınıp uygarlığı ona göre 

kurmakla, metnin hayatın tüm sorunları için tek otorite olarak alınması arasında bir 

fark vardır. İnancı aşan bir Kurân otoritesi, toplumun tüm alanlarını ve bilimi 

kapsayan bir doğmaya dönüşebilmektedir. Dinin (bilimde olduğu gibi) çevredeki her 

şeyi değiştirme gücü vardır. İslâm uygarlığının özelliği, onun merkezindeki metnin, 

Kuran’ın işlevidir. Sadece teoloji değil, gramer de, edebiyat, da hukuk da, tarih 

yazımı da, plastik ve ses sanatlarının tipik formları da, coğrafya da, diğer birçok 

bilimler ve söylemler de Kur’an ile meşguliyet içinde olmuştur. Bütün bunlar 

yadsınamaz. İslâm dini Nass’a dayalı bir din olduğu için, bir “yorum” problemi 

ortaya çıkmaktadır ki, bu da “Hangi İslâm?” sorusuna yol açmaktadır. Tek bir 

İslâm’ın varlığı düşüncesi (yanılgısı), hem günümüzde yaşayan Arap ve Müslüman, 

hem de Batı’da geçerlidir. Günümüzde bu basit iddianın (Tek bir İslâm’ın varlığı) 

bile savunulmaya ihtiyacı olması, belki de, zihinlerde yerleşen ‘muhayyel İslâm’ın 

taşıdığı gücün bir ifadesi ve göstergesidir. 

 

Bugün birçok sosyal bilimci, Edward Said’in Oryantalizm kitabında 

bildirilen Doğu–Batı ilişkisinin gelişme, azgelişmişlik, emperyalizm ve kolonyalizm 

gibi sosyo-ekonomik kavramlarla irdelenmesi gerektiğini kabul ederler. Said’in 

Doğu-Batı ilişkisinin kültürel bir hegemonya ile şekillendiğini ve emperyalizm, 

kolonyalizm gibi süreçleri önceleyen oryantalist söylemin, yani Batı’nın Doğu’yu 

Avrupa merkezci bir şekilde algılamasının bu süreçler üzerinde bugün gözardı 

edilmez etkilerinin olduğu yönündeki belirlemeleri, sosyal bilimcileri etkilemektedir. 

Oryanalizm en geniş tanımıyla, oryantalizmin temeli, “biz–onlar” düalizmine 



 13 

dayanır.3 Oryantalizm, kendini Batı (occident) denilen bir siyaset–kültür oluşumuna 

ait hisseden birinin Doğu (orient) olarak betimlediği bir oluşumun öğeleri hakkında 

konuşmasıdır. Said’e göre çağlar boyunca Batılıların doğulular hakkındaki her türlü 

bilgisi ve bu bilginin temsili çarpık, eksik ve yanlış algılamalara dayanır. Batı’nın 

doğu fikri çoğu zaman Batı’yı yücelten ve metinler boyunca devem eden, hem 

düşünsel hem de eylemsel düzeyde ortaya çıkan egemen bir konuma yaslanmaktadır. 

Batı’nın Doğu ile her karşılaşmasında bu iktidar ilişkisi, yani oryantalizm söylemi 

kendini yeniden üretir. Böylelikle Oryantalizm sadece Doğu’yu yanlış anlamakla 

kalmaz, aynı zamanda Batılıların üzerinde düşündüğü, araştırdığı ve yönettiği genel 

kabul görmüş, “doğu karakteri” gibi, doğruları da yaratır. Bu imgeler sterotipik, 

değişmez ve tarihsizdir. Oryantalist iktidar biçimini kavramak ve metinler ile somut 

siyasi pratikler arasındaki ilişkileri ortaya koymak için Said, Foucault’nun 

iktidar/bilgi kavramı irdeler.  

 

Dünya tarihini Avrupa öznesine bağlı yeni bir gözle okuma, oryantalist 

ruhun bir dayatmasıdır.4 Avrupa merkezli tarih yazımlarının amacı yeni bir tarih 

öznesi oluşturmaktır. Bu tarih öznesi ise “Avrupa insanı”dır. Öteki’ne karşı özne 

konumunda olmak, öteki’ni nesne olarak görmeyi ve nesnenin de değerinin özneye 

yakınlık ve uzaklık ölçüleceği bir durum ortaya çıkarır. Bu durumda öteki ile Avrupa 

insanı–tarihin öznesi–arasındaki ilişki bir efendi–köle ilişkisine dönüşmüş 

olmaktadır. Yine bu ilişki de tarihin öznesi olan Avrupa insanı ile öteki arasındaki 

diyalogların tümü, kaçınılmaz olarak tek taraflı işlemek durumundadır. Yani Avrupa 

                                                
3 Oliver Konty, Üçgenin Tabanını Yok Sayan Protogoras: Oryantalizm ve Ataerkillik Üstüne, 
Ankara, 2002, s.118. 
4 F. Ahmad, Al-Hadasa wa al-Turas, Beyrut, 2003, s. 33. 



 14 

veya daha geniş bir sözle Batılı, öteki ile diyalogunu ya hakimiyet kurmak ya da 

öteki’ni kendi içinde eritmek amacıyla geliştirir. 

  

Doğu kimliğinin ve öteki’liğin politik ifadesi biçiminde varlık kazanan 

oryantalizm, Doğu ve İslâm–Doğu’yu kurgusal bir fantezi içine hapsetmiş ve öteki 

ile ilişkilerini de kurgusal çerçevedeki algılayışına paralel biçimde yeniden 

üretmiştir. Batı bugün bu yanlışının özeleştirisinden uzak görünmektedir. 

Dolayısıyla, Batı’da Edward Said’in karşılaşmış olduğu olumsuz tepkilerin nedeninin 

anlamak zor değildir. Edward Said’in önemi, bugüne dek eğmen olan “özne” yapıyı, 

nesne konumunda incelemiş olmasıdır. Bir düşünce klasiği olarak görülen 

Oryantalizm,  öznenin kendisine dönük ilk büyük çaplı eleştirisidir.5 “Rönesans’tan 

aydınlanma çağına, sanayileşme devrimine ve şimdi de bilgi çağına damgasını vuran 

Batı tarihi, bir kez yeniliğin merkezi, böylece de modernliğin referansı haline 

geldikten sonra Batı–dışı deneyimler solgunlaşmış ve dünya tarihinin inşa edicileri 

olmak açısından güçlerini kaybetmişlerdir. (…) Batı–dışı, ötekiler, arta kalanlar, 

olarak tanımlanmaktadırlar”6  

 

Özellikle modern süreçle beraber, Batı karşıtı söylemlerde, evrensel kod 

olarak Batılı terimler kullanılmaktadır. Tarihsel ve söylem kurgusu olarak Batı, 

kendini Doğu karşıtlığına göre üretmiş, kendisini farklı kılabilmek için, Batı–dışı 

toplumları ‘tanımlamış’ ve onları farklı kategoriler içersinde yerleştirmiştir7. Doğu–

Batı gibi geniş aidiyetlerin öne çıkarılması, bir zihinsel inşa süreci sonucudur ve 

Batı, bu inşa süreci içersinde karşısındakinden farklı olduğunu, karşısındakini, 

                                                
5 A. Amin, Muhtarat Felsefiye, Beyrut, 2001, s. 55. 
6 N. Göle, Batı Dışı Modernlik Üzerine Bir İlk Desen, 1998, s. 56. 
7 S. Yafut, Nahnu wa hum, Adlar al Baydaa, 2001, s. 66. 



 15 

‘tanımlamaya’ dönük imgelerle, ortaya koymuştur. Bütün karşılaştırmalarda, Batılı 

kodlar ölçü alınmış, Batılı düşünce ve tarih süreci merkeze alınmıştır. Medeni–vahşi, 

geri–ileri, aydın–cahil gibi ikili karşıtlıklardan birincileri Batı’yı, ikincileri ise 

Doğu’yu temsil eder. Bu temsil biçimi bize, modernitenin, Batı’ya içsel masum bir 

olgu olmadığını, esas itibariyle kuruluşundan bu yana ‘global bir hegemonik proje’ 

olarak da işlev gördüğünü anlatmaktadır. Buradan hareketle Oryantalizmin 

modernizmin yayılmacılığını kodlayan ideolojik proje olarak algılanabilirliğini, 

Edward Said’in oryantalizme getirdiği tanımda da görünüyor. Said, “farklılıkların 

tarih içinde dondurulmasını, Batı dışı kültürler olarak kodlanan ilişkilerin ‘geleneksel 

toplum’ kategorisi içinde hapsedilmesini ve öteki olanın denetlenmesi ve modern 

olana dönüştürülmesi gereken bir ‘kültür nesnesi’ olarak kurulmasını temsil eden ve 

bu nedenle Batı modernitesinin dünya üzerindeki kültürel liderliğini ve 

hegemonyasını meşrulaştırmayı amaçlayan bu tarih okuma anlayışına” Oryantalizm 

adını verir. Çünkü Doğu her zaman ön yargılara algılanmış ve belli şablonlara bağlı 

oryantalist kaynaklı bilgiler, Doğu’ya içeriden tanımaya el vermemiştir. “Dolayısı ile 

Oryantalizm penceresinden görünen Doğu, Batı bilimi ile getirilen, Batı bilincinde 

oluşan ve daha sonra Batı’nın imparatorluğu ile ortaya çıkarılan bir seri kuvvet 

elemanları ile çerçevelenmiş bir takdim sistemidir. Oryantalizmin bu tarifi daha çok 

politik görünüyorsa da olayın izahı basittir; Zira benim için Oryantalizmin kendisi 

bazı politik güçler ve bazı politik hareketlerin üretimidir.”8 

 
 
 
 
 
 

                                                
8 E. Said, Oryantalizm, İstanbul, 1998, s. 278. 



 16 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

I. BÖLÜM 

MODERNİTE: 

BİR EFSANE Mİ BİR GERÇEKLİK Mİ? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 17 

I.1. Kavramsal Tanımlar 
 

Modernizm ve Modernitenin neliğine ilişkin bir çözümlemeden önce, 

burada açımlanacak tartışmayı belirleyen temel kavramlara ilişkin bir takım 

tanımlamalar üzerinde durulması gerekmektedir. Kavramlara ilişkin tanım ve içerik 

belirlemelerin güçlüğü, bu problemi tartışan bir çok yazarların ortak yaklaşımıdır. 

Her şeyden önce, kavrama ilişkin ortak bir tanım belirlenememiştir. Araştırmacılar 

kavramların içeriğini farklı tarzda belirledikleri gibi, kavramları farklı bağlamlarda 

kullanmaktadırlar. Buradaki çözümlemede kavramlara ilişkin bu sıkıntı 

aşılmayacaksa da, kavramın içeriğine ilişkin olası ortak yaklaşımlar dikkate alınmaya 

çalışılacaktır.  

 

Bu tartışma bağlamında en güç kavramlardan birisini “modern” (modernus) 

terimi oluşturur. Mübahat Türker Küyel, “modern” teriminin içeriğini, Latincede 

yenileyin anlamını taşıyan Modo’nun onuncu yüzyıldan itibaren gerek felsefe gerekse 

din alanında yapılan tartışmalarda, düşüncede özgürlük, açıklık, otoriteden 

bağımsızlık vb. gizil anlamlarla kullanılmasını dikkate alarak inceler. Yine aynı 

terimin pejoratif olarak değişiklik isteği, hafiflik, gelenekle bağını koparmışlık v.b. 

şekillerde kullanıldığını da dile getirir. Küyel, teknik bir terim olarak modernin 

Ortaçağ karşıtı olduğunu ancak hiçbir şekilde çağdaşla aynı anlama gelmediğini de 

vurgular. O, “modern” ön adının felsefeye eklendiğinde, Descartes’la başlayan 

felsefi anlayışa, bilime eklendiğinde ise Galilei ile kurulmuş, eskisinden farklı bir 

yöntemsel anlayışı içeren, bilim anlayışına gönderme yaptığını söylemektedir. Bu 



 18 

bağlamda Modern Yeni’dir.9 (Bununla birlikte günümüz yazarlarının modern terimini 

çağdaşla aynı anlama gelecek şekilde kullandıkları sıklıkla görülmektedir.) Demek 

ki, modern sözcüğü çıkış noktası itibariyle Avrupa kaynaklı bir sözcüktür. 

Modernizmin başlangıcını Aydınlanma dönemine kadar götüren pek çok düşünür 

bulunmaktadır. Aydınlanma projesi, kendinden önceki dönemi geride bırakan, bu 

anlamda da “yeni” olan bir projedir. Kant’ın deyimiyle “insanın kendi suçuyla 

düşmüş olduğu ergin olmama durumundan çıkıştır.”10 Bu çıkış önceki dönemden 

kopuşun göstergesidir. Önceki döneme göre temel farklılığı insan aklının 

egemenliğinin devreye girmesidir. Aydınlanma projesi bu bağlamda modernizm ile 

örtüşür. Dolayısıyla insan ve insan aklı egemenliğinin, “yeni” olması bağlamında,  

“modern”   “modernizm” ile ilişkilendiği görülmektedir. En genel tanımıyla 

modernizm Aydınlanma sonrasında başlayan, akıl egemenliği, rasyonellik, mantık, 

bilimsel doğrular, evrensellik, özcülük, sistematik düşünüş, üst anlatılar gibi 

dayanakların etkinliğini sürdürdüğü 20.yy’ın başına kadar uzanan bir döneme 

gönderme yapmaktadır. Ancak başta da belirttiğimiz gibi modernizme farlı 

yaklaşanlarda bulunmaktadır. Kimi düşünürler yukarıda sözü edilen dayanakların 

sorgulanmaya başladığı dönem olan ikinci dünya savaşı sonrasında modernizmin 

yerini farklı bir döneme (post modernizme) bıraktığı iddiasındayken, Habermas gibi 

kimi düşünürler ise modernizmin henüz sonlanmadığı fikrini savunmaktadır.  

 

Modernizmin tanımlanmasıyla ilgili sıkıntı modernitenin tanımlanmasında 

da kendini göstermektedir. Yani modernite terimi üzerine de tam bir uzlaşma söz 

konusu değildir. Bir terim olarak Moderniteyi kullanan ilk düşünür Hegel’dir. Hegel 

                                                
9 M. T. Küyel, Klâsik, Skolâstik, Modern, Ankara, 1977, s.37. 
10 I. Kant, Aydınlanma Nedir Sorusuna Yanıt, İstanbul, 1984, s. 213. 



 19 

bu terimi yeni zamanlar anlamında kullanmıştır. Modernite en genel olarak 17-18. 

yüzyıl sonrasında ortaya çıkan yeni hayat biçimi ve bilinçlilik durumuna gönderme 

yapmaktadır. Burada Modernizm ve Modernite terimlerinin kullanımıyla ilgili bir 

sıkıntıyı dile getirmek yerinde olacaktır. Türkçe’ye çevrilmiş pek çok eserde bu iki 

terimin karıştırıldığı ve birbirlerinin yerine kullanıldığına rastlanmaktadır. Aslında 

iki terimin anlam içeriklerindeki benzerliğin böylesi bir karışıklığı doğurduğu açıktır. 

I.2. Modernite ve Modernizme Özet Bir Bakış 
 

Kültürel yapının eleştirel sorgulaması, kimi zaman tarihsel kronolojilere 

gereksinim duyar. Modern olanın alanına ilişkin yapılabilecek bir soruşturma da, 

zorunlu olarak tarihsel dayanaklara gereksinim duymaktadır. Her şeyden önce 

“modern” kavramının ‘yaygın’ ve ‘genel’ kullanımı, onun anlamlandırmasını ve 

tanımlanmasını güçleştirmektedir. Kavramlar her dönem ve her toplumsal kabule 

göre farklı şekilde anlamlandırılmaktadır. Örneğin “şu an için modernlik, Batı ve 

Orta Avrupa ile Amerikan toplum ve kültürünün, on altıncı yüzyıldan başlayarak 

yirminci yüzyıl boyunca gittikçe daha çok dayandığı, felsefeden ekonomiye farklı 

türden ideler, ilkeler ve yorumlama biçimleri olarak tanımlanabilir.”11 Ama bu başka 

bir yaklaşımda veya başka bir kültürel aşamadaki yorumda değişebilir. Bu nedenle, 

kavrama ilişkin anlamlandırmaların içeriği ile birlikte anlamlandırmaların 

kırılmalarını takip etmek için, onun gerisindeki tarihsel arka planından haberdar 

olmak gerekmektedir. Ama buradaki temel sorun, ‘modern’in tarihini kronolojik bir 

tarih dizgesi olarak görülüp görülemeyeceğidir. Çünkü modern olan maddi yaşamın 

formu olarak alındığında, kronolojik bir tarih tasarımı açısından bir başlangıca 

                                                
11 L. E. Cahoone, Modernliğin Çıkmazları, İstanbul, 2001, s.19.  



 20 

gereksinimi olacaktır. Tersine modern olan toplumsal kültürün bir içeriği ya da 

yapısı olarak alındığında, bu defada bu yapıyı oluşturan temel öğelerinin nasıl ve 

nerelerde oluştuğuna ilişkin bir tartışma doğar ki, zorunlu olarak bu da tarihi bir 

başlangıca gereksinim duyar. Her koşulda tarihsel başlangıca gereksinimiz olduğu 

açıktır, ancak bir o kadar da bu tarihi başlangıcı göstermek olanaksızdır. Her şeyden 

önce modern olanın ne olduğunu keskin hatlarla belirlemek olanaklı değildir. 

“Modernizmin” kavramı ile başlayan eleştirel tutum, bu hatları daha da 

belirsizleştirmektedir. “Bununla birlikte, başlangıç noktasını tanımlama sorunu 

göründüğü kadar ümit kırıcı değildir. Modernliğin doğası tartışmasında başlangıç 

noktasının seçimi, on dokuzuncu yüzyılın son dönem kültürü olarak da nitelenebilen 

yakın zaman modernliğin belirleyicisi olarak hangi ilkelerin ele alındığına 

bağlıdır.”12 Öyleyse modernlik idesini dile getirmek, onu tarihte gösterebilmeyi 

olanaklı kılan, onu açıklamak için kullanılan ölçüttür. Örneğin doğa karşısındaki 

teknolojik gücü ölçüt alan bir bakış, modernliğin düşüncesini teknoloji tarihi üstüne 

inşa ederek modern olanı teknolojik olanaklara indirgeyebilir. Bu tutumla da 

moderniteye dair söyleneler bir efsane olmaktan kurtulur. Benzeri bir şekilde geriye 

demokratik toplum modelini Hıristiyan Ortaçağı toplum modeli karşısında bir 

“yenilik” olarak alan bir yaklaşım modeli için de  modern olanın ne olduğu açıklık 

kazanacaktır. Ancak bu tutum aracılığı işle moderniteye bir başlangıç göstermek 

olanaklı olmaktadır. Bu açıdan söylenebilir ki, geçmiş ile kıyaslandığında modern 

olarak gösterilen her şey için ölçüt, on dokuzuncu yüzyıldan beri süregelen 

birikimlerinden her hangi birisidir. Öyleyse modern olana bir başlangıç bulan bakışın 

tek koşulu, on dokuzuncu yüzyılın başat kültürel niteliklerinden birisini 

                                                
12 L. E. Cahoone,  a.g.e., 2001, s. 19. 



 21 

değerlendirmenin ölçüt alıp oradan geçmişe bakmak ve bununu geçmişte olmadığını 

söyleyerek modernliği temellendirmektir. Ancak burada dikkat edilmesi gereken 

modernlik tartışmasında geçmişle ilgilenme nedeni ve tarzıdır. “Modernlik 

tartışması, geçmişle, geçmiş olduğu için değil (…)”, mevcut “karşıt eğilimlerin 

eleştirel analizi ve geleceğin önceden okunması noktasında ilgilenir; geçmiş şimdinin 

değişik yönlerinin kökenlerini bulmak için incelenir. Böylece, bu bağlamda başlangıç 

noktasının seçimi, açıkça şu anki yönelimlerimiz tarafından belirlenmektedir.”13 

Ölçüt alnına bir olgu aracılığı ile tarihe bakıldığında, o olgunun modernliği yakın bir 

geçmişten itibaren başlamış olabileceği gibi, daha uzak bir tarihten de başlayabilir. 

Bu nedenle modernlik Ortaçağ sonrası bir dönemde Rönesanssın bir sonucu olması 

kaçınılmazdır. Ancak bir terim olarak “modernizm” bu belirlemenin dışındadır.  

 

‘Modernlik’ terimi çoğunlukla ‘modernizm’ yerine kullanırken, kimi zaman 

da iki ayrı terim olarak kullanılmaktadır. Bu iki terimin kullanımında bir ayrıma 

giden Krishan Kumar, “‘Modernlik’ terimini modern dünyayı doğuran değişimlerin 

hepsini –düşünsel, toplumsal ve politik değişmeler- kapsamlı bir şekilde tarif etmek 

üzere” kullanır. “Modernizm” terimini ise “on dokuzuncu yüzyılın sonunda Batı’da 

ortaya çıkan bir kültürel hareket” olarak değerlendirir. İfadesini biraza daha ileri 

götürerek, “modernizm bir açıdan modernliğe karşı gelişen eleştirel bir tepkidir”, 

der.14 Bu iki terimin anlamlarında yaratılmaya çalışınla ayrıma rağmen, terimler 

birbirlerine dayanarak anlaşılırlar. Bunları bütün düşünce akışı boyunca tutarlı bir 

biçimde bir birinden ayırmak olanaklı olmayabilir. Ama yine de bu ayrım 

zorunludur; çünkü gelişmenin bütün maddi koşulları ve uzantıları ile bunların 

                                                
13 L. E. Cahoone, a.g.e., s.20. 
14 K. Kumar, Sanayi Sonrası Toplumdan Post-Modern Topluma Çağdaş Dünyanın Yeni 
Kuramları, Ankara, 1999, s. 88. 



 22 

değerlendirmelerindeki bilinç kavramları arasında bir ayrıma gitmek zorundayız. 

Modernizmin kavramsal yapısı, 19. yy’ın ikinci yarısındaki gelişmelere dayanır. Bu 

nedenledir ki, “yeniçağ” ya da çağcılık” olarak da anılan modernizm adıyla işaret 

edilen, tarihsel olarak 1880’lerin sonlarında başlayarak 2. Dünya savaşına kadarki 

tarihsel dönemde olup biteni kapsar. Modernizm böyle alındığında da, hem ‘modern 

tarih’ deyimindeki ortaçağdan sonra gelen her şeyi adlandırmak anlamında kullanılan 

‘modern’ teriminden, hem de ‘modern yaşam’ deyişindeki çağdaş popüler tutumları 

adlandırmak anlamında kullanılan ‘modern’ teriminden kesin sınırlarla 

ayrılmaktadır. “Modo’dan (“son zamanlar”, “tam şimdi”) gelen modernus, hodiernus 

(hodie’den, “bugün”) modelinden hareketle Latince’de yaratılmış bir sözcüktür. İlk 

olarak İsa’dan sonra beşinci yüzyılın sonunda antiqus’un karşıtı olarak kullanıldı. 

Daha sonraları, bilhassa onuncu yüzyıldan sonra modernitas (“modern zamanlar”) ve 

moderni (“bugünün insanları”) terimlerinde yaygınlık kazandı.”15 Buradaki 

anlamlandırmaların Antikçağ pagan kültürüne karşı kendisini bir yenilikçi olarak 

sunan Hıristiyan Ortaçağın bir icadı olduğu açıktır. Eski dünya pagandı, yeni dünya 

ise Hıristiyan. Tanrı, İsa olarak tarihe bir anlam verdi. Tarih ilk defa bir anlam 

kazandı; Tanrıya ulaşma anlamlı bir süreçti artık. Bu anlamlandırma, döngüsel ve 

mevsimsel olan antik dünyanın insani zaman anlayışını İsa’dan önce ve İsa’dan sonra 

biçiminde bölümlendirerek, geçmiş, şimdi ve gelecek tasarımı içinde bir birine 

bağlayarak değiştirmiştir. Bu zaman anlayışı içinde insan kutsal olanın aracına 

dönüştürülmüştür. Eskatolojik bir tarih anlayışı içinde bütün bir insanlığı eritmeye 

çalıştığı için bu tarih, kronolojik değil teolojiktir. Anlamlı ve kutsal olan gelecek, 

yani Mesih, arzulanan bir zaman tasarımıdır. Bu nedenle geçmişin bir önemi yoktur. 

                                                
15 K. Kumar, a.g.e., s. 88. 



 23 

Geçmişten gelece doğru ilerleyen bu kurtuluş zaman ve tarihin gerisinde Augustinus 

vardır. Bütün bu söylenenlerin önemi, Hıristiyan tarih ve zaman tasarımının 

modernliğin tarih felsefesinin temel yapısını oluşturuyor olmasından kaynaklıdır.16 

Özellikle Hıristiyan tarih anlayışının geleceğe yönelik olması, “bugünü bir beklenti 

duygusuyla doldurur”, “geçmişi yalnızca, gelecek vaadini yerine getirme yolunda 

olan bugüne bir giriş olarak görür.”17 Bu açıdan bakıldığında Hıristiyanlık eski ve 

modern arasındaki gerilimi, kendisi ile geçmiş arasında sergiler. Gerçekleşmeyi 

gelecek tasarımına sunar. Modernliğin Hıristiyanlığın bu teolojik tarih tasarımında 

ayrıldığı temel ayrıntı da burada ortaya çıkar; modern tarih tasarımı gerçekleşmeyi ve 

tamamlanmayı bu dünyada arar.  

 

Ancak kavramın bu icadına rağmen, geçmişe karşı ilgisizlik ve bugün ile 

gelecek arasındaki bir gerilimi içeren zaman tasarımlarından dolayı, modernitas’ı 

bugün anladığımız anlamda kullanmadılar.18 Hatta “modern’i ve modernitas’ın 

küçültülmesi Rönesans’ta da devam etti.”19 Buna rağmen Rönesans “yeniden doğuş” 

olarak kabul edilirse de, modern olan için biraz daha beklemek gerekecektir. Bunla 

beraber, yine de bizim “modernlik” kavramımıza dolaylı etki Rönesans’ın katkısı ile 

oluşur. On yedinci yüzyılın sonuna gelindiğinde Ortaçağın bütün değerlerine karşı 

eleştirel düşünce modelleri, modernitas’daki “modern zamanlar” anlamını 

doldurmaya başladı. Bu nedenle “modernlik konusundaki modern düşüncenin, yani 

bizim modernlik düşüncemizin genellikle 17. yüzyılda doğduğu düşünülür.”20 Hattâ 

                                                
16 R. G. Collingwood, Tarih Tasarımı, İstanbul, 1990, s. 62-68.  
17 Kumar, a.g.e. 1999, s. 90-91. 
18 Ancak “Ortaçağlar modernus ve modernitas’ı icat etmiş olsa da, bunları pek az kullanmış olması 
kayda değerdir.” (Bkz:Kumar, a.g.e., s. 90-91). 
19 Kumar, a.g.e., s. 94. 
20 K. Kumar, a.g.e, 1999, s. 96. 



 24 

daha açık bildirimlerde modern tarihin de 17. yüzyılda başladığı ileri sürülür. 

William H. McNeill “Dünya Tarihi”nde21 “Modern çağ” olarak belirlediği dönemi 

16. yy’da başlayıp 17.yy’ın ikinci yarsında tamamıyla keskinleşen bir kopuşa 

dayandırır.  Bu sadece iktisadi ve siyasal bir dönüşümün tarihi değil, aynı zamanda 

bu dönüşümlerin yaratığı yeni bir yaşam ve düşünüş biçiminin başlangıç tarihidir de. 

Bu dönemde Avrupa’nın tarih sahnesinde karanlık ortaçağ evrenin kapanışıyla açılan 

“aydınlıklar oyunu”nun gösterimi başlamıştır.22 Bu oyununun giriş öyküsünde, 

engizisyon mahkemelerinin kararlarıyla hunharca öldürülenlerin çığlıkları ve bu 

çığlıkların huzursuz ettiği insan bilinci vardır; bunlar karanlık ortaçağın teolojik 

evreninin katı kabuklarını kırarak Rönesans’ın doğmasını zorlamıştır.23 

  

İnanç merkezli Ortaçağ felsefesine karşı, akıl merkezli eleştirel bir bilim ve 

felsefe örneği Rönesans ile birlikte başladığı ya da Rönesans’ın bunların bir toplamı 

olduğu varsayımı olanaklıdır. Bu sav, Ortaçağ insanının hiçbir şekilde akılcı 

sorgulamalar yapmadığı anlamına gelmez, fakat onun sorgulamaları dinsel kabullerin 

sınırları içindeydi. Ortaçağ düşünürün soruşturmaları inancın kurumlaştırılmasına 

katkı içindir. Oysa Rönesans’ın insanının düşünme tutumunda aceleci bir yıkım 

çabası vardır. 16. yy sonrası dönemde Avrupa yaşamının dünyaya yayılmasındaki 

sınır tanımazlığı gibi, düşünme kalıplarındaki sınır tanımazlık da belirginleşti.  

Avrupalının coğrafik ufku kadar, düşünce ufku da değişiyordu. Düşünme problemleri 

inanç merkezli düşünme yerini insan merkezli düşünmeye bıraktı. “Böylece ortaçağ 
                                                
21 W. H. McNeill, Dünya Tarihi, Ankara, 2001, s. 460.  
22 Daha sonra bu oyun, doğusu dışında dünyanın hemen her yerine turnelere çıkacak, her yerde ayakta 
alkışlanacak ve görenleri kendi “aydınlıklar oyununu” yaratmaya yönlendirecektir. Ancak Server 
Tanilli’nin belirttiği gibi, “Doğu için XVIII. yüzyıl yitirilmiş bir yüzyıldır. Tanilli’nin belirttiği gibi, 
“Doğu için XVIII. yüzyıl yitirilmiş bir yüzyıldır. Doğu, XVIII. yüzyılı yitirdiği içindir ki, sonraları 
yüzyılları acılar içinde yaşayacaktır, yaşıyordur da”(Bkz:Tanilli, Server, Yüzyılların Gerçeği ve 
Mirası, Cilt IV, İstanbul, 1999, s.13) 
23 A. Giddens, Modenliğin Sonuçları, İstanbul, 1998, s. 11.  



 25 

boyunca üzerine durulması hiçte önemli bir sorun olmayan insanın bu dünyadaki yeri 

ve anlamı” sorusu yeniçağın en önemli merkezi sorun olmuştur. Bu, bir anlamada 

Ortaçağın her türden değerine karşı çıkmak için, Antikçağın insan anlayışını yeniden 

uyandırmaktır. Gerçekte Dante, Boccaccio, Petrach gibi yazarlar hümanizmin 

hazırlayıcısı olmuşlardır. Dante İlahi Komedya’ya da tarih çelişkileri içindeki gizli 

düzenin araştırılmasının peşindedir. Eserde kendisine eşlik eden Vergillius’un 

olması, Dante’ye “Cehennem”den çıkışa götürecek olan olması,24 gerçekte klasik 

çağa bakıştaki değişimlerin hazırlığı olacaktır. Dante burada “yeni bir yaşam”ı ortaya 

koyar. Bu açıdan Thomas More’un Ütopya’sındaki baştan aşağı insanın yeniden 

düşünülüp hayatın yenilenmesi, artık sadece çağının zorunlu bir sonucu olmuştur. 

Montaigne’nin hümanizmi tamamlayan çalışmaları Rousseauları hazırlayacaktır. 

Bütün bunlar Ortaçağın karşısında gecikmiş insanın keşfidir.    

 

Ortaçağ insanı, olayları, inandığı dünyanın kural ve kavramlarına göre 

algılarken, başlayan çağın insanı, olayları bir gelişme ve süreç olarak algılamayı 

tercih etmeye başlamıştır. Bir anlamda, gelişmekte olan, durağan olanın 

mevcudiyetin yerini aldı. Modern insanın “ilerleme” düşüncesi bu çağın mirasıdır. 

“Böylece klasik modernlik anlayışı, her şeyden önce insanı doğayla, mikrokosmoz’u 

makrokosmoz’la bütünleştiren ve bedenle ruhun, insanın dünyası ile aşkınlığın tüm 

ilkelerini reddeden akılcı bir dünya imgesinin oluşturulmasıdır.”25 Ancak bu oluşum 

bilimsel ve teknolojik alandaki yenilikler kadar, üstü örtülen Grek düşüncesinin 

problem ve yaklaşımlarının yeniden ele alınmasından kaynaklıdır. Özellikle bilimsel 

                                                
24 Dante, İlahi Komedya, İstanbul, 1998, I. 79, XXIII 127.   
25 A. Touraine, Modernliğin Eleştirisi, İstanbul, 1995, s. 44. 



 26 

problemlerin çözümü konusundaki tartışmalar geçmişin gerçek yıkımı anlamına 

gelmektedir.  

 

Yıkım kendisini en sert biçimde, bilimsel düşüncelerin ortaya çıkışında 

gösterdi. Galilei dinamiğin ilk yasası ilişkin olan nesnelerin düşüşü teorisi, Kopernik 

dünyanın kendi ve güneş çevresindeki hareketi teorisi, Kepler gezegenlerin hareket 

yasalarına ilişkin teorisi ve XVII. yüzyılın sonlarında Newton evrensel çekim 

ilkelerini göstermesi, bugün için modern bilimin gerçek tarihsel kaynakları olduğu 

kadar, modern teknolojiye bağımlı yaşamın da gerisindeki keşiflerdir. Abel’in 

söylemiyle artık “doğrudan Tanrı ve melekleri tarafından yönetilen bir doğadan, 

kendini düzenleyen bir doğaya; Tanrısal istemleri (volontes) yansıtan ve Tanrının 

ihtişamını anlatan bir doğadan, doğanının yasalarının belirlenimciliğinden başka bir 

şeyi dile getirmeyen bir çok mekaniğine geçilir” .26 Bu, bilincin kendi varoluşunu 

kendinde bulduğu, geçmişiyle bütün bağlarını koparmaya yöneldi anlamına gelir. 

Eski ile olan kopuşun keskinliği, yeniyi “modern” kılacaktır. Kopuşu 

keskinleştirecek aklın kilometre taşları dizilmeye başlanmıştır: Montagine’nin 

Denemeler’i (1580), Francis Bacon’ın Novum Organum’u (1620), Descartes’in 

Metot Üzerine Konuşma’sı (1637) sayılabilir. Bunların hepsi eski düşünceden 

kopuşun örnekleridir. Descartes öğrenilmiş olanından kuşku duymasını, ‘eski ile 

yeni’nin bir kavgası olarak okuyabiliriz.       

 

Bacon’un Aristotelesçi felsefe ve Skolastik mantıkla hesaplaşması, Locke 

ve Hume’la kesinleşen ve modern felsefede Russell’a kadar gelen emprisist 

                                                
26 O. Abel, Laiklik Ne Demektir, 1990, s.54. 



 27 

düşüncenin kaynağı olmuştur. Bacon, “eski yazarları ve bütün ötekileri” 

bıraktıklarını söyler; çünkü “yöntem açısından bir karşılaştırma” yapıyorlar27 ve 

insan aklını en iyi şekilde kullanmanın peşindedirler; çünkü “geçmişteki hataları 

aşarak veya onların düzeltmelerini yapmak mevcut ümitsizliği yenmek ve yeni bir 

ümit yaratmak için” gözlem yapıyorlar28; “Biz insan aklının gücünü gereğinden fazla 

yüceltip takti ediyoruz, fakat onun asıl yardımını araştırmıyoruz.”29 Yapılması 

gereken aklın kullanılmasının ilkelerini bulmaktır. Bu tutum vahiy karşısında aklın 

konumunu ve zorunlu ayrımı belirlemek için gereklidir. Çünkü “gerçeklik”, 

“otoritenin değil, zamanın kızı” ise, yapılması gereken bu gerçekliğe ulaşacak aklın 

kendi ilkelerini oluşturmaktır. “Bu nedenle, İlkçağın, otoritenin ve düşünce birliğinin 

zincirleri, eğer, insanın gücünü böylesine kullanılmaz hale getirmişse, insanın 

nesnelerin yapılarını bilememesi hiç şaşırtıcı değildir.”30 Bu nedenle hakikate en 

yakın olan biziz, biz yeni çağın insanları. 

 

İnsanın aklına dayanan bu özerkleşme süreci, Descartescı felsefe tarafından 

daha da keskinleştirilerek modern felsefenin yolu kurulur. Aydınlanma döneminde, 

düşünsel yöntemin oluşmasında Descartes’in görüşleri önemli bir yer tutmaktadır. 

Daha sonra modern örgütün yapılandırılmasında görülecek metodun ilk örneği 

Descartes’ta görülmektedir. Descartes’in bütün 17. yüzyıl felsefesine damgasını 

vurmuş bir filozoftur; en azından herkes ya Descartes’cı ya da Descartes’e karşıdır.31 

Bilginin sadece insan aklı temelinde inşa edilebilirliği savı, insan aklının 

mutlaklaşmasına yol açar. Böylesi bir yaklaşım, öncelikle geçmişle köklü bir 

                                                
27 F. Bacon, Novum Organum, Ankara, 1999, s. 14. 
28 Bacon, a.g.e., s. 73. 
29 Bacon, a.g.e, s. 9.  
30 Bacon, a.g.e, 1999, s. 9.   
31 T. Bumin, Tartışılan Modernlik, İstanbul, 1996, s. 34. 



 28 

kopuşunu olanaklı kılmalıydı. Bacon, kimi noktalarda geçmişin hakkını vermeye 

çaba gösterirken, Descartes daha sert bir tutumla geçmişi silmeye çalışıyordu. Metot 

Üzerine Konuşma’da “sarsılmaz” akıl metodunu açıklar. Her şeye ilişkin bilgimiz 

yanılabilirliği içinde taşıdığı için, hep aldanabilirim. Öyleyse aklın nasıl 

kullanılacağına ilişkin doğru bir metot gereksinimiz var; çünkü geçmişten kaynaklı 

olarak miras kalan bilgiler kuşkularla doludur. Bu kuşku kesinliğin olanağını ortadan 

kaldırır.32 Descartes, mantığı meydana getiren bir sürü kural yerine dört kuralın 

uygulanmasının sağlam karar almada yeterli olacağını düşünmekteydi. Bu kurallar: 

Birincisi, doğruluğu apaçık olarak bilinmeyen hiçbir şeyi doğru olarak kabul 

etmemek: yani aceleyle yargıya varmaktan ve önyargılara saplanmaktan karışmak ve 

varılan yargılarda, ancak kendilerinden şüphe edilmeyecek derecede açık ve seçik 

olarak kavranılan şeylere yer vermek. İkincisi, incelenilen güçlükleri daha iyi 

çözümlemek için her birini, mümkün olduğu ve gerektiği kadar bölümlere 

ayırmaktır. Üçüncüsü, en basit ve anlaşılması en kolay şeylerden başlayarak tıpkı bir 

merdivenden basamak basamak çıkar gibi, en bileşik şeylerin bilgisine yavaş yavaş 

yükselmek için düşünceleri bir sıraya göre yürütmektir. Sonuncusu ise, hiçbir şeyin 

atlanılmadığından emin olmak için, her yanda eksiksiz sayımlar ve genel kontroller 

yapmaktı. Descartes’ın bilimsel yöntemin metotları olarak adlandırdığı süreçler daha 

sonraları çok geniş bir alana yayılacaktır. Modern yönetim anlayışına bakıldığında da 

yukarıdaki yönteme yakın bir model görülmektedir.33 Kuşkuya kapalı başlangıç 

noktasını arar. Öznenin felsefenin merkezi problemi ve dayanağı olması onun 

sayesindedir. Montaigne edebiyata “ben”i sokarken, Descartes felsefeye “özne”yi 

soktu.  

                                                
32 Descartes, Metot Üzerine Konuşma, İstanbul, 1994, s. 8-12. 
33 Descartes, a.g.e., 1994, s. 21-22. 



 29 

 

Öyleyse açıkça vurgulayabiliriz ki moderniteyi oluşturan temel değer 

epistemolojik kopuşta ve epistemolojinin geçirdiği köklü sarsıntılarda 

temellenmektedir.   

 

Aristoteles fiziği ve Pitolemaios astronomisi eşliğinde, odak dünyanın 

çevresinde dönen ortaçağ evrenin ölümünden doğan Rönesans, kökü ve ereği üst 

dünyadan çekip alarak bu dünyaya taşır. Ortaçağ skolastisizmine karşı kendini ve 

üzerinde yaşadığı dünyayı keşfetme arzusuyla, Aydınlanma’nın ilk ilmeklerini 

dokumaya başlayan Rönesans’ı XVII. Yüzyılın usu odak noktasına alan ve evrendeki 

her şeyi ondan türetip kuran, konstrüktif-dedüktif motifler ören Usçuluk 

(rasyonalizm) izler.34  XVIII. yüzyıl usu ve usun yaratısı olan bilimi yaşamın odak 

noktasına alan Aydınlanma düşüncesinin yüzyılı ve modernitenin başlangıcı 

olmuştur. Modern dünya, daha önceki ekinsel, ahlâksal, sanatsal ve siyasal bilgi 

kuramlarının (epistemolojilerin) kuralcı (normatif) yapılarının çöküşüyle başlamıştır. 

XVIII. Yüzyılda, önceden verili düşünce ve eylem kalıplarının sorgulanmasına ve 

sınırlarının dışına çıkılmasına izin vermeyen kuralcı bilgikuramlarının yerine, sürekli 

sorgulanmaya açık, doğrulu ancak yanlışlanana kadar devam edebilen, olgucu 

düşünceye dayalı kurgusal (spekülatif) bilgi kuramı gelmiştir.35 Bu şu anlama 

geliyordu: Eleştiri yaşamın her alanında başat bir konumda olacaktı. Nitekim fazla 

gecikmeden tarihin, felsefenin, siyasetin, ekonominin ve hatta cinselliğin (Marquis 

de Sade’la) eleştirisine başladı. Modernitede görülen tüm bilimsel ve felsefe 

                                                
34 M. Gökberk, Felsefe Tarihi, 1993, s. 326-327. 
35 U. Tanyeli, Modernizmin Sınırları ve Mimarlık, 2000, s. 65-66. 



 30 

devrimlerin kaynağı, işte bu sihirli sözcükte, eleştiride saklıdır.36 Bu nedenle 

Aydınlanma, bir anlamda eleştirel felsefe dönemidir. Kant, felsefi kurgularını 

eleştirileri kavramı çevresinde kurar.      

 

XVIII. yüzyıl modern felsefesinin birincil savı, bilginin ustan türediği, 

sonradan kazanılmayıp doğuştan geldiği doğrultusundaydı. Ancak bu görüş, İngiliz 

görgücülerinin karşısavıyla karşılaştı. John Locke’un İnsan Anlığı Üzerine Deneme 

(1690) adlı çalışmasında ortaya koyduğu görgücü bilgi kuramı, XVIII. Yüzyıl 

felsefesine egemen oldu. Anlığı,37 bir “tabula rasa” (boş levha) olarak ele alan bu 

kurama göre doğuştan hiçbir düşünce yoktur. Bilgi ancak sonradan kazanılabilirdir. 

Anglikan kilisesi rahibi George Berkeley ise, evrendeki olgusal şeylerin tümünün 

duylar üzerine basılı olan Tanrı tarafından yaratılmış düşünceler olduğunu savundu. 

Tam bir kuşkucu olan David Hume, Locke’un ve Berkeley’in öğretilerini bir başka 

açıdan değerlendirdi. Tüm bilgimizin ansal durumlardan ya da deneyimlerden oluşan 

düşüncelere dayandırdığı ve bu düşüncelerin gerçekliğinin de tanıtlanamayacağını 

öne sürdü. Ayrıca bilimin temeli olan nedensellik ilkesini, salt alışkanlık  ya da 

geleneksel sayıltılar olarak tanımlayıp yadsıdı. Fransız Aydınlanma felsefecilerinden 

Voltaire, ussal ve evrensel bir din kuran deistlere katılarak, Roma Katolik Kilisesi’ni 

baskı uygulamak ve boş inanç yaymakla suçladı. İnsanın doğuştan iyi olduğuna, 

ancak uygarlığın yıkıcı etkisinin onu kötü yaptığına inanan J. J. Rousseau Emile’de 

(1762) çocuğun yapay eğitimin yöntemleri yerine duygudaşlıkla, içten bir özgürlük 

atmosferi içinde yetiştirilirse, doğuştan gelen iyi gizilgücünün nasıl açınacağını 

gösterdi. Diğer bir önemli yapıtı olan Toplumsal Sözleşme’de (1762) tüm insanların 

                                                
36 O. Paz, Öteki Ses, İstanbul, 1997, s. 36. 
37 Anlık: duyu izlenimlerini bilgiye dönüştürme yetisi 



 31 

özgür doğduğunu ve kinde insanlık haklarından vazgeçmesinin insan doğasıyla 

uzlaşamayacağını ortaya koyarak, demokratik bir hükümet biçimini savunur. 

Immanuel Kant gerçeğe salt usla varılabileceğini ileri süren rasyonalistlerle geçerli 

bilgiye duyu deneyimleriyle ulaşılabileceğini ileri süren empristler arasında bir 

sentez oluşturdu. Saf Aklın Eleştirisi (1781) ile aydınlanma döneminin temel 

niteliğini belirledi. Kant’ın kuramsal bilgiyi deneyim alanına indirgemesi ve aklı 

deneyim alanının egemenine dönüştürmesi, modernliğin hiçbir zaman değişmeyecek, 

neredeyse tamamıyla bu tutum üzerinden giderek insana ve doğaya egemen olan bir 

tavrın oluşmasına yol açtı. Bu nedenle Kant Descartes’ten daha çok modernliğin 

kaynağındaki filozoftur. Ve hatta “istenç özgürlüğü” kavramıyla, neredeyse modern 

insanın ve hukukun temel kavramına inşa etti. Kant’ın Dünya Yurttaşlığına 

Açısından Bir Tarih Tasarımı” adlı çalışması, Voltaire, Rousseau, Herder gibi 

düşünürlerin yaratığı tarihçilik anlayışı ile bir bağlantı kurarak bir anlamada 

Hıristiyan tarih ve zaman anlayışını ussallaştırıyordu. İlerlemeci tarih anlayışı, 

gerçekte kurtuluş programı olan telelojik Hıristiyan tarih tasarımından başka bir şey 

değildi. On sekizinci yüzyıl, Augustinus’un “Tanrı Kenti”ni dünyada kurmakla 

kalmayıp, onu  zaman anlayışını da dünyalaştırdı. Antik, Orta ve Yeni çağ sonunda 

kendi tarihsel içeriğine ulaştırılarak ilerlemenin ve yeni olanın modern olan olduğu 

biçimde tarih düşüncesinde temellendirdiler. Dahası modern zamanlar basitçe daha 

önceki ihtişamlı zamanların birer kopyası olarak görülmüyordu, “tersine, modernlik 

geçmiş zamanlardan eksiksiz bir kopuş, radikal ölçüde yeni ilkeler temelinde taze bir 

başlangıç anlamına geliyordu. Modernlik aynı zamanda sonsuzcasına genişletilmiş 

bir gelecek zamana, insanlığın evriminde emsali görülmemiş yeni gelişmelere 

uzanan bir zamana giriş demektir. Notrum aevum, yani bizim çağımız, nova aetas, 



 32 

yani yeni çağ haline gelmişti.”38 Geçmişten bu köklü kopuş, geçmişle arasına aşılmaz 

bir engel koyma, bir türden tarih tasarımı olarak gerçeklik kazandı. Artık tarih 

geçmişin bir kronoloji değil, kendilik bilincimizin temellendirilmesidir. Bu nedenle 

modernler eskilerden farklıdır. Kant, Turgot, Condorcet ve diğerlerinin 18. yy 

boyunca geliştirdikleri ilerleme düşüncesi, yeni modernlik düşüncesinin harcını 

oluşturur. 1789 Fransız Devrimi ise, modernliğin daha devrimci bir anlamını 

oluşturdu. Modern kavramının dönüşümü bu döneme denk gelir. Şimdi tarih, 

geçmişin hiç yaşamadığı ve sahip olmadığı farklı yapıların ve anlamların birliği 

olarak öne çıkarak, modernin anlamının yeni bir başlangıcı olmayı hak eder. 

Modernlik devrimin ürünü değildir, tersine modern olan devrimcidir. “Fransız 

Devrimi modernliğe karakteristik biçim ve bilincini –akla dayalı devrim- 

kazandırdıysa, Sanayi Devrimi de maddi tözünü sağlamıştır.”39 Bu durum da 

modernliği sadece kültürel ya da ideolojik bir süreç olmaktan çıkartıp aynı zamanda 

onun bir türden sanayi dünyası olduğunu açığa çıkartır. 

 

Tarih ve ilerleme; Hakikat ve Özgürlük; Akıl ve Devrim; Bilim ve 

Sanayicilik: Post-modernistlerin tarihin çöplüğüne havale etmek istedikleri 

modernliğin “büyük anlatılar”ının ana terimleri bunlardır. Bu terimler on sekizinci ve 

on dokuzuncu yüzyılların büyük toplum kuramlarında bir billurlaşma noktasına 

vardı. Fransız Devrimi ve Sanayi Devrimi bu terimlerin tarihsel işaretleyicileridir; 

eğilim ve iştiyaklarının özetidir. Yüksek ortaçağ zindeliğinde değil; Rönesans’ın 

patlamalarında değil,; hatta on yedinci yüzyılın Bilimsel Devrimi’nde değil; ama 

Akıl çağında, on sekizinci yüzyılın ikinci yarısında, Romalı keşiş ve alim 

                                                
38 K. Kumar, a.g.e., 1999, s. 101. 
39 K. Kumar, a.g.e.,s. 103. 



 33 

Cossiodorus’un antiqui ile moderni arasında ilk ayrımı yapmasını izleyen on iki 

yüzyıldan fazla bir süre sonra modernlik düşüncesi doğdu.40    

 

Modernlik düşüncesi on dokuzuncu yüzyılın sonunda kurulduğunda, ona 

karşı tepkiler de oluştu. Bu açıdan modernizim modernlik değildir. Daha çok 

modernliğin kültürel yapısı içindeki görünümlerine karşı eleştirel bir tutumdur. Bu 

eleştiri, modern yaşamın kültürel planına karşı toplumsal bir eleştiri kadar, estetik 

bir kavram olarak modernlik eleştirisidir de. Moderniteye eleştiri ilk olarak sanat ve 

edebiyat alanından geldi. Modernite geleceğe yönelik üretimden yana bir 

planlamayken, modernitenin eleştirisi insansızlaşmış ve yaratıcılıktan uzak bir 

şimdiye işaret ediyordu. İnsan özgürlüğü ile yola çıkan Aydınlanma, insanı 

köleleştiren bir sanayi ile sonuçlanıyordu. Kant’ın bir ahlâk yasasına bağlılığın 

getireceği tanrının varlığı ve insanın özgürlüğü düşüncesi bir mitten öte bir şeye 

dönüşmedi.   

 

I.3. Modernite: Aydınlanma Miti  
 

Modernite, aydınlanmanın kendisi midir yoksa aydınlanmanın başka türden 

bir görünümü müdür? Aydınlanma belli türden bir “eleştiri” olarak öne çıktığı için, 

Ortaçağın bütün değerlerinin karşıtı bir tutum ile kendisini sunmaktadır. Aydınlanma 

düşünürü, Ortaçağın inançlarını ‘akıl dışı’ gördüğü için, kendisini bir “akıl” olarak 

gösterir. Bu söylem, insan varlığının dayandırıldığı ve yüceltildiği ‘akıllı varlık’ yanı 

üzerinde yükselmeyi dener. Bu nedenle insan hakkındaki bütün söylemleri, akıl 

sahibi bir varlık olması, toplumsal olması, bir devletin yurttaşı olması, kendi ahlâkına 

                                                
40 K. Kumar, a.g.e.,s. 106. 



 34 

dayanabilen özgür bireyler olması gibi bugün içinde geçerliliğini sürdüren söylemin 

temel kavramlarını üretir. Bu nedenle insanın için önerilecek her bir şey akla dayalı 

olmalıdır. Aydınlanma söylemi, aklın eleştiri gücü ile her türlü Batıl inançtan, 

gizemli güçlerden ve doğa ile ilgili korkulardan kurtarma projesini, onun akıl yanına 

dayanarak yapmayı sağlayacağı için insanı birey olarak da güçlendirilmeyi 

amaçlamaktadır. Birey akıl gücüne dayanarak öne çıktığında, insan belirli bir toplum 

içinde, hukuk önünde kendi özgürlüğü ile öne çıkmış olacaktır. Aydınlanmanın 

düşünürleri bu amaca ulaşmak için en temel işleri olan aklı bütün insanı arkaik bütün 

inanç ve kabullerinden arındırılmak için aklı “sıkı” bir eleştiriye tâbi tutarlar.  

 

Almanya’da Aydınlanmanın anlamını tartışmalar teolog Johann Friedrich 

Zöllner’in yazdığı “Aydınlanma Nedir?” makalesine yanıtlar ile başlarken, aynı 

zamanda aydınlanmanın kavramsal içeriği açımlanır. Kant’ın bu makaleye verdiği 

yanıt olan “Aydınlanma Nedir?” Sorusuna Yanıt adlı makalesinin giriş paragrafında 

aydınlanmanın programını açımlar:  

 

Aydınlanma, insanın kendi suçu ile düşmüş olduğu bir ergin 

olmama durumundan kurtulmasıdır. Bu ergin olmayış durumu ise, insanın 

kendi aklını bir başkasını bir başkasının kılavuzluğuna başvurmaksızın 

kullanamayışıdır. İşte bu ergin olmayışa insan kendi suçu ile düşmüştür; 

bunun nedeni de aklın kendisinde değil, fakat aklını başkasının 

kılavuzluğu ve yardımı olmaksızın kullanmak kararlığını ve yürekliliğini 

göstermeyen insanda aramalıdır. Sapere aude!. Aklını kendin kullanmak 

cesaretini göster! Sözü imdi Aydınlanma’nın parolası olmaktadır.41  

 

                                                
41 I. Kant, a.ge., 1984, s. 213. 



 35 

Diderot ve d’Alembert’in Encylopediae’si aklın sınırları ve kullanımıyla 

ilgili bir projeyi harekete geçirdiklerinde, bu amaç sadece entelektüel bir plan 

olmakla sınırlı kalmayıp onun siyasal uzantılarının da oluşturmak için çalıştılar. Her 

ne kadar Descartes, Leibniz, Bacon tarafından aklın kullanımı ve sınırları üzerine 

incelemeler uzun uzadıya yapılmışsa da, aklın kullanımın insanın politik yaşamı, 

özgürlüğü ya da hukukla ilişkisi ilk defa tartışılıyordu. Bütün bu planlamalar insan 

aklının kullanabilirliğinin olanaklarını artırmakla gerçekleşebileceği için, insan aklı 

için araçlar gerekmektedir. Bütün bu süreç için bilginin, özellikle de “bilimsel 

bilgi”nin kutsanması bu nedenledir. Aydınlanma düşüncesi, bilginin kaynağı ya da 

öznesi konusunda ortaya çıkan idealizm ve realizm karşıtlığı ile bilginin içeriği ve 

elde edilişi konusunda ortaya çıkan rasyonalizm ve ampirizm karşıtlığını aşmaya 

çalışmıştır. Bu durum en açık olarak Kant’ın felsefesinde görünür. Kant bilginin 

kaynağının dış dünya olduğunu kabul etmekle birlikte, bilginin salt deney bilgisi 

olmadığını, bilginin oluşumuna aklının kategoriler aracılığı ile karıştığını, bu nedenle 

bilgimiz duyulardan başlasa da akıl tarafından tamamlandığını ileri sürmektedir. 

Kant’ın, epistemolojinin genel tanımında “Kopernik Devrimi” dediği şey, aklın kendi 

yasalarını doğaya dikte ettirdiği savıdır. “Bugüne dek tüm bilgimizin kendisini 

nesnelere uydurması gerektiği varsayılmıştır; ama onlara ilişkin her hangi bir şeyi 

kavramlar yoluyla a priori saptama ve bu yolla bilgimizi genişletme girişimleri bu 

varsayım altında boşa çıkmıştır. Öyleyse, bir kez de nesnelerin kendilerini bilgimize 

uydurmaları gerektiği varsayımı altında metafiziğin görevinde daha iyi sonuç alıp 

almayacağımızı sınayabiliriz.”42 Bu nokta, Kant’ın epistemolojiye yapmış olduğu en 

önemli katkıdır, yani bilgiyi metafizik alanın dışına çıkartılmıştır. Aklın mutlak 

                                                
42 I. Kant, Arı Usun Eleştirisi, Ankara, 1993, s. 25. 



 36 

bilgiye ulaşabilirliğinin olanağı, saf bir bilgi problemi olarak kalmayıp onun bir 

ahlâk alanını da yarattığını göz önüne alarak, ahlâki da akıl temelinde açıklar. Doğa 

yasaları gibi ahlâk da akıl alanının ürünüdür. Ahlâk Metafiziğinin Temellendirilmesi 

adlı incelemesi ile pratik aklın ilkelerini temellendirirken, gerçekte aydınlanma 

döneminin insanını fizik ve metafizik evrenin kesişme alanına dönüştürerek insana 

yücelik alanı açmaktadır.    

 

Aydınlanmacı düşünürlerin eleştirilerindeki amaç, insanları, esasta ön yargı 

ve hurafenin temsil ettiğine inanılan eski düzenden kurtararak, yine esasta iyi ve 

özgürleştirici olduğu çekincesizce kabul edilen aklın düzenine sokmaktır. 

Aydınlanmanın entelektüel yapısında aklın düzeni, bütün insanlar için apriori olarak 

iyi addedilen bütün öğeleri kapsamaktadır. Dolayısıyla her türlü felsefi ve toplumsal 

proje akla ve akılla somutlaşan ilkelere yaslanmak zorundadır. Aydınlanmanın aynı 

zamanda “Akıl Çağı” olarak adlandırılması buradan gelmektedir.43 

 

Aydınlanma projesi doğrusal ilerleme anlayışına dayanmaktadır. İlerlemeci 

tarih felsefesi olarak da adlandırılan bu öncül, bilimin durmadan geliştiği ve 

ilerlediği, buna bağlı olarak toplumun da sürekli ilerleyeceği savını ileri sürmektedir. 

Kant, Dünya Yurttaşlığı Amacına Yönelik Genel Bir Tarih Düşüncesi adlı 

incelemesinde “tarih, insan iradesinin özgür eylemini geniş boyutlarda incelerken, 

özgür eylemde düzenli bir ilerleme olduğunu keşfedebileceği umudunu verir 

bizlere”44, derken modernitenin temel kavramı olan ilerleme anlayışını tarihin 

merkezi kavramına dönüştürür. Sürekli ilerleme ve gelişme içinde olan bir bilgi ile 

                                                
43 A. Çiğdem, Aydınlanma Felsefesi, İstanbul, 1999, s. 13-14.  
44 I. Kant, Dünya Yurttaşlığına Amacına Yönelik Genel Bir Tarih Tasarımı, 1982, s. 117.  



 37 

ideal toplum düzenine ulaşılabileceği düşlenmektedir. Kant’ın tarih tasarımında bu 

idealliğin arzusu gizlidir. Hegel’in tarih tasarımı, çelişkilerden arınmış bir toplum 

tasarımını, tarihin arzusu olarak öne alırken, ortaçağ Hıristiyan tarih anlayışı açılım 

buluyordu. Ancak  modernite bu arzuyu daha dünyevi ve daha laik bir şekilde 

gerçekleştirir. İdeal toplum düzeni, laik bir temele oturan bir ‘mutlak gerçek’ olarak 

kabul edilmektedir. Öyleyse söylenebilir ki, modernizm bir Aydınlanma projesidir. 

Modernitenin temel kavramları olan nesnel ve evrensel bilim düşüncesi, evrensel bir 

ahlâk ve hukukun olabilirliği, aklın tekliği, gerçekte Aydınlanmanın kavramlarıdır.45 

 

Makine imgesi, Aydınlanma Dönemi’nden itibaren modern toplumun temel 

sembolü haline gelmiştir. Resimden mimariye, sinemadan edebiyata kadar makine 

imgesini modern toplumun birbirinden çok farklı alanlarında görmek mümkündür. 

Goldman, filozofların, fiziksel ve toplumsal dünyayı, çok iyi birleştirilmiş ayrı ve 

bağımsız parçalardan oluşan devasa bir makine olarak düşündüklerini vurgular. Tüm 

diğerleri gibi bu makinede ancak yetenekli bir uzman tarafından bilinçli bir tasarı 

üzerine kurulursa çalışabilirdi. Goldman, bu nedenle, aydınlanma yazınında, büyük 

saat yapımcısı, evrenin tasarımcısı ve kurucusu olarak tanrı imgesinin sürekli bir 

biçimde işlendiğini belirtir.46 

 

Ancak bütün bu kuramsal yapılanmalara ve kavramların en ince 

noktalarının tartışılmasına rağmen, modernite aydınlanmanın bu akıl varlığını 

yeryüzünde gerçekleştirebildi mi? İnsanı salt bir akıl varlığı kılmak, onu, kesin bilgi 

varlığına dönüştürmeyi gerektirdiği için, aydınlanmanın projesi, epistemolojik 

                                                
45 M. Gökberk, a.g.e., 1993, s. 326. 
46 L. Goldman, Aydınlanma Felsefsi, Ankara, 1999, s. 52. 



 38 

anlamda bilimsel bilginin kutsanması ile son buldu. Bilimin bu kutsanması da salt 

sanayinin egemenliğinin ideolojisine dönüştü. Bu açıdan modernleşme, sanayileşme 

ve teknolojinin yayılması, toplumsal yaşamda bilginin rolünün artması, ticaretin 

yayılması yoluyla geniş alanda ekonomik bütünleşmenin oluşması, kırdan kente 

geçiş ile zihinsel, kültürel ve yapısal değişikliği ifade etmek için kullanılmaktadır. 

Fakat uygulamada modernleşme bu kadar yalın bir şemaya göre 

gerçekleşmemektedir. Modernleşme sürecinde çatışmalar, anlam yitimi, özgürlük 

kaybı ortaya çıkmaktadır.  

 

Aydınlanmanın uzantısı olan düşünce doğayı dönüştürülmesi gereken bir 

nesne olarak görürken, insana da bu dönüştürme görevini yükledi. Bir denetim 

nesnesi olarak kavranan dünya, insanının bilgi aracılığıyla yoğurabileceği bir 

nesneye dönüşmüştür. Dünyanın yorum gerektiren anlamlarla dolu bir metin olarak 

okunmasına son verilir.47 Aydınlanma ve rasyonalizasyon iki temel biçim içerir: 

Birincisi, maddelerin dünyası evrensel doğa kanunları tarafından yönetilir; ikincisi, 

bu evrensel kanunlar, aklın evrensel kurallarına uyan tüm insani aktörler tarafından 

bilinmektedir.48 Akılcılık ya da akıl yoluyla düzenin yasalarının keşfedeceğine olan 

inanç o kadar büyüktür ki, Horkheimer ve Adorno, hesaba katılabilirlik ve yararlılık 

ölçülerine uymayan her şeyin Aydınlanmanın gözünde kuşkulu olduğunu belirtir.49 

Burada “mit” ve “aydınlanma”yı özdeşleştiren çözümlemede, Aydınlanmanın mitin 

yerine alarak mite dönüştüğünü söylerler. Onlara göre, doğası gereği “mit” zaten bir 

tür aydınlanmadır; nesnesine ilişkin araçsal bir ustur. Mit, ona tapana nasıl yaşaması 

                                                
47 M. Küçük, Postmodernin Modern Karakteri ya da Dönemleştirmenin İronisi, Ankara, 2000, s. 
32 
48 Giere, Ronld N., Science and Technology studies: Prospects for an Engilihtened Postmodern 
Synthesis, Science, Technology & Human Values, 1993, vol: 18, no: 1, Vinter. 
49 M. Horkheimer, T. Adorno, Aydınlanmanın Diyalektiği, İstanbul, 1995, s.22.  



 39 

gerektiğini ve ne yapması gerektiğini bildiren bir bilinçtir. Onlara göre, aynı işlevi 

Aydınlanma da üstlendi. İnsan bu program içinde lanetlendi. Aydınlanmanın 

kazandırdığı tek şey, doğaya düşman olmaktır. 

 

Harvey, aydınlanma projesi için herhangi bir soruya ancak tek bir cevabın 

mümkün olduğu fikrinin varsayım olarak bulunduğunu belirtir. Buradan mantıksal 

olarak şu sonuç çıkar: Eğer doğru biçimde resmedilir ve temsil edilebilirse dünya 

kontrol altına alınabilir ve akılcı biçimde düzenlenebilir. Ama bu tek bir doğru temsil 

tarzı olduğunu varsayar: bütün bilimsel ve matematik çabalar da buna erişmek 

içindir. Eğer bu doğru tarzı keşfedilebilirse, Aydınlanma hedeflerine ulaşmış 

olacaktı. Bu Voltaire, d’Alembert, Diderot, Condorcet, Hume, Adam Smith, Saint-

Simon, Auguste Comte, Matthew Arnold, Jeremy Bentham, ve John Stuart Mill gibi, 

çok farklı yazarların paylaştığı bir düşünce tarzıdır.50 Doğanın matematiksel dilde 

yazılmış bir kitap olduğu, tüm evreninin istisna tanımayan genel yasalarla 

yönetildiği; gizemli, tuhaf ya da sıra dışı olan her şeyin yok olması ve mucizevi 

şeylerden tümden yadsınması; sürekli değişmez, usa uygun doğal yasaların 

varsayılması; bu yasaların deneyle kanıtlanabileceği savı gibi düşünceler 17. yüzyılın 

bilimsel ilerlemelerin aydınlanma çağına miras bıraktığı şeylerdir.51 Aydınlanma 

düşüncesiyle birlikte, pozitif bilimlerde olduğu gibi toplumsal yapının işleyişinin 

keşfedilebileceğine ve önceden planlayarak toplumu bir makine gibi 

düzenlenebileceğine yönelik bir düşünce hakim olmaya başlar. İlk olarak sosyal fizik 

adı verilen sosyoloji teorilerinde de toplumun fizik, kimya biyoloji bilimi gibi 

incelenebileceğine yönelik teoriler ortaya atılmıştır.  

                                                
50 D. Harvey, Postmodernliğin Durmu, İstanbul,  1997, s. 41-42. 
51 L. Goldman, Aydınlanma Felsefesi, İstanbul, 1999, s 42-43. 



 40 

 

Aydınlanmanın temel öğeleri olan hümanizmin, insanın sınırsızca 

yetkinleşebileceğine duyulan inancın, bilim ve teknoloji aracılığı ile ilerleme 

umutları, akılcılık ve evrenselcilik düşleri önemli ölçüde erozyona uğraması, 19. 

yy’ın ikinci yarısını Aydınlanman bütün değerlerinin kökünün kazınması gerektiği 

sesleri yükselmeye başlar. Aydınlanma, Ortaçağı ortadan kaldırmak için akıl önünde 

her şeyi muhakeme derken, 19. yy’ın ikinci yarısında bu defa da Aydınlanmayı aynı 

akıbet beklemektedir. Bilim ve teknolojiye dayalı bir sanayi doğanın tahribatına 

dönüşürken, toplumsal yapı Aydınlanmanın beklentisi olan erdemli akıllı varlıkların 

yücelikleri ile doluşmadı. Toplumsal sınıflar karmaşası yaşanırken, insanı kurtaracak 

değer başka yerlerde aranmaya başlanır.  

 

I.4. Modernite: Toplumsal Arka Plan 
 

Aydınlanma düşüncesi, modernitenin felsefi ve düşünsel arka planını 

oluşturur. Ortaçağ toplumsal yaşamında olayların nedenleri metafiziksel bir düşünme 

tarzı ile açıklanırken, Aydınlanmanın teorisiysenleri nedenselliğin açıklamasında 

rasyonaliteyi ilke olarak alırlar. Sadece olayların açıklanmasında değil, aynı zamanda 

olguların tasarlanmasında ve uygulanmasında da aynı rasyonel ilkeler iş görmektedir. 

Bu nedenle, modern toplum rasyonel bir toplum olması ya da rasyonelleştirilmesi 

Aydınlanmanın planının bir uzantısıdır. Toplumsal yaşamın her alanında işleyişin 

yasalarının olduğu ve bunların keşfedilebilir olduğu kabulü, toplumsal 

düzenlemelerde bilim kurallarının uygulanması düşüncesini getirdi. Bu durumda her 

şeyin akılcılık adına düzenlenmesi, rasyonelin dışındakinin reddini getirdi. 



 41 

Aydınlanma, kendine ait olmayana karşı şiddetli davranıyordu. Weber’in tabiriyle 

modern toplum, “yaşamın büyüsünün bozulduğu” insanların akılcılığın demir kafesi 

içinde yaşadığı bir toplumdur. Bunu en iyi modern toplumun örgütlenme tarzı dışa 

vurmaktadır. Toplumun örgütlenme tarzı ve işleyişi modern toplumun ne türden bir 

modernlik içerdiğini açığa vurmaktadır. Modernitenin kimi genel özelliklerine 

yakından bakarsak, Aydınlanmanın kuramsal düşüncelerinin etkilerini izleyebiliriz. 

“Akılcı toplum” kavramı ile özdeşleştirilen toplumun yapı ve işleyişi ile 

modernitenin özümsenmişlik derecesi arasındaki ilişki, yaşam alanlarının kuramlara 

göre düzenlenişini verir. Bu nedenle, bu bölümde toplumsal yaşamı genel bir bakış 

içinde değerlendirmek gerekmektedir. Ancak burada amaç toplum işleyişini analiz 

etmek değildir. Bu, sosyolojinin alanına girer; burada topluma bakış, sadece 

kendisini modern olarak örneklendiren toplum yapısının kurumlaşmasının gerisinde 

Aydınlanmacı bir tasarımın olduğuna işaret etmek kadar, modernite olarak sunulan 

aslında Aydınlanmacı aklın yıkama yol açtığına işaret etmekle sınırlıdır. 

 

I.4.1 Bürokratik Yapılanma 

 

Aydınlanmanın akıl kavramı açısından bakıldığında, akıl ile bürokrasi 

arasındaki ilişki nedir? Toplumsal yapılanmada moderniteyi simgeleyen 

bürokrasidir. Bürokrasinin tarihsel geçmişinde salt iktidarın meşruluğunu sağlayacak 

bir denetim mevcuttur. Bu durum modernitede kendisini tekrar eder; ancak daha 

hassas bir şekilde. İşte bürokrasi iktidarın denetiminin bu daha da hassalaşmış 

örgütlenmesidir. İktidar varlığını yurttaşın günlük yaşamına bürokrasi aracılığı ile 

sokar; kendisini bir ölçüt olarak dayatır. Öyleyse bürokrasiye, iktidarın akıl olarak 



 42 

toplumsal ilişkileri düzenleyen ve kontrol eden varlığı olarak bakılabilir. Modernite 

döneminde, çalışma hayatında, okullarda, hapishanelerde, hastanelerde, tüketim 

mekanlarında vb. kurumlar arasında eşgüdümün sağlanması ve toplumsal hayatın bir 

düzene sokulabilmesi için her alanın bürokratik yöntemlerle akılcılaştırılması, 

öngörülebilmesi ve denetlenebilmesi sistemin devamlılığı açısından büyüt önem 

taşımaktadır. Düzenin sağlanması düşüncesi modern dönemin önemli özelliklerinden 

birisidir. Sanayi devrimi ve modernite sürecindeki değişimlerin de etkisiyle özellikle 

ilk dönemde yaşanan kaotik sürecin bir düzene oturtulması düşüncesi, modernite 

sürecinin birbirinden çok farklı alanlarındaki yapılanmaların temelini oluşturur. 

Bürokratik yapılanma, modern dönemdeki kurumsal yapılanmaların belirli bir 

düzene oturtularak işlenmesini sağlar. Bürokratik yapılanma ayrıca yönetim 

kademesinde bulunanlarla, iktidarını sağlamlaştırma olanağı sağlamakta ve denetim 

sağlanabilmesini kolaylaştıran bir araç işlevi de görmektedir. 

 

Weber, bürokrasinin bir kez tam kurulduktan sonra ortadan kaldırılması en 

zor sosyal yapılardan biri olduğunu belirtir. Bu nedenle bürokrasi, toplu eylemi 

rasyonel düzenlilik kazanmış toplumsal eyleme dönüştürmenin başlıca aracıdır. Güç 

ilişkilerini toplumsallaştırmaya yarayan bir araç olarak bürokrasi, bu aygıtı 

denetleyenler için birinci derece önemli bir iktidar aracı haline gelmiştir.52 

 

Devletin teknik kadrolarının siyasal öneminin artışı, bürokratikleşme 

sürecinde ortaya çıkan gelişimlerin sonucudur. Sosyal hayatın bir çok alanı 

hiyerarşik idari yapılarla belirlenmiştir.53 Bürokrasinin, kurumların yönetim 

                                                
52 M. Weber, Sosyoloji Yazıları, İstanbul, 1993, s. 207. 
53 N. Birnbaum, Sanayi Toplumunda Kriz, İstanbul, 2002, s.92. 



 43 

kademesinde bululanlara sağladığı meşru iktidar, hayatın her alanında disiplinin 

kurumsallaşmasına ve kitlesel itaatin sağlanmasını kolaylaştıran bir işlev görmüştür. 

 

Bürokratik yapılanma, zamanla Weber’in “demir kafes” adını vereceği bir 

duruma dönüşmekteydi. Yaşam, insanların rasyonel yapılarla çevrili olduğu demir 

bir kafes haline geliyordu. Ritzer, Weber’in en çok sistemlerin giderek daha da akılcı 

hale geleceklerinden ve bu akılcı ilkelerin toplumun gittikçe artan kesimlerine 

egemen olacağından korktuğunu belirtir. Bir dizi akılcı yapı içine kilitlenmiş, ancak 

bir akılcı sistemden diğerine hareket edebilen insanlardan oluşmuş bir toplum ortaya 

çıkıyordu. Dolayısıyla, insanlar akılcılaştırılmış eğitim kurumlarından 

akılcılaştırılmış işyerlerine, akılcılaştırılmış eğlence yerlerinden, akılcılaştırılmış 

evlere gidebilirdi. Toplum, gidecek yeri olmayan akılcılaştırılmış yapılar ağından 

başka bir şey olmayacaktı; kaçış yeri yoktu.54 

 

Bürokratik yapılanma, toplumsal ve kurumsal yapılanmanın bütününü 

kuşatmış, modern dönemin farklı alanlarındaki dev kurumlarını yönetmenin tek yolu 

haline gelmiştir. Bürokrasi, bu kurumlarda yönetimi elinde bulunduranlara yasal bir 

otorite gücü ve sarsılmaz bir iktidar yetkisi sağlamıştır. Bu nedenle bürokrasi 

iktidarın aklının egemenlik aracıdır. Aynı zamanda, bürokrasinin yaygınlık derecesi, 

iktidarın meşruluk nedenine dönüşmektedir.  

 

I.4.2. İktidar ve İtaatin Meşrulaştırılması 

 

                                                
54 G. Ritzer, Toplumun McDonaldlaştırılması, İstanbul, 1998, s. 51. 



 44 

“Modern toplum” kavramı ile “düzen” düşüncesi neredeyse özdeşleşmiş bir 

şekilde algılanmaktadır. Toplumsal düzen her dönem iktidarının bir amacı olmuşsa 

da, toplumsal düzenin her bir ayrıntısının yasalarca düzenlenmesi, Aydınlanma 

çağının “eşitlik”, “adalet”, “hak” gibi kavramlarının bir uzantısıdır. Bu soyut 

kavramları gerçekleştirmek adına daha fazla yasal düzenleme gerekli olmuştur. 

Kaotik durumlara olanak tanımayan düzenlemeler yasalara gereksinim görmektedir. 

Özellikle modernite sürecinin ilk zamanlarında geliştirilen teorilerin birçoğu, değişik 

alanlarda yaşanan kaosun önleyerek, düzeni sağlamaya yönelik teorilerdir. Comte, 

Durkheim, Saint Simon, Marks, Spencer gibi modern toplum düşünürlerinin 

çalışmalarında da düzen ve düzeni sağlayacak araçların önemli bir sorun olarak 

tartışıldığı görülmektedir. Modern toplumda hakim olan bürokratik yapılanma, 

toplumsal hayatın her kademesinde düzeni sağlama konusunda, yönetim 

kademesindeki kişilere rasyonel bir iktidar meşruiyeti sağlamaktadır. Modern 

toplumda, iktidar toplumsal hayatın her alanında varlığını hissettirmektedir. 

Bürokratik merkezi kurumlar, iktidarın toplumsal hayatın her alanına yayılmasını ve 

toplumun denetlenerek, düzenin tesisini kolaylaştırıcı bir işlev görmüşlerdir. İktidar 

ve denetim bürokrasi aracılığı ile güçlenmiş ve yaygınlaşmıştır. İktidar her yerdedir. 

Bu durum, Aydınlanmanın düşünmediği, ama modernite ve iktidar kavramı ile 

özdeşleşen bir durumdur. 

 

Best ve Kellner, modernliğin kendi tahakküm ve denetim tarzlarını 

meşrulaştıran bir dizi disipliner kurum, pratik ve söylem ürettiğini belirtir.55 İktidar 

kavramı, çalışmalarının merkezine alan Foucault, modernite dönemi ve iktidar 

                                                
55 S.K. Best, Postmodern Teori, İstanbul, 1998, s. 16. 



 45 

ilişkisine yönelik çarpıcı tespitlerde bulunmaktadır. Foucault, modernitenin 

toplumsal yaşamın her alanında görülebilecek iktidar mekanizmalarını nasıl 

yarattığını gözler: 

 

On dokuzuncu yüzyılın başından itibaren aynı modele göre işlenmiş, 
aynı kurallara uyan bir dizi kurum vardı ve bunun ilk, neredeyse çılgınca tanımı 
BentHam’ın ünlü Panapticon’unda bulunur: Bireylerin ya bir üretim aygıtına, bir 
makineye, bir mesleğe, bir atölyeye, bir fabrikaya, ya bir eğitim aygıtına ya da 
bir cezalandırıcı, hizaya getirici veya sıhhı bir aygıta bağlı tutuldukları gözetim 
kurumları. Bireyler tüm yaşamlarını çevreleyen belli yaşamsal kurallara boyun 
eğmeye zorlanarak bu aygıta bağlanmışlardır. Bu, cezalandırma amaçları olan 
belli insanların, kadroların (ustabaşı, hastabakıcı, gardiyan) gözetimi altında 
olur; bu cezalandırma araçları fabrikalarda par cezası, okul ve tımarhanelerde 
bedensel ve ahlâki ıslah, hapishanelerde şiddete dayalı ve esasen bedensel 
cezalardır. Disiplinleriyle hastaneler, tımarhaneler, öksüzler yurdu, okullar, 
eğitim evleri, fabrikalar, atölyeler ve nihayet hapishaneler, bütün bunlar on 
dokuzuncu yüzyılın başında yerleştirilmiş ve hiç kuşkusuz sanayi toplumunun 
ya da kapitalist toplumun işleyiş koşullarından bir olmuş olan iktidarın bir tür 
büyük toplumsal biçiminin parçasıdır56 

 

Bürokrasi anlayışının beraberinde getirdiği, statülere dayalı otoritelerinin 

meşrulaştırılması kurumsal düzeyde üst yönetime büyük bir iktidar gücü salarken, alt 

kademede olanlar, verilen emirlere uyma ve kesin itaat etme şeklinde bir tavır 

geliştirmişlerdir. Verilen emirleri sorgulamadan uygulama, bürokratik modelinin en 

temel unsurlarından birini oluşturur. İtaatin meşrulaştırılması, modern toplumun en 

önemli özelliklerinden biridir.  

 

Weber, disiplinin içeriğinin, alınan emrin tutarlı ve rasyonellik ve metodik 

bir uzmanlıkla tam olarak yerine getirilmesinden ibaret olduğunu belirtir. Burada her 

türlü kişisel eleştiri kayıtsız şartsız durdurulur. Aktör gözünü kırpmadan ve kendini 

tümüyle vererek emri yerine getirmeye koyulur. İtaat eden eş zamanlı olarak ya da 

çok büyük bir kitle halinde hareket eden gruplar olması şart değildir: belli bir 

                                                
56 M. Foucoault, Büyük Kapatılma, İstanbul, 2000, s.127. 



 46 

mekanda bir araya gelmiş olmaları da gerekmez. Disiplini belirleyen çok sayıdan 

insanın itaatlerinin rasyonel bir nitelik taşımasıdır.57 Disiplinin her an genişleyen bu 

egemenliği, ekonomik ve politik taleplerin karşılanmasının aklileştirilmesine karşı 

konulamaz bir ilerlemeye yol açmaktadır. Bu evrensel olgu, karizmanın ve 

farklılaşmış birey davranışının önemini giderek daha da zayıflatmaktadır.58 

Bürokratik yapılanmanın getirdiği gayri şahsileşme, itaatin meşrulaştırımı ve 

sorgusuz uygulanması daha sonraki süreçte Nazi soykırımına kadar giden felaketlere 

yol açmıştır. Modern örgütlerde de iktidar ve itaat ilişkisi, örgütün varlığını 

sürdürmesi açısından büyük önem taşımaktadır. Özellikle modern örgütün oluşum 

sürecindeki ekoller, çalışanları iş süreçlerinde sadece söyleneni yapan, pasif ve 

edilgen bir nesne durumuna indirgemiştir. Emirlere uyma ve itaat, modern bürokratik 

yapılanmanın en temel özelliklerinden birisini oluşturur.  

 

I.4.3. Akıl, Bilim ve İlerleme 

 

“İlerleme”, Aydınlanmanın Hıristiyan tarih tasarımından aldığı bir mirastır. 

Ancak ilerlemeyi sağlayacak ilke akıldır. Hegel gerçekliği ve tarihi aklın bir gelişimi 

olarak açıklarken, yaptığı Hıristiyanlığın ve Aydınlanmanın senteziydi. Ancak 

ilerlemenin tanımı, kavram kadar büyülü değildi. Çünkü ilerlemenin neye göre 

olduğu sorusu, ilerleme düşüncensinin göreliliğini açığa çıkartıyordu. Her toplum bir 

başkasına göre ileri olabilirdi. Ancak modernite bu konuda hiçbir göreliliğe yer 

vermeyecek kadar açık davrandı. Modernite, aydınlanmanın akıl ve bilim kavramını 

                                                
57 M. Weber, a.g.e., 1993, s. 221. 
58 M. Weber, a.g.e., s. 224. 



 47 

devraldıysa da, bunu birer kavram olarak kutsamakla birlikte onlara daha somut bir 

şekilde işlevsellik kazandırdı. Modernite, ilerlemeyi, endüstri ve sanayi başarısı ile 

özdeşleştirerek yapılması gerekeni Aydınlanmadan daha açık bir dil ile belirledi. 

Modernitede akıl ve bilim, geleneksel toplumlarda olayların nedenlerini açıklamada 

kullanılan dinsel ve metafizik düşüncenin yerini aldı. Ama artık akıl, Aydınlanmanın 

aklı gibi bilme ile sınırlı değildir; daha yeniyi üreten, yani araçlaşmış bir akıl 

modernitenin ilkesi olmuştur. Bu nedenle modern toplum rasyonel ilkeler tarafından 

belirlenmiş bir toplum olmasından övgü ile söz edilir,59 ama buradaki aklın niteliğine 

de dikkat edilmelidir. Bu akıl artık insana yabancılaşmaktadır. Öyle ki, aklın 

açıklama alanına girmeyen her şey metafizik alanına atılacaktır. Pozitivist felsefe, bu 

yaklaşımla, Aydınlanmanın mirasını vardırılabilecek en son noktasına kadar 

sürüklemeyi denedi.  

 

Bu nedenle modernlik fikri, sıkı sıkıya akılcılaştırma düşüncesiyle 

bağıntılıdır.60 Batı’daki en güçlü modernlik yaklaşımı, en derin etkileri yaratmış olan 

yaklaşım özellikle akılcılığın geleneksel olarak adlandırılan toplumsal bağlar, 

duygular, görenek ve inançların yıkımını gerektirdiğini/dayattığını  ve modernleşme 

amilinin belli bir kategori yada toplumsal sınıf değil, aklın kendisi ve o aklın zaferini 

                                                
59 Modernite ve postmodernite süreciyle ilgili kesin ve mutlak çıkarımlar yapmak, kendi içinde bir 
takım çelişkileri barındıracaktır. Geleneksel dönemden modern döneme, modern dönemden 
postmodern döneme geçilirken toplumsal yapılanmada her üç süreci de yaşayan kişi, grup ve kurumlar 
bulunmaktadır. Bu bağlamda modernite sürecinin “Akıl Çağı” olarak adlandırılması ve rasyonel 
düşüncenin geleneksel düşüncenin yerini aldığı iddialarının yanında toplumsal yapılanmada metafizik 
ve dinsel düşünceye göre olayların nedenlerini açıklayan kişi ve topululuklar da bulunmaktadır. 
Benzer durum moderniteden postmoderniteye geçiş sürecinde de görülmektedir. Post modernite 
sürecinde birçok ülkede geleneksel, modern ve postmodern yapı ve düşünce şekilleri içi içer geçmiş 
haldedir. Bu nedenle belirtilen özellikler bir mutlaklıktan ziyade, genel bir tespit yapma ve çerçeve 
çıkartmayı amaçlamaktadır. 
60 A. Touraine, a.g.e., 1995, s. 24. 



 48 

hazırlayan tarihsel gereklilik olduğunu vurgulamıştır.61 Modernizm, rasyonelliğin 

formel biçimleriyle, insanın düşünme ve bu düşünceleri kullanarak, hayatı ve diğer 

canlılarla ilişkilerini kontrol edilebileceğini temel kabul etmektedir.62 

 

Modernizmin belirleyici özelliği, insana ve insan aklına duyulan sınırsız 

güvendir. Bu güven aynı zamanda modernitenin ilerlemeci tarih anlayışını da 

tanımlamaktadır. İnsan aklının yetkinliğe yükselmesinin olanağını varsayan 

Aydınlanmanın mirası ile modernite, insanın aklını kullanarak doğa ve kendisi 

hakkındaki bilgisini sürekli olarak artıracağını varsaymaktadır. Sürekli artan bilgi, 

insana doğayı ve doğanının bir parçası olan toplumu kendi çıkarlarına uygun olarak 

sürekli yeniden kurmasına olanak sağlayacaktır; böylece tarih de sürekli olarak 

ileriye doğru akacaktır. Modernite bu yaklaşımı insanın yücelmesi olarak 

yorumlamaktadır.63 Modernizm düşüncesi bir Aydınlanma projesi olarak sürekli ve 

doğrusal bir ilerleme anlayışı üzerine oturmaktadır. Akıl ve bilim sürekli ilerlemenin 

motorudur ve bu bağlamda Aydınlanma düşüncesinin ereksel bir özellik taşıdığı 

söylenebilmektedir.64 

 

Harvey, standartlaşmış bilgi ve üretim koşulları altında, doğrusal 

ilerlemeye, mutlak hakikate ve toplumsal düzenlerin rasyonel biçimde planlanmasına 

inancı özellikle güçlü olduğunu belirtir. Ortaya çıkan modernizm pozitivist, teknoloji 

merkezli ve rasyonalist bir karakter taşıyordu.65 Ritcer’e göre rasyonellik giderek 

toplumsal hayatın bütününü tamamen kuşatır. Akılcı sistemler bu ölçüde gelişince 

                                                
61 A. Touraine, a.g.e., 1995, s. 25. 
62 L. Vaye, Secularization in a Context of Advanced Modernity, 1999, s. 441. 
63 G. Şaylan, Postmodernizm, Ankara, 1999, s. 43-44. 
64 Şaylan, a.g.e., s. 91-92. 
65 D. Harvey, a.g.e., 1997, s.50. 



 49 

akılsallığın demir kafesi ile karşı karşıya kalınmaktadır. Hiçbir kaçış olanağı, hiçbir 

çıkış olamayacaktı.66 

 

Weber’e göre, toplumsal yaşamın akılcılaştırılması, amaçları peşindeki 

bireylerin mümkün olan en etkili eylem biçimini belirleyebilmek için Galile sonrası 

bilimin yöntemlerinin giderek daha yaygın bir biçimde kullanılmasının eşlik ettiği bir 

süreç olan, davranışın artan bir biçimde geleneksel değer ve normlardan çok 

akılcılaştırma tarafından düzenlenmesinden oluşur.67 Weber, Batı tarihsel gelişimini 

rasyonellik ve rasyonelleşmeye doğru bir gidiş olarak ele alırken, artan hesaplılık ve 

sistematik denetimin bireysel inisiyatifi ve geleneksel bağlılıkları zayıflatacağını, 

ortaya çıkan bürokratik denetim ve gözetimle toplumsal ilişkilerin gayri şahsilik ve 

resmiyet kazanacağını, bu süreçte hukukunda rasyonelleşeceğini belirtmektedir. 

Weber’e göre modern yaşamın hesaplılığı özgürlük değil demir kafes yaratmaktadır. 

Modernleşmede dünyanın büyüden kurtulması sürecidir. Modern toplum artık 

büyüden kurtulmuş toplumdur. Weber’in ifadesiyle yaşamın büyüsü bozulmuş, akılcı 

bir demir kafes içine hapsolunmuştur.  

 

Baumann, modern akılcılaştırma sistemlerinin nerelere kadar 

uzanabileceğini “Modernite ve Holocaust” isimli kitabında çarpıcı bir şekilde 

göstermektedir:  

 

Yani (Auschwitz) modern fabrika sisteminin sıradan bir uzantısıydı. 
Mal üretmek yerine, hammadde insanlardı ve son ürün ise ölümdü; yöneticinin 
üretim çizelgesinde günde şu kadar birim diye özenle belirtilmişti. Modern 
fabrika sisteminin en önemli simgesi olan bacalar insan etinin yakılmasıyla 

                                                
66 Riter, George, a.g.e, s. 17. 
67 Callincos, Alex, Against Postmodernism,polity prees,newyork,2002, s. 59 



 50 

oluşan keskin dumanlar püskürtüyordu. Modern Avrupa’nın son derece akıllı 
düzenlenmiş olan demiryolu ağı, fabrikalara yeni bir tür hammadde taşıyordu. 
Tıpkı öteki kargolarda olduğu gibi yapıyorlardı bunu. Gaz odalarındaki 
kurbanlar gelişmiş Alman Kimya Sanayi tarafından yapılmış prusik asit 
tabletlerinden üretilen zehirli gazları soluyordu. Mühendisler krematoryumları 
düzenlediler; yöneticilerde daha geri kalmış ulusların imreneceği bir heyecan ve 
verimle çalışacak bir bürokrasi sistemi düzenlediler. Genel plan da çarpıklaşmış 
modern bilimsel ruhun bir yansımasıydı. Tanık olduğumuz, toplumsal 
mühendisliğin büyük bir şemasından başka bir şey değildi.68 

 

Yaşanan dünya savaşları, Nazi katliamı, diktatörlükler, ekonomik krizler 

vb. unsurlar ilerlemeci anlayışın ve pozitivist bilimin topluma hakim olmasıyla, 

toplumun huzur ve mutluluğa ulaşacağına yönelik düşüncesini tersine çevirmiştir. 

Rasyonalite ve pozitivist bilim anlayışı birçok alanda insan unsurunun ihmal 

edilmesini de beraberinde getirdiği için akıl, bilim ve ilerleme düşüncesine duyulan 

inanç zamanla zayıflamıştır. 

 

I.4.4. Sanayi Toplumu 

 

Modernitenin cisimleştiği en açık alan, sanayi toplumudur. Bu nedenle 

birçok yaklaşım modern toplumu, sanayi toplumu ile özdeşleştirir. Çünkü modern 

toplum bir türden üretim alanına dönüşmüştür. Toplumsal yaşam, ideoloji, hukuk, 

uluslararası ilişkiler, mimari, yerel yönetimler gibi Hemen hemen her şey üretim 

kavramı çevresinde şekillenmektedir. Üretim alanı olarak “fabrika” sanayi yaşamına 

dönüşen modern yaşamın simgesine dönüşmüştür. Demografik değişimlerden, aile 

yapılarına, eğiteme kadar birçok alan fabrika merkez alınarak düzenlenmiştir. 

Fabrika ve sanayi odaklı yapılanma modern toplumun temelini oluşturur. Üretim ve 

üretimin pazarlanması için gelişen ilişkiler, modern toplum ilişkilerini organizasyon 

                                                
68 Z. Bauman, Modernite ve Holocaust, İstanbul, 1997, s. 25-26. 



 51 

birliklerinin ilişkilerine dönüştürür. Ezioni, modern toplumun organizasyonel bir 

toplum olduğunu ifade eder. Organizasyonlar içinde doğar, organizasyonlar yoluyla 

eğitilir, yaşamın büyük bir bölüm organizasyonlar içinde çalışarak geçirilir.69 Toffler, 

“ikinci dalga” adını verdiği sanayi toplumlarının hepsinde, topluma yenilikler 

getirmeyi düşünen bir takım insanların, fabrikanın en ileri ve en etkin bir üretim aracı 

olduğunu düşünerek orada geçerli olan ilkeleri öbür örgütlerde de uygulamaya 

kalkıştıklarını belirtir. Böylece okullar, hastaneler, cezaevleri, devlet bürokrasisi ve 

başka örgütler, fabrikanın iş bölümü, hiyerarşik yapı, kişiliğe kesinlikle yer 

vermemek gibi birçok özelliğini benimseyip almışlardır.70 

 

Aydınlanmanın aklı kendisini yabancı bir çöle sürgün edilmiş gibi 

durmaktadır. Artık yaratıcı felsefi aklın belirlediği kurallar değil, büyük 

organizasyonların belirlediği kural ve ilkeler yaşamı belirlemektedir. Aron’a göre 

sanayi toplumu, Renault ve Citroen gibi işletmelerle üretimin oluşturulduğu, hayatın 

yönlendirildiği bir toplumdur. Bu toplumda her şeyden önce işletme aileden 

ayrılmıştır; iş yeri ve aile çevresi ayrılığı bu toplumu açığa vuran bir veridir. İkinci 

olarak, sanayi toplumunun orijinal iş bölümü modelini getirmekteydi. Sanayi 

toplumu sadece köylüler, tüccarlar, meslek sahipleri, ekonomi kesimleri arasında 

zarureti değil; modern sanayi toplumlarının en belli başlı özelliklerinden biri olan, 

işletme içindeki teknolojik iş bölümü de zaruri kılmıştır. Üçüncü olarak, bir sanayi 

toplumu sermaye birimini gerektirir. Dördüncü olarak, işverenin yatırımları 

genişletme amacıyla sermayeye ihtiyaç duyduğu andan itibaren akli hesaplama 

meselesi doğmuş olacaktır. İçinde ister burjuva, ister Marksist ekonomistler 

                                                
69 A. Ezioni, Modern Organizations, Pretice-Hall, 1964, s. 1 
70 A. Toffler, Üçüncü Dalga, İstanbul, 1981, s.56. 



 52 

bulunduran hiçbir modern sanayi toplumu ekonomik hesaptan vazgeçemez. Beşinci 

olarak iş yerinde işçi toplanması meselesi gelmektedir ki bundan da üretim vasıtaları 

mülkiyeti meselesi ortaya çıkmaktadır.71  

 

Modernite döneminde eğitim yapısı da fabrika dikkate alınarak 

düzenlenmekteydi. Toffler fabrikayı model alarak düzenlenen kitle eğitiminde 

okuma yazma, hesap ve biraz da tarih öğretildiğini belirtir. Görünen ders 

programının dışında çok daha önemli olan gizli bir ders programı vardı. Bunda üç 

şey öğretilirdi: Her şeyi zamanında yapmak, söz dinlemek ve gösterileni kafanı 

kullanmadan bellemek. Fabrika hayatı, özellikle montaj düzenine göre kurulmuş 

olana, işçinin zamanında gelip gitmesini, amirlerin ve yöneticilerin vereceği emirleri 

tartışmadan yerine getirmesini ve büroda ya da makinenin başında aynı şeyi tekrar 

tekrar bıkmadan yapmasını gerektiriyordu. 72 

 

Üretimin sürekliği, pazarın sürekliği ile eşgüdümlüdür. Bu durum sadece 

üretimin yaşandığı toplumda değil, üretim sektörü içindeki her bir bireyden pazar 

bağı olan uluslararası ilişkilere kadar, her şey için geçerlidir.  

 

I.4.5. Zaman, Mekan ve Faaliyetlerde Eşgüdüm 

 

Modernite, gündelik yaşamın zaman kavramını kendisinin gereksinim 

duyduğu üretim ve tüketim tarzına göre belirlemiştir. Hız, üretimi pazara ulaştırma 

                                                
71 R. Aron, Sanayi Toplumu, İstanbul, 1997, s. 65-67. 
72 A. Toffler, a.g.e., 1981, s. 53. 



 53 

süreciyle ilgili bir kavrama dönüşmüştür. Modern toplumun zamanı Antikçağ insanı 

için güne ve mevsimlere dayalı zaman anlayışının ve Ortaçağın Tanrı zamanı 

anlayışının dışında insanı gerçekten kuşatan ve onu modern yaşamın üretilmesine 

zorlayan bir kavrama dönüşmüştür. Modern toplumun üretim tarzı zamanın 

kullanımı kadar mekanın niteliğini de belirlemiştir. Mekan endüstriyel üretimin ve 

tüketimin tarzına göre belirlendiği için, modernitenin mekanı insani değil, 

ticarileşmiştir. Daha ilginç olan, mekanın uluslararası benzerliklerde olması için 

standartlaştırılmasıdır. Bu durum ilişkilerin eş zamanlılığını sağlamak içindir. 

Geleneksel toplumlarda faaliyetler daha yakın bölgeleri kapsarken, modern toplum 

için faaliyetler arası eşgüdüm uluslararasılaşmıştır. Bu nedenle zaman ve mekansal 

açıdan eş güdüm ihtiyacı modern toplumun zorunlu özelliği olmuştur. Zamana bağlı 

ilişkiler aşılamaz. Kendi ihtiyacı ve yakın bölgeler için üretimin yerini, dev 

fabrikalarda şehir, bölge ve tüm ulusal sınırı kapsayan bir üretim tarzı almıştır. Bu 

durum yaşam şekillerinin, çalışma saatlerinin ulaşım imkanlarının eş güdümünü 

zorunlu kılmaktadır. Zaman bilinci ve eşgüdümünün önemi, gündelik yaşamın temel 

kavramına dönüştüğü için bunun dışına çıkan ilişki yaşam tarzları modernlikten 

dışlanır. Bu açıdan da modernlik kendi akışına uymayanı dışlamak konusunda 

vahşileşebilmektedir. Modernitenin yaşamın içeriklendirmesi, çalışma hayatı ile ilgili 

bir şey olduğu için, hayatın ve hatta insani düşlerin çalışma hayatına göre 

tasarlanması gerekmektedir. Fabrikalarda üretimin durmaması için vardiyalı 

sistemlere geçilmiş, işe gidip gelme zamana bağlanmış, eğitim dahil olmak üzere 

toplumsal hayatın bütün alanlarında zamana uymak önem kazanmıştır. İşletmeler 

pazar paylarını kaybetmemek için ürünlerini zamanında üretmek ve yetiştirmek 

zorundadır. Modernlik ile zamanındalık özdeşleştirilmesi kaçınılmaz olmuştur. 



 54 

Akılcılaştırma, bürokrasi, toplumsal düzenin sağlanması ve iktidarın sağlam 

temellere oturabilmesi için de kurum ve yapılar arasında zamansal eşgüdümün 

sağlanması önemli bir zorunluluk haline gelmiştir.  

 

Toffler, ikinci dalga olarak nitelendirdiği sanayi toplumunda inşa edilen 

bürolar, bankalar, polis merkezleri, fabrikalar, demiryolu istasyonları, büyük 

mağazalar, cezaevleri, itfaiye istasyonları, akıl hastaneleri ve tiyatrolar gibi 

birbirinden farklı olan mekanların işlevsel olarak birbirlerine uydurulmaları 

gerektiğini belirtir. Fabrikaların yerleri, evle iş yeri arasındaki yollar, demiryollarının 

rıhtıma ya da kamyon iskelelerine sokulması, okul ve hastanelerin suyollarının, 

elektrik merkezlerinin, havagazı borularının, telefon santrallerinin, birbirlerine 

uyumlu bir şekilde yerleştirilmesi zorunluydu. Toffler, tam adamını, tam zamanında, 

tam yerinde bulundurmak için zorunlu olan bu belirli ilere ayrılmış alanlar arasındaki 

inanılmaz eşgüdümün, azamdaki eşlemenin karşılığı olduğunu belirtir. Bu bir bakıma 

mekanın eşlenmesiydi. Çünkü sanayi toplumlarının işlemesi isteniyorsa zamanın da, 

mekanın da çok iyi örgütlenmesi gerekiyordu.73 İkinci dalga toplumlarının hepsinde 

toplumsal yaşam saate bağlanmış ve makinenin gereklerine uydurulmuştur. Belirli 

saatler dinlenme için ayrılarak çalışma programlarının arasında standart uzunlukta 

izinler, tatiller, kahve molaları serpiştirilmiştir.74 

 

Sanayi sistemi, tarım toplumlarında görülen çalışma saatlerini de büyük 

ölçüde değiştirir. Sanayi-öncesi toplumun sesiz ve sakin geceleri, yerini devamlı 

çalışmanın gerektirdiği gürültülere bırakır. Dolayısıyla işgücü vardiyalara göre 

                                                
73 A. Toffler, a.g.e., 1981, s. 154. 
74 A. Toffler, a.g.e., 1981, s. 83 



 55 

ayarlanır ve işçi cemaatinin tavrı gece işini hoş karşılayacak şekilde şartlandırılır. 

Geleneksel toplumun tatil ve dini bayram günleri bile, sanayi toplumunun 

gerektirdiği değişme ve yeni düzenlemelerden kurtulamaz.75 

 

Önce ulusal ölçekte sağlanan eşgüdüm zamanla uluslar arası ölçekte 

genişlemiş, çalışma saatlerinin, dinleme aralıklarının ve tatillerinin eşgüdümü 

sağlanmıştır. Çalışma saatleri ve dinlenme günleri modern toplumlarda, aralarında 

eşgüdüm olacak şekilde düzenlenmiştir.  

 

I.5. Modernitenin Eleştirisi 
 

Modernliğin dayandığı Aydınlanmacı aklın insana kazandıracağını vaat 

ettiği özgürlük ve refah toplumu gerçekleşmediği gibi, endüstriyel hırs daha fazla kâr 

uğruna insanların daha fazla köleleşmesine neden olmuştur. Dünyayı tüketme 

mücadelesi, insanları toplama kamplarında yok etmeye dönüşmüştür. Toplumsal 

yaşamdaki ilişkilerin düzenlenmesi için gelişen bürokrasi insani unsuru göz ardı eden 

mekanik bir kast sistemine dönüşmüştür. Bütün bu süreçler insanı toplumsal hayatta 

iktidarın bir nesnesine, çalışma hayatında ise makinenin bir uzantısına 

dönüştürmüştür. Modernite, Aydınlanmayı insanın yabancılaşması ile tamamlamıştır.  

 

Descartes’in felsefi tasarımından Aydınlanmaya ve oradan Comte, Marks, 

Weber gibi diğer toplum teorilerini içeren modernliğin teorisi, bilginin 

dayandırılabileceği sarsılmaz bir temel arayışından, evrensel ve totalleştirici 

                                                
75 C. Kierr, v.d., Sanayileşmenin Mantığı, 1995, s.89. 



 56 

iddialarından, tartışmasız ve kesin hakikati sağlama kasıntısından, kuruntulu 

rasyonalizminden ötürü eleştirilir.76 Modernlik projesinin sürdürülmesi önerisi 

karşısında hem entelektüel çevrelerde hem de akademi ve sanat çevrelerinde hüküm 

süren kuşkucu ruh hali, çeşitli etkenlerin yarattığı anlaşılır bir düş kırıklığı yüzünden 

ortaya çıkmıştır. Eleştirilerde modernite, temel insan ihtiyaçlarını insan onuruna 

yakışır bir şekilde gidermek yerine hâlâ savaşı, silahlanmayı, doğal çevrenin tahrip 

edilmesini ve ekonomik sömürüyü sürdüren, Hıristiyan olmayan ve beyaz olmayan 

halkları ikinci sınıf bir manevi ve politik konuma indirgeyen, kâr ve rekâbet adına, 

dayanışmacı bir arada varoluşun köklerini tüketen bir hayat biçimi77 olarak 

tanımlanmıştır. 

 

Gorz, bugüne kadar olageldiği biçimiyle modernleşme sürecinin, kendi 

mitoslarını yarattığını ve kanıta dayalı araştırmadan ve akılcı eleştiriden muaf yeni 

bir “inanıyorum”u koruduğunu belirtir. Akılcılaştırmanın dayattığı sınırların 

savunulacak yanı kalmamıştır. Gorz’a göre post modernlerin modernliğin sonu ve 

aklın krizi olarak gördükleri şey, gerçekte, artık savunulacak yanı olmayan bir evren 

kavrayışının ve bir gelecek görüşünün taşıyıcısı olan, sanayileşmecilik denen bu 

seçmeci ve kısmî akılcılaştırmanın üzerinde yükseldiği kısmen dinsel, akıldışı 

içeriklerin krizidir.78 Batı akılcılığı, Batı’nın kendi tarihinde, başta hümanizm olmak 

üzere geliştirmiş olduğu dünya görüşlerinin ve türlü emperyalist ya da totaliter 

pratiklerin başlıca sorumlusu olarak gösterip sorgulanmaktadır. 79 

 

                                                
76 S.-K. Best, a.g.e., 1998, s.18. 
77 Ş. Benhabib, Modernizm, Evrensellik ve Birey, İstanbul, 1999, s. 17 
78 A. Gorz, İktisadi Aklın Eleştirisi, İstanbul, 1995, s. 14. 
79 T. Bumin, a.g.e., 1996, s.7. 



 57 

I.5.1. Modernitenin Eleştirisi ve Aydınlanma Mitinin 

Çöküşü 

 

Aydınlanmanın uzun süren tarihi modernitenin kısa süren yükselişi ile 

birlikte sarsılır. Modernitenin felsefede bir ide olarak sarsılmasının ilk belirgin örneği 

Nietzsche ile başlatmak olanaklıdır. Nietzsche her ne kadar yaşamı iğdiş eden 

kuramsal yapıları -örneğin Hıristiyanlığı, demokrasiyi- eleştirmişse de, gerçekte bu 

kuramsal yapılar modern olanın görünümü olduğu için, eleştirisi doğrudan modern 

olanın kökenine yönelmiştir. Yaratıcı insanın simgesi olan Dionysoscu insanı yok 

eden bu yaşam kökten yıkılmalıdır. Nietzsche, akıl kavramını revizyondan geçirme 

yerine daha radikal bir kopuşu gerçekleştirerek aydınlanmanın diyalektiğine veda 

etmektedir. Modernite,  Nietzsche ile tek olma konumunu kaybetmekte, sadece mitin 

çöküşü ve ilkel hayatın kaybolması ile başlayan yaygın bir akılcılaşma tarihin son 

dönemi olarak nitelendirilmektedir.80 “Bilgince çalışan Nietzsche Doğu’ya ve 

münzevi ideale inancı soy kütüğünü (geneology) çıkararak modern düşünceyi daha 

öteye fırlatmak istedi”81 Nietzsche’nin bu stratejisinin en önemli amacı, kuramda, 

iktidarın maskesini düşürmekti. İktidarı, ekonomik ve toplumsal ilişkilerin ürünü 

olmaktan çok, felsefi düşüncenin bir ürünü olarak kabul eden Nietzsche, moderniteyi 

iktidar ile bilginin birlikteliğini ele alarak eleştirdi. Sokrates’ten beri entelektüel bir 

nitelik kazanan felsefeyi sadece akılcı bilgiye yönelmekten kurtarıp, insana özgür bir 

benlik bilinci vermeye yönelik bir faaliyete dönüştürmeye çalışmıştır. Amacı, insanı 

                                                
80 R. Geuss, Habermas ve Eleştirel Teori, İstanbul, 2002, s.59. 
81 R. Geuss, a.g.e., s. 61. 



 58 

dengenin ve ölçünün tanrısı Apollon’un hükümranlığından kurtararak, coşkunun, 

sevincin ve taşkınlığın tanrısı Dionysos ile tanıştırmaktır.82 

 

Nietzsche’ye göre XVIII. ve XIX. yüzyıldaki büyük atılımı belirleyen şey 

akıl, bilim veya tarihin özü değildir. Gelişmeyi ve ilerlemeyi sağlayan şey doğal, 

biyolojik bir süreç olan insanın yaşam enerjisidir. İnsanı insan yapan bu enerji aynı 

zamanda düzensizliğini, yabancılaşmanın ve kinin kaynağıdır. Her insanda farklı 

olan bu enerji “üstün insan”da daha fazladır ve Tanrının olmadığı bir dünyada tarihi 

bu üstün insan yapmaktadır. Yaşam enerjisi hem yaratıcılığın hem de yıkıcılığın 

kaynağı olduğu için, salt bilgiye dayanılarak kurulan Aydınlanma toplumu vahşi ve 

yabancılaşmış bir toplum olacaktır.83 Çünkü bu toplumda Apollon’un etkisiyle 

olabildiğince abartılırken Dionysos’u bağlayan zincirlerin sayısı artacaktır. 

 

Nietzsche, insanın sürekli olarak bir şeyleri yıkarak yarattığını söyler. 

‘Yaratıcı yıkıcılık’ (creative destruction) insandaki yaşam enerjisinin ortaya çıkışıdır. 

Yaşamın kaos içinde olan dinamik süreci aklın ve bilimin önüne bu yaratıcılığın 

geçmesi ile anlaşılabilecektir.84 Nietzsche, Batı düşüncesinde bir kırılma noktasına 

işaret etmektedir. Nietzsche, her türlü rasyonel ilkeye karşı coşkuyu, duyguyu, 

eylemi koyarak Aydınlanmanın85 ertelediği insanın doğal içgüdüleri ve yaşama 

coşkusu ile varolmasını öne çıkartır. Onun rasyonellik yerine arzu ve coşkuyu öne 

çıkartması Freud’u uyandırmıştır. “Modernliğin temel öğretisi olan ‘aklın tahtan 

indirilişi’, irrasyonel ve bilinç dışı güçlerin açığa çıkartılışı, belki de modernizmin 

                                                
82 R. Geuss, a.g.e., 2002, s.204. 
83 G. Şaylan, a.g.e., 1999, s.19. 
84 G. Şaylan, a.g.e., 1999, s.20. 
85 L.P. Thiele, Nietzsche’s New Seas, 1992, s. 213. 



 59 

modernliğe vurduğu darbelerin en tahrip edici olanıydı”86 Bu nedenle Freud “modern 

ilerleme düşüncesinin üzerine devasa bir gölge düşürdü.”87 O, uygarlığın “psişik bir 

ıstırap ve bitkinlik pahasına” sürdürüldüğüne inanıyordu.           

 

Aydınlanmanın Diyalektiği’nde Adorno ve Horkheimer, ilerlemeci tarih 

anlayışı ile modernitenin iyimserlik felsefesinin konusu haline dönüştüğünü, ama 

modernitenin başka bir yüzü olarak Faşizmin, Batılı bilinçte iyimserlik felsefesine 

karşı derin bir güvensizlik yaratmış olduğunu belirlerler. “Gaz odaları yapısal olarak, 

modernitenin olumlu özellikleri olarak kabul edilen aynı yol gösterici ilkelerle 

yönlendirildi: Akılcı verimliliğin ilkeleri Holocaust olasılığını kolaylaştıran düşünce 

yapısı, bizzat Aydınlanmanın felsefi yapısı içine kaydedilmiştir. Çünkü akılcı bir 

topluma doğru gidiş, özgürleşme kadar faşizm için de kullanılabilecek bir akılcılığı, 

bizzat akılcılığın kendisine karşı çıkmaya doğru yönelmiştir.”88  

 

Buna göre Aydınlanmacı akıl, akılcı bir toplumu değil, yönetilen bir 

toplumu üretmiştir. Akıl ve ‘diğer’ karşıtlığı bu üretimi beslemektedir; 

Aydınlanmanın önerdiği özgürleşme, hapsedici sonucu beraberinde getirmiştir. 

Aydınlanmanın özgürlüğü aslında sadece özgürlüğün biçimi veya bir estetiği olmakla 

sınırlı kalmıştır. Bunun diğer adı temsildir. “Bundan dolayı postmodern felsefedeki 

başlıca eleştiri konularından biri, anlamın ve gerçeğin, kendilerini ileten temsilleri 

öncelediğini ve belirlediğini ileri süren klasik temsil teorisidir. Bu teorinin 

postmodern felsefede toplumsal normatiflikle ilişkilendirilmesinden dolayı, temsilin 

eleştirisi siyasal bir değer kazanmaktadır. Temsilin maddi etkinliğinin retorik gücü 

                                                
86 Kumar, a.g.e., 1999, s.118. 
87 Kumar, a.g.e., s.118. 
88 R. Geuss, a.g.e., 2002, s. 25-26 



 60 

hakkındaki bu tartışma, aynı zamanda, toplumsal kurumları tamamen temsilin 

dışında yer aldığı düşünülen gerçeklere veya töz düşüncelerine bağlayarak 

temellendiren ve bu sayede bu kurumlara belirli bir meşruluk sağlayan klasik 

patriyarkal ve kapitalist ideolojilere karşı bir argüman olmaktadır.” 89 

 

Bu açıdan bakıldığında modernite baskı araçlarını geliştirmekle de öne 

çıkan bir niteliğe sahiptir. Özellikle de “dil” insanı baskı altına alan bir yapı olarak 

görülmüştür. Eleştirel kuramın düşünürleri, dilin içeriği ile iktidarın baskı kurması 

arasında doğrusal bir ilişkiyi açığa çıkartmışlardır. “Olumsuzlamayı ifade edebilme 

şans ve yeteneğini yitiren insan dili artık baskılar altında tutulan yönetilenlerin 

protestolarının hiç duyulmadığını sağır bir dile dönüşmüştür. Sözcüklerden bir tek 

anlam değil, birçok anlamlar çıkarmamızı sağlayabilecek bir söylem yerine, 

toplumdaki egemen güçlerin aracı olma durumuna indirgenmiş bir söylemdir dil’in 

bugün kendi içinde barındırabildiği.”90 

 

I.5.2. Nietzsche’nin Moderniteyi Yıkıcı Eleştirisi 

 

Nietzsche felsefe tarihindeki özel yerini son derece uç noktadaki eleştirel 

tutumuyla edinir. O ‘çekiçle yaptığı felsefe’ ile modernliğin dayandığı ilkeleri ve 

olağan hayatı kutsayan köleliği parçalayarak insana, ondaki ertelenmiş ve üstü 

örtülmüş yaşama tutkusunu yeniden verir. O, modernliği son uğrağından klasik 

kökenlerine kadar geri götürerek yıkmayı denemiştir.  

                                                
89 R. Geuss, a.g.e., 2002, s. 382 
90 R. Geuss, a.g.e., s. 380 



 61 

 

Felsefe, daha çok geçmişten kalan soruları çözmek ya da çözme çalışmaları 

yaparak, geleceği yeni sorular taşımaktır. Şimdinin sorularını ele almak, gelecek için 

çözümlemek/çözmek üzere yeni sorular hazırlama, bütün filozofların ortak 

yazgısıdır. Bu noktada bir kez daha Nietzsche’nin büyüklüğü kendisini gösterir. O, 

kimse için kimsenin yanında değildir. Tüm çabası insanın çürümeye terk edilmiş 

doğasına yaşam aşılamaktır. Bu nedenle onun felsefesi, eski Greklerin felsefesine ve 

dünyasına geri dönüşü içerirken, araçsal akılcılığa indirgenen entelektüelciliğine 

karşı da bir tepkidir. 

 

Nietzsche, 19. yüzyılda yaşayan ancak Kant’tan etkilenmeyen ilk Alman 

filozofudur. O kendi zamanına kadar sunulan parçalı insan anlayışlarını bir kenara 

iterek “bütün olarak insan sorunu”nu ortaya koyar. Nietzsche felsefesinin ana hareket 

noktası “insan”dır. Üstelik bunu yaparken de, diğer filozoflar gibi, insanı, değerlerin 

taşıyıcısı olma bakımından değil, doğrudan doğruya hayatla olan ilgisi yönünden 

konu edinir. Aradığı, yaşam arzusu duyan, “güç istemi” olan saf insandır: “İnsanların 

çoğu insanın eksik ve özel bir görünümüdür. Bir insan elde etmek için onları 

birbirine eklemek gerekir. Bu anlamda bütün dönemlerin, bütün hakların eksik olan 

bir yanı vardır; insanın parça parça oluşması, belki de gelişimi için gereklidir. Aynı 

zamanda, söz konusu olanın, aslında yalnızca sentetik insanı üretmek olduğunu ve 

aşağı insanların büyük çoğunluğunun ise tasarlanan oyunun vardığı noktayı gösteren 

binlerce yıllık bir sınıra benzeyen, bütün insanı herhangi bir yerde ortaya çıkmasını 

sağlayacak ilk belirtiler ve hazırlık çalışmaları olduklarını bilmek gerekmez mi?”91 

                                                
91 F. Nietzsche, The Will to Power, 1967, s. 384. 



 62 

 

İnsanın doğa ile ilişkisi sorununda, Berkeley doğayı insana bağımlı kılıp 

onun varlığını düşünülebilmesine bağlı kılar; Descartes insan ve doğa arasında ortak 

bir töz arar; Kant insanın zihninde olduğunu var saydığı kategorileri doğaya dikte 

ederek, doğanın algıladığını varsayar. Nietzsche ise, kendisini içe dönük bir sisteme 

bağlayabilecek tüm bu düşüncelerden kaçınarak, doğayı düşünce ilkeleriyle değil, 

düşünce ilkelerini doğa aracılığıyla açıklamayı öngörür. İnsanın içe kapanması 

yerine, dışa açılması gerektiğini savunur. Bu bile onun aykırı nitelikli düşünüş 

biçimini ortaya koymada bir ölçüt oluşturabilir.  

 

Nietzsche’nin eleştirilerinin bütünü, modernliğe yöneliktir. O, içinde 

bulunduğu yüzyılın insanını, modernlik diye açıkladığı demir kafesten kurtarmak 

ister. Yaratıcılık ve toplum dini olarak özetlenebilecek modern düzen, Nietzsche’ye 

göre Özne’ye/Ben’e karşı gelişen yapısından dolayı yıkılması gerekir. Artık insanı 

engelleyen ne Hıristiyan dini, ne ahlâk nede toplumsal özne kalmıştır. Bu açıdan 

bakıldığında Nietzsche, ilk olmasa da, modernliğe yönelik en köklü eleştiriyi 

geliştirmektedir.  

 

Nietzsche’nin modern dünyaya ait saydığı ve Hıristiyan ahlâkının sonucu 

olarak gördüğü “özne” kavrayışı ile yine modern dünyanın çıkarcı parçası diye 

yorumladığı “birey”e duyduğu tepki oluşturmaktadır. Eleştirilerine bir köken 

kazandırmak için Nietzsche, felsefesinin temelini oluşturan ontolojik antropolojik 

insan anlayışının üzerinde durur. Özne ve birey kavramlarının akıl ile gelenek 



 63 

arasındaki gerginliğe götüreceğinden dolayı, modernlik karşıtı bir filozof olarak 

Nietzsche, felsefi söyleminde özne ve birey kavramlarından uzak durur.  

 

Nietzsche’nin modernliğe yönelik bu köklü eleştirisinin nedeni 19.yy’ın 

ruhunda yatmaktadır. 19. yüzyılın düşünsel iklimi Nietzsche’nin felsefesinin zeminin 

oluşturur. Çağın gerçekliği filozofun kavramsal ağının dayanaklarını verir. Bu 

nedenle modernliği olduğu kadar Nietzsche’yi anlamak için 19. yüzyılı anlamak 

gerekmektedir.  

 

I.5.2.a. On dokuzuncu Yüzyılın Düşünsel Dünyası 
 

19. yüzyıl, Avrupa düşüncesi için çalkantılı bir dönemdir. Dönemin çok 

renkli görünümü, temelde farklı düşünce sistemlerinin çağı egemenliği altına almak 

için verdiği savaşımların bir ürünüdür. Ulusal kimliklerin yavaş yavaş belirdiği bu 

yüzyılda, baskılara karşı da uyanışlar görülür. Yüzyılın belki de en önemli özeliği 

yaşamla düşünceler arasında bir bağlantı kurmaya çalışarak “değerlerin yeniden 

değerlendirilmesi”dir. 19. yüzyılda Avrupa moralini etkileyen iki zıt kutup vardır. 

Bunlardan birincisi Hıristiyanlıktır, ikincisi ise Hıristiyanlığa tepki olarak doğan 

bilimci-pozitivist, demokrat-sosyalist değerleridir. “Tanrı” ve “öte dünya” düşüncesi 

ile “modern toplum” düşüncesi arasında güçlü tartışmalar çağın ruhunu 

belirlemektedir.  

 

19. yüzyıla damgasını vuran ve söz konusu savaşımda belli bir iddia taşıyan 

akımlardan biri de “idealizm”dir. Bu yüzyılda Platon felsefesinin izinden yürüyen, 



 64 

Descartes, Leibniz, Spinoza, Kant, Fichte, Schelling, Hegel gibi filozoflarla gelişen 

idealizm, romantizm akımı bu dönemde sarsıntı geçir. Bu felsefe akımı, insanın 

doğuştan birtakım verilerle geldiğini, insan bilincine değişmez ilkelerin bulunduğunu 

ileri süren, insanı kendiyle değil de, kendi varlığını aşan verilerle yorumlamaktadır. 

Sokrates’in gökten yere indirdiği felsefe, idealizmin yaklaşımları ile insan yeniden 

gökyüzünün ötesindeki kavramlara bağlanmıştır. Bu bağlamda gerçekliğinden 

koparılan insan, gerçekliğini yeniden aramaya koyulmuştur.92 Nietzsche’ye kadar, 

felsefede insan salt bir düşünce varlığıdır. Sokrates’ten Hegel’e kadar düşünce 

akımları, çoğunlukla “Tanrı” ve “yeryüzü” arasındaki ayrım olarak konumlandırılır. 

İnsanın kimliği, kişiliği, kendi dışındaki bir “öte”de aranır. Avrupa düşünce akımları 

insanı parçalı bir yapıda ele almış; insan nesneleştirilmiş, kendinden de 

uzaklaştırılmıştır. Sokrates’ten bu yana “insan”ın bölünmüşlüğü söz konusudur. O 

bir yanı ile Tanrı’ya bir yanı ile yeryüzüne bağlıdır. Filozoflar genellikle insanın 

Tanrısal yanı “ratio”, “logos” yani “akılsal” yanı ile ilgilidir. İnsanın bu iki parçası 

arasındaki en geniş yarığı ise Sokrates ve Platon çizgisi üzerinden felsefeyle bağını 

kuran Saint Augustinus’un dinle karışık düşüncelerini kendisine çıkış noktası olarak 

alan Descartes açmıştır. Descartes görünüş dünyasındaki insan varlığını, “Cogito 

ergo sum” (Düşünüyorum öyleyse varım) önermesiyle akla bağlar. Böylece insanın 

yer kaplayan kısmı kendisinden ayrılır. İnsan Descartes’da iki ayrı özün bir 

aradalığıdır. Ardından Kant da bu parçalanmayı biraz daha derinleştirerek, “düşünce 

dünyası” ve “duyu dünyası” olarak iki ayrı dünya tablosunu çıkartır. Kant’la beraber 

insan ontolojik olarak bütünlüğünü tamamen kaybediler. Daha önceki çağda 

Leibniz’ın “monad” dediği kapalı parçacıklardan oluşan evreni, Kant’la birlikte 

                                                
92 F. Nietzsche, Eylem Ödevi, İstanbul, 1983. 



 65 

“Noumen” ve “Phenomen” olarak ikiye ayrılır. Bu kavramlar görünen ile 

görülmeyeni, bilinen ile bilinmeyeni gösterir. İnsanı parçalı olarak ele alan tüm bu 

görüşler Hıristiyanlık temeline oturtulabilir. Yine bu görüşler doğrultusunda yürüyen 

Fichte ve Schelling’de birtakım “öz”ler görülür. Fichte bu “öz”lere “ben” der. Bu 

filozofların hepsinin ortak noktası, insanı, yalnız düşüncede var olabilen ilkeyle 

açıklamaya çalışmalarından ileri gelir, insan “tek”, “bir” ilkeden kalkarak 

anlaşılmaya, çözümlenmeye çalışılır. Bu görüş çerçevesinde “evren”de tek bir 

ilkeden kalkılarak açıklanır.  

 

Felsefelerin insanı gerçek doğasından uzak tutmaları yanı sıra, 

Hıristiyanlığın olumsuzlayıcı bir tarzda insan üzerindeki egemenliğini 

sürdürmektedir. İnsan, evren birer “yaratılmış varlık”tır. Yaratıcı Tanrı, günün 

birinde evrene son verecek ve toplumsal anlamda suç haline gelen günahların 

hesabını “öte taraf”ta soracaktır. İnsan, bir iradenin taşıyıcısı olmasına karşın alın 

yazısı yaptığı için suçludur. Tanrı dışında, kendi istemiyle davranan, kesin 

bağımsızlığı, gerçek özgürlüğü olan bir varlık yoktur. En küçüğünden en büyüğüne, 

değin tüm olanlar Tanrı’nın yönetimi altındadır. İnsan, evren içerisinde “buyrukları 

taşıyan bir varlık”tır. Bu durumda özünden, kaynağından uzak bağımsız bir istemden 

yoksundur. Tüm bunlara karşın yapıp ettikleri dolayısıyla Tanrı’ya karşı sınırsızca 

sorumludur. “İlk günah” insanın kirlenmesine yol açmıştır. İnsanın kendini aşan bir 

gücün itimiyle yaptığı her eylemden dolayı suçlu görüşünün trajedisinin felsefe 

düzeni içerisinde ele alan St. Augustinus’tur. Ancak, o bu konu üzerinde, insanı 

ilgilendiren bir olay olması nedeniyle durmuştur. Onun ardılları ise, sorunun 

sınırlarını genişleterek, durumu zamanla kilise ve devlet yöneticileri arasında bir 



 66 

problem haline getirmişlerdir. Kilise, Tanrı adına evreni denetleyen bir otorite haline 

gelerek, özgür düşünceye sınırlar koymuştur. Kilisenin baskıları, çocukluk 

döneminde Nietzsche’nin karşısına dikilmiştir. İleriki yıllarda felsefesine genel 

biçimi veren Hıristiyanlık karşıtı düşüncelerinin de tohumları yine bu sırada atılır.  

 

Platon’dan sonra gelen Yeni Platoncu görüşlerle de biçimlenen bir felsefe 

çığırına dayanan Avrupa düşüncesi, 19. yüzyılın ortalarına değin insanı bağımsız 

değil de bir bilgi varlığı olarak değerlendirir. İnsana bilgi açısından bakar; onun 

felsefe ile ilişkisini de bu yolla kurar. Ele alınan insan değil, onun taşıdığı bilgidir.  

 

19. yüzyılda insana ilişkin bu bakışı köklü bir biçimde değiştirir. İnsan bir 

gökyüzü varlığı değil, yeryüzüne ait bir dünya yurttaşı olarak ele alınmaya başlanır. 

Artık insan, kendi başarısını kendisinin oluşturduğu bir eylem varlığı olarak görülür.  

 

19. yüzyıl, sürekli bir gelişim içeren çelişkili ve birbirine karşı akımları 

içinde barındıran oldukça karmaşık nitelikli bir dönemdir. Bilimsel çalışmaların, 

deneye, gözleme dayanan araştırmaların yarattığı değişimler, kısa süre içinde geniş 

bir alana yayılmıştır. Kaynağını Renaissance’ta bulan hümanizm düşüncesi bu çağda 

gelişmiştir. İlkçağ düşünce ürünleri sanat yaratmalarına dönüştürme çabası çabasıyla 

işe başlayan hümanizmle, Eski Yunan ve Latin yazarlarının eserleri araştırılmış, 

buradaki insan figürü büyük ölçüde temele alınmıştır. İnsana yönelen, insanı konu 

edinen bu yeni görüş, Nietzsche dahil tüm 19. yüzyıl filozoflarının dikkatlerini 

“insan” üzerinde yoğunlaştırmasını sağlamıştır. Bu açıdan 19. “insan”a yönelik 

araştırmalar rastlantı değildir.  



 67 

 

19. yüzyılın bir gelişmesi sanat özellikle de tiyatro alanında ortaya çıkar. 

Daha önceki yüzyıllarda, özellikle Sheakespeare’in yapıtlarında, görülen ilkçağ 

konularına yöneliş Nietzsche’yi ilkçağ tiyatro ürünleri ve tiyatronun doğuşunu 

sağlayan sanatla tanıştırdı. Yaşadığı çağın düşünce akımları, Sheakespeare’in 

yapıtları, Nietzsche için ilkçağa açılan bir pencere niteliğindedir. 

 

Bu çağda başka bir önemli sorun daha vardır. Sağlanan büyük ilerlemeler, 

buluşlar karşısında insanın geleceğinin ne olacağı sorunu. Evrenin varolduğu sanılan 

bir takım gizil yönlerine olan inanç sarsılmıştır. Artık evreni Tanrı değil, kendi özünü 

kuran yasalar yönetmektedir. Tanrı ile evren arasındaki eski bağlar kopmuş, insan 

dayanabileceği her türlü yetkeden, gelecek dünya düşünden, soylu kaynağından 

yoksun kalmıştır. Charles Darwin insanın gelecekteki dünyaya ilişkin bu düşünü 

kökten sarsmış, insanı çıplak bir gerçekçilikle baş başa bırakır.  

 

Diğer yandan, bilimsel gelişmeler söz konusu olduğunda, insanın 

geleceğine ilişkin büyük umutlar beslememesi gerektiği görüşü ağırlık kazanmış; 

insan neredeyse, kendi türünü yok edecek silahları yapma konusunda tüm 

olanaklarını seferber etmiştir. Böyle bir ortamda bilim yine güçlülerin daha da 

güçlenmesi için kullanılmaya başlanmıştır. Kanlı savaşlar, sömürgeciliğin yayılması 

İngiliz filozofu Hobbes’un çağını “insan insanın kurdudur” (homo homini lupus) 

diye tanımlamasına neden olmuştur.  

 



 68 

I.5.2.b. Nietzsche Açısından 19. Yüzyılın Düşünsel 
Dünyası  

 

Farklı düşünce akımlarının karmaşası içinde devinen 19. yüzyılın 

Nietzsche’ye görünümü daha farklıdır. Nietzsche kendi çağını şöyle tanımlar:  

 

 “(…) dinin suları kabarıyor ve arkalarında bataklık, suyun durgun 
gölleri bırakıyor; milletler düşmanca birbirinden ayrılıyor, birbirini parçalamak 
istiyor. Bilimler, her ölçünün dışında ve en kör bir başıboşluk anlayışından 
dağılıyor ve kendisine kesin bir şekilde inanılan her şeyi eritiyor; kültürlü 
sınıflar ve devletler, son derece hor görülmeye değer bir sermaye birikimiyle 
mesafe kat ediyor. Dünya daha fazla dünya hiç olmamıştı, sevgi ve iyilikten 
daha yoksun hiç olmamıştı.” 

 

 Nietzsche’nin bu betimlediği dünya “insan aklı”nın ve bilimin sınırsız 

gücüne kayıtsız şartsız inanan, “modern” dünya en yüksek güçlerle donatılmış, 

bilimin hizmetinde çalışan “teorik” insanların kurduğu bir dünyadır. Bu insanın ilk 

tipik örneği Sokrates’tir. İnsan belki Tanrı’dan kurtulmuş, ancak bu kez de yerine tek 

belirleyici olarak “bilim”i koymaya çalışmıştır. 19. yüzyıl Batı Avrupa toplumu 

çöken bir toplumdur. Bu toplumda Nietzsche’ye göre kültürlü olmak mümkün 

değildir. Ancak “kültürlü rolü” oynanabilir. Çöküntünün asıl kaynağı ise insanın 

doğal yanından, içgüdülerinden olabildiğince uzakta durmasıdır. Kişi karşı koyma 

gücünü yitirdiği için sadece sürüklenmektedir. Ayakta kalabilme çabası içerisindeki 

modern insan bu karmaşa da kendi kendini unutturacak yeni yollar arar. 

Nietzsche’nin Güç İstenci adlı yapıtında belirttiği gibi bu insanlar, içki içer, 

uyuşturucu maddeler kullanır. Bütün bunları da karşı koymaksızın söz dinleme; 

mekanik etkinlik ve hemen karar vermeme gibi davranış biçimleri tamamlar. Üstelik 

bu insanlar 19. yüzyılın moral değerleri açısından saygın durumdadırlar.93  

                                                
93 F. Nietzsche, Güç İstenci: Bütün Değerleri Değiştiriş Denemesi, İstanbul, 2002.  



 69 

 

İşte 19. yüzyılın çöküntü içerisindeki “modern insan”ın içinde bulunduğu 

durum, kabaca budur. Bu insanın hemen yanı başında ise koyu Hıristiyan, “öte 

dünya”cı bitkin insan bulunur. Bu yüzyılın ahlaki değerlerini belirleyen, bu değerlere 

uygun ideal insan tipini betimleyen sözcükler şunlardır: Evet ya da hayır 

diyemeyecek bir belirsizlik, göz yumma, objektif olma, kurallara karşı özgür olma 

(romantizm), sahtekarlığa ve yalancılığa karşı “hakikat”i biliciliğini savunma. Bütün 

insan başarılarında, yüzyıla damgasını vuran bu betimlemeci özellikleri bulmak 

mümkündür. Nietzsche’ye göre modern dünyanın bütün değerleri, “sürü morali”dir.  

 

Eğitimin, bilimcilik anlayışla beliren nesnel olma kaygısı nedeniyle, hedefi 

“iki ayaklı ansiklopediler” yaratmak olmuştur. Eğitim rotasından şaşmış, gündelik 

bilgiyi her tür bilginin üzerine çıkarmıştır. Bilme ihtiyacı duymadan bilgiyle 

yüklenen “modern insan”ın bütünlükten, birlikten, merkezden uzaklaşması da 

doğaldır. Modern insan çeşitli bilgiler karşısında, öğrenmesi gereken özü 

kaybederek, bağlantısız, kopuk kopuk, derinlikten yoksun bir bilgi yumağı haline 

gelmiştir. Modern insanın içi boşaltılmış bir bilgi yumağı haline gelmesinin nedeni 

özgür ve kişilikli olamayışındandır. Modern insan Nietzsche’nin gözünden 

hazımsızdır. Eğer ondan tüm unvanlarını alacak olursak karşımıza bir “hiç” çıkar. 

Bu, eğitimin yaratıcılıktan yoksun bir anlayışla oluşturulmasının bir sonucudur. 

Bilgi; modern insan için koleksiyonculuktan öte bir şey değildir. İnsan ve insanlık 

kavramları, insanın kavramlarının nasıl boş, nasıl içerikten yoksun olduğunu gösterir. 

Kavramlarını araştırmadan yola çıkan her görüş de çürük temeller üzerine inşa olur.94 

                                                
94 M. Horkheimer, Akıl Tutulması, İstanbul, 1994, s. 71. 



 70 

 

Bu şekildeki bir değerlendirme hayattan kopmuş, kendi ideali yeni kendisi 

olan bir bilim anlayışını karşımıza çıkarmıştır. Böylelikle bilim, 19. yüzyılın en 

büyük başarılarından biri sayılan “nesnelliği” sağlamış olur. Yüzyılın genel 

görüntüsüne bakıldığında bilim yalnızca kendisi için bir anlam taşır hale gelmiştir. 

Egemen anlayış ise “bilim için bilim”dir.  

 

“Bilim için bilim” anlayışının sonuçlarından bir de bilim adamının 

“metodolojist” olmasıdır. Çünkü objektifliği kaybetmemek için o, yalnızca eleştirir, 

karşılaştırır ve yerleştirir. Geçmişte düşünülmüş ve yapılmış şeyleri o anda herkesçe 

doğru sayılan düşünceler bakımından ölçmek objektifliği sağlar. Aynı zamanda çağın 

genel görünümünü bilimi de metot haline getirmiştir. Bu çağ için bilim yapma metot 

uygulamak demektir. Öyle ki; metot çoğu kez bilimin ötesine geçer. Kısacası 19. 

yüzyılın “modern bilim”nde bilgi tutkusu bilme sevgisi eksiktir. Oysa felsefe, bilgiyi, 

bilgeliği sevme demektir. Ancak 19. yy’da felsefede bu bilgeliği sevmenin yerini, 

bilimin metodolojisinin kesinlikli bilimselci anlayışı görünmeye başlar. Çağın 

felsefesi bilgi teorisine dönüşür.  

 

Bilgi teorisinin 19. yüzyılda bu denli ağırlık kazanmasının nedeni 

Descartes’tan beri çağın metafiziğe karşı olmasından kaynaklanır. Yüzyıllarca 

araştırılan şey ya idealizm ya da pozitivizm çerçevesi içinde bilginin kaynağı ve 

sınırları olsa bile, asıl hedef ahlak ve onun temellendirilmesidir. Nietzsche İyi ve 

Kötünün Ötesinde adlı yapıtında şöyle der:  

 



 71 

“Tüm yeni felsefe, temelde ne yapıyor öyleyse? Descartes’tan bu 
yana –ondan önce gelenlere yaslanmaktan çok, ona karşı gelmekle- bütün 
filozoflar eski ruh kavramına, özne ve yüklem eleştirisi altında suikasta 
girişiyorlar- anlamı şu: Hıristiyanlık öğretisi temel ön dayanaklarına karşı 
önceleri “ruh”a, dilbilgisine, dilbilgisindeki özneye inanılır gibi inanılırdı: “ben” 
koşul, “düşünmek” yüklem ve koşullanandır denilirdi. –Düşünmek öznenin bir 
neden gibi düşünülmesi gerekli bir etkinliktir. İmdi, hayranlık yaratacak bir 
direnme ve kurnazlığa bu ağdan kurtulup kurtulamayacağını araştırıyor, -belki de 
zıttının doğru olabileceğini: Düşünme koşulu, “ben” koşullanan; “ben” böylece 
düşünce tarafından oluşturulan bir sentez oluyor. Kant temelde özneden 
başlayarak, özenin kanıtlanamayacağını kanıtlamak istiyordu. –Nesnenin de: 
Özne tekinin görünüşteki varlığını olanağı, yani “ruh” ona her zaman yabancı 
olmayabilirdi; bu düşünce, daha sonra bir kez varolmuş. Veda felsefesi gibi 
yeryüzünde müthiş bir güç uyguladı.”95  

 

Burada da anlaşıldığı gibi Nietzsche, idealist filozofları yarı yarıya teolog 

sayar. Çünkü bu filozoflar Tanrının ve dünyanın yerine başa bir şeyi “var olanın 

kendisini” koyarlar. Pozitivistler için ise, Nietzsche aynı eleştirel tavır içinde şunları 

söyler:  

 

“Kendileri en iyisinden akademisyen ve uzmanlardır, sahicidirler! –
Bunların topu yenilmiş, bilimin egemenliğinde yeni getirilmiş insanlardır; herhangi 
bir anda kendilerinden daha fazlasını istemişlerdir, bu “daha fazla”ya hakları 
olmadan, bunun sorumluluğunu taşımadın- ve şimdi sözleriyle ve eylemleriyle, 
onurlu, kinli ve intikamcı, efendi görevine inançsızlığı, felsefesinin efendiliğini 
temsil ediyorlar. Sonuçta: Başka ne olabilirdi ki! Bilim gelişmekte bugün, temiz 
vicdanı ışıldıyor yüzünde, yavaş yavaş tüm felsefe batarken, bu çağımızın felsefe 
kırıntısı, alay etme duygusu ve acıma değilse de, güvensizlik ve keyifsizlik 
uyandırıyor. Felsefe, “bilgi kuramı”na indirgendi, aslında korkak, durağan, bir 
çekiniklik öğretisidir; Eşiği asla geçmemiş bir felsefe, acıyla geçme hakkını 
kendinden esirgeyen- Son can çekişmesi içinde bir felsefedir, sonu gelmiş son 
nefesini vermekte olan, acıma uyandıran. Böyle bir felsefe nasıl egemen olacak 
ki!”96 

 

Nietzsche 19. yüzyılın sanat anlayışına da eleştiriler getirir. “sanat için 

sanat” idealine bağlanan 19. yüzyıl sanatı değin bir çöküntü içindedir. Çünkü 

Nietzsche’ye göre hayatta acı çeken iki tür insan vardır. Bunlardan biri hayatın 

doluluğundan, diğeri ise hayatın yoksulluğundan acı çekenler. Hayatın doluluğundan 

acı çekenler diyonizak sanat isterken, hayatın yoksulluğundan acı çekenler 

                                                
95 F. Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, İstanbul, 1990. 
96 F. Nietzsche, a.g.e., 1990, s. 125. 



 72 

romantizmi benimserler. Romantizmin kendinden geçmeyi, duyuları uyuşturmayı, 

yumuşaklığı, barışı, sükuneti, acılarını doğaya yansıtmayı temsil eder. Nietzsche bu 

derin uyuşukluğu, sağırlaşmayı, vicdanın körelmesini “budalalık” olarak tanımlar. 

Romantizmin bilgi alanında yansıması ise mantıklı olanı istemektir. Çünkü mantık 

insanı yatıştırır ve ona güven verir. Mantıklı olma sert olmaya değil, aslında kişinin 

gerçeklikten, gerçek olandan kaçışını temsil eder.  

 

Toplumsal alanda da Nietzsche’nin eleştirileri devam eder. İleriki 

bölümlerde daha ayrıntılı olarak ele alacağımız gibi Nietzsche “eşitlik” düşüncesine 

tamamen karşıdır. Ona göre çağın toplumu sürü insanlardan oluşmuş bir sıfırdır. Bu 

nedenle Nietzsche eşitlik kavramını görüşünün temeline koyan her türlü toplumsal 

yapılanmayı şiddetle eleştirir. Avrupa siyasetinde bir çöküntüyle neden olan görüş 

“sosyalizm” “demokrasi” ve “komünizm”de de kendini gösterir. Demokrasi daha 

başta insanları eşit sayarken, sosyalizm hayata bir çeşit “hayır” demektir 

Nietzsche’nin gözünde. İleride daha açık bir şekilde konu edileceği gibi, liberal 

düzende ise bencilik ve yararcılık öne çıkar. Bu kavramların taşıyıcısı da bireydir. 

 

Görüldüğü gibi, 19. yüzyılın sonlarında Avrupa kültürü, bir yanıyla sürü 

değerlendirme ve çatışmalarına; bir yanıyla da bilime, insan aklının sınırsız gücüne 

ve eşitliğe dayanan bir çağdır. Ancak bu iyimser tablo bir gün sorgulanmaya 

girişilirse, içi boş değerler taşıyıcısı olduğunu görülecektir. Dolayısıyla “modern 

insan”ın er ya da geç ulaşacağı yazgısı karamsarlıktan başka bir şey olmayacaktır. 

Karamsarlığın sonucunda da dünyanın değersizliğine inanma ve nihilizm gelecektir. 

Nietzsche Avrupa düşünün “nihilizm” ile son bulacağından emindir. Ancak toplumu 



 73 

nihilizme götürecek olan insan da sürü insan değil, özgür insandır. Özgür insanların 

içerisinden çıkacak olan yaratıcılar ise Avrupa karamsarlığı ve eskimiş değerlerini 

aşacak ve yeni değerlerin yaratıcısı olacaktır.  

 

I.5.3. Foucault’nun Modern İktidarın Felsefi 
Temellerini Eleştirisi   

 

Nietzsche ile birlikte modern aklın görünümlerini yıkıcı eleştirmek genel 

olarak modernizmin söylemi kadar, neredeyse bir türden ‘yeni felsefe’nin de tarzı 

oldu. Yirminci yüzyıl eleştirel felsefesi, modern yapılanmanın karşısında yıkıcı bir 

eleştiri örneği olarak durur. İktidarın bütün akıl dayanakları soruşturmadan geçer. 

İktidar kavramsal olarak bütün dayanaklarından mahrum bırakılmış ve 

çürütülmüştür. Michel Foucault, eleştirisini modern iktidarın temellerine yöneltir. 

Bilgi ve iktidar arasındaki ilişki, neredeyse bütün bir modernitenin yapı sökümünü 

oluşturur.   

  

Foucault, şimdi ve burada olanın anlaşılması için tarihe bakar. Modern 

çağın epistemesi olan tarihin iki şeklide ele alındığını ileri sürer. Tarihi birbirinden 

kopuk olaylar şeklinde değerlendirenler olaylar arasındaki bağlantı noktalarını 

bulmaya çalışır. Tarihi bir süreklilik olarak değerlendirenler ise bu sürekliliğin 

oluşturduğu ağı açıklama uğraşı içine girerler. Birinci yaklaşıma düzen tarihi (history 

of order), ikincisine ise fikirler tarihi (history of ideas) adı verilir. Düşünür 

görünürdeki bu ikiliğin yanıltıcı olduğunu, her iki yaklaşımında aslında aynı 

sorunları incelediğini belirtir. Her iki yaklaşımda da özcü, evrensel bir tarih anlayışı 



 74 

bulunur. Foucault, çıkış noktaları farklı olsa da aslında birbirinden çok farklı 

olmayan bu iki yaklaşımı tek bir isim altında toplar: bütünsel tarih (total history).97 

 

Bütünsel tarih, bütün tarihsel fenomenleri tek bir ruh, anlam, medeniyet vb. 

etrafında değerlendirmekte, toplumsal, siyasal ve ekonomik olaylar üzerinde 

tarihselci bir yaklaşımdan hareketle aynı yöntemi kullanmaktadır. Foucault bu 

anlayışın yerini, tarih çalışmalarından bir engel olmaktan çıkıp tarihin konusu olan 

süreksizlikleri inceleyen, yeni bir tarih anlayışının aldığını savunur. Genel tarih 

(general history) adı verilen bu yeni anlayış süreksizlikleri, sınırları,  durumları, 

zaman boşluklarını değerlendirmektedir. Foucault bu epistemolojik değişimin Marks 

ile başladığına, Nietzsche ile devam ettiğine ve psikanaliz, linguistik ve etnolojinin 

verileri ile olgunlaştığına inanmaktadır.98  

 

Kitap yeni epistemenin kavram kadrosunu oluşturan süreksizlik, kopma, 

kırılma, eşik ve sınırlılık gibi kavramların yarattığı sorunlara ilgilenmektedir. 

Foucault bu amaçla önce süreklilik kavramının birer ifadesi olarak gördüğü gelenek, 

itki, gelişme, ilerleme, tin benzeri kavramları açıklamakta; bilim, edebiyat, felsefe, 

din kitap gibi kendi tarihleri olan büyük söylemsel grupları yeni bir anlayışla ele 

almaktadır.99 

 

Özellikle yazar ve kitap kavramları bütünlük açısından değerlendirilecek 

bütünlükleri kırılmaya çalışılmaktadır. Örneğin, kitap bir bütünlük değildir. Çünkü 

                                                
97 M. Foucault, The Archeology of Knowledge and The Discourse on Language, New York, 
Pantheon Books, 1972, s.7. 
98 M. Foucault, a.g.e., s. 21-22. 
99 M. Foucault, a.g.e., 1972, s. 23. 



 75 

kitap başlık, ilk satır ve son noktanın arasındaki bir şey olarak 

değerlendirilmemektedir. Kitap başka cümlelerin, metinleri, kitapların ve anlatıların 

da yer aldığı geniş bir ağ içinde anlam kazanmaktadır. “(…) Kitap elde tutulan basit 

bir nesne değildir; onu kapsayan başlık olarak da kalamaz: Bütünlüğü değişebilir ve 

görelidir. Bütünlük sorgulanır sorgulanmaz kesinliğini kaybedecektir; kitap kendini 

ancak karmaşık bir söylem alanında gösterir ve kurar.”100 

 

Yazar kavramın da belirli ve kesin bir bütünlük olamayacağını ileri süren 

Foucault, Söylemin Düzeni adlı ünlü eserinde, yazarı, söylemi sınırlandıran bir öğe 

olarak değerlendirmektedir. “Yorum, söylemdeki rastlantısallığı, tekrarın ve aynının 

biçimini taşıyan bir aynılığı kullanarak sınırlıyordu. Yazar ilkesi, bu aynı rastlantıyı 

kişiselliğin ve benin biçimini taşıyan bir aynılığı kullanarak sınırlar.”101 

 

Foucault süreklilik olgusunun kavramlarının ve söylem gruplarının 

bütünlüğünü yıkarak, tarihte süreklilik anlayışının temelini sarsmakta, söylemsel 

yapılar (discursive formations) adını verdiği ye�i ka�egorilere zemin 

hazırlamaktadır. Michel Foucault modernitenin evrensellerini, bütünlüklerini ve 

ilerlemeci tarih anlayışını eleştirerek, modern iktidarın felsefi temelini 

zayıflatmaktadır. Foucault’un bundan sonraki çözümlemeleri ise mikro ilişkiler, 

teknikler ve stratejiler düzeyinde işleyen iktidar/bilginin felsefi alt yapısını 

kurmaktadır.  

                                                
100 M. Foucault, Söylemin Düzeni, İstanbul 1992, s. 37. 
101 M. Foucault, a.g.e., 1992, s. 39 



 76 

I.5.4. Frankfurt Okulunun Aydınlanma 
Eleştirisi  

 

Modern olanın görünümü 20. yy’ın başlarından itibaren anlaşılması güç bir 

karmaşaya doğru yönelmektedir. Endüstriyel gelişmelerin hızlı değişimler kadar, 

siyasal yapıdaki beklenmedik dönüşümler sadece pratik hayatı değil, teorik yapıda da 

büyük değişimlere yol açmıştır. Toplumlar “yol ayrımı” deyimini doğrulayan tarihsel 

gelişmeler içindedir. Bir yandan kapitalizmin vahşeti yükselirken yeni sömürgelere 

ve pazarlara gereksinimin artmasının getirdiği uluslararası gerilim, bununu sonucu 

olarak birinci dünya savaşı, büyük devletlerin yıkımı, yeni devletlerin ortaya çıkması 

ve beklenmedik Sovyet devrimi gibi daha birçok olgu tarihin görünümü 

anlaşılmayacak kadar hızlı ve şiddetli dönüştürmüştür. Modernite Aydınlanmanın 

yücelttiği insanlık idealini gerçekleştirmeye çabalarken, süreç modern olanın 

suçlanan yüzünü açığa çıkartmıştır. Tarihsel vahşet, modern olanın çelişkilerini açığa 

çıkarttığı kadar, Aydınlanmanın idealinin yıkımını da onaylamıştır. Frankfurt Okulu 

çevresi, modern olanla hesaplaşmasını Aydınlanmanın çelişkileri üzerinden 

sürdürürler.  

 

Max Horkheimer 1930’larda usdışılığı irdelerken, öncelikle, bunu 

Nietzsche, Dilthey ve Bergson’un temsil ettiği Lebersphilosophie’den (yaşam 

felsefesi’den) ayırır. Ona göre burjuva ideolojisinin sunduğu şeylerle toplumun 

gündelik yaşamı arasındaki uçuruma dikkat çeken Lebersphilosophie, soyut 

usçuluğun katılığa ve ileri anamalcılığın bireyin varoluşunu totalite tarafından 

bastırarak standartlaştırmasına yönelik haklı bir protestoydu.102 “Horkheimer, 

                                                
102 M. Jay, Diyalektik İmgelem, İstanbul, 1989, s. 78-79. 



 77 

Lebersiphilosophie’nin ortaya çıktığında sahip olduğu eleştirel niteliğin salt ideolojik 

bir söyleme indirgenerek vulgerize edilmesinde, bu felsefecilerin bireyi totalite 

tehdidinden kurtarmaya çalışırken öznelliği aşırı vurgulamalarının, tarihte eylemin 

rolünü azımsamalarının, gerçekliğin somut yanının göz ardı etmelerinin ve burjuva 

usçuluğunun yoksunluklarına tepkilerinde, neredeyse usun kendisini yadsımaya 

varacak kadar aşırıya gitmelerinin payı olduğunu da yadsımaz.”103Ancak 

Lebensplilosophie’nin XIX. Yüzyıl sonlarından us karşısındaki eleştirilerinin, aslında 

kendisinin de katılığı gibi usun analitik, formel ve sınırlı bir yeti olan Erstand’a 

indirgenmesine yönelik olduğunu belirtir. Klasik Alman felsefesinde Kant ve Hegel 

gibi idealistler, Verstand (anlık) ve Vernunft (us) arasında bir ayrım yapmıştı. Buna 

göre dünyayı salt benzerlik ve zıtlık yoluyla algılayabilen Verstand, yüzeyin 

derinindeki eytişimsel ilişkileri ve olgusallığın gerçek durumunu kavrayabilen 

Vernunft’un bir alt yetisiydi.104 Horkheimer’se ‘Yıldızı Sönen Akıl’da açımladığı gibi 

birbirlerine zıt oluşu bir antinomiyi ortaya koyuyor olsa bile, bu iki akıl anlayışı 

birbirinden ayrı ve birbirinden bağımsız iki akıl biçimini temsil etmektedir. Felsefeye 

düşen iş bu iki ayrı akıl biçimini birbirine karşı kullanmak değil; bu ikisine karşı eş 

derecede bir eleştiriyi sürdürerek, olanak bulunduğunda realite bu ikisinin birbiriyle 

uyuşabilir duruma getirilmesini sağlamaktır”105, şeklinde düşünüyordu. 

Horkheimer’e göre ilk dönemlerde burjuva ideolojisinin ırasını bireysel ve kamusal 

ahlâk arasında hiçbir uzlaşım alanı görmediğinden mutluluk ve görev arasında kesin 

bir ayrım yapma Kant’ın felsefesi belirlemiştir. Kant’ın görev ve yarar bir başka 

söylemle bireysel-kamusal ahlâk ayrımında, bu ikisi arasındaki çelişkileri tarihsel 

değil, doğal birer koşul olarak görmesini eleştiren Horkheimer, status quo’yu 

                                                
103 M. Jay, a.g.e., 1989, s. 79-83. 
104 M. Jay, a.g.e., s.94-96. 
105 M. Horkheimer, Eclipse of Reanson, New York, 1947, s. 174. 



 78 

(statüko) istemenden olumlama yanlışlığına Lebensphilosophie felsefecilerinin de 

düştüğünü belirtir.106 İnsan onurunu yücelteme ereğiyle yapılan Fransız devriminin 

bile, sonunda ancak giyotinin getirebildiği eşitliğe ulaştığını belirten Horkheimer, 

burjuva ideolojisinin bu yüce erekler adına bireysel mutluluğu kurban eden 

tutumunun izlerin XX. yüzyıldaki faşizm olgusunda da görür. Ona göre bu 

burjuvazinin romantik duygusallığıyla acımasız despotluğunun uç noktada bir 

alaşımını oluşturan Führer ve Duçelerin faşizm retoriği, kendini devrimci 

düşüncelerle süsleyerek Aydınlanma dönemine dayanan bu örtük mazohistik 

tutumu107 çok iyi kullanmış ve totaliteye hizmet etmeyi bireysel mutluluğun üzerine 

çıkarmıştır.108 

 

Nietzsche ve Dilthey’in yürürlükteki toplumun egemen güçlerine karşıt 

olarak geliştirdikleri, o zaman dilimi için doğru ve geçerli olan tepkisel düşünceleri, 

XX. yüzyılda tümüyle usdışı bir kimliğe büründürülmüştür ve bu usdışılık, 

Horkheimer’in de savunduğu gibi status quo’yu meşrulaştırma işlevinde 

kullanılmıştır. Geleneksel liberalizmin bireyin öznelliğine ve düşünsel özgürlüğüne 

yaptığı aşırı vurgulamalar Marcuse’a göre özgürlük anlaşını salt olumsuz bir boyuta 

indirgeyerek totalitenin bireye yeğlendiği bir tepkinin doğmasına neden olmuştur. 

Totalitarzm, “doğal yasalar” öncülünden hareket eden liberal düşüncenin doğayı 

yüceltmesine yenilik getirerek, doğalcılığı us dışılıkla birleştirmiştir ve yürürlükteki 

toplumsal dizgenin usdışılığını, doğa ve tarihin en büyük güçleri olarak gösterip 

                                                
106 M. Jay, a.g.e., s. 83-84. 
107 Netzsche geleneksel Batı düşüncesindeki bu mazohistik tutumun izlerini daha da geriye giderek 
Hıristiyan ahlâkının asketizmiyle ilintilendirerek açımlamıştır.  
108 M. Jay,a.g.e., 1989, s.91-92. 



 79 

idolleştirerek saltıklaştırabilmiştir.109 Marcuse’da Horkheimer gibi, Kant 

öncülüğündeki Batı felsefesinin salt içselleştirilmiş olumsuz bir özgürlüğün 

savunucusu olarak heteronom niteliğindeki dışsal yetkeye boyun eğen düşüncesinin 

anamalcılığın usdışı düzenini korumasında etkili olduğunu vurgular.110 

 

Frankfurt Okulu’nun diğer bir önemli temsilcisi olan Adorno kendi felsefi 

çalışmalarına Kierkegaard’ın ontolojisi ve Husserl’in görüngü bilimi eleştirerek 

başlamıştır. Kierkegaard üzerine yaptığı çalışmada, sanat ve felsefe bağıntısını 

araştıran Adorno, her iki alanın da tekil kendilikleri ve tikeli açığa çıkaran imge ve 

düşünceler ürettiğine inansa da, felsefenin kendine özgü eytişimsel bir kavramsallığı 

olduğunu öne sürerek, onun sanat dönüştürülmesine karşı çıkar. Tikel ve tümel 

arasında dolayım sağlayarak bunları kavramsallaştıracak kategoriler düzenlemede 

kurama büyük önem veren Adorno, Best ve Killner’e göre sanat ve felsefenin salt 

gerçeği sunmakla yetinmeyip gerçeğin dönüştürülmesine katkıda bulunabileceğini, 

bunların ürettiği imge ve düşüncelerin “somut tikellere ve özgül toplumsal güçlere 

uygun” bir toplumsal bilgi sunabileceğini savunur. Bu kavramsal analiz, “herhangi 

bir hakikatin vasıtası olmadığı gibi, metafizik bir gerçekliği betimleme iddiası da 

barındırmaz. (…) Somut tikellerin öneminin ve hetrojenliğin hakkını verirken, 

yalnızca fenomenlerin özgül kümelerine ilişkin kavramsal bir bilgi sağlayabilir. O 

nedenle, Adorno’nun felsefe nosyonu hem yapıbozumcu hem de yeniden inşacıdır 

(reconstructive).”111 Adorno’ya göre, içselliğe geri çekilişi savunan ve tarihin 

değişebileceğini yadsıyan Kierkegaard’ın ontolojisi, mutlak bir biçimde 

                                                
109 H. Marcuse, Negations: Essays İn Critical Theoriy, Boston, 1968, s. 18-39. 
110 Best- Kellner, a.g.e., 1998, s. 275. 
111 Best- Kellner, a.g.e., 1998, s. 273. 



 80 

maneviyatçılaşmış insanın kedi doğal- ben’ini yok edişine varıyordu: Kierkegaard’ın 

maneviyatçılığı, her şeyden çok Doğa düşmanlığı oluyordu. 

 

Bilinci görüngü bilimle deşifre ederek hiç değişmeyen, ölümsüz bir öz 

arayışına geren Husserl’in de saltıkçı mantığını ve matematiksel gerçekçiliğini 

eleştiren Adorno, sayıların fetişleştirilesinin özdeş-olmamayı (non identity) 

yadsıyarak gizemsel nitelikte örtük (hermetik) bir idealizm yarattığını savunur. 

Nietzsche gibi soyut dizgeleştirmeye neden olan bilgi fetişizminden vazgeçilmesi 

gerektiğini savunan Adorno, mantığın değişim değeriyle özdeş bir meta gibi 

nesneleştirilmesine karşı çıkar. Ona göre biçimsel mantık çelişmezlik ve özdeşlik 

yasaları ile; en sonunda, Doğanın egemenliğine götüren baskıcı bir tabudur. Adorno 

burjuva düşüncesinin bu şeyselleştirme eğiliminin yaşam deneyimini baskılayarak, 

dirim taşımayan kavramları içinde boğduğunu ve gerçek yaşam deneyiminin yok 

edilmesi olgusunun, modern yaşamın önemli bir ırası durumuna geldiğini belirtir. 

Proxis’in önemini azımsayan şeyselleştirci burjuva düşüncesinin aynı zamanda 

dolayımsızlık ve saltık özdeşlik sayıltısıyla faşizme zemin oluşturduğunu savunan 

Adorno, Martin Jay’in söylemiyle “fenomenoloji ile faşizm arasında gizli bir bağlantı 

olduğunu ileri sürüyor; faşizmin de fenomenolojinin de burjuva toplumunda varılmış 

sonul bunalımın dışavurumu olduğu görüşünü savunuyordu.”112 Daha sonra kaleme 

aldığı Metacritique of Epistemology’de Husserl’in felsefesindeki örtük idealizmi 

örnek göstererek, Batı felsefesi geleneğindeki dışsallıktan arınmış bir öznellik 

sayıltısını dayanak noktası olarak alan ve kalıcı bir evrensellik savıyla hareket eden 

prima philosophia’yı (ilk felsefe yada ilk ilkeler anlamında) eleştirir. Bilgiye ilişkin 

                                                
112 M. Jay , a.g.e., 1998, s. 109. 



 81 

tartışılmaz “arı” bir çıkış noktası arayan, bunun için de soyutlama yoluna giden ve 

kendi düşüncelerini fetişleştiren bu felsefi ilk’e yaşamdaki düşünce ve deneyimlerin 

tümüyle dil ve bir takım toplumsal olgularla bağıntılı olmasından dolayı, dolayımsız 

olamayacağı, bu nedenle de ne arı bir nesnellikten ne de arı bir nesnellikten söz 

edilemeyeceği gerekçesiyle karşı çıkar. Adorno, “Felsefi ilk’in her şeyi zaten her 

zaman içermiş olması gerektiğinden ötürü, tim kendine benzemeyin kamulaştırır ve 

onu aynı kılar, kendi mülkü kılar. Tin kendine benzemeyeni deftere kaydeder. 

Kurduğu ağdan hiçbir şey sıyrılamaz. İlk, eksiksizliği, tamlığı garantilemeli”113 

diyerek bu felsefenin kendini her şeyin üzerinde görerek karşı düşünceleri içinde 

eriten tavrıyla totaliter olduğunu savunur. Adorno’ya göre, geç dönem burjuva 

felsefecilerinin, toplumsal yaşamdaki güvensizliklere koşut olarak kendine 

yabancılaşmış ve toplumdan soyutlanmış varlıklarını devam ettirebilmek için, bilgide 

saltık hakikatler temeli arama ve bu temelleri haklılaştırma dürtüsü artmıştır. Bu bilgi 

kuramsal haklılaştırma dürtüsü, sunduğu a priorilere boyun eğen bireyin, toplumsal 

yetkelerin de zorlanmaksızın denetim altına alabileceği yetkeci kişiliklere 

evrilmesinde etkili olarak totaliteryanizmin yeşermesine uygun bir zemin 

hazırlamıştır.114 “Husserl ve İdealizmin Sorunu “ adlı makalesinde yer alan “hakikat 

için yalnızca tanınması gereken insanüstü bir nesnelliği onaylama arzusu” şeklindeki 

söyleminde Adorno, Best ve Kellener’in belirttiği gibi “aynı zamanda insanüstü bir 

toplumsal otoritenin, üstün bir Führer’in tanınması ve ona itaat edilmesini de 

destekleyebilir”115 düşüncesini imler.  

 

                                                
113 T. Adorna, Against Epistemology, 1983, s. 9. 
114 T. Adorno, a.g.e., s.277-279. 
115 T. Adorno, Husserl and tha Problem of İdealism, 1940, s. 12. 



 82 

Adorno gibi Walter Benjamin de modern dünyada gerçek yaşam 

deneyiminin sarsıntıya uğraması olgusunu eleştirir. “Hiçbir kültür ürünü yoktur ki 

aynı zamanda bir barbarlık ürün olmasın”116, diyen Benjamin Batı’nın her zaman 

kazananlara duygudaşlık besleyerek, evrensel bir tarih yaratma çabasına giren 

tarihselcilik (historisizm) anlayışının yerine ezilenlerin seslerine sağırlaşmayan, 

tarihselcilik gibi “ezeli ve ebedi” bir geçmiş kavramından değil “bir geçiş olmayan, 

zamanın onda durduğu ve onun tarafından üstlenildiği bir bugün kavramından”117 

yola çıkan tarihsel maddecilik anlayışını önerir. Ona göre faşizme karşı ancak böyle 

bir tarih anlayışı ile savaşılabilir. Frankfurt Okulu’nun diğer üyeleri gibi Benjamin 

de, faşizmin en önemli ırasını doğaya egemen olma düşüncesinde görür. “Doğa 

sömürüldükçe proletarya sömürüden kurtulur sanılıyor”118, diyen Benjamin, faşizmin 

teknokratik eğilimlerinin sosyalist ütopyaya da yansıdığına dikkat çeker.  

 

Hegelci-Marksçı eytişim yöntemini kullanan Frankfurt Okulu’nun 

çalışmaları Best ve Kellner’in belirttiği gibi, modern anamalcılığın “bireyin sonunu” 

hazırladığı konusunda da örtüşüyordu.119 Horkheimer, Adorno, Marcuse, 

Grossmann, Pollock başta olmak üzere Enstitü düşünürleri, faşizm olgusunu 

anamalcılık dizgesine bağlı bir evre olarak açımlarlar. Çalışmalarında XIX. yüzyılda 

serbest Pazar ekonomisine dayalı yarışmacı anamalcılığın, XX. yüzyılda ileri 

düzeyde örgütlü devlet kapitalizmine ve tekelci anamalcılığa doğru evrimleşmesiyle, 

siyasal yetkenin ussallığının yok olmaya ve liberal kurumlar yerine totaliter 

                                                
116 W. Benjamin, Son Bakışta Aşk, 2001, s. 42. 
117 W. Benjamin, a.g.e., s. 47. 
118 W. Benjamin, a.g.e., s. 45. 
119 Best-Kellner, a.g.e., 1998, s. 263. 



 83 

kurumların geçmeye başladığını vurgularlar.120 Bu noktada Marksizmin SSCB’de bir 

tür totalitarizme dönüşmesi deneyiminden sonra, Frankfurt Okulu’nun tarihin motor 

gücünü Marksist kuramın odağında yer alan sınıf çelişkisinde değil, anamalcılığın 

başlangıcından öncesine kadar uzanan insan ve doğa arasındaki çelişkide aramaya 

başladığını da belirtmek gerekiyor. Horkheimer, Adorno, Pollock ve Löwenthal 

anamalcı sömürü biçiminin ekonomik bir nitelik taşımayan dolaysız ve kaba bir 

baskıcılığa dönüştüğünü savunular ve bu dönüşümü, yüzyıllardır doğayı acımasızca 

sömüren Batı’dan, doğanın bir tür öç alması gibi görürler. Promm kadın ve doğa 

güçlerinin ataerkil toplumlarda usdışı olarak gösterilip aynılaştırılmasının, kadın 

üzerinde kurulan baskıyı sağlamlaştırma ereği taşıdığına dikkat çeker.121 Horkheimer 

hem Machiavelli’nin siyasal öğretisindeki insanın doğadan tümüyle üstün ve ayrı 

olduğu sayıltısını, hem de Hobbes ve Aydınlanma’nın sonlarındaki felsefecilerin 

insan ve doğayı tümden tek bir nesneye indirgemeleri eleştiriliyordu. Batı 

felsefesinin Descartesçi ikilemden kurtulması gerektiğini vurguluyor ve bunun yerine 

eleştirel Kuram’ın özneyle nesneyi saltık olarak birbirinden ayırma anlamına 

gelmeyen özdeş olmama (non identity) kavramını öneriyordu. Marks’ın insanın 

kendini gerçekleştirme biçimini çalışma edimine odaklamasında, doğanın insan 

sömürüsüne açık bir alan olarak şeyselleştirme biçimini çalışma edimine 

odaklamasında, doğanın insan sömürüsüne açık bir alan olarak şeyselleştirildiğini 

göre Horkheimer ve Frankfurt Okulu’nun diğer düşünürleri, Ortodoks Marksizm 

kuramından uzaklaşarak Marks’ı da, Aydınlanma geleneğinde bir düşünür olarak 

görmeye başlamıştı artık.122 

 

                                                
120 Best-Kellner, 1998, s.370. 
121 Best-Kellner, a.g.e., s.371. 
122 Best-Kellner, a.g.e., s.371-374. 



 84 

Faşizm olgusunu hukuksal, siyasal, ekonomik, sosyolojik, felsefi ve 

psikolojik boyutlarıyla inceleyen Frankfurt Okulu’nun en can alıcı çalışması 

Harkheimer ve Adorno’nun birlikte kaleme aldığı Aydınlanmanın Eytişimi123 adlı 

çalışmasıdır. Faşizmin Batı felsefesi tarihinde izini süren bu düşünürler, diğer 

çalışmalarında görüldüğü gibi önce fragmenter, sonra bütünsel bir Aydınlanma 

eleştirisine ulaşmışlardı. Şimdi Jay’ın söylemiyle “sözcüğün etimolojik” bağlamında 

“sorunun kökenine kadar inen bir eleştirel bakış”a124 dayanan bu yapıta 

yönlendiriyoruz rotamızı. 

 

Adorno ve Horkheimer Aydınlanmanın Diyalektiği adlı çalışmada, tüm bir 

Aydınlanma düşüncesini ve Max Weber’in “dünyanın büyüsünün bozulması” 

şeklinde açımladığı mistik olmayan sürecini odak noktasına alarak, modernleşmede 

başat olan araçsal ussallık sorununu eleştirirler. Weber, “Ekonomi ve Toplum” adlı 

yapıtında yasal yetkeyi karizmatik, geleneksel ve ussal- yasal olarak üç tipe ayırmış 

ve Batı uygarlığındaki yetkenin ussal-yasal kategorisinde yer aldığını savunmuştu. 

Weber ussal yetkenin bürokratik yetkililerce yürütülen tutarlı ve soyut bir kurallar 

dizgesine uymak olduğunu düşünüyordu. Bu yetke türünde insanlara karşı değil, 

yasalara kaşı bir sorumluluk söz konusuydu  ve ona göre anamalcılık, sosyo-

ekonomik ussallığın en üst şekliydi. Weber’in ussallaştırma (rationalisation) 

kavramına yaklaşımında biçimsel ussallıkla, kendi kendini yasalaştıran ussallık 

arasında ayrım yapmış olması, ona faşizmin temel özelliği olan ussallaştırılmış 

araçlarla usdışı ereklerin birleştirilmesine karşıt bir konum kazandırıyordu.125 

                                                
123 Horkheimer ve Adorno bu yapıtı savaş yıllarında kaleme almalarına karşı ancak 1947 yılında 
Hollanda’da bir yayınevine yayımlatabilmiştir. 
124 M. Jay, a.g.e.,s., 1998, 369. 
125 M. Jay, a.g.e., s.179-180. 



 85 

Faşizmin yükselişi döneminde yazan bu düşünürler Weber’in eleştirisini iyice 

derinleştirmişlerdi. Modern dönemde ussallığın salt araçsal boyutuna indirgemesi 

anamalcılığın tekelci yönde evrimleşmesiyle birleştiğinde, usdışı bir baskı aracına 

dönüşmüştü. Best ve Kellner, Aydınlanmanın Eytişimi adlı yapıtın “araçsal 

rasyonellik ile kapitalizmin bir senti(nin) bireylerin sisteminin buyruklarına göre 

hareket etmelerini sağlayacak şekilde toplumsal bütünleşmeyi garantilemek üzere 

bilinci ve ihtiyaçları yönetmek için kitle iletişimi ve kültürün inceltilmiş tarzlarını, 

bürokratikleştirilmiş ve rasyonelleştirilmiş bir devlet aygıtını ve bilim ve teknolojiyi 

kullan(dığını)”126 ortaya koyduğunu belirtiyor.  

 

Bu yapıtın temel izleklerinden biri de, düşünceye karışan bulanıklığı ussal 

çözümlemeyle sonlandırma mitosuyla yola çıkan Aydınlanma’nın bir ilerleme miti 

yaratarak kendi kendinin tutsağı olmasıydı. Horkheimer ve Adorno, Aydınlanma’nın 

Tanrı odaklı bir dünya anlayışını insan odaklı bir dünya anlayışına dönüştürme 

projesinin sonucunda, tarihin bircik öznesi konumuna gelen insanın, doğayı alt 

edilmesi gereken ‘öteki’ olarak görmeye başladığını savunur. Onlara göre nesnelere 

tin veren iken animizm düşüncesini de tümüyle yok etmişti Aydınlanma projesi: 

“Canlıcılık nesneleri ruhları olan varlıklar olarak görüyordu; sanayicilik ise ruhları 

nesneleştirdi.”127 Aydınlanmanın mantıkçı biçimcilik (logical formalish) 

eğilimindeki bilgi kuramının eytişimsel bir nitelik taşımayan ve dolayımsızlık sınırını 

aşamayan formüller ürettiğini belirten Adorno ve Horkheimer’a göre 

“Aydınlanmanın karşısında kavramlar, endüstri tröstlerinin karşısındaki rentiers 

                                                
126 Best-Kellner, a.g.e., 1998, s. 264. 
127 M. Jay, a.g.e., 1998, s. 376. 



 86 

gibidir: artık onlar da kendilerini güvenceden yoksun hissetmektedir.”128 Adorno ve 

Horkheimer bu bilgi kuramındaki matematiksel düşünceyle örtüşen unsurları 

özellikle vurgulayarak, Aydınlanma projesinin içinde de tarihsel değişim olanağını 

yadsıyan durağan yinelemeleriyle, mitsel zamanın nasıl yeniden canlandırıldığını 

ortaya koyar. Ayrıca Aydınlanma’nın doğaya egemen olmak düşüncesinin en 

olumsuz etkisinin, bu anlayışın zamanla insanın insan üzerinde egemenlik kurmasına 

dönüşmesi olduğunu belirtirler bu konudaki düşüncelerini geliştirirken Marcuse’un 

düşüncelerinden yararlanan Adorno ve Horkheimer, totalitarizmin Aydınlanma’nın 

kendi içinde taşıdığı dinamiğin açılımının bir sonucu olduğunu savunurlar. Onlara 

göre insanın doğaya egemen olmasıyla insanın insana egemen olması olguları 

birbirine paralel olarak açımlanması, totalitarizmin baskıcı eşitliğini doğurmuştu. 

Doğayı salt ilerleme adına bir araç olarak gören Aydınlanma düşüncesi, araçsal 

güdümleme ve biçimlenme sürecini toplumsal boyuta da taşımış, doğayla birlikte 

insan ilişkilerini de nesneleştirmişti. 

 

Bu eleştirel yapıtın ekin endüstrisi bölümünde modern ekinin ırası olan 

ideolojik ve araçsal dili betimlemeye yönelen Adorno ve Horkheimer, Benjamin’in 

dille ilgili çalışmalarından da yararlanarak, kavramlar yerine formüllerle işleyen 

Aydınlanma düşüncesinin en büyük başarısızlığının, olumsuzlamayı dizgesel bir 

şekilde dilden sürgün etmesinde olduğunu öne sürer. Arı bir dil arayışında olan 

Benjamin, insanın tek adlandırıcı olarak görülüp Tanrı’nın sözünün göz ardı 

edilmesini doğa üzerinde egemenlik kurma anlayışının bir sonucu olarak görüyordu. 

Ona göre biçimsel mantık yüzünden insan dili isimler ve nesneler arasında büyük bir 

                                                
128 M. Jay, a.g.e., s. 377. 



 87 

ayrım yaratıyordu.129 Adorno ve Horkheimer de nominalist bir felsefe olduğunu ileri 

sürdükleri Aydınlanma felsefesinin, dildeki kavramlaştırma ve olumsuzlama yetisini 

yitirerek, baskı altındakilerin seslerinin duyulmadığı, toplumdaki başat güçlerin aracı 

durumuna gelen bir dil yarattığını düşünür. Bu olgu aynı zamanda Best ve Kellner’in 

belirttiği gibi “Aydınlanma aklının kendisiyle rekabet eden tüm düşünce tarzlarını 

ortadan kaldırıp hakikat ve doğruluk konusunda hak iddia eden tek düşünme tarzı 

olarak” kalması ve totaliter bir nitelik kazanması olgusunu doğurur. “Bu yolla 

Aydınlanma aklı ‘mit’le iç içe geçer ve tahakküm tarzlarını yükseltmek için 

toplumsal rasyonelleşmeyi kullanan baskıcı toplumsal güçlerin kudretli bir aracı 

olarak boy gösterir.”130 Bu dilsel gerilemeyi, Aydınlanma’nın en önemli izleklerinin 

ilk kez kullanıldığı yapıt olarak gördükleri Homeros’un yarı mitik destanı 

Odyssesy’le saptanan Adorno ve Horkheimer, Batı kültürünün prototipi olarak 

gördükleri Odysseus’un131 kiklopları kandırmak için kendisini “insan-olmayan” 

şeklinde tanıtarak, Aydınlanma öncesinin isim ve kimliği özdeş sayan dilsel 

anlayışını yıktığını, ama sonunda kendi kimliğini de yitirerek kendisinin aldandığını 

savunur. İnsanın öznel ussallık için ödemesi gereken bedel olan ve Aydınlanma 

felsefesini ıralandıran benliğin yadsınması ve özveri olgusunun bir göstergesidir bu 

onlar için. İki düşünür daha önce de eleştirdikleri bu olguyu Aydınlanmanın 

Eytişimi’nde şöyle açımlarlar: “Uygarlık tarihi feragatin içe bakışçı bir 

kabulleniminin; başka bir deyişle feragatin kendi tarihidir.”132 

 
                                                
129 M. Jay, a.g.e., 1998, s. 376-378. 
130 Best- Kllener, a.g.e., 1998, s. 264-265. 
131 Batı kültürünün başat kahramanı olarak Odysseus’u değil Prometeus’u gören Marcuse, 
“başlangıçta başat ekin kahramanın tanrılara başkaldırarak ekini sürekli açı pahasına yaratan düzenbaz 
ve (acı çeken) isyancı olduğu olgusu ile karşılaşırız. O üretkenliği simgeler-yaşama efendi olmak için 
sonu gelmez çabayı; oysa onun üretkenliğinde kutsama ve ilenme, ilerleme ve zahmet 
ayrılmamacasına içi içe geçmiştir”, diyor (H. Marcuse Eros ve Uygarlık, İstanbul, 1995, s. 115.) 
132 M. Jay, a.g.e., 1998, s. 381.  



 88 

Kant’ın koşulsuz buyruğu (categorical imperative) ve Nietzsche’nin güç 

istenci (will to power) şeklindeki insaniçinci (anthropocentici) kavramlarının, insanın 

kendi dışındaki güçlerden bağımsızlaşması istemini taşıdığını belirten Adorno ve 

Horkheimer, insanı odakta konumlandıran Kant öncülüğündeki Aydınlanma 

felsefesinin, insan doğanın efendisidir düşüncesini de kendi içinde barındırdığına 

dikkat çeker. Tam da bu düşünce, faşizmle birlikte insanın doğaya çizdiği yazgıyı 

paradoksal bir şekilde kendisinin de yaşanmasına neden olmuştur. Doğa ve doğal 

olanla yeniden uzlaşıma girebilenin önemini vurgulayan Adorno ve Horkheimer, 

faşizmin sunduğu çarpıtılmış doğallıklara boyun eğilmemesi gerektiğinin altını 

özellikle çizer. Onlar doğayla bütünsel bir özdeşleşmeyi ya da tam bir uzlaşmayı 

değil, Eleştirel Kuram’ın özdeş olmama kavramının açımladığı gibi, ne öznenin 

nesneye ne de nesnenin özneye indirgenmediği, her ikisinin yansımalarını içeren 

karşıtlık  yoluyla varlığını sürdürebileceği bir ilişki savunur.133 Toplumsal düzende 

yürürlükte olan baskıyı doğanın kendisinin değil, onun anısını saklayan belleğin 

ortadan kaldırılabileceğini belirten134  Adorno ve Horkheimer’a göre “tüm 

şeyselleştirimler birer unutmadır.”135 Bir başka söylemle Adorno ve Horkheimer, 

özgürleşme (emancipation) sürecini, bir çok yazısında geçmişin unutulmaktan 

kurtarılarak içinde yaşanan zamanla bütünleştirilmesini savunan Benjamin’in 

düşüncelerine paralel olarak, yitirilen geçmişin, doğanın araçsallaşmış usun baskısı 

altına alınmadığı o eski zamanların yeniden kazanıldığı bir bilinci oluşmasına bağlı 

bir olgu olarak değerlendirir.136 

 

                                                
133 M. Jay, a.g.e., s. 384-86. 
134 M. Jay, a.g.e.,s. 386. 
135 M. Jay, a.g.e., 1998, s. 387. 
136 M. Jay, a.g.e., 387. 



 89 

Özetle Adorno ve Horkheimer, Aydınlanma’nın diyalektiğini ussallığa 

yöneltmeye ve usu mitoslardan arındırmaya çalışırken, bu kez kendisinin usa 

dayanan bir bilim ve teknoloji miti yaratmasında görür; Aydınlanma’nın telos’unun 

tam tersi bir olgusallığın ortaya çıkmasını ve Batı uygarlığının XX. yüzyılda tüyler 

ürpertici bir barbarlığa varan bunalımını araçsal ussallık kavramıyla açımlıyordu.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 90 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

İKİNCİ  BÖLÜM: 

ÇAĞDAŞ İSLÂM DÜŞÜNCESİ VE 

MODERNİTE 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 91 

II.1. İslâm Modernistleri 
 
 
Buraya kadarki betimlemede ortaya çıkan sonuca göre, bütün 

belirsizliklerine rağmen modernlik kavramının tanım ve içeriği Batı’nın kendi 

kültürel gelişimine göre belirlenmektedir. Bu tanım ve içeriklendirmeye başka bir 

toplum kültürünün hiç bir katkısı yokmuş gibi betimlenmektedir. Kavramın Batı 

merkezli belirlenimine rağmen, aynı şekilde yıkımının da Batı kökenli düşünür ve 

aydınlarının işi olduğu öne çıkartılmaktadır. Batı’da bütün bunlar olup biterken Doğu 

bu olup bitene nasıl bakmaktadır? Tezin bu bölümünde Batı’da moderniteye ilişkin 

inşa ve yıkım sürerken, İslâm düşünür ve aydınlarının tutumları üzerinden İslâm 

kültürünün Batı kültürü ile ilişkisine bakılması denenecektir. Ancak buna geçmeden 

önce sınırlılıklarımız ile ilgili bir açıklama yapmayı gerekli buluyoruz. Kuşkusuz, 

İslam dünyası Emeviler döneminden Abbasiler döneminin ilk asrında en yüksek 

seviyeye ulaşan bir etkileşim yoluyla Antik Yunan’daki kültürel mirası bünyesine 

kazandırmıştır.137 Bu kazanımla birlikte İslam dünyasındaki filozoflar kendi özgün 

katkılarını da ortaya koyarak,  muazzam bir zenginlik oluşturmuşlardır. Hatta bu 

zenginlik Orta Çağda İslam dünyasına göre daha geride kalan Batı için II. Tercüme 

devriyle kendilerini yeniden inşa etmek üzere bir kaynak da oluşturmuştur. Ancak bu 

çalışma İslam dünyasının söz konusu dönemlerine yönelik bir çalışma olmadığından,  

bu bölümde,  Modernite ile etkileşim bakımından İslam dünyasına yaklaşılacağı 

unutulmamalıdır. 

 

Modern dünya ile tanışma aynı zamanda Müslüman birey için bir geri 

kalmışlık ve gecikmişlik hissinin oluşmaya başlaması anlamına gelir. Nitekim 

                                                
137 Y. Ceylan, Yeni Yüzyılda Müslüman Olmak, 2000, s.153. 



 92 

Müslüman ümmetin düşünürleri için modern dünyaya karşı bir çözüm bulma gayreti 

İslâm dünyasının geri kalmış olması ön kabulünden hareket eder. Batı’ya karşı eş 

zamanlı olarak hem cazibe hem de ondan nefret etme gibi iki kararsız tavır egemen 

olmaya başlar. Modern Batılı toplumların teknik üstünlükleri, ekonomik zenginlikleri 

ve bilimsel merak ve yaratıcılıkları, huzurunda yerel gerçekliğin ve tarihselliğin 

yargılanacağı bir otorite olarak düşünülür. Bu minvalde kriz, Batı dünyası karşısında 

nasıl bir konum alabilir? ‘Müslüman toplumlar tarih sahnesine yeniden nasıl 

çıkabilir’ türünden problemler Batı ile karşılaştırmalı bir biçimde ifade edilir.  

 

On dokuzuncu yüzyıl İslâm dünyasının kendine olan güvenini büyük 

ölçüde yitirmeye ve kendini Batı’nın onu algıladığı bakış açısı ile tanımlamaya 

başladığı dönemdir. Bu yüzyılın son on yıllarında kurulan yeni türden okullarda 

modern eğitimle tanışan kuşak kendisine ve dünyaya Batılı bir eğitimin 

şekillendirdiği gözlerle bakan yeni bir sınıf olarak ortaya çıkar. Bu yeni sınıf 

ulemadan eğitim, kurumsal bağlılık ve dünyaya bakışları bakımından farklıdır ve 

Müslüman toplumlarda yeni tip bir entelektüelin doğuşunu temsil eder. Bu süreçte 

geleneksel ulema öncelikli ve belirleyici konumunu kaybeder. Modern metaforlar 

dilinin içerisinden üretilen bir doğru-yanlış, iyi-kötü ayrımı geçmişin hakikat 

bilgisini ve bu bilginin üretici sınıflarının etkisini sarsmaya başlamıştır. Sahip olunan 

bu yeni anlam dizgesi, o ana kadar kendisinden ve kusursuzluğundan şüphe 

edilmeyen her şeyi eski, değersiz, geçmişe ait, köhne ve engelleyici bir konuma 

yerleştirmiştir. Bu noktada bir tarafta çöküş, diğer tarafta hegemonya varken, bir 

‘Rönesans nasıl başarılır?’ gibi sorular kendini dayatır.138 Batı ve İslâm arasındaki 

                                                
138 A. Larori, Tarihselcilk ve Gelenek, İstanbul, 1993. s. 113. 



 93 

ilişki sorunu Müslüman düşünürlerin zihinlerinde, bugüne de büyük ölçüde taşınan, 

şu temel soruların içinde ifade edilmiştir: Müslüman toplumlar niçin Batı’ya bu 

kadar kolay teslim oldular? Batı’nın gücünün ve ilerleyişinin dayanağı nedir? 

Müslümanların güçsüzlüğünün sebebi nedir ve İslâm toplumunda yeniden bir 

canlanış nasıl yaratılabilir? 

 

Bu dönemde “toplumsal eylemleri tanımlayan ve etkileyen geleneksel dini 

dillerin eskimesi” ile birlikte “dini elitlerin toplumsal gücünün düşüşü”139 de eş 

zamanlı olarak gerçekleşmeye başlar. Ortadoğu toplumlarının birçoğunda düşünürler 

geleneksel seçkinlerin değiştirilemez tekelini ve din adamları kurumunu sarsmıştır. 

Geleneksel toplumların entelektüel kesimi olan ulema artık bilginin yegane maliki 

olarak görülmemeye başlanır.140 Bu durum “teknoloji ve sanayi devriminin ortaya 

çıkardığı yeni bir dünya düzeni içerisine çekilen”141 Ortadoğu toplumlarının 

modernleşme tarihlerinde kaçınılmaz bir sonuçtur. 

 

M. Weber tarihin akışı içerisinde bütün dinlerin iradi ya da değil, toplumsal 

gelişmelere karşı kendilerin kanıtlamaya giriştiklerini, en azından bunu sınadıklarını 

söyler. Weber için bir dinin toplumsal şartlara uyum göstermesi, kitlelere aktarılması 

kadar önemlidir.142 Son tahlilde modernist Müslüman düşünürler de nihai hedefin bir 

Rönesans olduğu, değişim talebiyle ortaya çıkan bir akımı işaret ederler. 

Modernistler yaşadıkları girdabın içinde, bu girdabın ritimlerini özümsemeye 

çabalarken, bu girdabın akıntıları arasında “gerçeklik, güzellik, özgürlük ve adalet 

                                                
139 B. Turner, Oryantalizm Kapitalizm ve İslâm, İstanbul, 1997. s.90. 
140 M. Boroujerdi, İran Entelektüelleri ve Batı, İstanbul, 2001. s. 48. 
141 A. Hourani, Al Fikr Al Arabi Al Muaasir, Beyrut, 1999, s.14 
142 A. Çiğdem, Bir İmkan Olarak Modernite, İstanbul, 1997, s.147. 



 94 

biçimleri arayışında”143 olan düşünürlerdir. Bunun için yabancısı oldukları fikirleri 

öğrenmeye ve anlaya çalışmışlar, yeni kavram ve paradigmalarla yaşadıkları 

gerçeklik arasında örtüşmeler yaratmaya uğraşmışlar, yeni bir toplumsal ve politik 

eleştiri dili inşa etmişler, gecikmişliğin ve “geri kalmışlığın” sebeplerini aramışlardır. 

Ve en önemlisi İslâm’a ilişkin yeni bakış açılarının ve yorumların öncüleri 

olmuşlardır. Nitekim İslâmi modernizm Ortaçağ Müslüman doktrinlerine kör bir 

bağlılığı reddeder ve modernitenin meydan okuyuşuna karşılık vermek için İslâm’ın 

yoğun bir yeniden yorumuna çağrı yapar. Geçmişi körü körüne taklit etmeyi ve 

yüceltmeyi ayıplar, modern şartlar içinde İslâm’ı yeniden yorumlama (içtihad) 

hakkında ısrar eder, şu an güçsüz olan Müslüman topluluğu yeniden canlandırmak 

için eğitsel, hukuki ve sosyal reformlar yapmak amacıyla İslâm’a dayalı bir 

mantıksal zemin kurmaya çalışır. Modernistler İslâm’ın ve modern bilim ve 

teknolojiyle uyuşabileceğini öne sürerler. İslâm ve modern Batılı düşüncenin seçici 

bir terkibinin kabul edilebilirliliği ve gerekliliğini vazederler. Geçmiş yorumları bir 

kenara atıp İslâm’ın iki maddi kaynağına, Kurân ve Peygamberin geleneğe, doğrudan 

yönelerek modern soru ve problemlere yeni cevaplar formüle edebileceklerini 

düşünürler.144 Toplumun ahlâki yönden yeniden yapılanması talebi modernist 

düşünce içinde esaslı bir yer işgal eder. Onlar politik, ekonomik ve dinî yönden 

toplumların kendi içinde bir zafiyet ve çöküş halinde olduğunu düşünürler. Bunun 

sebebini de yerel, yerli İslâm-dışı inanç ve pratiklerin tetkik edilmeden 

benimsenmesiyle meydana gelen “hakiki İslâm değerlerinden uzaklaşma”  olarak 

tespit ederler.  

 

                                                
143 M. Berman, Katı Olan Her şey Buharlaşıyor, İstanbul, 1999, s. 460. 
144 J. Esposito, Makers of Contemporary İslâm, Oxford, 2001. s. 205 



 95 

Onlar için en acil iş “tıkanıklığın ya da durgunluğun din içindeki temelleri 

olarak gördükleri şeyleri ortadan kaldırmak(tır).”145 Bunu iki yönlü bir girişimle 

gerçekleştirmeye çalışmışlardır. Birincisi, İslâm’ın esasta insanlık için bir özgürlük, 

adalet ve refah dini olduğunu göstermek için İslâm’ın ilerici ilkelerini ön plana 

çıkartmaktır; ikincisi de, Müslümanların tavır, değer ve düşünce tarzlarını Hulafa-i 

Raşidîn dönemi dışında, bütün İslâm tarihinin kusurlu görülmesiyle sonuçlanacak bir 

soruşturmaya tabi tutmaktır.146 Bu ikinci varsayımın İslâm düşüncesi üzerinde en 

yaygın ve etkili sonucu “altın çağ romantizmi”nin doğmasıdır. Bu tür romantizm, 

özellikle İslâmcı politik hareketler tarafından sürekli olarak canlı tutulmuştur. Bu 

inanışa göre “Batı’nınkilere öncel olan daha eski kültürler (Çin, Hint, İslâm) erken 

bilimsel evreden geçerek, onu sonsuz bir zenginliğe sahip olan manevi tecrübe ile 

aştılar. Bu toplumların günümüzdeki güçsüzlükleri teknolojik geriliğe değil, tarihsel 

âfetlerle sonuçlanan, gerçek manevi hedeflerden sapmaya atfedilmelidir. Asıl reform, 

bu yüzden askerî veya politik değil, ahlâki olmalıdır. Bununla beraber, birkaç 

istisnayla Avrupa teknolojisi reddedilemez. Tüm kültürel anlamlardan sıyrılmak 

kaydıyla, bu teknolojinin benimsenmesi gerekliliği kabul edilir.”147 Bu romantik-

ahlâkçı yaklaşım İslâm düşüncesinin özellikle kültür, dil ve geleneğin radikal 

eleştirisini yapmakta duraksayan erken dönemlerinin egemen üslubudur. Nitekim 

yüzyıl sonlarına kadar Arap düşünürleri modernleşme problemini kültürel-ahlâki bir 

perspektiften görmüşler ve Batı’ya karşı tereddütlü bir yaklaşım içerisinde 

olmuşlardır.  

 

                                                
145 İnayet, A. a. g.e., s. 36 
146 a.g.e., s. 36. 
147 A. Laroui, a.g.e., s. 1993, 141. 



 96 

Bu tür bir romantizm ile birlikte, giderek artan bir şekilde, “geleneksel dînî 

doktrin ile seküler bilimsel rasyonalizm arasında sorgulanmayan inanç ile ussal 

mantık arasında ve İslâmi geleneğin sürekliliği ile modernite arasındaki farklılıkları 

içtenlikle uzlaştırma148 çabaları modernist Müslümanlar için en zorlu uğraş halini 

almıştır. Özellikle çağdaş İslâm düşünürlerini erken dönemi için temel sorun 

“medeniyetlerin yükseliş ve düşüşleri”ni açıklamak olmuştur. Bu dönemde “ileri 

olma” ve “geri kalma” hissi güçlü bir şekilde zihinlerde yer etmeye başlamış, 

İslâm’ın bir medeniyet olarak kavraması ve hem kültürel hem de dinsel niteliğiyle 

haklılığının, güçlülüğünün ve doğruluğunun kesin bir şekilde gösterilmesi tüm 

entelektüel gayretlerin yöneldiği amaç durumuna gelir.149 ‘Medeniyet’ düşüncesi 19. 

yüzyıl Avrupa’sının çekirdek düşüncelerindendir ki, bu kavram Afgâni aracılığıyla 

İslâm dünyasına taşınır. Ona göre Müslümanlar, peygamber öğretisini takip ettiğinde 

ümmet dünyevi açıdan güçlüydü. Sonraları bu görkem kaybolduysa bunun nedeni, 

bu hakikatin reddedilmesiydi. Müslümanların hem Allah’a hem de birbirlerine karşı 

kayıtsız ve ilgisiz hale gelmeleri dayanışmanın ve bununla birlikte gücün 

kaybolmasına neden oldu.150 

 

II.1.1 Cemaleddin el-Afgâni 

 

Afgâni, İslâm dünyasının kötü gidişatı, politik çöküşü ve dinî 

durgunluğundan Avrupa yayılmacılığını, baskıcı devlet adamlarını ve dini yapıyı 

sorumlu tutar. Ulema ve onların İslâm yorumlarına eleştirel yaklaşan Afgâni, bir 

                                                
148 H. Nasr, Muslim Modernists: The Torch-Bearers of Progressive İslâm, 1987, s. 194 
149 H. Nasr, a.g.e., s. 195. 
150 A. Hourani, a.g.e., 1999, s. 129.  



 97 

yenilenme ve değişim düşüncesi geliştirir. Avrupa ve onun modernite ölçütüne bir 

cevap olarak formüle edilen bu düşünce, daha çok “Protestan İslâm” türünden bir 

yaklaşımı içermektedir.151 Afgâni, İslâm’ın ondan önceki Hıristiyanlıkta olduğu gibi 

bir Martin Luther’e ve bir reformasyona ihtiyacı olduğuna inanır. Ona göre İslâm 

ilerleme, değişim, akıl ve bilim dinidir; güçlü etik vurgulara sahip bir dindir. 

Modernistler bu özelliklerin İslâm tarihi içinde bulunduğunu iddia ederler. Ona göre 

Müslümanlar zengin bir İslâm medeniyet üretmiş ve böyle bir medeniyet sahip 

olmuşlardır. Bu sebeple Afgâni akıl, felsefe ve bilimin İslâm’a yabancı olmadığı 

gibi, bunların sadece Batı ürünleri olmadığını da savunur. Benzer şekilde, İslâm bir 

zamanlar muzaffer bir topluluğu birleştirmiş, onlara kılavuzluk etmiş ve bir sosyal 

bağ oluşmasını sağlayabilmiştir.  

 

Cemaleddin el-Afgânî sonra gelen pek çok modernist gibi, Batı’nın 

zenginliğini, ilerlemişliğini, gücünü ve dinamik yaşamını özgür aklın kullanışında 

olduğunu; bilimsel ve teknolojik gelişmenin ilerlemeyi teşvik ettiğini; Müslüman 

dünyanın ise bunlara uyum sağlamakta güçlük çektiğini vurgular. H. Karaman, 

“İslâm dünyasının uyanması, esaretten kurtulması bir yönetim altından birlemesi ve 

modernleşmesi konusunda” en büyük etkinin Cemaleddin Afgâni’ye ait olduğunu 

söyler.152 Bu noktada Afgâni’nin üzerinde en çok durduğu konular öğretim ve 

eğitimin yaygınlaştırılması, İslâm esaslarının çağın gereklerine göre yorumlanıp 

ortaya konması, halkın yönetime katılması, istibdat ile mücadele ve yabancı 

sömürgeciliğine karşı savaştır. Belirtmek gerekir ki, sahih ya da değil, modernist 

                                                
151 Esposito, a.g.e., 2001, s. 115. 
152 H. Karaman, İslâmi Uyanışın Öncüleri, 1985, s.111. 



 98 

yazıların tamında diktatörlük karşıtı ve anti-emperyalist bir tutum 

gözlemlenmektedir. 

 

Afgâni için Batı hem sorun hem de çözümdür. Nitekim boyunduruk 

altındaki topluluğu yeniden canlandırmak, Batı’yı görmezden gelmek ya da 

reddetmekle değil, onula yüzleşip etkili bir mücadele yapmakla mümkündür. 

Müslüman topluluk Batı tarafından kimlik ve özerkliği tehdit edilip baskı altında 

tutulmuştu. Buna rağmen İslâm topluluğu ulusal ve uluslararası ölçekte kimli ve güç 

kaynaklarını nasıl kullanacağına dair Batı’dan bir şeyler öğrenmek zorundaydı. 

Afgâni, aynı zamanda seçilmiş meclisler yoluyla meşrutiyet ve politik katılım gibi 

fikirleri de ortaya attı. Müslüman dayanışmasının yeniden canlandırılması, nihai 

hedef olan Batı hegamonyasından kurtuluş ve Müslümanların refahını yeniden inşa 

etmek onun temel sorunlarıdır. Ancak bu konuda birçok düşünce adamı ile çatışmalı 

konuma düşüyordu.153 Özellikle de Abduh’un düşünceleriyle. ‘İkisinin ıslah 

metodundaki öncelikte ayrılıkları vardır. Afgani siyasette yoğunlaşıyordu. Halkı 

hareketlendirmek ve İslam ülkelerinden bir ülkeyi örnek alınacak bir konuma 

getirmek istiyordu. Örnek olacak ülkenin kalkınmışlığı diğer bölgelere taşınacaktı. 

Abduh ise üzerinde durulması gerekenin “terbiye”, “eğitim”, “düşünce metotların 

ıslahı”dır. Kurumların ıslahı, Müslüman’ın aklını oluşturur. Ancak Abduh, 

Afgani’nin varlığından bağımsız değildir. Hocasının onun üstündeki etkisi büyüktür. 

Afgani’nin Mısır sürgününden sonra Abduh eğitim ve terbiyenin fikri metotlarının 

                                                
153  Abduh, Afgani için “O sert biriydi”, der. “Ümmete zarar verecek durumlarda çok öfkelenirdi. 
Afgani yenilikçi düşünce metodunu ortaya çıkaranlardandır. Partilerin oluşturulmasını, olayları 
hareketlendirmesini, sömürgeciliğe karşı hareketleri yönlendirmişti.” Abduh ise fikri çalışmalarda 
sabitleşti. Güncel siyasi çalışmayı ihmal etti. Amara’ya göre bu çelişki değil, rollerin paylaşımıdır. 
Ama bu tek taraflılığı hata olarak görür. İkisinin bir arada yürütülmesini ister (M Amara, Al İmam 
Mohammad Abduh, Beyrut, 1985).  



 99 

ıslahı, kurumların ıslahı, Ezher kurumunun, Yargı kurumunun, Mescidlerin 

önceliğiyle ilgili yazılar yaza. Bu kurumların ıslahı aracılığı ile aklı yeniden 

üretebileceğine inanır.  

 

II.1.1.a. Afgani’nin Temel Düşünceleri  
 

İslâm topraklarının bir bir işgale uğradığı, toplum içinde cehalet, taklit ve 

baskının her türlüsünün görüldüğü bir zamanda yaşayan Afgani’nin mücadelesi ve 

düşünceleri de bu koşullar içinde gelişir. Onun en büyük mücadelesi natüralizm ile, 

Allah ve ahiret inancını reddeden maddeci düşünceye karşıdır. Ona göre maddeci 

dünya görüşü sinsi bir propaganda ile kendisine bağlı olanların dini ve ahlaki 

vecibelerinden uzaklaştırmıştır. Böylece Müslüman halkın imanı sarsılmış ahlâki 

temellerini kaybetmişlerdir. Oysa, İslâmiyet düşüncesi, siyasi ve sosyal her ihtiyacı 

karşılayacak, modern gelişmelere uygun olarak insanın dünyaya bakışı için rehber 

olacak, süre giden değişmeleri açıklayabilecek bir güçtedir. Bu din, hayatın her 

alanına hakim olabilecek her zaman için genel geçer bir siyasi-sosyal kuramı 

içermektedir. “İslâmiyet bütün modern gelişmelere açık bir dindir. Bizzat terakkiyi 

emreder. Mani-i terakki değildir.”154 Afgani, dini akidelerin taklit yerine sağlam 

bürhanlar ve sahih deliller üzerine kurulmasının savunarak bunu şöyle ifade eder: 

“Bu din müntesiplerine iman esasları konusunda açık delil aramalarının emreder. 

Bunun için o daima akla hitap eder, hükümlerinin akıl üzerine inşa eder.”155   

 

                                                
154 M. Amara, Alrad ala al Dahriyyun li al Afgâni, Darul fikr, Mısır, 1982, s. 65. 
155 M. Amara, a.g.e, s. 32. 



 100 

Ona göre İslâmiyet’in akla uygun ve terakkiyi emreden bir din olarak doğru 

şekilde kavramasına engel, dinle karışmış ve kutsiyet izafe edilmiş geleneklerdir. 

Dini asli biçimiyle yeniden hakim kılmak gerekmektedir. “Asr-ı Saadet ideal insan 

için orijinal bir örnektir.” Afgani, insanların dünya ve ahirette en yüce seviyelere 

çıkmalarının şartlarını sayarken, “fertlerin ve toplumların başkalarından daha az 

kabiliyetli olmadıklarına inanmaları gereği”ne dikkat çekmiştir. Böylece üstünlük 

ancak akıl ve ruh kemalinde bilgi ve fazilettedir.”  

Afgani’nin Doğu-Batı değerlendirmesine göre, Doğu milletleri de en az 

sömürgeci Batılılar kadar zeki ve beceriklidir. Ancak Batılılar hakimiyet ve 

gelişiminin sırlarını keşfetmiş, bunları yerine uygun bir tarzda kullanmıştır. Bu 

sırların başında ise düzen, sabır ve sebat gelir. Bunlar Batı’nın üstünlükleridir. 

Müslümanlar Batı’yı üstün kılan bu nitelikleri İslâmiyet’e özde aykırı olmamak 

kaydıyla almak zorunludur.  

 

Afgani, ulus olma konusunda belirleyici olan yine dinsel kabullerdir. 

Modern çağda, devletler ulus temelinde örgütlenirken, Müslümanlara milli 

kimliklerini İslamiyet’ten alır. Müslümanlar din bağı etrafında siyasi kimliklerini 

kazanmalı, bir bütün oluşturmalıdırlar. Afgani bunu şöyle ifade eder. “Ben bütün 

ülkeler birine tabi olsun demiyorum. Fakat hepsinin sultanı Kur’an, birliklerini 

yöneldiği nokta din olsun, her biri kendi menfaatleriyle meşgul olup bunları korurken 

diğerlerini de kendinden bilsin istiyorum.” Ona göre milliyet duygusu yaratılıştan 

değil mensubiyet ve eğitimden gelir. Kararında olduğu ve din bağına tabi bulunduğu 

sürece onu korumak ve beslemek gerekir. Afgani sınırı ise şöyle çizer: Kavmi 



 101 

asabiyet dini asabiyeti geçtiği ve ümmet birliğine zarar verdiği taktirde meşruiyetini 

kaybeder.  

 

Hakkındaki bütün değerlendirmelere rağmen Afgani’nin düşünceleri 

yeterince tanınmamaktadır. Bunun nedenlerinden birisi de, Afgani’nin daha çok 

siyasi ilişkileri ve çevresidir. Kendisi bunu şöyle ifade etmiştir: “İçimdeki bütün 

tohumları insanlığın düşüncesinden sağlam yerlere ekmeliydim. Kafamdaki verimli 

ve faydalı tohumu tuzlu ve verimsiz topraklarda tahrip etmemeliydim. Bütün bu 

zaman süresinde benim iyi niyetli düşüncelerimden hiçbiri Doğu idarecilerinin 

kulaklarına girmedi (…)”156 

 
 

II.1.2. Muhammed İkbal 

 

Önde gelen modernistler arasında bir isim de Güney Asyalı düşünür 

Muhammed İkbal Lahori (1873-1938)’dir. Almanya ve İngiltere’de eğitim 

görmüştür. Münih’te felsefe alanında doktora yapmış, Londra’da hukuk eğitimi 

almıştır. Meslek itibariyle hukukçu olsa da, Güney Asya’nın büyük şair felsefecisi 

olarak tanınır.  

 

İkbal, Afgâni’nin düşüncelerinin bir takipçisi ve gelenekçilerin 

eleştiricisidir. O, gelenekçileri, yaşamsal gerçekleri açıklamakta yetersiz kalan soyut, 

teorik tartışmalarla uğraştıkları için eleştirir. Aynı zamanda onların bilimsel, teknik 

ve teknolojik bilginin İslâm toplumlarına zarar vereceği ve inancı ortadan kaldıracağı 

                                                
156 A. Mahra, a.g.e., 1982, s. 98. 



 102 

yönündeki düşüncelerine karşı çıkar.157 İkbal’e göre, Kurân’ın rasyonel ve 

özgürlükçü bir biçimde yorumu insanın Tanrıyla ve diğer insanlarla ilişkisini daha 

yüksek bir bilinçliliğe çıkarır. Sadece insanın yaşamının ileri güçleriyle uyum içinde 

olmasını teşvik etmekle kalmaz aynı zamanda onu her adımda yeni ve sağlıklı 

kanallara yönlendirir. M. İkbal, İslâm düşüncesinde yorum geleneğinin 

canlandırılmasını çok önemli bulur ve şöyle der:  

“Mezheplerimizin kurucuları istidlal ve tabirlerinin kat’i ve nihai 
olduğu davasında bulundular mı? Asla, bugünün serbest fikirli neslinin, temel 
kanun ve fıkıh nizamlarının, kendi hayat tecrübeleri ve değişmiş olan modern 
hayat şartları ışığında yeniden gözden geçirilip tefsir edilmelerini istemeleri 
bence haklı bir davadır. Kuran’ı Kerim’in beyanına göre hayat müterakki ve 
müteselsil bir yaratış ameliyesi olduğuna nazaran, her nesil, kendisinden evvel 
gelip geçmiş nesillerin eserlerinden faydalanarak fakat onları engel teşkil 
etmeden, kendi meselelerini halletmekle serbest olmalıdır”158  

 

Afgâni gibi İkbal de Hıristiyanlığın yapmış olduğu türden bir İslâmi 

reformasyon ihtiyacından bahseder: “Biz bugün Avrupa’daki Proteston 

Reformasyonu’na benzer bir dönemden geçmekteyiz. Ve Luther hareketinin ortaya 

çıkışı ve sonuçlarının öğrettiği dersleri göz ardı etmemeliyiz.”159 Muhammed İkbal 

İslâm düşüncesinin çağdaş değişimlerin boyutlarını ve niteliğini kavramasının 

önemine vurgu yapar. Tarihe dönük övgü ve hayranlık yüklü yönelimin çıkmazları 

üzerince durur. Ona göre “geçmiş tarihe sahte bir hürmet ve bu tarihin sunî şeklide 

yeniden ihyâsı, bir kavmin zevâl ve inhitâtında karşı ilaç değildir”160 

 

İkbal, Avrupa sömürgeciliği ve emperyalizmine keskin eleştiriler getirir. 

Batı’nın dinamik ruhu entelektüel geleneği ve teknolojik başarılarına hayranlık 

duymasına rağmen, sömürgecilik ve emperyalizm aşırılıklarına, kapitalizm 

                                                
157 A. Mahra, a.g.e., 1982, s. 205. 
158 M. İkbal, İslâm’da Dini Tefekkürün Yeniden Teşekkülü, İstanbul, 2002, s.234. 
159 Esposito, a.g.e., 2001, s. 119. 
160 M. İkbal, a.g.e., 2002, s. 213. 



 103 

sömürüsüne, Marksizmin tanrıtanımazlığına, “laikliğin ahlâki çöküşü”ne tepki 

duymuştur. İkbal, Batılıların İslâm’ı “bir “cihad dini” diye karakterize etmesine 

karşılık İslâm’ın bir “barış dini” olduğunu savunmuştur. Ona göre İslâm da “her tülü 

politik ve sosyal fesat kınanmıştır. İslâm’ın ideali ne pahasına olursa olsun sosyal 

barışı sağlamaktır”. Afgâni gibi İkbal de ümmeti kendi politik bağımsızlığını ve 

tarihteki haklı yerini alması için canlandırmaya ve modern Müslüman toplumlar için 

alternatif İslâmi modeller geliştirmeye girişir. İslâmi geleneklere yönelerek, 

demokrasi ve meclis hükümeti gibi Batılı kavram ve kurumların İslâmi karşılıklarına 

temel oluşturabilecek ilk ve değerleri yeniden keşfetmeye çalışır.161 O, Batı 

demokrasisinin temsili meclislerini, İslâm dünyasında İslâm hukukunun çağdaş 

sorunlarını çözecek bir işlevdeki yürütme kurumu olarak varolmasının gerekliliğine 

inanır. İkbal, İslâmi uyanışın başlangıcını kendisini tekrar eden bir bilgiden yeni 

bakış açılarının ortaya çıkmasına imkan verecek yaklaşımların gelişmesine geçişte 

görür. “Birbirinin aynı bir düşünce ve hissiyat silsilesi olmak, hiçbir düşünce ve 

hissiyatı olmamak demektir” ona göre “bu gün bir çok Müslüman memleketlerinin 

hâli böyledir. Onlar, eski kıymetleri mihaniki bir şekilde tekrarlamaktadırlar”162 

Özetlemek gerekirse, modernist gelenek, İslâmi toplumların kendisini 

yenilemesi için onları cesaretlendiren, değişme taleplerini İslâmi referanslara 

dayandırılan, meşrulaştırmaya çalışan bir harekettir. Çıkış yolunu Müslüman 

toplumunun İslâmi yaşayışının daha doğru ve ahlâki kılınmasında görür. Bu noktadan 

hareketle modernistler “Müslüman toplumların zenginleşme ve gelişmesine faydası 

olacağını düşündükleri bütün İslâm-dışı fikir ve pratikleri olumlu karşılamışlardır.”163 

Bu düşünürlerin hedefi modern çağın düşünce ve kurumlarını kabul etmek ve sahip 

                                                
161 M. İkbal, a.g.e., s. 119. 
162 M. İkbal , a.g.e., s. 226. 
163 M. İkbal, a.g.e., 2002, s. 198. 



 104 

çıkmak fakat onları toplumsal düşüncenin tek geçerli temeli olarak gördükleri İslâmi 

esaslara bağlamaktı. İslâmi modernist söylem içindeki en yaygın ve sürekli temalar 

dinsel moralizm, İslâm’ın dünyevi işlevleri ve yararları, İslâm’ın ulusal kimliği 

pekiştirmedeki önemi, dinsel metinlerin yaratıcısı bir metodoloji ile yorumu ve İslâm 

tarihinin devrimci bir analizi olmuştur.164 Mevcut politik, ekonomik ve sosyal 

sistemde yaşanan başarısızlık duygusu, kimlik ve artan bir sahicilik arayışı; laik 

milliyetçilik, sosyalizm ve kapitalizme gerçek bir alternatif olarak İslâmın devlet ve 

toplum için kendi kendine yeten bir ideoloji ihtiyacını karşılayacağına olan inanç, 

ulusal bağımsızlık ve atni-emperyalizm gibi konular sömürge döneminin politik 

atmosferinde İslâm modernistlerinin yüzyılın ilk yarında yaşamış olan kuşağının 

söylemlerinin içeriğini belirler. Yüzyılın ikici yarısında ise özellikle İran’daki 

devrimden sonra –60lı yıllarda sosyopolitik alanda dinsel modernizmin politik rejimin 

seküler otokrasisi, Marksist güçler ve geleneksel dinsel kurumlarla giriştikleri 

mücadelenin de etkisiyle-sivil toplum, liberalizm, demokrasi gibi kavramlar modernist 

dil içerisinde ağırlık kazanır. Milli devletin kurulması aşamasında modernleştirici 

politik iktidarın en önemli destekleyicisi konumunda olan düşünürler, yüzyıl sonunda 

despotizmle mücadele etmeye odaklanmışlardı. Modernistler bu dönemde ulusal 

bağımsızlıktan çok bireysel özgürlük meselesiyle ilgilendiler.165 

 

 

 

                                                
164 F. Jahanbakhsh, Islam Democracy and Religious Modernism in Iran (1953-2000), Brill, 2001. 
165 Esposito, a.g.e., 2001, s. 51. 



 105 

II.1.3. Muhammed Abduh 

 

Çağdaş İslâm düşüncesi üzerinde etkili olmuş bir diğer düşünür de 

Muhammed Abduh’tur (1849-1905). O da hocası Afgâni gibi İslâm’ı taklitçi 

dogmadan arındırmaya çalışmaktadır. Abduh’un ısrarla savunduğu düşünce, 

Müslümanların yaşamlarını, toplumlarının kaynaklarına dönerek, aklın ışığında 

Kur’an’ı inceleyerek geliştirmektir.166 O, Müslümanları problemleri anlamak için 

mantık analizleriyle düşünmeye teşvik eder. Onun çalışmaları İslâm modernizminin 

entelektüel ve sosyal reform boyutlarını gelişimine katkı sağlamıştır. Abduh’un 

Selefye hareketi, Peygamber’in sünnetini takip eden ilk Müslüman topluluktan 

(selefi) yola çıkan İslâmi modernist, reformcu tespitleriyle meşruiyet arar.  

 

Abduh, dini eğitim almış Mısırlı bir din adamıdır. İslâm öğretisinin en eski 

merkezi olan El-Ezher üniversitesinde ve Ezher mezunlarını devletin önemli 

mevkilerine hazırlamak için modern müfredatla eğitim veren yeni bir kolejde, Daru’l 

Ulum’da, ders verir. Afgâni’nin ilk öğrencilerinin en azimlilerinden olan Abduh, 

sosyo-politik reform üzerine makaleler yayınlarken Afgâni ile çok yakın çalışır; 

onunla birlikte de Paris’e sürgün edilmiştir. Fransa’da bulundukları zamanda gizli bir 

örgüt kurmuş ve Afgâni’nin İslâmi reform ve sömürgecilik karşıtı düşüncelerini 

duyuran bir gazete çıkarmışlardır.167 

 

Muhammed Abduh, vahiy ve aklın bağdaşabilirliğini vaat eden tefekkürcü 

geleneğin körü körüne taklit edilmesini kınayan ve modern hayatın taleplerini 

                                                
166 H. Nasr, a.g.e., 1987, s.195. 
167 Esposito, a.g.e., 2001, s. 116. 



 106 

karşılamak için İslâm’ın yeniden yorumlanma meşruiyet ve ihtiyacını en ön sıraya 

koyan bir düşünürdür. İbadetle ilgili hükümlerin değiştirilemezliğine karşı İslâm’ın 

sosyal yaşamın (teşri) büyük ölçekli değişimlere konu olabileceğini savunarak şer’i 

hukukun “ıslahı” için mantıklı bir zemin hazırlamaya çalışmıştır.  

 

Ona göre düşün hayatı sadece belli sayıdaki ulemanın ayrıcalıklı bir hakkı 

değildir. Samimi ve aydın inananların da mevcut ortamları bağlamında Kur’an’ı 

yorumlama hakları vardır.168 Abduh’un amacı, İslâm toplumu içindeki uçurumu 

gidermek ve onun ahlâki köklerini güçlendirmektir. O, bunun bir şekilde 

yapılabileceğini düşünür:  

 

Değişme ihtiyacını hissederek ve değişimi İslâm’ın ilkelerine 
bağlayarak, yer alan değişimlere İslâm’ın sadece izin verdiğini değil, bu 
değişimlerin bizzat onun gerekli sonuçları olduğunu ve İslâm’ın hem bir 
değişme ilkesi hem de onun üzerinde yararlı bir idare olarak hizmet edeceğini 
göstererek.169 

 

İslâm’ın modern düşünce ile uzlaştırılabilmesi için bunun metodunu 

bulmak Abduh’un en önemli hedefiydi. O, Avrupa’dan zihin faaliyetlerinin ürünü 

olan bilimler alınmadığı sürece Müslüman ülkelerin tekrar güçlü ve zengin olacağına 

inanmıyor ve bunun da İslâm rafa kaldırılmadan yapılabileceğini savunuyordu. Fakat 

Abduh’un düşüncesinde iki gerçek arasında her zaman gerilim vardır.  

“Bir tarafta insanların toplumda nasıl yaşayacakları hakkında Allah’ın 
iradesini açıklama iddiasıyla İslâm vardı; diğer tarafta, modern medeniyetlerin 
geri döndürülemez hareketi, Avrupa’da başlayan fakat şimdi dünya çapında olan 
ve bizzat kurumlarının tabiatı gereği insanları belli bir şekilde yaşamaya zorlayan 
bir hareket.”170  

 

                                                
168 H. Nasr, a.g.e., 1987, s .195. 
169 H. Nasr, a.g.e., s.197. 
170 H. Nasr, a.g.e., s. 205. 



 107 

Gerçekte bu gerilim yalnızca Abduh’a özgü olmayıp Müslüman dünyanın 

modernleşme tarihinin kaçınılmaz ve önsel bir unsurunu oluşturuyordu.  On 

dokuzuncu yüzyıl ortalarında yazan Muhammed Abduh çağdaşlık sorununun Batı 

gücü ile ümmetin (İslam toplumu) gerilemesi arasındaki gerilim; Batı teknolojisi, 

bilimi ve askeri kuvvetinin görünüşte amansız ilerlemesine intibak ihtiyacı; ve 

çağdaşlığa adım atmanın kamu alanının laikleştirilmesini gerektirdiği varsayımının 

İslam için yarattığı tehlike ile ifade edildiği bir İslam düşünürleri kuşağının 

parçasıydı171. Daha özel olarak, Abduh en iyi bilinen İslam çağdaşlarından birisidir. 

Bu terim, genel anlamda, İslam tarihinde en eski kuşaklarda bir altın çağ varsayan ve 

İslam imajını çürüyen İslam toplumunu işgal eden Batılı emperyalist ve sömürgeci 

güce karşı bir savunma duvarı olarak tekrar canlandırma ve ıslah etme arayışında 

olan on dokuzuncu yüzyıl entelektüel İslam düşünce akımına atıfta bulunmaktadır. 

Abduh’un akılcılığın İslâmi öğretiler ile yalnız uyumlu olduğu değil, aynı zamanda 

doğru anlaşıldığı takdirde bu öğretiler tarafından fiilen görevlendirildiği şeklindeki 

görüşü İslam çağdaşlığının özellikle önemli bir versiyonuna bir pencere açmaktadır. 

Abduh’un düşüncesi bir İslâmi çağdaşlık deneyinin çerçevesini çizmekte, ve “bizim” 

“Batı’da” neyi çağdaşlık olarak tanımladığımızı oluşturan düşünceler ve süreçlerin 

basit bir kucaklanmasından çok onun “çağdaşlığının”172 İslam ve çağdaşlığın yeniden 

formülasyonunu içerdiği yolların altını çizmektedir. 

 

 Bir taraftan, Modernliğin İslam’ı kullanılmaz hale getirdiğini 

tartışanlara, diğer taraftan çağdaş Batı’nın tehdidinin İslami geleneklere katı sadakat 

gerektirdiğinde ısrar edenlere karşı, Abduh çağdaş akıl ve meyvelerinin doğru 

                                                
171 M. Amara, a.g.e., 1985, s. 50.  
172 Abduh’un çağdaşlığının Batı düşünceleri ve yeniden yorumlanmış İslami geleneklerin karmaşık ve 
eklektik birleşimini yansıttığını göstermek için “çağdaşlığı” tırnak içine almak gerekmektedir.  



 108 

yorumlanmış İslami gerçeklerle tutarlı ve onlar tarafından desteklendiğini ele alarak 

sadece çağdaş dünyada tecelli eden hukukun uygunluğunun değil, ama otoritesinin 

de teyidini aramaktadır. En tanınmış eseri olan Risalat al-Tawhid’de (Birlik 

teolojisi),173 Abduh İslami uygulamalar tarihinde İslam ve eleştirel akıl uygulaması 

arasında zorunlu husumet tecelli ettiğini tartışanlarla mücadele etmek için Kuran’dan 

pasajları ve Muhammed Peygamber örneğini emsal göstermektedir. Abduh çevrede 

görünen İslam’ın gerçek İslam’ın sahte bir versiyonu olduğunu, “gerçek” İslam’ın 

Müslümanları akıllarını kullanmaları için teşvik etmekten asla vazgeçmediğinde ısrar 

etmektedir. Aslında, metinlerin yakından incelenmesi ve doğru yorumlanması 

İslam’ın “insan aklına hitap eden ilk din olduğunu ve içerlerdeki sırlarını 

olabildiğince derinlemesine araştırarak bütün evreni incelemesini istediğini açığa 

çıkarmaktadır. Aklın üzerinde imanın sürdürülmesinden başka hiçbir koşul 

getirmemiştir.”174 

 

 Abduh’a göre, doğru anlaşılmış İslam aklın insan doğasının bir 

özelliği olduğu ve insan doğasının Tanrı tarafından yaratıldığı önermesi ile başlar. 

Dolayısıyla, akıl bir vahiyden çok Tanrı’nın bir hediyesidir.175 Hem vahiy, hem akıl 

ilahi yaradılışlar olduklarından, Tanrı’nın Kuran ve geleneklerde ifade edilen 

kanunları ile Tanrı’nın doğanın akıl aracılığı ile erişilen işlevselliğinde saklı 

kanunları arasında bir çelişki mümkün değildir.176 Bu yüzden, Abduh için, akla 

dayalı din, bir başka deyişle İslam dini, inancın onların antitezi olmak yerine, varoluş 

                                                
173 Bu ‘Abduh’un Beyrut’taki yıllarında verdiği derslerin bir araya getirilmesidir; gözden geçirilerek 
Mısır’daki hakim cami ve üniversite olan Al-Azhar’da tekrar verilmiştir.  Dersler daha sonra öğrencisi 
-olan Rashid Rida tarafından derlenerek 1897 yılında Risalat al-Tawhid (Birliğin teolojisi) adıyla 
yayınlanmıştır. 
174 M. Abduh, Risalat al-Tawhid, Darul  Şuruk, Kahire, 1966, s.176. 
175 M. Abduh, a.g.e., s.143. 
176 M. Abduh, a.g.e., s.83. 



 109 

kanunları ve evrenin doğası ile hem tutarlı hem onların öncülü olduğu bir dindir; bu 

tür kanunların kalıtsal akılcılığı onları inceleyebilmemiz için aklı sadece uygun değil 

ama aynı zamanda gerekli kılar.177 Abduh’un işaret ettiği gibi, “Tanrı iki kitap 

göndermiştir: birisi yaratılan doğa, diğeri Vahi edilen Kur’an. Sonraki (Kur’an) bizi 

kullanmamız için verilen zeka vasıtasıyla öncekini araştırmaya sevk etmektedir. İtaat 

eden kutsanacaktır; arkasını dönen yok olmaya doğru gidecektir.”178 Böylece İslam 

için akla karşı gelmek mantıken mümkün olmadığından, insan aklının meyveleri: 

çağdaş bilimin buluşlarının antitezi olamaz. Aksine, Abduh Kur’an ve geleneklerin 

hayatta kalmak ve refah için gerekli araç olarak maddi dünya bilgisinin aranmasını 

teşvik eder. Gerçekten, Kur’an’dan alınan pasajlara dayanarak İslam’ın gerçekte 

çağdaş astronomi ve dünya kaynaklarının araştırılması gibi bilimleri beklediğini ve 

çağdaş dünyada büyüme ve güçlenme için gerekli eğitsel, ekonomik ve politik 

kuruluşların çoğunu önceden tasarladığını öne sürmektedir. Böyle bir iddia onun 

İslami kavramları Batı düşüncesi terimleri ile karşılıklı olarak yeniden yorumlama 

çabasını göstermektedir: örneğin, şura (danışma ilkesi) demokrasi ve icma (görüş 

birliği) kamuoyu ile bağlantılıdır.179 

 

 Doğru anlaşılmış İslam’ın bu şekilde akılcı olduğunun tartışılması 

Abduh’a İslam’ın hem çağdaş gerçekler hem de nihai yargıları oluşturucu olduğunu 

ele alma, bu arada aynı zamanda akılcılık ve Batı, Modernlik ve Batılılaşma 

denklemi önerisi yapmasını mümkün kılmaktadır. Mısırlı entelektüellerin daha 

sonraki bir kuşağının bir çalışmasında, Abduh’un aklın hakimiyeti ve açığa çıkmış 

gerçek arasındaki hassas ancak şüpheli dengesi İslam değil, bilimin gerçek uygarlığın 

                                                
177 M. Abduh, a.g.e., s.20. 
178 M. Amara, a.g.e., 1985, s. 50. 
179 A. Hourani, Al Fikr Al A’rabi Al Mua’asir, Beyrut, 1989, s.143. 



 110 

ölçüsü olduğu, İslam’ın politik ve sosyal konuların kenarında kaldığı ve milletin 

toprak bütünlüğünün İslami kimliğin üstünde olduğu gibi Abduh’un onaylamayacağı 

sonuçlara ulaşmak için kullanıldı.180 Ancak çağdaşlık ihtiyacını Batılılaşmaya gerek 

duymadan uyarlamayan Abduh için; zeka bahşedilenler için Kur’an’ı yorumlamakta 

aklın rolü İslam’ı marjinalleştirmeye başladığı gibi, Müslümanları hem Batının laik 

toplumunu hem de İslam’ın geleneğe bağlı görüşlerini körü körüne taklit etmekten 

kurtaracak yerel bir çağdaşlık çığırı başlatmıştır. Bunun nedeni Kur’an’ın dünya 

hakkında akıl yürütmeyi teşvik etmesinin geleneğin hakimiyeti hakkındaki eleştirel 

olmayan dogmanın (körü körüne taklit etme) kabulünü veya sağlam delillerin açık 

ağırlığına karşı mantıki imkansızlıklara veya çelişkilere boyun eğmeyi 

engellemesidir.181 Abduh için akıl böylece eleştirel yargının mantıki ve ampirik ispat 

temelinde uygulanması anlamına gelmekte olup bütün kalıtsal gerçeklerin körü 

körüne hakimiyetinin aksine tanımlanmaktadır. Bununla birlikte, Fransız 

Aydınlanmasının felsefesinden farklı olarak, akıl ilahi gerçeklerin aksine 

görünmemekte, ama aslında onlara erişme vasıtası olmaktadır.182  

 

 Abduh’un aklın metot ve sonuçlarının doğru anlaşılmış İslam’ın 

gerçeklerini teyit edeceğine olan güveni, aklın dikte ettiklerine anında uymayan ilahi 

metinlerin veya peygamberce söylemlerin bir bölümü ile karşı karşıya geldiğinde 

uzlaşmayı etkilemek için ayarlanabilecek ve ayarlanması gerekli olanın akıl değil, 

metin olması şeklindeki irkiltici önerisinin altını çizmektedir. Bu nedenle, her ne 

kadar Abduh Kur’an ve geleneklerin öğretilerinin ibadet (ibadat) ve sosyal ilişkiler 

(mu’amalat) konularına nazaran farklı olduğunu onaylamaktaysa da,  belirli 

                                                
180 A. Hourani, a.g.e., s. 161-92. 
181 M. Abduh, 1966, s.143-45. 
182 M. Abduh, a.g.e., 1966, s.26-32,122. 



 111 

durumlarda,  ayrıca tecelli eden hukuku açık olduğu takdirde, hatta tecelli eden 

hukuk ayrıntılarda sessiz veya belirsiz olduğunda,  yeniden yorumlamak için aklın 

gerekebileceğini ileri sürmektedir. Dolayısıyla, Abduh içtihad’ı (bağımsız 

yorumlama), genel olarak İslami hukukla uyum sağlayacak şekilde uygulandığı ve 

gerekli bilgi ve entelektüel keskinliği bulunanlarla bağlantılı olduğu takdirde teşvik 

etmektedir. Akılcı yeniden yorumlama yoluyla yapılan bu tür ayarlamalar söz konusu 

pasajın gerçek anlamına ulaşmak için gerekli araçtır: Eğer çelişkili görünen bir şey 

gelirse, akıl için görünen anlamın gerçek anlam olmadığına inanmak gereklidir. Daha 

sonra metnin geri kalan kısmı tarafından yol gösterilen yorumla ilgilenme 

özgürlüğüne veya Tanrı’ya ve Onun her şeyi bilmesine emanet etme özgürlüğüne 

sahiptir. Ve benzer şekilde:  

 

“Eğer doktrinde [Tanrıyı diğer varlıklara eşlendirerek ilahi olanın 
üstünlüğü ile uzlaştıracak] bir şey ortaya çıkarsa, bu görünür duyuyu ya görünür 
anlamın kastedilmediğine iman ederek onun gerçek anlamını bilmek için Tanrıya 
başvurarak veya makul bir tahmine dayalı bir yorumla bertaraf etmek gereklidir.”183 

  

Bununla birlikte, Abduh kontrol edilmemiş aklın dini gerçeklere olan 

tehlikesine karşı her zaman dikkatlidir. Sonuç olarak, Abduh “gerçek İslam”da aklın 

ilinti ve rolünü ilan etmekle kalmaz, aynı zamanda aklın sınırlarını dikkatle çizer. 

Abduh’un İslam akılcılığını yücelttiği her pasajda kesin, ancak belirsiz bir niteleme 

yapar: Aklın zorunlulukları İslami hukukla uyumlu olmalı ve uygulaması imanın yok 

etmek değil sürdürmek amacıyla yönlendirilmelidir. Bir başka deyişle, aklın imanın 

kendisi dışında hiçbir sınırı yoktur. Bu yüzden, Abduh inananları eleştirel 

melekelerini Kur’an’ın emirlerine uygun olarak uygulamaya teşvik ederken aynı 

zamanda akılcılara akılcı sorgulamanın sınırlarına uymalarını öğütlemektedir. Abduh 

                                                
183 M. Abduh, a.ge.e, s.181. 



 112 

sürekli olarak aklın kendi sınırlarını aşamayacağı uyarısını yapmaktadır: İnsan 

melekeleri bilinmeyeni, örneğin Tanrı gerçeğini ve daha genel olarak doğa ve insan 

doğası gerçeğini asla kavrayamazlar. Böyle şeyler tanım olarak insan kavrayışının 

ötesindedir; bilinmeyenin aranması sadece sonuçsuz kalmaz aynı zamanda imanın 

emirlerini aşamaz.184 

 

Kur’an’da ve gelenekte bulunan gerçeklerin hakimiyeti böylece hem akıl 

hem de vahiy yoluyla tesis edilir. Akıl bazı gerçekleri doğrudan, diğerlerini 

Peygamberin otoritesi yoluyla dolaylı şekilde onaylar. Akıl ve vahiy çelişkide 

değildirler, çünkü belirgin bilgi ve eylem dünyasına kumanda etmezler; sadece aynı 

gerçekler grubunu bilmenin iki ayrı yolunu temsil ederler. Doğru iman için akıl 

gerekirken, tecelli etmiş gerçek insan aklının sınırları içinde yaratılmış ihmallerde 

kılavuzluk etmek için mutlaka gereklidir. Akıl doğru ve sahte imanı ayırt etmeyi 

sağlayan ve bu şekilde yaşama ve iyi yaşama için gerekli ilahi gerçekleri tam anlama 

olmasa bile farkındalık elde edebileceğimiz insan melekesidir. İslami vahiy 

gereklidir, çünkü her ne kadar akılla uyumlu ise de, yalnız açığa çıkmış gerçekler 

akla başvurmadan inandırırlar ve tefekkür etmeyenleri doğru imana getirmek için 

gerekli otorite ve retoriği sağlarlar. İslami vahi, böylece akli olanı erişilemeyeni teyit 

etmek ve tefekkür etmeyeni gerekli olana inanmaya sevk eder.185 Ayrıca, akıl öbür 

dünya gerçekliğini ve özelliğini gerçekte asla bilemeyeceği için, öbür dünyanın 

cezaları ve ödülleri hakkında bilgiyi bize sağlayan akıl değil, ama tecellidir. Bu tür 

olasılıkların düşünülmesi sadece ilahi hukuku kabul etmek değil, ama emirlerine 

sarılmayı da sağlar. “Akıl insanlara ne yapmaları veya ne yapmamaları gerektiğini 

                                                
184 M. Abduh, 1966, a.g.e., s.55.  
185 Abduh,Mohammad , Al İslam Din al A’lm wa Al Madaniye ,Al Haya  , Beyrut ,1989 ,s 110 



 113 

anlatırken vahi onlara niçin yapmalarını veya yapmamalarını en zorlayıcı nedenle 

anlatmaktadır.”186 

 

II.1.4 Seyyid Kutub 

 

Kutub187 Mısırlı yazar ve düşünce adamıdır. 20. yüzyıldaki İslâmcılık 

akımının önemli isimlerinden biridir. Eleştirmenler, Kutub’un 1946’da yayımladığı 

Konum Dersleri adlı makalesini, onun İslâm’i düşünceye girişi olarak kabul ederler. 

Makalesinde toplumun ıslahının ve Müslümanların bu yönde çalışmasının Kur’an’ın 

emri olduğunu savunur. Ayrıca, 1949 yılında, o yurtdışındayken, İslâm’da Sosyal 

Adalet isimli eseri yayımlar. Bu eserinde gerçek sosyal adaletin İslâm’da olduğunu 

öne sürer. ABD’deki yıllarında, daha önce kaleme almış olduğu edebi makale ve 

eserleri eleştirmiş, o dönemlerde sahip olduğu daha seküler olarak tanımlanabilecek 

edebiyat anlayışından ziyade, edebiyatın da kaynak olarak en başta İslâm'ı alması 

gerektiğini savunmuştur. 

 

Seyyid Kutub’un, kendinden sonraki Müslüman düşünürlerin ve 

cemaatlerin üzerinde önemli etkisinin olduğu inkar edilemez. Buna Türkiye’deki 

düşünürler ve cemaatler de dahildir. Özellikle Fi Zilali’l-Kur’an adlı tefsiri, 

Müslümanlığa davetçilerin müracaat kitapları ve Kur’an’ı günümüzde yaşananlarla 

                                                
186 Amara ,Muhamad , Al İmam Muhammad Abduh , Darul wahdah ,Beyrut ,1985 ,S 93  
187 1906 yılında Mısır'ın Asyut kasabasında, dindar bir ailenin çocuğu olarak dünyaya geldi. Orta ve 
lise tahsilini el-Ezher de bitirdi. Kahire Üniversitesinin Darul Ulum fakültesine girdi. 1933 yılında 
mezun olduğu fakülteye aynı yıl öğretim görevlisi olarak tayin oldu. 1939 ve sonrasında İslâmi 
düşünceye yöneldi. 1949 yılında ABD'ye gitmiştir. Bu dönem boyunca Amerikan yaşam tarzını ve 
toplumunu, tanık olduğu ırkçılığı eleştirmiş ve Amerikan medeniyetini primitif olarak görerek 
reddetmiştir. 



 114 

irtibatlı bir şekilde anlama ve yorumlama konusunda temel kaynakları haline 

gelmiştir. Kutub, ikinci önemli kitabı Yoldaki İşaretler’e bugünkü Batı 

medeniyetindeki biçimiyle inanç ve değerlerin çöküşünden şikâyet ederek 

başlamaktadır. 

 

II.1.4. a. Batı Modernitesine Red: (Cahiliye) 
 

Nasıl ki Modernite düşüncesini başlatan Descartes,  önceki bütün bilgilerin 

şüphe ile ele alınması gerektiğini söylediyse ve bu tavır Orta Çağ’dan gelen düşünce 

sistemine bir ret ise; Kutub da İslâm’dan önceki bütün tutum ve davranışlar 

karşısında şüpheli bir tavır takınılmasını söyleyerek, onların İslâm’la bağdaşmaz 

ayrıntılar olarak görünmesi gerektiğini bildirir. “Deme ki, Müslüman’ın Cahiliye 

asrındaki geçmişi ile İslam’a katılımından sonraki hayati arasında bilinç alanında 

ortaya çıkan mutlak bir kopuş vardır. Bundan cahiliye toplumundaki ilişkilerden ve 

kendisini çevreleyen sosyal ilişkilerde de beliren kesin bir uzaklaşma ortaya 

çıkar.”188 Abduh’un İslamiyet’i modernitenin olmazsa olmaz rasyonel unsurlarıyla 

uzlaştırma çabalarına zıt olarak, Seyyid Kutup moderniteyi İslâmiyet öncesi cahiliye 

devriyle özdeşleştirmektedir. Ona göre bu,  modern Batı rasyonalist epistemolojisinin 

hem teorik bilginin merkezini oluşturduğu hem de temel kozmolojiyi teşkil ettiği, 

küresel bir hastalık halidir. Kutup’a göre, Batılı modern rejimler ve onun Doğudaki 

taklitçileri yanlış yoldadır; çünkü Kutup’a göre “Avrupa ve Amerika 16. yüzyıldan 

başlayarak, insanlığın binlerce seneden beri manevi değerlerin tamamını imha etti. 

Her türlü ilahi değerleri kökünden kazıdı. Bu değerlerin yerini ilimi tanrılaştırarak 

                                                
188 S. Kutub, Ma’âlim fi al Tarik, Mısır, 1980a, s.17 



 115 

doldurdu. Batının bu yeni tanrısı 18. ve 19.yüzyıllarda kutsiyetinin zirvesine ulaştı 

(…).”189 Ona göre, sözü edilen yozlaşmayı zahiri dünyanın neresine baksak 

görebiliriz ancak, bu çeşit bir siyasi yozlaşma daha derin bir krizin, Kutup’un 

cahiliye olarak adlandırdığı modern dünyanın değerlerindeki krizin bir belirtisidir. 

Cahiliye tabiri doğrudan doğruya Kur’an’dan alınma bir tabir olup, Kur’an’da 

kullanıldığı şekliyle cahiliye tabiri en basit anlatımla, henüz Hazreti Peygamberce 

tebliğ edilmemiş ilahi gerçek hakkındaki cehaleti ifade etmektedir. Pakistanlı 

hukukçu Ebu’l Ala Mavdudi’nin fikirlerinden çokça yararlanmış olan Kutup’un 

kullandığı şekliyle ise, cahiliye tabiri, İslâm tarihinin bir dönemine işaret etmekten 

çok, bir sıfat olarak kullanılmaktadır. Modern cahiliye tabiri halihazırda dünyaya ifşa 

olunmuş bir gerçeği bilerek ve isteyerek reddeden bir toplumu tarif etmektedir. Bu 

nedenle modern ve eski dönem cahiliye tabirlerini birbirinden ayıran özellik, 

insanoğlunun kibridir, cehaletidir “Bugün insanlık, İslâm’ın çağrısına her 

zamankinden daha fazla muhtaçtır (…) İnsanlık bu ihtiyacı hissetse de hissetmese de 

gerçek değişmez. Bu ihtiyaç hastanın doktora ve ilaca olan ihtiyacı gibidir (…).”190 

Modern dönemin cahili toplumları, ilahi kudretin siyasi ve ahlaki düzenin üzerindeki 

hakimiyetini kabul etmeyi reddettikleri için Tanrının otoritesini reddetmektedirler. 

Bu reddiye beşeri düşünce hakimiyetinde veya “ademoğlu eliyle yaratılmış” 

egemenlik kavramında kendini açıkça ifade etmektedir; zira “insanın eliyle 

yaratılmış” egemenlik fikri, tanımı gereği, insanoğlunun değer yaratma, kolektif 

davranışı sağlayıcı kuralları koyma ve hayatın nasıl yaşanması gerektiğini 

tanımlayan otoriteyi tanımlama hakkı olduğunu öne sürmektedir. Bu tanıma göre, 

                                                
189 S. Kutub, Nahwa Muctama’ İslâmi, Mısır, 1980b, s. 14. 
190 S. Kutub, .a.g.e., s. 15. 



 116 

ister milliyetçi, sosyalist veya liberal olsun, modern egemenlik şekillerinin tamamı 

cahilidir.  

 

Kutup, modernite kavramını sadece eleştirmekle yetinmemiştir; onun 

analizlerinin merkezinde modernite kavramının bir hastalık olduğu iddiası 

yatmaktadır. 

 

Bugün insanlık, bir uçurumun kenarında duruyor. Başının üstünde asılı duran 

yok oluş tehdidi yüzünden değil. Çünkü bu tehdit, hastalığın kendisi değil, onun 

belirtisidir. İnsanlığın uçurumun kenarında bulunması, hayatın normal şekilde 

gelişmesi sağlıklı bir biçimde ilerlemesini sağlayacak “değerler” açısından iflas 

olması yüzündendir.191   

 

O’na göre, tedavinin ilk evresi kendini tanımaktan geçer, zira bu krizi bir 

miktar da hasarın nedenini veya boyutunu göremememize borçluyuzdur. Bir noktada 

“yanlış şuur” suçlamasına benzemekle birlikte, Kutup yardıma ihtiyacımız 

olduğundan dahi haberdar olmadığımızda ısrar etmektedir; çünkü ona göre, bizler 

refahı maddi, bilimsel ve teknolojik başarımlar açısından tanımlamaktayız. Ancak, 

Kutup’a göre, gerçekten müreffeh olan toplum, ahlâklı toplumdur. Ahlâken hasta 

olduğumuzun farkına vardığımız anda, bunun eş zamanlı olarak, insani değerlerin 

boş ve insanın bilgi dağarcığının yaradılışı gereği sınırlı olduğunun da ayırtına 

varacağızdır. Nitekim evren Tanrı tarafından yaratıldığından ötürü, O, gerçeğin 

tabiatını ve insanlığın amacını bilmektedir. Öyleyse, bu sınırların farkında olmak, 

insanı kaçınılmaz olarak, beşeri iktidara muhalefet etmeye ve hayatın her alanında 

                                                
191 S. Kutub, a.g.e. 1980a, s. 1. 



 117 

ilahi otoriteye teslimiyete yöneltmelidir. Kutup’a göre, meşru egemenlik, Kur’an ve 

Hazreti Muhammed’in davranışları, yaptıkları ve söylediklerinin tamamını ifade 

eden Sünnet kaynaklı yasalar ile kuralların toplamı olan ve insan oğlunun 

mevcudiyetinin her alanı üzerinde hakim olan, ilahi egemenliğin, yani İslâmi 

Hukukun ta kendisidir. İslâmi Hukuk idare ve yönetimin kurallarından yıkanma 

usullerine kadar her şeyi düzenlediğinden genellikle “kamusal” ve “özel”  alan olarak 

ayrılmış olan şeylerin tamamını bir bütün olarak ele almaktadır. Bu durumda, 

hükümet sadece bir idare meselesi halini alacaktır; zira yasalar zaten halihazırda tanrı 

tarafından konulmuştur. Bu da, İslâm Hukukunun özellikle yasakladığı veya meşru 

gördüğü tüm işlerin kendiliğinden devletin kanunu haline gelmesi sonucunu 

doğurmaktadır.  

 

Kutup’un modern egemenlik kavramına yönelik eleştirisinin sadece bir 

laiklik reddiyesi olmakla kalmayıp, aynı zamanda, Batılı modern rasyonalist 

epistemolojinin de bir eleştirisi ve reddiyesidir. Kutup, dinin kişileştirilmesinin 

kamusal alanı ahlaken nötr kıldığı savını reddetmektedir. Aksine, Kutup’a göre, bu 

Tanrının ahlak kurallarının laik ahlakla yer değiştirilmesi ya da kendisinin sık sık 

kullandığı şekliyle, aslının kötü bir kopyasından başka bir şey değildir. Öyleyse, son 

tahlilde, cahili otorite ona göre,  laik otoritenin kendisidir. Ancak Kutup’un 

hedefinde sadece laisizm yer almaz. O, en derinde, laik iktidarı haklı gösteren 

rasyonel epistemolojiden endişe duymaktadır. Modern rasyonalizminden kastım, 

dünyaya dair gerçeklere, nesnelere gerçekte oldukları gibi erişmemizi sağlayan 

yöntemler başta olmak üzere, insani yetilerle ulaşabileceğimiz varsayımıdır. Böylesi 

bir rasyonalizm bizi, insan idrakinin sadece, dünyayı nasıl anladığımız konusunda 



 118 

değil ayrıca meşru bilginin ne olduğu konusunda da hakim olduğu bir noktaya 

götürür. Bu bilgi tanımı ise, uzun zamandan beri insanın doğa ve insan tabiatı 

üzerindeki hâkimiyetinin meşru dayanağı olmuştur. Batı düşünce tarihinde çok 

sayıda “rasyonalizm” akımı mevcut olsa da, rasyonalizmin yukarıda belirttiğim bu 

formülasyonu genellikle Avrupa’nın Aydınlanma Çağı ile birlikte anılmaktadır. 

Kutup beşeri egemenliği reddederken, işte tam olarak da, insanı merkez alan bu bilgi 

teorisini reddetmektedir. Rasyonalist epistemolojiye yönelik karşı çıkış olarak 

nitelendirebilecek bu durumun, bilimsel bilgi ve teknolojiye yönelik bir karşı çıkış 

olmadığını belirtmem gerekir.  

 
Bugünün insanlığın ulaştığı madde uygarlığını, Avrupa dehasının ulaştığı maddi 
kalkınma yolundan giderek devam ettirip geliştirebilecek ve bunun yanında 
insanlığa, şimdiye kadar gördüklerine nazaran kamil vasfını haklı olarak 
taşıyabilen yeni değerler sistemi sunabilecek, aynı zamanda bütün bunları köklü, 
yapıcı ve gerçekçi bir metotla uygulayacak bir önderliğe ihtiyaç vardır ”192  
 
Aslında Kutup, bilim ve teknolojinin kesinlikle zorunlu olduğunu belirtmiş 

ve hem teknik hem uygulamalı bilime dair arayışların onların temelinde yatan ve 

bunları meşrulaştıran kozmolojiden ayrılabileceğinde ısrarcı olmuştur. Burada karşı 

çıkılan husus rasyonalist Batılı epistemolojidir. Bu, Kutup’un ahlâki varlığımıza 

yönelik tehlikelerin izlerini felsefede bulabileceğimiz iddiasında açıkça 

görülebiliyor. Zira insanının akıl yoluyla gerçeğe ulaşma dirayetini, ulvi metafiziksel 

gerçeklerin hem siyasi hem de ahlaki alanların üzerindeki hakimiyetini açıkça 

inkarıyla ilintilendiren bizzat Batı felsefesidir. Burada akıl, tek seferde, insanın bilgi 

dağarcığını tamamlama yöntemi olduğu kadar onun gerekçesi de oluyor. Akıl, hangi 

dil ve hangi yöntemle olursa olsun, insanoğlunun dünyayı nasıl anlamaya 

başlayabileceğini gösterdiği gibi insanoğlunun öğrenmeye mahzar olduğu şeyler 

                                                
192 S. Kutub, a.g.e. 1980a, s. 4. 



 119 

bakımından neyin öğrenilmeye değer olduğunu da belirlemektedir. Bunun 

sonucunda, Kutup’a göre, şu an öğrenmeye değer bulduğumuz bilgi, dünyevi bir 

olgudan başka bir şey değildir ve gerçek hakikatin kaynağı olan batini (görünmeyen) 

dünyanın varlığını ikrardan da vazgeçmişizdir.  

 

Kutup’a göre, böyle bir rasyonalist epistemoloji sadece dünya kavramının 

mahiyetini eksik vermekle kalmaz ayrıca, insanların ilahi müdahale olmaksızın 

hüküm sürme haklarına da sağlam bir gerekçe verir. “İnsan aklı, felsefe de olduğu 

gibi, İslâmi düşünce gerekçeleri oluşturamaz, bu akıl sadece onu telakki eder. 

(…)”193 Bu gerekçe (esbabı-ı mucibe) Tanrının haklı otoritesinin gaspı anlamına 

geldiği gibi, neden doğduk, nasıl yaşamalıyız ve neden ölürüz gibi, insanın doğası 

gereği cevap aradığı kendi varlığına ilişkin temel sorulara cevap sağlayan gerçeklerin 

gölgede bırakıldığının sinyalini vermektedir. İslâm dünyasında askeri müdahaleler, 

siyasi uyuşmazlık, yolsuzluk ve yoksulluk bunun somut neticeleridir. Kutup’a göre, 

sosyalizm, Marksizm ve Arap milliyetçiliğinin hepsi rahatsızlık verecek şekilde 

birbirlerine benzemelerinin nedeni, işte budur. Bu ideolojilerin tamamı rasyonalist 

dünya görüşünün meşrulaştırdığı, insan egemenliğinin tezahürleridir. Bu nedenle 

Kutup bunların tamamını, bir tek tabirle, yani cahiliye tabiriyle anmaktadır. 

Batı toplumlarının sosyal yapısı ve evrim kurallarına dayanarak vücuda getirilen 
hüküm ve kanunların bütünü İslâma aykırıdır. Dayandıkları ana prensipleri ve 
temel anlayışları farklıdır. Gelişme ve ilerlemelerini dayandırdıkları kanun ve 
prensipler de birbirinden farklıdır. İslam toplumu kesinlikle bir beşer yapısı 
değildir. (…)194  
 
  

Elbette, sadece rasyonalizmi reddetmiyor, aslında ona karşı panzehir 

sunuyor. İlahi egemenliğin sadece dini değil ayrıca siyasi ve sosyal hayatın da 

                                                
193S. Kutub, Muqawimat Al Tasawwur Al İslami, Mısır, 1986, s. 45. 
194 S. Kutub, a.g.e., 1980, s. 70. 



 120 

hakimi olduğu yönündeki ısrarı, açıkça akla dayalı olmayan bilgi teorisinin de 

teyididir. Bu bilgi teorisine göre insanlar değil ancak tanrı dünya hakkında bilgi ve 

dolayısıyla üzerinde hakimiyet sahibidir.  

 

Kutup’un modernite kavramını cahiliye olgusu ile özdeşleştiren bu 

eleştirileri, bu açıdan dünyanın tanımlanması ve organize edilmesinde kullanılan 

rasyonel yolların doğrudan inkar edilmesidir. Bu, sadece Batının iktidarına ve onun 

iktidar araçlarına karşı bir protesto değildir. Ayrıca, bilginin ne olduğunu ve insanın 

kavrayışı açısından bilinmeye değer olan şeylerin neler olduğunu tanımlayan, bunu 

toplumun ve insanın bizzat kendisi için gerekli olan (her ne kadar hiçbir zaman 

tamamına vakıf olunmasa da) insanın tabiatı ve amaçları hakkındaki ulvi gerçeklere 

gönderme yapmadan gerçekleştiren epistemolojiye karşı da bir protestodur. Kutup’un 

eleştirilerinde önemli olan nokta ise, onun bunu, bir yüzyıl öncesinden modernite 

kavramını kendisinden çok daha farklı bir yaklaşımla ele alan ve ona yeni bir yorum 

getirmiş olan Muhammed Abduh gibi “modernlikten yana” İslâmcı düşünürlerin de 

eleştirilmesini içeriyor olmasıdır. Bu düşünürlere göre İslâm aleminin Batının 

hakimiyeti ve rasyonalizmi karşısında yeniden şahlanabilmesi ancak, İslâm’ın bir 

akıl dini olduğunun gerektiği gibi anlaşılmasıyla sağlanabilecektir. Kutup’un 

değerlendirmesine göre, Abduh’un argümanları cahiliyenin en kötü şekline, yani 

Müslümanların tamamının modern Batının ahlaken, felsefi ve epistemolojik iflasına 

gönüllü olarak eşlik etmelerine ve İslâm’ın olmazsa olmaz unsurlarının yok 

edilmesine yol açacak bir bozulmuşluğa davetiye çıkarttığı gibi ona örnek teşkil 

etmektedir. 

  



 121 

Bazı Hıristiyan ve Siyonist insanlar, İslâm’ı selefi bir din olduğunu söylerler ve 
kılıç zoruyla yayıldını de. Bizden bazıları bu durumu kurtarmak adına, İslâm’ın 
en önemli değeri olan Cihadı ve Cihat hakkımızı ortadan kaldırırlar. Halbuki 
İslâm kendi özel sistemini kurma hakkı vardır. 195  

 

Ona göre, Avrupa’nın kolonici ve emperyalist tavrı olan cahiliye, 

şimdilerde, Mısır kültüründe kendini göstermektedir ve Kutup’a göre bu,  İslâmiyet’e 

karşı tehdidin bizzat İslâm aleminin içinden gelmesi durumudur. İşte bu tehlike arz 

eder.196  

 

Kutup, Batının hâkimiyetine karşı bir özür niteliği taşıdığını düşündüğü 

İslâm “modernizmi” kavramını da açıkça reddetmektedir. Zira bunu, özünde 

savunmacı, hem ulemanın müphem tutumu hem de Batı ve Doğu alemlerindeki 

laiklerin ataklarına karşı, İslâm’ın akılcılığa ve moderniteye uygun olduğunu 

gösterme çabası olarak görmektedir. O’na göre, bu özrün arkasında yatan gerekçe, 

İslâm’ın bir şekilde “suçlu” olması nedeniyle mahkeme önüne çıkartılmış olması ve 

bundan ötürü de haklı gösterilmeye çalışılmasıdır.  

 

Kutup bu müdafaacı duruşun güç ve katilik eseri değil, güçsüzlük eseri 

olduğunu iddia etmektedir; zira İslâm “modernizmi” yenilenmeden ziyade daha da 

çöküşün reçetesidir. Kutup’a göre, modernizm yanlıları İslâm’ın kendini haklı 

göstermeye ihtiyacı olduğuna inanarak, sehven de olsa, bu tartışmaya nispeten onay 

(muvafakat) vermişlerdir, böylelikle İslâm aleminin Batı’nın hakimiyetine olan körü 

körüne itaatini daha da derinleştirmişler ve ağırlaştırmışlardır. Kutup, “Abduh’un ve 

arkadaşlarının yaptıkları işlerin değerini küçümsemek istemem, fakat onlar dini, 

                                                
195 S. Kutub, Khasaîs el Tasawur al İslâmi wa Muqawimatuhu, Beyrut, 1983, s. 17. 
196 F. Al Treki, Kutub wa al Fikir Al Mua’sir, Beyrut, 2002, s. 87.  



 122 

sapmalardan kurtaralım derken daha vahim sapmaya girmişlerdir”,� der. Kutup, bu 

itaatin İslâm’da aklın önemini ve modernite ve İslâm’ın, modernite ile şeriatın bir 

arada olabileceğini vurgulayanlarca daha da güçlendirildiğini iddia etmektedir. 

Kutup insan aklının dünyayı anlamakta kullanılmasının ve aklın bu manada önemini 

vurgulamaktan çekinmediği için, insanın bu melekelerinin, tanımı gereği, insanın 

tabiatı ve maksadı hakkındaki en derin gerçeklere vakıf olan ilahi kudrete itaatkâr 

olduğunda ısrar etmektedir.  

 

Abduh gibi Kutup da, Kur’an’ın aklın kullanılmasını teşvik ettiğini, 

teknoloji gibi modern gelişmelere hem izin verdiğini hem de önceden tasavvur 

ettiğini farz etmektedir. Ancak, Kutup’un görüşünün merkezinde yatan fikir, ilahi 

kudretin usulü dairesinde tanınması için, insanın, evrenin önemli sırlarının 

muhtevasını anlamakta çok kısıtlı melekelere sahip olduğunu görmesi gerekliliğidir. 

Daha da özelde ele alınacak olursa,  ahlaki adalet, insanın varlığının gayesi ve 

evrende yaratılmış varlık ve şeylerin tamamına yönelik ilahi plan gibi hepimiz için 

çok önemli sorularla karşı karşıya kaldığında, insan aklının sınırlarına ulaştığını iddia 

etmektedir. Kutup düşüncenin rolünü kabul etmekle birlikte, uygulamasının son 

derece sınırlandırılmış olduğu düşünmektedir. Belirsiz olanın açıklığa 

kavuşturulması, genel olanın belirli tarihsel şeraite uygulanması ve söylenmemiş 

şeylerin telafi edilmesi gerekmektedir. Abduh da gerektiğinde şeriatın rasyonel 

yorumunu teşvik etmek suretiyle, insanın dünyayı anlama konusundaki kapasitesinin 

kısıtlı olduğu görüşüne katılırken, akla olağanüstü bir kapsama alanı tanımaktadır. 

Akıl şimdi, nassın anlamını sadece belirlemekle kalmayıp ayrıca onu inceden inceye 

                                                
197 S.Kutub, a.g.e., 1983, s. 21. 



 123 

incelemektedir de. Akıl, kutsal kitabın mealinin oluşturulmasının yanı sıra onun 

yansıtılması ve açıklığa kavuşturulmasında da görev almaktadır. Kutup ve Abduh 

İslâm hukukunun ve tabiatın kanunlarının ilahi iradenin ifadesi olduğunda hem fikir 

olsalar da, Kutup nassın aklın dikte ettikleriyle uzlaşabilmesi için yeniden tefsir 

edilmesinin, tanımı gereği, insan muhayelesinin ve algılamasının ötesinde olan ulvi 

gerçeklerin özünü ve arkasındaki otoriteyi yok edeceğinde ısrar etmektedir. Her 

ikisine de göre, modernite kavramı ve onu tanımlayan Batı hakimiyeti İslâm’ın 

dirilişini gerektirmektedir. Ancak, Kutup’a göre bu diriliş, rasyonalist 

epistemolojinin ilahi hakimiyeti aşındırıcı, Batının iktidarını ifade eden ve 

hızlandıran ve meşru sosyal bir sistemin kurulmasına mani olucu yolların kişilerce 

tanınmasına yol açacağı görüşündedir. 

 

Cahiliye kavramı, İslâm literatüründe yeni olmamasına rağmen Kutub ona 

yeni bir yön ve veçhe kazandırmıştır. Cahiliye Kuttub’un Batı ve özellikle 

aydınlanmadan sonra gelen değerler kümesine karşı tepkisini göstermek için 

kullandığı bir terimdir. Dolayısıyla Kutup hem Batı akılcılığına, hem de 

epistemolojisine karşı çıkmaktadır. Kutub’a göre, “İslâm dininin temel tezleriyle 

modernitenin ana ilkeleri arasında farklar apaçık bir biçimde ortaya konur.”198 

Abduh’un İslâm ve modernitenin rasyonel ilkelere ters olmadığını göstermesinin 

aksine Kutub, hem Batı hem de onu taklit etmeye çalışanlara karşı gelmiştir. 

 

Modernitenin rasyonel temeline saldırılar Kutub’a özgü bir tavır değildir. 1. 

Bölümde aktarılan düşüncelerde de görülebileceği gibi, Batı’nın içinde de benzer 

                                                
198 Y. Ceylan, İslâm ve Diğer Her Şey, 2005, s. 109. 



 124 

eleştiriler gelişmiştir. Bu eleştiriler, modernite ve rasyonalizmin yapı taşlarının 

modern Batı’nın kendi içinden de eleştiri aldığını, Fundamental İslâmcıların yanı sıra 

pek çok Hıristiyan Fundamentalistin, teknoloji ve bilim gibi modernitenin meyveleri 

ile ilahi kudretin modern hayattaki mevcudiyeti için zararlı gördükleri modern 

rasyonalist kozmoloji ve metodolojiyi de aynı şekil de eleştirdiklerini göstermektir.   

“Modernitenin” ne olduğunun tanımlanmasının gerektiği gibi, 

fundamentalizmin kültürler arası kullanımının da açıklanması gerekmektedir; zira 

Fundamentalizm, Amerikan Protestan Hıristiyan cemaati içersinde Martin Luther 

yandaşlarını ifade etmek için Evanjelizm tabiriyle 17 yy’da Amerika’da ilk adımı 

atmıştır. Bilindiği gibi, Aydınlanma düşüncesinin etkisiyle birlikte din ve İsa da dahil 

her konuda rasyonel düşünceye öncelik vermeye başlayan Avrupa bilim adamları, 

Kutsal kitabı yazınsal anlamda Tanrı sözü olan bir kitap değil, modern eleştirel 

bilimsel yöntemleri kullanarak sorgulanmaya başladı. Dolayısıyla, sistematik bir 

hareket olarak 19. yüzyılın sonları 20. yüzyılın başlarında Hıristiyanlık doktrinlerini 

modern bilimsel metotlar çerçevesinde yeniden yorumlamaya ve sorgulanmaya açan 

akımlara karşı evanjelizm,  Hıristiyanlık bünyesinde ortaya çıkmıştır.199  

Evanjeliklere göre Kitabı mukaddes sadece inananların inanç kaynağı değil, aynı 

zamanda yaşam kaynağıydı. Bu durum, kutsal kitabın her türlü hatadan arınmış 

görülmesine neden oldu. Dolayısıyla laik bir hümanizm kutsal kitapla gelen kusursuz 

ahlak anlayışını da itelemiş oldu.200 Evanjelistler Aydınlanmanın dine yönelik 

yergisinin laik hümanizmi ahlaken yoksun bıraktığına inanmaktadırlar. Bu akımın 

temel amacı, sekülerleşen modern hayat karşısında, Hıristiyan inancını ve kimliğini 

korumaktır. Onlara göre bunun yolu, İncil’deki ve İsa dönemindeki saf Hıristiyanlığa 

                                                
199 M. Aydın, Batı Hıristiyan Düşüncesinde Fundamentalist Hareketin Öyküsü, Ankara, 2007, s. 
33.  
200 M. Aydın, a.g.e., 43.  



 125 

dönmekten geçer. Öyleyse, Fundamentalizm’i, toplumun dini metne dayalı 

temellerine geri dönme, çağdaş sosyal ve siyasi dünyada uygulayabilmek için bunları 

gün ışığına çıkarmaya ve yeniden yorumlamaya çalışan bir akım şeklinde 

tanımlamak mümkündür. Hirisyan, Yahudi ve Müslüman Fudamentalistlerin’e göre, 

Kutsal metinlerin açık olan anlamları ne yoruma ne de sorgulanmaya açıktır; bilakis, 

ilahi kelamına yanılgıyı sokan, insanoğlunun yorumları olduğuna düşüncesin 

delerdir.201 Fundamentalist kesimler, böylelikle, metnin “gerçekten söyledikleri” 

uğruna geçmişin dini tefsirlerinin ve şerhlerinin otoritesini reddetmekte, böyle 

yaparak da, metnin “gerçekten söylediklerinin” aslında tefsir eyleminin bizzat 

kendisi olduğu tespitini inkar etmektedirler. Öyleyse, Fundamentalizm temelinde 

yatan ve onu moderniteyi eleştiren diğer perspektiflerden ayıran husus, onun doğanın 

gerçekleri ve toplum hayatının amacının mutlak ve aşikar olduğu yönündeki 

yorumsamacı (hermeneutic) karşıtı iddiasıdır. O “gerçekleri” ve kamusal alanda 

bunlar üzerine yürütülen tartışmaları siyasetin iştigal konusu olarak ele alırsak, 

böylesi bir tanımlamanın doğuracağı sonuç, kökten dinciliğin tamamen politika 

karşıtı olduğudur. 

 

 Fundamentalizm terimi her ne kadar insanlarda negatif/ kötü bir intibaa 

veriyorsa da (özelikle İslâm’la bağlandığı zaman ), aslında Aydınlanma sonrası 

dinsel alanda yaşanan gelişmeler sonucunda geleneksel dini doktrinlerinin içlerinin 

boşaltıldığı gerekçesiyle, onlara tekrar itibar kazandırmak için veya korumak için 

üretilmiş bir hareket/akımdır. Fundamentalizmi, sevdiğimiz ya da değer verdimiz 

şeylere karşı bir koruma refleksi olarak anlarsak, bu durum, benzeri bir davranış 

                                                
201 A. R. Scott, The Rise Of İslamic Fundamentalism, Detroit, 2006, s. 22. 



 126 

şeklinin diğer toplum modellerinde de çıkma ihtimali anlaşabilir kılar. Dolayısıyla, 

İslâm kültüründeki ilk fudamentalist düşünce, İslam’ın asli özeliklerini ve temel 

ilkelerini koruma kaygısıyla ortaya çıkmıştır ve Batıda ki fundementalizm ile 

benzeşmiştir. Yani, “Modern dönemde İslâm coğrafyasında ortaya çıkan 

kökenciliğin Batı’da ortaya çıkan Protestan kökenci gelişmelerle 18. ve 19. 

yüzyıllarda bir etkilenme ve benzeşme sürecine girdiğini söyleyebiliriz.”202 Batı’daki 

Fundamentalist akımında de olduğu gibi, İslâm’a dışarıdan gelmiş ve sonradan 

ortaya çıkmış bilgiler, İslâm açısından sahih bilgi olarak kabul edilmiyordu. 

  

Unutmamak gerekir ki, her toplumun özel şartları vardır, yani İslam 

dünyasındaki şartlar, Batı dünyasında kavramların varlık sebebini oluşturan 

şartlardan farklıdır. Buradaki amacım, Seyyid Kutub’un düşüncelerini 

değerlendirirken bu çağın temel düşünceleriyle olan benzerliğinin altını çizmektir. 

Dolayısıyla Kutup’un Abduh’la olan çekişmesi, hem İslâmi “modernizmin” önemli 

bir versiyonu hakkında hem de Fudamentalist İslâmcıların oldukça etkili olmuş 

modernite eleştirisi hakkında bilgi sağlamaktadır. Bu sayede, İslâmiyetin önemli 

modernite tecrübelerini genel hatlarıyla aydınlatmaktadır. Fakat, Kutup’un “Abduh 

ve onun gibi modernizm yanlısı İslâmi kesimlerin İslâm’ın gerekli saflığına yeterince 

sahip olmadıkları”203 yönündeki ısrarına rağmen, Kutup’un kendi çalışmaları bile 

inkar edilen modern, Batılı etkilerin izlerini bulmak mümkündür. Bunun nedeni, 

Kutup’un modernite eleştirilerine yönelik çalışmalarının (tıpkı Batıdaki 

fudamenalizm akımı gibi) Aydınlama felsefesi, Marxsizm, sosyalizm ve liberalizm 

gibi ayırt edici biçimde modern fenomenlerle yakından bağlantılı olmasıdır. Kutub’a 

                                                
202 M. Aydın, a.g.e., 2007, s. 164. 
203 S. Kutub, 1980a, s. 23. 



 127 

göre ,Protestantizm ,İslam’a (Hıristiyanlıkten) daha yakın bir akımdır.204 Kutub’un, 

Yoldaki İşaretler ve özellikle İslâmi Tasavvurun Özellikleri (Khasais el Tasawur al 

İslâmi wa Mukawimatuhu) kitapları, Batı fudamentalist düşünürlerin kullandıkları 

tezlerle birbirine benzemektedir: Her ikisi Darwin’nin, Hegel’in, Marx’ın teorilerini 

eleştirmektedir.  

 
Avrupa’daki dine karşı tüm düşünce ve sistemlerin kaynağı sapmalardır ve bu 
sapmalar üzerine kurulan akımlar; ‘idalizm’, ‘Dialektik Materyalizm’, 
‘pozitivizm’  gibi. (…) Bunları hatırlasak dünyadaki kargaşanın ve 
problemlerin asıl kaynağının, insanın Tanrı işine karışmasından meydana 
geldiğini idrak ederiz ki, böyle bir bela uzun insanlık tarihinin görebileceği en 
kötü beladır.205 

 

Demek ki, rasyonalizme yönelik modern Batının kendi içinden gelen 

eleştiri sadece, köktendinci Hıristiyanlara özgü değildir. Kutup’un Modernite 

olgusunu, rasyonellerin yaşamak ve müreffeh olmak için gerekli olan gerçekleri 

erozyona uğratması sonucunda ortaya çıkan bir rahatsızlık (patoloji) olarak 

nitelendirmesi, modern siyasal ve ahlak hayatının dayandığı rasyonalist temellerin 

çok önemli açılardan bizi idame ettirmekte başarısız kalmış olabileceği yönündeki 

endişelerini dile getiren, çeşitli çağdaş Batılı eleştirilerde de kendisine yer 

bulmaktadır. Bir başka ifadeyle, farklı siyasal ve kuramsal hassasiyetleri bulunan 

çeşitli Batılı siyaset teorisyenleri, geleneklerin bozulması, kökenleri hem ilahiyatın 

hem de Aydınlanma çağı rasyonalizmiyle birlikte başlayan erekbilimin inkarı ve 

bunu takiben otorite, ahlak ve toplum gibi kavramların anlamlarının yitirilmeye 

başlanmasında bulunabilecek bir süreç olan, mananın dejenere edilmesiyle modern 

koşulların ortaya çıktığını iddia etmektedirler.  

                                                
204 S. Moussalli Ahmad, İsamic Fundamentalist Perceptions of Other Monotheistic Religions 

(İnternational symposium on Mutual Perceptions Of Monotheistic Religions Since the Mid -20 
Century, 17-21 April, University of Lausanne, 1995, s. 5). 

205 S. Kutub, a.g.e., 1983, s. 57. 



 128 

 

Örneğin Erdemden Sonra (After Virtue) adlı eserinde Alasdair MacIntyre, 

modern ahlakın eylemlerde rehber olmak ya da hayata anlam katmak konusunda 

güçsüz kalacağını savunur.206 Bunun nedeni, bu seçenekler arasında karar verebilmek 

için mutlak doğru ve yanlış standartlara geri dönmenin mümkün olmamasından 

kaynaklanmaktadır. Macintyre’a göre modern ahlak tartışması, sadece bireysel 

tercihler ve ihtiyaçların şekillendirdiği bir lisan bakımından müdafaa edilebilecek 

yanı bulunan fikir kamplaşmaların sonuçsuz ve sonu gelmez çekişmesinden ibarettir. 

MacIntyre’ın önermesi şudur: Günümüzün ahlak söylemi rasyonalizmin modern 

dünyadaki ilerlemesiyle bağlantılıdır. Zira ilahi yasalar gibi üstün çerçevelerin, 

geçmişte anlama, ahlaki yargılara ve gerçeklerin gücüne sözde hayat vermesi söz 

konusu olsa bile, modern rasyonalizm söz konusu bu çerçevelerin gücünü kırmıştır; 

çünkü modern rasyonalizm bilginin tamamının akıl yoluyla elde edilebileceği 

yönündeki ısrarcı hipoteze dayanmaktadır. Örneğin, ilahi kanunların rasyonel olarak 

oluşturulması mümkün olmadığından ötürü, bunların gerçek olarak kabul edilmesi de 

mümkün değildir. Aklın olmazsa olmazları karşısında moraliteye yeni bir yer bulma 

çabası sırasında, söz konusu bu teleolojik çerçevelerin reddedilmiş olması nedeniyle, 

Aydınlanmacı teorisyenler artık iradi hareketin kısıtlamalarına cevap bulamaz 

olmuşlardır.  

Bütün bu açıklamalara bakıldığında,  söz konusu argüman sahiplerinin 

ortak payda olarak moderniteyi, bir kriz ve kötürümleşme durumu olarak 

eleştirmeleri dikkat çekicidir. Aydınlanmanın gayesinin, dünyayı bilginin yeni 

şekillerine, yeni tecrübelere ve siyasete açmak olduğu yönündeki iddialara zıt olarak 

                                                
206 Alasdair Macinytre, After Virtue, İndiana, s. 51-55. 



 129 

bu eleştiriler, moderniteyi örgütleyen ilkenin genişleme değil aksine, iflas olduğunu 

görüşünü de içermektedir. 

 

II.1.4.b. Kutub’un “İman” Kavramı 
 

Kutub, etkili üslubu ve getirdiği çarpıcı, keskin yargılar ile Müslümanlar 

üzerinde önemli bir etkiye yol açar. Hatta Kutub’un çağdaş İslam dünyasındaki 

radikal akımların entelektüel yapısını oluşturan düşünür olarak da yorumlanır.207 Bu 

düşüncelerin en çarpıcı örneği  “iman”  kavramı üzerindeki yorum ve düşünceleridir. 

İnanç veya imanın dinin en temel kavramlarından olduğu kesindir. Dahası, İslâm da 

bu kavrama ait sorunlar son derece önemlidir; hatta denebilir ki, bu kavramın ne 

demek olduğu Müslümanlar arasında ilk huzursuzluğun çıkmasının nedeni olmuştur. 

Bu sorun İslâm toplumundaki gruplaşmanın nedenidir. Bu konuyu daha fazla açmak 

bu tezin çerçevesi dahilinde değildir; fakat Kutub’un bu kavrama getirdiği anlayış 

günümüzde de etkisini sürdürmesinden dolayı, işaret etmekle yetinilebilir.208  

 

Kutub’a göre İman’ın üç şartı vardır. Bunlar, dille söylenecek, kalple 

hissedilecek ve bedensel fiiller ile gerçekleştirilecektir.209 Bu şartların hepsinin aynı 

anda gerçekleşmesi gerekir; aksı halda bu “İman”, iman sayılmayacaktır. Onun bir 

duygudan öte olabilmesi için “Amel” ile tamamlanması gerekir. İman ancak Amel ile 

pekiştirilirse anlamlı olur. Fakat Kutup’un düşüncesindeki (bazılarına göre potansiyel 

tehlike olarak da görülen) yenilik  “Amel ” den kastettiği şeydir.  

                                                
207 Moussalli Ahmad, a.g.e., 1995, s. 3 
208 Kutub’un  İman kavramı, açıklaması ona özgü bir yorum değildir. İmanın bu anlayışı İbn 
Teymiyye’ye  kadar giden eski bir anlayıştır; fakat bugünün İslâm hareketlerini etkileyen daha çok 
Kutub’dur. 
209 S. Kutub, Muqawwimat al Tasawur al İslâmi, Mısır, 1986, s. 6. 



 130 

Çünkü Müslüman ümmet ne eskiden İslam’ın yaşadığı bir ‘toprak parçası’ ne 
ataları geçmiş çağların birinde İslâm düzeni uyarınca yaşamış olan bir 
‘kavim’dir. ‘Müslüman Ümmeti’ yaşama tarzları, düşünce yapıları, görüşleri, 
sosyal düzenleri. Eğer ölçü ve yargıları, bütün bunların tümü sistemine dayanan 
bir insan topluluğudur. Söz konusu vasıfları taşıyan bu ümmet, Allah’ın şeriatına 
uygun yönetime yeryüzünün her yerinde son verdiği günden beri ortadan 
kalkmıştır. Buna göre İslâm’ın insanlığa önderlik alanındaki beklenen 
fonksiyonunu yeni baştan gerçekleştirebilmesi için bu ümmetin varlığı yeniden 
sağlamak gerekir. Ne İslam’ın kendisi ve ne de İslâm’ın metodu ile ilgisi 
olmayan mazi kalıntıları, kavram kalıntıları, görünüş kalıntıları ve sosyal düzen 
kalıntıları tarafından örtülen bu ümmeti yeni ‘ bir dirilişe’ kavuşturmak şarttır.210 

 

Başka bir yerde Kutub şöyle demektedir:  

 İslâm toplumu, Allah’ın şeriatını kendine kanun edinmediği halde kendilerine 
‘Müslüman’ sıfatını yakıştırmış olan insanların teşkil ettiği toplum değildir. Bu 
toplum isterse namaz kılsın, oruç tutsun ve Beyt-ül Haram’ı ziyaret etsin, İslâm 
toplumu bir takım kimselerin Allah’ın belirdiği ve peygamberimizin açıkladığı 
ilkeler sistemi dışında keyiflerine göre uydurup  ‘Modern İslâmiyet’ adı altında 
ortaya koydukları şey de değildir.211  

 

Kutub Müslüman toplumunun tanımını Allah’ın kabul tarzı ve ona imanın 

tarzı ile ilişkilendirir. Ortaksız Allah’ın her alanda kulluğunu kabul eden ve 

Allah’dan başkasına kul olmayı kesinlikle reddeden bir insan cemaati doğmadıkça, 

Müslüman toplumu ortaya çıkmaz. İnançta ve düşünce tarzında, ibadetlerde ve dini 

davranışlarda, sosyal düzende ve hukuk yasalarında Allah’dan başkasına kul olmayı 

reddeden bir cemaat. Bu cemaate, hyatının tümünü bu kulluk ilkesi uyarınca 

düzenlemeye girişmelidir,  ayrıca bütün bu kesimlerde şirkten arı kalırken Allah’dan 

başka bir güç kaynağını O’nunla eşleştirmekten uzak kaldığı gibi, O’nun  dışında güç 

kaynağına tek başına yetki tanımaktan da  aynı ölçüde kaçınmalıdır .İşte o zaman bu 

cemaat, İslâmi bir cemaat/toplum olur. Bu tanımlama dışındaki kalan tüm toplumlar 

‘Cahilliye’ toplumudur ,yukarıda de söylediğim gibi , Cahilliye kavramı belirli bir 

zaman / mekana ait bir şey değildir, Kutub bu terimi daha çok bir sıfat olarak 

kullanmaktadır.  

                                                
210  Seyyid Kutub , Ma’âlim  , S 15  
211 Seyyid Kutub , a.g.e ,S 121 



 131 

 
Biz de bu gün, İslam’dan önceki cahiliyenin tıpkısı, hatta belki de daha koyusu 
içindeyiz. Çevremizdeki her şey cahiliye damgasını taşıyor. İnsanların bakış 
açıları ile inançları , alışkanlık ve gelenekleri, kültür kaynakları, sanat ve 
edebiyatları, hukuk sistemleri ve yasaları. Hatta İslâm kültürü,  İslâm kaynağı , 
İslâm düşüncesi ve İslâm görüşü olarak saydığımız  değerlerlerin çoğu birer 
cahiliye ürünüdür (….).212   

 

Kutub  ‘Amel’ ile kaset ettiği şey budur. Ona göre Kur’an zevk için 

okunacak bir kitap değildir, Kur’an uygulanmak üzere bir kılavuz kitabıdır.213 

Kutub’un iman kavramının yanı sıra,  “ La İlaha İla Allah” cümlesine getirdiği 

yorum da etkili olmuştur. Ona göre İslam inancının iki rükne vardır: İlki Allah’a Kul 

olmak (La İlaha İlla Allah cümlesi temsil ettiği gibi) ve ikincisi Hazreti 

Muhammed’de birleşmektir. İmanın ilkeleri ve tüm İslam rükünleri  (meleklere, 

Kuran’a, peygambere, ahirete İnanmak) bu iki temel rükne bağlıdır. Dolayısıyla, 

Kutub’a göre, tek Allaha inanmayan, ibadetini Allah’dan başkasına arz eden, hukuk 

yasalarını Allah’ın bize tebliği ettiğinin dışına dayandıran kimse Müslüman değildir. 

Ona göre  “Müslüman toplum, bu ilke ile gerektirdiklerini temsil eden toplumdur. Bu 

ilkeleri gerçekleştirmeyen toplum Müslüman değildir.”214  

 

Kutub’a göre, tüm bu ilkelerin pratik hayata geçirilmesi gerekmektedir. 

Bunun için Müslümanların yaşadıkları topraklar üzerinde bir yeniden diriliş 

hamlesini gerçekleştirmeleri gerekir. Kutub’a göre bu hamlenin bir öncü cemaat 

tarafından yapması gerekir ki o, yoldaki işaretler kitabını bu öncü cemaat’e 

yazmıştır. Bu yüzden, İslam’ın nazari temelinin harekete dönük ve organik bir 

                                                
212 S. Kutub, a.g.e., 1998a, s. 8. 
213  S. Kutub , a.g.e., 1986, s. 19. 
214 S. Kutub, a.g.e., 1998a, s. 83. 



 132 

toplumda temsil edilmesi kaçınılmazdır. Bu cemaat, cahiliye215 toplumundan 

bağımsız ve ona karşı olan organik ve harekete dönük olacaktır.  Kutub’un bu 

düşünceleri İslam dünyasında büyük yankı bulmuştur; hatta bugünkü “terörist” 

olarak adlandırılan hareketler üzerine önemli etkisi vardır.216 Genellikle, İslam’ın bir 

barış ve hoşgörü dini olduğu, şiddet içermediği ileri sürülür. Fakat önemli olan dinin 

nasıl yorumlandığı ve bu yorumun gerçekte ne gibi sonuçlar doğurduğudur. Eğer dini 

yorumlar pratikte insanlara karşı nefreti ve şiddeti körüklüyorsa, bu yorumların 

üzerinde de durulmalıdır. 

 

Kutub, “La İlahla İlla Allah”ı bu şekilde yorumlarken, bir diğer Arap ve 

Müslüman düşünür olan Lahbabi, ayni cümleyi bir başka şekilde yorumlar. Ona göre 

bir şahadet iki taraflıdır: Şahadet ederken bir taraftan Allah’ın varlığı, diğer taratan 

da şahadette bulunanın kendi varlığı tasdik ediliyor. İnsan, şahadet’in başında ve 

sonunda kendini bir ontolojik değer olarak kavrar. “Ben ve başkaları aynı şahadet’e 

iştirak ettiğimize göre, psikolojik olarak,  şahadet; başkası ile münasebeti teşkil 

etmekte ve sosyolojik olarak da, başkaları nazarında kendi varlığımızın, hat ve 

hareketlerimizin intibakında kendini müşahhas olarak ortaya koymaktadır.”217 

 

Lahbabi’ye göre şahadet, düşüncenin (Cogito) rolünü oynar, fakat bir nevi 

tersine dönmüş düşüncenin (Cogito) rolünü oynar. Benliğe, “şahadet eden ben’e” 

varmak için Allah’tan hareket ediyor. Halbuki, karteziyen felsefenin takip ettiği yol 

şüpheden başlamakta ve sonsuzluk fikrinden (yukarıya doğru bir gidiş) geçerek 

                                                
215 Burada Cahiliye toplumu sadece Müslüman olmayan toplumlar değildir daha ziyada buradaki 
cahiliye toplumundan kasıt edilen şey Müslüman olup fakat İslam’ın kuralarına yaşamayan 
toplumdur.   
216 W. Phares, The War Of  İdeas (Jihadism Against Democracy), New York, 2007, s. 16. 
217 M. Aziz Lahbabi, Al Şakhsaniye Al İslâmiye, Mısır, 1988, s. 54. 



 133 

Evrene ulaşmaktadır. Prensip olarak düşünce (Cogito) tekdir. O benim düşüncemdir; 

başkasının buna ne katılımı vardır ne de kabulü. Buna karşılık olarak şahadet, 

düşünen bir ben’dir (Ego); fakat düşüncesi daha ziyade münasebetten doğan bir ben 

olarak ortaya çıkar; benlikler arası ilişkiyi yansıtır. Yani “ben”den  “bize ” 

geçilebilmektir. Buna göre aynı kavramı biri bir çatışma aracı yaparken, öteki aynı 

kavramı bir birleşme aracı yapmaktadır.  

  

Burada bir başka soruya alan açılıyor: Kutub’un modernite karşıtı tutumunu 

postmodernist bir söylem olarak varsayılabilir mi? Postmodernitenin özellikleri 

hakkındaki sosyal ve politik görüşlerin bölünmüşlük görüntüsü sergilemesi de, 

kimilerine göre, bir dereceye kadar etnik ve dini canlanmayla yakından olmasa da, 

bağlantılıdır. Modernizmin artık, insanın hayatının anlamı ve canlıların hayatta 

kalmasını sağlayacak bir temel teşkil etmediği sonucundan hareket edildiğinde, 

kökten dincilik esasen, “radikal şüphe dünyasında nasıl yaşanacağı soruna verilen 

postmodern bir cevap bulma çabasıdır.” 218 Kutup’un modernite kavramını kriz, 

çöküş ve kayıpla özdeşleştirmiş olması, Batı dünyasından genelde modernizme 

yönelik çağdaş eleştirilerde ve özelde de modern rasyonelizme yönelik eleştirilerde 

yansımalar bulmuştur, ancak Kutub’un söyleminin postmodernistler içerisinde 

olduğunu söylemek uygun olmaz. Çünkü postmodernistler her türlü hakikate karşı 

çıkmışlardır. Halbuki Kutub, hakikat olarak Kur’an’ı söyleminin temeline referans 

olarak alır.  

 

                                                
218 A. W. Maysiri, Al Hadasa Wa Maba’ad Al Hadasa, Suriye, 2003. 



 134 

Rasyonalist söylem karşısındaki postmodernist eleştirilerden Hıristiyan 

köktenciliğin karşısındaki laik hümanizme kadar bir çok düşünce çevresi 

moderniteye karşı eleştirel bir tavır takınmaktadır. Batı dünyasında Aydınlanmanın 

mirası olan rasyonalizm hakkında endişelerini dile getiren çok çeşitli sesler 

yükselmekte ve modern siyasi ve ahlaki yaşamın temellerini oluşturan rasyonel 

ilkelerin, artık kimseye destek olamayacakları yönünde endişeler dile getirilmektedir. 

Birbirine paralel bu eleştiriler Batı dünyasının içinden gelen ve birbirinden radikal 

derecede farklı seslerin, genel anlamda, modern dünyaya ve özel anlamda da 

aydınlanma dönemi sonrası rasyonalizmine yönelik eleştirilerini göstermesi 

açısından önemlidir. Bu eleştirilere bakarak, Batı dünyasının kendi içerisinde bu 

ihtilaflarla nasıl parçalandığını ve modernite kavramına karşı kendi içinde nasıl 

kararsız kaldığı görünmektedir. Bu durum, modernite deneyiminde ve bu kavramın 

tanımında çok ciddi farklılıklar bulunmasına karşın, her iki kültürde de modernite 

kavramına yönelik ortak eleştiriler İslâm ve Batı uygarlıkları arasındaki mesafeyi bir 

anlamda azaltmaktadır.  

Ancak, Abduh’un ve Kutup’un birbirleriyle neredeyse taban tabana zıt 

fikirlere sahip olmaları gerçeği de, modernite deneyiminde ve moderniteye verilecek 

karşılıklarda farklılık olduğunu veya en azından, özellikle, İslâm’ın yeniden doğuşu 

paradigmasının kendi içinde farklılıkların olduğunu göstermektedir. Bu nedenle, bu 

iki düşünürün tartışmaları, modernite kavramıyla yakından ve oldukça 

ilgilendiklerinin bir göstergesi olduğu kadar, kolonicilik dönemi ve kolonicilik 

sonrası dönemde İslâmiyet bağlamında modernite kavramının sahip olduğu 

birbirinden farklı ana hatları da ortaya koymaktadır. Bunu Kutub’un ve Abduh’un 

yaşadıkları tarihin koşulları içinde değerlendirmek gerekmektedir.  



 135 

 

Felsefi bir akımı, ya da edebi bir ekolü tanımlarken onların sadece prensiplerini 
açıklamak eksik bir tanımlamadır. Biz bir ekolü tanımlarken ekolün çevresindeki 
akımları de belirtmek zorundayız. O ekole karşı akımlar veya paralel akımlara 
yer vermek durumundayız. Kültürel bir faaliyet içeren her tanımlamanın mutlaka 
iki önemli unsuru içermesi gerekir ; “-e” karşı ve “ile” birlikte.219 

 

Böyle bir çerçeveden bakıldığı zaman Abduh’un  (1849 – 1905) Yaşadığı 

çağ Batı modernitesinin her yönüyle çok güçlü olduğu bir zamana tekabül 

etmektedir. Dolayısıyla Abduh’un modern hayatın taleplerini karşılamak için 

İslâm’ın yeniden yorumlanma meşruiyet ve ihtiyacını en ön sıraya koyan bir düşünür 

olması doğaldır. 

 

Abduh’un amacı İslâm toplumu içindeki uçurumu gidermek ve onun ahlâki 

köklerini güçlendirmektir. O, bunun sadece bir şekilde yapılabileceğini düşünür: 

“Değişme ihtiyacını hissederek ve değişimi İslâm’ın ilkelerine bağlayarak, yer alan 

değişimlere İslâm’ın sadece izin verdiğini değil, bu değişimlerin bizzat onun gerekli 

sonuçları olduğunu ve İslâm’ın hem bir değişme ilkesi hem de onun üzerinde yararlı 

bir idare olarak hizmet edeceğini göstererek.”220 Dolayısıyla, Abduh’un  

moderniteyle barışma çabası anlaşılır bir çabadır.  

Fakat Kutub’un durumu farklıdır (1906 - 1966). Onun yaşadığı çağda 

hakim olan düşünce artık Batı modernitesi değil, post modernitesidir. Dolayısıyla 

Kutub’un düşünceleri Postmodern akımın içersine tamamen uymasa bile onda 

derin izler bırakmış görünüyor. 

 

                                                
219 M. Aziz Lahbabi, Mine Al kain ile Al Şakhs, Mısır, 1962.  
220 N. Al Amir, Al Fikr Al İslâmi wa al Tajdîd, Suriye, 2003, s. 45. 



 136 

II.2. Çağdaş Arap Düşüncesi: Nahda - Modernite 
 

 

Arap toplumlarının modernite ile muğlak bir ilişkisi vardır. Geleneksel 

hiyerarşiler üzerine kurulu otokratik yönetimler ve kutuplaştırıcı kapitalizmin 

etkilerine karşı vahşi bir başkaldırıyla beslenen siyasal İslâm bu muğlaklığın iki 

ifadesidir. 

 

Arap dünyasında hiç demokratik devlet yoktur. Sadece otokratik olanlar 

vardır. Ne var ki, otokratik de olsalar Arap siyasi rejimleri, kendi toplumlarının 

gözünde bugüne değin hep meşruiyetten uzak olmamıştır. Hashem Sharaby’ye göre, 

modern devleti tanımlayan kanun üstünlüğüne karşı, burada devlet iktidarı kişisel 

iktidarla eşanlamlıdır. Bu Weberci bir tanımlamadır. Sharaby otokrasi ile ataerkil 

toplumsal değerler arasında daha da derin bir bağ kurar. Ataerkillik burada erkek 

egemen (kadınların toplumda geri planda kalması gerektiği inancı ve bu yönde 

faaliyetler) terimiyle ifade edilenden farklı bir anlamı içeriyor. Ataerkillik itaate 

önem atfeden bir sistemi ifade eder. Hem de her düzeyde: okul ve aile içi eğitimde 

eleştirel yaklaşımın köreltilmesi, hiyerarşilerin kutsanmasında, her türden ilişkinin 

iktidar ilişkisine dönüşmesi; dindeki katı yasaklar v.s. Avrupa Rönesansı’nı doğuran 

iç sosyal dinamiklerdi.221 Arapların kopya çekerek kendi Rönesansları olarak 

adlandırdıkları, gerçekte ise bir dış şoka reaksiyon olarak doğan 19. yy bu 

Rönesans’tan farklıydı. Bu dönem, modernitenin tanımladığı anlamda gelenekten 

yeterli bir kopuşu ifade etmemektedir. Laikliğin temsil ettiği şeyi -politikanın yenilik 

özgürlüğü, yani modern anlamda demokrasi için gerekli olan- din/politika ayrımını 

                                                
221 E. Semir, Al Din Wa al Mujtama, Amman, 2003, s. 89. 



 137 

kavrayamadı. Nahda, dini bir yeniden yorumlamayla karanlık yönünden arındırarak 

laikliğin yerine koyabileceğini sandı. Ve bugüne değin Arap toplumları, laikliğin 

Batı’ya özgü bir fenomen olmayıp modernitenin koşulu olduğunu anlamamaktadır. 

Nahda hâlâ gelenekten kopma hakkı anlamına gelen demokrasinin anlamını 

kavrayamadığı için, otokratik devletin kavramlarına mahkûm kalıyor. Bu kavrayış 

eksikliğinden dolayı da bir despotu –“aydınlanmış” olduğu için bile değil- “adil” (al 

moustabid al adel) olduğu için över. Buradaki nüans önemlidir. Modernitenin aynı 

zamanda kadınlara özgürlük vererek gelenekten kopma hakkını verdiğini 

kavrayamıyor. Aslında nahda moderniteyi, sonuç olarak göz önüne çıkan şeye, 

teknolojik ilerlemeye indirgiyor. Bu son derece basite indirgenmiş bir sunum. Ancak 

modernitenin gerçek tehditlerinin farkında olan aydınların varlığı azımsanmayacak 

kadardır. Örneğin Kasım Amin kadın özgürleşmesinin önemi konusunda; Ali 

Abdürrezzak laiklik konusunda; Kawakibi demokrasinin tehdidi konusunda222 

çalışmalar yürütmektedirler. Ama bu anlayışların hiçbirinin toplum üzerinde etkisi 

yoktur. Aksine Arap toplumunun tepkisi onların hedeflerinden vaz geçmelerine yol 

açar. Dolayısıyla Nahda Arap topraklarında moderniteyi doğurmuyor; düşürüyor. 

Tehditlerini tüm şiddetiyle her gün yaşamalarına rağmen Arap toplumları henüz 

moderniteye ulaşmadığından, Arap halkları, meşruiyetini demokrasinin prensiplerini 

tanımama dışındaki alanlarda koruyan veya kaybeden otokratik iktidarın 

prensiplerini hâlâ büyük ölçüde benimsiyorlar. Eğer emperyalist saldırıya karşı 

koyabilirse veya öyle bir izlenim verebilirse, tüm halkın değilse de çoğunluğun 

yaşam koşullarında görüntüde bir ilerleme sağlayabilirse - artık aydınlanmış 

despotizm haline gelmiş olan- otokratik iktidarın popülerliği garantidir. Bu aynı 

                                                
222 E. Semir, a.g.e., 2003, s. 101.  



 138 

zamanda Arap toplumlarının hâlâ moderniteye girişmediğindendir ve onun neden 

şiddetle ve belagatle reddedildiğini açıklar. İslâmi projenin bağrında ideolojik bir 

tema olarak yer alan bu ret, uygun ve güçlü bir karşılık bulur. Bu modernite-dışı’lık 

bir yana, otokratik iktidar meşruiyetini gelenekten alır. Fas örneğinde olduğu gibi, 

bazı durumlarda milli ve dini monarşi geleneğidir (hiçbir Fas siyasi partisi bu 

monarşinin zarif mottosunu, “Allah, Millet, Kral”, sorgulamaz); Arap yarımadasında 

olduğu gibi, bazı durumlarda da kabile monarşisidir. Ama Osmanlı 

İmparatorluğu’ndan miras kalan ve Cezayir’den Irak’a hüküm süren ve Memlük 

iktidarı olarak bilinen bir gelenek daha vardır. Memlük iktidarı askerlerin iş 

adamlarının ve din adamlarının kişiselleşmiş iktidarını bir araya getiren karmaşık 

(öyle ya da böyle hiyerarşik ve merkezi veya tam tersi, dağınık yapıda) bir sistemdir. 

Bu gruplar erkeklerden oluşur; zira kadınlar bütün yetkinin uzağında tutulur. Bu üç 

grup tek bir iktidar olmak üzere kaynaşırlar.  

 

Arap dünyasında iktidar uygulamaları yukarıdaki tarifin artık geçerliliğini 

kaybedeceği ölçüde yenilikçi midir? Otokratik devlet ve ona bağlı siyasi yönetim 

yapıları görülebileceği gibi, sabittir. Ama derin bir kriz içindedirler de. Giderek 

modernitenin meydan okumalarına yanıt veremeyecek duruma geliyorlar. Bu da 

siyasal İslâm’ın doğuşundan, ama aynı zamanda da toplumsal mücadelelerin yeniden 

doğuşundan da anlaşılabileceği gibi, büyük ölçüde meşruiyetlerinin temellerini 

sarsmaktadır. “Şu bilinmelidir ki, ister dinsel doğmalar olsun ister bir ideolojinin 

ilkeleri olsun bunlara mutlak doğrular biçiminde inanan insan, kendisi gibi 

inanmayan ve düşünmeyene şiddet uygulamaya potansiyel olarak hazırdır.”223  

                                                
223 Y. Ceylan, a.g.e., 2005, s.115.  



 139 

 

Kendisini İslâm’la özdeşleştiren çok sayıda insanı arkasına alan siyasi 

hareketlerin ortaya çıkışının, kültürel ve siyasi olarak geri, kendi -neredeyse 

kalıtımsal olarak- karanlık dillerinden başkasını anlamaktan aciz halkların 

sahnesindeki ani bir dalgalanmanın kaçınılmaz sonucu olduğuna inanmak vahim bir 

hatadır. Akıl ile kader arasındaki ilişki ve toplumla din arasındaki karşılıklı değişim 

ve adaptasyonun çok sayıda yorumundan biri olan İslâm’ın ve Müslüman halkların 

da dünyanın diğer bölgelerindeki dinler ve halklar gibi bir tarihi var. Ama bu 

gerçeklik hem Avrupa-merkezci söylemler, hem de bugün İslâmcı olduğunu iddia 

eden hareketler tarafından inkâr ediliyor. Aslında her ikisi de aynı kültürel önyargıyı 

yani halkların ve dinlerinin tarihsel ilerleme hatlarının öznel karakterinin -doğası 

gereği- görülemez, ölçülemez ve tarih-üstü olduğu önyargısını taşıyorlar. Batı’ın 

Avrupa-merkezciliği'nin karşısına günümüz siyasal İslâm’ı bir diğerini tersyüz olmuş 

‘Avrupa-merkezciliği’ çıkartılıyor.  

 

İslâm üzerinde hak iddia eden hareketlerin doğuşu, aslında varolan 

kapitalizmin yıkıcı etkilerine ve ona eşlik eden ulaşılmaz kadük ve ışıltılı 

moderniteye karşı vahşi bir başkaldırıdır. Söz konusu halklara verecek hiçbir şeyi 

olmayan bir sisteme karşı pekala meşru bir başkaldırıdır. Moderniteye alternatif 

olarak öne sürülen İslâm söylemi siyasidir ve teolojiyle bir ilgisi yoktur. Genellikle 

birlikte mahkûm edildikleri kökten dinciliğin nitelikleri kesinlikle bu söyleme uygun 

değildir; zaten siyasal İslâmcılar da ondan –bu terimleri kendi insanlarına değil de 

Batılılara hitap eden yazılarında kullanan birkaç Müslüman yazar bir yana- pek 

bahsetmezler.  



 140 

 

Bu İslâm her türlü özgürlük teolojisinin düşmanıdır. Siyasal İslâm 

özgürlüğü değil itaati emreder. Özgürleştirici bir İslâm okuması girişiminde bulunan 

sadece Sudanlı Mahmut Taha oldu. Hartum’daki yöneticiler onu ölüme mahkûm edip 

idam ettiklerinde, Taha’yı İslâmi hareket içinde ne “ılımlı” ne de “radikal” hiçbir 

parti sahiplenmedi, “İslâmi Rönesans’ı” ilan eden ve hatta bu hareketler arasında 

“diyalog” çağrısında bulunan hiçbir entelektüel savunmadı. Bu, günümüzdeki siyasal 

İslâm talihsiz bir şekilde, çoğunlukla söylendiği gibi, laikliğin sözde suiistimali 

karşısında bir reaksiyonun sonucu değildir. Modern çağda - eski Sovyetler Birliği 

hariç- hiçbir Müslüman toplum gerçekten laik olmamıştır, hiçbir agresif ateizmin 

saldırılarına da maruz kalmamıştır.  

 

II.4. Sekülerite ve Modern Bilinç 
 

 

İslâm’da, modernliğin küresel düzlemde yayılmasının politik ve toplumsal 

hayatın anlamlandırılası işlevini gören geleneksel kodlar için kriz anlamını taşısa da, 

onun kültür dünyasında yeni bir entelektüalizme ve düşünüme alanlarına olanak 

sağlamasından dolayı da anlamlıdır.  

 

Yeni zamanlar, Müslüman dünyasının düşünürlerini yeni sorularla karşı 

karşıya getirdi. Modernliğin yarattığı kırılmalar, politik kültürel alanda farklı 

kanallarda yansıma buldu. Modernite ya Batılı Hıristiyan kültürel kodlara 

indirgenerek bir kültür emperyalizmi olarak görülüp bütün olarak reddedildi ya da 



 141 

aynı çıkış noktasından hareket eden bazıları için ise hayranlık dolu bir coşkuyla 

karşılandı. Modernitenin reddi biçiminde olan İslâm düşünürleri, toplumların Avrupa 

toplumlarıyla karşılaştırıldığında224 ortaya çıkan geriliğe bir tavır takınma 

eğilimindedirler. Bu erken dönem romantik tepkiler modernliğin sosyolojisini 

yapmaya yönelmekten ziyade, bulanık bir zihin halini oluşumuna katkıda bulundu. 

 

Adına modernleşme denilen kurumsal ve kültürel değişim süreci, etkileri 

dünya çapında görülen yeni bir hayat tarzı ve toplumsal örgütlenme biçimi yarattı. 

Bu ise mevcut tüm geleneksel toplumsal düzenleri alt üst etti. Gerçekten de 

modernliğe özgü olan ve A. Laroui’nin belirttiği gibi, “bütün alanlara yayılan hiç 

kimsenin durdurmaya muktedir olmadığı” bu süreçte “insan bölünmeyi öğrenir, 

değişme her şeyi sular altında alarak biler, fabrikadan okula, daha sonra aileye ve 

sonunda ruhun kendisine ulaşır.”225 D. Shayegan da “istense de istenmese de 

dönüşsüz bir olgu, yeryüzünün kaderi ve dünyaya bakışımızın a priori biçimi haline 

gelen modernlikten kaçılabilir mi?” sorusunu sorar ve “her şey bu modernliğin 

kapsamına girmektedir, öncelikle de ondan kaçtığını sananlar”,226 der. Bu birçok 

değişim ve alt üst oluşun gerçekleştiği, eski kültürel unsurların modern bağlamlarda 

dönüştüğü bir tarihtir.227 Modernite sihrin ve kutsamaların büyülü dünyasını bozup 

yerine fırtınalı ilişkileriyle modernliğin dramatik tarihini çizen iki gücü, aklı ve 

özneyi, akılcılaştırma ve öznelleştirmeyi koymuştur.228 Weber modernitenin 

doğuşunu bir rasyonalizasyon ve büyü yitimi süreci olarak karakterize eder.229 

                                                
224 Çiğdem, Ahmet, Bir İmkan Olarak Modernite, İletişim Yayınları, İstanbul,1997. 
225 A. Laroui, İslâm ve Modernlik, İstanbul, 1993, s. 75. 
226 D. Shayegan, Yaralı Bilinç, İstanbul, 1997, s. 128. 
227 S. Zubaida, Halk ve Devlet, İstanbul, 1994, s. 158. 
228 A. Y. Sarıbay, Postmodernite Sivil Toplum ve İslâm, İstanbul, 1995, s. 12.  
229 Çiğdem, a.g.e., s. 53. 



 142 

Modern dünyada “iman üzerine inşa edilmiş hayatın bütünlüğü içinde yer almış 

‘akıl’dan akıl üzerine inşa edilmesi bir hayatın bütünlüğü içinde yer almış din konusu 

dikkat çeker.”230 Bu boyutuyla modernite gerçeğin ve değerin saptanmasında 

dinselin öncülüğünü reddetmektedir.231 Modern süreç, Habermas’ın ifade ettiği 

şekliyle, “sermaye oluşumu ve kaynakların seferber edilmesi; üretim güçlerinin 

gelişmesi ve emeğin üretkenliğindeki artış; merkezi politik iktidarın kurulması ve 

ulusal kimliklerin oluşması; politik katılım haklarının, kentsel hayat biçimlerinin ve 

örgün okullaşmanın yayılması, değer ve normları sekülarizasyonu” gibi birikimsel ve 

karşılık olarak birbirini pekiştiren bir süreçler toplamıdır.232 

 

Modern dünyada seküler süreç insan hayatının dinsel söylem tarafından 

yapılan bütüncül tanımına karşı, modern söylemin parçalanmış tanımının gündeme 

gelmesi, diğer taraftan dinin ezeli ve ebedi ilkelerine karşılık modern düşüncede 

değişkenlik ve göreceliliğin ilk haline alması şeklinde görülebilir. Ancak burada 

laiklik ve sekülarizm arasında kavramsal bir ayrım yapmak gerekmektedir. 

Laiklikten bahsederken modernleşme sürecinin doğurduğu toplumsal dünyanın 

farklılaşmasına neden olan kopuşun kendisini politik düzeyde hissettirmesine 

gönderme yapılırken, bunu da içine alan fakat daha genel anlamda kültürel 

düzeydeki sürece de sekülerlik demek tercih edilecektir. Nitekim politik yönetimin 

dayandığı meşruiyet zeminin dinden bağımsız hâle gelmesiyle laiklik olgusuyla 

karşılaşılır. Öte yandan, geleneksel toplumdan sanayi toplumuna geçişe paralel 

olarak gündelik hayat ilişkilerinin ruhani değil, dünyevi temelde tesis edilmesinin ön 

plana geçmesi sekülerliği doğurmuştur. Devletin laikliğinden, toplumun 

                                                
230 Arslan, Abdurrahman, Moden Dünyada Müslümanlar, İletişim Yayınları, 2000, s. 166. 
231 H. B. Kahraman, Avrupa: Türk Modernleşmesi, İstanbul, 2002, s. 217. 
232 A. Çigdem, Taşra Epiği, İstanbul, 2001, s. 183. 



 143 

sekülerliğinden bahsetmek daha uygun olmaktadır.233 Abel laikliği “din karşıtı bir 

gücün politikayı dinden ayırması hareketinden çok, çoğul inanç ya da ideolojilerin 

(dinsel ya da din karşıtı) başkaları adına yaşama iddiasından birlikte vazgeçmeleri ve 

olası bir toplumda bir arada varolmalarına olanak sağlayacak kuralları birlikte arama 

hareketi biçiminde tanımlayarak içerdiği politik anlama işaret etmektedir.234 

 

Weber’e göre sekülerizasyon, insan hayatının bütün alanlarının, değer 

kurallarının, ahlâkın toplumsal hayatın genel olarak kültürün dinsel olmayan bir 

paradigma içinde anlaşılması ve açıklamasıdır. Sekülarizasyonla birlikte, değer 

düzeyinde, dini değerler seküler değerlere; bilinç düzeyinde, öteki dünyaya ait 

yönelim bir dünya içi yönelimle kurumsal düzeyde, dini kurumların önceliği politik 

ve iktsadi kurumlarla yer değiştirir.235 Başka bir ifadeyle sekülarizasyon politikayı, 

hukuku, ahlâkı, hatta ekonomiyi Kilise’nin veya kutsal kitabın bakış, etki ve yetki 

alanından kurtarmak çabasıdır.236 Böylece sekülerleşme kendi tarihselliği içinde 

dünya görüşlerinin dinsel referansların dışında bir meşruiyet elde edebilmelerin 

imkanını yaratır.237 Modernliğin köklerinde bilgi aşkın düzlemden içkin düzleme 

geçer ve sonuç olarak insan bilgisi bir yapma, doğayı dönüştürme pratiği haline 

gelir.238 Böylece insan merkezli (anthropocentric) bir dünya görüşü seküler 

gelişmelerin çekirdeğini oluşturur.239 Bu dönüşümde insan kendisiyle birlikte 

yaşadığı bütün fiziksel toplumsal ve ahlâki dünyayı bütünüyle kökten 

                                                
233 A. Y. Sanbay, Kamusal Alan Diyalojik Demokrasi Sivil İtiraz, İstanbul, 2000, s. 166. 
234 O. Abel, Laiklik Ne Demektir, 1990, s. 59. 
235 A. Çigdem, a.g.e., 2001, s. 78 
236 A. Arslan, İslâm Demokrasi ve Türkiye, İstanbul, 1999, s. 124-27. 
237 N. Mert, İslâm ve Demokrasi, İstanbul, 1998, s. 149. 
238 M. Hardt, A. Negri, İmparatorluk, İstanbul, 2001. s. 90. 
239 R. Schulze, Günümüz Batı ve İslâm Toplumlarında Laiklik, İstanbul, 1994, s. 57. 



 144 

dönüştürmektedir.240 Bu dönüşümde insan kendisiyle birlikte içinde yaşadığı bütün 

fiziksel toplumsal ve ahlâki dünyayı bütünüyle kökten dönüştürmektedir. Karl 

Marx’ın ifadeleriyle “tüm yerleşik donuk ilişkiler arkalarında sürükledikleri 

saygıdeğer düşünce ve kanaatler silsilesiyle birlikte süpürüp atılır. Katı olan her şey 

buharlaşıp havaya karışır. Kutsal olan her şey dünyevileşir.”241 Bu nedenle “katı olan 

her şeyin eriyip havaya karıştığı bir evrenin parçası olmak” ya da doğrudan bir 

ifadeyle modern olmak, kişisel ve toplumsal yaşamı “bir girdap deneyimi gibi 

yaşamak; insanını kendini ve dünyasını sürekli bir çözülüş, yenilenme, sıkıntı, kaygı, 

belirsizlik ve çelişki içinde”242 bulması anlamını taşır. 

 

Modernleşme süreci içinde Müslüman birey Batı ile karşılaştırmalı bir 

dünyada ilerlemek zorunda olan kişidir. Kendine yeten kapalı bir evrende 

yaşamamaktadır. Maruz kaldığı etkiler yoluyla da olsa başkası tarafından 

uyarılmaktadır.243 Mekanizmaları hakkında hiçbir şey bilmediği yöntemleri, 

nesneleri ve fikirleri tüketmeye koyulur. Teknik gücün hakim olduğu bir dünyada 

eski bilgilerin ve fikirlerin tedavülden katlığını fark eder.244bu aynı zamanda 

geleneksel ontolojik kodların açıklama gücünü yitirdiği bir kırılma noktasıdır. Bu 

noktadan itibaren yerleşik cevapların yeni soruları yanıtlama gücünü kaybettiği 

hissedilmeye başlanır.  

Batı hegomanyasının bilincine varılan tarihsel dönemin –on dokuzuncu 

yüzyılın sonundan itibaren- sonrasında kendisini dayatan sorular, İslâm’ın ve İslâm 

tasavvurunun modern bir bağlamda, farklı kanallarda yeniden yorumlanmasını 

                                                
240 M. Berman, Katı Olan Her Şey Buharlaşıyor, İstanbul, 1999, s. 65. 
241 M. Berman, a.g.e., s. 135. 
242 M. Berman, a.g.e., s. 460. 
243 D. Shayegan, a.g.e., 1997, s. 16. 
244 D. Shayegan, a.g.e., 1997, s. 23. 



 145 

doğurmuştur. Bu anlamda İslâm sahneye politik alanda fundamentalist akımlar 

tarafından modernlik ve modernleşmeye kararlı bir biçimde karşı olma noktasında 

kurulan, modernizmin dinamik ve seküler toplumu karşısına durağan ve dinsel bir 

toplum diken bir politik teori olarak çıkarılırken Müslüman birey de “İslâmcı” olarak 

kimlik kazanır. İslâm aşkın ve tamamlanmış olan modern bir bağlam içinde 

tarihselleştirilir, yeniden tanımlanarak aktüel ve politik bir dile tercüme edilir. Bu 

noktadan itibaren İslâmcılık bir politik söylem olarak tanımlanmaya başlanır.  

 

Süreç içerisinde fundamentalist/reaksiyoner hareketleri, küresel dinamikleri 

de etkisiyle, daha rafine ve soğukkanlı bir düşünümselliğin izlerini taşıyan 

modernliğin bireysel özgürlük, toplumsal adalet ve demokratik düzen nosyonlarını 

benimsemiş, politik ve entelektüel ağırlığı zamanla arttıran bir tavırla dengelenmeye 

başladığı söylenebilir. Nitekim liberalleşme baskıları ve yeni doğan hareketlerin 

potansiyel gücü İslâm toplumlarının politik yaşamında temelde cevap aranan iki 

soruyu öne çıkarmıştır: Birincisi, İslâm ve demokrasi uzlaşır mı sorusu, ikincisi 

İslâmcı hareketlerin demokratik ve politik katılım hakkında ne düşündüğü 

meselesi.245 Bu sorular beraberinde başka soruların da yanıtlanmasını talep 

etmektedir. Örneğin, Tanrı’nın hakları ve insanların hakları arasındaki ilişki nasıl 

tanımlanacaktır? İslâm bireysel, politik ve toplumsal özgürlüklerin asgari şartlarını 

içsel olarak sağlayabilecek bir olanak sunmakta mıdır? İslâm geleneği tarafından 

şekillendirilen toplumlarda yönetme ve yasamanın asıl kaynağının beşeri hukuk 

temelinde inşa edilmesi nasıl gerçekleşecektir?  İslâm bir devlette demokrasinin 

temel kural ve kurumlarının, yani seçim, muhalefet çoğulculuk, birden fazla politik 

                                                
245 A. el-Azmeh, Arap Milliyetçilği ve İslâmcılık, 1985, s. 32. 



 146 

parti ve programı kavramlarının ciddi problemlerle karşılaşma ihtimali nasıl bertaraf 

edilecektir.246 İslâm, din ve politika arasındaki ayrımı onaylayacak mıdır? Böyle bir 

ayrım teolojik ve pratik açıdan ne ifade edecektir? 

 

Yeni tür ilişkilerin karmaşasını gidermeye yönelik ve kavramsal berraklık 

yaratmayı amaçlayan benzer sorular politik tartışmaların ve İslâm dünyası 

düşünürlerinin son yüzyıllık süre içerisinde gündemlerinin odağında yer almıştır. 

Ancak bütün bu konular “revize edilmeğe ve değiştirilmeye açık konular” 

olduklarından ve “vahiy yoluyla kesin olarak halledilmiş hususlar olmadıklarından247 

üzerinde kesin bir uzlaşma ile karara bağlanmış değillerdir. Batı dışı modernlik 

imkanı üzerine248 ve bu bağlamda İslâm tarihi ve teolojisinin sekülerizm akılcılık, 

demokrasi, özgürlük gibi Batılı kavramaları içerip içermediği ya da kendisine ait bir 

biçimde üretme potansiyeline sahip olup olmadığı üzerine farklı disiplinlerden 

değişik yaklaşımlar sergilenmektedir.249  

 

II.5. İslâm ve Modernite (Doğu-Batı) 
 

Kavramsal düzeyde yeni bir çağ yaşanmaktadır. Bu çağda geliştirilmek 

istenilen tini “kültürler arasındaki diyalog” veya “uygarlıklar arasındaki diyalog” 

kavramı simgeler. Bu temel kavram veya tartışma iki taraf arasında sıkışmıştır: 

                                                
246 J. L. Esposito, Demokrasi İslâmcı Hareketler ve Devlet, 1994, s. 70. 
247 A. Amed An-Naim, Liberal İslâmcı Söylemde Demokrasi Kavramı, 1994, s. 39. 
248 Bu konudaki bir tartışma için Bkz. Sarıbay Postmodern Kapitalizm ve Batı Dışı Toplumlar, 

Zaman Gazetesi, 04.03.2002. Ayrıca Batı dışı modernlik kavaramı üzerine bir açıklama denemesi 
için bkz. N. Göle, Batı Dışı Modernlik: Kavram Üzerine, 1999. s. 128. 

249 Bu tartışma ile ilgili olarak bkz. B. Lewis, Bernard, İslâm and Liberal Democracy: A Historical 
Overwie 1996, s. 54 ve A. Filali-Ansary, İslâm and Liberal Democracy: The Challenge of 
Secularization, 1996 s. 79. 



 147 

DOĞU-BATI veya daha dar bir çerçevede İslâm-Batı. Sorunun bu iki unsura 

indirgenmesi bizde, haklı olarak, bir takım sorular uyandırmaktadır. Neden İslâm? 

İslâm ile ne demek istenmektedir? “Batı ve İslâm arasındaki ilişki nedir? Bazıları bu 

formülasyona karşı çıkabilir ama bir dini yapı ile bir siyasi ya da coğrafik yapıyı 

nasıl eleştirebiliriz? Bu incelemenin ilk safhası buna rağmen bir tanım sorunudur. 

Batı nedir? İslâm nedir?”250 

 

Toplumsal olarak maddi koşullar, özellikle gelişen sanayileşme ve hızlı 

emperyalist kapitalizme doğru koşan yayılmacı sömürgencilik insan ve dünya 

anlayışına ilerleme ve gelişmeyi esas alan yeni bir paradigma getirir. Hegel’in tarih 

felsefesini ve Darwin’in evrim teorisini değerlendirilen bu paradigma eskiyi, zayıf ve 

ilkel olarak görür. Yeniyi, modernizmi, güçlü ve gelişmiş bir uygarlık biçimi olarak, 

yüceltir. 19. yüzyılın başından itibaren aynı zamanda ikinci bir paradigma gelişmeye 

başladı ki, gerçekte bu emperyalizm çağındaki ırkçılığın bir doğuş kaynağı olacaktı. 

Dilbilimciler, Grekler ile modern Avrupalıların aynı Aryen dil gurubuna ait olan 

dilleri konuştuğunu ispatlayınca, Grekler üstün ari ırkın ataları olarak görülmeye 

başlanır. Aryen denilen ırkın coğrafi kökeni Avrupa’da aranır. Böylelikle bilim 

disiplini, tamamen mitolojik olan bir inancı üretme işlevini üstlendi. Karşıt kutuplara 

yerleştirilen paradigmalar, Batı’nın sömürgeleştirmeye çalıştığı Doğu ile kendisi 

arasında ideolojik bir sınır koymak açısından mükemmel bir işlev gördü. Arı Avrupa, 

kendini Semitik Doğu’dan ayrı tutmaktadır. 

    

                                                
250 İbrahim abu-Rabi, Modernlik ve Çağdaş İslâm Düşüncesi, İstanbul, , 2003, s 115. 



 148 

 Bu tartışma ilk olarak Hintgtun “uygarlıklar çatışması” adlı çalışmasında 

ortaya çıkmıştır. Bu tartışma Sovyetler Birliğinin dağılması ile yakından ilgili bir 

sorundur. Sovyetler Birliğinin dağılması veya düşmesi, bir sistemin düşmesi ve bu 

sistemin temsil ettiği kültürel, iktisadı ve sosyal değerlerin de düşmesi anlamına 

gelmektedir. Bu, yeni bir gelecek vaat eden bir dünya görüşünün sonudur. Tabii ki 

bu dünya görüşü veya bu sistemin ondan farklı bir dünya görüşü ile çatışması normal 

bir şeydir: Batı’yı temsil eden kapitalist Amerika ile Doğu temsil eden Sovyetler 

Birliği. Bu çatışma askeri bir çatışmaya dönüşmediği için veçhesi başka bir yöne 

çevrilmiştir; ideoloji, din, bilim, kültür, değer ve düşünce çatışmasına dönüşmüştür. 

Sovyetler Birliği’nin dağılması, Batı’nın düşmansız kalmasına yol açmıştır. 

Amerikanın sorunu Sovyetler Birliğinin dağılması ile başlamıştır. Yıllardır kendini 

bu düşmana göre ayarlayan Amerika birden biri yok olmasıyla sorunu başlar. Kendi 

“Ben”ini ancak ona karşı mücadele eden başka bir “Benin” varlığı ile tanıyabilen 

(mümkün olabilecek) bir “Ben”in sorunudur ki, Amerika çok farklı etnik, kültür ve 

dillerden oluşmaktadır. Onları bir arada tutmak için onlara karşı, onları yok etmek 

için isteyen bir düşmanın varlığı ile mümkün olur. Bu “Ben”in birliği ancak böyle 

sağlanır. “Doğu, fakat nasıl? Bu kitapta göstermeye çalışacağım nokta bu (…). 

Ayrıca şunu hemen belirtmek istiyorum ki Avrupa sadece şekil olarak ele aldığı 

alçaltılmış ve saptırılmış bir doğu kavramı ile kendi kültürünü belirlemiş ve 

güçlendirmiştir”251 

 

Fakat aynı zamanda “11 Eylül” medeniyetler çatışması tezi için bir ikilem 

ortaya çıkartır. “11 Eylül” terörist bir eylemdir; devlet temelli değildir, legal ve 

                                                
251 E. Said, a.g.e., 1998, s. 15. 



 149 

görünürlüğü olan bir aktör tarafından yapılmamıştır. Tüm bu belirsizliğin içinde 

belirlilik konumunda olan İslâm ve “11 Eylül”ü gerçekleştirenlerin İslâm’la 

ilişkisidir. “11 Eylül”, Soğuk Savaş sonrası dünyada düşman öteki olarak kodlanan 

İslâm’la gerçekleşen ilk somut karşılaşmadır. “11 Eylül”ü İslâm’la özdeşleştirmek, 

İslâm’ı terörizmle özdeşleştirmeyi getirmiştir. Burada yeni bir kavram çifti belirir: 

“Merkez ve Taraflar”. “Merkez”i temsil eden Batı ve “taraf”ı temsil eden diğer 

ülkelerdir. “Merkez”, kontrol eden güç’tür ve “taraf” kontrol edilen zayıf’tır. Bu yeni 

teoriye göre tehdit “taraftakiler”den geleceğini öne sürmektedir. Yeni çatışma 

“değerler” çatışmasına dönüşmektedir: İslâm’ın temsil ettiği değerler ve Batı’nın 

temsil ettiği değerler. 

 

Merkez ile etraftakiler arasındaki çatışma iki eşit taraflar arasında (Batı’nın 

büyük ekonomik ve silah üstünlüğü nedeni ile) olamayacağından, çatışma coğrafya, 

tarih ve kimlik çatışmasına dönüşmüştür. Bu da, Edward Said’in Oryantalizm 

kitabının konusudur ve (belki) bu kitabın önemi buradan kaynaklanmaktadır ki, bu 

konuya ilerde daha ayrıntılı bir şekilde döneceğiz. “Ondukuzuncu ve yirminci 

yüzyıllarda, Doğu her şeyi ile Batı’dan daha alt düzeyde olmasına rağmen, yinede 

Batı tarafından incelenmeli ve doğrulanmalıdır. Dolayısıyla, Doğu’nun meselelerini 

bir sınıf, bir mahkeme, bir hapishane, Bir el kitabı açısından ele alan, analiz eden, 

inceleyen, yargılayan, gözeten ve yöneten bir Doğu bilimidir.252 

 

17’inci ve 18’inci asırlar arasında Batı kendi hegemonyasını genişletmek 

için çoğu Doğu ülkesini sömürgesi altına almıştır. Batı’nın bu emperyalist 

                                                
252 E. Said, a.g.e., 1998, s. 65. 



 150 

genişlemesinin nedenini Batı, uygarlığı Doğu’ya aktarmak, diye açıklamıştır; uygar 

olmayan Doğu uygarlaştırılmaktadır. Dünya ikiye ayrılmıştır: uygar olan ve vahşi-

uygar olmayandır. Bu tarz bir düşünmeyi Aydınlanma filozofları bile desteklemiştir. 

Bu uygarlık, deyim yerinde ise kendine bir totem kuruyor. Ben buyum siz şusunuz; 

yapmanız gereken bana tabi olmaktır. Ben Batı’yım, akıl, bilim, demokrasiyim; sen 

Doğu’sun, duygu ve güdü, din fanatizmisin. Peki bu düşünme tarzı felsefeye ve 

bilime yansıması nasıl olmuştur? Bunun felsefedeki karşılığı ontolojidir. Ontoloji var 

olanı tanımlayıp sınıflandıran bir felsefe dalı olarak Elealı Parmenides ile başlatılır. 

Parmenides, “bilginin amacı ve ödevi var olanı düşünmektir”, “yalnız varolan vardır 

ve ancak bu düşünülebilir; var olmayanı yoktur ve düşünülemez”253. E. Dussel 

totoloji gibi duran bu cümleyi son derece açıklayıcı şekilde yorumluyor. Bir insan 

için varlık, kendi yaşam dünyasıyla örtüşüyor; belli bir alanı aydınlatıp da 

görünmeyen ışık gibidir. Bu Parmenides için Grek kültürüne özgü olan ışıktır ve 

Helen dünyasının sınırlarına kadar uzanır. Bu ufkun dışında olan her şey, bir 

olmayandır, yoktur, barbarlıktır.  

 

 Batı’daki bilimsel anlayış, kendi üstünlüğünü mythos – logos zıtlığıyla 

sağlama almaktadır. Geleneksel anlatım, mythos’un karanlık, cahillik, Batıl inanç, 

doğanın esiri olan insan olarak alırken, logos’u ise aydınlık, bilgi, akılcılık, doğaya 

hakim olan insan ve onun eşitlik – özgürlükçü bir toplum düzenini kurma çabasıyla 

ilintili olan bir kavrayış şekli olarak alıyor. Ama bununla beraber mythosun hem 

zaman açısından eskilere, hem de mekan açısından ötekilere, yani “bizden”, Batı’dan 

çok farklı olan kültürlere ait olduğu düşüncesi sunuluyor. Demek ki ötekiler, az 

                                                
253 M. Gökberk, a.g.e., 1993, s. 27. 



 151 

gelişmiş bir zihin yapısına sahiptir. Edward Said’ın açık bir şekilde ortaya koyduğu 

gibi, Doğu’nun Batı medyasında hep geri, değişmez, feodal, despotik, tembel, fanatik 

dinci olarak gösteriliyor. Uluslararası ilişkilerin ontolojisini kuran olgunun çatışma 

olması ve bu olgunun güvenlik sorununa birincil öneme sahip bir nitelik vermesi, 

aynı zamanda siyasal alana da ekonomik ve kültürel alanlara karşı öncüllük ve 

belirleyicilik rolünü verir. Uluslararası siyaset, Uluslararası ekonomi ve kültürel 

ilişkilerden daha önemli ve daha belirleyicidir. Üstelik, biz – onlar/dost – düşman 

çatışması temelinde siyaset anlayışı ve medeniyetler çatışması tezi ekonomik ve 

kültürel ilişkilerden konuştuğu zaman da, bu konuşma çatışma temelinde bir uluslar 

arası ilişkiler çözümlemesini içermektedir; etnik ya da dinsel kültürel çatışmalar gibi. 

Bu süreç içinde de, hem bir medeniyet olarak İslâm totalleştirilmekte ve İslâmi 

kimlik homojenleştirilmektedir; hem de İslâm tarihsizleştirilmekte, İslâm’in içinde 

taşıdığı farklılıklar, farklı deneyimler, farklı yaşam tarzları, farklı söylemler göz ardı 

edinmekte, İslâm’ı kimlik bilinmesi ve dönüştürülmesi gereken kültürel bir nesne 

olarak kurgulanmaktadır. İslâmi öznenin bilinmesi ve dönüştürülmesi gereken 

“kültürel bir nesneye”ye dönüştürülmesi süreci, farklı olanın “ötekileştirilmesi” 

sürecidir. 

 

O zaman, Batı ile Doğu arasındaki çatışma Uygarlık ile Vahşilik arasında 

bir çatışmadır, bu da en azından gösteriyor ki Batı’nın kendi uygarlığından başka bir 

uygarlık tanımamasıdır. Uygarlık demek Batı uygarlığı demektir. Şimdi ise Batı bu 

aynı kavramlara bir dönüş yapmıştır, fakat ufak bir değişiklik yaparak: o da Vahşi 

kavramı yerine “Terörizm” ve İslâm ya da İslâmi Terörizm kavramını ileri 

sürmektedir. Bu savaş Batı uygarlığına karşı ve onun değerlerine inanmayan ve sahip 



 152 

olmayan öteki uygarlıklara karşı yürütülen bir savaştır ki, bu öteki uygarlıkların 

başında İslâm gelmektedir. Yani, özetle savaşın adı “Batı ile Doğu” ya da İslâm ve 

Modernite . 

 

1798 yıllında Napolyon Mısırı işgal ettiğinde, “Müslümanların geriliğinden 

İslâm sorumludur”, iddiasında bulunur. Bu eleştiriye yanıt dinin savunulması olarak 

sergilenir. Böylece zayıflığın gerçek sebebi gözden kaçırılır. Buna göre İslâm 

dünyasının yenilgisi İslâm dinindendir. Herkes dikkatini İslâm’a çevirdi. Tüm sorun 

İslâm’da olduğunu düşünülmeye başlanır. Müslüman ülkeleri, Müslüman oldukları 

için geridirler veya Müslüman oldukları için demokratik değildirler. Bu Batı’nın 

Doğu’ya bakışı ve onun hakkındaki kabulüdür.   

 

Batı’nın İslâm’a karşı bu görüşü iki şeyi göstermektedir: İlki, Batı’nın 

Doğu’ya olan bakış açısı, yani Doğu’nun tek bir parça oluşu; ikincisi, Batı’nın 

İslâm’a olan bakış açısı, yani tek bir İslâm’ın varlığı. “Gerçek, Doğu’nun 

Oryantalistler tarafından çizilen kararı anlayamayacaklarını ileri sürerek 

Oryantalizmin işlediği metot hatalarını ortaya çıkarmak mümkün olamaz. Her iki 

görüş de yanlış olur. Kitabımda işlediğim konu Gerçek ve doğru bir Doğu’nun 

varlığı değildir; (İslâm,  Arap veya diğerleri Robert K. Merton’un deyimi ile “iç” 

dünyaya ait bir görüş açısını “dış” dünyaya ait fikirlerin üzerine çıkarmak da 

değildir. Tam tersine söylemeye çalıştığım Doğu’nun kendi kendine var kılındığıdır. 

Kendilerine ait din, kültür ve bazı ırk özelikleri taşıyan temelden değişik yerli halklar 

ile bir takım coğrafi ayırım alanları öne sürüldüğüdür. Bu ayırımların tümü 

tartışabilir nitelik taşımaktadır. Bir siyahın sadece siyahlar üzerine yazabileceği 



 153 

yahut bir Müslüman’ın sadece Müslümanlar hakkında fikir yürütebileceği bir ortam 

tanımıyorum. Bu ölçü bütün diğer yersiz ayrımlar için de geçerlidir”254 Oysa İslâm 

ve Modernite bir kavram olarak, dahası bir problem olarak Doğu problemini olarak 

yansıtılamaz. Ancak böyle bir problemin de varlığı yok sayılamaz. “Küresel ölçekte 

belki de inkarı pek olmayan bir gerçek bugün yaşamakta olanlar, 15.yy’dan itibaren 

Avrupa denilen coğrafya da oluşmaya başlayan ve adına “ modern” denen bir 

dönemin ürünüdür. Bu dönem dört yüzyıldan beri kendisini oluştururken, aynı 

zamanda dünyayı da kendine göre değiştirip dönüştürmüştür.255  

 

Müslümanların modernite ile kurmuş oldukları ilişki ilk başlarda Batı’ya 

karşı bir muhalefet olarak görünse de, gerçekte o moderniteye kapılarını 

kapatmamıştır. Demokrasi, ilerleme, bireycilik ve kapitalizm kendi gelenek ve kültür 

dünyaları içinde karşılığını bulmaya çalışmıştır; bulamadıkları zaman da bu değerler 

İslâm ile çatışmadığını, İslâm’ın akıl dini olduğunu söylemektedir. Muhammed 

Abduh bu düşünce tarzını benimser. Bu yeni “durum” kökten bir kopuş olmasa bile 

kendisini meydana getiren coğrafya üstündeki insanlara ait 15 yüzyıllık bir geleneği, 

inanma ve yaşama biçimi, kültür, toplumsal yapıyı, üretim ve tüketim biçimlerinden 

toplum modeline kadar her şeyi kökten nitel bir değişime uğratır.  

 

“Müslümanlar yaklaşık 17. yüzyıldan, modern dünyanın güçleri ile 

karışlaştıkları tarihten başlamak üzere, uzun soluklu bir mücadele ile bu “projeye” 

cevap vermeye çalıştılar. Üç yüzyılı aşan mücadelenin vardığı noktada 

                                                
254 E. Said, E., a.g.e., 1998, s. 434. 
255A. Arslan, Moden Dünyada Müslümanlar, İstanbul, 2000,  s. 16. 



 154 

Müslümanların yaşadıkları coğrafya ve değerlerinin büyük çoğunluğu modernitenin 

ve modern dünyanın bir parçası olmaktan kurtulamadı”256 

 

Medeniyet, artık Batı üstünlüğünün bir ifadesi olarak tanımlanır hale 

gelmektedir; dahası onun kültürel modeline evrensellik atfetmektedir. “Sonuçta bu 

toplumların (Batı-dışı) tarihleri modernleşme ve Batılaşma (yada bunları reddetme) 

yolunda siyasal seçkinlerin iradesi tarafından belirlenen sürekli bir çaba haline 

gelmektedir. Doğu’nun Batı dünyası ile karşılaşması, iki kültür arasında karşılıklı bir 

alış veriş üretme yerine, İslâmcı kimliğin geri çekilmesiyle sonuçlanmaktadır”257 

 

Eğer uygarlıkların belirleyici özeliklerini tanımlamak istersek, genel olarak 

diyebiliriz ki, Yunan uygarlığında aklın otoritesi hakim idiyse, İslâm uygarlığının 

özgül niteliği ise metin otoritesidir (NASS). Bu, akıl ve başka etkinlerin bir rol 

oynamadığı anlamına gelmez, ama İslâm uygarlığının hususiyeti, onun merkezindeki 

metnin, Kurân’ın işlevidir. Bir metnin dinsel otorite olarak tanınıp onun uygarlık 

kuran işlevinin öne çıkması ile onun adeta hayatın tüm sorunları için tek otorite 

olarak alınması arasında bir fark vardır. Yaşamımızda maalesef görmekteyiz ki, 

inancı aşan bir Kurân otoritesi toplumun tüm alanlarını ve bilimi kapsayan bir doğma 

oluşturmuştur. Kurân dinsel bir otoritedir, ama mesela tarih veya fizik bilgileri için 

başvuru kaynağı değildir. Buna karşın bugün, Kurân’ın aklın şimdiye dek tanıdığı ve 

tanıyacağı tüm hakikatleri içerdiğini söyleyen bir eğilim güçlenmektedir (İslâm ile 

bir yaşam).258 Bu tehlikelidir. Hem akıl için hem Müslümanların bilinci için 

tehlikelidir; çünkü bu iki sonuç doğurmaktadır: Birincisi, insan aklının önemini 

                                                
256 A. Arslan, a.g.e., 2000, s. 17. 
257 N. Göle, a.g.e., 2002, s. 66. 
258 H. E. Zeyd Nasır, İslâm’la Bir Yaşam, İstanbul, 2004, s. 49. 



 155 

azaltır ve böylece gerilik güçlendirilir; ikincisi Kurân bir vahi metni olmaktan çıkıp 

politik, ekonomik veya hukuki bir dinsel risaleye (metin) dönüşür. Böylece Kurân 

esaslı bir yanını, kendi özgül dinsel ve genel anlamda etik boyutunu kaybeder. 

 

Din, bir bakıma, bilme benzeyen bir tarafı vardır: Onunla ilgili hangi görüş 

benimseniyorsa, onun pek çok şeyi etkilemesi sağlanır. Örneğin, Newton’un bilimde 

yaptığı devrimi sadece fizik bilimi olarak kalmadı, hemen hemen bütün bilim ve 

hatta sanat anlayışı bundan etkilenmiştir. “Newton Fizik’un biliminde yaptığı devrim 

sadece fizik bilimi veya sadece bilimi değil, sanatı, edebiyatı hatta müziği 

etkilemiştir; Newton’un bireysel atomlardan oluşan kainat fikri, ekonomide Adam 

Smith’in münferit girişimcilerden oluşan, çıkarlarını kovalayan kapitalist/liberal 

anlayışının mesnedini teşkil eder. Münferit atomların birbirleriyle ilişkisi ekonomide 

bireylerin ilişkisi şeklini alır”259 

 

Dinin de (bilimde olduğu gibi) böyle bir işlevi vardır; yani çevredeki her 

şeyi değiştirme gücü vardır. İslâm uygarlığının hususiyeti, onun merkezindeki 

metnin, Kurân’ın işlevidir. Sadece teoloji değil, gramerde, edebiyatta, hukukta, tarih 

yazımında, plastik ve ses sanatlarının tipik formlarında, coğrafyada, diğer bir çok 

bilimler ve söylemlerde Kurân ile meşguliyet içinde olmuştur. Bütün bunlar 

yadsınamaz. İslâm dini Nass’a dayalı bir din olduğu için, bir “yorum” problemi 

ortaya çıkmıştır. Ünlü Arap yazarı Aziz al – Azmeh, İslâmlar ve Moderniteler adlı 

çalışmasında şöyle demektedir: “Bu kitapta toplanan yazılar, İslâm’ın idamesini 

sağlayan ne kadar durum varsa o kadar farklı sayıda İslâm olduğu düşüncesine 

                                                
259 A. Alatlı, İkinci Aydınlanma Çağı, Ankara, 2000, s. 10. 



 156 

dayanmaktadır. Çeşitli biçimlerde ve mekanlarda kendini gösteren Avrupa İslâm’ı 

için de geçerlidir bu yargı.”260 

 

Tek bir İslâm’ın varlığı düşüncesi bir yanılgıdır, Bu yanılgı hem 

günümüzde yaşayan Arap ve Müslüman, hem de Batı’ da geçerlidir. Günümüzde bu 

basit iddianın (Tek bir İslâm’ın varlığı) bile savunulmaya ihtiyacı olması, belki de, 

zihinlerde yerleşen ‘muhayyel İslâm’ın taşıdığı gücün bir ifadesi ve göstergesidir. 

İslâm bir din (Batı da tasavvur edildiği gibi) olarak doğası gereği kapalı değildir. 

  

“Kültürelcilik”e göre, kültür diye adlandırılan bir kendiliği, tarihsel bir 

kitlenin geçmişinde ve bugününde belirleyici bir uğrak olarak ele alır; yani tarihsel 

bir kitlenin atfedilmiş ayırıcı özelliklerin, özgüllüğünün, hatta adının -Batı, İslâm vb– 

benzersiz ve indirgenemez bir kültüre karşılık geldiği düşünülür. Öyle ki, bu kültür, 

söz konusu kitlenin hem tarihinin hem de bugününü teşkil eder. Dolayısıyla 

kültürelcilik, kavramsal ve imgelemsel temsilleri, tarihsel kitlenin hayatindeki nihai 

ve indirgenemez sınırlar olarak ele alır, oysa, bütün toplumsal ve tarihsel sınırlar 

kavramsal değildir. “Kültür adı altına belli belirsiz bilinen şeyin, söz konusu kitlenin 

oluşumunda mutlak belirleyici rol oynadığı, kitle içersinde yeterli bir tanımlayıcı 

unsur olduğu iddiası temelsizdir.”261 Müslümanların, nitel evrime direndiği, somut 

anlamda hiçbir tarihsel dönüşüme maruz kalmadığı düşünülür. Sanki bir şekil de 

tarihin dışında, bütün zamanlarda geçerli olan kollekktif bir tinle donatılmıştır; 

Dindarlıkla ve imana dayalı eylemlere tanımlanmıştır. Etraflarını saran modernitenin, 

toplumsal, siyasal ve kültürel gelişmelerine kökten direnen bir Geist’tir bu. Şeriatın 

                                                
260 A. A. Aziz, İslâmlar ve Moderniteler, İstanbul, 1996, s. 11. 
261 A. A. Azmeh, a.g.e., 1996,  s.37. 



 157 

bile toplumlara koşut bir şekil de evirilmiştir. “Şeraitin ne şimdi ne başka bir 

zamanda, tam bir mutabakatla kabul edilmiş bir kod olmadığını, yalnızca hukukla 

ilgili bir ilkeler toplamıdır. Bütünlük adına sahip olduğu tek şey, adına işlev gördüğü 

yönetimlerle olan ilişkisine dayanır. Çünkü şeriat bir gerçeklikten ziyade bir 

simgedir; bir addır yalnızca. Nesnel bir tarihsel kendilik olmadığı gibi –İslâm 

şeriatının tarihi hakkında hiçbir fikri olmayanların iddialarının tersine – makul 

biçimde “ tatbik edilebilir ” bir kanunlar toplamı de değildir”262 

 

  Çok yakın bir geçmişe kadar din meselesi fazla önem taşımıyordu, 

gündelik hayatta İslâm henüz siyasallaşmamıştır daha. İslâmi kamusal yaşam da az 

bir etkiye sahipti. Bu fenomenler, 1980’li yıllara kadar dar bir çevreyle sınırlı kaldı. 

Fakat, Müslüman kardeşler, Suudi Arabistan’ın oluşturduğu bir eksen çerçevesinde, 

Arap milliyetçiliğiyle, bu milliyetçiliğe dahil edilen sosyalist projeyle ve bunun 

sonucu olan Sovyet–Arap dostluğuyla mücadele etmek üzere taraftar toplamaya 

başladı. 

 

Milliyetçilik ile sosyalizmin doruk noktasına çıkığı yılarda, geçerli olan 

siyasal ve toplumsal söylem, modernist ve reformcuyuydu, dinsel terimler 

barındırmıyordu. Bugün Batı diye adlandırılan şeye karşı yürütülen savaş, o 

zamanlar kapitalizm ile emperyalizme karşı yürütülüyordu. Bugün anlaşılan şekliyle 

“kültür emperyalizm”e karşı bir savaş değildi. Modernite karşısında, sadece marjinal 

kategoriler şeriatın uygulanması ve günü geçmiş ilkelere bağlı kalınması çağrısında 

bulunuyor, (özellikle kadınlar konusunda) bireysel özgürlüklerin kısıtlanmasını talep 

                                                
262 A. A. Azmeh, a.g.e., 1996, s. 80. 



 158 

ediyordu. Sadece bu guruplar, siyasal alanı, el kesme, taşlama gibi cezaların 

uygulanacağı bir alan olarak görüyordu. Böylece, bir yandan da –en azından biçimsel 

dizeyde– geniş çaplı bir tarih projesi bağlamında aydınlanmayı, bilimi, evrensel 

uygarlık değerlerini savunan kültür siyasetleri de gelişiyordu. Evrensel olana karşı 

özgül olan üzerinde odaklanmak, özü dinle tanımlanmış, öteki uluslardan farklı bir 

ulus olabileceğimiz fikrine saplanmak, bilinçli bir ilkelcilik olarak 

değerlendiriliyordu. 

 

O zamanlar, İslâm’ın her şeyin kökeninde yattığı için bütün sorunları 

çözeceği tezi henüz oluşmamıştı. Dolayısıyla sekülarizm konusunda Avrupa’da 

yaşanan süreçlerin benzeri Arap ülkelerinde de yaşanmıştır. Fukahanın yerine 

hukukçular, sakallı ve sarıklı şeyh’lerin yerine öğretmenler, şeriatı uygulayan 

kadıların yerine hukukçular almış, entelektüel yaşamın temellerini oluşturmak üzere 

doğa bilimleri, tarih ve coğrafya benimsenmiştir. Bu sekülerleşme, bazı fıkıh 

ilkelerinin yasa maddesi biçimine sokulmasıyla, hepsinin modern yaşam ve ilerleme 

standartlarına uyarlanmış kodlar halinde birleştirmesiyle hayata geçirilmiş bir 

gelişmedir. Şeriatın bazı mefhumları bir yana bırakılmıştır. Sözgelimi şahitlik –

özellikle kadınların şahitliği-, diyet, faiz ya da sigorta işlemleri üzerindeki yasak 

olması gibi. 

  

Avrupa kapitalizminin uzun kolu, bütün dünyayı ideolojik ve iktisadi bir 

standartlaşma sürecine tabi kılar. Avrupa küresel bir kültürün tetikleyicisi olmuştur, 

dolayısıyla, İslâm ister istemez küreselleşmiştir. Bunun bir göstergesi olarak de 



 159 

İslâmcı siyaset, toplum ve tarih anlayışının temelinde yatan fikirlerin Batı 

modernitesine borçlu olmasıdır.  

 

Müslüman ülkelerdeki bu deyişimin tezahürü, siyasal İslâm’ın kendisinin 

bile, Arap kültürü ile siyasetine hakim olan, Avrupa kökenli modernist ideolojilerin 

kavramlarını kullanmasıdır. Bu modernist reformculuğun gelişmesinde kilit isimler 

Muhammed Abduh ile öğrencisi Reşid Rıza’dır. Bunlar, Kurân’ın Müslüman dinsel 

ve entelektüel hayatının diğer temel metinlerinin yorumlanması için çabaladılar. Bu, 

bir yandan Kuran’ın ve diğer temel metinlerin entelektüel düzeyde güvenirliğini 

gösterme, diğer yandan da modernliğin kaçınılmaz mecazlarını ve değerlerini 

benimseme çabasıdır. 19. yüzyılın sonundaki reformcu söylemin en belirgin niteliği, 

o dönemde yaygın olan, pozitivizmle ve Darwincilik’le ilişkilendirilen iyimser 

evrimciliğe bağlılığıdır. Bu özellik reformculuğu 20. yüzyılın sonlarında bazı 

kesimleri etkisi altına alan öze – dönüşçülük (revivalism) belirgin bir biçimde farklı 

kılmaktadır. Evrimci pozitivizmin benimseme nedeni, ulusların ilerlemesini sağlayan 

doğal belirleme atıfta bulunarak reformculuğu nesnel bir bağlama yerleştirme olanağı 

sağlamasıydı. Darwincilik de, hayatta kalma mücadelesi gibi basit bir mefhuma 

dayanmasında, hayatta kalmak için birbiriyle mücadele eden uluslar imgesine             

“bilimsel”doğalcı bir nitelik kazandırmasından ötürü savunuluyordu. Bu, Osmanlı 

Devleti ile diğer Doğu devletlerinin maruz kaldığı emperyalist taarruz için gayet 

uygun bir metafordur. Muhammed Abduh, toplumsal evrimi Comte’un modeli 

çerçevesinde üç evreye ayırır. İnsan varoluşunun üç gelişme aşamasından geçtiği 

sonucuna varır. İlki doğal varoluş, ikincisi toplumsal, üçüncüsü siyasal varoluştur. 

“İnsan (ilk aşamada) basit ve içgüdülerine bağlıdır, hayatını idame ettirmeye, kendini 



 160 

korumaya, gücünün sınırları içersinde diğer doğal ihtiyaçlarını gidermeye çalışır. 

Sonra, kendiyle ilgili kaygıları, onu, türünü koruma arzusuna sevk eder, sayısız 

ihtiyacı onu diğerlerinden yardım almaya zorlar. Böylece başkalarıyla bir araya gelir, 

birlikte olur ve şehirler kurar. Bu aşamada ilerledikten sonra kendisiyle ve türüyle 

ilgili meseleler üzerine eğilir. Böylece siyasal olur. İşte bütün hakları ve ödevleriyle, 

uygar insandır.”263 

 

Abduh’un evrimciliği, toplumsal sistemlerin bağlamı içersinde en alt 

gelişmişlik düzeyinden en yükseğine doğru tedrici biçimde ilerleyen çizgisel bir 

harekete işaret eden nesnel bir bağlamdır. Evrimciliği, kendine özgü bir tarzda, 

yaşadığı dönemin din ve eğitim anlayışlarıdır. Özellikle Herbert Spencer’dan 

esinlediği düşünceler çerçevesinde, evrimciliği dinler tarihine uyarlamıştır. Spencer 

gibi Abduh da dinlerin evriminin kültür ile toplumun evrimine koşut bir seyir 

izlediğini düşünür. İktidara dayalı bütüncül otorite, insanın ilkel evresiyle 

uyumludur. Otorite imgesi ve ölüm korkusu, insan zihnini kaba algılamaya dayanan 

putlara kutsallık atfetmeye, onlara tapmaya sevk etmiştir. Sonra, insanların yararlı ile 

zararlı arasında ayrım yapmasını sağlayacak zihinsel olgunluğa erişmesiyle birlikte, 

peygamberlik evresine geçilmiştir. Nihayet, üçüncü evrede, “ihtiras şeytanının 

izinden gidip siyasetin baştan çıkarmalarına teslim olduğu için yitirdiği nebevi 

hakikati yeniden kazanır.”264 İslâm dahil olmak üzere, insanlığın ilerleyişiyle uyumlu 

olan nesnel, tarihsel bir evrim bağlamına yerleştiren evrimci anlayışı benimseyen tek 

kişi Abduh değildir. Cemaleddin Afgâni de, insan imgelemenin ussal düşünme 

yetisiyle birlikte geliştiğini düşünür. İlkel insan, taş gibi çok somut nesnelere 

                                                
263 M., El – A’malu Al kamile, Mısır,  1977 s. 37. 
264 M. Abduh, a.g.e., 1977, s. 558. 



 161 

tapınırken, sonra ateşe, putlara, yıldızlara tapmaya başlamış, ardından da doğaüstü 

varlıklara tapmıştır. Afgâni’nin benimsediği tavır da bazı özgül noktalar olmakla 

birlikte, onun düşüncesi de evrim kuramından devşirilmiş nesnel tarihsel bağlamında 

değerlendirilmelidir. 19. yüzyılın hakim kavramsal aracı olan evrimcilik, Abduh ve 

diğerlerinin 19. yüzyıl Arap (Müslüman) düşüncesindeki hakim eğilimlerle de 

örtüşüyordu.  

 

İlk reformcular asıl kaynaklarını, özellikle liberal düşünce mirasını inkar 

etmez. Et- Tahtavi Rousseau’yu, Voltaire’i, Montesquieu ve Condillac’ı okuyan, 

kanunla yetkileri sınırlandırılmış devlet ve mutlak devler konusunda Avrupa’da 

geliştirilen düşünceleri derinlemesine kavrar.265 Reşid Riza selefiye akımına 

bağlanmadan önce, Batı siyasal düşüncesine yakınlık duymuştur. 

 

Modernite, girdiği her toplumun inanma ve yaşama tarzını, insanı 

tanımlama biçimini, toplumsal yapıyı, üretim ve tüketimini, yönetme ve yönetilme 

anlayışını mahiyet olarak değişikliğe uğratarak vücut bulur. Öte yandan hakikatin 

akıl merkezli tanımı, ister istemez insanı da hakikatin merkezine taşıdı, kazandığı 

yeni mevkiinden dolayı “modern akıl”, aynı zamanda tarafsız varsayıldığından, 

evrensel olduğu savunulmaya başlandı. Evrensellik iddiası, modern bilgi/bilimin ve 

teknolojinin desteğiyle, dünyanın Avrupa dışındaki insan ve kültürleri tarafından 

kolayca kabul edilebilir hale getirilmiş olur. 

 

                                                
265 A. Arwi, Al aydolejya Al arabiye Al mua’sira, Kahira, 2000 s. 73. Hatta, Abduh yabancı eserleri 
inceleyebilmek için başka dilleri öğrenme ihtiyacı duymuştur (bkz., A. Arwil, a.g.e., s. 65). 



 162 

16. yüzyılda hem Protestanlığın Almanya’da ağırlık kazanması hem de 

Almanya Habsburg İmparatorluğun iç politikası açısından kritik bir dönemde birlik 

ve bütünlüğünü koruyabilmesi açısından Osmanlı’nın Balkan hattı üzerinden 

ilerleyerek oluşturduğu “Türk tehdidi” önemlidir. Osmanlı’nın Avrupa’ya 

dayanması, tarihçi Winfried Schuze’nin sözleriyle Avrupa’nın “modern, yani hesapçı 

ve çıkarlarını gözeten siyasal anlayışını” bulması, ortak bir Batı Hıristiyanlığına 

aidiyet fikrinden ayrılarak Machiavelli tarafından ustaca dile getirilmiş, çıkar 

politikasını uygulamaya zorlayan en temel etkinlerden biridir.266 

 

Modern dönemle beraber sadece yeni bir toplumsal/siyasal birim olan 

“ulus–devlet”le, kendine ait Avrupalılık fikri de oluşmaya başlar. Batı, artık yeni bir 

bilgi, yeni teknolojiler ve yeni güç kaynakları elde etmeye başlar. Modernite bir 

zihniyet, bir hayat, bir dünya düzeni ve bir uygarlık projesi olarak gelişmektedir. Bu 

gelişme, 15. yüzyılın sonlarından itibaren yavaş yavaş dışarıya taşar. Elde ettiği yeni 

güç kaynakları ile beraber silahların ve güçlü orduların eşliğinde yerküreyi kuşatarak, 

bütün toplumsal yapıları parçalar ve onları istikrarsızlığa mahkum etmiş olur. 

Çözülen toplumsal yapıların, bu defa kendi değer sistemine ve kendi değer yapılarına 

göre yenden örgütlenmelerini ister. Yaklaşık 17. yüzyıldan itibaren artık dünya 

genelindeki toplumsal değişimin tarihsel seyri Batı modernite merkezli ve onun 

tarafından belirlenmiş olmak gibi bir “kaderle” karşı karşıya kalmış olur. 

Dolayısıyla, moderniteyle karşılaşması ciddi bir travma olarak bugüne kadar gelen 

izler bırakılmıştır. Dahası, günümüzün İslâm’ı düşünce ve mücadelesinin bu 

karşılaşma neticesinde şekil alır. Modern bilgi, düşünce ve ideallere karşı karşıya 

                                                
266 O. Konty, a.g.e., 2002, s.119. 



 163 

gelmenin neticesinde savunmasız duruma düşen bu kültür ve hayat biçimlerinin 

insanları, kendilerini savunmak üzere bir anlam ve imkan aramanın, ayakta 

kalabilmenin mücadelesini yapmaktan günümüze kadar vazgeçmedikleri 

bilinmektedir. Bu insanların başlangıçtaki çabası, farklı bir dünyaya karşı, kendi 

hayat ve değerler evrenini korumaktır. Ne var ki, onların Batı modernitesi verdikleri 

bu mücadelenin, kendileri bir parçası olmuştur. Bununla beraber Batı’nın askeri 

teknolojik kuvvetleri, modern düşünce ve idealleri ile karşılaşan Müslümanlar, bu 

hakimiyetten kurtulmak için “muhalifin” elindeki fiziksel ve entelektüel “araçlara 

sahip olmalıdır. Ve yine bu araçların imkan ve yardım ile kendi geleneksel yapılarını 

ve eski değerlerini yeni den inşa etmek ve canlandırmaktır. Öte yandan modern 

güçlere karşı girişilmiş çaba, çözüm olarak seçtikleri yöntem iki gruba ayırmak 

mümkündür: “Laik” ve “İslâmcı”. Bu iki grup karşı karşıya kaldıkları modern 

güçlerle hem baş edebilmek hem de toplumu içinde bulunduğu geri kalmışlıktan 

kurtarmayı amaçlamaktadır. Geri kalmışlıktan kurtulma sürecinde geçmiş, tarihsel 

tecrübenin yardımından daha çok, engel teşkil edeceği genel kabul gördüğünden, bu 

tecrübeye karşı kuşkulu ve yer yer reddedici tavırlar görülür. Laikler, toplumsal 

yapının dini/kültürel dünyasını tamamen değişmesi gerektiğini ve modern toplum 

tasarımını mevcut bünyeye aktarılmasını savunurken, İslâmcılar moderniteyi 

din/gelenek içinde üretmek istemiştir. Müslümanlar, modernitenin getirdiği yeni 

hayatın gelişmelerine uyum sağlamak için Kur’an ve Sünnet’e başvurdular. Maksat 

Kur’an ve Sünnet’in yardım ile “teknoloji” ve “bilim” gibi bazı araçları kendi 

bünyelerine aktararak sahip olmak ve böylece kendine ait hayat ve değerler 

dünyasını kurumaktır. Fakat burada modernite karşısında iki ayrı İslâmi tavırdan 

bahsetmek mümkündür, yani Müslümanların moderniteyle ilk karşılaştıkları olan 



 164 

tavırlarını ile sonraki (zaman geçtikçe)  olan tavırları. İlk grubun en önemli 

temsilcilerinden el – Afgâni (1838- 1897) ve Muhammed Abduh (1849 –1905), 

ikinci grup ise en önemli temsilcisi Seyyid Kutub’tur (1966 ölüm). İlk grubun amacı 

din/gelenek içersinde moderniteyi, üretmenin imkanı ve ona uyuma yolları aramak; 

İslâm’ın akıl dini olduğunu, modernite ile zıtlaşmadığını göstermektir. İkinci grubun 

tersi olarak, toplumlarına girmiş olan moderniteyi İslâmlaştırmaktır. Biri, İslâm’ı 

modernleştirmeye çalışırken, ikincisi moderniteyi İslâmlaştırmaya uğraşıyordu. 

Bunun neticesi olarak bu iki grubun zihniyet ve inşa etmeye çalıştıkları 

dünya/toplum farklı olmuştur. 

 

Her iki grubun, toplumlarında bir geri kalmışlık sorunu olduğunu kabul 

ederken, çözümü moderniteyle bulmuşlardır. Dolayısıyla modernitenin her şeyden 

önce bir zihniyet biçimi, yeni bir insan anlayışı ve en önemlisi modernite bir bilgi 

üretme projesi olduğunu kabul etmişlerdir. Modernite sadece teknik/teknolojik 

araçlarla ve bu araçların kullanımına indirgenebilecek bir mesele olmaktan önce, 

insan zihni üzerinde kurmuş olduğu hegemonyanın kendisiyle ilgilidir. Modernitenin 

insan zihnini kendi ilkelerine göre şekillendirmek isteyen yaptırımcı entelektüel bir 

güç olması, insanı çok zaman çaresiz duruma sokar; kendisine ait tarihin yeni idealer 

ve değerler doğrultusunda, başkaları tarafından değiştirmesine seyirci kalmak 

durumunda bırakır. Yukarıda sözü edilen İslâmi ikinci grubun çıkış noktası budur; 

özellikle de Batı modernitesinin hegemonyasından kurtulma çabasıdır. Bu bağlamda 

sorulması gereken soru, acaba Müslümanlar kendi dini ve tarihi tecrübesinden başta 

bilgi olmak üzere kendileri için önemli olan “hakikat” tanımı, yaşamakta oldukları 

hayatın anlamını ve üretim-tüketiminin hedefini kendileri tanımlayabiliyorlar mı? 



 165 

Her yere yayılmış Batı modernitesinin bu soruya yanıt vermesinin olanağı yok 

gibidir. Zira bu tanımlama ve tayinleri Batı belirliyor ve evrensel olduğu varsayılan 

her tarafı kapsayan değerleri yine Batı modernitesı yaratıyor. Ayrıca, mevcut modeli 

(Batı modernitesi) elde etmek istetenlerin Batı ve Doğu şeklinde coğrafi bir ayrıma 

gitmiş olması meselenin farklılığının dini veya felsefi olmaktan önce coğrafi bağımlı 

olduğu hususunda yanlış bir yönlendirmeye sebep olmuştur.  

 

“Oryantalizm ele alındığı sırada sadece profesyonel oryantalist ve onun 
çalışmalarını değil, aynı zamanda Doğu adını verdiğimiz bir coğrafi, kültürel, 
dilbilim ve etnik alana bağlı araştırma konuları da düşünmek gerekir (…) Bir 
coğrafi ‘alan’ dan bir bilimsel uzmanlık dalı şeklinde söz açmak özellikle 
‘oryantalizm’ konusunda oldukça göz alıcıdır. Zira hiç kimse buna karşılık bir 
‘Batıcılık’ kavramını aklına getirmemektedir. Oryantalizm özel, hatta orijinal 
durumu böylece daha ilk anda ortaya çıkıyor (…). Zira çeşitli bilim dalları 
genellikle ele aldıkları “malzeme”nin adı ile anılmaktadır (mesela bir tarihçi 
insanların o günkü durumlarından hareketle geçmiş devirlerini ele alır). (…) Bu 
açıdan ‘oryantalizme’ benzeyen başka bir bilim dalı yok gibidir. Belki 
yeryüzünde hiçbir bölgesinde sosyal gerçekler, konuşulan diller, politika, tarih ve 
çeşitli konular bir coğrafi bölgenin sınırları içine alınarak incelenmez .”267   
 

Edward Said’in Oryantalizm kitabı, Doğu–Batı ilişkisinin gelişme, 

azgelişmişlik, emperyalizm ve kolonyalizm gibi sosyo-ekonomik kavramlarla irdeler. 

Birçok sosyal bilimci bu bakışın etkisi ile Doğu-Batı ilişkisinin kültürel bir 

hegemonya ile şekillendiğini ve emperyalizm, kolonyalizm gibi süreçleri önceleyen 

Oryantalist söylemin, yani Batı’nın doğu’yu Avrupa merkezci bir şekilde 

algılamasının, bu süreçler üzerinde etkilerinin olduğunu kabul etmektedir. 

Oryanalizm en geniş tanımıyla, oryantalizmin temeli “biz–onlar” düalizmine 

dayanır.268 Oryantalizm, kendini (occident ) denilen bir siyaset – kültür oluşumuna 

ait hisseden birinin Doğu (orient) olarak betimlediği bir oluşumun öğeleri hakkında 

konuşmasıdır. 

                                                
267 E. Said, a.g.e., 1998, s. 80. 
268 O. Konty, a.g.e., 2002, s. 118. 



 166 

 

Said’e göre çağlar boyunca Batılıların doğulular hakkındaki her türlü bilgisi 

ve bu bilginin temsili çarpık, eksik ve yanlış algılamalara dayanır. Batının Doğu fikri 

çoğu zaman Batı’yı yücelten ve metinler boyunca devam eden, hem düşünsel hem de 

eylemsel düzeyde ortaya çıkan egemen bir konuma yaslanmaktadır. Batı’nın Duğu 

ile her karşılaşmasında bu iktidar ilişkisi, yani oryantalizm söylemi kendini yeniden 

üretir. Said oryantalizmi üç kategoriye ayırır: “Açık oryantalizm” (manitest 

Oryantalizm). Bu kategorideki Oryantalistler Batı’nın diğer kültürlere üstünlüğünü 

vurgulamak için (bilinçli olarak) Doğu ile Batı arasındaki farkları irdelerler. İkinci 

olarak “gizli (latent) oryantalistler.” Bu yazarlar bilmeden ve istemeden, Doğu ile 

Batı arasındaki farkı vurgulamışlardır. Bu kategoriye sadece Oryantalist 

akademisyenler değil, Doğu hakkında herhangi bir beyanda bulunmuş olan her türlü 

ünlü yazar veya düşünür girer. Marx, Victor Hugo, Dante burada oryantalizm bir 

düşünce biçimidir. Örneğin Dante’nin İlahi Komedya adlı eseri bile her ne kadar 

Doğu ile doğrudan ilgili olmasa da, Doğu’ya ilişkin önyargıları ve fantezileri yeniden 

üretmiştir. Üçüncü, “modern oryantalizm”dir. Bu akım 18. yüzyılın geç 

dönemlerinde başlar. Modern oryantalizm bir hükmetme, yeniden yapılandırma, 

doğu’yu ve doğuluları çeşitli pratikler ve kurumlarla temsil etme biçimidir. Bu 

pratiklere örnek olarak doğu’yu öğrenme, gözlemleme, oraya yerleşme ve klonize 

etme çabaları verir.269 Bu türden Oryantalizm, Said’e göre iç tutarlılığı olan ve 

süreklilik arz eden bir söylemdir. Ama yine modern oryantalist söylemin “doğusu” 

da gerçek doğuyla örtüşmez.  Doğu denen olgu aslında insanların Batı’da yarattığı 

bir imgelemedir. Ayrıca, tarihsel gerçeklik değil de metinlerin kurduğu gerçeklik 

                                                
269 O. Konty, a.g.e., 2002, s. 270. 



 167 

Batılı devlet adamlarının, düşünürlerin bakış açısını şekillendirmiştir. Doğu’nun bir 

imgeleme olmasından dolayı Oryantalizm bir söylem olarak incelenmelidir. 

Oryantalizm söylemi Doğu dünyasını durağan ve türdeş, Doğu insanları ise her yerde 

aynı olarak temsil eder. Ayrıca Said’a göre Avrupa’nın diğer kültürlere üstün olduğu 

iddiası oryantalist söylemi mümkün kılar ve Avrupa’nın kültürel hegemonyasını 

besler. Bu metinsel ilişkilerinin yaratmış olduğu pratikleri de içerdiğine 

söylemektedir, yani Batı’nın siyasi pratikleri kaçınılmaz olarak bu metinlerin 

doğruluk iddialarıyla şekillenmiştir. Böylelikle Oryantalizm sadece doğu’yu yanlış 

anlamakla kalmaz; aynı zamanda, “Doğu karakteri ” gibi, Batılıların üzerinde 

düşündüğü, araştırdığı ve yönettiği genel kabul görmüş doğruları da yaratır. Bu 

imgeler özellikle sterotipik, değişmez ve tarihsizdir. Oryantalist iktidar biçimini 

kavramak ve metinler ile somut siyasi pratikler arasındaki ilişkileri ortaya koymak 

için Said Foucault’nun iktidar/bilgi kavramı irdeler. 

 

Doğulunun anlaşılmayan ruhunu anlamak ve anlatmak, oryantalist 

düşüncenin kendime biçtiği bir görev olarak beliriyor. Doğu’nun karmaşıklığını 

Batı’nın ilim merceğinde anlamak mümkün görüyordu. Doğu bir hasta gibi teşrih 

masasına yatırılır. İyi ve kötü,  güzel ve çirkin her şey Batı’nın ölçütlerine göre dile 

gelecektir. Öyle ki, Napolyon sonrası oryantalizm, tamamen bir kuram oluşturma 

biçimini almıştır. Napolyon öncesinde, Doğu’ya ilişkin temsil ve tasvir sadece 

öndeydi. Napolyon’dan sonra ise, Doğu’ya tam bir şekil verilmeye çalışılır. Doğu’yu  

anlatırken de aslında anlattığı kendisidir;270 çünkü nesne teşrih masasındadır ve 

nesnenin hastalıklı yönlerine ilişkin belirleyicilik Batılıya aittir. Doğu’nun siyasi 

                                                
270 E. Said, a.g.e., 1998, s. 20. 



 168 

devleti hasta ise, bu Batı’nın siyasi devleti hasta değildir şeklinde düşünülür. 

Doğu’nun duygusallığı vurgulanırken bu Batı’nın akılcılığına vurgudur. Doğu’nun 

tarihsizliği vurgulanırken bu Batı’nın tarihselliğine vurgudur. Doğu despot ise bu 

Batı’nın despot olmadığını anlatmaktır. Oryantalizmi “Doğu ile Batı arasındaki 

ontolojik ve epistemolojik ayrıma dayalı bir düşünüş biçimi”271 şeklinde 

değerlendiren Edward Said, Doğu ile Batı arasındaki farka işaret etmiş olmakla 

beraber, bu farkın çatışmanın değil, zorunlu birlikteliğin işareti sayılması gerektiğini 

de belirtmiş olmaktadır. 

 

Oryantalist düşüncenin temelinde, Doğulu ulusların Batılılardan farklı ve 

evrensel nitelikli bilgi ve zihin yapısının Batılı bilgi ve zihin yapısı olduğudur. Bu 

sonuca göre geçmişlerinde ve geçmişleri hakkında değerlendirmelerinde, bu ulusların 

Batılılardan daha değerli bir bilgi ve tarih yaratamadığı kabulü vardır.272 Sonuçta, 

bireysel açıdan kendisini tarihin öznesi olarak gören Batılı, Batı dışı toplum ve 

toplulukları, özneye bağlı ve özneye yakınlık ve uzaklıkla değerlendirmiştir. Bu 

nedenle, Batı dışı ülkelerin tekrar dünya tarihine dahil olmaları için Batı’nın 

değerlerine göre kendisini yeniden üretmelidir.  

  

Dünya tarihini Avrupa öznesine bağlı yeni bir gözle okuma, oryantalist 

ruhun bir dayatmasıdır.273 Avrupa merkezli tarih yazımlarının amacı yeni bir tarih 

öznesi oluşturmaktır. Bu tarih öznesi ise “Avrupa insanı”dır. Öteki’ne karşı özne 

konumunda olmak, öteki’ni nesne olarak görmeyi ve nesnenin de değerinin özneye 

                                                
271 E. Said, a.g.e., 1998, s. 14.  
272 Süphandağı, İsmail, Batı ve İslâm Arasında Oryantalizm, Gelenek Yayınları, İstanbul, 2004, s. 
31. 
273 Fouda, Ahmed,., a.g.e., s. 33. 



 169 

yakınlık ve uzaklık ölçüleceği bir durum ortaya çıkarır. Bu durumda öteki ile Avrupa 

insanı –tarihin öznesi – ve tarihin öznesi olmayan arasındaki ilişki bir efendi–köle 

ilişkisine dönüşmüş olmaktadır. Yine bu ilişki de tarihin öznesi olan Avrupa insanı 

ile öteki arasındaki diyalogların tümü, kaçınılmaz olarak tek taraflı işlemek 

durumundadır. Yani Avrupa veya daha geniş bir sözle Batılı, öteki ile diyalogunu ya 

hakimiyet kurmak ya da öteki’ni kendi içinde eritmek amacıyla geliştirir. 

 

Doğu kimliğinin ve öteki’liğin politik ifadesi biçiminde varlık kazanan 

oryantalizm, Doğu ve İslâm’ı kurgusal bir biçim de hapsetmiş ve öteki ile ilişkilerini 

de kurgusal çerçevedeki algılayışına paralel biçimde yeniden üretmiştir. Batı bugün 

bu yanlışının özeleştirisinden uzak görünmektedir. Dolayısıyla, Batı’da Edward 

Said’ın karşılaşmış olduğu olumsuz tepkilerin nedeninin anlamak zor değildir. 

Edward Said’in önemi bugüne dek eğmen olan “özne” yapıyı, nesne konumunda 

incelemiş olmasıdır. Bir düşünce klasiği olarak görülen Oryantalizm, öznenin 

kendisine dönük ilk büyük çaplı eleştirisidir.274 Said’in Hıristiyan oluşu bile onun 

eleştirilerinin kuşkuyla karşılanmasını önleyememiştir. Çünkü o her şeyden önce o 

doğuludur. Ve sırf bu yüzden Batı eleştirilerinde kısmen de olsa sübjektif 

davranmakla suçlanmıştır. Edward Said’in yaptığı şey ise, Oryantalizme zihinlerde 

bir şekil vermenin yanı sıra, onu sistemli bir ideoloji olarak okumak ve Batı’nın akıl–

uygarlık ve medeniyet gibi değerlerini sorgulamaya açmak olmuştur.  

 

Sosyolojik düşünce içinde öteki’leştirme mantığının hakim vasıf olarak 

belirmesi, Batı, İslâm–Doğu ilişkilerinde de öteki imajından hareket edilmesi, 

                                                
274  Amin,Ahmed, Mukhtarat felsefiye ,Dar el- Saki ,Beyrut, 2001s. 55. 



 170 

Doğuya karşı yine benzer bir mantık yürütülmesi, ötekileştirmeye dayalı zihinsel 

yapının Batı insanının varlık ilişkisindeki belirleyiciliğini ortaya koymaktadır.275 Bu 

mantık biçimine rengini veren özne kavramı “ben” düşüncesidir. Ben olmadan bir 

ötekinin olması mümkün değildir. Ben ve öteki arasındaki ilişki, eğer çoğul bir 

yapıya dayalı anlatılırsa, o zaman Ben, Biz/Öteki ise Onlar olur. Bu sefer söylem biz 

ve onlar biçiminde devam eder. Ve sorun bir medeniyet karşılaştırılmasına dönük ise 

o zaman ben ve biz yerine Batı, öteki ve onlar yerine de Doğu veya İslâm kavramı 

geçecektir. “Ben” düşüncesi modernizmi tanımlamada anahtar kavram olarak bu 

sefer “ birey”e dönüşür.276 Aynı şekilde eğer siyasal yapılanma söz konusu ise 

birey’in yerine bu sefer de “ulus-devlet” almış olur. Yazın’ın kültürel bir eksende 

geliştiği varsayılırsa bu sefer birey’e ya da ulus-devletin yerine çağdaşlaşma 

alacaktır. Her kategoride ayrı bir öteki’leştirme mantık biçimini devreye sokan Batı, 

bütün bu oluşumları karşıtlarına göre üretmektedir. Bu mantık biçimi, öncelliği olan 

husus, Batılı zihin yapısının öteki’ne endeksli bir işleyişe bağlı olarak geliştiğidir. 

Sonuçta, bu mantık biçimi, sömürü mekanizmasını ortaya çıkaran bir yapı 

doğurmuştur. 

 

Tanımlama çabasından dolayı Doğu mercek altına alınmıştır. Mercek atlına 

alan batılıydı. Batılı öznenin karşısında her şey farklıdır; yani öteki’dir. Batılı, 

nesnesi üzerindeki hegemonyasını dört temelde kurar: Siyasi bakımdan 

sömürgeleştirir. Entelektüel açıdan onun düşünce dünyasını irdeler ve kendi 

kavramlarına göre tanımlar. Kültürel bakımdan zevklerini ve tüketim anlayışlarıyla 

                                                
275 İ. Süphandağı, a.g.e., 2004, s. 54. 
276 S. Awni, Al Hadatha Wa al Fard, Amman, 2002, s.76. 



 171 

değer sistemlerini değiştirir. Ahlâki bakımdan ise “neyi bizim gibi yapmadıkları, 

bizim gibi anlamadıkları”nı ortaya koyar.  

 

“Rönesans’tan aydınlanma çağına, sanayileşme devrimine ve şimdi de bilgi 
çağına damgasını vuran Batı tarihi, bir kez yeniliğin merkezi, böylece de 
modernliğin referansı haline geldikten sonra Batı–dışı deneyimler solgunlaşmış 
ve dünya tarihinin inşa edicileri olmak açısından güçlerini kayıp etmişlerdir. 
Sonuç olarak da özel isimleri olmayan, sadece Batı’ya referansla; Batı–dışı, 
ötekiler, arta kalanlar, olarak tanımlanmaktadırlar.” 277 

 

Dünya tarihinin inşa edicileri arasında yer almamak, tarih– dışı kalmak 

anlamını taşıyor. Batı-dışı toplumlar bu yüzden, dünya tarihine katılabilmek adına, 

Batı’ya bağımlı kalmak zorunda olurlar. Tarihin dışında kalmak, bu bağlamda, Batılı 

tanımlamayla zayıf bir tarihsellik olarak adlandırılmaktadır. Bu nedenle öteki’nin 

süreklileşen bir ikilem içinde çırpınışı söz konusudur. Batı’dan farklı tarihi 

deneyimler geçirmiş olan Doğu’nun kendi tarihini anlamak için Batı tarihinin 

kodlarını referans alması, oryantalistleşmenin özünü oluşturur. Batı modernliğinin 

pratiklerini, farklı bir medeniyet anlamak için referans olarak kullanmak, özne–nesne 

ilişkisi bağlamında bir efendi–köle ilişkisini kabule dönük bir çabadır. Foucoult, 

ilerlemeci ve eleştirel tarih yazımlarını, Batı’nın Doğu’yu ötekileştirme sorunu 

yüzünden eleştirir ve bu tarih yazımlarının, modernitenin kurucu projeleri olduğunu 

ileri sürer. Modern kimliğin akıl ile hareket eden ussal bir özne olması, tarihsel ve 

söylemsel bakımdan farklı ulus ve medeniyetlerinin barbar, vahşi gibi algılanması 

sonucunu doğurmuştur. Buradan hareketle sermaye dönemini niteleyen modernitenin 

globalleşmesi tezi, Avrupa merkezcidir. Kendisini tarihin öznesi gibi algılayan Batılı 

bilincine göre, değer kazanmak ya da kayıp etmek, tarihin öznesine yakınlık ve 

                                                
277 N. Göle, a.g.e., 2002, s. 56. 



 172 

uzaklık ile ilgilidir. Tarihin öznesine olan yakınlığı kurumanın yolu, Batı’ya özgü 

bakış açısına sahip olmaktır. Moderniteyi kuran iç dinamikler de, akıl ve sermaye 

dönemi kavramları da Batı’ya özeldir. Batı, sermaye dönemi ile Doğu’ya yayılmış ve 

globalleşme çizgisini oluşturmuştur. Bunun sonucunda ise akıl ve Batı kavramları, 

özdeş kavramlar olarak yan yana tutulmuştur. Böylelikle dünya tarihinin merkezi 

durumuna gelen Batı, global bir nitelikle ilerleme tarihinin de merkezi oluyor. 

Dolayısıyla, öteki’nin tarihini okuma gayeleri, oryantalizmin global bir hegemonik 

proje olarak uygulanmasına dönüktür. Dünya tarihini özellikle öteki’nin (Doğu) 

tarihini okumada, evrensel gönderim noktası olarak Batı’nın yaşadığı tarihsel 

süreçlerin referans alınması, oryantalizmin, global hegemonik amaçlarını duyuruyor. 

Özellikle modern süreçle beraber, Batı karşıtı söylemlerde, evrensel kod olarak Batılı 

terimler kullanılmaktadır. Tarihsel ve söylemsel bir kurgu olarak Batı, kendini Doğu 

karşıtlığına göre üretmiş, kendisini farklı kılabilmek için, Batı–dışı toplumları 

‘tanımlamış’ ve onları farklı kategoriler içersinde yerleştirmiştir.278 Doğu–Batı gibi 

geniş aidiyetlerin öne çıkarılması, bir zihinsel inşa süreci sonucudur ve Batı, bu inşa 

süreci içersinde karşısındakinden farklı olduğunu, karşısındakini, ‘tanımlamaya’ 

dönük imgelerle, ortaya koymuştur. Bütün karşılaştırmalarda Batılı kodlar ölçü 

alınmış,  Batılı düşünce ve tarih süreci merkeze alınmıştır. Medeni–vahşi, geri–ileri, 

aydın–cahil gibi ikili karşıtlıklardan birincileri Batı’yı, ikincileri ise Doğu’yu temsil 

eder. Bu temsil biçimi bize modernitenin Batı’ya içsel masum bir olgu olmadığını, 

esas itibariyle kuruluşundan bu yana ‘global bir hegemonik proje’ olarak da işlev 

gördüğünü anlatmaktadır. Buradan hareketle Oryantalizm’in modernizmin 

yayılmacılığını kodlayan ideolojik proje olarak algılanabilirliğini, Edward Said’in 

                                                
278 S. Yafut, a.g.e., 2001 s. 66. 



 173 

Oryantalizme getirdiği tanımda da görüyoruz. Said “farklılıkların tarih içinde 

dondurulmasını Batı-dışı kültürler olarak kodlanan ilişkilerin ‘geleneksel toplum’ 

kategorisi içinde hapsedilmesini ve öteki olanın denetlenmesi ve modern olana 

dönüştürülmesi gereken bir ‘kültür nesnesi’ olarak kurulmasını temsil eden ve bu 

nedenle Batı modernitesinin dünya üzerindeki kültürel liderliğini ve hegemonyasını 

meşrulaştırmayı amaçlayan bu tarih okuma anlayışına Oryantalizm adını verir. 

Çünkü Doğu her zaman ön yargılara algılanmış ve belli şablonlara bağlı oryantalist 

kaynaklı bilgiler, Doğu’ya içeriden tanımaya olanak sağlamıştır. “Dolayısı ile 

Oryantalizm penceresinden görünen Doğu, Batı bilimi ile getirilen, Batı bilincinde 

oluşan ve daha sonra Batı’nın imparatorluğu ile ortaya çıkarılan bir seri kuvvet 

elemanları ile çerçevelenmiş bir takdim sistemidir. Oryantalizmin bu tarifi daha çok 

politik görünüyorsa da olayın izahı basittir; Zira benim için Oryantalizmin kendisi 

bazı politik güçler ve bazı politik hareketlerin üretimidir.” Oryantalizm, ham 

maddesi Doğu uygarlığı, Doğu halkı ve toprağı olan bir yorum okuludur. Bu okulun 

objektif bulguları, yetenekli bilgilerinin ortaya koydukları sayısız eserler, yayınlanan 

ve tercüme edilen kitaplar, sıraya konan gramer bilgileri, sözcükler, ölmüş devirlerin 

yeniden canlandırılan eserleri, akılcı bir görüşle insanların faydasına sunulan pek çok 

metin, aslında konuşma dillerinin içinden çıkarılmış ölümsüz gerçeklerdir.279 Her 

Çağın, her medeniyetin kendine özgü bir ruhu vardır. Alışılagelen görüş açısını, 

eşyaya bakış tarzını, değerleri ve yasakları-kısacası kültürün esaslarını belirleyen işte 

bu ruhtur. Üstelik pek çok birey için doğduğu medeniyetin egemen eğilimleri ile 

uzlaşmaktadır. Zamanın ruhu gerçekten hesaba katılması gereken bir güçtür ve bu 

akıntıya kürek çekmek hiç de kolay değildir. Samuel Huntington’un Medeniyetler 

                                                
279 E. Said, a.g.e., 1998, s. 278. 



 174 

Çatışması adlı makalesinde ileri sürdüğü gibi,  “yeni dünyadaki çatışmanın en temel 

kaynağı ne birincil derecede ideolojik ne de ekonomik olacaktır. İnsanlar arasındaki 

en büyük yarılma ve çatışmanın baskın kaynağı kültürel olacaktır. Dünya 

meselelerinde ulus devletler en güçlü aktörler olarak kalacaklar, ama küresel 

siyasetteki başlıca sorunlar değişik kültürel medeniyet ulusları ve grupları arasında 

olacaktır. Medeniyetler çatışması dünya siyasetine hakim olacak ve bu medeniyetler 

arasındaki fay hatları geleceğin savaş alanları olacaktır.”280 Söz konusu Makalenin 

takip eden sayfalarında Huntington, bu medeniyetlerin ikisine, yani İslâm ve Batı 

arasındaki çatışmaya büyük bir önem atfediyor. Edward Said, Huntingtonun bu tezini 

yetersiz bulmaktadır. Ona göre Batı ve İslâm iki katı kavram değildir. Bütün bir din 

veya medeniyet için varsayımsal konuşmanın büyük çapta demagoji olacağını söyler; 

dahası, tarihin insanlar tarafından yapıldığı ve aynı şekilde yok edilip yeniden 

yazılabileceğidir. Böylelikle “bizim” Doğu’muz, sahip olmak ve yönetmek üzere 

“bizim” olur. O bölge insanlarının ne oldukları ve ne olmak istediklerine ilişkin 

kendi vizyonları adına mücadele etme güç ve yeteneklerine karşı sonsuz saygım var. 

Çağdaş Arap ve Müslüman toplumlarına karşı geri kalmışlıkları, demokrasiden 

yoksun olmaları, ve kadın haklarını tanımamaları yüzünden o derece yoğun ve bile 

bile arsızca bir saldırı yapıldı ki, modernite, aydınlanma ve demokrasi gibi 

nosyonların hiç de o kadar basit ve üzerinde anlaşılmış kavramlar olmadığını 

unutuyoruz.281 

Modernite sadece belirli bir bilgi/düşünme tarzı değildir; aynı zamanda 

kendine ait belirli kabulleri, özellikleri ve gelecek beklentileri olan bir hayat tarzıdır. 

Her hayat tarzının bilindiği gibi, kendine ait idealleri vardır ve nihaî olarak insana o 
                                                
280 S. Huntington, 1933 Forign Affairs dergisi. 
281 Al –Ahram gaztesi 13 ağustus 2003 . 



 175 

ideallere ulaşma vaadinde bulunur; ya da insan o ideallere ulaşmak için yaşadığı 

hayatı, belirli bir şekle sokarak yeniden düzenler. Modernite nedir? Bu tanımda 

modernite İslâm’ın neresinde duruyor?  

Her tanım aslında bir sınırlandırma demektir; bunun yanında konuya 

verilecek cevabı da bu sınırlar içerisine hapseder. Bu da çok zaman, fazlasıyla 

indirgemeci bir nitelik taşır. Bu nedenle oldukça derin ve kapsamlı, aynı oranda 

geniş bir mesele olan moderniteyi belirli bir tanıma indirgeyerek ya da belirli 

sebeplere dayanarak açıklama işi başlangıçta yetersiz kalacağı varsayılabilir. Fakat 

buna rağmen, problemi biraz somuta indirgemek ya da zihinsel düzeyde ona ilişkin 

bir belirlemede bulunmak için şu varsayılabilir: Modernite, Tanrı/Kitap merkezli bir 

düşünme, yaşama ve siyasal/sosyal düzenden insan/akıl merkezli bir düşünmeye, 

yaşamaya ve siyasal/sosyal düzene geçiş olarak tanımlanabilir.282 Zira modernite, 

geçmişten memnun olmayan bir zihniyet biçiminin dünyayı yeniden anlamlandırma 

girişimi ve buna bağlı olarak dünyayı yeniden fiziksel düzeyde inşa etme çabasıdır. 

Bu sebeple modern dönemde neredeyse her şey hem nitelik olarak hem de anlam 

olarak köklü bir değişimden geçmiştir. Bu geçişle beraber bir kere her şeyden önce 

bizim akıl, bilgi, insan, toplum, varlık, tabiat, hakikat, tarih ve zaman anlayışımızın 

mahiyet olarak köklü bir değişimden geçirilmiş olduğu belirtilmelidir. Örneğin, 

moderniteyle beraber insanlar ilk defa dini, tabiatı ve insanı birbirlerinden bağımsız, 

ayrı ayrı ele alarak değerlendirmeye ve anlamlandırmaya tâbi tutmuşlardır. “Bilgi” 

ile alakalı olarak bir değerlendirme yaparsak: Geçmişte bilgi insanı daha iyi bir 

insan/kul yapmanın aracıydı. Halbuki modern dönemden itibaren bilgi, insanın tabiat 

üzerinde hakimiyet kurmasının aracı olarak görülmeye başlanmıştır.  

                                                
282 İ. Abu rabi, El fikir al a’rabi Al Hadith, Mısır, 2002, .s.201.  



 176 

İslâm ve modernite tartışmasının iki temel sorusu vardır: Din ve modernite 

uzlaşabilirler mi ya da uzlaşma imkanları var mıdır? Modernite din için ortaya 

çıkardığı en önemli yükümlülük nedir? Bu iki soruya verilecek yanıt buradaki 

tartışmanın önünü açabilir. Ancak öyle görünüyor ki, üçüncü bir soru da ortaya 

atılabilir: Din, modernite için hangi yükümlülüğü getirmektedir? 

Birinci soru din ve modernite karşısında tarafsızsa da ikinci sorunun tek 

yanlı takdimi ve üçüncü sorunun da gözardı edilmesi, sadece modernitenin din için 

kimi ödevler getirdiği varsayımına neden olur. Sanki modernite bütünlüklü bir şeydir 

ve dinlerden bir şey edinilmesine olanak tanımaz. Bu varsayım, yani modern insanın 

minnetsizliği ve dinin tek yanlı olarak moderniteye muhtaç olması ne açık bir 

gerçektir, ne de bunu doğrulayacak kesin bir kanıt ikame edilebilir. İşte bu nedenle 

üçüncü sorunun ele alınması zorunludur. Bu nedenledir ki, burada tartışılan konunun 

adı “İslâm ve Modernite”dir. Bu başlık, iki tarafın varolduğunun altını çizer. İki 

kavramının ilişkisinde dinin modernitenin yükümlülüklerine riayetle mükellef olduğu 

ve modernitenin de tıpkı tanrılar gibi buyruk bildirip ödev belirleyen tek taraflı bir 

ilişki değildir. 

  İkinci nokta, önerilen tartışma başlığının genel olmasıdır. Söze 

dökülmesi oldukça zor olan şey, bütün dinlerin tartışmaya katılabileceklerini 

söylemektir. Ya da tüm dinler arasında ortak bir öz bulunduğu ve o ortak özle 

modernite ile tartışmaya girilebileceğinden kolaylıkla söz edilemez. En uygunu, 

tartışmanın alanını “İslâm ve modernite” olarak sınırlamaktır. Ayrıca zamanımızda 

İslâm, bazı okuma biçimleri modern toplumlarda ciddi çatışmalar ortaya çıkaran en 

diri dindir. Bu bakımdan İslâm ve modernite ilişkisinden bahsetmek zorunlu 



 177 

görünmektedir. İslâm’la ilişkinin Avrupa’da Hıristiyanlıkla yaşananın aynısı olacağı 

varsayımı, ispatlanmamış bir ihtimalden fazlasını ifade etmez. Her geçen gün 

doğrulayıcı kanıtları ortaya çıkan bir diğer ihtimal, bu iki dinin çeşitli konularda 

modernite ile karşılaşmasındaki ortak yönlerine rağmen her birinin modernite 

karşısındaki kendine özgü boyutlarına göz kapamak mümkün değildir. Kısacası, 

diğer dinler konusunda, kural olarak o dinlerin uzmanları kendi dinlerinin modernite 

ile ilişkisini ele alabileceklerinden dolayı, bu tezde sadece İslâm’ın modernite ile 

ilişkisini değerlendirilecektir. Örneklemeler İslam’ın egemen olduğu Ortadoğu 

coğrafyasını esas alacaktır.  

Bu iki noktanın belirlenmesinden sonra tartışmanın asıl öğesinin açılımı 

olanaklı olmaktadır. Asıl problem, modernitenin mevcuttaki anlaşılma biçimidir. 

“Modern” ve “Modernite”, her iki kavram da yenilenme, yeni olma, şimdi ve bugün 

olma gibi anlamlara işaret eder. Bunların olumlu ya da olumsuz bir içeriği yoktur. 

Bugüne ait ve yeni olan her şey zorunlu olarak iyi veya kötü değildir. Fakat 

modernite veya yenilenme (teceddüd) kavramı kullanıldığında bu, sadece yeni olma 

anlamına gelmez. Yeni olma özellikli bir şeydir. Sonradan ortaya çıkmış yeni bir 

şeye işaret eder. Yahut yeni olmanın, geçmiş bütün dönemlerden ayırtedilen 

özellikleriyle kendine özgü bir şekline atıf vardır. Modernitenin tanımları iki genel 

gruba ayırılabilir: Birinci grup, moderniteyi toplumsal ve kültürel bir yapı veya 

Avrupa ve Amerika’da ortaya çıkmış tarihsel bir dönem olarak gören anlayışlardır. 

Bu nedenle burada moderniteye hiçbir önek konulamaz. Doğu modernitesi ya da 

İslâm modernitesi veya bunun gibi isimlendirmelerin anlamı yoktur. Modernite, belli 

bir zaman kesitinde ve yerkürenin belli bir köşesinde ortaya çıkmış bir olgudur. Bu 

olgu hem bilimsel, hem toplumsal bir olaydır. Öyle ki, modern bilimin modern 



 178 

öncesi bilimden, modern sanayinin modern öncesi sanayiden, modern toplumun 

modern öncesi toplumdan farkını gözlemlenebilir. Bu farklılık o kadar ciddidir ki, 

onu insanlık tarihinde kırılma noktası olarak gözönünde bulundurulabilir. Yani tarihi, 

bu dönem ve bundan önceki dönem şeklinde ikiye ayırmak mümkündür. Modern 

öncesi döneme ait her şey gelenek adını alır ve din, geleneğin asli bileşenlerinden 

biridir. Bu bakımdan, modernitenin böyle algılandığı bir yaklaşımda din ve 

modernite ilişkisinin ne olduğuna dair sorunun cevabı, gelenek ile modernitenin veya 

yeni olanla eski olanın uzlaşması meselesine girer. Bu başlangıç telakkisinde bu 

sorunun cevabı olumsuzdur. Modernite, yani Batı’da ortaya çıkan görkemli durum, 

Hıristiyanlıkla ve genel olarak da bütün dinlerle uzlaşmazlık içindedir. Şu anlamda 

ki, bu süreç, dinin hayattaki rolünün ortadan kaldırılması veya sınırlanmasıyla, en 

azından onun özel yaşama ve vicdanlara hapsedilmesiyle sonuçlanacaktır.  

Modernite tanımlarının ikinci grubunda modernite artık tarihsel bir olgu 

değildir. Tam tersine bir durum, bir dünya görüşü veya bir yaşam biçimidir. Her ne 

kadar başlangıçta Avrupa’da ve iki üç yüzyıl zarfında ortaya çıkmışsa da zorunlu 

olarak tarih ve mekan aidiyeti yoktur. Avrupa’da veya 17, 18 ya da 20. yüzyılda 

yaşamamış da olsa herkesin sahip olabileceği bir dünya görüşüdür. Bu dünya 

görüşünün kendine has özellikleri vardır. İkinci anlamda modernlik için kopuşla ilgili 

tüm özellikleri almak veya onların bir kısmını seçmek gerekir. Açıktır ki 

modernitenin tüm özelliklerini almakla (ikinci anlamda bile olsa) dinle, bu cümleden 

olarak da İslâm’la uzlaşmazlık beklenmedik bir şey olmaz. Ama eğer modernitenin 

armağanları arasından seçimde bulunma uygun bulunursa, o zaman İslâm ve 

modernitenin uzlaşma imkanından söz edilebilir. Moderniteden söz edileceği ya da 

onun İslâm’la ilişkisinin ölçüleceği zaman, bu iki anlayıştan hangisinin 



 179 

kastedildiğinin belirlenmesi gerekmektedir. Öyle anlaşılıyor ki, bu iki algılama 

biçimi çoklukla birbiriyle karıştırılıyor. Birincisinin tarihsel tahakkukuna 

yöneldiğinde, bu anlayışta tartışma daha bilimseldir. İkinci anlayışta ise tartışma 

biraz kopuşla ilgilidir; çünkü bir dünya görüşüne dönüşmüştür. Yani, İkinci anlayışta 

modernite, adı din olan başka bir şeyle -ki onu da ideoloji olarak düşünülebilir- 

ölçülen bir ideolojidir. Bu tezdeki tartışmada birinci anlam gözden uzak tutulmuyor. 

Hıristiyanlık içinde gelişen Batı deneyiminden esinleniliyorsa da, modernitenin 

ikinci anlaşılma biçimini göz önünde bulunduruluyor. Yani bu dünya görüşü veya 

yeni hayat tarzının İslâm’la karşılaştırılması ve ikisinin bir arada olup olamayacağına 

bakılıyor: Hem Müslüman, hem de yenilikçi olmak mümkün mü değil mi? Bundan 

dolayı burada amaç edilen, modernitenin ikinci yorumudur.  

  Ortadoğu toplumlarında halkın modernlikle karşılaşması üzerinden 

geçen 150 yıl boyunca, çoğunlukla din ve modernite ilişkisinde üç tür yaklaşım 

gözlemlenebilir: Bunlardan ikisi, iki farklı açıdan uzlaşmazlığa kaildir. Birinci 

yaklaşımda İslâm’ın modernite ile uzlaşmazlığı, İslâm’ın kabulü ve modernitenin 

reddiyle kendini ortaya koymaktadır. İki  çevre, İslâm ile modernitenin 

çatışmasından İslâm’ın başarıyla çıktığını, modernliğe batıl mührünün vurulduğunu 

düşünmektedir.283 Bunlara göre modern olan, dindarlığı sahneden söküp atmaya 

niyetlenmiş şeytani bir şeydir. Bir birlerinden farklı olan bu iki çevre, geleneksel 

dindarlar ve gelenekçilerdir (traditionalists).  

Gelenekçiler modern dünyada ve moderniteyi yaşamaktadırlar. Hatta 

moderniteyi iyice anlamışlardır da. Ama moderniteyle aralarında mesafeyi korumaya 

                                                
283 F. Alwn , Al Fikir al a’rabi al mua’sir, Mısır, 2001, s. 28.  



 180 

çalışırlar; onu insanlık için zararlı görürler. İnsanın kemalini, gelenekte bulunan 

kutsal olana dönüşte bilirler. Fakat geleneksel dindarlar için gelenek, en önemli öğesi 

din olan bir şeydir. Hatta günlük hayatlarında moderniteden o kadar da şikâyetçi 

değildirler; çünkü onların modernite kavrayışları modern dünyanın teknolojik 

koşulları ile sınırlıdır. 

Ortadoğu toplumunda geleneksel dindarlık, gelenekçilere göre daha 

yaygındır. Genel olarak Rene Guenon ve Frithiof Schuoh’u takip eden gelenekçiler 

ile özel olarak Dr. Seyyid Hüseyin Nasr ve öğrencileri ikinci kesim içinde 

değerlendirilebilir.284 Bunların hepsi İslâm ve modernite ilişkisinde İslâm’ın tarafını 

tutmak ve mümkün mertebe moderniteyi bir kenara itmek gerektiğine inanırlar. Bu 

iki kategori açısından İslâm anlayışı çoklukla tarihsel İslâm’dır. Onlar, var 

güçleriyle, tamamlanmış ve kemale ermiş olduğunu düşündükleri -zaman boyunca 

ortaya çıkmış- tarihsel İslâm’ı savunurlar. Ne tarihsel İslâm’da ne de modernitede 

hiçbir tercihe inanmazlar. Bu yaklaşım; Kitab’ın metni, Peygamber’in sünneti, 

Müslümanların pratiği ve din adamlarının yorumlarını savunur. Bu çevrede 

modernite bir bütün olarak eleştirilir ve reddedilir. 

İkinci yaklaşımda da İslâm ve modernite uzlaşmazdır. Fakat uzlaşmazlığın 

gerisinde İslâm’ın üstünlüğü kabulü yoktur. Bu yaklaşımın taraftarları İslâm’ın ve 

diğer bütün dinlerin geleneğe ait olduklarına inanır. Geleneğin tarihsel dönemleri de 

geçmiştir. Eğer zamanın çocuğu olacaksak moderniteye teslim olmaktan ve dinimizi 

modernleştirmekten başka çaremiz yoktur. Bu yaklaşımın sahiplerinin sayısı giderek 

artmaktadır. Bunlar da birinci grup gibi ya hep ya hiç projesini takip etmektedirler. 

                                                
284 F. Alwn, a.g.e., 2001, s.55. 



 181 

Onlar, dinin bir bütün olarak kabul edilebilecek bir şey olmadığına inanıyorlar. En 

çok, kişi kendi kişisel hayatında, özel alanda dindar kalmak istiyorsa kalabileceğini 

düşünüyor. Fakat onlara göre din, kamusal alana girmesine izin verilecek bir şey 

değildir. Onlara göre dinin özü kulluk, modernitenin özü ise akılcılıktır. Kulluk 

yapmaya gönül verdiğiniz ve söze itibar ettiğinizde gerçekte modern akla giriş izni 

vermemiş, onun kendisini göstermesine engel çıkarmış oluyorsunuz. Bu yaklaşım, 

çoğunlukla laik veya seküler bireylerin kavrayış biçimidir.285 Burada birbirine yakın 

anlamda kullanılmış “laik” ve “seküler” kavramlarının ne kendi mecralarında, ne de 

tercümelerimizde belli ve somut tarifleri yoktur. Bizim toplumumuzda kullanılan 

tariflerin minimal ve maksimal yanları vardır. Ama bu fikrin taraftarlarının çoğu, ya 

dinin toplumsal hayattan tamamen sökülüp atılmasına veya kamusal alandan 

çıkarılmasına ya da kamusal alanın bazı noktalarından, mesela devletten 

uzaklaştırılmasına inanan laik düşünürlerdir. Özetlersek, ya dinin rolünü minimal ve 

oldukça alt seviyede görmekte, ya da dinin rolünü olabildiğince azaltmaya inanırlar. 

Bunlar İslâm ve modernitenin uzlaşamayacaklarını düşünmektedirler. 

Fakat İslâm ve modernitenin uzlaşabileceğine davet eden bir üçüncü 

yaklaşım daha vardır. Bu yaklaşımın taraftarları, hem Müslüman olup hem de 

modern dünyada yaşanabilir ve modernitenin gerekleri imkan ölçüsünde kabul 

edilebilir olduğunu düşünmektedirler. Bu çevreyi, genellikle dindar yenilikçiler veya 

Müslüman aydınlar oluşturur. 

  

  Modernitenin varlık ile bilgi arasındaki bağlantı düşüncesiyle İslâm’ın 

varlık ile bilgi arasındaki bağlantı düşüncesi arasındaki farklılıklar göstermek için, 

                                                
285 F. Alwn, a.g.e., 2001, s.78. 



 182 

modernite düşüncesinin temeli sayılan pozitif bilim ve düşüncesini iki düşünme 

türünden söz edilir. Birincisi, modernite dış dünyayı, düşüncenin uzayan bir boyutu 

olarak kurgulamaktadır, yani dış dünyayı tamamen bizim zihnimizde kurguladığımız 

senaryonun bir uzantısı olarak inşa edilmektedir. Zihnin dış evrende uzayan bir 

varlığı konumunda olan tabiat, ölçülebilir matematik prensipler üzerine işler. O halde 

modernite düşüncesinden beslenen pozitif bilim, ancak ölçülebilir varlığı konu 

alabilecektir. 

 

İkincisi, gerçek (real) olanın, görünen (phenomenal ) olana indirgenmesi, 

yani gerçekliğin görünen görüntüyle eşitlenmesini savunan zihni dönüşümdür. 

Görünen (phenomenal ) ve ölçülebilir olan şeylerin teorisi de, positivist felsefeden 

beslenen positvist bilim anlayışına tekabül eder. Dış dünyanın, ölçüme dayalı 

matematik modeller ve teoriler yoluyla bilenebileceğini ön gören Batı akılı, buradan 

ontolojisini kurar: Varlık nedir? cevap olarak üretilen,  “ölçülenebilirin dayattığı her 

şeyin bir kanuna sahip olması gerektiği düşüncesi ”, varlığı görülen bir tabiat olarak 

kurmaya yöneltir. Bu anlayış Hegel felsefesinde, yaratıcı kudret dahil her şeyi 

rasyonalize etme ve dolayısıyla tabiatlaştırmaya dönüşecektir: çünkü ölçüm mantığı 

bunu gerektirir. 

 

Eğer epistemolojinin “her şey söz ve kavramla ifade edilebilir anlayışı” 

modernitenin temeli ise, bilimin kendi iç dinamiklerinden ve prensiplerinden başka 

bir zihniyet veya üst zihniyete karşı sorumlu olması diye söz konusu değildir. Kuran 

cevap getirdiği sorulardan birisi, modernitenin “neyi bilebilirim ” şeklindeki 

epistemolojik sorusu değil “insanın varlıkla münasebet ve var oluş seviyem nedir ” 



 183 

şeklindeki ontolojik sorudur286, İslâma göre Allah, Varlık ve insan kavramları 

birbirine bağlı kavramladır. Modernite de varlığı araştırmak başlı başına önemli bir 

faaliyetken, İslâm de ise varlık seviyesi ve ahlâk kuraları bağlantılıdır. 

 

Modernite de hedef: Dış tabiata ve insan tabiatına tahaküm etmek ve onu 

ele geçirmek, İslâm de ise hedef Allaha kulluk ve onun rızası kazanmaktır. Batı'da 

düşünsel plânda zihniyet devrimi Descartes'la başladı. “Cogito ergo sum” 

(düşünüyorum o halde varım) önermesiyle ifade ettiği fikrin Batı düşüncesinde dinin 

kültürel alanda hakimiyetine son vermıştır. “Düşünüyorum o halde varım” tezi kişiyi 

düşünceyi varlıkla ilişkinin merkezine koymaktadır. Eğer bu önerme kabul edilirse, 

var olmak idrak edilmiş olmak anlamına gelmekte, varlıkla idrak özdeşleşmektedir. 

Descartes’ın bu tezinin dinî düşünceye iki önemli etkisi oldu. Bir taraftan insanı, 

daha doğrusu “düşünen ben”i doğrunun ve gerçekliğin ölçüsü yaptı, diğer taraftan 

bütün kadim dinî geleneklerde ortak olan, hakikatin insana bildirilmesi olarak ifade 

edilen “vahiy” fikrini, anlamsız hale getirdi. Bunun neticesinde, Descartes’tan sonra 

gelişen Batı düşüncesinde düşünen egonun fizikî, metafizik ve ahlâkî her türlü 

hakikati keşfedebileceği ve hatta icat edebileceğine inanıldı ve rasyonel tahkik ve 

eleştiri, deney ve gözlem hakikatin en belirleyici ölçütü olarak görüldü. 

Descartes’ın temelini attığı bu düşünceyi Kant daha da geliştirerek, 

özellikle Saf Aklın Tenkidi isimli eserinde bilgiyi sadece tecrübe alanına münhasır 

kılmakla kalmayıp, aynı zamanda klasik anlamda metafiziksel bilginin doğru ve 

yanlışlığının kanıtlanamaz olduğunu ortaya koydu. Eğer insan gerçekten sadece 

                                                
286 H. E. Z. Nasır, a.g.e., 2004, s.53. 



 184 

tecrübe edebildiği şeylerin bilgisinden haberdar olabilirse, o zaman daha ziyade 

gaybın, yani tecrübe edilemeyenin bilgisine dayanan dinî bilginin imkânından 

bahsetmek mümkün olamazdı. Böylelikle din bütünüyle bilgi alanının dışına itilerek, 

sadece özel ve ferdi inanç haline getirildi. Bu aslında dinin toplumsal, siyasî, kültürel 

ve sanatsal alandan çekilmesi anlamına gelmekteydi ki, böyle de oldu. Batı’da 

Aydınlanma ile birlikte din bütün bu alanları rasyonel düşünceye bırakarak daha çok 

kişisel inanç alanına münhasır kılındı. Kant Descartes’ın “düşünen ben”ini 

evrenselleştirmiş ve sadece Batı insanı için değil, aynı zamanda bütün bir insanlık 

için neyin doğru neyin yanlış, neyin iyi neyin kötü olduğunu tayin etmeye 

kalkışmıştı. Kant’tan sonra Batılı konuşurken sadece kendi adına değil, bütün bir 

insanlık adına konuşuyor, bütün bir insanlık adına hüküm veriyor ve bütün bir 

insanlığa yol gösteriyordu.  

Hegel ise Kant'ın düşüncesinde “insanlık” haline gelen Descartes'ın 

düşünen egosunu mutlaklaştırdı ve adeta Tanrı haline getirdi. Bu durumda düşünen 

ben kainatın ruhu haline geliyor, şuur hali insana münhasır kalmayıp, bütün bir 

varlığın ve oluşun içine hulul etmiş oluyordu.287 Hıristiyanlıktaki Tanrı’nın 

insanlaşması kavramını Hegel tersine çevirdi ve insanın şuur halini bütün bir var 

oluşa, tarihe, sanata ve dine yükleyerek insanı tanrılaştırdı. Hegel’in düşüncesine 

kadar hâlâ kültürün önemli bir unsuru olmaya devam eden din artık tamamen insana 

ve bilgiye kılavuzluk iddiasını terk ediyor ve onun yerini dinleşen kültür alıyordu. 

Artık Batılı “aydınlanmış” insan sadece insanlık adına konuşmuyor; aynı zamanda 

Tanrı adına konuşuyordu. Onun bulduğu gerçekler, ulaştığı fikirler, ortaya koyduğu 

müesseseler her zaman ve her mekanda mutlaktı ve geçerliydi. Hegel'e göre, gerçek 

                                                
287  E. Alzubi, Mejelet al a’rabi, 2002, s.58. 



 185 

olanın rasyonel ve rasyonel olanın da gerçek olması bu anlama geliyordu. Bu tezden 

mülhem ve her biri kendince rasyonelliğin birer ifadesi olan kapitalizm, komünizm, 

liberalizm, idealizm, pragmatizm v.s. gibi onlarca ideoloji yeşerdi. Bu zihni 

transformasyonu geçiren Batı medeniyetinin aslı Descartes’ın “egoizmi”ne dayanır. 

Modernite felsefesi, yetiştirdiği insan ve geliştirdiği müesseseleriyle ele alındığında, 

onun aslında kendini Tanrı yerine ikame eden insanın şişirilmiş benliğinin 

somutlaştırılmış hali olduğu anlaşılır.  

Kendini Tanrı yerine ikame eden modern insan, bu durumun sonucunda 

Hıristiyanlık ve İslâm gibi geleneksel dinlerin sunduklarını modern insanı 

küçümsenmiştir. Dinî alanda insana Tanrı adına hareket etme yetkisi vermiş ve 

bunun neticesinde modern insan Hıristiyanlık, Yahudilik ve İslâm gibi kadim 

geleneklerde reform yapmaya zorlamıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 186 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM: 

POSTMODERNİTE YA DA MODERNİTENİN 

ELEŞTİRİSİ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 187 

III.1. Postmodernite ve İlgili Kavramları 
 

Postmodernite kavramının tanımını yapmak, postmodernite düşüncesinin 

kendisiyle çelişen bir durumdur. Postmodern olarak nitelenen yazarlar, tanım ve 

sınırlamaların modern durumu yansıtan bir özellik olduğunu iddia ederler. Bu 

nedenle tanımlama yapmaya pek istekli değillerdirler. Kullanılan tanımlama ve 

kavramlaştırmalar bütünü yansıtmak yerine, postmodern olarak adlandırılan 

dönemde birçok alanda yaşanan gelişmelerin ve ortaya çıkan durumların değişik 

boyutlarını yansıtan bir özellik gösterir. Yapılan her tanım, yapıldığı alanın 

özellikleriyle de yakından ilişkilidir. Postmodernitenin ne olduğuna yönelik kesin bir 

kuram olmadığı gibi, üzerinde uzlaşılmış bir tanım da yoktur. Postmodernite sürecini 

irdeleyen literatürler incelendiğinde tanımlama, kavramlaştırma ve kuramlaştırma 

girişimlerine çeşitlilik ve çok sesliliğin yaşandığı görülmektedir. Postmodernlerin 

tanımlama yapmak konusundaki isteksizliği çok eleştirilse de bu durum tam da 

postmodernitenin bir özelliğini yansıtır. 

 

Postmoderniteye yönelik ilgi özellikle 1970’li yıllardan sonra artış 

göstermektedir. 1970 öncesi dönemde postmodernite ili ilgili az sayıda literatür 

bulunmaktayken bu dönemden sonra, bir çok alanda yaşanan değişimler nedeniyle 

postmodernite konusu çok farklı alanlarda gündeme gelmiştir. 

 

***** 

Terim olarak “Postmodernizm” sözcüğünü ilk kez Frederico de Onis 

1930’lu yıllarda modernizme karşı küçük çapta bir tepkiyi anlatma için kullanmıştır. 

“Postmodernizm” terimi, Rauchenberg, Cage, Burroughs, Barthelme, Fiedler, Hassan 



 188 

ve Sontag gibi genç sanatçılar, yazarlar ve eleştirmelerce müze ve akademide 

kurumsallaşmasından ötürü reddedilen “tükenmiş” yüksek modernizmin ötesinde yer 

alan bir hareketi anlatmak üzere kullanıldığı tarih olan 1960’lı yıllardır; özellikle de 

mimaride, görsel sanatlar ve sahne sanatlarında daha fazla kullanılmaya başlanmıştır. 

Bu yıllardan sonra hem Avrupa hem de Amerikan teorisyenleri için bu terim ilgi 

odağı oldu.288  

 

Postmodernizm kavramını ilk kullananlardan bir de Alnold Toynbee’dir. O, 

söz konusu terimi 1934’de tasarladıysa da 1939’da kullanmıştır. Hacimli bir eseri 

olan A Study of History isimli kitabında Toynbee, birinci cildin ilk sayfalarındaki bir 

dipnotta, tarihçilerin “modern” olarak göndermede bulundukları dönemin, aşağı 

yukarı on dokuzuncu yüzyılın üçüncü çeyreğinde  –yani 1850 ile 1875 arasında- sona 

erdiğini öne sürer. Toynbee’nin bu tespiti söz konusu dönemin akabinde “modernizm 

sonrası” bir döneme girildiğini, postmodernitenin yirminci yüzyıldan çok on 

dokuzuncu yüzyıla denk düştüğünü gösterir. Toynbee eserini yazarken modern 

dönemin sonuna dair olan bu düşünceyi pekiştirmiş ve çalışmasının 1939’da 

yayımlanan beşinci cildinde ise “postmodernizm” terimini kullanmıştır. 

 

Bazı Batılı yazarlar “Postmodernizm” teriminin ilk olarak 1870’lerde 

kullanılıp, 1926’da bir kitabın başlığı olarak ortaya çıktığını ifade ederler. Fakat  

postmodernizmin toplumsal ve kültürel olarak çekirdeği II. Dünya Savaşından sonra 

atılmıştır.289 Zira, II. Dünya Savaşı’nın akabinde gerek Aydınlanmanın optimistik 

                                                
288 M. Featherstone, Postmodernizm ve Tüketim Kültürü, İstanbul, 1996, s. 28. 
289 A. Y. Sarıbay, Postmodernite Sivil Toplum ve İslâm, İstanbul, 2001, s.6. 



 189 

vizyonunun yıkılması gerekse de insan bilimlerinde ortaya konulan yeni metodoloji 

arayışları, postmodern yaklaşımlarında ciddi bir habercisi niteliğindedir.  

 

Postmodernizm üzerine bugün sadece Batı’da değil Türkiye’de de birçok 

eser kaleme alınmaktadır. Postmodernizm sanatsal, entelektüel ve neredeyse bütün 

akademik alanlarda kendini göstermektedir. Madan Sarup’un da belirtilmiş olduğu 

gibi, postmodernizm, dikkatimizi günümüz toplumunda ve kültüründe yer alan 

değişimler ile büyük dönüşümlere yönelttiğinden dolayı pek çok insanın ilgisini 

çekmektedir. Terimin birden bire böylesine gözde bir terim haline gelmesi söz 

konusu toplumsal ve kültürel değişmeler dikkate alındığında şaşırtıcı olmasa 

gerek.290 

 

Dochherty, “Postmodern” hayaletin dokunmadığı neredeyse tek bir 

entelektüel faaliyet alanının olmadığını ifade eder. Bu hayalet, mimariden zoolojiye 

kadar her kültürel disiplinin üzerinde iz bırakmakta; biyoloji, ormancılık, coğrafya, 

tarih, hukuk, edebiyat ve tüm sanat dalları, tıp, siyaset, felsefe, cinsellik vb.ye 

uzanmaktadır.291 Dochherty, çok tartışılan “Postmodern nedir?” sorusuna ve terime 

basit bir tanım getirmenin hem boşuna hem de yersiz bir çaba olacağını belirtir. 

Aslında pek çok argüman tam da postmodernizmin nasıl tanımlanması gerektiği 

sorusundan çıkmıştır.292 Birçok postmodernist yazar onun tanımlamayacağı 

                                                
290 M. Sarup, Postyapısalcılık ve Postmodernizm, Ankara, 1997, s. 187-188. 
291 T. D. Dochherty, Postmodernizm: Bir Giriş, İstanbul, 2000, s.7. 
292 T. D. Dochherty, a.g.e, 2000, s. 7-8. 



 190 

konusunda ısrar etmektedir.293 Featherstone, terimin hem moda hem de 

tanımlanmasının insanı sinir edecek denli zor olduğunu belirtir.294 

 

Kumar, postmoderne ilişkin makul ölçülerde net bir tanımla işe başlamanın 

isabetli olacağını belirtmesine rağmen bu durumun açıkça, postmodernist pratiğin 

büyük kısmına ters düştüğünü de ifade eder. Kumar’a göre postmodernistlerin bir 

tanım yapmaktan kaçınmanın zor olacağadır. Aslında postmodernizme ilişkin 

herhangi bir tanım ister istemez modernist olacaktır.295 Soykan, postmodern 

deyiminin kullanım alanı bakımından da tartışmalı olduğunu belirtir. Edebiyattan 

mimarlığa, resme, müziğe, dansa, modaya, gastronomiye, psikanalizden teolojiye, 

toplumbilime, tarihe ve felsefeye, kısacası hemen hemen tüm kültür alanlarına ve 

yaşam biçimlerine giren bir kavramın kullanımında uzlaşım beklemek Soykan’a göre 

kolay değildir.296 

 

Postmodernite döneminde, birbirinden çok farklı alanlarda yaşanan 

değişimleri kapsayan bir tanım üzerinde uzlaşmanın kolay olmadığı aşikardır. 

Postmodernistler net bir tanım yapma ya da bir tanım üzerinde uzlaşım sağlama 

yerine değişik alanlarda ortaya çıkan değişimleri belirterek bir durum tespiti yapmayı 

tercih ederler. Yapılan tanımlamalar çoğu zaman birbirinden kopuk ve bağımsızdır. 

“Postmodernizm nedir?” sorusundan yanıtının bu sistematik olmayan özgürlükçü, 

dolayısıyla muğlak öneriler de aramak gerekir. Şöyle ki, postmodernizm bozarak 

yeniden anlamlandırmayı ilke edinen kültürel bir olgudur. Büyük söylemlere karşı 

                                                
293 S. Ziyaüddin, a.g.e., 2001, s.20. 
294 M. Featherstone, Postmodernizm ve Tüketim Kültürü, İstanbul, 1996, s. 52. 
295 Kumar, a.g.e., 1999, s.129 
296 Ö. N. Soykan, Türkiye’den Felsefe Manzaraları, İstanbul, 1998, s.124. 



 191 

çıkma cesaretini buradan alır, meşruiyetini buradan sağlar. Çekiciliği ve gizemliliği 

ise şüpheci ve sorgulayan yaklaşımın bir sonucudur.297 

 

Modernite kavramının tanımlanması yapılırken karşılaşılan bir sorun olan 

kavramların zaman zaman birbirlerinin yerine kullanılması ve iç içe geçme haline, 

postmodernite kavramının tanımlaması yapılırken de karşılaşılmaktadır. Literatürde 

modern durum ile ilgili kavramlaştırmalarda olduğu gibi, postmodern durumu 

yansıtan kavramlaştırmalarda da iç içe geçmişlik ve birbirinin yerine kullanılma 

durumları söz konusudur. Buna rağmen kavramları kullanım alanlarına göre ayırmak 

da mümkündür. 

 

Featherstone, postmodern teriminin henüz üzerinde anlaşma sağlanmış bir 

anlamı olmadığı gibi terimin türevleri olan postmodernlik, postmodernite, 

postmodernleşme ve postmoderizmden oluşan terim ailesinin sıklıkla kafa karıştıran 

ve birbirinin yerine geçebilen tarzda kullanıldığını ifade eder.298 Kullanılan terim 

çiftlerinin esasen Batı toplumlarındaki kültürel değişimin mahiyetine; bunun diğer 

toplumlara sirâyetine işaret ettiğini ifade edilmelidir. Söz konusu değişimin 

kapsadığı alan kadar geniştir ki, terim çiftleri müzikten filme, tiyatrodan fotoğrafa; 

mimariden edebiyata; felsefeden sosyolojiye, antropolojiye hatta coğrafyaya kadar 

kullanılmaktadır. Kullandıkça da bazen bir alanda içerdiği anlam, değerine kaymakta 

ve muğlaklığa sebep olmaktadır.299 

 

                                                
297 M. Okyayuz, Postmodernizm: Modernitenin Öteki Yüzü, 2000, s.165. 
298 Featherstone, a.g.e., 1996,  s.34 
299 A. Y. Sarıbay, Postmodernite Sivil Toplum ve İslâm, İstanbul, 2001, s.5. 



 192 

Çoğunlukla da modernite sonrası anlamında kullanılan postmodernitenin, 

modern toplum ve kültürün içine girdiği yeni bir durumu olarak simgelenir. Bu yeni 

durumda teknoloji ve enformasyonunun şekli değişmiş, üretimin yerini tüketim, 

realitenin yerine imaj, bütünün yerine parçalanma almıştır. Büyük anlatıların inkarına 

yönelinmiş, yüksek kültür terkedilmiş ve popüler kültür hakim konum kazanmıştır. 

Bunun felsefi düzeyde formülasyonu ve meşrulaştırılması, postmodernizm, Batı dışı 

toplumlara sirayeti ise postmodernleşmedir.300  

 

Bu yaklaşımlar modernliğin 1970’lerden sonraki şiddetli eleştirilerinde 

güçlülük kazanmıştır. Bu dönemde postmodernlik, daha güçlü bir iddia haline 

gelmiştir. Ancak, burada postmodernlik ile postmodernizm arasındaki ayırım 

önemlidir. Postmodernlik bir zaman dilimine, postmodernizm ise ayrık bir ideolojiye 

işaret eder. Postmodernizm, anti-kurumsallık ve anti-evrensellikle bir anlam 

kazanır.301 

 

Bu kavramsal ve eleştirel değişim, ilk olarak, baş döndürücü etkisinden 

dolayı tam anlamıyla teşhis edilemediği gibi, doğal olarak da adlandırılmadı da. 

Fakat bir süre geçip ortalık nispeten sakinleşince, ortak bir belirlemede uzlaşma 

sağlanmış gibi görünmektedir: Modernite sona ermiş, onun felsefi yansıması olan 

modernizm iflas etmiş, toplumda ve kültürde yeni bir durum ortaya çıkmıştır. 

Değişen/değişmiş olan buydu. Tanımda uzlaşma sağlanınca, adlandırma çok da zor 

olmadı: Modernite sona erdiğine göre, kuşkusuz ondan sonra yeni bir durum gelene 

tekabül edilebilirdi ve modern sonrası olarak adlandırılabilirdi. Buna da postmodern 

                                                
300 Sarıbay, a.g.e., 2001, s.5. 
301 M. Fields, Postmodernism, 1995, s. 6-7. 



 193 

denildi. Postmoderni, modern olandan radikal kopuş olarak görenlerin yanı sıra, onun 

radikal yeni bir uzantısı şeklinde görenlerde vardı.302 

 

Postmodernitenin kavram olarak ne anlama geldiğine yönelik tartışmaların 

yanında, dönemselleştirme ve bu dönemi niteleme konusunda da literatürde ciddi 

farklılıklar yaşanmaktadır. Kimi yazarlar ortaya çıkan yeni durumu modernitenin 

devamı olarak niteler ve moderniteyle olan sürekliliğe vurgu yaparken, kimi yazarlar 

meydana gelen yeni durumu moderniteden tamamen farklı bir post’luk (sonralık) 

durumunu yarattığını ve bu durumun moderniteden tamamen farklı bir yapıyı 

yansıttığını ifade ederler. Literatürde bu iki yaklaşımı da savunan çok sayıda görüşle 

karşılaşılmaktadır. 

 

Eleştirmenler yaşanan kavram ikiliklerinin kendiliğinden ima ettiği esas 

tezin, felsefede, sanatta, kültürde ve toplumsal yapıda yepyeni bir çığır açıldığı, 

moderniteden mutlak bir kopuşun yaşandığı yönünde ifade ederler. Bu kopuşun 

niteliğine ve hangi düzlemlerde gerçekleştiğine yönelik açıklamalar çok çeşitlilik 

gösterse de, en azından postmodernist söylemin bütününden böyle bir kopuş teorisi 

çıkarmak mümkündür. Postmodernizm şu ya da bu şekilde, modernitenin 

başarısızlığa uğramış olduğu, kendi vaatlerini gerçekleştirememiş ya da bu vaatlerin 

tam tersi bir noktaya savrulmuş olduğu varsayımından hareket ede: Bu tarih 

yorumuna göre, modernitenin eşitlik, özgürlük, kardeşlik vaatlerinin vardığı nokta 

toplama kampları ve Fulag adaları. Dolayısıyla kopuş, modernitenin toplumsal 

örgütlenme ilkelerinden, ideallerinden, dünyayı anlam biçimlerinden, sanat ve kültür 

                                                
302 Sarıbay, a.g.e., 2001, s.3-4. 



 194 

duyarlılıklarından ve kurtuluş projelerinden kopuştur.303 Jeanniere, postmoderniteden 

söz edenlerin tümünün günümüz dünyasının ağır bir bunalımdan geçmekte olduğu 

saptamasını yaptığını iddia eder. Bilimsel alan da dahil olmak üzere yaşlı 

modernitenin tüm kesinlikleri geçerliliklerini kaybettiklerinde hala moderniteden söz 

edilebilir mi?304 

 

Postmoderniteyi, modernden kopuş ve farklı yeni bir durum olarak 

görenlerin yanında literatürdeki görüşlerin büyük bölümü postmoderniteyi değişik 

açılardan modernite dönemiyle ilişkilendirirler. Moderniteden farklı bir yapılanmaya 

sahip olsa da postmodern dönemin kendine referans gösterdiği dönem modern 

dönemdir. Postmodern düşünür ve yazarlar postmoderniteyi tanımlarken ve 

farklılıklarını vurgularken, kendilerine referans noktası olarak modern 

dönemi/düşünceyi/olguları alırlar. 

 

Kumar’a göre, postmodernizm terimine yükledikleri anlam ne olursa olsun, 

bu anlam belli bir modernlik düşüncesine gönderme yapmak zorundadır. 

Postmoderni anlama ve sorgulamak için ilkin modernliğin anlamını kavramak 

zorundayız.305 Giddens, modernliğin ötesine geçilmediğini; onun radikalleşmesi 

evresinin yaşanıldığını iddia eder.306 “Modernliğin dinamikleri varlığını 

sürdürmektedir; kapitalizmin yayılması, bilimin ve teknolojinin dönüştürücü etkisi, 

kitle demokrasisinin yaygınlaşması gibi. Bu yüzden postmodernlikten ziyade 

düşünümsel modernleşme üzerine konuşmayı tercih ediyorum. Yalnızca modernlik 

                                                
303 G. Savran, Postmodernzm: Yepyeni Bir Evre mi, Bir Eğilimin Mutlaklaştırılması mı?, 1999, s. 
159. 
304 A. Jeanniere, Modernite Nedir?, İstanbul, 2000, s. 105. 
305 Kumar, a.g.e, 1999, s.88. 
306 A. Giddens, a.g.e. 1998, s. 91. 



 195 

var ve modernlik üzerine, ancak modernlik içinden düşünebiliriz. Postmodernizmin 

daha çok modernizm karşıtı, son tahlilde aydınlanma karşıtı bir düşünce ve tavrın 

ifadesi olarak sunulur. Eğer postmodernizm, on dokuzuncu yüzyıldan kopuk, sadece 

yirminci yüzyılda ortaya çıkmış bir olgu olarak ele alınırsa, bu sunuşa itiraz etmek 

belki zorlaşır. Fakat on dokuzuncu yüzyılın sonundaki toplumsal, kültürel ve 

düşünsel durumlarla bağlantısı düşünüldüğünde postmodernizm o durumların 

radikalleşmesi olarak net bir görünüm kazanır.307 

 

Herhangi bir tanıma indirgenemeyecek bir karmaşıklığa, düzensizliğe 

sahipse de, postmodernizmin öncelikle modernlikle bir hesaplaşmadır. Bu yönüyle 

kuşkusuz içinde modernizm karşıtlığını ya da modernizm öncesi de 

barındırmaktadır.308 Wagner, postmodernist yazımların modernliğin sonunu ilan 

edersen gönderme yaptıkları durumun örgütlü modernliğin krizi olduğunu belirtir. 

Wagner, Batı toplumlarında son kırk yıl boyunca ortaya çıkan kurumsal değişmelerin 

bazılarını yerleşik düzenlemelerin kısmi bir Batı ve kapalı pratiklerin yeniden 

açılması olarak nitelendirmenin yerinde olacağını ifade eder. Bununla birlikte, bu 

değişmeler toplumsal dönüşüme vardığı oranda bunun modernliğin sonu olmaktan 

daha ziyade modernliğin ikinci büyük krizi olarak görülmesi gerekir.309 

 

Smart, tartışmanın modern toplum düşüncesinin aziz tutulan analitik ve 

politik varsayımlarının hemen hepsinin, bilginin ilerici, kümülatif, bütüncül, evrensel 

ve rasyonel olduğunu bildiren varsayımların, modernliğin düşünümsel potansiyelinin 

                                                
307 A. Y. Sarıbay, Fin de Secle 2000, 2002, s. 20. 
308 N. Zeka, Yolları Çatallanan Bahçe, Aynalı Gökdelenler, Dil Oyunları ve Postmodernizm, 
İstanbul, 1994, s.10. 

309 P. Wagner, Modernliğin Sosylojisi, İstanbul, 1996, s.42. 



 196 

postmodern tarzda radikalleşmesi sayesinde sorunlaştırılmasından doğduğunu 

belirtir. Bu durum, modern projenin sınırları ve kısıtlılıkları konusunda tetikte 

durmamızı sağlayan bir radikalleştirmeydi.310 Postmodernizm, 

geliştirmeci/kalkınmacı ve ilerlemeci görüşlerin söylemsel etkilerini kaybettiği bir 

alanda muhalif ve marjinal bir karşı çıkış ifadelendiren bir hareket olarak 

görülebilir.311 

 

Literatürde postmoderniteyi sanayi sonrası toplum tezleriyle ilişkilendiren 

görüşler de bulunmaktadır. Kumar, postmodernizmin sanayi sonrası toplumun 

kültürü olduğunu belirtir.312 Olağan bir sanayi değil, postmodern olarak adlandırılan 

olgu ileri düzeydeki sanayi kültürünü yaşayan toplumlarının durumunu ilişkin 

süreçlerle ilgilidir. Postmodern ile sanayi sonrası toplum arasındaki ilişkiyi ele alan 

kuramcıların hepsi de postmodern kültür ile sanayi sonrası toplum arasında bir 

yöndeşlik ya da tamamlayıcılık görmektedir.313 Bartos, postmodernizm teriminin 

sıkça postendüstiriyalizm yerine kullanıldığını belirterek, yapısal değişimleri yapısal 

olmayan kültürel olan değişimlerden ayırmanın daha yararlı olduğunu ifade ederek 

postmodernizm kültürel değişimlere işaret ettiğini vurgu yapar.314 Postmodernite ve 

endüstri sonrası toplum arasında bağ kurulduğunda, “en geniş anlamıyla 

postmodernizm, kapitalist düzenin endüstriyel modernleşmeden öte yeni bir çağa 

girildiği öne sürülmektedir. Modernlik endüstriyel toplumların yapısı, postmodernlik 

                                                
310 B. Smart, Postmodern Toplum Teorisi, İstanbul, 2000, s.321. 
311 R. Löwy, Development Theory, Globalism and the New World Order: The Need for a 

Postmadern Antiracist and Multicultural Critique, 1991. 
312 Kumar, a.g.e., 1999, s.138. 
313 Kumar, a.g.e., 1999, s. 139 
314 O. Bartos, Postmodernism, Postindustrialism and the Future, 1996, s. 319. 



 197 

ise endüstri ötesi kapitalist toplum yapısıdır.”315 Bazı postmodern analizler, temel 

toplumsal dönüşümler ile kapitalizmin formasyonel farklılaşması arasındaki 

bağlantılar üzerine durur. Buna göre postmodernizm, modern dünyaya alternatif bir 

biçimde ortaya çıkan, kapitalizmin değişen doğası, medya ve tüketimcilikle yayılan, 

insanın çevresi ile kurduğu yeni ilişki biçimlerini anlatır.316 

 

Bütün bu belirlemeler rağmen, postmodernite dönemi/kavramı/süreci ile 

ilgili tartışmalar yoğun olarak devam etmektedir. Bu tezde postmodernite kavramı, 

modernite dönemiyle de ilişkilendirilerek, modernite döneminin radikalleştiği ve bu 

dönemle sürekliliği vurgulayan bir anlamda kullanılacaktır. Postmodernite 

düşüncesinin referans yaptığı birçok nokta, özellikle tezin temel inceleme alanını 

kapsayan örgütler göz önüne alındığında, modernite dönemiyle olan karşıtlık temel 

alınarak gündeme gelecektir. Postmodern düşünürler, postmodernite dönemiyle 

ilişikli görüşlerini ortaya koyarken vurgu yaptıkları temel unsurlar modernite 

dönemindeki kavram ve yapılardır. Bu bağlamda tezde postmodernite dönemi 

vurgulanırken amaçlanan modernite sonrasının değişik alanlarındaki gelişmeleri 

kapsayan sanayi sonrası toplum post fordist toplum, üçüncü dalga toplumu, 

enformasyon toplumu olarak adlandırılan tanımlama ve dönemselleştirmeleri de 

içine alan daha kapsayıcı bir kullanım ve vurgu olacaktır. 

 

 

                                                
315 İ. Erdoğan, Kapitalizm, Kalkınma, Postmodernizm ve İletişim, İstanbul, 2000, s.216. 
316 Kumar, a.g.e., 1999, s.148-149. 



 198 

III.1.1. Postmodernizmin Kavramsal İçeriği 

 

Postmodernizm hakkında çeşitli felsefeci ve sosyal bilimciler tarafından 

yapılan çalışmalar ekseninde düşünüldüğünde, postmodernistlerin hem 

postmodernizmin tanımında çekingen davrandıkları, hem de yaptıkları tanımlar 

üzerinde anlaşamadıklarını gözlemek mümkündür. Postmodernistlerin bir kısmı, 

postmodernizm ile ilgili herhangi bir tanıma pek sıcak bakmamışlardır. Hatta bazı 

düşünürler, postmodernizm denebilecek görüşlere sahip olmalarına rağmen, 

kendilerini postmodernist olarak tanımlamak istememişlerdir. Postmodernistlerin 

tanımlama yapmaktan kaçmalarının çeşitli nedenleri vardır. Bu nedenlerden biri ve 

belki de en önemlisi, postmodern kavramına dair herkesin iştirak edebileceği bir 

tanım yapmanın bizatihi postmodern kavramıyla ve söz konusu kavramın 

muhtevasıyla çelişmek anlamına gelecektir. Aslında postmodernizme dair yapılan 

herhangi bir tanım, ister istemez modernist bir perspektif içerisinde kalmış olacaktır. 

Böyle yapıldığı taktirde, tanımlar, Krishan Kumar’ın da belirttiği gibi 

postmodernistlerin özenle karşı çıktığını akılcılık ve nesnelcilik niteliklerine 

bulaşmış olacaktır.317 

 

Postmodernizme dair yapılan tanımların farklı olmasının nedenlerinin 

anlaşılabilmesi için, ona, herhangi bir filozofun veya düşünürün herhangi bakış 

açısından yaklaştığına dikkat edilmesi gerektiği söylenebilir. Postmodernizmi 

tarihsel bir dönem olarak ele alan bir kimsenin tanımının, onu zihinsel bir durum 

olarak algılayan bir başkasının tanımından farklı olacağı açıktır. Tarihsel bir dönem 

                                                
317 Kumar, a.g.e., 1999, s.129. 



 199 

olarak ele alındığı takdirde, postmodernizm kavramının, II. Dünya Savaşından sonra 

dünya toplumlarından meydana gelen değişikliklerle bağlantılı olduğu görülecektir. 

Çünkü bu savaştan sonra Aydınlanmanın iyimser görüşünün yıkılmasına paralel 

olarak aşağı yukarı her toplum yeni arayışlar içine girmiştir. Bu dalgalanma ve 

değişimler döneminin hiçbir kurum değişikliğe uğramadan kurtulamadığı gibi din de 

kurtulamadı. Yeni yaklaşımların geliştirdiği eleştiriler ile bilim, felsefe, sanat, 

mimari, vb.nin alanların önceki sabit yerleri sarsılmaya başlar. Bütün gelişmelerin 

ortak bir kavram altında adlandırılamamasına rağmen, hem fikir olunan: 

Modernitenin sonunun gelmiş olması; buna bağlı olarak da modernitenin felsefi 

uzantısı olan modernizm iflas etmiştir. Modernitenin sonu geldiğine göre, “yeni 

durum” da “modern sonrası” yani “postmodern” ismiyle adlandırılması 

kaçınılmazdır.318 

 

Anlaşıldığı kadarıyla yirminci yüzyılda gelişen olaylar, modernizmi hayal 

kırıklığa uğratmıştır. Bu dönemde, daha önce görülmemiş iki dünya savaşı, faşizmin 

Almanya, İtalya ve İspanya’da hakim bir konuma gelmesi ve “karşılıklı” yıkımın 

belirgin olduğu dengeli bir nükleer savaş tehdidi tarafından beslenmiş olan uzun 

süreli bir “soğuk savaş” dönemi yaşanmıştır. Avrupa’nın iktisadi bakımdan en 

gelişmiş, sanatsal bakımdan en ileri ve felsefi olarak en yaratıcı milletlerden biri olan 

Almanya’da en katışıksız bir vahşet rejimi doğmuştur.319 Medeniyet ve ilerlemenin 

merkezi olarak bilinen Avrupa’nın ortasında altı milyondan fazla Yahudi’nin 

korkunç bir katliama uğraması,320 modernizm ve Aydınlanma projelerine çok büyük 

                                                
318 Sarıbay, a.g.e., 2001, s.3-4. 
319 D. West, Kıta Avrupası Felsefesine Giriş, İstanbul, 1998, s. 262. 
320 R. Eaglestone, Postmodernizm ve Holocaust’un İnkar Edilmesi, Yayınları, İstanbul, 2002, s. 7-
8. 



 200 

bir darbe indirdi. Aydınlanma projesinin başarısızlığının veya eksikliklerinin başka 

bir göstergesi ise 21. yüzyıla girmeye hazırlanan insanlığın içinde bulunduğu 

durumdaki yokluluğun artışıdır. Beş milyar insandan bir milyarı yokluk içindedir.321 

Savaşların bitmemesi, özellikle savaşlarda çok sayıda savunmasız sivillerin, özellikle 

de çocukların kadınların ve yaşlıların ölmesi322 durumu anlaşılamaz bir trajediye 

dönüştürmüştür. Sonuç açısından değerlendirildiğinde, olup biten ‘ötekiler’in yok 

edilmesi programı olarak adlandırılabilir. Bunun insanlık adına yapılmış olması 

modernizmin ana temalarından biri olarak Hümanizmin de sorgulamasına yol 

açmıştır; çünkü “insanlık” adına barbarlık yapıldığında o insanlığın ne tür bir 

“insanlık” olduğunu sormak kaçınılmaz olmuştur. Bu olgunun sorgulanması 

Hümanizm’in dayandığı meşruluk zeminin de tartışmaya açılması ve Hümanizm’in 

meşruluğunun yok olmaya başlaması anlamına gelir.323 

 

Modernlik, insanlığı akıl dışılıktan kurtarıp mutlu ve sorunsuz bir yaşam 

vadeden ilerici bir güç olarak tarih sahnesine girdi. Fakat Rousenau’a göre bu vaadin 

yerine getirilip getirilemediği tartışılabilir bir konudur. Postmodernistler, yirminci 

yüzyılda açığa çıkan toplumsal istikrarsızlıklardan dolayı, geleneksel kurumlara ve 

bu kurumlara ilişkin yapılan “derin yorumlar”a güvenmemek için yeterince neden 

olduğu sonucuna ulaşırlar.324 

 

II. Dünya Savaşı’ndan sonra (1945) dünya toplumlarında köklü bir önemli 

değişimlerin ortaya çıktığına dair, filozoflar ve sosyal bilimciler arasında neredeyse 

                                                
321 İ. Özdemir, Postmodern Düşünceler, İstanbul, 2002, s. 42. 
322 Z. Brzerzinski, Kontrolden Çıkmış Dünya, İstanbul, 1996. 
323 A. Akay, Postmodern Görüntü, Ankara, 2002, s.53. 
324 P. M. Rosenau, Postmodernizm ve Toplum Bilimleri, Ankara, 1998, s. 24-25. 



 201 

tam bir uzlaşma vardır. Fakat bu değişim ve dalgalamalar modernizmin iflas ettiği 

anlamına gelir mi? Bu değişimler yeni bir döneme girilmiş olduğu anlamına gelir 

mi?  

 

Postmodernizm öncesi, modern dönemin felsefi eleştirisini yapan 

filozofların postmodernizmin habercileri olarak yorumlanır. Söz konusu filozoflar 

arasında Nietzsche, Heidegger, Wittgenstein, James ve Dewey ile Sade, Bataille ve 

Artaud yer almaktadır. Nietzsche keskin bir felsefi eleştiri yaparak Batı felsefesinin 

temel kategorilerinden ayrılmış ve bu eleştiri birçok postyapısalcı ve postmodern 

eleştirinin teorik öncüllerini sağlamıştı. Nietzsche, felsefi özne, temsil, nedensellik, 

hakikat, değer ve sistem anlayışlarına saldırdı. Bu anlayışların temel olduğu Batı 

felsefesinin yerine olguların (fact) değil, yalnızca çeşitli bireylerin ya da grupların 

kurgularının (construction) olduğu perspektivist bir yönelimi koyar. Nietzsche felsefi 

sistemleri aşağıladı ve yeni felsefe yapma, yazım ve yaşama tarzlarına çağrıda 

bulunur. Dilin tamamının metoforik olduğu ve öznenin yalnızca dil ve düşüncenin 

bir ürünü olduğu konusunda ısrar eder.325 Bu yaklaşımları ile Nietzsche 

postmodernizmin öncüsü olarak gösterilmektedir.  

 

Ernset Gellner postmodernizmin “görecilik” özelliğini vurgulayarak, onu, 

tek, kapsayıcı, nesnel, dışsal ya da aşkınsal doğruluk tasarımına diş bileyen ve yanıp 

sönen bir kültürel moda olarak tanımlanmaktadır.326 Bryn S. Turner’a göre Gellner, 

postmodernizmin bir hiper-görecilk türü olduğu kanaatindedir. Buna göre 

                                                
325 Best-Kellner, a.g.e., 1998, s. 39. 
326 E. Gellner, Postmodernizm İslâm ve Us, Ankara, 1994, s. 43. 



 202 

postmodernizmle birlikte bütün adetler ve inançlar, içinde hiçbir evrensellik ihtimali 

bulunmayan subjektif bir yönlendirmeye indirgemektedir.327 

 

Dave Robinson da postmodernizm yaftasının net olarak ne anlama geldiğini 

gerçekte hiç kimsenin bilmediğini ileri sürmektedir. Ona göre şimdiye kadar en az iki 

ünlü “postmodernist” filozof bu terimi tartışmalı bulduğu için kullanmaktan 

vazgeçmişlerdir. Kapsamlı bir tanım yapmaktan vazgeçerek Robinson, kesin olarak 

postmodernizme atfedebileceğimiz bircik özelliğin, derin bir şüphecilik içerdiğini ve 

bu şüpheciliğin  de dil ve anlama yönelik büyük bir saplantıdan doğup şekillendiğini 

belirtmektedir.328 

 

Postmodernizm teorik tasarımcılarından biri olan düşünür J. F. Lyotard, 

postmoderni  “metaanlatılara yönelik inanmazlık” olarak tanımlamıştır. Lyotard’ın 

ifade ettiğine göre söz konusu inanmazlık kuşkusuz bilimlerdeki ilerlemenin bir 

ürünüdür.329 Lyotard, bilim aracılığıyla insanlığın ilerlemeci özgürleşimini ve 

evrensel olarak geliştirilmiş geçerli insanlık bilgisini öğretebilmek için gereksinim 

duyulan bilgiyi insana felsefesinin sağlayabileceği düşüncesine kesinlikle karşı çıkar. 

Bu anlamda Madan Sarup’a göre Postmodern kurum, evrensel bilginin ve 

köktenciğin (fundadionalism) eleştirisiyle tanımlanır hale gelmiştir.330 

 

Lyotard, postmodernliğin bir dönemleştirilmesinin yapılmasına karşı 

çıkmıştır. Lyotard’ı bu düşünceye yönelten şey, dönemleştirmenin belirgin bir 

                                                
327 B. S. Turner, Oryantalizm Postmodernizm ve Globalizm, İstanbul, 2002, s. 37. 
328 D. Robinson, Nietzsche ve Postmodernizm, İstanbul, 2000, s. 43-44. 
329 J. F. Lyotard, Postmodern Durum, Ankara, 1997, s.11-12. 
330 M. Sarup, a.g.e., 1997, s. 190 



 203 

şekilde ilerleme nosyonu ile olan bağlantısıdır. Bu nedeni, tarihte veya insan 

bilimlerinde herhangi bir ilerleme varsaymaksızın dönemleştirme yapmak imkansız 

olduğundan ve postmodern diye nitelenen düşünürler de ilerleme düşüncesini 

modern bir metaanlatı olarak kabul ettiklerinden, dolayı olsa gerek. Lyotard 

postmodernizmi kesinlikle bir dönemleştirme çerçevesinde ele almamaktadır. Çünkü 

ona göre postmodern dediğimiz şey aslında modernliğe gebe olabilir şeydir ve 

modernlikle postmodernlik arasında bir kopuş olduğu kadar, bir geçiş de söz 

konusudur. Ya da başka bir ifade ile postmodernizm modernizmden farklı bir 

döneme yada algılayış biçimine sahip olarak, modernizm ile bir arada hatta ondan 

önce de varolabilecek bir karaktere sahiptir. Lyotard, Descartes’in cogito’yu ortaya 

attığı zaman postmodern olduğunu söyleyecek kadar ileri gider. Bu iddiasıyla da o 

gerçekte postmodern terimini tarih içinde tarihsizleştirmekten başka bir şey 

yapmaz.331 Lyotard’ın özenle vurgulamış olduğu husus, postmodern bir toplumda 

bilginin konumunun değişmesidir. Onun ifadesine göre “toplumlar postendüstiriyel 

olarak ve kültür postmodern olarak bilinen çağa girdikçe, bilginin statüsü değişikliğe 

uğrar.” Diğer postenndüstriyel toplum teorisyenleri gibi Lyotard da, teknolojideki 

yeni keşif ve ilerlemelerin bilginin doğasını değiştirdiğini ifade etmektedir. 

Lyotard’a göre bilginin kendinde bir amaç olduğu düşüncesi gözden yitiyor. Bilgi 

artık satılmak için üretiliyor, bundan böyle de yalnızca bu amaç için üretilecektir. 

Bilgi, dünya çapında gerçekleşen iktidar rekabetinde ana bileşen olacak ve bir gün 

gelecek tıpkı eskiden ulus devletlerin toprağın denetimi için kapışmış olmaları gibi 

enformasyon denetimi için kapışacak olmaları akla yatkın gelecektir.332 

 

                                                
331 Akay, a.g.e., 2002, s. 62. 
332 M. Sarup, a.g.e., 1997, s. 192-193. 



 204 

Foucault gibi Lyotard da postmodern toplum ve kültür biçimlerinin 

analizlerini geliştirmekte ziyade, modern bilginin eleştirilmesi ve yeni bilgiler 

yönünde çağrılarda bulunulması üzerinde yoğunlaşmaktadır. Lyotard’a göre modern 

bilginin üç koşulu vardır: Temelci iddiaları meşrulaştırmak üzere meta anlatılara 

başvurulması; meşrulaştırmanın doğal sonucu olan gayri meşru kılma ve dışlama; 

homojen epistemolojik ve ahlâki reçetelere duyulan arzu. Postmodern bilgi, bunun 

tersine, meta anlatılara ve temelciliğe karşı çıkar, büyük meşrulaştırma şemalarından 

sakınır ve hetorojenlikten, çoğulluktan, sürekli yenilikten ve katılımcılıkların 

üzerinde anlaşma sağladıkları yerel kuralların ve kural koyucu şemaların pragmatik 

inşasından ve dolayısıyla mikropolitikadan yana çıkar.333 

 

Lyotard bilgi karşısında bir “dil oyunları” yaklaşımına ayrıcalık tanır ve 

toplumda dolaşıma girmiş bulunan çeşitli söylemlerde onaylanan çeşitli geçerlilik 

iddiaları, değerler, konumlar arasında yasa koyucu rolüne soyunan tüm felsefi 

tarzları reddeder. Lyotard, totalleştirici toplum teori ve eleştiriyle uğraşmaktan 

ziyade, yerleşmiş “küçük anlatı”lara sahip heterojen mikro analizlerden yanadır. Bu 

konudaki ifadesi: “(…) Dil oyunlarının farklı evrelerde farklı biçimlere bürünebilen 

(heteromorphous) doğasını kabul etmek ilk adımdır. (…) İkinci adım, bir oyunu ve 

bu oyunun içinde yapılabilecek “hamleler”i tanımlayan kurallar üzerindeki her hangi 

bir uylaşımın yerel olması gerektiği, yani söz konusu oyunun mevcut oyuncularının 

dayandığı ve sonuçta iptal edilebileceği ilkesidir.”334 

 

                                                
333 Best-Kellner, a.g.e., 1998, s. 203. 
334 D. Kellner, Toplumsal Teori Olarak Postmodernizm: Bazı Meydan Okumalar ve Sorunlar, 
Ankara 2000, s. 380-381. 



 205 

Anlaşıldığı gibi Lyotard, bir şeyi meşrulaştırma için her hangi büyük bir 

anlatıya başvurulmasına karşı çıkmaktadır. Ancak Best ve Kellner’in ifade ettiğine 

göre Lyotard kendi epistemolojisiyle tutarlı olsaydı “post” oyununa hiç dahil 

olmazdı; çünkü “post” terminolojisi insanı bir ana anlatıyı, totalleştirici 

dönemleştirmeleri ve tarihsel, ardışık düşünmeyi-Lyotard’ın saldırdığı modern 

düşünce tarzlarının hepsini- barındıran bir tarihsel, ardışık söylemin içine sokar. 

Lyotard yeri geldiğin bu çıkmaza dikkat eder ve postmodern terimindeki “post”a 

farklı bir anlam kazandırmaya çalışarak kendisini bu çıkmazdan kurtarmaya girişir. 

335 

 

Postmodernizm’i “Modernizm’in sonu” olarak gören Gianni Vattimo’ya 

göre postmodern olarak adlandırılabilecek bir tecrübenin kökleri bir şeyin –Varlık 

dahi- mübadele değerine irca edilmesindendir ve kabaca gerçekliğin namütenahi 

yorumlanabileceği olarak tanımlanabilir. Gerçekliğin sonsuz yorumlanabilirliği, 

bugün metafiziğin, varlığın ve hakikatin “zayıflaması” olarak anlaşılmaktadır.336 

 

Diğerleri tarafından bir postmodernist olarak gösterilen ancak kendisini 

postmodernist olduğunu kabul etmeyen ve postmodernizmin bir kavram bile 

olmadığını söyleyen Jean Baudrillard,337 postmodern dönemi gerçek ile gerçek 

olmayan arasındaki ayrımın bulanıklaştığı ve farkının belli olmadığı bir dönem 

olarak görmektedir. Ona göre bugün “hiper gerçeklik” söz konusudur. Diğer bir ifade 

ile bu, gerçekten daha gerçek olan bir gerçekliktir. Baudrillard, hiper-gerçekliğin 

kaydetmesiyle birlikte simülasyonlar bizzat gerçekliği oluşturmaya başlar ve 

                                                
335 Best-Kellner, a.g.e., s. 213. 
336 Vattimo, Gianni, Moderniğin Sonu, Çev. Şehabettin Yalçın, İz Yayıncılık, İstanbul, 1999, s. 23. 
337 J. Baudrillard, Simülakrlar ve Simülasyon, Ankara, 2003, s.12 



 206 

simülasyonun gerçekliği bizzat gerçeğin ölçütü haline geldiğini ifade etmektedir. 

Ona göre, bir simülasyonlar toplumunda modeller ya da kodlar tecrübeyi yapılandırır 

ve model ile gerçek arasındaki ayırımı aşındırır.338 

 

Postmodernizme dair fikir beyan eden düşünürler yalnızca postmodern 

olarak nitelenen düşünürler değildir. Bunun yanı sıra söz konusu kavramı farklı 

perspektifler içerisinde değerlendirmeye tabi tutan yazarlar bulunmaktadır. 

Modernizmi, Aydınlamada tasarlanan fakat henüz tamamlanmamış bir proje olarak 

gören Habermas’a göre, bugün postmodernlik iddiasında bulunan, başka bir deyişle 

postmodernlik olarak nitelenerek savunulan idealler, Aydınlanmanın projesi olarak 

modernliğin söyleminde gösterilmiştir. Bu ideallerin realizasyonu bu yüzden 

modernliğin terk edilmesiyle değil daha fazla modernlikle, daha fazla akıl, 

rasyonellik ve Aydınlanmayla olabilecek bir şeydir.339 Habermas’ın Foucault, 

Deleuze ve Lyotard gibi düşünürlerin “neo-muhafazakar” oldukları iddiasının altına 

yatan dürtü, bu insanların bize şu değil de bu toplumsal yönde hareket etmemiz için 

“teorik” bir neden önermemeleridir.340 Habermas ile aynı Eleştirel Kuram okulundan 

gelen Albrecht Wellner, bugün modernliğin yadsınması ya da geçersizleştirilmesi 

olarak görünen şeyin temelde “özeleştirel” bir modernizm biçimi olduğunu savunur. 

Modernliğin eleştirisi modern tasarının doğumundan itibaren üstü kapalı 

bulunuyordu. Postmodernizm olsa olsa, geriye kalan ütopyacılık ve bilimciliği bir 

tarafa atarak bu eleştiriyi “yeniden” yönlendirmiştir.341 Açıktır ki, bu yaklaşımlar 

postmodern olarak nitelenen farklı bir dönemden ziyade modern dönemin 

                                                
338 Best-Kellner, a.g.e., 1998, s. 149-150. 
339 Topçuoğlu-Aktay, Postmodernizm ve İslâm Küreselleşme ve Oryantalizm, Ankara, 1999, s. 14. 
340 R. Rorty, Habermas, Lyotard ve Postmodernite, Ankara, 2000, s. 275. 
� Kumar, a.g.e., 1999, s. 209. 



 207 

sürekliliğine ve kendi iç dinamizmine göndermede bulunarak postmodern dönem 

nitelemesine sıcak bakmamaktadırlar. 

 

Modernitenin karakteristiklerinin eleştirel yanlarının ön plana çıkmasını 

“kültürel gerilim” olarak tanımlamak olanaklıdır. Postmodernistlerin argümanları 

üzerinde yoğunlaştığımızda söz konusu “kültürel gerilim” onları nihilizm ile neo-

modernist olma seçeneklerinden birini tercihe maruz bırakıyor. Bu bağlamda 

“postmodernist” olarak nitelenen düşünürler “neomodernist”  olarak tanımlanırsa, bir 

yanlışlık oluşmaz görünüyor. Modernitenin karakteristiklerinin eleştirilmesi, hatta 

reddedilmesi başkadır; onları maruz kaldığımız olumsuzluklar olarak niteleyip son 

tahlilde yüceltmek başkadır. Postmodernizm, modernizmin bütün “karşı”larını 

yüceltmekten başka bir şey yapmıyor. Dolayısıyla bu noktada Huyssen’in 

görüşlerinde de açığa çıktığı gibi, “(…) Postmodernizm en derin düzeyde, sadece 

modernist kültürün yörüngesini nitelendiren daimi yükseliş ve iflas, tükeniş ve 

yinelenme döngüsü içindeki başka bir krizi temsil etmez. Daha ziyade, modernist 

kültürün yeni tipte bir krizini temsil eder. (…) Postmodernizm, modernizmi modası 

geçmiş hale getirmekten uzaktır. Tersine postmodernizm, modernizme yeni bir ışık 

tutar ve bir çok estetik stratejileri ve taktiklerini yeni toplaşımların içine dahil edip 

orada çalışmalarını sağlayarak temellük eder.342 

 

Postmodernizm konusunda ihtiyatlı davranan ve postmodernizmi, 

modernizmin radikalleşmesi olarak gören diğer bir düşünür de Anthony Giddens’tir. 

Ona göre biz, “bir postmoderrnlik dönemine girmek yerine modernliğin sonuçlarının 

                                                
342 Sarıbay, a.g.e, 2001, s. 105-107. 



 208 

eskisinden daha çok radikalleştiği bir başka döneme doğru gidiyoruz.” Giddens, 

modernliğin ötesine geçmiş olmadığımızı, onun radikalleşmesi evresini yaşadığımızı 

ifade etmektedir. “Henüz, postmodern bir toplumsal evrende yaşamıyoruz; ama yine 

de modern kurumlarca geliştirilenlerden farklı yaşam tarzları ve toplumsal 

örgütlenme biçimlerini sezer gibi olmaktan fazlasını da görebiliriz.”343 

 

Giddens, bugünkü toplumun “açık uçlu bir düşünümselliği” içinde 

barındırmasının kendisine bir totolojik dokunulmazlık zırhı sağladığını, bunun da 

modernliği her türlü “postist” aşma irade ve girişimini geçersiz kıldığını ifade eder. 

Çünkü düşünümsellik, kendi üzerinde düşünme yeteneğinin en üst noktası olarak 

modernliğe yüklenirken, modernliğe yönelik en radikal eleştiriler bile, bu sayede 

ahvalden sayılıp cami kılınmaktadır. Bu durumda ister modernliğe yönelik radikal 

eleştiriler anlamında alınsın, ister modernliğin tarihsel bir halefi sayılsın, isterse de 

modernliğin içerdiği tüm hakikat iddialarını yadsıyarak onu aşmaya yönelik aşma 

girişimi sayılsın, tüm postmodernizm iddiaları son kertede modernliği daha bir 

radikalleştirmekten başka bir şey yapmış olmazlar.344 

 

Aydınlanma düşünürlerinin beklediğinden çok farklı bir dünyada 

yaşadığımızı kabul eden Giddens, Lyotard’ın ve diğerlerinin belirttiği anlamda, bilgi 

savlarını desteklemenin uygulanabilir yöntemlerine artık sahip olmadığımız 

düşüncesinin değil, başka etkenlerin söz konusu olduğunu vurgulamaktadır. Bu 

etkenlerden ilke tasarım yanlışları, ikincisi kullanıcı hatası ve üçüncüsü 

                                                
343 A. Giddens, a.g.e, 1998, s. 13-54. 
344 A. Topçuoğlu, a.g.e., 1999, s. 15 



 209 

amaçlanmamış sonuçlar ve toplumsal bilginin düşünümselliği ya da 

döngüselliğidir.345 

 

Son olarak postmodernizmin ne olduğu ne olmadığı tartışmalar konusunda 

Richard Rorty’nin son zamanlarda söylediği şeyleri göz önünde bulundurulursa 

durum biraz daha karmaşık hale geldiği söylenebilir. Zira Rorty’ye göre aslında 

postmodernizm bir şakadan, oyundan ibarettir. Kimse postmodernizmin ne olduğu 

konusunda en ufak bir fikre sahip değildir. Dolayısıyla, ne anlama geldiği belirsiz 

olan bir kavramda ısrar etmenin bir anlamı yoktur. Bu kavramı zihin haritamızdan 

çıkartmalıyız. 

 

Postmodernizmin bir şaka olması postmodernist düşünce tarzına uygun bir 

şey olarak görülmelidir. Eğer ilke ‘ne olsa gider’ ise, izafi olanın mutlak 

hakimiyetine boyun eğmemiz gerekiyorsa ve her şey eriyip akışkan bir hale 

geliyorsa, postmodernizm de kendi sonunu getirecek değerler manzumesini 

üretebilmeli ve bu noktada dürüstçe ‘bu iş buraya kadarmış’ diyebilmelidir. 

 

Aktarılan bu tanım ve açıklamalarda postmodernizme ilişkin ortak bir 

zemin bulmanın güç olduğu açıktır. Belki de söz konusu tanımlamalardaki yegane 

ortak nokta toplumların gerek siyasi, gerek kültürel, gerek sanatsal, gerekse 

düşünümsel yönden büyük bir değişikliğe uğradığı hususudur. Bununla birlikte 

yaşanılan bu dalgalanma ve değişikliklerden sonra Postmodernizm gibi yeni bir 

teoriye ihtiyaç olup olmadığı konusunda oldukça farklı yaklaşımların vardır.  

                                                
345 Giddens, a.g.e., 1998, s. 147-148. 



 210 

 

Habermas, Giddens gibi modernizmin taraftarı olan düşünürler, toplumdaki 

mevcut istikrarsızlıkları kabul etmekle beraber bizim, postmodern bir dönemde değil, 

hala tamamlanmamış bir proje olan modern dönemde yaşadığımızı ileri 

sürmektedirler. Söz konusu düşünürlere göre modernizmin her ne kadar bazı eksik ve 

noksanlıkları varsa da, bu eksiklikleri aşma kapasitesini zaten kendi bünyesi içinde 

barındırmaktadır. Dolayısıyla yeni bir teoriye ihtiyaç yoktur. 

 

Sonuç olarak söylenebilir ki, ‘ist’ler gibi postmodernistler de toplumu, 

girdiği bulanıklıktan kurtarmak için teori geliştirmişlerdir. Ancak tezin daha sonraki 

bölümlerinde tartışılacağı gibi, postmodernistlerin insanlığa yeni bir alternatif 

sunmaktan daha çok modernizm teorisi eleştirmişlerdir. 

 

III.1.2. Postmodernizmin Temel Karakteristikleri  

 

Genel anlamda ele alındığında Postmodernizm, modern dönemde başat 

konumda olan temel fikirlere karşı büyük bir güvensizlik duyan veya söz konusu 

fikirleri reddetme eğilimde olan bir eleştirel bir akımdır. Modernizm, düalizm, 

rasyonalizm, hümanizm gibi birçok düşünce ekolü ile bağlantılıyken, Postmodernizm 

modernizm tarafından üretilen her türden değere karşı kuşkuludur.  

 

 



 211 

III.1.2.a. Meta-anlatıların Sonu 

 

Daha önce Lyotard’ın postmodernizme ilişkin yaptığı tanımlamasında 

geçtiği gibi Postmodernizm meta-anlatıların güvenilirliğinin kaybedilmesiyle 

karakterize olmaktadır. Postmodernistlere göre bir toplumda neler olup bittiğini bir 

bütün olarak anlamaya çalışmak ve toplumun sorunlarını herkesin iştirak edebileceği 

bir çözüme kavuşturmak bir meta-anlatıya başvurmak demektir.  

 

Postmodernistler meta-anlatılara güvenmezler. Hegel’e Marx’a ve her 

türden genel felsefe biçimlerine şüphe ile bakarlar.346 Zaten postmodernizmin 

oluşumdaki en önemli etkenlerden biri de Marksizmin kaderidir. Marksizm, “fiili 

olarak varolan” belli sayıdaki sosyalist rejimin ideolojisi haline gelerek, teoriden 

pratiğe doğru olan evrimini yirminci yüzyılda tamamlamıştır. Sovyetler Birliği ve 

Doğu Avrupa’daki rejimlerin, 1989’dan itibaren çöküşü de Marksist projeye duyulan 

son inancı ortadan kaldırmıştır.347 Büyük anlatılardan vazgeçilmesi “küçük 

anlatılar”ın özgür oyunu için gerekli sahayı açar. Lyotard’a göre, küçük anlatılar, 

hem bilimdeki hem de toplumsal hayattaki “hayat gücünün icadı” olan 

malzemelerdir. Bunlar “göreneksel” ya da “yerel” bilgi biçimindedir ve bu halleriyle 

de bağlamsal koşula bağlı ve sınırlıdır. Homolojik tümeller içerisine ifade edilen 

meta anlatıların iddialarından farklı olarak küçük anlatılar “paralojik”tirler, yani 

bilimsel mantığın kuralları uyarınca yanlış akıl yürütme ve mantık dışı argüman 

olarak görülenleri kabul ederler.348 

                                                
346 M. Sarup, a.g.e., 1997, s. 209 
347 D. West, a.g.e., 1998, s.262-263 
348 Kumar, a.g.e., 1999, s. 163. 



 212 

 

Marksizm ve Komünizm’in yenilmesiyle birlikte dünyadaki tüm ideolojik 

çatışmalar tükenmiştir. Bu görüşü savunanlardan biri olan Fancis Fukuyama “tarihin 

sonu”nu ilan etmektedir. Çünkü Hegel açısından olduğu gibi Fukuyama’ya göre de 

tarih rakip medeniyetlerin çatışmalarının öyküsüdür. Tarihe ileriye dönük, ilerlemeci 

hareketini kazandıran bu çatışmadır. Artık bunun gibi çatışmalar olmadığından 

“tarih”de yoktur.349 

 

Meta-anlatı kavramı, ilk olarak Lyotard tarafından ortaya atılmıştır. Bu 

kavramla Lyotard, artık modernitenin büyük umut ve beklentilerinin sona erdiğini 

iddia etmiştir. Onun ifade ettiği şekliyle söylenecek olursa “hangi birleştirme türünü 

kullandığına ve spekülatif yada bir özgürleşim anlatısı olup olmadığına 

bakılmaksızın, büyük anlatı güvenilirliğini kaybetmiştir.” Lyotard’a göre büyük 

anlatıların sonu, II. Dünya Savaşı’ndan sonra teknoloji ve tekniklerin bozucu 

dalgalanmasından kaynaklanmaktadır. Çünkü teknoloji eylemin amaçlarından 

araçlarına vurgu yapmıştır.350 Lyotard modernitenin bir bilgi biçimi olduğunu 

vurgulamaktadır.   

 

“Modern terimini, kendisini Tinin diyalektiği, anlamın yorum bilgisi, rasyonel ya 
da çalışan öznenin özgürleşimi ya da zenginliğin yaratımı türünden her hangi bir 
büyük anlatıya açık bir müracaata bulunarak. (…) bir meta söyleme gönderme 
yaparak meşrulaştıran her hangi bir bilimi betimlemek için kullanacağım”.351 

 

Lyotard’dan farklı olarak Jürgen Habermas, gerçekte 1989 devrimini bir 

“nekahat devrimi” yada tazmin olarak adlandırmıştır. Habermas, Orta ve Doğu 

                                                
349 Kumar, a.g.e., s. 230-231. 
350 Lyotard, a.g.e., 1997, s. 85. 
351 Kellner, a.g.e., 2000, s. 379. 



 213 

Avrupa toplumlarının bu devrimler esnasında yeni bir şeylere girişmeyip komünist 

deneyimin onları rayından çıkardığı modernlik yoluna tekrar geri girmeye 

çalıştıklarını savunur. Örnek aldıkları modeli açıkça Batı’nın anayasal demokrasisi 

ve gelişmiş kapitalizmiydi. Habermas bu devrimin akla yada genelde “büyük 

anlatılar”a karşı girişilen postmodernist bir ayaklanma olduğu düşüncesini kabul 

etmez. Buna göre 1989 devrimlerinin reddettiği tek büyük anlatı, Marksizm’in 

anlatısıydı. Başka yönlerden bu devrimler Batı liberalizminin büyük anlatılarına 

belirleyici bir şekilde yönelmişlerdir.352 

 

Görüldüğü kadarıyla Lyotard ve onun düşüncesinin etkisinin altında 

kalanlar modernizmin özünde bulanan rasyonalizm, hümanizm, determinizm daha 

sonra Marksizm gibi fikirleri hakkında meta-anlatı deyip bunlardan vazgeçemeye 

çalışırlar. Dikkatimizi çeken nokta şu oldu ki, meta-anlatıları reddeden 

postmodernistler söz konusu anlatılar arasında ayırım yapmayıp hepsini bir kefeye 

koymaktadırlar. Doğal olarak da postmodernistler bu konuda dine her herhangi bir 

ayrıcalık tanımamışlardır. Onların gözünde evrensellik peşinde koşan ve bütünsel bir 

çözüm vaat eden diğer fikirler gibi din de bir meta-anlatıdır. Dolayısıyla postmodern 

bir bakış açısına göre diğer anlatılar ne kadar geçerliyse din de o kadar geçerlidir. 

 

III.1.2.b. Rasyonalizme Bakışı 

 

Modern olarak gösterilen dönemin en büyük özelliklerinden biri 

rasyonelliktir. Bilindiği gibi, Aydınlanma insan aklını merkeze aldı. Bütün akılları 

                                                
352 Kumar, a.g.e., 1999, s. 232-233. 



 214 

tek bir akla indirgedi. Bu akıl ile üretilen bilgilerin tüm insanlık için genel geçer 

olduğuna hükmeder. Böylece insan hayatı bütün yönleriyle rasyonalize olur.353 

Descartes ve Aydınlanma filozoflarının büyük bir kısmı, bizi “insan”  kılan şeyin 

aklımız olduğunu iddia eder. Descartes, belirli bir felsefi ve bilimsel incelemelere 

odaklanarak kendimizi sınırlandırdıktan sonra, akıl gücümüzü kullanarak, yanılgısız 

bir bilgiye ulaşabileceğimizi savunur. Buna göre, akıl evrensel, nesnel, ve özerktir; 

belirli bir yönteme uygun olarak kullanıldığında bilimin ve toplumun ilerlemesine 

imkan tanıyan bir araçtır.354 

 

Şimdi modernizmin insan aklına yüklediği anlamdan farklı olarak 

postmodernizme göre toplumda herkesin, her kesiminin kendine özgü bir düşünce 

tarzı, bir düşünsel motifi vardır. Zaten postmodernizmin de ana kaynağı buradadır. 

Derrida’nın yapıçözümünde (deconstruction) de olduğu gibi, olgular farklı 

düşüncelerin bileşimiyle hayat bulur, yeniden yorumlanır. Bu daha çok “aklın yolu 

birdir” atasözünün altını kazan bir argümandır. Aklın yolu gerçekten bir midir? Bu 

modernitenin onayladığı bir künye, bir logos olamaz mı? Ya da olsa olsa, rasyonelce 

(o güne göre mutlak doğru olarak bilinen) tasarlanmış bir slogan olamaz mı? Zaten 

rasyonellik denilen şey bile bilimin asıl yasalarını bir ideal uğruna hiçe sayıyor. Akıl, 

bir düşünceler kümesinden çok, farklı düşünce yolculuklarından oluşur. Bu da 

önümüze sonsuz bir düşünce kombinasyonu koyar. Yani nesnel düşünce dedikleri 

şey, bir zamanlar bir şekilde bireylere kabul ettirilmiş olan milyarlarca öznel 

düşünceler yumağından sadece biri ya da bir kaçını temsil ediyor. Zaten modernizm 

ile postmodernizm arasındaki ayrılığın ana kaynağı da burada vuku buluyor.  

                                                
353 M. Tekin, İslâm’ın Postmoden İmkanı, 2000, s. 564. 
354 D. Robinson, a.g.e., 2000, s. 15. 



 215 

 

Descartesçi rasyonalizme karşı bir şekilde postmodernistler, rasyonalizmin 

şiddetli eleştirmenleri olarak karşımıza çıkmaktadır. Belirsizliğe ve karar 

verilemezliğe vurgusuyla postmodernist, aklın önemsiz ve hatta karşıtı yaratan bir 

şey olduğu izlenimini verir. Ancak daha yakından bakıldığında postmodernistlerin 

mekanistik mantık kavrayışına karşı çıktıkları görülür. Onlar mantığın, bir birleşik 

sistem oluşturduğu düşüncesini kabul etmezler. O nedenle, akıl yürütmenin 

öncüllerden sonuçlar çıkarmaktan çok daha fazla bir şeyden ibaret olduğunu öne 

sürerler. Buna göre postmodernistleri, aklın saf olmadığına, toplumsal sonuçlara 

sahip bulunduğuna inanırlar.355 

 

Postmodernistlerden önce modern aklı Frankfurt Okulunun önemli isimleri 

olan Horkheimer ve Adorno eleştirmişlerdir. Onlar, toplumsal rasyonelliğinin 

irrasyonellige dönüşüme yollarını; Aydınlanmanın nasıl yalana dönüştüğünü ve 

modernliğin karakteristiği olan özgürlük ve ilerleme tarzlarının nasıl tahakküm ve 

gerilemeye dönüştüğünü açığa çıkartırlar. Onlara göre Aydınlanmacı akıl, kendisiyle 

rekabet eden tüm düşünce tarzlarını ortadan kaldırıp ve doğruluk konusunda hak 

iddia eden tek düşünme tarzı olarak kalması onu totaliter hale getirmiştir. 

Horkheimer ve Adorno, bilim ve araçsal aklın mistik hale geldiğini; daha önceleri 

dine atfedilen üstün güçlere körü körüne itaat ve tapınma tarzlarının yeniden 

ürettiğini savundu.356 

 

                                                
355 J. W. Murphy, Postmodern Sosyal Analiz ve Postmodern Eleştiri, İstanbul, 2000, s. 141. 
356 Best-Kellner, a.g.e., 1998, s. 264-265. 



 216 

Postmodernistlerin akla yönelik kuşkulu davranmalarının ilk ve temel 

nedeni, modern aklın, evrenselciliği, birlik ve bütünlüğü, aynı kuralların her yerde 

geçerli olduğu görüşü gerekli görmesidir. Modern yaklaşımlar arasında bakıldığında 

akıl yürütmenin ülkeden ülkeye, kültürden kültüre ve farklı tarihsel dönemler 

boyunca temelde aynı kaldığı varsayılır. Postmodernizm ise, aksine, her durumun 

farklı olduğunu ve özel bir biçimde anlaşılması gerektiğini ileri sürer. Bu yüzden her 

biri kendine ait bir mantığa sahip olduğu için bütün paradigmaların eşit olduğu 

postmodern bir dünyada evrensel akla yer yoktur  

 

İkinci olarak, akıl Aydınlanmanın modern bilimin ve Batı toplumunun 

ürünü olduğu için, modern bilim gibi, akıl da, totaliter ve baskıcı olup çeşitliliğe ve 

hoşgörüye engel olur. Zira akıl, Aydınlanmanın kendisine kazandırdığı muhtevadan 

dolayı ilerleme ve hümanizme yoğrulmuş bir karakter arz etmektedir. Oysa 

postmodernistlere göre akıl, insanlığın içinde bulunduğu durumda herhangi bir 

iyileşme sağlayamadığı gibi evsizlerin, kadınların, siyahların ve diğer ezilen 

grupların sorunların da çözememiştir. Bu ise Aydınlanmanın akla yönelik optimistik 

vizyonunun bir anlamda geçersizliğine işaret etmektedir. Zira Aydınlanmacı 

optimizm, ilerlemeci tarih nosyonunun da bir sonucu olarak insanların akılla 

erginsizlikten kurtularak daha iyi ve müreffeh bir dünya da yaşama imkanı elde 

edeceği varsayımını gütmekteydi.  

 

Söz konusu optimistik vizyon ise yukarıda da ifade edildiği gibi, yirminci 

yüzyılda yaşanan dünya savaşları, faşizm, sosyalizmi gibi diktatörlüklerin ortaya 

çıkması ve bunların insan bilimlerindeki tezahürleri yüzünden ciddi anlamda 



 217 

sarsılmış ve postmodernizm olarak nitelediğimiz felsefeler için tarihsel bir arka plan 

oluşturmuştur.  

 

Üçüncü olarak, akıl ve rasyonalite postmodernistlerin duygulara, içebakış 

ve sevgiye, özerkliğe, yaratıcılığa, hayat gücüne, fanteziye ve tefekküre duydukları 

güvenle bağdaşmaz. 357 

 

Habermas, postmodernistleri önemli konularda eleştirmekle beraber, 

onların modern araçsal akla yaptıkları eleştiriyi önemli ölçüde paylaşmaktadır. 

Ancak hemen belirtilmesi gerekir ki, Habermas, postmodernistlerden farklı olarak 

yapıbozumcu bir yaklaşımdan ziyade, aklın yeniden inşa edilmesi gerektiğine dair bir 

anlayışı benimsemektedir ve modern felsefeye yönelik postmodern eleştirinin büyük 

bir kısmını kabul etmektedir. O, kendisine özgü bir rasyonellik anlayışı geliştirir.358 

Özne merkezli akla karşı olarak kendisinin “iletişimsel akıl” dediği akıl kavramını 

ortaya atar. Bu kavramla, her şeyi bilen özne tekinin perspektifi, eşitler arasındaki 

iletişimsel etkileşim yoluyla elde edilen uzlaşıya dayalı anlaşmaya tabi kılınır.359 

 

Batı’nın akılcılığı, mantığı, ahlâkı, estetiği, kültürel ilkeleri, uygar yaşam 

kuralları vb.’nin nesnel üstünlüğünün temellerini herkesi tatmin edecek biçimde dile 

getirmiş olup olmadığı belki de tartışmaya açık bir konudur. Ancak Bauman, modern 

dönemde yaşayan felsefecilerin böyle bir şeyi dile getirme arayışları kesintisiz olarak 

sürdüğü ve onlar bu arayışın başarı getireceğine –getirmesi gerektiğine- olan 

                                                
357 Rosenau, a.g.e, 1998, s.208-209. 
358 Best-Kellner, a.g.e., 1998, s. 286-287. 
359 Kumar, a.g.e., 1999, s. 208. 



 218 

inançlardan hiçbir zaman vazgeçmedikleri bir gerçek olduğunu 

vurgulamaktadırlar.360 

 

III.1.2.c. Anti-hümanizm 

 

Postmodernizmin diğer bir özelliği de anti-hümanist olmasıdır. Bilindiği 

gibi yakın zamanlara kadar felsefi teorilerin çoğunda Descartes’in kendi bilinçli akıl 

yürütmemiz dışında her şeyden şüphelenmenin mümkün olduğu anlayışı net olarak 

görülmekteydi. Açıkça hümanistik bir karakter sergileyen söz konusu felsefeler 

açısından varlık da dahil olmak üzere her şey beşeri öznenin aklına irca edilmiş ve 

meşruiyetini de akla yönelik referanslardan a�mıştır. Buna karşılık David Hume gibi 

bazı filozoflar, tutarlı bir merkezi kimliğin varlığını sorgulamışlardır.361 Freud ise, 

bireysel bilinç ve davranışın sadece, bilinç dışının rasyonel veya saydam olduğu pek 

de söylenemeyecek olan mekanizması aracılığıyla anlaşılabileceğini telkin ettiği için, 

tecrübenin bilinçli öznesinin konumunu çok tartışmalı bir hale getirir.362 Aynı şekilde 

Heidegger’in son dönem yazılarında doğrudan doğruya modern Batı Felsefesi’nde 

özneye verilen abartılı rolün kaybedilişi görülmektedir.363 

 

Hümanizme yönelik eleştiriler bağlamında düşünüldüğünde hümanist 

düşüncedeki bilen öznenin önceliğine ve ayrıcalığa yönelik meydan okumalar ve 

dolayısıyla “özneyi” öldürmenin ana sorumluluğunu talep eden grup ise II. Dünya 

                                                
360 Z. Bauman, Yasa Koyucular ile Yorumcular, İstanbul, 1996, s. 145. 
361 D. Robinson, a.g.e., 2000, s. 92. 
362 West, a.g.e., 1998, s. 217. 
363 West, a.g.e.,s. 221. 



 219 

Savaşı sonrası Fransız yapısalcıları ve postyapısalcılarıdır.364 Postmodernizmin 

savunucusu olarak görülebilecek bir filozof olan Gianni Vattimo, hümanizmin 

bunalımı ile “Tanrı’nın Ölümü” arasında bağlantının söz konusu olduğunu 

savunmaktadır. Çünkü Vattimo’ya göre içine girmiş olduğumuz dönemle birlikte 

hümanizm, meselelerini artık aşkın bir temele atıfta bulunarak çözmeye muktedir 

değildir. Bu anlamada Vattimo, metafiziğin sonucu ve sonucunu simgeleyen 

“Tanrının Ölümü”nün hümanizmin krizini doğurduğunu söyler.365 Öyle anlaşılıyor ki 

özneye karşı kuşkulu bir anlayışa sahip olma özelliği sadece postmodernistlere özgü 

değildir; onlardan önce de bazı filozoflar öznenin konumunu sorgulamışlardır.  

 

Hümanizme ve Batı metafizik geleneğine yönelik eleştirilerin bir diğer 

uğrak noktası da, yapısalcı düşüncedir. Yapısalcı düşünce hümanizm eleştirisinde, 

insanı ve toplumsal fenomenleri dilsel ve toplumsal yapılar çerçevesinde anlamının 

gerektiği üzerinde durur. Yapısalcılık bu eleştirileriyle, özneyi dilin, kültürün veya 

bilinç dışının etkisinin bir sonucu olarak konumlandırmak ve öznenin bilinçli, 

nedensel ve yaratıcı bir etkinliğe sahip olduğu iddiasındaki modern düşünceyi 

reddetmek suretiyle özneyi radikal bir biçimde ademi merkezileştirmiştir.366 

Yapısalcılığın akabinde ortaya çıkan postyapısalcı yaklaşımlar ise yapısalcılığın söz 

konusu eleştirilerin mantıksal uzantıları bakımından daha ileri götürmüşler ve yapı 

kavramını da dahil olmak üzere her türlü temel fikrini eleştirerek özneyi bütünüyle 

adem-i merkezileştirmişlerdir.  

 

                                                
364 S. Hekman, Bilgi Sosyolojisi ve Hermeneutik, İstanbul, 1999, s. 221. 
365 Vattimo, a.g.e.,s. 85-86. 
366 Best-Kellner, a.g.e., 1998, s. 35. 



 220 

Genel olarak postmodernistlerin özneye karşı çıkmalarının üç nedeni 

olduğunu söylemek mümkündür. Birincisi, özne kavramının bütünüyle metafizik 

geleneğin ve özellikle de modernliğin üretti bir şey olmasıdır. Modern bilim dinin 

yerini alınca otomatik olarak rasyonel birey Tanrı’nın yerine geçmiştir Bu ise 

postmodernistlerin kabul edemeyeceği bir iştir. İkincisi, modern özne nosyonunun 

hümanistik bir karakter sunmasıdır. Postmodernistler hümanizmi bir meta-anlatı 

saydıkları için hümanizmin merkezi bir konumunda olan özneyi de reddederler. 

Postmodernistlere göre hümanizmin amaçları ile fiili pratik arasında açık bir 

uyuşmazlık vardır. Postmodernistlerin özneye karşı çıkmasının üçüncü nedeni ise, 

düalist karakterli felsefelerin bir sonucu olarak öznenin bir nesneyi gerektirmesidir. 

Postmodernizm özne-nesne ayırımını kabul etmeyen bir akım olduğu için modern 

özne-nesne düalizmini bütünüyle ortadan kaldırma cihetine girmiştir.367 

 

Bu yüzden postmodernist felsefe anti-hümanist bir felsefe olarak 

nitelendirilebilir. Zira postmodernistler, hümanizmin insanı özneyi merkeze 

yerleştirdiği, insanın evrenin her şeye hükmeden her şeye karar veren ve her şeyi 

kontrolü altında tutan efendisi olduğunu ima ettiği için hümanist felsefeyi baskıcı 

bulur ve dolayısıyla da, özneyi mahkum ederler. Hümanizm, postmodernizme göre, 

adalet ve eşitlik aradığını iddia etmesine rağmen, liberal toplum tarafından 

adaletsizliği ve eşitsizliği meşrulaştırmak için kullanılmıştır. Dahası, hümanizm 

Batı’nın üstünlüğünü, kültür emperyalizmini, onun başka kültürler üzerindeki 

tahakkümünü meşrulaştırmak üzere kullanılmış bir ideolojidir.  

                                                
367 Rosenau, a.g.e., 1998, s. 89-90. 



 221 

III.1.2.d. Görelilik 

 

Modern dönemde mutlak olarak geçerli olan her şey postmodern dönemde 

göreli bir hale gelmektedir. Modernite, büyük anlatılar denilen ve hayata yön veren 

büyük fikirlerle kuşatılmıştır. Postmodernistlere göre ise doğru, akıl, erdem, tanrı, 

gelenek ve tarih gibi fikirlere uyarak yaşamak anlamsızdır. Bilim, din ve Marksizm 

gibi kesin doğruya ulaştığını iddia eden tüm dünya görüşleri, gücü tekeline alan 

doğaları gereği yalancı yapılardır. Kesin olan bir şey yoktur ve doğru, ihtimal 

dahilinde göreli olan bir şeydir.368 Aslında hakikatin tek, mutlak ve statik yapıdan 

dinamik, çoğul göreli bir yapıya kavuşturulmasında Leonard Swidler’e göre şu altı 

faktör etkili olmuştur: Tarihsellik, niyetsellik, bilim sosyolojisi, dilin sanırları 

hermenötik ve diyalog.369 Bilindiği gibi modern dönemde hakikatin tek, mutlak, 

nesnel olduğu ileri sürülüyordu. Böylece söz konusu dönemde hakikat konusunda 

insanın yorumu gereksileşiyordu. Tam bu noktada postmodernistlerin anlayışının 

oldukça farklı olduğu görülmektedir. Zira postmodernistlere göre hakikat mutlak, tek 

ve nesnel değil, çoğul, öznel ve kişinin yorumuna bağlı olan bir şeydir.  

 

Felsefe tarihine bakıldığı zaman sadece modernist felsefi akımlar değil, 

diğer felsefi fikirlerin de büyük bir kısmı hakikatı bulmakla uğraşmaktadırlar. Fakat 

postmodernistler, saf hakikat ışığının altında hayatın tadını çıkarmayı amaçlamazlar; 

daha çok göreli bir perspektif içerisinde hakikatler çokluğu içerisinde kalmayı 

                                                
368 Serdar Ziyaddin, Postmodernim ve Öteki-Batı Kültürünün Yeni Emperyalizmi, İstanbul, 2001, 
s. 21. 
369 J. Hick, İnançların Gökkuşağı, Ankara, 2002, s. 10. 



 222 

yeğlerler. Onlar katı mantıksal aksiyonlardan çok, çamurlu kavramlarla çalışırlar.370 

Postmodernistlere göre hakikat “dil oyunları” içerisinde anlaşılmalıdır. Modern 

felsefenin postmodern eleştirisinin öncülüğünü yapan filozoflar arasında Nietzsche, 

Heidegger ve Wittgenstein gösterilmektedir. Lyotard, Wittgenstein’nin “dil oyunları” 

kavramsallaştırmasını benimsemiştir. Lyotard’a göre eğer bir tek bakış noktasını 

(örneği bilişsel) benimser, onu tarihsel doğru ve ahlâksal sorumluluk soruları 

konusunda ayrıcalıklı bir değer gibi ele alırsak dil oyunlarının çeşitliliğine 

hoşgörüyle bakmayı asla beceremeyiz.371 

 

Postmodernistler genel geçer, tarih dışı ve objektif bir hakikatin mümkün 

olmadığına inanmaktadırlar. Onlara göre hakikat ya anlamsız ya da keyfi bir şeydir. 

Bundan dolayı onlar hakikatin olabilirliğini savunan bütün ideolojilere karşı çıkarlar. 

Aşırı postmodernistlerden ve hakikati yadsıyan bir olan Derrida, “kendinde hakikat 

diye bir şey yoktur. Sadece bir hakikat aşırılığı söz konusudur. Bana yönelik olsa da, 

benimle ilgi de olsa hakikat çoğuldur”, der. Postmodernistlere göre hakikat fikri, 

iddiaları tahrik ettiği için bir tür “terörizmidir” Hakikatin sırf varoloşuyla bile 

kendisiyle aynı fikirde olmayanları susturduğunu söylenir.372 Halbuki 

postmodernistler “ötekiler”i susturmakla değil onların görüşlerine yer vermekle 

tanınmaktadırlar. 

 

Postmodern bir dünyada hakikat iddiasında bulunan fikirler arasında bir 

ayrıcalık yoktur. Dolayısıyla modern dönemde başat konumda olan  “bilim hakikatin 

merkezidir” anlayışı, savunulmaz bir şeydir. Çünkü postmodernistler bilimsel 

                                                
370 Murphy, a.g.e., 2000, s. 31. 
371 M. Sarup, a.g.e, 1997, s. 217. 
372 Rosenau, a.g.e., 1998, s. 134-135. 



 223 

verilerin diğer verilerden farklı olmadığını savunurlar. Bilimin sağladığı şey, 

geçekliğin yalnızca bir yorumudur. Weber’in ileri sürmüş olduğu gibi bilimin 

takdimini yaptığı evren yalnızca belirli bir evrendir. Bu alan dışında, bilimin 

gerçekliği tartışılabilir bir şeydir. Bilim, hakikatten çok, bir enformasyon havuzu 

sağladığında, bu enformasyon yapısı ne toplumun bütününe yayılabilir ne de 

toplumun bütününce reddedilebilir.373 

 

Postmodernistler gerçekliğin dilin kullanımı içinde kavramlaştırıldığını 

iddia ederler. Postmodernistlere göre dilin etkisinden kurtulmak imkansızdır ve dil 

dışında hiçbir şey yoktur. Postmodernistler dilin yalnızca bir araç olmadığını, 

insanların dünyayı anlamaları sağlayan bircik çerçeve olduğunu düşünmektedirler.374 

Aynı şekilde Nietzsche de dilin sınırlarından kaçamayacağımıza, çünkü dilden başka 

hiçbir seçeneğimizin olmadığına, her zaman dilin içinde kalarak iş görmek zorunda 

olduğumuza inanmaktadır.375 Derrida’ya göre de Batı metafiziğinin başlıca 

yanılsamalarından birisi, usun dili doğruya ulaşabileceğine duyduğu inançtır.376 Bu 

nedenle hakikati “söylemin bir sonucu” olarak gören postmodernistler, dilden 

bağımsız bir hakikatin olmayacağını savunurlar.377 

 

 

 

                                                
373 Murphy, a.g.e., 2000, s. 176 
374 Murphy, a.g.e., 2000, s. 52-54 
375 M. Sarup, a.g.e., 1997, s. 74. 
376 M. Sarup, a.g.e., 1997, s. 83. 
377 Rosenau, a.g.e., 1998, s. 136. 



 224 

III.2.3. Postmodern Dönemde Din 

 

Son yıllarda modernist felsefesinin bir uzantısı olarak sayılabilecek 

sekülerizm sorgulandığı söylentilerinin yayılmaya başladığı inkar edilmez bir 

gerçektir. Başka bir deyişle insanlığın “tanrısız bir dünya”nın veya dinin yerine 

pozitif bilimin ve insan aklının ön plana tutulduğu modernist bir dönemden kurtuluş 

yollarını bulmak için sanki büyük bir gayret içerisinde olduğu hissedilmektedir. Zira 

bilimin “putlaştırılması” sonunda gelinen durakta bugün Batı’da kendileri de itiraf 

ettiği gibi “yaygın bir hayal kırıklığı, insan kötülüklerini düzelteceğine dair ise bir 

inanç kaybı vardır”. Söz konusu durumu Havel şu sözlerle açıklamaktadır. (…) Bu 

buhranın çağdaş uygarlık ruhu ile yani metafizik kesinliğin kaybolması, 

transandantın yaşanması, her türlü kişilik ötesi ahlâksal otoritenini, hatta her türlü 

yüceliğin kaybolmasıyla belirlenen çağdaş uygarlık ruhu ile doğrudan bağlantılı 

olduğu kanısındayım (…)”  

 

Havel, modern çağdaş yaşanan “Tanrı’dan yüz çevirme olayının insanoğlu 

için bir “mega intihar”a sürüklenmek anlamına da geldiğini de belirtir. Zira 

görülebildiği kadarıyla dinin yerini doldurmaya çalışan bilim, toplumsal refahın 

sağlanması bir yana dünyayı adeta yaşanmaz hale getirmiştir. Bu noktada (Ulricih 

Beck’ten alıntı yapan) Zygmunt Bauman’ın da ifade ettiği gibi modernleşme süreci 

bir “risk toplumu” aşamasından -temel soru artık “modernleşmenin bir parçası olarak 

sistematik bir şekilde üretilen riskler ve tehlikeler nasıl önlenebilir, en aza 

indirilebilir, dramatize edilebilir ya da bu tehlikeler nasıl meydan okunabilir” olmak 

üzere- zenginlik üretimi mantığının gidere yerini riskten kaçınma ve risk yönetimine 



 225 

bıraktığı “risk toplumu” aşamasına geçene kadar sürekli olarak artmıştır. Riskin en 

yüksek düzeye çıktığı böyle bir toplumda din bir kurtarıcı rolü ile öne çıkabilir.  

 

Aşkın ilkenin unutulması nedeniyle dünya, merkezi olmayan bir çembere 

dönmüş ve bu merkezin kaybolması da, beşeriyeti büyük kaoslarla karşı karşıya 

getiren ‘varoluşsal bir çıkmaza’ götürmüştür. Batı’nın insanı için, hayatındaki aşkın 

boyutun yitirilişini unutmak amacıyla çevresinde yarattığı kuruntular dünyası gerçek 

niteliğini her geçen gün daha belirgin ortaya koyarken, merkez’in görüşünü yeniden 

keşfetme ihtiyacı ivediliğini gittikçe daha büyük ölçülerde hissettirmektedir. 

Yeşilyurt’a göre bunun açık bir kanıtını, bütün şaşırtıcı başarılarımıza ve 

gösterdiğimiz sürekli ilerlemeye rağmen, gerçekten de mutlu olmayışımızda buluruz. 

Bu şartlar altında, postmodernizm, modern yaşam içinde kendisine yabancılaşmış 

insanın, manen itibarını iade etmek için, çok çeşitli biçimleriyle yeniden dine dönüşü 

vaat eder ve önerir. İnsanlar, Tanrı’ya inancı yitirildiği bir dünyanın, Tanrı’ya 

inanılan bir dünyadan daha kötü oluşunu gördüler.378 

 

Anlaşıldığı gibi dünya bugün, bazı istisnaları hariç, Peter L. Berger’in ifade 

ettiği gibi olabildiğine dini bir dönem yaşamaktadır. Bu da 1950-60’larda tarihçiler 

ve sosyal bilimciler tarafından yazılan ve sekülerleşme teorisi şeklinde isimlendirilen 

literatürün yanıldığını gösterir. Berger aslında bu literatüre katkıda bulunanlardan 

birinin de kendisinin olduğunu söylüyor. Ona göre o zamanlar böyle bir teori ileri 

sürmek için geçerli sebepler vardı. Gerçi bu literatürün bazı yönleri hala geçerliliğini 

korumaktadır. Çünkü modernleşmenin bazı bakımlardan sekülerleşmeye sebep 

                                                
378 Z. Bauman, Postmodern Etik, İstanbul, 1998, s. 241 



 226 

olduğu hatta bazı coğrafyalarda bunun daha fazla hissedildiği doğrudur. Ama 

modernleşmenin sekülerleşme karşı birçok güçlü etkilerini kaybetmişler, ama hem 

eski hem de yeni dini inanç ve ibadet şekilleri, bazen yeni kurumsal şekiller, bazen 

de aşırı dini ifadelere dönüşerek fertlerin hayatındaki yerlerini korumuşlardır. Temsil 

ettikleri dine inanan veya dinini önerdiği uygulamaları yapanların sayısı az da olsa da 

dini kurumlar sosyal ve politik alanda etkin olmaya devam etmişlerdir. 

 

Postmodernizm ve din konusunda böyle bir pespektiften yaklaşıldığı zaman 

postmodern dönemi, dinin yeniden önem kazanacağı ve söz sahibi olacağı bir dönem 

olarak algılamak mümkündür. Zira söz konusu dönemde insanlar, bilimin veya insan 

düşüncesinin başka bir biçiminin dinin yerini alacağına inanmak istemiyorlar. Yani 

insanların, insanlık tarihinde dinin hor görülen bir konumuna getirildiği Aydınlanma 

denilen dönemini yaşamaktan uzak durmak istedikleri görülmektedir. Bu yüzden 

günümüzde özellikle Batı dünyasında dine sıcak bakanların sayısının günbegün 

arttığını söyleyebiliriz. Bazı İslâm düşünürlerinin modernliği eleştirdiği ve dine 

dönüşe imkan tanıdığı için postmodernizmi kendilerine çekici bulmalarının sebebi de 

bu olsa gerek.  

 

Postmodernizmle “dine dönüş” arasında bağlantı kuranlar arasında 

Sarıbay’a göre Neo-Muhafazakar olan D. Bell ile Neo-Marksit olan F. Jamesson yer 

almaktadırlar. O kadar ki, karşı siyasal değerlere sahip olmalarına rağmen bu iki 

düşünür dini, modernitenin parçalayıp kırılgan hale getirdiği toplumsal gerçekliği 

onarmanın çaresi olarak görmektedirler. Her ikisi de postmodern “kültür” içinde 



 227 

toplumsal bağı onarmak için dinsel sembolizmin yenilenmesi çağrısını 

yapmaktadır.379 

 

Postmodern anlayışıyla birlikte son zamanlarda yalnızca yeni dini akımlar 

meydana gelmiyor, aynı zamanda daha anlamlısı da, geleneksel dinler yeniden diriliş 

sürecini yaşamaktadırlar. Bu gibi şeylerin pek de iyi anlaşılamadığı seküler Batı’da 

geleneksel dinlerin yeniden dirilişine, aşağılayıcı bir fundamentalizm damgası 

vurulmuştur. Gerçekte modernizmin çöküşü ile geleneksel dinlerin yükselişi arasında 

doğrudan ilişki bulunmaktadır. Son on yıldır, insanlığın ilerleyişinin kaçınılmazlığı 

konusunda, komünizm, seküler milliyetçilik ve Batı inanışı gibi sözde dine hareketler 

hem giderek meşruluklarını yitirmekte ve hem de bir çöküş süreci yaşamaktadır. Bu 

nedenle eski tanrılara geri dönülmektedir.380 Bu konuda Bauman’ın postmodernliğe 

yaptığı tanımın yukarıdaki bilgilerle paralellik içerdiği varsayılabilir. Bauman, 

postmodernliği, dünyanın büyüsünü bozmak için girişilen, sonunda sonuçsuz kalan 

uzun ve gayretli modern mücadeleden sonra, dünyanın “yeniden büyülü hale 

getirilmesi” olarak görmektedir. Bauman insan davranışındaki modernliğin getirdiği 

o katı rasyonel kurallara riayet edilmemeye başlandığını ifade etmektedir. O, 

duygulara itibarın iade edildiği, yararlılık ve amaç açısından açıklanamayan, 

açıklanamaz hatta irrasyonel sempatiler ve bağlılıkların meşru olduğunu 

söylemektedir. Buna bağlı olarak postmodern dünyada gizem, sınır dışı edilmeyi 

bekleyen zar zor tolore edilen bir yabancı değildir artık.381 Yani dini yönelişlerin 

daha fazla kendisini bulduğu heyecan, duygu, sezgi, tutku, beklentiler vb. bugün 

                                                
379 Sarıbay, a.g.e., 1, s. 86-87. 
380 D. J. Adams, Postmodernizmin Teolojik Anlamı, 1999, sayı 4, Elazığ, s. 251. 
381 Bauman, a.g.e., 1998, s.47. 



 228 

kınanan şeyler değildir. Aksine mantıksal ve rasyonel olan insan davranışlarına önem 

verildiği kadar aynı oranda bunlara da önem verilmektedir. 

 

Anlaşıldığı gibi, modernizm beraberinde sekülerizmi (dünyeviliği) 

getirirken postmodernizm kutsalı yeniden canlandırmaktadır. Dolayısıyla Gabriel 

Moran, ortaya attığı “postmodern dünya, modern öncesi bir dünyayı mı düşünür?” 

sorusuyla buna dikkat çekmektedir. Çünkü Moran’a göre yeniçağla birlikte eski 

ilahların tekrar dönüşü, ileriye olmaktan daha çok geriye atılmış bir adımdır.382 Bu 

noktada Akbar S. Ahmed’in “geçmişle bağların koparılmaması, sürdürülmesi, 

postmodernizmin ağırlık özelliklerinden biri olmaya devam etmektedir” ifadesi 

kayda değerdir.383 Ancak postmodernizmin geçmişle bağların sürdürülmesi nostaljik 

bir tutumu ima eder; “geçmişe sığınma” ya da geçmişe kaçış söz konusu değildir.384 

 

Bu konuda Vehbi Başeri’ye göre Modernizmin dinsel hakikati dışlayan 

tutumuna karşılık postmodernizmin etnik-dinsel köklere dönüş, geçmişle bağların 

sürdürülmesi, kutsal, geleneksel üzerinde yeniden odaklanma gibi içerikleri, 

Müslüman entelektüeller açısından oldukça anlamlıdır. Kendi inancına, kimliğine, 

geleneklerine, yaşam biçimine ve içinde ilişkilerin sürdürüldüğü cemaat yapılarına 

küçümsemeyle yaklaşan, onları insanlığın modern-öncesi geçmişine öteleyerek 

devrimi tamamlamış şeylere indirgeyen; dahası ortaçağ karanlığına ait şeyler olarak 

ortadan kaldırmaya ve modern evrensellerle ikame etmeye girişen modernizme 

kıyasla postmodernizmin sempati dolu görünen yaklaşımı, modernizmin baskısını 

bertaraf etmektedir. Ancak postmodernizmin, modernizm kadar, evrenselci 

                                                
382 D. J. Adams, a.g.e., 1999, s. 252 
383 A. Amed An-Naim, Abdullahi, Liberal İslâmcı Söylemde Demokrasi Kavramı, 1994, s. 30. 
384 V. Başer, Modernizm ve Postmodernizm Arasında Kutsalın Yitirilişi, Ankara, 2001, s. 71. 



 229 

yönelimler içeren bütün büyük-anlatılara karşı olduğu hatırlanmalıdır. 

Postmodernizm, modernizm ve İslâm dahil bütün büyük anlatıları bir küçük-anlatı, 

bir öyküleme biçimi düzeyine indirgemektedir. Postmodernistler kutsala yakınlık 

gösterirken, terimin geleneksel anlamıyla kutsala yaklaşma ya da kutsala erme gibi 

bir tutum içinde değil fazlasıyla seküler bir tutum içindedirler.385 

 

Her ne kadar postmodern dönemle birlikte dinlerde ve kutsal kavramında 

canlanışı teyit eder görünen pratikler ve yaklaşımlar ortaya çıkmış olsa da, söz 

konusu canlanış ne dinlerdedir ne sekülerizmin sorgulanmasındadır. Modern 

dönemde marjinal bir konuma getirilen dine, postmodernistler tarafından bir yer 

açıldığı doğrudur. Ancak Bauman, postmodern aklın, modern aklın hedeflerindeki 

aşırılıkları dur demeyecek kadar mütevazı ve bunları defedemeyecek kadar da zayıf 

olduğu söylemektedir.386 Bu yüzden postmodern dönemdeki dine dönüş hareketi bizi 

dinlerin gerçekten canlandığı düşüncesine de sevk etmemelidir. Dini, hurafe ve 

mitler kategorisinin içine sokmaya çalışan ve bunların hepsini gerilerde kalması 

gereken şeyler olarak sayan modernizm ile dini küçük bir anlatı olarak kabul eden ve 

ancak günlük ihtiyaçlarımıza cevap verdiği takdirde benimsenebilir bir şey olduğunu 

savunan postmodernizm arasında (dinin özü açısından) herhangi bir farkın 

bulunmadığı anlaşılmaktadır. Zira modern dönemde sekeülarizmin başat konumda 

olduğu gibi postmodern dönemde de bir şey değişmemiştir. Yine Tanrı’nın bildirdiği 

şeylerin insanın evren içindeki konumunu belirleme konusunda geçerliliği yoktur. 

Başka bir deyişle postmodern dönemde de Tanrı, insanın özgülük alanından 

kaldırılması gereken bir engel olarak algılanmaktadır.  

                                                
385 Başer, a.g.e., 2001, s. 76-77. 
386 Z. Bauman, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, 1997a, s. 234-235. 



 230 

 

Öyle anlaşılıyor ki, postmodernizmle birlikte kutsal kavramı yine gündeme 

gelmiştir. Ancak unutulmaması gereken şu ki geleneksel formlar içerisinde kutsal 

değil postmodernizmin bizzat kendisinin dönüştürdüğü kutsal ortaya çıkmıştır. Yani 

insanlık, kutsal kavramı devre dışı bırakılırsa insan hayatın da anlamsız hale gelir 

kararına varmıştır. Fakat insanlar bu defa kutsal kavramının içini geleneksel kutsal 

yerine din dışı kutsallıklarla doldurmaya çalışmışlardır. İnsanı, hayatın merkezine 

yerleştirerek, her şeyin ölçütü haline getirilmesi ve böylelikle kaçınılmaz olarak 

insanın, Tanrı’nın yerini alma komedisine soyunması, insana Tanrı’ya yüklenen 

özellikler yüklenmesi, sonuç olarak din dışı sahte kutsallar, ikonlar, tanrılar icat 

edilmesine ve üretilmesine yol açmıştır. Tüm bunların üretilmesini mümkün kılan 

spor, müzik, eğlence ve kültür endüstrisinin hayatın vazgeçilmez tapınakları haline 

gelmesine giden kapıları sonuna kadar açmıştır387 

 

Modern dönemde otoritesinin dünyamızdan çıkarılmakla Tanrının maruz 

kaldığı halin aynı şekilde postmodern dönemde de devam etmekte olduğu rahatlıkla 

görülebilir. Zira bu, John W. Murphy’nin de belirttiği gibi postmodern dinin mihenk 

taşı Nietzsche’nin “Tanrı Öldü” sözüdür. Nietzsche, artık tarihe anlam ve yön veren, 

ahlâki değerlerin varoluş nedeni olarak Tanrı’nın olmadığını ileri sürmektedir. 

Nietzsche’ye göre bu Tanrı ya ölü yada marifetten yoksun olan bir Tanrı’dır. 

 

Böylece postmodern dönemde Tanrı’nın semavi evi yıkılmıştır.  Tanrı artık 

bir meta-söylem statüsüne, yani bir zamanlar varolduğuna inanıldığı gücüne sahip 

                                                
387 Y. Kaplan, Seküler Aklın Ötesi, Ankara, 2001, s. 102. 



 231 

değildir. O nedenle, postmodernizmle birlikte teolojik olduğu iddia edilen problem, 

birdenbire toplumsal ya da tarihsel bir problem haline gelmektedir. 

Postmodernistlere göre teolojik sorular, sonsuz, anlatımı imkansız bir varlığa 

yöneltilemez veya bu tür bir varlık bu soruları cevaplayamaz. Bundan dolayı 

postmodernistler Nietzsche’den hareketle metafiziğin bu türünün sona erdiğini dile 

getirmektedirler.388 Tanrı’yı devre dışı bırakan ve bu dünyada kendini özgür 

hissetmek isteyen insan, büyük bir ümitsizlik duygusuna kapılmıştır.  Zira 

Yeşilyurt’un belirttiği gibi “Tanrı-evren-insan” üçlüsü arasında irtibat kesildiği için, 

birey uçsuz bucaksız bir evren içinde “kozmik bir yalnızlığa” düşmüştür.389 

 

Tanrı’nın otoritesi ve değeri devre dışı bırakıldıktan sonra, kalan her şey 

yeryüzüdür. Bu nedenle, yalnızca dinin yatay boyutu denilen boyutuna bir önem 

atfedilebilir. Gündelik faaliyete eşlik eden din, zorunlu olarak kaosla sonuçlanmaz. 

Din barış, aşk ve yardımseverlik gibi faziletlerin egemen olduğu bir cemaat 

oluşturmaya çağrıdır.  Ancak bu faziletlerin kaynağı, postmodern dine göre tanrı 

değildir. Eğer bu ideallerin bir anlamının bulunması gerekiyor ise, anlamları 

öznellikler-arasılıktan çıkıyor olmalıdır. Sözün gelişi aşk ve nefret bir ezeli ve ebedi 

varlıktan çok “öteki”ne yöneltilmiş bulunmalıdır. 390 

 

Postmodernizmin dine dönüş imkanı tanımadığı, kutsalı canlandırmak bir 

yana aksine bizi kutsaldan arındıran bir dönem olduğunu söyleyenlerin sayısının da 

az olmadığı hatırlanmalıdır. Bu nedenle dünyayı kutsaldan arındırma teşebbüsünde 

                                                
388 Murpy, a.g.e., 2000, s. 129. 
389 T. Yaşelyurt, Seküler Dünyada İman Toplulukları-Modern İnsan İçin İmanın Anlamı, 2001, 
s.123. 
390 Murphy, a.g.e., 2000, s.130-131. 



 232 

bulunan postmodernizme karşı gerçek direniş, Batılı olmayan ilahi geleneklerden 

gelir. Böylece bu düşünce ve yaşam tarzları postmodernizmin baş hedefleri 

olmaktadır. Kutsal fikri İslâm’dan Çin’e Amerika’nın yerli kültürlerinden, 

Avustralya ve Afrika’ya kadar tüm Batılı olmayan kültürlerin merkezindedir. Dini ya 

da doğal kökenleri ilahilik fikri, Batılı olmayan kültürlere kimlik veren temel 

kaynaktır. Batılı olmayan geleneklerin ilahi temelleri onu Batı’dan farklı kılıp öteki 

yapan yegane unsurdur. Postmodernizm hem bu gelenekleri hem de tarihi, kendine 

göre şekillendirmeyi amaçlar. Postmodern projenin hedefi de, Amerikalı filozof 

Richard Rorty’nin deyişiyle “dünyayı kutsaldan arındırmaktır.” Rorty “birine 

maksimum acı çektirmenin yolu, sevgili olarak kabullendiği her şeyi anlamsız ve 

güçsüz hale getirmektir”, der391. Ziyaüddin Serdar’a göre zaten postmodernizmin 

yapmak istediği şey bundan farklı değildir. Ona göre İslâmdaki kutsallık fikrinin 

altını oymayı amaçlayan bir postmodern roman olan “Şeytan Ayetleri”, Rorty’nin 

felsefesinin hayata geçirilmiş halidir.392 

 

Lyotard, postmodern durumu tasvir ederken şöyle diyordu: “Aydınlanma, 

metafizik, büyüsel anlatıların mevcudiyetini yok ederek, bilimsel rasyonalist ve 

hümanist söylemleri onların yerine ikame etmiş olmaktadır. Bu ikamenin sonraki 

aşamalarında bizzat akılcılık, rasyonalizm, hümanizm ve özgürlük gibi idealler birer 

anlatı mahiyetini kazanmış ve üstelik bunu eskisinden çok daha totaliter temellerde 

tesis etmiştir. Bu anlatılardan türetilen demokrasi, özgürlük, nesnellik gibi büyük 

anlatıların hiçbir zaman gerçekleşemeyecek anlatılardan ibaret olduğu bilinci 

çağımızı postmodern çağ olarak nitelendirmemizi sağlayan bir bilinç durumudur.” 

                                                
391 S. Ziyaüddin, Postmodernzm ve Öteki-Batı Kültürünün Yeni Emperyalizmi, İstanbul 2001, 
s.9. 
392 S. Ziyaüddin, a.g.e., s. 9. 



 233 

Böyle bir durumda ise Yasin Aktay’a göre normal bir akıl yürütme ile gidilmesi 

gerekirse ilk etkilenecek olan dinlerdir.393 Diğer bir ifade ile modernizmin yaptığı, 

otorite olan bir şeyi tahtından indirerek onun yerine başka bir otorite koymaktan 

başka bir şey değildir. Dinin yerine bu kez bilim geçmiştir. Fakat postmodernistler ne 

bilim ne dinin ne de felsefenin bir ayrıcalığının olmasını isterler. Böyle bir 

perspektiften hareket edildiği zaman dinin, postmodernizmin “meta-anlatı” olarak 

saydığı şeylerden hiçbir farkı yoktur. Yani diğer büyük-anlatılar reddedilmelidir.  

 

Postmodernist anlayış “meta-anlatılar”ın reddi olarak algılanacak olursa, o 

zaman Bryan Turner’in de dediği gibi büyük dinlerin büyük anlatılar da yanı 

derecede alay ve parodi konusu olacaktır.394 Turner’in görüşüne paralel bir şekilde 

görüş beyan edenlerden biri Rosenau’dur. Ona göre Postmodernizm ister siyasi, ister 

dinsel, ister toplumsal nitelikli olsun her şeyi-kapsayıcı dünya görüşlerine meydan 

okur. Marksizmi, Hıristiyanlığı, Faşizmi, Stalinizmi, liberal demokrasiyi, laik 

hümanizmi, feminizmi, İslâm’ı ve modern bilim aynı dereceye indirir ve bunların 

bütün soruları önceden tahmin edip önceden belirlenmiş cevaplar veren söz-

merkezci, aşkın ve totalize edici üst-anlatılar oldukları söyleyerek hepsini elinin 

tersiyle iter. Bu tür bütün düşünce sistemleri, büyücülük, astroloji veya ilken 

kültürlerin varsayımlarından ne daha çok ne daha az kesin sayılabilecek varsayımlara 

dayanırlar.395 

 

Postmodern dönemde dinin, modern dönemdekine göre daha sıkışmış bir  

konumda olduğu ifade eden Turner’e göre İbrahimi kökenli dinler modernizasyon 

                                                
393 Aktay, Yasin, Postmodern Dünyada Din, Vadi Yayınları, Ankara, 1998, s. 308-309. 
394 B. S. Turner, a.g.e., 2002, s. 41. 
395 Rosenau, a.g.e., 1998, s. 25. 



 234 

sürecinde hayatta kalmayı başarmışsa da, postmodernite alanında dinsel 

mutlakçılıkla ilgili köklü sorunlar vardır. Epistemolojik terimlerle postmodernizm, 

gerçeğin bütün teolojik açıklamalarının yapıbozumunu (deconstruct) gerçekleştirir, 

onları, sadece masallar ya da bunların yorumlarının eğretilemesini gizleyen (sahte) 

bir sahiplik iddiasıyla mitolojik büyük anlatılar haline dönüştürmekle tehdit 

etmektedir.396 

 

Postmodernizmin yapıçözüm yöntemiyle dini metinlerin anlaşılmasına da 

büyük değişikliklere yol açtığını söyleyebiliriz. Postmodernizmin en önemli 

özelliklerinden biri yeniden yapısal parçalanma süreci olarak bilinmektedir. Yapısal 

parçalanma, tam olarak “tıpkı bir soğanın kabuklarının soyulması işlemi gibi 

metinlerin parçalanması” anlamına gelen bir sözcüktür. O istenilerek yapılan bir 

süreçtir. Tıpkı Jacques Derrida’nın şu sözünde olduğu gibi: “Neden şeyleri oldukları 

gibi bırakmak yerine onları parçalamak için uğraşılır? Burada bulunan hiçbir şey 

kuvvetin etkisi olmadan şuraya hareket etmez. Benim üzerinde ısrar ettiğim 

parçalanma nötr değil kasıtlıdır.” O, metinlerin kabul edilen anlam standartlarının 

meşruluklarını azaltma yolu ve otoritenin geleneksel anlamlarının özüne doğru giden 

bir metottur. Parçalama, metnin, bireysel bilgi kırıntılarını ekarte etme (saf dışı 

bırakma) ve birbirinden ayırmak amacıyla bir metinin olası bütün perspektiflerden 

kontrol edilmesidir.397  

 

Bundan hareketle Yeşilyurt’a göre metnin bağımsız olmadığı söylenebilir. 

Yani metin, herhangi bir zaman sürecinde, metnin anlamını etkileyecek dış faktörlere 

                                                
396 Turner, a.g.e., 2002, s.142-143. 
397 Adams, a.g.e, 1999, s. 256. 



 235 

bağlıdır. Bu nedenle ne geçmiş ne de hiçbiri zaman bir ilkenin anlamı olmamaktadır. 

Dolayısıyla parçalanma, katogorik olarak, herhangi bir metne nihai bir anlamın 

verilebilmesini mümkün olmadığı ifade etmektedir.398 

 

Postmodernizm globalizasyon süreciyle birlikte düşünüldüğü zaman 

postmodern dünyada dinin, çoğul kültürlerin kaçınılmaz bir aradalığının görececi 

etkisiyle anomik bir sürece tabi olması, dolayısıyla ortadan kaybolma sürecinin 

hızlanması ile postmodernleşmenin yerelleşme süreçlerini de teşvik edici etkisiyle 

daha bir canlanması arasında kaldığını söylemek mümkündür. Bu durumda 

postmodernizm bir yandan ironik bir biçimde Tanrının intikamı meteforuyla ifade 

edilen bir durumdan, bir yandan da bir dinsel çözülüş durumundan söz edilmesini 

mümkün kılan karmaşık bir süreci ifade etmektedir.399 

 

Gerçekten de postmodern dönemde kutsalın canlanışı veya dine bir kapı 

açılıp açılmadığını kestirmek pek de kolay değildir. Söz konusu dönemde dine bir 

kapı açılmışsa eğer, o da postmodernizmin bizzat kendinin kurguladığı bir kapıdır. O 

kapı dini özel alana iten bir kapıdır. Yani sonuçta postmodernizmin dinle ilgili 

tutumunda indirgemeci yaklaşımdan kurtulamadığı önemli ölçüde görülmektedir.  

 

Postmodern dönemde dini önemli kılan, Sarıbay’ın da ifade ettiği gibi 

cemaat olgusudur. Postmodernistlere göre insanların birbirleriyle anlaşmaya 

vardıkları nokta hakikattir ve din, gücünü ancak bu noktadan almaktadır. Ona göre, 

modernleşmenin cemaat hayatını eritmesi, aynı zamanda inanc kaybı ve ritüelden 

                                                
398 Yeşilyurt, a.g.e., 2001, s.257. 
399 Y. Aktay, a.g.e., 1998, s. 307. 



 236 

uzaklaşma anlamlarına da gelmekteydi. Bununla beraber, postmodernleşmenin 

cemaat hayatını ön plana çıkarması, ne tam anlamıyla dinsel inancı yeniden tesisi, ne 

de ritüele yeniden dönüşü içermektedir. Çünkü postmodernleşme Tanrı’nın artık 

büyük anlatı kaynağı olduğunun reddedildiği bir süreç olarak işlemektedir. Tanrı’nın 

tarihe anlam ve yön verdiği, moralitenin varlık sebebi olduğu ve nihai hakikat 

anlayışını temsil ettiği dönem artık gerilerde kalmıştır. 400 

 

Postmodern dönemde ağırlı olarak, dinin sosyolojik boyutuna önem 

verilmektedir. Daha önce de belirtildiği gibi dinselliğin öğeleri olan sevgi, 

hayırseverlik ve adalet duyguları da postmodernizme göre Tanrı tarafından ilhan 

edilmemekte, özneler-arası bir anlamlandırmadan türemektedirler. Çünkü 

postmodernizm Nietzsche’den mülhem olarak sadece şahıslar arası bir kozmolojinin 

varlığını kabul eder. Buna göre ancak “ben” (“I”) ve “Öteki”nin (“Other”) birleştiği 

nokta hakikattir ve dini değerler sadece bu alan içinde ifadesini bulur. Dinsel veya 

değil, cemaat oluşumu da böyle bir süreçte meydana gelmektedir. Postmodernite 

dine kişiler arası bir konum verir. Bu anlamda postmodernite dini özel bir alana 

itmektedir. Zaten postmodernistlere göre dinin sığınacağı en son kale özel alandır.401 

 

Son dönemlerde postmodern dünyanın adeta üstadı olarak görülen Richard 

Rorty de etnosantrizmi över ve bize, boş yere nesnellik ve evrensel ölçütler arayarak 

zamanımızı tüketmek yerine, “kendimi hangi cemaatle özdeşleştirmeliyim” ve 

“yalnızlığıma ne yapabilirim” sorusuna cevap aramamızı önerir. Çünkü modernliğin 

yıkmaya kalkıştığı şeyler bugün modernizmden öç almaktadır. Cemaat, gelenek, 

                                                
400 Sarıbay, a.g.e., 2001, s. 90-91. 
401 Sarıbay, a.g.e., s.93. 



 237 

kendine ait olanları sevmek, kendi türüne bağlılık, tutkun olmanın gururu, kökler, 

kan, toprak, milliyet; bütün bunlar artık kınanan şeyler olmaktan çıkmıştır.  

 

Görüşleri Richard Rorty ile ciddi bir paralelliğe sahip olan Bauman’a göre; 

yaşadığımız çağın postmodern çağ olup olmadığından emin olunmasa da, kabileler 

ve kabilecilik çağında yaşanıldığı söylenebilir. Bugün insanların kendi geleneklerine 

bir dönüşü söz konusu ise bile bu, modernliği sonu anlamına gelmemektedir.402 

 

Bugünkü dünyada cemaat olgusunun ön plana çıkmasının sebebi, Sarıbay’a 

göre, özellikle kentlerde kökleşmeye başlayan hayat tarzlarının en önemli 

özelliklerinden birinin, öznenin modernitede görülen merkezi önemini yitirmiş 

olmasında aranmalıdır. Böylece, duygular, kontrol dışına çıkarak, anlık duygular ve 

duygusal yaşantılar öne çıkar. Öznenin merkezi önemini yitirmesinin en önemli 

sonuncu ise, cemaate bağlılık duygusunun belirmesi ve bunun da yeni bir “estetik” 

paradigma”ya vücut vermesidir. Bu tür “estetik paradigma” etrafında yoğunlaşan 

cemaatlere bazı sosyologlar “postmodern kabileler” demektedirler.403 

 

Sonuç olarak postmodernizm karışık bir süreci ifade ettiği için onun dinle 

olan ilişkisinin de belirsizliği devam eder. Bilindiği gibi postmodern durum ada 

söylem modernlik eleştirileri üzerine kendisine yer belirlemeye çalışmaktadır. Bu 

durum çağımız insanlarının yaşantılarında yeni bir anlam dünyası keşfetmelerinden 

çok, varolan anlam dünyasının daha da bulanıklaşmasını ve belirsizleşmesini 

                                                
402 Z. Zygmunt, Postmodern Hoşnutsuzluklar, İstanbul, 1997, s. 111-112. 
403 Sarıbay, a.g.e., 2001, s. 89-90 



 238 

gündeme getirmiştir. Böylece bir belirsizlikte, din ve geleneğin postmodernlikte 

birlikte yeniden ele alınışı da, sorunlu bir alana girmek olarak görülebilir.  

 

Bu dünyayla ilgili bütün kavramlar ve dinlerle ilgili değerler, 

postmodernliğin özellikle vurguladığı gerçekli dikkate alındığında tanımlanmaz gibi 

görülmektedir. Yaşamın bütün farklı renklerini aynı potada eriten bazen bir boşluk 

denizinde kaybeden, bazen de piyasanın mantığına göre şekillendiren postmodernlik, 

dinin farklı renklerini de işine geldiği gibi kullanmaktadır. Modernliğin din 

konusunda kesin tavrı, bu nedenle postmodern söylemde bir sorunsal olarak 

kalmaktadır.404 

 

III.2.3.a. Dinsel Çoğulculuk 

 

Postmodernleşmenin küreselleşme ile birlikte yürüdüğü söylenebilir. 

Küreselleşmenin de beraberinde getirdiği şartlar, çeşitli inançları kültürel ve coğrafi 

olarak belirli sınırlara hapseden eski anlayış ve görüşlerin ortadan kalkmasına yol 

açmıştır. Çünkü farklı dinsel geleneklere ve kültürlere mensup olan insanlar aynı işte 

ve aynı evde beraberce yan yana yaşamaya başlamışlardır (Bugün internet vasıtasıyla 

dünyanın dört yanından aynı anda farklı din ve kültüre mensup olan insanlarla 

konuşulması göz önünde bulundurulursa, küreselleşmenin etkisinin ne kadar 

kaçınılmaz olduğu anlaşılabilir). Zira, dünyamızın küçük küresel bir köy halini 

                                                
404 Perşembe, Erkan, “Modernlik Gerçeğinden Postmodernlik Söylemine Din Sorunu”, Ekev 
Akademi Dergisi, 2002, yıl 6, sayı 13, Erzurum Kültür ve Eğitim Vakfı Yayınevi, Ankara, 2002, s. 
16. 



 239 

alması demek, farklı din ve kültürlere mensup insanların birbiriyle daha yakın kişisel 

ilişkiler kurması anlamına da gelmektedir.405 

 

Küreselleşme sürecinin sonucu olan ulus-devletin zayıflamasının 

doğurduğu boşluğu din doldurabilmiştir. Hemen hemen bütün ulus-devlet yapılarında 

zaten varolan birçok etnik ve dini grup, büyük birleştirici ideolojilerin zayıflamasıyla 

birlikte kendi yerel mensubiyetlerini daha fazla hissetmeye başlamışlardır. Bununla 

birlikte küreselleşmenin dini inançlar üzerindeki etkisi sadece bununla sınırlı 

değildir. Küreselleşmenin dinin yükselişi kadar, dinsel  inançlardaki zayıflamayı da 

beraberinde getirecek çok negatif sonuçları da vardır. Bir yandan dünyanın her 

tarafından bir sürü değişik milliyetle karşılaşan insanların kendi milli kimliklerinin 

sınırların görmeleri kadar, hatta daha fazla bir etkilenim , bir inanca mensup 

olanların aşırı çoğalmış ve her türden inanç ve ritüel biçimleriyle karşılaşmaları 

esnasında meydana gelmektedir.406 

 

Küreselleşme olgusuna şahit olan insanlar, eskisi gibi dünyayı tek doğru, 

tek hakikat, tek din, tek kültürün bulunduğu bir yer olarak düşünmemektedir. Bugün 

bizim bir kültüre ve dine mensup olduğumuz gibi, diğer insanların da benzeri farklı 

değerlere sahip olduğunu gözlemliyoruz. Fakat bu gün sorun olan bizim diğer dinlere 

nasıl bakmamız gerektiğidir. Arnold Toynbee, bizim diğer dinlere ve onların 

taraftarlarına nasıl yaklaşmamız gerektiği konusunda şöyle bir çözüm getirmektedir: 

“Kendi inançlarımızı ve kanaatlerimizi doğru ve hakiki olarak göreceğiz. Ancak 

                                                
405 Hick, Jhon, İnançların Gökkuşağı, Çev, Mahmut Aydın, Ankara, 2002, s.44. 
406 Aktay, Yasin, Postmodern Dünyada Din, Vadi Yayınları, Ankara, 1998,s.51. 



 240 

bunu yaparken diğer inanç ve kanaatlerin onları takip edenlerin için doğru ve hakiki 

olduğunu da kabul edeceğiz.407 

 

Dini çoğulculuk bağlamında Jean Chevalier’in dikkat çektiği şu hususlar da 

oldukça dikkate değerdir: 

 

Gelecekte de dinin var olması kaçınılmazdır. Ancak, bir takım 

soruları ve ümitleri veya aynı imanı paylaşan insanlar, daima vicdanlarının 

hürriyetini savunmak için bir araya gelmeye çalışacaklardır. Hiçbir dinin 

insanlardan uzak yaşamadığı doğrudur, fakat bu geleceğin dindar 

cemiyetleri, sert eleştirilerinden sonra bizzat müminler samimi yaşayışı ve 

birlikleri içinde denge noktasını bulacaklardır, böylece kutsal ruhun 

cazibesi, Allah’ın kullarının hürriyeti, aşk kanunu, dogmatik ahlâki kilise 

yasalarının yerine geçme temayülünü gösterecektir. Böylece dinler, 

tutarlılıklarını, hiyerarşik bir sistemden daha çok, amel ve ibadet sahasında 

yoğun bir uygulamadan alacaklardır. İşte o zaman çok değişik bir takım 

dini strüktürleri meydana gelerek, bir toleransla ayinlerde, kültlerde, ahlâk 

ve benzeri inançlarda bir plüralizm doğacaktır
408 

 

Dini çoğulculuğa, postmodern dönemde belirgin bir şekilde sıcak 

bakılmasının sebebi, söz konusu dini çoğulculuk nosyonu potmodernizmin görecilik 

ilkesiyle uyuşmasından kaynaklanmaktadır. Bilindiği gibi postmodern dünyada her 

şey olabilir ve her şey yapılabilir, fakat edebiyen kalacak hiçbir şey yapılamaz ve 

olan her şey geliyorum demeden gelir ve haberimiz olmadan da ortadan kaybolur. 

Hiçbir şey kesin olarak bilinemez ve bilinen her şey farlı bir biçimde bilinebilir; 

                                                
407 Hick, a.g.e., s. 26. 
408 Chevalier, Jean, Din Fenomeni, çev. Mehmet Aydın, Damla Matbaacalık, Konya, 1995, s. 40. 



 241 

(Yani) bir bilme biçimi ancak diğer bilme biçimi kadar iyi yada kötüdür. Bir 

zamanlar kesinliğin arandığı yerlerde bugün geçerli kural kumardır ve azimle hedefe 

koşmanın yerini risk almıştır.409 

 

John Hick’e göre dinsel çoğulculuk, büyük dünya dinlerin her birinin Nihai 

Gerçekliğe yönelik bir cevap olup onların her birinin insan kurtuluşunun bir bağlamı 

olduğu düşüncesi; hepsinin aynı olduğu veya aynı şeyi söylediği ya da aynı manevi 

uygulamaları takip ettikleri ve ya özdeş ahlâki kurallar ve kültürel yaşam tarzlarına 

sahip oldukları şeklinde anlaşılmamalıdır. Aksine Hick, dinsel çoğulculuğu, dünya 

dinlerin Gerçekliği idrak ve tecrübe etmede birbirlerinden ayırt edici özelliklere 

sahip farklı olgular olarak görür. Böyle bir anlayışın pratik sonucu, herkes için aynı 

olan yeni bir global dinin olması gerektiği değil, aksine mevcut dünya dinlerini her 

birinin taraftarlarının kendi dinsel geleneklerini samimi bir şekilde yaşayarak 

kendilerine özgü bir tarzda Nihai Gerçekliğe mümkün olduğu oranda tam olarak 

mukabelede bulunmaları gerektiğidir.410 

 

Buradan yola çıkılarak postmodern dönemde dinler-arası diyalogun oldukça 

önemli bir yer işgal ettiği söylenebilir. Zira küreselleşme süreci, dinleri küresel 

büyük sorunlar karşısında ortak bir tutum almaya, çözüm üretmeye zorlamaktadır. 

Bu da karşılık olarak “öteki dini”  anlamayı, ortak sorumluluklar alanı geliştirmeyi, 

hoşgörü ve temenniyle yeniden düşünmeyi önemli kılmaktadır. Unutulmamalı ki, 

diyalog halinde olan, dinlerin kendisi değil, onların inananlarıdır. Elbette bu açıdan 

denebilir ki, yeni dönemde dinler arasındaki ilişkinin eskisi gibi sıcak çatışmalara 

                                                
409 Bauman,a.g.e., s. 39 
410 Hick, a.g.e., s. 75-76. 



 242 

konu olacağı yönünde görünürde hiçbir belirti yok. Yani kimse yeni Haçlı savaşları 

beklememektedir. Tersine, doğru beklenti, farklı dine bağlanmışlar arasında ortak 

sorunlar karşısında ortak ahlâki sorumlulukların gelişeceği yönündedir. 

 

Postmodernistler, nihai, evrensel ve kendini tek hakikat olarak gören bir 

dine pek sıcak bakmamışlardır. Zira, Bauman’ın dediği gibi toplumsal kargaşanın 

sebebi “tekilleştirici yorumsama”dır. Ona göre, eğer –kutsal bir metin bağlamında- 

birbiriyle çelişen iki yorumcunun her biri kendinin haklı olduğunu, kurtuluş için 

gerekli olan hakikatin, metinlerden kendisinin anladığı şey olduğunu söyleyecek olsa 

burada kavga çıkabilir. Halbuki bunu iddia etmek yerine onlar “metnin bir biçimde 

ve yetmediyse bundan da farklı bir biçimde ve böylece sonsuz sayıda farklı olarak 

anlaşılabileceği konusunda anlaşacak olsalar, o zaman müzakereye başlayabilirler ve 

müzakere eden insanlar öldürmezler. (yani) “tekilleştirci yorumsama”nın tersine 

“çoğullaştırcı yorumsama”, “öldürmeyi hedefleyen bir varlığı değil “metni 

hedefleyen bir varlık”ı öngörmektedir. 411 

 

Dinsel çoğulculuk görüşünün, Modern Batı kültürün ürünü olmadığını 

savunan Hick’e göre, bu konuyla ilgili özellikle Müslüman sufilerin etkisinin inkar 

edilemeyeceğini ifade etmektedir. Hick, Celaleddin er-Rumi’nin çoğulcu bakış açısı 

için kendi döneminin dinleri hakkında söylediği şu sözden daha iyi bir örnek olamaz 

diyor: “Lambalar farklıdır ama ışık aynıdır”.412 

 

                                                
411 Bauman,a.g.e., s. 285 
412 Hick, a.g.e., s. 72 



 243 

Ancak tüm çoğulcu olma iddialarına rağmen Ziyaüddin Serdar’a göre, 

postmodernizm, tekilciliğe kurt gibi açtır. Onun ifade ettiği şekliyle söyleyecek 

olursa postmodernizm, “yüzeysel çoğulculuğuyla, özüne işlemiş tekilciliğini 

maskelemektedir”. Böylece postmodernimin, kültür ve gelenekler arasında bir 

eşitliğin veya sentezin söz konusu olacağı iddiası zandan ibarettir. Serdar 

postmodernizmdeki kültürlerin sentezine yapılan çağrıların, dünyanın 

Batılılaştırılması ve Batı medeniyetinin evrenselleştirilmesi yolunda atılmış kurnazca 

adımlar olarak görülmesi gerektiğini ifade eder. Zira ona göre sentez, ancak evrensel 

sahnede eşit olarak temsil edilen eşit güce sahip eşit iki kültür arasında 

gerçekleşebilir. Güçlü egemen kültür, zayıf ve bağımlı başka bir kültürle birleşmez, 

güçlü olan zayıfı yutar. Zayıf olan egemen düzenin belirlediği gündem ve ilkeler 

doğrultusunda yeniden şekillenir ve kendisi olmaktan çıkar. Bunu da sentez 

denemez.413 

 

III.2.3.b. Kökencilik (Fundamentalizm) 

 

Yukarıda postmodernizmin önemli bir niteliğinin ‘görecilik’ olduğu 

söylenmişti. Hatta Ernset Geller’in deyimiyle, postmodernizm “tüm pratikleri ve 

inançları, içinde hiçbir evrenselcilik ihtimalinin bulunmadığı öznel yönelimlerden 

ibaret gören bir tür hiper-göreciliktir.” Gellner, günümüzde bu hiper-göreci 

postmodernistlerle fundamentalist dini hareketlerin yükselişine, biraradalığına 

aldanmamak gerektiğini, haddi zatında bunların birbirlerine rakip unsurlar 

                                                
413 S. Ziyaüddin, a.g.e., 2001, s. 36-39. 



 244 

olduklarını kaydederler.414 İnsanların köktenciliğe sarılmalarının sebebi, kendilerinin 

sahip oldukları değerler ve hakikatlerin, postmodernizm tarafından göreli bir hale 

dönüştürülmesindendir. Zira kendisinin sahip olduğu gerçeği tek ve hakiki olarak 

görmek insanın doğasında vardır. Bu yüzden postmodernizmin görecilik ilkesinin 

ters etki yaratıp köktenciliğe neden olduğu söylenebilir. Bugün dünyanın dört bir 

yanında köktenci hareketlerin baş gösterdiği gözlenmektedir. Sadece Doğu 

dünyasında değil, Batı dünyasında da, (Avusturya’dan ardından Fransa’daki 

seçimlerde radikal sağcıların oylarının artışı) radikal ve köktenci hareketlerden 

gelebilecek bir tehdidin söz konusu olduğu söylenebilir. Doğu dünyasında ise, “canlı 

bombalar” sanki gündelik bir yaşamın bir parçası haline gelmiş durumdadır. Yani 

dünyanın her tarafında bugün insanlarda bir köke dönüş veya öze dönüş 

görülmektedir. İnsanları böyle bir duruma iten en önemli faktörlerin başında 

postmodernizmin olumladığı düşünce ve yaşam standardı gelmektedir. 

 

Köktenciliğin postmodern bir din biçimi olduğunu savunan Z. Bauman, bu 

konuyla ilgili Gilles Kepel’in görüşüne katılmaktadır. Kepel’e göre günümüzde 

köktenci hareketler “tamamen bizim çağımızın çocukları; istenmeyen çocuklar ve 

belki de bilgisayarlaşma ve işsizliğin ya da nüfus toplaması ve artan okuryazarlığın 

piçleri. Ve yüzyılımızın kapanış yıllarında bunların çıkardığı ağlama ve şikayet 

sesleri bizi, bunların soyunu araştırma ve tanınmayan nesillerinin izini sürmeye 

itiyor.” 

 

                                                
414 A. Aktay, a.g.e., 2000, s. 305-306. 



 245 

 Postmodern anlayışın ortaya çıkmasıyla beraber, din konusunda modern 

felsefeden kaynaklanan eleştirilerde bir azalmanın söz konusu olduğu görülmektedir. 

Ancak bu, postmodern dönemde dinin hiçbir yönünün eleştirilmediği anlamına 

gelmemektedir. Zira görüldüğü gibi postmodernizm, bir yandan kutsalın yeniden 

canlandırılmasına veya dine dönüşe imkan tanıyan ve diğer yandan da dünyayı 

kutsaldan arındırmaya çalışan bir süreç olarak karşımızda durmaktadır. Sonuçta 

modernizmin dine yönelik kesin tavrı postmodernizmde bulanık ve belirsiz 

kalmaktadır.  

 

Postmodernizm tarafından dinlere indirilen en büyük darbe onun hakikate 

yönelik tavrından geldiğini söyleyebiliriz. Her şeyi görecelileştiren postmodern 

anlayış hakikatin parçalanmışlığına da yol açmıştır. Postmodernizmin iddiaları 

insana tek, mutlak ve evrensel bir hakikatin olmağı bir bakış açısı sunmaktadır. Bu 

noktada postmodernizmin dine yaptığı etkisinin olumsuz olduğu söylenebilir. Zira 

aşağı yukarı bütün dinler, hakikatin tek ve mutlak olduğunu ileri sürmüşlerdir. Zaten 

hangi din olursa olsun, insanlara açıkladığı hakikatin sadece kendisinde bulunduğunu 

iddia etmezse o zaman o dinin ikna edici olabilmesi çok zayıf bir ihtimaldir.  Bu 

bakımdan postmodernizm dinsel olan hakikate bir sınırlama getirmiştir. Dini 

toplumsal hayattan uzak tutmaya çalışan veya dini hakikatin artık gerilerde kalması 

gereken bir husus olarak gören ve bunun yerine bilimin ve insan aklının geçmesi 

gerektiğini savunan modernist anlayıştan farklı olarak postmodernizm, dine bir yer 

açmaya çalışmaktadır. Ancak postmodernizmin dine ayırmış olduğu yerin, bilime, 

felsefeye ve diğer düşünce biçimlerine verdiği yerden hiçbir ayrıcalığı yoktur. 

Dolayısıyla felsefe ve bilimin açıklamaya çalıştıkları hakikat “mini” olduğu gibi dini 



 246 

hakikat de ancak “mini” bir hakikat olabilir. Bu anlamda hakikatin cazibeliği 

konusunda büyük bir değişikliğin ortaya çıktığı malumdur. Bu değişiklik hayata 

uygulandığı takdirde, postmodernizmin iddia ettiği çoğul bir hakikatin peşine 

düşenlerin sayısının azalacağı söylenebilir. Bu noktada özellikle İslâm dinin tevhid 

anlayışıyla postmodernizmin çoğul hakikat anlayışı arasında büyük bir farkın söz 

konusu olduğu gözümüze çarpmaktadır.  

 

Dinlerin insanlığa hitap edebilecek fazla bir yönünün olmadığı veya dini 

iddiaların ancak insan aklının kavrayabileceği çerçevede ele alınması gerektiğini 

söyleyen modernizm ile dini özneler-arası bir alana indirgemeye çalışan ve dinin 

aşkınsal alanını göz ardı eden postmodernizm iddiaları arasında (dini özel bir alana 

itme açısından) büyük farkların bulunmadığını ifade edilebilir. Zira evrensel bilgi, 

ezeli ve ebedi hakikatın olmadığını savunan postmodernizm, dini, modernizm gibi 

insanı merkeze alarak açıklamaya çalışmaktadır. Bundan dolayı postmodern 

dönemde de dinin özel bir alana itilerek onun, indirgemeci bir yaklaşımla 

açıklanmaya çalışıldığı önemli ölçüde hissedilmektedir.  

 

Son olarak söylenebilir ki, genel anlamda günümüzde insanların artık 

tanrısız bir dünyada yaşama istemedikleri görülmektedir. Diğer bir deyişle insanlar 

dünyada kurulabilecek insan-merkezli bir düzene inanmak istememektedirler. Zira 

bilim ve teknolojinin insana verdiği güven, bugün insanların bizzat kendileri 

tarafından inkâr edilmektedir. Özellikle teknolojinin eğilimlerde bulunduğu kanaati 

gittikçe daha çok kabul görmekte ve yaygınlaşmaktadır. Postmodernizmin, bütün 

bunları eleştirmekle beraber insanlığa din konusunda bir alternatif sunmaktan uzak 



 247 

olduğu da görülmektedir. Başka bir deyişle adeta kendisini yabancı olarak hisseden 

insan, girmiş olduğu bu bulanıklıktan kurtulmak istiyorsa, dini, din kendini nasıl 

tanımlıyorsa öyle tanımlamalıdır ve dini kendinden başka hiçbir şeye 

indirgememelidir.  

Postmodernizim bütün teorik yapılanmasına karşın, bütün diğer düşünce 

akımları gibi o da eleştirilerden nasibini almaktadır. Postmoderniteye yöneltilen 

eleştirilerin en önemlilerinden birisini, postmodern düşünürlerin moderniteye ve 

modern düşünceye ait temelleri yıkmalarına karşılık, bu temellerin yerine yeni bir 

kuram ve sistem getirmemeleri oluşturmaktadır. Modernist olarak tanımlanan 

yazarlar tarafından getirilen “Ne öneriyorsunuz?” sorusu yanıtsız kalmaktadır. 

Postmodern olarak adlandırılan düşünürlerin ise böyle bir amaca sahip olmadıkları 

görülebilir. Onların tartışmalarında durum tespitleri vardır. Bu nedenle, modernite 

düşüncesine yönelik temel eleştirilerine karşı, ortaya çıkan duruma, yaşanan 

sorunlara yönelik bütüncül bir kuram ve çözümler ortaya koymamaktadır. Böyle bir 

kuram koyma niyeti, postmodern düşüncenin özüyle de bağdaşmamaktadır. 

 

Bir diğer eleştiri de, modernite dönemini eleştirilirken, söz konusu 

modernite kendilerinin oluşturdukları ve kurguladıkları bir modernite tasarımıdır. 

Aşırı genellemeci tutumlarından dolayı, modernizmin modern dönemi nasıl 

eleştirdiğini görmemektedirler. Savran’a göre postmodernizm kendisini bir teori 

olarak oluştururken kendi karşıtından, modern ya da moderniteden besleniyor, onu 

olumsuzlayarak, yadsıyarak kendini var ediyor. Ancak postmodernizmin besin 

kaynağını oluşturan karşıtı, büyük ölçüde kendisinin kurguladığı bir karşıt: 

Postmodernizm modernizm ya da moderniteyi farklılaşmış, türdeş, yekpare bir bütün 



 248 

olarak oluşturuyor. Aydınlanma Marksizmi, Modernizm özdeşliğine dayanan bir 

bütün bu. Bu yekpare bütünde Descartes da var Marks da, Rousseau da, Hegel de. 

Foucault’un özerk, akıl sahibi özne kurgusuna dayalı Batı “epistemesi”ne yönelik 

eleştiri Derrida’da Logos merkezli Batı düşüncesinin eleştirisi olarak belirirken, 

Lyotard’ın üst ya da büyük anlatılara yönelttiği eleştiri Baudrillard’ın gösterge 

mantığına dayalı ve üretimci söylemlere yönelik eleştirisiyle bütünleşiyor. 415 

 

Postmoderniteye yönelik eleştirilerden biri de postmodern düşüncenin meta 

anlatılara yönelik olumsuz bir tavır takınmasına karşılık, kendisinin de bir meta 

anlatı haline geldiğidir. Postmoderniste söylem meta söylemin iktidarın karşı küçük 

dil oyunları desteklerken, kendi söyleminin iktidarını kutsar. Conner, bu duruma 

işaret eder: “Postmodern teori, görünür duruma getirme iddiasında olduğu kültürel 

farklılık ve çoğulluk dünyasını adlandırarak, tam da bu dünyayı gözden gizler. 

Postmodernist söylemde, artık hiçbir konsensüs olanağının kalmadığı konusunda 

büyük ölçüde konsensüs bulunması, nihai otoritenin ortadan kalktığının otoriter bir 

tavırla ilan edilmesi ve bütünlüğün artık düşünülemez olduğu bir kültür durumunun 

bütünsel ve kapsamlı bir anlatısının dolaşıma sokulup desteklenmesi gerçekten 

çarpıcıdır. Postmodern teori, kültürel ve eleştirel pratiğin farklı alanları arasındaki 

farklılığın indirgenemez olduğu noktasında ısrarlıdır ama, öte yandan ironik bir 

şekilde, kıyaslanamazlık durumları arasında kendi açtığı hendeklere akıp orada 

karşılaştırmalı araştırmalar için bütünüyle yeni bir kavramsal aygıtın ağırlığını 

taşıyabileceği kadar katılaşan da gene postmodern teorinin kavramsal dilidir.416 

 

                                                
415 Savran, a.g.e., 1999, s. 160. 
416 Conner, a.g.e., s. 23 



 249 

Bu eleştirilere karşı postmodernler çelişkiyi de olumsarlar. Onlar rasyonel 

bir bütünlükçü sistem sunma iddiasında bulunmazlar. Kumar, kuram ve gerçeklik 

arasındaki uygunluk konusunda yapılmaya çalışılan samimi incelemelerin, 

postmodernistler tarafından ironik bir gülümsemeyle karşılandığını belirtir. Çelişki 

ve döngüsellik bir mantık hatası olarak görülmek bir yana, post-modern kuramın bazı 

değişkelerinde fiilen alkışlanır.417 Postmodernite, bütünsel mantıklı bir kuram sunma 

amacını taşımaz. Bütüncül teori yerine mevcut olana vurgu yaparlar. Farklılıkları, 

çeşitlilikleri, ironiyi ve çok sesliliği teşvik eder, olumsarlar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
417 Kumar, a.g.e., 1999, s. 129. 



 250 

SONUÇ 

 
Modernite, girdiği her toplumun inanma ve yaşama tarzını, insanı 

tanımlama biçimini, toplumsal yapıyı, üretim ve tüketimini, yönetme ve yönetilme 

anlayışını mahiyet olarak değişikliğe uğratarak vücut bulmuştur. Öte yandan, 

hakikatin akıl merkezli tanımı, ister istemez insanı da hakikatin merkezine taşır. 

İnsan kendisini merkeze alırken, temel niteliğini, yani akıl varlığını da evrensel 

olarak öne sürer. Ancak aklın bu evrenselliği öne çıktığı andan itibaren bir sorunu da 

beraberinde getirir: Batı, evrensel ilan ettiği Logos ile kendisini özdeş kılmaktadır. 

Aklın bu evrensellik iddiası, modern bilgi/bilimin ve teknolojinin desteğiyle de, 

dünyanın Avrupalı olmayan kültürlerine bir türden mutlak akıl olarak sunulur.  

 

Bu durum Müslümanların modernite ile kurmuş oldukları ilişkinin 

belirsizliğine yol açmıştır. İslâm, bir yandan eleştirel bir tutum, hatta bir türden karşı 

olum sergilese de, Batıyla ilişkilerini kökten kopartmamıştır. İslâm toplumları bir 

yandan demokrasi, ilerleme, bireycilik ve kapitalizm gibi kavramlarının karşılıklarını 

kendi kültürlerinde bulmaya çalışmışlardır; herhangi bir karşılık bulamadıklarında da 

durum bazen sert bir muhalefete dönüşmüştür, bazen de bir değer olarak İslâm’ın 

yeniden yüceltilmesi ile sonuçlanmıştır. İslâm’ın bir “akıl dini” olduğu 

varsayımından hareketle savlarını kuran Muhammad Abduh’un düşünceleri bu yönde 

şekillenmiştir. Bu yeni “durum” kökten bir kopuş olmasa bile kendisini meydana 

getiren coğrafya üstündeki insanlara ait 15 yüzyıllık bir geleneği, inanma ve yaşama 

biçimini, kültür, toplumsal yapıyı, üretim ve tüketim biçimlerinden toplum modeline 

kadar her şeyi kökten nitel bir değişime uğrattı.  

 



 251 

Yeni zamanlarda Müslüman dünyasının düşünürleri yeni sorularla karşı 

karşıya kalmıştır. Modernliğin yarattığı kırılmalar politik kültürel alanda farklı 

kanallarda yansıma buldu. Modernite ya Batılı Hıristiyan kültürel kodlara 

ingirgenerek bir kültür emperyalizmi olarak görülüp bütün olarak reddedildi ya da 

aynı çıkış noktasından hareke eden bazıları için hayranlıkla dolu bir çoşkunlukla 

karşılandı. Modernitenin reddi biçiminde de kabulü biçiminde de olsa İslâm 

düşünürleri, toplumların Avrupa toplumlarıyla karşılaştırıldığında ortaya çıkan 

geriliğe bağlı olarak bir tavır takınma eğilimindeydiler. Bu erken dönem romantik 

tepkiler modernliğin tabanını yapmaya yönelmekten ziyade, bulanık bir zihin halini 

oluşumuna katkıda bulundular.  

 

Yaşanılan bu çağda “kültürler arasındaki diyalog” ya da “uygarlıklar 

arasındaki diyalog” adı ile bir takım uygulamalar gerçekleştirilmeye çalışılıyor. 

Kavram çiftinin kaynağındaki bilinç gerilimi, uygulamada politik bir uzlaşma ile 

aşılmaya çalışılıyor. DOĞU/BATI veya daha politik bir ayrımla İslâm/Batı olarak bu 

temel kavram çifti ya da tartışma, iki taraf arasında sıkışmış olarak duruyorsa da, 

bütün gerilimlere rağmen, çelişkiler aşılmak da isteniyor.  

 

Kavramların kendi içindeki çelişkileri açımlayan bir akıl yürütme metodu, 

bu kavram çiftinin gerilimin aşılmasını bize bir olanak olarak sunabilir. Derridacı bir 

yapısöküm çelişkinin analizini sağlayabilir. Ama Doğu, şimdilik daha etkin bir 

eleştiri metodu ile meşgul görünüyor. Postmodern söylem Doğu entelektüelleri için 

olumlu anlamda beklenmedik bir malzeme sunuyor. Postmodern analiz bir yandan 

Batı’nın dayandığı paradigmalara saldırıyor, bir yandan da politik çoğulculuğu 



 252 

savunuyor olmasından dolayı yıllardır Doğulu eleştirilerin gereksinim duyduğu 

kavram ve söylemi sağlamaktadır. Ancak bu postmodern söylemin bir kurtuluş 

söylemi olarak görülmesi gerektiği anlamına gelmez. Tersine, Doğulu 

entelektüellerinin eleştirisinin Batı’da bir karşılığının oluşmuş olması açısından 

önemlidir. Ve ilk defa bir söylem çerçevesinde iki taraf bir birbirini anlayabilme 

olanağını ele geçireceklerdir. Ancak Postmodern eleştirinin kutsal olan her şeyi yerle 

bir etmeye çalışması açısından bakıldığında, bütün yönleriyle postmodernizm 

Doğulu bir söylem ve dünya anlayışı açısından kabul edilir değildir. Ancak 

postmodern analizin uygulanabilirliğinin zorunluluğunu sağlayan bir kuramsal 

çerçeve olmadığı için, her eleştiri grubu kendi postmodern söylemi içinde kavram ve 

uygulamaları eleştirebilir. Bu durumun sağlayabileceği en az etki, hiç olmazsa politik 

İslâmın terörize edilmesinin önüne geçilmesinin entelektüel olanağını sağlayabilir. 

    

Postmodern anlayışın ortaya çıkmasıyla beraber, din konusunda modern 

felsefeden kaynaklanan eleştirilerde bir azalmanın söz konusu olduğu görülmektedir. 

Ancak bu, postmodern denemde dinin hiçbir yönünün eleştirilmediği anlamına 

gelmemektedir. Zira görüldüğü gibi postmodernizm, bir yandan kutsalın yeniden 

canlandırılmasına veya dine dönüşe imkan tanıyan ve diğer yandan da dünyayı 

kutsaldan arındırmaya çalışan bir süreç olarak karşımızda durmaktadır. Sonuçta 

modernizmin dine yönelik kesin tavrı postmodernizmde bulanık ve belirsiz 

kalmaktadır.  

 

Postmodernizm tarafından dinlere indirilen en büyük darbe onun hakikate 

yönelik tavrından geldiğini söyleyebiliriz. Herşeyi görecelileştiren postmodern 



 253 

anlayış hakikatin parçalanmışlığına da yol açmıştır. Postmodernizmin iddiaları 

insana tek, mutlak ve evrensel bir hakikatin olmadığı bir bakış açısı sunmaktadır. Bu 

noktada postmodernizmin dine yaptığı etkisinin olumsuz olduğu söylenebilir. Zira 

aşağı yukarı bütün dinler, hakikatin tek ve mutlak olduğunu ileri sürmüşlerdir. Zaten 

hangi din olursa olsun, insanlara açıkladığı hakikatin sadece kendisinde bulunduğunu 

iddia etmezse o zaman o dinin ikna edici olabilmesi çok zayıf bir ihtimaldir.  Bu 

bakımdan postmodernizm dinsel olan hakikata bir sınırlama getirmiştir. Dini 

toplumsal hayattan uzak tutmaya çalışan veya dini hakikati artık gerilerde kalması 

gereken bir husus olarak gören ve bunun yerine bilimin ve insan aklının geçmesi 

gerektiğini savunan modernist anlayıştan farklı olarak postmodernizm, dine bir yer 

açmaya çalışmaktadır. Ancak postmodernizmin dine ayırmış olduğu yerin, bilime, 

felsefeye ve diğer düşünce biçimlerine verdiği yerden hiçbir ayrıcalığı yoktur. 

Dolayısıyla felsefe ve bilimin açıklamaya çalıştıkları hakikat “mini” olduğu gibi dini 

hakikat de ancak “mini” bir hakikat olabilir. Bu anlamda hakikatin cazibeliği 

konusunda büyük bir değişikliğin ortaya çıktığı malumdur. Bu değişiklik hayata 

uygulandığı takdirde, postmodernizmin iddia ettiği çoğul bir hakikatin peşine 

düşenlerin sayısının azalacağı söylenebilir. Bu noktada özellikle İslâm dinin tevhid 

anlayışıyla postmodernizmin çoğul hakikat anlayışı arasında büyük bir farkın söz 

konusu olduğu gözümüze çarpmaktadır.  

 

Dinlerin insanlığa hitap edebilecek fazla bir yönünün olmadığı veya dini 

iddiaların ancak insan aklının kavrayabileceği çerçevede ele alınması gerektiğini 

söyleyen modernizm ile dini özneler-arası bir alana indirgemeye çalışan ve dinin 

aşkınsal alanını göz ardı eden postmodernizm iddiaları arasında (dini özel bir alana 



 254 

itme açısından) büyük farkların bulunmadığını ifade edilebilir. Zira evrensel bilgi, 

ezeli ve ebedi hakikatın olmadığını savunan postmodernizm, dini, modernizm gibi 

insanı merkeze alarak açıklamaya çalışmaktadır. Bundan dolayı postmodern 

dönemde de dinin özel bir alana itilerek onun, indirgemeci bir yaklaşımla 

açıklanmaya çalışıldığı önemli ölçüde hissedilmektedir.  

 

Son olarak, buradaki tartışmada kuramsal bir öneri sunmaktan kaçınılmış 

olunsa da, İslam ve modernite yaklaşımlarının kendi içindeki meşru ilkelerinin bir 

araya getirilmesi ile tartışılabileceiği gösterilmeye çalışılmıştır. Meşru ilkeler 

aracılığı tartışabilmek, her türden fundamentalliğin bir tutum olarak dünya 

egemenliğinin karşısında durmanın olanağı sağlanmış olur. Buradaki öneri, doğru ya 

da yanlışların listesini sunmak değil, bu listenin gerekli görülmesi koşullarının 

ortadan kaldırılması önemlidir. Çünkü doğruluk ve yanlışlık listesinin düşüncesi bile 

politik bir tutumdur. Önemli sonuç, politize edilmemiş düşünmelerin önünü 

açmaktır. Bunun için herkesin kendi aynasına bakması gerekmektedir. Batı modern 

olarak kendisini sunarken ne kadar totaliter ise, Doğu da kendisini korurken o kadar 

fundementaldir.  

 

 

 

 

 

 

 



 255 

ÖZET 

 

Tez, özünde “'İslâm ve modernite” ikili karşıtlığının kurgusökümünü 

amaçlamaktadır. ‘Ve’ bağlacının imlediği, İslâm ve modernite’nin bağdaşabilirliği/ 

bağdaşamazlığı matriksi temel alınarak karşıtlığın özü kavranılmaya çalışılmıştır. Bu 

bağlamda, ilk adımı tarihsel gelişimi içinde modernitenin anlamının kurgulanışı 

betimlenmeye çalışılmıştır.  Bu betimlemeyi, İslâm’ın (Din ve kültür sistemi) bu 

kurgulanış içinde nasıl görüldüğü, İslâm’dan ne anlaşıldığının açımlaması 

izlenmiştir. Son olarak da, Modernitenin krizi olarak ortaya çıkan Postmodern durum 

içinde filizlenen eleştiriler bağlamında, İslâm’ın kendinden ne anladığı ve modernite 

görüşü içinde biçimlenen İslâm anlayışına gösterilen tepkilerin kavramsal 

çözümlemesi yapılmıştır. 

 

Ayrıca, bu çalışma,  modernitenin en temel ve en özgün metafizik savı 

tarihsel varoluş için mükemmel bir norm oluşturma çabası olarak gösterilmektedir. 

Bu çabanın kurumsal kaynağı ise Aydınlanmanın ‘Evrensel Etik’ ve ‘Evrensel Us’ 

paradigmasıdır. Etik ve entelektüel olan evrensel bir tarihsel sürecinin olanağını 

tartışmalı biçime dönüştürüyorsa modernite ve İslâm karşıtlığı olarak konulan 

durumun anlamı nasıl biçimlenebilir? Bu temel sorunun yanıt aşamalarında 

modernitenin kurgulanış aşamaları ve temel savları irdelenmiştir. 

 

Son olarak çalışma, Postmodern tartışmalar doğrultusunda Batı’nın İslâm 

değerlendirmesi ve postmodern anlayış çerçevesinde İslâm dünyasının kendini nasıl 

değerlendirdiği üzerinde yoğunlaşmıştır. 



 256 

SUMMARY 

In this thesis we try first to discuss the meaning and the significance of 

modernity, and try to show modernity in all its dimensions. Then we try to discuss 

the relation of modernity and İslâm, What do Muslims understand by Modernity? 

Have they absorbed Western ideas, and is there an İslâmic vision to Modernity, and 

finally we try to discuss the meaning of post modernity with relation to İslâm. 

 

In generally the relation between İslâm and modernity is thought to be 

negative .But i think it is superficial approach. In fact one has to go deeper both into 

İslâmic philosophy as well as culture and history as into the meaning and 

significance of the term modernity. In fact Modernism and modernity have evoked 

great deal of controversy in the İslâmic world .The response of the İslâmic world also 

has not been uniform to the project of modernity. But in the same time, we can see 

that the modern West is itself riven by disagreements toward modernity. This 

challenges the often implicit equation of the modern condition with the western 

condition, it also undermines the opposition between İslâm and the west by 

suggesting that there is an at times common critique of modernity, despite 

differences in the ways modernity has been experienced and defined. 

 

However, in every era of human history, modernity, or some equivalent term, has 

meant the ways, norms and standards of the dominant and expanding civilization. Every 

dominant civilization has its own modernity over a wide area and radiated (its) influence 

over a much broader, far beyond its imperial frontiers. Today, the dominant civilization is 

western, and western standards therefore, define modernity. But the question stil, will İslâm 

respond?  



 257 

KAYNAKÇA  
 

 

 Abduh, Mohammad, Risalat al-Tawhid, Kahire, Darul Şuruk, 1966. 

Abduh, Mohammed, Al İslam Din Al A’lim Wa Al Madaniya, Beyrut, Al Haya, 

1989. 

Abduh, Mohammed, El – A’malu Al kamile, Mısır, Almajlis, 1977. 

Abel, Oliver, “Laiklik Ne Demektir”, çev. Haldun Bayrı, Defter, sayı 13, 1990. 

Adams, Daniel J., Postmodernizmin Teolojik Anlamı, çev. Temel Yeşilyurt, Fırat 

Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi Dergisi, sayı 4, Elazığ, 1999. 

Adorna, Theodor, Against Epistemology, London and Cambridge Mass, Basil 

Balckwell and MIT Perss,1983. 

Adorno, Theodor, “Husserl and the Problem of İdealism”, Jurnol of Philosophy, 

Vol. XXXVII, no. I, January, 1940. 

Ahmed An-Naim, Abdullahi, Liberal İslâmcı Söylemde Demokrasi Kavramı, 

İslâm ve Demokrasi, Kollektif Tüses Yayınları, 2002. 

Akay, Ali, Postmodern Görüntü, Ankara, Bağlam Yayıncılık, 2000. 

Aktay, Yasin, Postmodern Dünyada Din, Ankara, Vadi Yayınları, 1998. 

Al –Azma, Aziz, Al Kawmiya Al A’rabiya Wa Al İslamawiya, Beyrut, Darul Fikr, 
1983. 

Al -Azmeh, Aziz, İslâmlar ve Moderniteler, çev. E. Gen, İstanbul, İletişim, 1996. 

Al Cabiri, Mohamad Abed, Nahnu Wa Al Turas, Moroko, Al Markiz yayın evi, 

1980. 

Al- Marzuki, abu Yaarub, Şurut Nahdat Al Arab, Beyrut, Darul fikr al Muaasir, 

2001.    

Al Treki, Fathi, Kutub wa al Fikir Al Mua’sir, Beyrut, Darul Şuruk, 2002. 



 258 

Alatlı, Alev, “İkinci Aydınlanma Çağı”, Doğu Batı Dergisi, sayı 10, Ankara, 2000. 

Al-Azmeh, Aziz, “Arap Milliyetçilği ve İslâmcılık”, çev. İskender Savaşır, Toplum 

ve Bilim, Sayı 29/30, 1985. 

Alzubi, Emin, Mejelet al arabi, sayı 89, Kuwait, 2002. 

Amara, Mohamad, abu Al Alala al Mawdudi, Mısır, Darul Şuruk, 1987. 

Amara, Mohamad, Al İmam Mohammad Abduh, Beyrut, Darul Weyhda, 1985.  

Amara, Mohamad, Alrad a’la al Dahriyyun li al Afgâni, Mısır, Darul fikr, 1982. 

Amin, Ahmed, Muhtarat felsefiye, Beyrut, Dar el- Saki yayin evi, 2001.  

Appleby, R. Scott, The Rise Of İslamic Fundamentalism, Detroit, Greenhaven 

Pres, 2006. 

Arkun, Muhammed, Al İslâm, Aruba, Algarb, Beyrut, Dar el saki yayın evi, 1995. 

Arkun, Muhammed, Kur’an Okumaları, çev. Ahmet Zeki Önal, İstanbul, İnsan 

yayınları, 1985.  

Arkun, Muhammed, Nafize Ala Al İslâm, Beyrut, Dar atiye yayın evi, 1996. 

Aron, Raymond, Sanayi Toplumu, çev. E. Gürsoy, İstanbul, Dergah Yayınları, 

1997. 

Arslan, Abdurrahman, Moden Dünyada Müslümanlar, İstanbul, İletişim Yayınları, 

2000. 

Arslan, Ahmet, İslâm Demokrasi ve Türkiye, Ankara, Vadi Yayınları, 1999. 

Arwi, Abdullah el, Al aydolejya Al arabiye Al muasira, Al Kahira, Al Ahram 

yayın evi, 2000. 

Awni, Semir, Al Hadasa Wa al Fard, Amman, AlShoruk yayın evi, 2002. 

Bacon, Francis, Novum Organum, çev. S. Akkaş, Ankara, Doruk yay., 1999.  



 259 

Barthes, Roland, Yazı ve Yorum, çev. Tahsin Yücel, İstanbul, Metis Yayınları, 

1999. 

Bartos, Ottomar, “Postmodernism, Postindustrialism and the Future”, The 

Sociological Quarterly, Volume, 37, Number 2, 1996. 

Başer, Vehbi, “Modernizm ve Postmodernizm Arasında Kutsalın Yitirilişi”, 

İslâmiyat, Cilt. IV, Sayı 3, Ankara, 2001. 

Baudrillard, Jean, Simülakrlar ve Simülasyon, çev. Oğuz Adanır, Ankara, Doğu 

Batı Yayınları,  2003. 

Bauman, Zgymunt, Modernite ve Holocaust, çev. Suha Sertabiboğlu, İstanbul, 

Sarmal Yayınevi, 1997. 

Bauman, Zygmunt, Postmodern Etik, çev. Alev Türker, İstanbul, Ayırntı Yayınları, 

1998. 

Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, çev. İ. Türkmen, Ayrıntı, 

İstanbul, 2000. 

Bauman, Zygmunt, Yasa Koyucular ile Yorumcular, çev. Kemal Atakay, İstanbul, 

Metis Yayınları, 2003. 

Benhabib, Şeyla, Modernizm, Evrensellik ve Birey, çev. Mehmet Küçük, İstanbul, 

Ayrıntı Yayınları, 1999. 

Benjamin, Walter, Son Bakışta Aşk, çev. N. Gürbilek ve S. Yücesoy, İstanbul, 

Metis Yayınları, 2000. 

Berman, Marshall, Katı Olan Her Şey Buharlaşıyor, çev. Ü. Altuğ ve B. Peker, 

İstanbul, İletişim Yayınları, 1999. 

Best, Steven-Kellner, Dauglas, Postmodern Teori, çev. Mehmet Küçük, İstanbul, 

Ayrıntı Yayınları, 1998. 



 260 

Birnbaum, Norman, Sanayi Toplumunda Kriz, çev. T. Karatekin, F. Ülgüt, 

İstanbul, Babil Yayınları, 2002. 

Boroujerdi, Mehrzad, İran Entelektüelleri ve Batı, çev. Fethi Gedikli, , İstanbul, 

Yöneliş Yayınları, 2001. 

Brzerzinski, Zbigniew, Kontrolden Çıkmış Dünya, çev. Haluk Menemencioğlu, 

İstanbul, Türkiye İş Bankası Yayınları, 1996. 

Bumin, Tülin, Tartışılan Modernlik, Yapı Kredi Yay., İstanbul, 1996. 

Cahoone, Lawrence E., Modernliğin Çıkmazları, çev. A. Demirhan, İstanbul, İnsan 

Yay., 2001.  

Callincos, Alex, Against Postmodernism, Newyork, Polity Prees, 2002. 

Ceylan, Yasin, “İslâm ve Diğer Her Şey”, Doğu-Batı Dergisi, sayı 31, Ankara,2005. 
Ceylan, Yasin, “Yeni Yüzyılda Müslüman Olmak”, Doğu-Batı Dergisi, Sayı 10, 

Ankara, 2000. 

Chevalier, Jean, Din Fenomeni, çev. Mehmet Aydın, Konya, Damla Matbaacalık, 

1995. 

Collingwood, R. G., Tarih Tasarımı, çev. K. Dinçer, İstanbul, Ara Yay., 1990.  

Çigdem, Ahmet, Taşra Epiği, İstanbul, Birikim Yayınları, 2001,  

Çiğdem , Ahmet, Aydınlanma Felsefesi, İstanbul, İletişim Yay., 1999.  

Çiğdem, Ahmet, Bir İmkan Olarak Modernite, İstanbul, İletişim Yayınları, 1997. 

Dante, İlahi Komedya, çev. R. Teksoy, Oğlak, İstanbul, 1998.   

Descartes, Rene, Metot Üzerine Konuşma, çev. K. Sahir Sel, İstanbul, Sosyal Yay., 

1994. 

Dochherty, Thomas D., “Postmodernizm: Bir Giriş”, Postmodernist Burjuva 

Liberalizmi, Der. Yavuz Alagon, İstanbul, Mavi Ada Yayımcılık, 

2000. 



 261 

Eaglestone, Robert, Postmodernizm ve Holocaust’un İnkar Edilmesi, çev. Ebru 

Kılıç, İstanbul, Evereset Yayınları, 2002. 

Edward, Beverly Milton, İslamic Fundamentalism Since 1945, New York, 

Routledge yayınları, 2005.  

Erdoğan, İrfan, Kapitalizm, Kalkınma, Postmodernizm ve İletişim, İstanbul, Erk 

Yayınları, 2000. 

Esposito, John L., “Demokrasi İslâmcı Hareketler ve Devlet”, İslâm ve Demokrasi, 

1994. 

Esposito, John l-Woll. John O., Makers of Contemporary İslâm, Oxford University 

Ress., 2001. 

Ezioni, Amitai, Modern Organizations,  Pretice-Hall, 1964. 

Featherstone, Mike, Postmodernizm ve Tüketim Kültürü, çev. Mehmet Küçük, 

İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 1996. 

Fields, Martin; “Postmodernism”, Premise, vol. II, no:8, 1995. 

Foucault, Mıchel, Büyük Kapatılma, çev. Ferda Keskin, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 

2000. 

 Foucault, Michel, The Archeology of Knovledge and The Discourse on 

Language, çev. A. M. Sheridan, New York, Pantheon Books, 1972. 

Foucault, Söylemin Düzeni, çev.Turhan Ilgaz, İstanbul, Hil Yayın, 1992. 

Fouda, Ahmad, Al-Hadasa wa al-Turas, Beyrut, El-Merkez Al-arabi yayın evi, 

2003. 

Gellner, Ernest, Postmodernizm İslâm ve Us, çev. Bülent Peker, Ankara, Ümit 

Yayınclık, 1994. 



 262 

Gibb, Hamilton Alexandar Rosskeen, Modern Trends İn İslam, İllinois, University 

of Chicago Press, 1945.  

Gibb, Hamilton Alexandar Rosskeen, Whither İslam?, London, Victor Gollancz 

Press, 1932.  

Giddens, Anthony, Modernliğin Sonuçları, çev. Ersin Kuşdil, İstanbul, Ayrıntı 

Yayınları, 1998. 

Giere, Ronld N., Science and Technology studies: Prospects for an Engilihtened 

Postmodern Synthesis, Science, Technology & Human Values, 

1993, vol: 18, no: 1, Vinter. 

Goldman, Lucien, Aydınlanma Felsefsi, çev. E. Arslan, Ankara, Doruk Yayınları, 

1999. 

Gorz, Andre, İktisadi Aklın Eleştirisi, çev. Işık Ergüden, İstanbul, Ayrıntı 

Yayınları, 1995 

Gökberk, Macit., Felsefe Tarihi, İstanbul, Remzi Yayınları, 1993. 

Göle, Nülifer, Melez Desenler, İstanbul, Metis Yayınları, 2002. 

Göle, Nülüfer, “Batı Dışı Modernlik Üzerine Bir İlk Desen”, Doğu –Batı Dergisi, 

Sayı 2. Ankara, 1998. 

Hardt, M-Negri. A., İmparatorluk, çev. Abdullah Yılmaz, İstanbul, Ayrıntı 

Yayınları, 2001.  

Harvey, David, Postmodernliğin Durmu, çev. Sungur Savran, İstanbul, Metis 

Yayınları,  1997.  

Hekman, Susan, Bilgi Sosyolojisi ve Hermeneutik, çev. H. Arslan-B. Balkız, 

İstanbul, Paradigma Yayınları, 1999. 



 263 

Hick, John, İnançların Gökkuşağı, çev. Mahmut Aydın, Ankara,  Ankara Okulu, 

2002. 

Horkheimer, Max, Adorno, Thedor W., Aydınlanmanın Diyalektiği, çev Oğuz 

Özügül, İstanbul, Kabalcı Yayınevi, 1995. 

Horkheimer, Max, Akıl Tutulması, çev. Orhan Koçak, İstanbul, Metis Yayınları, 

1994. 

Horkheimer, Max, Eclipse of Reanson, New York, 1947. 

Hourani, Albert, Al Fikr Al A’rabi Al Muaasir, Beyrut, Darul Nahda, 1995. 

Hourani, Albert, Al İslam Fi Al Fikir Al Orobi, Beyrut, Al Ahliye Yayın evi, 1984.  

İbrahim abu- Rabi, Modernlik ve Çağdaş İslâm Düşüncesi, çev. Ünal Çağlar vd., 

Yöneliş Yayınları, 2003,  

İbrahim, Galyon, İghtiyal Al A’kl, Mısır, Madbuli yayın evi, 1990. 

İkbal, Muhmmed, İslâm’da Dini Tefekkürün Yeniden Teşekkülü, çev. Sog Huri, 

İstanbul, 2002.  

İzutsu, Toshihiko, İslam Düşüncesinde İman Kavramı, İstanbul, Pınar yayınları, 

2005. 

Jahanbakhsh, Forough, İslâm Democracy and Religious Madernism in İran 

(1953-2000), Brill, 2001. 

Jeanniere, Abel, “Modernite Nedir?”  Modernite Versus Postmodernite, İstanbul, 

Vadi Yayınları, 2000. 

Kahraman, Hasan Bülent, “Avrupa: Türk Modernleşmesinin Xanadu’su”, 

Liberalizm Devlet ve Hegemonya, (Derleyen: E. Fuat Keyman) 

İstanbul, Everest Yayınları, 2002.  



 264 

Kant, İ., “Aydınlanma Nedir Sorusuna Yanıt”, çev. N. Bozkurt, Seçilmiş Yazılar, 

İstanbul, Remzi, Yay., 1984. 

Kant, İ., “Dünya Yurttaşlığına Amacına Yönelik Genel Bir Tarih Tasarımı”, çev. 

Uluğ Nutku, Yazko Felsefe Yazıları, 4. Kitap, 1982. 

Kant, İ., Arı Usun Eleştirisi, çev. A. Yıldırım, İstanbul, İdea, 1993. 

Kaplan Yusuf, “Seküler Aklın Ötesi”, İslâmiyet, Cilt IV, Sayı 3, Ankara, Avrasya 

Yayıncılık, 2001. 

Karaman, Hayreddin, “İslâmi Uyanışın Öncüleri”, Toplum ve Bilim Dergisi, sayı. 

29, 1985. 

Kellner, Douglas, “Toplumsal Teori Olarak Postmodernizm: Bazı Meydan Okumalar 

ve sorunlar”, çev. Mehmet Küçük, Modernite Versus 

Postmodernite, Vadi Yayınları, Ankara, 2000. 

Kierr, Clark v.d., “Sanayileşmenin Mantığı”, Sosyoloji Yazıları, Der: İhsan Sezal, 

Ekin Kitapevi, 1995. 

Konty, Oliver, “Üçgenin Tabanını Yok Sayan Protogoras: Oryantalizm ve Ataerkillik 

Üstüne”, Doğu–Batı Dergisi, Sayı 20, Ankara, 2002. 

Kumar, Krishan, Sanayi Sonrası Toplumdan Post-Modern Topluma Çağdaş 

Dünyanın Yeni Kuramları, Çev. M. Küçük, Ankara, Dost Yay., 

1999. 

Kutub, Seyyid, Al A’dalah al İjtima’aiye Fi al İslâm, Mısır, Darul Şuruk, 1984. 

Kutub, Seyyid, Al Salâm al A’alami Wa al İslâm, Mısır, Darul Şuruk, 1983. 

Kutub, Seyyid, Din Bu, Çev. Furkan Hocaoğlu, İstanbul, Özgün Yayıncılık, 1998. 

 Kutub, Seyyid, Khasaîs al Tasawur Al İslâmi wa Muqawwimatuhu, Mısır, Darul 

Şuruk,  1982. 



 265 

Kutub, Seyyid, Ma’âlim Fi al Tarik, Darul Şuruk, Mısır, 1980. 

Kutub, Seyyid, Muqawwimat al Tasawur al İslâmi, Mısır, Darul Şuruk, 1986. 

Kutub, Seyyid, Nahwa Mujtama’ İslâmi, Mısır, Darul Şuruk, 1980. 

Küçük, Mehmet, “Postmodernin Modern Karakteri ya da Dönemleştirmenin İronisi”, 

Modernite Versus Postmodernite, Derleyen Mehmet Küçük, Vadi 

Yayınları, 2000.  

Küyel, Türker, Mübahat, “Klâsik, Skolâstik, Modern”, Klasik Çağ düşüncesi ve 

Çağdaş Kültür I. Sempozyum, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 

Ankara, 1977. 

 Lahbabi, Mohamad Aziz, Al Şakhsaniye Al İslamye, Mısır, Darul Maarif, 1988. 

Lahbabi, Mohamad Aziz, Mine Al kain ile Al Şakhs, Mısır, Dar el Maarif, 1962. 

Larori, Abdullah, Tarihselcilk ve Gelenek, Çev. Hasan Bacanlı, Vadi Yayınları, 

1993. 

Laroui Abdullah, İslâm ve Modernlik, Çev. Ayşegül Yaraman-Başbuğu, Milliyet 

Yayınları 1993. 

Löwy, Richard, “Development Theory, Globalism adn the New World Order: The 

Need for a Postmadern Antiracist and Multicultural Critique”, 

Journal of Black Studies, v.28, 1991. 

Lyotard, J.F., Postmodern Durum, Çev. Ahmet Çigdem, Vadi Yayınları, Ankara, 

1997 

Macintry, Alasdair, After Virtue, İndiana, University of Notre Dame Pres, 1984.  

Mahafda, Ali, Al İtijahat Al Fikriye A’inda al A’rab, Beyrut, Al Ahliya yayın evi, 

1987. 

Mahmod, Zeki Nejeb, Hazha Al A’sr Wa Thaqâfatuhu, Beyrut, Darul Şuruk, 1980. 



 266 

Marcuse Herbert, Negations: Essays İn Critical Theoriy, Çev. J. J. Shapira, 

Boston, 1968. 

Margulies, Philip, The Rise Of İslamic Fundemantalism, New York, Thomson 

yayınları, 2006.  

Martin, Jay, Diyalektik imgelem, çev. Ü. Oskay, İstanbul, Ara Yayınları, 1989. 

McNeill, William H., Dünya Tarihi, Çev. A. Şenel, İmge Yay., Ankara, 2001.  

Mert, Nuray, İslâm ve Demokrasi, İz Yayıncılık, 1998, 2002. 

Mevdudi, Seyyid Ebu’l Ala, Gelin Müslüman Olalım, Çev. Filiz Türel, Pınar 

Yayınları, 2006.  

Moussalli, Ahmad S., “İsamic Fundamentalist Perceptions of Other Monotheistic 

Religions”, İnternational Symposium on Mutual Perceptions on 

Monotheistic Geligions since the Mid – 20 Century, 17 – 21 

April, University of Lausanne, 1995. 

Murphy, John W., Postmodern Sosyal Analiz ve Postmodern Eleştiri, Çev. 

Hüsamettin Arslan, İstanbul, Paradigma Yayınları, 2000. 

Nasır Hamid Ebu Zeyd, İslamla Bir Yaşam, Çev. C. Moralgil, İstanbul, İletişim, 

2004.  

Nasr, Hassein, Ideals and Realities of İslâm, London, George Allen and Unwin ltd., 

1966. 

Nasr, Hassein,“Muslim Modernists: The Torch-Bearers of Progressive İslâm”, The 

İslâmic Quarteriy, Vol. XXXI, Number 3, London, 1987. 

Nietzsche, Frederick, Eylem Ödevi, çev. İsmet Zeki Eyüboğlu, İstanbul, Birey 

Yayınları, 1983. 



 267 

Nietzsche, Frederick, Güç İstenci: Bütün Değerleri Değiştiriş Denemesi, çev. S. 

Umran, İstanbul, Birey Yay., 2002.  

Nietzsche, Frederick, İyi ve Kötünün Ötesinde, çev. Ahmet İnam, İstanbul, Ara 

Yayınları, 1990. 

Nietzsche, Frederick, The Will to Power, çev. Walter Kaufmann-R.J. Hollingdale, 

New York, Random House, 1967. 

O’leary, De-Lacy, İslâm Düşüncesi ve Tarihteki Yeri, Çev. H.Yurdayın-

Y.Kutluay, Pınar Yayınları, 2003. 

Okyayuz, Mehmet; “Postmodernizm: Modernitenin Öteki Yüzü”, Doğu Batı 

Dergisi, sayı 10, Ankara, 2000. 

Özdemir, İbrahim, Postmodern Düşünceler, İstanbul, Kaynak Yayınları, 2002. 

Paz, Oktavio, Öteki Ses, İstanbul, İnkilap Yayınevi, 1997. 

Perşembe, Erkan, “Modernlik Gerçeğinden Postmodernlik Söylemine Din Sorunu”, 

Ekev Akademi Dergisi, 2002, yıl 6, sayı 13, Erzurum Kültür ve 

Eğitim Vakfı Yayınevi, Ankara, 2002. 

Phares, Walid, The War Of İdeas (Jihadism Against Democracy), USA, Palgrave 

yayın evi, 2007.  

Rahman, Fazlur, İslâm, İzmir, Selçuk Yayınları, 1981. 

Rida, Saadeh, Al Falsafa Wa Al Din, Beyrut, Darul Fikr, 1990. 

Ritzer, George, Toplumun McDonaldlaştırılması, Çev. Ş. Süer Kaya, İstanbul, 

Ayrıntı Yayınları, 1998. 

Robinson, Dave, Nietzsche ve Postmodernizm, Çev. Kaan H. Ökten, İstanbul, 

Everest Yayınları, 2000. 



 268 

Rorty, Richard, “Habermas, Lyotard ve Postmodernite”, Çev. Mehmet Küçük, 

Modernite Versus Postmodernite, Ankara, Vadi Yayınları, 2000. 

Rosenau, Pauline Marie, Postmodernizm ve Toplum Bilimleri, Çev. Tuncay 

Birkan, Ankara, Ark Yayınları, 1998. 

Said Edward, Al Aliha Alati Tafşal Daima, Beyrut, Darul Takwin, 2003.  

Said Edward, Freud Wa Gayir Al Orobiyyin, Beyrut, Darul Adab yayın evi, 2004. 

Said, Edward, Al İstişrak, Beyrut, Muasasit Al abhath yayın evi, 1991. 

Said, Edward, Oryantalizm, Çev. Nezih Uzel, İstanbul, İnsan Yayınları, 1998. 

Sanbay, Ali Yaşar, Kamusal Alan Diyalojik Demokrasi Sivil İtiraz, İstanbul, Alfa 

Yayınları, 2000.  

Sarıbay, Ali Yaşar, “Fin de Secle 2000”, Bilgi ve Düşünce Dergisi, , sayı 1, 2002. 

Sarıbay, Ali Yaşar, Postmodernite Sivil Toplum ve İslâm, İstanbul, Alfa Yayınları, 

2001. 

Sarup, Madan, Postyapısalcılık ve Postmodernizm, Çev. A. Baki Güçlü, Ankara, 

Ark Yayınları, 1997. 

Savran, Gülnür; “Postmodernzm: Yepyeni Bir Evre mi, Bir Eğilimin 

Mutlaklaştırılması mı?”, Defter Dergisi, sayı 38, 1999. 

Schulze, Reinhard, “Günümüz Batı ve İslâm Toplumlarında Laiklik”, İslâm ve 

Demokrasi, Tüses Vakfı Yayınları, İstanbul, 1994. 

Serdar Ziyaddin, Postmodernim ve Öteki-Batı Kültürünün Yeni Emperyalizmi, 

Çev. Gökçe Kaçmaz, İstanbul, Söylem Yayınları, 2001. 

Shayegan, Daryush, Yaralı Bilinç, Çev. Haldun Bayrı, İstanbul, Metis Yayınları, 

1997.  



 269 

Smart, Bary, “Postmodern Toplum Teorisi”, Çev. Mehmet Küçük, Modernite 

Versus Postmodernite, Ankara, Vadi Yayınları, 2000. 

Snyder, John R., “Modernlğin Sonu Hakkında” Vattimo, Gianni, Moderniğin Sonu, 

Çev. Şehabettin Yalçın, İz Yayıncılık, İstanbul, 1999. 

Soykan, Ömer Naci, Türkiye’den Felsefe Manzaraları, İstanbul, Küyerel 

Yayınları, 1998. 

Süphandağı, İsmail, Batı ve İslâm Arasında Oryantalizm, İstanbul, Gelenek 

Yayınları, 2004. 

Synthesis, Science, Technology & Human Values, vol: 18, no: 1,1993. 

Şaylan, Gencay, Postmodernizm, Ankara, İmge Kitabevi, 1999. 

Tanilli, Server, Yüzyılların Gerçeği ve Mirası, Cilt IV, İstanbul, Adam Yay., 1999. 

Tanyeli, Uğur, “Modernizmin Sınırları ve Mimarlık”, Modernizmin Serüveni, 

İstanbul, Y.K.Y., 2000. 

Tekin, Mustafa, “İslâm’ın Postmoden İmkanı”, Selçuk Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, sayı 10, Konya, 2000. 

Thiele, L.P. “Nietzsche’s New Seas”, American Political Science Review, vol. 86, 

no. 1, 1992. 

Toffler, Alvin, Üçüncü Dalga, Çev. Ali Seden, İstanbul, Altın Kitaplar, 1981. 

Topçuoğlu, Abdullah-Aktay, Yasin, Postmodernizm ve İslâm Küreselleşme ve 

Oryantalizm, Ankara, Vadi Yayınları, 1999. 

Touraine, Alain, Modernliğin Eleştirisi, Çev. H. Tufan, İstanbul, YKY, 1995. 

Turner, Bryan S., Oryantalizm Postmodernizm ve Globalizm, Çev., İbrahim 

Kapaklıkaya, İstanbul, Anka Yayınları, 2002. 



 270 

Turner, Bryan, S., Oryantalizm Kapitalizm ve İslâm, Çev. Ahmet Demirhan, 

İstanbul, İnsan Yayınları, 1997. 

Vattimo, Gianni, Moderniğin Sonu, Çev. Şehabettin Yalçın, İstanbul, İz Yayıncılık, 
1999. 

Vaye, Lilian; “Secularization in a Context of Advanced Modernity”, Sociology of 

Religion, Fall, 1999. 

Wagner, Peter, Modernliğin Sosylojisi, Çev. Mehmet Küçük, İstanbul, Sarmal 

Yayınevi, 1996. 

Watt, Montgomry, “İslâmın Avrupaya Tesiri”, Çev. H.Yavuz, Felsefe Dünyası 

Dergisi, sayı.11, Ankara, 1994. 

Weber, Max, Sosyoloji Yazıları, Çev. Taha Parla, İstanbul, Hürriyet Yayınları, 

1993.  

West, Davit, Kıta Avrupası Felsefesine Giriş, Çev. Ahmet Cevizci, İstanbul, 

Paradigma Yayınları, 1998. 

Yafut, Salim, Nahnu wa hum, Al-merkez al-Arabi, Adlar al Baydaa, 2001. 

Yaşilyurt, Temel, “Seküler Dünyada İman Toplulukları-Modern İnsan İçin İmanın 

Anlamı” İslâmiyet, Cilt IV, Sayı 3, Ankara, Avrasya Yayıncılık, 

2001. 

Zeka, Necmi; Yolları Çatallanan Bahçe, Aynalı Gökdelenler, Dil Oyunları ve 

Postmodernizm, Derleyen: Necmi Zeka, İstanbul, Kıyı Yayınları, 

1994. 

Zubaida, Sami, Halk ve Devlet, Çev. Sami Oğuz, İstanbul, İletişim Yayınları, 1994.  


