
 

T. C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İLAHİYAT ANABİLİM DALI 

HADİS BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

HADİS USÛLÜ EDEBİYATINDA ELFİYYE’LER, 
 

IRÂKî VE ELFİYYE’Sİ 
 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Yusuf TEKER 

 

 

 

 

 

 

İstanbul, 2006 



 

 

  II 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İLAHİYAT ANABİLİM DALI 

HADİS BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

HADİS USÛLÜ EDEBİYATINDA ELFİYYE’LER, 
 

IRÂKİ VE ELFİYYE’Sİ 
 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

Yusuf TEKER 

 

 

 

 

 

 

 

Doç. Dr. Emin AŞIKKUTLU 

 

 

 

 

İstanbul, 2006 



 

 

  III 

 

ÖNSÖZ 

İnsanların dünya ve ahiret mutluluğu için Kur’an-ı Kerîm’i gönderen Allah, 

Kur’an’ın doğru anlaşılması için Peygamber Efendimiz’e onu açıklama görevi 

vermiştir. İlk dönemden itibaren Müslümanlar Peygamber Efendimiz’in sözlerinin 

anlaşılmasına büyük önem vermişlerdir. Peygamberimize izafe edilen sözlerin O’na 

ait olup olmadığını araştırmak için bir takım kurallar ortaya çıkarmışlardır. Bu 

kurallar zaman içinde bir ilmî disiplinin oluşmasını sağlamıştır. Bu ilim hadis usûlü 

ilmidir. Müslümanlar hadislerin öğrenilmesine verdikleri önemi hadisin doğruluğunu 

anlamaya imkân veren kaideler ve usullere de vermişlerdir. Bu alanda birçok eserler 

yazılmıştır. Bu eserlerden bir tanesi şekli ve niteliği ile dğerlerinden farklı bir 

yapıdadır. Hadis usûlü konularının tamamına yakın bir bölümünün bin beyit içinde 

ele alındığı Elfiyye isimli bu eserler günümüzde pek bilinmemektedir. Daha önce 

hiçbir araştırmacı tarafından incelenmeyen bu konu tarafımızdan tez konusu olarak 

seçilmiştir. 

Tez çalışmamızın ismini araştırmamıza başlamadan önce Hadis Usûlü 

Edebiyatında Elfiyye’ler, Irâki ve Elfiyye’si olarak koyduk. Ne yazık ki yaptığımız 

çalışmalar neticesinde ise bu alanda yazılmış sadece iki Elfiyye olduğunu tesbit ettik. 

Konunun tesbiti, tertibi ve hazırlanmasında yardımlarını esirgemeyen ve 

baştan sona tetkik ve tenkitleriyle çalışmanın olgunlaşması ve tamamlanmasına yön 

veren danışman hocam Doç. Dr. Emin Âşıkkutlu Bey’e, teşvikleriyle daima yanımda 

hissettiğim hocalarım Prof. Dr. İsmail Lütfi Çakan ve Prof. Dr. Râşit Küçük Bey’lere 

şükranlarımı sunarım. Ayrıca, çalışmalarım esnasında büyük özveri ve fedakârlıkta 

bulunan eşim ve kızıma teşekkür eder, çalışmanın tüm ilgililere yararlı olmasını 

dilerim. 

 

 
İstanbul, 2006                                                                                            Yusuf TEKER 



 

 

  IV 

 
 İÇİNDEKİLER 

                                    Sayfa No:         

  ÖNSÖZ ……………………………………………………………  III 

İÇİNDEKİLER …………………………………………………..  IV 

KISALTMALAR …….. ………………………………………….            VI 

  
GİRİŞ ………………………………………………………………. 1 

 
  

BİRİNCİ BÖLÜM 
 

İSLÂMÎ İLİMLERDE ELFİYYE’LER 
 

I. GENEL OLARAK ELFİYYE’LER ………………………….  6 

  A. Ortaya Çıkışı Ve Gelişimi……………………………  6 

B. Telif Amacı Ve Faydaları …………………………  10 
1.Telif Amacı ………………………………………..  10 
2. Faydaları …………………………………………..  11 

C. Elfiyye’lerin Dil Ve Edebiyat Özellikleri ………………. 11 

D.İslâmî İlimlerde Elfiyye’ler ……….……………….  17 

 
II. HADİS USÛLÜNDE ELFİYYELER………………………  25   

A. Ortaya Çıkışları  ………….……………………………  25  

  B. Telif Gayeleri …………………………………………  25 

C. Muhtevaları ……………………………………………  25 

  D. Usûl Eserleri İçindeki Yerleri ………..………………  26 

  E. Elfiyye’ler Ve Müellifleri ..…………………………  28 

 
 

İKİNCİ BÖLÜM 
 

IRÂKî VE ELFİYYESİ 
 

I. IRÂKÎ  

  A. Hayatı …….…………………………………………..  31 

1. Adı ……………………………………………             31



 

 

  V 

 2. Nesebi ………………………………………..  31 

3. Doğumu Ve Yetişmesi …..…………………….  32 

4. Yetiştiği coğrafi, sosyal ve kültürel çevre ……...  32 

5. Görev Hayatı…………………………………..  33  

6. Vefatı…………………………………………..  33 

B. İlim Hayatı…………………………………………….  34 

1. Tahsili………………….……………………….  34 

2. İlmi Seyahatleri…………………………………  36 

3. Hocaları…………………………………………  37 

4. Talebeleri……………………………………….  40 

5. Dînî Ve Fikrî Yapısı…………………………….  41 

C. Hadis İlmindeki Yeri …………………………………..  42 

D. Eserleri………………………………………………….. 45 

II. ELFİYYE……………………………………………………..  59 

A.Genel Özellikleri………….…………………………….. . 59 

B. Dil Ve Edebiyat Özellikleri…………………………….. 60 

C. Mevcut Nüshaları Ve Baskıları…………..……………. . 64  

D. Elfiyye Ve İbnu’s-Salah’ın Ulûmu’l-Hadis’i …..……… 68 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 
 

ELFİYYE ÜZERİNE YAPILAN ÇALIŞMALAR 
  

I. ŞERH VE HAŞİYE ÇALIŞMALARI………………………  74 

 A. Şerhler……………………………………………….  75 

 B. Haşiyeler …………………………………………….  80 

 C. İhtisarlar …………………………………………….  80 

II. AKADEMİK ÇALIŞMALAR………………………………..  80 

 A. Kitaplar ………………………………………………  80 

 B. Tezler …… ……………………………………………  80 

SONUÇ ….……………………………………………………….  82 

BİBLİYOGRAFYA …………………………………………..     86                                                                                   

 

 

 

 



 

 

  VI 

 

 
 

KISALTMALAR 
 

a.g.e  :adı geçen eser 

 

A.K.Ü.  :Afyon Kocatepe Üniversitesi 

 

a. mlf.  :aynı müellif 

 

a. yer  :aynı yer 

 

b.  :bin, ibn 

 

bkz.  :bakınız 

 

      bs.  :basım, baskı 

 

c.                     :cilt 

 

d.  :doğumu 

 

DİA  :Diyanet İslam Ansiklopedisi 

 

der.  :derleyen 

 

Ens.  :Enstitü 

 

Evr.  :evrak 

 

h.                   :hicrî 

 

haz.  :hazırlayan 

 

Ktp.  :kütüphanesi 



 

 

  VII 

 

m.  :miladî 

 

md.                   :madde 

 

nr.  :numara 

 

nşr.  :neşreden 

 

ö.            :ölümü 

 

s.                   :sayfa 

 

s.a.v.  :sallallâhu aleyhi vesellem  

 

sy.  :sayı 

 

str.  :satır 

 

thk.  :tahkîk 

 

trc.  :tercüme 

 

ts.  :tarihsiz 

 

vb.  :ve benzeri  

 

vd.  :ve devamı 

 
vr.  :varak 

 

y.  :yıl 

 
 

 



 

 

  1

 

 

GİRİŞ  

Sened ve metin yönünden hadisin sıhhat durumunu anlamaya imkân veren 

kaideler ilmi demek olan hadis usûlü, Kur’an ve sünnet temelinde kökleri asr-ı saadet 

dönemine kadar uzanan ilmî bir disiplindir.1 Rivayet dönemi uygulamaları esas 

alınarak temellendirilip geliştirilen bu ilmî disiplin, önceleri rivayet ve ricâl edebiyatı 

içinde, daha sonraları bazı fıkıh usûlü eserleri kapsamında kısmen ele alınmış, 

bilindiği kadarıyla ilk defa Râmehurmuzî’nin el-Muhaddisu’l-fâsıl isimli eseriyle 

müstakil hüviyetine kavuşmuştur. Hâkim’in Ma’rife’si ve Hatîbu’l Bağdâdî’nin el- 

Kifâye ve Kadi Iyâd’ın el- İlmâ’ı ile biraz daha gelişen bu ilk süreç, İbnu’s-Salâh’ın 

Ulûmu’l-Hadis adlı eseriyle yeni bir döneme girmiştir. Günümüze kadar kendisinden 

sonra yazılan neredeyse bütün usûl çalışmalarına büyük ölçüde kaynaklık eden bu 

eser, aynı zamanda birçok ihtisar, şerh, hâşiye, tekmile ve manzume türü eserlere de 

konu olmuştur. Bu tür çalışmalar arasında yer alan Elfiyye’ler ayrı ve farklı bir yere 

sahiptir. 

 Bir ilme ait usul bilgilerinin, edebî ve sanat değeri yüksek olan manzume 

tarzında insanlara öğretilecek şekilde sunulması kolay değildir. Üstelik bu bilgileri 

“bin beyitte” sistematik bir tarzda düzenleyip sığdırmak ayrı bir ilmî ve edebî ustalık 

ve incelik gerektirir.  İşte Hadis usûlünün, ilmî olduğu kadar, adı ve muhtevası çekici, 

edebî değeri de bulunan bu farklı türü hakkında onlarca şerh yapıldığı ve özellikle 

klâsik İslam eğitim öğretim kurumlarında ders kitabı olarak okutulup ezberletildiği 

halde gerekli ve yeterli bir araştırmanın yapılmamış olması dikkatimizi çekmiştir. 

Hadis Usûlü Edebiyatında Elfiyye’ler, Irâkî ve Elfiyye’si isimli yüksek lisans 

tezimizle, usul eserleri arasında farklı bir yere sahip olan, klasik usul çalışmalarının 

yanında şiirin ahenk ve musikisiyle öğrenmeyi kolaylaştıracak bir yapıda bulunan, 

                                                
1 ÇAKAN, İ. Lütfi, Hadis Usûlü, İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, 3. Basım, 1993, 16. 



 

 

  2

usul eserleri arasında sayılan manzumeler arasında adı sıkça geçmesine rağmen 

hakkında yeterli malumat verilmeyen,  muhtevası kadar ismi de ilgi çekici böyle bir 

konuyu bir yüksek lisans tezi olarak ele alıp incelemeye değer ve uygun bulduk  

Tezin amacı, Elfiyye kavramı, Elfiyye’lerin ortaya çıkışı ve yayılmaları, İslâmî 

İlimlerde ve hadis usûlü ilminde yazılmış olan Elfiyye’lerin tesbit edilmesi, bunlardan 

en çok rağbet gören Irâkî ve Elfiyye’sinin incelenmesi, üzerine yapılan çalışmalarının 

tesbiti, hadis usul edebiyatımızdaki yeri ve öneminin incelenmesi ve bunların 

neticesinde Elfiyye’lerin günümüzdeki konumları, aktüalitesi, yararlılığının 

araştırılması ve eskiden olduğu gibi günümüzde de bunlardan istifade yollarının 

aranmasıdır.  

Tez konusu işlenirken, Irâki’nin Elfiyye’si ve şerhleri, Suyûtî, İbn Mâlik ve İbn 

Mu’tînin Elfiyye’leri okunup incelenmiş, İbnu’s-Salah’ın Ulûmu’l-hadis’i, Irâkî 

tarafından yazılan usul kitapları, Irâkî ve yaşadığı dönem hakkında bilgi veren tabakat 

kitapları, klasik ve modern bibliyoğrafik eserler taranmış, internet üzerinden ve 

kütüphanelerden taramalar yapılmış Elfiyye’ler ve müellifleri tesbit edilmiş, Irâkî’nin 

Elfiyye’sinin ülkemizde bulunan yazmaları tespit edilmiştir. Elfiyye ve Irâkî üzerine 

yapılmış akademik çalışmalar araştırılmıştır. 

Bir giriş ve üç bölümden oluşan bu çalışmanın giriş bölümünde, tezin yazılış 

amacı, metodu, kaynakları, “Elfiyye” sözcüğünün sözlük ve kavramsal anlamlarına 

değindik.  

Birinci bölümde, genel olarak Elfiyye’ler, İslâmî ilimlerde Elfiyye türünün 

ortaya çıkışı ve yaygınlaşması, telif amacı ve faydaları ile bu alanda yazılan meşhur 

Elfiyye’ler ve müellifleri, Hadis Usûlü İlmi’nde Elfiyye’ler, ilk örnekleri, yazılış 

sebepleri, muhtevaları ve usul eserleri içindeki yerleri üzerinde durduk. 

İkinci bölümde, araştırmamızın ana konusu olan ve Hadis usulü edebiyatında 

Elfiyye türünün bilinen ilk örneği ve en çok rağbet gören eseri durumundaki Irâkî’nin 

Elfiyye’sini ele aldık. Irâkî’nin hayatı, ilim tahsili, ilmî seyahatleri, hocaları, 

talebeleri, eserleri ve hadisçiliği konusunda ana hatlarıyla tanıtıcı bilgiler verdikten 

sonra araştırmamızı Elfiyye üzerine yoğunlaştırdık. Elfiyye’nin genel özellikleri, dil 



 

 

  3

ve edebiyat özellikleri, ülkemizde bulunan yazma nüshaları, günümüzdeki mevcut 

baskıları, İbnu’s-Salah’ın Ulûmu’l-hadis’inde geçen usul konularının Irâkî’nin 

Elfiyye’sinde hangi beyitler arasında verildiğini bu bölümde ele aldık. 

Üçüncü bölümde ise Elfiyye’ye dayalı çalışmalardan, şerh ve haşiye 

çalışmalarından, akademik çalışmalardan söz ettik. 

Elfiyye sözcüğü, Arapça’da bin / 1000 anlamına gelen elf  ( أ��) kelimesinden 

türetilmiştir. Elf kelimesi, hem müzekker hem de müennes olmakla birlikte kullanımı 

“elfün vâhidün” ( أ�� وا��) şeklindedir. Tesniye / ikilisi “elfeyn”dir (��
 ”ve “iki bin (أ�

manasına gelir. Âlâf (ف�� ), elüf (أ��ف), ülûf (أ��ف ) olmak üzere üç çoğul hali vardır. 

Bunlardan üç binden on bine kadar olan sayılar için âlâf  (ف��), sonrası için çoğulun 

çoğulu (cem’u’l cem’) olan ülûf (أ��ف ) kelimesi kullanılır.2 

Elf kelimesi müfred, tesniye ve cem’ haliyle Kur’ân-ı Kerim’de 14 yerde 

geçmektedir. On yerde müfred3, bir yerde tesniye4, iki yerde âlâf cem’i 5, bir yerde 

çoğulun çoğulu (cemu’l- cem) olarak ülûf cem’i 6 geçmektedir. Mesela   أ�� ���� �وإن ی�

��ذن ا� ��
��ا  أ�� ve eğer sizden bin kişi olursa, Allah’ın izniyle onlardan iki bin) ی�

kişiye galip gelirler.)7 âyetinde müfred ve tesniye,    �� ف � !"#$� ���ا�� ی�
��� أن ی'� آ� ر

(���ا�'#)�! ��  (indirilen üç bin melekle Rabbinizin sizi takviye etmesi, sizin için yeterli 

değil midir?)8 âyetinde çoğul haliyle geçmektedir. 

Elfiyy veya Elfiyye ise, “bine mensup olan”, “bine ait”, “binli”, “binlik” 

anlamlarına gelmektedir.9 

                                                
2 İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, Beyrut: ts, I, 82. 
3 el-Bakara (2), 96, el-Enfâl (8), 9, 65, 66, el-Hac (22), 47, el-Ankebut (29), 14, es-Secde (32), 

5, es-Saffât (37), 147, el-Meâric (70), 4, el-Kadir Sûresi (97), 3. 
4 el-Enfâl (8), 66. 
5 Âl-i İmrân (3), 124 ve 125. 
6 el-Bakara (2), 243. 
7 el-Enfâl (8), 66. 
8 Âl-i İmrân (3), 124. 
9 el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Âmme li’l-Kitab, el-Mu’cemu’l-kebîr, Kahire: 1981, I, 420. 



 

 

  4

Kavram olarak Elfiyye, İslam telif tarihinde yazıldığı ilim dalı ile ilgili usul 

konularını bin beyitle anlatan manzum eserlere denir.10 Bu tanımı biraz daha açacak 

olursak Elfiyye, İslamî ilimlerin usul bilgilerinin daha kolay, etkili ve kalıcı olarak 

öğrenilip öğretilmesi amacıyla yazılan bin veya bin civarındaki beyitten oluşan 

manzum eserlerin genel adıdır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
10 UĞUR Mücteba, Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü, Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1. Baskı, 1992, 72. 



 

 

  5

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

İSLÂMÎ İLİMLERDE ELFİYYE’LER 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

  6

 

 

I. GENEL OLARAK ELFİYYE’LER 

A. Ortaya Çıkışı Ve Gelişimi 

Kaynaklarda Elfiyye’lerin ilk olarak ne zaman ortaya çıktıklarına dair bir kayda 

rastlanamamıştır. Bu nedenle, Elfiyye müelliflerinin vefat tarihlerinden yola çıkılarak 

ilk Elfiyyenin ne zaman telif edildiği yaklaşık olarak tespit edilmeye çalışılmıştır. 

Buna göre genel olarak İslam telif tarihinde Elfiyye isimli ilk eser, orta çağ 

tıbbının en önemli ve ünlü siması Ebû Ali Hüseyin b. Abdullah b. Ali b. Sina’ya (ö. 

428/ 1037) ait olduğu anlaşılmaktadır. Kısaca İbni Sina diye bilinen bu büyük İslam 

âliminin Elfiyye türü bu eseri, onun tıp sahasındaki el-Kanun fi’t-tıp adlı en önemli 

kitabının özeti mahiyetindedir. Temel tıbbî bilgilerin kolaylıkla zihinde tutulması 

amacıyla “urcûze”11 geleneğine uygun olarak nazmedilmiştir12.  

                                                
11  Urcûze, recez bahriyle yazılan ve farklı sayılardaki beyitlerden oluşan manzum şiirlerin genel 

adıdır. 
12 İki bölümden oluşan eserin ilk bölümü, unsurlar, mizaçlar ve bazı hastalıklara dair teorik, 

ikinci bölümü genel sağlık kuralları, beslenme, ilaçlar ve çeşitli tedavi yöntemleri ile ilgili 

pratik konulara ayrılmıştır. 1829 Kalküta, 1845 Lekren’de basılan eseri Henri Jahier ve 

Abdulkadir Nureddin tarafından Latince ve Fransızca’ya tercüme edilerek Paris’te 1956’ da 

yayımlanmıştır. İlmi neşri Muhammed Zuheyr el-Bâbâ tarafından gerçekleştirilen kitabı 

1260’ta Âise b. Tıbban nesir olarak, 1261’ de Salamon b. Eyyub ve daha sonra da Chayyim 

Israel manzum halde İbrânice’ye, 12. yy. da Gerar de Gemane, 1284’te Armengaud Blaise 

nesir halde, 1261’de Salamon b. Eyyub ve daha sonra da Chayyim Israel manzum halde 

İbrânice’ye; 12. yy. da Gerar de Gemane, 1284’te Armengaud Blaise nesir olarak, Jean 

Faucher manzum olarak Latince’ye tercüme etmişlerdir. Eserin bir bölümü A. Borussa 

tarafından İtalyanca’ya tercüme edilmiş, başta İbni Rüşd (ö. 595/ 1180) olmak üzere, birçok 

müellif bu manzumeye şerh ve zeyl yazmıştır. İbni Rüşd’ün, İbni Sina’nın Elfiyye’sine 

yazdığı ve 575/110 yılında tamamladığı şerhin ismi Şerhu Urcûzeti İbni Sina’dır. İbni 

Sina’dan başka Davut b. Ömer el-Ekmeh ed-Darir el-Antakî (ö. 1008/1599) ‘nin de tıp ilmi 



 

 

  7

Bu nedenle İslam ilim tarihinde ilk Elfiyye müellifinin, Elfiyye fi’t-tıp isimli 

eseriyle İbni Sina’ya ait olduğunu söyleyebiliriz. 

 Müelliflerin vefat tarihlerine göre kronolojik sıraylada temel İslâm ilimleri 

alanında yazılan ilk Elfiyye, Şeyh Zeynüddin Yahya b. Abdulmu’tî en-Nahvî 

(ö.628/1230)’nin ed-Dürretü’l-Elfiyye diğer adıyla Elfiyye fi’n-Nahiv adını taşıyan 

nahiv ilmine ait eseridir. Vefat tarihi bu müellifin vefat tarihine en yakın bir diğer 

Elfiyye müellifi, İbni Malik et-Tâî ismiyle meşhur olan eş-Şeyh el-Allâme 

Cemaleddin Ebű Abdullah Muhammed b. Abdullah et-Tâî el-Ciyânî (600/1203-

ö.672/1273) ‘ye ait olup ismi Elfiyyetü İbn Mâlik fi’n-nahv dir.   Bilinen bu iki Elfiyye 

müellifi arasında yaklaşık yarım asırlık bir zaman farkı vardır. Ancak İbni Malik et-

Tâî, Elfiyye’sinin mukaddime kısmında, İbni Mu’tî’nin Elfiyye’sinden bahsettiğine 

göre İbn Mu’tî’nin temel İslâm ilimler geleneğinde ilk Elfiyye müellifi olduğu 

söylenebilir. 

İslam eğitim öğretim sistemi geleneğinde medreselerde okutulan kitapların 

birçoğu ezberleniyordu. Bu ilimler genellikle naklî bilimler olduğu için, bilginin 

olduğu gibi korunması ve daha sonraki kuşaklara bozulmadan aktarılması önemli idi. 

Bunu sağlamanın en sağlam ve pratik yolu da kitapların yazıldığı şekliyle aynen 

ezberlenmesi idi. Bir kitabı ezberlemenin en kolay yolu ise muhtevasını manzum hale 

getirmekti. Bu şekilde, İslâm dünyasında okutulan ders kitaplarının birçoğu, çeşitli 

dönemlerde devrinin meşhur âlimleri tarafından manzum hale getirilmiştir. Mesela 

İbni Arabşah (ö. 854/ 1450), meânî ve beyân ilimlerine dair 2000 beyitlik bir eser olan 

Mir’âtü’l-Âdâb’ı yazdı. Şemsettin Ukaylî (ö. 657/ 1259), el-Câmiu’s-Sagîr’i o kadar 

okuttu ki, sonunda manzum hale getirdi. Balıkesirli Devletoğlu Yusuf (ö. 647/ 1250), 

Vikaye’yi manzum olarak Türkçe’ye tercüme etti. Divrikli Fahreddin Muhammed 

Efendi’nin (ö. 722/ 1323) bir nahiv manzumesi vardı. İbrahim İbn Süleyman 

Radıyüddin (ö. 781/ 1380), fıkıh üzerine bir manzume yazdı. Karahisarlı Hattab 

Haydar İbn Ebi’l-Kasım (ö.816/ 1414) fıkıhla ilgili Şerh-i Manzume-i Nesefî’yi yazdı. 

                                                                                                                                          

sahasında yazılmış Elfiyye fi’t-tıp isminde bir eseri vardır. ALPER Ö. Mahir, “İbn Sina”  md. 

DİA, XX, 340. 

 



 

 

  8

Birçok medrese kitabına yazdığı şerh ve hâşiyeleri medrese öğrencileri arasında çok 

rağbet gören Amasyalı Dede Cengî Efendi (ö.974/ 1567), fıkha dair Vehbâniye adlı bir 

manzume yazdı. Sirozlu Hüseyin (ö. 999/ 1591) de manzum bir Cezerî Şerhi olan 

Dürr-i Meknûn’u yazdı. 

Nahiv alanında özellikle Kâfiye ve Elfiyye kitaplarının bir çok manzum şerh ve 

hâşiyesine rastlanmaktadır. Germiyanlı Hüsamzâde İbrahim Efendi (ö.1015/ 1607) 

Fıkh-ı Ekber ve Şâfiye’yi, Abdülkadir Feyyumî (ö.1021/ 1613) beyan üzerine 

Ferâidü’l-Belâğa’yı, Tokatlı İshak İbn Hasan (ö.1099/ 1688) Akaid’i, Hıbrî Ali 

Efendi (ö.1079/ 1669), akaide dair Türkçe Zuhru’l-Masîr’i, İshak Hocası Ahmet 

Efendi (ö. 1119/ 1708) Akaid’i, Ayn-ı Ekber Muhammed Efendi (ö.1134/ 1722) 

Türkçe Şemail-i Şerif’i, Abdürrahim Efendi (ö.1302/ 1885) akait, ferâiz, tecvit ve 

nahiv konularını, Kaside-i Nûniye, Kaside-i Tâiye ve Şerh-i Şâfiye’yi, Elbistanlı 

Hayatî Ahmet Efendi de Kaside-i Nûniye’yi manzum hale getirdiler. Bu konularda 

daha birçok örnek vermek mümkündür. Diğer taraftan İslâmî ilimlerle ilgili ders 

kitapları yanında Arapça ve Farsça lûgatlar bile manzum olarak yazılmaya 

başlanmıştır. Mesela Fatih devri âlimlerinden Muhammed İbn Veli Kâtibiyye, Kanûnî 

devri âlimlerinden Abdülcelil İbni Yusuf Sekr-i Sâfî ve Seb’atü Ebhur, Muhammet 

Ali Dede Gevher-i Manzum, Abdürrahim Efendi (ö.1281/ 1865) Lûgat-ı Arabiyye, 

Sümbülzâde Vehbi’nin (ö. 1223/ 1809) Farsça öğretmek için yazdığı manzum Tuhfe-i 

Vehbi adlı sözlük ile Arapça öğretmek için yazdığı manzum Nuhbe-i Vehbi adlı 

eserlerinin eğitim tarihimizdeki yeri büyüktür.13 

Bütün bunlardan anlaşıldığı kadarıyla Elfiyye türü manzum çalışmalar ortaya 

çıktıktan sonra medreselerde okutulan ve ezberletilen ders kitapları arasında 

Elfiyye’ler de yer almıştır. Nitekim aşağıdaki şu manzume bu durumu veciz bir 

şekilde ortaya koymaktadır: 

“Sarf okusan bir muhterem kişiden 

Eline kitabın alsam olmaz mı? 

                                                
13ERGÜN Mustafa, Medreselerde Okutulan Dersler Ve Ders Kitapları,        



 

 

  9

Çalışsan aferin dese işiten 

Düşmanın bağrını delsen olmaz mı? 

Emsile'yi ezber edüp süre gör 

Maksud ile muradına ire gör 

Izzî bilüb kaideye gire gör 

Merah'ı bir hoşça bilsen olmaz mı? 

Avamil ne derse âmil ol sen de 

Misbah ile nur-u ilmi bul sen de. 

Kâfiye'yi Câmi ile bilsen de 

Kendini âlâ eylesen olmaz mı? 

Mantık'ın çok olur kiyl ile kâli 

Hacegâni hûb yazmıştır akvâli 

Kutbeddin'den bilmek için eşkâli 

Seyyid-i Haşiye'yi bulsan olmaz mı? 

Telhis'in dersine gark olup yanup 

Muhtasar sözüne Mütavvel katup 

Miftah'ın üstüne Seyyid'i tutup 

İlim deryasına dalsam olmaz mı? 

Menâr'in üstüne tut İbn-i Melek  (Elfiyye’yi) 

                                                                                                                                          

http://www.egitim.aku.edu.tr/moders.htm, erişim:10.03.2006. 



 

 

  10 

Tavzih u Telvih'e eriş giderek 

Pezdevî'de hâsıl eylesen gerek 

Usûlü mahlûlün alsan olmaz mı?”14 

B. Telif Amacı Ve Faydaları 

1. Telif Amacı 

İslam kültür tarihinin özellikle ilk dönemlerinde sosyo-kültürel, coğrafi ve 

teknik şartların bir sonucu olarak eğitim ve öğretim, öğretilecek metinlerin 

ezberlenmesi esasına dayanıyordu. Tarihi süreçte giderek azalsa ve önemini kaybetse 

de aynı metotla eğitim veren müesseseler, günümüzde de vardır. İşte bu dönemlerde 

bir ilme ait metinlerin kolayca ezberlenmesi, korunması, daima beraberinde 

bulunması, hatta dış etkenlere karşı daha güvenli olması gibi sebeplerle, ilmî 

metinlerin öğretilmesinde şiirsel anlatım gibi edebi tekniklerden de önemli ölçüde 

faydalanılmış ve bu maksatla pek çok ilim dalında manzum metinler kaleme 

alınmıştır. “Urcûze”15 denilen bu manzum eserlerden bir kısmı bin beyitten 

oluşturulmuş ve bunlara “binlik” manasında Elfiyye ismi verilmiştir.16  

Nahiv ilmine dair en önemli ve ünlü Elfiyye’lerden İbni Malik’in Elfiyye fi’n-

nahv’i müellifin el-Kâfiyetu’s-sâfiye isimli nahiv kitabının manzum özetidir. Yine 

hadis ilminde yazılan Elfiyye’ler de, en önemli hadis usul kitaplarından biri sayılan 

İbnu’s-Salah’ın Ulûmu’l-hadis’ine dayanmaktadır.  

Genel olarak sahalarındaki en önemli usul kitaplarına dayanan bu tür eserlerin 

yazılmasında özellikle bin sayısının seçilmesinin nedeni, Arapların bin sayısına 

gösterdikleri ilgiyle açıklanabilir. Bunun yanı sıra bin sayısının bu konuda ideal bir 

                                                
14 Fatih Ktp. 4985 nr. Manzumede geçen İbn Melek İbn Malik et-Tâî’dir. Müellifin ismiyle 

manzum Elfiyye’si Elfiyye fi’n-nahv (el-Hulâsatu’l Elfiyye) kastedilmiştir 
15 Dahili planını kasideden alan, recez bahriyle yazılmış yüzlerce beyitlik uzun manzumlere 

denir. ÇETİN Nihad M., “Aruz” md., DİA, III, 430. 
16  TURAN Abdulbaki, “Elfiyye” md., DİA, XI, 27. 



 

 

  11 

ölçü olduğu düşünülebilir. Çünkü bu tür eserler, ne anlatılmak, öğretilmek ve 

ezberletilmek istenilen konuları ihtiva edemeyecek kadar kısa, ne de bıktıracak ve 

ezberlenmeyi zorlaştıracak derecede uzundur.17  

2. Faydaları 

Yukarıda anlatıldığı gibi ezberletilecek metinleri şiirsel anlatımın 

özelliklerinden ve kolaylıklarından yararlanmak amacıyla telif edilen Elfiyye’lerin 

faydaları arasında şunlar zikredilebilir: 

1. İlk defa o ilme başlayan kişi için genel bir bakış açısı kazandırır.  

2. En kısa zamanda ve en kolay şekilde ezberlemeye yardımcı olur. Şiirin ahenk 

ve musikisi, kâfiye düzeni, hem ezberlemeyi hem de metnin bir bölümü 

hatırlandığında, çağrışımla diğer bölümlerin de hatırlanmasını kolaylaştıracaktır.  

Çünkü ezberlenecek metin en kısa şekilde hazırlanmış ve gerekli olmayan 

ayrıntılardan arındırılmıştır.  

3. Her zaman ve mekânda tekrar edilebilir, istenildiği anda başvurulabilir 

nitelikte bir bilgi kaynağıdır. 

4. Öğrenme işine zevk katan edebî bir yönü vardır. 

C. Elfiyye’lerin Dil Ve Edebiyat Özellikleri 

 Edebiyat nazım türlerinden biri olan Elfiyye türü, arûz vezni ile ve bu veznin 

“recez”18 denilen türüyle yazılmıştır. Arûz, nazımda uzun veya kısa, kapalı veya açık 

hecelerin ahenkli dizelerine dayanan bir vezin sistemi olup aslında Arap Edebiyatına 

ait fakat dil yapısına, edebî ananeye ve zevke göre değişikliklere uğrayarak başta Fûrs 

ve Türk Edebiyatları olmak üzere, İslam medeniyetlerine giren diğer milletlerin kendi 

                                                
17 TURAN Abdulbaki, “Elfiyye” md., a.g.e. , a. yer. 
18 Recez, Aruz bahirlerinden biridir. Bahir ise Aruzun tefile denilen temel parçalarından birinin 

tekrarlanması ya da birkaçıyla birleşmesi sonucunda oluşan bölümlerin genel adıdır. Aruzda 

19 bahir vardır. Bunlardan biri olan bahr-i recezin tefilesi müstefilün şeklindedir. ÇETİN 



 

 

  12 

dillerindeki edebiyatlarına da geçmiştir. Aruz aynı zamanda tarif edilen vezin 

sistemiyle nazmedilmiş Arapça manzumelerde, beytin ilk yarısının son tefilesine de 

denir. 

Klasik şiirde nazmın ahengi, iki unsura dayanır. Birincisi, ritmi sağlayan vezin, 

diğeri birinciye göre tayin edilen aralıklarla aynı sesin tekrarı demek olan kafiye. Arap 

nazım geleneğinde şiirin bütünlük arzeden en küçük parçası beyittir. Bu bakımdan 

kafiye, beyitlerin sonundaki sözcüklerde bulunur. Yalnız bir kasidenin ilk beyti, 

birbiriyle kafiyeli iki ayrı parçadır. Arapların en eski nazım şekilleri olan recez ve 

kasîdin her ikisi de tek kafiyeye dayanır. Kasîd ve onun dâhili planlı şekli olan kasîde, 

nazım yapısı bakımından Arap Edebiyatında olduğu gibi devam ederken, eski 

örnekleri, aynı adı taşıyan bahirdeki kısa vezinle söylenilmiş küçük manzumeler olan, 

Arap edebiyatında önceleri de var olmakla beraber yüksek sanat şekli sayılmayan 

recez, I. Yüzyıldan itibaren rağbet görmüş, bazı sanatkarların şiirlerinde büyük ölçüde 

yer almış, urcûze denilen ve dâhili planını kasideden alan yüzlerce beyitlik uzun 

manzumelere doğru gelişmiştir. Hatta ilhamlarını yalnız urcûzelerle terennüm eden 

recez şairleri “râcizler” yetişmiştir. Fakat çok kısa aralıklarla aynı kafiyedeki 

kelimelerin tekrarını gerektiren bu tarzda urcûze söylemek çok zordu. Urcûze başta 

mesnevi olmak üzere pek çok nazım şeklinin doğmasını sağladı.19 

 Aşağıda verilen örneklerde de görülecegi gibi, Elfiyye’ler, aruzun “bahr-i 

recez” denilen “müstefilün müstefilün müstefilün” kalıbıyla yazılmıştır. Ancak,  

Elfiyye’lerin tamamının aynı vezinle yazılıp yazılmadığı konusunda elimizde net bir 

bilgi yoktur. Fakat Irâkî, Suyûtî ve İbni Malik’in Elfiyye’lerine bakıldığında, bunların 

bahr-i recezle yazıldığı görülür. Dolayısıyla bu üç eserde de aynı aruz kalıbının yani 

bahr-i recezin kullanılmış olması, yazılmış olan diğer Elfiyye’lerin de aynı kalıpla 

yazılmış olabileceği ihtimalini güçlendirmektedir. Bu eserlerden seçilmiş olan şu 

beyitler bu tezi desteklemektedir: 

 

                                                                                                                                          

Nihad M., “Aruz” md., DİA, III, 430 
19  ÇETİN Nihad M., “Aruz” md., DİA, III, 430.  



 

 

  13 

  “ �'�ي   و   إ��.    أ2,��                                                  و �� ی��ب 0/ـ��. أ-ــ,ـ'� �  

  /ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ /                                     ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ 

�     6/
,7�   6/
,7�6/
,7�       6/
,7�     6/
,7�                                          6/
,7  

  

�� ا�:ـ� یـ< ذ و =�ان�ـ� ت:ـ�                                          ی�ري ��9 أ��ال  �,� و 2ـ�ـ�   -       

/ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ / ـــ .    ـــ ـــ                         /            ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ          

         

6/
,7�       6/
,7�     6/
,7�                                    6/
,7�     6/
,7�   6/
,7�20” 

 

  “أ�'� ر�C ا� A�B  ا�'��ـ? =�ل �:'� هـ� ا�ـ� ���ـ?                                                       

  /ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ /                                     ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ 

7�       6/
,7�     6/
,7�                                           6/
,7�     6/
,7�   6/
,7�6/
,  

  

   �D�آ �� C�  �2ا ه'� ا�:Aف آ69 وC0 و��                                                     �F� 6/0رع ی

  /ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ /                                     ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ 

6/
,7�   6/
,7�6/
,7�       6/
,7�     6/
,7�                                       6/
,7�     21  

 

Elfiyye’ler, kafiye itibariyle de edebî bir değer taşımaktadır. Birbirleriyle 

kafiyeli olan mısralarda çoğunlukla yarım, tam ve zengin kafiyeler görülür. 

                                                
20 Suyûtî, Elfiyye, (tsh. ve şerh Ahmed Muhammed Şakir) Mektebetu’l-İlmiyye, s.3, (1. ve 2. 

beyitler.) 
21 İbn Malik, Elfiyye, İstanbul: Salah Bilici Kitabevi, ts., s. 9, (1. ve 2. beyitler.) 



 

 

  14 

  Elfiyye’ler, aynı zamanda, müelliflerinin edebiyata olan ilgisini ve bu konudaki 

yeteneğini de ortaya koymaktadır. Kafiyeleri, vezni ve özenle seçilmiş kelimeleriyle 

dil ve edebiyat yönüyle de önemli birer manzumelerdir. 

Elfiyye’ler genellikle bin beyitten oluşurlar. Mesela, İbn Ömer el-Verdi 

(ö.750/1349) nin Elfiyyetü’l-verdiyye’si ile Muhammed b. Mahmud es-Sekafî (ö. 

815/1412)’nin Elfiyye li’l-ulûmi’l-aşere’si, tam 1000 beyitten oluşan birer 

manzumedir. Irâki’nin Elfiyye’si de 10 beyitlik mukaddime, 3 beyitlik hatime ile 

birlikte 1002 beyitten oluşur.  

Ancak bazı Elfiyye’ler’in beyit sayısı bazen binden az bazen de binden çok 

olabilmektedir. Mesela, İbn Mu’tî’nin (ö.628/1230) Elfiyye’si, onbeş beyitlik 

mukaddime ve dört beyitlik hatimesiyle 32 bölüm halinde toplam 1024 beyitten 

olumuş iken Muhammed İbnü’l-Cezerî (ö.833/1429)’nin Elfiyyetü’t-tayyibe’si, 1019 

beyitten müteşekkildir.  75 Bölüm halindeki Suyutî’nin Elfiyye’si ise 5 beyitlik 

mukaddime ile 7 beyitlik hatime dâhil olmak üzere 994 beyitlik bir eserdir. 

Elfiyye’lerin bir diğer şekil özelliği,  kitabı ve müellifini tanıtan, âdet olduğu 

üzere Allah’a hamd ve Rasulü’ne salatu selam ifade eden, eserin telif amacını, 

metodunu, önemini belirten, sahasındaki diğer Elfiyye’lerle kıyas yapılan ve 5–15 

arasında değişen beyitlerden oluşan mukaddimelerle başlamalarıdır. Mukaddimeler 

tabii olarak Elfiyye’lerin giriş kısmında yer alırlar. Mesela, İbn Malik’in Elfiyye’sinin 

mukaddimesi şöyledir: 

  A�B ���?=�ل �:'� ه� ا�� ���?                                                     أ�'� ر�C ا� "

�0ADا� ���
C                                               و� �. ا�'7,�'HI'ا� C��C ا��- ���I�  

  وا2,/�� ا� C0 أ�
�.                                                      ��Kص� ا��:�  ��9 �:�ی.

                                  )L�� M
�� CI=Nب اAKت)O�� �-��                 و ت�P7 ا���ل 

CH/� ��  و تCF,K رض� ���K(�0                                                PQ2 A! أ�
�! إ

#�'Oا� C(��" SL�,7�                                                  #�F
7�T ��)( ت�  و ه� 



 

 

  15 

               UA0ت وا��9� CFKوا� یUABت ا��Lدر C0 .� و C�                                   "  

“ Muhammed bin Malik, kendisini hayra ulaştırdığı için Allah’a hamdederek, 

Peygamberimize ve O’nun şerefli ailesine salat ederek dedi: 

Nahiv konularını ihtiva eden bu Elfiyye’nin yazımında Allah’tan yardım dilerim. 

Ki, o, kısa ifadelerle mananın anlaşılmasını kolaylaştırır,  

Elfiyye’min İbni Mu’tî’nin Elfiyesi’ne üstünlüğü kızgınlık değil rıza gerektirir, 

İbni Mu’ti, üstün görülmeye değer, güzel övgülerime layık olduğu halde,  

Allah beni ve onu ahirette bol ihsanlarla nimetlendirsin.”22  

Suyûtî’nin Elfiyyetu’l-hadisi’nin mukaddime bölümü: 

   � �'�ي وإ��. أ2,��                                                  و�� ی��ب 0/ـ��. أ-ـ,'� "

                                                   �':� .��    A�B ص# ة و2#م ��A2"� -ـ�C ن

 A"Nا ��  وه]U أ�
�! ت:�C ا��رر                                                 ����Z! ض'�,�9 -

                              C=اA/ا� !�
�Nا !K(�0    ز وات�7 ق�Oوا^ی _'Oا� C0                   

  "                              �C و �. و�]وي ا^ی'�نوا� یAOي �2�` ا^��7ن                 

“Allah’a hamd eder, O’na dayanır, O’na güvenirim. 

Sonra, Peygamberi Muhammed (s.a.v.)’e sonsuz salât ve selam olsun. 

Bu Elfiyye, Usulü Hadis konularını en güzel şekilde ifade eden bir manzumedir. 

Cem, icaz ve muhteva bakımından Irâkî’nin Elfiyye’sinden daha üstün bir 

kitaptır. 

                                                
22 İbn Malik, Elfiyye, s. 9, (1- 7. beyitler.) 



 

 

  16 

Allah ihsanını benim, onun ve bütün müslümanların üzerine tamamlasın.”23 

Elfiyye’lerin son kısmında ise hatimeler bulunur. Bu hatimelerde kitabın 

tamamlanma tarihi, kitapla ilgili değelendirmeler, yine Allah’a hamd, Rasulüne salât 

ve selam ifade eden dua ve niyaz ifadeleri yer alır. Hatimelerin beyit sayıları da 

muhteliftir. Mesela; Suyûtî’nin Elfiyye’sinin hatime bölümü şöyledir: 

��K رة ا�'9�'� ا�/# م  نB C0 �9,'Z'7! اN ی�م                               "                  

ABا� _��  B,',�9 ی�م ا�c�'Q ا�/�شA                                              ی� ص�ح �� شA9 ر

�/� "'�ن ��)! ��AO9ة                                               C,ا� �م إ��ي و"'�ن��- ��  

     ����ی_ ا��ص� 692 � �Zن �D� أو �K/ت .� c��                                             


6F وا�,�Kی���� �9IB9��                                             و

P وا�,:��� �9�   �0-ـ� 

��6 ��ل   .� �'I,/�                                                   ا^آ'�ل C�  و أ�'� ا� -

 ���I��,B 62 Aق وا� #BNأت�                                                  ��� رم ا �= d��C ن-   " 

“Bu Elfiyye’yi her şeyi bilen Allah’ın kudretiyle beş günde manzum olarak 

yazdım. 

Rebîül-ahir ayının onuncu günü, Perşembe gününde tamamladım.  

Hicri altı yüz seksen bir yılında. 

Anlaşılmayan ifadelerden ve lüzümsuz sözlerden uzak, kolay, tatlı ve akıcı bir 

tarzla nazmettim. 

Böylece çabuk bir şekilde anlaşılmasını ve ezberlenmesini kolaylaştırdım. 

Her durumda Allah’a güvenip bana bu eseri tamamlamayı nasip eden Allah’a 

hamd eder, 

                                                
23 Suyûtî, Elfiyye, s.3, (1- 5. beyitler).  



 

 

  17 

Üstün ahlakı tamamlamak için gönderilen, peygamberlerin sonuncusu 

Muhammet (A.S.)‘a salât ederim.”24    

D. İslamî İlimlerde Elfiyye’ler 

Burada hadis ilmi dışındaki diğer İslâmî ilimlerde yazılan Elfiyye’lerin ve 

müelliflerinin isimleri zikredilecek, hadis ilminde nazmedilen Elfiyye’ler ve 

müellifleri, bu konu için tahsis edilen bölümde ele alınacaktır. 

Müelliflerin vefat tarihleri sıralamasına göre şu Elfiyye’ler öne çıkmaktadır: 

1. ed-Dürretü’l-Elfiyye: Ebu’l-Hüseyin Ebû Zekeriyya Zeynüddin Yahya b. 

Abdulmu’tî b. Abdunnur ez-Zevâvî el-Mağribî en-Nahvî (ö.628/1230) tarafından, 

nahiv ilminde yazılmış olan bu eser oldukça meşhurdur ve üzerine pek çok şerh 

yazılmıştır.25 Müellif ezberin önemli bir öğretim yöntemi olarak benimsendiği 

devrinde, ezberlenecek metinlerin ezberlenmesini kolaylaştırmak maksadıyla birçok 

eseri nazma çevirmiştir. Didaktik manzumelerin dışında sanat amaçlı şiirler de 

yazmıştır. Arap gramerini bin beyitlik bir manzumede anlatmayı amaçladığı için 

Elfiyye adını alan eserin asıl adı ed-Durretu’l- Elfiyye fî ilmi’l-Arabiye olup bu 

konuda aynı adla anılan eserlerin ilkidir. On beş beyitlik mukaddime ve dört beyitlik 

hatimesiyle birlikte tamamı 1024 beyitten oluşan recez bahrindeki manzume 32 

bölümden meydana gelir. Akıcı bir üsluba sahip olmakla birlikte anlaşılması güç 

yerleri de bulunan eserin çok sayıda şerhi yapılmış ve basılmıştır.26 Cemaleddin İbni 

Malik et-Tâî, Elfiyye’sini bu eserden esinlenerek nazmettiğini kaydeder.  İbni Mu’tî ve 

İbni Malik’in Elfiyye’lerinin birbirleriyle mukayesesini konu alan müstakil eserler de 

yazılmıştır.27  

2. Elfiyye fi’n-nahv: el-Hulâsatu’l Elfiyye, Elfiyyetü İbn Mâlik adlarıyla da 

                                                
24 Suyûtî, a.g.e., 146, (988- 994. beyitler). 
25 Kâtip ÇELEBİ, Keşfu’z-zunûn, İstanbul:1971, I,155. 
26  YANI Nevzat H., “İbn Mu’tî” md. , DİA, XX, 213. 
27 Hasan el-CEBBÛRÎ, Elfiyye beyne İbni Mu’tî ve İbni Mâlik, Kahire:1412/1991. 

Abdulkerim Muhammed el-Esad, Elfiyye beyne Elfiyeti İbni Mâlik ve İbni Mu’tî, Riyad 



 

 

  18 

bilinir. Adından da anlaşılacağı gibi nahiv ilmi sahasındaki bu eser, Şeyh el-Allâme 

Cemaleddin Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullah et-Tâî el-Ciyânî (600/1203-

ö.672/1273)’ye aittir. Genellikle İbni Malik et-Tâî ismiyle bilinen meşhur bir dil 

âlimidir. Arap dili yanında kıraat ilminde de otorite sayılır. Gramer meselelerinde 

Kuran’dan sonra ilk defa hadislerden yoğun bir şekilde istişhadda bulunmak suretiyle 

Arap gramerinde çığır açmıştır. Arap gramerinin karmaşık meselelerini sade bir dille 

anlatarak dil öğretiminde büyük kolaylık sağlamıştır. Müellifin 2794 beyitlik el-

Kâfiyetu’s-sâfiye isimli nahiv kitabinin özetidir. el-Kâfiyetu’s-sâfiye İbni Hacib’in el-

Kâfiye ve’s-sâfiye adlı eserinden hareketle kaleme alınmıştır.28 

Elfiyye, hacminin küçüklüğüne rağmen ifadesinin kolay ve üslubunun akıcı 

olması sebebiyle, sahasının en önemli eserlerinden biri kabul edilir. Bir mukaddime 

ile seksen kadar bab ve fasıldan meydana gelen eserin bazı fasılları daha kısa olup 

bunların çoğu başlıksızdır. Elfiyye’den sonra yazılan nahiv kitaplarının ekserisi onun 

tertibini aynen benimsemiştir. el-Hulâsa, İbni Mu’tî’ nin (ö. 628/1231) ed-Dureru’l-

Elfiyye fi ilmi’l-Arabiye adlı eserinden esinlenerek kaleme alınmakla birlikte ondan 

çok meşhur olmuş ve diğer gramer metinlerini gölgede bırakmıştır. Bu sahada yazılan 

eserlerin en meşhurlarından biridir. Bu sebeple sekiz yüz yıldan beri araştırmacıların 

ilgisini çekmiş, İslam dünyasında bilhassa Suriye ve Mısır’da büyük rağbet görerek 

medreselerde ders kitabı olarak okutulup ezberletilmiştir. Bu eser üzerine elliye yakın 

şerh yazılmıştır.29 Bu şerhlerin yanında yirmi kadar da haşiye, talik, ihtisar ve şevahid 

türü çalışma yapılmıştır.30    

3. Elfiyye fi’l-elğâz’l-hafiyye: Ebûbekir b. Muhammed b. İbrahim el-Erbilî 

(ö.679/1280) tarafından yazılan bu eser, lafızlardaki gizli manaları açıklayan “elğaz 

ilmi” sahasında yazılmıştır.31 

4. Elfiyyetü’l-Verdiye: Eser, Elfiyyetü İbnü’l-Verdî fî ta’bîri’l-menâmât,   

                                                                                                                                          

1404/1983. 
28 TURAN Abdulbaki , “İbn Mâlik et-Tâî” md., DİA, XX, 169. 
29 Kâtip ÇELEBİ, a.g.e., I, 151. 
30  TURAN Abdulbaki,  “el-Elfiyye” md., DİA, X1, 28. 



 

 

  19 

Elfiyye fî ta’bîri’r-rüyâ isimleriyle de bilinir. eş-Şeyh Ebû Hafs Zeynuddin Ömer b. 

Muzaffer b. Ömer El-Verdî el-Bekrî el-Kuraşî el-Marrî (ö.750/1349) tarafından 

yazılmıştır. Orta seviyede bir şair olan İbnu’l-Verdî didaktik türdeki şiirlerde başarılı 

çalışmalar yapmıştır. Müellifin Elfiyye’leri bu türe örnektir. İsmini verdiğimiz bu eser 

rüya tabirleri ile ilgilidir.32 Recez bahriyle yazılan eser, 1000 beyitten oluşan didaktik 

bir manzumedir. Alfabetik sıraya göre tertip edilmiştir. İlk defa Bulak’ta 1285/ 1868 

‘te basılan eserin daha sonra Kahire baskıları yapılmıştır.33   

5. Behcetü’l-Verdiyye: Diğer adı el-Behcetu’l-hâvî olan eser, eş-Şeyh Ebû Hafs 

Zeynuddin Ömer b. Muzaffer b. Ömer El-Verdî el-Bekrî el-Kuraşî el-Marrî’nin 

(ö.750/1349), fıkıh ilmine dairdir. Abdulgaffar el-Kazvinî’nin Şafii fıkhına dair el-

Hâvi’s-sagîr adlı eserinin manzum hale getirilmiş şekli olup birçok defa basılmıştır.34 

Zekeriyya el-Ensârî tarafından bu manzume üzerine yazılan el-Gureru’l-behiyye adlı 

şerhe İbni Kasım el-Abbâdî bir haşiye kaleme almıştır.35  

Eserin ülkemizde yazma nüshaları vardır.36  

Müellifin yine manzum olarak kaleme aldığı bir eseri daha vardır. Tuhfetu’l-

Verdiyye fî müşkili’l-i’râb (fî ilmi’l-Arabiyye) isimli manzumesi 153 beyitten 

oluşmaktadır. Eser, R. Abict tarafından Latince tercüme ve şerhiyle birlikte 

neşredilmiştir.37  

6.  Elfu’r-râid fi’l ferâiz: Zeynuddin Seric b. Muhammed el-Malatî (ö. 788/ 

1386). Ferâize dairdir. 

7. el-Kasîdetu’l-ulviyye fî kırâati’s-sebi’l-merviyye: Ebu’l- Bukâ Ali b. 

                                                                                                                                          
31 Kâtip ÇELEBİ, a.g.e, I, 157. 
32 Kâtip ÇELEBİ a.g.e., a. yer. 
33 Kahire: 1303/1885, 1326/1908. 
34 Kahire: 1311/1893, 1323/1905, 1351/1932 
35 Kahire:1315/ 1897. 
36 Süleymaniya Ktp. Âşir Ef. nr. 173-2, Bursa İnebey Yazma Eser Ktp., nr. 830, Çorum Hasan 

Paşa İl Halk Ktp., nr. 3096. 
37 Breslau: 1891. 



 

 

  20 

Osman b. Muhammed b. el-Fâsih (ö. 801/ 1398) tarafından yazılan ve kıraat ilmine 

dair bir Elfiyyedir.38 

8. Nazmu’d-dürerü’s-seniyye fi’s-sîreti’z-zekiyye39: ed-Dürer, Nazmu’d-

dürer, Elfiyye fi’s-siyer, isimleriyle de bilinen eser, Zeynuddin el-Irâkî’nin Hazreti 

Peygamber’in hayatını, şemailini bin beyitle anlattığı bir diğer Elfiyye’sidir. 

Ülkemizde birçok yazma nüshaları bulunan eser40 Rabat’ta yayımlanmıştır.41  

Bu esere de pek çok şerh yazılmıştır. Şerhleri arasında Muhammed Abdu’rrauf 

el-Münâvî’nin el-Ucâletu’s-seniyye alâ Elfiyyeti’s-siretun-nebiyye’si42, Uchurî’nin 

Şerhu Nazmi’d-dürerü’s-seniyye fi’s-sîreti’z-zekiyye’si43 ve İbn Haim’in el-Gureru’l-

mudîe’si44  zikredilebilir. 

9. Elfiyyetü’l-Irâkî fî Garîbi’l-Kur’an:45 Zeynuddin Irâkî’nin Kur’an-ı 

Kerim’deki bazı garîb kelimeleri alfabetik sıraya göre alıp açıklayan bu manzum eseri 

bin beyitten oluşmaktadır ve Abdulaziz ed-Dîrînî’nin Usûl-ü tefsire dair et-Teysîr fî 

ilmi’t-tefsir adlı manzum eserinin kenarında Tefsîr-u elfâzi’l-Kur’an adıyla 

yayımlanmıştır.46 Ayrıca Suyûtî’nin Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim’inin kenarında 

                                                
38 Kâtip ÇELEBİ, a.g.e., a. yer.  
39 Serkis, Mu’cemu matbûâtü’l-arabiyye ve’l-muarrabe, Kum: Matbaatü Behmen 1275/ 1795, II, 

1318. 
40 Süleymaniye Ktp. Âşir Efendi nr. 279, Şehid Ali Paşa nr. 2447, 2757, Ayasofya nr. 4789, Esat 

Eendi nr. 273, Laleli nr. 1997, Reiu’l-küttâb Mustafa Efendi nr. 114, Çorlulu Ali Paşa nr. 443, 

ayrıca İstanbul Üni. Ktp. Nr. 4117, Köprülü Fâzıl Ahmet Paşa nr. 1116, Kayseri Raşit Efendi 

nr. 223 kütüphanelerinde bulunmaktadır. 
41 İbn Hacer, el-Mecmau’l-müesses, Beyrut: Dârü’l-Ma’rife, (thk. Yusuf Abdurrahman 

Mar’aşli), 1994, II, 183, naşirin dipnotu nr. 748.  
42 İsmail el-Ensâri’nin tahkikiyle, Riyad’ta basılmıştır. 1389/1969 Bu eser, 

37 Çorum İl Halk Ktp. Nr. 1230 el-Fütuhâtu’s-sübhaniyye adıyla kaydedilmiştir. 
43 Süleymaniye Ktp. Şehid Ali Paşa nr. 1900, Kayseri Raşit Efendi Ktp. Nr. 216. 
44 Brockhelman, GAL, Leiden: 1937- 1942, II, 78; suppl.,II, 70. 
45 Serkis, Mu’cemu matbûâtü’l-arabiyye ve’l-muarrabe, II, 1318.  
46KANDEMİR  M. Yaşar,  “Irâkî” md., DİA, XIX, 120. 



 

 

  21 

yayımlanmıştır.47 Ülkemizde yazma nüshaları bulunmaktadır.48 

10. Elfiyye li’l-ulûmi’l-aşere: Manzûme fi’l-ulûm adıyla da anılan eser, Ebu’l-

Velid Muhibuddin Muhammed b. Muhammed b. Mahmud es-Sakafî el-Halebî 

(ö.815/1412) tarafından yazılmıştır. Eser, tasavvuf, usûl-ü fıkıh, nahiv, mantık, 

belâgat, ferâiz, tıp, usûlu’d-din, icmâ ve sîretu’r-resul olmak üzere on ilmi konu alan 

recez bahrinde 1000 beyitlik manzumedir. Tamamı Berlin Staatsbibliothek 

nüshasında49, bazı bölümleri ise çeşitli mecmualar içinde günümüze intikal etmiştir. 

Eserin ferâiz, belâgat, siyer bölümleri şerh edilmiştir. a) Feraiz Bölümü; Ebu’l-fazl 

İbnu’ş-Şihne ve İbnu Halel el-Basrî diye tanınan Ahmet bin Abdullah el-Heyâbi 

tarafından şerh edilmiştir. b) Manzume fî ilmi’l-belâga (Urcûze fi’l meânî vel beyân 

ve’l-bedî, el-Urcûzetu’l beyâniye, Miyelu’l meyâni ve’l beyân) adlı bölümün şerhleri 

şunlardır; Muhibuddin Muhammed bin Davud el-Ulvânî el-Hamevî, Şerhu 

Manzumetü İbnu’ş-Şihne el-Halebî fî ilmi’l meânî ve’l-beyân, Şemsettin Muhammed 

bin Mahmud el-Ömerî et-Trablusî, Dureru’l-ferâidi’l-müstahsene fî şerhi Manzumeti 

İbnu’ş-Şihne, Necmettin El-Gazzî Mevâhibu’r-rahman ala’l-mieti’l-meânî ve’l-beyân, 

Mansur bin Ali es-Sutûhî el-Ezherî ed-Dureru’l müdevreze fî şerhi’l-Urcûze, İbni 

Kenan Nisaru’n-nizam fî şerhi Manzûmetu İbnu’ş-Şihneti’l-Hümâm, c)Siyer bölümü; 

Torunu Serüyiddin İbnu’ş-Şihne tarafından Şerhu Manzumetu’l Halebiyye fi’s-

sireti’n-nebeviyye.  

11. Elfiyye fi’l-ferâiz: Kadı Muhibuddin Muhammed b. Şihne el-Halebî (ö.815/ 

1412) tarafından yazılan eser Ferâiz konusunu ele almaktadır.50 

12. Elfiyye fî usûli’l-fıkh: en-Nubzetu’l-Elfiyye fî usûli’l-fıkhiyye ismiyle de 

bilinen eser, Ebû Abdullah Şemsuddin Muhammed b. Abduddâim b. Musa el-Birmâvî 

el-Askalânî eş-Şâfiî (ö. 831/1427) tarafından kaleme alınmıştır. Bu eser isminden de 

                                                
47 Kahire: 1345/ 1926. 
48 Amasya Beyazıt İl Halk Ktp., nr. 1401. 
49 Wetzstein’sche Samlung nr. 1591’de katalog nr 1820, 3022, 4413, 4718, 4865, 5186, 6307, 

6759, 7255, 9588. 
50Kâtip ÇELEBİ, a.g.e., I, 157. 



 

 

  22 

anlaşılacağı üzere fıkıh usulü sahasında yazılmıştır.51 Şah Veliyullah ed-Dehlevî bu 

Elfiyye’yi, benzeri daha önce kaleme alınmamış, çok güzel, son derece hoş bir fıkıh 

usulü kitabı olarak nitelendirmiştir. Eser, fıkıh usulünün pek çok meselesini ihtiva 

etmekte ve teknik bilgiler vermekte, büyük ölçüde Zerkeşî’nin Kitâbu’l-bahr’ına 

dayanmaktadır.52 

13. Elfiyyetü’t-tayyibe: Tayyibetu’n-Neşr fi’l-kirâati’l-aşr adıyla da bilinen 

eser, Ebu’l-Hayr Şemsuddin Muhammed b. Muhammed b. Ali b. Yusuf el-Cezerî 

(ö.833/1429) tarafından yazılmıştır. Büyük bir kıraat ve hadis âlimi olan İbnu’l- 

Cezerî, Elfiyye’sini, yine kendisinin kaleme aldığı Tayyibetu’n- Neşr fi’l- kırâati’l- 

aşr isimli eserini 799/ 1397 yılında manzum hale getirmesiyle oluşturmuştur. Eser 

1019 beyitten oluşmuştur.  Çeşitli kütüphanelerde pek çok nüshası bulunan eserin 

çeşitli baskıları da yapılmıştır.53  

Takrîbu’n-Neşr fi’l-kırâati’l-aşr, en-Neşr’in talebelere kolaylık sağlamak üzere 

kaleme alınan muhtasarı olup on imamın kıraati, ikişer râvi ile her râvinin ikişer tariki 

sınırları içinde ele alınmıştır. 

14. Elfiyye: Esiruddin Muhammed b. Ömer el-Husûsî el-Kâhirî eş-Şâfiî 

(ö.843/1439) ‘ye ait bin beyitlik bir urcûzedir.54 

15. Elfiyye fi’l-meânî ve’l-beyan: eş-Şeyh Burhaneddin İbrahim b. Muhammed 

el-Kabâkibî el-Halebî (ö.850/1446) tarafından yazılan ve belâgat ilmini konu alan bir 

eserdir. Müellif eserine bir de şerh yazmıştır.55 

16. Ravzatu'r-râ'iz fî ilmi'l-ferâ'iz: Tâcuddîn Abd el-Vahhâb b. Ahmed İbn 

                                                
51Kâtip ÇELEBİ, a.g.e. ,a. yer. 
52 Dehlevî, Bustânu’l-muhaddisîn, Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1997, 212. 
53Hasan et-Tûhî’nin tahkikiyle, Kahire 1282/1865, 1308/1890, 1307/1889, 1308/1890. Ali 

Muhammed ed-Dâbba’nı tahkikiyle, Kahire 1354/1935. 
54 Kâtip ÇELEBİ, Keşfu’z-zunûn, I, 61. 
55 Kâtip ÇELEBİ, a.g.e., I, 157. 



 

 

  23 

Arabşah ed-Dimaşkî (ö.901/ 1496) tarafından yazılan eser feraize dairdir.56 

17. Tuhfetu’l-ibâd fîmâ yecib mine’l-itikad: Mühibuddin Ebu’l-Fazl 

Muhammed b. Ahmed es-Safedî ed-Dımeşkî (ö. 905/ 1500) tarafından yazılan eser 

itikat konularını ele alır.57 

18. Elfiyye fi’l- arûz: Ebu’l- Beki Muhammed b. Ali b. Halef el Ahmedî (ö. 

909/ 1503) tarafından yazılan eser, arûzla ilgilidir.  

Müellifin mantıka dair el-Elfiyye fî nazmi İsagoji adlı bir eseri daha vardır. 

19. Elfiyye fi’n-nahv ve’t-tasrif ve’l-hat: Celaleddin Abdurrahman b. Ebûbekir 

es-Suyûtî (ö.911/1505). Bu Elfiyye’de İbni Malik ve İbni Mu’tî’nin Elfiyye’lerini cem 

eden Suyûtî eserine el-Ferîde ismini vermiştir. Sonra eserini şerh etmiş ve buna el-

Metâliu’s-saîde ismini vermiştir.58 

20. Elfiyye fi’l-fıkh: Zeynuddin b. Ali el-Âmilî el-Cübbâî (ö. 966/ 1558) 

tarafından yazılan eser fıkıh usûlü konusundadır.59 

21. Ğâyetu’l-vatar fî ilmi’s-siyer: Abdurrahman el-Fâsi (ö. 1096/ 1684) 

tarafından kaleme alınmış siyer konulu bir Elfiyyedir.60 

22. Umdetü külli fâriz Elfiyye fil ferâiz: Salih b. Hasan b. Ahmed b. Ali el-

Buhûtî (ö. 1121/ 1709)’ye ait bu eser ferâiz ilmiyle ilgilidir.61 

23. Elfiyye fî Fıkhı’ş-Şâfiiyye: Salih b. Hasan b. Ahmed b. Ali el-Buhûtî (ö. 

                                                
56 Manisa İl Halk Ktp. Nr. 1438, 40 varak. 
57 Manisa İl Halk Ktp. Nr. 2985-7. Eser 15 satırlı 10 varaktan oluşmaktadır.  
58 Kâtip ÇELEBİ, a.g.e.,  I, 157. 
59 53 El-Amin Hasan, Famous Shi'ite Jurists and Traditionalists, http:// Famous Shi'ite Jurists 

and  Traditionalists/Imam Reza.net, erişim:18.01.2006. 
60 KETTÂNi, Fihrisü’l-fehâris, (thk. İhsan Abbas), Beyrut: el-Garbu’l-İslâmî, 2.Baskı, 1402/ 

1982. 
61 İsmail Paşa, İzahu’l-meknûn, Beyrut: Daru’l-İhyâi’t-Türasi’l-Arabiyye, ts., II, 123. Konya 

Karatay Yusufağa Ktp. Nr. 4821-2. 



 

 

  24 

1121/ 1709). Eser Şafiî fıkhına dairdir.62 

24. Elfiyyetü’s-suğrâ: Eser, ed-Durretü’l-masûna fî ulemâi ve sulehâi Bûna 

ismiyle de anılır. Eser, Ebû Abbas Ahmed b. Kasım b. Ebu Abdullah Muhammed el-

Bûnî (ö. 1139/ 1726)’ ye aittir. Müellifin 3000 beyitlik bir de Elfiyyetü’l –Kübrâ’sı 

vardır. Bu iki Elfiyye’de müellif, hocalarını tanıtmıştır.63 

25. Elfiyyetu’t-tasavvuf: Elfiyyetü’l-vefiyye li’s-sâdeti’s-sûfiyye ismiyle de 

bilinen eser, Kutbuddîn el-Bekrî (ö.1162/1749) tarafından yazılmıştır. İsminden de 

anlaşılacağı üzere bu eser, tasavvuf ilmini konu edinmiştir. 

26. Elfiyyetü’s-sened: Eser, Murteza ez-Zebîdî tarafından (ö.1198/ 1783) 

yazılmıştır. Eser 1500 beyitten oluşmakta ve isnat konularını ele almaktadır.64 

27. Elfiyye fî ulûmi’l-edeb: Eser, Ahmet b. Süleyman et-Tarablusî (ö.1275/ 

1858) tarafından yazılmıştır.65 

28. Elfiyye fi’l-mantık def’u îhâm el-ıztırab an âyâti’l-kitâb: İmam 

Muhammed el-Âmin eş-Şankîtî (ö. 1393/ 1973) tarafından yazılan eser akaid 

konusundadır.66 

29. Elfiyye fi’l- fıkh: Şems el-Hulvânî tarafından yazılan bu eser, fıkıh usulüne 

aittir.67 

30. Elfiyye fi’l-ferâiz ve nazmu’l-Kâfî: Eser, Şems el-Hulvânî tarafından 

                                                
62 CEBERTî, Abdurrahman b. Hasan b. İbrahim, Tarihu acaibi'l-asar fi't-teracim ve'l-ahbar, 

Bulak: 1297/ 1879,  I, 59. 
63 Kettânî, a.g.e., I, 237, 238. 
64 Kettânî, a.g.e., I, 199.  
65 Kettânî, a.g.e., I, 125.  
66 Julaymî, İbn Abbas, Biographies Imaam Muhammed al-Amin ash-Shanqeetee, http://www.al-

Manhaj.com/ Imaam Muhammad Al-Ameen Ash-Shanqeetee.html, erişim:18.01.2006. 
67 Ceberti, Abdurrahman, a.g.e., I, 122. 



 

 

  25 

yazılmış ferâizle ilgili bir eserdir.68  

II. HADİS USÛLÜ İLMİNDE ELFİYYE’LER: 

A. Ortaya Çıkışları 

Bilindiği kadarıyla hadis usûlünde kaleme alınan ilk Elfiyye Irâkî’ye 

(ö.806/1302) ait olup 768/1366 yılında tamamlanmıştır. Ayrıca Suyûtî‘ye 

(ö.911/1505) ait başka bir Elfiyye daha bulunmaktadır ki eserin telifi 881/1476 yılında 

bitirilmiştir. Bu iki Elfiyye dışında Hadis usulü sahasında yazılan bir başka Elfiyye 

tespit edilememiştir. 

Buna göre hadis usûlü konusunda telif edilen ilk Elfiyye, bu türün ilk müellifi 

olan eş-Şeyh Zeynüddin Yahya b. Abdulmu’tî en-Nahvî (ö.628/1230) tarafından nahiv 

ilmine dair yazılan ed-Dürretü’l-Elfiyye’den yaklaşık bir buçuk asır sonra ortaya 

çıkmıştır. 

B. Telif Gayeleri 

Yukarıda belirtildiği gibi Elfiyye türü manzum eserler yazıldıkları ilim 

sahasında, insanlara o ilmin konularının kolay, kalıcı ve güvenli biçimde 

ezberlenmesi, ezberletilmesi ve genel bir bakış açısı kazandırılması, böylece 

yazıldıkları ilim dalına vukufiyet sağlanması amacıyla yazılmışlardır. Mesela tezimize 

konu olan Irâkî’nin Elfiyye’sinin giriş bölümünde müellif eserinin telif amacını şöyle 

beyan etmektedir: 

�,�ى و ت]آAة ��'�,d9 وا�'��7"'�                                                          "    نZ',�9 ت�AIة �

 “Eğitime yeni başlayanlar için bakış açısı kazandırsın, ezberlemeyi bitirenler için de 

bir hatırlatıcı olsun diye nazmettim.” 

C. Muhtevâları 

Elfiyye’ler yazıldıkları ilim sahasındaki önemli usul bilgilerini içerirler. Bu 

prensibe uygun olarak hadis ilim sahasında kaleme alınan Irâkî ve Suyûtî’nin 

                                                
68 Ceberti, Abdurrahman, a.g.e., a. yer. 



 

 

  26 

Elfiyye’lerinin muhtevaları da hadis usul ilminin temel konularını ele alır. Nitekim 

Suyûtî, eserinin giriş bölümünde muhtevasını şöyle açıklamaktadır: 

��Z��         A! ض'�,�9 -�� اU["N أ�
�! ت:�C ا��رر                           و ه  

 “Bu Elfiyye, hadis usulü ilmini kapsayan, onun güzelliklerini anlatan manzum 

bir eserdir.” 

Elfiyye’ler hadis usul ilminin yalnız birkaç önemli konusuna değinmeyip özet 

olarak usul konularının tamamına yakın bir kısmını, bin beyit halinde ele alırlar.   

Muhtevalarında yer alan belli başlı konular şunlardır:  

Hadis’in tanımı ve kısımları: Sahih, hasen ve zayıf hadisler; merfû, mevkuf ve 

maktû hadisler; mevsûl, munkatı ve mu’dal hadisler; mürsel, muallâk, muanan, 

müdelles, şaz, mahfuz, münker, ma’ruf ve metruk; fert, garib, aziz, meşhur, müstafiz, 

mütevatir hadisler. Muztarip, maklub, müdrec ve mevzu hadisler ile bunlarla ilgili 

meseleler. 

Rivayeti kabul ve red olunan raviler, cerh ve tadil mertebeleri, tahammülü’l- 

hadis ve kısımları; hadislerin yazılması, korunması; muhaddisin ve hadis talebesinin 

uyması gereken kurallar; âlî ve nâzil isnadlar; müselsel, garîbul hadis konuları, 

musahhaf, muharref, nâsih ve mensuh konuları; hadislerde görülen ihtilaflarla ilgili 

meseleler.  

Sahabe ve tabiun bilgisi ve onlardan hadis rivayeti, akranların, baba ve oğulların 

birbirlerinden rivayetleri, isimler, künyeler ve lakaplar; ravilerin tabakaları, sika ve 

zayıf olanların tanınması; memleketlerinin bilinmesi ve bunlara dair meseleler.   

D. Usul Eserleri İçindeki Yerleri 

Bilindiği gibi hadislerin sened ve metin durumlarını anlamaya imkân veren bir 

takım kaideler ilmi olan hadis usûlü, İslam’ın ilk günlerinden itibaren Müslümanların 

bulup geliştirdiği ilmî bir disiplin olup konusu, ret ve kabul açısından sened ve 



 

 

  27 

metindir.69  

Hadisleri tespit, ret ve kabule esas teşkil eden kaideler, önceleri müstakil 

kitaplarda toplanmış değildi. Bu kaidelerin uzmanlarca biliniyor ve uygulanıyor 

olması yeterli görülmekteydi. Daha sonraları müstakillen olmasa da bunların bir kısmı 

külli nitelikli farklı muhtevalı bazı eserlerde yer almaya başladı. Mesela, İmam 

Şafii’nin (ö. 204/ 819) Risâle’si, Ahmed b. Hanbel’in (ö. 241/ 855) kendisine sorulan 

suallere verdiği cevaplar, Müslim’in (ö.261/ 874), Sahih’ine yazdığı Mukaddime, Ebû 

Davut’un (ö. 275/ 888) Mekkeliler’e yazdığı mektup, Tirmizî’nin (ö.279/ 892) Câmi’i 

ve sonundaki Kitabu’l-ilel’i, Buharî’nin (ö. 256/ 870) üç tarihi, hadis usûlü 

kaidelerinin müstakil olmayan ilk kaynakları arasında sayılabilir.70 

 Bilindiği kadarıyla hadis usûlü konusundaki müstakil eserler, Ebû Muhammed 

el-Hasen b. Abdirrahman b. Hallâd er-Râmahurmûzî’nin (ö.360/ 971) el-Muhaddisu’l-

fâsıl beyne’r-râvî ve’l-vâ’î’nin telifiyle başlamış, daha sonra Hâkim Ebû Abdullah en-

Neysabûrî’nin (405/1014) Ma’rifetu ulûmi’l-hadis’i,  Ebû Nuaym el-İsfahânî’nin 

(ö.430/ 1038) el-Mustahrec’i, Hatib el-Bağdâdî’nin (ö. 463/ 1071) el-Kifâye fî ilmi’r-

rivâye’si, Kâdî İyaz’ın(ö. 544/ 1149) el-İlmâ’ ilâ ma’rifeti usûli’r-rivâye ve takyîdi’s-

sema’sı, Ebû Hafs Ömer b.Abdilmecid el-Meyâncî’nin (ö.580/ 1184) Mâ lâ yese’u’l-

muhaddise cehluh eserleriyle devam etmiş, İbnu’s-Salah (ö. 643/ 1245)’ın Ulûmu’l-

hadis’i ile birlikte hem zirveye ulaşmış hem de yeni bir aşamaya geçmiştir. Bu eser 

daha sonraki dönemde usul edebiyatının vazgeçilmez kaynağı haline gelmiş ve büyük 

ölçüde, hatta bazen tamamen esas alınmıştır. Bu nedenle eser, ihtisar, manzum, şerh, 

haşiye, nüket gibi değişik türde ilmi faaliyetlere konu ve kaynaklık etmiştir.71 Nitekim 

konumuzun esasını oluşturan Irâkî’nin Elfiyye’si de İbnu’s-Salah (ö.643/ 1245)’ın 

Ulûmu’l-hadis’inin 1000 beyit içinde nazma çekilmesiyle yazılmış bir eserdir. 

Elfiyye’ler, usul eserleri içinde bir tür teşkil etmekten ziyade, hadis talebelerinin 

usul öğretiminde başvurdukları en önemli ders kitapları, her zaman ezberlerinde 

                                                
69 ÇAKAN, İ. Lütfi, Hadis Usûlü, 16. 
70 ÇAKAN İ. Lütfi, Hadis Edebiyatı, İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları,  3. Baskı, 1996, 190,191. 



 

 

  28 

kayıtlı olarak gerektiğinde kolaylıkla başvurabildikleri temel kaynakları olmuşlardır. 

E.Elfiyye’ler Ve Müellifleri  

Tesbit edebildiğimiz kadarıyla, Hadis usulü edebiyatında yazılmış iki adet 

Elfiyye vardır. Bunlar: 

 1. Elfiyyetu’l-hadis: Zeynüddin Ebu’l-Fadl Abdurrahim b. el-Hüseyin el-

Irâkî’ye ait olan Elfiyye’dir. Tezimizin ikinci bölümünde bu eseri ayrıntısıyla 

tanıtacağız. 

2. Elfiyyetu’l-hadis: Celaleddin es-Suyûtî tarafından yazılan Elfiyye’dir.  

İkinci bölümde özel olarak ele alacağımız Irâkî’nin Elfiyye’sini şimdilik bir 

tarafa bırakarak Suyûtî’nin Elfiyye’si hakkında tanıtıcı mahiyette genel bilgi vermeyi 

uygun görüyoruz. 

Eser, Nazmu’d-dürer, Elfiyyetü’d-dürer fî ilmi’l- eser, el-Elfiyye fî mustalahi’l- 

hadis, Elfiyyetu’s-Suyûtî adlarıyla da anılır. Suyûtî, eserini 5 günde kaleme almış ve 

10 Rebiülahir 881/ 8 Ağustos 1476 Perşembe günü tamamlamıştır.72 Eser, 70 bölüm 

ve 994 beyitten oluşmaktadır. Müellif, Elfiyye’sini kapsam, özet ve düzen yönünden 

Irâkî’nin Elfiyye’si ile kıyaslamıştır. Kendi Elfiyye’sini daha üstün gören müellif, 

Irâkî’yi eseri dolayısıyla hayır dua ile yâd etmiştir.73 Buna rağmen Irâkî’nin Elfiyye’si 

daha meşhur olmuş, Hadis usulünde Elfiyye denilince ilk akla gelen, ilim çevrelerince 

daha çok üzerine çalışmalar yapılan eser ünvanını kazanmıştır. Bununla birlikte 

Suyûtî’nin Elfiyye’si de önemli şerh ve haşiye çalışmalarına konu olmuştur. Bir kısmı 

bizzat müellif Suyûtî’ye ait olan bu çalışmaların belli başlıları şunlardır: 

a. Nazmu’d-dürer fî İlmi’l-eser urife bi Elfiyyeti’l-hadis: Suyûtî’nin bizzat 

                                                                                                                                          
71  ÇAKAN İ. Lütfi, a.g.e., a.yer. 
72 Suyûtî, Elfiyye, 146, (988- 990. beyitler). 
73 Suyûtî , a.g.e., 3,  (3- 5. beyitler). 



 

 

  29 

kendi eserine yazdığı şerhidir. Eser matbudur.74 

b. El Bahrü’l-lezî zehar fî şerhi Elfiyyeti’l- eser: Suyûtî’nin bu şerhi de 

matbudur.75 

c. Şerhu Elfiyyeti’s-Suyûtî fi’l-hadis: Muhammed b. Ali b. Âdem b. Musa 

Asyubî Vellubî tarafından yazılan eser İs’afu dav’i’l-vatar bi- şerhi Nazmi’d-dürer fî 

ilmi’l-eser olarak da bilinir.76 

d. İstiksâu’l-eser bi manzumeti ilmi’l-eser: Muhammet b. Abdullah eş-Şa’râvî 

(ö. 1035/ 1625) tarafından yazılan bir şerhidir. 

e. Menhecü zevi’n-nazar bi şerhi Elfiyyeti’l-eser: Muhammed Mahfuz b. 

Abdullah et-Tirmisî (ö. 1329/ 1911). 

f. Haşiye alâ Elfiyyeti’s-Suyûtî: Salih el-Fellânî. 

g. Elfiyyetu’s-Suyûtî fî ilmi’l- hadis: Ahmet Muhammed Şakir tarafından 

yazılan Suyûtî şerhidir. 

                                         

 

 

 

 

 

                                                
74 Kahire: Matbaatu’l-Bosfor, 1332/ 1913. Kahire: Matbaatu Mustafa Muhammed, 1951. 

Dımeşk: Ahmed b. Yusuf Kadiri tahkikiyle 2000 yılında basılmıştır.  
75 Ebû Enes Enis b. Ahmed b. Tahir el-Endunûsî’nin tahkikiyle Medine’de 1420/ 1999 yılında 

basılmıştır.  
76 Bu şerh Medine’de 1414/ 1993 yılında basılmıştır.  



 

 

  30 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

IRÂKİ VE ELFİYYESİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

  31 

 

 

Bir eserin daha iyi ve doğru okunup tahlil edilebilmesi için öncelikle müellifinin 

şahsi, ilmi, fikri hayatının iyi bilinmesi gerektiği düşüncesiyle burada Elfiyye’ye 

geçmeden önce müellifi Irâkî hakkında tanıtıcı genel bilgiler vermeyi faydalı 

görüyoruz.  

I. IRÂKÎ 

A. Hayatı 

1. Adı 

Adı: Abdurrahim. 

Künyesi: Ebu Abdullah. 

Lakabı: Zeynuddin. 

2. Nesebi 

Nesebi: el-Hüseyin b. Abdurrahman b. Ebûbekir b. İbrahim. 

Nisbesi: Râzinânî el-Mihrânî el-Mısrî eş-Şafiî el-Irâkî el-Eserî. 

Babası küçük yaşta Irak’tan Mısır’a göç ettiğinden, Irak asıllı olduklarını 

belirtmek maksadıyla Irâkî, yine ailesinin Irak’ta ikamet ederken bulunduğu şehir olan 

Erbil yakınlarındaki Râznân Kasabası’na nisbeten Râznâni,77 babası Mısır’da Kahire 

kenarına bulunan ve Nil Nehri kıyısında yer alan Menşeetü’l-Mihranî’ye yerleşmesi 

ve Irâkî’nin burada doğması sebebiyle de el-Mihrânî nisbesini almıştır. 

Bu nisbelere ilaveten Irâkî, Mısır’da doğup büyüdüğü için el-Mısrî, Şâfii 

                                                

 77 Bu kasaba coğrafi konum itibariyle kuzeyde Cizre ve Güneydoğu Anadolu, doğuda İran, 

batıda Sahra ve güneyde İran Körfeziyle sınırlanmıştır. 



 

 

  32 

mezhebine mensubiyetinden dolayı da eş-Şâfiî nisbeleriyle de anılır. 

el-Eserî nisbesinin verilmesi de onun daha ziyade hadis ilmiyle iştiğalinden 

dolayıdır. Bu nisbe, “eser” e mensup/ eserci manasına gelen bir ismi mensup olup 

genel olarak, hadis ve haber terimleriyle eş anlamlı olarak kullanılan eser teriminin 

Horasan fakihleri ıstılahında kazandığı manaya göre78, muhaddis/ hadisçi demektir. 

Çünkü Horasan fakihleri, Hz. Peygamber (s.a.s.) ve sahabeden gelen nakillere umumi 

manada eser, hadis ilmiyle meşgul olanlara da eserî derler.79   

3. Doğumu Ve Yetişmesi 

Irâkî, Mısır’da Kahire yakınlarında ve Nil Nehri kıyısındaki Mihranî 

Kasabasında 21 Cemaziyelevvel 725/ 5 Mayıs 1325 yılında doğmuştur.80 

Ona “Abdurrahim” ismi, küçük yaşlarda hizmetinde bulunduğu Şeyh 

Takiyyuddin el-Kanâî (ö. 744/ 1343) tarafından, büyük dedesi Şeyh Abdurrahim el 

Kanâî’ye (ö. 692/ 1292) hürmeten vermiştir.81 

Irâkî henüz üç yaşındayken babasının vefatıyla yetim kalmasının ardından 

babasının yakın arkadaşı eş-Şeyh Takiyyüddin el-Kanâî’nin yanına yerleşmiş ve onun 

yanında büyümüştür.  

4. Yetiştiği Coğrafi, Sosyal Ve Kültürel Çevre 

Mısır’da Kahire yakınlarında ve Nil Nehri kıyısında bulunan Menşeetü’l-

Mihranî’de doğup büyüyen Irâkî, babasının vefatı üzerine kendisine bakma görevini 

üstlenen babasının yakın arkadaşı eş-Şeyh Takiyyüddin el-Kanâî sebebiyle ilmi bir 

sosyal çevrede yetişmiş, küçük yaşlarda devrinin birçok önemli ilim adamıyla 

                                                                                                                                          

 
78 Horasanlılar eser kelimesini sahabe ve tabiun tabakasından olanların sözleri için kullanırlar. 

UĞUR Mücteba, a.g.e, 83 
79 UĞUR Mücteba, a.g.e., 83. 
80 İbnu’l Cezerî, Gâyetu’n-nihâye, Beyrut: 3. Baskı, 1982, I, 382 
81 Suyûtî, Tabakâtu’l-huffâz, Beyrut: Daru’l-Buhûsu’l-İlmiyye, 1983, II, 543. 



 

 

  33 

tanışmış ve derslerine katılmıştır. 

5. Görev Hayatı 

İmamlık, hatiplik, vaizlik, müderrislik ve kadılık gibi görevlerde bulunan Irâkî, 

788/1386 yılından itibaren üç yıl beş ay süreyle kadılık yaptığı Medine’de, bu 

dönemde barış ve huzur hüküm sürmüştür. Kadılık görevinden azledilince Kahire’ye 

dönmüştür. Öğrencisi İbni Hacer, 796/1393 senesinde Medine’de dört yüzden fazla 

imla meclisinde Irâkî’nin öğrenciliğini yaptığını ve bu meclislerin büyük 

çoğunluğunda derslerini ezberden verdiğini söylemekte, Suyûtî de onun imlâ 

meclislerinden övgüyle bahsetmektedir.82 

Sehâvî, Irâkî’nin 795/1392 senesinden vefatına kadar (806/1403) imlâ meclisleri 

akdederek hadis dersleri verdiğini bu derslerde öncelikle, değişik hadis meselelerine 

temas ettikten sonra Nevevî’nin Erbaîn, daha sonra da sırayla Rafiî’nin Emâlî’sini ve 

Hâkim’in Müstedrek’inin Kitabu’s-salât bölümüne kadar olan kısmını 301 mecliste, 

116. Meclisin başından 416. Meclisin sonuna kadar, imlâ ettirdiğini belirtir.83  

Irâkî, Medine’deki kadılık vazifesinden ayrılıp Kahire’ye döndükten sonra 

(791/1388) Kâmiliyye Medresesi Dâru’l-hadisinde hadis dersleri okutmuş84, ayrıca 

Zâhiriyye Medresesi Dâru’l-hadisi ile İbni Tolun ve Fazıliyye Medresesinde hadis 

dersleri vermiştir.85  

6. Vefatı 

Irâkî,  2 Şaban 806/ 20 Şubat 1423 çarşamba gecesi, 81 yaşında Kahire’de vefat 

etmiştir. 

Vefatına çok üzülen öğrencilerinin ona ithafen yazdıkları mersiyyeler içinde en 

meşhuru İbn Hacer (ö. 852/1449) ’in yazdığı mersiyedir. 

                                                
82Suyûtî, Tedrîbu’r-râvî, Kahire,1385/ 1966, II, 139. 
83Sehâvî, ed-Davu’l-lâmi’ li ehli karni’t-tâsi’,Beyrut: ts., II, 174.  
84 Suyûtî, Hüsnu’l-Muhadara, Dâru’l-İhyâi’l-Kütübü’l-Edebiyye, 1976, II, 262. 
85 Şevkâni, el-Bedru’t-tâli’ , I. Baskı, 1348/ 1929, I, 355. 



 

 

  34 

O, bu mersiyenin bir bölümünde merhum Irâkî’yi şöyle diyerek övmektedir: 

    ��M0 ا رض  ��UA ات
�ق                                              ر�'! ا� ��/Aا=d ت,Aى         

     �� ی�� C0 ا��#د �$6 ا�/Aا=C                                             إن��7K� C إ��. ص�ق                

                                                             

“Allah Irâki’ye bolca rahmet eylesin; O ittifakla yeryüzünün hafızıdır, 

Doğru söylediğime yeminle şahidim ki yeryüzünde onun gibisi bulunmaz.”  

Vefatına yakın günlerde, Mısır’da baş gösteren kıtlık dolayısıyla yağmur 

duasına çıkılmış ve ısrarla Irâkî’den dua etmesi istenmiş, yaptığı duadan sonra Allah 

Teâla bereket ihsan etmiş ve bol miktarda yağmur yağmış, hatta aşırı yağıştan dolayı 

Nil Nehri taşmıştır. İşte bu yağmur duasından birkaç gün sonra Irâkî Hakk’ın 

rahmetine kavuşmuştur.86 

B. İlim Hayatı 

1.Tahsili 

Irâkî üç yaşındayken babasının vefatı üzerine babasının arkadaşı eş-Şeyh el-Ârif 

billah Takiyyüddin el-Kanâî’nin yanına yerleşmiş ve burada daha sekiz yaşındayken 

Kuran-i Kerim’i hıfzetmiştir.87 

Daha sonra Kıraat ve Arapça ilimlerini öğrenmeye başlamış, Şeyh Nâsıruddin 

Muhammed b. Sem’ûn (ö. 737/1337), Burhaneddin İbrahim b. el-Ecîr er-Raşîdî (ö. 

749/ 1348) , Ebû Abbas Şihabuddin Ahmed b. Yusuf b. Abduddâim el-Halebî es-

Semîn (ö. 756/ 1355), es-Sirâceddin Ömer b. Muhammed ed-Demenhûrî’den (ö. 765/ 

1363) kıraat ve Arapça dersleri almıştır.88 Kıraat ve Arapça ilimlerinde kendini 

yetiştirmiştir. 

                                                
86 Irâkî Zeynuddin, et-Tebsira ve’t-tezkira, Beyrut: Daru’l-Kütübü’l-İlmiyye, ts., 16. 
87 Irâkî Zeynuddin, a.g.e., 10. 
88 Irâkî Zeynuddin, a.g.e., a.yer. 



 

 

  35 

Çeşitli ilimlerde okutulan belli başlı metinler kapsamında Ebû İshak eş-

Şirâzî’nin (ö. 476/  1083) Şâfiî fıkhına dair et-Tenbîh adlı kitabını ezberlemiştir.89  

Hayatının seyrini değiştiren en önemli hadise, 12 yaşındayken (737/1336) İbn 

Cemâa diye bilinen Ebû Ömer İzzeddin Abdulaziz b. Muhammed b. İbrahim el-Kinânî 

el Hamevî (ö. 767/1366) ile karşılaşmasından sonra gerçekleşmiştir. İbni Cemâa, 

ondaki ilim öğrenme aşkını, zekâsını ve başarısını gördükten sonra, lügat ve kıraat 

ilimlerinden daha önemli bir sahada çalışması gerektiği hususunda onu ikna ederek 

hadis ilmine sevk etmiştir.90 

Irâkî’nin ilk hadis hocası, Şihabuddin Ahmed b. Ebu’l-Ferec İbn Bâbâ’dır. 

Ancak bu alandaki esas ilmi 17 yaşına gelince Alaaddin et-Türkmânî el-Hanefî’den 

(ö. 750/ 1349) almaya başlamıştır. Sahih-i Buhârî’yi, Ali b. Şâhid el-Ceyş diye maruf 

olan Ebû Ali Abdurrahim Abdullah b. Yusuf el-Ensârî’(ö.772/ 1370) den, Sahih-i 

Müslim’i Ebû Abdullah Şemsuddin Muhammed b. Ahmed b. Abdulhâdi es-Salihî ed-

Dimeşkî’den (ö. 744/1343) okumuştur.  

Dımaşk’ta, Sahih-i Müslim’i altı mecliste, Ahmed b. Hanbel’in Müsned’ini de 

otuz kadar mecliste Muhammed b. İsmail b. Habbaz’a (ö. 756/ 1355) arzetti.91 

Bu arada kendini fıkıh, usûl-i fıkıh, tefsir sahalarında da yetiştirdi. 

 Irâkî’nin kıraat ilimlerine karşı da derin bir ilgisi vardı. Büyük kıraat âlimi 

Abdurrahman b. Ahmed b. el-Bağdadî’den kıraat-ı seba’yı tam olarak okumuş, ayrıca 

Burhaneddin İbrahim er-Reşîdî (ö. 749/ 1358)’ye de kıraat-ı seba’yı okuyarak 

arzetmiştir.92 

 

                                                
89 KANDEMİR M. Yaşar, “Irâkî”md., DİA, XIX, 118. 
90 KANDEMİR M. Yaşar, “Irâkî”md., a.g.e. a.yer. 
91 FÂSî, Ebu’t-Tayyib Takiyyuddin Muhammed b. Ahmed b. Ali el-Hasenî. Zeylu’t-Takyîd fî 

ruvâti’s-sünen ve’l-mesânîd, (nşr. Kemal Yusuf el-Hût.) Beyrut, 1990II, 106. 
92 İbnu’l-Cezerî, Gâyetu’n-nihâye fî tabakâti’l-kurrâ, I, 382. 



 

 

  36 

2. İlmi Seyahatleri                

Irâkî, doğal olarak ilk önce memleketindeki âlimlerden dersler aldı. Daha sonra 

hem âli isnat elde etmek hem de memleketindeki âlimlerin sahip olamadıkları bilgileri 

öğrenmek gibi sebeplerle dönemindeki ilim merkezlerine seyahatlerde bulundu. Bu 

amaçla ilk seyahati (754/1353) yılında Dımaşk’a93 yapan ve ardından Halep’e geçen94 

Irâkî, daha Hama95, Hıms96, Trablus97, Safed98, Ba’lebek99,  Nablus100, Kudüs, 

İskenderiye, Mekke ve Medine101 gibi ilim merkezlerini bu amaçla dolaşmıştır.  

Irâkî ilim tahsili amacıyla 36 kadar şehre seyahat etmiştir. Bu kadar seyahat 

yapmasının sebebi, elindeki bilgilerle yetinmeyip daha fazlasına ulaşma arzusu 

olmalıdır. Nitekim Peygamberimiz (s.a.s.)’in: “Rabbim ilmimi artır.” duasını da çok 

tekrar ettiği söylenir.102 

İlim tahsili için seyahatlerde bulunan Irâkî gittiği yerlerde pek çok hocadan 

dersler almıştır. Bunların belli başlıları şunlardır; 

 

                                                
93 Irâkî Zeynuddin, et-Tebsira ve’t-Tezkira, 11. 
94 Irâkî Zeynuddin, a.g.e. a.yer. 
95 Suriye’nin orta kesiminde Âsi Irmağı kıyısında yer alan bir şehirdir. MANTRAN Robert, 

“Hama” md., DİA, XV, 396.  
96 Suriye’de bulunan tarihi bir şehirdir. “Humus” md. Büyük Larousse Sözlük Ve Ansiklopedisi, 

İnterpress Basın Ve Yayıncılık, ts., İstanbul, XI, 5421.  
97 Lüban’ın  kuzeybatı kesiminde, Akdeniz kıyısında bulunan bir şehirdir. “Trablus” md. Büyük 

Larousse Sözlük Ve Ansiklopedisi, XXII, 11666. 
98 İsrail’de Taberi Gölü’nün kuzeybatısında bulunan bir şehirdir. “Safed” md. Büyük Larousse 

Sözlük Ve Ansiklopedisi, XIX, 10047. 
99 Lübnan’ın Bikâ Vadisinde Beyrut’a 86 km. mesafede yer alan tarihi bir şehirdir. BOSTAN, 

İdris, “Ba’lebek” md., DİA, V,9. 
100 Günümüzde Ürdün sınırları içinde bulunan tarihi bir şehirdir. “Nablus” md., Büyük Larousse 

Sözlük Ve Ansiklopedisi, XVI, 8504. 
101 Irâkî Zeynuddin, a.g.e., 11. 
102 Irâkî Zeynuddin, a.g.e. , 12. 



 

 

  37 

3. Hocaları 

İlim tahsiline kıraat ilmiyle başlayan Irâkî daha sonraları hadis ilmine yönelmiş 

ve devrin önemli hadis âlimlerinden dersler almıştır. Irâkî’nin ilk hadis hocası, 

Şihabuddin Ahmed b. Ebu’l-Ferec İbn Bâbâ’dır (ö. 799/ 1396). Daha sonra İbni Şâhid 

el-Ceyş’le (ö.778/ 1376) birlikte Alâüddin Ali b. Osman b. Mustafa et-Türkmânî el 

Hanefî’den (ö. 750/1349)  Sahih-i Buhâri’yi semâ yoluyla almıştır. Şam seyahati 

sırasında (754/1353) Takiyyuddin Ebu’l-Hasan Ali b. Abdulkâfi es-Sübkî’den (ö.756/ 

1355) ve Selahaddin Halil b. Keykeldî Alâî’den (ö. 761/1359) hadis dersleri almış, 

hocaları da onu zeki, anlayışlı ve hıfzı kuvvetli biri olarak tavsif etmişlerdir.  

 Daha sonra Irâkî’nin ilmî seyahatlerinde değişik şehirlere göre ilim aldığı 

hocaları şunlardır:  

Kahire’de: Ali b. Aِli b. Abdurrahim Abdullah b. Yusuf el-Ensârî (ö.772/ 1370), 

Ali Ebu’l-feth Muhammed b. Muhammed b. İbrahim el-Meydûmî (ö. 745/ 1344), 

Ebu’l-Kasım Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Seyyidünnâs (ö. 734/ 

1334), Muhammed b. Ali el-Katruvânî, Ebû Abdullah Nasıruddin Muhammed b. 

İsmail b. Abdulaziz b. İsa el-Melûk (ö. 756/ 1355), Fahreddin Ebû Abdullah 

Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Miskin el-Mısrî (ö. 761/ 1359), 

Muhammed b. Abdullah b. Ebu’l-Berekât en-Nu’mânî, Ebu’l-Harem el-Kalânisî (ö. 

765/ 1363), Ali b. Muhammed b. Ebû Kâsım b. Ferhûn el-Ya’merî (ö. 746/ 1345) 

Muhammed b. el-Kasım el-Fârukî (ö. 767/ 1366), Muhammed b. İsmail b. Abdulaziz, 

Sencer b. Abdullah el-Cavlî (ö. 745/ 1344), Ali b. Ahmed b. Abdulmuhsin b. Rufa’(ö. 

783/1381).103  

Ayrıca Mısır’ın değişik yörelerinde: Ebu’l-Ferec Abdurrahman b. Muhammed b. 

Abdulhâdî b. Abdulhamid İbni Kudâme el-Makdisî (ö. 744/ 1343), Ebubekir b. Ömer 

b. Ebu Muhammed b. Havlân b. Muzaffer el-Attâr (ö. 739/ 1338), Ahmed b. 

Muhammed er-Rassâs (ö. 760/ 1358), Muhammed b. Ahmed b. Ebîr-Rabi’ ed-

                                                
103 İbn Tağriberdi, el-Menhelu’s-Sâfî, Kahire: Külliyetu’l-Âdab, 1993, VII, 245,246. 



 

 

  38 

Delâsî.104 

Mekke’de: Ahmed b. Kasım b. Abdurrahman el-Harâzî el Cezâirî (ö. 

778/1377), Ebû Abbas Ahmed b. Muhammed b. Ömer b. Müslim Şihab el-Hanefî(ö. 

785/1383) , Ahmed b. Ali b. Yusuf (ö. 771/ 1370), Halil b. Abdurrahman b. 

Muhammed.105 

Medine’de: Afîfu’d-din Abdullah b. Ahmed b. Muhammed et-Taberî (ö.760/ 

1358).106 

Şam’da: Zeynuddin İbni Receb (ö. 795/ 1393),  Muhammed b. Muhammed b. 

Abdülğanî el-Harrânî (ö. 741/ 1340), Şeyhu’l-İslâm Takiyyüddin es-Sübkî (ö. 755/ 

1354), Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail b. İbrahim b. el-Habbâz el-Ensârî (ö. 756/ 

1355), Seyfeddin Ebû Bekir b. Abdulaziz b. Ahmed b. Ramazan ed-Dımeşkî (ö. 757/ 

1356), Fethuddin Ebu Zekeriyya Yahya b. Abdullah b. Mervan el-Fârikî (ö. 763/ 

1361), İzzeddin Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail b. Ömer b. el-Hamevî (ö. 757/ 

1356), Muhammed b. Muhammed b. Yakup b. Sabit el-Horasânî (ö. 773/ 1371).107 

Şam’da Salihiyye Medresesinde: Şihabuddin Ebu’l-Abbas Ahmed b. 

Abdurrahman b. Muhammed b. Abdullah el-Mirdâvî (ö. 758/ 1356), Abdullah b. 

Muhammed b. İbrahim b. Süleyman el-Makdisî (ö. 743/ 1342), Şemsuddin Ebû 

Abdullah Muhammed b. Musa b. İbrahim b. Yahya eş-Şakrâvî (ö. 754/ 1352).108 

Halep’te: Süleyman b. İbrahim b. el-Matû’(ö. 744/ 1343), Cemaleddin b. 

İbrahim b. Şihab Mahmud b. Selman b. Fehd el-Halebî (ö. 760/ 1358).109  

                                                
104İbn Tağriberdi, a.g.e. a.yer. 
105 İbn Tağriberdi, a.g.e. a.yer. 
106 İbn Tağriberdi,  a.g.e. a.yer. 
107 İbn Tağriberdi,  a.g.e. a.yer. 
108 İbn Tağriberdi,  a.g.e. a.yer. 
109İbn Tağriberdi,  a.g.e. a.yer. 



 

 

  39 

Hama’da: Abdullah b. Davud b. Süleyman es-Sülemî.110 

Hıms’ta: Ömer b. Ahmed b. Ömer en-Nakî.111 (en-Nakîbî) 

Trablus’ta: Sadreddin Ebû Abdullah Muhammed b. Ebû Bekir b. Iyâş el-Hâbûrî 

(ö. 769/ 1367).112 

Safed’de: öğrenim gördüğü hocaları; Ömer b. Hamza b. Yunus, Ahmed b. 

Muhammed el Abbasî.(ö. 788/ 1386)113 

Ba’lebek’te:  Ebû Muhammed Abdullah b. Ali b. el-Hasan b. Amrûn (ö. 741/ 

1340), Ahmed b. Abdulkerim b. Ebû Bekr, Muhyiddin Abdulkadir b. Ali b. Seb’ b. 

Ali (ö. 761/ 1360).114 

Nablus’ta: Ebû İshak İbrahim b. Abdullah b. Ahmed ez-Zeybâvî (ö. 772/ 1370), 

Şemsuddin Ebû Abdullah Muhammed b. Ali b. Abdurrahman b. Abdulmun’im b. 

Ni’me (ö. 749/ 1348).115 

Kudüs’te: Kasım b. Süleyman el-Ezraî, Tahir b. Ahmed el-Makdisî, Hafız 

Selahaddin b. Halil b. el-Alâî.(ö. 761/1359)116 

Gazze’de: Muhammed b. Salim b. Abdunnasır.117 

İskenderiye’de: Muhammed b. Muhammed b. Ebu’l-Hüseyin b. Ebu’l-Leys, 

Muhammed b. Ahmed b. Hibetullah b. Yahya b. Ali el-Kuraşî (ö. 745/ 1344), 

Muhammed b. Muhammed b. Abdulkerim b. Atâ (ö. 774/1372), Abdurrahman b. 

                                                
110 İbn Tağriberdi,  a.g.e., VII, 246. 
111 İbn Tağriberdi,  a.g.e. a.yer. 
112 İbn Tağriberdi,  a.g.e. a.yer. 
113 İbn Tağriberdi, a.g.e. a.yer. 
114 İbn Tağriberdi,  a.g.e. a.yer. 
115 İbn Tağriberdi, a.g.e. VII, 247. 
116 İbn Tağriberdi, a.g.e. a.yer. 
117 İbn Tağriberdi, a.g.e. a.yer. 



 

 

  40 

Ömer b. Muhammed el-Birsânî. (ö. 787/ 1385)118 

4. Talebeleri 

Irâkî, akdettiği imla meclisleriyle şöhret bulmuş bir hadis âlimidir. O İslam 

dünyasının çeşitli bölgelerinden ilim meraklılarına bu imla meclislerinde hadis 

dersleri vermiştir. Devrin en büyük âlimleri ve hafızları ondan ders almış, hatta bazı 

hocaları dahi ondan hadis yazmışlardır. 

Mesela meşhur Ebu’l-Fidâ İbn Kesîr (ö.732/ 1331), kendisinden 24 yaş daha 

büyük olmasına rağmen ondan bazı eserleri okumuş ve hadis tahrîci konusunda 

faydalanmıştır.  

Öğrencilerinden olan Nureddin el-Heysemî  (ö. 809/ 1406), aynı zamanda 

arkadaşı ve damadıdır. O, Irâkî’nin en büyük yardımcısı olmuş, zevâid konusunda 

çalışmaya yöneltmiş ve bu çalışmalarında kendisine rehberlik yapmıştır. 

İbn Hacer el-Askalânî ise on yıl süreyle Irâkî’den ders almıştır. Bu sürede kendi 

eserleri yanında Tirmizî’nin Şemâil’ini, Dârekutnî’nin Sünen’ini, Ebû Avâne’nin 

Sahih’ini, Beyhakî’nin Sünenü’l-kübrâ’sı gibi pek çok eseri kendisinden 

okumuştur.119 

Irâkî’nin oğlu Ebû Zür’a da babasından her fırsatta faydalanmıştır. Vefatı 

sırasında Irâkî’ye kendisinden sonra geride hangi hafızları bıraktığını soran bir kişiye, 

önce İbn Hacer’i sonra oğlu Ebû Zür’a’yı, üçüncü olarak da Nureddin el-Heysemî’nin 

adını vermesi, bu üç öğrencisine gösterdiği ilginin ve onlara verdiği önemin sebebini 

ortaya koymaktadır.120  

Çok sayıda talebesi arasında en meşhur olanları şunlardır: Oğlu Ebû Zür’a 

Veliyyuddin el-Irâkî (ö. 826/1422), Hafız İbn Hacer el-Askalânî (ö.852/ 1448), 

Nureddin el-Heysemî(ö. 809/ 1406), Burhaneddin İbrahim el-Halebî(ö. 841/ 1437), 

                                                
118 İbn Tağriberdi, a.g.e. a.yer. 
119 İbn Hacer, el-Mecmau’l-müesses, II, 182-230. 
120 İbn Hacer, İnbâu’l-ğumr, Beyrut: Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, 2. Baskı, 1406/ 1986, V, 172. 



 

 

  41 

Cemaleddin Muhammed b. Zahîre el-Kureşî (ö. 817/1414), Kemâleddin Muhammed 

b. Musa ed-Demîri (ö. 808/ 1405), el-Burhan İbrahim el-İbnâsî (ö. 802/ 1399), 

Abdurrahman b. Ali b. Halef el-Fâriskûrî (ö. 808/ 1406), Şihabuddin Ahmed b. 

Ebûbekir b. İsmail el-Bûsirî ( ö. 840/ 1436), Takiyyuddin el-Fâsî (ö.832/ 1428), Ebû 

Abdullah Şemsuddin Muhammed b. Abduddâim b. Musa el-Birmâvî el-Askalânî eş-

Şâfiî (ö. 831/1427) 

5. Dînî Ve Fikrî Yapısı 

Irâkî, yaşadığı devirde önemli bir hadis âlimi olmasının yanında, yaşam tarzıyla 

da insanlara örnek olmuştur. Talebelerinden İbni Hacer el-Askalânî, Irâkî’nin belli 

başlı özelliklerini şöyle sıralanmıştır: Rahmetli Irâkî salih, hayır sahibi bir zattı. 

Mütedeyyin, cömert, mütevazı, güvenilir, güzel sıfatları bünyesinde toplamış nur 

yüzlü biriydi. Vakur kişiliği, gerektiğinde az ve öz konuşan, fuzuli işlerle uğraşmayan, 

yardımsever özelikleri şahsında toplamıştı. Temizlik konusunda çok titizdi. Kimseye 

karşı böbürlenmez, herkese hayâ zaviyesinden yaklaşır, kimseyle arasında düşmanlık 

meydana gelmesine izin vermezdi. Halim, sabırlı, kolay sinirlenmeyen ancak mühim 

işlerde sinirlenen fakat siniri çabuk geçen, ince ruhlu biriydi. Kin, haset, hile nedir 

bilmezdi. Hoşlanılmayacak bir davranış O’nda asla görülmezdi. Dini konularda 

kimsenin kınamasına aldırış etmez konunun gereğini yerine getirirdi. Allah rızası için 

bir yola koyulduğunda kimse O’nu geri çeviremez, hak sözü söylemede kimseden 

çekinmez, karşısındaki sultan bile olsa gerçekleri haykırırdı. Kolaylık ve yumuşaklıkla 

halledilecek meselelerde sert tavır takınmazdı. Yolculuk esnasında çokça Kuran okur, 

gece namazlarına devam eder, hicri ayların 14, 15, 16. günlerinde (eyyâmu’l-bîd) oruç 

tutar, bu hususlarda selef-i salihinin yolundan ayrılmazdı. Sabah namazından sonra 

namaz kıldığı mekânda sessizce oturur, güneşin doğuşuna kadar bekler, güneş 

doğduktan sonra eğitim öğretim faaliyetlerine başlardı.121  

Kulun hatadan salim olamayacağı bilinciyle hata yapabileceğini düşünerek 

kendisine yöneltilen tenkitlere saygı duymuştur. 

Şafiî mezhebine mensup olmasına rağmen hiç bir zaman mezhep taassubu içinde 



 

 

  42 

olmamıştır. Mesela, hadiste önde gelen hocalarından olan Alaaddin et-Türkmânî 

büyük bir Hanefî âlimidir. 

C. Hadis İlmindeki Yeri:  

Irâkî, küçük yaşta başladığı ilim yolculuğunu hayatının sonuna kadar 

sürdürmüştür. İlim öğrenmedeki şevki onu meşakkatli yolculuklara katlanarak devrin 

ilim merkezlerine dolaşmasının en büyük amili olmuştur.  

Henüz sekiz yaşında Kur’an-ı Kerîm’i ezberleyerek keskin zekasını ispat etmesi 

sebebiyle hocalarının dikkatini cekmiş, hocası İbni Cemâa, onu kıraat ilminden ziyade 

hadis ilmi gibi ümmet için daha faydalı ve önemli bir sahaya yönlendirmiştir. Irâkî, 

İbn Dakîk’in el-İlmâm adlı eserinden bir günde dört yüz satır ezberleyerek ne kadar 

üstün bir zekâya sahip olduğunu göstermiştir.122 Hıfzı ve araştırmacılığıyla şöhret 

bulmuş, İbn Cemâa ve Cemaleddin el-İsnevî onu asrın hadis otoritesi olarak 

nitelendirmişlerdir.123  

Dikkatli bir araştırmacı olmuş, taklitten çok tahkike dayalı eserler vermiştir. 

Eserlerinden de anlaşılacağı gibi yaptığı çalışmalarla birçok konunun aydınlatılmasına 

katkıda bulunmuş, eserleri yüzyıllarca elden ele dolaşmıştır. İlim hayatında ilmin 

şerefine sahip çıkan bir tavır sergilemiş, ilmî sorumluluk ve hassasiyeti daima 

üzerinde taşımış ve her zaman doğrudan yana olmuştur.  

Hadis tenkitçiliği konusunda iyi, sağlam ve tutarlı bir tenkit zihniyetine sahip 

olan Irâkî, cerh ve ta’dil konusunda görüşlerine daima başvurulan muteahhirunun 

değerli âlimlerinden biri kabul edilmiştir.124  

Hadis tarihinden anlaşıldığı kadarıyla özellikle ilk dönemlerde muhaddislerin 

imlâ meclisleri büyük ilgi görmüş, hatta bazı imlâ meclislerine binlerce kişinin 

katıldığı rivayet edilmiştir. Bu yoğun ilgi dolayısıyla imlâ meclislerinde yer problemi 

                                                                                                                                          
121 Suyûtî, Tabakâtu’l-huffâz, II,  543, 544. 
122Şevkânî, el-Bedru’t-tâli’, I, 354.  
123 İbn Tağriberdi, El-Menhelü’s-sâfî, VII, 247. 



 

 

  43 

ortaya çıkınca uyulması zorunlu görülen bazı uygulamalara gidilmiş, talebelerin imlâ 

meclislerinde oturuş şeklinden, müstemlînin hadis yazmaya başlamadan önce 

hazırlaması gereken malzeme ve yazarken uyması gereken kurallara kadar her şey 

belirlenmiştir. Ne varki, bu meclislere gösterilen ilgi zamanla azalmış İbnu’s-

Salah’tan sonra uzun süre imlâ meclisi akdedilememiştir. Ancak Zeynuddin el-Irâkî 

795/1393 yılında geleneği yeniden başlatmış ve ölümünden altı ay öncesine kadar  

(806/1403) geçen 11 yılda 416 imlâ meclisi düzenlemiştir. Yaşadığı asırda Irâkî, 

akdettiği imlâ meclisleriyle şöhret bulmuştur. İslam dünyasının dört bir tarafından 

gelen ilim meraklıları onun meclislerine katılmışlardır. İbni Hacer, bu meclislerde 

onun hadislerin çoğunu ezberinden yazdırdığını söylemektedir.125 Irâkî’nin uzun bir 

aradan sonra canlandırdığı imlâ meclislerini, vefatının ardından oğlu Ebû Zür’a 

Şevval 810/ Mart 1408’den itibaren devam ettirerek 600 den fazla mecliste hadis imlâ 

ettirmiştir.126 Aynı usul İbn Hacer, Kasım b. Kutluboğa, Şemseddin es-Sehâvî ve 

Suyûtî tarafından sürdürülmüş, fakat daha sonra ise birkaç uygulama dışında ne yazık 

ki tamamen ortadan kalkmıştır. 

İlim sahasında layık olduğu bu haklı ve büyük şöhret sebebiyle ya ders vermesi 

için muhtelif yerlere davet edilmiş veya kendisinden ders almak için insanlar uzun 

seyahatlere katlanmışlardır. Hocası İzzeddin İbn Cemâa onu Mısır’ın hadis otoritesi 

sayarken; Hafız İbn Hacer de hadis ilmini ondan daha iyi bilen bir kimseyi 

görmediğini belirtmiştir.127 Suyûtî de Irâkî’nin h. VIII./ m. XIV. asrın müceddidi 

olduğunu söylemiştir.128 İbn Cemâa, Mısır diyarında hadisteki müşkilleri izah ve 

müphemleri beyanda Irâkî’den daha mahir bir kişinin bulunmadığını ifade etmiştir.129 

Takıyyuddin b. Râfi’, İbn Cemâa’nın vefat haberini alınca “Artık Kahire’de Irâkî’den 

başka muhaddis kalmadı.” diye yakınarak Irâkî’nin ilmi kariyerini ortaya 

                                                                                                                                          
124 Irâkî Zeynuddin, Et-Tebsira ve’t-tezkira, III, 260. 
125 Sehâvî, a.g.e., II, 174, 175.  
126 Suyûtî, Tabakâtu’l-huffâz, II, 548. 
127 İbn Hacer, İnbâu’l-ğumr, V, 171. 
128 Zeynuddin Irâkî, el-Bâis ala’l-halâs min havâdisi’l- kussas, (nşr. Muhammed es-Sabbâg), 

Riyad, 1393/ 1973, 92. 
129 Şevkânî, el-Bedru’t-tâli’, I, 354. 



 

 

  44 

koymuştur.130 Hicri sekizinci ve dokuzuncu asra damgasını vurmuş muhaddislerden 

İbni Hacer el-Askalânî, Nureddin el-Heysemî’nin, oun rahle-i tedrisinden geçmiş 

olmaları, kanaatimize göre ilmî yetkinliğinin en önemli göstergesidir. Irâkî, 

kendisinden sonrakileri etkilemiş ve takdirle yâd edilmiştir. Asrın büyük âlimleri 

eserlerinde onu methetmişlerdir. Cemaleddin el-İsnevî ve İbni Seyyidi’n-Nâs, O’nu 

yaşadığı asırda benzeri bulunmayan bir hazine olarak zikretmişlerdir.131 

Celâleddin es-Suyûtî, “Irâkî hadis ilmine vâkıftı. Sübkî, Âlâî, İbni Kesîr gibi 

hocaların mertebesindeydi.” Yine Suyûtî, Tuhfetu’l-muhtedî bi esmâi’l-müceddidîn 

isimli manzum risalesinde şöyle diyerek Irâkî’yi asrın müceddidleri arasında 

saymıştır; 

�C��K        أو ��M0  اNن�م زی� ا��ی� �                                 )            ا�/Aا=C(ا�$'� ا�AO9 ه� ا�

           “Sekizinci asrın müceddidi Bulkînî (Sirâcüddin Ebû Hafs Ömer b. Raslân ö. 

805/1402) yahut Hafız Zeynuddin el-Irâkî’dir” 

Sonraki Elfiyye müelliflerinin Irâki’ye atıfta bulunmaları eserinin ilmi değerini 

gösterir. Suyûtî, Elfiyye’sini Irâkî’nin Elfiyye’siyle kıyaslar. Elfiyye’sinin Irakî’nin 

Elfiyye’sinden cem’, icaz ve düzen itibariyle daha üstün olduğunu ifade eder.  

          ����Z! ض'�,�9 -�� اC�                                                          A"N ا��رر  و ه]U أ�
�! ت:ّ

ت�7ق                                         C0 ا�O'_ و ا^ى�Lز و ا                                      K(�0! أ�
�! ا�/Aاق

         C�  132 و�.  و�]وي �mی'�نّ                                                    و ا� یAOي �2�` ا^��7ن        

     

 “Bu Elfiyye, usûlü hadis ilminin incilerini anlatan manzumedir, 

 Cem, îcâz, tertip yönünden Irâkî’nin Elfiyye’sinden üstündür, 

                                                
130 Şevkânî, a.g.e., a.yer. 
131 Suyûtî, Hüsnü’l-muhâdara, I, 360.  
132 Suyûtî, Elfiyye, s.3. 



 

 

  45 

 Allah (c.c.), İhsanını benim, onun ve tüm mü’minlerin üzerine tamamlasın”133 

Ancak unutulmamalıdır ki, Suyûtî gerek ilmi birikiminde ve gerekse 

Elfiyye’sinde Irâkî’ye pek çok şey borçludur. 

 

D. Eserleri 

Irâkî, yaşadığı dönemden günümüze kadar pek çok konuda yazdığı eserleriyle 

İslâmî ilimlere ışık tutmuş bir âlimdir. Kendisinden önce kaleme alınmamış 

konulardaki telifleri yanında önceki eserleri açıklayıcı ve tamamlayıcı çalışmalar da 

yapmıştır. İncelemelerimiz sonucunda onun şu eserlerini tespit edebildik:  

1. Elfiyye fî ulûmi’l-hadis (Elfiyyetu Mustalahu’l-hadis): Irâkî’nin en çok 

bilinen eseri olan Elfiyye, tezimizin ikinci bölümünde ayrıntılarıyla ele alınacaktır.  

         2. Fethu’l-Muğîs bi Şerhi Elfiyyeti Mustalahi’l-hadis: Irâkî’nin kendi 

Elfiyye’sine yazdığı şerhidir.134 Tezimizin üçüncü bölümünde Elfiyye üzerine yapılan 

çalışmalar içerisinde ele alınacaktır.  

          3. et-Takyîd ve’l-İzah limâ utlika ve uğlika min Mukaddimeti İbnu’s-

Salah:135 Müellifin hadis usûlüne dair bu eseri, hadis alanında en değerli çalışma 

olarak nitelendirdiği İbnu’s-Salah’ın Mukaddime’si üzerine kaleme aldığı iki 

çalışmasından birincisidir. Irâkî, Mukaddime’nin tertibini aynen koruyarak gerekli 

gördüğü kısımları açıklamış, yer yer İbnu’s-Salah’a karşı itirazlarını ortaya koymuş 

veya ona yöneltilen fakat isabetsiz bulduğu tenkitleri cevaplandırmıştır.136 Bu eser pek 

çok defa basılmıştır.137 

                                                
133 Suyûtî, a.g.e. ,a. yer. 
134 Kehhâle, Mu’cemu’l-müellifin, V, 204. 
135 Zirikli, el-A’lâm, III, 344. 
136 KANDEMİR M. Yaşar , “Irâkî” md., DİA, XIX, 119. 
137 Kahire: 1353/1934. Beyrut: ts. Ayrıca Muhammed Râgıb et-Tabbâh’ın tahkikiyle Halep’te 

1350/1931’de, Beyrut’ta 1405/1985’te basılmıştır. Bunlara ilave olarak Abdurrahman 

Muhammed Osman’ın tahkikiyle Medine’de 1389/1969’de, Kahire’de 1389/1969, 1400/1980 



 

 

  46 

4. Manzûmetü Tefsîri Garîbu’l-Kuran:138 Irâkî’nin, Kur’an’da insanların 

anlamakta zorluk çektikleri garib lafızları açıkladığı manzum tefsiridir. 

5. el-Muğnî an hamli’l-esfâr fî tahrîci mâ fi’l-İhyâ-i mine’l-ahbâr:139  Irâkî’nin 

Gazzâli’nin İhyâu’l-ulûmiddin’deki hadislerin tahrici üzerine yazdığı üç eserin en 

küçüğü ve günümüze gelmiş olanıdır. Müellif burada tahricini yaptığı hadisin baş 

tarafından bir bölüm zikrederek onun hangi sahabe tarafından rivayet edildiğini ve 

hangi hadis kitaplarında yer aldığını söylemekte, ardından hadisin sıhhat derecesini 

belirtmektedir. Irâkî, İhbâru’l İhya’ adlı eserini telif ettiği sırada elde edemediği bazı 

hadislerin senedlerine dokuz yıllık bir çalışmadan sonra ulaşmış ve bu bilgileri 

yeniden değerlendirerek mezkûr eserin yüzyıllar boyu büyük ilgi görmesini 

sağlamıştır.140 Mesela, İbni Hacer, el-Muğnî’yi birçok defa istinsah ettiğini 

belirtmektedir.141  

Irâkî’nin, “İhya” hadislerinden isnadını bulamadığı için mevzû olduğunu 

belirttiği 271 rivayeti, Muhammed Emin es-Süveydî, el-Mevzûât fi’l-İhyâ ev el-i’tibar 

fî Hamli’l-esfâr adlı eserinde142 bir araya getirmiştir. el-Muğnî, İhyâ ile birlikte birçok 

defa basılmıştır.143 

6. Nazmu’l-İktirâh li’bni Dakîkı’l-Îd:144 Irâkî bu eserinde, İbni Dakîkı’l-

Îd’in(ö. 702/ 1302) Usûl-i hadise dair el-İktirâh’ını 427 beyitte manzum hale 

                                                                                                                                          

tarihlerinde ve Beyrut’ta 1401/1981, 1412/1991 tarihlerinde Mukaddime ile birlikte 

basılmıştır. Ayrıca Muhamed Abdullah Şahin’in takik ve haşiyeleriyle 1417/1996 yılında 

Dârul-Kütübü’-İlmiyye tarafıdan Beyrut’ta basılmıştır. 
138 Kehhâle, a.g.e., a. yer. 
139 Kehhâle, a.g.e., a.yer. 
140 KANDEMİR M. Yaşar,  “Irâkî” md.,  DİA, XIX, 119. 
141 İbn Hacer, İnbâu’l-ğumr, V, 171. 
142 Bu eser, Ali Rıza b. Abdullah ed-Demenhûrî’nin tahkikiyle Mısır’da, 1414/1993’te 

basılmıştır. Eserin muhakkiki,  müellif Süveydî’nin dikkatinden kaçan otuz altı rivayeti de 

kitabın sonuna eklemiştir. (s. 118–124). 
143 Ebû Abdullah Mahmud b. Muhammed el-Haddâd tarafından Riyad’ta Dâru’l-âsıme’de 1408/ 

1987 yılında basılmıştır. Bundan başka Kahire’de, 1332/1913, 1352/1933. 



 

 

  47 

getirmiştir. Ayrıca oğlu bu eserin bazı kısımlarını şerh etmiştir. 

7. Elfiyyetü’l-Irâkî fî Garîbi’l-Kuran:145 Kur’an-ı Kerim’deki bazı garib 

kelimeleri alfabetik sıraya göre ele alıp açıklayan bu manzum eser, Abdulaziz ed-

Dîrî’nin Usûl-i tefsire dair et-Teysîr fî ilmi’t-tefsir adlı manzum eserinin kenarında,  

Tefsîr-i Elfâzi’l-Kur’an adıyla,146 ayrıca, Suyûtî’nin Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim’inin 

kenarında yayımlanmıştır.147  

8. el-Kurb fî muhabbeti’l-Arab:148 Mahaccetü’l-kurab fî mahabbeti’l-Arab, 

Enfâu’l-kurab fî Beyâni Fadli’l-Arab, el-Kurab fi mahabbeti’l-Arab ve 

Mahaccetü’kurab fi mahabbeti (fadli, feda’ili)’l-Arab adlarıyla da zikredilen eser, 

Arapları sevmek ile ilgili rivayetlerin bir araya getirildiği yirmi babdan meydana gelen 

bir risaledir.149 Eser Matbudur150 

9. Nazmu’d-dürerü’s-seniyye fi’s-sîreti’z-zekiyye:151 ed-Dürer, Nazmu’d-

dürer, Elfiyye fi’s-siyer adlarıyla da anılan eser müellifin, Hazreti Peygamber’in 

hayatını, şemailini “bin beyitle” anlattığı bir diğer Elfiyyesidir. Eserin pek çok yazma 

nüshası bulunmaktadır.152 Bu esere de pek çok şerh yazılmıştır. Abdurrauf el-Münâvî, 

(ö. 1031/ 1622) Şerhu’d-Dürerü’s-seniyye fî nazmi’s-Sîreti’n-Nebeviyye isminde bir 

                                                                                                                                          
144 Suyûtî, Hüsnü’l-muhâdara, I, 360. 
145 Serkis, a.g.e., II, 1318. 
146 Kahire: 1310/1893.  
147 Kahire: 1345/ 1926.Bu eser, İstanbul’da,  Salah bilici Kitabevi tarafından 1968 yılında 

basılmıştır.  
148 Serkis, a.g.e., II, 1318. 
149 KANDEMİR M. Yaşar, “Irâkî” md. DİA, XIX, 120. 
150 Bombay: 1303/1885, Kahire: 1332/1913. Ayrıca İbrahim el-Kadîrî’nin tahkikiyle Kahire’de 

Matbaatu’l-Ûlâ’da 1381/1961’de ve Abdülaziz b. Abdullah b. İbrahim ez-Zirali Hamed’in 

tahkikiyle Riyad’ta 2000/1420 tarihinde basılmıştır. 
151 Serkis, a.g.e., a.yer. 
152 Süleymaniye ktp. Âşir Efendi nr. 279, Şehid Ali Paşa nr. 2447, 2757, Ayasofya nr. 4789, 

Esat Efendi nr. 273, Laleli nr. 1997, Reisu’l-küttâb Mustafa Efendi nr. 114, Çorlulu Ali Paşa 

nr. 443’te, ayrıca İstanbul Üniversitesi ktp. Nr. 4117, Köprülü Fâzıl Ahmet Paşa nr.1116, 

Kayseri Râşit Efendi nr. 223 kütüphanelerinde yazma nüshaları bulunmaktadır. 



 

 

  48 

şerh yazmış daha sonra bu eserini el-Fütuhâtu’s-sübhaniyye fî şerhi Nazmi’d-

dürerü’s-seniyye ismiyle hülasa etmiştir.153  

10. Nüketü Minhâci’l-Beydâvî:154 Beydâvi’nin Minhac adlı eseri üzerine 

yapılmış bir çalışmadır.  

11. Zeyl alâ Mîzâni’l İtidal:155 Mecrûh olduğu halde Zehebî’nin Mizanu’l-

itidal’inde bulunmayan 787 râvi hakkında bilgi veren eser,156 bir çok defa 

neşredilmiştir.157 

12. et-Tahrîr fi Usûli’l-Fıkh:158 Fıkıh usulüne dair yazdığı bir eseridir. 

13. Tarhu’t-tesrîb fi Şerhi’t-Takrîb:159 Eser, Nevevî’nin (ö. 676/ 1272) et-

Takrîb ve’t-teysîr li ma’rifeti süneni’l-beşîr en-nezîr isimli eserinin şerhlerinden 

biridir. Ofset baskı halinde Beyrut’ta basılmıştır. 

14. Tekmiletü Şerhu’t-Tirmizî li İbni Seyidinnâs:160 İbni Seyidinnâs’ın yarım 

bıraktığı Tirmizî şerhini tamamlamak için kaleme alınan bu eserden söz eden İsnevî, 

zamanının hadis hafızı dediği talebesi Irâkî’nin onu aslına uygun bir şekilde ikmal 

ettiğini söylemektedir.161 Irâkî’nin dokuz cilt daha ilave ettiği halde 

                                                
153 M. Tayip OKİÇ, Bazı Hadis Meseleleri Üzerine Tetkikler, İstanbul: Osman Yalçın Matbaası, 

1959, 141. 
154 Zirikli, el-Â’lâm, III, 344. 
155Zirikli,  a.g.e., a.yer. 
156 KANDEMİR M. Yaşar, “Irâkî” md. DİA, XIX, 119. 
157 Subhi es-Samarrâi tarafından Beyrut’ta 1407/1987 yılında ve Abdulkayyum 

Abdurrabbunnebi tarafından Mekke’de 1406/1986 yılında, ayrıca Beyrut’ta 1407/1987 yılında 

neşredilmiştir. 
158 Zirikli, a.g.e., III, 344. 
159 Zirikli, a.g.e., a.yer. 
160 Zirikli, a.g.e., a.yer. 
161 İsnevî, Tabakâtu’-ş-Şâfiiyye, (nşr. Abdullah el-Cebbûrî), Bağdat: Matbaatu’l-İrşad, 1970, II, 

511. 



 

 

  49 

tamamlayamadığı162 Tekmile’nin bazı bölümleri günümüze gelmiştir.163 

15. el-Bâis ale’l-halâs min havâdisi’l-kussas:164 Eserde sahabenin kıssacılığı 

uygun görmediği, kıssa anlatmak isteyenlere izin vermediği, kıssacıların hadis 

rivayetine ehil kişiler olmadığı, halkın anlamakta zorluk çekeceği şeyleri hikâye edip 

onların zihinlerini karıştırdıkları belirtilerek bu hurafecilerin vaaz etmelerine izin 

verilmemesi istenmektedir.165 Eser, Muhammed es-Sabbâğ tarafından 

yayımlanmıştır.166  

16. el-İstiâze bi’l-vâhid min ikâmeti cum’ateyn fi mekânin vâhid:167 Cuma 

namazı ile ilgili bir fıkıh risalesidir. 

17. Tekmiletü Şerhu’l-Mühezzeb li’n-Nevevî:168 Ebû İshak İbrahim b. 

Muhammed eş-Şirâzî’nin (ö. 476/ 1083) el-Mühezzeb fi’l furû’ isimli eserine Ebû 

Zekeriya Muhyiddin Yahya b. Şeref en-Nevevî (ö. 676/ 1277) bir şerh yazmış fakat 

tamamlayamamıştır.  Nevevî’nin ribâ bahsine kadar yazdığı şerhi tamamlamak üzere 

Irâkî bu eseri yazmıştır. 

18. el-İstidrâk ale’l-Muhimmât li’l-İsnevî:169 Nevevî’nin Şâfiî fıkhına dair 

yazdığı er-Ravza adlı eserinin bir nüshasına, Cemaleddin Abdurrahim b. Hasan el-

İsnevî (ö. 772/ 1370)’nin Muhimmât ale’r-ravda fi’l-furû adlı bir eser yazmıştır. 

Irâki’nin bu eser üzerindeki bazı görüşlerini ihtiva eden bir çalışmadır. Eser, 

Tetimmetü’l-Mühimmât, el-Mühimmât ale’l-Mühimmât adlarıyla da isimlendirilir. 

                                                
162 Sehâvî, ed-Dav’ul-lâmi’, IV, 173. 
163 Escurial Library nr. 1464, 172 varak; Dâru’l-kütübi’l-Mısriyye, Hadis, nr. 2504, 256 varak; 

el-Mektebetu’l-Mahmudiyye, Medine, nr. 33. Eserin VIII. Cildi Rabat’ta Evkâf 

kütüphanesinde 7 nr. dadır. 
164 Kehhâle, Mu’cemu’l-müellifin, V, 204. 
165 KANDEMİR M. Yaşar, “Irâkî” md. DİA, XIX, 120. 
166 Riyad, 1393/1972. 
167 Şevkânî, El-Bedru’t-tâli’, I. 355. 
168 Şevkânî a.g.e., a. yer. 
169 Şevkânî a.g.e., a. yer. 



 

 

  50 

19. Tarih-i tahrimi’r-ribâ:170 el-Cevab an suâl yetedammenu târihi tahrimir 

ribâ ismi de verilen eser, faizin haram kılınışının tarihini anlatmaktadır. 

20. Takrîbu’l-esânîd ve tertîbu’l-mesânîd fi’l-ahkâm: Irâkî, oğlu Ebû Zür’a 

için hazırladığı ve 775/ 1374 yılında tamamladığı bu eserinde, özellikle Ahmed b. 

Hanbel’in el-Müsned’i ile İmam-Malik’in el-Muvattâ’ında en sağlam senedlerle 

(esahhü’l-esânîd) rivayet edilen hadislerden ahkâma dair bazılarını derleyerek kitap ve 

bab adlarına göre sıralamış, eserin sonunda Ebvâbu’l- edeb başlığı altında ahlak 

hadislerini bir araya getirmiştir. Bir yıl sonra, eseri oğlu Ebû Zür’a’nın 9 mecliste 

okuduğunu belirten Irâkî, bu hadislerin bir kısmını şerh etmiştir.171 Eser matbudur.172 

21. el-Kelâm ale’l-ehâdîsilletî tüküllime fîha bil-vad’ ve hiye fî Müsned’il 

İmam Ahmed: Ahmed bin Hanbel’in Müsned’inde mevcut 9 hadisin mevzû olduğuna 

dair bir risaledir. Risaleyi, İbn Hacer el-Askalânî, el-Kavlu’l-müsedded fi’z-zebbi an 

Müsned-i Ahmed’ine almış ve bu hadislerin bir kısmını savunmuştur.173 

22. Nazm-u Minhâci’l-Beydâvî:174 en-Necmu’l-vihâc fî nazmi’l-Minhâc, 

Nazmü Minhâci’l-vüsû’l ilâ ilmi’l usûl diye de bilinen eserde müellif, Minhâci’l-

vüsûl’ü 1367 beyitte manzum hale getirmiştir. Oğlu Ebû Zür’a’nın şerhettiği bu eserin 

günümüze gelip gelmediği bilinmemektedir.175 

23. Kurretu’l-ayn bi vefâi’d-deyn: Kurratu’l-ayn bi’l-masarra bi vefâ’ed-deyn 

                                                
170 Sehâvî, ed-Davu’l-lâmi’, II, 173. 
171 KANDEMİR M. Yaşar, “Irâkî” md. DİA, XIX, 119. 
172 Eser, Kahire’de Matbaatu’t-Tekaddümü’l-İlmiyye’de 1310’da, Hasan Rebî’nin tahkikiyle 

Kahire’de 1353/1934’te, Komisyon tarafından Beyrut’ta Daru’l-Kütübü’l- İlmiyye’de 

1404/1984’te basılmıştır. Babasının vefatı üzerine Ebû Zür’a yarım kalan bu şerhi Tarhu’t-

tesrib fî şerhi’t-Takrîb adıyla 818/1415 yılında tamamlamıştır. Tarhu’t-tesrib 4 mücelledde 8 

cilt halinde yayımlanmıştır. Bu eser Kahire’de 1353/1934 yılında; Beyrut’ta ts. Basılmıştır.   
173 M. Yaşar KANDEMİR, “Irâkî” md. DİA, XIX,121.  Eser, Beyrut’ta 1404/1984’te Müsned 

içerisinde, Ahmed Muhammed Derviş’in tahkikiyle Beyrut’ta 1411/1984’te basılmıştır.   
174 Şevkânî, a.g.e., I, 355. 
175KANDEMİR M. Yaşar, “Irâkî” md. DİA, XIX, 119. 



 

 

  51 

adıyla da bilinen eser, Mes’ad Abdulhamid es-Sa’dânî’nin tahkikiyle neşredilmiştir.176 

24. Tahrîc-i ehâdîs-i Minhâci’l-Beydâvî: Tahrîc-u ehâdîs-i muhtasari’l-

Minhâc177 adıyla da anılan eserin konusu, Beydâvî’nin usul-i fıkha dair Minhâcu’l-

vüsûl ila ilmi’l-usûl adlı eserinde yer alan 89’u merfu, 18’i mevkûf olmak üzere 107 

rivayetin sıhhat derecesinin tesbitidir.178 Eser, önce Subhi es-Samarrâi179, daha sonra 

da Muhammed Nâsır el-Acmî tarafından Tahrîcu’l-ehâdis ve’l-âsâr el-vâkıa fî 

Minhâci’l-Beydâvî adıyla neşredilmiştir.180 Ayrıca, Irâkî’nin Minhâc’a yönelttiği bazı 

tenkitlerini ihtiva eden Nüket’inden de söz edilmektedir.181  

25. el-Mu’cemi’l-müştemil alâ terâcimi cemâa min ehli’l-karni’s-sâmini’l- 

hicriyy:182 Irâkî meşyaha veya mu’cemu’ş-şuyûh türündeki bu eserinde, 8. hicrî asırda 

yaşamış hocalarını ve hocalarının hocalarını tanıtmaktadır. 

26. Tertîbu men lehu zikrun ev tahrîcun ev ta’dîlun fî “Beyân-i’l-vehmi 

ve’l-îhâm” li’bni’l-Kattân:183 Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed b. El-Kattân (ö. 

628/1230) tarafından yazılan Beyâni’l-vehmi ve’l-îhâm fi’l-hadis isimli eser üzerine 

Irâkî’nin yaptığı bir çalışma olup alfabetiktir. 

27. el-Erbaûne’t-tusâiyye min rivâyetil-Beyyânî:184 Irâkî’nin Beyyânî’den âlî 

isnadlı dokuz râvili kırk rivayetinin yer aldığı bir kırk hadis çalışmasıdır.  

                                                
176 Bulak:1993, Kahire: Mektebetu’l-Kuran, 1992. 
177 Irâkî Zeynuddin, et-Tebsira ve’t-tezkira, 18. 
178 KANDEMİR M. Yaşar , “Irâkî” md. DİA, XIX,119. 
179 Mecelletu’lbahsi’l-ilmî ve’t-turâsi’l-İslâmî’de 1319 yılında, II, 279 -315; Bağdat’ta 

1397/1976 yılında, Mısır’da Dâru’l-Kütübü’s-Selefiyye’de 1397/ 1976 yılında 

yayımlanmıştır. 
180 Beyrut: Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiye, 1409/ 1989. 
181 İbn Fehd, Lahzu’l-elhâz (Zeylu Tabakâti’l-Huffâz li’z-Zehebî ile birlikte), Haydarabad: 1956, 

230. 
182 Irâkî Zeynuddin, et-Tebsira ve’t-tezkira, 18. 
183 Irâkî Zeynuddin, a.g.e, a. yer. 
184 Irâkî Zeynuddin, et-Takyîd ve’l-îzah, (nşr. Muhammed Abdullah Şahin), Beyrut: Daru’l-

Kütübü’l- İlmiyye, 1996, s. 12. 



 

 

  52 

28. el-Erbaûne’l-buldâniyye:185 Şehirlerle ilgili kırk rivayetin yer aldığı 

eseridir.  

29. el-Erbaûne’l-uşâriyye: Kitabü’l-erbaîn el-uşâriyye, el-Ehâdîsu’l-uşâriyyât, 

el-Erbaûne’l uşâriyyâtu’l-isnâd adlarıyla da anılan eser, müellifin talebelerinin arzusu 

üzerine, âlî isnadli on râvîli olup kütüb-i sitte de yer almayan sahih, hasen ve garib 

derecesindeki kırk rivâyeti bir araya getirerek Medine’de Hz. Peygamberin kabri ile 

minberi arasında talebelerine imlâ ettirdiği hadislerden meydana gelen eser,186 Bedr b. 

Abdullah el-Bedr tarafından, Afîfuddin Ebu’l-Ferec el-Mukrî’nin Kitâbu’l-erbaîn fi’l-

cihâd ve’l-mücâhidîn’i ile birlikte neşredilmiştir.187 İbn Hacer, hocasının hayatının son 

yılında kendilerine imlâ ettirdiği on râvili rivayetlerden altmışını daha bir araya 

getirerek bu hadislerin sayısını yüze çıkarmıştır.188    

30. el-Erbaûne’t-tusâiyye li’l-Meydûmî189: Müellifin dokuz râvili kırk hadis 

çalışmaları arasında, kendisinden âli isnadlı rivayetleri elde ettiği yaşlı hocası Ebu’l-

Feth el-Meydûmî’nin rivayetlerinden derlediği bir eserdir. 

31. İhbâru’l-ahyâ’ bi ahbâri’l-İhyâ: Kaynaklarda 4 ciltten oluştuğu ve 

751/1350 yılında tamamlandığı belirtilen eser, müellifin İhyâu ulûmiddin deki 

hadisleri tahric etmek üzere kaleme aldığı üç kitabın ilki ve en kapsamlısıdır. 

Muhammed Murtaza ez-Zebîdî’nin (ö. 1205/1791), İhyâ şerhi İthâfu’s-sâde ‘de bazı 

hadisleri tenkit ederken Irâkî’den yaptığı nakillerin el-Muğnî an hamli’l-esfâr ‘da 

bulunmaması günümüze geldiği bilinmeyen bu eseri Zebîdî’nin görüp ondan 

faydalandığı kanaatini uyandırmaktadır.190 

                                                
185 Irâkî Zeynuddin, et-Tebsira ve’t-tezkira, 18. 
186 KANDEMİR M. Yaşar, “Irâkî” md. DİA, XIX,, 120. 
187 Bedr b. Abdullah el-Bedr’in tahkikiyle Beyrut’ta Dâru İbn Hazm tarafından 1413/1992’de 

basılmıştır. 
188 Kettânî, Hadis Literatürü, (Risâletü’l-müstatrefe li-beyâni meşhűri kutubi’s-sünneti’l-

müşerrefe), (ter. ÖZBEK Yusuf), İstanbul: İz Yayıncılık, 1994, 192. 
189 Sehâvî, ed-Dav’ul-lâmi’, II, 173. 
190 KANDEMİR M. Yaşar, “Irâkî” md. , DİA, XIX, 118. 



 

 

  53 

32. el-Keşfu’l-mübîn an tahrîci İhyâ-i ulûmi’d-din: İhyâ’daki hadislerin 

tahrîc edildigi üç eserden ikinci ve orta hacimde olanıdır. Müellif, günümüze 

gelmediği anlaşılan bu eseri, yazdıkça talebelerine okutmuş fakat tamamlayamamıştır. 

Zebîdî, bu eserden söz etmeyip Irâkî’nin İhyâ hadisleri üzerine yazılmış iki kitabının 

bulunduğunu belirtmesi muhtemelen eserin yarım kalması sebebiyledir.191 

33. et-Tusâiyyât: Irâkî’nin kendisine dokuz râvi ile ulaşan rivayetlerden kırkını 

bir araya getirdiği eseridir.192 

34. er-Risâle: Irâkî bu kitapta, Kudâî’nin (ö. 454/ 1062) Şihâbu’l-ahbâr fi’l-

hükm ve’l-emsâl ve’l-âdâb mine’l-ehâdîsi’n-nebeviyye’sinde yer almakla beraber 

Radiyyuddin es-Sâgânî’nin ed-Dürrü’l-mültekât fî tebyîni’l-galat ve nefyi’l-lagat adlı 

eserinde mevzû olduğu belirtilen altmıştan fazla rivayetten 13 ünün sahih veya hasen 

derecesinde bulunduğunu belirtmektedir. Hamdi Abdulmecid es-Silefî bu Risale’yi 

Müsnedu’ş-Şihâb’ın sonunda yayımlamıştır.193 

35. Nuketü’l-fetâvâ ale’l-Muhtasarât:194 Irâkî’nin, yetişme çağında bir 

kısmının metinlerini ezberlediği, Ebû İshak eş-Şirâzî’nin (ö. 476/ 1083) et-Tenbîh’i, 

Abdulgaffar b. Abdulkerim el-Kazvinî’nin (ö. 665/ 1266) el-Hâvi’s-sagîr, 

Beydâvî’nin (ö. 685/ 1286) el-Minhâc adlı Şâfiî fıkhına dair eserleri hakkındaki bazı 

görüşlerini ihtivâ eden bir çalışmasıdır.195 

36. el-Mustahrec ale’l-Müstedrek li’l-Hâkim: Emâlî fî tahrîci’l-Müstedrek, 

Tahrîcu Müstedreki’l-Hâkim adlarıyla da bilinen eseri, İbn Hacer’in belirttiğine göre, 

Irâkî’nin, el-Müstedrek’in Kitâbu’s-salât ‘a kadar olan kısmını üç yüz kadar mecliste 

imlâ ettirdiği eseridir.196 Bunlardan yedi mecliste imlâ ettirdiği hadisler Ebû 

Abdurrahman Muhammed Abdülmün’im b. Reşad tarafından aynı adla 

                                                
191 Zebîdî, İthâfu’s-sâde, Dâru’l-Fikr, t.y., I, 40-41. 
192 Köprülü Ktp., Fazıl Ahmet Paşa, Mecmua, nr. 371/2. 
193 Beyrut’ta, 1405/1985 yılında basılan eserin, II.c, 249-368 s. arasında yer almaktadır. 
194 Brockelmann, GAL, Suppl,  II,  70. 
195KANDEMİR M. Yaşar, “Irâkî” md. , DİA, XIX , 120. 
196 İbn Hacer, el-Mecmau’l-müesses, II, 185. 



 

 

  54 

yayımlanmıştır.197  

37.Mecâlis-i Seb’a: Yedi oturumda yazdırdığı hadisleri ihtiva eden eserin bir 

nüshası İskenderiye’de bulunmaktadır.198 

38. el-Muhtasar fi’l-ehâdîsi’l-müteallika bi’l-ahkâm: Ahkâma dair hadislerin 

yer aldığı eserin nüshası, Dâru’l-kütübü’l-Zâhiriyye’dedir.199 

39. el-Adedü’l-muteber fi’l-evcihilletî beyne’s-süver: Kıraat ilmine dair bir 

eserdir. Sureler arasındaki kıraat vecihlerinden bahseder. Bir nüshası Hidiviyye Ktp. 

kayıtlıdır.200 

40. İstihbâbu’l-vüdû:201 Manzûme fi’l vüdûi’l müstehab adıyla da 

anılmaktadır.202 Abdestin müstehablarını konu alan manzum bir eserdir. 

41. Temyîzu’l-ashâb:203 Eser, adından anlaşıldığı kadarıyla ashab bilgisiyle 

ilgilidir. 

42. Zeylü Târihi’l İslâm li’z-Zehebî:204 Zehebî’nin (ö. 746/ 1345) Târihu’l-

İslâm isimli eseri üzerine yaptığı bir zeyl çalışmasıdır.  

43. Fetva fî enne mâ u’tide yevme aşûra min ekli’d-decâc ve’l-hubûbi’l-

mübah: Bir nüshası Daru’l-Kütübü’l-Mısriyye’de (Hidiviyye) bulunmaktadır.205  

44. Emâlî fîmâ yeteallaku bi’l-istiskâ: Nil Nehri’nin sularının çekilmesi ve 

                                                
197 Kahire, Mektebetü’s-sünne, 1410/1990.  
198 Brockelmann, GAL, Suppl, II, 70. 
199 Brockelmann, a.g.e. a. yer. 
200 Brockelmann, a.g.e., II, 78. 
201 Brockelmann, a.g.e. a. yer. 
202 İsmail Paşa, Bağdatlı, Hediyyetü’l-ârifîn, (tsh. İbnulemin Mahmut Kemal İnal, Avni Aktuç), 

Ankara: Milli Eğitim Bakanlığı, 1955, I, 562. 
203 Brockelmann, GAL, Suppl, II, 70. 
204 Brockelmann, a.g.e. a. yer. 
205 Brockelmann, a.g.e, II, 78. 



 

 

  55 

Mısır’da büyük bir kuraklığın başlaması üzerine vefatından beş ey kadar önce son 

imlâ meclisinde (416. Meclis) yazdırdığı yağmur duasıyla ilgili hadislerden meydana 

gelmektedir.206 Irâkî’nin istiskâ namazını kıldırdıktan sonraki hutbesini dinleyen İbn 

Hacer, bu olayın ardından her şeyde bolluk ve bereket görüldüğünü söylemektedir. 207 

45. Ecvibetü İbni’l-Arabî:208 

46. el-Ehâdîsu’l-muharrece fi’s-Sahihayn elletî tüküllime fîhâ bi’z-za’f ve’l-

inkita’:209Sahihayn’da yer alan ve zayıf veya munkatı’ olduğu gerekçesiyle eleştirilen 

rivayetlere dair bir eseridir. 

47. Emâlî ale’l-Erbaîne’n-Neveviyye: Nevevî’nin Erbaîn adlı eserinde yer alan 

hadisleri imlâ ettirdiği eseridir.210 

48. Emâlî ala Emâli’r-Râfiî: Irâkî, bu eserinde Ebu’l-Kasım Abdulkerim b. 

Muhammed er-Râfîî’nin (ö. 623/ 1226) Emâlî’sinde bulunan hadisleri tahrîc etmiştir. 

Râfiî’nin bu eseri Fatiha Sûresi’yle ilgili hadisleri içermektedir.211 

49. Emâlî fî mâ yeteallaku bi tûli’l-umr: Uzun yaşam isteği ile ilgili 

rivayetleri imlâ ettirdiği eseridir.212 

50. Fazl-ü Hira:213 Hira’nın faziletinden bahseden eseridir. 

51. İhyâu’l-kalbi’l-meyyit bi duhûli’l-beyt:214 

52. el-İnsâf: Mürsel rivâyetler konusunda hayatının son döneminde kaleme 

                                                
206 KANDEMİR M. Yaşar, “Irâkî” md.,  DİA, XIX, 121. 
207 İbn Hacer, Mecmau’l-müesses, II, 188. 
208 Irâkî Zeynuddin, et-Takyîd ve’l-îzâh, 12. 
209 Irâkî Zeynuddin, et-Tebsira ve’t-tezkira, 17.  
210 Sehâvi, ed-Dav’ul-lâmi’, II, 174. 
211 Irâkî Zeynuddin, et-Takyîd ve’l-îzah, 12. 
212 Sehâvi, a.g.e., , II, 174. 
213 Irâkî Zeynuddin, a.g.e., a. yer.. 
214 Irâkî Zeynuddin, et-Tebsira ve’t-tezkira, 18. 



 

 

  56 

aldığı ve İbn Hacer’in de kendisinden okuduğu belirtilen eseridir. 

53. İşrûne semâniye min rivâyeti’l Beyyânî:215 Beyyânî’nin sekizli 

rivayetlerinden yirmisini derlediği eseridir.  

54. el-Kelâm ala ehâdisi “el-mevtu keffâretun likülli müslim”:216 “el-mevtu 

keffâretun likülli müslim” hadisini incelediği risalesidir. 

55. el-Kelâm ala hadisi tevsiâti yevme aşura:217 Aşûre gününü incelediği 

risalesidir. 

56. el-Kelâm ala hadisi’l-vârid fî ekalli’l-hayz ve ekserih:218 Hayz konusunu 

ele alan bir risaledir. 

57. el-Kelâm ala mes’eleti’s-sucûd li terki’l-kunut:219Kunut’un terki ile secde 

yapmanın gerekip gerekmediğini ele alan bir risaledir. 

58. el-Kelâm ala savmi sittin min şevval:220Ramazan ayından sonra şevval 

ayında altı gün oruç tutma ile ilgili rivayetlerin yer aldığı bir eserdir. 

59. Meseletü kassi’ş-şârib:221Bıyıkların kısaltılmasıyla ilgili bir risaledir. 

60. Meseletu’ş-şurb kâimen:222Ayakta su içmenin hükmünü inceleyen bir 

risaledir.  

61. Meşyihati İbni’l-Kârî Abdurrahman:223 İbni’l-Kârî Abdurrahman’ın 

hocalarını anlattığı eseridir. 

                                                
215 Irâkî Zeynuddin, et-Takyîd ve’l-îzah, 12. 
216 Irâkî Zeynuddin, a.g.e., a. yer. 
217 Irâkî Zeynuddin, a.g.e., a. yer. 
218 Irâkî Zeynuddin, a.g.e., a. yer. 
219 Irâkî Zeynuddin, a.g.e., a. yer. 
220 Irâkî Zeynuddin, a.g.e., a. yer. 
221  Irâkî Zeynuddin, a.g.e., a. yer. 
222 Irâkî Zeynuddin, a.g.e., a. yer. 



 

 

  57 

62. Meşyihati Kâdî Nâsiruddin b. et-Tûnisî:224 Kâdî Nâsiruddin b. et-

Tûnisî’nin (ö. 763/ 1361) hocalarından bahsettiği eseridir. Irâkî, daha sonra bunun 

üzerine bir zeyl yazdığını belirtmiştir.225 

63. el-Mevridü’l-henî fî’l-mevlidi’n-Nebî: Eser el-Mevridü’l-henî fî’l-

mevlidi’n-senîy adıyla da bilinmektedir.226 

64. Muhtasaru’l-hücce: 

65. el-Erbaûnu’l-müselsele:227Irâkî’nin erbaun çalışmalarından biridir. 

66. Şerhu’l-Beykûniyye: Beykûnî’nin hadis usûlüne dair eserine yazdığı bir 

şerhtir. 

67. Tafdîlü Zemzem: Tafdîlu zemzem alâ külli mâin kalîl zemzem.228 Zemzemin 

faziletlerine dair yazılmış bir risaledir. 

68. Tahrîcu Erbaîne hadis buldâniyye min Sahih-i İbn Hibbân: İbni 

Hibban’ın Sahih’inden tahric ettiği kırk hadis çalışmasıdır. 

69. Tercümetu’l-İsnevî:229Irâkî’nin hocası İsnevî’nin hayatı ve eserlerini 

anlattığı eseridir.  

70. ez-Zeyl ale’l-İber: Zehebî’nin el-İber fî ahbâri men aber’ine 741- 763/ 

1340- 1362 arası yılları ilave ederek yazdığı bir eserdir. 230 

                                                                                                                                          
223  Sehâvi, ed-Dav’ul-lâmi’, II, 173. 
224 Sehâvî, a.g.e., a. yer. 
225 Kettânî, Hadis Literatürü, 310. 
226 Irâkî Zeynuddin, et-Takyîd ve’l-îzah, 11.   
227 Irâkî Zeynuddin a.g.e., a.yer. 
228Irâkî Zeynuddin a.g.e., 12. 
229 Irâkî Zeynuddin a.g.e., a. yer. 
230 İbni Fehd, 231. 



 

 

  58 

71. Zeylu Meşyehati’l-Kâdî Ebi’l-Harem el-Kalânisî:231 Kâdî Ebi’l-Harem el-

Kalânisî’nin (ö. 765/ 1363) Meşyaha adlı eserine yazdığı bir zeyl çalışmasıdır. 

72. Zeylu’z-Zeyl li Vefeyâti’l-â’yân: Irâkî’nin, Şemseddin Ebu’l-Abbas Ahmed 

b. Muhammed İbn Hallikan el-Bermekî’nin (ö. 681/ 1282) Vefeyâtu’-â’yân fî enbâi 

ebnâi’z-zaman isimli eseri üzerine yaptığı bir çalışmadır. 

73. es-Süver elletî yündibu fîha’l-vudû ve şerhuhâ:232 

74. el-Erbaûn ale’t-tabakât:233 Tabakât alanında yaptığı bir erbaûn 

çalışmasıdır. 

Tamamlamaya fırsat bulamadığı anlaşılan eserleri ise şunlardır: Etrâfu Sahîhi 

İbn Hibbân, Ricâlü Sahihi İbn Hibbân, Sünen-i Dârekutnî râvilerinden olup İbn 

Hacer’in Tehzîbu’t-Tehzîb’inde bulunmayan râvilerin biyoğrafilerini biraraya 

getirmeyi amaçladığı Ricâlü Süneni’d-Dârekutnî isimli eserler.234 

 İbni Hacer el-Askalâni, O’nun eserlerini ve özelliklerini veciz bir şekilde şöyle 

ifade etmiştir: 

واU �_ ض�T ا���Hق                                       د 670 إ��� -��م ا��ی� -�.                   أ�� 

آUA ی7'� وی'��            A�I0 ذ شAح                         و    �,AQیn ا��Nدی< ا��0Aق                            

             C=Aت �K� ي[�A,ا� �. =� �� إ�C أ-�C ا�'Aا=C                                           و ن�Z ا�� ا�I#ح  

              وC0 ن�Z اNص�ل �. وص�ل        و ه]ا شC0 .�A ا T0 راق                         �. ص#ح           

��ق                          ,2�� T� �9ج�� Cإ�          �Zزي    و ن�Oا یA�ة ا�A�7ا�                                 

���9 اALN �� راق ا��Aاق                          -                            

 “İhyâ-u ulûmiddin’i O’na sor! Az söylemesine rağmen devası odur. 

Rifâk hadislerini tahric ettiği eseriyle zikri yücelir ve artar.  

                                                
231 Sehâvî, a.g.e., II, 174. 

232 Milli Ktp. Sam. Yz. Nr. 970–38. 
233 Kettânî, Hadis Literatürü, 205.  
234 Irâkî Zeynuddin, et-Takyîd ve’l-îzah, 12.  



 

 

  59 

Tirmizî şerhiyle kıdemi en yüksek mertebelere ulaşmıştır. 

İbnu’s Salah’ı nazmetmiş ve buna, namı ufukları aşan bir şerh yazmıştır. 

Nazmu’l Usûl’e yazdığı Minhâcu’l-vusûl ile onunla yarışmıştır. 

Nazmu’s-sîre’si yükseklere ulaşmak isteyenleri hedefine ulaştırır.” 

 

II. ELFİYYE: 

A. Genel Özellikleri: 

Irâkî, et-Takyid ve’l-îzâh adıyla şerh ettiği İbnu’s-Salah’ın Ulûmu’l-hadis’ini, 

kolayca ezberlenmesi için 1002 beyitte özetlemiş ve bu manzum çalışmasına 

Tebsiratü’l-mübtedî ve tezkiratü’l-müntehî adını vermiştir. Daha sonra Elfiyye diye 

meşhur olan bu eserinde Irâkî, İbnu’s-Salah'ın eserindeki tertibi esas almıştır. Buna 

uygun olarak müellif, eserine takdim ifadeleriyle başlamakta, daha sonra hadisin 

kısımları, sahih hadis kitapları ve bunlara yazılan zevaid kitapları, müstahrecler ile 

devam etmektedir. Eserde son olarak ravilerin tabakaları ve memleketleri konuları 

işlenmektedir. 

Eserin muhtevasını şu dört ana bölüme ayırmak mümkündür:  

1. Bölüm: Sahih, hasen, zayıf hadis ve kısımları (1- 256. beyitler arası),  

2. Bölüm: Cerh ve ta'dil konuları (257- 498. beyitler arası ), 

3. Bölüm: Rivayet metotları, şartları ve rivayet âdâbı (499- 747. beyitler arası),  

4. Bölüm: Hadis ilimleri ve raviler ilmi (748- 1002. beyitler arası ).  

Bu bölümlerdeki bazı konular, önemine ve muhtevasına binaen daha çok beyitte 

işlenmiş, ayrıca yer yer İbnu's-Salah'ın bahsetmediği konulara temas edilmiştir. 

Irâkî manzumesini 3 Cemaziyelâhir 768/ 4 Şubat 1367 'de Cuma günü 



 

 

  60 

Medine'de tamamlamıştır.  

Hadis talebeleri arasında büyük rağbet gören Elfiyye, müelliften başka birçok 

âlim tarafından da şerh edilmiştir. Elfiyye şerhlerinin en önemlisi, bizzat Elfiyye’nin 

müellifi tarafından yapılmıştır. Fethu'l-Muğîs bi şerhi Elfiyyeti'l-hadis adını taşıyan bu 

şerh Elfiyye’nin yazılmasından üç yıl sonra, 29 Ramazan 771/ 26 Nisan 1370 Cuma 

günü tamamlanmıştır.  

Elfiyye, İslam eğitim-öğretim müesseseleri içinde önemli yeri olan Dâru’l- 

hadislerde ders kitabı olarak okutulmuştur. Osmanlılar dönemi Mısır’ında hadis 

okutan Necmeddin el-Gaytî (ö. 981/1573), el-Ferâidü’l-Munazzama adlı eserinde, 

Mısır Daru’l-hadisleri ve buralardaki hadis derslerinin mahiyeti hakkında şöyle bilgi 

vermektedir: “Hadis tedrisatı için vakfedilmiş veya hadis dersine de yer verilmesi şart 

koşulmuş medreselerde, vâkıf’ın şartına göre hareket edilmiştir. Ancak vâkıfın bu 

şartının açıkça belirtilmediği de olurdu. Bugünkü tatbikat gibi, o medreselerde, 

İbnu’s-salah gibi usulcülerin Mustalah’ul-hadis’e dair yazdığı eserlerin muhtasarları 

olan Irâkî’nin Elfiyye’si ve şerhleri nevinden kitaplarla, Buhârî ve Müslim gibi 

muhaddislerin hadis kitaplarının metinleri okutulup bu hadis metinlerindeki fıkhî 

hükümler, garîb kelimeler, müşkil durumlar ve metin durumları okutulup 

okutulmadığı bilinmediğinden İbn Hacer bu durumu hocası Irâkî’ye sormuş ve ondan 

şu cevabı almıştır: “O asırlardaki tatbikat, orada okunan hadis derslerinin durumlarına 

göre, her iki meselenin birlikte yürütülmesi şeklinde cereyan etmektedir. Durum biraz 

da vâkıfın şartlarına bağlı bulunmaktadır. Onların şartları ise değişiklik arzetmektedir. 

Öte yandan her bölgenin tatbikatı da birbirine benzememektedir. Mesela, Şamlılar, 

hadis derslerini, semâ metodunda olduğu gibi, müderrisin belirli vakitlerde yaptığı 

konuşmaları dinlemek sûretiyle icra ederlerdi. Mısırlılar ise tamamen aksine hareket 

etmişlerdir.” 235    

B. Dil Ve Edebiyat Özellikleri 

Elfiyye, türünün diğer örneklerinde olduğu gibi dil ve edebiyat özellikleri 

bakımından da önemli bir değer taşır.  



 

 

  61 

Vezin olarak, aruzun bahr-i recez, müstefilün müstefilün müstefilün, kalıbıyla 

yazılmıştır. 

 

�� �7�� اA"Nي  ���Aا���      ی�Kل راCL ر�. ا�'K,�ر                                                         -

  /ـــ . ـ ـــ ــ/ ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ /                                         ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ــ ـــ         

6/
,7�       6/
,7�     6/
,7�                                           6/
,7�     6/
,7�   6/
,7�  

  

  "� ص#   ة و 2#  م دا)ـ�                                                        -�C ن�C ا�A�Q ذي ا�'Aا��

  /ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ /                                     ـــ .  ـــ ـــ/ ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ 

6/
,7�       6/
,7�     6/
,7�                                           6/
,7�     6/
,7�   6/
,7�  

  

                             .�             و ا�ـ/ـــ�ـ'�ء  ا�6O  ��9ــ�  یـKـ�ـ�.وا�
�9Kء     آ��9     ی7,/'

  /ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ /                                     ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ / ـــ . ـــ ـــ 

6/
,7�                                          6/
,7�     6/
,7�   6/
,7�6/
,7�       6/
,7�       

Elfiyye, kafiye itibariyle de edebî bir değer taşımaktadır. Birbirleriyle kafiyeli 

olan mısralarda çoğunlukla yarım, tam ve zengin kafiyeler görülür: 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ    ا�'K,� ر  

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ     اA" Nي

 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ     دا)�

                                                                                                                                          
235 YARDIM Ali, Hadis, İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi Yayınları, 1992, I, 172. 



 

 

  62 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ    ا�'Aا��

 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ     ا�'9'.

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ     ر2'.

 

�9� ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ     آ

�9�                ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ     92

Elfiyye aynı zamanda, muhaddis Irâkî’nin edebiyata olan ilgisini ve bu konudaki 

yeteneğini de ortaya koymaktadır. Kafiyeleri, vezni ve özenle seçilmiş kelimeleri, 

edebi sanatlara yer vermesiyle dil ve edebiyat yönüyle de önemli bir manzumedir. 

Elfiyye’lerin klâsik özelliklerinden olan mukaddime ve hâtime bölümleri 

Irâki’nin Elfiyye’sinde de amaca uygun olarak yer alır.  

Irâkî’nin Elfiyye’sinin mukaddimesi: 

Müellifin kimliği: 

�� �7�� اA" Nي" ���Aا� �� ی�Kل  راCL  ر�. ا�'K,� ر                                             -

Hamdele ve salvele: 

�/� �'� ا� ذي ا� ء                                             -�C إ�,��ن 6L -� إ��Iء �� 

�C ن�C ا�A�Q ذي ا�'Aا��"� ص# ة و2#م دا)�       -                                             

Mahiyet ve amaç:  

�� ا�:� ی< ر2'.- �� qص� ا�'9'.                                                   ت�ض�K'ا� U[90  

Aي                                                  ت]آ�,�'� ة ��'�,C9 وا�'��7نZ',�9 ت�AIة �



 

 

  63 

Metod: 

  �rIQ 0��9 إ�� ا�I# ح أL'/.                                           وزدت�9 -�'� تAاU ��ض/.

  �L >�:0ء ا�
/6 وا�A�'F                                                ��ا�� و�� �. �7,�ر

                       �� s�Dا� M
� rK�tل أو أ�K9'�آ�                       أری� إ  ا�� ا�I# ح �

 و إن ی��   "��� ن:� ا�,(��                                           0'7�� �_ ا���Qري ه'�

Temenni: 

�9�  "وا� أرC0 �L أ��ری��C0 �'I,/�                                               �9 ص/��9 و 92

“Abdurrahim b. Hüseyin el-Eserî,  Kadîr Mevlâdan ümid ederek der: 

Nimet sahibi Allah’ın verdiği sayısız nimete hamdu senadan, 

Rahmet sahibi ve hayır peygamberine sonsuz salat ve selamdan sonra; 

Elfiyye önemli mevzuları açıklayan usûl-i hadis ilmini konu alır,  

Bu eseri, ilme yeni başlayanlar için bilgilendirici, bu ilmi tahsil edenler için de 

hatırlatıcı olması için nazmettim. 

Onda, İbnu’s-Salah’ın Ulûmu’l hadisini toparlayıp özetledim, yeri geldiğinde 

göreceğin gibi bazı konuları da ilave ettim. 

Elfiyyede müfred olarak ya da gizli olarak zikrettiğim zamirlerle, “kâle, etlaktü” 

ifadeleriyle, İbnu’s-Salah kastettim. 

Eğer fiil veya zamir tesniye��),ا� de olduğu gibi, bununla Buhari ve Müslim’i 

kasdettim.  

Kolay ve zor durumda bütün işlerimde Allah’a güvenir ve Ondan yardım 



 

 

  64 

isterim”236 

Irâkî’nin Elfiyyesinin hatime bölümü: 

�! ا�'�'�ن!                                                 0�Aزت �� �Bره� ��Iن! "�H� r�و آ'  

��� ا�':'�د وا�'��Dر                                                إ��. ��� تLA_ ا��NرA0 

"    م                                            -�C ا���C 2�� اN ن�مو أ6F0َ ا�I# ة و ا�#7  

“Bu Elfiyye, mübarek şehir Medine’de tamamlandı, 

Kendisine hamd ve şükredilen her işin sonunda döneceği Rabbim’e hamd olsun.  

Salât ve selâmın en üstünü Fahri Kâinat efendimize olsun.”237 

C. Mevcut Nüshaları Ve Bulunduğu Yerler 

1. Müellif nüshası, 699 h. ferağ tarihli bu nüsha 158 varaktan oluşmakta olup 

27x18 cm. ebadındaki her varakta 25 satır mevcuttur. Bu nüsha halen Muhammed 

Abdulhay el-Kettânînin mülkiyetinde gözükmektedir. Elfiyye şerhlerinden et-Tebsıra 

ve’t-tezkira’yı yayınlayan Muhammed b. Hüseyin el-Irâkî el Hüseynî,  neşrinde 

genelde bu yazmayı kullandığını belirtmektedir.238 

2. Ömer b. Ali el-Uşâb el-Masûrî nüshası, 1136 h. ferağ tarihli, 91 varaktan 

oluşan nüsha Mağribî hatla yazılmıştır.  Her varakta 35 satır olup, varaklar 30x10 cm. 

ebadındadır. Tam ve güzel bir nüshadır.239  

3. Hasan ez-Zeyâtî nüshası, 1178 h. ferağ tarihli, 90 varaktan ibaret olan nüsha 

Mağribî hatla yazılmıştır. Her varakta 30 satır olup, varaklar 30x20 cm. 

                                                
236 Irâkî Zeynuddin, Elfiyye, 13 (1- 10. beyitler).  
237 Irâkî Zeynuddin, Elfiyye, 467 (1000–1002. beyitler.) 
238 Irâkî Zeynuddin, et-Tebsira ve’t-tezkira, I, 30. 
239 Irâkî Zeynuddin, a.g.e., a.yer. 



 

 

  65 

ebadındadır.240    

4. Abdurrahman b. Zeydân el-Alavî nüshası, 116 Varaktan ibarettir. Bu nüsha 

Mektebetu’z-Zeydâniye’de bulunmaktadır. Birçok nüshadaki müşkil ibarelerin 

çözümünde sağladığı imkân sebebiyle bu nüsha oldukça faydalı ve tercihe şayan bir 

nüshadır.241  

5. Muhammed b. Ali en-Nasıh nüshası,  34 varaktan oluşan, Sülüs hatla yazılı, 

her varağında 17 satır bulunan bir nüshadır. Varaklar 175x130-110x85 mm. 

ebadındadır. Nüsha üzerinde tarih kaydı yoktur.242 

6. Harun b. Hasan el Bihari nüshası, 179 varaktan oluşan, Nesih hatla yazılı, her 

varağında 25 satır bulunan bir nüshadır. Varaklar, 250x166-195x125 mm. 

ebadındadır. Nüsha üzerinde tarih kaydı yoktur.243  

7. Vaiz Mehmet b. Ali nüshası, 33 varaktan oluşan, Nesih hatla yazılmış bir 

nüshadır. Varaklar, 153x90-205x148 mm. ebadındadır. Eser üzerinde tarih kaydı 

yoktur.244 

8. Ali b. Ahmet nüshası, 34 varaktan oluşan, Nesih hatla yazılmış, her varağında 

17 satır bulunan bir nüshadır. Varaklar, 135x90-180x135 ebadındadır. Eser üzerinde 

tarih kaydı yoktur.245 

9. Derviş b. Osman nüshası, 44 varaktan oluşan, Nesih hatla yazılmış, her 

varağında 13 satır bulunan bir nüshadır. Varaklar, 230x130-175x75 mm. ebadındadır. 

Eser üzerinde tarih kaydı yoktur.246 

10. Abdulkerim b. Ali en-Nahvî nüshası, 17b-66a varaktan oluşan, Nesih hatla 

                                                
240 Irâkî Zeynuddin, a.g.e., I, 32. 
241 Irâkî Zeynuddin, a.g.e. I, 33. 
242 Ankara Cebeci İlçe Halk Ktp. Nr. 790. 
243 Kastamonu İl Halk Ktp. Nr. 3282. 
244 Bursa İnebey Yazma Eser Ktp. Nr. 353- 2. 
245 Kütahya Vahit Paşa İl Halk Ktp. Nr. 1002–1. 



 

 

  66 

yazılmış bir nüshadır. Varaklar 210x130-135x65 mm. ebadındadır. Eserin tarih kaydı 

yoktur.247 

11. Mehmet Emin Harputi nüshası, 23 varaktan oluşan, Nesih hatla yazılmış bir 

nüshadır. Her varak 21 satırdır. Eserin tarih kaydı yoktur.248  

12. Mustafa b. Ali nüshası, 65 varaktan oluşan, Nesih hatla yazılmış bir 

nüshadır. Her varakta 17 satır bulunmaktadır. Varaklar 218x161-157x88 mm. 

ebadındadır. Kenar ve satır aralarında Acurrûmî ve Uchurî’den açıklamalar yer 

almaktadır. Eserin tarih kaydı yoktur.249 

13. Hüseyin b. Zünnûn Çorûmî nüshası, 37 varaktan oluşan, Nesih hatla 

yazılmış bir nüshadır. Her varakta 15 satır bulunmaktadır. Varaklar 200x135-145x75 

mm. ebadındadır. Eserin tarih kaydı yoktur.250 

14. Müstensihi mechul nüsha, 75 varakan oluşan, Nesih hatla yazılmış, her 

varağında 15 satır bulunana bir nüshadır. Varaklar, 214x127-140x80 mm. ebadındadır. 

Nüshanın, tarih kaydı yoktur.251  

15. Müstensihi mechul nüsha, 43 varaktan oluşan, Talik hatla yazılmış, her 

varağında 13 satır bulunan bir nüshadır. Varaklar 150x72-216x132 mm. ebadındadır. 

Nüshanın tarih kaydı yoktur.252 Eser üzerinde, Ahmet Vefik Paşa’nın 1243 tarihli 

teftiş mührü ile Orhan Gazi Camii Kütüphanesinin 1301 tarihli mührü vardır. 

16. Müstensihi mechul nüsha, 41 varaktan oluşan, Talik hatla yazılmış, her 

varağında 13 satır bulunan bir nüshadır. Varaklar 200x145x90 mm. ebadındadır. 

                                                                                                                                          
246Manisa İl Halk Ktp. Nr. Ze 9.  
247 Milli Ktp. Yz. Nr. 441-3. 
248 Manisa İl Halk Ktp. Nr. 1550-2. 
249 Antalya Elmalı İlçe Halk Ktp. Nr. 2479-2.  
250 Amasya Beyazıt İl Halk Ktp. Nr. 1401-1. 
251 Kayseri Raşit Efendi Eski Eserler Ktp., nr. 223. 
252 Bursa İnebey Yazma Eser Ktp. Nr. 235.  



 

 

  67 

Nüsha üzerinde tarih kaydı yoktur.253 

17. Müstensihi mechul nüsha, 38 varaktan oluşan, Talik hatla yazılmış, her 

varağında 15 satır bulunan bir nüshadır. Varaklar, 205x150-145x75 mm. ebadındadır. 

Nüsha üzerinde tarih kaydı yoktur.254 

18. Müstensihi mechul nüsha, 44 varaktan oluşan, Nesih hatla yazılı, her 

varağında 13 satır bulunan bir nüshadır. Varaklar, 120x90-177x132 mm. ebadındadır. 

Nüsha üzerinde tarih kaydı yoktur. Haraççıoğlunun 1163 tarihli vakıf mührü 

bulunmaktadır.255 

19. Müstensihi mechul nüsha, 31 varaktan oluşan, Nesih hatla yazılmış, her 

varağında 17 satır bulunan bir nüshadır. Varaklar, 210x150-155x100 mm. 

ebadındadır. Eser üzerinde tarih kaydı yoktur.256  

20. Müstensii mechul nüsha, 27 varaktan oluşan, Talik hatla yazılmış, her 

varağında 21 satır bulunan bir nüshadır. Varaklar, 212x158-175x90 mm. ebadındadır. 

Eser üzerinde tarih kaydı yoktur.257 

21. Müstensihi mechul nüsha, 38 varaktan oluşan, Nesih hatla yazılmış, her 

varağında 15 satır bulunan bir nüshadır. Varaklar, 182x125-140x100 mm. 

ebadındadır. Eser üzerinde tarih kaydı yoktur.258 

22. Müstensihi mechul nüsha, 32 varaktan oluşan, Nesih ve talik hatlarla 

yazılmış bir nüshadır. Her varakta 17 satır bulunmaktadır. Varaklar, 190x130-120x70 

mm. ebadındadır. Eserin tarih kaydı yoktur.259   

23. Müstensihi mechul nüsha, 33 varaktan oluşan, Nesih hatla yazılmış bir 

                                                
253 Kütahya Vahit Paşa İl Halk Ktp. Nr. 42.  
254 Ankara Adnan Ötüken İl Halk Ktp. Nr. 2015. 
255 Bursa İnebey Yazma Eser Ktp. Nr. 353- 1 
256Diyarbakır İl Halk Ktp. Nr. 482–1.  
257 Çorum Hasan Paşa İl Halk Ktp. Nr. 3191–1. 
258 Milli Ktp., Yz. Nr. 171. 



 

 

  68 

nüshadır. Her varakta 17 satır bulunmaktadır. Varaklar 198x143-137x92 mm. 

ebadındadır. Eserin tarih kaydı yoktur.260 

24. Müstensihi mechul nüsha, 41 varaktan oluşan, Nesih hatla yazılmış bir 

nüshadır. Her varakta 13 satır bulunmaktadır. Varaklar 215x160-140x85 mm. 

ebadındadır. Eserin tarih kaydı yoktur.261 

25. Müstensihi mechul nüsha, 43 varaktan oluşan, Nesih hatla yazılmış bir 

nüshadır. Her varakta 13 satır bulunmaktadır. Varaklar 200x125-140x75 mm. 

ebadındadır. Eserin tarih kaydı yoktur.262 

 

D. Elfiyye Ve İbnu’s-Salah’ın Ulûmu’l-Hadis’i: 

Mukaddimetu İbnu’s Salah diye de bilinen bu eser, İbnu’s-Salah’ın (ö. 

643/1245) Eşrefiyye Dâru’l-hadisinde hocalık yaparken elde edilen ders notlarından 

derlenmiştir. Yazıldığı günden itibaren İslam dünyasında büyük itibara mazhar olmuş 

hatta kendisinden sonraki usul müellifleri, çalışmalarını büyük ölçüde bu esere 

dayandırmışlardır. Bunun sonucu olarak, bazıları onu ihtisar etmiş, bazıları nazma 

çekmiş, bazıları da tekmile mahiyetinde üzerine tamamlama çalışmaları yapmıştır. 

Eserin neşirleri, Abdulhay el-Leknevî263, Nureddin Itr264, Aişe Abdurrahman265 

tarafından yayımlanmıştır. 

İşte Irâkî’nin Elfiyye’si, Ulûmu’l-hadis üzerine yapılan çalışmalar arasında 

nazma çekme ve tekmile mahiyeti taşıyan bir eserdir. Çünkü hem bin beyit olarak 

nazma çekilmiş hem de Ulûmu’l- hadis’e bazı ziyadeler hatta tenkitlerde 

                                                                                                                                          
259 Burdur İl Halk Ktp. Nr. 348.  
260 Antalya Akseki Yeğen Mehmet Paşa İlçe Halk Ktp. Nr. 189-1. 
261 Diyarbakır İl Halk Ktp. Nr. 1709-2. 
262 Adana İl Halk Ktp. Nr. 410. 
263 Leknev, 1304, taş baskı. 
264 Medine-Halep 1386/1966, 1972; Dımeşk 1984, 1986. 
265 Kahire, 1974/ 1989, 1411/ 1990. 



 

 

  69 

bulunulmuştur.  Bu durum, hem Elfiyye’nin giriş bölümünde müellifin kendi 

ifadelerinden hem de Elfiyye’nin genel muhtevasından anlaşılmaktadır. 

Irâkî, Elfiyye’nin mukaddimesinde eserin özelliklerinden bahsederken İbn 

Salah’ın Mukaddimesi’yle ilgili olarak şunları söylemektedir: 

 "       ./'Lح ا#Iا� ��"                                             وزدت�9 -�'� تAاU ��ض/.�rIQ 0��9 ا

          “Toplu olarak İbnu’s-Salah’ın eserini özetledim, bir kısım bilgileri de, yerinde 

göreceğin gibi ilave ettim.” 

Irâkî eserinde, Ulûmu’l-hadis’i temel alan diğer kitaplarda olduğu gibi, İbnu’s-

Salah’ın tertip metodunu takip etmiş konuları aynı sıralama içinde vermiştir. İbnu’s-

Salah, ele aldığı konuları “nev’” adını verdiği başlıklar altında senedsiz olarak 

işlemiştir. Toplam 65 nevi içinde usûl konularını daha önceki usûl eserlerinde 

görülmeyen bir tertiple işlemiştir. Irâkî de bu 65 nevin tamamını, bazı küçük takdim 

ve tehirler dışında, İbnu’s-Salah’ın takip ettiği sıraya riayet ederek işlemiştir. 

İbnu’s-Salah’ın mukaddimesindeki bu altmış beş nevin her birinin Irâkî 

tarafından kaçar beyitte incelendiğini, bu iki eserin muhteva bakımından 

karşılaştırılması için faydalı olacağını düşünerek araştırdık ve şöyle bir sonuca ulaştık: 

1. Nevi (Sahih hadis):12- 49 arası 38 beyitte. 

2. Nevi (Hasen hadis): 50- 89 arası 40 beyitte. 

3. Nevi (Zayıf hadis): 90- 94 arası 5 beyitte. 

4. Nevi (Müsned): 97- 98 arası 2 beyitte. 

5. Nevi (Muttasıl): 99- 100 arası 2 beyitte. 

6. Nevi (Merfû): 95- 96 arası 2 beyitte. 

7. Nevi (Mevkûf): 101- 102 arası 2 beyitte. 

8. Nevi (Maktû’): 103- 104 arası 2 beyitte. 



 

 

  70 

9. Nevi (Mürsel): 120- 131 arası 13 beyitte. 

10. Nevi (Munkatı’): 132- 133 arası 2 beyitte. 

11. Nevi (Mu’dal): 134- 135 arası 2 beyitte. 

12. Nevi (Müdellis): 153- 160 arası 8 beyitte.  

13. Nevi (Şaz): 161- 166 arası 6 beyitte. 

14. Nevi (Münker): 167- 170 arası 4 beyitte.  

15. Nevi (İ’tibar, mütâbaat, şevahid): 171- 177 arası 7 beyitte. 

16. Nevi (Ziyâdâtu’s-sikât): 178- 185 arası 8 beyitte. 

17. Nevi (Efrâd): 186- 192 arası 7 beyitte. 

18. Nevi (Muallel): 193- 208 arası 15 beyitte. 

19. Nevi (Muzdarib): 209- 212 arası 4 beyitte. 

20. Nevi (Müdrec): 213- 224 arası 12 beyitte. 

21. Nevi (Mevzû): 225- 241 arası 17 beyitte. 

22. Nevi (Maklûb): 242- 256 arası 7 beyitte. 

23. Nevi (Rivâyeti kabul edilenlerin ve reddedilenlerin sıfatları): 257- 325 arası 

69 beyitte. 

 24. Nevi (Keyfiyyetü semâi’l- hadis ve tahammulih ve fîhi beyânu envâi’l- 

icâze ve ahkâmihe ve sâiri vucûhi’l- ahz ve’t- tahammul): 326- 558 beyitler arası 232 

beyitte.  

25. Nevi (Kitâbetu’l-hadis ve keyfiyyetü zabti’l-kitâb ve takyîdih ve fîhi maârifu 

mühimmetin râikah): 559- 619 beyitler arası 62 beyitte. 

26. Nevi (Keyfiyyetü rivâyetü’l-muhaddis ve şartu edâihi ve mâ yeteallaku 



 

 

  71 

bizelike ve fihi kesirun min nefâisi haze’l-ilm): 620- 683 beyitler arası 64 beyitte. 

27. Nevi (Âdâbu’l-muhaddis): 684- 712 arası 29 beyitte. 

28. Nevi (Âdâbu tâlibi’l-hadis): 713- 736 arası 24 beyitte. 

29. Nevi (Âlî ve nâzil isnad): 737- 747 arası 11 beyitte.  

30. Nevi (Meşhûr): 752- 758 arası 7 beyitte. 

31. Nevi (Garîb ve azîz): 748- 751 arası 4 beyitte. 

32. Nevi (Garîbu’l-hadis): 759- 763 arası 5 beyitte. 

33. Nevi (Müselsel): 764- 767 arası 4 beyitte. 

34. Nevi (Nâsihu’l-hadis ve mensûhuhu): 768- 771 arası 4 beyitte. 

35. Nevi (Musahhaf min esânîdi’l-ehâdis ve mutûnih): 772- 778 arası 7 beyitte. 

36. Nevi (Muhtelifu’l-hadis): 779- 781 arası 3 beyitte. 

37. Nevi (el- Mezîd fî muttasili’l-esânîd): 

38. Nevi (Merâsîlu’l-hafî): 782- 785 arası 4 beyitte. 

39. Nevi (Ma’rifetu’s-Sahâbe): 786- 816 arası 30 beyitte. 

40. Nevi (Ma’rifetu’t-Tâbiîn): 817- 830 arası 14 beyitte. 

41. Nevi (Ekâbiru’r-ruvât ani’l-esâğir): 831- 832 arası 2 beyitte. 

42. Nevi (Müdebbec ve mâ sivâhu min rivâyeti’l-akrân ba’duhum an ba’d): 833- 

834 arası 2 beyitte. 

43. Nevi (el-İhve ve’l-ehavât mine’l-ulemâ ve’r-ruvât): 835- 839 arası 5 beyitte. 

44. Nevi (Rivâyetu’l-âbâ ani’l-ebnâ): 841- 844 arası 4 beyitte. 

45. Nevi (Rivâyetü’l-ebnâ ani’l-âbâ): 845- 851 arası 7 beyitte. 



 

 

  72 

46. Nevi (Men işterake fi’r-rivayeti anhü râviyâni mütekaddimun ve 

müteahhirun tebâade mâ beyne vefâteyhimâ): 852- 854 arası 3 beyitte. 

47. Nevi (Men lem yervi anhu ille râvin vâhidin): 854- 857 arası 4 beyitte.  

48. Nevi (Men zükira bi esmêin muhtelifetin ev nuûtin müteaddidetin): 858- 861 

arası 4 beyitte. 

49. Nevi (el-Müfredât min esmâis-sahâbe ve’r-ruvât ve’l-ulemâ): 962- 963 arası 

2 beyitte. 

50. Nevi (el-Esmâ ve’l-künâ): 864- 871 arası 8 beyitte. 

51. Nevi (el-Küna’l-ma’rûfîne bi’l-esmâ dûne’l-künâ): 

52. Nevi (Elkâbu’l-muhaddisin): 872- 875 arası 4 beyitte.  

53. Nevi (el-Mu’telif ve’l-muhtelif): 876- 926 arası 39 beyitte. 

54. Nevi (el-Muttefik ve’l-mufterik): 926- 936 arası 10 beyitte. 

55. Nevi (Nev’un yeterakkebu min hazeyni’n-nev’ayn): 

56. Nevi (Ruvâtu’l-müteşebihin fi’l ism ve’n-neseb el-mütemęyizîne bi’t-takdîm 

ve’t-te’hîr fi’l-ibn ve’l-eb):  

57. Nevi (Mensûbûne ilâ gayri ebîhim): 942- 944 arası 3 beyitte. 

58. Nevi (Ma’rifetu’l-ensâb): 

59. Nevi (Mübhemât): 948- 950 arası 3 beyitte. 

60. Nevi (Tevârihu’r-ruvât ve’l-vefeyât): 951- 978 arası 28 beyitte. 

61. Nevi (Ma’rifetu’s-sikât ve’d-duafâ): 979- 984 arası 6 beyitte. 

62. Nevi (Men ihteleta fî âhiri umrihi mine’s-sikât): 985- 991 arası 7 beyitte. 

 63. Nevi (Tabakâtu’r-ruvât ve’l-ulemâ): 992- 993 arası 2 beyitte. 



 

 

  73 

64. Nevi (Mevâlî mine’l ulemâ ve’r-ruvât): 994- 996 arası 3 beyite. 

65. Nevi (Ruvâtu’l-evtân ve buldânihim): 997-999 arası 3 beyitte. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

  74 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ELFİYYE ÜZERİNE YAPILAN ÇALIŞMALAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

  75 

 

 

Irâkî ve Elfiyye’si, geçen yaklaşık yedi asır boyunca büyük bir ilgiye mazhar 

olmuş, yüzyıllarca ders kitabı olarak okutulmuş, daha iyi anlaşılması için eser üzerine 

başta müellifi olmak üzere birçok meşhur hadis âlimi tarafından şerh, haşiye vb. 

çalışmalar yapılmıştır. Tezimizin bu bölümünde, Elfiyye üzerine yapılan bu tür 

çalışmalar anahatlarıyla ele alınacaktır.   

I. ŞERH VE HAŞİYE ÇALIŞMALARI 

A. Şerhler 

1. Fethu’l-muğîs şerhu Elfiyyeti’l-hadis: Irâkî’nin bizzat kendi Elfiyyesi’ne 

yazdığı şerhtir.266 Ülkemizde yazma nüshaları267 da bulunan eser, birçok defa 

basılmıştır.268  

Irâkî, önce Elfiyye'yi geniş bir şekilde şerhe başlamış daha sonra bundan 

vazgeçerek şerhini orta hacimde tamamlamıştır. Şerhin baş kısmında hadis ilmini, çok 

faydalı ve önemli, helal ve haramı öğreten, ahkâmı belirleyen bir ilim olarak 

tanımlamakta ve bu nedenle de usul ilmini hadis talebesi için vazgeçilmez bir ilim 

olarak takdim etmektedir. İşte bu nedenle, önce et-Takyid ve’l-îzah isimli eseri kaleme 

aldığını, sonrada daha kolay öğrenilmesini, ezberlenmesini ve anlaşılmasını sağlamak 

için bin beyit halinde manzum hale çevirdiğini, ihtiyaca binaen de bu şerhi kaleme 

                                                
266 Kettânî, Hadis Literatürü, 431. 
267 Çorum Hasan Paşa İl Halk Ktp. Nr. 2704-2, 3240, Diyarbakır İl Halk Ktp. Nr. 99, 934, 1198, 

Isparta Yalvaç İlçe Halk Ktp. Nr. 44, Manisa İl Halk Ktp. Nr. 291, 245, 302, Bursa İnebey 

Yazma Eser Ktp. Nr. 234, Kayseri Raşit Efendi Ktp. Nr. 222, Samsun İl Halk Ktp. Nr. 952, 

Konya Karatay Yusufağa Ktp. Nr. 232-2. 
268 Mahmud Hasan Rebi’in ta’lik ve tashihleri ile tek cilt halinde 1335/1916 senesinde Kahire’de 

basılmıştır. Bu baskı Â’lâmu’l-kütüb tarafından 1988 yılında Beyrut’ta tekrarlanmıştır. Salah 

Muhammed Muhammed Uveyda’nın tahkikiyle Dâru’l-kütübü’l-İlmiye tarafından 1413/ 

1993’te Beyrut’ta basılmıtır.   



 

 

  76 

aldığını belirtmektedir.  

Müellif, şerhini gereksiz konulara girmeksizin, bu ilmin müşkillerini ve kapalı 

kısımlarını açıklayan, ne bıktıracak kadar uzun ne de faydasız olacak kadar kısa, orta 

hacimde, hadis talebesinin müstağni kalamayacağı, faydalı bilgileri bir arada 

bulabileceği kıymetler mecmuası olarak tanıtmaktadır.  

Irâkî, Elfiyye’sini şerh ederken yukarıda açıkladığı metod doğrultusunda, 

beyitlerin her birini tamamıyla açıklamaktan ziyade beyitlerde geçen ve açıklama 

gereği duyduğu kelime ve ıstılahlar üzerinde durmuştur. Örneğin, birinci beyitteki “el 

eserî”, ikinci beyitteki “el âlâi”, üçüncü beyitteki “el- merâhim”, beşinci beyitteki “el-

müsnid” kelimelerini açıklamıştır.  

Irâkî, şerhinde başta İbnu’s-Salah (ö.643/1245) ve ondan sonra gelen Nevevî 

(ö.676/1277), İbni Dakiki’l Îd (ö.702/1302), İbni Reşid (ö.721/1321), İbni 

Seyyidinnâs (ö.734/1333) gibi âlimler olmak üzere çeşitli kaynaklardan nakillerde 

bulunmuştur. Müellifin bu kaynaklara sıkça başvurması, eserin ilk göze çarpan 

özelliklerindendir. Ayrıca bu kaynaklardan nakillerde bulunduktan sonra kendi 

görüşlerini  “kultü”/ ben derim ki, diyerek ayrıca belirtmiştir. Örneğin, Elfiyye’nin 14. 

beytini açıklarken sahih hadisin tanımını İbn Dakîki’l Îd’in el-İktirah isimli eserinden 

naklettikten sonra kendi tanımını “kultü” diyerek vermiştir.269 

Rivayetleri, senetlerini hazfetmeden verir, tahvilleri gösterir ve rivayetlerdeki 

garib kelimeleri açıklar. Şerhte delil olarak zikrettiği rivayetlerin sıhhati hakkında 

bilgi verir. Rivayetlerin değerlendirilmesi esnasında cerh ve ta’dil âlimlerinden 

nakillerde bulunur. Elfiyye metninde geçmeyen hususlarda konu içinde ayrıntıya 

girerek bilgi verir. Elfiyye metninde geçen ıstılahları ve terimleri açıklarken şerh 

kısmında bunları örneklerle delillendirir. İsmi veya künyesi verilen şahıslar hakkında 

şerh kısmında rical ilmi yönünden bilgi verir. Şerh oldukça sistematik olarak kaleme 

alınmış, ayrıca bazı hususlar kolay anlaşılması için maddeler halinde özetlenmiştir. 

Mesela zayıf hadis ve kısımlarını ele aldığı 90-94 arası beyitleri açıkladığı şerhinde 

                                                
269 Irâkî, Fethu’l-muğîs, (thk. Ahmet Muhammet Şakir), Kahire, 3. Baskı, 1988, 14. 



 

 

  77 

zayıf hadisin kısımları başlığı altında 42 maddede sistematik olarak sıralamıştır.270 

2. Fethu’l-muğîs şerhu Elfiyyeti’l-hadis: Ebû Abdullah Muhammed b. 

Abdurrahman es-Sehavî (ö.902/1496) tarafından yazılmış bir şerhtir. Bu şerh, Elfiyye 

şerhlerinin en üstünüdür. Ayrıca araştırma, inceleme, bir araya getirme ve sağlamlık 

konusunda benzersizdir.271  

Kâtip ÇELEBİ de Sehavî’nin bu şerhini, “Elfiyye şerhlerinin en güzellerinden 

biri” diyerek övmüştür.272Nitekim şârih Sehavî eserini tanıtırken: “İhtisar yoluna 

gitmeme rağmen büyük bir cilt teşkil eden eser güzel bir şekilde sunulmuştur. Bu 

ilimde bundan daha derli toplu ve daha çok tahkike dayalı bir başka eser yoktur.” 

demektedir. 

Sehâvî’nin bu değerlendirmesi bize göre de doğrudur. Çünkü o, hadis ilimlerinin 

kemale ulaştığı bir devirde yaşamış ve bu ilmin en değerli âlimlerinden ve 

eserlerinden istifade etme fırsatı bulmuştur.  

Birçok yazma nüshası273 bulunan eser, çeşitli defalar basılmıştır.274  

3. Fethu’l-bâkî bi şerhi Elfiyyeti’l-Irâkî: Şeyhu’l-islam Kadı Ebû Yahya 

Zekeriyya b. Muhammed el-Ensârî el-Misrî eş-Şâfiî (ö.928/1521) tarafından 

yazılmıştır.  

Eser, Daru’l-Kütübü’l-İlmiyye tarafindan 3 cilt halinde Beyrut’ta neşredilmiştir. 

                                                
270 Zeynuddin Irâkî, a.g.e., 67, 68.  
271 Kettânî, Hadis Literatürü, 431.  
272 Kâtip ÇELEBİ, Keşfu’z-zünûn, I, 157. 
273 Konya Karatay Yusufağa Ktp. Nr. 274,   
274 Ebû Said Muhammed Hüseyin el-Hazâravî tarafından, 1300 yılında Hindistan’da Matbau’l- 

Fârûkî’de taş baskı usulüyle basılmıştır. Daha sonra sırasıyla, Abdulvahid Muhammed 

Osman’ın tahkiki ile Mısır’da Mektebetü’l-Kahire tarafından 1388/1969 yılında, ikinci tab’ı 

Medine’de Mektebetü’s-Selefiyye tarafından 1983 yılında ve Beyrut’ta Daru’l-Kütübü’l-

İlmiyye tarafından basılmıştır. Ayrıca Ali Hüseyin Ali’nin tahkikiyle 1412/ 1992 yılında 

Daru’l-İmam et-Tâberiyye tarafından basılmıtır. Bu baskı dört cilttir. 



 

 

  78 

Bu şerh üzerine de çeşitli haşiye çalışmaları yapılmıştır. Mesela, Şeyh Ali b. 

Ahmed b. Mükrim es-Saîdî el-Adevî el-Mâlikî (ö.1189/1775) bu şerhe tek ciltlik bir 

haşiye kaleme almıştır. Eserin ülkemizde ve Mısır’da yazma nüshaları vardır.275  

Ayrıca, Mansur b. Abdurrezzak b. Salih et-Tûhî (ö.1090/1679) de bu şerh 

üzerine bir haşiye yazmıştır.276 Eserin Mısır’da yazma nüshaları vardır.277 

4. Katru’d-dürer: Celaleddin es-Suyûtî (ö.911/1505) tarafından yazılan Elfiyye 

şerhidir. 278 Eserin, Türkiye ve Mısır’da yazma nüshaları vardır.279 

5. Suûdü’l-merâkî: Kutbuddin Muhammed b. Muhammed el-Haydarî ed-

Dımeşkî’nin (ö.894/1488) yazdığı bir Elfiyye şerhidir.280 

6. Şerhu Elfiyyeti’l-hadis: Zeynuddin Ebû Muhammed Abdurrahman b. 

Ebubekir b. Muhammed el-Aynî el-Hanefî (ö.893/1487)tarafından kaleme alınan 

Elfiyye şerhidir.281 Mısırda yazma nüshaları bulunmaktadır.282 

7. Şerhu Elfiyyeti’l-hadis: Ebu’l-Fidâ İsmail b. İbrahim b. Cemâa el-Kinânî el-

Kuddusî. (ö.861/1456) tarafından yazılan bu şerh, Kâtip ÇELEBİ tarafından güzel bir 

                                                
275 Kayseri Raşit Efendi Eski Eserler Ktp. Nr. 218, Adana İl Halk Ktp. Nr. 262, Çorum Hasan 

Paşa İl Halk Ktp. Nr. 2704 ve 3194, Bursa İnebey Yazma Eser Ktp. Nr. 351, Konya Karatay 

Yusuf Ağa Ktp. Nr. 4678, Manisa İl Halk Ktp. Nr. 293, 304 ve 5946, Diyarbakır İl Halk Ktp. 

Nr. 51 ve 1493, Balıkesir İl Halk Ktp. Nr. 433, Amasya Beyazıt İl Halk Ktp. Nr. 166, 173, 

1421, 1574, Süleymaniye Ktp. Hüseyin Paşa nr. 80, Nevşehir Ortahisar İlçe Halk Ktp. Nr. 

62, Antalya Akseki Yeğen Mehmet Paşa İlçe Halk Ktp. Nr. 189, 256, Kahire Ezher, 

Mustalah 213. 
276 Kettânî, Hadis Literatürü,  432. 
277 Kahire, Suuppl., I, 242. 
278 Kettânî, a.g.e., 431. 
279 Adana İl Halk Ktp. Nr. 1027-3, Diyarbakır İl Halk Ktp. Nr. 99-1, 1103, Kahire, Mustalah, 

246. 
280 Kettânî, a.g.e., 432. 
281 Kettânî, a.g.e., a. yer. 
282 Kahire, Mustalah, 266- 7.  



 

 

  79 

şerh olarak nitelendirilmiştir.283 . 

8. en-Nüketü’l-vefiyye: Döneminin meşhur müfessir, muhaddis, Şâfiî fakîhi, 

tarihçi ve edebiyatçısı olan Ebu’l Hasan Burhaneddin b. Ömer b. Hasan er-Rubât el-

Hırbevî el-Bikâi (ö.885/1480) ‘ye aittir.284 Yazma nüshası Türkiye’de 

bulunmaktadır.285  

9. Şerhu Elfiyyeti’l-hadis: İbrahim b. Muhammed el-Halebî (ö.955/1548) 

tarafından kaleme alınan bir Elfiyye şerhidir.286 

10. Şerhu Elfiyyeti’l-Irâkî: Muhammed Emin Mahmud el-Hüseynî el-Buhârî 

el-Mekkî (ö. 987/1579) Emir Padişah diye bilinen bu meşhur Hanefî fakîhi tarafından 

yazılan bir Elfiyye şerhidir. Müellif, Eserini 972/ 1564 yılında Mekke’de 

tamamlamıştır. Ülkemizde yazma nüshaları bulunmaktadır.287  

11. Şerhu Elfiyyeti’l-Irâkî: Abdurrauf b. Ali el-Münâvî (ö. 1031/1622) 

tarafından yazılmıştır. Ülkemizde yazma nüshaları bulunmaktadır.288 

12. Şerhu Elfiyyeti’l-Irâkî: Ebu’l İrşad Muhammed b. Abdurrahman el-Uchuri 

(ö. 1066/ 1656) tarafından telif edilmiştirr. Eserin yazma nüshaları ülkemizde 

bulunmaktadır.289 

 

                                                
283 Katip ÇELEBİ, Keşfu’z-zunûn, I, 156. 
284 Katip ÇELEBİ, a.g.e., a. yer. 
285 Millet Ktp., Feyzullah Efendi, nr. 252. Eser 275 varaktır. Bir başka yazması ise Millet Ktp. 

Murad Molla nr. 329 da bulunmaktadır. Bu yazma 87 varaktır. 
286 Katip ÇELEBİ, a.g.e., a. yer. 
287 Süleymaniye Ktp. Şehid Ali Paşa nr. 340. Bu nüsha 196 varaktır. 
288 İstanbul Üniversitesi Ktp. Ay nr. 888. Bu nüsha 128 varaktır. 
289 Süleymaniye Ktp. Esat Efendi nr. 2305. Bu nüsha 215 varaktır. Çorum Hasan Paşa İl Halk 

Ktp. Nr. 3664. Bu nüsha 172 varaktır. Aynı ktp. Nr. 408. Bu nüsha 440 varaktır. Konya 

Karatay Yusufağa Ktp. Nr. 4758. Bu nüsha 394 varaktır. Tokat İl Halk Ktp. Nr. 268. Bu nüsha 

460 varaktır. 



 

 

  80 

B. Haşiyeler 

1. Haşiye alâ Şerhi Elfiyyeti’l-Irâkî: Kasım b. Kutluboğa (ö.879/1474) diye 

bilinen ve aynı zamanda meşhur bir Hanefî fıkıh âlimi olan Ebu’l-Fadl Zeynuddin 

Kasım b. Kutluboğa b. Abdullah es-Sadûnî el- Cemâlî el-Mısrî tarafından kaleme 

alınmıştır. Eser, Zeynuddin Irâkî’nin Fethu’l-muğîs isimli Elfiyye şerhine yazdığı 

haşiyedir.290 Eserin Mısır’da yazma nüshaları bulunmaktadır.291 

2. Haşiye alet’Tebsira ve’t-tezkira: Ebû Said Muhammed Hüseynî tarafından 

yapılan bu haşiye çalışması Hindistan’da basılmıştır.292  

C.İhtisarlar:  

1. Hulâsatü’l-fikr fî şerhi muhtasar fî Mustalahi ehlil eser: Abdullah b. 

Muhammed el-Acemî el-Furûdî eş-Şenşurî (ö.999/1590) tarafından Irâkî’nin 

Elfiyye’si ve şerhleri üzerine yapılmış bir ihtisar çalışmasıdır.293 Eserin yazma 

nüshaları Mısır’da bulunmaktadır.294 

II. AKADEMİK ÇALIŞMALAR: 

A.Kitaplar: 

1. Zeynuddin Irâkî ve eseruhû fi’s-sünne: Tahsin İbrahim Dusûkî tarafından 

yazılan eser, Riyad’ta, Mektebetü’l-İmam eş-Şâfii tarafından 1413/ 1992’de 

basılmıştır. 

B. Tezler: 

1.Irâkî ve eseruhu fi’s-sünne: Ahmed Mabed Abdulkerim tarafından yapılan 

yüksek lisans tez çalışmasıdır. Çalışma 1398/ 1977 yılında yapılmış olup 403 sayfadır. 

                                                
290 Kettânî, a.g.e., 432. 
291 Kahire, Mustalah, 213. 
292 Kettânî, a.g.e., 431. 
293 Kettânî, a.g.e., 432. 
294 Kahire, Suppl. I, 249. 



 

 

  81 

Bu çalışma daha sonra 5 cilt halinde yayımlanmıştır.  

2. Irâkî ve et-Takyîd ve’l-îzah İsimli Eseri: Üsâme Abdullah Hayyât’ın 

Mekke’de Ümmü’l-Kurâ Üniversitesi’nde 1408/1987’de yapılan doktora çalışmasıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

  82 

 

 

SONUÇ 

“Hadis Usûlü Edebiyatında Elfiyye’ler, Irâki ve Elfiyye’si” isimli bu tezimizde, 

İslâmî ilim geleneğinde bir telif türü olan Elfiyye’lerin yazılıp sahasında ilim tahsil 

etmek isteyen öğrencilere ezberletilmesi konusu, Hadis ilmi alanında bu türde 

yazılmış ilk ve en önemli eser olan Irâki’nin Elfiyye’si özelinde incelenmiş, günümüz 

şartları içinde bu tür eserlerin konumunun tesbitine çalışılmıştır.  

Bu amaca yönelik yaptığımız araştırmalar sonucunda, ulaşabildiğimiz bilgiler ve 

kaynaklardan anlaşıldığı kadarıyla, ilk Elfiyye müellifi tıp sahasındaki Elfiyye fi’t-Tıp 

adlı eseriyle İbn Sina olup eserin ortaya çıkışı V. / XI. asrın başlarıdır. İslâmi ilimler 

sahasında kaleme alınan ilk Elfiyye, İbn Malik’in nahiv ilmine dair yazdığı Elfiyyetü 

İbn Mâlik fi’n-Nahv isimli eserdir. Bu eserin ortaya çıkışı ise VII. / XIII. asrın 

başlarıdır. Bundan yaklaşık bir buçuk asır sonra Zeynuddin el-Irâki tarafından 

nazmedilen ve inceleme konumuzu teşkil eden Elfiyyetu’l-Hadis adlı manzume, hadis 

alanında türünün ilk, önemli ve meşhur eseri olarak yerini almıştır.   

Araştırmalarımızın neticesinde,  V. / XI. asır başlarından başlayarak telif 

dünyasında yerlerini alan Elfiyye’lerin en önemli örneklerinin VII./ XIII. asırda 

verildiğini, sonrasındaki asırlarda da büyük ilgi gören Elfiyye’lerin, en çok bu 

dönemde kaleme alındığını söyleyebiliriz. Bu telif geleneği son iki asırda maalesef 

yalnızca bir iki eserle devam ettirilmeye çalışılmıştır. 

İnceleme ve araştırmalarımızda, Elfiyye’lerin yalnız hadis ve nahiv alanında 

değil birçok farklı alanda yazıldığı ortaya çıkmıştır. Buna göre, Hadis usûlü sahasında 

iki, nahivde üç, fıkıhta beş, siyerde iki, garîbi’l-Kur’an konusunda bir, akaitte bir, 

tasavvuf ricaliyele ilgili bir, kıraat ilimlerinde iki, isnat konusunda bir, mantık 

sahasında iki, belâğat alanında bir, lügat ilimlerinde bir, aruzla ilgili bir, rüya tabirleri 

konusunda bir, ferâiz konusunda dört, meşyaha konusunda bir, çeşitli ilim dallarını 

kapsayan ansiklopedik çalışma olarak bir, toplamda ise otuz iki Elfiyye tesbit 



 

 

  83 

edilebilmiştir. Elfiyye konusunda yapılan çalışmalar bununla kalmayıp her Elfiyye 

üzerine şerh, haşiye ve ta’lik gibi birçok çalışma da yapılmıştır.  

Elfiyye müellifleri, belli bir sistem dâhilinde telif ettikleri bu eserlerini, geleneğe 

uygun olarak, yazıldıkları ilim sahasının en önemli usul kitabına dayandırmışlardır. 

İbn Sina Elfiyye’sini, tıp sahasının dönemindeki en önemli kaynağı olan el-Kanun fi’t-

tıp adlı eserine, İbn Mâlik’in Elfiyye’si Nahiv sahasının önemli kitabı el-Kâfiyetü’s-

Sâfiye’ye, İbnü’l-Verdî’nin Behcetü’l-Verdiyye’si Fıkıh Usulü’nün önemli kitabı 

Kazvinî’ye ait olan el-Hâvi’s-sağîr’e, Birmâvî’nin Elfiyye fî Usûli’l-Fıkh’ı yine fıkıh 

usûlünün önemli eserlerinden olan Zerkeşî’nin Kitâbu’l-bahr’ına, Irâkî ve Suyûtî’nin 

Elfiyye’leri de hadis usûlünün en önemli eserlerinden İbnu’s-Salah’ın Ulûmu’l-

hadis’ine dayanılarak yazılmıştır.  

Ayrıca daha iyi anlaşılmaları için Elfiyye müellifleri tarafından eserlerine birer 

de şerh yazılmıştır.  Bu gelenek ilk Elfiyye müellifi İbni Sina ile başlamıştır. İbn Sina 

eserine Şerhu Elfiyyeti İbn Sina ismini vermiştir. İbn Malik, İbn Mu’ti, Irâkî, Suyûtî, 

Burhaneddin el-Halebî bu geleneği devam ettirerek kendi eserlerine şerh yazmışlardır.   

Elfiyye’ler yazıldıkları ilim sahasında yalnız bir iki konuya değinmemişler, 

yazıldıkları ilim sahasının tamamına yakın bir bölümünü ele almışlardır. Tezimizin 

ana konusu olan Irâkî ve Elfiyye’sinde de bu durum görülür. Elfiyye’de, 1002 beyitte,  

hadisin tanımı ve kısımları, hadis ravileri ilmi, cerh ve ta’dil ilmi, hadislerin yazılması 

ve korunması, muhaddisin ve hadis talebesinin uyması gereken kurallar, garîbul hadis, 

ihtilâfu’l-hadis, ilelü’l-hadis, nâsih ve mensûh ilmi, sahabe ve tâbiun bilgisi, isimler, 

künyeler, lakaplar, ravilerin tabakaları vb. meseleler sistematik bir şekilde ve İbnu’s-

Salah’ın Mukaddime’sindeki sıralamaya uyularak ele alınmıştır.   

Tezimizde ayrıca müellif Irâkî’nin hayatı ve ilmî şahsiyeti ele alınmış, 

yaşadıkları asra damgalarını vuran İbn Hacer, Nureddin Heysemî, Birmâvî, İbrahim 

el-Halebî gibi öğrencileri, uzun bir aradan sonra imlâ meclislerini yeniden 

canlandırması ve büyük ilgiye mazhar olan yaklaşık 600 imlâ meclisi düzenlemesi, 

meydana getirdiği 70 den fazla eseri ve önemli eserler üzerine yaptığı çalışmalar ile 

ilim dünyamıza olan büyük katkısı ortaya çıkarılmıştır. 



 

 

  84 

 Elfiyye’nin yazıldığı dönemde ve sonrasında büyük ilgi gördüğü, Elfiyye 

üzerine 12 şerh, 2 haşiye, 1 ihtisar çalışmasının yapıldığı günümüzde de 7 ayrı 

basımının yapıldığı tesbit edilmiştir.  

Elfiyye’ler, özellikle klasik İslam eğitim kurumlarının revaçta olduğu 

dönemlerde telif amaçları doğrultusunda önemli bir yer edinmiş, medrese ve daru’l-

hadis gibi öğretim kurumlarında talebelerin ezberledikleri temel kaynak olmuşlardır. 

Bunlar arasında, İbn Mâlik’in nahiv ilmindeki Elfiyye’si ile Irâkî’nin hadis usûl 

ilmindeki Elfiyye’si büyük bir itibar görmüştür.  Günümüzde bir kaç örneği dışında bu 

gelenek tamamen ortadan kalkmıştır. Sadece Kuzey Afrikada’ki Zeytûne Enstitüsü 

gibi bazı eğitim kurumlarında, Doğu ve Güneydoğu Anadolu’daki Arapça öğretimi ile 

ilgili bazı özel çalışmalarda İbn Mâlik’in Elfiyye’sinin öğrencilere ezberletilmesi 

geleneğinin devam ettiği bilinmektedir.     

Diğer taraftan Elfiyye’ler, sadece yazıldıkları ilim sahasında usul bilgileri ihtiva 

eden eserler olarak değil, ayrıca edebiyat ürünlerini zenginleştiren manzum eserler 

olarak İslâmi edebiyat tarihinde önemli bir yere sahiptir. Elfiyye’ler aruzun bahr-i 

recez kalıbıyla yazılmış, kafiye olarak ta yarım, tam ve zengin kafiyeler 

görülmektedir. Anlatılmak istenen sözler en veciz şekilde ifade edilmiştir. Dolayısıyla 

Elfiyye’ler hem vezin hem kafiye hem de edebî sanatların incelikle kullanıldığı birer 

edebî eser olarak ta görülmelidir. 

Günümüz eğitim sistemlerinde, “ezber yöntemi” kabul gören bir öğretim metodu 

olmamasına rağmen, eğitimcilerin pek de vazgeçemedikleri bir öğrenme yöntemidir. 

Çünkü pedegoglar, sosyal bilimlerde, öğretilecek metinlerin şiir formunda 

sunulmasının, fen ve matematik gibi fen bilimlerinde formüllerle kalıplaştırılarak 

kalıcı hale getirilmesinin öğrenmeyi kolaylaştırdığı konusunda fikir beyan etmişlerdir. 

Günümüzde, genelde usul bilgileri özelde ise hadis usulu bilgileri, yazılı 

eserlerden yararlanılarak daha çok anlatıma dayalı olarak verilmekte, manzum veya 

mensur olarak bir metin ezberletilme geleneği göz ardı edilmektedir. Çünkü bir dönem 

İslam eğitim tarihi sistemi içinde önemli bir yeri bulunan Elfiyye’lerin artık 

günümüzde misyonunu tamamladığı dolayısıyla önemini kaybettiği yönündeki 



 

 

  85 

düşünceler, bir hayli yaygınlık kazanmıştır. Ancak tamamıyla olmasa bile, belli usül 

konularının öğretiminde Elfiyye’lerden yararlanmak, hem bu eserlerin tanıtılması 

açısından hem de bu geleneğin devamının sağlanması bakımından hâlâ önemli, faydalı 

hatta gerekli olduğu kanaatindeyiz.  

Günümüzde şiir, daha çok duyguların ifade aracı, ideolojilerin kitlelere daha 

etkili şekilde ulaştırılmasını sağlamak için kullandıkları önemli bir yöntem olarak yer 

almakta, didaktik şiir türü bunların gölgesinde kalmaktadır. Eğitimciler didaktik şiir 

türünden özellikle sosyal bilimlerde daha çok yararlanmalıdırlar. Köklü bir geleneğe 

sahip olan Hadis ilmi ve bu ilimle meşgul olanlar, altı asır öncesinde şiiri, öğrenmede 

faydalı bir yöntem olarak görerek, bu sahada önemli eserler meydana getirmişler ve 

bunu hadis eğitiminde bir metod olarak Daru’l-hadislerde kullanmışlardır. Geçmişten 

geleceğe bu geleneğe sahip çıkmaya çalışan ve bunu daha da ileriye götürme 

gayesinde olan hadis öğrencileri olarak bizler de bu konuya gereken önemi vermemiz 

gerektiği düşüncesindeyiz. 

Sonuç olarak, Elfiyye’ler, İslâmî ilim geleneğinde bir ilmi tahsile yeni 

başlayanlara genel bir bakış açısı kazandırmaları, en kolay ve kısa şekilde öğrenmeyi 

sağlamaları, ezberlendiklerinde şiirin ahenk ve musikisi sayesinde çağrışım yoluyla 

kalan kısımları hatırlamaya imkân vermesi, her zaman ve mekânda tekrar edilebilir 

olması,  istenildiği anda başvurulabilmesi, öğrenmeye zevk katan bir yapıda olması 

gibi sebeplerle günümüzde bile yararlanılabilecek eser türleridir. Bu faydaları 

sebebiyle de yalnız hadis iliminde değil tüm ilim dallarında şiirsel anlatıma dayalı bu 

tür çalışmalara önem verilmesi gerektiği kanaatine ulaşmış bulunmaktayız.  

 

 

 

 

 



 

 

  86 

 

 

BİBLİYOGRAFYA 

BROCKELMANN, Carl, Geschichte der Arabischen Litteratur (GAL) 

Supplementband, Leiden, 1937- 1942.  

CEBERTİ, Abdurrahman b. Hasan b. İbrahim, Tarihu acaibi'l-asar fi't-

teracim ve'l-ahbar , Bulak, 1297/ 1879. 

ÇAKAN, İsmail Lütfi, Hadis Edebiyatı, İstanbul, Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 3. Baskı, 1996. 

Hadis Usûlü, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 3. Baskı, 

1993. 

DEHLEVÎ, Şah Veliyullah, Bustânu’l-muhaddisîn (Trc. Ali Osman 

KOÇKUZU), Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1997 

ENSÂRÎ, Zekeriyya b. Muhammed. Fethu’l-bâkî alâ Elfiyyeti’l-Irâkî, Beyrut, 

Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye. 

FÂSÎ, Ebu’t-Tayyib Takiyyuddin Muhammed b. Ahmed b. Ali el-Hasenî. 

Zeylu’t-Takyîd fî ruvâti’s-sünen ve’l-mesânîd, (nşr. Kemal Yusuf el-Hût.) Beyrut, 

1990. 

el-HEY’ETÜ’L-MISRİYYETÜ’L-ÂMME Lİ’l-KİTAP, el-Mu’cemu’l-kebîr 

el-menhecü ve’t-tatbîk, Kahire, 1981. 

IRÂKÎ, Zeynuddin, el-Bâis ale’l-halâs min havâdîsi’l-kussâs, (nşr. 

Muhammed es-Sabbâg), Riyad, 1393/ 1973.  

Fethu’l-muğîs şerhu Elfiyyeti’l-hadis, (Thk. Ahmet Muhammet Şakir), Kahire, 

3. Baskı, 1988. 



 

 

  87 

Tahrîcu ehâdîsi Muhtasaru’l-Minhâc, (nşr. Subhi es-Samarrâî), Mekke, 

Mecelletü’l-bahsi’l-ilmî ve’t-türâsi’l-islâmî, 1979. 

Takyîd ve’l-îzah limâ utliga  ve uğlika min Mukaddimeti  İbnu’s-Salah, 

(nşr. Muhammed Abdullah Şahin), Beyrut, Daru’l-Kütübü’l- İlmiyye, 1996. 

et-Tebsira ve’t-tezkira, Beyrut, Daru’l-Kütübü’l-İlmiyye, ts. 

Zeyl alâ Mizâni’l-i’tidâl, (nşr. Subhi es-Samarrâi), Beyrut, 1987. 

İBNU’L-CEZERÎ, Ebu’l-Hayr Şemsuddin Muhammed b. Muhammed b. 

Muhammed b. Ali b. Yusuf, Gâyetu’n-nihâye fî tabakâti’l-kurrâ, Beyrut, 3. Baskı, 

1982. 

İBN FEHD, Ebu’l-Fazl Takiyyuddin Muhammed b. Necm Muhammed b. 

Muhammed, Lahzu’l-elhâz (Zeylu Tabakâti’l-Huffâz li’z-Zehebî ile birlikte), 

Haydarabad, 1956. 

İBN HACER, el-Askalânî, İnbâu’l-ğumr bi ebnâi’l-umur, Beyrut, Dâru’l-

Kütübü’l-İlmiyye, 2. Baskı, 1406/ 1986. 

Mecmau’l-Müesses li Mu’cemi’l-müfehres, (thk. Yusuf Abdurrahman 

Mar’aşli), Beyrut, Dârü’l-Ma’rife, 1994.    

İBNU’L-İMÂD, Ebu’l-Felah Abdulhay b. Ahmed b. Muhammed es-Sâlihî, 

Şezerâtu’z-zeheb fî ahbâri men zeheb, Beyrut, 1993. 

İBN MALİK, Muhammed b. Abdullah el-Endulûsî, Elfiyye fi’n-nahv ve’s-    

sarf, İstanbul, Salah Bilici Kitabevi. 

İBN MANZÛR, Ebu’l-Fadl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem el-İfrîkî el-

Mısrî, Lisânu’l-Arab, Beyrut, ts. 

İBNİ TAĞRİBERDİ, Yusuf, Menhelü’s-sâfi ve’l-müstevfâ ba’de’l-vâfî, 

Kahire, Külliyetu’l-Âdab, 1993. 

İBN TOLUN, Ebu’l-Fazl Şemsüddin Muhammed b. Ali b. Ahmed ed-Dımeşkî, 



 

 

  88 

Kalâidu’l-cevheriyye fî târihi’s-Sâlihiyye, (nşr. M. Ahmed Dehman), Dımeşk, 1980. 

İSMAİL PAŞA, Babanzade Bağdatlı, Hediyyetü’l-ârifîn esmâu’l-müellifîn ve 

âsâru’l-musannifîn, (tsh. İbnulemin Mahmut Kemal İnal, Avni Aktuç), Ankara, Milli 

Eğitim Bakanlığı, 1955. 

Îzâhu’l-meknûn fi’l- Keşfu’z-zunûn an esâmi’l-kütübi ve’l-fünûn zeyl alâ 

Keşfi’z-zunûn, Beyrut, Daru’l-ihyâi’t-türasi’l-Arabiyye. 

İSNEVÎ, Cemaleddin Abdurrahim, Tabakâtu’ş-Şâfiiyye, (nşr. Abdullah el-

Cebbûrî), Bağdat, Matbaatu’l-İrşad, 1970.   

KÂTİP ÇELEBİ, Keşfu’z-zünûn,  İstanbul, 1971. 

KEHHÂLE, Ömer Rıza,  Mu’cemu’l-müellifin, Lübnan, ts. 

KETTÂNÎ, Muhammed b Cafer, Hadis Literatürü (Risâletü’l-müstatrefe li-

beyâni meşhűri kutubi’s-sünneti’l-müşerrefe), (trc. Yusuf ÖZBEK), İstanbul, İz 

Yayıncılık, 1994. 

KETTÂNÎ, Abdulhay Abdulkebir, Fihrisü’l-fehâris ve’l-esbat, (thk. İhsan 

Abbas), Beyrut, El-Garbu’l-İslâmî, 2.Baskı, 1402/ 1982. 

OKİÇ, M. Tayyip, Bazı Hadis Meseleleri Üzerine Tetkikler, İstanbul, Osman 

Yalçın Matbaası, 1959.  

SEHÂVÎ, Ebû Abdullah Muhammed b. Abdurrahman, Davu’l-lâmi’ li ehli 

karni’t- tâsi’, Beyrut, ts. 

Fethu’l-Muğîs Şerhu Elfiyyeti’l Hadis, (thk. Ali Hüseyin Ali), Dâru’l- İmam 

et-Taberî, 2. Baskı, 1992. 

SERKİS, Mu’cemu matbûâti’l-Arabiyye ve’l-muarrabe, Kum, Matbaatü 

Behmen, 1210/ 1795. 

SUYÛTÎ, Celaleddin, Elfiyyetu’s-Suyûtî fi’l-hadis, (tsh. ve şerh Ahmed 

Muhammed Şakir) Mektebetu’l-İlmiyye.  



 

 

  89 

Hüsnü’l-muhâdara, (thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrahim) Dâru’l-İhyâ-i’l-

Kütübü’l-Edebiyye, 1976. 

Tabakâtu’l-huffâz, Beyrut, Daru’l-Buhûsu’l-İlmiyye, 1983. 

Tedrîbu’r-râvî fî şerhi Takrîbi’n-Nevevî, Kahire,1385/ 1966.  

ŞEVKÂNÎ, el-Bedru’t-tâli’ bi Mehâsini men ba’de’l-karni’s-sâbi’, 1. Baskı, 

1348/ 1929. 

UĞUR, Mücteba, Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü, Ankara, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1. Baskı, 1992. 

YARDIM, Ali, Hadis 1–2, İzmir, Dokuz Eylül Üniversitesi Yayınları, 1992. 

ZEBÎDÎ, Ebu’l-Feyz Murtaza Muhammed b. Muhammed b. Muhammed, 

İthâfu’s-sadeti’l- muttakin bi şerhi İhyâi ulûmu’d-din, Daru’l-Fikr, ts. 

ZİRİKLİ, Hayreddin, el-A’lâm kâmûsu terâcim eşheri’r-ricâl ve’n-

nisâmine’l-Arab ve’l-müsta’rabin ve’l-müsteşrikin, Beyrut, 9. Baskı, 1990. 

Ansiklopediler 

“Aruz” md., ÇETİN, Nihad M., TDV İslam Ansiklopedisi, c. III, İstanbul, 

1995. 

“Ba’lebek” md., BOSTAN, İdris, TDV İslam Ansiklopedisi, c. V, İstanbul, 

1995. 

 “Elfiyye” md., TURAN, Abdulbaki, TDV İslam Ansiklopedisi, c. XI, İstanbul, 

1995. 

“Hama” md., MANTRAN, Robert, TDV İslam Ansiklopedisi, c. XV, İstanbul, 

1995. 

“Humus” md., Büyük Larousse Sözlük Ve Ansiklopedisi, (Grand 

Dictionnaire Encyclopedique Larousse), İnterpress Basın Ve Yayıncılık, c. XI, 

İstanbul, ts. 



 

 

  90 

“Irâkî” md., KANDEMİR, M. Yaşar,TDV İslam Ansiklopedisi, c. XIX, 

İstanbul, 1995. 

“İbn Mâlik et-Tâî” md., TURAN, Abdulbaki, TDV İslam Ansiklopedisi, c. XX, 

İstanbul, 1995. 

 “İbn Mu’tî” md.,YANI, Nevzat H., TDV İslam Ansiklopedisi, c. XX, İstanbul, 

1995. 

 “İbn Sina” md., ALPER, Ö. Mahir, TDV İslam Ansiklopedisi, C. XX, İstanbul, 

1995. 

“Nablus” md., Büyük Larousse Sözlük Ve Ansiklopedisi, (Grand 

Dictionnaire Encyclopedique Larousse), İnterpress Basın Ve Yayıncılık, c. XVI, 

İstanbul, ts. 

“Safed” md., Büyük Larousse Sözlük Ve Ansiklopedisi, (Grand Dictionnaire 

Encyclopedique Larousse), İnterpress Basın Ve Yayıncılık, c. XIX, İstanbul, ts. 

“Trablus” md., Büyük Larousse Sözlük Ve Ansiklopedisi, (Grand 

Dictionnaire Encyclopedique Larousse), İnterpress Basın Ve Yayıncılık, c. XXII, 

İstanbul, ts. 

İnternet 

AMİN, Hasan,  Famous Shi'ite Jurists and Traditionalists Imam Reza Network, 

http://FamousShi'iteJuristsandTraditionalists/ImamReza.net, 18.01.2006. 

ERGÜN, Mustafa, Medreselerde Okutulan Dersler ve Ders Kitapları, 

http://www.egitim.aku.edu.tr/moders.htm, 10.03.2006. 

JULAYMÎ, İbn Abbas, Biographies Imaam Muhammed el-Amin as-

Shanqeetee, http://www.al-manhaj.com/Imaam Muhammad Al-Ameen 

AshShanqeetee.htm, 18.01.2006. 


