
DİVÂN-I ŞEMS’DE DİNÎ VE MİTOLOJİK 

ŞAHSİYETLER 

Rabia ARAS 

Yüksek Lisans Tezi 

Fars Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı 

Doç. Dr. Yasemin YAYLALI 

2024 

Her Hakkı Saklıdır



 
 

 

T.C. 

ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FARS DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

Rabia ARAS 

DİVÂN-I ŞEMS’DE DİNÎ VE MİTOLOJİK ŞAHSİYETLER 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

TEZ YÖNETİCİSİ 

Doç. Dr. Yasemin YAYLALI 

ERZURUM-2024 



II 

Aslı Islak İmzalıdır



III 

Aslı Islak İmzalıdır

Aslı Islak İmzalıdır

Aslı Islak İmzalıdır

Aslı Islak İmzalıdır



I 

 

 
 

İÇİNDEKİLER   

ÖZET .............................................................................................................................. VI 

ABSTRACT ................................................................................................................. VII 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................VIII 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

MEVLÂNÂ CELÂLEDDÎN-İ RÛMÎ ........................................................................... 1 

I. HAYATI ....................................................................................................................... 1 

II. ESERLERİ ................................................................................................................. 3 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

DİVÂN-I ŞEMS’TE DİNÎ ŞAHSİYETLER 

1.1. PEYGAMBERLER.................................................................................................. 5 

1.1.1. Hz. Âdem ............................................................................................................ 5 

1.1.1.1. Hz. Âdem’in Topraktan Yaratılması .......................................................... 6 

1.1.1.2. Meleklerin Hz. Âdem’e Secde Etmesi Fakat İblisin Secde Etmemesi ....... 7 

1.1.1.3. Hz. Âdem ve Hz. Havvâ ............................................................................. 8 

1.1.1.4. Hz. Âdem ve Hz. Havvâ’nın Cennette Yasaklanan Meyveden Yiyip 

Kovulmaları ............................................................................................................. 9 

1.1.1.5. Hz. Âdem’in Tövbesi................................................................................ 10 

1.1.1.6. Hz. Âdem’in İlk İnsan Olması ve İnsanlığın Onun Soyundan Gelmesi ... 10 

1.1.2. Hz. Circîs .......................................................................................................... 11 

1.1.3. Hz. Dâvûd ......................................................................................................... 12 

1.1.3.1. Hz. Dâvûd’un Câlût’u Öldürmesi ............................................................. 13 

1.1.3.2. Hz. Dâvûd’un Hükümdarlığı .................................................................... 14 

1.1.3.3. Hz. Dâvûd’un Demiri Eritmesi ................................................................. 14 

1.1.3.4. Hz. Dâvûd’un Sesinin Güzelliği ............................................................... 15 

1.1.3.5. Hz. Dâvûd’un Gözyaşları ......................................................................... 16 

1.1.3.6. Hz. Dâvûd’un İsminin Geçtiği Diğer Beyitler .......................................... 17 

1.1.4. Hz. Eyyûb ......................................................................................................... 17 

1.1.4.1. Hz. Eyyûb’un Hastalığı ............................................................................ 18 

1.1.4.2. Hz. Eyyûb’un Sabrı .................................................................................. 19 

1.1.4.3. Hz. Eyyûb’un Sağlığına Kavuşması ......................................................... 19 



II 

 

 
 

1.1.5. Hz. Hızır ........................................................................................................... 21 

1.1.6. Hz. İbrâhim ....................................................................................................... 26 

1.1.6.1. Hz. İbrâhim’in Parmağını Emmesi ........................................................... 27 

1.1.6.2. Hz. İbrâhim’in Rabbini Araması .............................................................. 27 

1.1.6.3. Hz. İbrâhim ve Nemrud ............................................................................ 28 

1.1.6.4. Hz. İbrâhim’in Putları Yıkması ................................................................ 29 

1.1.6.5. Hz. İbrâhim’in Ateşe Atılması .................................................................. 30 

1.1.6.6. Allah’ın Hz. İbrâhim’e Kuşlarla Mesaj Vermesi ...................................... 31 

1.1.6.7. Hz. İbrâhim’in Konuklarını Ağırlaması ................................................... 32 

1.1.6.8. Hz. İbrâhim’in Kâbe’yi İnşa Etmesi ......................................................... 32 

1.1.6.9. Hz. İbrâhim’in İsminin Geçtiği Diğer Beyitler......................................... 33 

1.1.7. Hz. İdrîs ............................................................................................................ 34 

1.1.8. Hz. İlyâs ............................................................................................................ 35 

1.1.9. Hz. Îsâ ............................................................................................................... 36 

1.1.9.1. Hz. Meryem’in Hz. Îsâ’ya Hamile Kalması ve Hz. Îsâ’nın Kundakta 

Konuşması ............................................................................................................. 38 

1.1.9.2. Hz. Îsâ’nın İnsanlara Şifa Vermesi: .......................................................... 39 

1.1.9.3. Hz. Îsâ’nın Ölüleri Diriltmesi ................................................................... 40 

1.1.9.4. Hz. Îsâ’nın Allah Tarafından Göğe Yükseltilmesi ................................... 40 

1.1.9.5. Hz. Îsâ’nın Kıyamet Gününde Gökten İneceği İnancı ve Mesih .............. 41 

1.1.9.6. Hz. Îsâ ve Eşek ......................................................................................... 42 

1.1.9.7. Hz. Îsâ’nın Boya Küpü ............................................................................. 43 

1.1.9.8. Hz. Îsâ ve Ekmek-Şarap Hikâyesi ............................................................ 43 

1.1.9.9. Hz. Îsâ’nın İsminin Geçtiği Diğer Beyitler............................................... 44 

1.1.10. Hz. İshak ......................................................................................................... 44 

1.1.11. Hz. İsmâil ....................................................................................................... 45 

1.1.12. Hz. Lokman .................................................................................................... 46 

1.1.13. Hz. Lût ............................................................................................................ 47 

1.1.14. Hz. Muhammed (s.a.s) ................................................................................... 48 

1.1.14.1. Hz. Muhammed’in (s.a.s) Nuru .............................................................. 52 

1.1.14.2. Hz. Muhammed’in (s.a.s) Hırkası........................................................... 53 

1.1.14.3. Hz. Muhammed’in Mi’raca Yükselmesi ................................................ 53 



III 

 

 
 

1.1.14.4. Hz. Muhammed’in (s.a.s) Hannâne Direğinde Vaaz Vermesi ............... 54 

1.1.14.5. Hz. Muhammed’in (s.a.s) Ayı İkiye Yarması Mucizesi ......................... 55 

1.1.14.6. Hz. Muhammed’in (s.a.s) Mağaraya Sığınması ..................................... 55 

1.1.14.7. Hz. Muhammed’in (s.a.s) Hadisleri ........................................................ 56 

1.1.15. Hz. Mûsâ ........................................................................................................ 57 

1.1.15.1. Hz. Mûsâ’ya Görünen Ateş .................................................................... 59 

1.1.15.2. Hz. Mûsâ’nın Allah’la Konuşması ......................................................... 60 

1.1.15.3. Hz. Mûsâ’nın Asası ................................................................................ 62 

1.1.15.4. Hz. Mûsâ ve Yed-İ Beyzâ ....................................................................... 63 

1.1.15.5. Hz. Mûsâ ve Firavun .............................................................................. 63 

1.1.15.6. Hz. Mûsâ’nın Denizi Yarması ................................................................ 65 

1.1.16. Hz. Nûh .......................................................................................................... 65 

1.1.16.1. Hz. Nûh’un Duası ................................................................................... 66 

1.1.16.2. Hz. Nûh’un Gemisi ................................................................................. 67 

1.1.16.3. Hz. Nûh ve Tufan ................................................................................... 68 

1.1.16.4. Hz. Nûh’un Ömrü ................................................................................... 69 

1.1.16.5. Hz. Nûh’un İsminin Geçtiği Diğer Beyitler ........................................... 70 

1.1.17. Hz. Sâlih ......................................................................................................... 71 

1.1.18. Hz. Süleyman ................................................................................................. 72 

1.1.18.1. Hz. Süleyman’ın Hükümdar Olması: ..................................................... 73 

1.1.18.2. Hz. Süleyman’ın Yüzüğü-Mührü ........................................................... 74 

1.1.18.3. Hz. Süleyman’ın Karıncayla Diyaloğu ................................................... 75 

1.1.18.4. Hz. Süleyman’ın Kuşlarla Konuşması ve Hüdhüd Kuşu........................ 76 

1.1.18.5. Hz. Süleyman ve Belkıs .......................................................................... 77 

1.1.19. Hz. Yahyâ ....................................................................................................... 78 

1.1.20. Hz. Yakûb ve Hz. Yûsuf ................................................................................ 80 

1.1.20.1. Hz. Yûsuf’un Yüzünün Güzelliği ........................................................... 82 

1.1.20.2. Hz. Yûsuf’un Rüyası/Rüya Yorumculuğu .............................................. 83 

1.1.20.3. Hz. Yûsuf’un Kenanlı Oluşu .................................................................. 84 

1.1.20.4. Hz. Yûsuf’un Kardeşleri ......................................................................... 85 

1.1.20.5. Hz. Yûsuf’un Kuyuya Atılması .............................................................. 86 

1.1.20.6. Hz. Yûsuf ve Kurt ................................................................................... 87 



IV 

 

 
 

1.1.20.7. Hz. Yûsuf’un Köle Olarak Satılması ...................................................... 89 

1.1.20.8. Hz. Yûsuf’un Mısırlı Oluşu .................................................................... 90 

1.1.20.9. Hz. Yûsuf’un Gömleği/ Gömleğinin Kokusu ......................................... 91 

1.1.20.9.1. Hz. Yûsuf’un Gömleği......................................................................... 92 

1.1.20.9.2. Hz. Yûsuf ve (Gömleğinin) Kokusu .................................................... 93 

1.1.20.10. Hz. Yûsuf ve Züleyha ........................................................................... 93 

1.1.20.11. Hz. Yûsuf’un Zindana Atılması ............................................................ 94 

1.1.20.12. Hz. Yûsuf’un Kardeşi Bünyâmin’i Yanına Alması: ............................. 95 

1.1.20.13. Hz. Yakûb’un Oğluna Olan Hasreti ve Kavuşması .............................. 96 

1.1.20.14. Hz. Yûsuf’un İsminin Geçtiği Diğer Beyitler....................................... 98 

1.1.21. Hz. Yûnus ....................................................................................................... 98 

1.1.22. Hz. Zülkarneyn ............................................................................................. 100 

1.2. DÖRT HALİFE .................................................................................................... 101 

1.2.1. Hz. Ebû Bekir ................................................................................................. 101 

1.2.1.1. Hz. Ebû Bekir’in İsminin Geçtiği Diğer Beyitler ............................................ 103 

1.2.2. Hz. Ömer ........................................................................................................ 104 

1.2.3. Hz. Osman ...................................................................................................... 106 

1.2.4. Hz. Ali ............................................................................................................ 107 

1.3. DİĞER DİNÎ ŞAHSİYETLER ........................................................................... 110 

1.3.1. Ashâb-ı Kehf .................................................................................................. 110 

1.3.2. Âzer ................................................................................................................ 112 

1.3.3. Bâyezîd-i Bestâmî .......................................................................................... 113 

1.3.4. Ca’fer-i Tayyâr ............................................................................................... 115 

1.3.5. Cüneyd-i Bağdâdî ........................................................................................... 116 

1.3.6. Ebû Cehil ........................................................................................................ 117 

1.3.7. Ebû Hureyre ................................................................................................... 119 

1.3.8. Ebû Leheb ....................................................................................................... 120 

1.3.9. Hallâc-ı Mansûr .............................................................................................. 121 

1.3.10. Hasan- Hüseyin ............................................................................................ 125 

1.3.11. Hüsâmeddin Çelebi ...................................................................................... 127 

1.3.12. İbrâhim b. Edhem ......................................................................................... 128 

1.3.13. Kârûn ............................................................................................................ 129 



V 

 

 
 

1.3.14. Yezîd ............................................................................................................ 132 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

DİVÂN-I ŞEMS’TE MİTOLOJİK ŞAHSİYETLER 

2.1. CEM VEYA CEMŞÎD ......................................................................................... 134 

2.2. FERÎDUN ............................................................................................................. 135 

2.3. HÜSREV-ŞÎRÎN-FERHAD ................................................................................ 137 

2.4. LEYLÂ İLE MECNÛN ....................................................................................... 140 

2.5. MAHMUD İLE AYAZ ........................................................................................ 144 

2.6. RÜSTEM ............................................................................................................... 146 

2.7. VÂMIK İLE AZRÂ ............................................................................................. 148 

2.8. VÎS VE RÂMÎN ................................................................................................... 150 

 

SONUÇ ......................................................................................................................... 152 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 159 

DİZİN ........................................................................................................................... 168 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................. 172 

 

  



VI 
 

 
 

ÖZET 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

DİVÂN-I ŞEMS’DE DİNÎ VE MİTOLOJİK ŞAHSİYETLER 
 

Rabia ARAS 

 

Danışman: Doç. Dr. Yasemin YAYLALI 

2024, 172 sayfa 

Jüri: Doç. Dr. Yasemin YAYLALI 

Doç. Dr. Asuman GÖKHAN 

Doç. Dr. Berna KARAGÖZLÜ 

İran edebiyatının büyük şairlerinden olan Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî, hicrî 

604/1207 yılında Belh’te dünyaya gelmiştir. İlk öğrenimini zamanın büyük âlimlerinden 

olan babası Bahâeddin Veled’ten almıştır. Babasının vefatından sonra önce Seyyid 

Burhaneddin’e sonra da Şems-i Tebrîzî’ye intisap etmiştir. Şems’le tanıştıktan sonra 

ona karşı duyduğu derin sevgi zamanla Mevlânâ’yı büyük bir şair ve mutasavvıf haline 

getirmiştir. Türk ve dünya edebiyatında da önemli ölçüde yeri olan Mevlânâ’nın önem 

arz eden eserlerinden birisi de Dîvân-ı Şems’tir. Söz konusu çalışmada bu eserdeki 

gazeller incelenmiş, dinî ve mitolojik şahsiyetler ayrıştırılmıştır. Şahsiyetler hakkında 

kısa bilgi verildikten sonra beyitler Farsçadan Türkçeye çevrilmiş ve açıklaması 

yapılmıştır.  

Anahtar Kelimeler: Gazel, Dinî, Mitolojik, Karakter, Şiir. 

  



VII 
 

 
 

ABSTRACT 

MASTER THESIS 

 

RELIGIUS AND MYTHOLOGICAS FIGURES IN                          

DIWAN-E SHEMS 
 

Rabia ARAS 

 

Advisor: Assoc. Prof. Dr. Yasemin YAYLALI 

2024, 172 pages 

Jury: Assoc. Prof. Dr. Yasemin YAYLALI 

Assoc. Prof. Dr. Asuman GÖKHAN 

Assoc. Prof. Dr. Berna KARAGÖZLÜ 

One of the greatest poets in Persian literature, Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî, was 

born in Balkh in 604/1207 AH. One of the greatest Islamic savants of his day, his father 

Bahâeddin Veled, was the one who taught him his first education. After the death of his 

father, he was initiated first to Seyyid Burhaneddin and then to Shams-i Tabrîzî. After 

meeting Shams, Mevlânâ's deep love for him turned him into a great poet and Sufi. One 

of the important works of Mevlânâ, who has an important place in Turkish and world 

literature, is Dîvân-ı Shams. In this study, the ghazals in this work are analyzed and 

religious and mythological personalities are separated. After giving brief information 

about the personalities, the couplets are translated from Persian into 

Turkish and explained. 

Keywords: Ghazel, Religious, Mithological, Figures, Poem. 

  



VIII 
 

 
 

ÖNSÖZ 

Tasavvufa büyük ölçüde yön veren Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî, Belh’te dünyaya 

gelmiştir. Çeşitli şeyhlerden ilim tahsili yapan Mevlânâ, son olarak Şem-s Tebrîzî’ye 

intisap etmiştir. Şems’ten sonra hayatı değişmiş ve aşkla sema yapmaya başlamıştır. Her 

ne kadar şair olmadığını söylese de müritlerine sohbetleri sırasında gönül yangınını 

ifade etmek için şiirlere başvurmuştur. Yeri gelmiş Mecnûn olup aşkından çöllere 

düşmüş; yeri gelmiş Âzer gibi putlara tapmış, yeri gelmiş Yûsuf (a.s) gibi kuyuya 

düşmüştür. O, şiirlerini daha güçlü kılmak adına çeşitli yerlerde ayet ve hadislerden 

yararlanmıştır. Mutasavvıf bir şair olmasının yanı sıra, astronomi ve felsefeyle de 

ilgilenerek gazellerinde yer vermiştir.  

Mevlânâ, tasavvufi görüşlerini yansıtan şiirlerini aktarırken müridleri onun 

söylediklerini not almış ve Mevlânâ’nın vefatından sonra bir araya getirerek onun, 

Dîvân-ı Şems adlı eserini ortaya çıkarmışlardır. 

Mevlânâ’nın Dîvân-ı Şems adlı manzum eseri Abdülbâki Gölpınarlı (1900-1982) 

tarafından Türkçeye çevrilmiştir. Söz konusu çalışmada Gölpınarlı’nın çevirisinden 

büyük oranda yararlanılmakla birlikte gazeller tarafımızca değerlendirilip çevrilmiştir.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 

Eserde yer alan dinî ve mitolojik karakterler tespit edilerek kullanım açısından 

incelenmiştir. 

Çalışma bir giriş ve iki bölümden oluşmaktadır. Giriş bölümünde, Mevlânâ’nın 

hayatı ve eserleri hakkında kısaca bilgi verilmiştir. Birinci bölümde, dinî şahsiyetler üç 

ana gruba ayrılmıştır. Bunlar; peygamberler, dört halife ve diğer dinî şahsiyetlerdir. 

İkinci bölümde ise mitolojik şahsiyetlere yer verilmiştir.  

Peygamberler, diğer dini şahsiyetler ve mitolojik karakterler alfabetik sıraya göre 

dizilmiş fakat dört halife konu bütünlüğü bozulmaması amacıyla kronolojik sıraya göre 

dizilmiştir. 

Bu çalışmayı oluşturmamda bana ışık tutan ve desteklerini bir an olsun eksik 

etmeyen çok değerli danışman hocam sayın Doç. Dr. Yasemin YAYLALI’ya sonsuz 

teşekkürlerimi sunarım. 

Erzurum-2024                                                                                              Rabia ARAS



1 
 

 
 

GİRİŞ 

MEVLÂNÂ CELÂLEDDÎN-İ RÛMÎ 

I. HAYATI  

İran ve Türk edebiyatının büyük şair ve mutasavvıflarından olan Mevlânâ 

Celâleddîn-i Rûmî, 6 Rebîülevvel 604/30 Eylül 1207 yılında, bugünkü Afganistan 

sınırları içerisindeki Belh şehrinde dünyaya gelmiştir (Safâ, 1372 hş: 451). Asıl adı 

Celâleddîn Muhammed Belhî’dir (Mevlânâ, 1392 hş: 5). Mevlânâ unvanı efendimiz 

anlamına gelip onu yüceltmek amacıyla sonradan söylenmiştir (Öngören, 2004: 441).  

Mevlânâ’nın babası, zamanın meşhur âlimlerinden olan Bahâeddin Veled’dir. 

Kendisine âlimlerin padişahı anlamına gelen “sultanü’l-ulemâ” unvanının Hz. 

Muhammed (s.a.s) tarafından verildiği hakkında çeşitli menkıbeler bulunmaktadır 

(Sultan Veled, 2017: 247). Moğol istilası sırasında henüz beş yaşında olan Mevlânâ, 

ailesiyle birlikte Belh’ten ayrılmış, önce Bağdat’a sonra da Şam yoluyla Anadolu’ya 

gelmiş ve Konya’ya yerleşmişlerdir (Eflâkî, 1973: I/114-121). 

Bahâeddin Veled 628/1231 yılında müderrislik yaptığı sırada vefat etmiştir 

(Eflâkî, 1973: I/37). İlk tahsilini Bahâeddin Veled’den alan Mevlânâ, babasının vefatı 

sırasında henüz 24 yaşındadır. Babasının ölümünden kısa süre sonra, Bahâeddin 

Veled’in müridi olan Seyyid Burhaneddin’e intisap etmiştir (Safâ, 1372 hş: 452-453). 

Seyyid Burhaneddin onu ilim tahsili için Halep ve Şam’a göndermiştir (Gölpınarlı, 

2020: XLIII). Arapça, fıkıh, hadis, kelam ve tefsir ilimlerini öğrenen Mevlânâ 

(Sipehsâlâr, 2020: 30), eğitimini tamamlayıp Konya’ya döndükten bir süre sonra hocası 

Seyyid Burhaneddin’i h. 638/1241 yılında kaybetmiştir. Onun vefatından sonra 

Mevlânâ, beş yıl boyunca kimseye intisap etmemiştir (Safâ, 1372 hş: 453). Daha sonra, 

Mevlânâ’ya derin anlamlar yükleyecek olan Şems-i Tebrîzî’ye intisap etmiştir.  

Şems-i Tebrîzî, tahminen 582/1186 yılında doğmuştur. Asıl adı Muhammed’dir. 

Babası, kumaş ustası bir tüccardır. Çeşitli yerleri gezdikten sonra günümüzde İran 

sınırları içerisinde olan Tebriz’e yerleşmiş ve Şems de burada dünyaya gelmiştir 



2 
 

 
 

(Ceyhan, 2010: 511). Henüz çocuk yaşlarda melekleri gördüğünü söyleyen Şems, Ebû 

Bekir adında bir şeyhinin olduğunu da bildirmiştir (Eflâkî, 1973: II/123).  

Eflâkî, Menâkıbu’l Ârifîn’de tarikat pîrlerinin, Şems’e “Kâmil-i Tebrîzî” ve 

seyyah bir derviş olduğu için “Şemseddîn-i Perende” (Uçan Şemseddin) dediklerini 

bildirmiştir (Eflâkî, 1973: II/77). Şems, bu yolculuğa âlimlerle tanışmak, çeşitli 

şeyhlerin sohbetlerine katılmak ve en önemlisi gerçek dostu bulmak amacıyla çıkmıştır. 

Bu yolculuğun son durağı Konya olmuş ve orada yolu Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî ile 

kesişmiştir (Ceyhan, 2010: 511-512). Şems’in Konya’ya 642/1244 yılında geldiği 

rivayet edilmiştir (Sipehsâlâr, 2020: 6). 

Eflâkî, Mevlânâ ile Şems’in karşılaşmasını şu şekilde aktarmıştır: “Şems-i Tebrîzî 

Konya’ya geldiği zaman Şekerrizan Hanı’nda konaklamıştır. Mevlânâ müderrislik 

yaptığı medreseden talebeleriyle birlikte dönerken hanın karşısında Şems-i Tebrîzî ile 

karşılaşmıştır. Mevlânâ’yı gören Şems-i Tebrîzî; ‘Muhammed (s.a.s) mi daha büyüktür 

yoksa Ebû Yezid mi?’ diye sorar. Bunu üzerine Mevlânâ ‘Allah’ın elçisi Muhammed 

Hazretleri (s.a.s), bütün yaratıkların en büyüğüdür. Burada Bâyezîd'in sözü mü olur?’ 

diye cevap verir. Şems: ‘O halde bu ne demektir? Peygamber (s.a.s) bu kadar 

büyüklüğü ile: ‘Biz seni layık olduğu veçhile bilemedik’ buyuruyor. Bâyezîd ise: ‘Ben 

kendimi tenzih ederim, benim şanım ne kadar büyüktür. Ben sultanların sultanıyım’ 

diyor,’ der. Mevlânâ ‘Bâyezîd’in susuzluğu bir yudum suyla dindi. Onun idrak testisi 

hemen doluverdi. Fakat Hz. Muhammed (s.a.s) müthiş bir susuzluk hastalığına 

tutulmuştu. Onun susuzluktan içi yanıyordu. Onun göğsü Allah tarafından açılmıştı. 

Bunun için susuzluktan dem vurdu ve her gün daha çok yakınlık istedi.’  Bu cevabın 

üzerine Şems bayılmıştır. Mevlânâ, onu medresesine götürmüş ve kendine gelene kadar 

başında beklemiştir” (Eflâkî, 1973: II/79-80). 

Mevlânâ, Şems-i Tebrîzî’nin müridi olmuş ve ona derin bir sevgiyle bağlanmıştır. 

Bir iki yıl birlikte kalmış hatta Şems dışındaki herkesle ilişkisini kesmiştir. Mevlânâ’nın 

müridleri bu durumu kıskanarak çeşitli dedikodular çıkarmıştır. Bu dedikodulardan 

sonra Şems, Konya’dan ayrılıp Şam’a gitmiştir. Bu ayrılık Mevlânâ’yı derinden üzmüş 

ve iyice içine kapanmıştır. Mevlânâ’nın bu halini gören müridleri yaptıklarından pişman 

olmuş ve tövbe etmişlerdir. Daha sonra Mevlânâ, oğlu Sultan Veled’i, Şems’i davet 



3 
 

 
 

etmek için Şam’a göndermiş, bir süre sonra Sultan Veled, Tebrizli Şems ile birlikte 

Konya’ya geri dönmüştür.  (Sultan Veled, 2017: 52-63). 

Mevlânâ ve Şems tekrar bir araya geldikten sonra medreseden altı ay boyunca hiç 

çıkmamış ve derin sohbetlere dalmıştır. Odalarına Selahaddin Zerkûb ve Sultan 

Veled’den başka hiç kimse girmemiştir (Eflâkî, 1973: 131). Daha sonra, tövbe edip af 

dileyen müridler tekrar kıskaçlık edip söylenmeye başlamışlardır. Bunun üzerine Şems 

bir gün ansızın kayıplara karışmıştır. Mevlânâ, onu bulmak için iki kez Şam’a gitmiş 

fakat bulamamıştır. Şems’i kendisinde bulan Mevlânâ, aşkla şiirler söylemeye ve gece 

gündüz aralıksız semâ yapmaya başlamıştır (Sultan Veled, 2017: 66-84). 

Ömrünün sonlarına doğru hastalıkla mücadele eden Mevlânâ, 672/1274 yılında 

ebediyete göçmüştür (Eflâkî, 1973 II/63). Cenaze törenine onunla aynı çağdan olan 

âlimler, hocalar, sûfîler, Musevîler, Hristiyanlar, papazlar ve hahamlar da katılmıştır. 

Müslüman olmayanlar kendi dinlerine özgü dualar etmiştir. Halk Müslüman 

olmayanları kovmak istese de onlar “Biz Mûsâ’nın sırrını ondan öğrendik. O güneşti 

güneş bütün dünyayı aydınlatır. Mevlânâ bir ekmeğe benzer, ekmekten kaçan aç var 

mıdır?” diyerek cenazesini terk etmemişlerdir Mevlânâ’nın naaşı, Konya’da, babası 

Bahâeddin Veled’in kabrinin ön tarafına defnedilmiştir (Gölpınarlı, 2020: LXV). 

II. ESERLERİ 

Mevlânâ’nın en önemli eseri Mesnevi’dir. Yaklaşık yirmi altı bin beyite sahip olan 

bu eser altı defterden oluşmaktadır (Eflâkî, 1973: II/86). Baştan sona remel bahriyle 

yazılan eser, ayet ve hadislerle örneklendirilmiştir (Safâ, 1372 hş: 461). İslamî eserlerin 

en önemlilerinden biri sayılan Mesnevi, tasavvufi konuları içermektedir (Öngören, 

2004: 447). 

Diğer eser olan Fîhi Mâ Fîh, Mevlânâ’nın müritlerine verdiği sohbetlerden 

oluşmaktadır. İçerisinde Arapça ve Farsça beyitler, bazı ayet ve hadislerin tefsiri, 

hikâyeler ve fıkralar yer almaktadır (Eflâkî, 1973: I/29). Mevlânâ’nın sağlığında oğlu 

Sultan Veled veya müritlerinden birinin yazdığı notlar, Mevlânâ vefat ettikten sonra bir 

araya getirilmiş ve Fîhi Mâ Fîh ortaya çıkmıştır (Demirci, 1996: 58). 

Mevlânâ’nın sohbet ve vaazlarından oluşan bir diğer eser ise Mecâlis-i Seb‘a’dır. 

Sohbetler sırasında aktardığı ayet ve hadislere, Senâi (ö. 525/1131 [?]) ve Attâr (ö. 



4 
 

 
 

618/1221) gibi şairlerin şiirlerine yer vermiştir. Sohbetlerde kendi şiirleri ve Mesnevi’de 

kullandığı hikâyelerinden de yararlanmıştır (Öngören, 2004: 447). 

Mevlânâ’nın müelliflerine yazdığı mektuplarının bir araya getirilmesinden 

meydana gelen eseri de Mektûbat’tır. Ailesine ve zamanın yöneticilerine yazdığı 

mektupların da bulunduğu eserde, halkın ileri gelenlerinin kendisine danıştığı 

konulardan meydana gelen mektuplar yer almaktadır (Eflâkî; 1973: I/32). 

Mevlânâ’nın manzum eserinden biri olan Dîvân-ı Şems, Mesnevi’den sonra gelen 

en önemli eserdir. Dîvân-ı Kebîr olarak da anılmaktadır. Mahlas olarak “Hamuş”, 

“Humuş”, “Şems, Tebrizli Şems” isimlerini kullanmıştır (Safâ, 1372 hş: 469). 

Gazellerinin bir kısmında Selahaddîn-i Zerkûb’a ithafen Selahaddîn ve Hüsâmeddin 

Çelebi mahlaslarını da kullanmıştır. Dîvanda Arapça ve Farsça gazel, rubai ve terciileri 

yer almaktadır (Öngören, 2004: 477).  

  



5 
 

 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

DİVÂN-I ŞEMS’TE DİNÎ ŞAHSİYETLER 

1.1. PEYGAMBERLER  

1.1.1. HZ. Âdem  

İlk insan ve ilk peygamber olan Hz. Âdem, melekler tarafından dünyadan getirilen 

bir avuç topraktan yaratılmıştır (Köksal, 2021:1/29-30). Melekler, Hz. Âdem’in 

yaratılmasına ilk başta karşı çıkmıştır. Allah, Hz. Âdem’e her şeyin adını öğrettikten 

sonra meleklere eşyaların isimlerini söylemelerini buyurmuştur. Melekler hiçbir soruya 

cevap veremeyince Allah, Hz. Âdem’e dönmüş ve ona bildiklerini söylemesini 

emretmiştir. Hz. Âdem isimleri teker teker söyleyince melekler, Hz. Âdem’in 

kendilerinden üstün olduğunu anlamış ve ona secde etmişlerdir. Fakat İblis, kendisinin 

ateşten, Âdem’in (a.s) ise topraktan yaratıldığını bu yüzden Hz. Âdem’den daha üstün 

olduğunu söyleyerek kibirlenmiş, Allah’ın emrine karşı çıkmış ve secde etmemiştir 

(Çakan ve Solmaz, 2020: 31-33). 

Bu olay Kur’an-ı Kerîm’de şöyle anlatılmaktadır; “Hani Rabbin meleklere “Ben 

yeryüzünde bir halife yaratacağım.” dediğinde onlar: “Orada fesat çıkaracak ve kanlar 

dökecek birini mi yaratacaksın? Halbuki biz seni övgüyle tesbih ve takdis ediyoruz” 

demişlerdir. Allah da onlara “Ben sizin bilmediğiniz şeyleri bilirim” buyurmuştur. 

Allah, Âdem’e isimlerin tamamını öğretti, sonra da onları meleklere gösterip: “haydi 

doğru söylüyorsanız bunların isimlerini bana haber verin” buyurdu. Melekler: “Seni 

tesbih ve her türlü noksanlıktan tenzih ederiz! Senin öğrettiğinden başka hiçbir bilgimiz 

yoktur. Elbette her şeyi hakkıyla bilen, her hükmü ve işi hikmetli ve sağlam olan 

sensin!” dediler. Allah: “Ey Âdem, bunların isimlerini onlara söyle” dedi. Âdem 

isimleri onlara bildirince, Hak Teâlâ: “Size, göklerin ve yerin gaybını ben bilirim; 

ayrıca sizin açıkladığınızı da gizlediğinizi de bilirim dememiş miydim?” buyurdu. 

Meleklere “Âdem’e secde edin!” dediğimizde İblis dışındakiler derhal secdeye kapandı. 

İblis ise direnerek bundan kaçındı, kibirlendi ve kafirlerden oldu” (Bakara: 2/30-34). 



6 
 

 
 

Hz. Âdem cennette tek başına bir hayat sürerken Allah ona tatlı bir uyku vermiş 

ve uyanana kadar Hz. Havvâ’yı, Âdem’in (a.s) kaburga kemiğinden yaratmıştır (Köksal, 

2021:1/34). 

Allah, Hz. Âdem ile Hz. Havvâ’nın yasaklı meyveden yememeleri şartıyla 

cennette istedikleri gibi yaşayabileceklerini buyurmuştur. Allah’a karşı gelip Hz. 

Âdem’e secde etmediği için cennetten kovulan İblis, yılanın dişleri arasında cennete 

girmiş ve önce Hz. Havvâ’yı sonra da onun aracılığıyla Hz. Âdem’i kandırmış ve 

Allah’ın yasakladığı meyveden yemelerine sebep olmuştur. Bunun üzerine Allah, onları 

cennetten kovarak yeryüzünde farklı yerlere göndermiştir. Dünyaya gönderildiklerinde 

Hz. Âdem ile Hz. Havvâ, hatalarını anlamış ve iki yüz yıl boyunca Allah’a tövbe ederek 

tekrar bir araya gelmeleri için dua etmişlerdir. Allah, onların tövbesini kabul etmiş ve 

birbirlerine kavuşmalarına izin vermiştir (Onay, 2020: 6-7). 

Mevlânâ üç yerde Hz. Havvâ ile birlikte olmak üzere yaklaşık olarak elli altı 

yerde Hz. Âdem’e değinmiştir. Hz. Âdem’in topraktan yaratılması, meleklerin ona 

secde etmesi, ancak iblisin, Allah’ın emrine karşı çıkarak secde etmemesi, Hz. 

Havvâ’nın Hz. Âdem’den yaratılması ve ikisinin de şeytana uyarak cennetten kovulması 

gibi Kur’an’da da geçen hususlara temas etmiştir. Mevlânâ, Hz. Âdem kıssasına 

telmihte bulunurken nefse uymanın kötülüklerinden, peygamber bile olsa nefsin insanı 

her an ve her şekilde yoldan çıkaracak kadar güçlü olduğundan bahsetmiştir. 

1.1.1.1. Hz. Âdem’in Topraktan Yaratılması 

Yüce Allah, Hz. Âdem’i yaratırken meleklere dünyadan bir avuç toprak 

getirmesini emretmiş ve toprağı balçık haline getirmiştir. Daha sonra Hz. Âdem’in 

cansız bedenine ruh üfleyerek ona can vermiştir. Altı yerde Hz. Âdem’in topraktan 

yaratılmasına değinen Mevlânâ, bazı yerlerde ismini doğrudan zikretmek yerine 

“balçıktan yaratılmış yüz” ifadesiyle Hz. Âdem’i kastetmiştir. Birkaç örnek1:

                                                           
1 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 518, 753, 1125). 



7 
 

 
 

 

 هاا ماا   گشاا   پ ماا   ک ساا   جاا   تاا  نقاا  باا 

 

 ساااا       اااا کر سااااش   باااا        اااا     ساااا   

 

Topraktan bir mübarek yarattın da melekler kıskandı onu 

Senin nakdinden dolayı can kesada düşer mallar ayaklar altına alınır (Mevlânâ, 1384 

hş: 3). 

 دایما  آ  دم نشااااااام بشااااااامایم سااااااا  آ  هااااااا  ن ااااااار

 

 دماااار ک ناااا ی  جاااا د آ ید آدم یا باااا   اااا     اااا  

 

Bir anda Âdem’i tek nefeste varlık âlemine getirdi 

O nefesten de bıktım o da umurumda değil (Mevlânâ, 1384 hş: 581). 

 چااااا ب ید بااااا  سااااا ر آمااااا  کااااا  بااااا   اه م ااااار

 

 اهااا مو تااا یی گااار د ااا    سااا ر سااا    ن ااا د 

 

Şeytan balçıktan yapılmış yüzü gördü ve başını secdeye götürmedi 

Sen şeytansın git diye ret sopası başına indi (Mevlânâ, 1384 hş: 1167). 

1.1.1.2. Meleklerin Hz. Âdem’e Secde Etmesi Fakat İblisin Secde Etmemesi 

Allah, Hz. Âdem’i yarattıktan sonra meleklere Âdem’e (a.s) secde etmesini 

emretmiştir. Fakat melekler bir nefse sahip olan ve balçıktan yaratılan Hz. Âdem’den 

daha üstün olduklarını söyleyerek secde etmek istememiştir. Daha sonra Allah, Hz. 

Âdem’e bildiklerini söylemesini emretmiş ve Âdem (a.s), Allah’ın öğrettiği her şeyi 

meleklere bildirmiştir. Melekler, Hz. Âdem’in akılca onlardan daha üstün olduğunu 

anlayınca ona secde etmiştir. Fakat kibrine yenik düşen iblis, Hz. Âdem’e secde etmeyi 

reddetmiştir.  

Mevlânâ yaklaşık on bir yerde meleklerin Hz. Âdem’e secde etmesine2 ve İblis’in 

küfrüne3 değinmiş; Hz. Âdem’i temiz yaratılışlı insan oğluna benzetirken kötü huylu 

insanları da iblise teşbih etmiştir. Birkaç örnek: 

 دی ساااا     اااا   آماااا   ساااا ه   ن ااااو ا  اااا    

 

 آدم دگ باااااا ی آماااااا   باااااا  ت اااااا  د ااااااو ت شاااااا   د  

 

Âdem bir kez daha gelmiş din tahtına kurulmuş 

                                                           
2 Meleklerin secde etmesi: (Mevlânâ, 1384 hş: 79, 269, 575, 753). 
3 İblisin küfrü: (Mevlânâ, 1384 hş: 86, 699, 794, 955). 



8 
 

 
 

“Saf saf dizildik” diyenlerin başları şükür secdesine indi (Mevlânâ, 1384 hş: 713). 

 ببااااااشو کاااااا  دی پاااااا  گاااااار تاااااا  هاااااامای گ اااااامایم

 

 ب اااااااااااش   ای   آدم مباااااااااااشو تااااااااااا  آب   گ ااااااااااار 

 

İblis gibi Âdem’i balçık görme 

Balçığın ardında yüz binlerce gül bahçesi olduğuna bak (Mevlânâ, 1384 hş: 694). 

 کاااااا  باااااا  اساااااا یما  آدم  اااااا  سااااااش  ی    اااااا ا 

 

 عبااااا ی ا  اب اااااش  گشااااا د آنااااا  ن ااااار آدم اسااااا  

 

Âdem’in neslinden olan kişi iblisten ibret alır 

Çünkü Âdem’le alay etti de yüzü karardı (Mevlânâ, 1384 hş: 791). 

 د  نااااااا  دی آ  ج ااااااا  سااااااا رپ تااااااا  جااااااا   تااااااا  

 

 سااااااااااا    ک دنااااااااااا  م  ااااااااااا  تاااااااااااو آدم یا   د 

 

Melekler Adem’in bedenine çabucak secde ettiler 

Çünkü o yüce bedende senin canının nurunu gördüler (Mevlânâ, 1384 hş: 1167). 

1.1.1.3. Hz. Âdem ve Hz. Havvâ  

Mevlânâ, Hz. Âdem’in kaburga kemiğinden kendisine eş olarak yaratılmış olan 

Hz. Havvâ’ya tek başına yer vermemiş; onu bazen Hz. Âdem4 ile anarken bir yerde de 

İblis’le birlikte zikretmiştir.  

Mevlânâ, genel anlamda insanın İblis’e yani nefsine karşı koyamamasının ne 

derece kötü sonuçlar doğuracağını ve elem yaratacağını, Hz. Havvâ’nın şeytana 

uymasından duyduğu pişmanlığı dile getirerek vurgulamıştır. Birkaç örnek: 

  ن گاااااااا    یا  اااااااا د سااااااااا   ر ساااااااا    

 

  ینگااااااااااا    ب ان ااااااااااا ر  ااااااااااا ا اگااااااااااا  

 

Eğer Havvâ senin rengini (hileni) bilseydi 

Utancından kendini kısır ederdi (Mevlânâ, 1384 hş: 147). 

   نقااااااو    ا  م اااااا ی نش اااااا جیاااااا   پ ساااااا  

 

 هااااااااامای تااااااااا یی  ا ااااااااا  چااااااااا  آدم    ااااااااا ا 

 

Âdem ve Havvâ gibi binlerce şekil meydana gelir 

Dünya onun tasvir ettikleriyle doludur (fakat) O tasvir edilmez (Mevlânâ, 1384 hş: 

192). 

                                                           
4 Hz. Âdem’le birlikte anılması: (Mevlânâ, 1384 hş: 101, 191, 313, 616, 1226, 1272). 



9 
 

 
 

 ا ااااو عقاااار ماااا  آدم باااا   ا ااااو ن اااا  ماااا    اساااا ر

 

 د   ب  اار ا  عقاار   جاا   ب   ساا ر  اا  ساا ع  ای 

 

Bir an akıldan ve candan vazgeçip iki kıbleye yönelseydi 

Bizim bu aklımız Âdem olurdu şu nefsimiz ise Havvâ kesilirdi (Mevlânâ, 1384 hş: 985). 

1.1.1.4. Hz. Âdem ve Hz. Havvâ’nın Cennette Yasaklanan Meyveden Yiyip 

Kovulmaları 

Cennette sefa süren Hz. Âdem ve Hz. Havvâ, İblis’in fitnesiyle Allah’ın 

yasakladığı meyveden yemiştir. Bunun üzerine Yüce Allah onları cezalandırmak 

amacıyla cennetten kovmuştur. Böylece insanlığın dünyadaki serüveni başlamıştır. 

Kur’an-ı Kerîm’de Hz. Âdem ve Hz. Havvâ’nın yediklerinin tam olarak ne olduğu 

belirtilmemiştir. Bu nedenle bazı kaynaklarda meyve olarak geçerken bazı kaynaklarda 

buğday başağı bazılarında ise tohum olarak nakledilmiştir (Kahraman, 2013: 199). 

Mevlânâ’nın gazellerinde de bu yiyecek farklılık göstermiştir. Mevlânâ yaklaşık on 

yerde5 Hz. Âdem’in Allah’ın yasakladığı yiyecekten yiyip cennetten kovulmasına 

değinmiştir. Birkaç örnek: 

 تاااا ی   باااا  اس  ساااا ر ا  باااا قت  ا  تقاااا   

 

  ا  آدم  ی ا اا ا  د  دی دین ماا   گاار   آب 

 

Eğer Âdem gönül eyvanından inmeseydi 

Onun takdisiyle tedris vermesi esmadan daha üstün olurdu (Mevlânâ, 1384 hş: 985). 

 جااااا ا ج ااااا      ااااا د کااااا  مااااا یآمشم بااااا د

 

 تاااااااا ر ج اااااااا  باااااااا  دا اااااااا  مقاااااااا م آدم  اااااااا  

 

Allah dostu Âdem, cennet makamındaydı 

Yılanla dostluk ettiğinden dolayı cennetten ayrıldı (Mevlânâ, 1384 hş: 487). 

 تااااا   تااااا  ر سااااا بر داسااااار   ااااا    ا  اااااو

 

    آدم ساااا ب ر ب  اااامد ع  باااا  کاااا    اااا ید 

 

Âdem sonunda dökülen sümbülden bir tane yedi 

Sen vuslat sümbülüsün orak darbesinden korunursun (Mevlânâ, 1384 hş: 1187). 

                                                           
5 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 92, 94, 119, 135, 718, 875, 1021, 1226). 



10 
 

 
 

1.1.1.5. Hz. Âdem’in Tövbesi 

Cennetten kovulan Hz. Âdem ve Hz. Havvâ, dünyada birbirinden farklı yerlere 

gönderilmiştir. Hz. Âdem, Allah’ın emrine karşı geldiklerini anlayınca tövbe etmiştir. 

Tövbesi üzerine Hz. Havvâ’yla bir araya gelmiştir. Fakat pişmanlığı giderek artan Hz. 

Âdem, dünya hayatı son bulana kadar tövbe etmeye devam etmiştir. Mevlânâ, yaklaşık 

dört yerde6 Hz. Âdem’in tövbesine değinmiştir. Birkaç örnek: 

 چاا   گ  شاا   اقم  اا      تق ااا ا ق اقم  اا     

 

  گ شااو چاا  م   اا  هاا  گاا  ن  اا  هاا  م   اا  آدم 

 

Gül bahçesi Âdem gibi çaresiz hem yas tutuyor hem bekliyor 

Bütün sözü lütuf ve kerem sahibinden ümit kesmeyin lütuf ve kerem sahibinden 

(Mevlânâ, 1384 hş: 718). 

  چاااا     ناااا ا  آدم یا كااااو یهاااا 

 

  چاااا  آدم ت باااا  كااااو  ای  ج اااا  باااا  

 

Âdem gibi tövbe et ve cennete dön 

Bırak gitsin şu Âdemoğullarını (Mevlânâ, 1384 hş: 764). 

 کااااا  تااااا      ااااا    تااااا و گشااااا د  گشااااا  دهاااااو

 

 پاااااار ی اااااا   تاااااا  آدم گ   اااااا  سش اااااا  ساااااا   

 

Âdem senin rızanın peşinde üç yüz yıl ağladı 

Sonunda vuslata ermenin gülüşünden ağzı açıldı (Mevlânâ, 1384 hş: 837). 

1.1.1.6. Hz. Âdem’in İlk İnsan Olması ve İnsanlığın Onun Soyundan Gelmesi 

Hz. Âdem, dünyada Hz. Havvâ ile buluştuktan sonra evlat sahibi olmuş ve 

insanlığın neslinin çoğalmasına sebep olmuştur (Bolay, 1988: 363).  Bu nedenle Hz. 

Âdem ve Hz. Havvâ, insanlığın atası olarak nitelendirilmiştir (Şemîsâ, 1375 hş: 65). 

Mevlânâ, gazellerinde insanlığın başlangıcından kendi dönemine kadar olan süreyi 

anlatmak için “Âdem’in devri” nitelemesi yapmıştır7. Ayrıca Hz. Âdem’in soyundan 

gelen insan oğlundan bahsederken de “Âdem’in nesli veya Âdemoğulları” şeklinde 

ibareler kullanmıştır8. Birkaç örnek:   

                                                           
6 Diğer örnek: (Mevlânâ, 1384 hş: 765). 
7 Âdem’in devri: (Mevlânâ, 1384 hş: 924). 
8 Âdem’in nesli veya Âdemoğulları: (Mevlânâ, 1384 hş: 214, 262, 614, 921). 



11 
 

 
 

 چااااا  جااااا   ب ااااا   نب دسااااا  جااااا   سااااا  د  تااااا  یا

 

   د ی آدم تااااااااااااااااااا  د ی اعااااااااااااااااااا ی دجااااااااااااااااااا   

 

Âdem zamanından tek gözlü Deccal’ın devrine kadar 

Sana (benim gibi) canını feda eden biri yoktur (Mevlânâ, 1384 hş: 98). 

   آدم ااااااااااا  دی   ن ااااااااااار   ب ااااااااااا   ااااااااااا ا یا

 

   مش   ااااااااا        ی اااااااااش  نااااااااا ی عااااااااا    یا 

 

Dünyaya ışık doğudan ve güneşten gelir. 

İnsanlığın nesli Âdem’den ve Havvâ’dan gelir (Mevlânâ, 1384 hş: 100). 

 ا  کاار پ ساا   تاا    اا   ا  ه اا  پ سااش   گشاا 

 

 ا  کاااااااااا  دی   اباااااااااا  ن  اااااااااا   آدم    ی اااااااااا و 

 

Seni ne Âdem rüyasında gördü ne de zürriyeti 

Güzelliğini kimden sorayım (zaten) herkese sormuşum. (Mevlânâ, 1384 hş: 426). 

1.1.2. Hz. Circîs  

Hakkında çok fazla malumat bulunmamakla birlikte Filistinli olduğu ve dinine 

bağlı bir Hristiyan olduğu bilinmektedir. Kendisinin peygamber olduğu kesin olarak 

bilinmese de tebliğ yolunda çeşitli mucizeler göstermiştir (Tümer, 1993: 26). Bir gün 

Hz. Circîs, diğer kralların zulmünden kurtulmak için Musul kralının yanına gitmiştir. 

Kralın, halkı puta tapmaya zorladığını ve tapmayanlara zulmettiğini görünce onu doğru 

yola çağırmıştır. Fakat kral kabul etmemiş aksine Hz. Circîs’e işkence yapmıştır. 

Şiddetli işkencelere maruz kalan Circîs (a.s), Allah tarafından “Git doğru yolda savaş ve 

sabret. Kral seni dört defa öldürecek. Her defasında ruhunu sana geri vereceğim. En 

sonunda seni mükafatlandıracağım” şeklinde müjdelenmiştir. Yedi yıl boyunca Allah 

yolunda savaşan Hz. Circîs, türlü işkencelere maruz kalmış, başı vücudundan ayrılmış, 

aslanların önüne atılmış, açlık ve susuzlukla sınanmıştır. Defalarca kez öldürülmüş 

fakat tekrar dirilmiştir. Sonunda Circîs (a.s), “Allah’ım dünya sıkıntılarımdan 

kurtulacağımı vadettiğin gün geldi. Fakat benim ruhumu alırken bu kibirli kavme karşı 

intikamını indir” diye dua etmiştir. Üzerine ateşler yağan kavim son bir öfkeyle Hz. 

Circîs’i kılıçlarıyla öldürmüştür (Taberî, 2021: 404-418). 

Mevlânâ yaklaşık dört yerde Circîs’ten (a.s) bahsetmiştir. İlahî aşk şarabından içip 

ebedî sevgiliye tam bir sadakatle bağlanan ve onun yolunda her şeyi göze alan âşık için 



12 
 

 
 

çektiği sıkıntıların hatta bu uğurda canını bile vermenin bir önemi olmadığına 

değinirken Circîs’in (a.s) şehit edilmesine telmihte bulunmuştur. Örnekler:  

 ن  ساااااااش    آتاااااااو ک ااااااا یکااااااا  دااااااا  ن ااااااا ید   

 

 چااااا  ی  ااااا  سااااا  ر تقااااا    بااااا  سااااا  جااااا جش  

 

Kutsayıcı sâkî Circîs’in başına (şarabı) dökünce 

Ne gam üzüldü ne de kafirlerin ateşinden korktu (Mevlânâ, 1384 hş: 456). 

 جاا جش  کاا  کاام   اا  تاا  جاا نر ساا  ید هاا   ماا  

 

 اساااا  عشر تاااا  ا     اااا ی  اااا    ک اااا کاااا    اااا   

 

Hançerine şükreden İsmail’in boğazı nerede 

Senin açtığın yaralarla her an can veren Circîs nerede (Mevlânâ, 1384 hş: 726). 

 ناااااااااااا  کشاااااااااااا    اااااااااااا د دی کشاااااااااااا ی مااااااااااااو

 

 جاااااااااااا جش  یساااااااااااا  کاااااااااااا  هاااااااااااا  ن  اااااااااااار 

 

Circîs her nefeste benim ülkemde yeniden öldürülür (Mevlânâ, 1384 hş: 842). 

  ااااا  چااااا  اسااااا  ن  ااااا د ب ااااا ر ا  آ     ااااا  ا 

 

 ه  اااا  جاااا جش   اااا د کشاااا   عشااااقو تاااا  باااا ی 

 

Circîs gibi yüz kere O’nun aşkıyla ölür 

Ya da İshak gibi onun hançeriyle boğazlanır (Mevlânâ, 1384 hş: 894). 

1.1.3. Hz. Dâvûd  

Hz. İbrâhim’in soyundan gelen Hz. Dâvûd (Taberî, 2021: 483), İsrailoğullarına 

gönderilmiş bir peygamberdir (Harman, 1994: 21). Kendisine dört büyük kitaptan birisi 

olan Zebur gönderilmiştir (Çakan ve Solmaz, 2020: 197).  

 Peygamber olmasının yanı sıra hükümdarlığıyla da bilinen Hz. Dâvûd, hüküm 

sürdüğü yıllarda kılık değiştirip insanların içine girmiş ve onlara kendisi hakkında 

sorular sormuştur. Sürekli övgü alan Dâvûd (a.s), bir gün yine halkın arasına karışıp 

sorular sorduğu sırada insan bedeninde bir meleğe kendisinin nasıl bir hükümdar 

olduğunu sorunca “O çok iyi bir adamdır ama ev halkına devletin mallarından 

yediriyor” cevabını almıştır. Bunun üzerine Hz. Dâvûd, Allah’a evini geçindirebilsin 

diye bir geçim kaynağı bulmasında kendisine yardım etmesi için dua etmiştir. Allah, 

duasına karşılık olarak Hz. Dâvûd’a demiri bir mum gibi eritip şekillendirebildiği bir 



13 
 

 
 

özellik bahşetmiştir. Artık zamanının bir kısmını hükümdarlık yaparak bir kısmını da 

demirden zırhlar yapıp ailesini geçindirerek sürdürmüştür (Köksal, 2021: 2/ 185-189).  

Dâvûd’un (a.s) şiirlere konu olan bir diğer özelliği de dağların ve kuşların da eşlik 

edecek kadar eşsiz güzellikte bir sese sahip olmasıdır (Taberî, 2021: 484). O, Zebur’u 

okumaya başladığı zaman etrafında bulunun vahşi hayvanların da yanına gelip onu 

dinlediği rivayet edilmiştir (Çakan ve Solmaz, 2020: 196). 

Mevlânâ yaklaşık yirmi dört yerde Hz. Dâvûd’a değinmiştir. Dâvûd’un (a.s) 

demiri eliyle eritmesi, Tâlût ve Calût’un kavgası, sesinin güzelliği ve kendisine 

gönderilen kitap olan Zebur’dan bahsederek kıssaya telmihte bulunmuştur. 

1.1.3.1. Hz. Dâvûd’un Câlût’u Öldürmesi 

İsrailoğulları’nın ileri gelenleri, Hz. Mûsâ’dan sonra gelen bir peygamberden 

kendilerine hak din uğruna savaşması için bir kral tayin etmesini söylemiş, o da 

Allah’ın seçtiği Tâlût’u görevlendirmiştir. Tâlût, kafir ve bir o kadar da güçlü olan 

Câlût’un ordusuyla savaşmaya başlamıştır. Tâlût’un ordusu bir zaman sonra bu güçlü 

topluluğa karşı yenik düşmeye başlayınca içerisinde Hz. Dâvûd’un da bulunduğu ordu, 

Allah’a dua etmiştir. Daha sonra Hz. Dâvûd, Câlût’un karşısına geçerek onu 

öldürmüştür (Kurt, 2010: 552). Bu olay Kur’an-ı Kerîm’de de şu şekilde aktarılmıştır: 

“Tâlût askerlerle beraber (cihad için) ayrılınca: Biliniz ki Allah sizi bir ırmakla imtihan 

edecek. Kim ondan içerse benden değildir. Eliyle bir avuç içen müstesna kim ondan 

içmezse bendendir, dedi. İçlerinden pek azı müstesna hepsi ırmaktan içtiler. Tâlût ve 

iman edenler beraberce ırmağı geçince: Bugün bizim Câlût'a ve askerlerine karşı 

koyacak hiç gücümüz yoktur, dediler. Allah'ın huzuruna varacaklarına inananlar: Nice 

az sayıda bir birlik Allah'ın izniyle çok sayıdaki birliği yenmiştir. Allah sabredenlerle 

beraberdir, dediler. Câlût ve askerleriyle savaşa tutuştuklarında: Ey Rabbimiz! 

Yüreğimizi sabırla doldur; bize direnme gücü ver; kâfir kavme karşı bize yardım et, 

dediler. Sonunda Allah'ın izniyle onları yendiler. Davud da Câlût'u öldürdü” (Bakara: 

1/249-251).  

Mevlânâ gazellerinde sadece bir yerde Tâlût ve Câlût’un kavgasına ve Hz. 

Dâvûd’un Câlût’u öldürmesine değinmiştir:  

 ا  جااااااااااااااااااااا   ی بااااااااااااااااااااا ی  ا اااااااااااااااااااااا   ی  ا  دا  د  اااااااااااااااااااا ی ا  اااااااااااااااااااار ا  اااااااااااااااااااا د



14 
 

 
 

  

Tâlût Câlût’la savaştı 

Dâvûd’la soyu da ince ve kalın zırh ördü (Mevlânâ, 1384 hş: 389). 

1.1.3.2. Hz. Dâvûd’un Hükümdarlığı 

Hz. Dâvûd’a Câlût’u öldürdükten sonra hem hükümdarlık hem de nübüvvet 

verilmiştir (Harman, 1994: 22).  

Mevlânâ, gazellerinde iki yerde Hz. Dâvûd’un (a.s) saltanatına değinmiştir. 

Allah’ın Hz. Dâvûd’u dünya malı ve saltanatla kandırdığını düşünen şair, aynı zamanda 

Hz. Dâvûd’un (a.s) saltanat makamında da olsa Allah’ı zikretmekten geri durmadığını 

belirtmiştir. Örnekler: 

   ا ااااااااا ب یا دگ گااااااااا   انااااااااا ی بااااااااا     بااااااااار

 

 م ااااااااااااا    د  ااااااااااااا دا  د یا    بااااااااااااار دی دام  

 

Dâvûd’u mülk ve devlet tuzağıyla kandırırsın 

Eyyûb’u bir başka şekilde belaya sokarsın (Mevlânâ, 1384 hş: 1191). 

 م  اااااا ی تاااااا  یا گ  اااااا  باااااا  دای ساااااا م ع شاااااا 

 

 دا  د تاااااااااا  یا گ  اااااااااا  باااااااااا  ت اااااااااا   اااااااااا    ک  

 

Dâvûd taht üzerinde sana feda olayım der 

Mansûr dar ağacında sana selam verir (Mevlânâ, 1384 hş: 531). 

1.1.3.3. Hz. Dâvûd’un Demiri Eritmesi 

Evini devlet malıyla geçindiren Hz. Dâvûd, meleklerin uyarısıyla hata yaptığını 

anlamış ve Allah’a kendisine evini geçindireceği bir meziyet bahşetmesi için niyazda 

bulunmuştur. Bunun üzerine Allah duasını kabul etmiş ve kendisine eliyle demiri eritip 

istediği şekle sokabileceği bir yetenek bahşetmiştir. Bundan sonra Hz. Dâvûd, demirden 

zırh yapıp satarak evini geçindirmeye başlamıştır.  

Mevlânâ yaklaşık on bir yerde9 Dâvûd’un (a.s) demiri eritip zırh yapmasına 

değinmiştir. Hz. Dâvûd’un demir gibi sert bir maddeyi mum gibi eritmesini sevgiliye 

                                                           
9 (Mevlânâ, 1384 hş: 178, 251, 435, 513, 550, 572, 776, 1020). 



15 
 

 
 

duyulan aşka benzeterek tıpkı demirin Dâvûd’un (a.s) ellerinde yumuşaması gibi 

sevgilinin aşkının da taşlaşmış kalpleri yumuşattığını düşünmektedir. Birkaç örnek:  

 کیاااااااااو یب سااااااااا  د بااااااااا  د  آه  ااااااااا  امشااااااااا 

 

 دا  د ای مااااااااا  یا آهاااااااااو چااااااااا  مااااااااا م گااااااااا دد 

 

Dâvûd misali bize de demir mum gibi yumuşar 

Çünkü bu gece sevgili demir döven, gönül de demirdir (Mevlânâ, 1384 hş: 127). 

 عشاااااا ا تااااااا  دا  دا ت ساااااا  مااااااا م  اااااا   آهااااااا و

 

 کشاااا  گاااا را ه اااا  س    اااا   عشاااا  کشاااا  کو 

 

Aşk bütün sarhoşların kulaklarını ağır ağır çeker 

Senin aşkın Dâvûd’undur senin, demiri muma çevirir (Mevlânâ, 1384 hş: 513). 

 گاااااا دد ا  ک ااااااو آهااااااوکاااااا  ه  اااااا  ماااااا م ه ر

 

 د  دساااااا  عشاااااا  مااااااا   د  دساااااا  دا  د اساااااا  

 

Aşkın iki eli, elinde demiri mum gibi yumuşatan Dâvûd’un iki eline benzer (Mevlânâ, 

1384 hş: 1020). 

Mevlânâ, ilkbaharda ağaçların yeniden yaprak vermesini, doğanın yeniden 

canlanıp yeşermesini tasvir ederken de Hz. Dâvûd’un kıssasına değinmiştir. Onun demir 

gibi sert bir maddeyi eritip dışardan gelecek darbelere karşı koruyan bir giysi yapmasını 

ilkbaharda yeryüzünü yeşilliğin ve çiçeklerin kaplamasına benzetmiştir. Tıpkı insanların 

kendisini korumak için zırh giymesi gibi yeryüzü de korunmak için yeşil giysisini 

giymeye koyulmuştur: 

 ساااااااااااااا  ج  اااااااااااااااوکاااااااااااااام آ  آهاااااااااااااااو بب  ش  

 

 بیااااااااااا ی نااااااااااا  مگااااااااااا  دا  د   ااااااااااا  اسااااااااااا  

 

İlkbahar yoksa Dâvûd’un zamanı mı 

Çünkü demirden zırhlar örüyor (Mevlânâ, 1384 hş: 854). 

1.1.3.4. Hz. Dâvûd’un Sesinin Güzelliği 

Hz. Dâvûd’un kuşları kıskandıracak güzellikteki sesi şiirlere konu olmuştur. O 

Zebur okumaya ve Allah’ı zikretmeye başlayınca kuşlar ve dağlar da onunla birlikte 

zikre koyulmuştur (Sâd: 38/18-19).  



16 
 

 
 

Mevlânâ, yaklaşık altı yerde10 Hz. Dâvûd’un etkili ve güçlü sesine değinmiştir. 

Hz. Dâvûd’un sesini sevgilinin sesine benzetmiş hatta bazı beyitlerde sevgilisinin 

sesinin ondan daha güzel olduğunu belirtmiştir. Birkaç örnek:  

 تااا  دا د دماااار ماااو چااا  کیاااا  ی  ااا    جاااا  انااا  

 

 ماااااو   شااااا    ااااا   گ ااااا  عااااا ی  گ   ااااا   بگااااا  

 

Ben suskunun boğazı yorgundur, konuşan ârif sen söyle 

Çünkü sen Dâvûd soluklusun bense yerinden oynamış dağım (Mevlânâ, 1384 hş: 19). 

     ن    اااااااااااااااااااااااا ی آ ا    ن  اااااااااااااااااااااااا  دا  د

 

 جااااا   بااااا اد   ب ااااا د ام کااااا  ب ااااار   ااااا  ااااا  د  

 

  ااااا د م جااااا دکااااام آ  ب ااااا د   ا  ا اااااو  نااااا   مر

 

  اااااای  ناااااا ا  تاااااا  باااااا ع   ب ناااااا  دا  دساااااا  

 

Dâvûd’un sesinin ve namelerinin verdiği zevk ve lezzet yüzünden 

Birçok kişinin can verdiğini ve öldüğünü işitmiştim 

Ey padişah senin sesin Dâvûd’un iniltisinin yansımasıdır 

Ondan öldüler (fakat) bundan yeniden dirilirler (Mevlânâ, 1384 hş: 365). 

 دا  د ی  گاااااااااااا ی  باااااااااااا  ن  اااااااااااا   باااااااااااا ی 

 

 ب  آمااااا   کااااا  مااااا  یا دیهااااا   نااااار بااااا   ااااا ی  

 

Yine bizi heyecandan yakıp yıkmaya geldin 

Zebur nameleriyle zamanın Dâvûd’usun sen (Mevlânâ, 1384 hş: 1193). 

1.1.3.5. Hz. Dâvûd’un Gözyaşları 

Hz. Dâvûd bir gün bir kadın görmüş ve ona âşık olmuştur. Fakat kadının evli 

olduğunu öğrenince Uriya adındaki kocasını hileyle öldürtmüştür. Kocası ölen kadını, 

kendi nikahına alan Hz. Dâvûd, insan görünümünde iki tane meleğin gelip kendisinin 

suçlu olduğunu söyleyince gözyaşlarına boğulmuş ve Allah’a tövbe etmiştir (Harman, 

1994: 23). 

Mevlânâ gazellerinde bir yerde Hz. Dâvûd’un tövbesine yer vermiş; Dâvûd’un 

(a.s) nefsine yenik düşüp görüntüye âşık olduğunu daha sonra da pişmanlıktan yerlerde 

yeşillik bitecek kadar çok gözyaşı döktüğünü açıkça belirtmiştir: 

 باااااا  عاااااا ی آناااااا  باااااا  نقشاااااار ب اااااا د ن اااااا ی 

 

 ه  ب یساااااااااااااااا   آب د اااااااااااااااا   دا  د ساااااااااااااااابم  

 

                                                           
10 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 59, 717, 1080). 



17 
 

 
 

Davud’un gözyaşından yeşillikler bitti 

Şekle bakınca özürler diledi (Mevlânâ, 1384 hş: 1243) 

1.1.3.6. Hz. Dâvûd’un İsminin Geçtiği Diğer Beyitler 

Mevlânâ, Allah’ın ne kadar yüce olduğunu anlatırken Hz. Dâvûd ile birlikte 

dünyada örnek alınan peygamberlere ve âlimlere yer vermiş ve ilâhî sevgilinin 

huzurunda şaşkına döndüklerini dile getirmiştir: 

  نااااا   شااااار   دا  د     سااااا   ااااا ر م  ااااا  مر

 

 ا  شاااااااا    انبشاااااااا   شاااااااا ا   اااااااا   دی   اااااااا تو 

 

Evliyalar ve peygamberler huzurunda şaşkına dönmüş 

Yahya, Dâvûd ve Yûsuf güzel takla atmada (Mevlânâ, 1384 hş: 295). 

 هاااااااااا  کاااااااااار ک اااااااااا  دعاااااااااا   ساااااااااا دا  ماااااااااا 

 

 گ اااااااااااااااا  باااااااااااااااا  دا  د  اااااااااااااااا ا  کاااااااااااااااا    

 

  ااااااااااااا اب ک ااااااااااااا  آ ااااااااااااا  مااااااااااااا  عشااااااااااااا  یا

 

 چااااااااا   ه ااااااااا   ااااااااا    ااااااااا  بااااااااا د آ  دی   

 

Yüce Allah, Dâvûd’a dedi ki 

Her kim bizi sevme davasına girerse 

Bütün gece uyursa o yalandır 

Aşk acısı olana uyku nereden gelir (Mevlânâ, 1384 hş: 110). 

1.1.4. Hz. Eyyûb 

İshak’ın (a.s) soyundan gelen Hz. Eyyûb (Harman, 1995: 17), sabrın peygamberi 

olarak nitelendirilmiştir (Çakan ve Solmaz, 2020: 213). Oldukça varlıklı ve kalabalık bir 

aileye sahip olan Eyyûb’a (a.s), Allah’ın emriyle şeytan musallat olmuş ve bütün malını, 

evlatlarını ve sağlığını kaybetmiştir (Taberî, 2021: 1/297). Hastalığı ilerlemesine hatta 

kurtların vücudunu yemesine rağmen Allah’a şükretmiş ve başına gelen belaların onun 

tecrübe kazanması için olduğunu söylemiştir. Fakat bir gün ona iman eden dostları, 

hakkında kötü konuşunca Hz. Eyyûb üzülmüş ve sağlığına kavuşmak için Allah’a dua 

etmiştir. Allah duasını kabul etmiş ve ayağını yere vurmasını emretmiştir. Hz. Eyyûb 

ayağını iki kere yere vurmuş ve vurduğu yerlerden su çıkmıştır. Çıkan suların ilkiyle 



18 
 

 
 

yıkanmış ikincisini de içmiş ve bütün hastalıklarından kurtulmuştur. Daha sonra Allah 

onu yeniden mal ve evlatla mükafatlandırmıştır (Köksal, 2021: 307-319). 

Mevlânâ yaklaşık on yedi yerde Hz. Eyyûb’un ismine değinmiştir. Eyyûb’un (a.s) 

hastalıktan sonra sabırla beklemesi ve Allah’ın sabrının mükafatı olarak ayaklarının 

altından su çıkarması ve onu iyileştirmesi gibi Kur’an’da geçen hususlara telmihte 

bulunmuştur. 

1.1.4.1. Hz. Eyyûb’un Hastalığı 

Şeytan, oldukça varlıklı olan Hz. Eyyûb’un ibadet etmesine dayanamamış ve 

Allah’a “bana izin ver onun bütün malını, mülkünü ve evlatlarını elinden alayım. 

Göreceksin ki sana isyan edecek.” demiştir (Taberî, 2021: 297). Yüce Allah’ın izin 

vermesi sonucu elindeki bütün servetini ve birçok evladı olmasına rağmen hepsini 

kaybetmiştir. Fakat Hz. Eyyûb, başına gelen musibetlere rağmen Allah’a secde 

etmekten geri durmayınca Allah bir de sağlığıyla imtihan etmiştir. Zamanla hastalığı 

artmış vücudunun her yerini kurtlar sarmış, etleri çürümeye, dökülme ve kokmaya 

başlamıştır.  

Mevlânâ, Hz. Eyyûb’un hastalığına toplam dört yerde11 değinmiştir. Şair, Hz. 

Eyyûb’un başına gelenlerden sonra yine de Allah’ı zikretmesini ve ona olan sadakatini 

aşığın aşkına olan sevgisine benzetmiştir. Birkaç örnek: 

   ا ااااااااااااااا ب نگشااااااااااااااا  ا  بااااااااااااااا  ساااااااااااااااش 

 

 کاااااااااااام م  اااااااااااا  سااااااااااااش   اااااااااااا  ساااااااااااا ش    

 

Süleyman saltanattan usandı 

(Fakat) Eyyûb belaya doymadı (Mevlânâ, 1384 hş: 425). 

Bazı mutasavvıflar, Hz. Eyyûb’un Allah’a dua etmesi sunucu inen “Ayağını yere 

vur!” (Sad: 38/42) ayetini raks etmek olarak yorumlamışlardır (Şahin, 2022: 228). 

Tasavvufi açıdan incelendiği zaman vecd ile yapılan raks, bir sema yöntemidir. 

Mevlânâ da bu nedenle Hz. Eyyûb’un ayağını yere vurmasını raks etmek şeklinde 

yorumlayarak onun kurtlanan vücuduyla Allah’ı zikretmesine değinmiştir: 

 بااااا     ااااا  پ کااااا م  ااااا د انااااا ی بااااا  پااااا  ک   ااااا 

 

 بااار دی   ن آ   اااا    کااا مجااا   ه  ااا  ا ااا ب ن 

 

                                                           
11 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 1116, 1191). 



19 
 

 
 

Can Eyyûb peygamber gibi o lütfun ve keremin zevkiyle 

Kurtlarla dolu vücuduyla belalar içinde raks eder (Mevlânâ, 1384 hş: 921). 

1.1.4.2. Hz. Eyyûb’un Sabrı 

Hz. Eyyûb başına gelen onca belaya rağmen Allah’a şükretmekten hiçbir zaman 

geri durmamıştır. Karısının “Allah’a lanet et de öl!” sözüne karşılık olarak “Allah iyilik 

verirken sesimizi çıkarmazken kötülük verirken nasıl isyan ederim.” diyerek zorlu acılar 

çekmesine rağmen şükrüne sadık kalmıştır (Harman, 1995: 17). 

 Toplam dört yerde12 Hz. Eyyûb’un sabrına değinen Mevlânâ, onun sağlığına 

tekrar kavuşacağı günü isyan etmeden beklemesini, kendisinin sevgiliye kavuşacağı 

günü beklemesine benzetmiştir. Bazı beyitlerde ne kadar çok sabrettiğini belirtmek için 

Eyyûb’un (a.s) sabrının, kendi sabrının yanında değersiz olduğunu söylemiştir. Birkaç 

örnek:  

 کاااا  انااااا ی تااااب  ا ااااا بو ن  ناااا  بااااا د  ااااا ی ا  د 

 

 چ اااا   تااااب    ا ناااا  چ اااا      اااار   ت  ش اااار  

 

O kadar yumuşak huylu, temkinliydim ve o kadar sabır timsaliydim ki 

Eyyûb bile benim kadar sabredemezdi yârine ey gönül! (Mevlânâ, 1384 hş: 539). 

 ط  اار   ااو داابو اناا ی آ اا بر کاا  ا ااو ک ی  اا  بر

 

    ا اا برتاا  گاا  ر کاا  و باا  و  اا بر  هاار تااب   

 

Sen bu güzellikle beraber ne için Eyyûb’un sabrı dersin 

Ve fitne içinde faydasız iş bu diye kargaşa çıkarırsın (Mevlânâ, 1384 hş: 539). 

1.1.4.3. Hz. Eyyûb’un Sağlığına Kavuşması 

Hz. Eyyûb, dostlarının arkasından konuşması sonucu Allah’a dua etmiştir. Hz. 

Eyyûb’un duasını kabul eden Yüce Allah, ona ayaklarını yere vur emrini vermiştir. 

Eyyûb ayaklarını yere vurunca yerden su çıkmıştır. Çıkan suların ilkiyle yıkanmış 

ikincisinden de içmiş ve şifa bulmuştur. Daha sonra Allah, Hz. Eyyûb’a malının ve 

evlatlarının iki katını vererek sabrına karşılık onu mükafatlandırmıştır.  

                                                           
12 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 930, 1014). 



20 
 

 
 

Mevlânâ yaklaşık dokuz yerde13 Hz. Eyyûb’un sağlığına kavuşmasına 

değinmiştir. Ayaklarının altından çıkan suyu “Eyyûb’un çeşmesi” olarak nitelendiren ve 

birçok yerde ayağını yere vurmasına değinen şair, gerçekten Allah dostu olan kişinin 

ümidini hiçbir zaman kaybetmemesi gerektiğini vurgulamıştır. Birkaç örnek:  

Mevlânâ, Sâd suresinin 42. ayetine “Ona “Ayağını yere vur. İşte sana 

yıkanacağın, içip şifa bulacağın serin bir su!” dedik” işaret ederken Eyyûb peygamberin 

kıssasına telmihte bulunmuş ve şifanın yalnız Allah’tan geleceğini ve ondan hiçbir 

zaman ümit kesilmeyeceğini vurgulamıştır: 

 هاااااا  کاااااا   اااااا  د ایکاااااا  ا  پاااااا     اااااا  ک باااااا 

 

 کااااااااااا بره    ااااااااااا  ا ااااااااااا بر  ا  پااااااااااا   ه ر 

 

Eyyûb ile aynı hırkayı giymişsin o yüzden sürekli ayağını yere vuruyorsun 

Her kim “ayağını yere vur” sesini duyarsa o vefa ayağını (yere) vurur (Mevlânâ, 1384 

hş: 239). 

 هااا  چ ااا     هااا   ااا ب  هااا    ااا     هااا   اااش  و

 

  ااااااااااااا   د    قااااااااااااا ب  س چشااااااااااااا   ا ااااااااااااا ب  

 

Yakûb’un gönlünün sığınağıyım, Eyyûb’un çeşmesinin kaynağıyım 

Hem çirkin hem güzelim hem Hüsrev’im ben hem Şirin (Mevlânâ, 1384 hş: 749). 

Mevlânâ, bazen de kendi yolunu arayan dervişleri, Eyyûb peygamberin şifa 

aramasına benzetmiştir. Şair, tasavvufi düşünce yapısıyla insanın beladan ve çirkin 

işlerden dönüp aşkın yolunu tercih etmesini ruhun şifasını bulması olarak ele almıştır ve 

Allah’ın Hz. Eyyûb’a şifa bahşetmesi gibi kendi şifasını arayanların da aynı şekilde 

davranmalarını söylemiştir: 

 بشاااااااااااا  بشاااااااااااا  کاااااااااااا  د ا  هاااااااااااامای ا اااااااااااا بر

 

 ب شااااااااربشاااااااا  بشاااااااا  کاااااااا  ج اااااااا     جاااااااا   مر 

 

Gel gel ki güzellik ve yücelik bağışlayasın 

Gel gel ki binlerce Eyyûb’un şifasısın (Mevlânâ, 1384 hş: 1235). 

                                                           
13 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 245, 357, 514, 718, 871, 1044). 



21 
 

 
 

1.1.5. Hz. Hızır 

Hangi dönemde yaşadığı, peygamber olup olmadığı ve ölüm tarihi bilinmeyen Hz. 

Hızır hem dinî hem de mitolojik bir karakterdir (Çelebi, 1998: 406-409). Ayak bastığı 

yerlerin yeşerdiği rivayet edilmiştir ( Yahakkî, 1386 hş: 332).  

Peygamber olduğu kesin olarak bilinmese de Kur’ân-ı Kerîm’de geçen kendisine 

ilim ve rahmet verilen salih kulun, Hz. Hızır olduğu düşünülmektedir (Çelebi, 1998: 

406). Kur’ân-ı Kerîm’de geçen olay şu şekilde aktarılmaktadır: Bir vakit Mûsâ genç 

adamına, “Ta iki denizin birleştiği yere varmadıkça yahut (bu yolda) senelerce 

yürümedikçe durup dinlenmeyeceğim” demişti.  Her ikisi, iki denizin birleştiği yere 

varınca balıklarını (yoklamayı) unuttular. Balık denizde yolunu tutup gitmişti. Oradan 

uzaklaştıklarında Mûsâ genç adama, “Yiyeceğimizi getir. Gerçekten şu yolculuğumuz 

yüzünden yorgun düştük” dedi.  Genç, “Gördün mü, dedi, o kayanın yanında 

konakladığımız zaman balığı unuttum! Onu sana söylemeyi bana unutturan, şeytandan 

başkası değildir.” Balık, şaşılacak bir şekilde denizde yolunu tutup gitmişti. Mûsâ, “İşte 

aradığımız bu idi” dedi. Hemen izleri üzerine geri döndüler. Derken, kullarımızdan 

birini buldular ki ona katımızdan bir rahmet vermiş ve ona nezdimizden bir ilim (Ledün 

ilmi) öğretmiştik. Mûsâ ona, “Senin öğrendiğin doğruya ulaştıran bilgiden bana da 

öğretmen için sana tâbi olayım mı?” dedi. O kul, “Doğrusu sen benimle beraberliğe 

sabredemezsin, (iç yüzünü) kavrayamadığın bir şeye nasıl sabredersin?” dedi.  Mûsâ, 

“İnşallah sen beni sabreder bulacaksın. Senin sözünden dışarı çıkmam” dedi.  O da 

“Eğer bana tâbi olursan, sana o konuda bilgi verinceye kadar hiçbir şey hakkında bana 

soru sorma!” diye tembih etti. Bunun üzerine birlikte yürüdüler. Kıyıya ulaşıp gemiye 

bindikleri zaman o kul gemiyi deldi. Mûsâ, “İçindekileri boğmak için mi onu deldin? 

Gerçekten sen çok kötü bir iş yaptın!” dedi. Kul, “Ben sana, sen benimle beraberliğe 

sabredemezsin, demedim mi?” dedi. Mûsâ, “Unuttuğum şeyden dolayı beni paylama ve 

işimi çıkmaza sokma!” dedi. Yine yola koyuldular. Nihayet bir gence rastladıklarında, o 

kul hemen onu öldürdü. Mûsâ dedi ki: “Masum bir insanı, bir cana karşılık olmaksızın 

katlettin ha! Gerçekten sen fena bir şey yaptın!” O kul, “Sana, benimle beraber olmaya 

asla sabredemezsin dememiş miydim? dedi. Mûsâ, “Eğer bundan sonra sana bir şey 

sorarsam artık bana arkadaşlık etme! Bu takdirde hakikaten benden yana mazeretin 

sonuna ulaşmış olursun” dedi. Yine yürüdüler. Nihayet bir köy halkına varıp onlardan 



22 
 

 
 

yiyecek istediler. Ancak köy halkı onları misafir etmekten kaçındı. Derken orada 

yıkılmak üzere bulunan bir duvarla karşılaştılar, o hemen onu doğrulttu. Mûsâ, 

“Dileseydin, elbet buna karşı bir ücret alırdın” dedi. O cevap verdi: “İşte bu, 

beraberliğimizin sona ermesidir. Şimdi sana, sabredemediğin şeylerin iç yüzünü haber 

vereceğim” dedi. “Gemi var ya, o, denizde çalışan yoksul kimselerindi. Onu delerek 

kusurlu hale getirmek istedim. (Çünkü) onların gideceği yerde her (sağlam) gemiyi gasp 

etmekte olan bir kral vardı.  Gence gelince, onun anne babası mümin kimselerdi; gencin 

onları sonunda azgınlık ve nankörlüğe düşürmesinden korktuk.  Böylece istedik ki, 

Rableri onun yerine kendilerine ondan daha temiz ve daha merhametlisini 

versin. Duvara gelince o, şehirde iki yetim çocuğun idi; altında da onlara ait bir define 

vardı; babaları ise iyi bir adamdı. Rabbin istedi ki, o iki çocuk güçlü çağlarına 

erişsinler ve rabbinden bir rahmet olarak definelerini çıkarsınlar. Ben bunları 

kendiliğimden yapmadım. İşte, hakkında sabredemediğin şeylerin iç yüzü budur.” 

(Kehf: 18/60-82).  

Hızır’ın (a.s), Hz. İlyas’ın lakabı olduğunu veya Hz. Hızır’ın denizde Hz. İlyas’ın 

da karada yaşadığı ve sık sık bir araya gelen iki dost oldukları rivayetler arasında yer 

almaktadır (Pala, 2020: 204). Bir gün Hızır (a.s), Hz. İlyas ve İskender âb-ı hayatı 

aramaya başlamışlardır Hz. Hızır ve Hz. İlyas, İskender’den ayrılmış ve yemek molası 

vermek için bir akarsuyun başına oturmuşlardır. Pişmiş balığı yemek için ellerini 

yıkayan Hz. Hızır’ın elinden balığın üstüne su damlayınca balık canlanmış ve suyun 

içine atlamıştır. Âb-ı hayât olduğunu anlayan Hz. İlyas ve Hızır (a.s), suyu içmiş ve 

yıkanmışlardır. İskender’e de haber vermek için oldukları yerden ayrılmış geri 

döndükleri zaman da suyu yerinde bulamamışlardır (Şemîsâ, 1375 hş.: 249). 

Ölümsüzlüğe kavuştuğu düşünülen Hz. Hızır’ın dünyada yardıma ihtiyacı olanların 

imdadına yetiştiğine inanılır. Hz. Hızır’ı görenler eski kıyafetler giymiş bir dilenciye 

benzediğini ve bu şekilde halk arasına karıştığını söylemişlerdir. Bu nedenle “Kul 

sıkışmayınca Hızır yetişmezmiş” atasözü yaygın olarak kullanılmaktadır (Onay, 2021: 

189). 



23 
 

 
 

Yaklaşık yetmiş üç yerde14 Hz. Hızır’ın ismine değinen Mevlânâ, bazen Hızır’ın 

(a.s) âb-ı hayâtıyla ahiret yurdunda bulunan Kevser suyunu bir arada kullanarak 

sevgilinin bunlardan daha güzel olduğunu belirtmiştir. Çünkü bütün bunların tek 

yaratıcısı olan ilâhî sevgili, yarattığı bütün varlıklardan daha da güzeldir. Mevlânâ da 

ayrılığın acısını ve içindeki yangını tasvir ederken bu yangının ne âb-ı hayâtla ne de 

Kevser havuzuyla söneceğini, susuzluğunu yalnızca sevgilinin vuslatının dindireceğini 

bildirmiştir: 

 چا ا چا ا دها    شا  ما   تا  ه ا  آتاو  

 

    ا     شا ی آب   کا ر       ا  چشا   

 

Hızır’ın kaynağından, Kevser’den ve âb-ı hayâttan daha güzelsin 

Senin ayrılığının ateşiyle ağzı kuruyan benim neden neden? (Mevlânâ, 1384 hş: 24). 

Mevlânâ sevgilinin üstünlüğünü anlatırken Hz. Hızır’a ve âb-ı hayâta değinmiştir. 

Hızır (a.s), hayat suyundan içip ölümsüz olsa da sevgiliye kavuşmadığı sürece âb-ı 

hayatın bir önemi olmadığını ve sevgilide bulduğu mutluluğun bundan daha üstün 

olduğunu bildirmiştir. Aynı zamanda âb-ı hayâtla sonsuz bir ömre kavuşan Hz. Hızır’ın 

sevgiliye olan özleminin dinmediğini söylemiştir: 

  ای  سااااابم     شااااا ی آب دی

 

 دای  ساااااش   مشااااا   بااااا    ااااا   

 

 دای  چااا  تااا  کااا  بااا د بااا   گااا 

 

 ن   اااااا  یا  شاااااا ی آب   اااااا  

 

Gönlünün ortasında, âb-ı hayâtta ve çayırda bir Hızır var. 

Sende olanın haberini alsaydı 

Hızır âb-ı hayâtı gözetmezdi (Mevlânâ, 1384 hş: 1111). 

 ع ش  اااااا  آی  م اااااا     اااااا  باااااا 

 

  ش ت اااا  سااااش آب   اااا  چاااا  اگاااا  

 

Hızır her ne kadar hayat suyuna kanmış olsa da 

Senin dudaklarına büyük bir istek duyuyor (Mevlânâ, 1384 hş: 141). 

                                                           
14 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 22, 32, 42, 56, 77, 97, 100, 122, 124, 141, 164, 204, 245, 252, 263, 

265, 292, 305, 317, 325, 333, 336, 349, 372, 432, 445, 495, 505, 539, 558, 626, 572, 687, 707, 717, 754, 

785, 789, 791, 819, 831, 852, 861, 863, 878, 941, 955, 1094, 1018, 1030, 1042, 1102, 1139, 1148, 1190, 

1215, 1222, 1229, 1246, 1262, 1285). 



24 
 

 
 

Âb-ı hayâtın karanlıklar ülkesinde olduğu rivayet edilmiştir. Âb-ı hayâtı bulmak 

için yola çıkan Hz. Hızır, karanlıklar ülkesinde bir nur görmüş ve bu sayede âb-ı hayâta 

ulaşmıştır (Ocak, 1988: 2). Mevlânâ da bu olaya telmihte bulunarak karanlığı, insanın 

içinde bulunduğu sıkıntılara benzetmiştir. Hızır’ın karanlıklar içerisinden aydınlığa 

kavuşup daha sonra ölümsüz olarak refaha kavuşması gibi insanoğlunun da bu dünyada 

çektiği sıkıntıları sabırla aştıktan sonra ahiret hayatında ebedî bir huzur içerisinde 

yaşayacağını bildirmiştir: 

 یساا مر ظ  اا ی دی یا   اا   شاا ی کاا ب

 

 اب م ااو   کااو تااب  اباا   ظ  اا ی دی 

 

Karanlığa düştüğün zaman sabret, çekinme 

Çünkü Hızır’ın âb-ı hayâtı karanlıktan geliyor (Mevlânâ, 1384 hş: 223). 

Mevlânâ, bazı yerlerde âb-ı hayâtı nefsin elinden kurtaran ilâhî aşk yoluna 

benzetmiştir. Dünyalık işlere dalanların uykuda olduğunu söyleyen Mevlânâ, insanın 

geçici dünya hayatında ne kadar varlıklı ve gösterişli olursa olsun ahiret hayatı için 

çabalamadığı sürece yok olmaya mahkûm olacağını bildirmiştir. Bu yüzden Hızır’ın âb-

ı hayâta kavuştuktan sonra ebedî bir yaşam sürüp yardıma muhtaçlara el uzatması gibi 

insanın da dünyaya Allah için bir iz bırakmasıyla mümkün olacağını ifade etmiştir: 

 هرررر نخررررآنش ررررآ  نسیررررشن  ن رررر  ن  رررر  نی  رررر 
 

  رررررر  ضنسنن  ررررر نش ررررررآ  ضگررررر ن   ررررر  نآن 
 

(Diyelim ki) Üstünsün ve eşsizsin (fakat) Hızır’ın suyundan içmedin 

Kim olursa olsun onun suyundan içmezse ölüme esir olur (Mevlânâ, 1384 hş: 334) 

 کاااااام  اااااا اب ب جاااااا    ب اااااا    ساااااا د    اااااا د

 

  ناااااا   مرتااااااا    آب   اااااا  باااااا  تاااااا     اااااا  

 

Sen uyumuşsun ve sana (yüzüne) Hızır’ın suyunu serpiyor 

Uykudan uyan da ebedîlik kadehini al diye (Mevlânâ, 1384 hş: 344) 

 کااا د ب  ااا  طااا ا   ااا ر   ااا  چااا  

 

  شااااا ی آب   یا ع ااااا  ج مااااا  

 

Beden elbisesini Hızır gibi 

Âb-ı hayâtla güzelce düzeltmek gerek (Mevlânâ, 1384 hş: 390). 

Allah ve insan arasında bir perde olduğunu ve tasavvufta belirli bir mertebeye 

ulaştıktan sonra bu perdenin ortadan kalkacağını dile getiren Mevlânâ, perde kalktıktan 



25 
 

 
 

sonra sırlara erişen salikin Allah tarafından Hızır’a verilen ledün ilmine sahip olacağını 

bildirmiştir:  

  اااا   مااااو ع اااا      اااا  ه    اااا 

 

 ت ااااا م دی  باااا  پااااا د  ب اااا  د چاااا   

 

Perde yandığı zaman (insan) Hızır hikâyelerini de ledün ilmini de tamamen öğrenir 

(Mevlânâ, 1384 hş: 809). 

Beyitlerinde Hz. Hızır’dan övgüyle bahseden Mevlânâ, âb-ı hayâta kavuşmak için 

önce Hızır (a.s) gibi bir yol göstericinin olması gerektiğini bildirmiştir. Âb-ı hayâttan 

maksat ebedî ahiret yurdudur. O, nefsi yenmek ve cenneti kazanmak için önce yol 

gösteren bir rehbere ihtiyaç olduğunu belirtmiştir. Asıl ölümsüzlüğün hakkın sırlarına 

ermek olduğunu ve ebedî sevgilinin aşkına layık olmanın daha makbul olduğunu 

anlatırken de Allah’ın rahmet ve ilim verdiği Hz. Hızır’ın ismine değinmiştir: 

   ااااااااااااااااااااا  یا آب ااااااااااااااااااااا ای ب   ااااااااااااااااااااا ر

 

 نب نااااااااااااااااااااا ی  بااااااااااااااااااااا  آب  شااااااااااااااااااااا ی مر 

 

Âb-ı hayâta yol bulamıyorlar 

Hızır gibi suyu içmiş (biri) gerek (Mevlânâ, 1384 hş: 1280). 

 م ااااو جاااا   نشاااا بر جااا    تاااا  و بااار

 

 گ ااا    ااا   شااا ا  آب ب  ااا   بااا  

 

Hayat suyunu çok aradım, Hızır şöyle dedi: 

O’na kavuşmadıkça can bulamazsın can eyleme (Mevlânâ, 1384 hş: 810). 

 پششااااا  چااااا ا ن شااااا م چااااا    ااااا ی  ااااا ی گشااااا ر

 

   اااا ی چاااا ا ن اااا ان  کاااا ب  شاااا ی  اااا ید  

 

Sana nasıl Hızır demeyeyim ki hayat suyundan içtin 

Huzurunda neden ölmemeyim yardan da öte yar oldun (Mevlânâ, 1384 hş: 1185). 

Hz. Mûsâ’nın Hızır’la (a.s) hikâyesine de değinen Mevlânâ, Hızır’ın gemiyi 

delmeseydi zâlim kralın, yoksul gencin gemisini yağmalayacağına temas etmiş ve 

dünya hayatında da hiçbir şeyin dört dörtlük olmayacağını, olursa da insanoğlunun 

ilerleyemeyip yerinde sayacağını bildirmiştir: 

 کشااا ر چااا  نشاااا  ر تااا  نااا  کشاااا ر کااا    گاااا  

 

 کشاااااااا ر    اااااااا   ب  اااااااا  دی آبگشاااااااا    اااااااا  

 

Hızır’ın denizinde geminin delik olması gerekir 

Gemiyi kırmadığın zaman demir atar gidemezsin (Mevlânâ, 1384 hş: 1202). 



26 
 

 
 

1.1.6. Hz. İbrâhim  

Halil olarak da bilinen Hz. İbrâhim yine sapkınlığa uğrayan, annesi ve babası da 

dahil herkesin puta taptığı bir kavme peygamber olarak gönderilmiştir (Köksal, 2021: 

1/141-148). Doğduğu dönemin kralı olan Nemrud bir rüya görmüş ve bu rüyadan sonra 

ülkede doğan bütün erkek çocuklarını iki yıl boyunca katletmiştir. Fakat Hz. İbrâhim’in 

annesi, onu gizlice bir mağarada doğurmuştur (Batuk, 2006: 555).  

Hz. İbrâhim küçük yaşlarda henüz yaratıcıyı tanımadığı halde insanların elleriyle 

yaptıkları bu heykellere tapmalarına anlam verememiş ve halkı uyarmaya başlamıştır. 

Fakat insanlar bu uyarılara kulak asmamıştır. Bir gün putperestlerin bayramı olduğu için 

halk kurban kesmek için şehrin dışına çıktığı sırada İbrâhim (a.s.), puthanedeki bütün 

putları yıkmıştır. İnsanlar geri dönüp putları o halde görünce Hz. İbrâhim’in yaptığını 

anlamış ve Nemrud’a bildirmiştir. Nemrud Hz. İbrâhim’i cezalandırmak için bir ateş 

yakmış ve onu ateşe atmıştır (Harman, 2000: 270). Fakat Allah’ın “Ey ateş! İbrâhim’e 

karşı serinlik ve esenlik ol” emriyle Hz. İbrahim’i ateş yakmamıştır (Kur ‘an-ı Kerîm, 

Enbiya, 21/69). Bazı kaynaklarda İbrâhim’in (a.s) atıldığı ateşin birden gül bahçesine 

dönüştüğü söylenmektedir (Pala, 2020: 224-225).  

Bir gün Hz. İbrâhim’in Allah’a sorduğu sorudan dolayı kuşlar üzerinden verilen 

mesaj Kur’an’da şu şekilde aktarılmaktadır (Ateş, 2016: 10): “Rabbim! Ölüleri nasıl 

diriltiyorsun, bana göster!” deyince, Rabbi “Yoksa inanmıyor musun?” demişti. O 

“Hayır inanıyorum, fakat kalbim tam kanaat getirsin diye” cevabını verdi. Rabbi 

“Kuşlardan dört tane al, onları kendine alıştır, sonra (parçalayıp) her bir tepeye 

onlardan bir parça bırak, sonra onları çağır. Koşarak sana gelecekler ve şunu bil ki, 

Allah hep galiptir ve hikmet sahibidir” buyurdu (Bakara: 1/260).  

Hz. İbrâhim’e zulmeden Nemrud da bir rivayete göre kendisine musallat olan bir 

sivri sineğin burnundan içeri girmesiyle şiddetli ağrılar çekmiştir. Dayanılmaz ağrıları 

kesmek için kendini tokmakla dövdürmüş ve sonunda ölmüştür (Batuk, 2006: 555). 

Mevlânâ yaklaşık altmış yerde Hz. Halil ve Hz. İbrâhim isimlerine temas etmiştir. 

Onun putları yıkmasından, kuşlarından ve Nemrud’un ateşinden bahsetmiştir. 



27 
 

 
 

1.1.6.1. Hz. İbrâhim’in Parmağını Emmesi 

 Annesi Hz. İbrâhim’e hamile kalınca Nemrud çocuğunun canına kıymasın diye 

bir mağarada doğurmaya karar vermiştir. Mağarada kalan Hz. İbrâhim, acıktığı zaman 

parmaklarını emmiş ve parmaklarından süt geldiği rivayet edilmiştir (Şemîsâ, 1375 hş: 

79).  

Mevlânâ gazellerinde iki yerde Hz. İbrâhim’in parmağını emmesi kıssasına 

değinmiştir:  

 م شاااااااااااااا مر ا  ساااااااااااااا  انگشاااااااااااااا   ااااااااااااااش  

 

 آ اااااااااااا  اناااااااااااا ی داااااااااااا ی دی ط  اااااااااااار   شاااااااااااار 

 

Sonunda mağarada Halil bebekken 

Parmağının ucundan süt emmişti (Mevlânâ, 1384 hş: 329). 

 ا  اتااااااااب شو  اااااااا  و مم اااااااا   گ  اااااااا  باااااااا  

 

 ن اااااا ی    شاااااار کااااااو آ اااااا  کاااااا   اااااای     ااااااش  

 

Halil’e bak yine iki parmağından 

Bal ve süt çekip emiyor (Mevlânâ, 1384 hş: 484). 

1.1.6.2. Hz. İbrâhim’in Rabbini Araması 

Hz. İbrâhim henüz çocuk yaşlardayken babası Âzer’in15 yaptığı putlara tapmayı 

reddetmiş ve yaratıcıyı aramaya başlamıştır. Bir gece gökyüzüne bakarken yıldızların ne 

kadar parladığını fark etmiş ve benim Rabbim budur demiştir. Fakat sabah uyandığında 

yıldızın kaybolduğunu görünce benim ilahım bu olamaz demiştir. Daha sonra güneşin 

büyük ve yakıcı olduğunu görünce Rabbinin o olduğunu düşünmüştür. Fakat gece 

olunca o da kaybolmuş ve ay çıkmıştır. Rabbinin ay olduğunu düşünen Hz. İbrâhim, 

sabah olunca diğerleri gibi onun da kaybolduğunu görmüş ve Rabbinin bütün bunları 

yaratan ve tüm varlıkların dışında olan yüce bir kudret olduğuna karar kılmıştır (Yar, 

2006: 97).  

Mevlânâ üç yerde16 Hz. İbrâhim’in Rabbini araması kıssasına telmihte bulunurken 

dervişin onun gibi Allah dostu ise yanlıştan geri durmasını nasihat etmiştir. 

                                                           
15 bkz: Âzer. 
16 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 342, 415). 



28 
 

 
 

 گااااا  تااااا    شااااار    ااااار ا اااااو هااااا  د  یا بگااااا  ق

 

   ی اااااااش  یا ک ااااااا  ر مااااااا  یا بااااااا د   ااااااا  ر 

 

Güneş tutulur ay tutulur 

Sen zamanın Halil’iysen ikisine de hayır de (Mevlânâ, 1384 hş: 79). 

  ی نااااااااا  دی   ی اااااااااش  ک مااااااااار کااااااااار یسااااااااار

 

 گااااااااا ی ا    ی اااااااااش     مااااااااا  چااااااااا     شااااااااار 

 

Halil gibi güneşten de vazgeç aydan da 

Yok değilse kusursuz güneşe nasıl ulaşırsın (Mevlânâ, 1384 hş: 1170). 

1.1.6.3. Hz. İbrâhim ve Nemrud  

Hz. Nûh’un soyundan geldiği düşünülen, kudretli ve zalim kral Nemrud, Hz. 

İbrâhim zamanında Babil yöresinde hüküm sürmüştür (Batuk, 2006: 554). İhtişamlı 

hayatından başı dönen Nemrud, kendisini tanrı olarak ilan etmiş ve halkı kendisine 

tapması için zorlamıştır (Şemîsâ, 1375 hş: 579). Gördüğü rüya sonucu tahttan olma 

korkusuyla iki yıl boyunca yeni doğan bütün çocukları öldürtmüştür. Fakat ondan 

habersiz doğup büyüyen Hz. İbrâhim, bir süre sonra Nemrud’a karşı gelip dinini kabul 

etmeyince kendisini zindana atmış ve çeşitli işkenceler yapmıştır. Sonunda bir sinek 

yüzünden dayanılmaz acılar çekmiş ve bundan kurtulmak için başına tokmakla 

vurulmasını emretmiştir. Ancak bu hareket onun ölümüyle sonuçlanmıştır.  

Yaklaşık altı yerde17 sadece Nemrud’dan bahseden Mevlânâ, Nemrud’u nefse 

veya kötü insanlara benzetmiş; onun kulağına giren sineği de Allah dostlarına teşbih 

etmiştir. Birkaç örnek:  

 تااااااا  ا اااااااو م گااااااا  کااااااا  چااااااا   پشااااااا  نااااااامای  

 

 بااااااااااا  ه ااااااااااا   ااااااااااا   ن ااااااااااا  دا  ب  ااااااااااام   

 

Himmetle Nemrud’ların kanını dökeriz 

Sen bizim sivrisinek gibi çelimsiz olmamıza bakma (Mevlânâ, 1384 hş: 613). 

 ن اااااا  د یا بااااااا  د اااااا      جااااااا د کاااااا د   ااااااا نر

 

 پشاااا  نشاااام باااا د   اااا ید  ساااا    ی ااااو  اااا    کاااا د  

 

Sivrisinek de şarap içmiş, başını sakalını kaybetmiş 

Nemrud’un varlığını hançerle yok etmiş (Mevlânâ, 1384 hş: 1153). 

                                                           
17 Diğer örnek: (Mevlânâ, 1384 hş: 13, 310, 370). 



29 
 

 
 

Mevlânâ, kalp gözü kapalı olan kişileri anlatırken Nemrud’un hayatına 

değinmiştir. Onun hırstan ve kibirden hakikati görememesi gibi gözüne perde inmiş 

insanların da Allah yolundaki cevapları göremediğini savunmuştur. Gözünden ve 

gönlünden perde kalkan insanların da sorularına kolayca cevap bulduğunu bildirmiştir. 

Örnek: 

 بااااااااا  و   ااااااااا ب ن  ااااااااا     شااااااااار یا ن ااااااااا  د

 

 سااااا ب ااااا  سااااا     جااااا ابر کااااا  انااااا ی ا اااااو پ د  

 

Bu perdenin içindeki soru ve cevap çoktur 

Bu perde yüzünden Nemrud Halil’i görmedi (Mevlânâ, 1384 hş: 365). 

1.1.6.4. Hz. İbrâhim’in Putları Yıkması 

Ebeveynleri dahil etrafındaki herkesin putlara taptığı kavme yaptıklarının birer 

hurafeden ibaret olduğunu anlatmaya çalışan Hz. İbrâhim, bir gün herkesin bayram için 

başka bir yere gittiği sırada puthaneye girmiş ve en büyük put hariç hepsini kırmıştır. 

İnsanlar gelip vaziyeti görünce Hz. İbrahim’in yaptığını anlamış ve onu 

tutuklamışlardır. 

 Mevlânâ yaklaşık beş yerde18 kıssada geçen İbrahim’in (a.s) putları yıkma olayına 

değinmiştir. Bazen putları âşığa teşbih etmiş ve Hz. İbrahim’in putları yıkması gibi 

sevgilinin de aşığının gönlünü yıkıp geçtiğini söylemiştir. Fakat yine de çektiği acılarla 

var olduğunu ve doğru yolu bulduğunu savunmuştur. 

 ا و نا  با  با  یا کا  ب  ا  چا     اش و با   ا و

 

 ا ااو ناا  باا  د  یا کاا  د باا  دساا  دی  اا نو ک اا  

 

Gönle bu yetmez mi ki sevgili, kanına el uzatmış 

Puta bu yetmez mi ki Halil gibi put kıran olmuş (Mevlânâ, 1384 hş: 788). 

 جااااااااااا   پااااااااااا   د عقااااااااااار   بااااااااااا   ا   ااااااااااا و

 

 هاااااااااا  ب اااااااااار یا کاااااااااا     اااااااااا ر ا    شاااااااااار 

 

Ey Halil, kırdığın her put 

O put can bulur ve akıllanır (Mevlânâ, 1384 hş: 808). 

 م ااااا    اااااش   ماااااو ک ااااا   ساااااش  آمااااا م ا  آ ی 

 

 یااااا     ااااا  هااااا  ک اااااربهااااا  ت ا اااااش م ب ااااار ب  

 

                                                           
18 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 307, 885). 



30 
 

 
 

Herkesi aldatmak için nice putlar yonttum 

Halil’in sarhoşuyum ben bugün Âzer’liğe doydum (Mevlânâ, 1384 hş: 986). 

1.1.6.5. Hz. İbrâhim’in Ateşe Atılması 

Nemrud, Hz. İbrâhim’e kendisine iman etmesi için işkence etse de o, Allah’a 

iman etmekten hiçbir zaman vazgeçmemiştir. Bunun üzerine Nemrud, şehir meydanında 

büyük bir ateş yaktırmış ve Hz. İbrâhim’i o ateşe attırmıştır. Fakat ateş, Allah’ın 

emriyle onu yakmamış bilakis ona esenlik olmuştur. Hatta içine atıldığı ateşin gül 

bahçesine döndüğü rivayetleri de vardır.  

Mevlânâ, yaklaşık otuz bir yerde19 Hz. İbrâhim’in ateşe atılmasına değinmiştir. 

Ateşi bazı beyitlerde âşığın çektiği sıkıntılara benzetmiş ve zatın gerçek âşık olduğu 

takdirde ateşin gül bahçesine dönüşeceğini söylemiştir. Bazı beyitlerde ise ateşi dünya 

hayatına benzeterek doğru yolda sabırla ilerleyince Allah’ın bu ateşi gülistana 

çevireceğinden söz etmiştir. Birkaç örnek: 

  م ع شااااا بااااا  م  ااااا   ااااا د گااااا    دی نااااا ی سااااا

 

 گ ااااااااااا   ماااااااااااو د  انااااااااااا  پش سااااااااااا     ش نااااااااااا  

 

Dedim ki ben divaneyim sürekli Halil gibi 

Ateşin içinde Rabbime Selamun Aleyküm derim (Mevlânâ, 1384 hş: 531). 

  ا  آتااااااو ن اااااا  د یا ا اااااا       ن اااااا  و ک اااااا 

 

 بیااااااا    شااااااار    شااااااا و آتاااااااو دهااااااا  ا ااااااا    و 

 

Halil’i için ateş yaktı ve ateşe attı 

Ve o Nemrud’un ateşini çiçek ve yaban gülüne çevirdi (Mevlânâ, 1384 hş: 215). 

Mevlânâ bazen Hz. İbrâhim’in atıldığı ateşi anlatırken “ateş” anlamına gelen 

babası Âzer’in ismini kullanmış yani tevriyeli anlatıma başvurmuştur. Ölüm zorlu olsa 

da salikler için sevgiliye kavuşma vakti olduğu için o ateşe benzeyen zorlu yol Hz. 

İbrâhim’e esenlik ve bahçe olan ateş gibi gelmiştir. Onlar sonsuz rahmete ve cennete 

kavuşmuşlardır. 

 بااااا   اسااااا    آب  شااااا ا  گااااا  آ ی اسااااا  مااااا د 

 

 بااااااا دای ا اااااااو طبااااااا  یا   ااااااا ا   شااااااار  ااااااا  یا 

 

                                                           
19 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 103, 150, 184, 189, 230, 249, 281, 300, 332, 340, 350, 399, 415, 

467, 479, 503, 562, 643, 660, 664, 689, 696, 744, 758, 821, 828, 848, 890, 1011, 1020, 1148-1149). 



31 
 

 
 

Kaldır şu örtüyü zira ölüm ateş (Âzer) gibiyse 

Tanrı Halil’ine bahçedir âb-ı hayâttır (Mevlânâ, 1384 hş: 818). 

1.1.6.6. Allah’ın Hz. İbrâhim’e Kuşlarla Mesaj Vermesi 

Hz. İbrâhim, Allah’a ölüleri nasıl dirilttiğini sorunca Allah, kendisinden dört tane 

kuş beslemesini ve sonra öldürüp bir tepeye bırakmasını buyurmuştur. Yüce Allah’ın 

emrine uyan Hz. İbrâhim, kuşları öldürdükten bir süre sonra hepsinin yanına tekrar 

geldiğini görmüş ve Allah’ın ölüleri dirilttiğine kanaat getirmiştir. 

 Yaklaşık beş yerde20 Hz. İbrâhim’in kuşlarından bahseden Mevlânâ, ilâhî 

sevgilinin yüceliğini ve kudretini belirtmek için kıssaya telmihte bulunmuştur. Birkaç 

örnek:  

 سااااااا م ع شااااااا آ ید  ا  آ  عااااااا    هااااااا  چااااااا ی 

 

 م دااااااااا     ش ااااااااار هااااااااا  سااااااااا ی      پ ک ااااااااا   

 

Halil’in kuşları da başları kesilmiş ve paramparça 

Dördü de o âlemden selam getiriyor (Mevlânâ, 1384 hş: 531). 

Mevlânâ gazellerini zenginleştirmek amacıyla çeşitli sanatlara başvurmuştur. Bu 

sanatlardan biri olan sual ve cevap sanatı dedim-dedi şeklinde zikredilmiştir. Şair 

gazellerinde bu sanatı kullanırken birisiyle diyalog kuruyormuş gibi yazar. Örnek:  

 کو هاااا  ک اااا   پاااا  ا  بااااشوگ اااا  پاااا    باااا   باااا 

 

 گ ااااا  و چااااا    نااااا   کااااا د  مااااا   ابااااا اهش  یا 

 

Ona İbrâhim’in kuşunu nasıl dirilttin dedim 

Kolunu kanadını kır da şimdi (nasıl) uçtuğunu izle dedi (Mevlânâ, 1384 hş: 785). 

 اجااااما  هاااا  تااااو ساااا   ساااا  ب دا اااا   طشاااا ی ر

 

 بااااا  پااااا ی  پااااا ی  گشااااا گرم دااااا   ابااااا اهش  باااااشو  

 

İbrâhim’in kuşlarına bak, paramparça oldular 

(Yine de) her birinin parçası canlanıp kendi başına uçuyor (Mevlânâ, 1384 hş: 987). 

                                                           
20 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 542, 1296). 



32 
 

 
 

1.1.6.7. Hz. İbrâhim’in Konuklarını Ağırlaması 

  Hz. İbrâhim’le aynı dönemde sapkın bir topluma peygamberlik yapan Lût’un21 

(a.s) kavmini helak etmek için gelen melekler, Hz. İshak’ı müjdelemek için Allah’ın 

buyruğu üzerine önce ona uğramışlardır. Hz. İbrâhim, gelen konukları insan zannederek 

onlar için semiz bir dana kesmiş ve hanımına mükellef bir sofra kurdurmuştur. Fakat 

gelen konukların sofradan bir lokma bile yemediklerini görünce gelenlerin insan 

olmadığını anlamış ve korkmuştur (Şahan, 2019: 267-269). “Halil İbrâhim sofrası” 

deyimi Hz. İbrâhim’in kurdurduğu sofradan gelmektedir. 

Mevlânâ da üç yerde bu olaya değinerek olayı hatırlatmış ve kıssaya telmihte 

bulunmuştur. Allah tarafından gönderilen misafirler olduğundan dolayı Hz. İbrâhim’in 

aşka ev sahipliği yaptığını söyleyen Mevlânâ, ilâhî sevgiliye ulaşmak için pintilikten 

uzak durulması ve Hz. Halil gibi cömert davranmak gerektiğini bildirmiştir. Örnekler: 

 ا  کاااااااا م ب  اااااااا نشر ک اااااااا  ع اااااااار ساااااااا شو یامر

 

 جب ئشاااار آمااااا  باااا  می ااااا   بااااا ی د گاااا  تااااا    شااااار 

 

Cebrail bir kez daha Halil’e misafirliğe geldi 

Cömertliğinden semiz danayı kesip kebap yapıyor (Mevlânâ, 1384 hş: 1135). 

 نش ااااااااااااااا  ب ش ااااااااااااااار  ااااااااااااااا   ا  ااااااااااااااا  

 

 گااااااااااااااا ی سااااااااااااااابش ر  ااااااااااااااا ا    ش ااااااااااااااار 

 

Halil’in sofrası hazinenin yoludur 

Pintilik efendinin huyu değildir (Mevlânâ, 1384 hş: 1227). 

 ک ااااااااااااااا گااااااااااااااا    اااااااااااااااش و مشمبااااااااااااااا نر مر

 

  اااااااااااا دمرگاااااااااااا  چاااااااااااا  ی     طبشباااااااااااار  

 

(Aşk) Bazen Ruhullah gibi tabiplik yapıyor 

Bazen de Halil gibi ona ev sahipliği yapıyor (Mevlânâ, 1384 hş: 327). 

1.1.6.8. Hz. İbrâhim’in Kâbe’yi İnşa Etmesi 

Hz. İbrâhim, eşi Hacer ve oğlu Hz. İsmâil’i henüz kundakta bebekken diğer eşi 

Sâre’nin kıskanması sonucu Mekke yakınlarına bırakmıştır22. Yıllar sonra Hz. İbrâhim’e 

                                                           
21 bkz.: Hz. Lût 
22 bkz.: Hz. İsmail. 



33 
 

 
 

Allah tarafından Kâbe’nin yeri gösterilmiş ve kendisi gibi peygamber olan oğlu Hz. 

İsmâil ile birlikte Kâbe’yi inşa etmişlerdir (Harman, 2000: 271).  

Mevlânâ toplam iki yerde Hz. İbrâhim’in Kâbe’yi inşa etmesine değinmiştir. O, 

Hz. İbrâhim’in Müslümanların mabedi olan Kâbe’yi inşa etmesini ve Hz. Nûh’un 

insanları tufandan kurtarmak için gemi yapmasını delil göstererek aşkla yapılan daha 

üstün bir yapının olmadığını belirtmiştir. Örnekler: 

 ک ش چاااااا   ناااااا     چاااااا     شاااااار م ساااااا  ن اااااار

 

 جااااام تااااا ی   ااااا  عشااااا  دی آ  سااااا      ااااا د 

 

Aşk köşkünden üstün başka ebedî bir yapı 

Nûh gibi Halil gibi tesis edemeyiz (Mevlânâ, 1384 hş: 683). 

 مقااااااااش  ک باااااااا   اااااااا م ک باااااااا  یا ساااااااا    باااااااا ر

 

   شاااااااااار  ای ن ااااااااااش   ساااااااااا   اااااااااا د ا  ک باااااااااا  

 

Halil gibi başımı Kâbe’den çevirmem 

Kâbe’ye yerleşeyim, Kâbe’nin direği olayım (Mevlânâ, 1384 hş: 697). 

1.1.6.9. Hz. İbrâhim’in İsminin Geçtiği Diğer Beyitler 

Mevlânâ bazen de aşk makamında olduğunu söylediği Hz. İbrâhim’i ilâhî yolu 

seçen Bâyezîd-i Bestâmî ile birlikte zikretmiş ve bu makamın ilâhî bir makam olduğuna 

ve korkulmaması gerektiğine işaret etmiştir: 

 بگشااااااا  جااااااا م مقاااااااش    دی ا اااااااو مقااااااا م م ااااااا  

 

 دی ا ااااااااو مقاااااااا م   ش  اااااااا    ب  م اااااااا     اااااااا  

 

Bu makamda Bâyezîd ve Halil meclis ehlidir 

Kaldır yerleşik kadehi bu makamda korkma (Mevlânâ, 1384 hş: 491). 

 نگ  ااااااااااااا  دی دعااااااااااااا  ا بااااااااااااا   عشااااااااااااا مر

 

 باااااااا  دعاااااااا   نبشاااااااار   ا ااااااااو د  اااااااا    شاااااااار 

 

Dua zembildi, bu devlet ise Halil’dir 

Aşkın talihi duaya sığmaz (Mevlânâ, 1384 hş: 527). 



34 
 

 
 

1.1.7. Hz. İdrîs 

Dikiş diken ve yazı yazan ilk peygamber olarak tanınmıştır (Ahmet Cevdet Paşa, 

1976: 18). İsmi Kur’an-ı Kerîm’de iki yerde geçmektedir (Harman, 2000:478):  

Resûlüm! Kitapta İdrîs’in kıssasını da anlat. Şüphesiz o özü sözü doğru bir 

peygamberdi. Biz, onu çok yüce bir mekâna yücelttik (Meryem: 19/56-57). 

İsmâil, İdrîs ve Zülkifl’i de hatırla. Onların her biri sabırla bütünleşmiş 

kullarımızdandı. Onları da rahmetimizle sarıp sarmaladık. Gerçekten onlar dürüst, 

erdemli ve ıslaha yönelik işler yapan seçkin kimselerdi (Enbiyâ: 21/85-86). 

Bir gün İdrîs (a.s), Azrail’den ona cennet ve cehennemi göstermesini istemiştir. 

Azrail de bu isteği kabul etmiş ve İdrîs peygamberi göğe yükselterek ona önce 

cehennemi sonra da cenneti göstermiştir (Köksal, 2021: 1/81). 

Mevlânâ gazellerinde yaklaşık beş yerde23 Hz. İdrîs’ten bahsetmiştir. İdrîs’in (a.s) 

cennet ve cehennemi görüp geri gelmesi, ilk yazıyı onun yazması gibi mucize ve 

özelliklerine değinerek kıssaya telmihte bulunmuştur: 

 مااااااا ی  م   ت ااااااا    بااااااا  دشااااااا ب   ش ااااااا 

 

 هااا  آ  ک ااار کااا  چااا   ادی ااا  مااا د   بااا   آمااا  

 

İdris gibi ölüp tekrar dirilen kimse 

Meleklerin hocasıdır ve gayb alemindekilerden daha gizlidir (Mevlânâ, 1384 hş: 199). 

 عشااااا  ج نااااا   سااااا   نش  ن دب ن ااااا  ا  پ ااااا 

 

 گاااااا  ی   باااااا  آساااااا    ه   ااااااشو ادی اااااا   ای 

 

İdris gibi göğün yedi kat üstüne de çıksan 

Ey oğul, sevgilinin aşkı en iyi merdivendir (Mevlânâ, 1384 hş: 433). 

 دی تااا ب  آ  کااا     ااا  گشااا   چااا   کااا   ی 

 

 ادی ااا   ااا  ا  دیساااو هااا  جااا  کااا  بااا  اب ش ااار 

 

Nerede kötü bir iblis varsa ondan ders aldı da İdris oldu 

O kafirle sohbetinde gece kâfur gibi olur (Mevlânâ, 1384 hş: 1051). 

Kâfur: mum yapımında kullanılan beyaz, kokulu ve odunsu bir maddedir. Mecazen kar 

anlamı da taşır (Moin, 1381 hş: 1309-1310). 

                                                           
23 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 583, 800). 



35 
 

 
 

1.1.8. Hz. İlyâs 

Kur’an-ı Kerîm’de adı geçen peygamberlerden biri olan Hz. İlyâs’ın, Hârûn’un 

(a.s) soyundan geldiği İslam kaynaklı kitaplarda belirtilmektedir (Harman, 2000: 160-

161). 

İsrailoğullarına gönderilen peygamberlerden biri olan Hz. İlyâs zamanında halk, 

Ba’al adındaki bir puta tapmıştır. İlyâs (a.s) halkı puta tapmaktan vazgeçirmek için 

defalarca uyarmış fakat olumlu bir sonuç alamadığı gibi bir de bulunduğu yerden 

kovulmuştur. Halk, Hz. İlyâs’ı kovunca Allah onları cezalandırmış ve ülkelerine kıtlık 

vurmuştur. İnsanlar açlıktan leşleri yemeye başlayınca Hz. İlyâs’ı geri çağırmışlardır. 

Allah, İlyâs (a.s) geldikten sonra ona tâbi olup hak yoluna girdiklerini görünce kıtlık 

belasını başlarından kaldırmıştır. Fakat kavmi bir süre sonra tekrar yoldan sapınca Hz. 

İlyâs, Allah’ın da izniyle oradan tamamen ayrılmıştır (Ahmet Cevdet Paşa, 1976: 37). 

Toplam yedi yerde24 Hz. İlyâs’ın kıssasına değinen Mevlânâ, onu Hz. Hızır’la 

birlikte zikretmiştir. Çünkü ikisinin de hayatları hemen hemen aynıdır25 ve tasavvufta 

Hz. İlyâs’ın Hz. Hızır’la aynı mertebeye ulaştığı düşünülmektedir (Döğüş, 2015: 81). 

Mevlânâ’nın gazellerinden yola çıkarak tasavvufta, Hızır’ın (a.s) denizde Hz. İlyâs’ın 

da karada insanlara yardım ettiği düşüncesinin yaygın olduğunu söylemek mümkündür. 

Birkaç örnek:  

 ک  ااااااااا  اسااااااااا   ادبااااااااا ا  گااااااااا   ااااااااا گ   مر

 

   ااااا  سااااا   ب ااااا ی ا  شااااا   دی  شااااا رچااااا   

 

Hızır’ın denizde İlyâs’ın karada olduğu gibi 

Yolunu kaybedenlere yardım ederler (Mevlânâ, 1384 hş: 372). 

Hz. Hızır’ın içip ölümsüz olduğuna inanılan ve “âb-ı hayât” adı verilen bir suya 

sahip olduğu rivayet edilmiştir. Fakat Mevlânâ, Hızır’ın âb-ı hayâttan içip ölümsüz olsa 

bile bu dünyanın gelip geçici olduğunu ve insanoğlunun asıl yerinin ebedî ahiret yurdu 

olduğunu savunmuştur.  

 د چااااااااااا  آب   ااااااااااا  ع  ا اااااااااااما چ ا ااااااااااار

 

 ا ش ساااااااااار     اااااااااا  گاااااااااا     مااااااااااو کاااااااااا   

 

Diyelim ki Hızır’sın İlyâs’sın 

                                                           
24 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 122, 325, 334, 717) 
25 bkz.: Hz. Hızır. 



36 
 

 
 

Neden Hızır’ın suyu gibi ömür uzatırsın (Mevlânâ, 1384 hş: 1094)., 

 هاااااا  ا شاااااا       اااااا     هاااااا  جاااااا   جاااااا نر

 

 تااااا  آ  تااااا ی   بااااا ی  کااااا  دی بااااا    ب ااااا   

 

Senin o buyruğun karada da denizde de yürür 

Hem İlyâs’sın hem Hızır’sın hem de cana cansın (Mevlânâ, 1384 hş: 1262). 

1.1.9. Hz. Îsâ  

 Kendisine İncil gönderilen Hz. Îsâ (a.s), Hz. Meryem’den babasız bir şekilde 

dünyaya gelmiştir (Harman, 2000: 465-466). Hz. Meryem evlenmeden bir çocuk 

dünyaya getirince halk onu kınamış ve üzerine yürümüştür. Fakat sessizlik orucuna 

giren Hz. Meryem, kundaktaki oğlunu işaret etmiştir (Taberî, 2021: 314). Hz. Îsâ’nın 

kundaktayken konuşması Kur’an-ı Kerîm’de şu şekilde nakledilmiştir: “Şüphesiz ben 

Allah’ın kuluyum. O bana kitabı verdi ve beni peygamber yaptı. Nerede olursam olayım 

beni hayır ve bereket sahibi kıldı. Hayatta kaldığım müddetçe bana namazı ve zekâtı 

emretti. Beni, anneme karşı çok iyi davranan bir evlat kıldı. Beni bir zorba, hayırsız bir 

bedbaht yapmadı. Doğduğum gün, öleceğim gün ve yeniden dirileceğim gün de bana 

selâm olsun” (Meryem: 19/30-34). 

Allah’ın emri üzerine kavminden ayrılan Hz. Meryem, Îsâ (a.s) ile Mısır’a gitmiş 

ve Hz. Îsâ on iki yaşına gelene kadar orada yaşamıştır. Daha sonra Mısır’dan ayrılıp 

Nasıra isminde bir köye gitmiş ve bir süre orada bulunmuştur (Ahmed Cevdet Paşa, 

1976: 43-44). 

İsrailoğulları’na gönderilen peygamber olan Hz. Îsâ, insanları kendisine itaate ve 

ona gönderilen kitabı kabul etmeye çağırmış fakat halk bu tebliğe karşı çıkarak Îsâ’yı 

(a.s hor görmüştür. Bunun üzerine Hz. Îsâ, çeşitli mucizeler göstermiştir (Çakan ve 

Solmaz, 2020: 239). Bu mucizeler arasında çamurdan kuş yapıp üfleyince ona can 

vermesi, hastaları ve kötürüm olanları iyileştirmesi, körlerin gözünü açması gibi 

hususlar yer almaktadır (Harman, 2000: 471). Binlerce hasta iyileşmek için Hz. Îsâ’nın 

kapısına gitmiş, gidemeyecek kadar zor durumda olanların evine de Îsâ (a.s) gitmiş ve 

onları iyileştirmiştir (Taberî, 2021: 325).  

Hz. Îsâ’nın yanında kendisine tâbi olanlar arasından tebliğ ve irşat görevine tayin 

ettiği on iki tane Havâri bulunmuştur (Cilacı, 1997: 513). Havâriler, acıktığı veya 



37 
 

 
 

susadığı zaman Hz. Îsâ ‘ya söylemiş Îsâ (a.s) da elini yere vurmuş vurduğu yerden 

yiyecek veya içecek çıkmıştır (Köksal, 2020: 2/318-319). Yine bir gün Havâriler Hz. 

Îsâ’ya “Rabbin bizim için gökten sofra indirebilir mi?” diye sormuştur (Maide: 5/112). 

Îsâ (a.s) bu söz ve ısrar üzerine Allah’a dua etmiştir. Hz. Îsâ’nın duasını kabul eden 

Allah, yeryüzüne sofra indirmiş ve onu bereketli kılmıştır (Köksal, 2020: 2/323-325). 

Hz. Îsâ’nın tevhid mücadelesinde ona iman edenlerin yanı sıra inkâr edenler ve 

onunla alay edenler de olmuştur. İnkarcılar bir gün Îsâ’ya (a.s) önceden ölmüş birini 

diriltmesini, ancak o zaman ona inanacaklarını söylemiştir. Bunun üzerine Hz. Îsâ, 

Nûh’un (a.s) oğlu olan Sam’ın kabrinin başına giderek onu diriltmiştir. Bunu gören 

halkın birçoğu Hz. Îsâ dinini kabul etmiştir (Taberî, 2021: 326-327). 

Hz. Îsâ’ya iman etmeyen İsrailoğulları onu öldürmeye karar vermiş ve plan 

yapmıştır (Köksal, 2020: 331). Kendisine öleceği Cebrail tarafından bildirilen Hz. Îsâ, 

Havârilerini yanına toplamış ve kendilerinden birisinin onu inkâr edip cüzi bir miktar 

paraya satacağını söylemiştir. Gerçekten de dediği gibi Havârilerden biri Hz. Îsâ’nın 

yerini inkarcılara söylemiş ve karşılığında para almıştır. Yahudiler, Hz. Îsâ’yı 

yakaladığını zannedip inkârcı Havâri’yi yakalayıp astığı sırada Allah, Îsâ’yı (a.s) göğe 

yükseltmiştir (Ahmed Cevdet Paşa, 1976: 44). 

Çeşitli dinlerde kıyamet yaklaşınca yeryüzüne inip insanoğlunu kurtaracağı 

düşünülen Mesih’in, Hz. Îsâ olduğu öngörülmektedir. Bu yüzden Mesih, Îsâ’nın (a.s) 

lakabı hatta ikinci ismi olmuştur. Öyle ki birçok edebi kaynakta Îsâ (a.s) yerine Mesih 

ismi kullanılmaktadır (Waardenburg, 2004: 306-309). 

Mevlânâ, gazellerinde yaklaşık yüz yirmi dokuz yerde Hz. Îsâ’ya değinmiştir. 

Ayrıca Îsâ’nın (a.s) lakabı olan Mesih ismini de altmış altı yerde kullanmıştır. Bazen 

Hz. Îsâ’nın şifa veren ve ölüleri dirilten nefesini sevgilinin nefesine teşbih etmiş, 

aşkından bitap düşmüş âşığına şifa vermesini dilemiş, bazen de kıyamet yaklaşınca 

Mesih’in gökten inip insanları kurtaracağı inancına değinerek sevgilinin gelip âşığını 

kurtarmasına gönderme yapmıştır.  



38 
 

 
 

1.1.9.1. Hz. Meryem’in Hz. Îsâ’ya Hamile Kalması ve Hz. Îsâ’nın Kundakta 

Konuşması 

Hz. Îsâ’nın annesi olan Hz. Meryem, iffetine düşkün, zamanını Allah’a ibadet 

etmekle geçiren güzel yüzlü bir genç kızken su almak için bir mağaraya gitmiş ve orada 

insan bedenine bürünmüş Cebrail ile karşılaşmıştır. Cebrail ona bir erkek evlat sahibi 

olacağını bildirince Hz. Meryem şaşırmış ve bunun imkânsız olduğunu, eline bir erkek 

elinin dahi değmediğini söylemiştir (Harman, 2004: 241). Bunun üzerine Cebrail, 

Allah’ın buyruğunu ona bildirmiştir: “O bana kolaydır. Biz, onu insanlara bir delil ve 

kendimizden bir rahmet kılacağız. Bu, kararlaştırılmış bir iştir” (Meryem: 19/21). 

Bunun üzerine Hz. Îsâ’ya hamile kalan Hz. Meryem, doğuma kadar insanlardan uzak 

bir hayat sürmüştür. Doğum sancısı başladığı zaman hurma ağacına yaslanmış ve orada 

doğum yapmıştır (Taberî, 2021: 313-314). Kucağında Hz. Îsâ ile insanların yanına 

gittiği zaman halkın onu kınamasına rağmen sessizlik orucuna girmiş ve Hz. Îsâ 

konuşana kadar hiçbir şey söylememiştir. O sırada Allah’ın mucizelerinden biri 

gerçekleşmiş ve Hz. Îsâ kundaktayken konuşmaya başlamıştır. 

Yaklaşık otuz beş yerde26 Hz. Meryem’in kıssasına değinen Mevlânâ, bazen öğüt 

verirken “Meryem gibi sus” demiştir. Çünkü susmak salik olmanın simgesi sayılmıştır. 

Salih kullar Allah’a güvenmiş ve Hz. Îsâ’yı kundakta konuşturarak Hz. Meryem’in 

masumiyetini göstermesi gibi gerçeğin er ya da geç ortaya çıkacağına inanmışlardır. 

Mevlânâ çok konuşan cahil insanları da eşeğe benzetmiştir27. Birkaç örnek: 

 کااا  گ ااا  ک نااا ی مشااا     ااا ی  ااا ا  ع ااا   ااا 

 

  اا م ر ه  اا   م   اار تاا  دم  ناا  عش اار دماار 

 

Tıpkı Meryem gibi sessiz ol ki o Îsâ nefesli konuşsun 

Kim sana işin ortasında erkek eşeklerle dostluk et dedi (Mevlânâ, 1384 hş: 861). 

 عش اااااااار د ی    تااااااااو دیگ اااااااا   باااااااا   آ اااااااا 

 

 د  ماااااا    آب اااااا و  اااااا   ااااااش   ک اااااا  باااااا  مااااااو 

 

Hamile Meryem’in gönlü bana işve yapar 

Îsâ’nın iki günlük bedeni dile gelir konuşmaya başlar (Mevlânâ, 1384 hş: 247). 

                                                           
26 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 7, 47, 54, 122, 150, 169, 175, 190, 191, 243, 350, 355, 396, 398, 

442, 613, 698, 700, 753, 840, 980, 987, 994, 1020, 1033, 1045, 1063, 1100, 1123, 1156, 1167, 1206,) 
27 bkz.: Hz. Îsâ’nın eşeği. 



39 
 

 
 

Mevlânâ, Yüce Allah’ın kudretinin her şeye yeteceğini ve ondan ümit 

kesilmeyeceğini anlatırken Hz. Meryem’in çocuk sahibi olmasına değinmiş, ona bir eşi 

olmadan evlat bahşeden Allah’ın, kullarını da istemeden mevki sahibi yapmaya gücü 

yeteceğini bildirmiştir. 

 ط اا  دی میاا  آ اا  ساا  ی ماا  یا چاا  عش اار بر

 

 ساب  ا   ا خ  شا  آ ا  یطا م  یا چ  م    بر 

 

Meryem gibi bize de sebepsiz kuru daldan yaş hurma biter 

Bize de istemeden beşikte önderlik verilir (Mevlânâ, 1384 hş: 976). 

1.1.9.2. Hz. Îsâ’nın İnsanlara Şifa Vermesi: 

Îsâ’nın (a.s) Allah tarafından bahşedilen özelliklerinden birisi şifalı elleri ve 

nefesidir. Hz. Îsâ, hasta ve kötürüm olanları iyileştirmiş, doğuştan kör olanların 

gözlerini açmıştır. Mevlânâ, Hz. Îsâ’nın şifalı ellerini sevgilinin ellerine benzeterek 

yaklaşık elli yedi28 yerde olaya telmihte bulunmuştur. Sevgilisine “zamanın Îsâ’sı” 

nitelendirmesinde bulunarak gelip âşığına varlığıyla şifa vermesi için çağrıda 

bulunmuştur. Birkaç örnek: 

 گاااا ه  باااا د بی اااا  ک اااا  بی اااا    ماااا     مشاااا   

 

 عش اار م اا  یا  ی ک اا   ی  ی باا د گاا ه  ک اا  

 

Îsâ, bakırı altına çevirir altının mücevhere çevirir 

Mücevheri daha iyi hale getirir aydan ve güneşten daha iyi (Mevlânâ, 1384 hş: 976). 

    سااااا  چااااا ا ه اسااااا  مشااااا   ااااا  ی بااااا  ماااااو

 

 ا  تااااا  چااااا ا     ااااا  عش ااااار طبشااااا  ه  ااااا  

 

Sıtmadan neden korkayım aklın tabibi Îsâ’dır 

Köpekten neden korkayım av emiri benimle (Mevlânâ, 1384 hş: 817). 

 گ    م شح ا م     : ا  ک ی   ک  !ب  ی ص آ

 

 ک ی   ک ا  ع  َ ، د   ا  م شح، م ه  

 

Dünyanın körleri ve sağırları Mesih’ten şifa gördüler 

                                                           
28 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 5, 11, 27, 49, 90, 123, 135, 146, 155, 163, 198, 231, 258, 249, 267, 

274, 283, 312, 333, 364, 367, 379, 458, 491, 555, 658, 672, 720, 748, 888, 910, 950, 987, 1000, 1006, 

1010, 1036, 1040, 1043, 1055, 1088, 1090, 1100, 1111, 1119, 1128, 1130, 1150, 1169, 1188, 1199, 1263, 

1269, 1301) 



40 
 

 
 

Meryem’in Mesih’i onlara “ey körler ve sağırlar oynayın!” dedi (Mevlânâ, 1384 hş: 

80). 

1.1.9.3. Hz. Îsâ’nın Ölüleri Diriltmesi 

Hz. Îsâ’nın Allah’a iman çağrısına kulak asmayan halk onun bir mucize 

göstermesini ancak o zaman ona inanacaklarını söylemiştir. Bunun üzerine eliyle şekil 

verdiği çamurdan kuşlara nefesiyle ruh üflemiş ve canlı bir kuş haline getirmiştir.  

Başka bir gün yine delil isteyen halkı da yanına alarak ölmüş bir adamın mezarı 

başında nefesiyle adamın ruhunu bedenine geri getirmiştir. Bu olaylar üzerine halkın 

birkaçı onun doğru söylediğine ve Allah’ın peygamberi olduğuna kanaat getirirken 

birkaçı da hile yapan bir düzenbaz olduğunu savunmuştur. 

Yaklaşık beş yerde29 Hz. Îsâ’nın ölüleri diriltmesini beyitlerinde kullanan 

Mevlânâ, sevgilinin nefesini Hz. Îsâ’nın nefesine benzetmiştir. Onun ölüleri tek bir 

nefesle diriltmesi gibi taşlaşmış kalplerin yumuşaması ve kalp gözlerinin açılması için 

sevgilinin tek bir nefesinin yeteceğini savunmuştur. Birkaç örnek: 

 بااااا  مااااا د     چااااا  عش ااااار ا  ااااا   م   ااااا  یا

 

  ااا د یا بااام  تااا  بااا  ماااو ا   ااا   نااا   کااا د  

 

Dirilmek için kendini bana bırak 

Üfle ölüye Îsâ’nın güvenilir büyüsü gibi (Mevlânâ, 1384 hş: 81). 

  ا  یا کااا  نااا اید  ی   اک اااش   ی اااو مااار کاااو

 

 آ  یا کاااا  ناااا اید جااااا   جاااا   د  باااا  دم عش ااااار 

 

Canı olmayana Îsâ’nın nefesiyle can ver 

Ve altını olmayana altın iksirinden yap (Mevlânâ, 1384 hş: 756). 

1.1.9.4. Hz. Îsâ’nın Allah Tarafından Göğe Yükseltilmesi 

Hz. Îsâ birçok delil göstermesine rağmen insanlar ona inanmamış ve onu bir tehdit 

olarak görmüşlerdir. Bunun yüzden ortadan kaldırmak istemişlerdir. Fakat kendisine 

öldürüleceği Cebrail tarafından bildirilmiştir. İsrailoğulları Hz. Îsâ’ya ihanet eden 

havarilerden birini Îsâ (a.s) zannedip öldürürken Allah, Hz. Îsâ’yı göğe yükseltmiştir. 

                                                           
29 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 11, 863, 940). 

 



41 
 

 
 

Mevlânâ yaklaşık on iki yerde30 Hz. Îsâ’nın gökyüzüne yükseltilmesine 

değinmiştir. Hz. Îsâ’nın öldürüleceği sırada Allah’ın onu göğe kaldırmasını, umudun 

göstergesi olarak kullanan Mevlânâ, aynı zamanda onun göğe yükselmesi gibi aşk 

yolunda emin adımlarla ilerleyen âşığın en üst mertebeye çıkacağını savunmuştur. 

Birkaç örnek:  

 ا    ناااااا  ساااااا   گاااااا د   ن گاااااا   گاااااا ی   باااااا 

 

 دی   نااااا  جیااااا  عش ااااار تااااا   ایهااااا  ا  د ااااا و 

 

Îsâ, düşmandan kurtulmak için evde çabalar da 

Ansızın evden göğe doğru geçit bulur (Mevlânâ, 1384 hş: 241). 

 کاااا   ناااا ی کاااا  عش اااار یا باااا  چاااا خ کشااااش  آماااا 

 

 ن مشااااا  مشااااا  گااااا  چااااا  مااااا    بشااااا  ا  دسااااا   

 

Ümitsizliğe kapılma her ne kadar Meryem avuçlarından kayıp gitse de 

Îsâ’yı gökyüzüne çeken o nur geldi (Mevlânâ, 1384 hş: 251). 

İncil’de Hz. Îsâ’nın çölde kırk gün oruç tuttuğu ve tebliğ faaliyetine oruç tutarak 

başladığı bildirilmiştir (Dölek, 2019: 619). Mevlânâ da İncil’de geçen bu olaya telmihte 

bulunarak onun çölde tuttuğu orucun kendisine esenlik verdiğini bildirmiştir. Aynı 

zamanda oruçla başladığı tebliğ yolunda Allah tarafından koruma altına alınmış ve göğe 

yükselmiştir: 

 باااااااا  طاااااااا یم چاااااااا یم  اااااااا  ا  دی ساااااااا   ی   

 

 ناااااا   ماااااامم  اااااا  دی عش اااااار ماااااا     اااااا ی     

 

Oruç Meryem oğlu Îsâ’ya zemzem oldu 

O oruç yolculuğunda dördüncü kat göğe çıktı (Mevlânâ, 1384 hş: 933). 

 گاا  چاا   م ااشح   کشاا  ناا  باا قی ا  ساا   عاا 

 

 گ هر چ  چ  کو پ ا  ی  م ن ا   ا ی   سا   گا  

 

Bazen kuyu kazan gibi ümidi aşağılardadır bazen Kârûn gibi definelere dalar 

Bazen de Mesih gibi yenilenir göğe yükselir (Mevlânâ, 1384 hş: 15) 

1.1.9.5. Hz. Îsâ’nın Kıyamet Gününde Gökten İneceği İnancı ve Mesih 

İlâhî dinlerde yaygın olarak bilinen tek gözlü Deccal’ın kıyamete yakın bir 

zamanda gelip çeşitli faziletler göstererek insanoğlunu kandırdıktan sonra sapkınlığa 

                                                           
30 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 540, 666, 764, 862, 893, 955, 963, 1106, 1175). 



42 
 

 
 

uğratacağı bildirilmiş ve Mesih’in göklerden gelip Deccal’i öldürerek insanlığı 

kurtaracağı söylenmiştir (Demirci ve Çelebi, 2019: 67-72). Mesih’in kesin olarak 

bilinmemekle birlikte Hz. Îsâ olduğuna inanılmaktadır.  

Mevlânâ yaklaşık on altı yerde31 Mesih ismine aynı zamanda on iki yerde32 de Hz. 

Îsâ’nın kıyamete yakın gittiği yerden geri geleceği düşüncesine değinmiştir. Kıyamet 

alametlerinden biri olan Mesih’in dünyaya gönderilmesini vuslatın habercisi olarak 

niteleyen Mevlânâ, bazı gazellerinde Deccal’i insanın nefsine benzetirken Mesih’i de 

nefisle savaşan iyi amellere teşbih etmiştir. Birkaç örnek:  

 ا  عش ااااار پ یااااا    ااااا   بااااا  طااااا یم مش ااااا  بشااااا 

 

 ا    ساااا  آ اااا  ساااا   ا ااااو   قاااا ب ن بش اااا  بشاااا  

 

Ey Yûsuf artık şu gözleri görmeyen Yakûb’a doğru gel 

Ey gizlenmiş Îsâ gök kubbenin üstüne gel (Mevlânâ, 1384 hş: 7) 

 کاااااا  عش اااااار     کشاااااار دجاااااا   باااااا ک دای یا

 

 دجااا   دااا  چااا   آتشااار گ ااا  د   آتاااو م   ااار 

 

 ش ماااا   ای یا هاااا    تاااا   تاااار عش اااار ع م 

 

 هااا    تااا یا  ش م  ه    تااا  جااا  تاااو یا سااا م  

 

Ateş gibi yakıp kavuran Deccal’ın gamı ateşten (bir sergi) yaydı 

Kötü amelli Deccal’a hançer çeken Îsâ nerede? 

Bedene sağlıklar senden cana kıyametler senden 

Ey Îsâ, kıyameti andıran vuslatın alametleri de senden (Mevlânâ, 1384 hş: 11). 

1.1.9.6. Hz. Îsâ ve Eşek 

Doğu edebiyatında sıkça geçen Eşek-Mesih zıtlığı aslında madde-ruh tezatlığını 

ifade etmektedir (Schımmel, 2007: 165). 

Mevlânâ yaklaşık sekiz yerde33 Hz. Îsâ’nın eşeğine yer vermiştir. Onu birçok 

yerde içi boş cahil insanlara benzetmiştir. Bu geçici dünyada maddi heveslere dalan ve 

dünyalık işler peşinde kırıp döken insanları işaret ederken eşeğe teşbih etmiştir. Birkaç 

örnek: 

                                                           
31 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 147, 156, 235, 259, 555, 831, 951, 987, 1056, 1073, 1165, 1179, 

1234, 1258, 1289) 
32 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 15, 48, 96, 248, 279, 299, 337, 1156, 1200, 1244). 
33 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 408, 862, 976, 1116, 1193). 



43 
 

 
 

 عش ااااار ن ااااا ید   ااااا ا کااااا  و آ ااااا ی  ااااا  آمااااا 

 

   ااااااو ماااااا دم کاااااا یا ما   ااااااو   ناااااا  پ د داااااا  

 

Bu sorun çıkaran halkın arasında kavgalarla dolu evde 

Îsâ helva yemez çünkü burası eşek ahırına döndü (Mevlânâ, 1384 hş: 245). 

 دی کااا   عش ااار آمااا   د گااا  نگااا  ر کااا   ااا م

 

 چاا   م اام  اا بر ا  پ اا  ا  پ ساا  باا دای  ن اا  

 

Ey oğul özü bulduğun zaman kabuğu görmezsin 

Îsâ’nın sokağına geldin mi eşeğim nerede demezsin (Mevlânâ, 1384 hş: 556). 

 تااا  ه  ااا   ااا  ن  ااا ردی آب   دی گااار ا  جااا   

 

 عش ااااااار ی  گااااااا ی  ساااااااش   بااااااا ر دی  ااااااا  

 

Zamanın Îsâ’sı geceleri seyyah ol 

Ancak eşek gibi balçıkta yatma ey can (Mevlânâ, 1384 hş: 1184). 

1.1.9.7. Hz. Îsâ’nın Boya Küpü 

Hz. Îsâ’nın boyacılık yaptığı bir küpü olduğu rivayet edilmiştir. Her kim kumaşını 

bir renge boyamak isterse Hz. Îsâ’ya getirmiş o da küpüne sokmuş ve kumaşları, 

sahibinin istediği renge boyamış bir şekilde küpün içinden geri çıkarmıştır (Gölpınarlı, 

2020: 1/477).  

Yaklaşık bir yerde Hz. Îsâ’nın küpüne temas eden Mevlânâ, zatın gereksiz 

renklerden (meşgale ve süslerden) kurtulmasını, Îsâ’nın küpüne girer gibi tasavvufa 

girip Allah’ın rengine ulaşmasını ve kâinatın her rengini görmesini öğüt vermiştir. 

Örnek:  

 دی تاااااب     ی  نیااااا  تااااا     ااااار   مااااا   شااااا 

 

 هاا  م اا د  اا د دی   اا  عش اار دیی د  ااو ین  

 

Şu renklerden ayrılır, Îsâ’nın küpüne girer 

Tanrı boyası ortaya çıkar artık Tanrı dilediğini yapar (Mevlânâ, 1384 hş: 15) 

1.1.9.8. Hz. Îsâ ve Ekmek-Şarap Hikâyesi 

Hristiyanlık inancına göre Hz. Îsâ, bir gün yine havarileriyle birlikte bir yemek 

sırasında eline bir ekmek almış ve “bu benim bedenimdir” demiştir. Daha sonra eline 



44 
 

 
 

bir kadeh şarap almış ve tekrar “bu benim kanımdır” demiş ve kadehi havarilerine 

uzatarak “bundan içen bağışlanır” dediği İncillerde yer almıştır (Akalın, 2014: 156). 

Mevlânâ da bir yerde bu hikâyeye değinmiş ve Mansûr şarabıyla34 birlikte 

kullanmıştır. İkisini de aşk şarabı olarak ele alan Mevlânâ, Hz. Îsâ’nın şarabının kendi 

ümmetinin, Hallac-ı Mansûr’un şarabının da Hakk’ın sırrına erenlerin şarabı olduğunu 

bildirmiştir: 

   ا اااااو بااااا د  م  ااااا ی  مااااا  امااااا    ساااااشو ی

 

 آ  باااااااا د  انگاااااااا ی  ماااااااا  اماااااااا  عش اااااااار یا 

 

O üzüm şarabı Îsâ’nın ümmetinindir 

Bu Mansûr şarabı da Yasin ümmetine aittir (Mevlânâ, 1384 hş: 36). 

1.1.9.9. Hz. Îsâ’nın İsminin Geçtiği Diğer Beyitler 

 باااا  پاااا ی  ادهاااا  جیاااا  باااا  عش اااار ماااا     ناااا 

 

   ی ش     د    ن ا     ر ک  ه  دم ب ن ا  

 

Güneş tanrıdır gönül onun doğduğu tanyeri 

Şimşekleri her an Edhemoğlu’na çakar Meryem oğlu Îsâ’ya vurur (Mevlânâ, 1384 hş: 

214). 

1.1.10. Hz. İshak  

Hz. İbrâhim’in ilk eşinden doğan İshak (a.s), Hz. İsmâil’in kardeşidir (Köksal, 

2021: 1/239). Hz. İbrâhim, çocuk sahibi olursa onu Allah yolunda kurban edeceği 

şeklinde dua etmiştir. İki oğlu olduktan sonra rüyasında bu duası hatırlatılmıştır. 

Tevrat’ta kurban edilen peygamberin Hz. İshak olduğu söylenmektedir (Harman, 2000: 

519). 

Mevlânâ yaklaşık yedi yerde35 İshak’ın (a.s) ismine değinmiştir. İshak 

peygamberin kurban edilmesi olayına temas eden şair, onun kurban edileceğini bildiği 

halde sessiz kalması ve boyun eğmesini aşka teslim olmaya benzetmiştir. Birkaç örnek: 

  نااااا تشاااااب یا بااااا    ااااا  اسااااا  عشر   اسااااا   مر

 

 جااااا   ابااااا اهش  م  ااااا   گشااااا  انااااا ی  ااااا ن ا  

 

                                                           
34 bkz.: Hallâc-ı Mansûr  
35 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 4, 66, 842, 894). 



45 
 

 
 

İbrâhim’in canı onun şevkiyle deliye dönmüş 

Kılıcı İsmâil’in İshak’ın boynuna vuruyor (Mevlânâ, 1834 hş: 295). 

Mevlânâ, sevgiliye olan bağlılığını anlatmak için kendisini Allah yolunda kurban 

olan Hz. İshak’a benzetmiştir. Onun bile bile ölüme gitmesini sevgiliye kavuşacağı için 

coşkuyla karşılamasını kendi öldüğü güne benzetmiş ve o günü de bayram gibi sevinçle 

karşılamıştır.  

 اسااا  ن   بااا   تااا ام ا اااو عشااا    بااا نر اسااا  ا اااو

 

 م اااا    پ  شاااا   تاااا ام م  اااا     ماااا   تااااا ام 

 

Senin sarhoşunum ve (senin yolunda) avareyim, senin emrine bağlıyım 

Sana kurban olan İshak’ım, bu Kurban Bayramıdır bu (Mevlânâ, 1384 hş: 717). 

 مگاااا  اساااا  ن   ش اااار    اااار ا     ااااا  ی   

 

 تااا  گااا  د  ااا   ااا نر   چشااار د  ااا ر     ااا ا  

 

Ey gül kana bulanmış olduğun halde neden bu kadar mutlusun 

Yoksa oruç hançerinden mutlu olan Halil’in İshak’ı mısın? (Mevlânâ, 1834 hş: 957). 

1.1.11. Hz. İsmâil  

Hz. İbrâhim’in Hacer’den doğan en büyük oğlu Hz. İsmâil, annesiyle birlikte 

Mekke’de büyümüştür (Ahmed Cevdet Paşa, 1976: 20). İsmâil (a.s), çocuk yaşlarına 

geldiği sırada Hz. İbrâhim rüyasında oğlunu kurban ettiğini görmüştür (Köksal, 2021: 

1/186). Bu olay Kur’an-ı Kerim’de şu şekilde aktarılmıştır: “Biz ona (İbrâhim’e) 

yumuşak huylu. Aklı başında bir oğul müjdeledik. Çocuk büyüyüp de beraberinde 

çalışacak yaşa gelince İbrâhim bir gün “Evladım! Son birkaç rüyamda seni kurban 

etmem gerektiğini görüyorum. Ne dersin, bir düşün bakayım?” dedi. Çocuk hiç tereddüt 

etmeden “Babacığım! Sana emredilen neyse onu yap; inşallah beni sabredenlerden 

bulacaksın” diye cevap verdi. İkisi de Allah’ın emrine tam manasıyla teslim olmuştu. 

İbrâhim oğlunu sağ şakağı üzerine yere yatırdı. Kendisine “Ey İbrahim!” diye 

seslendik. Gerçekten sen gördüğün rüyanın gereğini yerine getirdin. Biz iyilik eden ve 

işini güzel yapanları işte böyle mükafatlandırırız. Hiç şüphe yok ki bu apaçık bir 

imtihandı. Oğlunun canına bedel olarak ona büyük bir kurbanlık verdik” (Saffat: 

37/101-107). 



46 
 

 
 

Mevlânâ, gazellerinde toplam dokuz yerde36 İsmâil’in (a.s) ismini zikretmiş ve Hz. 

İsmâil’in babası tarafından kurban edilmesi olayına telmihte bulunmuştur. Kendisinin 

kurban edileceğini bildiği halde Allah’ın emrine itaat etmesi, Mevlânâ tarafından aşığın 

sevgilisine karşı olan sadakatine teşbih edilmiştir. Birkaç örnek:  

   اااااااار یا ب اااااااا    اااااااا  گاااااااا  نش اااااااا ر مااااااااشو

 

 چاااااا  اساااااا  عشر   باااااا    اااااا  دی ا ااااااو عشاااااا  

 

İsmâil gibi bu aşkın yolunda kurban ol 

Koyun değilsen veli olana köle ol (Mevlânâ, 1384 hş: 698). 

 گااااا  چااااا  اسااااا  عشر   ب نااااا  کااااا   نش ااااا   ااااا  

 

 دساااا  ناااار     اااا  ناااارهاااا  یا باااا  گ   اااا  تشب 

 

İsmâil gibi seni kurban etsem boynuna kılıçlar sürsem 

Ne el görünür ne de yara iyi dinle (Mevlânâ, 1384 hş: 890). 

1.1.12. Hz. Lokman 

Hz. Lokman meşhur bir hekimdir (Şemîsâ, 1375 hş: 502). Peygamber olduğu 

kesin olarak bilinmemekle birlikte yaşadığı dönem hakkında da çeşitli rivayetler vardır 

(Harman, 2003: 205). Kur’an-ı Kerim’de kendisinden şu şekilde bahsedilmektedir: 

“Andolsun ki biz Lokman’a Allah’a şükretmesi için hikmet verdik” (Lokman: 31/12). Bu 

yüzden kendisinin hikmet verilen bir âlim olduğu söylenmektedir (Harman, 2003: 205).  

Uzun ömrüyle de bilinen Hz. Lokman’ın üç bin yedi yüz yıl yaşadığı rivayet edilmiştir 

(Taberî, 2021: 491).  

Mevlânâ toplam on yerde37 Hz. Lokman’ın ismine değinmiştir. Sevgilinin 

yüceliğini belirtmek için Lokman’ın (a.s) bilgisine değinin Mevlânâ, ondan bir lokma 

dahi alsa Hz. Lokman kadar bilge bir kişiliğe bürüneceğini ifade etmiştir. Aynı şekilde 

sevgiliden hırka giyince de dünya kadar sorumluluğu olan bir görevi üstlendiğini 

bildirmiştir: 

 ک ا   ق ا      ا و   با   ق ا     ا  کا  ها 

 

   ا     ا  ب کشا  پ  ا     ا     ا  کا  ها  

 

Kim ondan hırka giyerse feleğin hırkasını giyer 

                                                           
36 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 229, 291, 295, 664, 726, 1028) 
37 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 314, 438, 503, 664, 890, 1171). 

 



47 
 

 
 

Kim ondan bir lokma bulursa hikmetinden Lokman’a döner (Mevlânâ, 1384 hş: 292). 

Mevlânâ, yeryüzünde insanoğlunun acizliğini anlatırken de Hz. Lokman’ın ismine 

değinmiştir. Yüce Allah kudretiyle kâinatı, dağları ve denizleri yaratmış insanoğlunu da 

bu büyük evrende bir lokma kadar aciz ve küçük yaratmıştır. Fakat Mevlânâ, bu küçük 

varlığın Lokman gibi bilge ve hikmetli insanlardan oluştuğunu bildirmiştir. 

İnsanoğlunun görünüşte küçük olsa bile aşk yolunu seçerse takvada üstün olduğuna 

değinmiştir: 

  آ رررررررر شن  ررررررررنن   رررررررر ن رررررررر ن   رررررررر ننشررررررررآ
 

  من رررررررررر  نن  رررررررررر ن ررررررررررنن  رررررررررر نن  ن   رررررررررر  
 

Ben yeryüzünde bir lokmayım. Fakat yeryüzünde 

Bu lokmadan yüzlerce yeni Lokman biter (Mevlânâ, 1384 hş: 900). 

Mevlânâ, memduhunu överken Hz. Lokman’ın aklına değinmiş ve onun ilim 

yönünden Lokman gibi bilge olmak için çabaladığını bildirmiştir: 

  ق ااااا   عقااااار چااااا    اهااااا  عق ااااار

 

 یب  اااااا  ک اااااا  سااااااب  عقاااااار ا  

 

O hafif bir aklı nereden kapacak 

O Lokman’ın aklı gibi bir akıl istiyor (Mevlânâ, 1384 hş: 772). 

Lokman’ın (a.s) uzun ömrüne değinen Mevlânâ, kendisi gibi uzun ömürlü olan 

Hz. Nûh’un ismiyle birlikte zikretmiş ve sevgilisinin ömrünün onların ömrü kadar uzun 

olması için Allah’a dua etmiştir:  

   تااااااااا  چ ااااااااا ا  بااااااااا ا   ااااااااا ب  ااااااااا و د 

 

  ااااااااااا ا   ع ااااااااااا  نااااااااااا     ع ااااااااااا   ق ااااااااااا   

 

Ey Rabbim Nûh’un ve Lokman’ın ömrünü 

Ve yüzlerce ömür ver o Huten güzeline (Mevlânâ, 1384 hş: 946). 

1.1.13. Hz. Lût  

İbrâhim peygamber ile aynı dönemde yaşayan Hz. Lût, erkeklerin erkeklere 

meylettiği ve sapkınlığa uğrayan Semud kavmi için gönderilmiş peygamberdir (Köksal, 

2021: I/245-248). Lût (a.s) onları defalarca uyarsa da başarılı olamamıştır. Daha sonra 

Allah onları cezalandırmak için Cebrail ve iki meleği, Hz. Lût’un yanına genç delikanlı 



48 
 

 
 

suretinde göndermiştir. Gelen misafirlerden haberdar olan halk, Hz. Lût’un kapısına 

dayanmış ve gençleri onlara vermesini istemişlerdir. Melekler, Lût’a (a.s) ona inananları 

alıp gitmesini söylemiş ve daha sonra içerisinde kendi karısı da olan Hz. Lût’un 

kavmini helak etmişlerdir (Pala, 2020: 291). 

Gazellerinde üç yerde Hz. Lût kıssasını kullanan Mevlânâ, çoğunlukla Lût 

peygamberin helak olan kavminden söz etmiştir. İçinde yaşadığı sıkıntılar ve sevgiliye 

kavuşma arzusundan doğan çektiği acıdan dolayı yorgun düşen halini Hz. Lût’un virane 

olan kavmine benzetirken yaşadığı şaşkınlığı da Lût’un (a.s) yaşadığı şaşkınlığa 

benzetmiştir.  

 ساااب   ااا اه  کااا   اپ سااا  نااا ایم  هااا      ااا یا

 

 چااا   ااای   ااا ط   ااا ان  چااا  چشااا   ااا ط  شااا ان  

 

Lût’un şehri gibi yıkık bir şehrim, Lût’un gözleri gibi şaşkınım 

Sebebini sormak istiyorum fakat o cesarete ve güce sahip değilim.38  (Mevlânâ, 1384 hş: 

28). 

1.1.14. Hz. Muhammed (s.a.s) 

Hz. Muhammed, Hz. Îsâ’nın müjdelediği son peygamberdir (Çakan ve Solmaz, 

2020: 250). 12 Rebîülevvel 571’de dünyaya gelmiştir (Fayda, 2005: 409). Hz. 

Muhammed (s.a.s) doğduğu gece birçok mucize meydana gelmiştir (Köksal, 1987:2/7-

12).  

Henüz doğmadan babasız kalan Hz. Muhammed (s.a.s) altı yaşındayken de 

annesini kaybetmiştir. Hem öksüz hem de yetim kalan Hz. Muhammed’i (s.a.s) dedesi 

Abdulmuttalib yanına almıştır. Hz. Muhammed (s.a.s) sekiz yaşına geldiği sırada 

dedesini de kaybedince amcası Ebû Tâlib’in himayesi altına girmiştir (Berki ve 

Keskioğlu, 2014: 36-42). Hz. Muhammed (s.a.s), amcasına destek olmak için küçük 

yaşta çalışmış, çeşitli işler yapmış ve en son ticaretle uğraşmaya başlamıştır (Fayda, 

2005: 409-410). 

                                                           
38 Bu beyit iki farklı gazelde birebir aynı şekilde yazılmıştır. Gazelin ilk beyitleri farklı olup diğer bütün 

beyitleri aynıdır. bkz.: (Mevlânâ, 1384 hş: 28). 

 



49 
 

 
 

Hz. Muhammed’in (s.a.s) ticarete girdiği dönemde Mekke’nin ileri gelen 

tüccarlarından olan Hz. Hatice, onun güvenilirliğini duymuş ve mallarını emanet etmek 

için iş teklifinde bulunmuştur. Hz. Hatice, kervanla birlikte gitmesi için Hz. 

Muhammed’e (s.a.s) bolca sermaye vermiş ve bir kölesini Hz. Muhammed’e yardımcı 

olması için yanına tayin etmiştir (Ayvallı, 2009: 40-41). Şam yolunda bulunan bir 

mabede gittikleri zaman Hz. Muhammed’ (s.a.s) ile sohbet eden bir rahip, onun Îsâ’nın 

(a.s) müjdelediği son peygamber olduğunu anlamıştır (Ahmed Cevdet Paşa, 1997: 63-

64). Hz. Hatice kervanın gelmesini beklerken Hz. Muhammed’in (s.a.s) geldiğini ve 

üzerinde bir bulutun onu sıcaktan koruduğunu görmüştür (Taberî, 2021: 54). Hz. Hatice, 

Hz. Muhammed’in (s.a.s) faziletlerini ve güvenirliğini görünce ona haber göndermiş ve 

evlenme teklifinde bulunmuş, Hz. Muhammed (s.a.s) de bu teklifi kabul etmiştir (Bekri 

ve Keskioğlu, 2014: 49-50). Hz. Muhammed’in (s.a.s) bu evlilikten altı çocuğu dünyaya 

gelmiştir. İlk çocuğu Kasım olduğundan dolayı Hz. Muhammed’e (s.a.s) Ebû’l Kasım 

da denmiştir (Çakan ve Solmaz, 2020: 255). 

Hz. Muhammed’in (s.a.s) her yıl Ramazan ayında, Nur Dağı’nda bulunan Hîra 

Mağarası’nda inzivaya çekilmiştir. Yine bir Ramazan ayında inzivaya çekildiği sırada 

bir rüya görmüştür. Rüyasında Cebrail’in Ona “oku” dediğini Hz. Muhammed’in (s.a.s) 

de ne okuyayım, ben okuma bilmem dediğini ve bunu üç kere tekrarladığını görmüştür. 

Daha sonra Kur’an-ı Kerim’in ilk ayetleri olan “Yaratan Rabbinin adıyla oku!  O, 

insanı alaktan yaratmıştır. Oku! Kalemle yazmayı öğreten, insana bilmediğini bildiren 

Rabbin sonsuz kerem sahibidir (Alak: 96/1-5).” sözlerini söylemiştir. Bu sözlerden 

sonra Cebrail gidince Hz. Muhammed (s.a.s) uykusundan uyanmıştır. Daha sonra 

baktığı her yerde Cebrail’i görmüştür. Cebrail, Hz. Muhammed’e (s.a.s) “Sen Allah’ın 

elçisisin ben de Cebrail’im” demiştir. Hz. Muhammed (s.a.s), bu olanlardan korkmuş ve 

koşarak evine gitmiştir. Olanları Hz. Hatice’ye anlatınca Hz. Hatice, ona peygamberlik 

müjdesini vermiştir (İbn Hişam, 1971: 149-150). Böylece Hz. Muhammed’in (s.a.s) 

peygamberliği kırk yaşındayken başlamıştır (Ayvallı, 2019: 50). 

İlk zamanlarda gizli bir şekilde tebliğ yapan Hz. Muhammed (s.a.s), İslam dinini 

yaymaya en yakınlarından başlamıştır (Fayda, 2005: 411). Ona inanıp ilk Müslüman 

olanlar, eşi Hz. Hatice, bakımını üstlendiği amcası Ebû Tâlib’in oğlu Hz. Ali, arkadaşı 

Hz. Ebû Bekir ve azat ettiği kölesi Zeyd b. Harise’dir (Taberî, 2021: 3/68-72). 



50 
 

 
 

Üç yıl boyunca gizli bir şekilde tebliğ yapan Hz. Muhammed (s.a.s) artık Allah’ın 

emriyle açık bir şekilde İslam dinini yaymaya başlamıştır (İbn İshak, 2021: 178). 

Tebliğe önce akrabalarından başlayan Hz. Muhammed (s.a.s), Abdülmuttalib’in 

çocuklarını yemeğe çağırmıştır. Daha sonra kendisinin İslam dininin peygamberi 

olduğunu söylemiş ve onları da iman etmeye çağırmıştır (Bekri ve Keskioğlu, 2014: 70-

71). Hiçbiri iman etmemiş fakat dini yayarken onu koruyacaklarını ve ona yardım 

edeceklerini söylemişlerdir. Fakat amcası Ebû Leheb, Hz. Muhammed’e (s.a.s) karşı 

çıkmış ve onu tehdit etmiştir (Ayvallı, 2009: 57-58). Açık bir şekilde tebliğ yapmaya 

başlayan Hz. Muhammed (s.a.s), başta amcası Ebû Leheb ve Ebû Cehil olmak üzere 

müşriklerin alay konusu olmuş ve şiddete maruz kalmıştır (Fayda, 2005: 412).  

Hz. Muhammed’in en büyük mucizelerinden biri hiç şüphesiz mi’rac olayıdır. Bir 

gece Cebrail, Hz. Muhammed’i (s.a.s) ziyarete gelmiş ve cennette bulunan Burak 

adındaki bir binek hayvanını yanında getirmiştir (Ayvallı, 2009: 119). Burak’a binip bir 

gecede Mekke’den Kudüs’te bulunan Mescid-i Aksa’ya gitmiştir (Taberî, 2021: 87). 

İslam’ın şartlarından birisi olan beş vakit namaz bu gecede farz kılınmıştır (Ahmed 

Cevdet Paşa, 1997: 1/96). 

Mekkeli müşrikler İslamiyet’in hızla yayıldığını görünce atalarının dininin yok 

olacağından korkmuş ve Hz. Muhammed’i (s.a.s) ortadan kaldırmayı planlamıştır 

(Bekri ve Keskioğlu, 2014: 184-185). Fakat bu hain planı Cebrail’den öğrenen Hz. 

Muhammed (s.a.s), Medine’ye hicret etmeye karar vermiştir (Ahmed Cevdet Paşa, 

1997: 1/101). Ebû Bekir’le birlikte çıktığı yolculukta, Kureyşli müşriklerden korunmak 

için üç gün boyunca Sevr Dağı’ndaki bir mağarada saklanmış ve daha sonra Medine’ye 

ulaşmıştır39 (Fayda, 2005: 414-415). 

Hz. Muhammed (s.a.s), Medine’ye girince büyük bir sevgi ve coşkuyla 

karşılanmıştır (Çakan ve Solmaz, 2020: 424). Mekke’de yaşadığı zorlukların aksine 

Medine halkı İslam’ı kabul etmiş ve muhacirlerle kardeş gibi birlik içinde yaşamaya 

başlamıştır (Ayvallı, 2009: 152). Medine, İslam’ın merkezi haline gelmiştir (Bekri ve 

Keskioğlu, 2014: 202). 

                                                           
39 bkz.: “Ebû Bekir” 



51 
 

 
 

Hz. Muhammed’in (s.a.s) Medine’ye göçünden sonra İslamiyet hızla yayılmıştır. 

Mekkeli müşrikler, Medine halkını uyarmış ve Hz. Muhammed’e (s.a.s) tâbi oldukları 

takdirde onlarla savaşacaklarına dair tehditler savurmuştur (Fayda, 2005: 415).  

Bir gün Kureyşliler, Suriye’ye yüklü bir kervan göndermiştir (Bekri ve Keskioğlu, 

2014: 245). Müslümanlar kervanı ganimet olarak ele geçirmek istese de kervanın 

başında duran bir müşrik Müslümanların planlarını anlamış ve Mekke’ye haber 

göndermiştir (Ahmet Cevdet Paşa, 1997: 117-120). Ebû Cehil, bin kişilik bir orduyla 

kervanının bulunduğu Bedir bölgesine gitmiştir (Fayda, 2005: 416). Müslümanların 

galibiyetiyle sonuçlanan savaşta Ebû Cehil öldürülen müşrikler arasında yer almıştır 

(Taberî, 2021: 3/143-153).  

Mekkeli müşrikler, Bedir’de yenilgiyi kabul edemeyince intikam almak için 

kılıçlarını kuşanmış ve yeni savaş hazırlıklarına başlamıştır (Çakan ve Solmaz, 2020: 

479). Savaş, Medine’de bulunan Uhud Dağı eteklerinde meydana geldiği için Uhud 

Savaşı olarak adlandırılmıştır (Hamîdullah ve Avcı, 2012: 54-55). Müslüman ordusunun 

yaptığı bir hatadan dolayı yenilgiyle sonuçlanan savaşta içerisinde Hz. Muhammed’in 

(s.a.s) amcası Hz. Hamza’nın da bulunduğu birçok şehit meydana gelmiştir (Taberî, 

2021: 169-179). 

Medine’de bulunan bir grup Yahudi, Mekke’ye gitmiş ve Hz. Muhammed’i (s.a.s) 

öldürene kadar savaşmaları gerektiğini söyleyerek müşrikleri kışkırtmıştır (Çakan ve 

Solmaz, 2020: 517). Müşriklerle Yahudilerin ortaklığını haber alan Müslümanlar, yeni 

bir savaş taktiği oluşturmuş ve Medine çevresine büyük çukurlar kazmıştır. Bu yüzden 

bu savaşa çukur anlamına gelen “Hendek Savaşı” denilmiştir (Hamîdullah, 1998: 194).  

Müşriklerin mağlup olduğu bu savaştan sonra Müslümanların gücü kanıtlanmış ve 

sayısı giderek artmıştır (Ayvallı, 2009: 268). Mekkeli müşrikler kapana kısılmış ve 

Müslümanlarla antlaşma imzalamaktan başka çareleri olmadığını anlamıştır (Çakan ve 

Solmaz, 2020: 565). Antlaşma, Mekke yakınlarında bulunan Hudeybiye bölgesinde 

yapıldığı için kayıtlara Hudeybiye Antlaşması olarak geçmiştir (Hamîdullah, 1998: 

297). Fakat müşrikler bu antlaşmaya uymayınca Müslümanlar Mekke’yi fethetmiş, 

Kâbe’yi putlardan temizlemiştir. Kutlu fetihten sonra Mekke halkı gruplar halinde 

Müslüman olmuştur (Taberî, 2021: 241-253). 



52 
 

 
 

Tevhid mücadelesini hakkıyla yerine getiren Hz. Muhammed (s.a.s), hayatının 

sonlarına doğru veda haccını yerine getirmiş, ashabına veda hutbesini yapmış ve 

hicretten on bir yıl sonra Rebîülevvel aynının on üçüncü gecesi (8 Haziran 632) vefat 

etmiştir (Fayda, 2005: 421-422). 

Mevlânâ, gazellerinde toplam 133 yerde Hz. Muhammed’in (s.a.s) isim ve 

sıfatlarına değinmiştir. Gazellerinde Hz. Muhammed’in (s.a.s) nurani güzelliğine, zulüm 

görse dahi tebliğ ve irşat yolunda ayrılmamasına ve mi’raca yükselmesine telmihte 

bulunmuştur. Hz. Muhammed’in (s.a.s) mi’raca yükselmesini aşığın sevgilisine 

kavuşmasına benzetmiştir. 

1.1.14.1. Hz. Muhammed’in (s.a.s) Nuru 

Hz. Muhammed’in (s.a.s) nuruna toplam kırk iki40 gazelde değinen Mevlânâ, 

insanoğlunun imanının zayıf olduğunu anlatırken bazen dünyalık işler peşinde 

koştuğunu sıkıntıya düştüğünde ise Hz. Muhammed’in (s.a.s) nur cemalini görmeye 

talip olduğuna değinmiştir.  

 گاااا هر نیاااا  دی جاااا   تاااا  ناااا ی  شاااا   م ااااا ر

 

 تااا  ساا دا  ساااش     ی     گاا هر نیااا  دی طباا   

 

Bazen yaratılış gayeni terk eder gümüş, altın ve kadın sevdasına kapılırsın 

Bazen de canını terk eder Mustafa’nın nurunun hayaline dalarsın (Mevlânâ, 1384 hş: 2) 

Mevlânâ, “gökyüzüne yükselen” şeklinde ifade kullanarak akılları Hz. Îsâ’ya 

çevirmektedir. Hz. Îsâ’nın Hz. Muhammed’den (s.a.s) hemen önce peygamberlik yapıp 

onu müjdelemesine işaret eden Mevlânâ, onun peygamberliğinin ardında nurlarla dolu 

Hz. Muhammed’in (s.a.s) olduğunu ve Hz. Îsâ’nın peygamberliğe başlamasından 

itibaren Hz. Muhammed’in (s.a.s) nurunun her ere yayıldığını bildirmiştir: 

 مااااااااو دم باااااااا  دم ب  اااااااا   اناااااااا ای م ااااااااا   یا

 

 دی ناااااا یی ا  گم اااااا   ا  باااااا    اااااا  یسااااااش   

 

Ey seçilmiş olan ve ey gökyüzüne yükselen! Senin nurunda 

Her an Mustafa’nın nurlarını görüyorum (Mevlânâ, 1384 hş: 81) 

 نااااا ی ا  ااااا    مااااا  چااااا   د ااااا  ک اااااش  کااااا  دی

 

 ا  کاااااا     اااااا  ا  ه اااااا  دان اااااا  کاااااا     اساااااا  

 

Onun azametinden herkes kadın olduğunu bilir 

                                                           
40 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 12, 720, 978, 1148, 1202). 



53 
 

 
 

Fakat biz Ahmed’in nurunda yanılmışız (onun nuruna gark olmuşuz) (Mevlânâ, 1384 

hş: 680). 

1.1.14.2. Hz. Muhammed’in (s.a.s) Hırkası 

Hz. Muhammed’in (s.a.s) mübarek giysilerinden birisi de dışarıdayken üzerinden 

hiç çıkartmadığı hırkasıdır. Hz. Muhammed’in (s.a.s) Ehl-i Beyti hırkası altına aldığı 

yaygın olarak inanılmıştır. Bu yüzden tasavvufta hırka giymenin tasavvuf adabı 

içerisinde yer alır (Uludağ, 1998: 373). 

Mevlânâ, yaklaşık bir yerde Hz. Muhammed’in hırkasına değinmiştir. Onun 

mübarek hırkasını ve Hz. Yûsuf’un gömleğini aynı yerde kullanmış ve hoş kokular 

yaydığını belirtmiştir. Örnekler: 

Fars edebiyatında “Rum” gündüz, aydınlık, açıklık ve güzel anlamına gelirken 

“Habeş” de gece, karanlık, siyah ve çirkin anlamlarında kullanılmaktadır (Gölpınarlı, 

2020: 484): 

 پشاااا اهو   ساااا  باااا د  اااا   اااا د ی ا  م ااااا ر

 

 ا       ی م    بو  ش ا    م کا  و با    ا ر 

 

Ey Rum ve Habeş’in fitnesi şaşakaldım ki bu hoş koku 

Yûsuf’un gömleğinin miydi yoksa Mustafa’nın hırkasının mı (Mevlânâ, 1384 hş: 6) 

1.1.14.3. Hz. Muhammed’in Mi’raca Yükselmesi 

Bir gece Cebrail’in Burak adı verilen bir binekle Hz. Muhammed’i (s.a.s) ziyaret 

etmiş ve Allah’ın Kudüs’e git emrini bildirmiştir. Burak’a binen Hz. Muhammed (s.a.s), 

bir gecede Mekke’den Kudüs’e gitmiş ve orada mi’raca yükselmiştir.  

Mevlânâ yaklaşık yirmi üç41 yerde Hz. Muhammed’in mi’raca yükselmesine 

değinmiştir. mi’racı ilâhî aşk yolunda son mertebe olarak gören Mevlânâ, bazen 

sevgilinin yüceliğini anlatmak için mi’raca yükselen Hz. Muhammed’e (s.a.s) 

benzetmiştir. Birkaç örnek: 

  ااا  ی ا  بااا  آسااا    ه  ااا   ی ا  م اااا  مر

 

 امااااا    د ااااا م  ااااا ی یا آ  ی نااااا  هااااا  کااااا ی یا 

 

                                                           
41 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 78, 151, 222, 345, 677, 707, 754, 784, 852, 915, 958, 960, 1023, 

1063, 1100, 1050, 1282) 



54 
 

 
 

Bugün her işi güzelleştiren o sevgiliyi gördüm 

Mustafa’nın ruhu gibi gökyüzüne çıkıyordu (Mevlânâ, 1384 hş: 9) 

Mevlânâ gazellerinde gerçek aşığın zamanını uykuyla değil ibadetle geçirdiğini 

belirtmiştir. Buna delil olarak da Hz. Muhammed’in (s.a.s) mi’raca gece çıkmasını 

göstermiştir. Salikler için gece, gündüzden daha hayırlıdır. Çünkü ilâhî sevgiliyle baş 

başa kaldıkları ve araya hiç kimsenin girmediği sakin bir zaman dilimidir. 

 ا اااب    ااا ماااار   برکااا    ااا    م ااا ا   ااابر بر

 

 کو ت  ی  ط   مردی تش      چ   م ا ر مر 

 

Mustafa gibi gecenin karanlığında duruluk ara 

Çünkü o padişah bir gece mi’raca yükseldi de eşsiz benzersiz oldu (Mevlânâ, 1384 hş: 

213). 

1.1.14.4. Hz. Muhammed’in (s.a.s) Hannâne Direğinde Vaaz Vermesi 

Hz. Muhammed (s.a.s), cemaate vaaz verdiği sırada Hannâne direğine yaslanmış 

ve o şekilde vaazını vermiştir. Fakat cemaat Hz. Muhammed’i göremediği için onun 

çıkıp rahatça vaaz verebileceği bir minber yapmıştır. Hz. Muhammed (s.a.s) artık orada 

vaaz vermeye başlayınca direk insan gibi inlemeye başlamıştır. Hz. Muhammed (s.a.s) 

direğe neden ağladığını sorunca “eskiden bana dayanıyordun, şimdi minbere çıkıyorsun. 

Canım ayrılığından kan kesildi.” demiştir. Hz. Muhammed (s.a.s), “peki senin için ne 

yapabilirin ne istiyorsun” diye sormuştur. Hannâne direği de “ebedî olanı isterin” 

demiştir (Mevlânâ, 1386 hş: 1386). 

Mevlânâ, Hannâne direği olayını beş yerde42 kullanmıştır. Direğin ebedî olanı 

istemesine değinen Mevlânâ, dünyanın renklerine kanan insanların bir direkten daha 

aşağı olduğunu bildirmiştir: 

 ک  اااا    چاااا بر نش اااا ر    ناااا   اااا     ناااا   اااا 

 

 ب  ا اااااا  ناااااا ی م ااااااا ر آ  اساااااا و    ناااااا  یا 

 

Nur-u Mustafa Hennâne direğini okşadı 

 Bir odundan daha aşağı değilsin Hennâne ol Hennâne ol (Mevlânâ, 1384 hş: 859). 

                                                           
42 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 110, 658) 



55 
 

 
 

Mevlânâ, Hz. Muhammed’e (s.a.s) övgüde bulunurken lütfuyla ve ilâhî aşkıyla 

cansız bir direği bile aşktan inleyen Hannâne direğine çevirdiğini bildirmiştir: 

 ع  بااااااا  کااااااا د     نااااااا  اسااااااا و

 

 یا تاااااب  سااااا      یسااااا    ااااا  
 

Ey Allah’ın Resûl’ü sabır direğini 

Sonunda Hannâne direği yaptın (Mevlânâ, 1384 hş: 171). 

 آ اا  م باا  باا  چ ناا  گاا دد    ناا  چاا ب

 

 گااا دد م ااا  ن  مااا د  گااا دد     نااا  بااا د  

 

O minbere çıkınca şarap meyhaneye döner; 

Ölü sarhoş olur; direk Hannâne’ye döner (Mevlânâ, 1384 hş: 322). 

1.1.14.5. Hz. Muhammed’in (s.a.s) Ayı İkiye Yarması Mucizesi 

Hz. Muhammed (s.a.s), halkı hak dine davet ederken çeşitli mucizeler 

gerçekleştirmiştir. Bunlardan birisi de ayı ikiye bölmesidir. Halk Hz. Muhammed’den 

(s.a.s) bir delil göstermesini istemiş o da ayı ikiye bölmüştür. 

Mevlânâ gazellerinde sadece bir yerde Hz. Muhammed’in (s.a.s) ayı ikiye bölmesi 

mucizesine değinmiştir: 

 ماااااااا  یا     اااااااا     باااااااا  ناااااااا ی م ااااااااا   ر

 

 ب  اااااااااا  ام م اااااااااا    بگاااااااااا ای تاااااااااا  اااااااااا ی    

 

Şaşkınım, bağışlanmayı dilerim, laf edene kadar 

Mustafa’nın nuruyla ayı ikiye böleyim (Mevlânâ, 1384 hş: 1198). 

1.1.14.6. Hz. Muhammed’in (s.a.s) Mağaraya Sığınması 

Mekkeli müşrikler, Müslümanları hak dinden caydırmak için ellerinden geleni 

yapsa da İslamiyet onlara inat hızla yayılmaya devam etmiştir. Bunun üzerine gözleri 

dönen müşrikler, tek çarenin Hz. Muhammed’i (s.a.s) öldürmek olduğunu 

düşünmüşlerdir. Öldürüleceği haberi, Cebrail tarafından kendisine bildirilince, Hz. 

Muhammed (s.a.s), yakın dostu Hz. Ebû Bekir’le birlikte bir gece Medine’ye hicret 

etmek için yola çıkmıştır.  



56 
 

 
 

Saklanmak için Sevr Dağı’nda bir mağaraya sığınmışlardır. Hz. Ebû Bekir 

elindeki bez parçalarıyla mağaranın deliklerini haşereden korunmak için tıkamış fakat 

bezler yetmeyince son deliği topuğuyla kapatmıştır. Mağaraya girmeye çalışan bir yılan, 

Hz. Ebû Bekir’in ayağını sokmuştur. Hz. Muhammed (s.a.s), Ebû Bekir’in (r.a) acıdan 

gözyaşı döktüğünü görünce onu tedavi etmiştir. O sırada Hz. Muhammed’i (s.a.s) 

arayan müşrikler mağaranın önüne gelmiş fakat mağaranın girişinde bir ağaç bittiğini, 

örümceğin ağ ördüğünü ve güvercinlerin yuva yaptığını görünce uzun süre kimsenin 

orada bulunmadığını düşünmüş ve mağaraya bakmamışlardır (Demircan, 2009: 6). 

Mevlânâ, yaklaşık dokuz yerde43 Hz. Muhammed’in (s.a.s) Medine’ye hicreti 

sırasında mağaraya sığınmasına değinmiştir. Kıssaya telmihte bulunan Mevlânâ, 

padişaha layık yumuşak yastığa başını koymak yerine Hz. Muhammed’le (s.a.s) birlikte 

o dar mağarada kalmak istediğini bildirmiştir. Çünkü bedenleri o mağarada olsa bile 

Hakk’ın katında üstün olduklarını bildiren Mevlânâ, vücudunu Hz. Ebû Bekir gibi yılan 

soksa bile sevgilinin yanında olmak istediğini bildirmiştir: 

 بااا   گ  ااا  ت شااا   ع  بااا ی دااا ی بااا 

 

 داا ی دی       اار باا  م ااا ر   تاا    

 

Sıddık ve Mustafa mağaranın içinde dost (oldu) 

Örümcek tekrar mağaranın kapısına ağ örmeye başladı (Mevlânâ, 1384 hş: 484). 

 آی  ساا  داا یم آ  دی   ااو  م ااا   باا 

 

 ماا ی   اا  باا  یاناار    اا  باا  و یانااش  

 

Padişahın yastığını uzaklaştıralım, yılanın yarasını yar 

Güzelim Mustafa’yla o mağarada kalmayı arzuluyorum (Mevlânâ, 1384 hş: 182). 

 ن   اا ماار داا ی دی ظاا ه  باا  کاا  چ اا  هاا 

 

 آس  ن ااا  ه ااا  بااا  م  ااا  بااا  تااا    

 

Sıddık, Muhammed ile göğün yedi kat üstündedir 

Ne kadar görünüşte mağarada gözükseler de (Mevlânâ, 1384 hş: 342). 

1.1.14.7. Hz. Muhammed’in (s.a.s) Hadisleri 

Hz. Muhammed’in (s.a.s) halifelerine söylediği öğüt verici sözleri, hadis ravileri 

tarafından not alınmış ve günümüze kadar gelmiştir. Mevlânâ gazellerini 

                                                           
43 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 69, 680, 749, 853, 1099, 1240). 



57 
 

 
 

zenginleştirmek amacıyla yaklaşık on iki44 yerde Hz. Muhammed’in (s.a.s) ismiyle 

birlikte kullandığı hadislere yer vermiştir. Birkaç örnek: 

Mevlânâ, Hz. Muhammed’in (s.a.s) “Şeytana karşı Allah bana yardım etti ve 

benim şeytanım bana boyun eğdi.” (Tirmizî, Radâ, 17) hadisine telmihte bulunmuştur. 

 نب  ااااا  کااااا    دگااااا   ااااا  م ااااا    

 

 د اااا م گ اااا  کاااا  م ااااا ر ا   اااا   

 

Mustafa’nın söylediğini kendisinden duy: 

“Benim şeytanım Müslüman oldu, artık kafir olmaz (Mevlânâ, 1384 hş: 268). 

Hz. Muhammed’in (s.a.s), mümin kopuza benzer; sesi tıpkı kopuzun sesi gibi 

ancak içinin boş olmasıyla güzelleşir.” Dediği rivayet edilmiştir (Gölpınarlı, 2020: 506). 

Hadisin doğruluğu kesin olmamakla birlikte Mevlânâ gazellerinde yer vermiştir: 

 اناااااااا ی تاااااااا   ماااااااا مو ا  اااااااا مو کاااااااا   مه 

 

 پش ااااااااا مب  بشااااااااا    بااااااااا  تااااااااا دن ا  گ  ااااااااا  

 

Peygamber’in sözünden doğru haberi işit 

Müminlerin sıfatı için “İnanan kişi kopuza benzer” (demiştir) (Mevlânâ, 1384 hş: 474). 

Mevlânâ, Hz. Muhammed’in (s.a.s) “Kim helal kazancından bir hurma kadar 

sadaka verirse -ki Allah, helalden başkasını kabul etmez- Allah o sadakayı kabul eder. 

Sonra onu dağ gibi oluncaya kadar herhangi birinizin tayını büyüttüğü gibi sahibi adına 

imtihanla büyütür.” (Buhârî, Zekât, 8) hadisine istinaden “Gümüş ve altın sadakayı 

azaltmaz” sözünün Hz. Muhammed’e (s.a.s) ait olduğunu bildirmiştir: 

 دی  شاا   باا  چاا  هاا د  ک  اا  نشاا  تاا    ا 

 

  ی   سااش  کاا    ماا د پش اا مب    تاا  بشاا   

 

Peygamber’den işit o; “Gümüş ve altın 

Sadakayla azaltmaz” buyurdu. Hadi yoksullara bir şeyler ver (Mevlânâ, 1384 hş: 398). 

1.1.15. Hz. Mûsâ 

Dîvân-ı Şems’te en çok adı geçen peygamberlerden biri olan Hz. Mûsâ, Mısır’da 

dünyaya gelmiştir. Zamanın firavunu rüyasında bir ateşin Mısır evlerini yakıp 

İsrailoğullarının evlerine dokunmadığını görmüştür. Bu rüyadan sonra kahinleri 

                                                           
44 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 17, 64, 179, 354, 555, 759, 842, 961, 1054, 1119) 



58 
 

 
 

toplamış ve rüyasını anlatmıştır. Kahinler de İsrailoğullarından bir adamın çıkacağını ve 

Mısır halkını mahvedeceğini söylemişlerdir. Bunun üzerine Firavun, İsrailoğullarından 

doğan bütün erkek çocuklarının öldürülmesini emretmiştir (Köksal, 2021: 2/9). Annesi, 

Hz. Mûsâ’ya doğum yapınca öldürülmesinden korkmuş ve bir sandığa koyarak Nil 

Nehri’ne bırakmıştır. Onu Firavun’un karısı bulmuş ve evlat edinmiştir (Çakan ve 

Solmaz, 2020: 142-144).  

Gençlik çağına gelen Hz. Mûsâ, bir gün kaza eseri Mısırlı birisini öldürmüş ve 

Firavun’un gazabından korkup Medyen’e kaçmıştır. Orada bir süre kaldıktan sonra 

Mısır’a geri dönmeye karar vermiştir (Ahmed Cevdet Paşa, 1997: 21-22). Dönüş 

yolunda Tûr Dağı’nda Allah ile konuşmuş ve peygamberliği başlamıştır (Köksal, 2021: 

25-28).  

Tûr Dağı’ndan peygamberlik şerefiyle dönen Mûsâ’ya (a.s), Firavun’a karşı delil 

gösterebilmesi için iki tane mucize verilmiştir (Harman, 2013: 376). Bu olay Kur’an-ı 

Kerim’de şöyle aktarılmaktadır: “Allah: “Şu sağ elindeki de ne ey Mûsâ?” diye sordu. 

Mûsâ: “O benim asamdır; yürürken ona yaslanırım, onunla davarlarıma yaprak 

silkelerim; ayrıca onunla daha pek çok ihtiyaçlarımı karşılarım” dedi. Allah: “Onu 

yere at ey Mûsâ!” diye emretti. Mûsâ da hemen onu yere attı. Bir de ne görsün: asa 

hızla kıvrılıp giden kocaman bir yılan oluvermiş! Allah şöyle buyurdu: “Tut onu! 

Korkma! Biz onu tekrar eski hâline çevireceğiz. Şimdi de elini koynuna sok; bir başka 

mucize olarak o, kusursuz ve lekesiz bir biçimde bembeyaz çıkıversin! Ta ki, böylece 

sana büyük ayetlerimizden bir kısmını göstermiş olalım.” Allah: “Şimdi artık Firavun’a 

git. Çünkü o gerçekten çok azgınlaştı” buyurdu (Tâ-Hâ: 20/17-24).  

Mısır’a döndüğü zaman, kardeşi Hârûn (a.s) ile birlikte Firavun’u hak dine davet 

etmiş fakat olumlu yanıt alamamıştır (Çakan ve Solmaz, 2020: 154-155). Hz. Mûsâ, 

peygamberliğini apaçık göstermek için asasını yere atmış ve asa birden yılana 

dönüşmüştür. Firavun korkudan Hz. Mûsâ’ya yalvarınca yılanın başını tutmuş ve tekrar 

asaya dönüşmüştür. Daha sonra elini göğsüne sokmuş ve dışarı çıkarmıştır. Çevresinde 

bulunanlar, etrafa gözleri kamaştıran bir ışığın, Hz. Mûsâ’nın elinden yayıldığını 

görmüşlerdir. Fakat Firavun, onun usta bir sihirbaz olduğunu düşünerek iman 

etmemiştir (Taberî, 2021: 383-384).  



59 
 

 
 

Mûsâ (a.s), kavminin tehlikede olduğunu fark edince, bir gece İsrailoğullarıyla 

kaçmaya karar vermiştir. Bunu fark eden Firavun, peşlerine takılmıştır. Kızıldeniz’e 

geldikleri sırada Hz. Mûsâ, asasını yere vurmuş ve denizde on iki yol açılmıştır. Ona 

inananlar açılan yollardan geçmiştir. İsrailoğulları karaya geçtikten sonra deniz 

kapanmış, onları takip eden Firavun ve ordusu boğulmuştur (Pala, 2020: 334-335). 

Hz. Mûsâ, göç ettikten bir süre sonra kendisi gibi peygamber olan kardeşi Hz. 

Hârûn’u yerine vekil olarak bırakmış ve Allah’la konuşmak üzere Tûr Dağı’na çıkmıştır 

(Ahmed Cevdet Paşa, 1997:24-25). Hz. Musa’nın yokluğunu fırsat bilen Sâmirî 

adındaki biri, buzağı şeklinde altından bir put yapmış ve halkı ona tapmaya ikna etmiştir 

(Salihoğlu, 2009: 78). Hârûn (a.s), insanlara batıl olandan dönmeleri gerektiğini anlatsa 

da ona kulak asmamışlardır (Ahmed Cevdet Paşa, 1997: 25).  

Tûr’dan dönen Hz. Musa, vaziyeti görünce kavmine karşı öfkelenmiştir. 

Yaptığından pişman olan kavim, buzağıyı yakmış ve parçalarını denize atarak tövbe 

etmiştir (Köksal, 2021: 72- 75).  

Mevlânâ, yaklaşık olarak yüz yetmiş altı yerde Hz. Mûsâ ve Firavun isimlerine ek 

olarak da asa ve yed-i beyza gibi Hz. Mûsâ’nın özelliklerine değinmiştir.  

1.1.15.1. Hz. Mûsâ’ya Görünen Ateş 

Hz. Mûsâ, karısıyla birlikte Medyen’den dönerken çölde ilerlemekte zorluk 

çekmeye başlamıştır. Uzakta bir ateş olduğunu fark eden Hz. Mûsâ, karısına gidip 

bakacağını söylemiştir. Ateşe doğru yürüdükçe onun kendisinden uzaklaştığını gören 

Hz. Mûsâ, daha dikkatli bakınca ateşin bir ağacın etrafında olduğunu fakat ağacı 

yakmadığını görmüştür. Daha sonra iyice parlayan ateşten bir ses işitmiştir (Bayer, 

2017: 46). Bu olay Kur’an-ı Kerîm’de şu şekilde aktarılmıştır: “Derken Mûsâ, o 

müddeti bitirince ailesiyle yola düştü ve Tûr tarafında bir ateş gördü. Ailesine, siz 

durun dedi, gerçekten de bir ateş görüyorum ben, gideyim de orada birisi varsa yoldan 

haber alayım yahut da ısınmanız için bir kor getireyim size. Oraya gelince kutlu yerde 

bulunan vadinin sağ tarafındaki ağaçtan kendisine nida edildi: Ey Mûsâ! Şüphe yok ki 

ben, alemlerin Rabbi Allah'ım” (Kasas: 28/29-30). 



60 
 

 
 

Mevlânâ, yaklaşık yirmi dört yerde45 Hz. Mûsâ’nın ateşi görmesine değinmiştir. 

Kıssaya telmihte bulunan Mevlânâ, bakınca ateş gibi görünen fakat Allah’ın nuru olan 

ateşe temas etmiştir: 

 ن اااااااااااااااااااا د آ ی   شاااااااااااااااااااا  آ ی نب  اااااااااااااااااااا 

 

 کاااااا  م ساااااار یا دی اااااا  آ   اااااا  چاااااا  ا  اااااا  

 

Mûsâ’ya o gece ağaç yıldız gibi (yol gösterdi) 

Ateş göründü fakat ateş değildir (Mevlânâ, 1384 hş: 269). 

Mevlânâ, gecenin hayırlı olduğunu anlatırken de Hz. Mûsâ’nın gördüğü ateşe 

değinmiştir. Sûfîler için gece sevgiliyle muhabbetin en tatlı olduğu zamandır. Mevlânâ, 

tıpkı Hz. Mûsâ’nın gece vakti sırlara ermesi gibi âşığın da sevgilisine kavuştuğuna 

işaret ermiştir: 

 ناااااا ی  ع باااااار د اااااا  باااااا  باااااا ق   اااااا   باااااا 

 

 ج اااا    باااا  آ اااا ناااا ی ه رم ساااار ه اااا   اااا   

 

Mûsâ bütün gece ışık aradı ve sonunda 

Ağacın tepesinde acayip bir ışık gördü (Mevlânâ, 1384 hş: 415). 

İlâhî sevgilinin aşkına mazhar olmanın her şeyden üstün olduğunu bildiren 

Mevlânâ, Hz. Mûsâ’nın gece vakti gördüğü nurun peşinde olduğunu söylemiştir. Önüne 

Kârûn’un hazinelerini de serseler bu yoldan vazgeçmeyeceğine temas eden şair, gerçek 

aşkın peşinde olduğuna işaret etmiştir: 

 ماا  چاا ا ع  اا  باا      ی ب  ااش   اا ی  

 

 ه  اا  م ساار   دی اا  تاا  ناا ی      اا  

 

Mûsâ gibi senin ağacın yüzünden nura dostuz 

Biz neden Kârûn’un malına mülküne âşık olalım (Mevlânâ, 1384 hş: 655). 

1.1.15.2. Hz. Mûsâ’nın Allah’la Konuşması 

Hz. Mûsâ, Medyen’den Mısır’a dönerken Tûr Dağı’nda mola vermiş ve orada 

Allah’la konuşmuştur. Bu olay Kur’an-ı Kerîm’de şu şekilde aktarılmıştır: “Mûsâ, tayin 

ettiğimiz vakitte (Tûr’a) gelip de Rabbi onunla konuştuğunda o, “Rabbim! Bana görün; 

sana bakayım” dedi. Rabbi, “Sen beni asla göremezsin. Fakat şu dağa bak; eğer o 

                                                           
45 45 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 23, 145, 215, 252, 266, 279, 299, 318, 418, 484, 582, 586, 600, 

604, 683, 713, 717, 759, 764, 797, 799, 995, 1001, 1051, 1072, 1084, 1109, 1126, 1143, 1148, 1292) 



61 
 

 
 

yerinde durabilirse sen de beni görebilirsin” buyurdu. Rabbi o dağa tecelli edince onu 

paramparça etti; Mûsâ da bayılıp düştü. Kendine gelince dedi ki: “Seni noksan 

sıfatlardan tenzih ederim, sana tövbe ettim; ben inananların ilkiyim” (A’raf: 7/143). 

Mevlânâ, Hz. Mûsâ’nın Allah’la konuşmasına yaklaşık on sekiz yerde46 

değinmiştir. Yukarıda belirtilen ayete atıfta bulunan Mevlânâ, Hz. Mûsâ’nın Allah’la 

konuşunca onu görmek istemesi gibi sevgilisinin kendisine iyilik ettiğini görünce onu 

daha çok arzuladığını bildirmiştir: 

   اسا  د ا ای ک  م سر چ   سا و بشا  د دی مر

 

   باااا  ا  اااا   کاااا    ماااا د  چ اااا ن  آی   آماااا  

 

Öyle fazla ihsanda bulundun ki daha da arzuladım 

Musa’nın O’nun sözünü duyunca O’nu görmek istemesi gibi (Mevlânâ, 1384 hş: 1024) 

Bazı gazellerini Şems-i Tebrîzî gittikten sonra ayrılık acısıyla söyleyen Mevlânâ, 

Hz. Mûsâ’nın Allah’ı görememesine temas ederek kendisine benzetmiştir. Mûsâ (a.s), 

Allah’la konuşurken aşkla “kendini bana göster” demiş fakat Yüce Allah bunun 

mümkün olmadığını bildirmiştir. Mevlânâ da Şems’e olan aşkından dolayı sevgilisine 

niyaz etmiş ve neden hâlâ gelmediğini sormuştur. Fakat Hz. Mûsâ’nın Allah’ı görmese 

bile ona iman etmesi gibi Mevlânâ da sevgilisi yanında olmasa bile aşkından 

vazgeçmeyeceğine işaret etmiştir: 

 آ ااار  سااا   طااا ی تب  ااام  چااا ا چااا    اااو ن ر

 

 ام ایناار  عشاا   اا   تب  اام  چاا  م ساار گ  اا  

 

Tebrizli Şems’in aşkından Mûsâ gibi kendini bana göster dedim 

Neden Tebriz Tûr’u tarafından neden asla gelmiyorsun (Mevlânâ, 1384 hş: 1035) 

Mevlânâ, insanoğlunun dünyalık işleri bırakıp Hakk’a yönelmesi gerektiğini 

anlatırken de Hz. Mûsâ’nın ismine değinmiştir. Gazelin devamında asayı bırakması 

gerektiğini kulun tek dayanağının Allah olduğunu söyleyen Mevlânâ, batılı bırakıp 

Hakk’a yönelmesi gerektiğini bildirerek insanoğluna öğüt niteliğinde bir söz 

söylemiştir:   

  باااا  طاااا ی باااا   تاااا   کااااو گ اااا 

 

 ا  م سااااار جااااا    اااااب   ا   ااااا   

 

Ey can Mûsâ’sı çoban olmuşsun 

                                                           
46 46 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 5, 45, 151, 182, 185, 256, 341, 365, 369, 418, 456, 500, 548, 820, 

1039). 

 



62 
 

 
 

Sürüyü bırak Tûr’a git!  (Mevlânâ, 1384 hş: 843) 

1.1.15.3. Hz. Mûsâ’nın Asası 

Hz. Mûsâ’nın asasına Allah tarafından ilâhî bir güç verilmiştir. Yere attığında 

yılana dönüşen asanın eline aldığı zaman da tekrar bir sopa haline geldiği Kur’an-ı 

Kerîm’de de açıkça bildirilmiştir. Firavun’un huzurunda büyücülerin yılana dönüşen 

sopasını Hz. Mûsâ’nın asası yutunca Firavun onun büyük bir büyücü olduğunu söylemiş 

ve Allah’a karşı küfründe ısrarcı olmuştur. 

Mevlânâ, Hz. Mûsâ’nın asasına yaklaşık yetmiş yedi47 yerde değinmiştir. Asayı 

ilâhî aşka benzeten Mevlânâ, dünyanın aldatıcı renklerinden koruduğunu bildirmiştir. 

Çünkü gerçek aşk insanı doğru yola sokar. Mevlânâ, Hz. Mûsâ’nın asasının Mısırlı 

büyücülerin sopalarını yutması gibi aşkın da dünyanın geçici heveslerini yok ettiğine 

temas etmiştir: 

 ن      ب  دیکش ر   د ده   ک   ب  

 

 م س    ع    عش  س  ه  چ  جی   ین  

 

Dünyanın rengi sihirlere benzer aşk da Mûsâ’nın asasıdır 

Ağzını açar bir nefeste onu yutar (Mevlânâ, 1384 hş: 488). 

  ب ناا   ه  اا  یا ه اا  ب اا  د کاا   باا نر باا 

 

 م سار  کا  ا  ع ا  چا  یا جیا   عشا  ب ا ید 

 

Asa, Mûsâ’nın elinden dünyanın aşkını içince 

Alev gibi diliyle herkesi yakar (Mevlânâ, 1384 hş: 956). 

  اا ید چاا   ا   اا  م ساار ع اا کاا  اهدهاا  یا مر

 

 عشاا  ا  سااا     سااشر ه  ااا   ع اا   م ساااشر 

 

Aşk kutluluk sırrında Mûsâ’nın sopası gibi, 

Mûsâ, asasını atınca ejderhayı yemişti ya (Mevlânâ, 1384 hş: 13). 

                                                           
47 47 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 23, 35, 66, 94, 116, 137, 145, 215, 252, 266, 279, 299, 318, 418, 

484, 582, 586, 600, 604, 683, 713, 717, 759, 764, 797, 799, 869, 995, 1001, 1051, 1072, 1084, 1090, 

1109, 1126, 1143, 1148, 1154, 1201, 1273, 1292) 

 



63 
 

 
 

1.1.15.4. Hz. Mûsâ ve Yed-İ Beyzâ 

Hz. Mûsâ’nın mucizelerinden biri olan yed-i beyzâ, “beyaz el” anlamına 

gelmektedir. Mûsâ (a.s), Allah’ın emriyle elini koynuna sokup çıkardığı zaman eli 

parlak ve beyaz bir hal almıştır. Elini tekrar göğsüne götürüp çıkardığı zaman eski 

haline dönmüştür.  

Hz. Mûsâ, Firavun’un makamına gidip kendisinin Allah’ın elçisi olduğunu ve 

esirleri serbest bırakmasını söyleyince Firavun ondan bir delil göstermesini istemiştir. 

Hz. Mûsâ’da önce asasının yılana dönüşmesini sonra da elini göstermiştir. Fakat 

Firavun ona inanmamış aksine büyücülükle suçlamıştır (Harman, 2013: 376). 

Yaklaşık on iki yerde48 yed-i beyzâya değinen Mevlânâ, Firavun’u nefse 

benzetmiştir. Mûsâ’nın (a.s) bir süre Firavun’un yanında kalıp manevi evladı olmasına 

işaret eden Mevlânâ, onun nübüvvet geldikten sonra Firavun’la bağını kopardığını 

bildirmiştir. Mevlânâ, bunun bir temizlik olduğunu söylemiş daha sonra da Allah 

tarafından yed-i beyzâ ile mükafatlandırıldığına, insanoğlunun da nefsin elinden 

kurtulunca ilâhî sevgilinin aşkına mazhar olacağına değinmiştir: 

   یا  ااااااااا  بش ااااااااا دی ااااااااا   کااااااااا م داد مااااااااا  ا

 

 ا  ن  اا    عاا   چاا  م ساار کاا     اا    اا  

 

Mûsâ, Firavun’un nimetinden elini dudağını temizleyince 

Yed-i Beyzâ kuşkusuz ona kerem denizini verdi (Mevlânâ, 1384 hş: 42). 

 چااااااااا  م سااااااااار بااااااااا   ااااااااا  بش ااااااااا  چ ا ااااااااار

 

 گااااااااااا     گااااااااااا ی  ااااااااااا ی نر بااااااااااا   ااااااااااا بر 

 

Diyelim ki güzellikte Kârûn’un definesisin 

Neden Mûsâ gibi beyaz elin var? (Mevlânâ, 1384 hş: 1094). 

1.1.15.5. Hz. Mûsâ ve Firavun 

Hz. Mûsâ zamanında Mısır’ın başında olan zalim lider Firavun, gördüğü rüya 

yüzünden doğan erkek bebekleri öldürtmüştür. Hz. Mûsâ’nın annesi onu gizlice 

doğurmuş ve bir göle salmıştır. Hz. Mûsâ’yı Firavun’un karısı bulmuştur. Kendi 

                                                           
48 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 124, 165, 256, 486, 742, 766, 1010, 1065, 1265). 



64 
 

 
 

celladını elleriyle yetiştiren Firavun, Hz. Mûsâ önünde apaçık deliller göstermesine 

rağmen ona hiçbir şekilde inanmamıştır. 

Mevlânâ, yaklaşık otuz dört yerde49 Firavun’un ismine değinmiştir. Bu dünyada 

görkemli görünen Firavun’un, ilâhî sevgili katında hiçbir öneminin olmadığını 

vurgulamıştır. Çünkü bu dünyada gelip geçidir. Asıl olan ebedî hayat için çalışmaktır. 

Fakat Mevlânâ, küfründe ısrarcı olan Firavun ve onun gibi nefsine gark olmuş 

insanların ne kadar süslenseler de dünyadan göçünce sadece amellerini yanında 

götüreceğine değinmiştir: 

 ک اا   چاا  ع اا ا  م ساار دی چاا   اا    ا 

 

 داید  ی ااو م تاا  دی باا    عاا   چاا  گاا  

 

Firavun her ne kadar sakalına inciler dizdirse de 

İmranoğlu Mûsâ’nın inci gidi sözünden ne yaptı (Mevlânâ, 1384 hş: 314). 

Mevlânâ, bazı yerlerde Firavun’u nefse benzetmiştir. İnsanoğluna seslenen 

Mevlânâ, zatın nefsini susturası gerektiğini çünkü Hz. Mûsâ gibi olmadığını 

bildirmiştir: 

 ه ااا    عااا   بااا  پاااشو آ کااا  گااا     دی   ب مااا 

 

 ببااا  ا  عشااا  چااا  م ساااار سااا    عااا   ت باااا  

 

Ey aşk Firavun’un kes başını Mûsâ gibi büyüklenme 

Ey Firavun önüme gel kapını da damını da tuttum (Mevlânâ, 1384 hş: 163). 

Mevlânâ, İlâhî sevgilinin dizginleri elden bırakınca düzenin gideceğini ve aşkın 

yeryüzünden silineceğini bildirmiştir. Hz. Yûsuf’un kurt gibi hırslı ve haset eden bir 

nefse sahip olacağını bildiren Mevlânâ, Hz. Mûsâ’nın da Firavun kadar zalim olacağını 

bildirmiştir: 

 چاا  بشاا     اا  یکاا ب تاا  ساا آ   گشاا  پاا قنر

 

   د   س    ر گ گر  ا د م سار چا    عا نر 

 

Yûsuf kurt olur, Mûsâ Firavun kesilir 

Senin dizginin elden çıktı mı ahıra bakan bir semer olur (Mevlânâ, 1384 hş: 1030). 

                                                           
49 49 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 145, 215, 252, 266, 279, 299, 586, 600, 604, 683, 713, 717, 759, 

764, 797, 799, 995, 1001, 1051, 1072, 1084, 1109, 1126, 1143, 1148, 1154, 1201, 1273, 1292). 

 



65 
 

 
 

1.1.15.6. Hz. Mûsâ’nın Denizi Yarması 

Hz. Mûsâ, kendisinin ve kavminin canının tehlikede olduğunu anlayınca kavmiyle 

birlikte kaçmaya karar vermiştir. Fakat bu plandan haberdar olan Firavun, ordularıyla 

beraber onların peşini sürmüştür. Mûsâ (a.s), denizden karşıya geçmek için asasını yere 

vurunca denizin suları kenarı çekilerek insanların geçeceği kadar yol açılmıştır. Hz. 

Mûsâ ve ümmetini takip eden Firavun ve adamları yarı yola geldiklerinde Hz. Mûsâ 

asasını tekrar yere vurmuş ve deniz kapanmıştır. İnkarcılar da içinde kalarak 

boğulmuşlardır.  

Mevlânâ, yaklaşık olarak on dokuz yerde50 Hz. Mûsâ’nın denizi yarmasından 

bahsetmiştir. 

 تاا   ا  دباا ی   گاا د ب جیاا  ب اا  تاا  ا 

 

 ی   دا  ب ا  سا   چا   تا   م سا   م  ام 

 

Mûsâ’nın mucizesisin gam denizine vardığın zaman 

Denizin dibinden toprak çıkar ey güzel (Mevlânâ. 1384 hş: 568) 

 باااا آی   دی اااا  ا  گاااا د ماااا د  باااا 

 

 ع اااا ا  م ساااار چاااا   کاااا م    بشاااا  

 

Gel de bugün İmranoğlu Mûsâ gibi 

Denizden mertçe toz çıkaralım (Mevlânâ. 1384 hş: 611) 

 ا  م سااار ع اااا ا  بشاااا  باااا  آب دی اااا     ع اااا 

 

 ا   ااشم ماا  یا   طاا  د     آب ماا  یا د طاا  د  

 

Ey şeyh bize bir futa ver ve ey su bize dalga ver 

Ey İmranlı Mûsâ gel denizin suyuna vur asanı (Mevlânâ. 1384 hş: 7)! 

1.1.16. Hz. Nûh 

Yoldan çıkmış ve putperest bir toplum haline gelen kavme peygamber olarak 

gönderilen Hz. Nûh, bu sapkın toplumu iman etmeleri için defalarca kez uyarsa da halk 

Nûh’a (a.s.) karşı çıkmış ve ona zulmetmiştir (Çakan ve Solmaz, 2020:45-46). Bu 

zulümlere dayanamayan Hz. Nûh, Allah’a kendisine yardım etmesi için dua etmiştir. 

Duasına karşılık veren Yüce Allah, ona ağaç dikmesini ve ağacın odunlarıyla bir gemi 

                                                           
50 50 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 136, 182, 185, 256, 341, 365, 369, 418, 456, 500, 548, 820, 

1039). 

 



66 
 

 
 

yapmasını emretmiştir. Allah’ın emrine itaat eden Nûh peygamber, gemiyi yapmaya 

başlamıştır. Hz. Nûh’un gemi yaptığını gören halk, onunla alay etmiştir. Geminin 

yapımı bittikten sonra Allah gemiye hayvanların her birinden bir erkek bir dişi olmak 

suretiyle ikişer tane ve ona iman edenleri almasını emretmiştir. Daha sonra tufan 

gerçekleşmiş ve zalimleri putlarıyla birlikte dalgaların içine almıştır (Köksal, 2021: 

1/90-99). 

Mevlânâ, yaklaşık kırk dokuz yerde Nûh (a.s) mazmununa değinmiştir. Hz. 

Nûh’un zamanında gerçekleşen tufan ve onun gemi yaparak iman edenleri kurtarması 

olayına telmihte bulunan şair, günümüzde dünyevi telaşları tufana, Nûh’u (a.s) da bu 

telaşlardan kurtaran sevgiliye benzetmiştir. Ayrıca Hz. Nûh’un uzun yaşamasını da 

gazellerinde kullanan Mevlânâ, sevgilisinin ömrünün Nûh’un ömrü kadar uzun olması 

temennisinde bulunmuştur.  

1.1.16.1. Hz. Nûh’un Duası 

Hz. Nûh, kavmini defalarca uyarmasına rağmen halk küfründen vazgeçmemiş 

aksine Hz. Nûh’a zulmetmiştir. Bunun üzerine Nûh (a.s), “Doğrusu ben yenik düştüm, 

bana yardım et, bana yaptıklarından dolayı onları cezalandır” diye Rabbine dua 

etmiştir (Kamer: 54/10). Yüce Allah, Nûh’un (a.s) duasını kabul etmiştir.  

Toplam üç51 yerde Hz. Nûh’un duasına temas eden Mevlânâ, onun gece dua 

ettiğine ve duasının kabul olduğuna değinmiştir. Temiz yaratılışlı olmanın ve iyi bir 

geleceğin yalnızca Allah’tan isteneceğini, kulun tıpkı Hz. Nûh gibi geceleri Allah’a dua 

etmesi gerektiğini ifade etmiştir. Birkaç örnek:  

   ااااا ا دعااااا   نااااا   بااااا   ااااا  م ااااا   ب  ااااا 

 

 چااااا   ب ااااا  ی سااااا ش   ااااا  انااااا ی دعااااا  گااااا ای 

 

Alnı ak talih için geceleri dua et 

Çünkü Nûh’un duası gece kabul edildi (Mevlânâ, 1384 hş: 351). 

Beyitte Nûh Suresi 26. ayete iktibas yapılmıştır. Ayetin Arapçası ve Türkçe meali 

şu şekildedir:  َ  َ  َ     ُا  ن ضا  عَ َى تَ یَ   قَ  یَب  یَ  وَ  اق   ,Nûh demişti ki: Rabbim“ دَ َّ یًا ا  كَ  ا۪  وَ  ما

yeryüzünde dolaşan kafirlerden bir tek kişi bile bırakma.” Yüce Allah, Hz. Nûh’un 

duasını kabul etmiş ve bir tufanla bütün kafirleri dünyadan silmiştir: 

                                                           
51 Diğer örnek: (Mevlânâ, 1384 hş: 655). 



67 
 

 
 

 دعاااااا   ناااااا   نبش ااااااا    ا  م اااااا ب دع سااااااا 

 

 چاااااااااا  ق ت اااااااااا   مااااااااااو ا  اااااااااا    و د اااااااااا یا 

 

“Yeryüzünde tek bir kafir bile bırakma” 

Nûh peygamberin duasıdır, o kabul edilmiş duadır (Mevlânâ, 1384 hş: 195). 

1.1.16.2. Hz. Nûh’un Gemisi 

Hz. Nûh, Allah’a “Bana yardım et” diye dua edince Allah ona yetiştirdiği 

ağaçlardan bir gemi yapmasını ve vakti gelince kendisine inananlar ve hayvanlardan bir 

erkek bir dişi olacak şekilde ikişer tane gemiye koymasını emretmiştir. Hz. Nûh, 

Allah’ın emrini yerine getirmiş önce ağaç yetiştirmiş daha sonra da ağaçları keserek 

gemi inşa etmeye başlamıştır. Yapımı biten gemiye, önce kendisine iman edenleri daha 

sonra da Allah’ın buyurduğu gibi hayvanlardan ikişer tanesini almıştır.  

Mevlânâ toplam yirmi üç52 yerde Hz. Nûh’un gemi inşa etmesine ve insanları o 

gemiyle tufandan korumasına değinmiştir. Mevlânâ, tufanı dünyalık işlere gark eden 

belalara benzetirken gemiyi de çoğunlukla bu belalardan kurtaran ilâhî aşka 

benzetmiştir. Birkaç örnek:  

Şair, sevgilisinin zamanın dünyalık işlerinden sıyırıp doğru yola sokan gerçek bir 

Hak dostu olduğunu anlatmak amacıyla “zamanın Nûh’u” şeklinde tabir kullanmıştır. 

Tufanı dünyalık işlere benzetmiş ve sevgilinin gemi kadar sağlam olan imanı ve aşkıyla 

onu bu işlerden çekip aldığını ve doğru yola soktuğunu savunmuştur: 

 گاا  جیااا     اا     بااا  کااا د باا  ط  ااا   یسااا ر

 

 ناااا      ش اااا  کاااا  عشاااا  اباااا   کشاااا ر ا ساااا  

 

O, gemisi ebedî aşk olan zamanın Nûh’udur 

Tufanla dünya alt üst olsa da o ulaşır (Mevlânâ, 1384 hş: 503). 

Denizde meydana gelen büyük dalgalardan dolayı zorlu bir hale gelen gemi 

yolculuğunun kaptanı ne kadar düzgün olursa dalgalardan kurtulmak o kadar kolay olur. 

Bu nedenle Mevlânâ, bazı gazellerinde denizde oluşan dalgaları aşk yolunda meydana 

gelen gelgitlere benzetmiştir. Ve bu yolda geminin kaptanı Hz. Nûh gibi doğru yola 

ileten bir şeyh olursa insanoğlu onun peşini bırakmamalıdır: 

                                                           
52 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 64, 163, 220, 275, 292, 409, 524, 540, 668, 683, 709, 738, 841, 

997, 1112, 1232, 1254). 



68 
 

 
 

 مااا  ب  ااا بااا  ب ااا  عشااا  کااا  هااا     ااا  جااامی   

 

 نشاااااشو بااااا  کشااااا ر ی     بگشااااا  داماااااو نااااا   

 

Her an alçalıp yükselen aşk denizinde 

Can gemisine otur Nûh’un eteğine yapış (Mevlânâ, 1384 hş: 375). 

Mevlânâ, insanoğlunun doğru yolda ilerlerken karşısına çıkan sorunları 

aldırmadan emin adımlarla yürümesi gerektiğini anlatırken de Hz. Nûh’un kıssasına 

değinmiştir. O, yıllarca kavmini doğru yola iletmek için çabalamasına rağmen insanlar 

tarafından zulme uğramış ve daha sonra Allah’ın yardımıyla gemi yaparak tufanın 

ardından refaha ermiştir. Aşk yolunda olan insanların da tıpkı Hz. Nûh gibi zorlansalar 

da sonuca mutlaka ulaşacaklarını savunmuştur:  

 ک ااااا پااااا    گ مااااا  مرم ن ااااا   کشااااا ر ک ااااا   بر

 

 تاااا  ناااا   باااا د  ماااا تر باااا دی  اااا م دی  اااا تر 

 

Sen bir müddet zulme ayak basan Nûh’tun, 

Şimdi gemi gibi adım atmadan yürütüyor seni (Mevlânâ, 1384 hş: 219). 

 ه    ااا  د  م  سااا   ا  بااا ادی گااا  چااا  م ااام 

 

 دی د    کش ر نا   ا  او دی ا او ط  ا   تا   ا  و 

 

Bu tufanda gönüldesin kendini Nûh’un gemisine atmışsın 

Ey kardeşim yol ne kadar korkunç olsa da gönlün korkmasın (Mevlânâ, 1384 hş: 162). 

1.1.16.3. Hz. Nûh ve Tufan 

Hz. Nûh, gemiye hayvanları ve iman edenleri aldıktan sonra şiddetli yağmur 

bastırmış ve su her yeri kısa surede kaplamıştır. Hz. Nûh’la alay eden kavim kendi 

elleriyle yaptıkları putlarla birlikte dalgalar arasında kaybolmuştur.  

Gazellerinde yaklaşık on sekiz53 yerde tufana değinen Mevlânâ, onu çoğunlukla 

geçici dünyalık heveslere benzetmiştir. İnsanın dünyaya bağlanması ve kafa yormasını 

dalgalarla boğuşan insanlara teşbih etmiş ve bu durumdan sadece Hz. Nûh’a yani 

Allah’ın çağrısına cevap verenlerin kurtulacağını söylemiştir. Birkaç örnek:  

 هااااا  کااااا  ب  ااااا   ااااا ب     ااااا    مااااا د     

 

 انااااااااااااااااااااا ی آب انااااااااااااااااااااا ا  اق نااااااااااااااااااااا   یا 

 

 هااااااا  کااااااا  ا  انااااااا ی د  نااااااا   اسااااااا  یسااااااا   هااااااا  کااااااا  دی پ ااااااا ر اسااااااا  دی دی ااااااا    اااااااو

                                                           
53 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 5, 45, 151, 195, 218, 266, 327, 349, 357, 552, 668, 759, 818, 1069, 

1084, 1144). 



69 
 

 
 

  

Nûh’tan başka herkesi suya at 

Güzel, çirkin, kadın, erkek kim varsa 

Nûh’un gönlüne giren herkes kurtuldu 

Kim (gönlünden) düşerse at denize (Mevlânâ, 1384 hş: 811). 

Bardaktan boşanırcasına yağmur yağarken Hz. Nûh, bir kadının tandırından 

suların taştığını görmüş ve kendisine inananları gemiye bindirmiştir. Bu tandır birçok 

edebi eserde “tenûr-i pîrzen” (kocakarı tandırı) şeklinde geçmektedir (Yaylalı, 2014: 

253). Fakat Mevlânâ, tandırdan bahsederken “Nûh’un tandırı” terkibini kullanmıştır. 

Tufan esnasında suyun tandırdan fışkırıp tüm cihana yayılması gibi insanın kabuğundan 

çıkması gerektiğine ve içindeki özü görmesine işaret etmiştir:  

 چااااا ا ت ااااا ی  بااااا    کااااا  ج  ااااا  نااااا   گشااااا  

 
 باااااااا آ چاااااااا  آب   ت اااااااا ی ناااااااا     عاااااااا   گش  

 

Nûh’un tandırından çıkan su gibi ortaya çık dünyayı fethet 

Neden hep ekmek konan ekmekçilik tandırındasın (Mevlânâ, 1384 hş: 1238). 

Mevlânâ, bazen ilâhî sevgiliye hitap ederken ömründen dolayı Hz. Nûh’a 

benzetmiş ve doğrudan onun ismiyle zikretmiştir. O, kabuğun özünü yani insanın iç 

dünyasını gören sevgilisine seslenmiş ve çektiği sıkıntıları artık görmesi için serzenişte 

bulunmuştur: 

 ا  گ  اااااا  عاااااا   ر بااااااشو ط  اااااا   مااااااو گ   اااااا 

 

 مااااااو داماااااا و کشااااااش   کاااااا   ناااااا   ی   د اااااا   

 

Ben onun eteğini çekmişim Ey ruhu gören Nûh 

Ağlamaktan benim tufanım kapladığı aleme bir bak (Mevlânâ, 1384 hş: 962). 

1.1.16.4. Hz. Nûh’un Ömrü 

Kur’an-ı Kerîm’de Hz. Nûh’un 950 yaşında vefat ettiği açıkça nakledilmiştir 

(Harman, 2007: 226). Bu nedenle Fars edebiyatında uzun bir yaşamın simgesi olarak 

“omr-i Nûh” terimiyle çokça anılmıştır (Yaylalı, 2014: 256). 

Sadece iki yerde Hz. Nûh’un ömrüne değinen Mevlânâ, sevgilinin ömrünün 

Nûh’un (a.s) ömrü gibi uzun olması için Allah’a yalvarmıştır. Örnekler: 



70 
 

 
 

Huten veya Hıtâ olarak nakledilen ve günümüzdeki yeri tam olarak bilinmeyen 

bölge, doğu edebiyatında güzelleriyle birlikte anılmıştır (Kufacı, 2019: 405). Mevlânâ 

bazen sevgilisinden bahsederken Huten güzeli şeklinde anmıştır: 

   تااااااااا  چ ااااااااا ا  بااااااااا ا   ااااااااا ب  ااااااااا و د 

 

  ااااااااااا ا   ع ااااااااااا  نااااااااااا     ع ااااااااااا   ق ااااااااااا   

 

Ey Rabbim! Nûh’un ve Lokman’ın ömrünü 

Huten güzeline ver, yüzlerce yıl (ömür) ver (Mevlânâ, 1384 hş: 946) 

Mevlânâ, sevgilinin yüceliğini belirtirken yine Hz. Nûh’un ömrüne değinmiştir. 

Aynı zamanda ruh kelimesinden maksat da Cebrail’dir. Kur’an’da Cebrail, Ruh, Rûhu’l 

emîn veya Rûhu’l kudüs isimleriyle de anılmaktadır. Edebiyatta güzelliğiyle ve diğer 

meleklerden üstünlüğüyle bilinmektedir (Uzun, 2008: 217-218). Sevgilinin Hz. Nûh’un 

ömrü kadar uzun ömürlü ve Cebrail kadar güzel olduğunu söyleyen Mevlânâ, her an 

onu düşündüğünü ve bundan dolayı her anında yanında olduğunu bildirmiştir. Çünkü 

sevgili yanında olmasa da âşık sevgilisini yüreğinde taşımaktadır: 

 گااااااااااااااا هر دااااااااااااااا ا ر گااااااااااااااا هر عشااااااااااااااا  ر

 

 ع ااااااا   چااااااا  نااااااا  ر  ااااااا ی  چااااااا  ی  ااااااار 

 

Nûh gibi bir ömürsün, ruh gibi bir sevgilisin 

Bazen sabah kahvaltısısın bazen akşam yemeği (Mevlânâ, 1384 hş: 1279). 

1.1.16.5. Hz. Nûh’un İsminin Geçtiği Diğer Beyitler 

 مااااااا ه  م ااااااا    بشااااااا  تااااااا   بش ااااااا ی بشااااااا 

 

 ا  ن اااااااا  ناااااااا   بشاااااااا     هاااااااا   ی   بشاااااااا  

 

Ey Nûh’un nefesi gel ey ruhun hevesi gel 

Yaralının merhemi gel hastanın sağlığı gel (Mevlânâ, 1384 hş: 18). 

Yukarıdaki örneklerde görüldüğü üzere Mevlânâ, Hz. Nûh’un insanları tufandan 

kurtarması veya ömrünün uzun olmasından sevgiliye benzetmiş ve birebir onun yerine 

kullanmıştır. Tasavvufî bir şair olan Mevlânâ, ilâhî sevgiliyi anlatırken hem bir gün gibi 

aydınlık ve açık olduğunu hem de gece gibi karanlık ve sırlarla dolu olduğunu 

bildirmiştir. Ayrıca bu dünyanın sır kapısını aralayan ve artık üst mertebeye ermiş 

salikin gönlünün de yine ilâhî sevgilinin kendisi olduğunu söyleyen Mevlânâ, sevgiliyi 

kendisinde görmüş yani vahdet inancına başvurmuştur:  



71 
 

 
 

 سااااااش   مشاااااا    تاااااا  ر باااااا  دی اساااااا ای ماااااا ا

 

 ناااا   تاااا  ر ی   تاااا  ر  اااا تح   م  اااا   تاااا  ر 

 

Nûh da sensin ruh da sensin apaçık olan da sensin kapanan da 

Sırlar kapısını açan gönül de sensin bana (Mevlânâ, 1384 hş: 19) 

  باا  نا      ا ط   ک  ار    اب ر ب  م ا   

 

  پی اااا    اااا    اااا ی ا مقاااا م بگ   اااا  

 

Birlik küpünün yanında ikamet etmişsin 

Nuh’la, Lut’la, Kerhî’yle, Şiblî’yle ve Bâyezîd’le (birlikte) (Mevlânâ, 1384 hş: 351) 

1.1.17. Hz. Sâlih 

Semud kavmine gönderilmiş peygamber olan Hz. Sâlih, kavmine doğru yolu 

göstermek için yirmi yıl uğraşmıştır (Köksal, 2021:1/127). Fakat ona hiçbir şekilde 

inanmayan Semud kavmi, Hz. Sâlih’e bir şart koşmuş ve kayalıklardan kendileri için süt 

veren bir deve çıkarmasını istemiştir. Getireceği takdirde ona iman edeceklerini 

söylemişlerdir. Sâlih (a.s.) dua ettikten sonra dağ yarılmış ve içerisinden istedikleri gibi 

bir deve çıkmıştır. Hz. Sâlih, sözünü tutmuş ve kavminin istediklerini yapmış olmasına 

rağmen onlar sözlerinden caymış ve iman etmemekle kalmamış, deveye tuzak kurmuş 

ve onu öldürmüşlerdir. Devenin yavrusu bir dağın başına çıkmış ve acıdan inler şekilde 

haykırmıştır. Bu olaydan sonra Sâlih (a.s), kavmine üç gün azap çekip dördüncü gün 

helak olacaklarını bildirmiş ve söylediği gibi de olmuştur (Güç, 2009: 33). 

Mevlânâ gazellerinde beş yerde54 Sâlih peygambere değinmiştir. Hz. Sâlih’in 

devesinden bahseden şair, devenin doğuşu ve katledildikten sonra yavrusunun 

haykırışına temas ederek kıssaya telmihte bulunmuştur. Birkaç örnek: 

Hecin devesi tek hörgücü olan ve hızlı koşan develere verilen addır (Önkal ve 

Bozkurt, 1994: 223). Mevlânâ, gazellerinde Allah’ın kudretinin büyüklüğüne vurgu 

yaparken Hz. Salih’in kıssasında yer alan deve hadisesine değinmiştir: 

 کاااااا   پاااااار مااااااشد  تاااااا  ا اااااا   ج اااااا     اااااا د

 

 ن  اااا  تاااا  ح چاااا    کاااا   اد  قااااشو گشاااا  ماااا ا 

 

Sâlih’in devesi dağdan doğunca emin oldum ki 

                                                           
54 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 1157, 1167). 

 



72 
 

 
 

Dağ senin müjdenin peşinden hecin devesi olur (Mevlânâ, 1384 hş: 222). 

 جیااااااااا  م  ااااااااام  د اااااااااو   ک  گااااااااا   جبااااااااار

 

 باااااااااااماد  بااااااااااا  دعااااااااااا   تااااااااااا  حن  ااااااااااا     

 

Sâlih’in duasıyla Allah’ın devesi doğmuş 

Dağın yamacından dinin mucizesini göstermek için (Mevlânâ, 1384 hş: 541). 

Mevlânâ, bazı gazellerde Semud kavminin sonunu getiren devenin çığlığıyla 

İsrafil’in surunu aynı beyitte kullanmıştır. Sonuç olarak İsrafil’in sura üflemesi sonucu 

insanlığın sonu da Semud kavmi gibi olacaktır. Mevlânâ, bunu bilip dünyada buna göre 

yaşamak gerektiğine işaret etmiştir: 

    چااااااا خ  ااااااا   ب نااااااا  سااااااا ا شر تااااااا  ر

 

 ا  کاااااااا    اااااااا   ن اااااااا   تاااااااا  ن  اااااااا  تاااااااا  ح 

 

Dağdan yüzlerce Sâlih devesinin haykırışını işit 

Gökyüzünden İsrafil’in çağırış sesini işit (Mevlânâ, 1384 hş: 1064). 

1.1.18.  Hz. Süleyman  

Hz. Dâvûd’un (a.s) oğlu olan Hz. Süleyman, babasının ölümünden sonra tahta 

geçmiştir (Ahmed Cevdet Paşa, 1997: 29). Babası gibi kendisi de peygamber olan Hz. 

Süleyman, kendisinden başka hiç kimsede bulunmayan mülk ve makam vermesi için 

Allah’a dua etmiştir. Allah, Hz. Süleyman’ın dileğini yerine getirmiş ve kendinden önce 

kimsede olmayan bir servete sahip olmuştur (Köksal 2021: 206-213). Hz. Süleyman’ın 

duası ve Allah’ın ona bahşettiği özellikler Kur’an-ı Kerîm’de şu şekilde aktarılmıştır: 

Süleyman: “Rabbim beni bağışla; bana, benden sonra kimsenin ulaşamayacağı bir 

hükümranlık ver. Şüphesiz sen daima bağışta bulunansın.” dedi. Bunun üzerine biz de 

rüzgârı onun hizmetine verdik. Rüzgâr onun emriyle istediği yere tatlı tatlı eserdi. 

Binalar kuran, dalgıçlık yapan şeytanları da demir zincirlerle birbirine bağlanmış nice 

yaratıkları da emrine boyun eğdirdik. “İşte bu bizim ihsanımızdır. Artık sen dilersen 

başkalarına ver veya verme. Bundan hesaba çekilmeyeceksin.” dedik (Sad: 38/35-39). 

Hz. Süleyman’ın Âsaf adında bilgili ve mahir bir veziri bulunmaktadır. Doğu 

edebiyatında şairler, padişahların vezirlerinden bahsederken onları övmek için Âsaf’a 

benzetmişlerdir (İpşirli, 1991: 455). 



73 
 

 
 

Mevlânâ, yaklaşık olarak seksen dokuz yerde Hz. Süleyman’ın ismine 

değinmiştir. Süleyman’ın (a.s) saltanatı, yüzüğüyle hayvanlara ve cinlere hükmetmesi, 

bir cin tarafından yüzüğünün çalınması ve hayvanlarla konuşması gibi özelliklerine 

değinmiştir.   

1.1.18.1. Hz. Süleyman’ın Hükümdar Olması:  

Hz. Süleyman, Allah’a “bana kimseye nasip etmediğin kadar büyük bir 

hükümdarlık nasip et” (Sad: 38/35) diye dua edince Allah onun hizmetine her yere rahat 

gidebilsin diye rüzgârı vermiştir. Yukarda bahsedildiği üzere insanlardan, devlerden, 

cinlerden ve kuşlardan oluşan büyük bir orduya sahip olmuştur. Fakat bir süre şeytanın 

hilesiyle tahttan olan Hz. Süleyman, daha sonra tekrar tahtın başına geçmiştir.  

Fildişinden yapılan tahtı değerli altın ve mücevherlerle kaplanmıştır. Altı 

basamaklı olan tahtın her bir basamağında farklı bir öğüt yer aldığı bildirilmiştir. 

Basamakları çıkıp tahta oturana kadar öğütleri birer birer okuyan Hz. Süleyman, tahta 

oturduğu zaman öğütleri uygulamaya özen göstermiştir (Harman, 2010: 57). 

Mevlânâ, yaklaşık otuz iki55 yerde Hz. Süleyman’ın hükümdarlığına değinmiştir. 

Padişahlık tahtını gönül tahtına benzeten Mevlânâ, Hz. Süleyman’ın yedi cihana 

hükmeden padişahlık tahtına kurulması gibi sevgilinin de aşığının gönül tahtına 

kurulduğunu gazellerinde belirtmiştir.  

 باااااا   آ  ساااااا ش     اااااا  تاااااا  باااااا د چ ااااااشو باااااا دا

 

 م  ااار کااا  پ  شااا    ااا  ا   ااا مر  اااشا    ااا  

 

Yıkılan saltanat şeytanın uğursuzluğu yüzünden oldu 

O tekrar Süleyman’ın oldu sürekli böyle olsun (Mevlânâ, 1384 hş: 36). 

Mevlânâ, Hz. Süleyman’ın saltanat makamının ilâhî bir makam olduğunu ve bu 

makamın herkese nasip olmayacağını bildirmiştir. Çünkü Hz. Süleyman hükümdar 

olmanın yanı sıra Allah’ın peygamberidir ve fethettiği topraklara ilâhî dini de yaymıştır. 

Bu yüzden makamı padişahlık makamından daha yüce bir makamdır.  

 بااااااا  هااااااا  کااااااار کااااااار یسااااااا     ااااااا    کااااااا 

 

 کاااااااااااااااا   ی  اااااااااااااااا    تاااااااااااااااا   ساااااااااااااااا ش    

 

                                                           
55 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 72, 128, 150, 216, 262, 354, 364, 409, 444, 490, 570, 582, 615, 

680, 717, 740, 793, 800, 858, 889, 912, 991, 956, 1024, 1047, 1069, 1005, 1186, 1194, 1301) 



74 
 

 
 

Yücelik külahı ve Süleyman tacı 

Her kele nasip olur mu haşa ve asla (Mevlânâ, 1384 hş: 46). 

1.1.18.2. Hz. Süleyman’ın Yüzüğü-Mührü 

Hz. Süleyman (a.s), üzerinde ism-i a’zam yazan ve takınca bütün varlıklara 

hükmettiğine inanılan bir yüzüğe sahip olmuştur. Üstünde bulunan mühürden dolayı 

“mühr-ü Süleyman” da denmiştir (Pala, 2020: 339). Bir gün Hz. Süleyman, yüzüğü 

çıkarıp eşine emanet etmiştir. Bunu gören İfrit adındaki kötü bir cin, Hz. Süleyman’ın 

kılığına girmiş ve mührü karısından almıştır (Onay, 2021: 340). Süleyman’ın (a.s) 

yerine geçen İfrit, hileyle Hz. Süleyman’ı saraydan kovdurmuştur. İfrit, kırk yıl 

geçtikten sonra yüzüğü kimse görmesin diye denize atmıştır. Balıkçıların yanında 

çalışan Hz. Süleyman, yüzüğünü bir balığın karnında bulmuş ve eski saltanatına 

kavuşmuştur (Pala, 2006: 525-526).  

Mevlânâ, yaklaşık yirmi beş yerde56 Hz. Süleyman’ın yüzüğüne yer vermiştir. O, 

Hz. Süleyman’ı sevgiliye benzetmiş ve Süleyman’ın (a.s) mührüne cinler ve devler de 

dahil olmak üzere herkesin tâbi olması gibi bütün alemin sevgiliye köle olmasına 

değinmiştir. Doğu edebiyatında yaygın olarak “mühr-ü Süleyman” sevgilinin dudağına 

da benzetilir. Birkaç örnek: 

 ا  د اااااا    پاااااا    اااااااش ا ا   اااااا ت  تاااااا  ج نااااااا 

 

 تاااااااااا  جاااااااااا   ساااااااااا ش  نر آیامگاااااااااا  جاااااااااا نر 

 

Sen Süleyman’ın canısın canın konağısın 

Ey sevgili, dev de peri de senin yüzüğünün peşinde deli olmuştur (Mevlânâ, 1384 hş: 

39) 

  ا  تااااااا   م  ک نااااااا  بااااااا   ااااااا ن سااااااا م آمااااااا 

 

 ساااااااااااااااا ش  ن  ک نگشاااااااااااااااا     داد  اماااااااااااااااا    

 

Bugün Süleyman’ım çünkü yüzüğüm var 

O padişahlık tacı başıma koyuldu (Mevlânâ, 1384 hş: 252) 

Mevlânâ ilkbaharın güzelliğini tasvir ederken de Hz. Süleyman’ın kıssasına 

temas etmiştir. Bahar geldiği zaman doğanın yenilenmesini her yerin çiçeklerle çeşitli 

                                                           
56 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 22, 45, 110, 134, 150, 241, 288, 345, 401, 481, 520, 562, 641, 683, 

786, 831, 999, 1020, 1058, 1123, 1148, 1245). 



75 
 

 
 

renklere boyanmasını perilerin etrafa saçılması olarak yorumlamış ve sanki Hz. 

Süleyman’ın ordusuna emir verdiğini söylemiştir: 

 گااا  ر سااا ش    بااا  سااا   ع  ااا  ن ااا د انگشااا   

 

   ار بیا یا   اا  بباشو ب ا    پاا  ا   ا ی   پاا   

 

Bahar mevsimi geldi bak bahçe huri ve perilerle doldu 

Sanki Süleyman ordusuna yüzüğünü gösterdi (Mevlânâ, 1384 hş: 975). 

1.1.18.3. Hz. Süleyman’ın Karıncayla Diyaloğu 

Hz. Süleyman kıssasında geçen olaylardan biri de karınca hadisesidir. Hz. 

Süleyman, cinlerden, insanlardan ve kuşlardan oluşan büyük ve güçlü ordusuyla (Çakan 

ve Solmaz, 2020: 203), bir gün sefere çıktığı sırada yolda ilerlerken bir karınca 

ordusuyla karşılaşmıştır. Onların başındaki bir karıncanın “Ey karıncalar! Yuvalarınıza 

girin. Süleyman’ın ordusu sizi fark etmeyip ezmesin.” dediğini duymuş ve karıncaya 

gülümsemiştir (Taberî, 2021: 533).  

Mevlânâ gazellerinde yaklaşık on altı yerde57 karıncanın Hz. Süleyman’la 

diyaloğuna temas etmiştir. Kendisini, sevgili karşısındaki acizliğini anlatmak için 

karıncaya benzetirken sevgilinin kudretini belirtmek için de Hz. Süleyman’a teşbih 

etmiştir.  

 آ اااااا  تاااااا  ساااااا ش  نر انگاااااا ی کاااااا  مااااااو ماااااا یم

 

 آ اااااا  ناااااا  ساااااا ش    هاااااا  بشاااااا ش  داااااا  ماااااا ی  

 

Sonunda Süleyman da bir karıncanın derdini duymadı mı 

Diyelim ki sen bir Süleyman’sın ben de bir karıncayım (Mevlânâ, 1384 hş: 587) 

 بگشاااا   اااا     اااا  و کااااو اسااااب ب ظ اااا  ب گاااا 

 

 ماااااا ی  چاااااا   اااااا ی گ  اااااا  ا  ت اااااا  ساااااا ش  نر 

 

Bir karınca Süleyman’ın tahtından ne kadar bahsedebilir 

Ağzını aç ve onu sen açıkla başarı sebeplerini anlat (Mevlânâ, 1384 hş: 878). 

Mevlânâ, insanoğlunun Allah karşısındaki acziyetini ifade ederken de Hz. 

Süleyman ve karınca kıssasına değinmiştir. İçerisinde bulunduğumuz geçici dünyanın 

bile Allah’ın kudretinin karşısında bir avuç içi kadar kaldığını söyleyen Mevlânâ 

                                                           
57 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 136, 182, 185, 256, 341, 365, 369, 418, 456, 500, 548, 820, 1039). 

 



76 
 

 
 

insanların da karınca kadar küçük ve aciz olduğunu bildirmiştir. Hz. Süleyman’ın 

ordusu karşısında ezilmekten korkan karıncalar gibi insanoğlunun da Allah’ın gücü 

karşısında günahtan korkması gerektiğine işaret etmiştir: 

 ساااااا ش  نر اساااااا    ااااااو   قاااااا   چاااااا  ماااااا یا 

 

 عاااااااا م دی  ساااااااا    ااااااااو عاااااااا      اااااااار کاااااااا  

 

Yokluk denizdir ve bu alem de bir avuç içi 

O bir Süleyman’dır insanlar da karıncalar gibidir (Mevlânâ, 1384 hş: 763). 

1.1.18.4. Hz. Süleyman’ın Kuşlarla Konuşması ve Hüdhüd Kuşu 

Hz. Süleyman’ın mucizelerinden birisi de kuş dili bilmesi, cinler ve devlerin yanı 

sıra hayvanlara da hükmedebilmesidir. Hatta diğer adı ibibik kuşu olan “Hüdhüd” 

adında kendisine uzaklardan bilgi getiren bir ulağı olduğu bildirilmiştir (Harman ve 

kurnaz, 1998, 461). Bu olay Kur’an-ı Kerîm’de şöyle aktarılmaktadır: Süleyman 

Dâvûd’a vâris oldu ve dedi ki: “Ey insanlar! Bize kuş dili öğretildi ve bize her şeyden 

nasip verildi. Doğrusu bu apaçık bir lütuftur” (Neml: 27/16).  

Hz. Süleyman, bir gün sefere çıktığı sırada Hüdhüd kuşunu su bulması için 

göndermiştir (Onay, 2021: 80). Fakat Hüdhüd kuşu gittiği yerden uzun süre gelmeyince 

Hz. Süleyman susuzluktan bunalmış ve Hüdhüd’ün kayıplara karıştığını düşünmüştür 

(Taberî, 2021:501). Hüdhüd su ararken Belkıs adında melikesi olan Sebe ülkesinin 

güneşe taptığını görmüş ve bu durumu derhal Süleyman’a (a.s) haber vermiştir (Çakan 

ve Solmaz, 2020: 204). Hz. Süleyman, Hüdhüd’ü affetmiş ve onları imana davet etmek 

için bir mektup götürmesini emretmiştir (Yıldırım, 2008: 402).  

Yaklaşık yirmi üç yerde58 Hz. Süleyman’ın kuşlarla olan ilişkisine değinen 

Mevlânâ, Hz. Süleyman’ı sevgiliye benzetirken “kuş kafesi” ifadesiyle insanın dünyada 

beşerî işlerle uğraşmasına kinayede bulunmuştur. İnsanoğlunun nefsine uyup dünyevî 

işler peşinde koşmasını kafeste sıkışan kuş gibi gören Mevlânâ, bu işlerden sıyrılıp hak 

yoluna girmesini de kafesten kurtulan kuşlara teşbih etmiştir: 

 ی دچااا   ماااو   ااا  پ دا  ااا  سااا   سااا ش    مااار

 

 ه  م   ج   چ       ا  دی عشا  طا  ر سا     

 

Her can kuşu üveyik gibi aşktan bir halka yapmış 

                                                           
58 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384: 255, 859, 882, 1058) 



77 
 

 
 

Benim gibi kafesten uçmuş Süleyman’ın yanına gidiyor (Mevlânâ, 1384 hş: 217). 

 گااااا   ااااا  چااااا  ه هااااا  ای تااااا  دیب ااااا  ا  قااااا د 

 

 تشااااا ش  بااااا  سااااا ش    آی  کااااا  گااااا   ااااا م ماااااو 

 

Kayboldum diye Süleyman’ı kınama 

Kaybolsan da hüthüt seni arayıp sorma amacındadır (Mevlânâ, 1384 hş: 1186). 

Mevlânâ, sevgiliyle kendisinin bir bütün olduğunu ifade ederken de Hz. 

Süleyman’ın kuş dili bilmesine değinmiştir. İlâhî sevgilinin verdiği güçle kuşlara 

hükmedebilen Hz. Süleyman gibi Hakk’a âşık olduğunu bildiren Mevlânâ, aşkta ulaştığı 

mertebeden dolayı sevgiliyle tek vücut olduğunu bildirmiştir: 

 هاااا  عشاااا  پاااا   دایم هاااا  ماااا د پاااا    اااا ان 

 

 دی عشاااااااا  ساااااااا ش  نر مااااااااو ه اااااااا م م داااااااا ن  

 

Aşkta Süleyman gibi kuşlara yoldaş olmuşum 

Hem peri aşkına sahibim hem de periyi çağıran kişiyim (Mevlânâ, 1384 hş: 589). 

1.1.18.5. Hz. Süleyman ve Belkıs 

Hüdhüd, Belkıs’ın ülkesinin güneşe taptığını Hz. Süleyman’a bildirince Süleyman 

(a.s) yine Hüdhüd aracılığıyla Belkıs’a bir hak dine davet eden bir mektup göndermiştir. 

Mektubu alan Belkıs, ülkenin ileri gelenleriyle görüşüp olayı tatlı dille halletmek için 

Hz. Süleyman’a hediyeler göndermiştir (Yücetürk, 1992: 420). Bu olay Kur’an-ı 

Kerîm’de şu şekilde aktarılmıştır: “(Elçiler) Süleyman’a geldiğinde o şöyle dedi: ‘Siz 

bana mal yardımı mı yapıyorsunuz? Allah’ın bana verdiği size verdiğinden daha 

değerlidir. Hayır, hayır! Bu hediyenizle ancak sizin gibiler sevinir. (Ey elçi!) Onlara 

dön; iyi bilsinler ki asla karşı koyamayacakları ordularla üzerlerine gelir, muhakkak 

surette onları yenilmiş ve küçük düşürülmüş olarak oradan çıkarırız!’  (Danışmanlarına 

dönerek) ‘Beyler! Onlar boyun eğerek bana gelmeden önce hanginiz o kraliçenin tahtını 

bana getirebilirsiniz?’ diye sordu. Cinlerden bir ifrit, ‘Sen makamından kalkmadan 

önce ben onu sana getiririm. Gerçekten bu işe gücüm yeter, ben güvenilir biriyim’ dedi. 

(Bu konuya dair) kitaptan bir bilgisi olan ise, ‘Ben onu sen göz açıp kapayıncaya kadar 

getiririm’ diye cevap verdi. Süleyman, tahtı yanı başına yerleşmiş olarak görünce şöyle 

dedi: ‘Bu, şükür mü yoksa nankörlük mü edeceğim diye beni sınayan rabbimin bir 

lütfudur. Şükreden ancak kendisi için şükretmiş olur, nankörlük edene gelince, o bilsin 



78 
 

 
 

ki rabbimin hiçbir şeye ihtiyacı yoktur, kerem sahibidir. Onun tahtını tanıyamayacağı 

bir hale getirin; bakalım gerçeği anlayacak mı yoksa anlamayanlardan mı olacak?’ 

dedi. Kraliçe geldiğinde, ‘Senin tahtın da böyle mi?’ diye soruldu. ‘Tıpkı o!’ dedi ve 

ekledi: ‘Biz bundan önce hakkınızda bilgi sahibi olmuş ve çağrınıza boyun eğmiştik.’ 

Onu, daha önce Allah’tan başka taptığı şeyler saptırmıştı. Çünkü o inkârcı bir 

kavimdendi. Ona, ‘Köşke gir’ denildi. Kraliçe salonu görünce, onu oraya toplanmış su 

sandı ve eteğini topladı. Süleyman, “Bu, billûrdan yapılmış bir köşkün şeffaf zeminidir” 

diye uyardı. Kraliçe, ‘Rabbim, ben gerçekten kendime zulmetmişim! Artık Süleyman’la 

beraber âlemlerin rabbi olan Allah’a teslim oldum’ dedi” (Neml: 27/36-44). 

Belkıs, Hz. Süleyman’ın huzuruna gitmiş ve ülkesiyle birlikte hak dine girmiştir 

(Onay, 2021: 81). Peri kızı olduğuna inanılan ve güzellikte eşi benzeri olmayan Belkıs, 

Hz. Süleyman’ın zevcesi olmuştur (Taberî, 2021: 508-511). 

Mevlânâ üç yerde Hz. Süleyman ve Belkıs’ın ismine değinmiştir: 

 ساااا  ا ااااو ا  طشاااا ی ه هاااا  آماااا  کاااا 

 

 بگااااااا ی ب قاااااااش  سااااااا   سااااااا ش  ن  

 

Ey Süleyman! Belkıs’a doğru git 

Çünkü uçan Hüdhüd bu tarafa doğru geldi (Mevlânâ, 1384 hş: 882) 

 ا   ااا  ظ ااا     ااا    ب قاااش  م  ااا  دی

 

 ماا     اار باا  ساا ش    آناا  باا د تاا  ناا م ا  

 

Süleyman, bir kuşla Belkıs’ın saltanatından 

Görkem ve zafer kazanması senin adınla oldu (Mevlânâ, 1384 hş: 255). 

 یسااااش  م اااا د تاااا   یا ب قااااش     اااا 

 

 تاااب   تااا   گ ااا  ی   سااا ش    بااا   

 

Yeni can Süleyman’ı sabah şarabına davet etti 

Belkıs’ın fitnesi olan billur köşke ulaştık (Mevlânâ, 1384 hş: 352). 

1.1.19. Hz. Yahyâ  

Hz. Îsâ’yla aynı dönemde peygamberlik yapan Yahyâ (a.s), Hz. Zekeriyyâ’nın 

oğludur (Köksal, 2021:292-294). Kendisine henüz çocukken hikmet verildiği Kur’an-ı 

Kerîm’de şu şekilde aktarılmıştır: “Ey Yahyâ! Kitaba kuvvetle sarıl" (dedik) ve daha 

çocukken ona hikmet verdik.” (Meryem: 19/12). Hz. Yahyâ, cehennem azabından 



79 
 

 
 

korktuğu için her zaman hüzünlü ve düşünceli bir halde görünmüştür (Köksal, 2021: 

295). Bir gün onu yine üzgün bir halde gören Hz. Îsâ, “Seni her zaman hüzünlü 

görüyorum, Allah’ın rahmetinden ümidini kesmiş olmayasın.” demiş, Yahyâ (a.s) da 

cevap olarak; “Ben de seni pek neşeli görüyorum. Yoksa Allah’ın imtihanından emin 

misin?” demiştir (Taberî, 2021: 305). 

Bir gün İsrailoğullarından bir kişi yeğeniyle evlenmek istemiş ve Hz. Yahyâ’ya 

nikahlarını kıyması için haber göndermiştir. Fakat Hz. Îsâ’nın dinine göre kişinin 

yeğeniyle evlenmesi haram kabul edildiği için Hz. Yahyâ tekliflerini geri çevirmiştir. 

Bu olaydan sonra öfkelenen İsrailoğulları Hz. Yahyâ’yı şehit etmişlerdir (Ahmed 

Cevdet Paşa, 1997: 39). 

Mevlânâ, toplam üç yerde Hz. Yahyâ’nın ismine değinmiştir. Hz. Yahyâ’nın 

cehennem korkusuyla sürekli hüzünlü durmasına ve şehit edilmesine temas etmiştir:  

 ا ااااااو   اع  اااااا د   اااااا ا      اااااا   آ  م ااااااب 

 

  اااااا    باااااا د عش اااااار عباااااا   باااااا د   شاااااار 

 

   ااااو هاااا  د  چش اااا  بی اااا  دی ماااا یی م ساااا 

 

 گ   ااا  ا  ا اااو د   ااا  یب پاااشو تااا  کش ااا  بی ااا  

 

 کاااااا    ااااااو ظااااااو م اااااا م نگاااااا ایدر ماااااا ن 

 

  اا  گ اا  ا  اار آن اا  کااو ظااو باا  مااو ن اا ت  

 

Îsâ çok gülerdi Yahyâ ise asık suratlıydı 

Bu güvendiğinden gülerdi o da korkusundan yüzünü asardı 

Ya Rab senin huzurunda bu ikisinden hangisi daha iyi 

Kurulu yolda bu ikisinden hangisi daha iyidir 

Allah, “bana daha iyi bir zanda bulunan en üstündür 

Suçlunun hüsn-ü zanda bulunması onu kirletilmiş halde bırakmaz” dedi (Mevlânâ, 1384 

hş: 489). 

Mevlânâ, ilâhî sevgilinin karşısında ne peygamber ne de âlimlerin bir değeri 

olmadığını; Onun huzurunda ilmî bilgilerini kaybedip sevgilinin yüceliğinden şaşkına 

döndüklerini anlatırken Hz. Yahyâ’dan örnek vermiştir: 

  ناااا   شاااار   دا  د     ساااا   اااا ر م  اااا  مر

 

 ا  شااااااا    انبشااااااا   شااااااا ا   ااااااا   دی   ااااااا تو 

 

Evliyalar ve peygamberler huzurunda şaşkına dönmüş 



80 
 

 
 

Yahyâ, Dâvûd ve Yûsuf güzel takla atmada (Mevlânâ, 1384 hş: 295). 

Mevlânâ bir başka yerde de sevgilinin güzelliğini gören aşığın çektiği acıları 

Yahyâ’nın (a.s), başı kesilerek şehit edilmesine teşbih etmiş ve olaya telmihte 

bulunmuştur: 

 دمااااااار  ااااااا ای نااااااا اید مگااااااا  سااااااا    ش سااااااا 

 

 ساااااا  ب  اااااا   نگاااااا  دی مشاااااا    اااااا   د ااااااا   

 

Ortada kanlar içinde yuvarlanan kesilmiş başa bak 

Bir an olsun durmuyor yoksa Yahyâ’nın başı mı? (Mevlânâ, 1384 hş: 191). 

1.1.20. Hz. Yakûb ve Hz. Yûsuf 

Hz. İbrâhim’in torunu, İshâk’ın (a.s) da oğlu olan Hz. Yakûb, Yahudi 

kaynaklarında İsrailoğullarının atası olarak tanınmıştır (Harman, 2013, 276). 

Peygamberliği önceden müjdelenen Hz. Yakûb, Hz. Yûsuf’un babasıdır (Çakan ve 

Solmaz, 2020: 115). Hz. Yakûb evlatlarından en çok Hz. Yûsuf’u sevmiş, bu durum 

kardeşler arasında kıskançlığa sebep olmuştur (Pala, 2020: 483). Yûsuf (a.s), babasına 

rüyasında güneşi, ayı ve on bir yıldızı kendisine secde ederken gördüğünü anlatmıştır. 

Hz. Yûsuf’un kardeşleri bu rüyayı duyduktan sonra “Güneş babamızdan başkası 

değildir! Ay annemizden başkası değildir! Yıldızlar da biz kardeşlerinden başkası 

değildir!” diye düşünerek taşıdıkları kini ve öfkeyi daha da artırmışlardır (Köksal, 

2021:273). Hayvanları otlatmaya gittikleri sırada çok eğlendiklerini söyleyerek Hz. 

Yûsuf’u kandırmışlardır. Babalarını ikna etmiş ve yanlarında götürdükleri Yûsuf’u (a.s) 

bir kuyuya atmış, Hz. Yakûb’a da kurt yedi yalanını söylemişlerdir. Daha sonra bir 

kervanın onu kuyudan çıkardığını görünce geri dönüp ucuz fiyata köle olarak 

satmışlardır (Onay, 2021: 391).  

Mısır’a götürülen Hz. Yûsuf, orada Mısır azizi satın almış ve eşi Züleyha’ya 

hediye etmiştir (Köksal, 2021: 280). Züleyha, gençleştikçe daha yakışıklı olan Hz. 

Yûsuf’a karşı derin duygular beslemiş ve onunla beraber olmayı teklif etmiştir. Hz. 

Yûsuf onun davetine karşılık vermeyince gömleğini arkadan yırtmış ve ona iftira 

atmıştır. Bu olanlardan haberdar olan Mısırlı kadınlar, dedikodu yapmaya başlayınca 

Züleyha, kendini haklı çıkarmak için sadece kadınların katıldığı bir davet vermiştir. 

Kadınlar, davette dağıtılan meyveleri soyarken Züleyha, Hz. Yûsuf’u içeri çağırmıştır. 



81 
 

 
 

Yûsuf’u (a.s) gören kadınlar güzelliği karşısında kendilerinden geçmiş ve meyveleri 

doğrarken ellerini de doğramışlardır.  Daha sonra Züleyha, Hz. Yûsuf’u onunla birlikte 

olmazsa zindana atmakla tehdit etse de Hz. Yûsuf, zindana atılmanın daha hayırlı 

olacağını söylemiş ve kabul etmemiştir. Bunun üzerine Züleyha, Hz. Yûsuf’u zindana 

attırmıştır (Mürevvetî ve Sâkî, 1390 hş: 15-17). 

 Hz. Yûsuf zindandakilere peygamberliğini bildirmiş, hak dine davet etmiş ve 

onların rüyalarını yorumlamıştır. O, uzun yıllar zindanda kalmıştır. Bir gün kral bir rüya 

görmüş ve Mısır’ın meşhur kahinlerinin hiçbiri bu rüyayı yorumlayamamıştır. Daha 

sonra Hz. Yûsuf’un rüya yorumculuğunu haber alan kral, rüyasını Yûsuf’a (a.s) 

anlatmıştır. Hz. Yûsuf, rüyayı güzel yorumlayınca zindandan kurtulmuştur. Züleyha, 

onun masum olduğunu ve bütün suçun kendisinde olduğunu itiraf edince Yûsuf’un (a.s) 

masumiyetini ve güvenirliğini görmüş, Mısır hazinelerinin başına memur tayin etmiştir 

(Köksal, 2021: 284-287).  

Hz. Yûsuf, Mısır azizi olduktan sonra her yeri vuran kıtlık yüzünden kardeşleri 

yardım istemek için huzuruna çıkmıştır. O, kardeşlerini hemen tanımış fakat kimliğini 

gizli tutmuştur. En küçük kardeşleri Bünyâmin’i de getirmezlerse bir daha zahire 

alamayacaklarını söyleyince kardeşler babalarını ikna edip Bünyâmin’i de yanlarında 

götürmüştür. Hz. Yûsuf, aynı anneden olma küçük kardeşini görünce ona kardeşi Yûsuf 

(a.s) olduğunu söylemiştir. Bünyâmin’in yanında kalması için bir oyun oynamış ve 

değerli bir kâseyi Bünyâmin’in heybesinin içine gizlice koymuştur. Daha sonra onu 

hırsızlıkla suçlayarak yanında kalmaya zorlamıştır (Harman, 2013: 3-4). Hz. Yakûb, 

kardeşi Hz. Yûsuf yerine koyduğu Bünyâmin’in alıkoyulduğunu öğrenince ağlayıp 

üzülmekten gözlerine ak düşmüştür. Bir oğlunu daha kaybetmeyi göze alamayan Yakûb 

(a.s), oğullarına Mısır’a tekrar gidip Bünyâmin’i geri getirmelerini söylemiştir. 

Kardeşler Mısır’a gelince Hz. Yûsuf kendini tanıtmıştır. Hz. Yûsuf kardeşlerinden 

birine babasının kendisine emanet ettiği gömleğini vermiş ve babaları Hz. Yakûb’a 

götürmesini söylemiştir. Gömleği götüren Hz. Yûsuf’un kardeşi bütün olan biteni Hz. 

Yakûb’a anlatmıştır. Gömleği yüzüne süren Hz. Yakûb, gözleri açılınca beklemeden 

Mısır’a gitmiş ve yıllarca Hz. Yûsuf’a duyduğu hasret sona ermiştir (Pala, 2020: 484).  

Mevlânâ, Dîvân-ı Şems’te doğrudan ya da dolaylı yoldan çeşitli sanatlar 

kullanarak Hz. Yûsuf kıssasına değinmiştir.  



82 
 

 
 

1.1.20.1. Hz. Yûsuf’un Yüzünün Güzelliği 

Hz. Yûsuf’u görenlerin kendinden geçirecek kadar güzel olması nesilden nesile 

aktarılmıştır. Gençleştikçe daha da güzel olan Yûsuf (a.s), efendisi Züleyha’yı da 

büyülemiştir. Kendisine güzelliğin yarısının verildiği söylenmektedir (Köksal, 2013: 

271). 

Mevlânâ, yaklaşık kırk yerde59 Hz. Yûsuf’un güzelliğine değinmiştir. Sevgilinin 

güzelliğini tasvir etmek için Yûsuf’un (a.s) güzelliğine temas eden Mevlânâ, sevgili 

yüzünden çekilen aşkın acısının tek dermanı yine sevgilinin kendisi olduğunu 

bildirmiştir. Aşk acısı çekiliyorsa sevgiliyi arayıp bulmak gerekir. Onun güzelliğini 

görmek pahasına ellerinin kesilmesinin mübah olduğunu söyleyen şair, bunun bir lütuf 

olduğunu vurgulamaktadır: 

   ا ر  ا د دسا     ا     شا ا   ن   چ   چ  اگ 

 

 د ا     س    ی   چ   اد  ا و دی دای  د  چ  

 

Şaşırıp kalan kadınlar gibi ellerini hançerle doğrasan da, 

Yûsufların yüzünü görünce bu vadide ne gam vardır? (Mevlânâ, 1384 hş: 1015) 

 هاااامایا  دید    ای د   عشاااا    ساااا  آب ااااا ر

 

  م    ا  دس  ا  ا و      چ  دی ک  آما ی گا ه  

 

Ey el bu hançer yüzünden ağlayıp inleme, 

Eline inci gibi düştü, Yûsuf’un aşkından gebe kalmış binlerce doğum sancısına değer 

(Mevlânâ, 1384 hş: 1015) 

 د ا ج اااااااااا و   هاااااااااا  جاااااااااا ا  تاااااااااا  کاااااااااار 

 

 ج ا اااااااااا  یاساااااااااا  دای    ااااااااااو   ساااااااااا  

 

Yûsuf’un güzelliği yaranın doğru ilacıdır, 

Her cerrahtan ne zamana kadar bir ilaç arayacaksın?  (Mevlânâ, 1384 hş: 1072) 

 ا    ساااا    باااا   باااا  جاااام ا  ی   تاااا  د اااا  

 

 سااااااااااااا    نب  ااااااااااااا دای   د    د ااااااااااااا   نب د  

 

Ey güzellerin Yûsuf’u gönlün ve gözün ilacı, 

Senin yüzünü görmekten başkası değildir (Mevlânâ, 1384 hş: 759). 

                                                           
59 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 23, 35, 66, 94, 116, 137, 145, 215, 252, 266, 279, 299, 318, 418, 

484, 582, 586, 600, 604, 683, 713, 717, 759, 764, 797, 799, 995, 1001, 1051, 1072, 1084, 1109, 1126, 

1143, 1148, 1154, 1201, 1273, 1292) 



83 
 

 
 

1.1.20.2. Hz. Yûsuf’un Rüyası/Rüya Yorumculuğu 

Mevlânâ, Divan-ı Şems’te rüyayı iki şekilde kullanmıştır. Birincisi Hz. Yûsuf’un 

güneşi, ayı ve on bir yıldızın önünde secde ettiğini gördüğü rüyadır. Hz. Yûsuf’un 

gördüğü bu rüyayla peygamberliği önceden müjdelenmiştir (Çelebi, 2008: 306). 

Kardeşleri bu rüyanın gerçekleşmemesi için ellerinden geleni yapsa da yıllar sonra Hz. 

Yûsuf, Mısır’a aziz olmuş ve sonunda rüyası gerçekleşmiştir. 

İkincisi ise kralın rüyasını yorumlayıp zindandan kurtulduğu rüyadır (Pala, 2020: 

485). Hükümdar bir gün rüyasında yedi zayıf ineğin, yedi semiz ineği yediğini, yedi 

yeşil başak ve yedi kurumuş başak gördüğünü ve dönemin ünlü kâhinlerine 

yorumlamasını istemiştir. Fakat onlar bu rüyanın yorumunu yapamamıştır. Hz. 

Yûsuf’un zindandaki birinin rüyasını yorumlaması kralın kulağına gidince rüyasını ona 

anlatmıştır. Yûsuf (a.s), Mısır’da yedi yıl bolluk olduktan sonra peşinden yedi yıl kıtlık 

olacağını söylemiştir. Hükümdar yorumu beğenince Yûsuf’u (a.s.) huzuruna çağırmıştır. 

Daha sonra suçsuzluğu ortaya çıkan Hz. Yûsuf, zindandan kurtulmuş ve Mısır azizi 

olmuştur (Çakan ve Solmaz, 2020: 124-125) 

Bu olay Kur’ân-ı Kerim’de şöyle aktarılmaktadır: “Bir gün Yûsuf, babasına 

demişti ki: ‘Babacığım ben rüyamda on bir yıldızla güneşi ve ayı gördüm; onları bana 

secde ederken gördüm.’ Babası, ‘Yavrucuğum’ dedi, ‘Rüyanı sakın kardeşlerine 

anlatma, sonra sana tuzak kurarlar! Çünkü şeytan insana apaçık bir düşmandır. 

Anlaşılan böylece rabbin seni seçecek, sana rüyada görünenlerin yorumunu öğretecek 

ve daha önce ataların İbrâhim ve İshâk’a nimetini tamamladığı gibi sana ve Yakûb 

soyuna da nimetini tamamlayacaktır. Kuşkusuz rabbin çok iyi bilendir, hikmet 

sahibidir.’ dedi” (Yûsuf: 12/4-6). 

Mevlânâ, Hz. Yûsuf’un gördüğü rüyadan üç yerde60, rüya yorumculuğundan da iki 

yerde61 bahsetmiştir: 

 ماار ک ی اا   اا   ج  اا    اا  ناا ر  اا  چاا 

 

 ک شاا  ت بشاا  ه اا    ساا  چاا  م اا      اا  

 

Yûsuf gibi rüyayı yorun da Mısır sizinle övünür; 

Vefalı tatlı dudak gibi şeker kamışını hepiniz şeker ekersiniz (Mevlânâ, 1351 hş: 328) 

                                                           
60 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 63, 676) 
61 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 328) 



84 
 

 
 

 ا  اا    اار   ساا   اا ام  ق اا   اار  اا ام  

 

 عشا  اا  ا   ما  ن ا   ا ق ا     ا ی ا شا   

 

Güneş, ay ve on bir yıldız önünüzde secde ederek yerlere kapandı, 

Yûsuf bunu zaten hafif bir uykuya daldığı zaman görmüştü (Mevlânâ, 1351 hş: 836) 

1.1.20.3. Hz. Yûsuf’un Kenanlı Oluşu 

Hz. Yakûb’un memleketi olan Ken’an ülkesi bugünkü Filistin ve Suriye’nin bir 

kısmını kapsayan bir bölgedir. Adını Nûh Peygamber’in soyundan olan Ken’an isimli 

birisinden almıştır. Edebiyatta Mâh-ı Ken’an (Hz. Yûsuf), Pîr-i Ken’an (Hz. Yakûb) 

tamlamaları, Ken’anlı olmalarından dolayı kullanılmaktadır (Pala, 2020: 266). 

Mevlânâ, gazellerinde iki yerde “Pîr-i Ken’an”62, iki yerde “Ken’an diyarına”63, on 

yerde “Ken’anlı Yûsuf”64 ve bir yerde de “Ken’an güzeli”65 terkibini kullanarak telmih 

sanatına başvurmuştur.  

Mevlânâ, babasından ayrılıp Mısır’a satılan ve büyük acılar çeken Hz. Yûsuf’un, 

ayrılığın son bulması için Ken’an ülkesine gitmesi gerektiğini bildirmiştir. Mevlânâ’nın, 

gazeli Şems-i Tebrîzî gittikten sonra söylediği düşünülerek Yûsuf’un (a.s) babasıyla 

olan ayrılığını kendisinin Şems ile olan ayrılığına benzetmiş ve artık ayrılığın son 

bulması için bir serzenişte bulunmuştur: 

 ی ا  کااااو کشاااا ر  تاااا   باااا ا  پشاااا  ک  اااا نر

 

 اق ا    ساااا  م اااا   ا  ا ااااو دی اااا   ظ  اااا نر 

 

Ey Mısır Yûsuf’u bu karanlık denizden; 

Sür vuslat gemisini Ken’an pirine kavuşmak için (Mevlânâ, 1384 hş: 1034) 

Mevlânâ, derin bir sevgiyle bağlı olduğu Şems’i güzellikte Hz. Yûsuf’a 

benzetmiştir: 

 هااااا  ج ااااا   تااااا  مگااااا    سااااا  ک  ااااا   ب  ااااا 

 

  اااااا   تب  اااااام تاااااا  ساااااا ا   ه اااااا    بااااااا نر 

 

Tebrizli Şems sen bütün güzellerin padişahısın; 

                                                           
62 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 711, 952) 
63 Diğer örnekler: (Mevlânâ,1384 hş: 215, 1171) 
64 Diğer örnekler: (Mevlânâ,1382 hş: 36, 176, 314, 503, 582, 713, 988, 1040, 1047) 
65 (Mevlânâ, 1384 hş: 840) 



85 
 

 
 

Seninle aynı güzellikte belki Ken’anlı Yûsuf vardır (Mevlânâ, 1382 hş: 318) 

1.1.20.4. Hz. Yûsuf’un Kardeşleri 

Hz. Yûsuf’un kardeşleri, babaları onu daha çok seviyor diye Yûsuf’u (a.s) 

kıskanmıştır. Bir gün Hz. Yûsuf, rüyasını babasına anlattığı sırada kardeşleri de 

duymuştur. Zaten kıskanan kardeşleri bizi kendisine köle yapacak diye düşününce 

kinleri daha çok artmıştır. Daha sonra sürüyü otlatmaya çıktıkları bir gün babalarını da 

ikna ederek Yûsuf’u (a.s.) yanlarında götürmüşlerdir. Kardeşler onu öldürmeyi 

düşünmüş fakat içlerinden bir tanesi onu öldürmeyip bir kuyuya atmalarını önermiştir. 

Hz. Yûsuf’u kuyuya atarken gömleğini çıkarmış avladıkları bir hayvanın kanını sürerek 

babalarına götürmüş ve kurt yedi diye yalan söylemişlerdir. Yıllar geçmiş Yûsuf (a.s) 

olgunlaşmış ve Mısır azizi olmuştur. Bu sırada büyük bir kuraklık olmuş ve birçok 

bölgeyi kıtlık vurmuştur. Mısır halkı, Hz. Yûsuf sayesinde kıtlıktan kurtulunca 

çevredeki ülkeler Mısır’a zahire almak için gelmiştir. Bu kafilelerden birisi de 

Ken’an’dan gelen Hz. Yakûb’un oğullarının da içinde olduğu kafiledir. Hz. Yûsuf, 

kendisini tanıtmadan kardeşleri Bünyamin’i alıkoymuştur. Kardeşler babalarının emanet 

ettiği Bünyamin’e sahip çıkamayınca önceden Hz. Yakûb’a ve kardeşleri Hz. Yûsuf’a 

yaptıkları kötülüğün farkına varmış ve tövbe etmişlerdir. 

Mevlânâ, gazellerinde kardeşlerinin Hz. Yûsuf’a yaptığı haksızlığa beş yerde66 

değinmiştir. Mevlânâ, kardeşlerine güvenen ve onlarla hayvan otlatmaya giden Hz. 

Yûsuf’un kardeşlerinin ihanetine uğraması olayına telmihte bulunarak kötü niyetli 

insanlardan uzak durmak ve herkese güvenmemek gerektiğini vurgulamıştır. 

 ک دناا  یهاا ی ت یاا  ی   اا  ج  اا  کاا  د اا  

 

 ک دناا  جاا ی د اا   دی عم اام  ا  کاا  آ  ا  

 

 ک دنااا  بیاا ی انااا     ای ا  ب      اا ی

 

 ب ادیاناااا  آ اااا  ام ناااا    ساااا  ا  

 

Ey yüceliğinden sana gözlerinde yer edindikleri zat; 

Gördün ya hepsi gitti, seni yalnız bıraktılar. 

Ey kardeşlerine emanet edilen Yûsuf; 

Seni ucuza sattılar ve değerini düşürdüler. (Mevlânâ, 1351 hş: 344) 

                                                           
66 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1351 hş: 970, 987, 1159) 



86 
 

 
 

Mevlânâ, dünyalık zevklere dalıp gözünü hırs bürüyen cahil insanları anlatırken 

Hz. Yûsuf’un kardeşlerinden örnek vermiştir. Onlar da kardeşlerinin kendilerinden daha 

üstün olduğunu anladıkları zaman gönüllerinin önüne kalın bir perde çekilmiş ve 

nefslerine uyarak Hz. Yûsuf’taki güzelliği görememişlerdir. Fakat ilâhî aşk yolunda 

olan babaları Hz. Yakûb, Yûsuf’a (a.s) gönül gözüyle baktığı için onun içinde yanan aşk 

ateşini görmüş ve oğluna derin bir sevgiyle bağlanmıştır: 

    عشاااااااا  پاااااااا ی د اااااااا ر   باااااااا    ما ا اااااااار

 

 د  نا  ساگر چا  ا ا ا  یا   سا  نا  عشا بار 

 

Yûsuf’u kardeşleri aşksızlıktan bir köpek gibi görmediler mi? 

Babası onu aşkından güzel ve alımlı gördü (Mevlânâ, 1351 hş: 970). 

1.1.20.5. Hz. Yûsuf’un Kuyuya Atılması 

 Hz. Yûsuf’un kardeşlerinin kıskanması üzerine onu bahaneyle kıra götürüp başta 

öldürmek istemiş sonra içlerinden birisi kardeşlerini ikna etmiş ve derin bir kuyuya 

atmışlardır. 

Mevlânâ, otuz sekiz yerde67 kuyu mazmununa değinmiştir. Kuyuyu bazen sabır 

bazen de insanın içindeki sıkıntılar olarak niteleyen Mevlânâ, Yûsuf’un (a.s.) kuyudan 

çıkmasını zorlukların bitmesi ve rahata kavuşmak olarak kullanarak kıssaya telmihte 

bulunmuştur. 

Mevlânâ sevgiliden ayrı kalmanın ne kadar acı verdiğini anlatırken Hz. Yûsuf’un 

kuyuya atılmasına değinmiştir. Bu kuyuyu iki şekilde düşünmek mümkündür. Birincisi 

sevgiliden uzak kalan âşığın gönül sıkıntısı; ikincisi de ilâhî sevgiliden uzaklaşan kulun 

kalbinin kör kuyular kadar kararmasıdır. Âşık, sevgilisinden ayrı olsa bile ismini 

zikrettiği zaman gönlünün ferahlamasına yeter. Kuyudan iple çekilen Yûsuf (a.s.) gibi 

aydınlığa kavuşur.  

İnsanoğlu, ilâhî sevgiliden ne kadar uzaklaşırsa kalbi kör kuyular kadar kararır, 

sıkıntıya girer ve kötülüklere bulaşır. Allah’ı aşkla zikretmek de kalbi ferahlatır ve Hz. 

Yûsuf’un kuyudan çıkması gibi insanın gönlünü aydınlığa çıkarır. Zorluklar karşısında 

                                                           
67 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1351 hş: 115, 166, 234, 259, 273, 360, 400-401, 494, 535, 572, 575, 610, 

620, 625, 629, 666, 686, 703, 754, 854, 864, 874, 894, 904, 924, 928, 970, 984, 994, 1045, 1057, 1086, 

1115, 1220, 1238). 



87 
 

 
 

bir imtihana tâbi olduğunu ve zaman içerisinde refaha kavuşacağını bilen insan, Allah’ı 

daha çok zikreder.  

 یساو آ  دی  نا   دسا    سا ر چا   تا  دی

 

 ا   کا  اسا  یسا ر چا   ا  ه   اس  چیر ه    

 

Onun ayrılığı kuyuya benzer, anmak da ip gibidir; 

Kuyunun dibindeki Yûsuf o ipe el attı, kurtuldu (Mevlânâ, 1351 hş: 692). 

 بشاا    اا   اا     ساا    اا   ا اا     اار  

 

 د اااا   ا  اااا  مااااو اد اااار   ااااو  ااااا بر 

 

Bahtı yâr olana ne mutlu; kovasını kuyuya salar da kovadan bir güzel Yûsuf çıkar, o da 

müjde der (Mevlânâ, 1351 hş: 149). 

Sevgilisini güzelliğinden dolayı Hz. Yûsuf’a benzeten Mevlânâ, sevgilinin 

çenesindeki çukuru da kuyuya benzetmiştir. Onu arzularken hem Müslüman gibi hem 

de kafir gibidir. Müslüman istediği hayırlı ise er ya da geç olacağını bilir. Bu yüzden 

sabırla bekler. Kafir ise cahil ve sabırsızdır. İstediği her şeyi bir an evvel elde etmek 

ister. Ne sabırla bekler ne de istediğini elde edince olacaklardan haberdardır. Mevlânâ 

da sevgiliye olan özleminden ikilik yaşadığını bildirmiştir: 

  ش اناار کاا    هاا  یاهاا  ا ااو ماا مو هاا 

 

 مااااااو   ساااااا  د  اااااا اه  چاااااا    ن اااااا   اااااا اه  

 

Ben Yûsuf’u arzularım çenesindeki kuyuyu isterim; 

Hem bu yolda müminim hem de şaşkın bir kafir (Mevlânâ, 1351 hş: 967). 

1.1.20.6. Hz. Yûsuf ve Kurt 

Kardeşlerinin Hz. Yûsuf’a tuzak kurarak kuyuya atmış Hz. Yakûb’a da kurt yedi 

diye yalan söylemişlerdir.  

Bu olay Kur’ân-ı Kerim’de şu şekilde aktarılmıştır: “Dediler ki: ‘Ey babamız! 

Niçin Yûsuf hakkında bize güvenmiyorsun? Oysa biz onun iyiliğini isteyen kimseleriz. 

Yarın onu bizimle beraber kıra gönder de bol bol yesin içsin, oynasın; onu mutlaka 

koruruz.’ Babaları, ‘Doğrusu onu götürmeniz beni endişelendiriyor; farkında 

olmadığınız bir sırada onu kurt yer diye korkuyorum’ dedi. Dediler ki: ‘Biz böylesine 

kalabalık iken onu kurt yerse o zaman bize yazıklar olsun!’ Onu götürüp kör kuyunun 

dibine bırakmaya ittifakla karar verince bunu yaptılar. Onlar farkında değilken biz de 



88 
 

 
 

Yûsuf’a vahyettik ki, ‘Onlara bu yaptıklarını elbet bir gün anlatacağız.’ Akşam 

ağlayarak babalarına geldiler. ‘Ey babamız! Biz yarış için uzaklaşmış, Yûsuf’u da 

eşyalarımızın yanında bırakmıştık; onu kurt yemiş! Ama doğru söylemiş olsak da sen 

bize inanmazsın’ dediler. Gömleğin üstünde uydurma bir kan izi de gösterdiler. Yakûb, 

‘Hayır! Nefsiniz sizi kötü bir iş yapmaya sürüklemiş; artık bana düşen gizlice 

sabretmektir. Anlattığınız şeyler karşısında, kendisine sığınılacak olan ise ancak 

Allah’tır’ dedi” (Yûsuf: 12/11-18). 

Kurdu insanın içindeki kötülük olarak niteleyen Mevlânâ, toplam on altı yerde68 

Hz. Yûsuf’u kurt kapması olayına değinerek telmih sanatında bulunmuştur. Kurttan 

maksat Hz. Yûsuf’un kardeşleridir. Yûsuf (a.s), kıskançlıktan gözü dönen kardeşlerin 

onu öldürmek istemelerini görmemiş ve onlara sevgiyle bağlanmıştır. Mevlânâ, Hz. 

Yûsuf’un kardeşlerinin ihanetini görmemesini örnek vererek insanın acizliğini 

anlatmıştır. Yûsuf’un (a.s.) başına gelenler malumdur. Kardeşleri önce onun canına 

kastetmiş sonra da kör bir kuyunun içine atmış babasının yanından ayrılmasına ve uzun 

sürecek bir hasretin başlamasına sebep olmuşlardır. Mevlânâ da insanın içindeki 

sorunları halletmeden başka işlere koyulursa sıkıntıların çığ gibi büyüyüp karşısına 

çıkacağını bildirmiştir: 

 ساااااااا  کاااااااا  دی   اااااااا    ن اااااااا دی   گ گر

 

 ناااااااااااا ا د ه  ااااااااااا    ساااااااااااا بااااااااااا    یا مر 

 

(Bir önceki gazel: İnsanın bütün korkusu içindendir; Fakat aklı daima dışardadır.) 

Yûsuf gibi dışarıyı okşar; 

Oysa içinde kanına kastetmiş bir kurt vardır (Mevlânâ, 1351 hş: 169) 

Mevlânâ, Hz. Yûsuf’un kardeşlerinin, babalarına söylediği yalana telmihte 

bulunarak içinde kötülük barındıran insanların günahsız birine kötülük edeceğini 

söylemiştir. Fakat memduhunu överek onun haksızlığa karşı geleceğini ve mazlumların 

yanında olacağını bildirmektedir: 

  ااااااب نر تاااااا  چاااااا  ب هاااااا  اماااااا 

 

 گااااا   ااااا    سااااا ر بااااار کااااا  اسااااا    تااااا   

 

Kimsesiz bir Yûsuf ve binlerce kurt var; 

Fakat senin gibi bir çoban oldukça kurtulur (Mevlânâ, 1351 hş: 1023). 

                                                           
68 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1351 hş: 283, 323, 352, 358, 416, 532, 658, 748, 883, 912, 948, 978, 987) 



89 
 

 
 

Beyitte kurttan maksat çirkin, kötü niyetli insandır. Hasetçiler ise onu kuyuya atan 

kardeşleridir. Kardeşleri içlerindeki kinden dolayı Yûsuf’un (a.s.) güzelliğini 

görememiş aksine onu, kendilerini babalarına karşı dolduran ve gördüğü rüyadan dolayı 

hepsini kendine köle yapmak isteyen kötü niyetli birisi olarak görmüşlerdir. 

 ب ادی  ا   ا   ا      ا ب آنا   ا  پ یا  

 

 گ گااااااار ن ااااااا د   سااااااا  دی چشااااااا    سااااااا ا  

 

Yûsuf, hasetçilerin gözüne kurt göründü; 

Güzel ve şeker dudaklı bir kardeş olduğu gizli kaldı (Mevlânâ, 1351 hş: 210). 

1.1.20.7. Hz. Yûsuf’un Köle Olarak Satılması 

Kardeşleri Hz. Yûsuf’u kuyuya attıktan sonra yoldan geçen bir kervan kuyuya ip 

salmış ve Yûsuf (a.s), o ipe tutunarak kuyudan kurtulmuştur. Hz. Yûsuf’a gizli gizli 

yemek getiren kardeşlerinden birisi Yûsuf’un (a.s.) kurtulduğunu görünce diğer 

kardeşlerine haber vermiştir. Hemen kuyunun başına giden kardeşleri kervana Hz. 

Yûsuf’u satmış onu bir daha geri dönmemesi için uzak bir yere götürmelerini 

söylemişlerdir. Hz. Yûsuf’u satın alan kervan Mısır’a gitmiş ve onu köle pazarında 

satışa çıkarmıştır. Yûsuf’u (a.s) görenler bedelini yükseltmeye başlamış en son Mısır 

azizi görmüş ve onu yirmi dinara satın almıştır (Köksal, 2021: 278-280) 

Mevlânâ, gazellerinde on üç yerde69 Mısır pazarı ve satıcı kelimelerini kullanarak 

kıssaya telmihte bulunmuştur. Hz. Yûsuf’u kardeşlerinden satın alan Mâlik, Mısır’a 

gidince güzelliğinden kadınların ellerini doğradığı, Mısır azizinin karısının bile köleye 

meylettiği değerli Yûsuf’un (a.s.) peygamber olduğundan habersiz kendi elleriyle köle 

pazarında mezatla satmıştır. Sevgilinin ayrılığından ağlayıp yakaran şair, bu kaybı 

Mâlik’in Hz. Yûsuf’u kendi elleriyle satmasına benzetmiştir. Kendi elleriyle 

kaybettiğini madem ağlayıp sızlanacaktı o halde niçin kaybetmek için elinden geleni 

yaptığını söyleyerek kendi kendine serzenişte bulunmuştur: 

 داد  ماماد دی چا  با     ا     سا ر چا  کا 

 

 آ اا  جاا اب  اا ا   ناا    باا  تاا  ه اا    چاا  

 

Ayrılığından inlediğim zaman Allah’tan cevap gelir: 

Madem bir Yûsuf satın aldın, neden mezatla verdin. (Mevlânâ, 1351 hş: 1054) 

                                                           
69 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1351 hş: 64, 84, 171, 182, 256, 344, 562, 678, 800, 870, 1086). 



90 
 

 
 

  اب ا  د  ا  با  گ ا   ی ار   سا    ار د ا م

 

  اا م می اا  ج ناا  تاا  ان ی اا م م اا  باا  ای 

 

Mısır pazarına girdim ileri gelenlerden birine doğru yöneldim; 

Yûsuf yüzlü birini gördüm gafletle bu ne kadar dedim (Mevlânâ, 1351 hş: 538). 

1.1.20.8. Hz. Yûsuf’un Mısırlı Oluşu 

Mevlânâ, on beş yerde70 Mısır ülkesini Hz. Yûsuf’la birlikte, yedi yerde71 ise 

“Mısır Yûsuf’u” terkibini kullanmıştır. Mısır ülkesiyle birlikte şeker, pazar, kadın 

mazmunları da zikredilmiştir. 

Mevlânâ, bazen güzelliğin insanın içinde olduğunu onu bulmak için başka 

kimseye ihtiyaç olmadığını düşünerek bu güzelliği bulmak için de kalbindeki perdeyi 

kaldırması gerektiğini vurgulamıştır. Mevlânâ, insanın içindeki güzelliği de Hz. Yûsuf’a 

benzetmiştir: 

 تاااا  دی آ دی   پاااا د ، ب گاااا  چاااا   اااا ر  قاااا بر

 

 ها    م ا  با  ی   چا    سا ، ت ا  دی   ب  

 

Yûsuf senin içindedir, ne diye Mısır’a gidersin; 

İçindeki perdeyi kaldır, bak ne kadar güzelsin (Mevlânâ, 1384 hş: 1148) 

Mısır şeker kamışlarıyla ünlü olan bir ülkedir. Eskiden tüccarlar farklı bölgelerden 

gelip şeker kamışı satın alırmış. Mevlânâ, beyitte Mısır ve şeker terkipleri bir arada 

kullanılmış ve Mısır ülkesinde bulunan Hz. Yûsuf tatlılık bakımından şekere 

benzetilmiştir. Hz. Yûsuf’tan maksat Şems-i Tebrîzî’dir. Yûsuf’un (a.s) memleketine 

kavuşması gibi Mevlânâ sevgilisine kavuşmasından bahsetmiştir: 

 آماا  ساا     ن گاا   اا  ، چاا     ساا   ا 

 

 ا    اجاااااا  ب  یگاااااا  ، ا  م اااااا   اااااا   آماااااا  

 

Ey tacir, Mısır’dan şeker geldi; 

O şeker gibi Yûsuf ansızın seferden geldi (Mevlânâ, 1384 hş: 235) 

 عم ااااااااااام م ااااااااااا     ا  گااااااااااا   یسااااااااااا ر

 

 ا ااااااو ا اااااا ا  چاااااا  بب  اااااا   چاااااا    ساااااا ا   

 

Yûsuf gibi bu kardeşlerden kurtulduğun zaman 

                                                           
70 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 245, 559, 604 663, 720, 861, 943, 945, 1081, 1064, 1171, 

1193,1298). 
71 Diğer örnekler: (Mevlânâ 1384 hş: 28, 299, 604, 791, 941, 995, 1034) 



91 
 

 
 

Mısır’a aziz olur, kurttan kurtulursun (Mevlânâ, 1384 hş: 1074) 

1.1.20.9. Hz. Yûsuf’un Gömleği/ Gömleğinin Kokusu 

Edebiyatta gömlek üç farklı şekilde geçmektedir birincisi kardeşlerin Hz. Yûsuf’u 

kuyuya atıp babalarına kurt yedi diyerek götürdükleri kanlı gömlek. İkincisi 

Züleyha’nın Hz. Yûsuf’u yakalamak için arkasından tutup yırttığı gömlek. Üçüncüsü ise 

Hz. Yûsuf’un Hz. Yakûb’a gönderip kokusuyla gözlerini açan gömlektir (Yıldız, 2006: 

23, 55, 93) 

Bu üç ayrı gömlek farklı anlamlarla sembolize etmektedir. Birinci gömlek 

kardeşlerin yaptıklarından dolayı yalancılığı, iftirayı ve kıskançlığı semboller. İkinci 

gömlek Hz. Yûsuf’un, Züleyha’nın davetine karşı koyup kaçtığı sırada Züleyha, 

gömleği arkadan yırttığı için Hz. Yûsuf’un iffetini ve Züleyha’nın ihtirasını semboller 

ve ikinci gömleğe “ihtiras gömleği” denmektedir (İçli, 2013: 271-273). Üçüncü gömlek 

ise Hz. Yûsuf’un kardeşleri aracılığıyla Yakûb’a gönderdiği ve gözlerinin açılmasını 

sağlayan gömlektir. Gömleği kardeşler elçilik yoluyla babalarına ulaştırdıklarından 

dolayı adına “nübüvvet gömleği” denmiştir. Bu gömlek sayesinde Hz. Yakûb’la birlikte 

kardeşlerinin de gözü açılmış yaptıkları yanlıştan tövbe etmişlerdir (Gündüz, 2016: 99, 

104, 106). 

Kardeşleri Hz. Yûsuf’un gömleğini babalarına götürürken Hz. Yakûb gömleğin 

kokusunu uzaktan almıştır. Bu olay Yûsuf Suresi’nde şu şekilde anlatılmaktadır: 

Kafile (Mısır'dan) ayrılınca, babaları (yanındakilere): “Bana bunamış 

demezseniz ben Yûsuf'un kokusunu alıyorum!” demişti (Kur’ân-ı Kerîm, Yûsuf, 12/94). 

Hz. Yakûb’un oğlu Yûsuf’un (a.s.) boynuna astığı gömlek Hz. Yakûb’un babası 

Hz. İshak’tan ona da babası Hz. İbrâhim’den geçmiştir. Hz. İbrâhim ateşe atıldığı zaman 

yanmaması için ona Cebrail tarafından verilmiştir. Bu yüzden cennet giysisi olarak 

bilinir ve cennet kokusu taşıdığı söylenir. Cennet kokusunun hastaya şifa verme gibi bir 

özelliği vardır (Gündüzöz, 2004: 72). 

Mevlânâ, Divan-ı Şems’teki gazellerinde gömleğin üç özelliğini de kullanmıştır. 

Gömleğin kokusunu sevgilinin hoş kokusuna benzetmiştir. 



92 
 

 
 

1.1.20.9.1. Hz. Yûsuf’un Gömleği 

Hz. Yûsuf, Züleyha’nın davetini kabul etmeyince kaçarken gömleğinden tutmuş 

ve sırtından yırtmıştır. Daha sona zulmetmiş ve yıllarca zindanda kalmasına sebep 

olmuştur. Sonradan hatasını anlamış ve iman etmiştir. Züleyha’nın gönlünde yanan 

Yûsuf’un (a.s) aşkı Allah aşkına dönüşmüştür. Vahiy yoluyla evlilikleri emrolununca 

Hz. Yûsuf, Züleyha ile evlenmiştir. Allah’ın mucizesiyle gençleşen Züleyha, 

evlendikten sonra Hz. Yûsuf’tan kaçarken Yûsuf (a.s) onu yakalamaya çalışmış ve bu 

sırada kıyafetini yırtmıştır. Züleyha, daha sonra Hz. Yûsuf’a gömleğin intikamını 

aldığını söylemiştir. Mevlânâ, gazelinde bu olaya telmihte bulunarak dört yerde72 ihtiras 

gömleğine değinmiştir: 

 کااا د بااا    سااا    ااا  ااا  آ ااا  آ  عشااا   ااا ا مر

 

 ه عشااااا    ش ااااا  اب ااااا ا بااااا    سااااا  آمااااا  سااااا   

 

 ب ی اااا    اااا  ا  جاااا ب ا  باااا ع    اااا   اب اااا ا

 

 بگ   اا  ا    ساا  پااشو  د دساا  دی پشاا اه و 

 

 عشااااا  کب  ااااا  هااااا  ک ااااا  تق شااااا گ  ااااا  ب ااااار   و

 

 گ ااا و   ااا ن پشااا هو بااا دم   تااا  امااا    ماااو 

 

Züleyha’nın aşkı ilk başta yıllarca Yûsuf’ta başladı; 

Sonra o Allah aşkı oldu ve Yûsuf’a sırt çevirdi. 

O kaçtı Yûsuf peşine düştü, gömleğine el attı; 

Sonra iş tersine döndü çekti ve yırttı. 

Ona bugün senden intikamımı aldım dedi; 

Allah’ın aşkı böyle birçok şeyi alt üst eder (Mevlânâ, 1351 hş: 60). 

Mevlânâ, bir yerde de kıskançlık ve kini sembolize eden gömlekten bahsetmiştir. 

Kardeşlerinin babalarına götürdüğü parçalanmış gömleğe değinen Mevlânâ, Hz. Yûsuf 

gibi onun da çevresinde haset eden insanlar olduğunu fakat sevgilinin himmetinin onu 

koruduğunu bildirmiştir:  

 دای ااا  پ ساااب     قااا ب ه ااا      ااار

 

 چااااا    سااااا  ا  کااااا  گ گااااا   دی ااااا   پشااااا ه   

 

Yûsuf gibi gömleğimi kurtlar yırttı; 

Fakat Yakûb’un himmeti bizi koruyor (Mevlânâ, 1351 hş: 658). 

                                                           
72 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1351 hş: 268, 541, 749) 



93 
 

 
 

1.1.20.9.2. Hz. Yûsuf ve (Gömleğinin) Kokusu 

Mevlânâ, gazellerinde Hz. Yûsuf’un kokusuna toplam on dürt yerde73 değinmiştir. 

Bazen sevgilisine benzettiği Hz. Yûsuf’un kokusunu bütün güzel kokulardan üstün 

tutmuş, bazen de sevgilisinin kokusunun Yûsuf’un (a.s.) kokusundan daha güzel 

olduğunu vurgulamıştır: 

 باااا  باااا ید   ساااا د اساااا  ک اااا       اااا  ساااا د 

 

    آمااااا  پشااااا اهو  ااااا ر بااااا   تااااا    سااااا چااااا 

 

Senin gibi bir Yûsuf’un gömleğinin güzel kokusu geldikten sonra; 

Bugün güzel koku sürmek pek nahoş bir iştir. (Mevlânâ, 1351 hş: 712) 

 یا آساااااا    ناااااا   تاااااا  بشاااااا   

 

 آ  ن  ااااااااااااااااااا  مشاااااااااااااااااااا  یا ب ساااااااااااااااااااا  آی 

 

 یا   سااااااا    ب یشااااااا  تاااااااب  

 

 مشااااا  آ  بااااا   د بااااا ی   ااااا ا 

 

O misk kokan saçı ele geçir;  

Gökyüzünün göbeğini ikiye ayır. 

Çünkü misken ağır basan kokusu; 

 Yûsuflarda sabır bırakmaz. (Mevlânâ, 1351 hş: 98) 

 مگشاا   اا ای ک تاا    یا ماا    ساا  ن ااش 

 

   قااا ب د ااا   بگشااا د گااار آ  بااا   بااا  

 

O gülün kokusuyla Yakûb’un gözü açıldı; 

Yûsuf’umuzu getiren rüzgârı umursamamazlık etme (Mevlânâ, 1351 hş: 456). 

1.1.20.10. Hz. Yûsuf ve Züleyha 

Hz. Yûsuf’u satın alan Mısır azizinin eşi olan Züleyha, Yûsuf (a.s) gençleştikçe 

güzelleştiğinde arzularına esir olmuş ve onunla birlikte olmak istemiştir. Fakat aynı 

ilgiyi Hz. Yûsuf’tan göremeyince ona iftira atıp zindana attırmıştır. Daha sonra 

Züleyha’nın, Yûsuf’a (a.s.) olan aşkı zaman geçtikçe ilâhî aşka dönüşmüş ve Yûsuf’a 

(a.s) yaptığı zulümlerden dolayı pişman olmuştur. Zindandan kurtulup Mısır’da önemli 

bir devlet adamı olan Hz. Yûsuf, bir gün eve dönerken Züleyha’yı sokakta yaşlanmış ve 

perişan bir halde görmüştür. Züleyha, ondan kendisi için dua etmesini ve eskisi gibi 

                                                           
73 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1351 hş: 53, 129, 200, 219, 399, 654, 832, 883, 901, 983, 1073) 



94 
 

 
 

güzel bir yüze sahip olmasını istemiştir Yûsuf’un (a.s) duasından sonra güzelleşen 

Züleyha, Hz. Yûsuf ile evlenmiştir. 

Mevlânâ on dört yerde74 Züleyha’dan bahsetmiştir. O, sevgiliyi Hz. Yûsuf’a 

benzeterek Züleyha’nın gençleşmesi olayına telmihte bulunmuştur. Gençleşmekten 

maksat gafletten uyanmak, doğru yolu bulmaktır. Mevlânâ’ya göre Yûsuf’un (a.s.), 

Züleyha’yı gençleştirmesi ve doğru yolu bulmasına vesile olması gibi sevgili de 

etrafındakilerin gözünü açmış, doğruya ve güzele sevk etmiştir: 

 م ن ااااااااا    ش ااااااااا   ااااااااا   دی عشااااااااا  جااااااااا انر

 

 تااا  پشااا  د  ت سااا    ا  ا اااو   سااا   ااا ر دم 

 

İki yüz yaşında yüzlerce yaşlı hoş soluklu Yûsuf yüzünden; 

Zeliha gibi olmuş aşkla gençleşmiştir (Mevlânâ, 1351 hş: 978). 

 م ااااو  ناااا ا  دی هاااا    یا   ساااا ر

 

 اسااا  تااا  ا  عشااا     ااا    ش ااا  ا  

 

Ey Züleyha aşkın fitnesi sendendir; 

Yûsuf’u zindanda harap etme (Mevlânâ, 1351 hş: 758). 

1.1.20.11. Hz. Yûsuf’un Zindana Atılması 

Hz. Yûsuf, Züleyha yüzünden zindana düşmüş ve uzun yıllar işkence görmüştür 

(Harman, 2013: 2). Zindanda onunla birlikte kalan iki kişi gördükleri rüyaları Hz. 

Yûsuf’a anlatmışalardır. Zindandakilerin rüyasını yorumlayan Yûsuf (a.s.), bu esaretten 

kurtulma bileti elde etmiştir (Köksal, 2021: 284-287). Bir gün Mısır kralı bir rüya 

görmüş ve Mısır’ın ileri gelenlerine anlatmıştır. Fakat bu rüya çok karışık gelmiş ve 

rüyayı yorumlayamamışlardır. Hz. Yûsuf’un zindandayken rüyasını yorumladığı adam 

zindandan çıkmış ve kralın kölesi olmuştur. Krala Yûsuf’un (a.s.) ne kadar iyi yorumcu 

olduğundan bahsedince kral rüyasını bir de Yûsuf’a (a.s) anlatmıştır. Rüyayı çok iyi 

yorumlayan Hz. Yûsuf’un suçsuzluğu ispatlanmış, Züleyha da suçun kendisinde 

olduğunu kabul etmiştir. Böylece Hz. Yûsuf, zindandan beraat etmiştir (Çakan ve 

Solmaz, 2020: 124-126). 

                                                           
74 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1351 hş: 60, 73, 620, 268, 302, 408, 472, 831, 973, 1123, 1137, 1238) 



95 
 

 
 

Mevlânâ, dokuz yerde75 zindan veya hapis kelimelerine temas ederek kıssaya telmihte 

bulunmuştur. Mevlânâ, Hz. Yûsuf’un kuyudan kurtulduktan sonra köle pazarında Mısır 

azizinin onu satın alması ve zindandan kurtulduktan sonra bizzat kendisinin Mısır azizi 

olması olaylarına telmihte bulunarak, insanoğlunun beden kuyusundan ve zindanında 

çıkması gerektiğini ancak o zaman güzelliklerin onu bulabileceğini söylemektedir. 

Beden kuyusundan ya da zindandan maksat kişinin nefsine gark olmasıdır. Bir insan 

dünya zevklerine dalıp varlık sebebini unutursa en ufak bir sorunda isyan eder ve bu 

sorunu gözünde çığ gibi büyüterek içine kapanır. Bu da kişinin kendisine vurduğu 

prangalardır. Fakat Allah’a sığınan ve O’ndan aman dileyen er ya da geç bu sorunlardan 

kurtulacağını ve sonunda rahata kavuşacağını bilir: 

 چاااا   ا     ناااا ا  ا  آ شاااا  باااا   

 

 ب  اااش  م ااا  عم ااام بااا    سااا  چااا  

 

Kuyudan ve zindandan çıkarsanız; 

Yûsuf gibi Mısır aziziyle olursunuz (Mevlânâ, 1351 hş: 872) 

 ب شاا   ناا ا    شاا  باا  م   ساا  ه  اا 

 

 گ یاااااار ی باااااا   ناااااا ا  باااااا دم   ساااااا  مااااااو بر 

 

Yûsuf’um eğer suçsuz yere zindana girersem; 

Yûsuf gibi gider yalnızlık zindanını çekerim (Mevlânâ, 1351 hş: 110). 

1.1.20.12. Hz. Yûsuf’un Kardeşi Bünyâmin’i Yanına Alması: 

Hz. Yûsuf ile aynı anneden olan Bünyâmin, Hz. Yakûb’un en küçük oğludur 

(Pala, 2020: 484). Mısır halkı Hz. Yûsuf sayesinde kıtlıktan kurtulunca çevre 

bölgelerdeki halk yardım istemek için Mısır’a gelmiştir. Yardım istemeye gelen 

kabileden biri de Ken’an diyarından gelen Hz. Yûsuf’un kardeşleridir. Hz. Yûsuf, 

huzuruna gelen kardeşleri hemen tanımış fakat kimliğini gizlemiştir. Onlara yardım 

etmiş fakat diğer gelişlerinde baba bir erkek kardeşlerini getirmelerini, getirmezlerse 

onlara bir çuval dahi vermeyeceğini söylemiştir. Kardeşler babalarına durumu izah 

edince Hz. Yakûb onlara inanmamış ve tekliflerini kabul etmemiştir. Yakûb’u (a.s) güç 

bela ikna eden kardeşler Bünyâmin ile birlikte Mısır yolunu tutmuşlardır. Kardeşlerinin 

geldiğini gören Hz. Yûsuf, Bünyâmin’i yanına almış ve kendisini tanıtmıştır. Ken’an 

                                                           
75 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1351 hş: 268, 503, 601, 617, 666, 1046, 1220) 



96 
 

 
 

kafilesi erzaklarını yükleyip geri dönmeye hazırlanırken Hz. Yûsuf, Bünyâmin’in 

yüküne altın bir kâse koymuş yola çıktıkları sırada içlerinden birinin hırsız olduğunu 

söyleyerek yüklerini aratmıştır. Kâse, Bünyâmin’in yükünden çıkınca Ken’anlıların 

yasası gereği Yûsuf (a.s), kardeşi Bünyâmin’i yanına almıştır (Köksal, 2021: 287-289). 

Mevlânâ, iki farklı yerde76 Hz. Yûsuf’un öz kardeşi Bünyâmin ile kavuşmasına 

değinerek bu olaya telmihte bulunmuştur. Mevlânâ, Hz. Yûsuf’un Yakûb’u yanında 

tutması için başta hırsız muamelesi yapmasına değinmiş ve sevgilinin kendisini 

belalarla imtihan ederse yanında tutmak için yaptığını hatırlatarak kendini telkin 

etmiştir:  

  ااا مش ر اباااو تااا  کشااا      س  ااا  کااا 

 

 د  م  ساا   یا تاا  ماا  کشاا  دی اا   گاا  

 

 ت شش اار تاا  باا  باا  بباا د  تاا   ی عتاا  کاا 

 

 ب شاااش  د د اااو   دی ااا ر   تی ااا  بااا  

 

 آمش اار تاا  دعاا  مااو مااو باا  ق قاار تاا 

 

 تاا ام  اا  و مااو کاا  گ اا و آماا    اا ی چاا  

 

Ey gönül seni sertçe çekerse sakın korkma; 

Çünkü çeken Yûsuf’tur sen de Bünyâmin’sin. 

Altın kupayı sen götürdün, sen kötüsün diye; 

Onu töhmet altında bırakmış ve onu hırsız ilan etmişti. 

Yalnız kaldıkları zaman ona “Ben senin yakınınım; 

Sen benim yanıma layıksın, ben duayım sen de aminsin” dedi (Mevlânâ, 1351 hş; 1139-

1140). 

1.1.20.13. Hz. Yakûb’un Oğluna Olan Hasreti ve Kavuşması 

Hz. Yûsuf’un babası olan Yakûb (a.s), çok sevdiği oğlunu kaybedince üzüntüden 

kendini kulübeye kapatmış ve yıllarca Allah’a yalvarıp göz yaşları dökmüştür. Kendini 

kapattığı bu kulübeye hüzünler kulübesi anlamına gelen “Beyt-i Ahzân”, “Beytü’l 

Hüzn” veya “Külbe-i Ahzân” denmiştir (Pala, 2020: 70). 

Hz. Yakûb, Yûsuf’u (a.s) kaybedince onunla aynı anneden olan kardeşi 

Bünyâmin’i Hz. Yûsuf yerine koymuştur. Mısır’a gittikleri sırada Hz. Yûsuf, 

                                                           
76 Diğer örnek: (Mevlânâ, 1351 hş: 650) 



97 
 

 
 

Bünyâmin’i yanında tutunca Hz. Yakûb’un üzüntüden gözüne ak düşmüştür (Köksal, 

2021: 288-291). Daha sonra Hz. Yûsuf, gömleğini kardeşleriyle göndermiş ve yüzüne 

sürmesini söylemiştir. Gömleğin kokusunu uzaktan alan Hz. Yakûb, gömleği 

getirdikleri zaman yüzüne sürmüş, kokusu ve teriyle gözleri açılmıştır (Gündüz, 2016: 

106-107).  

Daha sonra ailesiyle birlikte Mısır’a doğru yola koyulmuştur. Mısır’a yaklaştıkları 

sırada Hz. Yûsuf, onları şehrin dışında karşılamıştır. Kardeşi Yehûda, Yakûb’a (a.s) Hz. 

Yûsuf’u tanıtınca ona yaklaşmış ve “Selam sana ey hüzün ve tasaları gideren” diyerek 

Hz. Yûsuf’u selamlamıştır (Köksal, 2021: 293). Mevlânâ, gazellerinde toplam otuz üç 

yerde77 Hz. Yakûb mazmununa değinmiştir. Hz. Yakûb’u âşık, Hz. Yûsuf’u da maşuk 

yerine koyan Mevlânâ, Yakûb’un (a.s.) oğlundan ayrıldıktan sonra çektiği acıları ve 

döktüğü göz yaşlarını aşığın sevgilisine kavuşmak için çektiği acılara benzetmiştir. O, 

âşıkların çektiği acılardan yalnızca sevgilinin kurtaracağını bildirmiştir: 

 کاااا  آ    ساااا  جاااا   دی    ساااا    کشاااا ر تاااا 

 

 ا  ب ااا  جااا   کااا  چااا    قااا ب ه ااار  هااا  چشااا  

 

Ah Yakûb gibi nice canlar sürekli zehir tadarlar; 

Ta ki şeker kamışlığındaki can Yûsuf’u çeker çıkarır onları (Mevlânâ, 1351 hş: 490). 

Mevlânâ, sevgiliyi güzelliği bakımından Hz. Yûsuf’a benzetmiş ve gömleğinin 

kokusuyla babasının gözlerini açması gibi sevgilinin de gaflete dalmış halkın bu gaflet 

anından uyanmasının yalnızca sevgilini varlığıyla mümkün olacağı bildirmiştir: 

     تااااا  گشااااا    چااااا  چشااااا  پشااااا  ک  اااااا  ن ااااا

 

 تااااااا    سااااااا  ج ااااااا  ر   چشااااااا    ااااااا  ب ااااااا   

 

Sen güzellik Yûsuf’usun halkın gözleri bağlı; 

Ken’an Piri’nin gözleri gibi gözler seninle açılır (Mevlânâ, 1351 hş: 711). 

Yakûb’tan (a.s) maksat âşıktır. Zaten kendisi de âşık olan şair, kim aşk ateşiyle 

yanarsa ona bu yolda yoldaş olacağını söylemektedir. Çünkü âşığın halinden yalnızca 

bu duyguyu yaşamış olan anlar: 

 مااااااااااااااااااااااااا ن   ا  ااااااااااااااااااااااااا  ا ااااااااااااااااااااااااامان 

 

 هااااااا  کااااااار   قااااااا ب ماااااااو اسااااااا  ا  یا ماااااااو 

 

                                                           
77 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1351 hş: 55, 62, 63, 203, 219, 230, 263, 266, 268, 357, 361, 412, 451, 456, 

489, 625, 654, 658, 676, 703, 811, 855, 934, 952, 960, 970, 1032, 1062, 1073, 1084, 1092) 



98 
 

 
 

Bana kim Yakûb kesilirse ona; 

Hüzünler yurdunda can yoldaşı olurum (Mevlânâ, 1351 hş: 635). 

1.1.20.14. Hz. Yûsuf’un İsminin Geçtiği Diğer Beyitler 

   سااااا  بااااا دم   ک ااااا     سااااا   ا  ااااا    ااااا م

 

  هاااا   باااا م ماااا    اااا م چاااا خ د  تاااا  تاااا    اااا م 

 

Zühre’ydim ay oldum yüzlerce aya gök oldum; 

Yûsuf’tum şimdiden sonra Yûsuf’u doğurdum (Mevlânâ, 1351 hş: 540). 

 کاااااااا    م اااااااا ر ب  ان اااااااا  کاااااااا  ماااااااا  دیماااااااا نش 

 

   ساااااااااااا  ن   کاااااااااااا  دیماااااااااااا   د  پ دیدناااااااااااا  

 

Dertle dolu gönüllere derman olan Yûsuflar vardır; 

Fakat sarhoşluktan bizim derman olduğumuzu bilmiyorlar (Mevlânâ, 1351 hş: 622). 

 دیا دی ا  باا م   ب اا  ا ا  اا      اا  اناا 

 

 ا    س    ر ن م م    ر مار ی   با  با م ما  

 

Ey adı güzel Yûsuf’umuz, damımızda ne de güzel yürüyorsun; 

Kapıyı açtık, damdan in, kapıdan gir (Mevlânâ, 1351 hş: 55). 

1.1.21. Hz. Yûnus  

Hz. İbrâhim’in soyundan gelen Yûnus (a.s), putlara tapan bir kavmi doğru yola 

iletmek için gönderilmiştir (Köksal, 2021: 147-148). Kavmi ona iman etmemiş ve küfre 

devam etmiştir. Bunun üzerine Yûnus (a.s), kavmin üzerlerine bir azap geleceğini ve 

şehrin yok olacağını bildirmiştir (Ahmet Cevdet Paşa, 1997:31-32). Fakat halk yine de 

puta tapmada ısrarcı olunca Hz. Yûnus, Allah’ın izni olmamasına rağmen kavmini terk 

etmiştir (Çakan ve Solmaz 2020: 222). Hz. Yûnus, ülkesini terk etmek üzere bir gemiye 

binmiş fakat denizdeyken büyük bir fırtına kopmuştur. Batma tehlikesinde olan gemi 

halkı ağırlıktan kurtulmak için bir kura çekmeye karar vermiştir. Kurada Hz. Yûnus 

çıkınca denize atılmıştır (Harman, 2013: 597-599). Daha sonra büyük bir balık 

tarafından yutulmuştur (Çakan ve Solmaz, 2020: 222). Bundan dolayı Kur’an-ı 

Kerîm’de Hz. Yûnus, balık sahibi anlamına gelen “Zünnûn” ismiyle zikredilmiştir 

(Harman, 2013: 598). 



99 
 

 
 

Uzun süre karanlıkta yaşayan Hz. Yûnus, açlıktan ve susuzluktan bitkin düşmüş 

bir halde balığın karnından çıkmıştır (Taberî, 2021: 397). Yüce Allah, güneşten 

korunması için geniş yapraklı bir bitkiyi başında bitirmiş, güçlenip beslenmesi için de 

keçinin sütünü emmesine izin vermiştir (Köksal, 2021: 155). Hz. Yûnus, bir süre sonra 

ülkesine geri dönmüş ve kavmine Allah’ın emir ve yasaklarını anlatmış halk da ona 

iman etmiştir (Ahmet Cevdet Paşa, 1997: 32). 

Mevlânâ yaklaşık on iki yerde78 Hz. Yûnus mazmununa değinmiştir. Kur’an-ı 

Kerim’de geçen “Zünnûn” ismini de birkaç yerde kullanan şair, Hz. Yûnus’un balığın 

karnında Allah’ı zikretmesi ve ibadet etmesinden dolayı zifiri karanlıkta olsa bile Allah 

katında üstün olduğunu vurgulayarak olaya telmihte bulunmuştur. 

Mevlânâ, bazen Hz. Yûnus’u yutanı gazellerinde timsah olarak kullanmış, uçsuz 

bucaksız denizi ise dünya hayatına teşbih etmiştir. İnsanoğlunun günah çukuru bu 

dünyada tek başına kalıp hak yolunda ilerlemesi için dua etmesi gerektiğini anlatırken 

Hz. Yûnus’un balığın karnında Allah’a yakarmasını örnek göstermiştir: 

 م ناا نی اا   اا  دی ا ااو دی اا  باا  ماا دم  اا ای مر

 

 ناا   چاا    اا ن ماا ن  دق مردی ا ااو دی اا   بر 

 

Ey gönül, eşi dostu olmayan bu denizde Yûnus gibi inle 

Gece timsahı bu denizde insan yiyeceğe benziyor (Mevlânâ, 1384 hş: 232). 

Mevlânâ bazen Hz. Yûnus’un Kur’an-ı Kerîm’de geçen Zünnûn lakabını da 

gazellerinde kullanarak Hz. Yûnus kıssasına telmihte bulunmuştur. Hz. Yûnus’un başta 

kavminin itaatsizliğinden dolayı isyan etmesinden sonra Allah’ın onu cezalandırmak 

amacıyla balığın karnında imtihan etmesini ve hatasını anladıktan sonra Allah’a tövbe 

edip secdeye kapanmasını “nun gibi bükülmek” olarak tasvir etmiştir: 

 گ اااا  و چاااا نر جااااا اب  داد باااا   اااا ن    ااااا  و

 

   ن اااار د اااا م نش ااااا   باااا   ااااا  دی اااا   عشااااا  

 

 پ  چ      نا     شا م تا   ا م  اا  ا    ا  و

 

 مااااا هشر گ ااااا  بااااا دم انااااا ی ا اااااو دی ااااا  دااااا ا  

 

Aşk denizinin kıyısına oturmuş bir Yûnus gördüm 

Ona nasılsın dedim bana kendi kanununa göre cevap verdi 

Şöyle dedi: şu denizde bir balığın yemeğiydim 

                                                           
78 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 205, 292, 406, 491, 678, 1070, 1140). 



100 
 

 
 

Sonra nun harfi gibi büküldüm sonunda Zünnûn oldum (Mevlânâ, 1384 hş: 502). 

Ülker yıldızı gökyüzünde gözle görünebilen en parlak yıldızdır. Arapçada 

“Süreyya”, Farsçada ise “Pervin” olarak anılır (Uzun, 2010: 162-163). Mevlânâ, Hz. 

Yûnus’un denizin dibindeki balığın karnında olmasına rağmen Allah tarafından görülüp 

gözetildiğini belirtmek için uzaklığından veya yüksekliğinden kinaye yaparak Ülker 

yıldızının üstünde olduğunu belirtmiştir. Çünkü kul yeryüzünden dua eder Yüce Allah 

arş-ı âlâdan duyar. Bu durum Kur’an-ı Kerîm’de şu şekilde aktarılmıştır: “Kullarım 

Sana Beni soracak olursa muhakkak ki ben pek yakınım. Bana dua ettiği zaman dua 

edenin duasına cevap veririm. Öyleyse onlar da benim çağrıma cevap versinler ve bana 

itaat etsinler. Umulur ki doğru yolu bulmuş olacaklardır” (Bakara: 1/186). Örnekler: 

   اناااااا ی  اااااا   ماااااا هر  اااااا ن   باااااا  پاااااا   و

 

   ساااا  باااا  بااااو چاااا هر باااا  ه اااا    اااا  ناااا ظ  

 

Yûsuf kuyunun dibinde yedi kat göğü gördü 

Ve Yûnus balığın karnında Ülker yıldızının üstündeydi (Mevlânâ, 1384 hş: 749). 

  اااا  تاااا ی جاااام ا  کاااار باااا د ماااا ن  دی نااااش  

 

 انااااا ی  اااااا   ماااااا هر دم باااااا  کاااااار  ناااااا   اااااا ن  

 

Balığın karnında Yûnus kimle konuştu? 

Karanlık gece yarısında ondan başka kim can yoldaşıdır? (Mevlânâ, 1384 hş: 1049). 

1.1.22.  Hz. Zülkarneyn  

Peygamberliği kesin olmayan Zülkarneyn (a.s) hakkında çok fazla malumat 

bulunmamaktadır (Köksal, 2021: 285). İki boynuz sahibi anlamına gelen “Zülkarneyn” 

ismi lakap olarak düşünülmüştür. Gerçek adı hakkında çeşitli rivayetler bulunmaktadır. 

Ayrıca elde edilen bulgular neticesinde Hz. Zülkarneyn’in Yemen bölgesinde hüküm 

süren bir padişah olduğu düşünülmektedir (Öztürk, 2013: 564-566).  

Kur’an-ı Kerim’de Zülkarneyn (a.s) hakkında, “Gerçekten biz onu yeryüzünde 

iktidar sahibi kıldık, ona (muhtaç olduğu) her şey için bir yol öğrettik.” buyrulmuştur 

(Kur’an-ı Kerim, Kehf, 18/84). Güçlü bir hükümdar olan Zülkarneyn (a.s), yeryüzünde 

en doğudan en batıya kadar uzanan ülkeleri fethetmiştir (İbn Hişam, 1971: 195). 

Doğuya ve batıya sahip olduğu için Zülkarneyn lakabının verildiğine inanılmaktadır 

(Öztürk, 2013: 564).  



101 
 

 
 

Zülkarneyn (a.s), sefere gittiği her yerde farklı bir kavimle karşılaşmış ve doğru 

yolu onlara anlatmıştır. Yine sefere çıktığı bir bölgede Yecüc ve Mecüc adında iki 

kavmin fesatlık çıkardığını ve çevredeki kavimlere zarar verdiğini görmüştür. Hz. 

Zülkarneyn, halkın da yardımıyla, demirden ve bakırdan oluşan bir duvar örmüş ve 

onları hapsetmiştir (Köksal, 2021: 287).  

Mevlânâ toplam iki yerde Zülkarneyn kıssasına değinmiştir. Onun boynuzlarına 

ve insanları Yecüc ve Mecüc’ten korumak için demirden duvar örmesine telmihte 

bulunmuştur. 

Mevlânâ, aşığın gönlüne taht kuran sevgiliyi Hz. Zülkarneyn’e benzetmiştir. Onun 

demirden duvar örüp insanları Yecüc ve Mecüc’ten koruması sevgilinin de gibi âşığını, 

yüzüne gülüp arkasından iş çeviren riyakâr insanlardan koruduğunu bildirmiştir.  

 آهاااو سااا  د ا  س  ااا   چااا    ا قااا نشو آسااا  ر  

 

 ط اا  دایناا    نب د اا   کاا   اا   جاا   ک اا  ید اا   

 

(İkiyüzlüler) Tamah eder ve değerini bilmezler ama can padişahı onları reddeder 

Zülkarneyn gibi önlerine demirden bir set örer (Mevlânâ, 1384 hş: 1031). 

 آ اااااا ب ش اااااا  کاااااا  تاااااا     اااااا ا  ن ر  اااااا  و

 

    ااااا    ااااا   نگااااا  تااااا  هااااامای   ا قااااا نشو 

 

Boynuzu kırık yüzbinlerce Zülkarneyn’e bak 

Eş dost pek çoktur ama ulu padişah gelmiyor (Mevlânâ, 1384 hş: 384). 

1.2. DÖRT HALİFE 

1.2.1. Hz. Ebû Bekir 

Hz. Ebû Bekir, İslam dünyasının ilk halifesidir (Taberî, 2021: 319-322).  Hz. 

Muhammed’in (s.a.s) arkadaşı ve ilk Müslümanlardan biridir (İbn İshak, 2021: 174-

175). Hz. Muhammed’in (s.a.s) Medine’ye hicreti sırasında ona eşlik eden Hz. Ebû 

Bekir (r.a), hicret yolunda Mekkeli müşriklerden saklanmak için Hz. Muhammed (s.a.s) 

ile bir mağaraya sığınmıştır.79 

                                                           
79 bkz.: Hz. Muhammed’in (s.a.s) mağaraya sığınması. 



102 
 

 
 

Hz. Muhammed’in (s.a.s) vefatından sonra oy çokluğuyla İslam’ın ilk halifesi 

olan Hz. Ebû Bekir, halifeliği sırasında İslam topraklarını genişleterek tebliğ yolunda 

Hz. Muhammed’in (s.a.s) stratejisini izlemiştir. İki yıl halifelik yaptıktan sonra 

rahatsızlanmış ve altmış üç yaşında hayatını kaybetmiştir (Fayda, 1994: 104). 

Mevlânâ, yaklaşık on bir yerde80 Hz. Ebû Bekir’in ismine değinmiştir. Onun 

mağarada Hz. Muhammed’le (s.a.s) birlikte kalmasına ve canı pahasına onu korumasına 

değinen şair, Hz. Ebû Bekir’in dostluğunu sevgiliye duyulan aşka benzetmiştir.  

Zatın, gönlünde beslediği aşkı mağarada birlikte kalan Hz. Muhammed (s.a.s) ve 

Hz. Ebû Bekir’e teşbih eden Mevlânâ, onların mağarada birbirlerine dost olmaları gibi 

gönül ve aşkın da dost olduğunu ve farklı olsalar da tek vücut olduğunu bildirmiştir. 

Burada gönülden maksat âşık iken aşk da sevgilinin ta kendisidir. Âşık, gönlünde 

sevgilinin aşkını taşıdığı sürece gittiği her yerde sevgilisini de yanında götürmüş, yani 

tek bir bedende bir bütün olmuşlardır:  

 د  نااا م بااا د     ااار جااا   د   ااا ی دااا ی چااا  ب  ااا 

 

 چااا  ا   سااا    ابااا ب    ااا ی دااا ی د    عشااا  

 

Gönül ve aşk, Ahmed ve Ebû Bekir gibi mağara dostudur 

İki mağara dostunun iki adı bir canı olsa ne olur (Mevlânâ, 1384 hş: 360). 

Mevlânâ, bazen Hz. Ebû Bekir’den bahsederken Hz. Muhammed’le (s.a.s) 

mağarada birlikte kalmasından dolayı ondan “mağara dostu” diye de bahsetmiştir. 

Sevgilinin yüceliğini anlatmak için onu mağara dostunun yerine koymuş, gönül dostu 

yalnızca sevgili olunca başka kimseye gerek olmadığını ve gönlünde dünyalık dostların 

kol gezemediğini bildirmiştir. Çünkü gerçek dost doğru yola sokar ve ilâhî sevgiliye 

ulaştırır: 

 تاااااا   اااااا ی داااااا ی  آنگاااااا   اااااا یا  مااااااو گ   اااااا 

 

 تاااااا  تاااااا   ماااااا   آنگاااااا  ساااااا ه   ماااااا     اااااا   

 

Tacımız sen olduktan sonra başımız yarılmış 

Mağara dostumuz sen olduktan sonra dostlarımız tutsak olmuş (Mevlânâ, 1384 hş: 

962). 

Mevlânâ bazen de gönlü Hz. Ebû Bekir ve Hz. Muhammed’in (s.a.s) bir arada 

kaldığı mağaraya benzetmiştir. Gönlünde sevgilinin taht kurduğunu her fırsatta dile 
                                                           
80 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 102, 877, 920, 1188, 1195) 



103 
 

 
 

getiren Mevlânâ, kendisi gibi sevgilinin aşkıyla yanan kişilerin gönlüne girmesine 

müsaade etmiştir. Çünkü sevgiliye layık olmayan hiçbir şeyin Mevlânâ’nın gönlünde 

yeri yoktur. 

 د ی  ا  آ ا گ    ی د ی  هشو بش  دی د ی    دی 

 

 ا ااو سااش   یا چاا   داا ی دا     تگاا  آ   اا ی دا  

 

Bu gönlü mağara bil; o sevgilinin halvet yeri say 

Eğer bir mağara dostuysan gel mağaraya gir mağaraya gir (Mevlânâ, 1384 hş: 861). 

1.2.1.1. Hz. Ebû Bekir’in İsminin Geçtiği Diğer Beyitler 

 Mevlânâ, kulun, Hz. Muhammed’in (s.a.s) ahlakına erişebilmesi için salih bir kul 

olması gerektiğini bildirmiştir. İnsanoğlunun bu geçici dünyada nasıl yaşarsa öyle 

öleceği düşüncesinde olan Mevlânâ, can korkusuna girmeden hak din uğrunda savaşan 

Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’den örnek vererek güzel ahlaklıların onlar gibi olacağını 

bildirmiştir: 

 چااااااااا   ابااااااااا ب     چااااااااا   ع ااااااااا  مش نااااااااا 

 

   انااااااااااااا  ا ااااااااااااا ن م اااااااااااااا ر ج   ااااااااااااا  

 

Mustafa’nın ahlakını arayan 

Ebû Bekir ve Ömer gibi ölür (Mevlânâ, 1384 hş: 391). 

 عا    جگا  کا د  گا     آ  با ه     انبا   گا  

 

 بااا ب   سااا  کااا د  گااا   ع ااا  پ ااا  کااا د  گااا   

 

Ebû Bekir başını rehin etti Ömer oğlunu rehin etti 

Osman ciğerini rehin etti ve Ebû Hureyre dağarcığını rehin etti ona (Mevlânâ, 1384 hş: 

862). 

 عا ااااااااااااااااااااا     ع ااااااااااااااااااااار م ت ااااااااااااااااااااا  یا

 

 بااااااااااا ب     ع ااااااااااا  بااااااااااا  جااااااااااا   گم  نااااااااااا  

 

Ebû Bekir ve Ömer canla başla 

Osman ve Murtazâ Ali’yi seçti (Mevlânâ, 1384 hş: 50) 



104 
 

 
 

1.2.2. Hz. Ömer  

Hz. Ömer, Hulefâ-yi Râşidîn’in81 ikinci halifesidir (Yıldız, 1989: 63). Oldukça 

güçlü ve kuvvetli olan Hz. Ömer, nübüvvetin ilk yıllarında İslamiyet’i kabul etmemiş ve 

Müslümanlara eziyet etmiştir (Fayda, 2007: 44). Müslümanların sayısı arttıkça 

öfkelenen müşrikler, Hz. Muhammed’in (s.a.s) öldürülmesine karar vermiş ve bu işi 

korkusuz olan Ömer (r.a) üstlenmiştir. Hz. Muhammed’i (s.a.s) öldürmeye giderken kız 

kardeşinin de Müslüman olduğunu öğrenince öfkelenmiş ve kardeşinin evine doğru yola 

çıkmıştır. Kardeşinin evinden Kur’an seslerinin yükseldiğini duyunca sinirle kapıyı 

açmış ve eniştesiyle kız kardeşini dövmüştür. Onların İslam dininden ne olursa olsun 

vazgeçmediklerini görünce okudukları kitabı getirmelerini istemiştir. Kur’an-ı 

Kerîm’den birkaç ayet okuduktan sonra Müslüman olmuştur (İbn İshak, 2021: 214-

217). 

Hz. Ömer, İslamiyet’i kabul ettikten sonra şehrin meydanına çıkmış, Kelime-i 

Şehadet getirmiş ve müşriklere dönerek gücü yeten karşıma geçsin demiştir. Fakat 

müşrikler, Hz. Ömer’in heybetinin korkusundan bir şey yapamayınca Müslümanlar, 

İslam’a daveti açık bir şekilde yapmaya başlamıştır (Ayvallı, 2009: 95-96).  

Hz. Ebû Bekir, hastalığında vefat edeceğini anlayınca Hz. Ömer’in halife 

seçilmesini vasiyet etmiştir (Fayda, 2007: 45). Hz. Ömer, halifeliği sırasında fetihler 

gerçekleştirerek İslam topraklarını genişletmiştir (Yıldız, 1989: 66-106). Adaletiyle nam 

salmış Hz. Ömer, sabah namazını kıldığı sırada bir gayrimüslim tarafından 

hançerlenerek şehit edilmiştir (Hizmetli: 1991: 206). 

Mevlânâ, yaklaşık on beş yerde82 Hz. Ömer’in ismine değinmiştir. Hz. Ömer’in 

gücüne, adaletine ve şehit edilmesine temas eden şair, onun, Hz. Muhammed’i (s.a.s) ve 

Müslümanları korumak pahasına canını hiçe saymasını sevgiliye olan sadakatine 

benzetmiştir.  

Hz. Ömer, Müslüman olmadan önce içkiye ve kadına düşkün bir hayat yaşamıştır 

(Fayda, 2007: 44). Mevlânâ da gazellerinde Hz. Ömer’in içkiye olan düşkünlüğüne 

değinmiştir. Fakat o, şarabı tasavvuf edebiyatında sıkça değinilen aşk ve muhabbet 

anlamında kullanmıştır. Hz. Ömer’in Müslüman olmadan önceki ve sonraki hayatına da 

                                                           
81 Hulefâ-yi Râşidîn: Dört büyük halife. 
82 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 32, 50, 168, 266, 313, 323, 391, 410, 471, 862, 898) 



105 
 

 
 

gönderme yapan Mevlânâ, onun Müslüman olduktan sonra da aşk şarabını içtiğini 

vurgulamıştır. Mevlânâ, oldukça kuvvetli olan aşk şarabının kokusunun dahi insanı 

sarhoş etmeye yettiğini söylemiş, Hz. Ömer’in din uğruna canını hiçe sayıp irşat etmeye 

devam etmesini aşk sarhoşu olarak bildirmiş ve bu şarabın kokusunu duyan kişinin Hz. 

Ömer gibi sarhoş olacağına temas etmiştir: 

  اااا اب   م اااا  ببش اااار باااا  هاااا  طاااا   ع اااا  

 

 چاااا  باااا     اااا  ی ااااشقو باااا     ناااا    جیاااا   

 

Şarabın kokusu dünyadan her yere yayılsa 

Her tarafta fitil gibi sarhoş olmuş bir Ömer görürsün (Mevlânâ, 1384 hş: 1253). 

Mevlânâ bazen de Hz. Ömer’in Hz. Muhammed’i (s.a.s) öldürmek için çıktığı 

yola Müslüman olarak devam etmesine de temas ederek bu yolda Allah’ın kurduğu 

tuzağın en hayırlısı olduğunu anlatmıştır. Mevlânâ, beyitte Kur’an-ı Kerîm’de geçen 

“Allah tuzak kuranların en hayırlısıdır” (Enfal: 8/30) ayetine de gönderme yapmıştır: 

 دی دام  ااااااااا ا ا  ااااااااا     ب ااااااااا  ن ااااااااا    بااااااااا 

 

   شااااش  باااا  کاااا  ع اااا  دی   اااا  یساااا   آ اااا  

 

Resul’ün canına kastetmek için Ömer gibi elinde kılıçla gelir de 

Allah’ın tuzağına düşer ve talihi yaver gider (Mevlânâ, 1384 hş: 241). 

Hz. Ebû Bekir vefat edeceğini anladığı sırada yerine Hz. Ömer’i tayin etmiş, bir 

grup topluluk buna karşı çıkmıştır. Hz. Ali’den önceki üç halifenin meşru olmadığını 

ileri süren topluluğa Râfizî denmiştir. Hz. Muhammed (s.a.s) ve onun halifelerine itaat 

edenler de Sünnîler olarak adlandırılmıştır (Öz, 2007: 196). Mevlânâ da bu iki ayrı 

ekole beyitlerinde yer vermiştir. Her iki halifenin de hilafet makamına layık olduğunu 

bildiren Mevlânâ, sohbet ettiği kişinin bağlı olduğu ekole göre halifelerden övgüyle 

bahsedilmesi gerektiğini bildirmiştir: 

  ی  آنااااا  بااااا د سااااا ر ا  عااااا   ع ااااا  ب گااااا 

 

 گااااااااا  یا  اااااااااشر ب  ااااااااا  ا  داد ع ااااااااار دی د  

 

(Konuştuğun) Bir Râfizî’yse Ali’nin kanunundan bahset 

Eğer Sünni’yse Ömer’in adaletinden söz et (Mevlânâ, 1384 hş: 878). 

Mevlânâ, Hz. Muhammed’in (s.a.s) Hz. Ömer hakkında “şeytan bile senden 

korkar ya Ömer” (Müslim, İman, 69) hadisine nispetle gazellerinde yer vermiştir. O, 

Sevgilinin azametini, Hz. Ömer’in heybetine teşbih etmiş ve tıpkı şeytanın Hz. Ömer’i 



106 
 

 
 

görüp kaçması gibi aklın ve canın sevgiliyi görünce kaçtığını belirtmiştir. Çünkü 

sevgilinin ilâhî aşkının olduğu yerde aklın da canın da ne önemi ne de yeri yoktur.  

 چاااااا   د اااااا  کاااااا  بگ  اااااامد ا  ع اااااا   ااااااا بر

 

 بگ  اااااامد عقاااااار   جاااااا   ا  هشباااااا  آ  ساااااا ا   

 

O sultanın heybetinden akıl ve can kaçar 

Tıpkı şeytanın Hattâboğlu Ömer’den kaçtığı gibi (Mevlânâ, 1384 hş: 1043). 

1.2.3. Hz. Osman  

Hz. Ömer, yaralanıp vefat edeceğini anlayınca yanına Hz. Muhammed’in (s.a.s) 

en çok güvendiği sahabeden beş kişiyi çağırmış ve kendi aralarında bir halife 

seçmelerini istemiştir. Beş sahabe kendi aralarında istişare etmiş ve Hz. Osman’ın halife 

seçilmesine karar vermiştir (Taberî, 2021: 515-522).  

 Hilâfet döneminde Hz. Ömer gibi fetihler gerçekleştiren Hz. Osman, İran’ın 

büyük bir bölümünü ve Kıbrıs’ı da ele geçirerek İslam coğrafyasını genişletmiştir 

(Yıldız, 1989: 197-200). Halifeliği sırasında yaptığı ıslahatlardan birisi de Kur’an-ı 

Kerîm’i çoğaltmaktır (Yiğit, 2007: 442). Daha sonra ülkede çıkan iç savaş yüzünden 

Hz. Osman’ı Kur’an okuduğu sırada şehit etmişlerdir. Boğazı kesilerek öldürülen Hz. 

Osman’ın kanı okuduğu Kur’an-ı Kerîm’in sayfalarına sıçramıştır (Taberî, 2021: 145-

148). 

Yaklaşık olarak yedi yerde83 Hz. Osman’ın ismine değinen Mevlânâ, Hz. 

Osman’ın Kur’an-ı Kerîm’i çoğaltmasına ve şehit edilmesine değinmiştir. Hz. Ömer, 

şehit edilince isyana düşen halkı hatırlatan Mevlânâ, geçmişi geride bırakmak 

gerektiğini ve Hz. Ömer vefat etse de yerine cennetle müjdelenen Hz. Osman’ın 

geçtiğini bildirmiştir. 

  گااااااااااا  ع ااااااااااا  بشااااااااااا  عا ااااااااااا   دیآمااااااااااا 

 

 اگااااااااااا  د  ی ااااااااااا  بااااااااااا  ر بااااااااااا د امااااااااااا    

 

Dün geçtiyse bugün baki olsun 

Ömer gittiyse Osman ortaya çıktı (Mevlânâ, 1384 hş: 266) 

                                                           
83 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 50, 168, 840, 898) 

 



107 
 

 
 

Mevlânâ, Hz. Osman’ın şehit edilmesine değinirken diğer sahabelerin de aynı 

uğurda canlarını ve yakınlarını feda ettiklerini de bildirmiştir:  

 عا    جگا  کا د  گا     آ  با ه     انبا   گا  

 

 پ ااا  کااا د  گااا  بااا ب   سااا  کااا د  گااا   ع ااا   

 

Ebû Bekir başını rehin etti Ömer oğlunu rehin etti 

Osman ciğerini rehin etti ve Ebû Hureyre dağarcığını rehin etti ona (Mevlânâ, 1384 hş: 

862). 

Şems-i Tebrîzî, çıkan dedikodulara dayanamayıp Konya’yı terk ettikten sonra 

Mevlânâ, Şam’a gittiğini öğrenmiş ve bir gazel yazmıştır. Gazelde Şam diyarını öven 

Mevlânâ, beyitlerinde Hz. Osman’ın ismine de yer vermiştir. Onun Kur’an-ı Kerîm’i 

çoğaltmasını ve Kur’an okurken şehit edilmesini işaret eden Mevlânâ, onun Kur’an’ının 

üzerine yemin ederek Şems’i bulmak uğruna Şam’a tayin edilen kaymakam gibi 

olduğunu bildirmiştir: 

   دمشااااااااااااقش کااااااااااام    ااااااااااا   آ  د بااااااااااا  قق

 

 باااا  م اااا   عا اااا   باااا ی  دساااا  باااا  ساااا گ   

 

Osman’ın Mushaf’ına el basıp yemin edeyim; 

O güzelin inci dişleri yüzünden Şam’ın lalası olmuşuz (Mevlânâ, 1384 hş: 598) 

1.2.4. Hz. Ali 

Hz. Hatice’den sonra Hz. Muhammed’e (s.a.s) ilk iman eden Hz. Ali, Hz. 

Muhammed’in amcası Ebû Talip’in oğludur (İbn Hişam, 1971: 156).  Aynı zamanda 

Hz. Muhammed’in (s.a.s) damadıdır (Fığlalı, 1989: 371). 

Hz. Ali, Hz. Muhammed (s.a.s) Medine’ye hicret edeceği sırada müşriklerin 

suikast girişimine karşı Hz. Muhammed’in (s.a.s) yatağına yatmıştır. Müşrikler Hz. 

Muhammed’in evine gelip yatağı dolu görünce uyanmasını beklemiştir. Hz. Ali, sabah 

namazını kılmak için yataktan kalkınca onun Hz. Muhammed (s.a.s) olmadığını anlamış 

ve Hz. Ali’yi sorguya çekmişlerdir. Müşriklere hiçbir şey söylemeyen Hz. Ali, kısa bir 

süreliğine hapsedilmiştir (Köksal, 1987:6/150-154). 

Hz. Ali, savaşlara Hz. Muhammed’in (s.a.s) hediye ettiği ve Zülfikar adını verdiği 

kılıçla katılmıştır. Efsanelere konu olan bu kılıç çift başlı ve oldukça keskindir (Öz, 



108 
 

 
 

2013: 553). Cebrail tarafından göklerden gönderilen bir kılıç olduğu da rivayet 

edilmektedir (Sarıkaya, 2013: 554). 

İsyancılar, Hz. Osman’ı şehit ettikten sonra Hz. Ali’nin yanına gitmiş ve hilâfet 

makamına kendisinin geçmesi için ısrar etmişlerdir (Yıldız, 1989: 223-224). Dört yıl 

süren halifeliğinin ardından bir cuma günü şehit edilmiştir (Taberî, 2021: 65-71).  

Mevlânâ yaklaşık yirmi yedi84 yerde Hz. Ali’nin ismini zikretmiştir. Onun 

Murtazâ, Ebû Hasan, Hayder-i Kerrar ve Allah’ın aslanı gibi çeşitli lakaplarını da 

kullanmıştır.  

Mevlânâ, bazen Hz. Ali’nin kılıcına da temas etmiştir. Bahar mevsiminde açan 

çeşitli renklerdeki süsen bitkisini tasvir etmek için şekli ve renginden dolayı kılıca 

benzemektedir (Yaylalı, 2017: 287). Bu yüzden Mevlânâ, Hz. Ali’nin kılıcı olan 

Zülfikar’a işaret etmiştir:  

 آبااااااا ای  ااااااا  س ساااااااو چااااااا    ا  قااااااا ی ع ااااااار

 

 آماااااااا  بیاااااااا ی  اااااااا م   ی  اااااااا  نااااااااا ی  اااااااا  

 

Kutlu bahar geldi ve rahmet saçıldı 

Süsen Ali’nin Zülfikar’ı gibi parladı (Mevlânâ, 1384 hş: 347). 

Hz. Ali, Hz. Muhammed’le (s.a.s) katıldığı Hayber Savaşı’nda kalenin ağır demir 

kapısını tek başına yerinden söküp kalkan olarak kullanmıştır (Fığlalı, 1989: 371). Bu 

olaya gazellerinde yer veren Mevlânâ, Hz. Ali’nin Hayber kapısını yüreğindeki iman 

gücüyle kolayca kaldırması gibi Allah’ın insanın üzerindeki perdeyi kaldırdığını ifade 

etmiştir. Çünkü varlık perdesi dünyevî işlerden meydana gelen, Allah’la insan arasına 

çekilmiş bir perdedir. Kişinin ilâhî sevgiliye kavuşması için bu perdenin üzerinden 

kalkması gerekmektedir: 

 چ  ناااااااا  آ  دی  شباااااااا  ع اااااااار  شاااااااا ی ک اااااااا 

 

 دی اااااااااب پااااااااا د  ه اااااااااا ر  ااااااااا ا  ب ک اااااااااا   

 

Yazık! Ali’nin Hayber’in (kalesinin) kapısını açtığı gibi 

Allah’ın varlık perdesini kaldırabilseydin (Mevlânâ, 1384 hş: 376). 

                                                           
84 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 50, 68, 313, 323, 396, 411, 505, 560, 646, 658, 782, 840, 842, 878, 

944, 959, 990, 1032, 1060, 1148, 1166, 1254, 1277). 



109 
 

 
 

Mevlânâ bazen Hz. Ali’ye “Allah’ın aslanı” diye seslenmiş ve iyi bir emirin 

korkusuzca dünya işlerini bir kenara bırakıp tebliğ yolunda ilerleyen Hz. Ali’yi örnek 

alması ve onun gibi nefsini bir kenara bırakması gerektiğini bildirmiştir: 

  اااش   ااا  ب  ااا  اساااش  ن ااا  سگ ااا ی  چگ نااا 

 

 چگ ن  مش    س ه گر کا  ن ا  تا      سا گر 

 

Ne biçim emirsin sen taşlar ve kayalar senin savaşçılığından utanmış 

Köpek gibi nefsine esir olan nasıl Allah’ın aslanı olur (Mevlânâ, 1384 hş: 1021). 

Hz. Ali’nin Hz. Muhammed (s.a.s) tarafından verilen lakaplarından birisi de 

Murtazâ’dır. Mevlânâ, Hz. Ali’den bahsederken bu lakabını da kullanmış ve onun Allah 

yolunda savaşırken aldığı yaraların Hakk’ın katında mübah olduğunu ve nefsinin 

peşinden koşarken yaralananların sevgiliye layık olmadığını bildirmiştir: 

 اق کاااااااااااااااااااااا   جاااااااااااااااااااااا د م ت ااااااااااااااااااااااا  ر

 

 ق ااااااااااااااااا  نبااااااااااااااااا د بااااااااااااااااا    ااااااااااااااااا  ا  یا 

 

Murtazâ’nın vücudundaki (yaradan) başka 

Yara ona layık değildir (Mevlânâ, 1384 hş: 1118). 

Mevlânâ, Hz. Ali’den bahsederken bazen de büyük oğlu Hz. Hasan’dan dolayı 

“Hasan’ın babası” anlamına gelen Ebû Hasan ismini kullanmıştır. Hazineden maksat 

gönül hazinesidir. Hz. Muhammed’in (s.a.s) amcasının oğlu ve aynı zamanda ilk 

Müslümanlardan olan Hz. Ali’nin hak din ve ilâhî sevgili uğruna yaptıklarına atıfta 

bulunan Mevlânâ, memduhunu överek onun gönül kapılarının zaten açık olduğunu 

bildirmiştir: 

 ب یگاااااااا  جاااااااا     د اااااااار گ  گاااااااا  ب ا   اااااااا ر

 

 سااااااا  ر جاااااااا م ا  اااااااار م  اااااااا    اااااااا    ع اااااااا ر 

 

Ezeli kadehin sâkîsi, şeker ve balın özüsün 

Ruhun ve bedenin dîvan kurduğu yersin Ebû Hasan’ın hazinesinin yerisin (Mevlânâ, 

1384 hş: 990). 



110 
 

 
 

1.3. DİĞER DİNÎ ŞAHSİYETLER  

1.3.1. Ashâb-ı Kehf  

Kaç kişi oldukları kesin olarak bilinmeyen Ashâb-ı Kehf’in yaşadıkları zaman ve 

mekân hakkında da çeşitli görüşler bulunmaktadır (Ersöz, 1991: 465-467). Yaşadıkları 

dönemde zamanın kralı Dokyanus, kendini ilah olarak ilan etmiş ve halkına kendisine 

tapmayı emretmiştir. Fakat Allah’ın varlığına ve birliğine inanan bir grup genç, 

Dokyanus’a tapmayı reddetmiştir. Gençlerin itaatsizliğini duyan kral onları huzuruna 

çağırmış ve kendilerine bir gün süre vermiştir (Taberî, 2021: 378-380). Altı kişi olduğu 

söylenen Ashâb-ı Kehf, öldürüleceklerini anlayınca kaçmaya karar vermiştir. Kaçarken 

bir çoban ile karşılaşan gençler başlarına geleni çobana anlatmıştır. Anlattıklarından 

etkilenen çoban da Allah’a iman etmiştir. Büyük bir mağaranın yerini gösteren çoban 

köpeğiyle birlikte onların yanında kalmıştır (Ersöz, 1991: 466). Çobanın köpeği Kıtmir 

de dâhil hepsi uykuya dalmış ve üç yüz dokuz yıl deliksiz uyumuşlardır (Yıldırım, 

2008: 77).  

Uyandıklarında bir gün uyuduğunu sanan Ashâb-ı Kehf, içlerinden birine bir 

miktar gümüş para vererek erzak alması için şehre göndermiştir. Şehre inince her şeyin 

değiştiğini gören genç, bir satıcının yanına giderek parayı uzatmış ve yiyecek almak 

istediğini söylemiştir. Paranın eski dönemden kaldığını gören satıcı, onu zamanın 

kralına götürmüştür. Kral, Ashâb-ı Kehf’in başına gelenleri duyunca gençle birlikte 

kaldıkları mağaraya gitmiştir mağaraya gitmiştir (Sümer, 1989: 16-17). Mağaraya 

ulaştıklarında genç “Arkadaşlarımın olanlardan haberi yok. Dokyanus’un adamları 

gelecek diye korkuyorlar. Önce ben girip her şeyi anlatayım. Sonra birlikte dışarı 

çıkarız.” demiştir. Kral gencin önerisini kabul edince içeri girmiş ve olanları 

arkadaşlarına anlatmıştır. Ashâb-ı Kehf, zalim kral Dokyanus’un öldüğünü ve Allah 

inancının ülkeye hâkim olduğunu duyunca Allah’a şükretmiş ve canlarını almaları için 

dua etmiştir. Mağaranın dışında bekleyen kral, adamlarına içlerinden birinin mağaraya 

girip bakmasını söylese de kimse cesaret edip girememiştir. Daha sonra kral mağaranın 

yanına onların adına bir ibadethane yaptırmıştır (Taberî, 2021: 385-386).  



111 
 

 
 

Toplam on dört yerde85 Ashâb-ı Kehf kıssasına değinen Mevlânâ, Kıtmir’in 

görkemi ve sadakatine temas ederek onu bir köpekten üstün tutmuş ve seçilmiş 

olduğunu belirtmiştir. Aynı zamanda Ashâb-ı Kehf’in kendisine de değinen şair, uykuda 

görünseler bile göğe yükseldiklerinden yani Hakk’a doğru yola çıktıklarından 

bahsetmiştir. Yani bakınca uyuyor gibi görünseler bile hakkın katında uyanıklardır. 

Çünkü onlar, saliklerdendir ve salikler uykudayken bile zikir halindedirler. Mevlânâ da 

onlar gibi sevgilinin düşüncesinde uyuyamayan zatın tıpkı Ashâb-ı Kehf gibi olacağını 

bildirmiştir: 

 ناااا ی   اااا   مقاااا   ا  جاااا     جاااا  چاااا  ب  اااا 

 

 ب  اااااریااااا  که  ن  ااااا ر   اتااااا  ب   ان  شااااا  

 

Düşüncelerden uyuyamazsan Ashâb-ı Kehf’ten olursun 

Candan ve mekândan mukaddes bir nur olsan ne olur (Mevlânâ, 1384 hş: 337) 

Mevlânâ bazen dünyalık işler peşinde koşan insanlardan bahsederken Ashâb-ı 

Kehf’in hikâyesinden dem vurmuştur. O, gönlünü bir gün son bulacak bir şeye kaptıran 

insanoğlunun Ashâb-ı Kehf’in batıla inanılan bir çağda hak din peşinden ayrılmamasını 

ve ilâhî aşk uğrunda yaptıklarını görünce kendi halinden korkacağını bildirmiştir: 

 کاا  ا  اتاا  ب کیاا  د  چگ ناا  د ی   ادشاا ی 

 

 باااااا ید  هاااااا   ج ناااااا  اگاااااا  ن گاااااا   بش اااااار تاااااا  

 

Gönlünün Ashâb-ı Kehf’ten ne kadar uzak ve yabancı olduğunu 

Ansızın görsen canının ödü kopar (Mevlânâ, 1384 hş: 1025). 

Mevlânâ, Ashâb-ı Kehf’in köpeğinin de hemcinslerinden üstün olduğunu 

bildirmiştir. O, insanları fıtraten kavgacı olan köpeklere benzetirken saliki Ashâb-ı 

Kehf’i koruyan ve ilâhî sevgilinin yolunu seçen Kıtmir’e teşbih etmiştir.  

Mevlânâ, Kıtmir’in Ashâb-ı Kehf’i yalnız bırakmamasına ve böylece cennetle 

müjdelenen hayvanlardan birisi olduğuna telmihte bulunurken meyhane kapısını 

seçtiğini ve burada her türlü güzelliği bulduğunu bildirmiştir. Meyhane kapısından 

maksat ilâhî aşk yoludur. Tasavvuf edebiyatında şarabın aşk sarhoşu eden bir madde 

olarak tasvir edilmesi gibi onun üretilip satıldığı meyhane de sevgiliye ulaşılan yol 

olarak kullanılmaktadır.  

 دانااااا هشاااااش ی بااااا  سااااا  م نااااا  جااااام ج ااااا  ن ر  تاااااا  جاااااا   ساااااا  کی اااااار ا  ج اااااا  مب ا اااااار

                                                           
85 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 206, 268, 318, 344, 347, 431, 474, 780, 1024, 1153) 



112 
 

 
 

  

 چااااا   د ااااا  دی آ  دیگااااا   ااااا      ااااا  ا ما ر

 

 ساااااا  باااااا  دی     ناااااا   د آ  ساااااا     اناااااا  

 

Akıllı olan kişi köpeğe benzer savaştan başka bir şey bilmez 

Sen Ashâb-ı Kehf’in köpeğinin cinsindensin savaş senin için değil 

O bilge köpek meyhane kapısına başvurdu 

Çünkü o dergâhta şekeri de gördü tatlılığı da (Mevlânâ, 1384 hş: 1055-1056). 

Mevlânâ bazen de Ashâb-ı Kehf’in köpekleriyle birlikte girdiği mağarayı aşk ve 

bağlılık yeri olarak görmüştür. O, insanoğlunu batıldan kaçan bir av olarak görürken 

ebedî aşk yurdunu unutturan dünyevi işleri de avcıya benzetmiştir. Ashâb-ı Kehf’in ve 

Kıtmir’in beşere tapan kavimden kaçıp mağaraya saklanması gibi insanların da batıldan 

kaçmak için ilâhî sevgiliye sığınması gerektiğini vurgulamıştır: 

 ا د اااا    اااا  ی  چاااا    اااا  ی  ا 

 

 چااااااااا   سااااااااا  کیااااااااا  آ  دی دااااااااا ی   ااااااااا  

 

Ey av bir avcı gördüysen 

Ashâb-ı Kehf’in köpeği gibi vefa mağarasına gir (Mevlânâ, 1384 hş: 1179). 

1.3.2. Âzer  

 Hz. İbrâhim’in, babası olan Âzer’in (Tümer, 1991: 316) bazı kaynaklarda asıl 

adının Târeh veya Târah olduğu ve Âzer isminin onun lakabı olduğu belirtilmiştir 

(Yâhakkî, 1386 hş: 42). 

Nemrut’un veziri olan Âzer, put ustası ve kâfirdir (Şemîsâ, 1375 hş: 73). O, Hz. 

İbrâhim’in kendi dinlerine inanmayıp putlarla alay ettiğini görünce oğlunu, Nemrud’a 

götürmüştür (Köksal, 2021: 1/148-149). 

Toplam on yerde86 Âzer ismine değinen Mevlânâ, onun işinin ehli bir nakkaş 

olmasına ve putları kendi elleriyle yapmasına değinmiştir. Fakat Yüce Allah’ın 

varlıkları hapşırmak kadar kolay bir şekilde yarattığını, insan yaratır gibi put yapan 

Âzer’in ilâhî sevgilinin kudretinin yanında bir hiç olduğunu ve hayatının bir gün son 

bulduğunu bildirmiştir. Mevlânâ, Âzer’le birlikte I. Şapur zamanında yaşamış ve ilâhî 

                                                           
86 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 45, 437, 795, 1006, 1201, 1209, 1220) 



113 
 

 
 

olmayan yeni bir din kurmuş olan Mani’nin (Gündüz, 2003: 575) ismine de değinmiştir. 

Âzer gibi onun da öldüğünü söyleyen Mevlânâ, tek gerçek yaratıcı olan Allah’ın sonsuz 

kudrete sahip olduğunu belirtmiştir: 

 ا  کشاااا   باااا  پااااشو تاااا  تاااا  ماااا نر   تاااا  آ ی

 

 ا  ااا    هاااار نقشاااار کاااام عا اااا  ا  جاااا    اااا  

 

Bravo! Onun aksırığından can bulan ne de güzel bir varlık 

Ey (dilber) senin huzurunda yüzlerce Mânî ve Yüzlerce Âzer ölmüş (Mevlânâ, 1384 hş: 

414) 

Mevlânâ, insanoğlunun sevgili karşında ne kadar aciz olduğunu bildirirken de 

Âzer’in put yapmasına değinmiştir. Onun hareketsiz ve aciz putlarını kendisine 

benzetmiş, sevgiliyi de Âzer’e teşbih etmiştir. İnsanın sevgilisi karşısında put gibi 

savunmasız ve iradesiz olduğunu söyleyen Mevlânâ, Âzer olmadan putların 

olamayacağı gibi sevgili olmayınca da âşığın bir hiç olduğunu bildirmiştir: 

 گ ااااااااااا  کااااااااااا  تااااااااااا  نقشااااااااااار   ماااااااااااو آ یم

 

 گاااااااااااا م  اااااااااااا    ع باااااااااااا   آداااااااااااا   کاااااااااااا د 

 

(Sevgilim) kızmıştı kavga etmeye başladı 

Sen bir putsun ben de Âzer’im dedi (Mevlânâ, 1384 hş: 706) 

Mevlânâ, yaratılanların arka yüzünde bir yaratıcının olduğunu bildirirken de 

Âzer’in ismini kullanmıştır. Kul ile Allah arasında bir perde olduğunu bildiren Mevlânâ, 

onun yarattığı her şeyde kendisinden bir parça olduğuna değinmiştir. O, Âzer’e put 

yaptıranın Yüce Allah olduğunu ve Âzer’in bir görüntü olduğu bildirmiştir:  

 تاااا یی   اااار چاااا دی باااا د دی پاااا د  آ ی باااا د

 

 ه  نقاو چا   اسا   با د دی دسا  تا یتگ  با د 

 

Her şekil kalkana benzer o heykeltraşın elindedir 

Şekil bir örtüdür (şekeli yapan) Âzer perdenin ardındadır (Mevlânâ, 1384 hş: 987) 

1.3.3. Bâyezîd-i Bestâmî  

Vahdet-i vücûd mertebesine ulaşmış ilk büyük mutasavvıflardandır (Uludağ, 

1992: 238-240). Bu nedenle kendisine “âriflerin sultanı” denmiştir (Şemîsâ, 1375 hş: 

153). Mevlânâ’nın da takip ettiği ekolün kurucularından biri sayılan Bâyezîd-i Bestâmî 



114 
 

 
 

hakkında fazla malumat bulunmamakla birlikte 261/875 yılında öldüğü rivayet 

edilmiştir (Uludağ, 1992: 238).  

Mevlânâ, Bâyezîd-i Bestâmî’den yirmi iki yerde87 bahsetmiştir. Mevlânâ, vahdet-i 

vücûd mertebesine ulaşmış bir âlim olan Bâyezîd’in aşk şarabından içtiğini ve ilâhî aşk 

meclisinde olduğunu bildirmiş, bu mecliste bulunanın da dostları Cüneyd88 ve Bâyezîd 

gibi aşk şarabından içen âlimler olduğunu vurgulamıştır:  

 ب  م  سااااااااااااااااااا     ااااااااااااااااااا نو ج شااااااااااااااااااا    

 

  هاااااااار م  اااااااا  کاااااااا  ساااااااا  ر ب اااااااا  ب  اااااااا  

 

Bahtın sâkîlik ettiği ne güzel bir meclis 

Dostları Cüneyd ve Bâyezîd’dir (Mevlânâ, 1384 hş: 140). 

Mevlânâ bazen dünya malına tamah edenlere değinirken de Bâyezîd’in ismini 

zikretmiştir. Mevlânâ, kendisinin ebedî saadetin mutluluğunu ararken ne kadar aciz 

olduğuna ve bu ölümlü dünyada bir garip derviş olduğuna değinmiş, bu nedenle dünya 

lezzetleri peşinde koşmak yerine Bâyezîd gibi ebedî ahiret yurdu için çabalamanın daha 

mübah olduğunu söylemiştir. O, Bâyezîd gibi ilâhî uğurda ilerlemenin asıl zenginlik 

olduğunu ve dünyevi işler peşinde koşan insanlardan da uzak durulması gerektiğini 

bildirmiştir:  

 ماااااااا  یا  قشاااااااا  م  اااااااار چاااااااا   ب  م اااااااا  ب  اااااااا 

 

 بگ  اااااام ا  آ   قشاااااا   کاااااا  ب اااااا   اااااا ی ب  اااااا  

 

Yemeğe köle olan fakirden kaç 

Bize Bâyezîd gibi fakirliğin anlamına varan bir zat gerek (Mevlânâ, 1384 hş: 341). 

 آ    ااااااااااااا دی جااااااااااااا  کااااااااااااا  داید ب  م ااااااااااااا 

 

 هااااااااا   ا اااااااااو عااااااااا    ک ش ااااااااا ا اااااااااو    دی 

 

Bu dünyanın bolluğu darlıktır 

Bâyezîd’in arayıp sahip olduğu o bolluk (Mevlânâ, 1384 hş: 328). 

Mevlânâ, kötü huylu insanların Allah’a yöneldikten sonra kendine çekidüzen 

verdiğini anlatırken Bâyezîd’e ve kendisinin tam zıttı olan Yezîd’e89 değinmiştir. İlâhî 

aşk yolunu uçsuz bucaksız bir denize benzeten Mevlânâ, bu yola girenin 

                                                           
87 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 3, 12, 151, 236, 297, 351, 381, 404, 486, 491, 570, 636, 735, 996, 

1149, 1249, 1191, 1284) 
88 bkz.: Cüneyd-i Bağdâdî 
89 bkz.: Yezid. 



115 
 

 
 

olgunlaşacağını ve dünyevi işlerden elini ayağını çekip ebedî ahiret hayatı için 

çabaladığını bildirmiştir: 

 گااااااااااااااااا   م  ساااااااااااااااااا  ب  م اااااااااااااااااا  آ اااااااااااااااااا 

 

 هااااااااااااااا  کااااااااااااااا  ی  آ ید بااااااااااااااا  و دی ااااااااااااااا  

 

Her kim bu deryaya yönelirse 

Yezîd’se Bâyezîd’e döner (Mevlânâ, 1384 hş: 397). 

1.3.4. Ca’fer-i Tayyâr  

Hz. Muhammed’in (s.a.s) amcası Ebû Tâlib’in oğludur (Şemîsâ, 1375 hş: 210). İlk 

Müslümanlardan biri olan Ca’fer b. Ebû Tâlib, Habeşistan’a elçi olarak gönderilmiş ve 

Habeş kralına Hz. Muhammed’in mektubunu vererek onu ve halkını İslamiyet’e davet 

etmiştir (Önkal, 1992: 549).  

Ca’fer, Mûte Savaşı’nı komuta ettiği sırada iki kolu kesilerek şehit edilmiştir 

(Önkal, 1992: 549). Hz. Muhammed (s.a.s), Ca’fer’in cennette iki koluna karşılık iki 

kanada sahip olduğunu ve bir melek gibi uçtuğunu bildirmiştir. Bu nedenle ona “Ca’fer-

i Tayyâr” (Uçan Cafer), “şehid-i tayyar” (uçan şehit) veya “zü’l cenah” (kanat sahibi) 

denmektedir (Şemîsâ, 1375 hş: 210). 

Ca’fer’in şehit edilmesi ve kollarının kesilmesini konu alan Mevlânâ, yaklaşık on 

dokuz yerde90 olaya telmihte bulunmuştur. Hz. Muhammed’in Ca’fer’in cennette 

kanatlara sahip olup melek gibi uçtuğunu söylemesine istinaden dervişin aşk uğruna 

çıktığı dikenli ve taşlı yolun sonunda kanatlarla mükafatlandırılmasına değinmiştir: 

 پااااااا  گشااااااا دن    ه ااااااا  ج  ااااااا  طشااااااا ی  ااااااا ن 

 

 دس    پ     ت      ر چ  ن  پ  م ن    ن  دسا  

 

Sen (âşıkların) ellerini ayaklarını kestin elsiz ve ayaksız kalınca 

Hepsi kanat açtı Cafer-i Tayyâr oldular (Mevlânâ, 1384 hş: 322) 

Mevlânâ bazı beyitlerde din uğruna savaşıp ellerini kaybeden Ca’fer-i Tayyâr’ın 

aşk şarabı içtiğini söylemiştir. Şarabın içince insanın aklını kaybetmesine ve şuursuz 

işler yapmasına istinaden salikler de ilâhî sevgilinin yolunda aşk şarabını içerek 

akıllarını kaybeder ve canlarını hiçe sayacak kadar gönül perdeleri açılır: 
                                                           
90 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 46, 123, 193, 293, 312, 347, 411, 424, 585, 716, 914, 986, 1127, 

1131, 1298) 



116 
 

 
 

 دساااااااااا  چااااااااا   ج  اااااااااا  ماااااااااا ا د  ااااااااا م بر

 

 سااااااااااا ا  آ  مااااااااااار ج  ااااااااااا  طشااااااااااا ی   ید  

 

O şaraptan Ca’fer-i Tayyâr da içmiştir 

Elsiz kaldım Cafer gibi bana da (şarap) sun (Mevlânâ, 1384 hş: 943) 

Mevlânâ, Ca’fer-i Tayyâr’dan söz ederken onun cennetle müjdelenmiş ve orada 

kanatlara sahip bir sahabe olduğunu, kendisinin de bir garip derviş olduğunu 

bildirmiştir. O, acizliğini anlatırken kendisini küçük bir serçeye benzetmiştir. Fakat 

Ca’fer’e kanat veren Yüce Allah, serçeyi de kanat sahibi yapmıştır. En küçük zerreden 

en büyük varlığa kadar her şey O’nun adını zikretmiş ve onun izniyle hareket etmiştir. 

Mevlânâ da fakir bir derviş olsa bile Allah’ın izniyle can bulduğunu ve ilâhî aşk 

yolunda olduğunu bildirmiştir:  

 تااااا  مااااا ا تااااا     ااااا   ج  ااااا  طشااااا ی مگشااااا 

 

 پاااا دناااا  کاااا  هاااا  ماااا   باااا  باااا     پاااا  تاااا  مر 

 

Değil mi ki her kuş senin kanadınla uçar 

Beni Cafer-i Tayyâr değil de serçe say (Mevlânâ, 1384 hş: 437). 

 ج  ااااااا  طااااااا ای نش ااااااا  ج  ااااااا  طشااااااا ی ماااااااو

 

   جاااااااا  دق  نش اااااااا ع باااااااا    اااااااا   نش اااااااا   

 

Dedikodu kargaşasına lüzum yok tellala gerek yok 

Benim Ca’fer-i Tayyâr’ım yan kesici Cafer değil (Mevlânâ, 1384 hş: 831) 

1.3.5. Cüneyd-i Bağdâdî 

İbnü’l-Arabî gibi birçok tanınmış bir âlimin şeyhi olan Cüneyd-i Bağdâdî, 

sûfîliğin en güçlü temsilcilerindendir. Kaç yılında doğduğu hakkında kesin bilgi yoktur. 

Bağdat’ta doğup büyüdüğü için Bağdâdî unvanını almıştır. Küçük yaşta tahsile başlamış 

hadis dersleri almış zâhirî ve şer’i ilimleri öğrendikten sonra tasavvufa yönelmiştir. 

297/909 yılında Bağdat’ta vefat etmiştir (Ateş, 1993: 119-121). 

Mevlânâ toplam on yerde91 Cüneyd-i Bağdâdî’nin ismine değinmiştir. Onun 

tanınmış âlimlerden olmasına dayanarak ilâhî aşk yolunda olduğunu ve dolayısıyla aşk 

meclisinde bulunduğunu bildirmiştir. Aşk meclisinden maksat meyhanedir. İlâhî aşk 

şarabını içen saliklerin bu mecliste toplandığını söyleyen Mevlânâ, aşk yolunda olanlara 

                                                           
91 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 236, 438, 486, 636, 745, 1125, 1257, 1275) 



117 
 

 
 

yoldaş olacak ve bu mecliste dostluk edecek kişilerin de Cüneyd ve kendisi gibi Hakk’a 

âşık olan Bâyezîd olduğunu bildirmiştir:  

     ااااااااااااااااااا نو ج شااااااااااااااااااا    ب  م  سااااااااااااااااااا 

 

  هاااااااار م  اااااااا  کاااااااا  ساااااااا  ر ب اااااااا  ب  اااااااا  

 

Bahtın sâkîlik ettiği ne hoş bir meclis 

Dostları da Cüneyd ve Bâyezîd’dir (Mevlânâ,1384 hş: 140) 

Mevlânâ bazen Allah’ın, kendisine iman edip O’nun yolundan giden kullarına yol 

gösterici olduğunu anlatırken Cüneyd-i Bağdâdî’nin ve kendisi gibi âlim olan Bâyezîd-i 

Bestâmî’nin isimlerine yer vermiştir. Aynı şekilde beyitte geçen Zünnûn, Hz. Yûnus’un 

lakabı olan değil ilk dönem sûfîlerinden olan Zünnûn el-Mısrî’dir (Tosun, 2013: 575). 

Onların kendi zamanlarında müritlerini doğru yola sokup kalplerini huzurla doldurması 

gibi Allah’ın da kendisine tam bir aşkla bağlananların kalbini huzurla doldurduğunu 

bildirmiştir: 

 تاااااااااااااا   اا  اااااااااااااا     ج شاااااااااااااا    ب  م اااااااااااااا م

 

 تااااااااااااااااااااااااااااااااااا  آیام د  سااااااااااااااااااااااااااااااااااا دا ش نر 

 

Sen sevdalı gönüllere huzursun 

Sen bana Zünnûn, Cüneyd ve Bâyezîd’sin (Mevlânâ, 1384 hş: 604). 

1.3.6. Ebû Cehil 

Hz. Muhammed (s.a.s) döneminde yaşamış olan Ebû Cehil, İslam’ın azılı 

düşmanlarındandır. Hz. Muhammed’e (s.a.s) ve Müslümanlara türlü işkenceler yaparak 

onların Müslüman olmasını engellemeye çalışmıştır (Kapar, 1994: 117). Asıl adı Amr b. 

Hişam’dır. Fakat Müslümanlara yaptığı zulümlerden dolayı Hz. Muhammed (s.a.s), ona 

“cehaletin babası” anlamına gelen Ebû Cehil lakabını takmıştır (Şemîsâ, 1375 hş: 94).  

 Mevlânâ, yaklaşık yedi yerde92 Ebû Cehil’in ismine değinmiştir. Ona göre Hakk’a 

âşık olan abdallar, benliğini kaybedip kendinden geçer ve sadece sevgiliyi zikreder. 

Aklı başında olan insanlar, dışarıdan bakınca onları meczup gibi görürler. Mevlânâ da 

beyitlerinde bu saliklere yer vermiş ve Ebû Cehil’in, sahabenin tam bir aşkla Hz. 

Muhammed’e (s.a.s) ve İslam’a bağlanmasını anlamadığı gibi diğer insanların da 

                                                           
92 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 281, 740, 791, 874). 



118 
 

 
 

saliklerin halinden haberdar olmadığına dem vurmuştur. Aynı zamanda onun “cehaletin 

babası” anlamına gelen lakabına da atıfta bulunarak âriflerin halinden anlamayan 

insanları cahil insanlar olarak nitelendirmiştir. Yani kendini geliştirmemiş cahillerin 

Ebû Cehil’den farksız olduğunu belirtmiştir: 

 ب جیااااااااااار ک ااااااااااا  دانااااااااااا  ا ا  تااااااااااا  بر یا

 

 هشااااااش ی ک اااااا  داناااااا  باااااار ه  اااااار م اااااا    یا 

 

Akıllı kendinde olmayanın halini nereden bilecek 

Ebû Cehil sahabenin halini nereden bilecek (Mevlânâ, 1384 hş: 35) 

Tadı kötü, acı olan ve yaban hıyarı adı verilen karpuz cinsine Ebû Cehil karpuzu 

denmektedir. Tadından dolayı İslam tarihinde lanetle anılan Ebû Cehil’e ithaf edilmiş, 

bu yüzden de Ebû Cehil karpuzu olarak adlandırılmıştır. Dilimizde de kullanılan “Ne 

ekersen onu biçersin” atasözüne benzer bir söz söyleyen Mevlânâ, insanoğlunun bu 

dünyada yaptığı amellerin ahiret hayatını etkilediğine işaret etmiştir. Aynı zamanda 

insanoğlunun aradığı şeyi yanlış yerde aradığını bildiren şair, zamanını boşa 

harcamamasını söylemiştir: 

 ن   ااا  نششااا   ه گااام چاااا  کااا ید آدمااار    اااار

 

 م   ما  یا دی ا او پ ا ر کا  نبا د دی عا م ه ا ر 

 

Ayı yoklukta varlık olmayan bu alçak yerde arama 

Ebû Cehil karpuzu eken insan asla şeker kamışı biçemez (Mevlânâ, 1384 hş: 538) 

Mevlânâ bazen de Ebû Cehil’i ve kendisi gibi kâfir olan Ebû Leheb’i93 nefse 

benzetmiştir. Nefsine uyan insanları cahil olarak nitelendiren Mevlânâ, nefsin insanın 

gözüne perde çektiğini ve ebedî aşk yurdundan uzaklaştırdığını bildirmiştir. Fakat 

Mevlânâ’ya göre nefs perdesini yırtacak olan yine insanın kendisidir. İçinde bulunduğu 

cehaletle savaşmalı ve nefsini yenip ilâhî sevgili yoluna girmelidir: 

 چاااااااا ا دااااااااما  اب جیاااااااار   ب  یاااااااا  ن  اااااااار

 

  گاااااا    اااااا ب  اااااا د ماااااا  تاااااا  یا اباااااا جی ر 

 

Ebû Cehil’lik sana kuşkusuz perde oluyorsa 

Neden Ebû Cehil ve Ebû Leheb’le savaşmıyorsun (Mevlânâ, 1384 hş: 1240) 

                                                           
93 bkz.: Ebû Leheb. 



119 
 

 
 

1.3.7. Ebû Hureyre  

Hz. Muhammed (s.a.s) döneminde yaşamış ve en çok hadis rivayet etmiş 

sahabelerden birisidir (Kandemir, 1994: 160-161). Kedileri çok sevdiği için “kedilerin 

babası” anlamına gelen Ebû Hureyre lakabı bizzat Hz. Muhammed (s.a.s) tarafından 

verilmiştir (Şemîsâ, 1375 hş: 95).  

Müslüman olduktan sonra Hz. Muhammed’in (s.a.s) yanından hiç ayrılmayan Ebû 

Hureyre’nin kuvvetli bir hafızaya sahip olduğu bu yüzden Hz. Muhammed’in (s.a.s) 

hadislerini en çok rivayet eden sahabenin o olduğu belirtilmiştir (Kandemir, 1994: 160-

163). Yanından hiç ayırmadığı heybesinde sürekli kuru ekmek ve yiyecek 

bulundurmuştur (Şemîsâ, 1375 hş: 95). 

Mevlânâ, yaklaşık dokuz yerde94 Ebû Hureyre’ye ve yanından ayırmadığı 

heybesine değinmiştir. Bazen sevgilinin kudretini anlatırken Ebû Hureyre’nin heybesini 

âşığın gönlüne benzetmiş ve sevgilinin o gönle sığmayacak kadar yüce olduğuna 

değinmiştir: 

 اباااااااا ه     گ اااااااا   چاااااااا   باااااااا د دی انب ناااااااا 

 

 نگ  اااار ا  ع  اااا مرتاااا  یا کاااا  دی د  جیاااا    

 

Azametinden iki dünyaya sığamazken 

Ebû Hureyre seni heybesinde götüreceğini sanmış (Mevlânâ, 1384 hş: 197). 

Mevlânâ, sevgiliden gelenin sadece aşk ve muhabbet olmadığına, ona kavuşmayı 

beklerken derin acılar çektiğine ve sevgilinin naz yaparken âşığına eziyet ettiğine 

beyitlerinde yer vermiştir. Fakat sevgilinden gelen zulüm de olsa hoşgörüyle karşılayan 

Mevlânâ, beyitlerini zenginleştirmek amacıyla Ebû Hureyre ve heybesine telmihte 

bulunmuştur. Onun bir an bile yanından ayırmadığı ve içerisinde herkesin ihtiyacını 

karşılayan küçük bir hazine olmasından dolayı çektiği sıkıntıları o heybeye, kendisini de 

Ebû Hureyre’ye benzetmiştir. Sevgilinin aşkından yanarken gittiği her yerde yangınını 

da yanında taşımış fakat kendisini olgunlaştıran ve ebedî ahiret hayatında refaha 

kavuşturacak bir hazine olarak nitelendirmiştir: 

 مااااو باااا ه     آماااا م یناااای   د اااا  انباااا   مااااو

 

 گ اا   چاا   اا اهر یناای مااو آ  یناای ب  اا  گاا ی مااو 

 

Dedim ki madem ki bana eziyet etmek istiyorsun o eziyet bana hazinedir 
                                                           
94 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 502, 658, 740, 862, 1255). 



120 
 

 
 

(Diyelim ki) Ben Ebû Hureyre oldum eziyet ve kederin de benim heybem (Mevlânâ, 

1384 hş: 724) 

    Mevlânâ, Ebû Hureyre’nin kimin neye ihtiyacı varsa heybesinden çıkarıp 

insanlara sunması gibi zatın da bu dünyada yaptığı her şeyi heybesinde biriktirdiğini, 

sevgiliye dair olanlarla birlikte ebedî ahiret yurduna göçeceğini bildirmiştir: 

 هااا  چاااا  ماااا اد ت سااا  دی انباااا    اااا  و جاااا  

 

 باااااااا ه      جاااااااا د ت ساااااااا    باااااااا انباااااااا    

 

Ebû Hureyre’nin heybesi senin bedenindir 

Ne istersen kendi heybende araman kâfi (Mevlânâ, 1384 hş: 1215) 

1.3.8. Ebû Leheb 

Ebû Leheb, Hz. Muhammed’in (s.a.s) amcası olmasına rağmen İslam 

düşmanlarından birisidir (Şemîsâ, 1375 hş: 166). Hz. Muhammed’e (s.a.s) ilk vahiy 

geldikten sonra, önce yakın çevresine tebliğde bulunmuş daha sonra peygamberliğini 

akrabalarına ilan etmiş ve açıkça İslam’a davet etmiştir. Akrabalarından bir kısım Ona 

inanırken Ebû Leheb ve karısı Hz. Muhammed’e (s.a.s) karşı çıkmış ve onu 

aşağılamıştır (Yıldız, 1989: 207).  

Hz. Muhammed (s.a.s), Ebû Leheb’i defalarca İslam’a davet etmesine rağmen o, 

kabul etmemiş aksine yeğeninin evini taşlamış ve onun sihirbaz bir yalancı olduğunu 

söylemeye devam etmiştir (Kapar, 1994: 178). Bunun üzerine Tebbet Suresi 

indirilmiştir ve sure indirildikten yaklaşık on yıl sonra Mekke’de ölmüştür (Birışık, 

2011: 212). Surenin meali şu şekildedir: “Ebû Leheb'in elleri kurusun. Zaten kurudu. 

Ona ne malı fayda verdi ne de kazandığı. O, bir alevli ateşe girecektir, Boynunda 

bükülmüş hurma liflerinden bir ip olduğu halde sırtında odun taşıyarak karısı da (o 

ateşe girecektir)” (Tebbet: 111/1-5). 

Mevlânâ, toplam on yerde95 Ebû Leheb’ten bahsetmiştir. Hz. Muhammed’in 

(s.a.s) defalarca uyarmasına ve henüz hayattayken üzerine sûre inmesine rağmen 

küfründe ısrarcı olan Ebû Leheb’i aşktan nasibini almamış basit insanlarla bir tutan 

Mevlânâ, onlardan ibret alınacak hikâyeleri dışında tek bir zerresi kalmadığını 

bildirmiştir: 

                                                           
95 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 240, 358, 502, 990, 1234, 1240). 



121 
 

 
 

 کااااا  ا  بااااا ا    اااااش     ااااا ن   ااااا     دسااااا 

 

 بش ااااااااااار  بااااااااااا د ب  یااااااااااا    جااااااااااا   ا  ن ر 

 

Ebû Leheb ve ona benzeyenlerin esintisini görmezsin 

Sadece rezalet efsaneleri anılır (Mevlânâ, 1384 hş: 198). 

 د  هاااامای ب  یاااا  هاااا   اااا ر   پ نشاااا   گاااا دد

 

 چااااا  یکااااا ب م اااااا   ر سااااا   ع ااااا  ی   آید 

 

Mustafa’nın bineği yüzünü bağışlama tarafına çevirdiği zaman 

Binlerce Ebû Leheb güzelleşir, bağışlanma diler (Mevlânâ, 1384 hş: 305). 

Mevlânâ, cehennem ateşiyle aşkın ateşini karşılaştırırken de Ebû Leheb’in ismine 

değinmiştir. Tebbet Suresi’nde cehennem azabı çekeceği açıkça bildirilen Ebû Leheb’in 

hayattayken rahat bir yaşam sürdüğünü söyleyen Mevlânâ, onun ve onun gibi kâfir 

olanların aşkın ateşinden mustarip olduğunu anlatmıştır: 

 م ااااااا  م   آتاااااااو تااااااا  جااااااام ب  یااااااا  ن  ااااااا م

 

 گ   ااااااا  سااااااا   آتاااااااو ب  ااااااا  ن اااااااش  کااااااا    

 

Dediler ki ateşte yanmak kafirin payıdır 

Ebû Leheb’den başka senin ateşinden mahrum görmedim (Mevlânâ, 1384 hş: 674). 

1.3.9. Hallâc-ı Mansûr 

Asıl adı Hüseyin b. Mansûr’dur. Bir pamukçunun ambarına girip tek hareketiyle 

pamuklar çekirdekten ayrıldığı için “Hallâc” unvanını almıştır ve günümüzde Hallâc-ı 

Mansûr kisvesiyle tanınmaktadır (Attar, 1336 hş: 117). İran’ın Tûr bölgesinde dünyaya 

gelmiştir (Cebecioğlu, 1988: 333).  

Cüneyd-i Bağdâdî ve zamanın tanınmış âlimlerinin sohbetine katılmıştır (Pala, 

2020: 185). Tasavvuf yolunda ilerleyen Hallâc, artık benlik mertebesini aşmış kendisi 

dâhil baktığı her şeyde Allah’ı görmeye başlamıştır. Bu nedenle “ene’l-Hak (ben 

Hakk’ım)” demiştir (Onay, 2021:257). Bunun üzerine önce mahkûm edilmiş daha sonra 

kadıların fetvasıyla idam edilmesine karar verilmiştir (Yahakki, 1386 hş: 313).  

Darağacında idam edilmeden önce ellerinin ve ayaklarının kesildiği rivayet 

edilmiştir (Şemîsâ,1375 hş: 233). Uzuvları kesildiği sırada ellerini ve ayaklarını aşk 

yolunda feda ettiği için gülen Hallâc-ı Mansûr, kesiklerden akan kanla abdest almış ve 

aşk için kılınacak namazın abdestinin ancak kanla alınırsa makbul olacağını söylemiştir 



122 
 

 
 

(Attar, 1336 hş: 121-122). En son başı kesilen Hallâc’ın vücudu yakılıp külleri Dicle 

Nehri’ne savrulmuş; başı da nehrin üstündeki köprüye dikilmiştir (Uludağ, 1997: 378).  

Mevlânâ, yaklaşık otuz yedi yerde96 Hallâc-ı Mansûr’un ismine değinmiştir. Cahil 

ve kör toplumun bulunduğu yerde aşktan bahsetmek onu darağacına götürmüş ve 

canından etmiştir. Ölüme gülerek giden Hallâc, sevgiliye kavuşacağını bildiği için canlı 

canlı parçalara ayrılsa da mutludur. Mevlânâ da beyitlerinde Hallâc’ın bu mutluluğuna 

değinmiştir: 

 ی ا بااااااا د کااااااا  یسااااااا ن  بااااااا  اتااااااار د  دایر

 

 بااااا  م  ااااا ی  تااااار د ااااا ایرچااااا  ی  ن ااااا د  

 

Mademki Mansûr’a sevgilisinin vuslatı yüz gösterdi 

Darağacına gönlünün aslını vermesi revadır (Mevlânâ, 1384 hş: 517). 

Mevlânâ, bazen ilâhî yolda ilerleyenleri Hallâc-ı Mansûr’a benzetmiştir. Onun 

sevgiliye kavuşacağına emin bir şekilde darağacına kendi rızasıyla gitmesi gibi nice 

zahitlerin de benliklerinden sıyrılıp sadece sevgiliyi zikrettiğini bildirmiştir: 

 تااااااا   م ب هااااااا  بگ  ااااااا  ب  ااااااا   بااااااا  دایهااااااا 

 

 جاااا   عشاااا ا  ب اااا  م  اااا ی پ یاااا     اع  اااا د  

 

Nice gizli Mansûrlar aşkın canına güveninden 

Minberleri terk edip darağacında yükselmiş (Mevlânâ, 1384 hş: 58). 

Hallâc-ı Mansûr’u ipe götüren “ene’l-Hak” sözüne de gazellerinde yer veren 

Mevlânâ, en ufak bir tohum tanesine varana kadar tüm zerreleri O’nun yarattığını, 

Hallâc-ı Mansûr’un düşünce yapısıyla yaratılan ve yaratıcı arasında bir bağ olduğunu 

yani yaratılan her bir zerrende yaratıcıdan bir parça olduğunu bildirmiştir. Vahdet-i 

vücûd mertebesine ulaşan âlimlerde görülen yaratılan her şeyde Mevlâ’yı görmek 

Hallâc-ı Mansûr’da da zuhur etmiş ve “ene’l-Hak” demiştir. Mevlânâ da Hallâc’ın bu 

sözüne dayanarak insanoğlunun kalubeladan beri aşkla “ene’l-Hak” dediğini 

bildirmiştir: 

 پااشو ا  آ  کاا  و دای   گشاا    ن  اا  م  اا ی باا د

 

  د  مااااا  بااااا  ب ااااا اد جیااااا   جااااا   انااااا ا    مااااار 

 

                                                           
96 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 2, 36, 59, 105, 151, 235, 297, 303, 310, 400, 439, 453, 506, 531, 

587, 617, 649, 920, 953, 991, 1050, 1165, 1245, 1284, 1288). 

 



123 
 

 
 

Bu savaştan ve Mansûr’un sözünden önce 

Bizim canımız dünya Bağdat’ında “ene’l-Hak” diyordu (Mevlânâ, 1384 hş: 293). 

Mevlânâ, bazı yerlerde de salikleri Mansûr’a benzetmiştir. Tıpkı Mansûr gibi 

âşıkların da öldürüleceğini bilseler yine de bu uğurdan vazgeçmeyeceğini ve ölüme 

gülerek gideceğini bildirirken dünya malına tamah edenlerin de dünyalık işler peşinde 

koşarken öleceğini bildirmiştir: 

 کشاااا دشاااا  ع  اااا   ان اااا  کاااا   اااا  و ع اااا ا مر

 

 کشاا  هاا    اار ع  اا  چاا  م  اا ین   اا د یا مر 

 

Âşıkların her biri Mansûr gibi kendini öldürtür 

Âşık olmayanlar da kendini öldürür (Mevlânâ, 1384 hş: 291). 

 جاا   ک اا    اا  کاا  چاا  م  اا ی ساا   دای  اا ن 

 

 جااا   چااا  کااا ی آ ااا  اگااا  پاااشو تااا    بااا   نشااا د 

 

Senin huzurunda kurban olmayan can ne işe yarar 

Mansûr gibi darağacında olanlar şimdi can oldu (Mevlânâ, 1384 hş: 312). 

Mevlânâ, baharın gelişiyle birlikte meyvelerin olgunlaşmasını anlatırken yine 

Hallâc-ı Mansûr’un asılması olayına değinmiştir. Tasavvufî düşünceye göre en küçük 

yapı birimine kadar her bir zerre Allah’ı aşkla zikretmektedir. Bu yüzden Mevlânâ, 

Hallâc’ın ilâhî aşkla olgunlaştıktan sonra yine aşkla kurban edilmesini ve sevgiliye 

kavuşmasını meyvenin olgunlaşarak daldan koparılma sürecine benzetmiştir: 

 ی دم  ااااااا ی ای  ااااااا ر بااااااا  سااااااا  دای مااااااار

 

 مشااااا   ت ااااا م گشااااا     بشااااا     ااااا      ااااا  و 

 

Meyve tam olmuş hatta kendinden geçmiş 

Mansûr gibi darağacına (asılmaya) gidiyor (Mevlânâ, 1384 hş: 344). 

Mevlânâ, aşk şarabını Mansûr şarabı olarak nitelemiş ve içen nice âşığın 

darağacında mi’raca yükseldiğini bildirmiştir. Çünkü Mevlânâ’ya göre ölüme koşarak 

gitmek akıllı birinin yapacağı iş değildir. Bu yüzden Hallâc-ı Mansûr’un aşk sarhoşu 

olduğunu bildirmiş; kendisinin de Mansûr gibi ilâhî aşk şarabından içtiğini ve sevgiliye 

kavuşmaya hazır olduğunu bildirmiştir: 

 دی ا اااو  مااا   کااا  چااا  م  ااا ی   ااا  دای تااا ام

 

 بشاااااااا ی جاااااااا م اناااااااا ا     اااااااا اب م  اااااااا ی  

 



124 
 

 
 

Mansûr şarabından Ene’l-Hak kadehini doldur 

Bu zamanda Mansûr gibi senin darağacındayım ben (Mevlânâ, 1384 hş: 688). 

Hallâc-ı Mansûr sevgilinin yolunda en üst mertebeye ulaşmış fakat onun sekr 

halindeyken söylediği “ene’l-Hak” sözünü insanlar yanlış algılamış ve infaz etmişlerdir. 

Mevlânâ, Hallâc-ı Mansûr’un ilâhî aşkın büyüsüyle söylediği “ene’l-Hak” sözünün onu 

darağacına nedensiz götürdüğünü beyitlerinde bildirmiştir: 

 م  ااااااا ی تااااااا  بااااااا  دای چ ا ااااااارا    اجااااااا  

 

 ا  ااااااااا  تااااااااا  نگ  ااااااااار   دم بااااااااا د  ا  گ ااااااااا  

 

Ben Hakk’ım (sözünü) sen söylemedin şarabın havası söyledi 

Ey hoca Mansûr sen neden darağacındasın (Mevlânâ, 1384 hş: 1067). 

 م  اااااااااااا ی ای  اااااااااااا د ساااااااااااا   دای آماااااااااااا  

 

 گاااااااا  عشاااااااا  یا نبش اااااااار دی ع  ااااااااق   نگاااااااا  

 

Aşkı görmüyorsan âşıklara bak 

(Hepsi) Mansûr gibi darağacına gitmiş (Mevlânâ, 1384 hş: 966) 

Mevlânâ, gazellerinde Hallâc-ı Mansûr’un ölüme bilerek gittiğini bildirmiştir. 

Onun “ene’l-Hak” dedikten sonra mahkûm edilmesinin ardından söylediklerinde ısrarcı 

olması Hallâc-ı Mansûr’u ölüme götürmüştür. Fakat Hallâc-ı Mansûr, darağacına büyük 

bir mutlulukla gitmiştir. Mevlânâ da onun infaz edilmesinin görünüşte sevgiliye 

kavuşmak için bir bahane olduğunu bildirmiştir: 

 ب  ااااااااا   بااااااااا  دای ه    نااااااااا  تااااااااا  د ااااااااا  

 

 تااااااااا یی م  ااااااااا ی دانااااااااا  بااااااااا د بی نااااااااا  

 

Mansûr gördüğün gibi darağacına yükseldi 

Bil ki bu görünüşte bahaneydi (Mevlânâ, 1384 hş: 1225). 

Sevgili uğruna canını hiçe saymanın mubah olduğunu bildiren Mevlânâ, O’ndan 

bir koku almak için Hallâc-ı Mansûr gibi ölümü göze aldığını bildirmiştir. Çünkü 

Hallâc-ı Mansûr, ilâhî sevgilinin yolunda öyle bir mertebeye erişmiş ki kendi aksinde 

bile sevgiliyi görmeye başlamış ve acı çekmeyecek kadar benliğinden sıyrılmıştır. Bu 

nedenle ölüme gülerek gitmiş ve kendi canının da sevgilinin uğrunda bir önemi 

olmadığını bildirmiştir: 

 گ اا    اا د باا  یسااو  ا  ساا  د  اا ر م  اا ی  دق چااااا  بااااا   بااااا   تااااا  گ ااااا  تااااا  ب ااااا  ی 



125 
 

 
 

  

Ey gönül (ondan) bir koku aldığın zaman yüzlerce boynun (olsa) teslim edersin 

Mansur da ondan dolayı boynunu ipe teslim etti (Mevlânâ, 1384 hş: 1253) 

1.3.10. Hasan- Hüseyin  

Hicretin üçüncü yılında doğan Hz. Hasan, Hz. Ali’nin oğlu, Hz. Muhammed’in 

(s.a.s) de torunudur (Fığlalı, 1997:282). Babasının şehit edilmesinden sonra hilafet 

makamına geçmiştir. Halifeliğini kabul etmeyen Şam ve Mısır halkı Muaviye’ye biat 

etmiştir (Ahmet Cevdet Paşa, 1997: 689). İki halifenin varlığı savaş getirse de Hz. 

Hasan kan dökülmesine sıcak bakmamıştır. Bunun üzerine halk Hz. Hasan’a karşı 

ayaklanmıştır. Baskılara daha fazla dayanamayan Hz. Hasan, halifelikten çekilip 

Muaviye’ye biat etmiştir (Taberî, 2021: 74-76).  

Medine’de ailesiyle birlikte münzevi bir hayat süren Hz. Hasan, karısı tarafından 

zehirlenerek şehit edilmiştir. Rivayete göre Muaviye’nin oğlu Yezîd, Hz. Hasan’ın 

karısını evlenmek vaadiyle kandırmıştır (Fığlalı, 1997: 283).  

Hz. Hasan’ın zehirlenerek şehit edilmesine değinen Mevlânâ, dört yerde kardeşi 

Hz. Hüseyin’le birlikte kullanmıştır. Bu yüzden ikisini bir başlık altında incelemek daha 

doğru olacaktır.  

Hz. Hasan’dan bir yıl sonra doğan Hz. Hüseyin, hicretin dördüncü yılında 

Medine’de dünyaya gelmiştir. Babasının vefatından sonra ağabeyinin yanından 

ayrılmamıştır (Fığlalı, 1998: 518). 

Muaviye’den sonra oğlu Yezîd halifelik tahtına oturmuş fakat Hz. Hüseyin ona 

biat etmemiştir (Ahmed Cevdet Paşa, 1997: 730). Kûfe halkı Hz. Hüseyin’i yanına 

çağırmış ve kendisinin halife olmasını istediklerini söylemiştir. Yola çıkan Hz. 

Hüseyin’in haberi Yezîd’in kulağına gidince Irak valisi, Hz. Hüseyin’i Kûfe’ye 

sokmaması için görevlendirilmiştir (Pala, 2020: 218). Yolda karşılaştığı herkes 

gitmemesini, Kûfe halkına güven olmayacağını söylese de uyarıları dinlememiş, ailesini 

ve kendisine biat edenleri de alarak yoluna devam etmiştir. Yolda kendisini tuzaklar 

beklediğini bildiği için Kerbela yolundan Kûfe’ye girmeyi planlamıştır. Yezîd’in adamı 

Şimr, Hz. Hüseyin’in haberini alınca içerisinde bulunduğu kervanı kuşatmıştır. 



126 
 

 
 

Kendisine biat edeceğini söyleyen Kûfe halkı bu sefer Hz. Hüseyin’in arkadaşlarını 

şehit etmiş ve halifelikten vazgeçmesini aksi halde onu da öldüreceklerini söylemiştir 

(Taberî, 2021: 98-103). Fakat Hz. Hüseyin, dedesi Hz. Muhammed’i (s.a.s) rüyasında 

görmüş ve ne pahasına olursa olsun uğurunda yürüdüğü yoldan vazgeçmemesi 

gerektiğini bildirmiştir (Fığlalı, 1998: 519). Sıcaktan bitkin düşen Hz. Hüseyin ve 

askerleri, var güçleriyle savaşmış fakat hepsi şehit edilmiştir. Susuzluktan dili damağına 

yapışan Hz. Hüseyin, Dicle Nehri’nin kenarına gidip su içerken şehit edilmiş ve başı 

kesilerek Yezîd’in huzuruna gönderilmiştir (Taberî, 2021: 103-111).  

Hz. Hüseyin dört yerde97 ağabeyi Hz. Hasan’la birlikte anılırken beş yerde98 de tek 

başına veya Yezîd’le birlikte anılmıştır. Tasavvufta hırka giymek, el almak veya tarikata 

girmek anlamlarında kullanılır. Mevlânâ kendisi gibi aşk ateşinde yanan kişilerin kendi 

ellerinden hırka giydiğini söyleyerek Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’e benzetmiştir. Onlar 

ilâhî aşk uğrunda canlarını feda etmişlerdir. Çünkü sevgiliye ulaşmanın yolu zor ve 

sancılıdır. İki kardeşin de öldürülmesine değinen Mevlânâ, âşıkların tıpkı Hz. Hasan ve 

Hz. Hüseyin gibi olduğunu bildirmiştir: 

    ااار چااا    ش  اااا و جااا مر چااا    ااااو داید

 

 هااااا   آتاااااو ماااااو داید ا     ااااا    ماااااو داید 

 

Kimde benim ateşim varsa, benden (giydiği) bir hırkası vardır; 

Hüseyin gibi yaralıdır, Hasan gibi bir kadehi vardır (Mevlânâ, 1384 hş: 243). 

Hz. Hüseyin’in şehit edilmesine değinen Mevlânâ, onun ebedî ölümsüzlüğe 

erdiğini söylerken Yezîd’i de ya insanı öldüren gama ya da sevgiliden ayrılmanın derin 

acısına benzetir. Çünkü âşığın celladı sevgilisinden mahrum bırakan ayrılıktır. Ayrılık 

ise ölüm kadar sancılıdır: 

  ااایش  گشااا   د  تااا  ی  بااا  د ااا  کااا ب   بااا 

 

 د  ااااا  ه  ااااا    اااااشو    ااااا ان ه  ااااا   م ااااا  

 

Gönül sanki Hüseyin, ayrılıksa tıpkı Yezîd; 

Yüzlerce defa gam ve bela [Kerbelâ] çölünde şehit olmuş (Mevlânâ, 1384 hş: 99). 

 ا  دااااا  ب اااااو مااااا ا کااااا    اااااش   تااااا    م ااااا 

 

  اااا  ماااا د    ناااا   گشاااا   ش ت اااا  ب اااا  ماااا   

 

Gece ölümdür uyanmak da ölümden sonra dirilmektir 

                                                           
97 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 249, 782, 995). 
98 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 74, 139, 184, 1292). 



127 
 

 
 

Ey gam öldür beni çünkü ben Hüseyin’im sen de Yezîd’sin (Mevlânâ, 1384 hş: 351). 

1.3.11. Hüsâmeddin Çelebi 

Mevlânâ’nın müridi olan Hüsâmeddin Çelebi, 1225 yılında Konya’da dünyaya 

gelmiştir (Sevgi, 1998: 512). Şeyh Selâhaddin’in oğludur. Babasının vefatından sonra 

hilafet Hüsâmeddin Çelebi’ye geçmiştir (Sultan Veled, 2017: 151). Mevlânâ, 

kendisinden övgüyle bahsetmiştir. Eflâkî, Menâkıbu’l Ârifîn adlı eserinde Mevlânâ’nın 

Hüsâmeddin’e övgüsünü “Yine Mevlânâ hazretleri Çelebi Hüsâmeddin'e bakarak: ‘Gel 

benim dinim, gel benim ruhum, gel benim sultanım. Sen hakiki padişahsın,’ dedi. 

Bunun üzerine Çelebi hazretleri naralar attı ve gözyaşları döktü.” şeklinde aktarmıştır 

(Eflâkî, 1973: I/172).  

Yine bir gün Mevlânâ’ya “Şems mi, Selâhaddin mi, yoksa Hüsâmeddin mi daha 

üstündür?” diye sorulmuş Mevlânâ ise “Şems güneş gibiydi, Selâhaddin ise ay. 

Hüsâmeddin ise yıldıza benzer. O meleklerle aynı derecededir.” şeklinde cevap 

vermiştir (Sultan Veled, 2017: 151). 

Mesnevi’yi baştan sona kendi elleriyle yazan Hüsâmeddin Çelebi, 683/1284 

yılında vefat etmiştir. Mezarı Mevlânâ’nın kabrinin başucunda bulunmaktadır (Sevgi, 

1998: 512).  

Toplam dokuz yerde99 Hüsâmeddin Çelebi’nin ismine yer veren Mevlânâ, ondan 

övgülerle bahsetmiştir. Hüsâmeddin’in katipliği sayesinde Mevlânâ’nın sözleri dilden 

dile yayılmış ve günümüze kadar gelmiştir. Mevlânâ da Hüsâmeddin Çelebi’ye 

minnetini ifade etmek için gazellerinde yer vermiş hatta birkaç gazeli ona ithaf etmiştir. 

Beyitlerde, sayesinde müritlerinin arttığını ve ilâhî aşktan sarhoş olanların kendisine 

selam gönderdiğini bildirmiştir: 

 ک  ااا هااا  آ ااا   م ااا    سااا م  مرا  ا  تااا  ج  

 

 ا   اااا    اااا م ا اااا  و ماااا  ا    اااا  ج  اااا  ا  شاااا  

 

Ey padişahımız Hüsâmeddin ey bütün evliyaların övgüsü 

Ey sayende canlarına aşina olan sarhoşların sana selamı var (Mevlânâ, 1384 hş: 217). 

 ی   ا  ا اااااو پ ااااا رم شااااا    ااااا  بااااا  بااااا ق  

 

  ااااااش    اااااا    اماااااا م ا یاااااا     اااااا م ا اااااا  و 

 

                                                           
99 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 63, 555, 738, 844, 1017, 1157). 



128 
 

 
 

Hakk’ın ışığı hidayet imamı Hüsameddin 

Halkı bu aşağılık yerden koruyup ruh (aleminin)üstüne çıkarıyor (Mevlânâ, 1384 hş: 

1257) 

  ناااا گااا  چاااا  م  اااا  دی هاااا ا  عشاااا  ا  دن مر

 

 ماا   آ  ساا ا   عشاا  ا    اا م ا اا  و تاا  ب اا    

 

Ey Hüsameddin inkârcı onun aşkının havasını inkâr etse bile 

Sen o aşk padişahına övgülerini yaz (Mevlânâ, 1384 hş: 296). 

1.3.12. İbrâhim b. Edhem 

Bugünkü Afganistan sınırları içerisinde bulunan Belh şehrinde dünyaya gelen 

İbrâhim b. Edhem (Öngören, 2000: 293), Belh hükümdarının oğludur (Yahakki, 1386 

hş: 86).  

Babasından sonra tahta geçen İbrâhim b. Edhem’in yanına bir gün bir davette 

heybetli bir adam gelmiş ve ona “bu saray bundan önce kimindi?” diye sorunca İbrâhim 

b. Edhem “Babamındı” diye cevap vermiştir. Adam “Peki ondan önce kimindi?” diye 

sorunca İbrâhim “Babamın babasınındı” demiştir. Daha sonra adam “Ondan önce 

kimindi?” demiş ve İbrâhim b. Edhem tekrar “Babamın dedesinindi” diye cevap 

vermiştir. Bütün bunların üzerine heybetli adam “Peki onlar şimdi nerede?” diye 

sorunca İbrâhim b. Edhem “Hepsi öldü” demiştir. Adam bu cevabın üzerine “Bu ne 

biçim kervansaraydır? Biri gelip biri gidiyor!” demiş ve İbrâhim b. Edhem’in 

huzurundan hızla uzaklaşmıştır. Edhemoğlu İbrâhim, ertesi gün atına binmiş ve ava 

çıkmıştır. Yolda gaipten sesler duysa da aldırış etmeyip yoluna devam etmiştir. En son 

karşısına çıkan bir ceylan dile gelmiş ve “Sen ok atıp avlanmak için mi yaratıldın? 

Bundan başka bir işin yok mu?” diye sorunca İbrâhim b. Edhem’in gönül gözü 

açılmıştır. Bütün varlığını geride bırakmış ve üzerine yolda gördüğü bir çobanın abasını 

alarak kendisini Allah yoluna adamıştır (Attar, 1336 hş: 88-89).  

 Mevlânâ, toplam dokuz yerde100 İbrâhim b. Edhem’in tahtını terk edip kendisini 

ilme adamasına değinerek olaya telmihte bulunmuştur. İbrâhim b. Edhem’in saltanatı 

terk edip bir çoban hırkasıyla Allah yoluna girmesini, aşk şarabı içmiş âşık olarak 

                                                           
100 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 514, 636, 660, 765, 862). 

 



129 
 

 
 

nitelemiş ve bir mecliste sunulan şarabın ancak onunla içilirse hayırlı olacağını 

söylemiştir. Yani gazellerinde hakikatli kulun dünya malına tamah etmeyen Edhemoğlu 

İbrâhim gibi olması gerektiğini vurgulamıştır: 

 م ن ااااااااا    ااااااااا  م کااااااااا   اااااااااب  م ب ا   ااااااااا 

 

 ی    پ اااااااااا  ادهاااااااااا  اناااااااااا ی پاااااااااار آهااااااااااا  

 

 م ااااا شو بااااا  سااااا  ب  ااااا    ا  اسااااا  دیا   ااااا 

 

 داد ااااااو   اااااار  اااااا ب  کاااااام  اااااا ی   باااااا  و 

 

 م ااااااا شو پ ااااااا  ادهااااااا  تااااااا     ک ااااااا  ا   ااااااا 

 

 گ   ااااااا  ه ااااااا  کااااااا  بااااااا  سااااااا  کااااااا   ت شااااااا  

 

Bir gün Edhemoğlu bir ceylan peşinde 

Felek gibi kara yağız atını sürdü 

(Ceylan) Ona bir şerbet verdi; tadından ve kokusundan 

Sarhoş olup başı döndü ve attan düştü 

Herkes şaşkınlıkla sokağın başında şöyle dedi: 

Yoksul Edhemoğlu tacı ve kemeri bıraktı (Mevlânâ, 1384 hş: 255). 

 ساا  آ  ساا ا   گاا  ماا  ت اا  یا   تاا   یا ک د 

 

 آ   ااا   ابااا اهش  باااشو کااا ده  بااا  دسااا و م   ااا  

 

Marifet atına binmiş padişah İbrâhim’e bak 

Kuşkusuz o padişah tahtını ve tacını rehin etmiştir (Mevlânâ, 1384 hş: 862). 

 بیااااااااااااااار م   ااااااااااااااا  یا اگااااااااااااااا  اده ااااااااااااااار

 

 بااااااااااااا ا  چ اااااااااااااشو جااااااااااااا م عااااااااااااا    بیااااااااااااا  

 

Alemi dupduru (gösteren) böyle bir kadeh için 

Edhem de olsan ülkeyi bırak (Mevlânâ, 1384 hş: 1273). 

1.3.13. Kârûn  

Hz. Mûsâ döneminde yaşayan Kârûn (Harman, 2001: 519), İlk zamanlarda Hz. 

Mûsâ’nın dinine iman etmiş daha sonra şeytana aldanmış ve hak yoldan sapmıştır 

(Taberî, 2021: 439).  

Hazineleriyle övünen Kârûn, Hz. Mûsâ’nın dua etmesi sonucu mallarıyla birlikte 

toprağa gömülmüştür (Şemîsâ, 1375 hş: 454). Bu olay Kur’an-ı Kerîm’de şöyle 

aktarılmıştır: “Kârûn Mûsâ’nın kavmindendi. O, gücüne dayanarak onlara haksızlık 



130 
 

 
 

etmekteydi. Biz ona öyle hazineler vermiştik ki sadece anahtarlarını güçlü kuvvetli bir 

ekip bile zor taşırdı. Halkı ona şöyle demişti: ‘Sakın şımarma! Bil ki Allah şımarıkları 

sevmez. Allah’ın sana verdiğinden ahiret yurdunu kazanmaya bak ve dünyadan nasibini 

unutma! Allah sana ihsan ettiği gibi, sen de insanlara ihsanda bulun. Yeryüzünde 

bozgunculuk çıkarmaya çalışma! Şüphesiz Allah bozguncuları sevmez.’ Kârûn, ‘Bu 

serveti sahip olduğum bilgi sayesinde elde ettim’ diye karşılık verdi. Bilmiyor muydu ki 

Allah ondan önceki kuşaklardan, ondan daha güçlü ve daha çok servet biriktirmiş 

kimseleri helâk etmişti. Ama suçluluğu kesinleşmiş olanlara artık günahları sorulmaz! 

Kârûn gösterişli bir şekilde kavminin karşısına çıkardı. Dünya hayatını arzulayanlar, 

‘Keşke Kârûn’a verilenin bir benzeri bize de verilseydi! Doğrusu o çok şanslı!’ derlerdi. 

 Kendilerine ilim verilmiş olanlar ise şöyle derlerdi: ‘Yazıklar olsun size! İman edip iyi 

işler yapanlar için Allah’ın mükâfatı daha üstündür. Ona da ancak sabredenler 

kavuşabilir.’ Sonunda biz onu ve evini barkını yerin dibine geçirdik. Artık Allah’a karşı 

ona yardım edecek adamları olmadığı gibi, kendi kendini kurtarabilecek durumda da 

değildi.  Daha dün Karun’un yerinde olmayı isteyenler bu defa, ‘Yazıklar olsun bize! 

Demek ki Allah rızkı kullarından dilediğine bol bol, dilediğine de ölçülü veriyormuş. 

Allah bize lütufta bulunmuş olmasaydı, bizi de mutlaka yerin dibine geçirmişti. Vah ki 

vah! Demek inkârcılar iflâh olmazmış!’ der oldular” (Kasas: 28/76-82). 

Mevlânâ toplam yirmi altı101 yerde Kârûn’un ismine değinmiştir. Birçok yerde 

hazinelerinden bahseden şair, dünya malına meyledenin sonunda toprağa gireceğini 

anlatmak için Kârûn’dan örnek vererek olaya telmihte bulunmuştur. Mevlânâ, hiç 

ölmeyecekmiş gibi dünya hazinelerinin peşinden koşan Kârûn ile defalarca tehdit edilip 

zulme uğrasa bile tebliğ ve irşad yolundan dönmeyen Hz. Îsâ’yı karşılaştırmıştır. Çünkü 

yüce Allah Kârûn’u yerin dibine batırırken Hz. Îsâ’yı da göğe yükseltmiştir. Hak ve 

batılın insanlar üzerindeki etkisini anlatan Mevlânâ, iki zıt karakterden örnek vermiştir: 

 عش ااااااااار می ااااااااا   یا جااااااااا ب سااااااااا   ببااااااااا د

 

  اااااا ی     گاااااا   باااااا  راااااا   گشاااااا  م  اااااا ب 

 

(Dünyaya) Demir atmış Kârûn’u yer çekti 

Ulu Îsâ’yı göğe yükseltti (Mevlânâ,1384 hş: 346). 

                                                           
101 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 15, 36, 155, 196, 330, 495, 502, 746, 774, 959, 975, 1024, 1030, 

1094, 1126, 1143, 1216, 1277) 

 



131 
 

 
 

 عش اااار باااا  باااا م گاااا د   ب  اااا د  اااا ر ک  اااا  

 

  اااااا ی   مااااااا   د اااااا   دی   اااااا  چاااااا      اااااا  

 

Kârûn, kova gibi bir kuyunun dibine gitti 

Îsâ, bir kement atıp göğe yükseldi (Mevlânâ, 1384 hş: 1192). 

Mevlânâ, aşkın maldan daha güçlü olduğunu anlatırken de Kârûn’un ismine 

değinmiştir. İnsanoğlunun, Kârûn kadar zengin olup cihan padişahı olsa bile ilâhî aşk 

katında garip bir dervişten farkı olmadığını bildiren Mevlânâ, Allah katında zenginin de 

fakirin de eşit mertebede olduğunu asıl üstünlüğün takvada olduğunu bildirmiştir: 

  ی  ا  کاااا    ا ناااا   هاااا  ب اااا    اااا   باااا  ماااا 

 

 گااا   ا  کااا  تااا   ااا ی نر دی عشااا   ااا   م  ااا  

 

Kârûn da olsan aşkın karşısında fakir olursun 

Padişah da olsan bizimle birlikte kul olursun (Mevlânâ, 1384 hş: 33). 

   م اااااااااام ماااااااااا  ن  ان ااااااااااا  باااااااااا د سااااااااااا دا یا

 

 اگااااااا   م  ااااااا   ااااااا ی   بااااااا  مااااااا     ی منااااااا  

 

Kârûn’un hazinesini önümüze dökseler 

Aklımızdan sevdayı çıkaramazlar (Mevlânâ, 1384 hş: 90). 

 مااااا  چااااا ا ع  ااااا  بااااا      ی  ااااا ی   ب  اااااش 

 

 ه  ااااا  م سااااار   دی ااااا  تااااا     ااااا  نااااا ی   

 

Mûsâ gibi senin ağacından nura dost olmak varken 

Biz neden Kârûn’un malına ve altınına âşık olalım (Mevlânâ, 1384 hş: 655) 

Mevlânâ, dünya malının peşinden koşan insanları uyarırken de Kârûn’a temas 

etmiştir. Dünyada olan dünyada kaldığını söyleyen Mevlânâ, insanoğlunun heybesine 

sadece ahiret hayatı için yaptığı amelleri doldurarak bu dünyadan göçtüğüne 

değinmiştir. O, geçici olan bu dünyada mutlu olmak için ziynet peşinde koşup dünyaya 

geliş amacını unutanlara, tıpkı onlar gibi olan Kârûn’un akıbetini hatırlatmıştır: 

         ا ی    ا ربر د    ت  ا   ی   ه  

 

 کشاار ا  د  باا ا  د    اار  ی   ه اا  چاا   مر 

 

Ey gönül, gönlünü hoş etmek için altıntoplar hüner gösterirsin 

Sen altından ve hünerden yere batmamış bir Kârûn hiç gördün mü (Mevlânâ,1384 hş: 

491). 

 ن ااا  چااا    ااا ی     سااا ر مااا  دی    ااا    ااا   م داناااا  ساااا   گاااا ی  اااا ی   تاااا   ش ب اااا  ا  آ  



132 
 

 
 

  

Kârûn’a benzeyen nefis bizim çabamızla yerin dibine geçti 

Ondan sonra Kârûn’un hazinesine doğru mertçe akın ederiz (Mevlânâ, 1384 hş: 636) 

Mevlânâ, insanoğlunun topraktan gelip üstün bir varlık olduğunu beyitlerinde 

aktarırken Kârûn’un ismine de değinmiştir. İnsanlığın değerli taşlar gibi topraktan 

oluştuğunu bildiren Mevlânâ, ruh üflendikten sonra nefsine uyup Kârûn gibi batıl olana 

gönül vermiştir. Fakat Mevlânâ, geldiği yeri unutmayıp değerli olduğunu bu yüzden de 

Kârûn gibi zelil olmadığını bildirmiştir: 

 کاااااااااا  گ  ااااااااااار باااااااااا دم    ااااااااااا ی   نبااااااااااا دم

 

 چاااااااااا  گاااااااااا ی ا   اااااااااا   بشاااااااااا    ا   اااااااااا دم 

 

Define gibi topraktan çıktım 

Çünkü ben bir hazineydim Kârûn değil (Mevlânâ, 1384 hş: 604) 

1.3.14. Yezîd 

Muaviye’nin oğlu ve Emevî devletinin ikinci halifesidir (Taberî, 2021: 119). 

Yezîd’in halifeliğini kabul etmeyen Medine halkı kendilerine yeni bir halife tayin etmiş 

ve Mekkelileri de kendi yanlarına çekmişlerdir. Ayaklanmanın haberini alan Yezîd, 

Medine’ye ordu göndermiş ve eğer kendisinin halifeliğini kabul etmezlerse şehri ele 

geçirip mallarını yağmalamasını orduya emretmiştir. Yezîd’in ordusu, onun emrettiği 

gibi önce halkı teslim olmaya çağırmış fakat halk kabul etmeyince şehrin ileri gelen 

Müslümanlarını şehit ederek Medine’yi yağmalamışlardır. Daha sonra Mekke’ye 

yönelen ordu, şehri kuşatmış fakat kuşatma sırasında Yezîd’in ölüm haberi gelince 

kuşatmayı geri çekmiştir (Yıldız, 1989: 329-331). Hz. Hüseyin’in ölüm emrini 

vermesi102, Müslümanlar arasında kan dökmesi ve mübarek topraklara sert 

müdahalesinden dolayı İslam tarihinde kötü bir üne sahiptir (Kılıç, 2013: 513). 

Toplam yedi yerde103 Yezîd’in ismine değinen Mevlânâ, onu Müslümanlar 

arasında kan dökülmesine sebep olduğu için zalim olarak nitelendirmiştir. Birkaç 

beytinde Yezîd’in ismini Bâyezîd ile birlikte kullanmıştır. Bunun sebebi şiirde ahengi 

oluşturmak için isim benzerliğinden yararlanmak amacında olduğundan dolayıdır. 

                                                           
102 bkz.: Hasan ve Hüseyin 
103 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 93, 99, 570, 1292) 



133 
 

 
 

Ayrıca Bâyezîd, Yezîd’in aksine övgüyle bahsedilen şahsiyetler arasındadır. Bu nedenle 

şiirdeki sanatı korurken bir yandan da karakterler arası karşılaştırma yaparak gazellerini 

zenginleştirmiştir: 

  ااا د  م ااا   اااش دا  ا اااو ا  ب  م ااا  کااا 

 

 ا ساا  ا  هاا  تاا  مم اا  مم اا   د اا   ااش    

 

Şeytandan süt emdin, ondan geliştin 

Bâyezîd bile o sütten içse Yezîd olur (Mevlânâ, 1384 hş: 381) 

 آ ااااااا  ب  م ااااااا   م  سااااااا  گااااااا 

 

 دی ااااا  بااااا  و آ ید ی  کااااا  هااااا  

 

Bu denize kim yönelirse 

Yezîd ise Bâyezîd olur (Mevlânâ, 1384 hş: 397) 

 ب  م ااااا  تااااا  دم ا   م ااااا  گشااااا  

 

 د اااو ی   تااا  مااا  ا  ک ااا   ااا  ا  

 

Ey kâfir gecesi senin ayından din günü olan 

Ey nefesinden Yezîd bile Bâyezîd’e döner (Mevlânâ, 1384 hş: 404). 

  



134 
 

 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

DİVÂN-I ŞEMS’TE MİTOLOJİK ŞAHSİYETLER 

2.1. CEM VEYA CEMŞÎD 

İran edebiyatının efsanevi hükümdarlarındandır (Yâhakkî, 1386 hş: 291). Bin yıl 

hüküm süren Cemşîd, bu süre zarfında ne hastalanmış ne de ona karşı gelen bir düşmanı 

çıkmıştır. Bundan dolayı şeytanın vesvesesiyle kendisini tanrı ilan etmiş; halkı da 

kendisine tapmaya zorlamıştır (Taberî, 2021: 129-130).  

Hüküm sürdüğü dönemde birçok icada imza atan Cem, şarabın da mucididir 

(Albayrak, 1993: 279-280). Yedi köşeli bir kadeh yaptırmış ve kadehten dünyada olup 

biten her şeyi gördüğü rivayet edilmiştir (Şemîsâ, 1375 hş: 212-213). Bu nedenle İran 

edebiyatında cam-ı cem (Cem’in kadehi), cam-ı cihannüma (cihanı gösteren kadeh), 

ayine-i cihannüma (dünyayı gösteren ayna) vb. gibi adlarla anılır (Yıldırım, 2008: 190).  

Efsaneye göre güneş, Koç burcuna girdiği sırada Cem altın ve mücevher işlemeli 

tahtını yüksekçe bir tepeye koydurmuş ve gün doğumunda yine mücevher işlemeli 

kaftanını ve tacını da giyip tahtına oturmuştur. Güneş yükseldikçe tahtı, tacı ve kaftanı 

parlamaya başlamıştır. Halk onun görkemini görmüş ve o günü nevruz ilan etmiştir 

(Pala, 2020: 86-87). 

Mevlânâ, toplam sekiz yerde104 Cem’e ve Cem’in kadehine değinmiştir. O, 

kadehin dünyada olup biteni ayan beyan göstermesini gönül gözüne benzetmiştir.  

Şems’i överken Cem’in kadehinden bahseden Mevlânâ, onun bir sultan olduğunu, 

ilminden dolayı çevresindekilerin de gönül gözünün açıldığını ve sayesinde her yerde 

ilâhî sevgiliyi gördüğünü savunmuştur: 

  اا ی   جاا  جاا م باا  باا د  تاا  د ی دی قجاا م

 

 تاا  ش  ب اا   ماا    ساا ا نر تاا  تب  اام   اا   

 

Ey Tebrizli Şems sen sultansın biz de senin kullarınız 

Kuşkusuz senin devrinde Cem’in kadehiyle şarap içeriz (Mevlânâ, 1384 hş: 636). 

                                                           
104 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 393, 419, 440, 559, 1016). 

 



135 
 

 
 

Mevlânâ, insanın çektiği gamın onu yavaş yavaş olgunlaştırdığını anlatırken 

Cem’in kadehinden söz etmiştir. Olgunlaşmadan önceki hali ekşi bir sirke olan şarabın 

olgunlaşıp zevk vermesi için uzun süre bekletilmesi gerekir. Şarabın meydana gelme 

sürecini insanın olgunlaşmasına benzeten Mevlânâ, çektiği gamı ilâhî sırları görmenin 

ilk adımı olduğunu savunmuştur. Şarabın ilk halinin sirke olması gibi ilâhî sevgiliye 

ulaşmanın ilk adımı da gam ve keder yoludur. Cem’in kadehinin tüm sırları gün yüzüne 

çıkarması gibi gönül gözünün açılması için önce gam kadehinden şarap yudumlamak 

gerektiğini bildiren Mevlânâ, olgunluğa erişmemiş insanoğlunun ilmi aramasını, ancak 

o zaman huzura kavuşacağını vurgulamıştır: 

 جا  جا م کا  دا  جا م کا  ب ا  مار آ  م ا  مار ا او

 

 ی د کار ی  ار تا ر     ا د سا ک  ا  کا  مار  ا  

 

Sirke olan şarap yüzdeki ekşimeyi nasıl gidersin 

Bu şarabı arama o şarabı ara; gam kadehi nerede? Cem’in kadehi nerede? (Mevlânâ, 

1384 hş: 556). 

Tasavvuf ehlinin Hakk’a olan aşkının coşkusuyla hareket etmesini yanlış anlayan 

halkın, onlara iftira atıp zan altında bırakmasına gazellerinde yer veren Mevlânâ, 

Cem’in kadehine değinerek efsaneye telmihte bulunmuştur. Mevlânâ, kadehin tüm 

sırları apaçık bir şekilde ortaya çıkarması gibi ahirette de tüm gerçeklerin gün yüzüne 

çıkacağını bildirmiştir. Ölüm iki çeşittir birincisi ruhun bedenden ayrılması ikincisi de 

nefsin ruhu terk etmesidir. Mevlânâ, henüz hayattayken nefsini öldüren insanoğlunun 

bedenen öldüğü zaman ahirette tertemiz bir şekilde alnının ak olacağını bildirmiştir: 

 دا  تا    ی ک  یا ت  پ کر ک   پش ا   د م   ا و

 

 ما ی  ما  آ  عشا     جا  جا م چا   ی  پا   ا  

 

Ey o ay yüzlünün aşkından zan altında kalan, Cem’in kadehi gibi tertemiz yürü 

Bu ölüm senin temizliğini ortaya çıkaracak o kadar gam yeme (Mevlânâ, 1384 hş: 559). 

2.2. FERÎDUN  

Cem’den sonra İran’ın en büyük hükümdarıdır (Yahakki, 1386 hş: 633). 

Ferîdun’un babası, zamanın zalim hükümdarı Dahhak tarafından öldürülünce annesi 

onu da öldürür korkusuyla oğlunu alıp bir çobana emanet etmiştir. Çoban, Ferîdun’u 

ineğin sütüyle beslemiş ve on altı yıl bakımını üstlenmiştir (Şemîsâ, 1375 hş: 444-445).  



136 
 

 
 

Dahhak’ın zulmüne dayanamayan demirci Gâve, kendisine yeni bir ordu kurarak 

ona karşı ayaklanma başlatmıştır. Fakat Dahhak’a karşı bir hükümdar bulmak istemiştir. 

Gâve’nin aklına Cemşîd’in soyundan olan Ferîdun gelince ona olan biteni anlatmıştır. 

Hükümdarlık teklifini kabul eden Ferîdun, Dahhak’ı saklandığı yerde bulmuş ve 

Demavend Dağı’ndaki zindana kapatmıştır (Şemîsâ, 1375 hş: 445; Taberî, 2021: 140-

142). Daha sonra tahta geçmiş ve beş yüz yıl hüküm sürmüştür (Yazıcı, 1995: 396). 

Hazineleriyle de ünlü olduğu söylenir (Yıldırım, 2008: 310). 

Toplam altı yerde105 Ferîdun’un ismine değinen Mevlânâ, onun keskin kılıcını, 

saltanatını ve hazinelerini kullanarak olaya telmihte bulunmuştur. Adını, kendisi gibi 

zenginliğiyle tanınan Kârûn ile birlikte zikreden Mevlânâ, Ferîdun’un tahta geçmeden 

önce fakir bir dervişken Dahhak’ı öldürdükten sonra da Kârûn kadar zengin olmasına 

değinmiştir. Ferîdun’un hakkını almasına temas eden şair, her zaman hakkın yerini 

bulması için temennide bulunmuştur: 

 بااااا د چ اااااشو بااااا دا   سااااا ا    ااااا  تااااا ه   سااااا 

 

    اااا ی    اااا کش اااا دی  ااااو    اااا     اااا  ه  

 

Derviş Ferîdun oldu kesesi de Kârûn ile birlikte oldu 

Sultanla aynı keseyi kullandı hep böyle olsun isterim (Mevlânâ, 1384 hş: 36). 

Mevlânâ, kendisinin yanındakileri doğru yola sokmaya çalıştığını anlatırken de 

Ferîdun’un ismine değinmiştir. Ferîdun, garip bir dervişken Gâve’nin ona yardımı 

sayesinde hak ettiği hükümdarlığı elde etmiştir. Mevlânâ da tıpkı Gâve gibi 

çevresindekilere yardım ettiğini ve onları doğru yola yani hak yoluna iletmeye 

çalıştığını bildirmiştir: 

  اا   نش اا  کاا   ساا ا ن    ا   اا    کاا  تاا 

 

  ا د   ار ا  سا ی با  کا دم سا    ه ا    ماو 

 

Ben devlet kuşuyum faziletimden başına gölge oldum 

Ta ki seni Ferîdun ve padişah yapana kadar iyi dinle (Mevlânâ, 1384 hş: 890). 

 ه اااااااا   جاااااااا      اااااااا     اااااااا  کاااااااا  باااااااا د 

 

 اگاااااااا  ی  ااااااااشو ت اااااااار ج اااااااا  آ اااااااا  ت ساااااااا  

 

Bedenin demirdense şekil afettir sana 

Eskiden olduğu gibi Ferîdun’un canı ol (Mevlânâ, 1384 hş: 1075). 

                                                           
105 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 367, 665, 1189). 



137 
 

 
 

2.3. HÜSREV-ŞÎRÎN-FERHAD 

Hüsrev Perviz olarak da tanınan Sasani hükümdarı II. Hüsrev, bir gece rüyasında 

dedesi Nûşirevan’ı görmüş ve Allah tarafından kendisine bir at, Şîrîn adında güzel bir 

sevgili ve görkemli bir taht verileceğini söylemiştir (Pala, 2020: 220). Hüsrev, gördüğü 

bu rüyadan sonra Şîrîn’i araştırıp bulmuş ve ünlü bir ressama resmini çizdirerek Ermen 

melikesi Mihîn Bânû’nun güzeller güzeli yeğeni Şîrîn’e göndermiştir. Hüsrev’in 

resimlerini gören Şîrîn, ona âşık olmuştur (Erkan, 1999: 53). Fakat Mihîn Bânû’ya 

verdiği sözden dolayı aşkını kalbine gömen Şîrîn, Hüsrev’in vuslat teklifini reddetmiştir 

(Yıldırım, 2008: 394).  

Şîrîn’in kendisini reddetmesinin derin üzüntüsüyle Rum diyarına giden Hüsrev, 

orada Rum kayserinin kızı Meryem ile evlenmiştir. Şîrîn ise Mihîn Bânû’nun 

ölümünden sonra Hüsrev’i unutamadığı için onun yaşadığı Medain’e gitmiş fakat 

Hüsrev’in evlendiğini görünce aşkından tekrar vazgeçmiştir (Erkan, 1999: 54).  

Şîrîn, Medain’deki kasrında taze süt bulamayınca Ferhad adında bir mimar 

çağırtmış ve kendisinden taze süt akacağı bir suyolu açmasını istemiştir. Şîrîn’i görür 

görmez âşık olan Ferhad, kendisinin verdiği hediyeleri de Şîrîn’in ayaklarına sermiş ve 

aşkını itiraf etmiştir (Pala, 2020: 211). Ferhad’ın Şîrîn’e olan aşkını duyan Hüsrev, onu 

oyalamak için Bîsütun Dağı’nı delerse Şîrîn’den vazgeçeceğine yemin etmiştir. Ferhad, 

sevgilisine kavuşmanın ümidiyle külüngünü eline almış ve dağı delmeye başlamıştır 

(Şemîsâ, 1375 hş: 442-443). Ferhad’ın işini bitirmek üzere olduğunu gören Hüsrev, ona 

Şîrîn’in öldüğünü söylemiştir. Bu acıya dayanamayan Ferhad külüngünü havaya 

fırlatmış kendisi de altına geçerek intihar etmiştir (Erkan, 1999: 54, Onay, 2021: 157).  

Şîrîn’i kıskandırmak için bir evlilik daha yapan Hüsrev, daha fazla bu ayrılığa 

dayanamamış Şîrîn’in de inadı kırılınca sevgilisine kavuşmuştur (Yıldırım, 2008: 396). 

Fakat bu vuslat uzun sürmemiştir. Hüsrev’in Meryem’den olan oğlu, Şîrîn’e göz 

koymuş ve babasını öldürmüştür. Şîrîn’e de yas tutması için süre verdiğini, daha sonra 

da kendisiyle evlenmek zorunda olduğunu söylemiştir. Hüsrev’in ölümüne 

dayanamayan Şîrîn, sevgilisinin tabutu başında kendini hançerlemiş ve tabuta sarılarak 

can vermiştir (Pala, 2020: 221). 



138 
 

 
 

Mevlânâ, yaklaşık otuz altı yerde106 bu efsanevi aşk hikâyesinin kahramanlarına 

değinmiştir.  Hüsrev’in aşkı uğruna tahtı, tacı terk edip kendini yollara vurmasına ve 

aynı sevgili için Ferhad’ın dağları delmesine temas eden Mevlânâ, aşk uğruna 

yapılanların mübah olduğunu bildirmiş hatta insanoğlunun sevgilinin aşkını tattıktan 

sonra hâlâ neden dünyadaki işlerinden vazgeçmediğini sorgulamıştır:  

 ک باااا  ک  اااا   هاااا د هاااا  ا  بیاااا  ا  باااا  کاااا   مر

 

 ک ااا   ااا    داع م ااا   ااا د ا  بیااا   اااش  و مر 

 

Hüsrev hükümdarlığa Şîrîn için veda ediyor 

Ferhad da onun için dağa kazma vuruyor (Mevlânâ, 1384 hş: 216) 

 چاااااا ا  شاااااا  ک اااااا  باااااا د  چاااااا ا  شاااااا   ب   اااااا ر

 

  گاا    اا   ا  ا ااو  ااش  و   اار انگشاا   ش ااش   

 

Hüsrev, bu Şîrîn yüzünden bir parmağını yaladıysan 

Kaftanına, külahına ne diye bağlısın (Mevlânâ, 1384 hş: 1017) 

Mevlânâ bazı yerlerde Hüsrev’in adını kendisi gibi güçlü ve kudretli olan 

Selçuklu sultanı Sencer’le birlikte anmıştır (Özaydın, 2009, 507). Efsanelere konu 

olacak biçimde âşık olan Hüsrev, aynı zamanda kudretli bir padişahtır (Erkan, 1999: 

53). Fakat yine de sevgilinin aşkına sahip olmadıktan sonra güçlerinin bir hiç olduğunu 

savunan Mevlânâ, insanoğlunun yalnız ilâhî aşkla var olabileceğini, aşka sahip değilse 

de padişah da olsa değerinin saman çöpü kadar olduğunu bildirmiştir. Aynı zamanda 

aşk ateşiyle yananın da Ferhad gibi dağları delecek güce sahip olduğuna değinmiştir: 

  ا ن    ا     سا    گا  ما  ما   ها   ا   بار

 

  ا ن    ا     سا    گا  ما  ما   ها   ا   بار 

 

Sizsiz her kılımız Sencer ve Hüsrev olsa ne olur? 

Hüsrev de padişahlar padişahı da Sencer de sizsiz olmasın (Mevlânâ, 1384 hş: 61) 

 کیاااار کیاااار ن  اااا    آناااا  کاااا  ناااا    ه دساااا 

 

 کیااار بااا د کااا  بااا  جااام بااا د دی جیااا   نشااا     

 

Dünyada rüzgârdan başka bir şey tanımayan saman çöpüdür 

Saman çöpü bir dağı delemez Ferhad değildir. (Mevlânâ, 1384 hş: 199). 

 مش شاا و  اا ب  ا  م ماا   اا د   اار تاا 

 

 ک ااا   کااا  بااا  ی   ااا  ا  هااا ا    هااا د 

 

                                                           
106 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 5, 39, 93, 97, 169, 250, 254, 297, 312, 382, 427, 428, 495, 507, 

602, 642, 717, 749, 755, 831, 843, 878, 905, 907, 1145, 1299, 1302) 



139 
 

 
 

Ferhad onun havasıyla gitmiş külüngünün darbeleriyle 

Mermer lal olsun diye dağı delmiş (Mevlânâ, 1384 hş: 495) 

Mevlânâ, sevgilisine sitem ederken de Ferhad ile Şîrîn hikâyesine değiniştir. 

Ferhad aşkından dağları delerken Şîrîn, onun aşkına tam anlamıyla karşılık vermemiştir. 

Mevlânâ da bu olaya telmihte bulunarak naz yapsa da sonunda âşığı gibi yok olacağını 

bu yüzden geç olmadan aşka direnmemesi gerektiğini bildirmiştir: 

 گاااا ی آ  ک ناااا ی م اااا    اااا ب ا 

 

 گاااا ی آ  ک ناااا ی م اااا    اااا ب ا  

 

Ey güzel nazlanma çünkü mezarın altında 

Ferhad gibi yok olan birçok Şîrîn vardır (Mevlânâ, 1384 hş: 275) 

Mevlânâ, sevgiliden bahsederken de Hüsrev ile Şîrîn’e değinmiştir. Türkçe 

karşılığı tatlı olan Şîrîn’in ismine gerçek anlamıyla birlikte yer veren Mevlânâ, 

sevgilinin adını zikrettikçe tatlı yer gibi zevk aldığını fakat ismini tekrarladıkça 

yangınlara düştüğünü bildirmiştir. Çünkü sevgiliyi zikretmek âşığın gönlünde yanan 

ateşi harlar ve onun ismini andıkça gönlündeki bu ateşle dili dahi yanmaktadır: 

 دهااااااا ن  سااااااا  ده ر  اااااااش   ر  

 

  اااش  و   گااا  هااا    ااا  ا کاااو   اااو 

 

Sus ey Hüsrev! Şîrîn’den de (az) bahset 

Tatlıdan ağzım yanıyor (Mevlânâ, 1384 hş: 607) 

Mevlânâ, aşkından dağları delen Ferhad’ı beyitlerinde kullanırken kendisinin de 

onun gibi âşık olduğunu vurgulamıştır. İlâhî sevgiliye sitem eden Mevlânâ, eğer işin 

sonunda kavuşmak varsa Ferhad gibi kavuşma ümidiyle işe koyulacağını bildirmiştir. 

Fakat sevgilinin naz yapmasından yakınan Mevlânâ, işin sonunda kavuşma yoksa neden 

ümit verdiğini sorgulamıştır: 

 دهااار ی نااا  بااا  دسااا  جااا   ماااو ا  چااا  ک  ااا  مر

 

   کااا  ک ااارکشااار جااا   مااا ا باااچااا     هااا د مر 

 

Canımı Ferhad gibi dağ delmeye çekiyorsun 

Öyle değilse de neden canımın eline külüng veriyorsun (Mevlânâ, 1384 hş: 1006) 

 ما     ها د با  کا  جام گا ا  اسا  ک  ا   تا  با 

 

 ک ه  اا   جیاا     جیاا     جاا نر   اا   

 

Dağ delenlere canlar padişahısın 



140 
 

 
 

Sende ağır bir külüng var onu Ferhad’dan başkasına verme (Mevlânâ, 1384 hş: 925) 

2.4. LEYLÂ İLE MECNÛN 

Öncelikle Arap halk edebiyatında ortaya çıkmış olan bu aşk hikâyesinin 

kahramanları Leylâ ve Kays, aynı kabiledendir ve henüz çocukken birbirlerine âşık 

olmuşlardır (Durmuş, 2003: 159). Leylâ’nın babası onların aşkına karşı çıkmış ve 

Leylâ’yı İbn Selâm adında biriyle zorla evlendirmiştir. Sevgilisine kavuşamayan Kays 

aşkından kendini çöllere vurmuş ve deliye dönmüştür. Bu yüzden kendisine aklını 

yitirmiş anlamına gelen “Mecnûn” lakabı takışmıştır (Şemîsâ, 1375 hş: 508).  

Leylâ, İbn Selâm ile zorla evlendirilse de ona hiçbir zaman teslim olmamıştır. Bir 

süre sonra kocası ölünce Leylâ, Mecnûn’u aramaya başlamıştır. Leylâ, sonunda 

Mecnûn’u bulsa da Mecnûn, onu tanımamıştır. Çünkü Mecnun’un Leylâ’ya olan aşkı 

zamanla ilâhî aşka dönüşmüştür. Sevgilisinin bu haline dayanamayan Leylâ, üzüntüden 

ölmüştür. Aynı yıl Mecnûn, Leylâ’nın mezarı başında ölü bulunmuş ve yanına 

gömülmüştür (Yazıcı, 2003: 160).  

Tasavvuf edebiyatında Leylâ ilâhî aşkı; Mecnûn ise dertleri ve sıkıntıları 

nedeniyle deliye dönen beşeri simgeler (Yâhakkî, 1386 hş: 732). Mevlânâ da bu 

tasavvufî akıma katılmış ve Leylâ’yı ilâhî sevgilinin yerine koymuştur. 

 Mevlânâ, toplam altmışaltı yerde107 Leylâ ve Mecnûn hikâyesine değinmiştir. 

Mecnûn’un Leylâ’ya olan aşkından gönül perdesinin açılmasına değinen şair, Hakk’a 

âşık olanları da Mecnûn’a benzetmiştir. Mecnûn, aşkından aklını kaybettiği için bu 

unvanı almıştır. İlâhî aşk yolunda olanlar da artık sevgilinin cilvesinden kendi 

benliklerinden sıyrılmış daha sonra da Mecnûn gibi akıllarından olarak tam bir aşkla 

Allah’a bağlanmışlardır: 

 ه  اااااااا ر م  اااااااا   ع  اااااااااق     ااااااااو  اااااااااش  

 

 ه ا   یا  ساااااااااااااااااا  د  بااااااااااااااااااشو  ااااااااااااااااااش   

 

Gönül sırrının ardındaki cilvelere bak 

                                                           
107 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 8, 14, 30, 40, 91, 104, 134, 156, 196, 214, 216, 394, 307, 363, 380, 

436, 447, 479, 487, 572, 575, 579, 636, 641, 650, 716-717, 743, 745, 754, 775, 831, 837, 848, 877, 922, 

960, 975, 986, 1014, 1069, 1088, 1164, 1179, 1203, 10208, 1211, 1240, 1264-1265, 1270, 1272, 1303, 

1315) 

 



141 
 

 
 

Bu cilvelerden âşıklar Mecnûn’a dönmüşler (Mevlânâ, 1384 hş: 75). 

Cennette bir ağaç olduğuna inanılan Sidretü’l Müntehâ, kulun Allah’a yaklaştığı 

son mertebedir (Cebecioğlu, 2005: 305). İlk sûfîlerden olan Sehl b. Abdullah et-

Tüsterî’nin beşerî bilginin bittiği yer olarak yorumladığı Sidretü’l Müntehâ’yı (Uludağ, 

2009: 152), Mevlânâ da aynı şekilde aklın devre dışı kaldığı yer olarak bildirmiştir. Bu 

makama ulaşanların en büyük örneği olan Mecnûn, Leylâ’dan ayrıldıktan sonra özünü 

ararken ilâhî sevgiliye kavuşmuş ve divane olmuştur. İlâhî sevgiliye kavuşan Mecnûn, 

Leylâ’yı gördükten sonra onu tanımayıp görmezden gelmiştir. Mevlânâ da aklın 

tamamen devre dışı bırakıldığı o kutsal makamda sevgiliyi simgeleyen Leylâ’nın, âşığı 

simgeleyen Mecnûn’a dönüşeceğini bildirmiştir. Çünkü aşk makamında en üst 

mertebeye ulaşan kişinin, benliğinden tamamen sıyrılıp Mecnûn gibi aklını kaybettiğini 

bildirmiştir: 

 باااا د تاااا  هاااامای ج اااا   کاااا    اااا ا

 

 م  اااااا     ساااااا   ش ااااار جااااا  آ  

 

Orada (Sidre’de) Leylâ, Mecnûn oldu. 

Çünkü (oradaki) delilik binlerce kat fazladır (Mevlânâ, 1384 hş: 290). 

 م ا  و م  ا   چا  گا دد یا تا  ما  بش ا  چا   ش ر

 

  ا د ک سا  ا  با   ش ار یا تا  ما  بش ا  چا  م  ا   

 

Mecnûn seni gördüğü zaman Leylâ’yı görmezden gelir 

Leylâ da seni gördüğü zaman Mecnûn gibi imtihanla sınanır (Mevlânâ, 1384 hş: 715) 

Mecnûn, Leylâ’nın aşkından aklını kaybedip ilâhî sırlara erişince tasavvufta sıkça 

kullanılan aşkın en büyük temsilcisi haline gelmiştir. Mevlânâ da onun gibi 

dünyadayken aklı tamamen terk edip tam bir aşkla ilâhî sevgiliye bağlanmak 

isteyenlerin aşk şarabından içmesi gerektiğin bildirmiştir. Fakat bu şarap, nesnelerin 

ötesinde soyut bir şaraptır. Bu şaraba ulaşmak için ilâhî sevgilinin yoluna baş koymak 

gerekir: 

  ا ی جا بر   جا  آ   ا اب پ ب جا  عش  دس   

 

 با دی  عقار   ا ب م  ا   چا   ک    اهر اگ  

 

Mecnûn gibi akıl giysisini yırtmak istiyorsan 

Kalıcı aşkın elinden yersiz ve mekânsız şarabı iç (Mevlânâ, 1384 hş: 410). 

 ناا  کاا  م  اا     تاا   ا  ساا    اا د باا در    اا   گ ااا   اا د  ای مگشااا ج اا    ااا ر  اا    مرا  



142 
 

 
 

  

Mecnûn senin yüzünden aklından olup bir bağ bulmadı mı 

Delilikten hoşlandı ve aklın yolunu tutmayın diyordu (Mevlânâ, 1384 hş: 437). 

Mecnûn’un, aşkından deliye döndükten sonra ilâhî aşkın sırrına erişip Leylâ’yı 

tanımamasına telmihte bulunan Mevlânâ, ilâhî sevgilinin aşkıyla buluşan bedenin 

beşerin, onun gözünde bir değeri olmadığını bildirmiş ve âşığın Mecnûn gibi dilden dile 

dolaşan bir hikâyesi olacağına değinmiştir: 

 باا د مشاای ی ع  اا  م  اا   ه  اا   ی   ی 

 

  اا   ک ساا  باا  ش شر ا    ااو ا  طاا   هاا  

 

Her taraf onun güzelliği yüzünden değersizleşmiş bir Leylâ olmuş; 

Mecnûn gibi âşık zerre zerre meşhur olmuş (Mevlânâ, 1384 hş: 297). 

 بااااااااااا  کااااااااااا ی  ااااااااااا ط  م  ااااااااااا   نگ  ااااااااااار

 

 تاااااااااا   ش شاااااااااار   شاااااااااا  ا  ی اااااااااا  ماااااااااا  ر 

 

Leylâ’sın sen fakat Mevlâ’nın kıskançlığından 

Mecnûn’un hatırının köşesine sığmazsın. (Mevlânâ, 1384 hş: 1070). 

Mevlânâ, bir iş yaparken aklı başında, tecrübeli insanlara danışarak yapılması 

gerektiğini savunmuş ve bir yol göstericinin önemini vurgulamıştır. Fakat söz konusu 

aşk yolu olunca aklın yeri olmadığını bildirmiştir. Çünkü âşık olan zat, aklıyla değil 

gönlüyle hareket eder. Aşk yolunda aklından olan en büyük temsilci de elbette 

Mecnûn’dur. İlâhî aşk yolunda rehberin Mecnûn’dan başkasının olamayacağını 

söyleyen Mevlânâ, Mecnûn’dan daha divane olduğunu ve sevgiliye olan aşkının 

kimsede olmayacak kadar benzersiz bir aşk olduğunu bildirmiştir: 

 دی ا ااااااااو ی  نش اااااااا  جاااااااام م  اااااااا    اااااااا   

 

 بااااااااااا  هااااااااااا  ی  یاهبااااااااااا  هشاااااااااااش ی ب  اااااااااااا  

 

   ماااااااااااااااو م  ااااااااااااااا نر نااااااااااااااا دی بشااااااااااااااا م  

 

 ساااااااااا  آ  م  اااااااااا   بشاااااااااا  گاااااااااا اگاااااااااا   ن   

 

Her yolda aklı başında bir rehber gerekir. 

Bu yolda Mecnun’dan başka kılavuz yoktur. 

Mecnun hayattaysa gel de şöyle söyle: 

Benzersiz divaneliği benden öğren (Mevlânâ, 1384 hş: 479) 

 سااا  آسااا    ه گااام نبااا د  دی جیااا  ه گااام ن      م ن ااا  تااا   ش ااارا جااا   م ن ااا  ماااو م  ااا  ا  ااا ر



143 
 

 
 

  

Gökyüzü asla görmemiştir; dünyada da hiç yoktur 

Senin gibi can Leylâ’sını ve benim gibi güzel Mecnûn’u (Mevlânâ, 1384 hş: 491) 

İki âşığın birbirine olan aşkının vücut bulduğunu söyleyen Mevlânâ, Leylâ ile 

Mecnûn’un görünüşte kavuşamasalar da gönüllerinin birleştiğini bu yüzden de tek bir 

bedende var olduklarını bildirmiştir. Mevlânâ’ya göre ilâhî kudret, aşkın aynası gibi 

görünür fakat içerisinde bulunur. Çünkü Leylâ, aşkın kendisi değil, tecellisidir. O, ilâhî 

sevgiliye kavuşturan bir yoldur. Bu yüzden Mecnûn, Leylâ’ya olan aşkından Mevlâ’ya 

kavuşmuştur: 

 ن ااا   دی    شااا  تااا   د  هااا  آ  ااا   

 

 دی   پ سا   ا  با  د  ها  ع   م        ش ر 

 

Gariptir ki Leylâ ve Mecnûn bir bedenin içindedir 

İkisinin de aynası sensin fakat içinde görünüyorsun (Mevlânâ, 1384 hş: 988) 

Mevlânâ, dünyada herkesin bir aşka sahip olduğunu bildirirken de Leylâ ve 

Mecnûn hikâyesine değinmiştir. O, kimisinin beşere âşık olduğu bu aşk yurdunda, ilâhî 

kudrete âşık olan âriflerin, sevgiliyi kendisinde bulduklarını bildirmiştir. Tasavvufta 

sıkça kullanılan vahdet inancıyla baktığı her şeyde sevgiliyi gören ârifler, kendisinde 

bile sevgilisinden bir esinti olduğuna inanmış, bazen de kendisini direk sevgili olarak 

görmüştür. Bu yüzden Mevlânâ’ya göre âşık olan âriflerin sevgilisi de bizzat kendisidir:  

  ا  و م  ا   دم با  دم    ا  و  اش   ع ی ا  

 

  اا ن   ش  اار م  اا   جیاا   اناا ی ک اار هاا  

 

Herkes dünyada bir Leylâ’ya Mecnûn oldu 

Ârifler, her an Leylâ da kendisidir Mecnûn da (Mevlânâ, 1384 hş: 502) 

Mevlânâ, bazı beyitlerde kendisini Mecnûn’a benzetmiştir. O da Şems-i 

Tebrîzî’ye derin bir sevgiyle bağlanmıştır. Şems, dedikodular yüzünden gittikten sora 

Mevlânâ, ayrılık hasretiyle önce divane olduğunu daha sonra da ilâhî sevgilinin aşkına 

mazhar olduğuna işaret etmiştir. Fakat yüzlerce âşıktan daha âşık olduğunu bildiren 

Mevlânâ, Tebrizli Şems’in kapısında da aşkından Mecnûn’a dönmüş yüzlerce yiğit 

olduğuna değinmiştir: 

 ام   تااااااااااااا  م  ااااااااااااا   ا ااااااااااااام    ااااااااااااا  

 

 اما   ش ااااااااااااااار  ااااااااااااااا د م  ااااااااااااااا    ااااااااااااااا   

 



144 
 

 
 

Leylâ’m yüzünden Mecnûn oldum 

Yüzlerce Mecnun’dan daha divane oldum (Mevlânâ, 1384 hş: 855). 

  اا   م  اا     ع  اا  بش اار کی اا  م دگاا  

 

 ی  اا و کاام باا   تب  اام  ا اا  و  اا   پااشو 

 

Tebrizli Şems’in huzuruna git onun merhametinden 

Aşkından Mecnûn’a dönmüş eski ölüleri görürsün (Mevlânâ, 1384 hş: 954). 

Mevlânâ, cahil insanlardan bahsederken de Leylâ ve Mecnûn’un isimlerini 

kullanmıştır. Âriflerin halini anlamayan, aşktan bihaber cahillerle sohbete girmenin, 

âşıklar için bir eziyet olduğunu bildiren Mevlânâ, Mecnûn’un aşkından aklını kaybedip 

ilâhî mertebeye ulaştığına, fakat halkın bunu anlamamasına değinmiştir. Mevlânâ’ya 

göre Mecnûn’a dönen âşığın cahille sohbete girmesi Leylâ’dan ayrılmak kadar gönle 

azap vermektedir: 

  ش ااار    ااا     ااا  ر تااا ب  بااا  

 

 یا م  اا   جاا   ع اب اا    یناای گ ناا  د  

 

Mecnûn’un canına iki çeşit eziyet ve azap vardır. 

Utanmazla sohbet belasına bulaşmak ve Leylâ’dan ayrılmak (Mevlânâ, 1384 hş: 1239). 

2.5. MAHMUD İLE AYAZ 

Gazneliler döneminin kudretli padişahı Sultan Mahmud tahtta bulunduğu 

dönemde ülke sınırlarını hızla büyütmüştür. Çeşitli ıslahatlar gerçekleştirmesinin yanı 

sıra sanata ve şiire de önem vermiştir (Pala, 2020: 295).  Sultan Mahmud’un Ayaz 

adında bir kölesi vardır. Bu köleyi çok seven Mahmud, ölene kadar gittiği her yere 

Ayaz’ı da yanında götürmüştür. Sultan Mahmud’un ölümünden sonra Gazneli 

Mesud’un hizmetine giren Ayaz, bir süre Kosdar ve Mekran emiri olmuştur (Yâhakkî, 

1386 hş: 753). 

Yaklaşık on altı yerde108 Gazneli Mahmud ve kölesine değinen Mevlânâ, 

sevgilisini Mahmud’a kendisini de Ayaz’a benzetmiştir. Ayaz’ın, Sultan Mahmud’un 

kölesi olması gibi kendisinin de sevgilisine köle olduğunu belirtmiş ve kendisi gibi bir 

kölenin dünyada var olamayacağını söylemiştir: 

                                                           
108 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 59, 290, 390, 486, 781, 828, 896, 937, 988, 1019, 1160) 

 



145 
 

 
 

 ا ا   د گا  ماو ه  ا  نش ما  م  ا د  تا  چا  

 

 جاا   ساا ا ن   ساا ا   تاا   تب  اام   اا   

 

Şems-i Tebrîzî, sen can padişahlarının padişahısın 

Sen Mahmud gibisin; benim gibi Ayaz artık (dünyaya) gelmez (Mevlânâ, 1384 hş: 483) 

Mevlânâ, bazı beyitlerde kendisini Ayaz’a benzetmiştir. Bir köle olan Ayaz, 

Sultan Mahmud gibi kudretli bir padişahın aşkına layık olmuştur. Mevlânâ da sevgilinin 

uğruna köle olmayı göze aldığını sonunda Ayaz gibi sevgiliye kavuşacağını bildirmiştir: 

 ا ااااا  م ماااااو چااااا  بااااا د م  ااااا د

 

 کااااا ی مااااا ا ع  بااااا  کااااا   ااااا م ر 

 

Sus! işimin sonu 

Mahmud olacak çünkü ben Ayaz’ım (Mevlânâ, 1384 hş: 626) 

 کاا   ا اا    اا د م  اا د پاار یا  اا  و چاا 

 

 م  ااا د  ااا د ع  بااا  مااا ا  ااا م   مااا ا 

 

Kendimi Mahmud’un peşinde Ayaz haline getirirsem 

Benim ve kavmimin sonu Mahmud olur (Mevlânâ, 1384 hş: 687) 

Mevlânâ, bazı yerlerde de Ayaz’ı överek onun bir köleyken efendilerinin ve 

padişahın aşkına layık olduğunu bildirmiştir. Ayaz’dan maksat sevgilisidir. Sevgili 

görünüşte köle gibi olsa da aşkı yiğitlere boyun eğdirecek kadar yücedir: 

 د   ما دا  سا ه   با د داید  ا م کا  جا  آ  کا 

 

 چا ک   ا   یا ا ا    م  ا د     جا       ا  

 

Vezir, perdeci ve Mahmud, Ayaz’a köle oldular 

Çünkü onun adım attığı yerde yiğitlerin başı alçalır (Mevlânâ, 1384 hş: 745) 

 ک اااااارباااااا   م اااااا  ا اااااا   مرتاااااا    اااااای   ه ر

 

 ک ااااارمردی  ج ااااا   م ااااا  پااااا د  چااااا خ مااااار 

 

Feleğin perdesini yırtıyorsun padişaha cilve yapıyorsun 

Padişahların tacını kapıyorsun Ayaz’ın saltanatını sürüyorsun (Mevlânâ, 1384 hş: 996) 



146 
 

 
 

2.6. RÜSTEM 

İran’ın efsaneleşmiş kahramanlarındandır (Yâhakkî, 1386: 393). Kendisinin 

Menûçehr109 döneminde dünyaya geldiği bildirilmiştir (Şemîsâ, 1375 hş: 292). Doğduğu 

andan itibaren başlayan efsanevi hikâyelere göre annesi Rüstem’e doğum yaparken 

hayli zorlanmış, bu sebeple her derde deva olduğuna inanılan Simurg Kuşu, onun 

doğumuna yardım etmiştir. Yaşıtlarından daha hızlı büyüyen Rüstem, kısa sürede 

gelişimini tamamlamış ve olağanüstü bir güce sahip olmuştur (Yıldırım, 2008: 592).  

Rüstem’in Rahş adında akıllı ve kudretli bir atı ve her türlü darbeden koruyan bir 

zırhı olduğu söylenmektedir (Şemîsâ, 1375 hş: 292). Efsaneye göre Mâzenderân’da 

hapsolan Keykâvûs’u kurtarmak için Heft-Han denilen ve içerisinde devler, cadılar ve 

askerler olan yedi konaktan tek başına savaşarak geçmiş ve Keykâvûs’u kurtarmıştır 

(Onay, 2021: 187). Daha sonra üvey kardeşi Şeğad, ona bir tuzak kurması sonucu atı 

Rahş ile birlikte bir kuyuya düşerek ölmüştür (Yıldırım, 2008: 592).  

Babası, günümüzde albinizm olarak bilinen hastalıktan dolayı saçı sakalı ve 

kaşları doğuştan beyaz olarak dünyaya gelmiştir. Bu yüzden kendisine kocakarı 

anlamına gelen “Zal” lakabı takılmıştır. Bu yüzden doğu edebiyatında Rüstem-i Zal, 

Zaloğlu Rüstem, Rüstem-i Dastan vb. gibi isimlerle de anılmaktadır (Pala, 2020: 382). 

Mevlânâ, yaklaşık olarak kırk iki yerde110 Rüstem’in ismini kullanmış ve 

Rüstem’in hikâyesine telmihte bulunmuştur.  Gazellerinde Rüstem’in gücüne değinen 

şair, onun güçlü ve yiğit anlamına gelen “Tehmten” adlı lakabını da kullanmıştır. Onun 

savaşta filleri bile sinek gibi ezdiğini bildiren Mevlânâ, yoldaşının onun ve Hz. Ali gibi 

yiğit bir savaşçı olmasını arzuladığını bildiriştir: 

 یا  اااااااا   تی اااااااا و پااااااااش  

 

 پش ااااا ی   ااااا  ن ااااا د  پشااااا  چااااا   

 

Tehmten bütün savaş vakti güçlü kuvvetli filleri sivrisinek gibi gösterir. (Mevlânâ, 1384 

hş: 50) 

  ااااااااش   اااااااا ا   یسااااااااا   دساااااااا  ن  آی  سااااااااا 

 

 ع  تااااااا  د ااااااا  گ  ااااااا   اااااااو ه  هااااااا   س   

 

Şu ağır canlı yoldaşlardan bağımı kopardım 

                                                           
109 Pîşdâdîler döneminin yedinci hükümdarı.  
110 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 34, 36, 53, 178, 215, 234, 269, 270, 336, 357, 358, 385, 430, 488, 

512, 530, 563, 583, 636, 667, 677, 680, 697, 727, 751, 776, 818, 864, 892, 1020, 1039, 1047, 1169, 

1290). 



147 
 

 
 

Allah’ın aslanını ve Rüstem-i Destan’ı arzuluyorum (Mevlânâ, 1384 hş: 176) 

Mevlânâ, bazı yerlerde Rüstem gibi gücü dilden dile dolaşan kudretli savaşçıyı ve 

onun gibileri küçümseyerek bu dünyada gelip geçici olduklarını ve sadece hikâyelerinin 

kalacağını bildirmiştir. Fakat onun da Mevlânâ’nın aşk hikâyesinin yanında esamesinin 

okunmayacağının ve o hikâyenin içinde aciz bir kul olacağına değinmiştir: 

 م سااااا  دسااااا    ب    ااااا    ب ااااا  

 

 ا  چاااا  هاااامایا    دساااا    یساااا   

 

Rüstem-i Destan ve onun gibi binlercesi 

Bizim hikâyemizin kulu ve bir oyuncusudur (Mevlânâ, 1384 hş: 203) 

Mevlânâ, yiğit bir savaşçının aldığı yaralara aldırış etmeden düşmana karşı güçlü 

durması gerektiğini, asıl yara almazsa namert bir korkak olduğunu bildirmiştir. Çünkü 

Rüstem gibi savaşçıların aldıkları yara onlara baldan tatlı bir ilaç gibi gelmiş, üzerine 

yağan oklardan da para yağmasından daha çok zevk almışlardır: 

 ج ناا ای   یساا     م  اا     شاام  اا ن چاا 

 

 تشا    نشام    ج ا  با  نب  ا  تشاب   ا  چا  

 

 نااااا ی      اااا ت  ا  باااا  تشاااا  نااااا ی

 

    ساا  ا     اا   تشااب آ  یساا   پااشو باا  

 

Savaşta kılıç, mızrak ve ok yarası yoksa 

Namerdin Rüstem ve muhafızdan ne farkı kalır 

O kılıç Rüstem’e şekerden daha güzeldir 

Ona okların saçılması para saçılmasından daha lezzetlidir (Mevlânâ, 1384 hş: 458) 

Mevlânâ, Rüstem’i gücünden dolayı nefse benzetmiştir. Nefsi yenmek insanoğlu 

için Rüstem’i yenmek gibi oldukça zor ve meşakkatlidir. Fakat oruç tutmanın nefse 

karşı en güçlü silahlardan biri olduğunu bildiren Mevlânâ, insan Rüstem kadar güçlü bir 

nefse sahip olsa da nefsin oruç tuttuktan sonra gül yaprağı kadar aciz ve savunmasız 

kalacağını bildirmiştir: 

 تاش م  ا  ا  گار با  چا   ا   ا     با   ا  

 

 د اا  باا  م اا   ب  اا  یساا  ر ن  اا  چاا  گاا  

 

Nefsin gönlüne musallat olan bir Rüstem olsa da 

Oruç onu gül yaprağının titremesi gibi titretir (Mevlânâ, 1384 hş: 639) 

Mevlânâ, yiğit erlerden bahsederken çoğunlukla Rüstem’e değinmiştir. Rüstem 

gibi yiğit bir erin peşindeyken ilâhî sevgiliyi bulduğunu bildiren Mevlânâ, sevgilinin 

saflara sığmayan zamansız ve mekânsız, kudret sahibi olduğunu bildirmiştir. Çünkü 



148 
 

 
 

Rüstem ne kadar güçlü olsa da geçicidir ve bir gün herkes gibi son bulacaktır. Mevlânâ 

da Rüstem’in gücünün yaratıcısı olan sonsuz kudret sahibi, ilâhî sevgilinin yolunu 

seçtiğini söylemiştir: 

  ا     یا تا  ی  تا بر چا  کا دم آ  تا  

 

 یا  اا   ب  اا م ج اا   دق  یساا   تاا  مااو 

 

Ben Rüstem yüreklilerin safını aradım; padişahı gördüm 

Onu terk ettim çünkü saflara sığmayan safsızı buldum (Mevlânâ, 1384 hş: 637) 

Mevlânâ, âşıkların karşısında duran kötüleri de Rüstem’e benzetmiştir. Onlar her 

ne kadar Rüstem gibi güçlü kuvvetli olsa da âşıklar, zaten ilâhî sevgilinin uğrunda bin 

bir sıkıntı ve azap çekmişlerdir. Bu yüzden kafirlerin yaptıkları onları engellememiş 

aksine aşk ateşlerini daha da harlamıştır: 

  ا   دی ا   دی ی   ها   ا ر یان ا  مار  ب  م

 

 ع  اق   تا  پاشو دی جیا   دی ب  ا  کا  یسا   

 

Dünyada âşıkların safının karşısında duran Rüstem de kim oluyor? 

Onlar her gün kan denizinde kara yağız atlarını sürüyorlar (Mevlânâ, 1384 hş: 713) 

Mevlânâ, sevgilinin gönlüne girmenin zor olduğunu bildirmiş ve her yiğidin harcı 

olmadığını söylemiştir. Fakat Rüstem’in Heft-Han’dan korkusuzca geçmesi gibi yürekli 

birinin de gönül yolundan geçeceğini bildirmiştir. Rüstem’den maksat âriflerdir. 

Mevlânâ, tek amacı sevgilinin gönlüne girmek olan âriflerin bu yolda korkusuzca 

canlarını hiçe saydığını ve karşısına çıkan hiçbir engele aldırış etmediklerini 

bildirmiştir:  

 ا م دانااا  یسااا   پ د ااار د  کااا  جااام

 

 یسااا  کااار   د  یا  ه    ااا  ا ب د ااا  

 

Gönül yolu korkunç bir çöldür 

Yürekli bir erkek olan Rüstem’den başka kim geçer (Mevlânâ, 1384 hş: 1222) 

2.7. VÂMIK İLE AZRÂ 

Yunan asıllı bir aşk hikâyesidir (Şemîsâ, 1375 hş: 598). Hakkında pek çok rivayet 

bulunan bu aşk hikâyesinin Unsûrî’nin birkaç dağınık beytinden başka günümüze 

ulaşan bir mesnevisi bulunmamaktadır (Yâhakkî, 1386 hş: 848).  



149 
 

 
 

Hikâyeye göre bir adada yaşayan hükümdarın, Azrâ adında bir kızı varmış. 

Azrâ’nın güzelliği dillere destan olmuştur. Hükümdar, kızını bir dakika olsun yanından 

ayırmamıştır. Öte yandan yakışıklı bir delikanlı olan Vâmık’ın üvey annesi çeşitli 

entrikalar çevirerek onun, babasıyla arasını bozmuş ve ülkesini terk etmesini 

sağlamıştır. Arkadaşıyla birlikte adanın yolunu tutan Vâmık, bir hanın önünden 

geçerken Azrâ’yı görmüş ve ilk görüşte birbirlerine âşık olmuşlardır. Aralarındaki aşkı 

anlayan Azrâ’nın annesi, olayı hükümdara anlatmıştır. Hükümdar, Vâmık’ı saraya 

çağırmış ve çeşitli imtihanlara sokmuştur. Sanatkâr ve çok zeki olan Vâmık, imtihanları 

birer birer başarıyla geçmiştir. Bir gece kimsenin ortalıkta olmadığını fırsat bilen Azrâ, 

Vâmık’ın odasına girmiştir. Fakat bunu gören saray görevlisi olayı hükümdara 

bildirince babası Azrâ’yı cezalandırmış ve Vâmık ile görüşmesini yasaklamıştır.  

Bir süre sonra Azrâ’nın annesi vefat etmiş, babası da bir savaş sırasında 

öldürülmüştür Ülkesi, düşmanlar tarafından ele geçirilen Azrâ, köle olarak satılmıştır. 

Yıllarca kölelik ve cariyelik yapan Azrâ, bir efendisine olanı biteni anlatınca efendisi 

onu azat etmiş ve Vâmık’a kavuşmasına yardım etmiştir (Tokmak, 2012: 503). Başka 

bir rivayete göre ise Azrâ, Vâmık’a hiçbir zaman kavuşamamış ve aşk acısı çekerek 

ölmüştür (Yıldırım, 2008: 708). 

Yaklaşık on bir yerde111 Vâmık ile Azrâ’nın aşkına değinen Mevlânâ, kendini aşkı 

arayan Vâmık’a benzetirken sevgilisini de Azrâ’ya benzetmiştir. Sevgilisine kendinden 

ayrı olduğu için sitemde bulunurken Azrâ gibi kaybolmamasını ve âşığından 

ayrılmaması gerektiğini dile getirmiştir: 

 ا  چاااااااااا  تاااااااااا  عاااااااااا یا ر اگاااااااااا   امقاااااااااار 

 

 ! اااااااا د چ ا اااااااار تاااااااا    مااااااااو  گاااااااا  م اااااااار 

 

Bensen neden benden ayrısın 

Eğer Vamık’san neden Azrâ’sın (Mevlânâ, 1384 hş: 1296). 

Sevgiliye olan bağlılığını dile getiren Mevlânâ, Vâmık ile Azrâ’nın ismine 

değinmiştir. Bir resmin kendisini oluşturan yaratıcısından kaçamayacağını bildiren 

Mevlânâ, insanoğlunun da tıpkı o resim gibi ilâhî sevgiliden kaçmasının mümkün 

olmadığını bildirmiştir. Aynı şekilde Vâmık’ın Azrâ’dan bıkmasının ihtimal dâhilinde 

olmadığı gibi Mevlânâ da sevgilisinden bıkmasının imkânı olmadığını bildirmiştir: 

                                                           
111 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 11, 91, 216, 245, 654, 788, 1233, 1272) 



150 
 

 
 

 تا  د ا   هاشا  اما  یا کا  عا یا   اها  ا  عا یا

 

 تااا  د ااا   هاااشا نقشااار یا کااا  ا  نقااا ر بگ  ااامد 

 

Sen hiç ressamdan kaçan bir resim gördün mü? 

Sen hiç Azrâ’dan bıkacak bir Vâmık gördün mü? (Mevlânâ, 1384 hş: 29) 

Mevlânâ, aşk ateşinde yananlardan bahsederken de Vâmık ve Azrâ hikâyesine 

değinmiştir. Âşığın sevgiliye olan aşkından dolayı tek bedende buluştuğunu bildiren 

Mevlânâ, sevgilide âşığı ve aşk ateşinde yanan salikleri görebileceğini bildirmiştir: 

 ببشو م شا ن   ع  ا  یا بباشو آ   ا     آ  ط ا ا

 

 ببااااشو عاااا یا    اماااا  یا دی آ  آتااااو    اااا  یا 

 

Azrâ’ya ve Vamık’a bak o ateşte yanan insanları (gör) 

Sevgiliye ve âşığa bak o padişahı o tuğrayı gör (Mevlânâ, 1384 hş: 30) 

2.8.  VÎS VE RÂMÎN 

Veys ve Râmîn veya Vîse ve Râmîn olarak da bilinen aşk hikâyesi, Eşkaniler 

dönemine dayanmaktadır (Yıldırım, 2008: 714). Konuyu mesnevi nazım türünde yazan 

ilk kişi Fahreddin Es’ad Cürcânî’dir (Yâhakkî, 1386 hş: 856). 

 Hikâyede anlatıldığı üzere Şah Mûbed isimli bir hükümdar, Şehrû adındaki bir 

kadınla anlaşmış ve eğer kızı olursa Mûbed’e eş olarak vereceğine dair söz vermiştir. 

Kadın, gerçekten bir kız çocuğu dünyaya getirmiş ve adını Vîs koymuştur. Fakat verdiği 

sözü tutan Şehrû, Vîs’i başkasına vermiştir. Bunun haberini alan Mûbed, Vîs’i almış ve 

zorla ülkesine getirmiştir. Mûbed’in kardeşi olan Râmîn, Vîs’i görür görmez âşık 

olmuştur. Mûbed sefere çıktığı sırada yalnız kalan iki âşık baş başa mutlu günler 

geçirmiştir. Sefer sırasında ikisinin haberini alan Mûbed, geri dönmüş ve ikisini de 

cezalandırmak için bir mahkeme kurmuştur. Vîs kurtulsa da Râmîn zindana atılmış ve 

bir süre zindanda kalmıştır. Daha sonra Mûbed, Râmîn’i Vîs’ten uzak tutmak için 

Gurab denilen yere vali olarak atamıştır. Bir süre orada kalan Râmîn, Vîs’i unutamamış 

ve ülkesine geri dönmüştür. Av sırasında Râmîn ile savaşmaya karar veren Mûbed’e 

yaban domuzu saldırmış ve orada can vermiştir. Abisinin ölümünü fırsat bilen Râmîn 

hem tahtın yeni sahibi olmuş hem de Vîs ile evlenmiştir. Fakat kısa bir süre sonra Vîs 

hastalığa yakalanmış ve ölmüştür (Pala, 2020: 474-475).  



151 
 

 
 

Mevlânâ yaklaşık on yerde112 Vîs ve Râmîn hikâyesine değinmiş ve diğer aşk 

kahramanlarıyla birlikte kullanmıştır. Aşktan bihaber olan cahillerin, gerçek âşık olan 

Vîs ile Râmîn ve onlar gibi aşk ateşinde yanan Vâmık ve Azrâ’nın hikâyelerinden 

haberdar olmadığını bildirmiştir:  

 مااااااا    عااااااا یاا  تااااااا      ااااااا ی  ان  انااااااا  

 

     یاماااااااااشوا  تااااااااا  د ا  اااااااااو    ااااااااان  ااااااااا   

 

Sen Vîse ve Râmîn’in divanlarını görmemişsin 

Vamık ve Azrâ’nın hikâyelerini okumamışsın (Mevlânâ, 1384 hş: 91) 

Mevlânâ, ilâhî sevgilinin kudretini anlatırken de Vîse ve Râmîn’in aşkına 

değinmiştir. O’nun gölgesinden bile aşka tutulan birçok Leylâ ve Mecnûn olduğunu 

söyleyen Mevlânâ, Yüce Allah’ın binlerce âşık yarattığını bildirmiştir. Âşıkların 

birbirine olan aşklarının büyüklüğünden hikâyeleri dilden dile dolaşmıştır. Mevlânâ, 

ilâhî kudret karşısında aciz ve zerre kadar küçük olan insanoğlunun aşkı bu denli 

büyükse bu aşkı yaratan Yüce Allah’ın aşkının ne denli kudretli olduğuna işaret 

etmiştir: 

 یاماااشو گااا   هااامای ب ااا  د    ااا  هااامای

 

 م  اا      ش اار   پاا  جیاا   تاا  ساا      

 

Senin gölgenden dünya Leylâ ve Mecnûn’la dolmuş 

Binlerce Vîse yaratır binlerce çeşit Râmîn (Mevlânâ, 1384 hş: 837) 

Mevlânâ, sevgilinin nazından bahsederken de Vîs ve Râmîn hikâyesine 

değinmiştir. Niyaz yalvarmak, dua etmek anlamlarında kullanılır. Mevlânâ, sevgilinin 

nazlanmasının hakkı olduğunu söylese de niyazı da elden bırakmamak gerektiğini 

bildirmiştir. Çünkü tasavvuf ehlinde naz âşıklara, niyaz da âriflere özgüdür (Uludağ, 

2007: 165). Tıpkı Râmîn’in âşıkken niyaz etmesi gibi: 

 یامش ااار     ااا     اا    ی ااا  باا ا 

 

 مگاا ای یا نشاا   ناا    دی اا ی چاا  اگاا  

 

Nazlanmak hakkın olsa da niyazı da bırakma 

Vîse’yi kıskanmak için Râmin’lik iyidir (Mevlânâ, 1384 hş: 1241). 

  

                                                           
112 Diğer örnekler: (Mevlânâ, 1384 hş: 382, 775, 831, 871, 1168, 1272, 1031) 

 



152 
 

 
 

SONUÇ 

Söz konusu çalışmada Dîvân-ı Şems adlı eserdeki dinî ve mitolojik şahsiyetler 

incelenmiş ve iki ayrı başlık altında ele alınmıştır. Dinî şahsiyetler; peygamberler, dört 

halife ve diğer dinî şahsiyetler olmak üzere üç ana gruba ayrılmıştır. Eserde 

peygamberler içerisinde Hz. Âdem, Hz. Circîs, Hz. Dâvûd, Hz. Eyyûb, Hz. Hızır, Hz. 

İbrâhim, Hz. İdrîs, Hz. İlyas, Hz. Îsâ, Hz. İshak, Hz. İsmâil, Hz. Lokman, Hz. Lût, Hz. 

Muhammed (s.a.s), Hz. Mûsâ, Hz. Nûh, Hz. Sâlih, Hz. Süleyman, Hz. Yahyâ, Hz. 

Yakûb, Hz. Yûsuf, Hz. Yûnus ve Hz. Zülkarneyn’e yer verilmiş; bunlar içerisinde de en 

çok Hz. Yûsuf’a ve en az ise Hz. Zülkarneyn’e temas edilmiştir. En fazla kullanılan 

mazmunlardan olan Hz. Yûsuf, babası Hz. Yakûb, öz kardeşi Bünyâmin, diğer 

kardeşleri ve Züleyha gibi kendisiyle bağlantılı olan kişiler; kurt, kuyu, köle pazarı, rüya 

ve zindan gibi kıssada geçen kavramlar bünyesinde zikredilmiştir.  

Dinî şahsiyetler bağlamında dört halifeye yani Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer, Hz. 

Osman ve Hz. Ali’ye işaret edilmiş ve bunlar içerisinde de en çok Hz. Ali’nin, en az da 

Hz. Osman’ın ismi kullanılmıştır. Yaklaşık yirmi yedi yerde ismi geçen Hz. Ali’nin 

“Murtazâ, Ebû Hasan, Hayder-i Kerrar ve Allah’ın aslanı” gibi çeşitli lakaplarına yer 

verilmiştir. 

Dinî şahsiyetlerin son başlığı olan diğer dini şahsiyetlerde âlimler, kâfirler, 

sahabeler ve Kur’an’da adı geçen seçilmiş kullar yer almaktadır. Diğer dinî şahsiyetler 

kategorisinde Ashâb-ı Kehf, Âzer, Bâyezîd-i Bestâmî, Ca’fer-i Tayyâr, Cüneyd-i 

Bağdâdi, Ebû Cehil, Ebû Hureyre, Ebû Leheb, Hallâc-ı Mansur, Hasan, Hüseyin, 

Hüsâmeddin Çelebi, İbrâhim b. Edhem, Kârûn ve Yezîd’e yer verilmiş; bunlar 

içerisinde en çok Hallâc-ı Mansûr’a en az da Ebû Cehil ve Yezîd’e değinildiği tespit 

edilmiştir.  

Mitolojik şahsiyetler altında ise efsanelere konu olmuş âşıklar ve halk 

kahramanları yer almaktadır. Bunlar; Cem, Ferîdun, Hüsrev, Şîrîn, Ferhad, Leylâ ile 

Mecnûn, Rüstem, Vâmık ile Azrâ, Vîs ve Râmîn’dir. Bu bağlamda en çok Leylâ ile 

Mecnûn’a yer verilirken en az Ferîdun’un ismi kullanılmıştır. Tasavvuf edebiyatında 

Leylâ ilâhî aşkı; Mecnûn ise dertleri ve sıkıntıları nedeniyle deliye dönen âşığı 

simgelemiş ve Dîvân-ı Kebîr’de altmış altı yerde isimleri zikredilmiştir. 



153 
 

 
 

Dîvân-ı Şems’teki gazellerin genelinde ilâhî sevgiliye olan özlem yansıtılmıştır. 

Aynı zamanda dünyanın geçici olduğu, bu yüzden dünya malına ve beşere gönül 

vermemek gerektiği bildirilmiştir. Bütün bunlar tanınmış karakterler üzerinden 

örneklendirilmiş ve telmih, teşbih, istiare, iktibas gibi edebi sanatlar bünyesinde gazeller 

zenginleştirilmiştir.  

Mevlânâ’nın Dîvân-ı Şems adlı eserinde yer verilen dinî ve mitolojik şahsiyetlerin 

incelenmesi neticesinde gazellerdeki dağılımı ve kullanım amacı aşağıdaki tabloda 

verilmiştir: 

İsim: Kaç yerde 

kullanıldığı: 

Kullanım amacı: 

DÎVÂN-I ŞEMS’TE DİNÎ ŞAHSİYETLER: 

Peygamberler: 

Hz. Âdem 56 Şeytanın Hz. Âdem ve H. Havvâ’yı kandırmasına 

değinilerek nefse uymanın kötülüklerini anlatılmıştır. 

Hz. Circîs 4 İlâhî aşk yolunda olan salih kulların sevgili uğruna 

canlarını hiçe saydıkları belirtilmiştir. 

Hz. Dâvûd 24 Hükümdarlık tahtında bile Allah’ı zikretmesine ve demiri, 

aşkın verdiği güçle eliyle eritmesine işaret edilmiştir. 

Aynı zamanda sesinin güzelliğini sevgilinin sesine 

benzetilmiştir. 

Hz. Eyyûb 17 Hastalanıp kalkamayacak duruma gelmesine rağmen 

sabırla beklemesine ve sonunda Allah’ın onu 

mükâfatlandırıp sağlığına kavuşmasına temas edilmiştir. 

Hz. Hızır 73 Hayat suyundan içip ölümsüz olsa dahi dünyanın geçici 

olduğu ve ilâhî sevgilinin kudretinin her şeyden yüce 

olduğu aktarılmıştır. 



154 
 

 
 

Hz. İbrâhim 60 İlâhî sevgiliye tam bir aşkla bağlanınca Nemrud’un 

ateşinin yakmayacağı bildirilmiştir. 

Hz. İdrîs 5 Hz. İdrîs’in cennet ve cehennemi görmesine telmihte 

bulunularak âşığın, onun gibi ölüp dirildiğine ve onun 

gibi salih bir kul olduğuna değinilmiştir. 

Hz. İlyâs 7 Âb-ı hayâta ulaştığı inanılarak ölümsüz olduğunu fakat 

ölümsüzlüğe erdiği dünyanın geçici olduğu bildirilmiştir. 

Hz. Îsâ 129 Şifa veren ve ölüleri dirilten nefesi sevgilinin nefesine 

teşbih edilerek sevgilinin aşkından bitap düşmüş âşığına 

şifa vermesi istenmiş, bazen de kıyamet yaklaşınca 

Mesih’in gökten inip insanları kurtaracağı inancına 

değinilerek sevgilinin gelip âşığını kurtarmasına işaret 

edilmiştir. 

Hz. İshak 7 Kurban edileceğini bilse bile âşığın sevgili uğrunda 

ölümü göze almasına değinilmiştir. 

Hz. İsmâil 9 Âşığın sevgilisine karşı olan sadakati bildirilmiştir. 

Hz. Lokman 10 Sevgilinin yüceliğini belirtmek için bilgisine başvurulmuş 

O’nun bilgisinin karşısında ölümlü olan insanın bilgisinin 

bir değerinin olmadığı anlatılmıştır. 

Hz. Lût 3 Helak olan kavmini, âşığın sevgiliye kavuşma ümidinde 

olan virane gönlüne teşbih edilmiştir. 

Hz. 

Muhammed 

(s.a.s) 

 

133 Mi’raca yükselmesi aşığın sevgilisine kavuşmasına 

benzetilmiştir. Nurani güzelliğinin de ilâhî sevgilinin 

nurundan aldığı bildirilmiştir. 



155 
 

 
 

Hz. Mûsâ  

 

176 Âşığın gece vakti Hz. Mûsâ’nın gördüğü ateşin peşinde 

olduğu bildirilmiş, asaya ve beyaz bir ele sahip olunsa da 

asıl dayanağın ve nurun sevgili olduğundan 

bahsedilmiştir. 

Hz. Nûh 49 Günümüzde dünyevi telaşlar tufana, Nûh (a.s) da bu 

telaşlardan kurtaran sevgiliye benzetilmiştir. 

Hz. Sâlih 5 Semud kavminin sonunu getiren devenin haykırışını 

insanlığın sonunu getirecek olan İsrafil’in suruna teşbih 

edilmiştir. 

Hz. 

Süleyman 

89 Bazen padişahlık tahtı gönül tahtına benzetilmiş, bazen 

Hz. Süleyman’a cinlerin bile tâbi olmasından dolayı 

sevgilinin yerine koyulmuş, bazen de yüzüğün üstündeki 

mühür, sevgilinin dudağına teşbih edilmiştir. 

Hz. Yahyâ 3 Cehennem korkusuyla sürekli üzgün olmasına değinilmiş 

ve peygamber olsa bile sevgilinin huzurunda değersiz 

olduğu bildirilmiştir. 

Hz. Yakûb 

ve 

Hz. Yûsuf 

222 Hz. Yûsuf’un güzelliği sevgiliye, atıldığı kuyu nefse veya 

insanı öldüren gama, kurt, insanın içindeki kötülüğe, Hz. 

Yakûb’la kavuşması da âşığın sevgilisine kavuşmasına 

teşbih edilmiştir. 

Hz. Yûnus 12 Balığın karnında Allah’ı zikreden Hz. Yunus’un Hakk’ın 

katında üstün olduğu bildirilmiş ve salikin nerede olursa 

olsun Allah’ı anması gerektiğini bildirilmiştir. 

Hz. 

Zülkarneyn 

2 Aşığın gönlüne taht kuran sevgili Hz. Zülkarneyn’e 

benzetilmiştir. 

 



156 
 

 
 

Dört Halife 

Hz. Ebû 

Bekir 

11 Mağarada Hz. Muhammed’le (s.a.s) birlikte kalmasına, 

onu aşkla korumasına değinilmiş ve dostluğu sevgiliye 

duyulan aşka benzetilmiştir. 

Hz. Ömer 15 Allah’ın kurduğu tuzağın en hayırlısı olduğu anlatılmış ve 

Hz. Muhammed’i (s.a.s) öldürmek uğruna çıkılan yolda 

âşık olarak dönülmesine değinilmiştir. 

Hz. Osman 7 Geçmişi geride bırakmak gerektiğini anlatırken Hz. 

Ömer’in şehit edildikten sonra yerine Hz. Osman’ın 

geldiğinden bahsedilmiştir. 

Hz. Ali 27 Dünya işlerini bir kenara bırakıp tebliğ yolunda 

ilerleyenin Hz. Ali’yi örnek alması ve onun gibi nefsini 

bir kenara bırakması gerektiği bildirilmiştir. 

Diğer Dinî Şahsiyetler 

Ashâb-ı 

Kehf 

14 İnsanın gönlünü batıla kaptırdığı bir çağda sevgili 

yolunda olan gençlerin yıllarca uyusa bile Allah katında 

uyanık olduğunu ve gönüllerinin aşkla dolduğu 

bildirilmiştir.  

Âzer 10 Sevgiliye benzetilerek yaptığı pıtlar, sevgilinin elinde 

oyuncak olan âşığa teşbih edilmiştir. 

Bâyezîd-i 

Bestâmî 

22 İlâhî aşk şarabından içen saliklerden olduğu bildirilmiş ve 

aşk yolunda ilerleyenlerin Bâyezîd’le aynı mecliste şarap 

içmesi gerektiğine temas edilmiştir.  

Ca’fer-i 

Tayyar 

19 Dervişin aşk uğruna çıktığı dikenli ve taşlı yolun sonunda 

kanatlarla mükâfatlandırılmasına işaret edilmiştir. 



157 
 

 
 

Cüneyd-i 

Bağdâdî 

10 Aşk yolunda olanlara yoldaş olacak ve aşk meclisinde 

dostluk edecek kişilerin, Cüneyd gibi âşıklar olacağı 

bildirilmiştir. 

Ebû Cehil 7 Kendini geliştirmemiş bilgisizler ve Hakk’a âşık olanları 

anlamayıp meczup gibi görenler, Ebû Cehil’e teşbih 

edilmiştir. 

Ebû 

Hureyre 

9 Ebû Hureyre’nin heybesi âşığın gönlüne benzetilmiş ve 

sevgilinin o gönle sığmayacak kadar yüce olduğuna 

değiniliştir. 

Ebû Leheb 10 Aşktan nasibini almamış basit insanlara teşbih edilmiştir. 

Hallâc-ı 

Mansûr 

37 Âşığın, cahil ve kör toplumun bulunduğu yerde aşktan 

bahsetmesi darağacına götürse bile ölüme gülerek gittiği 

bildiriliştir. 

Hasan 

Hüseyin 

9 İki kardeşin de şehit edilmesine değinilerek, aşk uğruna 

canını hiçe sayan salih kullara temas edilmiştir. 

Hüsameddin 

Çelebi 

9 Mevlânâ’nın müridi olan Hüâmeddin Çelebi, övülmek 

amacıyla bazı yerlerde gazellerin makta beytinde mahlas 

olarak kullanılmıştır. 

İbrahim 

Edhem 

9 Aşk şarabı içmiş âşığa teşbih edilmiştir.  

Kârûn 26 Dünya peşinde koşanların akıbeti Kârûn’a benzetilmiştir. 

Yezîd  7 Müslümanlar arasında kan dökülmesine sebep olduğu için 

zalim olarak nitelendirilmiş ve kötü kalpli insanlar 

Yezid’e teşbih edilmiştir. 

 



158 
 

 
 

Mitolojik Şahsiyetler: 

Cem veya 

Cemşid 

8 Kadehin dünyada olup biteni ayan beyan göstermesi 

gönül gözüne benzetilmiştir. 

Feridun 6 İnsanoğlunun hak ettiğini sonunda alacağı ve etrafında 

Gâve gibi yol göstericiler olması gerektiği bildirilmiştir. 

Hüsrev 

Şirin 

Ferhad 

36 Aşk uğruna yapılanların mübah olduğu bildirilmiştir.  

Leyla ile 

Mecnun 

66 Mecnûn’un Leylâ’ya olan aşkından gönül perdesinin 

açılmasına değinilmiş, Hakk’a olan âşıklar da Mecnûn’a 

benzetilmiştir. 

Mahmud ile 

Ayaz 

16 Ayaz’ın sultan Mahmud’un kölesi olması gibi âşığın da 

sevgilisine köle olduğu belirtilmiştir. 

Rüstem 42 Güçlü kuvvetli bir savaşçının bazen Rüstem gibi olması 

gerektiği bildirilmiş, bazen de onun ilâhî sevgilinin 

kudreti karşısında güçsüz olduğuna işaret edişmiştir.  

Vâmık ile 

Azrâ 

10 Âşık, aşkı arayan Vâmık’a sevgili de Azrâ’ya teşbih 

edilmiştir. 

Vîs ve 

Râmîn 

10 Diğer âşıklarla birlikte kullanılmış ve aşktan haberi 

olmayanların onların halinden anlamayacağına işaret 

edilmiştir. 

 

  



159 
 

 
 

KAYNAKÇA 

Ahmet Cevdet Paşa. (1997).  Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefâ. İstanbul: Akit. 

Akalın, K. H. (2014). “Yunan-Roma Uygarlığında İnsan-Tanrılara Tapınma Töreni 

Olarak: Kilise Ekmek-Şarap Ayini”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, (41), 130-160. 

Albayrak, N. (1993). “Cem”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, VII, 279-280. 

Ateş, A., “Ölülerin Nasıl Diriltildiğinin Kuşlar Üzerinden Hz. İbrahim’e Gösterilmesi 

(Bakara 260. Ayetin Anlamı ile İlgili Bir Değerlendirme)”, İ.Ü. İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 7(1), 2016, 9-34. 

Ateş, S. (1993). “Cüneyd-i Bağdâdî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, VIII, 119-121. 

Attar, F. (1336 hş). Tezkiretü’l Evliyâ. Tahran: Mektebetü’l Edebiyatü’l Mühtessati. 

Aydınoğlu, C. (2010). Hz. İbrahim’den Bugüne İnsanlığın Direniş Tarihi. Ankara: 

Evren Yayınları. 

Ayvallı, R. (2009). İki Cihan Güneşi Hazreti Muhammed’in Hayatı. İstanbul: Berekât 

Yayınevi.  

Batuk, C. (2006). “Nemrud”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XXXII, 554-555. 

Bayer, İ., “Mûsâ Kıssasında Yer Alan “Ateşte Olan/Olanların Kimliği Üzerine 

Tartışmalar”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 17(1), 2017, 43-62. 

Berki, A. H. ve Keskioğlu, O. (2014). Hâtem’l Enbiyâ Hazreti Muhammed ve Hayâtı. 

Ankara: DİB Yayınları. 

Bolay, S. H. (1988). “Âdem”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, I, 358-363. 

Cebecioğlu, E. (1988). “Hallac-ı Mansûr”. Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi 

Dergisi, XXX, 329-350.  



160 
 

 
 

Cebecioğlu, E. (2005). Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü. İstanbul: Anka 

Yayınları.  

Celâleddin Muhammed b. Muhammed Mevlevî. (1386 hş). Mesnevî-yi Manevi. Tahran: 

Hermes.  

Cilacı, O. (1997). “Havâri”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XVI, 513-516. 

Çakan, İ. L. ve Solmaz, N. M. (2020). Kur’ân-ı Kerîm’e Göre Peygamberler ve Tevhid 

Mücadelesi. İstanbul: Ensar Neşriyat. 

Çelebi, İ. (2008). “Rüya”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı, XXXV, 306-309. 

Çelebi, İ. (1998). “Hızır”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı, XVII, 406-409. 

Demircan. A. (2009). “Sevr Mağarası”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, XXXVII, 5-6. 

Demirci, K. Ve Çelebi, İ. (2019). “Deccal”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, IX, 69-72. 

Döğüş, S. “Anadolu’da Hızır-İlyas Kültü ve Hıdırellez Geleneği”, Türk Kültürü ve Hacı 

Bektaş Velî Araştırma Dergisi, (74), 2015, 77-100. 

Durmuş, İ. ve Yazıcı, T. (2003). “Leylâ ve Mecnûn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, XXVII, 159-160. 

Ebû Cafer Muhammed Bin Cerîr’üt Taberî. (2021). Tarih-i Taberî. (Çev.: M. Faruk 

Gürtunca). İstanbul: Sağlam Yayınevi. 

Eflâkî, A. (1973). Âriflerin Menkıbeleri I-II. (Çev.: Tahsin Yazıcı). İstanbul: Hürriyet 

Yayınları. 

Erkan, M. (1999). “Hüsrev ve Şîrin”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, XIX, 53-55. 

Ersöz, İ. (1991). “Ashâb-ı Kehf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, III, 465-467. 



161 
 

 
 

Fayda, M. (1994). “Ebû Bekir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı X, 101-108. 

Fayda, M. (2020). “Muhammed”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı XXX, 406-421. 

Fayda, M. (2007). “Ömer”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XXXIV, 44-51. 

Ferîdûn İbn-i Ahmed Sipehsâlâr. (2020). Menâkıb-ı Hazreti Mevlânâ Celâleddîn-i 

Rûmî. (Çev.: Ahmed Avni Konuk).  

Fığlalı, E. R. (1989). “Ali”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, II, 371-374. 

Fığlalı, E. R. (1997). “Hasan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XVI, 282-285. 

Fığlalı, E. R. (1998). “Hüseyin”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XVIII, 518-521. 

Güç, A. (2009). “Sâlih”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı, XXXVI, 32-33. 

Gündüzöz, S. (2004). “Kur’ân Anlatımında Paradigmatik Yapı: Yusuf Kıssası Örneği”. 

Ekev Akademi Dergisi, 8(18), 61-73. 

Gündüz, Ş. (2003). “Maniheizm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XXVII, 575-577. 

Hamîdullah, M. ve Avcı, C. (2012). “Uhud Gazvesi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, XLII, 54-57. 

Hamîdullah, M. (1998). “Hendek Savaşı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, XVII, 194-195. 

Hamîdullah, M. (1998). “Hudeybiye Antlaşması”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, XVIII, 297-299. 

Harman, Ö. F. (1994). “Dâvûd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, IX, 21-24. 



162 
 

 
 

Harman, Ö. F. (1994). “Eyyûb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XII, 16-17. 

Harman, Ö. F. (1996). “Firavun”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XIII, 118-121. 

Harman, Ö. F. (2000). “İbrâhim”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XXI, 266-272. 

Harman, Ö. F. (2000). “İdrîs”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XXI, 478-480. 

Harman, Ö. F. (2000). “İlyâs”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XXII, 160-162. 

Harman, Ö. F. (2000). “İsâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XXII, 465-472. 

Harman, Ö. F. ve Kurnaz, C. (1998). “Hüdhüd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, XVIII, 461-462. 

Harman, Ö. F. (2001). “Kârûn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XXIV, 519-520. 

Harman, Ö. F. (2000). “Lokman”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XXVII, 205-206. 

Harman, Ö. F. (2000). “Meryem”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XXIX, 236-242. 

Harman, Ö. F. (2020). “Mûsâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XXXI, 207-213. 

Harman, Ö. F. (2007). “Nûh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XXXIII, 224-227. 

Harman, Ö. F. (2010). “Süleyman”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, XXXVIII, 56-60. 

Harman, Ö. F. (2013). “Yakûb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XLIII, 274-276. 



163 
 

 
 

Harman, Ö. F. (2013). “Yûnus”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XLIII, 597-599. 

Harman, Ö. F. (2013). “Yûsuf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı,  XLIV, 1- 5. 

Hizmetli, S. (1991). İslam Tarihi (Başlangıçtan İlk Dört Halife Devrine Kadar). 

Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları. 

İbn Hişam. (1971). Hz. Muhammed’in Hayatı (es-Siretün-Nebeviyye). (Çev.: İzzet 

Hasan ve Neşet Çağatay). Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi. (1971). 

İbn İshâk. (2021). Sîretü İbn İshâk. (Çev.: Selahattin Yıldırım). Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları. 

İçli, A. (2013). “Yusuf Kıssası ve Beyrek Hikâyesinde Gömlek Sembolizmi”, 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 6(26), 267-274.  

İmam Buhârî. (2009). Sahih Buhârî. (Çev.: Soner Duman). İstanbul: Ravza Matbaacılık. 

İmam Müslim. (2020). Sahih Müslim Tercüme ve Şerhi. (Çev.: Ahmed Davudoğlu). 

İstanbul: Şifa Yayınevi. 

İpşirli, M. (1991). “Âsaf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı, III, 455. 

Kahraman, F., “Bir Tefsîr-Kelâm Problemi: Hz. Âdem’in Yasak Ağaca Yaklaşması”, 

Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 15(27) 2013/1, 191-226. 

Kandemir, M. Y. (1994). “Ebû Hüreyre”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, X, 160-167. 

Kapar, M. A. (1994). “Ebû Cehil”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, X, 117-118. 

Kapar, M. A. (1994). “Ebû Leheb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, X, 178-179. 

Kılıç, Ü. (2013). “Yezid”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı. XLIII, 513-514. 

Köksal, M. A. (2021). Peygamberler Tarihi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı. 



164 
 

 
 

Köksal, M. A. (1987). İslâm Tarihi. İstanbul: Şamil Yayınevi. 

Kufacı, O. (2019), “Coğrafyanın Bâkî Divanı’na Aksi: Ülke ve Bölge Adları”, Eski 

Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi [ESTAD], 2 (1), 377-424. 

Kurt, A. O. (2010). “Tâlût”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XXXIX, 552-553. 

Mevlânâ. (2020). Dîvân-ı Kebîr. (Çev.: Abdülbâki Gölpınarlı). İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları. (1941). 

Mevlânâ Celâleddîn Muhammed. (1384 hş). Külliyât-ı Dîvân-ı Şems-i Tebrîzî. Tahran: 

Muhammed. 

Mevlânâ Celâleddîn-i Muhammed-i Mevlevî-yi Rûmî. (1351 hş). Külliyât-ı Şems-i 

Tebrîzî. Tahran: İntişarât-i Emîrkebîr. 

Mürvvetî, S. ve Sâkî, S. (1390 hş). “Berresî-yi tatbîkî-yi kıssâ-i hazret-i Yûsuf der 

Kur’ân-ı Kerîm ve Tevrât”. Marifet-i Edyân, 3(2): 5-24. 

Ocak, A. Y. (1998). “Âb-ı Hayât”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, I, 1-3. 

Onay, A. T. (2021). Açıklamalı Divan Şiiri Sözlüğü Eski Türk Edebiyatında Mazmunlar 

ve İzahı. İstanbul: Bilge Kültür Sanat. 

Öngören, R. (2004). “Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, XXIX, 441-448. 

Öngören, R. (2000). “İbrâhim b. Edhem”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, XXI, 293-295. 

Önkal, A. (1992). “Ca’fer b. Ebû Tâlib”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, VI, 548-549. 

Önkal A. ve Bozkurt N. (1994). “Deve”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, IX, 222-226. 

Öz, M. (2007). “Râfizîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XXXIV, 396-397. 



165 
 

 
 

Öz, M. ve Sarıkaya, M. Y. (2013). “Zülfikar”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, XLIV, 553-556. 

Özaydın, A. (2009). “Sencer”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XXXVI, 507-511. 

Öztürk, M. (2013). “Zülkarneyn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XLIV, 564-567. 

Pala, İ. (2021). Ansiklopedik Divan Şiiri. İstanbul: Kapı Yayınları. 

Safâ, Z. (1372 hş). Târîh-i Edebiyyât der Îrân. (2). Tahran: Firdevs. 

Salihoğlu, M. (2009). “Sâmirî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XXXVI, 78-79. 

Schımmel, A. (2007). “Rumi'nin Nazmında Mesih ve Meryem ile İlgili Şiirsel İmgeler” 

(Çev.: Mehmet Şahin). Türk-İslam Medeniyeti Akademik Araştırmalar Dergisi, 

3(Mevlânâ Özel Sayısı), 155-169. 

Sevgi, H. A. (1998). “Hüsâmeddin Çelebi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, XVIII, 512. 

Sultan Veled. (2017). İbtidâ-Nâme. (Çev.: Abdülbâki Gölpınarlı). İstanbul: İnkılâp. 

Sümer, F. (1989). Eshabü’l-Kehf (Yedi Uyurlar). [Elektronik Sürüm]. İstanbul: Türk 

Dünyası Araştırmaları Vakfı. 

Şahan, Ramazan. (2019)."Hz. İbrahim’in Konukları Bağlamında Kur’an’da Lafzî 

Müteşabih", Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 15, 

244- 280. 

Şahin, R., “Eyyûb Peygamberin Hastalıkla İmtihanı”, Osmanlı Araştırmaları Dergisi, 

18(Aralık), 2022, 205-231 

Şemîsâ, S. (1375 hş). Ferheng-i Temîhât. Tahran: Mecid.  

Tirmîzî. (t.y.). Sünen-i Tirmîzî Tercümesi. (Çev.: Osman Zeki Mollamehmetoğlu). 

İstanbul: Yunus Emre Yayınevi. 

Tosun, N. (2013). “Zünnûn el-Mısrî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, XLIV, 575-576. 



166 
 

 
 

Tümer, G. (1991). “Âzer”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı, IV, 316-317. 

Tümer, G. (1993). “Circîs”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, VIII, 26. 

Uludağ, S. (1992). “Bâyezîd-i Bistâmî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, V, 238-241. 

Uludağ, S. (1997). “Hallac-ı Mansûr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, XV, 377-381. 

Uludağ, S. (1998). “Hırka”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XVII, 373-374. 

Uludağ, S. (2009). “Sidretü’l Müntehâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, XXXVII, 151-152. 

Uzun, M.İ. (2008). “Rûhulkudüs”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XXXV, 217-218. 

Uzun, M.İ. (2010). “Süreyyâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, XXXVIII, 162-164. 

Tokmak, A. N. (2012). “Vâmık ve Azrâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, XLII, 503-504. 

Waardenburg, J. (2004). “Meryem”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, XXIX, 306-309. 

Yâhakkî, M. C. (1386hş). Ferheng-i Esâtîr ve Dâstân-i Vârehâ der Edebiyât-i Fârsî. 

Tahran: Ferheng-i Muasır.  

Yar, E. (2006). “Hz. İbrahim ve Akılcı Metodu”, Kelam Araştırmaları Dergisi, 4(2), 87-

104. 

Yaylalı, Y. (2017). “İbn Yemîn’in Gazellerinde Çiçekler, Ağaçlar ve Meyveler”, ilted: 

İlahiyat Tetkikleri Dergisi, 48, 271-297. 

Yaylalı, Y. (2014). “Klasik Fars Şiirinde Hz. Nuh”, Şarkiyat Mecmuası, (25), 233-261.  



167 
 

 
 

Yazıcı, T. (1995). Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı, XLII, 503-504. 

Yücetürk, O. S. “Belkıs”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı, XII, 396. 

Yıldırım, N. (2008). Fars Mitolojisi Sözlüğü. İstanbul: Kabalcı. 

Yıldız, H. D. (Ed.). (1989). Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi. İstanbul: Çağ 

Yayınları.  

Yiğit, İ. (2007). “Osman”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı, XXXIII, 438-443. 

  



168 
 

 
 

DİZİN 

Abdulmuttalib, 49 

Abdülbâki Gölpınarlı, VIII, 163, 164 

Ahmed, 36, 37, 45, 49, 50, 53, 58, 59, 

73, 80, 103, 126, 161 

Amr b. Hişam, 118 

Arap, 141 

Âsaf, 73, 162 

Ashâb-ı Kehf, IV, 111, 112, 113, 153, 

157, 161 

Attâr, 3 

Ayaz, V, 145, 146, 159 

Âzer, IV, VIII, 27, 30, 31, 113, 114, 

153, 157 

Azrâ, V, 149, 150, 151, 152, 153, 159, 

164 

Bahâeddin Veled, VI, VII, 1, 3 

Bâyezîd-i Bestâmî 

Bâyezîd, IV, 2, 33, 71, 114, 115, 116, 

118, 133, 134, 153, 157, 164 

Bedir, 51 

Belh, VI, VIII, 1, 129 

Belkıs, III, 77, 78, 79, 164 

Bîsütun, 138 

Burak, 50, 54 

Bünyâmin, IV, 82, 96, 97, 153 

Ca’fer-i Tayyâr 

Ca’fer, IV, 116, 117, 153 

Câlût, I, 13, 14 

Cebrail, 32, 37, 38, 40, 48, 49, 50, 54, 

56, 70, 92, 109 

Cem 

Cemşîd, V, 135 

Circîs, I, 11, 12, 153, 154 

Cüneyd-i Bağdâdî 

Cüneyd, IV, 115, 117, 118, 122, 157 

Dahhak, 136, 137 

Deccal, 11, 41, 42 

Dicle, 123, 127 

Dokyanus, 111 

Ebû Bekir, IV, 2, 50, 51, 56, 102, 103, 

104, 105, 106, 108, 153, 157, 161 

Ebû Cehil, IV, 50, 51, 118, 119, 153, 

158 

Ebû Hasan, 109, 110, 153 

Ebû Hureyre, IV, 104, 108, 120, 121, 

153, 158 

Ebû Leheb, IV, 50, 119, 121, 122, 153, 

158 

Ebû Tâlib, 49, 50, 116 

Ebû Yezid, 2 

Ebû’l Kasım, 49 

Edhemoğlu, 44, 129, 130 

Eflâkî, 1, 2, 3, 4, 128, 161 

Emevî, 133 

ene’l-Hak, 122, 123, 124, 125 

Fahreddin Es’ad Cürcânî, 151 

Ferhad, V, 138, 139, 140, 141, 153, 159 

Ferîdun, V, 136, 137, 138, 153 

Fîhi Mâ Fîh, 3 

Firavun, III, 58, 59, 62, 63, 64, 65 

Gâve, 137, 159 

Habeş, 53, 116 

Hacer, 32, 45 

Halep, 1 

Halil, 26, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 45 

Hallac-ı Mansûr 

Mansûr, 44, 160, 164 

Hallâc-ı Mansûr 

Mansûr, IV, 44, 122, 123, 124, 125, 

153, 158 

Hamuş, 4 

Hannâne, III, 54, 55 

Hârûn, 35, 59 

Havâri, 36, 37, 160 

Hayber, 109 

Heft-Han, 147, 149 

Hendek, 51, 161 

Hîra, 49 

Hristiyan, 11 

Hudeybiye, 52, 161 

Huten 

Hıtâ, 48, 70 

Hüdhüd, III, 76, 77, 78, 79, 162 

Hüsâmeddin Çelebi 

Hüsâmeddin, IV, 4, 128, 153, 163 

Hüsrev, V, 20, 138, 139, 140, 153, 159 

Hz. Âdem 

Âdem, I, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 153, 154, 

162 

Hz. Ali, IV, 50, 106, 108, 109, 110, 

126, 147, 153, 157 

Hz. Dâvûd 



169 
 

 
 

Dâvûd, I, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 73, 

153, 154 

Hz. Ebû Bekir 

Ebû Bekir, 56, 102, 103 

Hz. Eyyûb 

Eyyûb, I, II, 17, 18, 19, 20, 153, 154 

Hz. Hamza, 51 

Hz. Hasan 

Hasan, 110, 126, 127 

Hz. Hatice, 49, 50, 108 

Hz. Havvâ, I, 6, 8, 9, 10 

Hz. Hızır 

Hızır, II, 21, 22, 23, 24, 25, 35, 153, 

154 

Hz. Hüseyin 

Hüseyin, 126, 127, 133 

Hz. İbrâhim 

İbrâhim, II, 12, 26, 27, 28, 29, 30, 31, 

32, 33, 44, 45, 81, 92, 99, 113, 153, 

155 

Hz. İdrîs 

İdrîs, II, 34, 153, 155 

Hz. İlyas 

İlyas, 22, 153 

Hz. İlyâs 

İlyâs, II, 35, 155 

Hz. Îsâ 

Îsâ, II, 36, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 43, 

44, 48, 52, 53, 79, 131, 153, 155 

Hz. İshak 

İshak, II, 12, 17, 32, 44, 45, 50, 92, 

102, 105, 153, 155 

Hz. İsmâil 

İsmâil, II, 32, 33, 44, 45, 46, 153, 155 

Hz. Lokman 

Lokman, II, 46, 47, 153, 155 

Hz. Lût 

Lût, II, 32, 48, 153, 155 

Hz. Meryem 

Meryem, II, 36, 38, 39 

Hz. Muhammed, 51 

Muhammed, II, III, 1, 2, 48, 49, 50, 

51, 52, 53, 54, 55, 56, 57, 102, 103, 

104, 105, 106, 107, 108, 109, 110, 

116, 118, 119, 120, 121, 126, 127, 

153, 155, 157, 160, 161, 162, 163 

Hz. Mûsâ 

Mûsâ, III, 3, 13, 21, 22, 25, 58, 59, 

60, 61, 62, 63, 64, 65, 130, 132, 

153, 156, 160 

Hz. Nûh 

Nûh, III, 28, 33, 47, 66, 67, 68, 69, 

70, 71, 153, 156 

Hz. Osman 

Osman, IV, 107, 108, 109, 153, 157 

Hz. Ömer 

Ömer, IV, 104, 105, 106, 107, 153, 

157 

Hz. Sâlih, III, 71, 72, 153, 156 

Hz. Süleyman 

Süleyman, III, 73, 74, 75, 76, 77, 78, 

79, 153, 156 

Hz. Yahyâ, III, 79, 80, 153, 156 

Hz. Yakûb, III, IV, 81, 82, 85, 86, 87, 

88, 92, 96, 97, 98, 153, 156 

Hz. Yûnus 

Yûnus, IV, 99, 100, 101, 118, 153, 

156 

Hz. Yûsuf 

Yûsuf, 81, 82, 83, 84, 85, 86, 89, 90, 

91, 92, 93, 94, 95, 96, 97, 98, 153 

Hz. Zülkarneyn, IV, 101, 102, 153, 156 

Irak, 126 

İblis, 5, 6, 7, 8, 9 

İbn Selâm, 141 

İbrâhim b. Edhem, V, 129, 153, 163 

İfrit, 74 

İran, VI, 1, 107, 122, 135, 136, 147 

İskender, 22 

İsrailoğulları, 13, 36, 37, 40, 59, 80 

Kâbe, II, 32, 33, 52 

Kâmil-i Tebrîzî, 2 

Kârûn, V, 41, 60, 63, 130, 131, 132, 

133, 137, 153, 158, 162 

Kays, 141 

Ken’an, 85, 86, 96, 98 

Kerbela, 126 

Keykâvûs, 147 

Kıtmir, 111, 112, 113 

Kızıldeniz, 59 

Konya, 1, 2, 3, 108, 128 

Kûfe, 126 

Leylâ, V, 141, 142, 143, 144, 145, 152, 

153, 159 

Mahmud, V, 145, 146, 159 



170 
 

 
 

Mani, 114 

Mecâlis-i Seb‘a, 3 

Mecnûn, V, VIII, 141, 142, 143, 144, 

145, 152, 153, 159 

Mecüc, 102 

Medain, 138 

Medine, 50, 51, 56, 102, 108, 126, 133 

Medyen, 58, 59, 61 

Mekke, 32, 45, 49, 50, 51, 52, 54, 121, 

133 

Mektûbat, 4 

Menâkıbu’l Ârifîn, 2, 128 

Mesih, II, 37, 39, 40, 41, 42, 155 

Mesnevi, 3, 4, 128 

Mesud, 145 

Mevlânâ, VI, VII, VIII, 1, 2, 3, 4, 6, 7, 

8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 

19, 20, 23, 24, 25, 26, 27, 28, 29, 30, 

31, 32, 33, 34, 35, 36, 37, 38, 39, 40, 

41, 42, 43, 44, 45, 46, 47, 48, 52, 53, 

54, 55, 56, 57, 58, 59, 60, 61, 62, 63, 

64, 65, 66, 67, 68,69, 70, 71, 72, 73, 

74, 75, 76, 77, 78, 79, 80, 82, 83, 84, 

85, 86, 87, 88, 89, 90, 91, 92, 93, 94, 

95, 96, 97, 98, 99, 100, 101, 102, 103, 

104, 105, 106, 107, 108, 109, 110, 

112, 113, 114, 115, 116, 117, 118, 

119, 120, 121, 122, 123, 124, 125, 

126, 127, 128, 129, 130, 131, 132, 

133, 134, 135, 136, 137, 138, 139, 

140, 141, 142, 143, 144, 145, 146, 

147, 148, 149, 150, 151, 152, 154, 

158, 161, 163 

Mısır, 36, 42, 58, 59, 61, 64, 81, 82, 84, 

85, 86, 90, 91, 92, 94, 95, 96, 97, 98, 

126 

Mihîn Bânû, 138 

Moğol, 1 

Muaviye, 126, 133 

Mûbed, 151 

Murtazâ, 104, 109, 110, 153 

Mustafa, 52, 53, 54, 55, 56, 57, 104, 

122 

Mûte, 116 

Nasıra, 36 

Nemrud, II, 26, 27, 28, 29, 30, 113, 155, 

160 

Nil, 58 

Nur Dağı, 49 

Râfizî, 106 

Rahş, 147 

Râmîn, V, 151, 152, 153, 159 

Rûhu’l emîn, 70 

Rum, 53, 138 

Rüstem, V, 147, 148, 149, 153, 159 

Sam, 37 

Sâmirî, 59, 163 

Sehl b. Abdullah et-Tüsterî, 142 

Selahaddîn-i Zerkûb 

Selahaddîn, 4 

Semud, 48, 71, 72, 156 

Senâi, 3 

Sencer, 139 

Sevr Dağı, 51, 56 

Seyyid Burhaneddin, VI, VII, 1 

Sidretü’l Müntehâ, 142 

Simurg, 147 

Sultan Veled, 1, 2, 3, 128, 164 

Suriye, 51, 85 

Şam, 1, 2, 3, 49, 108, 126 

Şapur, 114 

Şems, VI, VIII, 1, 2, 3, 4, 58, 61, 82, 83, 

85, 91, 92, 108, 128, 135, 144, 145, 

146, 153, 154, 163 

Şemseddîn-i Perende, 2 

Şems-i Tebrîzî, VI, 1, 2, 61, 85, 91, 108, 

144, 146, 163 

Şimr, 126 

Şîrîn, V, 138, 139, 140, 153 

Tâlût, 13, 14, 163 

Târeh 

Târah, 113 

Tebriz, 1, 61 

Tehmten, 147 

Tûr, 58, 59, 60, 61, 62, 122 

Türk, VI, 1, 161, 162, 163, 164 

Uhud, 51, 161 

Uriya, 16 

Vâmık, V, 149, 150, 151, 152, 153, 159, 

164 

Vîs 

Veys, V, 151, 152, 153, 159 

Yahudi, 51, 81 

Yecüc, 102 

yed-i beyza, 59 



171 
 

 
 

Yezîd, V, 115, 116, 126, 127, 128, 133, 

134, 153, 158 

Yunan, 149 

Yûsuf, III, IV, VIII, 17, 42, 53, 64, 65, 

80, 81, 82, 83, 84, 85, 86, 87, 88, 89, 

90, 91, 92, 93, 94, 95, 96, 97, 98, 99, 

101, 153, 156 

Zeyd b. Harise, 50 

Züleyha, IV, 81, 82, 92, 93, 94, 95, 153 

Zülfikar, 108, 109, 163 

Zülkifl, 34 

Zünnûn el-Mısrî, 118, 164 

 

  



172 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Adı Soyadı Rabia ARAS 

Doğum Yeri ve Tarihi 

Eğitim Durumu 

Lisans Öğrenimi 

Yüksek Lisans Öğrenimi 

Bildiği Yabancı Diller 

İş Deneyimi 

Çalıştığı Kurumlar 

İletişim 

E-Posta Adresi 

Tarih 2024 


