
         

 

 

 

CEZAYİR BAĞIMSIZLIK MÜCADELESİNDE KADININ 

ROLÜ: ZOHRA DRİF 

 

 

 

Saadet ÇELİK 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Mustafa Nail ALKAN 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

ULUSLARARASI İLİŞKİLER ANABİLİM DALI 

AFRİKA ÇALIŞMALARI  

 

 

OCAK 2024 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



CEZAYİR BAĞIMSIZLIK MÜCADELESİNDE KADININ ROLÜ: 

ZOHRA DRİF 

 

 

 

 

 

Saadet ÇELİK 

 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

ULUSLARARASI İLİŞKİLER ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

 

OCAK 2024 

 



ETİK BEYAN 

 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Tez Yazım Kurallarına uygun olarak 

hazırladığım bu tez çalışmasında; tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve 

dokümanları akademik ve etik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, tüm bilgi, belge, 

değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına uygun olarak 

sunduğumu, tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak 

kaynak gösterdiğimi, kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, bu 

tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu, bildirir, aksi bir durumda aleyhime 

doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan ederim.   

 

 

 

Saadet ÇELİK 

25/01/2024 

 



 

 

 



iv 

CEZAYİR BAĞIMSIZLIK MÜCADELESİNDE KADININ ROLÜ: ZOHRA DRİF 

(Doktora Tezi) 

Saadet ÇELİK 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

Ocak 2024 

ÖZET 

Bu tez, modernleşme ve sömürge arasındaki ilişkinin düğümlendiği Cezayir’de 132 yıl gibi 

uzunca ve zorlu geçen Fransız sömürge tahakkümünün kırılmasında ve ülkenin bağımsızlık 

mücadelesinin kazanılmasında kadınların başat rollerini mercek altına almaktadır. Bağımsızlık 

hareketlerinin başlangıcı olan 1954 ve bağımsızlığın kazanıldığı 1962 tarih aralığı dikkate 

alınarak yazılan ilgili tez, post-kolonyalizme geçişte kadınların dönüştürücü rolünü Zohra Drif  

özelinde irdelemektedir. Savaşların gizli kahramanları olmasına rağmen literatürde 

kendilerine fazla yer verilmeyen Afrikalı kadınların fırsat verildiğinde neler yapabileceğini, 

Cezayir’in Fransaya karşı verdiği mücadelede görülmektedir. Açılayıcı ve betimleyici analize 

dayalı bir yöntemle yürütülen çalışmada, araştırma sorusu olarak Cezayir’in bağımsızlık 

mücadelesinde “Zohra Drif’in” nasıl ve ne etkide rol oynadığı sorgulanmaktadır. Makale ve 

kitapların yanında, Drif’in kişisel anı niteliğindeki dökümanlar, döneme ayna tutan 

belgeseller, röportaj, film ve çevrimiçi kaynaklar veri kaynağı olarak kullanılmıştır. 

Çalışmada, Cezayir bağımsızlık savaşının önemli kadın figürlerinden olan Zohra Drif’in şahsi 

mücadelesi, Cezayirli kadınların bağımsızlığa olan katkılarını somut veriler ışığında net bir 

şekilde ortaya çıkarmıştır. Görece ikincil planda görülen Afrikalı kadınların, bağımsızlık 

mücadelesi gibi özel dönemlerde ataerkil yapının sınırları dışına çıkarak sosyal dayanışma 

ruhunu inşa ettiği bu çalışmanın önemli çıkarımlarındandır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bilim Kodu               : 114101  

Anahtar Kelimeler  : Modernleşme, Ulusçuluk, Ulus Devlet, Bağımsızlık, Kuzey 

Afrika, Cezayir, Kadın. 

 

Sayfa Adedi              : 343  

Tez Danışmanı : Prof. Dr. Mustafa Nail ALKAN  



v 

THE ROLE OF WOMEN IN THE ALGERIAN INDEPENDENCE STRUGGLE:  

ZOHRA DRİF 

(PhD Thesis) 

Saadet ÇELİK 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ UNIVERSITY 

THE INSTITUTE OF GRADUATE STUDIES 

January 2024 

ABSTRACT 

This thesis focuses on the agency roles of women in gaining independence struggle and 

challenging French colonialism in Algeria, where the relationship between modernization and 

colonization has been intertwined for 132 years. Considering the period from the beginning of 

the independence movements in 1954 to the achievement of independence in 1962, the thesis 

examines the transformative role of women in transitioning to post-colonialism, specifically 

scrutinizing agency of Zohra Drif. Despite being the hidden heroes of wars, African women, 

who are not extensively represented in the literature, this thesis demonstrates capability of 

African women once given the opportunities in Algeria's independence process against France. 

The study, carried out with explanatory and descriptive analysis, seeks to answer how and to 

what effect "Zohra Drif" played a role in  the fight for  independence of Algeria. In addition 

to articles and books, Drif's personal memoirs, documentaries reflecting the era, films, and 

online sources were used as data sources. This study demonstrates that Zohra Drif's personal 

struggle, who was one of the significant figures in Algerian War of Independence, reveals 

explicit contributions of female figures in to independence. This research has also argued that 

African women, which has long been disregarded as passive actors in the patriarchal structure 

of society, are one of the key players in establishing the solidarity spirit at the time of 

independence war. 

 

 

 

 

 

 

 

Science Code : 114101  

Key Words : Modernization, Nationalism, Nation State, Independence, 

NorthAfrica, Algeria, Women. 

 

Page Number : 343  

Supervisor : Prof. Dr. Nail ALKAN  



vi 

TEŞEKKÜR 

 

Kadınların toplum içerisinde birey olarak kişilik kazanması coğrafya ve zamana 

bağlı olarak değişkenlik göstermektedir. Kadınlar, pasif/edilgen bir statüden 

toplumları ve devletleri dönüştüren birer aktör olma yolunda tarihte örneklerine 

rastlayabileceğimiz gizli kahramanlardır. Afrika kıtasında, kadının özgürlük mücadele 

serencamına örnek teşkil edecek kadınların varlığı bu bağlamda çok kıymetlidir. Zira, 

toplumsal olarak ataerkil bir yapı içerisinden neşet eden Cezayirli kadın direnişçi 

Zohra Drif’in hikayesi bu çalışmanın temel nüvesini oluşturmaktadır. Cografyalar, 

mekânlar ve zamanlar değişse de fırsat verildiğinde kadının ekonomik, toplumsal ve 

sosyo-kültürel ve askeri dönüştürücü rolü Zohra Drif özelinde kendimden bir parça 

hissetmeme imkan tanımıştır. Yakaladığım bu duygudaşlık hali, yabancısı olduğum 

bir dilde, kültürde çalışma yürütüyor olmanın ve pademinin getirdiği zorluklar 

karşısında motive edici olduğunu söyleyebilirim.  

Kurduğum gönül bağıyla birlikte çalışmanın bu nihai hale gelmesinde katkısı 

olan kurum ve isimleri de buraya not düşmek isterim. Öncelikle doktora öğrenim 

sürecimde “Afrika Çalışmaları” alanında almış olduğum YÖK 100/2000 burs imkânını 

veren Yüksek Öğretim Kurumu’na, Afrika bilhassa kadın üzerine akademik bir 

çalışma  yürütmemde  belirleyeci rolü olan ve bu vesileyle alana nacizane bir katkı 

sunmamı sağlayan ilk danışman hocam Prof. Dr. Suna Timur Ağıldere’ye, ilk 

danışmanımın Paris Büyükelçiliği Eğitim Müşaviri olarak göreve başlamasından ötürü 

çalışmanın danışmanlığını üstlenen, destekleyici yaklaşımıyla yardımlarını ve 

katkılarını esirgemeyen değerli danışman hocam Prof. Dr. M. Nail Alkan’a, tez 

komitemde ve jurimde yer alan; çalışmama içtenlikle katkılarını sunan hocalarım Prof. 

Dr. Bilal Karabulut’a ve Prof. Dr. Sedat Cem Karadeli’ye, Dr. Öğr. Üyesi Sibel  Elif 

Özdilek’e, çalışmamın son dönemlerine denk gelen ancak fikirlerini ve önerilerini 

cömertçe paylaşan ve jurimde de yer alarak çok değerli katkılar sunan hocam Doç. Dr. 

Yunus Turhan’a, kaynak edinmem konusunda önemli  katkıları olan Adem Sahabi’ye, 

sürece dair teknik işlemlerin hızlı bir şekilde yürütülmesine önemli destekler sunan 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi’nin Lisansüstü Eğitim Enstitüsü çalışanlarına 

ve  özellikle de Onur Gözüyaşlı’ya çok teşekkür ederim. 



vii 

Şimdi de ismini anmadan geçemeyeceğim benim için çokça kıymetli olan, bu 

sürecin çok daha öncesinde olduğu gibi doktora sürecinde de her adımda desteğini 

duyumsadığım, özveri ve sabırla bilgisini, tecrübelerini paylaşan, çalışmanın önemli 

mimarlarından ve danışmanlarından biri olarak gördüğüm hocam Prof. Dr. Şükrü 

Aslan’a teşekkürü bir borç bilirim. Son olarak ve de en önemlisi varlıklarıyla kendimi 

çok şanslı hissetiğim, 6 Şubat depremiyle birlikte geçirilen zor zamanlara rağmen 

maddi ve manevi olarak her zaman yanımda olan aileme en içten teşekkürlerimi 

sunmak isterim. Ayrıca benim için önemli olan ve belirtmem gereken bir başka husus 

ise 6 Şubat 2023 depremini yaşayanlar adına çalışmamı; 

Annem Zeynep Çelik’e, Babam Memet Çelik’e, 

Ablam Feride Çelik’e, yeğenlerim Aren ve Maya Çelik’e ithaf ediyorum. 

 

 

 

 

 

 

  



viii 

İÇİNDEKİLER 

 

Sayfa 

ÖZET........................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ................................................................................................................. v 

TEŞEKKÜR ................................................................................................................ vi 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... viii 

TABLOLARIN LİSTESİ ........................................................................................... xii 

ŞEKİLLERİN LİSTESİ ............................................................................................ xiii 

RESİMLERİN LİSTESİ ........................................................................................... xiv 

KISALTMALAR ....................................................................................................... xv 

1. GİRİŞ ....................................................................................................................... 1 

2. MODERNLEŞME, ULUSÇULUK, ULUS DEVLET, ULUS KAVRAMLARI 

ÇERÇEVESİNDE KUZEY AFRİKA ve GENEL NİTELİKLERİ ........................... 23 

2.1. Modernleşme ................................................................................................... 23 

2.2. Ulusçuluk ........................................................................................................ 36 

2.3. Ulus-Devlet ..................................................................................................... 42 

2.4. Ulus ................................................................................................................. 52 

2.5. Kuzey Afrika ve Modernleşme Süreci ............................................................ 65 

2.5.1. Kuzey Afrika ve Genel Özellikleri ........................................................ 65 

2.5.2. Kuzey Afrika’da Modernleşme ............................................................. 73 

3. CEZAYİR’DE BAĞIMSIZLIK SAVAŞI, MODERNLEŞME ............................. 91 

3.1. İşgal Öncesi Cezayir ....................................................................................... 91 

3.1.1. Beylerbeyi Dönemi (1546-1587) ........................................................... 95 

3.1.2. Paşalar Dönemi (1587-1656) ................................................................. 96 

3.1.3. Ağalar Dönemi ( 1671-1830) ................................................................ 97 

3.1.4. Dayılar Dönemi (1671-1830) ................................................................ 97 



ix 

Sayfa 

3.2. Fransa’nın Cezayir İşgalinin Sebepleri ........................................................... 99 

3.3. Fransa’nın Cezayir’de Uyguladığı Sömürü Politikaları ve Faaliyetleri ........ 107 

3.3.1. Fransa’nın Kültürel Alana Dair Politikaları ........................................ 108 

3.3.2. Fransa’nın Cezayir’de Uyguladığı Ekonomi Politikaları  ................... 120 

3.3.3. Fransa’nın Cezayir’e Dair Yönetim Politikaları ................................. 132 

3.4. Setif Katliamı ................................................................................................ 138 

3.5. Bağımsızlık Hareketinin Başlamasında Etkili Olan Dış Politikalar ............. 140 

3.5.1. Birinci ve İkinci Dünya Savaşı ............................................................ 140 

3.6. Ulusal Bilincin Ortaya Çıkışı ........................................................................ 145 

3.7. Bağımsızlığa Doğru Giderken ....................................................................... 149 

3.8. Ulusal Bağımsızlık Savaşının Patlak Vermesi .............................................. 152 

4. CEZAYİR BAĞIMSIZLIK MÜCADELESİNDE KADIN: “ZOHRA DRİF” ... 155 

4.1. Cezayir’in Bağımsızlık Mücadelesinde Kadın .............................................. 155 

4.2. Ulusal Kimliğin Oluşumunu Belirleyen Çevresel Faktörler ......................... 169 

4.2.1. Cezayir’de Bir Kadın Savşçı “Zohra Drif” ......................................... 169 

4.2.2. Sömürge Eğitim Süreciyle Oluşan Ulusal Kimlik : “Arap Zohra” ..... 172 

4.2.3. Asimilasyonun Eğitim Çarkından Ulusal Kimliğe Yolculuk .............. 177 

4.3. Zohra’nın Ulusal Bağımsızlıkla ilgili Kararı ................................................ 186 

4.3.1. Üniversite ............................................................................................ 186 

4.3.2. Zohra’nın Bağımsızlık Mücadelesini Başlatanları Araması ............... 192 

4.3.3. Zohra’nın Bağımsızlık Mücadelesini Başlatan Grupla İletişimi ve İlk 

Görevi ............................................................................................................ 195 

4.3.4. Zohra’nın FLN’den Yana Olan Kararına Ailenin Tutumu ................. 202 

4.4. Zohra’nın FLN’deki Faaliyetlerinde Yeni Sürecin Başlagıcı ....................... 204 

4.4.1. FLN’deki Faaliyetlere Yeniden Dönüş ............................................... 204 

4.4.2. Ölüme Gönüllü Olmak: “Milk Bar” Eylemi ....................................... 208 



x 

Sayfa 

4.4.3. Milk Bar Sonrası Bekleyiş .................................................................. 217 

4.5. Casbah’da Bir Kadın Savaşçı ........................................................................ 225 

4.5.1. Ben M'hidi ile Tanışma ....................................................................... 225 

4.5.2. Tecritin Son Bulması ve Yeni Görevler .............................................. 226 

4.5.3. Casbah'a Sürpriz Ziyaret ..................................................................... 229 

4.4.4. Casbah’da Gülebilmek ........................................................................ 229 

4.5.5. Zohra’nın Larbi Ben M'hidi ile Yüzleşmesi ........................................ 230 

4.5.6. Zohra’nın Madalya Alması ................................................................. 232 

4.6. Casbah’da Savaş ............................................................................................ 235 

4.6.1. Bouhiredlere İlk Baskın ....................................................................... 235 

4.6.2. FLN’nin Grev Kararı ........................................................................... 236 

4.6.3. Evde Halka Açık İşkence: “İşkence Çanları Çalarken” ...................... 238 

4.7. Zohra’nın Acı Kayıpları ................................................................................ 241 

4.8. Djamila İçin Avukat Arayışı ......................................................................... 245 

4.9. İşkencenin İki Yüzü ...................................................................................... 246 

4.10. Ölümden Kaçış Yaşamın Rutini.................................................................. 247 

4.10.1. Yaşamın Ensesindeki Ölüm .............................................................. 247 

4.11. FLN’de Etkin Olan Zohra ........................................................................... 248 

4.11.1. Germaine Tillion ile Tanışma ............................................................ 248 

4.11.2. Kadınları Harekete Geçirme ve Si Mourad’ın Ölümü ...................... 251 

4.12. Zohra’nın Yakalanmasında Etkili Olan Koşullar ve Ardından Gelen 

Gelişmeler ............................................................................................................ 253 

4.12.1. Olacakların İşareti ve Casbah’a Elvada ............................................. 253 

4.12.2.Zohra’nın  Gözaltı Süreci ................................................................... 258 

4.12.3. Zohra’nın Tutukluluk Süreci ve Sonrası ........................................... 261 

4.13. Eleştiriler ve Yanıtları ................................................................................. 267 



xi 

Sayfa 

4.14. Dünden Bugüne Zohra Drif ........................................................................ 271 

5. SONUÇ ................................................................................................................ 277 

KAYNAKLAR ........................................................................................................ 289 

EKLER ..................................................................................................................... 297 

EK-1. Resimler ..................................................................................................... 297 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................. 343 

 

 

  



xii 

TABLOLARIN LİSTESİ 

 

Tablo           Sayfa 

Tablo 2.1. Bağımsızlık Sonrası Mısır’da Okula Gidenlerin Sayısı ............................ 80 

Tablo 2.2. Sömürge Döneminde Cezayir’deki Kent Nüfusu ..................................... 85 

 

  



xiii 

ŞEKİLLERİN LİSTESİ 

 

Şekil           Sayfa 

Şekil 2.1. 20. Yüzyılda Cezayirlilerin Başka Ülkelere Göçü ..................................... 84 

Şekil 3.1. 1936’daki Kolon Arazileri ....................................................................... 124 

Şekil 3.2. 1950'de Cezayir'deki Avrupalı Nüfusun Dağılımı ................................... 126 

Şekil 3.3. Cezayirlilerin 19. ve 20. Yüzyıldaki Ekonomik Verileri ......................... 130 

 

  



xiv 

RESİMLERİN LİSTESİ 

 

Resim          Sayfa 

Resim 4.1. Zohra Drif, oturmakta olan Abdelkader amcasının sağında, Kardeşleri ise 

solunda yer almaktadır. ............................................................................................ 171 

Resim 4.2. Zohra’nın annesi Saadi Drif ................................................................... 179 

Resim 4.3. Zohra’nın babası Kadı Ahmed Drif ....................................................... 176 

Resim 4.4. Zohra Drif’in, üniversite yıllarından bir fotograf .................................. 192 

Resim 4.5. Boualem Oussedi ................................................................................... 196 

Resim 4.6. Rue de Thèbes'de sivillere yönelik saldırıya karşı halkın artan öfkesi  211 

Resim 4.7. Battle of Algeria” filminde kadınların Avrupalılar gibi giyinerek Milk 

Bar’a, Cafeterya’ya ve Air France Terminali’ne bombalı eylem hazırlığında olmasını 

gösteren  bir sahne .................................................................................................... 212 

Resim 4.8. Battle of Algeria” filmindeki bu sahnede görüldüğü gibi modern giyimli 

kadın güvenlik kontrol noktasında kolaylıkla geçebilmektedir. .............................. 216 

Resim 4.9. Milk Bar patlaması ................................................................................. 216 

Resim 4.10. Milk Bar patlamasıyla ilgili gazete haberi ........................................... 219 

Resim 4.11. Soldan sırayla Samia Lakhdar, Zohra Drif, Djamila Bouhired, Hassiba 

Ben Bouali ................................................................................................................ 223 

Resim 4.12. Soldaki Djamila Bouhired, sağdaki ise Zohra Drif .............................. 233 

Resim 4.13. Battle of Algeria” filminde evde işkencenin yapıldığını anlatan bir 

sahne……………………………………………………………………………….245 

Resim 4.14. Ben M'hidi ............................................................................................ 242 

Resim 4.15. Zohra yakalandığında çekilen fotoğraf ................................................ 256 

Resim 4.16. Yacef Saâdi (El Kho) Cezayir Özerk Bölgesi Lideri ........................... 257 

Resim 4.17. Hassiba Ben Bouali .............................................................................. 261 

Resim 4.18. Ali la Pointe ......................................................................................... 262 

Resim 4.19. Fransız güçlerinin bombaladığı ev ve burada ölen FLN üyeleri sırasıyla 

Ali la Pointe, Hassiba Ben Bouali, Petit Omar ve Mahmoud Bouhamidi'dir 

……………………………………………………………………………………...264  



xv 

KISALTMALAR 

 

Bu çalışmada kullanılmış kısaltmalar, açıklamaları ile birlikte aşağıda sunulmuştur.  

 

Kısaltmalar Açıklamalar 

 

AEMAN Association of North African Muslim Students, 1950'lerin başında 

görülen Kuzey Afrikalı Müslüman Öğrenciler Derneğidir.   

ALN Armée de Libération Nationale, Ulusal Kurtuluş Ordusu, ulusal 

kurtuluşun silahlı kanadını oluşturmaktadır. 1954’te faaliyetlerini 

başlatan hareket, bağımsızlık sonrasında da Cezayir ordusu olarak aynı 

isimle anılmaktadır.  

AML Amis du Manifeste et de la Liberté’nin açılımı, Manifesto ve Özgürlük 

Dostları şeklindedir. Bağımsızlık hareketinin başlangıcı kabul edilen 

1954’ten önce Ferhat Abbas'ın liderliğindeki liberal millyetçi bir grubu 

temsil etmektedir.  

AAZ              Algiers Autonomous Zone açılımına karşılık gelen kısaltma, Cezayir      

                      Özerk Bölgesi’dir. Yacef Saâdi, Cezayir Özerk Bölgesi’nin lideridir. 

CCE Comité de Coordination et d'Exécution, Koordinasyon ve Yürütme 

Komitesi, 1956'da Soummam Kongresi'nde ulusal hareket adına 

kurulmaktadır. 

CRUA            Birlik ve Eylem İçin Devrimci Komite olarak ifade edilir. Demokratik 

Özgürlüklerin Zaferi İçin Hareket’in sol kanadı tarafından Mart 

1954’de kurulmaktadır. 

FLN Front de Libération Nationale, Ulusal Kurtuluş Cephesi, 1 Kasım 

1954'te Cezayir'in bağımsızlık savaşını başlatan kurtuluş hareketidir. 

ICCCP International Commission on Concentration Camp Practices, 

Uluslararası Toplama Kampı Uygulamaları Komisyonu. 

MNA Mouvement National Algérien, Cezayir Ulusal Hareketi, 1950'lerin 

sonlarında Messali Hadj liderliğinde Fransa’nın böl-yönet stratejisinin 

bir parçası olarak FLN’ye rakip olarak kurulduğu düşünülen bir 

harekettir.  



xvi 

Kısaltmalar Açıklamalar 

 

MTLD Movement for the Triumph of Democratic Liberties, Demokratik 

Özgürlüklerin Zaferi Hareketi. 

PCA Parti Commune Algérien, Cezayir Komünist Partisi, önemli ölçüde 

Cezayir’deki Avrupalılardan oluşmaktadır. İlk aşamada Cezayir’in 

bağımsızlığına sıcak bakmasa da sonrasında bu konudaki desteğini 

sunmaktadır.  

PPA Parti du Peuple Algérien, Cezayir Halk Partisi, 1930'larda Messali Hadj 

liderliğindeki milliyetçi bir harekettir. İlerleyen süreçte MTLD'nin 

oluşumuna katkı olmaktadır.  

UDMA Union Démocratique du Manifeste Algérien, Cezayir Manifestosu 

Demokratik Birliği, İkinci Dünya Savaşı ardından Ferhat Abbas 

liderliğinde oluşum gösteren  ulusal hareketin liberal koludur. 

UGEMA Union Générale des Étudiants Musulmans Algériens, Cezayirli 

Müslüman Öğrenciler Genel Birliği, FLN'nin 1954'ten sonra kurulan 

öğrenci kanadını temsil etmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

1. GİRİŞ 

Kuzey Afrika bölgesi, jeopolitik konumu ve zengin yer altı kaynakları 

itibariyle siyasi, ekonomik manada küresel bir etki yaratma potansiyeli taşımaktadır. 

Bölgenin; Afrika’nın, Ortadoğu’nun, Avrupa’nın kavşak noktasında bulunması ve 

Akdenize olan konumuyla ticaret yollarının kesişiminde yer alması bölgeyi dünya 

ekonomisinin, ekonomik gelişmelerin, ticari anlaşmazlıkların ve işbirliklerinin bir 

parçası haline getirmektedir. Bölgenin konumu burayı küresel ve bölgesel ticaret ağına 

dahil ederken zengin petrol ve doğalgaz rezervleri de bölgeyi ağın vazgeçilmez bir 

unsuru yapmaktadır. Nitekim bölge enerji kaynakları ve ticareti ile uluslararası enerji 

piyasasının etkin bir gücüdür. Mevcut koşullarıyla ekonomide transit bölge olma 

durumu, göçler için de geçerli olduğu söylenebilir. Avrupa’ya yönelik göçlerin geçiş 

güzargahı üzerindedir. Olası bir göç ve mülteci krizinin hem bölge hem de Avrupa 

ülkelerine yansımaları kaçınılmazdır. Benzer bir şekilde terörizm, iç çatışma gibi 

olayların bölgede yaratacağı siyasi istikrarsızlık ve güvenlik sorunu uluslararası 

güvenliği de tehdit edebilecek niteliktedir. Tüm bu değerleriyle bölge ülkeleri; stratejik 

konumları, enerji kaynakları, ticaret rotaları ve güvenlik dinamikleri, göç, siyasi 

istikarasızlık nedeniyle uluslararası ilgiye mazhar ve Türkiye dâhil birçok ülkenin dış 

politika gündeminde güncelliğini korumaktadır. Özellikle de Akdeniz'deki enerji 

rekabeti, siyasi değişiklikler, göç ve güvenlik sorunu vb. başlıklarla uluslararası 

ekonomi, siyaset kalemlerindeki etkisi nedeniyle uzun bir süre bölgesel ve küresel 

çıkar gruplarının odağında olacağını kestirmek güç değildir. Yakın tarihli 

gelişmelerden olan Arap Baharı ile birlikte Libya ve Mısır’da yaşananlardan da bunun 

izini sürmek mümkün. Yoksulluğa, işssizliğe ve mevcut yönetimlerin hukuksal 

olmayan keyfi uygulamalarına tepki olarak ortaya çıkan halk hareketleri bir müddet 

sonra vekâlet savaşlarının yürütüldüğü alanlara dönüşmektedir. Bu nedenle 

muhafazakâr toplum yapısının yarattığı zorluklara rağmen mevcut siyasi düzenle kötü 

giden gidişata dur diyebilmek için kadınların ön sıralarında yer aldığı halk hareketleri 

epey bir zaman devam etmektedir.  

Jeopolitik açıdan önemli bir konuma sahip petrol zengini bu ülkelerde 

derinleşen krizle birlikte vekâlet savaşlarının neden olduğu kamplaşma ile bölgede 

Türkiye, Katar ve Mısır, Suudi Arabistan, Birleşik Arap Emirlikleri blokları 

oluşmaktadır. Bu bölgesel güçler benimsedikleri siyasal İslami değerler çerçevesinde 



2 

çıkarlarını koruyacak askeri, diplomatik ve siyasi faaliyetleri Libya ve Mısır’da 

yürütmektedir. Küresel boyutta ise bölgede Fransa, Amerika’ya kaptırdığı jeopolitik 

üstünlüğü geri alma çabasındadır. ABD ve Fransa arasındaki imtiyaz edinme yarışına 

yatırımları ve politikaları olumlu karşılanan Çin ve Rusya’da dâhil olmaktadır. 

Bölgesel blokların, bölgesel ve küresel güçlerin çıkarları çatışsa da baskın gelen gücün 

ya da güçlerin çıkarları doğrultusunda politikalar yürütülmektedir. Mısır’da ve aynı 

dönemde NATO güçlerinin müdahalesiyle Libya’da  iktidarın değişmesiyle otuz  ve 

kırk yıllık otoriter yönetimlerin son bulmasında da aynı mantık vardır. Sonrasında 

oluşan siyasi, askeri boşluğu dolduran yeni yönetimlerin de bölgesel ve küresel güç 

bloklarının beklentileriyle uyumlu politikalar benimsemesi beklenendir. Aksi 

durumlarda siyasi, askeri ve ekonomik alanda gerçekleştirilen müdahalelerle yeni 

yönetimler; çıkar gruplarıyla güdümlü hareket etmeye mecbur bırakılmaktadır. Bu 

nedenledir ki bölgede yaşanan krizlerde iç dinamiklerin etkisiyle birlikte daha az 

görünür olan sömürge döneminin uzantısı hegoman güçlerin etkisinin de önemli bir 

faktör olduğu unutulmamalıdır. Çünkü petrole ve jeopolitik konuma dair imtiyaz 

edinme yarışı çoğu zaman krizlerin ve savaşların asıl tetikleyicileri olabilmektedir.  

Arap Baharı ile Libya ve Mısır’da yaşananlar dâhil birçok gelişme ile bizlere 

göz kırpan vekâlet savaşının kökeni 1884 ve 1885 tarihli Berlin Konferansı’na 

dayanmaktadır. Bu konferansla Afrika sömürge güçleri arasında resmi olarak 

paylaştırılmakta ve Avrupalı sömürgeci güçler birbirlerinin etki alanlarını kabul 

etmektedir. Böylelikle Afrika’nın sömürgeleştirilmesi de hız kazanmış olmaktadır. 20. 

yüzyıl ile birlikte Afrika’nın birçok bölgesine yerleşen sömürgeciler varlıklarını 

kalıcılaştırmak adına siyaset ve eğitim alanlarında etkin olma, askeri üstler inşa etme, 

şirketler kurma, nüfus değişimini gerçekleştirme gibi birçok yeni politikaya yer 

vermektedir. Bu politikaların etkisiyle zamanla sömürge haline gelen çoğu Afrika 

ülkesinde sömürgeci güçler yerli halkların dil, din ve sosyo-kültürel değerlerinin yerini 

kendi değerlerinin alınmasını önceleyerek sömürüye dönük müdahalelerini kültürel 

boyuta da taşımış olmaktadır.  

Batılı güçler Afrika’daki müdahaleleri meşru göstermek,  sömürüyü yaygın ve 

kalıcı hale getirmek için kullandıkları en önemli ideolojik araç modernleşmedir. 

Modernleşme kapsamında geliştirilen söylem dili, Batı medeniyetinin üstünlüğü ve 

bunun yoksunluğunu yaşayan Batı dışına üstün Batı medeniyetinin transferi misyonu 



3 

üzerine kuruludur. Batılının kutsadığı bu misyon ile Batı dışı toplumlar da nihayetinde 

modern değerlerle bezenmiş yeni bir toplum inşasıyla bireysel ve toplumsal huzura, 

refaha erişeceği vadedilmektedir.  

Modernleşmenin ve modern değerlerin getirisi olumlu gelişmelerle 

sınırlandırılırken aslında içten içe izi sürülen şey sömürünün kendisidir. Nitekim yerel 

halk; Avrupalı değerlere, ekonomik sistemlere ve yönetim biçimlerine adapte 

edilmeye çalışılırken yerel değerlerin ve kültürlerin baskılandığı, kaynakların 

sömürüldüğü bir süreç yaşanmaktadır. Sağlık, eğitim, altyapı gibi alanlarda birtakım 

iyileştirmeler olsa da bahsi geçen modernleşme genellikle sömürgecinin çıkarları 

çerçevesinde şekillenmektedir. Dolayısı ile modernleşme bir toplumun iç 

dinamiklerinin bir neticesi ise Batı’da olduğu gibi eşitlik, özgürlük, insan hakları gibi 

bazı önemli evrensel değerleri bahşedebilmektedir. Batı dışı toplumlarda, Afrika 

örneğinde tanık olunduğu üzere modernleşme dışardan gelen bir itkiyse sömürüyü 

kamuflaj eden bir ambalajdan ibaret olabilmektedir. Bu durumda modernleşme; yerele 

ait kimliğin, dilin, topyekûn bir toplumu var eden bütün değerlerin tasfiye edilmesi, 

yerel halkın zamanla daha da çok yoksullaşması, hukuksuzluğa uğraması, ikinci sınıf 

vatandaş muamelesi görmesi ve kadınların kötü olan koşullarının iyiden iyiye kötüye 

gitmesi manasına gelmektedir. Yüzleşilen gerçeklerin anlatıları, yerel halkın yaşamın 

her alanında daha iyi olma hususundan öte sömürüye karşılık gelen bir tasfirdir.  

Batı dışı toplumlardaki modernleşmenin sömürge yüzünün halkta yarattığı 

tedirginlik, öfke; Birinci ve İkinci Dünya Savaşı ile birlikte uluslararası konjonktürel 

koşulların uygunluğu bağımsızlık hareketlerini tetiklemektedir. Afrika’da olduğu gibi 

halk kendi değerlerine sahip çıkarak ulus kimliğini inşa sürecini başlatmaktadır. Bu 

bakımdan 20. yüzyıl değişen ve artan sömürü politikalarına karşın aynı zamanda 

bağımsızlık hareketlerinin yoğunlaştığı bir dönemdir. Bu bağımsızlık hareketlerinde 

toplumdaki her erkek kadar kadının da ve hatta bazen daha fazla faaliyet yürüttüğü bir 

zaman dilimi yaşanmaktadır. Çalışmanın araştırma sürecinde böyle bir sonuçla 

karşılaşmam çalışmanın; "Bağımsızlık hareketleri, Afrika ve kadın” kavram 

dinamikleri etrafından şekillenmesi konusundaki fikrimi netleştirmiştir. 

 Bağımsızlık hareketleri, Afrika ve kadın kavramlarının bir arada olduğu teorik 

bir çalışmayı yürütme kararım, siyaset, tarih ve toplumsal cinsiyet arasındaki karmaşık 

etkileşimleri derinlemesine anlama isteğimden doğmaktadır. Çalışmanın çerçevesinin 



4 

belirlenmesinde ilgi duyduğum konulara yönelmem gibi bireysel tercihlerim dışında 

literatürde bağımsızlık hareketleri,  Afrika ve kadın kavramlarının konsesundan oluşan 

ve kadını merkeze alan çalışmaların eksikliğini fark etmiş olmak da belirleyici 

olmaktadır. 

 Afrika ile ilgili çoğunlukla toplumsal cinsiyet olgusunu dışarıda bırakan dış 

politika, ekonomi, siyaset, tarih gibi genel kategorilerde yapılan çok sayıda çalışma 

vardır. Son yıllarda bu sayıda bir artışın olduğu gözlenilmektedir. Bu durumun 

üniversitelerde Afrika çalışmalarına öncelik veren doktora ve burs programlarının 

teşvik edilmesi gibi birtakım etmenlerle de ilgilisi vardır. 100/2000 Yök Doktora Burs 

programı kapsamında Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi’nin Afrika Çalışmaları 

başlığı altında yürütülen tez çalışmaları bunlardan biridir. Nitekim hali hazırdaki tez 

çalışmam da bu program kapsamında hazırlanmıştır. Üniversitelerin bünyesindeki 

Afrika çalışmaları araştırma ve uygulama merkezlerinin 1  varlığı, ilgili yeni 

merkezlerin açılması Afrika’ya  yönelik akademik çalışmaların artmasına etki eden bir 

diğer faktördür. Akademik çalışmaların; ülke ve dünya siyasetinden, toplumsal 

gelişmelerden bağımsız olmadığını düşünürsek ülkemizdeki Afrika gündeminin 

2000’lerle birlikte dış politikada daha da çok önemseniyor olması hiç şüphesiz ki kıtayı 

konu alan çalışmaların sayısındaki artışa da etki etmiştir. Fakat Afrika’ya  yönelik 

ilginin artığı bu dönemde kadın, bağımsızlık hareketleri ve Afrika temalarını 

sentezleyen veya ilintili olan çalışmaların sayısı yok denecek kadar azdır. En azından 

doktora düzeyinde şimdiye dek böyle bir çalışmaya rastlandığı söylenemez. Yök tez 

veri tabanı araştırma konusu dikkate alınarak incelendiğinde  sadece kadın ve Kuzey 

Afrika konu alan yüksek lisan düzeyinde iki çalışmaya rastlanmaktadır. Bunlardan biri 

Zeynep Genç’in 2012’de hazırladığı “Orta Doğu ve Kuzey Afrika Bölgesinde  Kadın 

İşgücüne Katılımını Belirleyen Etmenler,  diğeri ise Ayşegül Kurtulmuş’un 2015’te 

hazırladığı “Ortadoğu ve Kuzey Afrika Bölgesi Kadın Girişimciliği: Mısır Örneği” 

tezlerinden oluşmaktadır. Bu konuda ciddi bir boşluğun olması akademik düzeyde 

böylesi bir çalışmayı gerekli kıldığı gibi sonrasında yapılacak çalışma ve araştırmalar 

için de atılmış bir ilk adım olması itibariyle de önemlidir.  

 
1 Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi’nin Akdeniz Havzası ve Afrika Medeniyetleri Uygulama ve 

Araştırma Merkezi, Ankara Üniversitesi’nin Afrika Çalışmaları Araştırma ve Uygulama Merkezi örnek 

verilebilinir. 



5 

Akademik literatürdeki önemli bir boşluğa karşılık gelen bu çalışma ile 

kadınların toplumsal cinsiyet dinamiklerini ve toplumdaki rolünü daha etkili bir 

şekilde inceleme fırsatı yakalanmıştır. Böylelikle bağımsızlık mücadelesi sürecinde 

kadının toplumun değişimi, dönüşümü ve bağımsızlık hareketlerinin kadın üzerindeki 

etkisini dikkate alan çift yönlü bir etkileşimden bahsedilmektedir. Bu bağlamda 

Afrika'nın bağımsızlık hareketleri sadece siyasi ve ekonomik değişimleri değil aynı 

zamanda toplumsal yapıları ve cinsiyet dinamiklerini de dönüştürmüştür. Bu 

dönüşümleri anlamak hem bağımsızlık hareketlerinin etkilerinin daha iyi 

kavranılmasına hem de kadınların savaşa farklı yönlerdeki katkılarının direnişin 

şekillenmesine ve sonucuna nasıl etki ettiğinin daha açık bir biçimde görülmesine 

yardımcı olacaktır. Bu yöntemle bağımsızlık hareketlerinin, ulus inşa sürecinin ve ulus 

tarihi anlatımlarının genellikle erkek liderlerin etrafında şekillendiği hâkim algının 

aksine kadınların, toplumların yaşadığı dönüm noktası niteliğindeki gelişmelerde 

önemli, etkili roller üstlendiği ve katkılar sunduğu gerçeğine ayna tutan kadınların 

deneyimlerine yer verilmektedir. Böylece tarih yazımında göz ardı edilen veya 

unuturulan kadınların hikâyeleri de tarih yazımındaki anlamlı yerini almış olmaktadır. 

Afrika'da yaşanmış bağımsızlık mücadelelerindeki kadınların katkılarını ve etkilerini 

anlamak, bu tarihsel olayların daha kapsamlı irdelenmesini sağlamaktadır. Böylelikle 

bağımsızlık hareketlerinin tarih anlatımı erkeğin perspektifinden çıkarak kadının da 

olduğu bir anlatıyla daha gerçekçi ve bütünlüklü bir hacme kavuşmaktadır. Bahsi 

geçen kaygıları da önemseyerek bağımsızlık savaşında kadınların oynadığı önemli 

rolleri vurgulayan bu çalışma, görünmez katkılarının aydınlatılması dönemin siyasal, 

toplumsal, ekonomik ve kültürel ruhunun daha iyi anlaşılmasına katkı olmaktadır. Bu 

yönden Afrika tarih yazımında kadınların da olduğunu hatırlatan yeni bir bakış açısının 

yakalanmasına etki etmektedir. Tüm bu perspektifleriyle çalışma tarih, cinsiyet ve 

toplumsal dönüşümün kapsamlı bir analizine vakıf olarak literatüre değerli bir katkı 

sağlamaktadır. Ayrıca toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin daha iyi anlaşılmasında kadın 

odaklı bir bakış açısı sunarak kadınların tarih içindeki etkilerinin ve toplumsal 

değişimdeki rollerinin daha bütüncül bir şekilde analiz edilmesine olanak 

tanımaktadır. 

Çalışmanın mevcut beklentilerine en iyi karşılık gelen bağımsızlık hareketi 

Cezayir’de gerçekleşen bağımsızlık hareketidir. Cezayir bağımsızlık hareketi, hem 

kadınların yaşadığı zorluklar ve buna rağmen gösterdikleri destansı mücadele hem de 



6 

sömürge durumdan kurtulma hali bakımından çarpıcı ve kapsayıcı birçok detayı 

içermektedir. 1830’dan itibaren Fransızlar tarafından işgal edilen Cezayir’in oldukça 

uzun ve sancılı geçen bir sömürge tarihi vardır. 132 yıl boyunca Cezayir halkı, 

Fransa’nın çok yönlü ve ağır sonuçları olan sömürüsüne maruz kalmaktadır. Bu 

sürecin bütün olumsuzluklarından da en çok kadınlar etkilenmektedir. Sömürü 

politikalarının yaygın etkileri dışında bilhassa kendilerini hedef alan uygulamaların ve 

müdahalelerin odağında yer almaktadırlar. Fransız sömürge yönetiminin 

politikalarının önemli bir kısmını oluşturan kültürel alana dönük müdahaleler 

çoğunlukla kadınlar üzerinden yürütülmektedir. Bu müdahalelerin en çok yankı 

uyandıranı; Cezayirlilerin dini, milli değerlerini simgeleyen ve Cezayir kadının giydiği 

yerel ifadeyle haiki denilen çarşafa müdahaledir. Nitekim toplumun önemli bir 

çoğunluğunun temsili, biyojik ve kültür taşıyıcısı olan kadının dış görünümündeki 

değişimin yani maddi değerlerdeki değişimin manevi bazı değerlerin değişiminin 

başlangıcı olarak görülmektedir. Bu değişimin, nesilden nesile bir kültür aktarımı 

şeklinde olmasıyla tüm toplumu etkileyeceği yargısı hâkimdir. Bu açıdan Fransa için 

Cezayirli kadınının asimile edilmesi, aslında sömürgeye karşı olan direncin çözülmesi 

ve sömürünün kalıcı hale getirilmesi olarak formile edilmektedir. Sömürü güçlerinin 

bu politikasının farkında olan her sınıftan Cezayirli kadın; yaşamını, özgürlüğünü 

tehlikeye atarak Ulusal Kurtuluş Cephesi’ne (FLN) katılarak ülkesinin bağımsızlığı 

için dini ve milli değerlerini savunarak sömürüye karşı güçlü tepkiler vermektedir. Bu 

hamleleriyle kadınlar, sömürgeci paradigmayı alt üst etmektedir. Cezayir’de uzun ve 

zorlu geçen sömürü koşullarına en etkili tepkiyi veren kadınların geleneksel 

konumlarını sürdürmeleri ya da kapanmaları sömürgeciliğe karşı direnişin bir biçimi 

haline gelmiştir. Bağımsızlık mücadelesinde ilk etapta geleneksel kıyafetleriyle varlık 

gösteren Cezayirli kadınlar, sonrasında yeni bir savaş stratejisi olarak modern bir tarz 

ve tavır içinde faaliyetlerini sürdürmektedir. Kadın bu yeni görünümüyle güvenlik 

noktalarından dikkat çekmeden geçmekte ve üstelik Avrupalıların yoğun olduğu 

bölgelerde zorlu birçok görevin de üstesinden gelmektedir. Kadının bağımsızlık 

mücadelesindeki aktif rolü için araçsallaştırılan modern görünümünün ve tavrının 

sömürgeci güç tarafından deşifre edilmesiyle sözsel ya da yazılı paylaşılan herhangi 

bir ifade olmaksızın ortak bir karar alınmışçasına hepsi FLN içindeki faaliyetlerine 

geleneksel kıyafetlerine tekrardan dönüş yaparak devam etmektedir. Sömürgecinin 



7 

reflekslerini ve savaş koşullarını iyi okuyan kadınlar, değişen koşullara çok çabuk 

adapte olarak yeni stratejiler geliştirmekte ve benimsemektedir.  

Cezayir’deki bağımsızlık hareketi sömürüye karşı topyekûn bir tepkinin 

doğması itibariyle Kuzey Afrika’daki bağımsızlık hareketleri ile benzeşmektedir. 

Ancak Fransız yönetimine hatta Cezayir’e özgü sömürü politikalarına ve uzun süren 

sömürüye karşı kadınların etkin bir mücadele yürütmesi Cezayir bağımsızlık 

hareketini spesifik kılmaktadır. Cezayir bağımsızlık mücadelesinde kadınların yaratıcı 

mücadele taktikleri ülkenin nihayi bağımsızlığa kavuşmasında etkili olmaktadır. 

Ancak buna rağmen Cezayirli kadın savaşçılara, bağımsızlık sonrasında hak ettiği 

değer ve saygı gösterilmemektedir. Kadınların sürece katkılarının ve etkilerinin 

unutulması ya da daha iyi bir tabirle unuturulmak istenmesi en doğru karar olarak 

görülmektedir. Bundandır ki yaşananlar çok eski bir geçmişe dayanmasa da sürecin 

tanığı kadınlarla ilgili çok az bilgi ve belgeye ulaşılmaktadır. 

Cezayir bağımsızlık savaşının hem sömürge koşullarında bağımsızlık 

mücadelesi veren birçok bölge ülkesiyle benzerlik göstermesi hem de bu süreçte 

kadınların etkin olması ancak bağımsızlık sonrası görünmezlik zırhına büründürmeleri 

gibi kendine özgü birçok etmen çalışmanın Cezayir Bağımsızlık mücadelesi ve 

özellikle kadınların rollerine odaklanmamda belirleyici olmaktadır. Ulaşabildiğim 

sınırlı kaynaklara rağmen kadınların zorluklarla gelen deneyimleri ve muazzam 

katkıları açıkça görülmektedir. Cezayir bağımsızlık mücadelesinde yer alan çok sayıda 

kadın ve hikâyesinden bahsetmek mümkünken ancak çalışmanın derli toplu ve 

derinlikli bir çerçevede sunulmasını destekleyecek çok az sayıdaki kadının bilgisine 

erişilebilindi.  

Cezayir bağımsızlık mücadelesinde bilgisine erişebildiğim az sayıdaki 

kadınlardan Samia Lakhadari (لخضري (زهرة  ظريف ) ve Zohra Drif (سامية  2  Cezayir 

Üniversitesi’nde hukuk eğitimi alırken birlikte FLN’ye katılarak bağımsızlık 

mücadelesinde aktif rol alan iki yakın arkadaştır. İki genç kadın ilk başta hapisteki 

FLN üyelerinin ailelerine barınma ve yiyecek desteği sağlayan faaliyetlerden 

sorumludur (Zekri, 2018: 1138). İlerleyen süreçlerde ise FLN liderlerinden Yacef 

Saâdi’nin silahlı grubunda ölüm gönüllüleri olarak yer alarak bombalı eylemler 

 
2 Arapça’daki زهرة isminin Türkçe’de karşılık bulduğu isim Zühre’dir. Bu bakımdan Arapça’da  زهرة

 .Zühre Drif olarak telaffuz edilebilinir ظريف



8 

gerçekleştirmektedirler (Mortimer, 2022: 9). Bu eylemleri arasında 30 Eylül 1956’da 

Avrupalıların yoğunlukta olduğu bölgede Samia’nın Cafétéria’da Zohra’nın ise Milk 

Bar’da gerçekleştirdiği eylem en çok ses getirendir (Rholetter, 2011: 426). Sömürge 

yönetiminin 10 Ağustos 1956'da sivillere yönelik gerçekleştirdiği bombalı saldırıya 

missilleme olarak yapılan eylemler savaşın seyrini değiştirecek kadar önemli bir etki 

yaratmaktadır. Ülkedeki savaş artık Avrupalıların olduğu huzurlu bölgelere sirayet 

ettiği gibi dünya kamuoyunun da Cezayirlilerin bağımsızlık mücadelesinden haberdar 

etmektedir. Bu gelişmeler, Cezayir’in bağımsızlığına giden yolu çetrefilli olsa da 

açmaktadır.  

FLN’nin lider kadrosu ile yakın temasta olan Samia ve Zohra bağımsızlık 

mücadelesi için sivil ve askeri görevlerde birlikte hareket etmektedir. Zohra, bu 

görevleri dışında Samia’dan bağımsız olarak örgütteki önemli yazışmaların 

sorumluluğunu da üstlenerek örgütün diplomasi ayağının önemli yürütücülerindendir 

(Minne, 2007: 347- 348). Ayrıca grev organizasyonunda, stratejik kararların alımında, 

yeni eylemlerin planlanmasında etkin roller üstlenmektedir.   

Djamila Bouhired (جميلة بوحيرد) de aktivist faaliyetlerde bulunduğu öğrencilik 

döneminde FLN’ye katılmaktadır. Bağımsızlık mücadelesi sırasında irtibat subayı ve 

FLN komutanlarından Yacef Saâdi’nin asistanı olarak çalışmaktadır (Husn, 2003). 

Ayrıca Samia ve Zohra gibi silahlı mücadele grubu içinde yer alarak faaliyetlerde 

bulunmaktadır. Nitekim 30 Eylül 1956’da Mauretania'daki Air France’de gerçekleşen 

üçüncü bombalı eylemi Djamila gerçekleştirmektedir. Bu eylemi sonrasında Samia ve 

Zohra  ile bir süre aynı evi paylaşmaktadır. İlerleyen zamanda Samia ile bu noktada 

yolları ayrılsa da Zohra ile bu sefer aile evini uzunca bir süre paylaştığı gibi örgütsel 

faaliyetlerde de birlikte hareket etmektedirler. Djamila’nın, yaşamı ve bağımsızlık 

mücadelesindeki faaliyetleri o kadar iç içe geçmiştir ki aile evleri; Zohra dışındaki 

FLN üyelerinin, liderinin bir süre kalabildiği ve gizlenebildiği bir yer olmaktadır. Tüm 

bu koşullar göz önünde bulundurularak ülkesinin bağımsızlığa kavuşması için örgüt 

içinde yürüttüğü başarılı faaliyetlerle Djamila,  uluslararası bir üne kavuşarak 20. 

yüzyılın en güçlü kadın özgürlük savaşçısı olarak tanımlanmaktadır (Drif, 2017: 129-

130). 

Cezayir bağımsızlık mücadelesinin güçlü kadın figürlerinden biri olan 

Djamila’nın birçok eylem ve faaliyette aktif rol alması, güvenlik gerekçesiyle sürekli 



9 

yer değiştirmesine neden olmaktadır. Djamila üzerinde örgüte ait önemli yazışmaların 

olduğu 9 Nisan 1957’de yine aynı gerekçe ile Zohra’nın da aralarında olduğu diğer 

örgüt üyeleriyle birlikte hareket halindeyken omuzundan vurularak yakalanmaktadır 

(Drif, 2017: 239-240). Sorgu esnasında cinsel istismara ve on yedi gün aralıksız süren 

işkenceye maruz kalmaktadır (Crone, 2019: 61). Gördüğü ağır işkencelere rağmen 

kendisinden örgüttün faaliyetlerine ve üyelerine dair hiçbir bilgi alınamamıştır. Bu 

onurlu ve güçlü tavırını duruşmada da sürdürmektedir. Buradaki tavrını açık eden 

ifadelerini şöyle dile getirmektedir; “Ben, ülkemi seviyorum ve özgürlüğünü görmek 

istiyorum. Bu nedenle FLN'nin bağımsızlık mücadelesini destekliyorum. Her ne 

yaparsanız yapın, Cezayir'i bağımsız ve özgür olmaktan alıkoyamayacaksınız!” 

(Fatima, 2021: 42). Benzer tavrı yargılandığı askeri mahkemede kendisi için idam 

kararı verildiğinde de sergilemektedir. İdam kararı kendisine tebliğ edildiğinde 

salonda bulunan akrabaları ağlarken özgürlüğünü ülkenin özgürlüğüyle bağdaştıran 

Djamila bu durumu kahkaha ile karşılamaktadır (Lee &Coogan, 1987: 46). Çünkü 

bağımsız olmayan ülkesinde özgür bir birey olarak yaşayamacağı kanaatindedir. 

İdam cezası; avukatının da desteğiyle oluşan kamuoyu baskısı, etkisini 

göstermiş olmalı ki 13 Mart 1958’de bozularak ömür boyu hapis cezası olarak 

uygulanmaktadır (Fatima, 2021: 43). Djamila gibi idam cezası verilen Djamila 

Bouazza ve Jacqueline Guerroudj için de alınan kararlar bozulmaktadır. Bu kadınlar 

dışında Djohar Akrour, Baya Hocine, Zahia Kherfallah ölüm cezası almaktadır. Hepsi 

için alınan ölüm kararı sonradan değiştirilmektedir. Bu ölüm cezası kararlarının 

bozulmasıyla bağımsızlık sürecinde idama mahkûm edilen ve kararın uygulandığı tek 

kadın, Avrupalı kadın savaşçı Fernand Iveton’u olmaktadır (Tenault, 2012:  130).  

Cezayir bağımsızlık savaşı devam ederken güçlü direnişiyle tanınan Djmila 

için Mısırlı yönetmen Youssef Chahine 1958’de Cezayirli Djamila  filmini yapmakta, 

Georges Arnaud ve Jacques Verge's 1957’de Pour Djamila Bouhired kitabını 

yayınlamaktadır. Faslı şarkıcı Haja El Hamdaouia ve Mısırlı şarkıcı Souad Mohamed 

onun başarılarını ve katlandığı zorlukları şarkılarına yansıtmaktadır (Minne, 2007: 

246). 1959’da Lübnanlı şarkıcı Fairouz, Lettre de Fayrouz à Djamila Bouhired 

şarkısını ona atfen söylemektedir (Fatima, 2021: 43). Türkiye’de ise Ahmet Arif’in, 

“Ölümüne nisbet, yaşamak silik ve anlamsız, Cemile…” diye bitirdiği yazıyı Cemile 

başlığıyla kaleme almaktadır (Selim, 1985: 111). Djamila dışında hiçbir kimsenin 



10 

savaş sırasında kendisini konu alan filmleri, şarkıları, yazıları yoktur. Bağımszılık 

sonrasında da Arap dünyasındaki çok sayıda edebiyatçıya ve şaire esin kaynağı 

olmaktadır. 

Djamila Bouazza (بوعزة  da Cezayir'deki postaları takip eden bir ofiste (جميلة 

çalışıyorken FLN’ye katılmaktadır. Ülkenin bağımsızlık hareketini destekleyen 

gösteri ve yürüyüşlerde ön sıralardadır. Yacef Saâdi ekibinde yer alarak dikkat çeken 

eylemlere imza atmaktadır. Örgüt içinde aktif rol alan Bouazza kısa süre sonra 

sömürge askerinin arama listesinde yer almaktadır (Zineb, 2015: 1). Yakalandıktan 

sonra Cezayir bağımsızlık mücadelesinde idama mahkûm edilen altı kadın 

direnişçiden de biridir. Ancak oluşturulan uluslararası kamuoyu baskısı ile yukarıda 

belirtildği gibi ölüm cezası kaldırılmaktadır. Bağımsızlık ile birlikte serbest bırakılan 

kadın savaşçılardandır (Vince, 2020: 95). 

Djamila Boupacha (بوباشا  Cezayir bağımsızlık savaşında aktif faaliyet ,(جميلة 

yürüten ve bombalı eylemlerde bulunan kadın savaşçılardan bir diğeridir. Şubat 

1960’ta 22 yaşındayken ailesinin evinde yakalanarak tutuklanmaktadır. Sorgulanma 

sürecinde en ağır işkencelere maruz kalmakta ve tecavüze uğramaktadır (Fatima, 

2021: 44). 17 Mayıs 1960'ta Barberousse hapishanesindeyken Gisèle Halimi’nin 

onunla gerçekleştirdiği görüşmede tanık olduğu işkence izleri, avukatlığını üstlenme 

kararı almasında etkili olmaktadır (Codaccioni, 2010: 32). Gisèle Halimi’nin 

etkileşimiyle Buopoacha hikâyesinden haberdar olan Simone de Beauvoir Haziran 

1960'ta Le Monde gazetesine onun yaşadıklarını anlatan bir yazı kaleme almaktadır. 

Bu dayanışmaya, Jean-Paul Sartre gibi pek çok sanatçı da eşlik etmekte olduğu gibi 

Pablo Picasso da Aralık 1961'de Djamila Boupacha'nın bir portresini çizerek desteğini 

sunmaktadır (Vince, 2020: 96). Evian anlaşması gereği sonrasında serbest 

kalmaktadır.  

Hasibe bin Buali (بوعلي بن   da on sekiz yaşında bir üniversite’1956 ,(حسيبة 

öğrencisiyken FLN üyelerine yardım ederek ve büyük gösterilerde yer alarak FLN’de 

faaliyet yürütmeye başlamaktadır (Talham, 2013: 55). Kentte birtakım görevler 

üstlenen Hassiba da bombalı eylemleri gerçekleştiren grupta yer almaktadır. Burada 

bombalı eylemlerde bulunduğu gibi bomba üretimini yapan ekiple de birlikte 

çalışmaktadır. FLN’deki faaliyetleri dolayısıyla sömürge ordusu tarafından aranan 

Hassiba, geçtiği Casbah’da gizlenerek faaliyetlerine devam etmektedir (Drif, 1217: 



11 

145-146). Bir sosyal hizmet görevlisi olan Hassiba Ben Bouali, Casbah'a ilk sığınan 

kadın savaşçıdır. Casbah’daki faaliyetlerini çoğunlukla Zohra Drif, Djamila Bouhired, 

Yacef Saâdi ve Ali la Pointe ile birlikte yürütmektedir (Minne, 2007: 346). Ekim 

1957'de gizlendiği yer tespit edilince faaliyetleri de son bulmaktadır. Çünkü Hassiba 

ve yanındakilerin sömürge ordusunun teslim olun çağrısına yanıtsız kalmasıyla 

bulundukları evle birlikte havaya uçurularak öldürülmektedir (Durkin, 2018: 28). 

Henüz 19 yaşındayken öldürülen Hassiba, Cezayir bağımsızlık savaşının efsaneleşen 

ve bilinen en genç kadın savaşçısıdır. Şimdilerde Cezayir’de Hassiba’nın adını taşıyan 

bir üniversite bulunmaktadır.  

Baya Hocine (حسين  ,de Samia Lakhdari, Zohra Drif, Djamila Bouhired (بايا 

Hassiba Ben Bouali gibi Cezayir'in Avrupa bölgelerine bomba yerleştiren ve birçok 

eylemi bulunan FLN’nin genç kadın üyelerindendir (Vince, 2007: 153). 17 yaşında 

idam cezası alan en genç yaştaki kadın savaşçıdır. Ancak idam cezası uygulanamadan 

Evian antlaşmasıyla serbest kalmaktadır (Thénault, 2019:107).  

Louisette Ighilahriz )إيغيلاهريز  ise 1957'de Fransız ordusu tarafından (لويز 

yakalandıktan sonra vahşice işkence gören ve tecavüze uğrayan Cezayir bomba ağının 

genç bir aktivistidir. Sorgu sırasında tecavüzü uğrayan Ighilahriz, uzun yıllar 

ailesinden ve çevresindekilerden çekindiği için yaşadıklarını itiraf edememiştir. Zaten 

ondan önce böyle bir itirafta bulunan da yoktur. Kadınlar tecavüzün olduğunu kabul 

etmekte ve yazılı bazı belgeler de bunu teyit etmektedir.3 Ancak kadınlar buna rağmen 

durumun şahsi bir vaka olarak anlatımından kaçınmaktadır.  Ighilahriz itirafı büyük 

bir tabuyu da yıkmaktadır (Vince, 2007: 164-166). 

Hikâyelerine kısaca değinilen kadın savaşçılar dışında da Cezayir’in 

bağımsızlık mücadelesinde kentlerde, kırsalda ya da evlerinde kalarak faaliyetlerde 

bulunan ancak adı sanı bilinmyen ya da herhangi bir yerde kaydı bulunmayan çok 

sayıda kadın savaşçı vardır. Bu çıkmaza rağmen resmi kayıtlarda kadın savaşçıların 

 
3  Çalışmamın araştırma sürecinde evlilik, eğitim ve çeşitli sebeplerle Türkiye’de yaşayan kişilerle 

yaptığım birtakım görüşmelerde tanık olduğum bir anlatı, bağımsızlık sürecinde kadınların Fransız 

askerlerinin cinsel saldırısından kendilerini korumak için uyguladıkları bir yöntemle ilgiliydi. Yaptığım 

görüşmede Cezayirli kadının anlatıkları benim şimdi buraya not düşmek için hatırlayamadığım 

kaynaklarda vakıf olduğum bilgilerle örtüşmektedir.  Yazılı kaynaklardan da teyit etmiş olduğum gibi 

Cezayirli kadınla yaptığım görüşmeden aktarılan: kadınların Fransız askerlerinden kendilerini korumak 

için bütün bedenlerine hayvan pisliği sürdüğüdür. Bu yöntemle bedenlerine yayılan kötü kokunun 

Fransız askerini kendilerinden uzaklaştıracağı ve kendilerine zarar vermeyecekleri düşünülmektedir.  

Bu bilginin ardından Cezayir’in bağımsızlık sürecini deneyimleyen nenesinin de aynı yönteme 

başvurduğunu sözlerine eklemektedir.  



12 

sayısı 10 bin 949 kişi olarak belirtilmektedir (Amrane, 1991: 43). Kadınların 

bağımsızlık savaşına katkıları sayılarla ölçülemeyecek kadar değerli olduğu gibi 

belirtilen sayının da kadın potansiyelinin çok altında olduğu kanaatindeyim. Nitekim 

araştırma sürecinde Cezayirli kadınlarla ilgili genel olarak çok sınırlı kaynağa ve 

dolayısıyla bilgiye erişimin olması da bu yargımı daha da güçlendirmektedir. 

Çalışmanın neden kadınlarla ilgili kısmının cevabı burada yatmaktadır. Paylaşılan 

örneklerden de görüldüğü üzere geleneksel ve muhafazakâr değerlerin baskın olduğu 

bir toplumda kadınlar tüm toplumsal tabuları bir kenara iterek bağımsızlık 

mücadelesinde kilit roller üstlenmektedir. Ancak bağımsızlık sonrasında kadınların 

varlığı yok sayılmakta veya en iyimser ifadeyle bilinmeleri tercih edilmemektedir. 

Bundan ötürü ulaşabildiğim kaynaklar daha çok savaşın öne çıkan ve kentte faaliyet 

yürüten kadın yüzleriyle sınırlı kalmaktadır. Kaynakların yönlendirmesiyle 

deneyimleri aktarılan kadınların, Cezayir bağımsızlık savaşında yer alan tüm kadınları 

temsil ettikleri söylenemez. Çünkü kadınlar sadece kentlerde faaliyet 

yürütmemektedir. Kırsalda hatta kentlerde bulunsalar dahi kamusal alana çıkmadan 

evlerini bir sığınak ve mücadele alanı olarak kullanarak faaliyetlerde 

bulunabilmektedir. Bu bakımdan kadınlar kentlerde bombalı eylemler 

gerçekleştirmek, mesajları iletimek dışında yemek hazırlamak, çamaşırları yıkamak, 

sağlık konuları ile ilgilenmek gibi birçok sorumluluğu yüklenmektedir. Ancak bu 

sorumlulukları üstlenen kadınlarla ilgili yeterli veriye ulaşılmadığından somut verilere 

ulaşabilme imkânı veren kentte kamusal alana çıkarak faaliyeti yürüten kadın 

savaşçılarla çalışmayı sınırladırmak bir gereklilik ve zorunluluk halini almıştır.  

Bağımsızlık mücadelesinde oldukça yetkin, örgüt içinde önemli 

sorumlulukları, örgütün çekirdek kadrosuyla direkt iletişim halinde ve kimi zaman 

alınan kararlarda, önemli toplantı, grev vb. durumlarda yetki sahibi olan Samia 

Lakhdari, Zohra Drif, Djamila Bouhired, Djamila Bouazza ve Hassiba Ben Bouali, 

Baya Hocine, Louisette Ighilahriz kentte faaliyet yürüten kadın savaşçılardır. 

Cezayir’in bağımsızlaşmasında ve halkının özgürleşmesinde önemli katkısı olan bu 

kadınlar faaliyetlerini genel itibariyle dâhil oldukları Yacef Saâdi’nin silahlı grubuna 

bağlı olarak gerçekleştirmektedir. Hepsinin de belli bir eğitim düzeyine sahip, nispeten 

ekonomik koşulları halice denilebilecek ailelere mensup, daha önce güvenlik 

güçlerinin dikkatini çekmemiş, Avrupai görünümlü olması, Fransızcayı iyi konuşması 

sergiledikleri ortak özelliklerdir. Birtakım ekonomik olanaklarının olması ve 



13 

muhafazakâr toplum yapısının kısıtlayıcı yönü; onların FLN’ye katılıp faaliyet 

yürütmelerine engel teşkil etmemektedir. Kadınların, ölümü, işkenceyi ve tecavüzü 

göze alan kararlı duruşları toplumda sömürge rejimine karşı zaten var olan tepkilerin 

FLN’ye desteğe dönüşmesine katkı olmaktadır. Kadınların, ülkenin 

bağımsızlaşacağına olan inancı ve motivasyonu tüm topluma yayılmaktadır. Ortak 

duyguda paydaş olan Cezayirli kadın ve erkek için tek hedef ülkenin bağımsızlığa 

kavuşmasıdır. Kadınlarla birlikte sömürge rejimine karşı topyekûn bir mücadele süreci 

başlamaktadır. Bu durumda kadının ülkesi ve halkı uğruna geleneksel kalıpları hiçe 

sayması rahatsızlık uyandırmamaktadır.  

Kentte faaliyet yürüten kadınların, bahsi geçen tüm ortak özelliklere nail 

olmalarıyla birlikte elbette ki onları özgün kılan nitelikleri ve faaliyeleri de vardır.  

Fakat kentte faaliyet yürüten kadınlarla ilgili edindiğim kaynaklar her bir kadının 

hikâyesini anlatmaya yeterli olmadığından bir yerden sonra isimlerin değiştiği ve 

hikâyenin aynılaştığı görülmektedir. Bu noktada hem her bir kadının hikâyesine 

haksızlık etmemek hem de çalışmayı derinlikli ve bütüncül bir çerçeveden sunabilmek 

adına bir kadın savaşçı üzerinden çalışmayı yürütmenin doğru olacağı öngörüsüyle 

hareket edildi. Bu doğrultuda çalışmaya konu olacak kadının hikâyesi diğer kadınların 

her birini temsil etme potansiyeline sahip olması dikkate alındığı gibi bağımsızlık 

sürecini faaliyetleriyle etkileyebilmiş, yetkin, birçok sorumluluğu üstlenebilmiş ve 

sömürünün etkilerini iliklerine kadar hissederek ulus ve kadın kimliğini oluşturabilmiş 

olması önemsendi. Bu ifadelerin somut verilerle de anlam bulduğu kadın savaşçı, 

Zohra Drif olmuştur.  

Çalışma, birey bazlı bir sınırlandırmaya ihtiyaç duyduğu gibi zamansal olarak 

da belli bir çizelgeye işaret etmesi gerekmektedir. Bu bakımdan çalışma konusunun 

karşılık geldiği zaman dilimi, 20. yüzyıla tekabül etse de Cezayir’in bağımsızlık 

hareketlerinin başlangıcı olan 1954 ve bağımsızlığın kazanıldığı 1962 tarih aralığı 

dikkate alınmaktadır. 

Çalışmanın sınırlarının belirlenmesinde yukarıda değindiğim teknik bazı 

nedenler etkili olsa da çalışma konusunun belirlenmesinde bunun çok daha ötesinde 

etmenlerin belirleyici olduğunu söyleyebilirim. Doktora eğitimim süresince aldığım 

dersler, yaptığım okumalar, izlediğim belgeseller ve filmler, sunduğum çalışmaların 

hepsi beni bugün üzerinde çalıştığım doktora çalışmama hazırladığını söylesem 



14 

mühtemelen eksik ve yüzeysel kalacaktır. Tabii ki Afrika özelinde böylesi bir konu 

seçimimde etkisi su götürmez bir gerçektir. Ancak kimlik, ulus-devlet, modernleşme 

ve kadın konularına ilgim kavramsal olarak anlamını bilmediğim ancak ortadoğu 

toplumlarının bir parçası olan birey ve kadın kimliğim bu yüzleşmeyi çok erken 

yaşlarda yaşadığını söyleyebilirim. Öyle ki Zohra’nın yaşamış olduklarını anlattığı 

kimi yerlerde onu susturduğumda kendi iç sesimi ya da çevremdeki birçok kadının 

daha öncesinde kulağıma ilişen seslerini duyar gibiyim. Kadınlar farklı hikâyelerde 

aynı çizgilerde hizalanabilmektedir. Burada kast ettiğim hem kültürel hem de cinsiyet 

kimliğiyle varolma mücadelesindeki hizalanmaktır. Hiç görmediğim bir ülkenin ve 

kadının hikâyesinde bütünleşebilme duygusu beni çalışmanın merkezine almıştır. 

Belki tarihin sayfalarında bir kadın daha doğurabiliriz tatlı ve acı kaygısı beni 

çalışmanın bir parçası yapmıştır.  

Çalışma ile bu kadar bütünleşmiş olmama rağmen çalışmayı yürütmem açıkça 

söylemem gerekir ki pek de kolay olmamıştır. Çalışmanın özellikle araştırma ve yazım 

aşamasında pandeminin yaşanıyor olması benim için işleri oldukça zorlaştırdı, 

diyebilirim. Çünkü Cezayirli kadınlarla ilgili Türkçe kaynak oldukça sınırlıydı. 

Arapça, Fransızca ve İngilizce gibi başka dillerde varolan kaynakların ise sadece 

çevrimiçi olanlarına ulaşmak mümkün olabilmişti. İlk etapda çevrimiçi olan bu 

kaynaklara hangi siteden ve nereden ulaşacağımı dahi bilememek oldukça yormuştu. 

Benim için ciddi anlamda sıkıntılı geçen araştırma evresi haliyle uzunca bir zamana 

yayıldı. Adeta iğneyle kuyu kazar gibi olduğum bu dönemde yabancı bir dilde 

araştırma ve okuma yapmak da çalışmayı zorlaştıran bir başka etmendir. Ancak bu 

zorlukların katmış olduğu tatlı bir heyecan ise özveri isteyen ama bulmaca tadı veren 

Arapçaya ilk adımı atmış olmamdır. Böylelikle temel düzeyde de olsa Arapçamı 

geliştirdim. Çalışmanın bu olumlu sürecinde Arapça’nın konuşulduğu, hikâyesini 

anlattığım Zohra’yı bir umut görebilme, göremesemde yaşantısının, hikâyesinin 

geçtiği yerlere bugünden bakabilme, gözlemleyebilme, konuya dair kaynaklara ulaşma 

isteği ile Cezayir’e gitmek için birtakım ve bana göre çokça girişimlerim oldu. 

Araştırmamın da bir gerekliliği olarak gördüğüm Cezayir’e gitme isteğim, 

pamdeminin de etkisiyle ne yazık ki sonuçsuz kaldı. Tüm bu zorluklara ve zorlandığım 

durumlara rağmen araştırma konumla kurmuş olduğum gönül bağım çalışmayı 

aklımda kalanlarla da olsa bugüne getirdi. Belki de galip gelen çalışmaya olan 

inancımdı. 



15 

Sonraki başlıklarda çalışma için öngörülen yönteme, kapsama, sınırlılıklara 

değinilerek çalışmanın hangi çerçeveyi ve amacı taşıdığı ile ilgili daha ayrıntılı 

ifadelere yer verilecektir.  

Araştırmanın Yöntemi 

Çalışmada, Cezayir bağımsızlık mücadelesinde kadının rolü, sürece katkıları 

Zohra Drif’in deneyimleri üzerinden ele alınarak değerlendirilmektedir. Bu çerçevede 

açılayıcı ve betimleyici analize dayalı bir yöntemle çalışma yürütülmektedir. Bu 

süreçte detaylı ve doğru bilgi edinmek amacıyla Türkiye ile birlikte başta çalışmanın 

ilintili olduğu Cezayir olmak üzere farklı ülkelerin konuya dair çalışmalarına erişim 

sağlanarak literatür taraması yapılmaktadır. İlgili kaynaklara ulaşmak için çevrimiçi 

kaynaklardan, arşiv ve kütüphanelerden faydalanılmaktadır.  

Yazılı kaynaklar dâhil döneme ayna tutan belgesel, röportaj, film ve kişisel anı 

niteliğindeki dökümanlardan da istifade edilmektedir. Ulaşılan yazılı ve sözlü 

kaynakların tümünün titizlikle incelenmesi çalışmada yalnızca sayısal ifadelerle 

yetinilmeyen, sözel ya da simgesel etkenlerin de ele alındığı, derinlemesine bir bakış 

sunulmasına katkı olmaktadır.  

Elde edilen kaynaklardan yola çıkarak kuramsal kısmında modernleşme, ulus, 

ulus-devlet ve uluslaşma süreçlerinin Batı dışı toplumlardaki sömürge tarihine, 

bağımsızlık sürecine ve kadınların bu sürece dâhil olmasına etki eden koşulları 

açıklayıcı olması adına değinilmesi elzem görülmektedir. Çalışmanın temellendirildiği 

bu kavramsal çerçevenin devamında Kuzey Afrika’nın sömürge tarihi, bağımsızlık 

süreci, toplumsal ve kültürel dokusu konusunda detaylı bilgilere yer verilmektedir. 

Kuzey Afrika bölgesi sömürge tarihi ve bağımsızlık hareketleriyle oluşturulan büyük 

tabloda kadına biçilen toplumsal cinsiyet rollerinin neler olduğuna yer verilmektedir. 

Bu bağlamda toplumsal yapıda kendisine biçilen rollerle birlikte kadının sömürüye 

karşı ülkelerin bağımsızlığına ve ulus inşa sürecine nasıl bir etkisi ve katkısı olduğu 

analiz edilmektedir. Bu noktada çalışmanın daha ayrıntılı ve somut verilerle 

desteklenmesi için Kuzey Afrika bölgesini temsilen Cezayir özelinde çalışma 

yürütülmektedir. Cezayir’in bağımsızlık hareketinde öne çıkan kadın savaşçılarından 

olan Zohra Drif’in yaşantısından, deneyimlerinden izler sürülerek Cezayir’in 

uluslaşma sürecinde kadının rolü rasyonel bir şekilde ortaya konulmaktadır. 

Benimsenen yaklaşım, kadınların toplum içinde folklorik bir öğe olarak görülmesinin 



16 

önüne geçerek çok yönlü olarak algılanmasını sağlamaktadır. Bu bakış açısıyla ulusun 

kendini yeniden var edebilmesinin toplumsal ve siyasi kodlarının ortaya konulması 

bizleri gerçek anlamda bir ulus kimlik inşasının tasvirine götürmektedir. 

Varsayımlar 

Kuzey Afrika ülkesi olan Cezayir’de 20.yy’da ulus kimlik inşasında kadının 

rolü sorunsalına yanıt bulmak adına teorik çerçeveden birkaç ana parametreden 

hareket edilmektedir. Bunlar: 

➢ Cezayir’in uluslaşma sürecinde kadının rolü ve önemi edinilen veriler 

doğrultusunda teyit edilmesi, 

➢ Kadının ulusal kimlik oluşumunda toplumsal, siyasi alanda çabasının ve 

faaliyetlerinin bulunduğu, 

➢ Bağımsızlık sürecindeki ulus kimliğinin inşasına kadının katkılar sunduğu, 

➢ Kadınların uluslaşma süreçlerine olan katkılarının ortak ve ayrıştıkları 

noktaların var olduğu, 

➢ Ulus kimliğin oluşumunda, korunmasında, sürdürülmesinde ve aktarımında 

cinsiyet rollerinin işlerlik kazandığı, 

➢ Kadının ulusal gruplar tarafından millet ve milliyetçiliğe dair analitik 

söylemlere dâhil edildiği, 

➢ Ulus-devlet inşasının kadının davranışları üzerinde bir kontrol mekanizması 

kurduğu, 

➢ Toplumsal ve tarihsel olguların kadının ulusal kimliği inşa etmesi üzerinde 

etkilerini sürdürdüğü varsayımlarından yola çıkılarak araştırmanın 

sorunsalına yanıt bulunmaya çalışılmaktadır. 

Kapsam ve Sınırlılıklar 

Araştırmanın konusu, Afrika’daki bağımsızlık hareketlerinde kadınların 

varolma biçimleri, üstendikleri sorumluluklar ve sürece katkılarıyla birlikte uluslaşma 

sürecine ve ulus-devletin oluşumuna etkileri çerçevesinde şekillenmektedir. İşaret 

edilen konuda yürütülen çalışmanın kapsamı noktasında belli sınırlandırmalara 

gidilmesine ihtiyaç vardır. Buna yol açan temel gerekçelerden biri; kıtanın birbirinden 



17 

coğrafi, kültürel, siyasi, ekonomi ve kaynaklar bakımından oldukça farklı dinamiklere 

sahip 54 bağımsız ülkeden oluşuyor olmasıdır.  Bir diğeri ise birçok kabilenin, etnik 

yapının, inancın olduğu ve 2000'den fazla dilin konuşulduğu kıtada kültür 

mobilizasyonunun göz önünde bulundurularak toplumsal yapının incelenmesi, 

kadınının toplumsal cinsiyet rollerinin belirlenmesi çalışma için planlanandan çok 

daha fazla zamana, bilgiye, çabaya, enerjiye ve kişilere gereksinim duyulmasıdır. 

Kıtanın zengin bir kültüre ve tarihe sahip olması bölgesel çalışmaları daha fazla ön 

plana çıkarmaktadır. Bu vesileyle eldeki veriler doğrultusunda sınırları çizilen 

çalışmanın demografik sınırları bölge olarak Kuzey Afrika, ülke bazında ise Cezayir 

olarak belirlenmektedir. Minimalize edilmiş haliyle çalışmanın; daha net, doğru ve 

sağlıklı bir sonuca ve verilere ulaşması olanaklı kılınmıştır.   

Yukarıda bahsi geçen nedenlerden ötürü demografik olarak bir sınırlamaya 

gidildiği gibi tarihsel olarak da benzer bir tercihin yapılması gerekmektedir. Kıtada 

sömürgecilere karşı verilen bağımsızlık mücadelesinin uluslaşma sürecine ve ulus-

devlet oluşumuna katkısının da dikkate alındığı göz önünde bulundurulduğunda 

bağımsızlık hareketlerinin en yoğun yaşandığı tarihsel süreç 20. yüzyıla denk 

düşmektedir. Ancak çalışmanın kapsamı demografik olarak Cezayir ile 

sınırlandırıldığından tarihsel olarak da bağımsızlık hareketinin başlagıç ve bitişini tarif 

eden 1954-1962 tarih aralığı dikkate alınmaktadır. 

Toplumsal cinsiyet4 çalışmaları bağlamında da değerlendirilebilecek bu tez 

çalışması, üçüncü bir sınırladırmayı da cinsiyet konusunda yapılmasını makül bir 

yaklaşım olarak görmektedir. Ulus inşa sürecine bireylerin etkileri ve katkıları cinsiyet 

açısından farklılık gösterdiği yargısının kabuluyla toplumsal cinsiyet bakımdan 

çalışmanın ana parametresi kadın olarak belirlenmiştir. Kadınlar bir toplumun 

uluslaşma sürecinin en iyi tanıkları olduğundan uluslaşma sürecinin tarihinin, 

toplumsal bağlamının gerçekçi bir şekilde ele alınıp değerlendirilmesi için onun 

tasvirine, izlenimlerine, deneyimlerine yer vermek gerekir. Öte yandan kadın bir 

toplumun hem biyolojik hem de kültür taşıyıcısı olarak ulus kimliğini inşa ettiği gibi 

nesilden nesile aktarımını sağlayan ve koruyandır. Kadının farklı koşul ve zamana göre 

üretilmiş kadınlık rolleri; ulus-devlet kimliğin oluşumunda, korunmasında, 

 
4  Toplumsal cinsiyet; kadının ve erkeğin doğuştan gelmeyen ancak sonradan  kendisine atfedilen 

toplumsal ve kültürel olarak inşa edilmiş olan tüm rolleri ve sorumlulukları olarak ifade edilir (Baydur& 

Uçan, 2016: 138). 



18 

tanımlanmasında ve sürdürülmesinde belirleyici olmuştur. Fakat buna rağmen kadın 

öteki olan erkek karşısında ikincil olarak konumlandırılmıştır. Bağımsızlık sürecinde 

de kadın yürüttüğü faaliyetlere rağmen ulus-devletlerde kendisine yüklenen anlam ve 

biçilen cinsiyetçi roller onu görünmez kılma ve öteki yapma potansiyelini içinde 

barındırmaktadır. Bu nedenlerden ötürü çalışma, kadın öznesi baz alınarak 

yapılmaktadır. Böylelikle tarihi yazımında baskın olan erkek söyleminin dışına 

çıkılarak somut veriler ışığında daha objetif ve kapsayıcı bir dil benimsenmektedir.   

Çalışmada dikkate alınan bir başka husus ise birbirini tekrarlayan ya da eksik 

bırakılan kadın deneyimlerinin anlatımının yerine tek bir örneklemin mercek altına 

alınarak çalışmanın yürütülmesidir. Bu anlayışla daha derinlikli ve her bir ayrıntının 

öneminin farkında olarak çalışmanın yürütülmesi için Cezayir’in bağımsızlık 

mücadelesinde kadının rolü ve önemi Zohra Drif’in hikâyesi üzerinden 

incelenmektedir. 

Çalışmanın kapsamı konusunda paylaşılan detayların yanı sıra yürütülmesinde 

karşılaşılan çeşitli zorluklardan ve sınırlılıklardan da bahsetmek yerinde olacaktır. 

Öncelikle içinde yaşadığımız ve yabancısı olmadığımız kültürel kodlarını taşıdığımız, 

aidiyet kurduğumuz toplumu ve coğrafyayı çalışmayacak olmanın zorlukları olacağını 

peşinen belirtmek gerekir. Çünkü yapısına, kültürüne, diline ve yer yer inançlarına 

yabancı olduğumuz bir topluma ve tarihine dışarıdan bakan bir göz olarak çalışma 

yürütülmektedir. Yabancısı olunan bu coğrafyanın jeopolitik konumunun da etkisiyle 

siyasal ve toplumsal olgularının hızla değişmesi, dinsel ve dilsel çeşitliliğin yoğunluğu 

çalışmanın yürütülmesindeki zorluğu daha katmerli hale getirmektedir. Bununla 

birlikte çalışma konusu ile temas eden araştırmalar ülkemizde oldukça sınırlı bir 

literatüre sahiptir. En azından eldeki verilerden yola çıkılarak akademik açıdan doktora 

tezi düzeyinde bir çalışmaya rastlanılmadığı rahatlıkla söylenebilir. Çalışmaya dair 

akademik bir boşluğun olması da çalışmanın yürütülmesini olumsuz etkileyen bir 

başka önemli faktördür. Bütün bunlar çalışmanın yürütülmesini zorlaştırdığı gibi 

çalışmanın titizlikle ve vicdani bir sorumlulukla da yürütülmesine araştırmacıyı sevk 

etmektedir. 

Çalışmanın Amacı 

Cezayir’in bağımsızlık mücadelesinin ayrıntılı bir çerçevede sunan çalışma; 

kadınların sürece nasıl dahil olduğu, hangi sorumlulukları üstlendikleri, tarihsel 



19 

değişimi nasıl deneyimledikleri, ne gibi katkıları ve rolleri olduğu üzerinde 

durmaktadır. Böylelikle kadının bir dönem sömürge altında olan Cezayir’de tarih boyu 

süregelen alışkanlıkları, gelenekleri, dinsel ritüelleri vb. kültürel öğeleri ne şekilde 

üretilebildiğine ve ulusal kimlik oluşumu üzerindeki etkisine dair fikir vermektedir. 

Çalışmanın böyle bir tema etrafında şekillenmesindeki amaç; Cezayir'in bağımsızlık 

mücadelesinde çoğunlukla görmezden gelinen veya nadiren haberdar olunan 

kadınların katkılarının, sürecin olumlu sonuçlanmasındaki rollerinin uluslaşma ve 

ulus-devlet oluşumuna etkisi detaylı bir şekilde incelenmesidir. Bu doğrultuda, üçüncü 

dünya ülkelerinde sıklıkla rastlanıldığı gibi, kadının politik, toplumsal, kültürel 

mücadelenin tarihi dışına itildiği vurgusu dikkate alınarak Cezayir’in bağımsızlık 

mücadelesinde erkeğin olduğu kadar kadının da etkili olduğu ve bazı noktalarda daha 

çok etkili olduğu ortaya konulmaktadır. Ayrıca toplumda kadının sadece özel alanla 

sınırlandırılamayacağı, kamusal alanda da etkin ve önemli bir güç olduğu, ulus-devlet 

inşa sürecine etkisinin altı çizilmektedir. Bu bakımdan çalışma esas itibariyle Cezayirli 

kadınların bağımsızlık mücadelesinde toplumda üstlendiği sosyal, askeri, kültürel ve 

siyasi rollerle uluslaşma sürecinde pay sahibi olduğunu vurgulamaktır. Bu ise 

Cezayir’deki bağımsızlık mücadelesine bağlı olarak yaşanan süreçlerden ve 

olaylardan hareketle ele alınmaktadır. Bu yönüyle Cezayir'in bağımsızlık 

mücadelesinde kadınların maruz kaldığı zorluklar, toplumsal cinsiyet rollerini nasıl 

sorguladıkları ve değiştirdikleri, yerine getirdikleri görevler, benimsedikleri mücadele 

yöntemleri, süreçteki etkileri ve önemi söylemsel düzeyin ötesinde Zohra Drif'in 

hikâyesi ile somut bir zemine taşınmaktadır. Zohra’nın yaşamı, etkilendiği koşullar ve 

etkileşimde olduğu çevre ile birlikte Cezayir’in bağımsızlık hareketi içinde yer alma 

biçimi, üstlendiği görevler ve yetenekleri kadının uluslaşma sürecindeki değerli ve 

anlamlı yerini teyit eden birçok veri sunmaktadır. Bu bakımdan çalışma, Cezayir'in 

bağımsızlık hareketinde kadınların rolüleri, katkıları ve dolayısıyla Cezayir’in 

uluslaşmasına etkisi; Zohra Drif'in hikâyesi üzerinden tarihsel, toplumsal, siyasal ve 

cinsiyet bağlamı içinde kapsamlı bir betimleme ile açıklanmaktadır. Bu yaklaşımla 

gerçekleştirilen çalışma, toplumsal cinsiyet, ulus kimlik arasındaki ilişkiden ve 

kimlikler arası hiyerarşiden yola çıkarak ulus kimliğinin oluşum sürecinde kadının 

rolünü ortaya koyma amacını güdmektedir.  

 



20 

Çalışmanın Literatürdeki Yeri ve Özgünlüğü  

Türkiye’deki tez veri tabanı incelediğinde Afrika anahtar kelimesi ile yapılan 

aramada Afrika kıtasının farklı bölge ve ülkeleri sosyoloji, uluslararası ilişkiler, hukuk, 

ekonomi ve tarih gibi birçok alanda gerçekleştirilmiş 741 çalışmanın sistemdeki 

kaydına rastlanmaktadır. Bu çalışmaların 166’sı doktora düzeyindedir. Cezayir 

anahtar kelimesi ile yapılan aramada bu sayı nispeten düşse de 111 çalışmaya karşılık 

gelmektedir. Bunların 30’unun doktora çalışması olduğu göze çarpmaktadır. Benzer 

bir arama Cezayir ve kadın temasının birlikte kullanıldığı çalışmalar için yapıldığında 

sonuç üç çalışma ile sınırlı kalmaktadır. Afrika geneli ve daha spesifik olarak 

Cezayir’e dair yapılan çalışmalara kıyasla oldukça az sayıdaki bu üç çalışma: İlham 

Haman’ın 1995 tarihindeki “Fas, Tunus ve Cezayir’den Fransa’ya Göç Eden 

Müslüman Kadınlar Üzerine Toplum bilimsel Bir Çalışma” başlığını taşıyan doktora 

çalışması, Elif Yeşim Araz’ın 2022’de “Modern Cezayir Edebiyatında Kadın 

Öykücüler ve Öykülerindeki Ana Temalar” ve Abdelrahman Alshaikh’in 2019’daki 

“Arap Televizyon Reklamında Kadın Tasarımı Cezayir ve Lübnan Örneği” yüksek 

lisan çalışmalarından oluşmaktadır. Buradaki tez çalışmasının önemli bir diğer 

argümanı olan Cezayir’in bağımsızlığını konu alan çalışmalar için Şinasi Sönmez’in 

2007’deki “Cezayir Bağımsızlık Hareketi ve Türk Kamuoyu”, Selda Kayapınar’ın 

2017’deki “Fransa’nın Cezayir Tarafından İşgali”  ve Berkan Özgür’ün 2022’deki 

“Bağımsızlık Savaş’ından Otoritaryanizme: Cezayir’de Askeri Kontrolün İnşası ve 

Dönüşümü (1954-214)”doktora çalışmaları mevcuttur. Konuya ilişkin Genç Osman 

Önal’ın 2008’deki, “Cezayir’in Bağımsızlık Sürecinde Fransa’nın Yürüttüğü Siyaset 

ve Uygulamalar” ve Elem Eyrice’in de 2008’deki, “Cezayir’in Fransız 

Sömürgeciliğine Karşı Yürüttüğü Bağımsızlık Mücadelesi” de gerçekleştirilen yüksek 

lisan çalışmaları arasındadır. Tez veri tabanından edinen sonuçlardan anlaşıldığı gibi 

Afrika’ya ve Afrika özelinde Cezayir’e akademik alanda ilginin olduğu söylenebilinir. 

Cezayir’i konu alan çalışmalarda genel olarak Cezayir’in Osmanlı ile etkileşimi 

çerçevesinde Cezayir’in mimarisine, kültürüne, siyasi tarihine, yönetim biçimine, 

hukuk anlayışına bilhassa ilginin olduğu söylenebilir. Osmanlı ile kurulan ilişkinin 

dışında ise Cezayir edebiyatını konu alan birkaç çalışma bulunmaktadır. 

Tezler dışında kıtayı ve yine Cezayir’i konu alan kitap ve dergiler 

bulunmaktadır.  Ufuk Tepebaş Büyük Güçler ve Afrika, Şehmus Güzel Cezayir ve 



21 

Berberiler, Ergün Tuncalı Uyanan Afrika, Serhat Orakçı Türkiye Afrika İlişkileri, 

Aydoğan Köksal Afrika, Genel ve Ülkeler Coğrafyası, Faik Bulut Şeriat Gölgesinde 

Cezayir, Ergüç Ülker Yoksulluktan Umuda Afrika Ekonomisi, Soyalp Tamçelik 

editörlüğündeki Küresel Politikada Yükselen Afrika, İsmail Ermağan editörtlüğünde 

Dünya Siyasetinde Afrika, Murat Çetinkaya Editörlüğündeki Afrika Ekonomi Politiği 

ve Yunus Turhan’ın editörlüğünü üstlendiği ve Etnik/Ulusal Çatışmada Dış 

Yardımların Rolü Ruanda Soykırımı Örneği" başlığıyla katkı sunduğu Dünya 

Siyasetinde Afrika 8; Hece dergisinin Afrika 1. ve 2. sayıları, Africania, Akdeniz 

Havzası ve Afrika Medeniyetleri dergisi alana dair çalışmalar ortaya koyan kitap ve 

dergilerdir. Bu çalışmalar mevcut tez çalışması ile aynı iz düşümde olmasa da Afrika 

özelinde Cezayir’in sömürge sürecinin, bağımsızlık hareketinin ve kadınların sürece 

dâhil olmasının, etkilerinin; tarihsel, kültürel, ekonomik, siyasi arka planın 

anlaşılmasında değerli katkıları olmaktadır.  

Çalışma ile ilgili incelenen literatürde yer alan tez, kitap ve dergi çalışmaları 

değindikleri konular itibariyle Afrika ile ilgili zengin bir kaynak deposunun 

oluşmasına katkıları olmaktadır. Ancak aynı şeyin yürütülen tez çalışması için geçerli 

olduğu söylenemez. Cezayir bağımsızlık savaşına kadının dahil olmasında hangi 

süreçlerin zemin hazırladığını, müdahil olma hallerini, katkılarını Zohra Drif’in 

hikayesi üzerinde somutlaştırmaya çalıştığım bu tezde önemli baş ucu kitaplarından 

biri Zohra’nın yazmış olduğu ve de bu süreçlere ayna tutan “Inside the Battle of 

Algiers: Memoir of a Woman Freedom Fighter kitabıdır. Zohra’nın kitabını Djamila 

Amrane’nin Les Femmes Algériennes Dans La Guerre kitabı izlemektedir. Bu kitap 

Djamila’nın Cezayir bağımsızlık savaşında yer alan kadınları konu alan doktora 

çalışmasının bir ürünüdür. Djamila Amrane-Minne da Zohra Drif gibi Cezayir 

bağımsızlık mücadelesinin önde gelen Avrupa asıllı kadın savaşçılarındandır. Cezayir 

bağımsızlığına ve halkının özgürleşmesine olan tutkusunu, Daniella Minne ismini 

süreç içinde Djamila Amrane olarak değiştirmesinden de açıkça görülmektedir. Bu 

detaylı bilgilendirmeden de anlaşılacağı üzere kaynaklar çalışmanın önemli başucu 

kitaplarıdır. Natalya Vince’nin Our Fighting Sisters: Nation, Memory and Gender in 

Algeria, 1954-2012 ve The Algerian War, The Algerian Revolution kitaplarından da 

direkt yararlanamasam da bana öngörü sunan önemli kaynaklardır. 



22 

Tez çalışmasının konusu ile ilişkili Cezayir bağımsızlık hareketi ve kadın 

temasına öncelik veren çalışmalar, Türkiye’de oldukça sınırlı olduğundan çalışmamı 

bu kaynakları referans alarak temellendirdim. Çalışma konusu ile ilgili literatürde bir 

boşluğun olduğu ve benzeri çalışmaların yapılması gerektiğiyle ilgili kanaatim 

çalışmanın araştırma sürecinde değişmemiş billakis güçlenmiştir. Bu durum yapılan 

çalışmayı önemli kıldığı gibi gerekli hale de getirmektedir. Böylelikle tarihin 

gölgesinde ya da karanlığında kalmış kadın hikâyeleri, Cezayir toplum yapısının ve 

tarihinin objetif değerlendirilmesine yardımcı olacaktır. Ayrıca Cezayir'in bağımsızlık 

mücadelesinin daha geniş bir perpektiften algılanmasına ve toplumsal değişim, tarih, 

cinsiyet çalışmalarına katkı sunacak olması çalışmaya değer katan bir başka unsurdur. 

Bu konuya ilişkin yapılacak sonraki çalışmalar için de atılmış bir ilk adım olması da 

çalışmayı ayrıca değerli kılmaktadır. Bütün bunların yanı sıra çalışmanın Zohra Drif’in 

yaşantısı üzerine inşa edilmesi, kadınların uluslaşma sürecine katkılarının somut bir 

zeminde tartışılmasına imkânı tanıyor olması da önemli detaylardan bir diğeridir.  

  



23 

2. MODERNLEŞME, ULUSÇULUK, ULUS DEVLET, ULUS KAVRAMLARI 

ÇERÇEVESİNDE KUZEY AFRİKA VE GENEL NİTELİKLERİ 

Bu bölümde Cezayir’deki bağımsızlık hareketine ve burada kadınların aktif rol 

almasına değinmeden önce böylesi bir sürecin ortaya çıkmasına zemin hazırlayan 

koşulların neler olduğunun irdelenmesi adına bahsedilmesi gereken birkaç kavramın 

olduğu söylenmelidir. Ancak bu yaklaşımla Cezayir’de kadınların bağımsızlık 

savaşındaki etkili ve anlamlı rollerinin anlaşılır kılınması sağlanabilir. Bu minvalde 

çalışmanın temellendirileceği başlıca kavramlar olarak sıralanan modernleşme, 

ulusçuluk, ulus-devlet, ulus üzerinde durulacaktır. 

Batı’da meydana gelen siyasi, ekonomik ve toplumsal gelişmelerin bir sonucu 

olan bu kavramların ortaya çıkış serüveni burada açıklanmaya çalışılsa da Afrika 

üzerinden yürütülecek çalışmayı ilgilendiren esas kısım bu kavramların Batı dışı 

toplumlarda var olma biçimleri ve etkileridir. Batı’nın iç dinamikleriyle oluşum 

gösteren bu kavramların hangi koşullarda, niteliklerde ve amaçlarla Batı dışında varlık 

gösterdiği ve bu toplumlarla etkileşiminin sonuçlarının neler olduğu sorularına yanıt 

aranacaktır. Bu soruların düğümlendiği modernleşme ve sömürü arasındaki 

diyalektiğe dikkat kesilerek sözü edilen ulusçuluk, ulus-devlet, ulus kavramlarının 

sömürgelerdeki varoluş biçimlerine, etkilerine ve görünümlerine açıklık getirilmeye 

çalışılacaktır. O halde sözü çok uzatmadan bölümün önemli başlıklarından olan 

modernleşme ile bir giriş yapmak yerinde olacaktır.  

2.1. Modernleşme 

Modernleşme, insanı bağımlı hale getirdiği düşünülen eski olan değerlerden, 

gelenekten, inançtan kurtarma ve toplumsal yaşamı aklın rehberliğinde yeniden inşa 

etme çabası içindedir. Kutsanan akıl dışında herhangi bir otoriteyi kabul 

etmemektedir. Kavram farklılaşmayı yaratacak akla ve yaratıcılığına vurgu yapsa da 

toplumsal, siyasal hayatta tekçi, bütünleştirici ve homojen politikaların varlığını 

önemser. Bu bakımdan modernleşme bir taraftan entelektüel ve epistemolojik diğer 

taraftan da ekonomik, siyasal, sosyal anlamdaki köklü değişimleri ve gelişmeleri 

içermektedir. Çok yönlü etkilerle yol alan modernleşme, aslında toplumsal yaşam ve 

örgütlenme biçimine işaret etmektedir (Giddens, 2020: 9). Köyden kente, tarımsal 

üretim biçiminden sanayi üretim biçimine, imparatorluktan ulus-devlete veya sınıfsal 

siyasi yapılara doğru olan hareketliliktir (Şimşek, 2014: 15). Modernleşmedeki bu 



24 

hareketlilik aynı zamanda bilimsel, pozitivist, rasyonel bir eğilim, ileriye doğru bir 

gelişme, bilginin standartlaştırılması anlamına da gelmektedir (Harvey, 1997: 50). 

Modernleşmenin belli başlı parametrelerinin sonucu olarak meydana gelen bu 

gelişmeler, öncelikle Batı’da etkisini hissettirmektedir. Batı’da görülen modernleşme; 

Rönesans, Reform hareketleri, Aydınlama, Fransız Devrimi ve sanayi devrimi gibi 

bazı önemli gelişmelerle dünya genelinde de etkisi hissettirmektedir.   

Rönesans ve Reform hareketleri modernleşmenin özellikle düşünsel alt 

yapısının oluşması üzerinde oldukça önemli bir etkiye sahip olmaktadır. Rönesans için 

kesin bir tarih belirtilmezken genelde Rönesans denince; 15. yüzyılda İtalya’da 

yaşanan entelektüel ve kültürel gelişmeler kastedilmektedir (Beriş, 2008: 458). 

Rönesans, inancın ve teolojik bilginin yerine aklın rehberliğinin benimsendiği ve 

evrende olup biten her şeyin akılla açıklanabileceğini öne süren bir süreci 

tanımlamaktadır (Çiçek&Aydın&Yağci: 2015, 274). Aklın merkeze alındığı bu 

süreçte eski ve geleneksel olana bir meydan okuma vardır. Bu açıdan değişimler, 

sorgulamalar, eleştiriler ve yeninin tahsisi salt düşünsel, kültürel, inançsal alanlarla 

sınırlı kalmamaktadır. Tüm toplumsal yapıda ve sistemde ciddi anlamda bir değişimi 

öngören üretim ilişkilerinde, biçimlerinde de bir çözülme meydana gelmektedir. 

Rönesans öncesinde feodal toplumun tarıma dayalı üretim ilişkileri yerini ticarete ve 

sanayiye dayalı üretim ilişkilerine bırakmaktadır. Bu ticaret ve sanayileşme vasıtasıyla 

köy ve kasaba gibi birçok küçük yerleşim birimi kentlere dönüşmektedir. Bazı Avrupa 

kentleri de o güne kadar sahip olamadıkları bir ihtişama kavuşmaktadır. Bu yeni üretim 

ilişkilerinin toplumda etkin olmaya başlamasıyla birlikte sermaye birikimi artmakta, 

kralların ve yeni oluşmuş bir sınıf olan burjuva sınıfının siyasal, toplumsal alandaki 

yetkinliği artar duruma gelmektedir. Ancak feodal toplumun parçalı hali burjuva 

sınıfının beklentilerini karşılamaktan çok uzaktır. Bu koşullarda burjuva sınıfının 

istediği şekilde ticari faaliyetlerini yürütebilmesi için siyasi istikrarı ve düzeni 

sağlayabilen bir yönetim anlayışına ihtiyaç duyulmaktadır. Bundandır ki burjuvazi, 

feodal beylere karşı kralın mutlak egemenliğinden yana olan bir tavır içine 

girmektedir. Bu dönemden itibaren krala vergi vermeyi kabul ederek onun siyasi 

iktidarını desteklemektedir. Böylelikle kendisi de istediği kolaylık ve rahatlıkta ticari 

faaliyetlerini yürütebilmeyi garantilemiş olmaktadır. Burjuva sınıfının krallardan taraf 

olan bu tercihi aynı zamanda eski feodal sistemin yıkımında etkili olan önemli bir 

gelişmedir. Nitekim Avrupa’nın yönetiminde bir süre sonra merkezi monarşiler 



25 

önemli bir konuma gelerek siyasal alanda etkili olmaya başlamaktadır (Yaşar, 2011: 

14).    

Rönesans’ın modernleşme üzerindeki etkisine benzer bir etki de Reform 

hareketiyle gerçekleşmektedir. Coğrafi keşiflerle farklı yer ve uygarlıklarla tanışan 

Avrupa, yüzyıllarca bağımlı kılındığı kiliseye Reform hareketleriyle karşılık 

vermektedir (Göle, 1998: 65). Katolik kilisesinin insanların yaşamlarını tüm 

boyutlarıyla etkileyebilecek bir otorite halini alması, birey ve tanrı arasındaki ilişkide 

aracı bir rol üstlenmesi hatta bireylerin günahlarının affedilmesi, cennettin 

vadedilmesi karşılığında para tahsisinin yapılması Martin Luther’i kilise otoritesine 

karşı tavır almaya itmektedir (Russell, 1997: 269–272). Martin Luther’in Katolik 

inancının hegemonyasına karşı verdiği tepkiyle bu hareket dikkatleri üzerine çekmeyi 

başarmaktadır. Bu atmosferde kilisenin toplumdaki gücü, otoritesi sarsılmakta ve 

Katolik inancının tekelleşmesine karşı İncil yerel dillere çevrilmeye başlanmaktadır. 

Katolik mezhebinin baskın karakterine karşı meydana gelen tepkisellik Protestanlık 

mezhebinin ortaya çıkmasına zemin hazırlamaktadır (Çiçek&Aydın&Yağci: 2015, 

274). Bu gelişmelerin Hristiyanlık ahlakında bıraktığı etkiyle zamanla tanrı 

düşüncesinin kültürel bilinçte olduğu kabul edilmekte ve bireylerin kendi seçimleriyle 

kaderlerini belirleme özgürlüğüne sahip olduğuna inanılmaktadır (Türköne, 2013: 

480). Reform hareketi bünyesinde yaşanan gelişmeler, modernleşme perspektifinde 

değerlendirildiğinde gelenek-modern düalitesinin temsili olarak eskinin muhafazasına 

karşı yeninin tercih meselesi olduğu görülmektedir. 

Avrupa’nın kendi iç dinamikleriyle deneyimlediği Rönesans ve Reform 

hareketleri, hiç şüphesiz ki modernlik sürecinin oluşumunda önemli bir yere sahiptir. 

Rönesans ve Reformla birlikte meydana gelen gelişmeler, Avrupa’nın bütün toplumsal 

yapısında değişime ve yeni anlayışların ortaya çıkmasına yol açmaktadır. Aklın temel 

alınmasıyla bireylerin dünyaya bakış açılarında, yaşamlarındaki istek ve beklentilerde, 

inanç anlayışlarında bir değişim, dönüşüm meydana getirmektedir. Ortaçağın inanç 

söylemi, feodal üretim biçimi, egemenlik anlayışı karşısında bireyi temel alan ve 

laikleşmeyi önemseyen bir yaklaşım geliştiği görülmektedir. Bu açıdan Rönesans ve 

Reform fikirsel olarak bireyi ve aklı sınırlandıran ilişkilerden, ağlardan ve 

kısıtlamalardan kurtarmaktadır (Yaman, 2018: 28). Böylece evren hiyerarşik, organik 

bir yaklaşımdan ziyade matematiksel, mekanik bir yaklaşımla ifade edilmektedir. 



26 

15. yüzyılın ortalarında gerçekleşen Rönesans hareketi ve 16. yüzyıl Reform 

hareketi Aydınlanma’nın gerçekleşmesinde etkili olan iki önemli gelişmedir. Bu 

gelişmelerin etkisiyle görülmeye başlayan ve 18. yüzyılın sonuna kadar süren bu 

döneme, Aydınlanma dönemi denilmektedir. Özellikle de 17. yüzyılın ikinci 

yarısından 18. yüzyılın sonuna kadar devam eden süreç, “Aydınlanma Yüzyılı” olarak 

ifade edilmektedir (Şimşek, 2014: 18). İngiliz Devrimiyle başlayıp Fransız Devrimi 

ile son bulan Aydınlanmaya yön veren süreç, bilimsel anlamdaki gelişmelerin düşünce 

dünyasına kattığı değerdir (Tuna& diğerleri, 2011: 50-54).  

Aydınlanma, aynı zamanda “Akıl Çağı” olarak da nitelendirilmektedir. 

Dönemin bu şekilde ifade edilmesinin altında; öncelikli olarak kiliseye karşı bilimsel, 

epistemolojik itirazların ve aristokratik iktidara karşı ise siyasi anlamda bir tepkinin 

olması yatmaktadır.  Bu itirazlar, tepkiler karşısında Aydınlanma’ya yol açacak ve 

kutsanan yeni şey akıldır. Toplumla ilgili her şeyde aklın temel alınması gerektiğine 

ve her şeyin akılla açıklanılabileceğine dair inanç hâkimdir (Çiğdem, 2006: 14). 

Aydınlanma süreciyle akıl hiçbir erkin himayesinde değildir. Mevcut değerler, 

dönemin birleştirici öğesi ve temel konusu olan akıl vasıtasıyla ciddi bir eleştiriye 

maruz kalmaktadır. Aydınlanma’da hedeflenen; kötü ve kötüleştirici olduğuna 

inanılan efsane, mit, önyargı ve hurafelerin temsil ettiği eski sistemden bireyi ve 

toplumu iyi, özgürleştirici olduğuna hiç şüphe edilmeyen aklın himayesine almaktır 

(Harvey, 1977: 25). Bu yargıyla 18.yüzyıl Aydınlanması, aklın yetkisiyle toplum ve 

bireylerin evrensel mutluluğa varacağı düşüncesi kabul görmektedir (Simmel, 2011: 

65). Böylece yeni bir kimlik kazanan aklın kullanılmasıyla bireyciliğin, ilerleme 

fikrinin, bilime güvenin; geçmişe ait pratiklere, kurumlara, inançlara, düşünce 

kalıplarına eleştirinin söz konusu olduğu Aydınlanma düşüncesi ile 18. yüzyılda 

karşılaşılmaktadır (Altun, 2011: 69). 

Aydınlanma’nın özünde, insan düşüncesini dinsel dogmaların neden olduğu 

sınırlamalardan kurtarma ve bireyin bu dinsel dogmalar dışında hareket ederek akıl 

yürütebilmesi, bilim aracılığıyla kendisine, evrene dair doğrulara ulaşılabilmesi 

düşüncesi vardır. Bu dönemde inanç paradigmaları son bulmakta ve toplumdaki birçok 

şey için bilim, akıl artık meşruiyet kaynağı olarak görülmektedir. Yalnızca bilginin, 

bilimin ve aklın referansları dâhilindeki toplum yapısı ve siyaseti onay görmektedir 

(Şaylan, 1999: 104–105). Bu hususta aydınlamacı anlayış bireyi, toplumu dayatılan 



27 

akılcı olmayan görüşlerden alıkoymakta ve onları aklın, bilginin egemen olduğu bir 

sürecin bir parçası yapmaktadır (Touraıne, 2002: 25-26). Bu anlayışla seküler bir 

düzen kurgusuna sahip olan Aydınlanma düşüncesi, toplumsal gerçekliğin bütün 

alanları için inancın egemenliğini tartışmaya açmış olmaktadır (Altun, 2011: 71). 

Nitekim Aydınlanma düşünürlerinin evrenselcilik ve özgürlük değerleriyle birlikte 

sekülerizm üzerinde de mutabık olması bir tesadüf değildir.  

Aydınlanma’yı tanımlama çabasındaki tüm açıklamalar bir potada 

değerlendirdiğimizde orta çıkan sonuç: 

Sınırları deneyle belirlenmiş aklın merkeziliği, bilginin hükmetme aracına 

dönüşmesi, bilginin ve iyinin evrensel olduğu düşüncesi, tarihin Batı’da 

dondurulmak istenmesi, Batı dışı dünyaya yaklaşımda geçerli olan 

etnosantrizim5 muhataplarını aydınlatmayı kendine görev bilen bir bakış açısı, 

dinin belli alanlardaki sınırlı ve dönüştürülmüş varlığı vb. unsurlar, 18. yüzyıl 

Aydınlanmasının çerçevesini belirlerken aslında modernleşmenin fikri alt 

yapısını oluşturmaktadır (Altun,  2011: 72-73).  

Modernleşmenin düşünsel boyutuna kaynaklık eden Aydınlanma döneminin 

tüm sürecinde akıl ve bilimsel bilgi kutsanan önemli iki öğedir. Böylelikle de 

modernizmin düşünsel çerçevesini Aydınlanma’nın etkisiyle ortaya çıkan seküler, 

bilimsel, rasyonel ve ilerlemeci anlayış oluşturmaktadır (Göle, 1998: 65).  

Aydınlama dönemiyle birlikte meydana gelen gelişmeler, modernleşmeye 

önemli katkı sunan Fransız Devrimi’nin gerçekleşmesini önemli ölçüde 

etkilemektedir. Modernleşmenin siyasal ayağının oluşumunda etkili olan Fransız 

Devrimi, iktidara meşru bir zemin kazandıran tanrının yerini halkın rızası almaktadır. 

Bu vesileyle yönetimi elinde tutan kral ya da hükümdar gücünü, iktidarını tanrısal 

iradeyle kurduğu ilişki üzerinden değil halkın iradesine bağlı olarak sağlamaktadır. 

Eşitlik ve özgürlük vb. kavramlara dikkat çeken Fransız Devrimi,  monarşik yapıyı 

yıkarak parlamenter sistem gibi yeni siyasal sisteme alt yapı hazırlamaktadır (Yaman, 

2018: 17).  

Fransız Devrimi hem oluşumu hem de sonuçları itibariyle sosyo-politik düzen 

ve iktidar ilişkilerinin tekrardan dizayn edilmesi noktasında bilhassa batı 

 
5Etnosantrizim kavramı ile ifade edilmek istenen Batı’nın kendi değerlerini merkeze alarak kendisi 

dışında olan ile ilgili yargısı, bakış açısıdır. Elbette ki Batılı değerlerin buradaki konumlanışı ötekine 

kıyasla bir üstünlüğe ve tepeden bakışa karşılık gelmektedir. Yeterli, makul, ileri ve uygun olan Batılı 

değerler iken eksik, norm dışı olan, geride kalan ise ötekidir. Batı dışında ve sömürge olan 

modernleşmeyi geriden izleyen ve bir an önce modern Batılı değerlerle donatılması gerekendir.  



28 

modernleşmesinde anlamlı bir yere sahiptir. Bu dönemin politikası ve ideolojisi de 

Fransız Devrimi’nin etkisiyle oluşmaktadır. Bu süreçte politik anlamda yaşanan 

gelişmeler, modernleştirmenin yürütücüsü ve temel öznesi olan ulus-devlet yapısını 

somut bir forma dönüştürmektedir.  

Ulus-devletler, Fransız Devrimi’nin Aydınlanma döneminden miras aldığı 

entelektüel birikimin bir neticesidir. Nitekim Aydınlanma sürecinde aklın keşfi 

bilimsel ve endüstri alanında devrimsel nitelikteki önemli gelişmelere yol açmaktadır. 

İnsanlar tarafından aklın ve bilimin temel alınması, aklı siyasal meşruiyetin tek 

dayanağına dönüştürmektedir. Bu durumun temsili demokrasinin ve anayasal devletin 

oluşumuna ciddi katkıları bulunmaktadır (Göle, 1998: 65). Aydınlanma’nın düşünsel 

alt yapısıyla anlam kazanan ulus-devlet, modernliğin siyasal yönünü ifade etmektedir. 

Çünkü ulus-devlet geleneklerin, göreneklerin, kültürün yerine akıldan yola çıkarak 

hazırlanan yasalar çerçevesinde yeniden bir ulusal uzam inşa ederek siyasal yapıda 

iktidar tanrıdan halka geçmektedir (Şimşek, 2014: 20). 

İktidarını halka dayandıran bu yeni siyasi yapının tasarımI ve inşası sırasında 

uygun olan ve olmayan ayrımına gidilmektedir. Modern ulus-devlet bazı kalıpları 

benimserken bazılarını da ötekileştirerek yok etmeyi doğru bir anlayış olarak kabul 

etmektedir. Ulus-devlet bu anlayışıyla kollektif kimliğin inşasında önemli 

sorumluluklar üstlenmektedir. Modernleşmenin etkisiyle ulus-devletin, ulusu inşa 

etme fonksiyonu diğer tüm fonksiyonlarından çok daha öncelikli ve gerekli hale 

gelmektedir. Modernleşme öncesi kendiliğinden ve doğal bir sürecin ürünü olarak 

oluşan kollektif kimlik modernleşme etkisiyle doğal oluşum sürecini yitirmekte ve 

kurgulanıp inşa edilmektedir. Böylesi bir süreç modern toplum mühendislerinin dikkat 

çektiği toplumların, bir dış müdahaleyle kimliklerinin yeniden kurgulanıp inşa 

edilmesine açık hale getirmektedir (Bauman, 2020: 102). 

Modernitenin bir tezahürü olan ulus-devletin bireyleri, ortak bir kimlik 

etrafında birleştirmek adına gerçekleştirdiği kimlik tasarımı ve inşası ulusçu bir 

anlayışa tekabül etmektedir. Bu durumda modernleşme, mevcut gelenekle eski olanla 

arasına mesafe koymaktadır. Hatta bunlara karşı bir tavır içine girerek yeni ilişki 

örüntüleri formüle etmektedir. Oluşturulan bu yeni ilişki örüntülerinin özünü 

sekülerleşme, sanayileşme, kentleşme, rasyonalizm, ulus-devlet, bürokratikleşme, 

demokrasi vb. olguların değerleri oluşturmaktadır (Yaman, 2018: 15). 



29 

Ulus-devlet ve beraberindeki ulus, ulusçuluk olgularının oluşumuyla Fransız 

Devrimi modernleşme sürecinin politik altyapısını oluştururken daha önce belirtildiği 

üzere düşünsel altyapısı da Aydınlanma ile birlikte gerçekleştirilmiştir. Ancak geriye 

kalan ekonomik altyapısı da sanayi devrimiyle tamamlanmaktadır. Böylelikle 

modernleşmenin toplumdaki sosyal, siyasi ve ekonomik örüntülerine ve görüntülerine 

rastlamak mümkün olmaktadır.  

Modernleşmeye özellikle de ekonomik bakımdan etki eden gelişme sanayi 

devrimidir. Fransız Devrimi’nin önemli gücü olan burjuva sınıfının coğrafi keşiflerle 

geliştirdiği ticarette elde ettiği sermayeyi sanayi alanında kullanması ile sanayi 

devrimi meydana gelmiştir. Sanayi devrimiyle buhar makinesi ve sonrasındaki diğer 

teknik buluşlarla birlikte makineleşme yaygınlaşmaktadır. Makineleşmenin 

yaygınlaşmasıyla küçük çaplı üretim sisteminden kitlesel üretime geçilmektedir 

(Küçük, 1994: 17-22). Bu gelişmeler; üretim ilişkilerini, feodal toplum yapısını ve 

yaşam koşullarını önemli ölçüde değiştirmektedir. Rönesans ile birlikte tarımsal 

üretim ilişkilerinde ve değerlerinde yaşanan çözülme sanayi devrimiyle yerini tam 

anlamıyla yeni üretim ilişkilerine bırakarak tarım toplumundan sanayi toplumuna 

geçiş sağlanmaktadır. Sanayi toplumuna geçişin devamında eskiye ait geleneğin, 

teolojinin tasfiyesiyle konumlanan  akıl ve bilim sanayi üretim ilişkilerine uygun 

ekonomik, sosyal ve siyasi gelişmeler ortaya çıkarmaktadır. Bu sürecin önemli 

sonuçlarından biri de yarattığı nüfus hareketliliğidir. Bu nüfus hareketliliğiyle 

kırsaldaki nüfus azalırken kentlerde ise nüfus giderek artmaktadır. Feodalitenin 

çözülmesi ekonomik ve demografik değişimlerin yanı sıra siyasi anlamda da 

değişimlere yol açmaktadır. Nitekim feodalizmin çözülmesiyle yerini öncelikle 

merkezi krallıklar sonrasında ise ulus-devletlere almaktadır. Siyasi katılım gittikçe 

artmakta ve sadece meşru yönetim olarak demokrasi görülmeye başlanmaktadır 

(Yaşar, 2011: 12). Tüm bu gelişmelerin her biri modernleşmeyi tamamlayan 

parçalardır. 

Modernleşmenin yaşanmasında etkili olan gelişmelere dair yapılan ayrıntılı bir 

anlatımın ardından konuyu özetlemek gerekirse; Batı’nın düşünsel, toplumsal, siyasal, 

ekonomik anlamda büyük bir dönüşüm içine girmesine neden olan Rönesans, Reform 

hareketleri, Aydınlanma, Fransız Devrimi ve son olarak da sanayi devrimi 

modernleşme anlayışını oluşturan, çerçevesini belirleyen başlıca gelişmelerdir. Bu 



30 

gelişmelerin neticesi olan modernleşme; kendisi açısından öteki olarak gördüğü eskiye 

ve geleneğe topyekûn bir karşı çıkışla anlam bulmaktadır.  

Batı merkezli olarak deneyimlenmiş olan modernlik, üst anlam kalıplarında 

aklı odak noktasına alarak örgütlenmektedir. Bu süreçte oluşan eleştirel yaklaşım, 

yaşamın tüm alanlarında kullanılmaktadır. Zihinsel kodları bilim insanlarının ve 

filozofların oluşturduğu modernlik, ortaçağın hâkim gücü olan inancın kozmos 

anlayışı yapı bozumuna uğramaktadır. Böylelikle inancın üstlendiği sorumluluklar 

aklın kontrolüne bırakılmaktadır. Rönesans ve Reformla birlikte karşı durulan din, 

Aydınlanma aracılığıyla toplumdaki düzenleyici rolünü kaybetmiştir. Toplumda dinin 

üstlendiği rol akla devredilmektedir. Böylelikle rasyonel düşünce bilgiye ulaşmada 

kullanıldığı gibi toplumdaki bütün kurumsal yapıların oluşturulmasında da dikkate 

alınmaktadır. 

Fransız Devrimi ile de iktidarın dayanağı tanrıdan halka devredilmektedir. Bu 

durumda ortaçağda hâkim olan tanrı-kul ilişkisi modernleşmeyle birlikte yerini devlet-

vatandaş ilişkisine, geleneksel iktisadi oluşum yerini pratik faydacı kapitalizme 

bırakmaktadır. Süregelen geleneksellikten kopuşun yerini yeninin ikamesine 

bırakması ise teolojik anlam dünyasının terk edilmesiyle gerçekleşmektedir. Çünkü 

metafiziksel tüm unsurlar, bir an önce terk edilmesi gereken ve karanlık dünyaya ait 

hastalıklı parçalar olarak düşünülmektedir (Yaman, 2018: 44). Bu nitelikleriyle 

modernleşme; bireyin ve aklının ön planda olduğu; eskiye ait kurum, yapı ve 

düşüncelerin geride bırakıldığı; yeni olanı içinde barındıran bir olgudur. Bir diğer 

ifadeyle modernleşme, modern kavramının içeriğine paralel olarak eskiye itiraz ve 

ondan vazgeçme, yeniye ait bağlar oluşturmaktır. Geleneksel olarak addedilenden 

köklü bir kopuş olan modernleşme, çok boyutlu bir değişimi anlatmaktadır (Bayhan, 

2006: 68). 

Modernleşme, kapsadığı tüm değişim süreçlerini doğrusal bir çizgi ve sürekli 

ilerleme anlayışı üzerinden değerlendirmektedir. Modernitenin evrensellik, teklik ve 

birleştirici fikrinin teorik kurulumu Aydınlanma düşüncesinin etkisiyle oluşmaktadır 

(Altun, 2011: 71). Çünkü Aydınlanma ilerici bir tarih anlayışını ve ideal bir toplum 

düzenini öngörmektedir. Bu düşüncenin modernleşmeye yansıması, mutlak bir 

gerçeklikliğin var olduğudur. Bu mutlak gerçekliğe göre bütün toplumlarda tarih 

daima ileriye dönük bir hamle gerçekleştirmektedir. Esas itibariyle aklın yolu bir ise 



31 

tüm toplumların aynı süreçlerden geçeceği anlayışı benimsenmektedir. Tekçi bir 

anlayışa sahip modernleşme, aynı zamanda toplumların evrensel bir gelişim çizgisi 

izlemekte olduğunu da vurgulamaktadır (Yaşar, 2011: 24). Dolayısıyla bu yaklaşımla 

kesintisiz bir şekilde ve ileriye doğru gelişen ideal bir toplumun varlığına işaret 

edilmektedir. Heyer’in belirttiği gibi bu mantıksal örgünün içerdiği bilimsel, 

teknolojik gelişmelerin insanlığa daha iyi bir toplumsal düzen ve hürriyet getireceği 

kanıksanmaktadır (1988: 7). Ekonomik, siyasal ve toplumsal dönüşüme ve ilerlemeye 

dayalı olarak insanlığın daha iyi ve üstün olana doğru yol aldığı kabul edilir. Bu 

anlayışla modernleşme bir süre sonra bütün dünyada ulaşılması gereken bir amaç 

haline geltirilmektedir (Giddens, 2020; 9). Batı Avrupa’da meydana gelen siyasi, 

ekonomik ve entelektüel gelişmelerin Batı dışına taşınarak tüm toplumsal alanlara 

sirayet etmesi ve aynı sonuçları doğurması beklentisi modernleşmenin yayılması için 

uygun koşulları hazırlamaktadır. Bu durum Batı dışında kalan toplumların 

modernleşmesini de zorunlu hale getirmektedir. Modernleşmenin Batı dışında 

görülme hali, modernleşmenin ikinci aşaması olarak ifade edilmektedir. Batı dışı 

toplumlarda modernleşmenin görülmesiyle birlikte modernleşmenin farklı şekildeki 

deneyimlerine tanıklık edilmektedir. 

Batı dışı toplumlarda modernleşme iç ve dış müdahalelerden etkilenmektedir. 

Modernleşmekte olan bu toplumların kılavuzluğunu modernleşmiş Batı toplumları 

yapmaktadır. Az gelişmiş olan Batı dışı toplumları, modernleşen Batı toplumlarının 

düşünce sistemlerini, yöntemlerini, kurumlarını ve kaynaklarını ithal etmektedir. Bu 

ise Batı dışı toplumlarda, Batı modernleşme biçimine ve sürecine bağımlılığa neden 

olmaktadır. Böylece modernleşmiş Batılı toplumlar, modernleşen Batı dışı toplumların 

çoğunlukla ekonomik, askeri, siyasi ve kültürel alanlarına müdahalelerde bulunarak 

modernleşme sürecine müdahil olmaktadır. Bu müdahil olma durumu bazen direkt 

bazen de dolaylı olarak gerçekleşmektedir. Direkt müdahalenin görüldüğü durumlar 

genellikler sömürge döneminde ortaya çıktığı gözlenmektedir. Sömürgecinin kurmuş 

olduğu sömürge iktidarı eliyle modernleştirme politikaları uygulanmaktadır. Bunun en 

iyi örnekleri sömürge yönetimlerinin uzun süre bulunduğu Afrika’dadır.   

Modernleştirme hamlelerinin Batılı devletlerce direkt değilde dolaylı olarak 

gerçekleştirildiği durumlar iki şekilde karşımıza çıkabilmektedir. Birincisi zaman 

zaman Batı dışı toplumlarda modernleştirmeyi Batı adına gerçekleştirecek yerli 



32 

seçkinlerin yetiştirilmesi şeklinde olmaktadır. Bu kişiler Batı eğitimlerinden geçmiş 

ve Batı değerlerini özümsemiş kişiler olarak öne çıkmaktadır.  Bu seçkinler grubu 

eliyle toplumsal, ekonomik, siyasal anlamdaki değişimlerle modernleşme süreci 

yönlendirilmektedir (Altun, 2011: 45). İkincisi ise devletlerin küresel anlamdaki 

konumlanışına göre şekillenmektedir. Bu durumda çevre konumunda olan Batı dışı 

toplumlar merkez konumundaki Batılı devletlerin müdahale ihtimalini engellemek ya 

da buna karşı kendini korumak adına güçlü devlet olma kaygısı onları modernleşmenin 

gerekli olduğuna inandırmaktadır. Bu koşullarda söz konusu olan modernleşme bir iç 

talebin gereği olarak değil, Batılı devletin ya da devletlerin olası müdahalesinin 

olabileceği çekincesiyle gerçekleşmektedir. Nitekim modernleşmeye Batı’nın direkt 

olmasa da dolaylı bir etkisinin ya da müdahalesinin söz konusu olduğu söylenebilinir. 

Modernleşmekte olan Batı dışı ülkelerde dış müdahalenin gerçekleşme olasılığı her 

zaman yüksektir. Böylesi bir durum Batı dışı toplumların modernleşme süreçlerinde 

sıklıkla karşılaşılan bir kriz halidir. Dışa göre ve dışa yönelik modernleşmenin 

gerçekleşmesi, modernleşme sürecinin en hassas çizgisi olan toplumsal talebin dikkate 

alınmamasını ve topluma rağmen değişim, modernleşme krizlerine zemin 

hazırlamaktadır (Çetin, 2003: 16). 

Batı dışı toplumlarda modernleşme ile birlikte oluşan kriz ve kaos halinden 

modernleşme kuramına göre ancak kalkınma reçetesi ile kurtulabileceği öne 

sürülmektedir. Çözüm açısından kalkınmanın azgelişmiş bu toplumların tüm 

alanlarında uygulanması önemli görülmektedir. Nitekim kalkınma süreci, genel 

modernleşme süreciyle aynı görülmektedir. Batı dışı toplumlar için modernleşme, 

doğal tarihsel bir sürecin ürünü olarak değil; Batı taklidiyle başarıya ulaşılacağı 

düşünülen bir sorumluluk olarak algılanmaktadır. Modernleşme kuramına göre; bu 

toplumlarda modernleşmenin arzu edilen noktada olması için yerelin tasfiyesi ve dışsal 

müdahalenin işlevsel kılınması gerekmektedir. Modernleşmenin önünde engel olarak 

görülen geleneklerin en kısa zamanda toplumun tüm alanlarından ve tarihsel hafızadan 

yok edilmelidir (Altun, 2011: 30). Batı dışı toplumların özgün bir modernleşme 

sürecini yaşaması, modernleşen toplumlara ait değerlere sahip olma haline 

dönüşmektedir. Dolayısıyla geleneksel kurumların, kültürel değerlerin, toplumsal ve 

siyasal meşruiyet kaynaklarının ortadan kaldırılması yerine modern dünyanın 

aidiyetlerinin bırakılması; modernleşme sürecinde ortaya çıkan krizde bir çözüme 

değil çözümsüzlüğe ve artarak devam eden krizler anlamına gelmektedir. Bu noktada 



33 

öncelikli olarak toplumsal varoluş anlamı taşıyan toplumsal kimlik, bir kriz sürecine 

girerek bir anlam yitimine uğramaktadır. Ekonomik, siyasal, toplumsal anlamda arafta 

olma hali, istikrar ve güvenliğe bağlı değişime şartlanma, modernliğe bağımlılığın yol 

açtığı kendine güvensizlik modernleşme tekelindeki krizlere neden olmaktadır (Çetin, 

2003: 17). Sonuç olarak bu krizlerin çözümüne, modernleşme kuramının kalkınma 

reçetesi ve beraberinde gelen gelişmelerin hiçbir etkisi yoktur. Aksine birçok yeni 

sorunun türemesine neden olmaktadır. 

Batı dışı toplumlarda modernleşme, Batılı devletlerin direkt veya dolaylı 

müdahalesi şeklinde olan dış müdahaleyle gerçekleşebildiği gibi yerel yönetici 

seçkinler tarafından da iç müdahaleler yoluyla da gerçekleşebilmektedir. Burada 

izlenen yöntem Batı’nın taklit edilmesidir. Bu yöntemde yönetici seçkinler, gelişmenin 

anahtarını Batı’nın tarihsel tecrübelerinin taklit edilmesinde görmektedir. Ayrıca 

burada ekonomik temeller üzerinden izlenecek politikalar daha da çok 

önemsenmektedir. Bu açıdan endüstri, teknoloji,  ekonomik büyüme, üretimin artması 

ve ilerleme olgusu üzerinde büyük bir mesai harcanmaktadır. Çünkü gelişme, 

ekonomik anlamda gerçekleşecek büyüme ile aynı kategoride değerlendirilmektedir. 

Ekonomik büyüme ise bireyin elde ettiği kazanç ve endüstrileşme oranı üzerinden 

ölçülmektedir. Bu yaklaşım gelişmeyi, bir süreç olarak değil gerçekleştirilmesi gerekli 

bir hedef olarak görmektedir. Bu toplumlarda söz konusu olan gelişmenin toplumsal 

bir karşılığının olmasından ziyade, endüstri ve teknoloji alanında istenilen noktada 

olmak önemlidir. Teknolojik gelişimin ya da endüstrileşmenin yeri olarak Batı 

düşünüldüğünden az gelişmiş toplumlar, Batı’nın geldiği yere erişmeyi 

amaçlamaktadır. Bu noktada üzerinde durulması geren önemli bir husus ise bu 

toplumlarda geç kalmışlık psikolojisinin varlığıdır. Batı’nın ileride olduğu 

düşüncesine paralel olarak kendilerinin de geride olduğunun kabul edilmesidir. Bu 

durumda Batı dışı toplumlar, modernitenin getirisi olan az gelişmişlik ve geri kalmışlık 

nitelendirmelerini benimsemekte ve modernleşme sürecine en son ya da sonradan 

dâhil olan toplumlar olarak kendilerini görmektedir. Bu algı; önündeki olarak gördüğü 

modernleşmiş topluma erişme çabasına dönüşmektedir. Batı dışı toplumlardaki bu ruh 

hali, Batı’daki gelişmelere karşı bir gecikme yaşandığını düşündürtmektedir (Altun, 

2011: 45). Bu geç kalmışlığın yarattığı aciliyet durumunda, devlet aradaki farkı 

kapatmak adına hemen devreye girmektedir ve bu misyonunu hiç kimseyle paylaşma 

niyetinde değildir.  Çünkü az zamanda çok iş yapmanın ancak devlet kontrolü ve eliyle 



34 

gerçekleşebileceğine inanılmaktadır. Modernleşmeye geç kalınmış olduğu fikrinin 

hâkim olduğu toplumlarda, siyasal açıdan gerekli görülen değişimler neredeyse 

bütünüyle devletin müdahalesine bırakılmıştır. Devlet, toplumun ekonomik, siyasal, 

kültürel ve eğitim gibi birçok alanına müdahaleyle hızlandırıcı bir etken olurken 

zorlayıcı bir etkiye de dönüşebilmektedir. Devlet müdahalesiyle modernleşme 

gerçekleştiğinde, modernleşmede tetikleyici rolü üstlenen sınıf olan burjuva ve aydın 

sınıfının oluşumu da devlet eliyle gerçekleştirilmektedir. Bu koşullarda siyasal 

gelişmeyle aynı çizgide gelişim gösterecek olan demokrasinin de siyasi alt yapısı 

devlet müdahalesiyle oluşturulacağından demokrasi zayıf bir işlerliğe sahip olacaktır. 

Böylece modernleşme sürecinde, Batı dışı toplumlarda devlet tekçi bir yapıda 

olmaktadır. 

Batı dışı toplumlarda devlet müdahalesiyle gerçekleşen modernleşmede ortaya 

çıkacak bir diğer sorun ise temsil sorunudur. Devletin modernleştirme politikalarına 

uymayan düşünce ve talepler kabul görmeyeceğinden siyasal katılım ve temsil sorunu 

ortaya çıkmaktadır. Toplum isteklerinin askıya alınarak yapay bir modernleştirme 

gündeminin yaratılmasının yarattığı sorunlar istikrarsızlık, şiddet ve toplumsal 

bunalım olarak kendisini yansıtmaktadır. Dolayısıyla yansıyan bu sorunlar, 

modernleşmenin en önemli unsurlarından olan toplumsal bütünleşmeye de ket 

vurulmuş olunmaktadır. Benzer müdahalelerin ekonomik alanda olması ekonomik 

gelirde ve dağılımda neden olacağı eşitsizlikler ekonomik, toplumsal sorunlara yol 

açmaktadır. Son kertede devlet modernleştirme politikalarının savunucusu rolüne 

bürünürken; halk modernleşmeye karşı bir refleks geliştirmektedir. Modernleşmenin 

dar boğazı olan topluma rağmen modernleşme politikalarının yürütülmesi; düşünsel 

ve toplumsal anlamda içselleşmiş bir dönüşümü değil biçimsel boyutuyla görünür olan 

bir modernleşmenin yaşanmasını ancak mümkün kılabilir (Çetin, 2003: 17-18). 

Modernleşmenin toplumlardaki görünümleri dışında teshir ettiği oranda bir 

kategorileştirmeye tabi tutulduğunda genel itibariyle toplumlar modern, geleneksel ve 

geçiş aşamasındakiler olarak değerlendirilmektedir. Modern toplumlar, 

endüstrileşmenin, okuryazar oranının yüksek, kentleşmenin, seküler yapılanmanın, 

demokratik ideallerin, evrensel insani değerlerin görünür olduğu toplumlardır. Bu 

özelliklerin hiç birini taşımayan toplumlar geleneksel toplumu temsil ederken 

modernitenin etkisinde olan, geleneksel yönleri çözülmeye başlamış olan toplumlar 



35 

ise geçiş toplumlarıdır. Geçiş toplumları, modern ve geleneksel toplumlarda olduğu 

gibi net bir çizgiye sahip olamayan arada kalmış toplumlardır.  Bu toplumlar hem 

modernliğin getirilerini benimseme hem de bu sürecin getirmiş olduğu değişim ve 

dönüşümlerin yarattığı kargaşayı ortadan kaldırma gayreti içindedir (Altun, 2011: 49-

51). 

Modernleşme kuramı, modern, geleneksel ve geçiş toplumlarını dikkate alarak 

moderniteyi iki şekilde yorumlamaktadır. İlk yoruma göre, tarihte ilk olarak 

modernleşeme Batı toplumlarında ortaya çıkmaktadır. Modernleşmenin ilk olarak 

Batı’da görülmesi, modernleşmeyi Batı’ya ait kılmaz ancak modernleşmenin diğer 

toplumlara göre daha erken yaşamış olması Batı’yı daha ileri bir konuma 

yerleştirmektedir. Bu ise modernleşmenin diğer toplumlara yayılmasını sağlaması 

adına Batılı topluma bir misyon yüklemektedir. İkinci yorum göre ise Batı kendi içsel 

dinamikleri ve sahip olduğu erdemlerle modernliği kendi bünyesinden çıkarmayı 

başarmıştır. Ancak Batı dışı toplumlar, içsel dinamiklerinin yeterli olmayışı ve 

bünyevi zaafları neticesinde modernleşememiştir (Altun, 2011: 11).  Bundandır ki 

dünyanın modernleşmesi için Batılı erdemlerin yayılımı sağlanmalı ve Batı dışı 

toplumların bünyevi zaaflarının çözülmesi desteklenmelidir. Ancak burada altı 

çizilmesi gereken husus, her iki yorumda da Batı’nın üstünlüğü ve modernleşme 

sürecinin kuruyucu öznesi olarak Batı’nın görülmesi bir ön kabul niteliğindedir. 

Batı’nın modernleşme sürecinin korucu öznesi olma misyonu Batı’ya, Batı dışı 

toplumlara göre ayrıcalıklı bir konum vermektedir. Bu misyon Batı’nın medeniyet 

sahibi üstün, iyi ve öğretici bir toplum olduğuna dair anlayışı güçlendirirken Batı dışı 

toplumların ise medeniyeti geride takip edenler ve medeniyete ulaşması gerekenler 

olarak görülmesini pekiştirmektedir. Bu perspektif, Batı’nın medeniyet taşıyıcı rolüyle 

Batı dışı toplumlara da medeniyet götürebileceği vurgulanmaktadır. Bu durum aynı 

zamanda ilerlemeci, tekçi, evrensel bir mantık çerçevesinde ifade edilen tarihin, Batılı 

özne tarafından kurgulandığı fikrini de taşımaktadır. Etnosantrik bir bakış açısıyla, 

tarih aşamalara ayrılmakta ve Batı dışındaki toplumların tarihin ilk evrelerinde yer 

aldığı düşünülmektedir (Altun, 2011: 71). Batı dışı toplumlarda modernleşmenin 

erişilmesi gereken bir hedef olarak gözetilmesi ve geç kalınmışlık duygusuyla devlet 

müdahalelerinin ön plana çıkmasında da aynı anlayış hâkimdir. Batı dışındaki tüm 

toplumlar, tarihin birikimi olan Batı karşısında aşağıda oldukları kabul edilmektedir. 



36 

Dolayısıyla Batı, modernleşmenin bilgisine sahip olmakla dünya düzenin kurgusunda 

kendisini vazgeçilmez ve yenilmez bir güç, otorite olarak görebilmektedir. 

Bacon’un “bilmek egemen olmaktır” ifadesi ve Foucault’un bilgi iktidar 

ilişkisine dair söylemleri de Batılının modernleştirici misyonuna yüklediği anlamı 

doğrulamaktadır. Doğa ve sosyal bilimlerde, ekonomide, siyasette gerçekleşen 

rönesans, yöneticilerin yöneteceklerle ilgili bilgisi olmadan iktidarın 

kurulamayacağını anlamaktadır (Surha, 2019: 2). Bu nedenledir ki toplumun bilgisini 

edinen iktidar, bu bilgi vasıtasıyla toplumu düzenlemeye çalışarak bilginin gücünden 

tasarruf etmektedir. Aynı yaklaşım modernleşmeye uyarlandığında benzer sonuçlar 

elde edilmektedir. Çünkü modernleşmenin bilgisine ve oluşum nedenlerine sahip 

toplumlar, dünyadaki diğer toplumlar üzerinde tahakküm kurma, onları şekillendirme, 

müdahalede bulunup yönlendirme ve yönetici konumda olma hakkını kendinde 

bulmaktadır. Bu nazardan bakıldığında modernleşmenin bilgisinden ve oluşum 

nedenlerinden yoksun olanlar otoriteyi kabul etmek zorunda olan yönetilen 

konumundaki toplumlardır (Altun, 2011: 70). Araçsallaştırılan modernleştirme 

projesiyle bu toplumlara ekonomik, sosyal, kültürel ve siyasal müdahalelerin 

gerçekleştirilmesine meşru bir zemin hazırlanmaktadır. Böylece Batı’nın 

sömürgeleştirme politikaları medeniyet bahşetme ve modernleştirme etiketleriyle 

işlerlik kazanmaktadır. Tam da bu söylemi dikkate alan bir noktada yürütülen bu 

çalışmada Cezayir örneği üzerinden Batı dışı modernleşme ve sömürgeleştirme 

arasında kurulan ilişki mercek altına alınmaktadır. Toplumda siyasal, sosyal ve 

kültürel alana dair her müdahalenin arka planında sömürüye atılan bir adım olduğu 

gerçeği Cezayir’de ulusçuluk, ulus-devlet ve ulus ile karşılık bulmaktadır. Çalışmanın 

ilerleyen başlıklarında daha net ve somut verilerle bu yargı desteklenecektir. 

2.2. Ulusçuluk 

Bu başlıkta ulusçuluğun ulus ve ulus devlet ile kurduğu ilişki dikkate alınarak 

ortaya çıkışında, yükselişinde etkili olan ekonomik, kültürel, siyasal koşullar 

incelenecek ve siyasal meşruiyetin modern işleyişinde ulusçuluğun rolüne vurgu 

yapılacaktır. Ulusçuluk belli tarihsel olayların, gelişmelerin etkisiyle oluşum 

gösterdiği gibi içinde bulunulan dönemin koşullarına göre de yeniden biçimlenen 

dinamik bir olgudur. Bütün bunlar birlikte değerlendirilerek ulusçuluk olgusunun salt 



37 

geçmişe ait veya güncel anlamıyla tanımlanmasının yaratacağı boşlukların önüne 

geçilecektir.   

Ulusçuluğun hangi kapsamda ele alınacağını belirten kısa bir açıklamadan 

sonra konuya hızlı bir giriş yaparak ilk tohumlarının sanayi toplumu ile birlikte atıldığı 

söylenebilir. Sanayi toplumunun ekonomik büyüme ve zenginleşme isteğinin 

dayatmasıyla gerçekleştirilen eğitim ve formasyonla bireylerin belli beceriler ve dil 

etrafında birleştirilmesi ortak bir kültürün oluşmasını sağlamaktadır. Eğitimle birlikte 

oluşan ortak ya da türdeş olarak ifade edilen kültür iletişim teknolojisindeki ve 

ulaşımdaki ilerlemelerle geniş kitlelere ulaştırılmaktadır. Kitap, dergi ve benzeri yayın 

araçları da kültürde oluşan bu türdeşliğin daha çok içselleştirilerek 

yaygınlaştırılmasına etki etmektedir. Sanayi toplumunda ortaya çıkan bu türdeş kültür, 

ulusçuluğun da ilk nüveleri olarak kabul edilmektedir. Bu dönem için ulusçuluğun 

ortaya çıkışı edinilen bir amaç değildir. Ancak sanayi toplumunun varlık göstermek 

için gereksinim duyduğu birçok etmen ulusçuluk sürecini de beraberinde 

getirmektedir. Ekonomik, siyasi, toplumsal, kültürel, teknolojik alandaki gelişmeler 

ulusçuluğun gelişmesi ve yayılması için uygun koşulları hazırlamaktadır. 

Sanayi toplumuna özgü yapıların ve politikaların dâhil olduğu yaşamın her 

alanında ulusçuluğun etkileri hissedilmektedir. Buna karşılık tarım toplumunda 

ulusçuluğun bir karşılığı olmamıştır. Çünkü tarım toplumunda toplumsal örgütlenme; 

siyasal ve kültürel birimlerin birbiriyle örtüşmesine, siyasal birimlerin kültürel açıdan 

türdeş olmasına ve kültürün eğitim aracıyla aktarılmasına müsaade etmemiştir. Bu 

dönemde az da olsa aktarılabilen türdeş bir kültüre tesadüf edilse bile bu kültür 

oluşumları modern hedef ve istekleri karşılayacak nitelikte değildir. Zaman zaman 

tarım toplumunda tek bir dilin ve kültürün benimsendiği bir hanedan devlete rastlamak 

mümkündür (Gellner, 2018:232- 238). Ancak tarım toplumunda bu tür birimler bazen 

ortaya çıkabiliyorken modern toplumun sahip olduğu koşullarda bu çoğunlukla bir 

zorunluluktur. 

Ulusçuluk, toplumların ekonomik yapısı ve buna bağlı gerçekleşen 

gelişmelerden etkilendiği gibi 18. yüzyılda Fransız ve Amerikan devrimlerinin 

etkisiyle dünyaya yayılan fikirlerden de önemli ölçüde etkilenmektedir. Özellikle 

eşitlik, demokrasi, insan hakları, özgürlük, vatandaşlık hakları ve halk egemenliği 

kavramları ulusçuluk üzerinde önemli etkilere sahiptir (Guıbernau, 1997: 57). Bu 



38 

kavramlar ulusçuluğu fikirsel olarak etkilemenin yanı sıra kavramların ulusal kimlikle 

birlikte anılmaları ulusçuluğa zamanla siyasal bir karakter kazandırmaktadır. 

Ulusçuluk her iki devrimin de fikirsel, siyasi etkisinde kalmakta ve bu süreçlerde ortak 

değerlere yapılan vurgu farklı toplumlarda ulusçuluğun yayılarak ulus kimliğinin 

oluşumuna katkı olmaktadır. Özellikle de Fransız Devrimi ile milli semboller ve 

marşlar, ulusal bayraklar ulusal kimliğin işaretleri olmaktadır. Ulusçuluğun bu yeni 

dalgasının etkileri İtalya ve Almanya görülmektedir. Uzun bir süre bölünmüş bir 

görüntü sergileyen iki ülkede, Fransız Devrimi’nin etkisiyle ulusal birlik ve kimlik 

bilincinin oluşması yayılan ulusçuluğun siyasal etkisidir (Özdemir, 2012: 46).  

Ulusal kimliğin oluşumunda önemli olan ortak kültür ya da değerlerin 

oluşturulmasında ulusçuluk değişen koşullara ve beklentilere göre önceden var olan 

kültürlerin bir kısmını dönüştürerek bir kısmını da hasıraltı ederek veya hiç yoktan 

bazı kültür öğelerini icat ederek gerçekleştirmektedir (Gellner, 2018: 128). Bu 

nedenledir ki korumak ve yeniden canlandırmak iddiasıyla çoğu kültür ulusçuluğun 

icadı olduğu gibi tanınmayacak kadar değiştirilmiş de olabilmektedir. Ulusçuluk bu 

süreçlerde birtakım araç ve yöntemlerden yararlanmaktadır. Bunlardan biri olan tarih 

ile ortak bir geçmiş ve anılar zinciri oluşturulmaktadır. Ulusçuluk düşüncesinin 

toplumsal sermayelerinden biri kahramanca bir tarihe sahip olmaktır. Bu nedenle 

ulusçuluk bazen geçmişin kimi değişkenlerini kullanarak ve anımsayarak bazen de 

kimi bağları yok sayarak, unutturarak ya da yasaklayarak ulus ve devletinin varlığını 

desteklemektedir (Loomba, 2000: 229). Rena göre ulusal anılar söz konusu olduğunda 

kederler zaferlerden daha önemlidir; çünkü insanlara ödev yükleyen ortaklaşa bir çaba 

göstermesini gerektiren bu kederlerdir. Bütün bunlar ulusun ortak bir tarihe sahip 

olduğunu kanıtlamaktadır. Tarihe düşülen notlar olan tarih yazımı ile de ortak bir 

tarihe sahip olma hali kalıcılaştırılmaktadır. 1789’da Fransız Devrimi sonrasında 

Avrupa üniversitelerinde tarih kürsülerinin varlığı bir tesadüfün değil bilinçli bir 

siyasal tercihin ürünüdür. Dolayısıyla ulus kurgusu, ulusçuluk ve ulus-devletler ile 

tarih yazıcılığının bir bilim disiplini haline gelmesi arasındaki ilişkide bir doğrusallık 

vardır.  

Ulusçuluk etkisiyle ulusların kültürel açıdan bir ortaklığa sahip olduğu fikrine 

güzel sanatlarda işlenen temaların yanı sıra ulus-devlet öncesine ait eserlerin sunuluşu 

da önemli katkılar sunmaktadır. Müzelerde ulusal kültür miraslarının sergilenmesi de 



39 

bu niyetin bir parçasıdır. Müzelerde kültür miraslarının sergilenişi hem ortak bir 

geçmişe hem de ulus ve kültürün kadimliğine, sürekliliğine vurgudur. Haliyle kültür 

mirasının kuşaktan kuşağa aktarımı da desteklenmiş olunmaktadır. Din ile ulus-devlet 

fikirsel olarak aynı düzlemde yer alamaz gibi bir simülasyon yaratsa da olgu 

topluluğun türdeş unsurlarıyla birlikte anılmakta ve kurgulanan unsurları arasındadır. 

Bu olgu özellikle toplumların zayıfladığı dönemlerde kültürel ortaklığın kanıtı olarak 

baş rolü kapmaktadır (Erözden, 1997, 111-112). Ortak kültür oluşumunda kullanılan 

etkili araçlarından bir diğeri de dildir. Dil aracılığle farklı etnik yapılar tek bir dil çatısı 

altında birleştirilmektedir (Renan, 2019: 46). Ulusçuluğun bu araç ve yöntemlere 

ihtiyaç duymasının temel amacı açıklamalardan da anlaşıldığı gibi toplumdaki üyeleri 

türdeşleştirmek veya türdeş bir bütünün parçası olduğu hissini uyandırmaktır. Bu 

durumun kitleselleştirilmesi için de basının gücüne ve eğitimin kontrolüne ihtiyaç 

duyulmakta ve nitekim bunların kullanımından da geri kalınmamaktadır. 

Ulusçuluk tarih, sanat, müze, din, dil gibi pek çok araçtan faydalanarak 

oluşturduğu ortak kültür imgesiyle bir toplumda ulus değerlerini ve ulus-devleti var 

etme çabası içinde olduğu gibi farklı etnilerin bir arada bulunduğu ulus devletlerde 

ulus olgusunun oluşumu veya zarar görmemesi yönünde de bir gayretin olduğu 

söylenebilir. Ulusçuluk burada söz konusu ulus ve ulus-devletin bütünlüğünü risk veya 

kimi çıkarlarını tehdit altında gördüğü için ortaya çıkmaktadır. Bu yönüyle ulusçuluk; 

topluluğun sahip olduğu koşullara bağlı olarak kullanılan simgelerin yeniden 

üretildiği, değiştirildiği ve yeni anlam dizgelerinin olduğu bir süreçtir. Ulusçuluğun bu 

niteliğinin iki farklı etkisi olmaktadır. Bunlardan biri ortak törenlerin ve bir gelecek 

inşa etme iradesinin varlığı, bazı simgelerin aynı duyguları uyandırması üyeler 

arasındaki birlik duygusunu artırmaktadır (Guıbernau, 1997: 131). Bu durumda 

ulusçuluk; üyeleri arasında bir topluluk duygusu oluşturmakta, güçlendirmekte, 

dayanışma duygusunu uyandırmakta ve her bir üyenin ortak hedef ve hedefler 

etrafında birleşmesini sağlamaktadır. Bir diğer etkisi ise bir etniğin varlığını ulusal 

düzeye taşımak için diğer etnikleri veya etniği yok sayma, asimile etme ya da ortadan 

kaldırmaya yeltenmesidir. Bu işleviyle ulusçuluk, ulus-devletlerin sınırları içinde 

yaşayan farklı etnik unsurlar arasında gerilimlerin yaşanmasına sebep olmaktadır. Bu 

anlayıştan beslenen ulusçuluk; barışçıl ve iyimser olmayan yönünü tezahür etmektedir. 

Ulusçuluğun bu yönü ekonomik, kültürel ve siyasal gelişmeyi amaç edinen otoriter 

rejimlerle sıkı bağlar içindedir. Almanya’da Nasyonal sosyalizm, İtalya’daki Faşizm 



40 

ve İspanya’daki Frankoculuk buna örnek olarak verilebilir (Guıbernau,1997: 221-

222). Bu yanıyla ulusçuluk dışlayıcı ve savaşçıdır. 

Ulusçuluğun birçok etkiyi içinde barındırması olgunun kimi zaman bir kimlik 

yaratma rolüne kimi zaman da siyasal bir karaktere bürünmesine yol açmaktadır. 

Dolayısıyla ulusal kültürün ve çıkarlarının korunması, ulus-devletin inşası, ulusun 

meydana getirilmesi gibi birçok amaca hizmet etmektedir. Ulusçuluğa zamansal bir 

çizelgeden bakıldığında ise ilk dönemleri olan 18. yüzyıl sonu ve 19. yüzyıl başlarında 

ulusçuluk devrimci ve ilerici siyasi bir akımdır. Bu niteliğiyle kavrayıcı ve 

bütünleştiricidir. Bu tarihlerde ulusçuluk kavramına göre biçimlenen ulus kavramı da 

devlet ve halk kavramlarıyla aynı manada kullanılmaktadır. Fransız Devriminden 

miras alınan demokrasi, ulusal egemenlik, eşitlik, özgürlük ve insan hakları gibi 

evrensel değerlere bağlılık vardır. Benimsenen bu değerler, 19. yüzyıldaki bağımsızlık 

hareketlerinin başlamasında da tetikleyici olmaktadır. Bu nitelikleriyle etki alanı 

genişleyen ulusçuluk maharetiyle Osmanlı, Avusturya ve Rusya gibi çok uluslu siyasi 

yapılar çözülmekte ve yerini ulus-devletlere bırakmaktadır (Guıbernau, 1997: 160). 

Ulus-devletlerin inşasıyla birlikte 19. yüzyılda Avrupa haritası yeniden çizilmeye 

başlanmıştır. Bu yüzyılın sonunda ulusçuluk; bayrak, ulusal marş, vatansever şiirler, 

edebiyat, halk törenleri ve ulusal tatiller gibi sembollerle içselleştirilmektedir 

(Özdemir, 2012: 46). Zamanla ulusçuluğun devrimci olma hali 19. yüzyılın ilkeleri 

doğrultusunda liberal bir nitelik taşıyarak küçük bir seçkinci grubun yürüttüğü, ulusun 

tüm toplumsal sınıflarının eşitliği varsayımına dayanan bir hareket olmaktadır 

(Schulze, 2005: 248). 

19. yüzyılın son çeyreğine gelindiğinde ulusçuluk kavramının bütünleştirici 

niteliği aşınmış ve ulusçuluk kavramı dışlayıcı, parçalayıcı özelliklerle yeniden anlam 

bulmuştur.  Bu noktada devlet ve siyasi yapılardan ziyade dil ve etnik köken unsurları 

ulusçuluğun esasını oluşturmaktadır (Erözden, 1997: 30-31). Bu dönemde 

modernleşmenin yükselişe geçmesiyle kendilerini tehdit altında hisseden geleneksel 

grupların tepkileri ulusçuluğun bir başka ifadesi olmaktadır. Belli nufüs gruplarında 

modernliğe karşıtlık, geleneklere bağlılık daha çok artmaktadır. 20. yüzyılla birlikte 

özellikle de sömürgelerde modernliğe karşı geleneksel ve yerelin savunusu zirve 

yapmaktadır. Burada Batı’nın modernleştirme dayatmasıyla yürütmeye çalıştığı 

sömürüye karşı yerel olanı savunma refleksi sömürgelerdeki ulusalcı anlayışın 



41 

şekillenmesinde belirleyici olmaktadır. Avrupa dışında da yayılmaya başlayan 

ulusçuluk sömürge bölgelerinde, açıktır ki daha çok sömürü ve sömürgecinin 

politikalarına karşı verilen tepkilerle ortaya çıkmaktadır (Loomba, 2000: 215). Bir 

başka ifadeyle sömürge toplumlarında ulusçuluğun ortaya çıkışında; Batılı sömürge 

güçlerinin küçümseyen, yoksayan, dışlayan, yoksullaştıran, haklarından mahrum 

bırakan yaklaşımlarıyla birlikte yürütülen sömürü politikaları etkili olmaktadır. Yerel 

halk yaşanan olumsuzluklara karşı tüm farklılıklarını bir tarafa bırakarak özgürlükleri 

ve ülkelerinin bağımsızlığı için ortak amaç ve değerlerde birleşmektedir. Bu tavır 

aidiyet bağı kurdukları değerlere sıkı sıkı bağlılığı getirirken unutulan, önemsenmeyen 

bazı değerlerin de yeniden gün yüzüne çıkmasına vesile olmaktadır. Ulusçuluk 

etkisiyle sınırları belirginleşen ortak değerler ve kültür iletişim araçları sayesinde daha 

da çok yayılmaktadır. Bu durum bir zaman sonra sömürüye karşı tepki olarak 

bağımsızlık hareketlerinin patlak vermesi ve ardından bağımsızlığını kazanmış ulus-

devletlerle sonuçlanmaktadır.  

Ulusçuluğun sömürgelerde halkın kültürel varlıklarını ve kimliklerini tehdit 

altında hissetmesiyle devreye girdiği görülmektedir. Burada kimlikler görünmez 

kılınmışsa ya da kimliklerin yeterince varlık göstermediği inancı hâkimse ulusçuluk 

aracılığıyla bu kimliklerin oluşumu, gelişimi desteklenmekte ve korumaya 

alınmaktadır. Bu anlamıyla sömürgelerde görülen ulusçuluk, kültürel olarak kendisini 

dezavantajlı gören ve hisseden halkların geliştirdiği bir tepki olarak değerlendirilir.  

Ulusçuluğun bu yüzü: Yaşama hakkına saygı göstermeye, ulusların kendi 

kültür ve kimliklerini geliştirme hakkını desteklemeye, bireysel ve kollektif 

kimlikleri önemsemeye, sindirilmiş, susturulmuş ve görünmez kılınanlara 

dikkat çekmeye, insanların siyasal kaderlerini tayin etme talebine olumlu 

bakmaya dönüktür (Guıbernau, 1997: 208). 

 Ulusçuluk sahip olduğu bu niteliklerle sömürgelerdeki gibi bağımsızlık 

hareketlerine yol açar ve kültürel kimliklerinin uluslararası tanınırlığa kavuşmasını 

talep eder. Sömürgelerde olduğu gibi ötekileştirilenin ve güçsüzün yanında olduğu 

sürece barışçıl ve kapsayıcıdır. 

20. yüzyılda Afrika kıtasında yoğunluk kazanan bağımsızlık hareketleri de 

ulusçuluğun barışcıl olan niteliği kapsamında değerlendirilmektedir. Sömürgeciliğe 



42 

verilen tepkiyle oluşan ulusçuluğun etkisiyle 52 6  Afrika ülkesi bağımsızlık 

hareketinde gösterdiği başarıyla varlıklarını günümüze taşıyabilmektedir. Çalışmanın 

da konusu olan bu ülkelerden biri de bir zamanlar Fransız sömürgesi olan Cezayir’dir. 

Uzun ve eziyetli bir sömürü sürecinin doğurduğu ulusçuluk bağımsızlık hareketinin 

başlatmaktadır. Birçok kaybın sonucunda gelmiş olsa da ülke nihayi son olan 

bağımsızlığına kavuşmaktadır.  

2.3. Ulus Devlet 

 Ulus-devlet ve ulus-devletle ilişkili olan ulus ve ulusçuluk kavramları sosyal 

bilimin farklı disiplinleri tarafından ele alınıp incelenmiştir. Bunun bir neticesi olarak 

her bilim disiplini konu veya konulara kendi sorunsalı çerçevesinde yaklaşmakta ve 

buna uygun araştırmalar yapmakta, yöntemler izlemektedir. Dolayısıyla elde edilen 

verilerin sonuçları da farklı içeriklere ve anlamlara sahip olabilmektedir. Bu durum 

birçok sosyal bilim disiplinin hatta sosyal bilimcinin ulus-devletin niteliğine ve 

kökenine ilişkin tutumlarının örtüşmemesine kadar uzanabilmektedir. Bazen bir 

antlaşma, çağ, savaş ya da toplumsal ve ekonomik yapıdaki değişim ulus-devletin 

oluşumu için bir dönüm noktası olarak görülebilmektedir. Mevcut çalışmada ise ulus-

devlet olgusu, Batı’daki oluşumların devamı niteliğinde olmayan sömürgedeki ulus-

devlet yapılarıyla ilintili ele alanacaktır. Fikirsel ve içtimai bakımdan sadece bir tek 

olaydan, gelişmeden ve tarihten yola çıkarak değil birçok bileşeni göz önünde 

bulundurularak incelenecektir. Bu nedenle öncelikle ulus-devletin Batı Avrupa’daki 

ilk oluşumu ve ortaya çıkışında etkili olan koşullar ele alınacaktır. Ardından Batı-

dışında özellikle sömürgelerde ulus-devlet oluşumlarına değinilecektir. Sömürgede 

ulus-devlet formunun geldiği aşamada hangi tarihsel süreçlerin, gelişmelerin etkili 

olduğu tartışılacaktır. Bu siyasi yapının kendiliğinden ya da birden bire ortaya çıkmış 

olmadığı belli süreçlerin, zincirleme şekilde gerçekleşmiş birçok tarihi ve toplumsal 

olayın etkisiyle modern çağın bir siyasi yapısı olarak belirdiği ortaya konulacaktır. 

 
6Resmi olarak Liberya Cumhuriyeti olarak ifade edilen Batı Afrika ülkesi Liberya, özgürlerin toprağı 

anlamıyla örtüşen bir kuruluş hikâyesi vardır. Ülke Köleleştirilmiş Afrika asıllı Amerkalıların 

yerleştirilmesiyle 1847’de kurulmaktadır. Amerikan Sömürge Cemiyeti tarafından köleliğin 

kalkmasıyla bir zaman köle olan siyahîlere yurt bulmak amacıyla kurulduğundan sömürüye karşı 

herhangi bir bağımsızlık mücadelesi vermeden kurulan Afrika’nın iki ülkesinden biridir (Artokça, 2013: 

7). Herhangi bir sömürgeci yönetime karşı bağımsızlık mücadelesine girişmeden varlığını koruyan bir 

diğer Afrika ülkesi ise Etiyopya’dır. Resmi adı Etiyopya Federal Demokratik Cumhuriyeti olan 

Etiyopya, Afrika Boynuzu’nda yer alan bir doğu Afrika ülkesidir. 1936-1941 yılları arasındaki 

İtalya’nın işgali dışında bağımsızlığını tarih boyunca korumaktadır (Afrika Ülke Raporları Etiyopya, 1) 



43 

Ulus-devletler, varlıklarını farklı tarihselliklere, koşullara borçlu olsa da olgunun 

benzeşen ve ayrışılan yönlerinin olduğuna da vurgu yapılacaktır. 

Ulus-devlete yapılan tarihsel yolculukta gerek Batı Avrupa’da gerekse de 

sömürgelerde ortaya çıkmış olsun modern zamanın bir olgusu olan bu siyasi yapının 

ne olduğuna veya olmadığına dair sağlıklı bir anlatım için ulus-devletin en somut 

haliyle varlık gösterdiği bir döneme işaret edilmesine katkısı olan ve ulus-devlet 

oluşumunu tetikleyen gelişmelerin yaşandığı bir dönem olarak öncelikle ortaçağdaki 

bazı gelişmelere göz atılması ve ortaçağın genel toplumsal yapısının incelemesi uygun 

görülmektedir.  

Ortaçağda hâkim olan feodal sistemde birbirinden kesin çizgilerle ayrılmış 

sınıflı bir toplumsal yapı vardır. Bu dönemdeki sınıflı yapı ayrıcalıklı sınıfı oluşturan 

soylular ve rahiplerin (kilise) yanı sıra köylüler ve serflerden oluşmaktadır. Soylular 

temel üretim aracı olan toprağı elinde bulundurarak ve serflerin üretiminden pay alarak 

geçinen bir sosyal sınıftır. Temel üretim araçlarının dışında askeri güce de sahiptir. 

Kral için donanımlı askerlerin oluşturduğu merkezi bir ordu, maliyetli kaçacağından 

bu sorumluluğu soylu sınıfı üstlenmektedir. Bu sorumluluğun getirdiği bazı 

imtiyazlarla zaman zaman kraldan bağımsız hareket edebildiği gibi ona karşı 

gelebilecek kadar kendini yetkin hissedebildiği durumlar da ortaya çıkabilmektedir. 

Soylu sınıfının sahip olduğu bu toplumsal konum kralın mutlak egemenliğine engel 

teşkil etmektedir.   

Feodal sistemin bir diğer ayrıcalıklı sınıfını oluşturan kilise, eğitimden vergiye 

kadar birçok alana müdahale edebilecek yetkiye sahipken ayrıca kralın kilisenin emir 

ve istekleri doğrultusunda hüküm vermesi gerektiğini savunmaktadır (Özdemir, 2012: 

41). Feodal yapının ayrıcalıklı sınıfları dışında kalan köylüler ve serfler ise feodal 

sistemin en kalabalık ve en alt kesimini oluşturmaktadır. Özgür köylüler istedikleri 

yere gidebilmekte ve belli bir ücret karşılığında da feodal beylerin topraklarında 

çalışabilmektedir. Ancak serfler toprağa bağlı kölelerdir. Özgür köylülerin ve serflerin 

siyasi anlamda sahip oldukları herhangi bir hakları yoktur. Genel olarak belirtildiği 

gibi bu dört sınıfa sahip olan feodal dönemde yaşanan en önemli iki olay: Haçlı 

Seferleri ve kentlerin uyanışıdır. Her iki koşulda da iktisadi faaliyet alanı coğrafi 

olarak genişlemiştir (Tanilli, 2010: 64). 



44 

Avrupa, Haçlı Seferleri’nin etkisiyle öğrendiği dokuma, cam ve deri işleme 

sanatı sayesinde Doğu ve Batı arasındaki ticari etkileşimi artırmaktadır. Bu durum 

Avrupa’nın yaşam koşullarını iyileştirmekte ve skolâstik düşüncenin çözülmesine etki 

etmektedir. 13. yüzyıla gelindiğinde ekonomik anlamdaki gelişmeler, ekim alanlarının 

artması ve nüfustaki artış gittikçe dünyevileşen toplum üzerinde skolâstik düşüncenin 

etkisini azaltmaya başlamıştır. 15. yüzyılda ise coğrafi keşifler ile birlikte ticaretle 

uğraşanlar toplumda giderek baskın hale gelmektedir. Toplumu büyük ölçüde 

etkileyen coğrafi keşifler gibi önemli bir başka gelişme de kitap basımında görülen 

artıştır. 1450’li yılların başından itibaren başlayan matbaacılık okumayı bilenlerin 

sayısında artışa yol açmıştır. Matbaacılar dini kitapların yanında, Protestan 

reformcuların makalelerini, krallara yapılan eleştirileri, tıp kitaplarını, seyahatnameler, 

iş insanları için kılavuzlar, dünya ve güneşle ilgili kuramları da yayınlamaktadır. 

Matbaacılıkla birlikte görülen bu gelişmeler düşünce dünyasında değişime yol açan 

Rönesans ve Reform hareketleri ile Aydınlanma Dönemi’nin yaşanmasına zemin 

hazırlamıştır. Tüm bunlar skolâstik düşüncenin gittikçe yetki kaybına uğramasına, 

aklın egemen olduğu bilim ve teknoloji alanlarında ise önemli gelişmelere yol 

açmaktadır. Bu gelişmeler neticesinde toplumsal ve ekonomik yapıda ciddi anlamda 

değişimler meydana gelmekte, bilim ve felsefe alanları da görece özgür bir ortama 

kavuşmaktadır. Sürecin bu şekilde işlemesi toplumu, kilisenin konumunu sorgulatır 

hale getirmektedir. Toplumda kiliseye karşı oluşan huzursuzlukla birlikte 14. yüzyıl 

sonu 15. yüz yılbaşı gibi kilise ve iktidar güçleri arasında da tek otorite olma isteğinin 

yarattığı bir çekişme vardır. Bu çekişme; yeni bir toplumsal sınıf olarak burjuva 

sınıfının ortaya çıkmasıyla sonuçlanmaktadır (Özdemir, 2012: 42- 43). Bir süre sonra 

kral ortaya çıkan bu yeni sınıfla ortak hareket ederek kiliseye karşı koyabilecek güce 

erişmektedir. Bu ittifakla kilisenin otoritesinden dolayı toprakları üzerinde istediği gibi 

hâkimiyet kuramayan kral, burjuvazinin ticaret için ihtiyaç duyduğu territoryayı ve 

burada talep edilen asayişi sağlamaktadır. Burjuvazi de bunun karşılığında kralın para 

ve paralı asker ihtiyacını tedarik etmektedir (Oran, 1997: 48-49). Bu iki gücün örtüşen 

çıkarları kiliseye karşı ortak hareket edilmesine neden olmuştur. Birleşen bu güçler 

karşısında zayıflayan kilise, hâkimiyetindeki toprakları ve kiliseleri krala bırakmak 

zorunda kalmaktadır (Akıncı, 2012: 68). Böylece kilise hem topraklarını kaybetmiş 

hem de siyasi ve kültürel anlamda toplum üzerinde kurmuş olduğu iktidar tekeli 

sarsıntıya uğramıştır. Bu dönemde ulus-devlet için önemli unsurlardan biri olan ulusal 



45 

egemenlik anlayışının da temeli atılmış olunmaktadır. Çünkü kilise, kral arasındaki 

güç mücadelesi yapısal değişikliklere neden olmuş, merkezi düzeyde 

kurumsallaşmaya geçilmesi güçlü bir egemenlik anlayışının yerleşmesiyle mümkün 

olmuştur. Bu gelişmeler ışığında denilebilinir ki 16. yüzyıla gelindiğinde devlet olarak 

ifade edilen yapı günümüzdeki anlamına yani modern ulus-devlet olmaya doğru yavaş 

yavaş evrilmeye ve varlık gösterdiği topraklarda merkez iktidarını paylaştığı unsurları 

da ortadan kaldırmaya başlamıştır (Durdu, 2009: 39). Bu sayede Batı Avrupa’da, 

gerileyen feodal düzenle birlikte merkezileşmeye doğru giden devlet yapılarının 

oluşumu baş göstermektedir.  

Metinin akışı içinde ifade edilen gelişmelerden ötürü genel olarak geleneksel 

ulus devletin kökeni 13. yüzyıla kadar dayandırılmaktadır. Ancak not düşülen bu 

gelişmeler siyasi yapıların ilerleyen süreçlerde ulus-devlet biçimini almasında etkili 

hamleler olmakla birlikte herhangi bir formuna rastlanmamaktadır. Ulus-devletleri 

asgari düzeyde de olsa en somut çerçeveye ulaşmasının temellerini atan olay, 

Avrupa’yı çokça etkileyen Otuz Yıl Savaşı’ndan 7  sonra imzalanan Westphalia 

Barışı’dır. Nitekim 1648 tarihli Westphalia anlaşması ile modern ulus-devletlerin 

kurumsal temelleri atılmıştır. Bu anlaşmaya göre hiçbir devlet diğerlerinden üstün 

değildi, yani hepsi eşittir. Devletler diğer devletlerin hükümranlık alanlarını kabul 

etmişlerdir. Bu şekilde birbirini karşılıklı olarak tanımaya dayanan ve iç işlerinde 

müdahaleye müsamaha göstermeyen bir uluslararası sistem ortaya çıkmış olmaktadır 

(Beriş, 2008: 494-495). Bu antlaşma sürecinde papalık dışlanmış ve Roma 

İmparatorluğunun yıkıldığı kabul edilerek devlet dışı ya da üstü otoriteler anlamını 

yitirmiştir. Avrupa artık kendi ekonomik ve siyasi çıkarlarını dikkate alan, yasaları 

doğrultusunda hareket eden, istediği şekilde ittifak kuran, savaş ve barış kararlarını 

veren, elçi gönderen ya da kabul eden, ilişkilerini değişen güç dengelerine göre 

belirleyen bağımsız ve özgür devletlerden oluşacaktır (Yıldırım, 2004: 40). Böylelikle 

modern devletin mutlakiyetçi formu içindeki idari, adli ve iktisadi yapılar 

merkezileşerek devleti ulusal bir karaktere dönüştürmeye başlamaktadır (Amin, 2007: 

180). 

 
7 Otuz Yıl Savaşı toprak, siyasi, dini uzlaşmazlıkların bir sonucu 1618-1648 yılları arasında süre gelen 

bir savaştır. Bu konuyla ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Server Tanilli, “Yüzyıların Gerçeği ve Mirası 16.-

17.Yüzyıllar: Kapitalizm ve Dünya,”  Cilt No: III, 2017 s. 231-242. 



46 

17. yüzyılın sonunda yaşanan savaşlar da siyasi ve askeri otoriteyi 

merkezileştirmiştir. Bu merkezileşmeyle devletin daha fazla vergi toplayabilmesi ve 

otoritesini kullanmak için gereksinim duyduğu bürokratik mekanizmalara sahip 

olması sağlanmıştır. Dolayısıyla çözülen feodal yapılar yerini Avrupa’da modern 

devlet bürokrasisine bırakmıştır. Eskiden prenslerin ve derebeylerinin kullandıkları 

hükümranlık yerini bürokrasi iktidarı ve nüfuzuna bırakmıştır (Akıncı, 2012: 63). Eski 

egemenlik anlayışları olan dinsel ve soya dayalı iktidar işlevsizleştirilmiştir. Siyasal 

anlamda merkezileşmeyi ifade eden ulus-devlet anlayışı ön plana çıkmıştır (Durdu, 

2009: 40-41).  

13. yüzyıldan ve 17. yüzyıla kadar geçen süreçteki gelişmelerin oluşturduğu 

tabloya bakacak olursak ulus-devlet siyasi yapısının oluşumu üzerinde Avrupa’da 

yaşanan ve toplumsal hayatı kökünden dönüştüren kapsamlı değişim sürecinin etkisi 

kaçınılmazdır. Bu tarih aralığındaki Rönesans ve Reform hareketleri, uzun süren din 

savaşları ile Aydınlanma gibi ulus-devlet siyasi formuna altyapı oluşturan pek çok 

toplumsal ve tarihi olay yaşanmaktadır. 18. yüzyıla gelindiğinde ise Batı’da hem 

ekonomik hem de siyasi manada büyük dönüşümler yaşanmaktadır. Sanayi devrimi, 

ekonomik yapıyı ciddi boyutta değişime uğratmıştır. Yeni iş alanlarının doğmasına, 

sınıfların oluşmasına meydan vererek ekonomik, siyasal değişimleri de zorunlu 

kılmıştır. Devlet kurumu geçirdiği dönüşümle aklı ve bilimi temel alan, hiyerarşi, 

merkezilik ve kontrol nosyonlarına dayanan bir örgütsel tutumla politik çerçevesini 

oluşturmaktadır. Bu dönem, dinsel düşünceler için bir günbatımı, milliyetçi düşünceler 

için ise bir gündoğumudur. Aydınlanma çağı, argümanlarını içinde taşıyan ulus-devlet, 

18. yüzyıldan itibaren günümüzdeki yaygın anlamına karşılık gelecek bir sürece 

girmektedir (Erözden, 1997: 122).  

Bahsi geçen gelişmelerin ulus-devlet yapılanmasının oluşmasında önemli 

etkilere sahip olduğu kuşkusuzdur. Ancak güncel ulus-devlet yorumuna ve fikri 

temellerine tam olarak Amerikan ve Fransız devrimlerinin önemli katkıları olduğu 

söylenebilir. Geleneksel yönetim anlayışı olan devlet mülkiyetinin kralda olması son 

bulmaktadır. Böylece kamu hizmetleri artık kral adına değil devlet ve halkı adına 

belirlenilen yasalarca yerine getirilmektedir (Türköne, 2013: 86). Modern devletin 

ortaya çıkışıyla birlikte sadakat bağında da ciddi değişimler görülmüştür. Sadakat artık 

krala karşı değil soyut bir iktidar olan kurumlara, kanunlara yönelik siyasi bir itaat 



47 

şeklini almıştır. Böylelikle iktidarın kaynağı soyut bir temele taşınmış olunmaktadır. 

Bu sürecin başlamasında, ulusal monarşi taslakları olarak adlandırabileceğimiz bazı 

krallıkların; papa, Kutsal Roma, Alman İmparatorluğuna karşı bağımsızlaşmaları ve 

dünyevi otoritelerini kabul ettirmeleri etkili olmaktadır (Erözden, 1997: 47-48). 

Belirtilen her bir gelişme ulus-devlet siyasi yapısının adım adım somut bir 

gerçekliğe erişmesi için küçümsenmeyecek etkilere sahiptir. Ancak bir devletin, ulus-

devlet şeklinde bir siyasi form olabileceği gerçeği, 19. yüzyılın başında bariz bir 

gerçek olmaktan uzaktır (Schulze, 2005: 195). 19. yüzyıla kadar açıkça ulus-devletlere 

bölünmüş bir Avrupa ile karşılandığı söylenemez. Almanya ve İtalya gibi ulus 

devletlerin ortaya çıkışı bile 1871’i bulmuştur. Ulus devletlerin mükemmel bir siyasal 

birim olarak tanınması, model alınması sadece Batı Avrupa’da değil dünyanın geri 

kalan kısmında da bu dönemden sonraya denk gelmektedir (Guıbernau, 1997: 106). 

18158 antlaşmalarından sonra Avrupa’da yaşanan göreli barış dönemindeki rastlantısal 

tarihsel gelişmelerin etkisi, silah teknolojisindeki yeniliklerin artması ve Birinci 

Dünya Savaş’ından sonra yapılan çalışmalar sonucu ulus-devletin özerkliği resmen 

tanınmaktadır (Guıbernau, 1997: 217). Birinci Dünya Savaşı hanedanlığın altınçağını 

sona erdirmektedir. 1919 Barış antlaşmasıyla ulusların kendi kaderlerini tayin hakkı 

kabul edilmiştir. Böylelikle ulus-devlet Self Determinasyon9 ilkesi ve milli kurumlar 

doğrultusunda organize edilen bir devlet modeli halini almıştır. Avrupa’da her halkın 

kendi başına ulus-devlet kurma hakkına sahip olmasıyla Avrupa ulus-devletlerin 

egemen olduğu bir kıta olmaktadır (Schulze, 2005: 272). İmparatorluklar çağının 

sonuna gelindiği bu dönemde Almanya, Avusturya-Macaristan ve Rus 

İmparatorlukları dağılmış; Finlandiya, Macaristan, Çekoslovakya, Polonya, 

Yunanistan, Romanya, Bulgaristan ve Arnavutluk olarak sekiz yeni devlet ortaya 

çıkmıştır. Bu yeni devletler, var olan ulusal ve etnik gruplara uygun olarak ulus-

devletler halinde tasarlanmıştır (Heywood, 2011: 168-169).  

Ulus-devletin düşünsel boyutunun ve siyasi bir yapı olarak ortaya çıkışı uzunca 

bir zamana yayılan toplumsal, siyasal, kültürel ve ekonomik anlamdaki birçok bileşeni 

 
8  Viyana kongresi sonrası imzalanan antlaşmalardır. Bu antlaşmalar ile Avrupa’daki Napolyon 

Savaşları noktalanarak sükûnetin olduğu bir sürece geçilmek istenmektedir. Antlaşma ile birlikte siyasi 

dengeler yeniden kurulmakta ve Avrupa haritası çizilmektedir.    
9  Bir ülkedeki halkın ekonomi, siyaset, kültür, toplumsal konularda başka bir ülkenin etkisinde 

kalmadan kararlar alabilmesi ve yönetimini gerçekleştirebilmesidir.  Bu manada Self Determination 

sömürgelerdeki bağımsızlık hareketlerini arka çıkan ve ulus-devletlerin ortaya çıkmasında etkili olan 

bir ilkedir (Pazarcı, 2018: 382). 



48 

ve gelişmeyi kapsamaktadır. Yapılan ayrıntılı bir tarihsel anlatıdan sonra özetlemek 

gerekirse; ulus devlet kendisinden önce var olan siyasi yapıların kurumları üzerinden 

zemin bulmuş ve bu kurumların niteliğindeki düşünsel, yapısal sıçramalar sonucu 

ortaya çıkmıştır. Bundadır ki ulus-devletin Batı Avrupa’daki feodalitenin 

çözülmesiyle başlayan süreci; burjuvazinin yükselişi, siyasal iktidara yönelimi, sanayi 

devrimi, aydınlanma düşüncesi gibi Avrupa’nın kendi iç dinamiklerinin bir uzantısı 

olan ekonomik gelişmelerin ve siyasal anlamdaki dönüşümlerin bir ürünüdür 

(Ergüneş, 2017: 92). Dolayısıyla ekonomik gelişmelerle dönüşen toplumsal yapı 

siyasal bir örgütlenme ile taçlanmaktadır. Bu siyasal yapı tebaadan yurttaşa, yerelden 

ulusa, dinsellikten laikliğe, feodal toplumdan kapitalist topluma doğru bir geçiş 

izlemektedir (Güldiken, 2006: 160). Toplumsal, ekonomik ve siyasal açıdan tüm 

süreçlerini tamamlayan ulus-devletler Avrupa’da ilk Fransa, Almanya ve İtalya gibi 

devletlerde ortaya çıkmış sonrasında ise Doğu Avrupa’da ve tüm dünyada görülmeye 

başlamıştır (Gündoğan, 2002-3: 184). 

Son olarak ulus-devlet oluşumunu bir tarihsel cetvelle döktüğümüzde ise 16. 

yüzyılda Avrupa’da temelleri atılmış ulus-devletler, 19. yüzyılda yayılmaya 

başlayarak zamanla kurumsallaşmaktadır. 1945 sonrasına gelindiğinde ise 

vazgeçilmez evrensel bir sistem halini almaktadır (Wallerstein, 1998: 122-123). 

Nitekim 20. yüzyılda uluslararası normlar küresel ölçekte yaygınlığa ulaşmış bir siyasi 

yapı olan ulus-devletlerin etkisinde şekillenmektir. Bu yüzyılda ulus-devlet, 

uluslararası ilişkilerde artık birinci aktör olarak dünyada kamuoyunda kabul 

görmektedir. 

Küresel boyutta varlığını hisssetiren ulus-devlet hangi koşullarda ve 

coğrafyada olduğu fark etmeksizin; bir territorya, egemenlik anlayışına, merkeziliğe, 

ulusallığa ve siyasi yapıya sahip olmak gibi birtakım ortak özellikleri taşımaktadır 

(Yurdusev, 2012: 64). Ulus-devletin birinci unsuru olan territoryaya göre ulus-devlet, 

belli ve değişmez sınırlara sahiptir. Ulus-devletin varlık gösterdiği sınırların 

çizilmesiyle egemenlik sahası ve demografik nitelikleri de belirlenmiş olunmaktadır 

(Eşki&uğuz&Saygılı, 2016: 135). Bu sınırlar içinde yasa koyma ve egemenlik gücünü 

kullanabilme yetkisine sahiptir. Bu yönüyle hüküm sürdüğü toprak parçası üzerinde 

tüm ilişkileri şekillendiren, yönlendiren bir yapıdadır.  



49 

Ulus-devlet için ayırt edici olan ikinci önemli unsur ise egemenlik anlayışıdır. 

Egemenlik anlayışının kaynağı, nitelikleri, nasıl olması gerektiği içinde bulunulan 

dönemin koşul ve ilişki örüntüleriyle oluşan siyasi yapıya bağlıdır. Tarihsel süreçte 

egemenlik feodal dönemin toplumsal ve siyasal yapılanmasına karşı verilen tepkinin 

ürünü olarak belirmiştir. Ulus-devlette iktidarlar egemenliklerini artık ruhani otoriteye 

değil dünyevi iradeye yani halka dayandırmaktadır. Seçimlerle devredilebilen ve 

kuvvetler ayrılığı anlayışının sınırlayıcılığını benimseyen bir egemenlik anlayışı 

hâkimdir. Egemenlik anlayışının büründüğü bu seküler yapı; ulus-devlet formunun ve 

bu siyasi yapının dayandığı meşru zeminin modern öncesi devletlerle aynı olmadığının 

göstergesidir. Ulus-devletin sahip olduğu laik egemenlik anlayışı, önceki egemenlik 

anlayışlarıyla arasındaki kesin ve net ayrımı ortaya koymaktadır (Pierson, 2000: 47). 

Bu haliyle ulusal egemenlik; ulus-devletlerin üzerinde konumlandıkları territoryada 

kontrol, yönetme ve yönlendirme hakkının olmasına istinaden diğer devletlerin 

müdahale edemediği sınırlara kavuşmasına ve devletlerin birbirini karşılıklı 

tanımasına bağlı olarak gerçekleşmektedir (Eken, 2006: 250 ). Bu egemenlik 

anlayışına göre egemen devlet; sınırlı bir bölge içerisinde yasa yapma ve bu yasaları 

uygulama, şiddet araçlarını kullanma ve finans kaynağı olan ulusal ekonomi gelirlerini 

kullanma yetkisine sahiptir (Giddens, 2005: 366). Siyasi yapı, bütün yetki ve 

kısıtlamalarla ulusal değerler ile bütünleşmiş bir görüntü ve işleyiş içindedir.  

Ulus-devletin üçüncü unsuru ise merkeziliği gerçekleştirmiş bir siyasi form 

olmasıdır. Merkeziyetçilik ile çeşitli yaptırımlara girişilmekte ve siyasi sınırlar 

içerisindeki birçok eylem yönlendirilmekte, gözlemlenmekte, etkinleştirilmektedir 

(Poggi, 2007: 43). Aynı zamanda merkeziyetçilik devletin sürekliliğini sağlayan kamu 

bürokrasisi ve vergilendirme gibi unsurları da içermektedir. Özellikle vergilendirme 

ile ulus-devletin orduları oluşturulmakta, sınırlar kesinlik kazanmakta, halk üzerinde 

denetim kurulmakta ve halkın talepleri karşılanmaktadır (Tilly, 2001: 172-174). 

Ayrıca ulus-devlet hüküm sürdüğü sınırlarda aynı değerlere sahip yurttaşlar oluşturma 

kaygısıyla toplumu homojenleştirme çabasına girişmektedir. Bu homojenleştirme 

çabalarıyla ulusal bir dil, din ve semboller icat edilmekte ve ortak kültüre, düşmana 

veya düşmanlara sahip bir topluluk oluşturularak siyasi yapının meşruiyeti 

sağlanmaktadır (Cebeci, 2006: 24). Ulus-devlette nüfusun homojenleştirilmesine 

önem verildiğinden kültürün yeniden türetilmesinde ve değişime uğratılmasında 

önemli role sahip eğitim ve medya kontrol altına alınmaktadır. Benimsenen bu tutumla 



50 

ulus-devlet yapılanması; ortak değerler etrafında toplanan, ulusal politikalarla 

şekillenen bireylerin bir arada yaşadığı siyasi bir düzeni kurmaktadır (Cebeci, 2006: 

24).  

Ulus-devletin sosyo-kültürel alanda ortak özelliklere sahip olma arzusu 

ekonomik alanda da kendisini göstermektedir. Çünkü ulus-devletin meşruiyet 

zeminlerinden biri ortak kültür yaratmaksa diğeri ise bir dizi ekonomik faaliyetten 

geçmektedir. Bu yönüyle ulus-devletin ortaya çıkışının feodalizmin çöküşüne, coğrafi 

keşiflere, deniz aşırı ticaret gibi ekonomik yapıyı etkileyen gelişim süreçlerine denk 

gelmesi bir tesadüf değildir (Uygun, 2003: 256). Değişen ekonomik koşullara en 

uygun siyasi organizasyon olan ulus-devlet yapısı; üretim güçleriyle ülkenin 

kalkınmasını, ekonomik bağımsızlığını amaçlamakta ve milli politikalar finanse 

etmektedir. Dolayısıyla siyasi ve ekonomik bir örgütlenme olan ulus-devlet 

egemenliğini garantilemek adına ulusal ekonomi araçlarına da ihtiyaç duymaktadır.  

Ulus-devletin ortak unsurlarından biri ise yurttaşlık, anayasacılık ve 

kamusallık gibi öğeleri içeren siyasi bir yapıyı temsil etmesidir. Devletin siyasi yapısı 

yönetilen, yönetim ayrımını taşıdığı gibi faaliyetlerini de ifade etmektedir (Pierson, 

2000: 52-53). Yönetilen, yönetim arasındaki ilişkide vatandaşlık hakları, özgürlükler, 

seçme ve seçilme hakları, sorumluluklar ve yükümlülükler sağlıklı, adil bir şekilde 

yerine getirildiği sürece toplumsal istikrarın devamlılığı ve demokratik yönetime 

bağlılık sağlanabilinir. 

Batı Avrupa’da ortaya çıkan ulus-devletin niteliğine değin dile getirilen 

özellikleri maddeler halinde toparlamak gerekirse:  

-Ulusal bilincin gelişmesine,   

-Ortak dilin gelişimine, bölgesel ve yerel parçalanmaların aşılmasına,  

-Tek para biriminin kullanılmasına,  

-Güçlü ve istikrarlı merkezi iktidarlara,  

-Ulusal pazarların gelişmesine,  

-Egemenliğin ulusa ait olmasına,    

-Tebaa ve ümmet anlayışı yerine laik ulus anlayışının, vatandaşlık anlayışının 

gelmesine önem verilmesi şeklinde sıralanabilir (Yalçınkaya &Çılbant 2012: 

12). 

Ulus-devletler için geçerli olan ortak unsurların varlığı söz konusu olmakla 

birlikte her ulus-devletin sahip olduğu siyasal, ekonomik, tarihsel, kültürel ve 

zamansal koşullar ulus-devlet yapılandırmalarında çeşitli nüansal farlılıklara yol 

açmaktadır. Bu yüzden ulus-devlet oluşumu her yerde aynı tarihsel gelişmelerle, 



51 

beklentilerle, hız ve zaman diliminde gerçekleşememektedir. Her coğrafyada ya da 

toplumda ulus-devlet öznel bir karakter sergileyerek ayırt edici niteliklere de sahip 

olabilmektedir. Bu noktada Batı dışında özellikle de sömürgelerde görülen ulus-devlet 

yapılarının Avrupa’daki oluşumlarından oldukça farklı olduğu söylenebilir. Batı 

dışında ulus-devlet oluşumlarına zemin hazırlayacak ilk adım coğrafi keşifler ile 

atılmaktadır. Atılan bu ilk adımla Batılının Batı dışı ile başlayan etkileşimi aradan 

geçen uzunca bir zamandan sonra gerçekleşen sanayi devrimi ile artmaktadır. Nitekim 

sanayi devrimi ile birlikte üretim hacminin genişlemesiyle yeni pazar arayışına, yeraltı 

kaynaklarından ve demografiden yararlanmaya duyulan ihtiyaç Batılı’nın kıta dışına 

artan sıklıkta ve zorunlu olarak çıkmasına, hatta yerleşmesine etki etmektedir. Batılı 

çıkarları ve talepleri doğrultusunda bulunduğu Batı dışında üstün medeniyetlerini 

taşıma ve toplumları ileriye taşıyacak modern değerlerle tanıştırma misyonu ile 

hareket ettiğini öne sürmektedir.  Kendine biçtiği misyon ile bulunduğu yerlerde 

varlığının meşrulaştırmaya çalışırken yaşamın her alanında yürüttüğü sömürü 

politikaları ve uygulamaları ile yerel halkın yoksullaşmasına, Batılı karşısında tebaa 

konumuna düşmesine ve haklarından mahrum olmasına neden olmaktadır. Bu 

olumsuz gidişat toplumdaki her bireyi ortak beklentiler ve değerler etrafında 

birleştirerek ulusal bilinç ve kimliğin oluşmasına zemin hazırlamaktadır. Rena’nın 

deyimiyle kederlerde birleşen toplum bireyleri, aidiyet kurduğu değerleri sahiplenerek 

ortak kültür sınırlarını da netleştirmektedir. Böylelikle aynı duygudaşlıkta birleşen 

bireyler aynı hedefte de birleşerek bir süre sonra sömürüye karşı ülkenin bağımsızlığı 

için bir mücadele süreci başlatmaktadır. Bu mücadele sürecinin olduğu 20. yüzyıl, 

Afrika’da olduğu gibi hem bağımsızlık hareketlerinin çokça patlak verdiği hem de 

bağımsızlığın kazanılarak ulus-devletlerin Batı dışında da yaygın hale geldiği bir 

dönemi ifade etmektedir. Sömürgecilerin modernleştirme söylemlerini kullanarak Batı 

dışındaki varlığının onaylanmasına zemin hazırlama hevesinin ardına gizlenilen 

sömürü politikalarının yerel halkta yarattığı yoksunluklar ve yoksullukların ortaya 

çıkardığı ulusal kimlik ve bilinç ile birlikte sömürgecilerin Birinci ve İkinci Dünya 

Savaşlarının sonucunda ekonomik, siyasi zorluklarla karşılaşması, oluşan uluslararası 

baskılar, bağımsızlık hareketlerinin olumlu sonuçlanmasına etki etmektedir. 

Dolayısıyla Batı dışında oluşan ulus-devletler iç dinamiklerin yani ekonomi, siyaset, 

teknoloji ve toplumsal gelişimelerinin değil Batı’nın modernleşme kılıfı ile yürüttüğü 

sömürü faaliyetlerine bir tepki olarak ortaya çıkmaktadır.  



52 

Ulus-devletin ayırt edici özellikleri elbette ki ortak bir ulus devlet tanımı 

yapılması önünde engel değildir. Tüm özellikleri topyekûn göz önünde 

bulundurduğumuzda karşımıza Guibernau’nun ulus devlet tanımı çıkmaktadır. Ona 

göre;  

Ulus-devlet, sınırları belirlenmiş bir toprak parçası içinde yasal güç kullanma 

yetkisine sahip ve yönetimi altındaki halkı türdeşleştirerek, ortak kültür, 

simgeler, değerler yaratarak, gelenekler ile köken mitlerini anlamlandırarak 

(kimi zaman uydurarak) birleştirmeyi amaçlayan bir tür devletin oluşumuyla 

tanımlanan modern bir olgudur (1997: 93).  

Modern bir olgu olan ulus-devlet; belli bir toprak parçası üzerinde mutlak 

hâkimiyeti, laik bir anlayışı, siyasal ve ekonomik alanlarda merkeziyetçiliği, kültürel 

alanda standartlaşmayı temsil etmektedir. Meşruiyet kaynağının karşılığını din, soy ya 

da krallıktan değil laik, demokratik yapıdan almaktadır. Bütün bu özellikleriyle 

geleneksel biçimdeki toplumsal örgütlenmeleri işlevsiz bırakan ve değişen koşullara 

ayak uydurarak gelişen, oluşan bir siyasi yapıdır.   

Ulus-devlete dair yapılan genişçe açıklama ve tanımlama ile birlikte 

eklenmelidir ki yürütülen çalışmada da ulus-devlet oluşumu ve bu süreçteki faaliyetler 

Batı dışı toplumlarda modernleştirme anlayışı ile gerçekleştirilen sömürüye karşı 

verilen tepkilerin bir sonucu olduğu ele alınan ülke örneğinden de açıkça 

anlaşılmaktadır.  Bu doğrultuda ulus-devlet siyasi yapısı, Batılı güçlerin Batı dışındaki 

bölgeler üzerinde hegoman bir güç olmasının ve sömürü deneyimlerinin yerelde 

yarattığı olumsuzlukların bir sonucudur. 

2.4. Ulus 

  Ulus kavramıyla ilgili yapılan çalışmalarda;  tarihsel,  kültürel,  ekonomik, 

siyasi ve coğrafi vb. etmenler dikkate alınarak; birbiriyle koşut veya paralel olan 

birden fazla tanımla karşılaşılmaktadır. Geniş bir tanım yelpazesinin olması, ulus 

kavramının birçok disiplin tarafından ele alınmasıyla ilgili olduğu söylenebilir. Bu 

disiplinlerin farklı yaklaşımı, ulus ile ilgili ciddi boyutta veri sunduğu gibi bir anlam 

karmaşasına da neden olmaktadır. Ulus kavramını tanımlamaya ya da açıklamaya 

çalışırken hem bu anlam karmaşasının içinden çıkabilecek hem de çalışmanın alt 

metinlerine girizgâh olacak şekilde bir yol izlenecektir. Bu hassasiyetle yol alınarak 

çalışma konusunun kapsamı doğrultusunda kavrama açıklık getirilecektir. Bu 

bakımdan ulusla ilgili ilk olarak üzerinde durulması gereken en önemli hususlardan 



53 

biri kökenine dair olacaktır. Çünkü ulusun kökeni ile ilgili bilgiler ulus kavramının 

anlamı için genel bir çerçeve sunacaktır. Köken tarihine ilişkin belirgin olarak iki 

perspektif öne çıkmaktadır. Bunlardan biri ulusun tarih dışı diğeri ise modern sürecin 

bir ürünü olduğu ile ilgilidir. Bu her iki yaklaşıma değinilmekle birlikte çalışmanın 

ana eksenine paralel bir çizgide olan ulus kavramının modern çağa ait bir olgu 

olduğunu öne süren perspektif temel alınacaktır. Çünkü çalışmanın öznesi olan 

Cezayir, hali hazırda belli bir siyasi erke erişmiş ve 20. yüzyılda bağımsızlığını 

kazanmış bir ulus-devleti temsil etmektedir. Bu yüzden çalışmada, bu dönemdeki 

ekonomik, politik ve kültürel gelişmeler ve değişimler göz önünde bulundurulacaktır. 

Ayrıca ulus-devlet siyasi yapısı dikkate alınarak çalışmanın yürütülecek olması da bu 

başlıkta belli bir sınırlandırmaya gitmeyi zorunlu kılmaktadır. Bu açıdan devleti olan 

ulusların dışında kalan ulus öğeleri de bu başlık altında detaylı bir tartışmaya konu 

olmayacaktır. Nitekim İskoçlar, Basklar ve Galliler gibi ulus olarak ifade edilen fakat 

devleti olmayan uluslar (Guıbernau, 1997: 178)  başlığın dışında kalacaktır. Başlık için 

uygun görülen şablona sadık kalmak adına ulus-devlet içinde ulusun ne zaman, hangi 

koşullarda ortaya çıktığı, anlamının ne olduğu ve hangi toplumların ulus niteliği 

taşıdığıyla ilgili sorulara yanıt aranacaktır. Bu soruların yanıtlarına ulaşmak için 

yukarıda belirtildiği gibi öncelikle ulusun kökenine doğru bir tarihsel yolculuk ve 

sorgulayış yapılacaktır. Bu minvalde ulusun kökenine dair ortaya atılan iki 

perspektiften biri olan tarih dışı yaklaşımını kısaca ele alarak konuya bir başlangıç 

yapılabilir.  

Tarihi dışı yaklaşımını benimseyenler, ulusun varlığını belli bir zaman 

kesintisine ve yaşanan gelişmeler silsilesine bağlı olarak açıklamamaktadır. Aksine 

ulusun kökeni, çok eski tarihlere dayandırılmaktadır. Ulusların, birer ulus olarak 

adlandırılmadan önce gelenek, dil ve basit silah arkadaşlıkları gibi durumların yarattığı 

ortak duygulara dayanan bir topluluk olarak varlık gösterdiği savunulmaktadır. 

Tarihsel sürecin evrimsel bir sonucu olarak görülen ulusun içeriğine ve anlamına 

ilişkin tanımlamalar sürekli değişmektedir. Antik Roma’da doğum veya soy anlamına 

gelmektedir. Bununla birlikte çoğu yerde düzenli bir anayasası olmayan, 

medenileşmemiş bir kabile anlamında da kullanılmaktadır. Bu yaklaşıma göre 

Franklar, Lombardlar veya Burgonyalılar erken ortaçağın başlıca uluslarıdır. Ulus 

olarak ifade edilen bu toplumlar ortak bir ataya sahip olsalar da siyasal ve toplumsal 

yapıdan yoksundur (Schulze, 2005: 104-111).  



54 

Ulusun kökeninin çok eski bir tarihe ya da modern zamanlara ait olduğunu 

belirten her iki perspektife eleştirileri10olsada  ulusun kökeninin geçmişe dayandığına 

ilişkin bir açıklama Guıbernau’dan gelmektedir. “20. Yüzyıl Ulusal Devlet ve 

Milliyetçilikler” kitabında ulusun kökeni için Roma’nın çöküşü ve ardından gelen 

Şarlman İmparatorluğunun dağılışı11 sonrasına işaret etmektedir. Bu dönemde Batı 

Avrupa’da görülen bölünmelerin oluşturduğu derebeylik gibi küçük birimlerin evlilik, 

fetih yoluyla birleşerek daha büyük birimlerde bir topluluk duygusu oluşturmasını 

ulusun ortaya çıkışına bir referans olarak göstermektedir. Ayrıca Latince’nin yazılı 

eserlerde 12  ortak dil olarak kullanılıyor olunmasını da ulus kültürünün ilk 

belirtilerinden biri olarak görmektedir. Bu gelişmelerin Avrupa’da karşılık geldiği 

tarih olan 1100’li yıllar ulusal bilincin ve anayurt duygusunun gelişimi için de gerekli 

potansiyeli taşıdığı düşünülmektedir (1997: 96-97). Guıbernau’nun tanımlaması da 

dâhil altı çizilen koşullarda oluşum gösterdiği iddia edilen ulusa dair yapılan bu ilk 

tanımlamalar oldukça yüzeysel ve muğlâktır. Ulusun sahip olduğu sınırlardan, siyasi 

yapıdan, ortak değerlerden ve kültürden bahsedilmemektedir. Uzunca bir süre bu 

seyirde devam eden ulus tanımlamaları sonradan değişerek yasal bir çerçeve 

kazanmakta ve bireyin doğum ile parçası haline geldiği bir topluluğu ifade etmeye 

başlamaktadır (Schulze, 2005: 99). Ulus için yapılan tanımlamalar bir süre benzerlik 

göstersede  sabitlenmiş bir anlam ve içerikten bahsetmek mümkün değildir. Yaşanan 

gelişmelere bağlı olarak yapılan tanımlama ve açıklamalar da sürekli değişmektedir. 

Latince’den gelip bütün modern dillere yerleşen ulus kavramı, ortaçağda etnik 

ve dille ilgili içeriğin yanı sıra belli bir yerde toplanmış nüfusa da karşılık gelmektedir 

(Santamaria, 1998: 21). Sınırları belirlenmiş bir toprak parçasında yerleşik olmanın 

ihtimal verdiği ticari ilişkiler ve savaşlar ötekine karşı içeride bir topluluk duygusu 

oluşturması ulus olarak nitelendirildiği gibi dışarıda bırakılmış ötekinin coğrafi ve 

kültürel sınırlarına da dikkat çekiliyor olunması farklı ulusların ortaya çıkmasını 

 
10  Tarih dışı için eleştirisi; bütün insan gruplarının eski tarihe dayandırılarak aynı potada 

değerlendirilmesidir. Ulusu modern dönem içinde ele alan yaklaşımı ise bir ulus-devleti olsun ya da 

olmasın ulus niteliğini almış etnik grupların tarihsel kökenlerinin dikkate alınmaması eleştirilmektedir 

(Guıbernau, 1997: 95). 
11  800’de kurulan Şarlman imparatorluğu, Roma İmparatorluğu’nun devamı olarak görülmektedir  

(Başyemenici, 2023:5). 
12Guıbernau’nın sözüne ettiği eserler: Chanson de Roland ve Cantar de MioCid’dır (Guıbernau, 1997: 

96). 



55 

tetiklemektedir (Guıbernau, 1997: 97). Çünkü biz ve öteki duygusu bir diğeriyle 

kurulan yani yabancı olanla kurulan temaslarda daha çok ortaya çıkmaktadır.   

Ortaçağda ticaret vb. faaliyetler biz ve öteki üzerinden ortak değerlerin 

sınırlarını belirginleştirdiği gibi matbaacılığın gelişimi de ortak değerlerin ifadesi olan 

aidiyet duygusunu pekiştirmektedir. Matbaacılıkla dillerin yaygınlık kazanması ortak 

bir dilin kullanımına imkan vermektedir. 15. yüzyılın ilk yarısından önce okuma ve 

yazmayı bilenler; tüccarlar, asiller ve din adamlarıyla sınırlıdır. Okuma ve yazma en 

çok da din adamlarının tekelindedir. Bu süreçte ilk kez halk, egemen sınıflar, 

entelektüeller ve din adamları yani toplumun farklı kesimleri aynı dili konuşabilmekte 

ve düşünmektedir. Çok sayıda insan okuma ve yazma bilmemesine karşın diğerlerinin 

kendilerine okuduklarını anlayabilmektedir. Bu durum üyeler arasındaki iletişimi 

artırarak bir topluluk olma duygusu uyandırmaktadır (Guıbernau, 1997: 119). 

Matbacılık, farklı kesimler arasında dil başta olmak üzere bir ortak değerler 

manzumesi oluştururken farklı bölgelerde aynı dilleri konuşanları da ortak değerler 

etrafında birleştirmektedir. Sürecin dilleri yaygınlaştırmasıyla sınıfsal olarak farklı 

kesimlerden ve coğrafi olarak farklı bölgelerden olan insanlar arasında ortak bir bağ 

oluşturmaktadır. Avrupa’nın tamamında yani kilisede, siyasette ve eğitimde her ne 

kadar iletişim dili olarak Latince hâkimse de Avrupa ortaçağda çok dilli bir kıtaya 

dönüşmektedir. O yüzden Avrupa’nın farklı yerlerinden gelip bir araya toplanan 

yabancılar dillerine, kendilerini farklı kılan özellik olarak bakabilmektedir (Schulze, 

2005: 104). Bireylerin kendilerini farklı kılan niteliklerinden olan dil çatısı altında 

oluşturdukları birliktelik 16. yüzyılda merkezi ulusal monarşilerin görülmeye 

başlamasıyla artmakta ve bu durum dilin bir ulusu temsil etmesine dönüşmesini 

hızlandırmaktadır.   

Bütün bu anlatımlardan yola çıkılarak denilebilinir ki tarihi dışı perspektife 

göre çok uzun bir süredir var olan ulusun kökenleri kadim bir geçmişe sahiptir. Ancak 

16. yüzyılda İngiltere’de modern ulus fikri doğmakta ve evrensel, meşru bir siyasal 

örgütlenme biçimi olarak Fransa, Amerikan devrimlerinde belirgin hale gelmektedir 

(Lacoste, 1998: 49). Evrimsel süreçle birlikte bugünkü kullanımına yakın anlamını, 

18. yüzyılın ikinci yarısından itibaren edindiği kabul edilmektedir. 

Tarihi dışı perspektif ile ilgili yapılan genel bir değerlendirmenin ardından 

yaklaşıma yapılan bazı eleştirlerin de olduğu söylemek gerekir. Bu eleştiriler; ulusa 



56 

dair yaptığı açıklamalarda etnik ve ulus arasında kesin bir ayrımın olmaması ve yer 

yer etnik grupların ulus anlamında kullanılmasıdır. Bu noktada ulus tanımının olgunun 

güncel yorumundan uzak olduğu şeklinde değerlendirilmektedir. Siyasi yapıların 

devamlılığından bahsedilirken de modern öncesi ve sonrası arasındaki ayrımdan, 

geçirdiği değişim evrelerinden bahsedilmemektedir (Erözden, 1997: 65-66). Siyasi 

yapılar, yaklaşımın önemsenen öğelerinden olmasına karşın birçok niteliği göz ardı 

edilmektedir. Böylesi bir tutum, ulus-devletleri kuramsal açıdan eksik aktarılmasına 

neden olduğu düşünülerek eleştirilmektedir. 

Ulusun kökeniyle ilgili açıklamaları olan ikinci yaklaşım ise tarih dışı 

yaklaşımın karşısına konumlanacak şekilde tarihsel düzlemde ulusu ele almakta ve 

modern çağın bir olgusu olarak sunmaktadır. Dolayısıyla ulusun oluşumu bazı 

gelişmelerin, belli bir sürecin ve zaman diliminin tekeline alınmaktadır. Bu bakış 

açısıyla Fransız Devrimi, ulusun ortaya çıkmasında etkili olan sürecin önemli 

gelişmelerinden biri olarak değerlendirilmektedir. 1789’da gerçekleşen bu tarihi olayla 

birlikte egemene meşruluk kazandıran dini referanslar yerini halka bırakmaktadır. 

Halk olarak nitelendirilen kitle; sınırları kendinden önce belirlenmiş, tarihsel süreçte 

birleşmiş belli bir toprak parçası üzerinde yaşayanlar olarak tarif edilmektedir (Şen, 

2004: 133). Ulusa açık bir göndermenin olduğu halk tanımlamasına dayanarak 1789 

ile 1791 yılları arasında Fransa’da krallın iktidarını kısmen ulusla paylaşmak 

durumunda kaldığı söylenebilir. 1792-1793 yılları arasında ise ulus bu kısmi olan 

egemenliğini güçlendirerek yönetimde tam anlamıyla söz sahibi olmaktadır (Guiomar, 

1998: 144). Ulus, Fransız Devrimi ve sonrasında yaşanan gerilimli ortamdan 

Fransa’nın sıyrılıp içerde sükûneti sağlamasında ve tek vücut bulmuş güçlü bir irade 

sergilemesinde başat bir rol oynamaktadır. Fransız Devrimi bu haliyle Fransız iç 

siyasetinde etkin bir güç olmuşken yaydığı fikirler bakımından da Avrupa’nın genel 

siyasi gidişatı üzerinde yaygın bir etkiye sahiptir. Böylesi bir etkinin ortaya 

çıkmasında Fransız Devrimi’nin, 1750’den13 itibaren Avrupa ve Amerika’da yaşanan 

devrimlerin son halkası olmasıyla ilgili olduğu söylenebilir. Bu anlamda 1789’da ulus, 

her ne kadar Fransa devleti ölçeğinde ifade ediliyor olsa da aslında sonuçları ve etkileri 

itibariyle evrenseldir. Bu dönemde Avrupa’da krallıklara karşı yürütülen savaşta 

 
13 Burada kast edilen Avrupayı ve dünyayı ekonomik, siyasi, kültürel ve toplumsal bakımdan ciddi 

anlamda etkileyen sanayi, teknoloji, bilimsel alandaki ilerlemeler ve Amerika’nın bağımsızlık savaşını 

da içeren bir dizi gelişmedir.  



57 

yurttaşlardan oluşan askeri birliklerin başarısı, bu etkinin sonuçlarındandır. Ancak bir 

süre sonra Fransız Devrimi’nin halklara özgürlük, eşitlik gibi benimsenen evrensel 

değerleri rafa kaldırılmaktadır. Böyle bir yol ayrımı, 1792’de Fransa ve Avrupa 

devletleri arasında yaşanan savaşın bir neticesidir. Savaş süreciyle birlikte Fransa, 

siyasi birimin meşruiyeti için evrensel değerlerin yetersiz kaldığını fark etmektedir. 

Kendisini diğerlerinden ayrı tutan, siyasi yapısını devam ettirebilen yeni bir meşruiyet 

kaynağına gereksinim duymaktadır. Bu yeni meşruiyet kaynağında olması beklenen 

ulus anlayışı; belli bir territoryada sabitlenmiş, aynı kültürel değerleri ve çok önceden 

belli olan özellikleri taşıyanların oluşturduğu bir toplumsal kitle olarak karşılık 

bulmaktadır (Erözden, 1997: 56- 57).  

Ulusun kapsamı ve etkisine dair meydana gelen dönüşüme rağmen ulusal 

dayanışma duygusu halen zayıftır. 19. yüzyılın başına kadar da tüm orta ve Batı 

Avrupa’da kitlelerdeki ulusal dayanışma ruhu etkisini yoğun bir şekilde 

hissetirememektedir. Bu süreçte ulus kimliğinin ortaya çıkmasında etkili olan temel 

belirleyici ortak düşman figürüdür. Ortak düşman figürünün varlığı, ulus kimliğinin 

pekişmesinde etkili bir rol oynamıştır. Avrupalıların ulus kimliğinin tanımlanması; 

belirlenen territorya, yaşanan hüsümetler, çekişmeler ve aralarındaki farklılıkların 

çizdiği sınırlarla oluşmaktadır. Nitekim Fransa’nın kendi içinde yaşadığı savaş hali ve 

Avrupalı krallıklara karşı verilen savaşlar; siyasi yapının dönüştürülmesinde ve biz, 

ötekiler duygusunun belirgin bir hal alarak ulusal kimliğinin oluşmasında önemli bir 

etkiye sahiptir (Schulze, 2005: 173-185). Bir ulusun oluşumunda savaş, çatışma, işgal 

ve aşağılanma vb. faktörler elbette ki temel aktör değildir ancak ulusal kimliklerin 

oluşumunda katalizör görevi üstlenebilmektedir. 

19. yüzyılın başında Avrupa’da halen ütopik olan ulus, 20. yüzyıla gelindiğinde 

somut bir noktaya taşınmaktadır. Bu yüzyıl ile birlikte ulus ilk etapta Avrupa’da olmak 

üzere tüm dünyada siyasi yapıların meşruiyetinin başat argümanı olmaktadır (Schulze, 

2005: 135). Ulus, ulus-devlette sadece üyelerinin toplamının ötesinde kültürel ve 

siyasi olarak da artık varlığından söz edilen bir olgudur. Siyasi bir kararlılık kazanmış 

Batı Avrupa’nın ulus-devletleri, ulus fikrini topluma yayabilecek okullara ve silahlı 

kuvvetlere sahiptir. Orta ve Doğu Avrupa’daki ulus devletleri ise kitap ve gazetelerden 

oluşturdukları yayın ağı, siyasi partiler, dernekler ve sosyal toplantılar yoluyla ulus 



58 

fikrini yaygınlaştırmaktadır (Schulze, 2005: 185). Bu araçlarla devletlerdeki ulus 

anlayışı, baskın hale gelmektedir.  

Yayın aracılığıyla ulus fikrinin yaygınlaştırılacağına veya pekiştirileceğine 

dair Anderson da iddialı bir yaklaşım içindedir. Ona göre sanayi toplumunda gelişen 

kapitalist yayıncılıkla birbirilerini tanımayan ve hiç görmeyenler aynı kitabı ya da 

gazeteyi aynı anda okuyarak oluşturdukları hayali kitlenin bir parçası olmaktadır. Bu 

hayali kitlenin belirli bir dil ile düşünenlerin, konuşanların; belirli kültür öğelerine 

sahip olanların anılarda, değerlerde, geleneklerde ve hedeflerde paydaş olarak 

oluşturdukları topluluk bilinci ulusal bilince karşılık gelmektedir (Akt: Guıbernau, 

1997: 119). Anderson’nun sanayileşme ve ulus kimliğinin oluşumu arasında doğrudan 

bir ilişki olduğunu ortaya koyan bu yaklaşımına benzer bir tavır Ernest Gellner’de de 

görülmektedir. Gellner, bu yaklaşımı geleneksel tarım toplumundan yola çıkarak 

açıklamaktadır. Ona göre geleneksel toplumların kendi kendine yeten yaşam biçimleri 

kültürel farklılaşmayı etkin kılmaktadır. Geleneksel toplumlardaki bu kültürel 

çeşitliliğin ortak kültür, değerler ve beklentiler etrafında biçimlenen ulus oluşumunun 

önündeki en büyük engel olduğu görüşündedir (2008: 146-147). Wallerstein’in; 

“Kapitalist dünya ekonomisinin siyasal üst yapısı olarak devletlerarası sistemin 

gerisinde ve dışında kalan siyasal yapıların ulus olması gerekmezdi ve de değillerdi” 

(1995: 104) ifadesi de Anderson ve Gellner’in düşüncesini destekler niteliktedir. Bu 

manada sanayi toplumunun ortaya çıkışı kültürel homojenleşmeyi de beraberinde 

getirmektedir. Bu dönemin ekonomik mantığı, işleyişi gereği verimliliğin ve 

dolayısıyla karın devamlı artışı makul olandır. Bu konuda sürekliliğin sağlanması için 

bireyler eğitim yoluyla belli uzmanlıklara ve bir dili öğrenmeye yönlendirilmektedir. 

Bunun sonucunda oluşan türdeş kimlikler ulusal kimliklerin temsilleri olarak kabul 

edilmektedir.   

Eğitim, yayın ve askeri yollarla türdeş kimliklerin oluşturulması, ulusun tarihin 

belli bir kesitinde ve coğrafyasında kendiliğinde doğal bir sürecin değil insan 

iradesinin ve etkisinin bir sonucu olarak ortaya çıktığının da göstergesidir (Anderson, 

2011: 20). Bu araçların kullanımıyla ulusların inşasında; ulus kimliğini ve düşüncesini 

destekleyen öğelerin hatırlanmasına öncelik verilirken ulus algısını olumsuz 

etkileyeceği düşünülen bazı öğelerin de bilinçli bir şekilde unutturulması ya da 

değersizleştirilmesi tercih edilmektedir. Bu şekilde ortak değerler, hedefler, çıkarlar, 



59 

politikalar etrafında toplanacak homojen bir ulus kimliğinin inşası mümkün 

görülmektedir (Şen, 2004: 134). Bu homojen kimliğin yani ulus kimliğin varlığı; ulus-

devleti meşrulaştıran, ulusun mevcudiyetini koruyan ve gelecekteki varlığına teminat 

veren bir işleve sahiptir.   

Ulusun modern döneme ait olduğu iddiasında olan yaklaşıma göre modern 

çağa ait gelişmelerin sadece ulusların doğuşunu, gelişimini zorunlu ve gerekli kıldığı 

görüşü hâkimdir. Öne sürdüğü görüşleri önemli ölçüde kabul görse de bazı eleştirilere 

de maruz kalmaktadır. Yapılan kaydedeğer eleştirilerden biri, mevcut ulus-devletlerin 

kendilerinden önce aynı territoryada var olan siyasi birimlerle ilişkisini göz ardı ederek 

bu sınırlardaki varlığını neredeyse tesadüfü bir olgu olarak değerlendirmesiyle ilgilidir 

(Erözden, 1997: 73). İkinci bir eleştiri ise ulus olgusunun sadece Avrupa’da 

görüldüğüne dair görüşün ağır basmasıdır. Ulusun Avrupalılara özgü ve uygun bir 

olgu olduğu yönündeki tutum Vietnam, Tayland, Japonya, Kore gibi çok eski ulusların 

ve sömürgelerdeki ulus oluşumlarını görmezden gelinmesine neden olmaktadır. Bu 

anlayış özellikle de sömürgelerdeki ulus oluşumunu; Avrupa ülkelerindeki 

oluşumlardan hiçbir farkı olmayan, yerel bir niteliğe çağrışım yapmayan ithal edilen 

bir olgu olarak sunmaktadır. Dolayısıyla olgunun habitat alanının sadece Avrupa ile 

sınırlıymış gibi lanse edilmesi, farklı ulus oluşum süreçlerinin ve biçimlerinin ihtimal 

dâhilinde bile olmaması eleştirilmektedir (Lacoste, 1998: 50). Bütün bu eleştirilerle 

birlikte ulusun tarih dışı anlayışına göre ulus olgusuna çok daha net ve doyurucu bir 

tanımlama  getirebildiği ve günümüz ulus olgusunu anlaşılır kılan bir çizgide olduğu 

söylenebilir.  

Ulusun kökenine ilişkin birbirinden farklı görüşler sunan iki temel anlayışa ve 

bunlara yöneltilen eleştiriler geride bırakıldığına göre bir toplumda ulus oluşumunun 

olduğuna nasıl karar verilir sorusuna yanıt aranmaya başlanabilir. Bu soruya 

Hobsbawm’ın yanıtı; bir toplumun ulus niteliği göstermesi için üç temel öğenin olması 

gerektiği yönündedir. Bunlarından ilki bir toplumun şimdiki zamanda ya da yakın 

geçmişteki bir devlet ile tarihsel bir bağının olmasıdır. İkinci ise oldukça eski bir 

geçmişi temsil eden yazılı veya yazılı olmayan bir kültüre sahip ve yönetim geçmişi 

olan bir seçkinler zümresinin olmasıdır. Son olarak da fethetme kabiliyeti göstermiş 

olması gerekmektedir (1993: 133). Bütün bu öğeleri taşımasıyla birlikte bir toplumun 

ulus niteliğine sahip olabileceği belirtilmektedir. Renan’ın ise bir toplumun ulus 



60 

niteliği taşıması için hissiyat, ruhani ilkelerine sahip olması gerektiğinin altını 

çizmektedir. Bu ilkeler doğrultusunda bir toplumda geçmişin ve şimdinin var olduğu 

değerlendirmesinde bulunmaktadır. Geçmişin ortak ve birikmiş hatıraları, şimdinin 

geçmişin hatıralar mirasına yenilerini ekleme iradesi, ortak karar verme ve yaşama 

isteği taşıdığını vurgulamaktadır. Bu niteliklerle ulus; yaşanmış, yaşanan ve yaşanacak 

fedakârlık duygusunun ağır bastığı bir dayanışmayı ifade etmektedir. Bunun için ulus 

oluşumu, toplumda ayrıştırmayı salık veren pek çok şeyin unutulmasını ve dayanışma 

ruhunu ortaya çıkaracak ortak olana da sahip çıkmayı gerektirmektedir (Renan, 2019: 

50). 

Bir toplumdaki ulus oluşumunda ortak olanlara sahip çıkmaktan kast edilen ırk, 

din, dil, coğrafya vb. birçok öğeyi içermektedir. Bu öğeler üzerinden kurulmuş olunan 

bir ortaklık ulus oluşumuna zemin hazırlamaktadır. Ancak ulus oluşumu için kıymetli 

olan bu öğelerin hiçbirinin tek başına ulus olgusunun oluşumu için bir anlam ifade 

etmediğini de belirtmek gerekir. Ulus, bir ırkın varlığından ziyade birden fazla etniğin 

karışımına karşılık gelmektedir. Örneğin Fransa ulusu Kelt, İber, Germenlerden; 

Almanya ulusu Germen, Kelt ve Slavlardan oluşmaktadır. İtalya’ya da ise ulusu 

oluşturan ırklar o kadar iç içe geçmiştir ki onları birbirinden ayırt etmek bile 

güçleşmiştir. Ulus tanımının karşılığı sadece dil faktörü ile de açıklanamaz. Bir an öyle 

olduğu varsayımıyla hareket edildiğinde karşımıza çıkan tabloda Güney Amerika’nın 

İspanya’dan, Birleşik Devletlerin Büyük Britanya’dan ayrı olması ya da aksine 

İsviçre’nin birliği açıklanamaz bir muamma olacaktır. Din olgusu da bir ulus tanımını 

tek başına karşılayamaz. Bir ulus oluşumu için çokça önemli olan ortak beklentiler, 

hedefler ve çıkarlar da keza tek başına bir ulus tanımı için bir anlam ifade 

etmemektedir. Coğrafya da birçok topluma ev sahipliği yapmış bir tarihselliğe sahip 

olmasına rağmen hiçbir toplum için mutlak bir territorya olduğu söylenemez (Schulze, 

2005: 97). Geçmişte ve şimdide ulusların mevcut territoryalarının değişebildiğine 

tanık olunması gelecek için de bu ihtimale açılan bir kapının olduğu 

unutulmamalıdır.14 

 
14 Bu duruma yakın tarihten bir örnek vermek gerekirse İsrail devleti 1948’de gelip yerleştiği yeri ulus-

devlet sınırları olarak ilan ederken burada bulunan Filistinliler ise mevcut sınırların dışına 

çıkartılmaktadır.7 Ekim 2023’te patlak veren İsral ve Filistin savaş ile Filistinliler yine ulus-devlet 

sınırların da yer alan Gazze ve Batı Şeria’dan Mısır’ın Sina çölüne sürülmek istenmektedir. Boşaltılan 

yerlere İsraillilerin yerleştirilme talebi de ulus-devletler için territorya’nın değişebileceğini güncelliğini 

göstermektedir. 



61 

Irk, din, dil, coğrafya öğeleri dışında ulus olgusu için ifade edilmesi gereken 

iki önemli öğe de kültür ve iradedir. Bu iki öğe de diğer öğelerde olduğu gibi tek başına 

ulus tanımlamak için yeterli değildir. Söz konusu kültür ile anlatılmak istenen; 

simgeler, yaşam tarzları, ifadeler, iletişim şekilleri ve fikirlerdir. Kültür ile birlikte söz 

konusu niteliklerde bir standartlaşmaya ve birliğe varılmış olunması ulus oluşumu 

üzerinde olumlu etkiler yaratmaktadır. Kültürde türdeş olma haliyle birlikte bir 

toplumun üyelerinde oluşan aidiyet duygusu bir ulusa ait olma ve bağlılık hissetme 

anlamına gelmektedir. Bunun haricinde bireyler ortak özellikler taşıdıklarına ve buna 

karşılık birtakım haklara sahip, sorumluluklara gönüllü olduklarına kendilerini ikna 

ettikleri oranda bir ulus kategorisinde düşünülebilinir (Gellner, 2018: 78). Bir toplum 

belirtilen tüm bu nitelikleri sergileme potansiyeline sahipse belirli bir toprak parçası 

üzerine yerleşmiş bir insan grubunda oluşan topluluk bilincinin; ortak bir kültürün, 

geçmişin, gelecek projesinin varlığının ve kendi kendini yönetme hakkına sahip olma 

isteğinin karşılık bulduğu olgu ulustur (Guıbernau, 1997: 92-93). Ulusun varlığı ile 

toplum ortak bir siyasete ve tarihe de sahip olmaktadır. 

Ulusun ortak öğeler üzerinden ifade edilmesi hem üyeleri arasındaki benzerliğe 

hem de dışarıdakilerin farklılığına vurgu yapar. Bu durum bir toplumdaki ulusun 

sınırlarını ve niteliklerini dışardakine göre kesin çizgilerle çizerken dışardaki için de 

aynı işlevi görmüş olmaktadır. Bu ortak öğelerin ulus oluşumundaki bir başka etkisi 

de bağlantılı olduğu birtakım sembollerle ulus üyeleri arasındaki farklılıkları 

gizlemekte, ortak olanları ise öne plana çıkararak bir grup duygusu yaratmaktadır. 

Bireyler kendilerinde topluluk duygusu uyandıran bu sembollerle ve simgelerle 

özdeşleştiği ölçüde güçlü bir ulus kimliği kendisini görünür kılmaktadır (Guıbernau, 

1997: 142). Bu ulusal kimliğin tarihsel ve kültürel miras şeklinde ulus hafızasında yer 

alarak kalıcılaşmasında da ulus ve ulus-devlet arasındaki uyum oldukça belirleyici bir 

etmen olmaktadır.   

Ulus ve devletin uyumu güçlü bir ulus kimliğini desteklemesiyle birlikte dil, 

tarih, territorya, kültür gibi var olan ya da icat edilen ortak değerlere dayalı olarak 

beliren ya da inşa edilen aidiyet bilinciyle ortaya çıkan ulusun ve ulus-devletin 

varlığını sürdürebilmesi için de ciddi bir etkiye sahiptir. Ulus ve devletin örtüşüyor 

olması ortak değerler etrafında birleşen homojen bir nüfusun ve ardından gelen bir 

topluluk bilincinin varlığı demektir. Bu koşullarda devlet bünyesinde bulunan 



62 

azınlıklar belli bir seviyede de olsa asimile edilmiş olunmaktadır. Azınlık statüsünde 

olanların kendi ulusunu oluşturacağı koşullar zayıf olduğundan devlettin benimsediği 

ulus politikası biz duygusunu büyük ölçüde oluşturmaktadır. Bu tahammüllerle oluşan 

devlet ulusu; bağlı bulunduğu siyasi yapı ile uyumlu, dengeli bir görüntü içindedir.  

Ulusun ve devletin örtüştüğü toplumlarda siyasi, ekonomik, bölgesel, dinsel, 

dilbilimsel ve kültürel gibi farklı alanlardaki ilişkilerde görülen başarı, ulus varlığının 

kökleşme şansını arttırmaktadır. Yönetenlerin siyaset dışı alanlarda kurmuş olduğu 

güçlü bağlar, yönetilenler arasında topluluk duygusunu giderek güçlendirmektedir. 

Siyasi iktidarın bireyler arasında güçlü bir topluluk duygusu yaratması, yönetmeyi de 

kolaylaştırmaktadır. Avrupa’da bu koşulları gerçekleştiren büyük ulus-devletler, bazı 

ulusları asimile etmiştir. Ancak güçlü bir devlet ulusu anlayışına sahip olmayı 

başaramayan bazı Avrupa devletleri ise bünyelerinde bulunan diğer ulusların 

güçlenmesine yol açmaktadır. 1919’da da Versay Antlaşması ile yeni ulus-devletlerin 

ortaya çıkması bunun bir sonucudur (Guıbernau, 1997: 123-125). Avrupa örneğinde 

görüldüğü gibi ulus ve devletin örtüşmediği durumlarda uluslar güçlenerek yeni ulus-

devletler kurulabilmektedir.  

Bir devlet bünyesinde ortak bir ulus fikrini özümsememiş ve asimile edilmemiş 

ulus ya da uluslar varsa bunlar arasında bir yabancılaşma söz konusu olmaktadır. Ortak 

biz duygusu dışında yer alan ulus fertleri devleti yapancı bir kurum olarak 

algılamaktadır. Bu algı bireyin devlet politikalarıyla özdeşleşmesini engellemektedir. 

Bu koşullarda devlet, kendi meşruiyetini gerçekleştirme isteğiyle nüfusu 

homojenleştirme politikalarını devreye koyarak ortak bir kültür, simgeler dizisi ve 

değerler sistemi oluşturma çabasına girmektedir. Yürütülen homojenleştirme 

politikalarının devlet ulusu dışında kalanlarda kimi zaman bekletinin dışında bir etki 

yaratması, bu ulus yapılarında güçlü bir topluluk duygusunun oluşmasına zemin 

hazırlamaktadır.  Bu koşullarda devlet iktidarına karşı ilk tepkileri kültürel boyuttadır 

ancak talepleri karşılanmadığı takdirde bu tepkilerin askeri bir mücadeleye evrilmesi 

muhtemeldir (Guıbernau, 1997: 111). Askeri mücadelenin arzu edildiği gibi olumlu 

sonuçlanması yeni ulus-devlet oluşumlarına meydan vermektedir.   

Ulus ve devletin örtüşmeme hali sömürgelerde de çokça rastlanan bir 

durumdur. Sömürge yönetimlerinin siyasi, ekonomik, kültürel açıdan kendi değerlerini 

ön plana çıkarma çabası zamanla yerel olanı ortadan kaldırma ya da unutturma 



63 

çabasına dönüşmektedir. Bu durum yerel halkın ortak değerler, gelecek, amaç ve 

beklentiler etrafında kenetlenmesinde motive edici olmaktadır. Oluşan ortak duyguyla 

belli bir kimlik örüntüsü etrafında birleşen kitle, ulusu oluşturmakta veya zaten var 

olan ulusu sinmiş halinden sirkeleyerek canlandırmaktadır. Bu ulus varlığını riske 

eden sömürge koşullarının ortadan kaldırılması için burada da atılan ilk adım, kültürel 

değerlere daha da çok sahip çıkmak olmaktadır. Kültürel boyutta verilen ilk tepkilerin 

anlamlı bir karşılığı olmadığı anlaşılınca bu tepkiler askeri bir niteliğe bürünmektedir. 

Zamanla örgütlü bir biçimde yürütülen faaliyetler, bağımsızlık mücadelesi şeklini 

alarak devam etmektedir. Bağımsızlık mücadelelerinin istenen şekilde 

sonuçlanmasıyla sömürgelerde  yeni bir siyasi yapılanma olarak ulus-devletler ortaya 

çıkmaktadır. Sömürgeleştirmenin yoğun yaşandığı Afrika kıtasında da ulus-devlet 

oluşumlarının benzer süreçleri takip ettiği söylenebilinir. Burada egemen olmak 

isteyen sömürge yönetimine karşı yerel kendi ulusunu güçlü kılarak oluşturduğu ulus 

kimliğiyle bağımsızlık hareketleri başlatılmaktadır. Sömürgeci güçlere karşı 

bağımsızlık hareketlerinin beklenildiği gibi sonuçlanmasıyla ulus-devlet oluşumları 

ortaya çıkmaktadır.   

Görüldüğü üzere ulusun ortaya çıkmasında bir değil birden fazla etmen 

belirleyici olmaktadır. Ulus olgusunun varlığından söz edebilmek için ortak öğelerin 

varlığına gereksinim duyulduğu doğru bir yargıdır. Ancak bir topluluğun sahip olduğu 

coğrafya, tarih, kültür, ekonomik koşullar gibi öznel değerler ve zamansal faktörler 

ulus oluşumunda, gelişiminde farklılıklara yol açabilmektedir. Bu açıdan ulusların 

oluşumu ve gelişimi tek ve zorunlu bir evrimsel çizgide gösterilemez. Örneğin 

günümüz Japonya, Vietnam, Fransa ve İngiltere ulus ya da ulus-devlet olarak 

anılmaktadır. Bu devletlerin siyasi yapılarının bir geçmişe dayandırılması 

kıyaslanılabilinse dahi geçirdiği tarihsel süreçler farklıdır. Çoğunluk için ortak 

denilebilecek nokta yabancı saldırılarına karşı savunmak durumunda oldukları bir 

territoryanın varlığıdır (Lacoste, 1998: 52). Bu açıdan her ulusun ve devletinin ortaya 

çıkmasında tek bir çizgisellikten bahsedilemeyeceği gibi her ulusun ve devletin de 

öznel tarihi içinde bir süreklilik içinde olduğu söylenemez. Meşruiyet zemini 

kazandırmak maksadıyla ulus ya da ulus-devletlerin tarihsel bir süreklilik içinde 

olduğu vurgusu bir yanılgıdır. Uluslar değişen ekonomik, siyasi ve askeri koşullara 

bağlı olarak bulundukları territoryayı değiştirebildikleri gibi anıldıkları isimleri de 

zaman zaman değiştirebilmektedir. Bu duruma, sömürgelerde çokça rastlanmaktadır. 



64 

Örneğin bir zamanlar Cezayir, Fransa’nın Cezayir’i olarak anılırken günümüzde ise 

Cezayir Demokratik Halk Cumhuriyet olarak bir ulus devleti temsil etmektedir. 

Böylece sömürgecilikten kurtulan Cezayir gibi genç uluslar sömürü geçmişleri ile 

aralarındaki bağı kopararak çağdaş ulus tarihindeki yerlerini almaktadır (Balibar, 

1995: 109-115). Ulusların kesintisiz bir tarihseliğin içinde olduğu, belli bir gelişim 

çizgisi takip etmek zorunda olduğu şeklindeki yargı, Cezayir’i referansla genel geçer 

bir kabul olmadığı söylenebilir. Sömürgelerde ulusun ortaya çıkmasına zemin 

hazırlayan koşullar, yarattığı etki ve tarihi Avrupa’daki süreçlerden tamamiyle 

farklıdır. Çalışmanın; sömürgedeki ulus-devlet oluşumuyla bağlantılı olması ulus, 

ulus-devlet oluşum ve süreçleri ile ilgili öne sürülenlerin somut verilerle de teyit 

edilmesine olanak verecektir.  



65 

2.5. Kuzey Afrika ve Modernleşme Süreci  

2.5.1. Kuzey Afrika ve Genel Özellikleri 

 

 

Harita 2.1. Cezayir Haritası 

 

(Drif, 2017: xxi)  

 

Kuzey Afrika; Cezayir, Mısır, Libya, Tunus ve Fas ülkelerini içine alan bir 

bölgedir. Bu ülkelerin ya da bölgenin coğrafi olarak kapladığı alan, Akdeniz kıyı 

bölgesi ve Sahra çölü arasında kalan alan olarak belirtilmektedir (Gritzner, 2006: 3). 

Bölge başlangıçta kıta ismi olan Afrika ile anılmaktadır. Kıtaya ismini veren bölgeye 



66 

Afrika denilmesiyle ilgili birtakım iddialar vardır. İlk iddiaya göre Latince’de güneşli 

anlamına gelen “Aprica” ya da Yunanca’da soğuksuz anlamı olan “Aphrice” 

sözcüklerinden esinlenen Romalıların kıtaya Afrika dediğidir. Fakat Afrika adı 

Romalılarca daha çok kıtanın, Avrupa’nın güney uzantısı sayılan kuzey kıyıları için 

kullanılmaktadır. Kuzey Afrika kıyılarında bir dönem hüküm süren Romalıların kendi 

yerleşim alanlarının güneyindeki bölgeye, Kartaca’nın güneyindeki bir Berberi 

topluluğundan dolayı “Afrigler Ülkesi” ya da “Afriga” ifadelerini kullandığı öne 

sürülmektedir. Bir başka iddia ise Afrika adının bugünkü Tunus dolaylarındaki verimli 

bir bölgeye ilişkin olduğu ve “Mısır başakları” anlamına geldiği yolundadır. 

Başlangıçta yalnızca Tunus için kullanılan Afrika adı, daha sonra Mısır’ın batısındaki 

diğer kıyı ülkelerinin tamamı için kullanılmaktadır (Gürkan, 2014: 471). Ancak bölge 

için kullanılan Afrika ifadesi günümüzde tüm kıtayı temsilen kullanılmaktadır. 

Bölgenin başlangıçta Afrika ismi ile anılmasına dair yapılan açıklamalarda da 

açıkça görüldüğü gibi büyük ölçüde coğrafi konum ve nitelikleri dikkate alınmaktadır. 

Kuzey Afrika’nın mevcut jeopolitik konumu; bölgenin tarihsel seyri, demografik 

yapısı, ekonomisi, diğer bölgelerle ve kıtalarla ilişkisi, hatta bugünkü Afrika’nın 

şekillenmesi üzerinde önemli bir etkiye sahiptir. Jeopolitik konumu itibariyle burada 

deniz yolu taşımacılığının bulunması ve karadan ulaşımın gerçekleştiriliyor olunması 

bölgenin dünyanın diğer bölgeleriyle çok daha fazla etkileşim içinde olmasını olanaklı 

kılmaktadır. Bu koşullar bölgenin kıtanın diğer bölgelerine kıyasla daha büyük 

kültürel ve ekonomik bir alış verişi içinde olmasına imkan tanımıştır 

(Gilbert&Reynolds, 2016: 30). Ayrıca bölgenin Afrika, Avrupa ve Asya gibi üç kıtayı 

birbirine bağlayan bir kavşak konumunda olması deniz ticaretini etkilediği gibi 

kültürlerin keşisim noktasında yer almasında da belirleyici olmaktadır. Nitekim bölge 

ülkeleri, üç kıta arasında stratejik açıdan önemli bir konumdadır. Jeopolitik 

konumunun bölgeye sağladığı bu avantajlar birçok medeniyete de ev sahipliği 

yapmasına müsaade etmiştir. Günümüzde her ne kadar Arap kültürünün, dilinin ve 

inançsal bakımdan İslamiyet’in hâkimiyeti varsa da bölgenin kayde değer bir kültürel 

zenginliği de miras aldığı söylenebilir. Zengin bir dil çeşitliliğine sahip olan bölgede 

özellikle Afro-Asya dil ailesinin yaygın bir kullanımı vardır.15 Bölgenin en belirgin 

karakterini baskın olarak kullanılan diller belirlemektedir. Bölgede yaygın olarak 

 
15 Arapça ve ibranice dilleri bu dil ailesi içinde yer almaktadır (Gilbert, Reynolds, 2016: 73). Kuzey 

Afrika’dan ortadoğuya kadar olan geniş bir coğrafyada konuşulmaktadır. 



67 

kullanılan Arapçanın yanı sıra etkin bir şekilde kullanılan dillerden biri de 

Berberice’dir. 

Önemli bir kültürel zenginliğe sahip olan bölge; hukuk, matematik vb. 

disiplinlere, tekerlek gibi teknolojik araçların ve yazının gelişimine yaptığı değerli 

katkılarla bilinmektedir (Gritzner, 2006: 2-5). Bilim ve teknolojiye katkıları ortada 

olan bölgede, kıtanın bilinen ilk kayıtlı belgesinin bulunması, elbette ki bizleri 

şaşırtmamaktadır. Bu belgeye, MÖ 3300 tarihinde Mısır’da rastlanmaktadır (Öztürk, 

2010: 10). Tarihsel açıdan muazzam bir bölge olan Kuzey Afrika birçok hususta 

modern dünyaya en çok katkı sunan bölgedir. Bundandır ki insanlık tarihinin en eski 

atası sayılan Sahelanthropus tchadensis, Kuzey Afrika'da yaklaşık yedi milyon yıl 

önce dolaşmakta ve ateşin ilk kullanımına tanık olan insanlar bu bölgede 

bulunmaktadır. Birçok tarihsel ilke ev sahipliği yapan bölge, bitkilerin ekilmesi ve 

hayvanların evcilleştirilmesi yönünden de çok eski bir geçmişe sahiptir. Yapılan 

birçok denemenin ardından 18 bin 500  yıl önce nehir yatağında nihayet buğday, arpa, 

hurma, mercimek yetiştirilmeye başlanmaktadır. Çoğu bilim insanı, Kuzey Afrika'da 

Nil’in taşkın yatağında yetiştirilen bu ürünlerin yapılan ilk tarım olduğu kanaatindedir 

(Gritzner, 2006: 2). Gerçekleştirilen bu tarımsal üretimde, bölgenin sahip olduğu iklim 

koşullarından kaynaklı sulu tarım daha çok yaygındır. Sulu tarım, nehir ve yer altı 

sularından faydalanılarak yapılmaktadır. Dolayısıyla tarımsal üretim, toprağın tuzdan 

arındırılması ve yer altı su kemerleriyle uzak yerlere suların taşınması gibi yöntemlerle 

gerçekleştirilmektedir. Toprağın tuzdan arındırılması; yoğun yağışlardan sonra oluşan 

sel sularının topraktaki tuzu seyreltmesidir. Oldukça yağış almış topraklarda sel 

sularının çekilmesiyle geride hem fazla tuzdan arınmış hem de ekimin kolayca 

yapılmasına uygun nemli yumuşak topraklar kalmaktadır. Yer altı sularından 

faydalanılarak yapılan tarımsal üretim için de çeşitli derinliklerde kuyular 

kazılmaktadır. İlk etapta bu kuyular el ile kazıldığından derinlikleri en fazla 120 

metreye kadardır. Ancak sonrasında kazılan modern kuyuların derinliği 915 metreyi 

bulmaktadır. Bu süreçte gerçekleştirilen tarımsal üretimde, dönemin koşulları 

itibariyle modern denilebilecek pek çok üretim tekniğinden ve yönteminden 

faydalanılmaktadır. Tabii ki yer yer yanlış uygulamaların ve yöntemlerin kullanıldığı 

tarımsal üretimin de olduğu söylenebilir. Buna rağmen bölgede üretilen ürünlerin 

çoğunun üretim hacmi dünya ortalamasının üzerindedir. 



68 

Bölgede sulu tarım yaygın olmakla birlikte kuru tarım da yapılmaktadır. 

Sulama sistemlerine dayanmayan bu üretim biçimi, su kaynaklarının sınırlı olduğu ve 

sulama sisteminin gelişmediği kurak iklimin hâkim olduğu bölgelerde icra 

edilmektedir.  Buradaki sınırlı yağışa rağmen çoğu çiftçi tamamen yağmura bağımlı 

bir şekilde üretimini sürdürmektedir. Kuru tarımın yapıldığı yerlerde buğday, arpa, 

yulaf, darı gibi tahıl ürünleri yetiştirilmektedir. Özellikle kuzeybatı Fas’ta, Cezayir’in 

yüksek yaylarında bu tarımla ilgili birçok teknik binlerce yıldır uygulanmaktadır. 

(Gritzner, 2006: 89-91). Tarıma dair tüm bu gelişmelerin ışığında denilebilir ki Kuzey 

Afrika bölgesi binlerce yıl önce yerleşik tarımı icra etmektedir. Yerleşik tarımın 

yapılması bölgede devlet düzeyinde toplumların gelişmesine zemin hazırlamıştır 

(Gilbert&Reynolds, 2016: 30).  

Kuzey Afrika bölgesi gerçekleştirdiği üretim ve kullandığı üretim teknikleriyle 

günümüze önemli bir miras bırakırken sahip olduğu zengin yer altı kaynaklarıyla da 

bölge ve kıta tarihinin şekillenmesinde önemli bir role sahiptir. Bölgede önemli ölçüde 

petrol, doğalgaz, kömür demir cevheri yatakları bulunmaktadır (Gritzner,2006: 16). 

Burada petrol gibi yer altı kaynaklarının keşfiyle tarımsal üretimin ekonomideki 

hâkimiyeti yavaş yavaş çözülmektedir.  

 Bölgenin zengin yer altı kaynaklarının ve önemli jeopolitik konumunun 

olması, uzun yıllar göçlere ve işgallere maruz kalmasına neden olmaktadır. Bu göç ve 

işgaller, bölgenin bugünkü kültür kodlarının oluşmasına önemli bir etkisi vardır. 

Bölgenin işgali ilk olarak Fenikeliler ve Kartacalılar tarafından MÖ yaklaşık 1100’de 

gerçekleşmektedir. Fenikelilerin, İspanya ile olan ticari faaliyetlerinden dolayı rotaları 

Batı Akdenize doğrudur. Karşılıklı ticari faaliyetlerin yürütüldüğü bu dönemde deniz 

taşımacılığında yaşanan sıkıntılar, Fenikelilerin rotalarını değiştirmelerine yol 

açmaktadır. Belirlenen yeni rotada Fenikeliler, açık denizlerden ziyade Kuzey Afrika 

kıyılarına yönelmektedir. Bu rotada devam eden ticari ilişkiler, Fenikelilerin Kuzey 

Afrika’daki ilk yerleşim yerlerini belirlemesinde etkili olmaktadır. Bu yerleşim yerleri, 

önemli ölçüde İspanya ile yapılan ticaretin güzergâhı üzerinde bir uğrak yeri ve bir ara 

liman tedarik etme ihtiyacından doğmaktadır. Fenikeliler, Fas’ın Atlantik kıyılarındaki 

bugün Larashe yakınında yer alan Liksus’a, daha doğu’da ve kıyıda bulunan Melilla, 

Sharshal (Cherchel), Hippo Regius (Bona), Utica, Hadrumetum (Susa), Sabratha, Oea 

(Trablus) ve Leptis’e yerleşmektedir (Abun-Nasr, 1975: 13). Yerleştikleri bu yerlerde 



69 

Fenikeliler, bilgilerini ve deneyimlerini de aktarmaktadır. Nitekim buralarda iklim 

koşullarının uygun olmasıyla birlikte bilgi ve tecrübelerine dayanarak incir, şeftali, 

üzüm ve zeytin vb. ürünlerin üretimlerine aracı olarak tarımsal üretime 

girişmektedirler (Wright, 1969: 34).   

Fenikelilerle birlikte bölgede ilk istilayı gerçekleştirenlerden biri olan Kartaca, 

MÖ 1000 tarihinde Fenikeliler tarafından kurulmuş bir kolonidir. Kartaca’nın 

günümüze karşılık gelen yerleşim yeri Tunus’un kuzeyidir. Kartacalılar, Batı’ya kadar 

olan tüm Akdeniz kıyılarında ve Batı Afrika Savan krallıklarına uzanan bölgeye kadar 

ekonomik etkinlikler geliştirmektedir (Gilbert&Reynolds, 2016: 131). Denizcilik, 

madencilik ve ticaret ile ilgilenen Kartacalılar öncelikli olarak gümüş, altın vb. değerli 

madenlerin, tekstil malzemelerinin ticaretiyle uğraşmakta ve şarap, buğday, zeytinyağı 

üretimini yapmaktadır (Naylor, 2009: 28). Bölgede etkin varlığını hissetiren Kartaca 

da Mısır gibi erken dünya tarihinde önemli bir yere sahiptir. 

Fenikeliler ve Kartacalılar dışında Kuzey Afrika’da varlık gösteren bir başka 

güç ise Roma’dır. Bölgede 650 yıllık hâkimiyet kuran Roma MÖ 146 yıllında 

Kartaca’yı yenerek Kuzey Afrika’da hâkimiyeti ele geçirmektedir  (Abun-Nasr, 1975: 

29).  Romalılar, Tunus’tan Fas’a kadar olan kısmı dört bölgeye ayırmaktadır. Bunlar: 

Afrika, Numidia, Moritanya Caeseriensis ve Moritanya Tingitana 

bölgeleridir. 16 Romalılara ait birçok kalıntıya, esere Cezayir’de ve Fas’ta 

rastlanmaktadır. Ancak İtalya’dan gelenlerin çoğunun yerleştirildiği Cezayir, 

Romalılar için Fas’tan çok daha önemli bir yer olmuştur (Parker, 1987: 4). Hâkimiyet 

kurduğu yerlerde kendi kültürünü nüfuz eden Romalılardan Afrika’nın kadim 

halklarından olan Berberiler de etkilenmektedir. Berberiler Roma medeniyetini ve 

siyasi kurumlarını benimsenmektedir (Abun-Nasr, 1975: 36). Romalıların bölgedeki 

ve ayrıca kıtadaki etkisini anlatan bir başka önemli detay ise kıta adının modern 

kullanımı olan Afrika ifadesinin Roma dönemine ait olduğuyla ilgilidir. Afrika 

ifadesinin Romalıların bölgeyi ifade etmek için kullandıkları Ifrikia‘dan türetildiği 

iddialar arasındadır (Gilbert& Reynolds, 2016: 132). 

 
16  Bu bölgeler günümüzde Afrika Tunus topraklarına, Numidia Cezayir’in doğusunun üçte birini 

kaplayan bölgeye, Moritanya Caeseriensis Cezayir’in batısının üçte ikisini kaplayan bölgeye, Moritanya 

Tingitana Fas’ın Kazablanka şehrinin kuzey bölgesine karşılık gelmektedir.  



70 

MS 429 tarihinde başlayan Vandal istilası Roma İmparatorluğunun varlığını 

ortadan kaldırmaktadır (Abun-Nasr, 1975: 45). Vandallar’ın esas yerleşim yerleri 

Cezayir’in doğusuna denk düşmektedir. Ancak Vandallar, Trablus’a kadar 

hâkimiyetlerini genişletmektedir (Parker, 1987: 5). Vandalların MS 536 tarihinde 

Kuzey Afrika’daki varlığı, Bizans fethiyle son bulmaktadır. Bizanslıların bölgedeki 

hekimiyeti ise MS 6. yüzyıllın sonlarına kadar sürmektedir (Abun-Nasr, 1975: 57-65).   

Vandallar ve Bizanslılardan sonra yedinci yüzyıldan itibaren Kuzey Afrika’da 

Arapların etkisi görülmektedir. Araplar bölgeye geldiklerinde Tunus ve Cezayir’de 

mevcut kentsel nüfusun büyük oranı Hıristiyan’dır (Parker, 1987: 5). Sekiz yüz yıllık 

hâkimiyet kuran Araplar, bölgeyi Araplaştırmakta ve İslamlaştırmaktadır. Bu süreçte 

bölgenin yerel halkı olan Berberiler de bundan etkilenmektedir. Arap dili ve 

kültürünün hâkimiyeti, günümüze kadar baskın etkisini sürdürecek kadar devam 

etmektedir. Öyle ki Kuzey Afrika bölgesini kıtadan ayıran en belirgin özelliği: Arap 

ve İslam kültürünün hakimiyetidir. Bu açıdan Kuzey Afrika, kıtada her iki kültür 

öğesini bir arada bulunduran  ve bu kültür öğelerinin oluşturduğu kimlikle özellikle 

anılan tek bölgedir. Ayrıca Arap kültürünün baskın olması; siyasi, toplumsal ve 

kültürel boyutlarıyla Arap-Berberi sorununu da güncel bir sorun olarak günümüze 

taşmaktadır (Knapp, 1977: 17-20).  

Araplardan sonra 16. yüzyılda bölgede,  Osmanlı imparatorluğunun  hakimiyeti 

görülmeye başlanmıştır. Osmanlı varlığından önce bölgede olan ve Tunus’ta 

egemenlik kuran Hafsiler, Cezayir’de hüküm süren Zeyyaniler ve Mağrib’de bulunan 

Meriniler birbiriyle daima bir mücadele halindedir. Bu devletler arasında görülen 

gerginlikle birlikte kabileler arasında da çoğunlukla bir huzursuzluk mevcuttur. Bu 

koşullar bölgeyi ekonomik açıdan olumsuz etkilerken siyasi açıdan da bir birliğin 

sağlanmasını engellemektedir. Bu durum bölgede etkin olmak isteyen İspanya gibi 

birçok Avrupalı devletin istilasına karşı da burayı savunmasız bırakmaktadır. Bölgede 

süregelen güvensiz ve belirsiz atmosferin peşinden İspanya’nın istilası baş 

göstermektedir. Devletler arası mücadelelere, kabileler arasındaki sıkıntılara 

İspanya’nın istilası da  eklenince Osmanlı’nın bölgede etkin bir güç olması için gerekli 

koşullar da olgunlaşmaktadır. Osmanlı, ilk  olarak 1516’da Cezayir kıyılarında daha 

sonra da Mısır, Trablusgarp ve Tunus’’ta görülmektedir (Özkan, 2011: 289-291). 

Osmanlı ile birlikte Avrupa ülkeleri de bölgede görülse de etkin güç olma potansiyeli 



71 

Osmanlı’nın elinde ve uzunca bir süre bölgedeki hakimiyetini korumaktadır. Osmanlı 

bu haliyle varlığını, 19. yüzyılda Avrupalıların sömürgeleştirme politikaları 

doğrultusunda gerçekleştirdiği işgal faaliyetlerine kadar sürmektedir.  

Kuzey Afrika’nın kaderi 16. yüzyıldan itibaren özellikle Avrupa etkisiyle 

şekillenmektedir. 15. yüzyıl sonları ve 16. yüzyıl  başlarında genişleyen İspanya 

devleti, Kuzey Afrika’nın siyasi parçalanmışlığından faydalanarak  Melilla, Mers el-

Kebir, Tunus ve Trablus gibi önemli şehirler de dahil olmak üzere Kuzey Afrika 

kıyıları boyunca birkaç limanı ele geçirmektedir. Fas’ın Atlantik kıyısında 

Portekizliler Septe, Tanca, Safi, Agaddir gibi kıyı şehirleri alarak İberya devletinin iç 

kesimlerle erişimini sağlamaktadır. Ele geçirilen limanlar, Portekizlilerin Hint 

Okyanusunu geçerek Atlantike doğru ilerleyebilmesi açısından  önemlidir (Gilbert& 

Reynolds, 2016: 313). 16. yüzyılda Portekiz ve İspanya ile başlayan sömürge 

faaliyetleri bir süre sonra Avrupa’daki diğer ülkelerin katılımıyla artarak devam 

etmektedir. Nitekim Portekiz ve İspanya’nın başlattığı sömürü faaliyetlerine on 

yedinci yüzyılda Hollanda, Fransa ve İngiltere de katılmaktadır (Akifoğlu, 2019: 234). 

 18. yüzyılda Osmanlının hâkimiyetinin olduğu Mısır, Tunus, Cezayir, Libya, 

Fas gibi yerlerde Avrupalı devletler söz sahibi olmak istemektedir. Buralardaki 

hâkimiyetin, hedefledikleri gibi ekonomilerini şekillendireceğine inanılmaktadır. Bu 

dönemde, Kuzey Afrika ülkeleri ve Avrupa arasındaki güç dengeleri değişmekle 

birlikte oluşmaya başlayan ulus-devlet anlayışı, daha istikrarlı bir dünya beklentisini 

de beraberinde getirmektedir. Ancak ulusların genişleme isteğiyle sömürgeleştirmenin 

doğuşu bunun bir yanılsama olduğunu ortaya koymaktadır.  

19. yüzyıla gelindiğinde bölgede ciddi anlamda bir sömürge yarışı ve 

hareketliliği söz konusudur. Osmanlı’nın bölgeden yavaş yavaş çekilmesiyle oluşan 

boşluk Avrupalı sömürgeci güçler tarafından doldurulmaktadır. Bölge sahip olduğu 

jeopolitik konum, zengin yer altı kaynakları ve nüfusla sömürgeci güçlerin oldukça 

ilgisini çekmektedir. Bölge taşıdığı bu potansiyellerle uluslararası siyasi ve ekonomik 

ilişkileri şekillendirmede de etkin bir gücünün olabileceğini tahmin etmek zor değildir. 

Bu durum bölgenin kapasitesinin farkında olan ve bundan istifade ederek siyasi, 

ekonomik gücü elinde tutmak isteyen Batılı güçlerin sömürü faaliyetlerini artıran 

etmenlerdendir (Sabet, 2019: 251). Artan sömürgecilik faaliyetleriyle bölgenin 

Avrupalı güçler arasında paylaşımı da git gide zorlaşmaktadır. 



72 

Artan sömürge yarışına katılan ülkelerden biri de İtalya’dır. Ülke 1871 yılında 

birliğini tamamlayarak bölgedeki sömürge yarışındaki yerini almaktadır. O dönem için 

Tunus ve Cezayir Fransa’nın, Mısır ise İngiltere’nin kontrolündedir. Ancak 1880’li 

yıllarda Trablus, Sirenaik ve Fizan halen hiçbir Avrupalı gücün kontrolünde değildir. 

İtalya diplomatik çabalarla buraları almaya çalışmaktadır (Abun-Nasr, 1975: 308). 

Askeri yöntemlerden ziyade diplomatik ve ticari yolları kendisine referans alan İtalya 

1912’de Libya’yı ele geçirirken de aynı yöntemi izlemektedir. Öncesinde buraya 

postaneler, hastaneler kurarak, hafif sanayi, tarım ve gemicilik üzerine ticari ilişkiler 

geliştirerek sistematik bir şekilde nüfuz etmektedir (Vandewalle, 2006: 21). Bölgede 

İtalya’nın uyguladığı gibi farklı yömtemler ve uygulamalar sömürü için tercih konusu 

olsa da ekonomik, siyasi olarak bir güç olma isteği sömürgeciler için tek seçenek 

olarak durmaktadır.   

Sömürü faaliyetleri her ne şekilde ve koşullarda uygulanıyor olsa da gelinen 

son nokta ülkelerin bağımsızlığını kazanması olmaktadır. Artan sömürüye karşı 

bölgede, Mısır 1922’de bağımsızlığını kazanan ilk ülkedir. Mısır’ın bağımsızlığının 

hemen akabinde değil ama bir müddet sonra bölge ülkeleri de bağımsızlığını elde 

etmektedir. 1945’ten sonra artan bağımsızlık hareketleriyle bölge ülkeleri ardı sıra 

bağımsızlığını kazanmaktadır. Libya, İtalya sömürüsüne karşı 14 Aralık 1951’de 

bağımsızlığını ilan etmekte ve 1 Ocak 1952’de de Birleşmiş Milletler tarafından 

tanınmaktadır. 15 Nisan 1881 yılında imzalanan Bardo Anlaşması ile Fransa’nın 

himayesine alınan Tunus’ta bütün kontrol Fransa’nın elinde olmakla birlikte 

Cezayir’den farklı olarak burada Muhammet al-Sadık gibi yerel yöneticiler devlet 

yönetiminde kalabilmektedir. Fransa’nın bu himaye rejimi, 1956 yılında Tunus’un 

bağımsızlığına kavuşmasıyla son bulmaktadır. Aynı yıl Fas da bağımsızlığını kazanan 

bölge ülkeleri arasına girmektedir. Bağımsızlık sürecini, en sancılı şekilde yaşayan 

ülke, 1830 işgalinden sonra Fransız sömürgesi olan Cezayir’dir. 1962 yılında 

bağımsızlığını kazanana kadar Cezayir bir Fransız sömürgesi olarak varlığını 

sürdürmektedir.  

Bölgede 16. yüzyıldan itibaren başlayan Avrupa etkisi, 19. yüzyılda sömürge 

politikları için araçsallaştırılan modernleştirme ile iyice artmaktadır. Sömürüye karşı 

artan tepkilerle başlayan bağımsızlık hareketlerinin devamında, bölge ülkelerinin 

hepsi 20. yüzyılın ikinci yarısında bağımsız birer ulus-devlet olarak varlık 



73 

göstermektedir. Günümüzde ulus-devlet siyasi yapısına sahip bölge ülkeleri; jeopolitik 

konumu, yer altı kaynakları, nüfus potansiyeli itibariyle halen küresel güçler iktidar 

savaşı yürütmektedir. Bitmeyen siyasi istikrarsızlıklar, askeri darbeler,  iç karışıklar, 

savaşlar bölgenin sahip olduklarından bağımsız düşünülemez. Sömürge döneminin 

mirası bu yaşananlar günümüzde birden hortlamış değildir. Hep vardı ve de öngörüler 

odur ki bu sürecin, benzeri olayların devam edeceğidir. 

2.5.2. Kuzey Afrika’da Modernleşme 

Batı’da; Rönesans, Reform etkisiyle yaşanan Aydınlanma döneminin, Fransız 

Devrimi’nin ve sanayi devriminin; ekonomik, siyasi, sosyal alanda yaratığı değişimler 

modernleşme süreciyle sonuçlanmaktadır. Batı’da zuhur eden modernleşme, Batı 

dışındaki yerler için idealize edilmiş bir hedef olarak sunulmaktadır. Modernleşmenin 

Batı dışına açılımına kapı aralayan ilk gelişme coğrafi keşiflerdir. İkincisi ise sanayi 

devrimiyle birlikte yeni pazar yerleri ve kaynaklar bulma çabasıyla ortaya çıkmaktadır. 

Bu süreçlerde yeni yerlerin keşfiyle genişleyen ticaret ağı Batılı’nın kıta dışına 

yayılımına imkân vermektedir. Bu yolla Batı’da ceryan eden modernleşme gibi 

gelişmeler, bir zaman sonra Batı dışında da etkisini hissettirmektedir. Nitekim 18. 

yüzyılda Batı’da görülen modernleşme, 19. yüzyıla gelindiğinde Kuzey Afrika’da da 

görülmeye başlanmaktadır.  

Coğrafi keşifler ve sanayi devrimi, modernleşmenin Afrika kıtasına 

taşınmasında önemli bir yere sahiptir.  Ancak  1830’larda buharlı gemilerin, modern 

ulaşım araçlarının bölgeye nüfuz etmesiyle artan etkileşim modernleşmeye yeni bir 

ivme kazandırmıştır. 19. yüzyılın ikinci yarısında ise telgrafın yapımı, demiryollarının 

ve limanların varlığı ile iletişimin ve ulaşımın gelişmesi modernleşmenin yayılımını 

daha hızlı ve kolay hale getirmektedir. Ulaşım ve iletişimdeki gelişmelerle her geçen 

gün daha da çok gelişen ticaret ağı, belli miktardaki Avrupalı nüfusun sahip olduğu 

sermayeyle birlikte Kuzey Afrika’ya yerleşmesine etki etmektedir.  Bölgede yerleşik 

hale gelen Avrupalı nüfusun yerel kültür, ekonomi, siyaset ve halkla artan teması 

modernleşmeyi daha da etkin kılmaktadır (İssawi, 1982: 1). 

Batı’nın, Kuzey Afrika ile 19. yüzyılda önemli ölçüde artan etkileşimi, Birinci 

Dünya Savaş’ına kadar hızlı ve kesintisiz bir şekilde devam etmektedir. Ancak Birinci 

Dünya savaşı sonrasında bu etkileşim, yer yer kesintiye uğrayarak günümüze dek 

sürmektedir. Tüm bu zamanlarda Batı, üstün medeniyete ve aklın denetimindeki 



74 

bilgiye sahip olduğu iddiasıyla en önemli öğretisi olan modernleşmeyi yaymayı 

kendine misyon biçmektedir. Sahiplendiği entelektüel ve bilimsel gelişmeleri, idealize 

ettiği siyasi ve ekonomik dönüşümü Batı dışında da gerçekleştirmek adına tarihsel 

önemine vurgu yaptığı modernleşmeyi yayma isteği içindedir. Batı’nın etkisiyle 

modernleşmenin Batı dışında da görülen versiyonu, modernleşmenin ikinci halkası ya 

da dalgası olarak nitelendirilmektedir. Bu açıdan Kuzey Afrika’da görülen 

modernleşme, modernleşmenin ikinci dalgasına denk düşen, Batı dışı modernleşme 

sürecine karşılık gelmektedir. 

Batılı, modernleşmenin Kuzey Afrika’da yayılmasıyla yüzyıllar süren 

kölelikten insan haklarına, özgürlüğe, geleneksel üretim tarzından sanayi üretim 

tarzına, batıl inançlardan aklın denetimindeki bilgiye geçişin sağlanacağını ileri 

sürmektedir. Altı çizilen bu gelişmelerin bir neticesi olarak modernleşmenin; toplumu 

ekonomik, sosyal ve siyasal açıdan daha iyi bir seviyeye taşıyacağı yargısı vardır 

(Sabet, 2019: 252).  

Modernleşmenin sözü edilen olumlu yargıları referans alınarak Kuzey Afrika 

gibi Batı dışı bölgelerde modernleşme politikaları iki şekilde yürütülmektedir. 

Birincisi Tunus’ta olduğu gibi sömürgeci yönetimlerin direkt müdahalesi şeklinde 

olmaktadır. Burada 19. yüzyıl boyunca modernleşme adı altında çeşitli reformlar 

hayata geçirilmektedir. Ancak 1881'de kurulan Tunus himaye rejimiyle bu süreç 

durma noktasına gelmektedir. Çünkü Tunus’taki yönetim ancak Fransız kontrolünde 

varlığını sürdürebilmektedir (Conrad, 2003: 5). Bu koşullarda gerçekleştirilmek 

istenen reform hareketlerine, Fransa’nın müdahalesi olmaktadır. 1950’de Muḥammed 

Cenik'in önderliğinde yeni bir hükümetin kurulmasıyla bu müdahaleler kısmen 

sınırlandırılmaktadır. Bu hükümette Fransız bakanlarla aynı sayıda Tunuslu bakanlar 

da bulunmaktadır. Yeni süreç, Fransızların etkisini biraz sınırlandırsa da Fransızlar en 

az Tunuslular kadar hala ülkede söz sahibidir. Fransa’nın, 1945 ve 1955 yılları 

arasındaki modernleştirme politikalarının Tunus’ta neden olduğu olumsuz koşullar, 

halk arasında ciddi rahatsızlığa yol açmaktadır. Toplumda oluşan bu huzursuzluk hali, 

20 Mart 1956'da Tunus egemenliğini tanıyan bir protokolun imzalanmasını zorunlu 

koşmaktadır. Böylelikle Tunus 75 yıllık sömürge yönetiminden kurtulmayı 

başarabilmektedir (Hrbek, 1998: 151-154). 



75 

19. yüzyıl boyunca Tunus’ta olduğu gibi Mısır’da da yerelden ilham alınarak 

gerçekleştirilmeye çalışılan birtakım reform çabaları vardır. Mısır’ın başlattığı 

modernleşme süreci kapsamında birçok Mısırlı bilim insanı, şair, yazar; siyasette, 

ekonomide, eğitimde ve toplumsal yaşamda modernleşme faaliyetleri yürütebilmek 

adına Batı’yı ziyaret etmektedir. Batı değerlerinden etkilenmiş olunmalı ki yapılan 

ziyaretler sonrasında modern değerler dikkatte alınarak hazırlanılmış bir Mısır 

anayasası yürürlüğe girmektedir. Mısır’da bulunan Kahire Üniversitesi’nin 

kuruluşunda da aynı sürecin etkisi vardır. İşletme ve ekonomi alanında Mısır hava 

limanı dâhil birçok yan şirketin kurulması gibi çeşitli girişimler gerçekleştirilmektedir. 

Cinsiyet eşitliği açısından Mısırlı kadınların önemli bir adımı olarak görülen bazı 

kadın pilotların varlığı yine bu döneme denk düşmektedir (Sabet&Rohani, 2019: 24). 

Ancak Mısır’da da Tunus’ta olduğu gibi Avrupalı sömürgeci güçlerin hüküm sürmeye 

başlamasıyla yerel yöneticiler eliyle gerçekleştirilen reformlar bir süreliğine askıya 

alınmaktadır. Ülkenin, ekonomik, siyasi ve toplumsal alanı ile ilgili politikalar, 

Avrupalı yöneticilerin insiyatifi ile yürütülmektedir. 

Tunus ve Mısırda yaşanan modernleşme yönteminin bir benzerine Kuzey 

Afrika ülkesi olan Libya’da da rastlanılmaktadır. Bir İtalyan kolonisi olan Libya’ya 

İtalya’nın direkt müdahalesiyle modernleşme faaliyetleri yürütülmektedir. Libya, 

1931 yılına kadar çeşitli kurumlarıyla İtalya’ya karşı direnç gösterse de İtalya’nın 

eskiye ait bürokrasiyi, orduyu ve mali kurumları tasfiye edip tamamen kendi 

yönetimini dayatmasına engel olamamaktadır (Chenntouf, 1998: 53). İkinci Dünya 

Savaşından sonra Libya’da neredeyse hiçbir deneyimli yerel bürokrat 

bulunmamaktadır. İtalya müdahalesiyle idari politikalarda sürekli değişime gidilmesi, 

istikrarsızlığı artırarak kaosa neden olmaktadır. Sosyal, ekonomik ve siyasal açıdan 

daha iyi bir Libya için gerçekleştirilen modernleştirme müdahaleleri ancak asgari 

düzeyde bir modern devlet imajı çizebilmektedir. 20. yüzyıldaki Avrupa 

yönetimlerinin Batı dışına müdahaleleri istikrarlı ve düzenli bir hükümeti ne yaratacak 

ne de buna izin verecek cinstendir. Birinci ve İkinci Dünya Savaşları boyunca bölgede 

faaliyet yürüten Avrupalıların modernleştirme adına yürüttükleri politikalar, Libya’da 

olduğu gibi siyasi yönetimlere direkt müdahale şeklinde gerçekleşmektedir. Bölge 

ülkelerinde, idari büyüme ve reform süreci Avrupalı yöneticiler tarafından 

yürütülmektedir. 



76 

Tunus, Mısır ve Libya örneklerinden yola çıkarak Kuzey Afrika’da 

modernleştirme politikalarının direkt müdahaleler yoluyla da gerçekleşmiş olduğu 

söylenebilir. Ancak burada dikkat çeken bir başka husus ise bölgede asgari düzeyde 

de olsa bir modernleşme hamlesinin, Batı’nın müdahalesi dışında başlatılmış 

olduğudur. Bu konuda ortaya atılan bir iddiaya göre Batı dışı toplumların 

modernleşmesi için oldukça erken sayılacak bir dönem olan 17. ve 18. yüzyıllarda da 

modernleştirmenin izlerinin görüldüğüdür. Bu tarihlerde Tunus, Fas ve bölgenin diğer 

yerlerinde Avrupadakine benzer bir devlet oluşumuna ve idari yapının gelişimine 

başlangıç olacak şekilde çeşitli reformların yapılması modernleşmeye dair atılan 

adımlar olarak değerlendirilmektedir (Anderson, 1987: 5). Bu iki durum göz önünde 

bulundurularak Kuzey Afrika’da çok sınırlı olmakla birlikte ülkelerin kendi siyasal, 

ekonomik ve sosyal koşullarının ihtiyaç duyduğu reformları yapması modernleşme 

çabalarının bir göstergesi olarak kabul edilmektedir. 

Kuzey Afrika’da, Batılıların modernleştirme politikaları için tercih ettiği ikinci 

bir yöntemi ise dolaylı müdahalelerdir. 1940’ların sonlarına doğru Batı dışında 

yürütülen modernleştirme politikalarının kazanmış olduğu yeni çerçeve, müdahale 

yönteminde bir değişim ihtiyacını doğurmaktadır. Doğrudan müdahaleler yoluyla yani 

sömürgeleştirerek gerçekleştirilmeye çalışılan modernleşme, artık dolaylı müdahaleler 

biçimini almaktadır. Postkolonyal olarak ifade edilen bu yeni dönemde sömürgelerden 

bağımsızlaşma desteklenmektedir. Modernleşmenin baskı ve doğrudan müdahaleye 

dayalı politikaları, yerini iknaya ve dolaylı müdahaleye dayalı politikalara 

bırakmaktadır (Bassnett, 2020: 281). Bu dolaylı müdahaleler; ekonomi, iletişim, 

ulaşım alanlarında yapılan yatırımlar, teşvikler ve bağışlar, Batı destekli olarak 

oluşturulmuş yönetici elitler ve eğitim aracılığıyla yapılmaktadır. 

Yabancı firmalar, Kuzey Afrika’da tarım ürünlerinin dış, iç ticaretinin yönetimi 

ve imalatının gerçekleşmesi gibi birçok konuda etkin rol almaktadır. Tarımsal üretim, 

daha çok ihraç değeri olan pamuk, tütün, afyon, şarap, kuru meyve ve tahıl gibi 

ürünleri kapsamaktadır. Modernleştirme hedefi doğrultusundaki ulusal politikalardaki 

yatırım ve üretim öncelikle Batı’nın taleplerini karşılayacak şekilde 

gerçekleştirilmektedir. Yürütülen bu modernleştirme politikaları, ilerleyen süreçte 

tarımsal üretimde bir azalışa neden olmaktadır (Lele, 1981: 550-552). Modernleşme 

politikalarının, Kuzey Afrika’nın tarımsal üretiminde yarattığı çözülmenin bir benzeri 



77 

ulusal ekonomiye katkısı olan diğer geleneksel ekonomik faaliyetlerde de 

görülmektedir. Nitekim 19. yüzyılın başından itibaren geleneksel üretim tarzı olan el 

sanatlarının icratında ve göçebe çobanların sayısında gittikçe bir azalma 

gözlenmektedir. Yönetimlerin modernleşme faaliyetleriyle birlikte göçebe çobanlık 

gibi geleneksel üretimi ve beraberinde gelen yaşam tarzını benimseyen grupların 

kalıcı, resmi bir adreste bulunma zorunluluğu onları modern üretim ve yaşam tarzına 

entegre etmektedir. Bu yöntemle göçebelerin eğitim faaliyetlerine katılıp modern 

kültürü özümsemeleri ve askerlik yaparak ulus-devletler için askeri bir güç 

oluşturmaları sağlanmaktadır. Modernleşme açısında geleneksel üretimi ve yaşam 

tarzını temsil eden göçebe çobanlığın ortadan kalkması aynı zamanda kültürel olarak 

tekdüzeleşmeye ve homojenleşmeye karşılık gelmektedir (Gritzner, 2006: 89-94). 

Modernleşme politikalarıyla Kuzey Afrika’da gelinen noktada, geleneksel üretim ve 

yaşam tarzlarının ikamesi yerini modern üretim ve yaşam tarzlarına bırakmaktadır.  

19. yüzyılın sonlarına doğru kıtada Avrupa’daki modern üretim tarzlarına 

uygun fabrikalar inşa edilmektedir. Cezayir, Tunus ve Fas’ta Fransız, Libya’da İtalyan 

Mısır’da daha çok İngiliz firmaları etkindir. Bölgede fabrikaların yanı sıra 1850’lerden 

itibaren yabancı bankalar da görünür olmaktadır. Mısır ve Cezayir’de pamuk borsasına 

giren bu bankalar genel olarak ihracatı finanse etmeye odaklanmaktadır (İssawi, 1982: 

2- 7). 1950’lere gelindiğinde bu özel ve anomin bankaların Cezayir, Mısır, Tunus ve 

diğer yerlerdeki sayıları giderek artmaktadır. 

Batılıların modernleşme politikalarının yaşamın birçok alanında etkisini 

hissettirmesiyle 1870'ler ve 1914 yılları arasında su, doğalgaz ve elektrik gibi bazı 

kamu hizmetlerine ve başka kurumlara özel yatırımlar yapılmaktadır. Fransa, Kuzey 

Afrika sömürgelerinde madenciliğe, Birinci Dünya Savaş’ından hemen önce de 

Mısır’da petrole yatırım yapmaktadır (İssawi, 1982: 63). Bölgede çokça yatırımı olan 

Fransa; demiryollarının ve limanların inşası, madencilik konusunda  ciddi bir ticaret 

ağı oluşturmaktadır (İssawi, 1982: 224). Fransızlar  dışında kıtada etkili olan diğer 

sömürgecilerde ulaşım alanına bilhssa yatırımlar yapmaktadır. 

Sömürge döneminin başından itibaren Avrupa’nın ticari trafiği açısından 

gerekli ve zorunlu olan demiryollarının inşası ilk olarak Mısır’da gerçekleşmektedir. 

Sonrasında ise Cezayir'de 1858'de, Tunus’ta 1878'de, Fas'ta 1894'te inşa edilmektedir. 

Bunun dışında Kuzey Afrika'da önemli hatlar inşa edilmekte ve birkaç ülkede de iç 



78 

trafiğin büyük kısmını demiryolları taşımaktadır (İssawi, 1982: 6). Kuzey Afrika’da 

demiryollarının inşaatıyla birlikte liman ve karayolu inşaatları da gittikçe artmaktadır. 

Bölgede 1900'lerin başında Fransızlar, İngilizler, Almanlar ve Ruslar demiryollarının, 

karayollarının yapımına ve bölge genelinde limanların inşasına dâhil olmaktadır. 

1920'lerin sonlarında ulaşım altyapısı ciddi anlamda iyileştirilmektedir. Örneğin 

Cezayir'deki demiryolu ağı 1881'de 1373 km iken, 1932'de 4724 km'ye çıkmaktadır 

(Conrad, 2003: 6). İkinci Dünya Savaşı sonrası, 1950'lerden itibaren de petrol ve 

doğalgazdan elde edilen gelirlerin, uluslararası kuruluşların, finansmanların desteğiyle 

bölgede karayolu, hava limanı, demiryolları ve liman inşa edilmektedir. Bu 

girişimlerle Kuzey Afrika, demiryolları ve karayolları ile hava ve su taşımacılığı da 

dâhil olmak üzere birçok ulaşım alanında nispeten eksiksiz bir ulaşım ağına 

kavuşmaktadır (Gritzner, 2006: 100-101). Bölgede ulaşım altyapısının inşasına, 

sömürge döneminde başlanılmakta; post kolonyal dönemde de daha geniş kapsamlı bir 

şekilde sürdürülmektedir. Batı’nın ulaşım vb. alanlara yaptığı abartılı yatırımlar 

genellikle bağış adı altında gerçekleştirilmektedir. Bu bağışların; kısa vadede 

toplumda olumlu etki yaratacak durumları görünür kılmasıyla Batılı, finanse etmek 

istediği bir projede rakiplerini geride bırakma şansını yakalamaktadır (Lele, 1981: 

550-552). 

Çeşitli yatırım, teşvik ve bağışlarla ulaşım ağının geliştirilmesiyle birlikte 19. 

yüzyıldan sonra yönetici elitler ile Avrupalılar arasında ticari ve diplomatik bağlar 

daha da güçlenmektedir. Taraflar arasındaki ilişkilerin uzlaşı içinde olması 

yönetimlerin, Avrupalı güçlerle güdümlü politikalar benimsemesine neden 

olmaktadır. Etki alanı gittikçe genişleyen Avrupalı sömürgeci, Kuzey Afrika’daki 

merkezi güçleri büyük ölçüde değiştirmektedir. Bu değişim, Batı’nın modernleştirme 

politikalarını yürütecek siyasi yapının veya yapılanmaların oluşturulduğunun 

göstergesidir (Gritzner, 2006: 66). 

Batı dışı modernleşme sürecinde; Batı’nın dolaylı müdahaleleri yoluyla 

yönetici elitler modernleşme politikalarına öncülük edebildiği gibi Fastakine benzer 

savunma ve güvenlik endişesiyle de yerel politikacılar modernleşme adımları 

atabilmektedir. Faslı yöneticilerin Avrupa’nın artan askeri ve ekonomik gücünü 

kendisi için bir  tehdid  unsuru görmesi, 19. yüzyılda Avrupa tarzı devlet yapısı 

görünümünü bir nebze de olsa verebilmek adına çeşitli reformlar yapmaktadır. Burada 



79 

Batı’nın somut bir müdahalesi olmasa da modernleşmenin gerçekleşmesinde itici bir 

güç olması itibariyle dolaylı bir etkiye sahiptir. 

Ekonomik faktörler göz önünde bulundurularak ulaşım, iletişim, ticaret vb. 

alanlara yapılan yatırımlar, teşvikler, bağışlar, sömürge güçleriyle organik bağı olan 

yönetici elitlerin varlığı ve Batı’nın itici güç olma faktörü gibi etmenlerin yanı sıra 

yürütülen eğitim politikaları da modernleşmenin gerçekleştirilmesinde dolaylı 

müdahaleyi etkin kılan önemli araçlardandır. Kuzey Afrika’da modernleşme 

politikalarının uygulanmasında eğitim başat bir rol oynamaktadır. Eğitim aracılığıyla 

gerçekleşecek modernleşme yavaş ve maliyetli olmasına karşın etkili ve kalıcı 

sonuçlar vermektedir. Bu yüzden modernleştirme politikalarının uygulandığı her 

dönemde eğitim önemli bir yere sahiptir. Sömürge döneminin modernleşmeye dönük 

eğitim politikaları, bazen sömürge bürokrasisi ve şirketler için ihtiyaç duyulan 

kadroları yetiştirmek üzere tasarlanmış olabilmektedir. Bu beklenti ile iki dili 

konuşabilen ve yazabilen,  siyasi olarak güvenilir, sadık ve özverili olacağı düşünülen 

bir yerli seçkinler grubu oluşturulmaktadır (Anderson, 2011: 143). Bazen de yabancı 

yatırımcılar ihraç ürünlerinin üretimini artırmak ve ihtiyaç duyulan eğitimli bireylere 

ulaşmak adına modern eğitim anlayışının benimsendiği ilköğretim, mesleki ve yetişkin 

eğitiminin artırımını destekleyebilmektedir. Afrikalıların bazı üst düzey teknik 

eğitimlerinin ABD Uluslararası Kalkınma Ajansı ve İngiliz Denizaşırı Kalkınma 

Bakanlığı tarafından desteklenmesi de bu kapsamda değerlendirilebilinir (Lele, 1981: 

553). 

Eğitimin ekonomi alanına dönük modernleşme politikalarının yanı sıra kültürel 

alana dönük politikaları da çokça uygulanmaktadır. Bu politikalarla yerel kültür 

üzerinde denetim kurulmakta ve yerel değerlerin yerini Batılı değerlere bırakması 

sistematize edilmektedir. Bu sayede yeniden inşa edilen kültürün yani entelektüel, 

duygusal ve davranışsal aktivitelerin bir nesilden diğerine aktarımı sağlanmış 

olunmaktadır. Zihinsel alanın değiştirip dönüştürülmesinde en etkili araç olan eğitimle 

sosyo-kültürel normlar belli çıkar gruplarının ve ideolojilerin beklentileri 

doğrultusunda yeniden oluşturulmaktadır. Böylelikle yeni sosyo-kültürel normlarla 

arzu edilen toplum da inşa edilmiş olunmaktadır (Sabet, 2019: 214).  

Sömürgecinin müdahale yöntemlerinin bir parçası olarak eğitim politikaları en 

etkili biçimde Fransızlar tarafında Cezayir’de uygulanmaktadır. Bu süreçte Fransa; 



80 

modern, ilerici bir kimlik yaratma idealiyle Cezayir’de Fransız değerlerini ve tarihini 

temel alan bir eğitim sistemine başvurmaktadır. Katolikliğin getirilmesi gereken yer 

olarak görülen Cezayir, kıtanın medeniyete açılacak kapısı olarak imgelenmektedir 

(Naylor, 2000: 16). 

Yeni bir toplumsal yapı ve kültür inşa etme işleviyle eğitim, modernleşme 

öğretisine en uygun siyasal yapı olan ulus-devlet anlayışını da onaylamaktadır. 

Merkezileşmiş eğitim sistemi sayesinde ulus kimliğini oluşturacak ortak bir dil teşvik 

edilmektedir. Bu ulusal dille ortak geçmişe atfı olmayan bir ulusun kurgusuna katkıda 

bulunulmaktadır (Ribonson, 2014: 713). Eğitim yoluyla toplum üyelerinin sadece 

ortak bir dil kullanımına teşvik edilmesiyle değil ortak  kültür, tarih, gelecek ve 

hedefler etrafında birleştirilmesiyle de homojen kimlik inşası desteklenmektedir. 

Homojen kimlik oluşumları ulusları var edebildiği gibi mevcut ulusların varlığını da 

pekiştirmektedir. İzlenen yöntemle modernleşmenin önemli siyasi ayağı olan ulus-

devlet yapıları kollanarak devam ettirilmektedir.   

Eğitim ve modernleşme ilişkisi düşünüldüğünde; Mısır’ın bağımsızlık sonrası 

ulus-devlet siyasi yapısını da sağlamlaştıracak şekilde eğitim alanına ciddi yatırımlar 

yapmış olması, modernleşmeye dönük bir devlet politikası olarak görmek gerekir. 

Benimsediği bu yaklaşımı neticesinde yıllar içinde okula giden Mısırlıların okula 

gitme oranında bir artış gözlenmektedir. Bunu en açık haliyle aşağıdaki tabloda 

gözlemlemek mümkün.   

Yılar  Sayı 

1945 900 bin kişi 

1960 2 milyon 700 bin kişi 

1970 6 milyon  kişi 

 

Tablo 2.1. Bağımsızlık Sonrası Mısır’da Okula Gidenlerin Sayısı 

  

Polk, W. R. (1965). The Nature of Modernization The Middle East And North Africa. 

Foreign Affairs Journal, s.104. 

 

Belli zaman aralıklarına göre sunulan verileden de anlaşıldığı üzere  Mısır 

hükümeti bağımsızlık sonrası eğitim konusuna özellikle eğilmektedir. Bu konuya 

hassasiyet gösteren Mısır, 1952’den itibaren de teknik eğitime çok daha fazla ağırlık 

vermektedir. Tarih 1961’i gösterdiğinde ise yaklaşık 40 bin Mısırlı üniversitelerin 



81 

doğa bilimleri alanından mezun olmaktadır. Eğitim vasıtasıyla bireylere askeri açıdan 

da modern beceriler kazandırılmaktadır. Bir yılda askere alınan 20 bin Mısırlıya ilkel 

tekniklerin aksine modern savunma teknikleri öğretilmektedir (Polk, 1965: 104). 

Mısır’daki eğitim anlayışı; modernleşmenin siyasi yapısı olan ulus-devleti, ulusu inşa 

politikalarının bir parçasıdır. 

Modernleşme, eğitimin de katkısıyla toplumda ulus-devlet siyasi yapısının 

oluşumunu ya da varlığını olumlarken bu yapıda seküler bir anlayışın hâkim olmasını 

da beklemektedir. Çünkü Batı modernleşmesini hazırlayan ve hızlandıran birçok 

gelişme aynı zamanda siyasal ve sosyal alanda seküler bir anlayışın ortaya çıkmasına 

da zemin hazırlamaktadır. Nitekim modernleşme sürecinin bir ürünü olan ulus-

devletin yönetim anlayışı, teolojik değerlerden ziyade akılcı ve rasyonel değerlerle 

işlerlik kazanmaktadır. Dolayısıyla bu siyasi yapının egemenliği de metafizik bir güce 

değil halka dayandırılmaktadır. Söz konusu anlayışla donatılmış siyasi yapının mevcut 

eğitim sisteminin bilimsel, rasyonel ve pozitivist bir eğilimi beslemesi beklenmektedir 

(Samarin, 1966: 288). Ulus-devlet yapılanmasının ve eğitim sisteminin bu 

niteliklerinden de anlaşıldığı üzere Batı’da modernleşme ile birlikte seküler bir 

anlayışın da hakim olması, Batı dışı modernleşmenin yaşandığı Kuzey Afrika gibi 

toplumlar için de aynı beklentiyi doğurmaktadır. Ancak modernleşmenin Batı dışı 

toplumlardaki oluşum hali; toplumun iç dinamikleri, istekleri ve ihtiyaçları dışında 

Batı’nın çabası ve tesiriyle gerçekleşen bir süreçtir. Böylesi bir sürecin Batı’da 

yaşanan modernleşme süreciyle aynı boyutta, şekilde, içerikte ve hızda 

gerçekleşmesinin imkanı yoktur. Ayrıca modernleşmenin Batı dışı toplumlarda 

yarattığı bazı olımsuz sonuçlar da eski-yeni, geleneksel-modern, metafizik-seküler 

şeklindeki düelitelerin Batı modernleşmesinin öngördüğü bir değişimi yaşamasını 

engellemektedir.     

Üzerinde uzunca durulduğu üzere Batı dışında modernleşme süreci çoğunlukla 

Batı’nın direkt ya da dolaylı müdahaleleriyle yürütülmektedir. Modernleştirme için 

kullanılan her iki müdahale yöntemi tarihsel ve taktiksel olarak farklılık göstermesine 

karşın müdahalelerde ekonomik kaygının ön plana çıkması birleştikleri noktadır. 

Ekonomi alanı da dâhil olmak üzere siyasi ve sosyal alanda yürütülen modernleştirme 

politikaları, Batılı güçlerin taleplerine karşılık olacak şekilde düzenlendiğinden yerelin 

beklentilerini karşılamaktan ve onlarda olumlu etkiler bırakmaktan uzaktır. Libya 



82 

örneğinde olduğu gibi bağımsızlık 14 Aralık 1951’de kazanılmasına rağmen sömürge 

yönetiminin uyguladığı modernleştirme politikalarının olumsuz etkileri bağımsızlık 

sonrasında da devam etmektedir. Bankalar, çoğu toptan satış plantasyonları ve dış 

ticaret Libyalı olmayanların elindedir. Burjuva sınıfının zayıf olduğu Libya’da eğitim 

seviyesi düşüktür. Üstelik nüfusun %85’i gibi büyük bir oran da okuma yazma 

bilmemektedir. Bu koşullardan kurtulmaya çalışan Libya‘nın Batılı güçlerle yapmak 

durumunda kaldığı yardım antlaşmaları; yeni bir bağımlılık ve müdahale sürecini 

beraberinde getirmektedir. Antlaşmalarla Amerika Birleşik Devletleri, İngiltere  ve 

Fransa; Libya topraklarında askeri üstler kurabilmekte ve Libya yabancı yatırımcılara 

açık hale gelmektedir. 1953 ile 1956 yılları arasında petrol arama çalışmalarının 

olumlu sonuç vermesinin ardından Libya, çeşitli Amerikan şirketlerinin petrol 

çıkarması, İngilizlerin, Fransızların ve İtalyanlıların ise kârın %50’sini alması 

noktasında taviz vermek zorunda kalmaktadır. Petrolun bulunmasıyla da burada 

yabancı yatırımcıların sayısı artmakta ve petrole ulaşımı kolaylaştırmak için hızla bir 

şekilde limanlar inşa edilmektedir. 1957’ye gelindiğinde Libya ekonomisindeki 

yabancı sermaye oranı %75 gibi ciddi bir orana ulaşmaktadır (Hrbek, 1998: 163-164). 

Bu sonuç, sömürge dönemindeki Batı hegemonyasının yerelin talaplerini 

karşılamaktan uzak ve daha az zahmetle çok daha karlı bir biçimde ekonomik, siyasi 

olarak varlığını devam ettiğinin işaretidir. 

 Modernleşme politikalarının Batı dışı toplumlarda beklentileri 

karşılayamamasının ve olumsuz etkiler bırakmasının bir nedeni de bu politikaların 

tekçi, ilerici, evrensel bir tarih anlayışla yürütülüyor olmasıdır. Bu anlayışa göre tüm 

toplumların benzer süreçleri yaşayarak ideal olan topluma ve bireye ulaşabileceği 

yargısı vardır. Dolayısıyla burada idealize edilen toplum ve bireye erişim ancak 

Batı’nın taklit edilmesiyle olası görülmektedir. Bunun için de Batılı devletlerin 

modernleştirici misyonuna ihtiyaç duyulmaktadır. Bu bakış açısıyla modernleştirme 

politikalarının hedefinde olan kişilerin, toplumların hem daha aşağı olduğu, hem de 

oraya ait olduğu vurgusu vardır (Anderson, 2011: 138). Diğer taraftan Batılıların 

ekonomik, kültürel, toplumsal ve siyasi açıdan daha iyi ve ileri olduğuna, Batı dışı 

toplumların bu koşulları yakalaması gereken toplumlar olarak algılanmasına hizmet 

etmektedir. Böylelikle bu toplumlardaki sömürge idaresinin varlığının, 

müdahalelerinin somut bir anlamı ve haklı bir gerekçesi oluşturulmaktadır. Batı’nın, 

Batı dışı toplumlara düzenli, rasyonel bir yönetimi, siyasi yapıyı benimsetme isteğinde 



83 

de aynı niyet vardır. Bu açıdan Afrika genelinde olduğu gibi Kuzey Afrika’daki 

modernleştirme politikalarıyla sömürgeleştirme politikaları iç içe geçmiş durumdadır 

(Chatterjee, 2002: 42). Bunun en iyi örneklerinden biri de Kuzey  Afrika’da 

Cezayir’dir. Sömürge döneminde Fransızlar, Cezayirlileri sahip oldukları madenleri 

çıkartma bilgisine sahip olmayan cahil ve barbar insanlar olarak görüp 

küçümsemektedir. Cezayir’deki varlığını ise küçümsedikleri bu barbar topluma 

medeniyet götürdükleri iddiasıyla savunmaktadırlar.  

Fransa, Cezayir’i sömürgeleştirdiği ilk andan itibaren sahip olduğu vizyonunu 

küçük bir nüans değişikliğiyle 1958 Brüksel Dünya Fuarı’nda tekrar dile getirme 

gereği duymaktadır. Burada Fransa, Cezayir’in ekonomik ve sosyal olarak yaşayacağı 

dönüşümleri destekleyeceğini, kültürel misyonuyla cehalete saldıracağını ve bunu 

sadece bilgiyle değil aynı zamanda empati kurarak yapacağını belirtmektedir.  Bu ifade 

ile Cezayir’i modernleştirme araçlarından olan medenileştirme misyonuna yeniden 

vurgu yapılmaktadır (Naylor,2000: 15-19). Fransa’nın direkt ve dolaylı müdahalelerle 

yürüttüğü bütün bu modernleştirme çabalarının Cezayir’de bıraktığı etkinin pek 

olumlu olduğu söylenemez. Nitekim Fransızların, daha önce belirtildiği üzere ilerici 

bir kimlik oluşturma adına uyguladığı eğitim sisteminden Cezayirlilerin pek 

nemalanamadığını bazı veriler açıkça yansıtmaktadır. 1954’te nüfusun %90’ı okuma 

ve yazma bilmemekte ve her on kişiden sadece biri ilkokula devam edebilmektedir 

(Naylor, 2000: 8). Eğitim alanında yaşanan yoksunluk kendisini ekonomi alanında da 

tekrarlamaktadır. 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Cezayir'de tarımsal üretim 

sömürge iktidarının kontrolündedir. 1954’te gelindiğinde Avrupalıların elindeki 

ekilebilir arazi, toplam arazinin %23’ünü oluşturmaktadır (Hrbek, 1998:156). Bu 

dönem politikalarının Avrupalılara tanıdığı ayrıcalıklar Cezayir’de Avrupalı nüfusunu 

artırmaktadır. De Gaulle hükümeti döneminde de Fransız nüfusunu Cezayir’de 

arttıracak politikalara bilinçli olarak öncelik verilmektedir. Buna karşılık 19. yüzyıldan 

itibaren Cezayirlilerin başka ülkelere başlayan göçü de gittikçe artmaktadır. 20. 

yüzyıla gelindiğinde bunun nasıl bir seyir içinde olduğunun net bir okuması aşağıdaki 

grafikten yapılabilir.   



84 

 
 

Şekil 2.1. 20. Yüzyılda Cezayirlilerin Başka Ülkelere Göçü 

 

Naylor, P. C. (2000). France and Algeria A History of Decolonization and 

Transformation  ve Conrad, P. (2003). Le Maghreb sous domination française (1830-

1962) kaynaklarından yararlanarak grafik oluşturulmuştur.   

 

Tablo incelediğinde Birinci Dünya Savaş’ı sırasında 119 bin cıvarındaki bir 

nüfusun göç ettiği görülmektedir. Göç eden Cezayirli nüfus işçi fabrikalarda çalışmak 

üzere Fransa'ya gitmektedir. Bu sayı 1948’de 180 bine 1952’de ise 280 bine 

yükselmektedir. Burada Cezayirli işçiler, kültürel ve fiziksel ayrımcılığa muhatap 

oldukları gibi en kötü işlerde de çalıştırılmaktadır (Naylor, 2000: 7). 1957’de yaklaşık 

300 bin Cezayirli yani yedi yetişkinden biri Fransa’da çalışmaktadır. Cezayir’de yerel 

nüfusta azalma devam ederken 1960’ta Avrupa kökenli nüfus, toplam nüfusun 

yaklaşık %10'una karşılık gelerek artmaktadır. Demografik yapıda meydana gelen 

hareketlilikle Avrupalıların lehine olacak şekilde Cezayir nüfusu özel bir karaktere 

bürünmektedir (Conrad, 2003:6). Fransız sömürge yönetiminin yürütttüğü 

politikaların, Cezayirliler alehine doğurduğu olumsuzlukların ve eşitsizliklerin 

yansıması siyasi hayata da olmaktadır. Cezayir Meclisi, 60'ı Fransız olmak üzere 120 

üyeden oluşmaktadır (Hrbek, 1998: 155-156). Meclis bu haliyle Cezayir kamuoyunu 

temsil etmekte zayıf kalmaktadır. 

Sömürge yönetiminin yürüttüğü politikalarının çok yönlü oluşu, bölgede 

birçok alanda kötü etkiler yaratan sonuçlara neden olmaktadır. Bu politikalar, Cezayir 

119 bin

180 bin 

280 bin
300 bin

0

50000

100000

150000

200000

250000

300000

350000

1914 1948 1952 1957



85 

özelinde değinildiği üzere yerel halkı ülke dışına göçe zorladığı gibi ülke içinde de bir 

göç hareketliliğine yol açmaktadır. Örneğin tarım alanında yürütülen sömürgeleştirici 

politikaların neden olduğu kötü koşullar, yerel halkı köy ve kasabalardan kentlere göçe 

zorlamaktadır. Yaşanan bu göçler; Libya, Fas, Cezayir ve diğer Kuzey Afrika 

ülkelerindeki kentleri kalabalıklaştırmaktadır. Fas şehirleri arasında Kazablanka 

nüfusu, 1931’de 163 bin iken 1936’da 275 bin olmaktadır. Marakeş’in 1936’da nüfusu 

190 bindir. Bu dönemde diğer kentlere nazaran ticari faaliyetler yürüten Meknes ve 

Kenitra ciddi boyutta göçlere maruz kalmaktadır (Chenntouf,1998:57). Aşağıdaki 

tabloda görüldüğü üzere Cezayir’de kent nüfusunda artışlar olmaktadır. 

Tarih  Kent Nüfusu 

1926 508 bin 235 kişi 

1936 722 bin 293 kişi 

1948 1 milyon 129 bin 482 kişi 

 

Tablo 2.2. Sömürge Döneminde Cezayir’deki Kent Nüfusu 

 

Chenntouf, T. (1998). La cone de I'Afrique. E. A.A.Mazrui içinde, Histoire Generale 

De  L'Afrique, Paris: UNESCO, s. 57. 

 

Kuzey Afrika’da ülkelerinde kent nüfusunun artışında etkili olan bir başka 

faktör de Avrupalı nüfusun gerçekleştirdiği göçlerdir. 19. yüzyıl boyunca Avrupa’dan 

Cezayir’e ve Libya’ya yoğun bir göç yaşanmaktadır. Bu tarihte Tunus, Fas ve Mısır’a 

özellikle Fransa, İtalya ve İspanya’dan yüz binlerce kişi gelmektedir (İssawi, 1982: 7). 

Bölge ülkelerinin kent nüfusunun artışında, Batı’da olduğu gibi tarımsal üretim 

ilişkilerinden endüstriyel üretim ilişkilerine geçişten kaynaklanmamaktadır. Verilen 

ülke örneklerinde de görüldüğü gibi sömürü politikalarının yarattığı olumsuz etkiyle 

tarımsal üretimde yerel halkın bir çöküş içinde olması, Kuzey Afrika’da kırsal 

yerleşimlerden kentsel yerleşimlere göçü zorunlu kılmaktadır. Dolayısıyla kentsel 

nüfus artışı ekonomideki kötü gidişatın bir sonucu olmuştur (Chenntouf, 1998: 55). 

Kentlerde nüfusu artıran bir diğer etken ise yine sömürünün etkisiyle ayrıcalıklı hale 

gelen Avrupalı nüfusun çıkarları gereği bölgeye yaptığı göçtür. Modernleşme 

anlayışına göre kent nüfusunun kırsal nüfusa oranla daha fazla olması modernleşmenin 

ölçütlerinden biri olarak kabul edilmektedir. Ancak Kuzey Afrika özelinde bu 

durumun bahsi geçen nedenlerden ötürü, modernleşme adına her zaman geçerli bir 

ölçüt olamayacağı anlaşılmaktadır. 



86 

Kuzey Afrika’da görüldüğü gibi Batılı ülkelerin modernleştirmek adına arazi, 

tarım, nüfus alanında yürüttüğü politikalar ve gerçekleştirdiği müdahaleler sonucu 

meydana gelen nüfus hareketliliği sömürü politikalarıyla uzlaşı halindedir. Benzeri bir 

sonuç inşa edilen ulaşım ve iletişim altyapıları için de söylenebilir. İnşa edilen 

kurumların, ulaşım ve iletişim altyapılarının çoğu ihracat ve ithalat ticaretini 

kolaylaştırma, yani plantasyon alanlarını limanlara bağlama ve üretilmiş tüketim 

mallarının satılacak bölgelere ulaştırma amacı taşımaktadır. Bu yöntemle bölge 

ülkeleri modernleşmenin de etkisiyle esas olarak kapitalist ekonomi ağına dahil 

olmaktadır. kapitalist ekonomi ağı içerisinde her bir ülke ekonomik işlevleri 

bakımından kendisine ayrılmış bir iş bölümünü temsil etmektedir. Bu iş bölümünde 

Batılı ülkeler merkez, bölge ülkeleri çevre ülke konumundadır (Owusu, 1998:350). Bu 

iş bölümündeki konumu itibariyle sömürge yönetimleri yıllarca Kuzey Afrika’da 

varlığını sürdürmekte ve modernleştirme kisvesi altında özellikle ekonomik temelli 

müdahalelerde bulunmaktadır. Gerçekleştirilen müdahalelerle doğal kaynakları ve 

insan potansiyeli sömürülen bölge; sosyal, ekonomik ve siyasi alanla ilgili birçok 

sorunla uğraşmak zorunda kalmaktadır. Batı modernliği sömürgeci anlayışla 

birleştiğinde modernlik birçok olumsuz sonuç doğurmaktan da öte büyük yıkımlar 

yaratabilmektedir. Dolayısıyla modernleşme, tüm toplumlar için aynı nitelikte olumlu 

sonuçlar doğurmayabilmektedir.  

Modernleşmenin Kuzey Afrika’daki sonuçları göz önüne alındığında 

modernleşmenin herkes tarafından istenildiğine ve mutlaka faydalı olacağına dair 

varsayım her zaman doğru olarak kabul edilemez. Çünkü kendi iç dinamiklerinin 

etkisiyle değil de dışarıdan gelecek müdahalelerle gerçekleşecek bir modernleşmenin 

kimlik bunalımı, tarımsal üretimin çözülmesi, siyasi istikrarsızlık vb. sonuçları ile 

toplumları ekonomik, siyasal ve kültürel olarak yıpratması modernleşmeyle ilgili 

olumsuz bir algıyı oluşturmaktadır (Klinghoffer, 1973: 1). Bunun altında yatan en 

önemli nedenlerden biri de modernleşme girişimleri adı altında sömürge 

politikalarının yürütülüyor olunmasıdır. Sürecin doğurduğu olumsuz sonuçlar 

toplumda modernleşmeye karşı bir şüphe uyandırmaktadır. Kuzey Afrika’da olduğu 

gibi modernleştirme politikaları beraberinde Batı değerlerinin üstün olduğuna dair 

algı, zamanla değişime uğratmaktadır. Nitekim Batı ile karşılaştırıldığında geri 

kalmışlıktan duyulan utanç, yerini gurura bırakmıştır. Bir zamanlar modernleşme 

gereksiniminin tehdidi altında olan gelenekler, şimdi günlük faaliyetleri 



87 

biçimlendirmek üzere geri dönmüştür. Toplum, Batı’nın modernleşme olarak 

sundukları karşısında kendilerine ait olana yani eskiye, geleneğe,  metafizik olana 

tutunma ihtiyacını hissetmektedir. Böylelikle bazı geleneksel değerlerin zaman zaman 

daha popüler hale geldiğine de tanık olunmaktadır (al-Attar, 2013: 64).  

Modernleşmenin bıraktığı olumsuz izlenimle toplumlar, yerel olana daha çok 

tutunmanın bir adım daha ötesine geçerek bazen modernleşme ile ortaya çıkan olumlu 

denilebilecek sosyo-kültürel normlarla da tam olarak bütünleşememektedir. Bu açıdan 

kadınlar için eşit haklar, tüm insanlar için insan hakları, demokratik karar alma gibi 

bazı düzenlemeler Batı’ya ait olduğu gerekçesiyle uzun süre kabul görmemektedir 

(Sabet&Rohani, 2019: 39). Böylesi bir sonuç, modern zaman algısını ters yüz ediyor 

gibi okunsa da bu durum Kuzey Afrika’da modernleştirme politikalarının halkı daha 

çok yoksullaştırmasına ve kimliksizleştirilmesine verilen tepkidir.  

Kuzey Afrika’da modernleşmeye duyulan güvensizlik, yerel uygulayıcılarına 

karşı da tepkiye neden olmaktadır. Modernleştirme programları benimseyen 

Batılaşmış seçkinler  ile dini inançlarına, yerel değerlerine, aile ve kabile ilişkilerine 

bağlı olan nüfus arasında bir bölünme yaşanmaktadır. Eskiyle kurulan güçlü bağlar, 

seçkin yöneticilere karşı verilen tepkinin bir sonucudur (Guıbernau, 1997: 213). 

Çünkü Batı gerek sömürge yönetimleri gerekse de yönetici seçkinleri aracılıyığla 

yürüttüğü yönetimlerde, uyguladığı modernleştirme politikalarıyla  vadettiği Batı tarzı  

ilerleme ve gelişme hiçbir zaman gerçekleşememiştir (İssawi, 1982: 227). Kuzey 

Afrika, petrol gibi birçok yer altı kaynağı bakımından zenginken yaşam standartının 

iyileştirilmesinden, istikrarlı bir ekonomiden ve siyasetten bahsetmek her zaman ne 

yazık ki mümkün olmamıştır. Bölgede petrol dâhil yer altı kaynaklarından elde edilen 

gelir, büyük çoğunlukla yabancı şirketlerin ya da bir avuç aristokratın kasasına 

girmektedir. Bu koşullarda birçok hükümet, kendisini dış güçlerin tehdidi altında 

hissetmektedir. Halkın da politik olarak söz hakkı oldukça sınırlıdır. Demokratik 

gelişmeler mevzubahis olduğunda dahi yönetimlerin iktidarlarını kaybetme korkuları 

ağır basabilmektedir (Gritzner, 2006: 103). Bu haliyle modernleşme; Batı dışı 

toplumlarda ekonomik çöküş, siyasi istikrarsız, kültürel değerlerin küçümsenip yok 

sayılması gibi olumsuzluklara yol açmaktadır.  Bu koşullardan mütevelli modernleşme 

benimsense bile her zaman aynı hızda olmayabilir. Modernleşme farklı hızlarda 

ilerleyebilir ve belirli dönemlerde hiç ileri gitmeyebilir ancak nadiren geriye doğru 



88 

gider. Ayrıca sermaye eksikliği ve kaynakların yokluğu gibi nedenlerle endüstrileşme 

yavaş olsa da modernleşme süreci devam edeceğinden özellikle sanayileşme üzerinde 

durulmasına gerek yoktur. David Apter, "Yeni ulusların çoğu sanayileşmeseler de 

modernleşmeye devam edecekler" diyor (1968: 197). Bu söylemin karşılık bulduğu 

sömürge toplumlardan biri olan Kuzey Afrika için de geçerlidir.  

Geleneksel ve modern olanın bir arada görüldüğü Kuzey Afrika’da teknolojik 

açıdan yapılan yenilikler kabul görmüşse de toplumun düşünce ve değer sisteminde 

topyekûn bir değişim söz konusu değildir. Dolayısıyla burada maddi dünyaya ait 

değerlerde modernleşme gerçekleşebilmişken aile, kültür, gelenek, inanç gibi manevi 

değerlerin olduğu alanda Batıdakine benzer bir modernleşmenin olduğundan 

bahsedilemez. Bu açıdan Afrika gibi toplumlarda sanatta, edebiyatta, dansta, 

festivallerde, törenlerde, dilde,  konut tasarımında ve tüketimde geleneğin hâkim 

olması devam eden modernleşme süreciyle çelişkili değildir. Tüm toplumlarda 

modernleşme için yapılan hamleler, kullanılan araçlar (özellikle siyasi partiler, 

ideolojiler ve karizmatik liderler) benzerlik gösterebilir. Ancak modernleşmenin tüm 

toplumlar için geçerli bir kültürel tekdüzeliğe yol açtığı manasına gelmemektedir 

Modernleşmede geleneksel değerler, herhangi bir aşamada bir arada bulunabilirler. 

Dolayısıyla teknolojik alandaki yenilikler ve gelişmeler tek başına toplumun tüm 

alanlarında modernleşmeye etki etmemektedir. Ayrıca modernleşmenin artan 

teknoloji olarak tek yönlü bir gelişmeye işaret etmesi, toplumda totalitarizm gibi 

olumsuz süreçlerin yaşanmasına da yol açmaktadır. Devlet tarafından teknoloji, 

bireylerin davranışlarını kontrol etmek için de kullanılabilir.   

Daha önce ifade edildiği üzere sermaye eksikliği ve sanayileşmenin düşük 

olması modernleşmenin gerçekleşmesi önünde engel değilken teknolojide olduğu gibi 

ekonomik açıdan da tek yönlü gelişim çeşitli sıkıntılar yaratabilmektedir. Kuzey 

Afrika’daki ülke örneklerinde görüldüğü gibi ekonomik alanda yaşanan modernleşme 

siyasi açıdan ilerleme anlamına gelmeyebilir. Bu ikisi paralel gelişmediğinde 

ekonomik gelişmeler siyasi açıdan istikrarsızlık, idari anlamda sorunlar ve devletin 

otoritesini kuramama gibi sıkıntıları beraberinde getirmektedir. Modernleşme etkisiyle 

ekonomideki olumlu gelişmelerin; okur-yazar oranını arttıracağı, orta sınıfın siyasi 

istikrar sağlayacağı yönünde bir düşünce hâkimdir. Ancak eğitim ve ekonomi alanında 



89 

meydana gelen olumlu gelişmelerle artan beklentilerin bir devrime ya da istikrarsızlığa 

neden olacağı ihtimali göz ardı edilmektedir (Klinghoffer, 1973: 2-6).  

Modernleşme araçsallaştırılarak gerçekleştirilen sömürge halinden kurtulma 

isteğinin getirdiği temel düşüncelerden biri de toplumsal, siyasal ve ekonomik 

sıkıntıları çözmekte yetersiz kaldığı kanıtlanmış sömürge yönetimlerine bir alternatif 

aramak olmuştur (Guıbernau, 1997: 211). Kuzey Afrika’da sömürge yönetimi ve 

modernleştirme politikalarının oluşturduğu bağımlılıktan kurtulmanın alternatifi, 

bölgenin değer dünyasını barındıracak bağımsız ulus-devletlerin varlığıdır. Sömürge 

yönetimlerince uygulanan modernleştirme politikaları, ihtiyaç duyulan ulus-devlet 

oluşumlarını hızlandırmaktadır. Bu süreçte kitlesel iletişimin, kentleşmenin, ekonomik 

rekabetin artması, ticaretle birlikte farklı etnik kökenlerin bir arada bulunması, 

anlaşmazlıkların belli yasal normlar çerçevesinde çözülmesi, eğitimin belli bir dil ve 

müfredat üzerinden gerçekleşmesi bölgede ulus-devlet oluşumunu ve anlayışını 

desteklemektedir.   

Bölgede, ulus-devlet oluşumuna modernleşmenin katkısı olmakla birlikte ulus-

devlet ve modernleşme arasındaki ilişki Batıdakinden oldukça farklıdır. Batı’da 

modernleşme, toplumun talepleriyle meydana gelen siyasi, ekonomik ve sosyal 

süreçlerin bir sonucu olarak oluşum göstermektedir. Toplumda meydana gelen 

gelişmelere ve değişimlere en uygun siyasal yapı olarak ulus-devlet ortaya 

çıkmaktadır. Ancak Kuzey Afrika’da modernleşme ve ulus-devlet arasındaki ilişki 

farklı dinamiklere sahiptir. Burada modernleşme daha çok sömürgeci yönetimin ya da 

gücün kendi beklentisine uygun şekilde toplumu dizayn etmesine bir tepki olarak 

ortaya çıkmaktadır. Dolayısıyla bölgede, ulus-devlete giden yol Batıdaki gibi ortak 

tarih, inanç, kültür, dil vb. saiklerden ziyade sömürgeci anlayışa karşı siyasal, 

ekonomik ve kültürel açıdan bağımsız olma talebidir. Çünkü sömürge yönetimi 

altındaki toplumlar ekonomik ve siyasal anlamda güçsüzleştirildiği gibi kültürel 

değerler açısından da yok sayılmaktadır. Bu koşulların dayatmasıyla toplumdaki her 

birey farklı bir etniğe, inanca, kültürel değere  ve kimliğe sahip olsa da tüm farklılıkları 

bir kenara bırakıp ortak düşman olarak gördüğü sömürge gücüne karşı mücadele 

ederek bağımsız ulus-devlet oluşumuna katkıda bulunmaktadır.   

Ulus-devlet oluşumuyla da anlaşıldığı üzere Kuzey Afrika’daki modernleşme 

gerçeğinin, Batı algısı oldukça farklıdır. Bölgede modernleşme politikaları izleyen 



90 

Batılı ülkeler penceresinden bakıldığında; Batı dışı modernleşme anlatımının altında 

yatan esas şey, üstün olan Batılı değerleri diğer toplumlara da yayma isteğidir. Ancak 

tarihsel bir okuma yapıldığında bunun  her zaman gerçeği yansıtmadığı görülmektedir. 

Nitekim modernleşme politikalarının uygulandığı bölge birçok açıdan görkemli bir 

geçmişe sahiptir. Bölge, ilk tarımın yapıldığı, en eski şehirlerin kurulduğu, önemli 

ticari yolların bulunduğu, birçok medeniyete ev sahipliği yaptığı, yazılı dilin,  

matematiğin geliştirildiği, bilim ve teknolojide önemli gelişmelerin yaşandığı bir 

yerdir (Gritzner, 2006: 103). Bu nitelikleriyle Batı medeniyetinin beşiği olarak 

bakılması gereken bölge; sömürge ve modernleştirme politikalarının yürütüldüğü 

dönemden önce de Avrupa'daki benzerlerine kıyasla daha iyi bir ekonomik kalkınma 

ve refah seviyesine sahiptir. 16. yüzyılda bölge genel olarak Avrupa'dan çok daha 

kentli bir nüfusa sahiptir. Bu dönemde 25 bin nüfuslu Paris'e karşı Kahire’nin 450 bin 

civarında bir nüfusunun olması da bunun bir göstergesidir (Bairoch, 1997: 517). Ancak 

bu olumlu sürecin, 18. yüzyılın başlarından itibaren büyüme ve gelişmedeki düşüşle 

kesintiye uğradığı söylenebilir (Dahi, 2008: 1). Sömürgeleştirme ve modernleşme 

tarihlerine paralel olarak yaşanan bu yeni sürecin günümüze yansıması, uğraşılmak 

zorunda kalınan birçok sorunun mevcudiyetidir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



91 

3. CEZAYİR’DE BAĞIMSIZLIK SAVAŞI, MODERNLEŞME 

3.1. İşgal Öncesi Cezayir  

Köklü ve zengin bir kültür mirası olan Cezayir Demokratik Cumhuriyeti, 

Afrika’nın kuzey bölgesinde yer almaktadır. Cezayir; kuzeydoğuda Tunus, Doğuda 

Libya, güneydoğuda Nijer, günaybatıda Mali ve Moritanya, Batıda Fas ve Batı Sahra 

kuzeyde Akdeniz ile çevrilidir. Cezayir mevcut konumuyla 2.381.741 kilometrekareyi 

bulan bir alanı kaplamaktadır. Kapladığı alan bakımından hem Afrika kıtasının hem 

de Kuzey Afrika’nın en büyük ülkesidir. Bu geniş alanın içine dağılmış farklı coğrafi 

yapılar bulunmaktadır (Karakaçan, 2004: 1). Ülkenin kuzeyi 600 mili bulan uzun bir 

Akdeniz kıyısına sahipken diğer bölgelerin büyük bir kısmı dağlık ve çöl olarak ifade 

edilen alanlardan oluşmaktadır (Ataöv, 1975: 142). Coğrafi yapıdaki bu çeşitlilikle 

birlikte ülke, doğal bir oluşum gösterdiği üç bölgesel kategoriye ayrılmaktadır. Bu 

bölgeler:  

1. Akdeniz ile Tel Atlasları arasında yer alan ve ülkenin en verimli toprakları 

olan 30-40 kilometre genişliğindeki kıyı şeridinin bulunduğu bölgedir. 

2. Tel  ile Sahra Atlasları arasında Şat adıyla anılan tuzlu göllerin ve çamurlu 

bataklıkların oluşturduğu bölgedir. Tel Atlasları ayrıca Doğu ve Batı Atlasları 

olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. 

3. Bir diğer bölgeyi ise Sahra Atlasları ve güneyinde yer alan çöller bölgesi 

oluşturmaktadır. Burada doğudan batıya 1.000 kilometrelik m esafeyi aşan 

dağlar vardır. Çöller bölgesinde sadece vahalarda yaşanabilinmektedir. Sahra 

Atlasları’nın güneyindeki çöllerde sıcaklık 70 dereceye kadar çıkmaktadır 

(Karakaçan, 2004: 1). 

Coğrafi yapıdaki bu çeşitlilik ülkenin iklimsel olarak da bölgesel farklılıklar 

göstermesine neden olmaktadır. Ülkenin kuzeyinde Akdeniz; güneyinde ise çöl iklimi 

hâkimdir. Coğrafi ve iklimsel koşullar burada kent veya büyük kent yerleşimlerinin 

kıyı şeridi üzerindeki yayılımını etkilemektedir (Ataöv, 1975: 142). Cezayir, 

bulunduğu yer itibariyle farklı iklim, coğrafi özellikleri bir arada taşıdığı gibi önemli 

bir jeopolitik konumu da temsil etmektedir. Cebelitarık Boğazı’na yakınlığı ve 

Akdeniz’e konumu açısından stratejik bir önem arz ettiğinden daima dikkatleri üzerine 

çekmiştir (Fedai, 2008: 39). Söz konusu coğrafi, iklimsel, jeopolitik nitelikleri taşıyan 

ve kent oluşumları gösteren Cezayir, demografik açıdan ise nüfusunun çoğunluğunun 

Müslüman olduğu bir Kuzey Afrika ülkesidir  (Ataöv, 1975: 142). Bu özellikleriyle 

Berberistan veya Mağrib denen bölgenin orta bölümünde yer alan ülke, çoğunlukla 

İslami değerleri benimsemektedir. 



92 

İslamiyet’in yayılım gösterdiği Kuzey Afrika ‘Mağrib’ bölgesi olarak 

nitelendirilmektedir.17 Kuzey Afrika’da Mağrib bölgesi Mısır’ın batısından başlayarak 

Atlas Okyanusu’na kadar olan kısmı içine almaktadır (Fedai, 2008: 1). Bir Magrib 

ülkesi olan Cezayir’in Arapça adı El-Cezayir18 olup adalar anlamına gelmektedir. Bu 

anlama gelen Cezayir adının kullanımında, Kartacalılar için önemli ticaret yeri olan 

lcosium kasabasının coğrafik yapısı belirleyici bir etmen olmaktadır. Kasabanın 

önünde doğal bir şekilde savunma mevzileri oluşturan irili ufaklı adacıklar mevcuttur. 

lcosium Araplarca fethedildiğinde burada bulunan adacıklara istinaden bu yere Arapça 

El Cezayir denilmiştir. Daha sonraları ise Müslümanlar, Cezayir ülkesinin tümüne 

birden “el-Magribu’l-Avsat” adını vermektedir (Deniz, 1992: 13). Ancak zamanla hem 

ülkenin adı hem de daha sonra başkent olan eski lcosium kasabasının adı El Cezayir 

olarak kullanılmaktadır. Cezayir’i 132 yıl kadar yöneten ve sömürgeleştiren 

Fransızların Algérie olarak ifade ettikleri sözcüğün kaynağı da telaffuz farkıyla 

Arapça’dan gelmektedir (Bulut,  1994: 20). 

Kuzey Afrika’nın önde gelen ülkelerinden biri olan Cezayir’e artı değer katan 

nitelikleri sayısız göçe, istilaya ve işgale maruz kalmasına da sebep olmaktadır. 

Yaşanan bu durum Cezayir’in sömürülmesi gibi çeşitli olumsuzluklara yol açtığı gibi 

ilkçağlardan günümüze kadar birçok devlete ve dolayısıyla medeniyete ev sahipliği 

yapması gibi olumlu gelişmelere de vesile olmaktadır. Cezayir’de yapılan arkeolojik 

kazılarda, 200 bin yıl öncesine kadar uzanan yerleşim yerlerine ait kalıntılara 

rastlanması, burada tarih boyunca birçok medeniyetin varlık gösterdiğine dair somut 

kanıtlar sunmaktadır  (Karakaçan, 2004: 1). 

Cezayir’de yerleşik olarak bilinen ilk topluluk Berberilerdir. Berberilerin 

bugün Cezayir’de anılan; Kabiller, Tuaregler, Şaviler ve Mozabitler olmak üzere 

birçok ayrı kolu bulunmaktadır. Berberilerden sonra bahsi geçen bir diğer önemli 

medeniyet ise Fenikelilerdir. Günümüzde Tunus sınırları içinde yer alan Kartaca, 

Fenikelilerin en önemli kenti olup daha sonra da aynı adla kurulan imparatorluğun 

başkenti olmaktadır. Fenikeliler, Cezayir’de çoğunlukla kıyılara yerleşmekte ve 

buralarda ticaret merkezleri kurmaktadır. Fenikelilerin, Cezayir’in kıyı bölgelerine 

yerleşmesi ve ticaretle uğraşması; onların iç bölgelerle etkileşimini 

 
17  İslamiyet’in yayılımı dikkate alınarak Orta Doğu bölgesi için bu tanımlama ‘Maşrik’ olarak ifade 

edilmektedir (Fedai, 2008: 1). 
 لجزائر 18



93 

sınırlandırmaktadır. Gelişleriyle birlikte kıyı bölgelerde oluşan yerleşimler, Buradaki 

Berberi yerleşimlerin iç kesimlere doğru kaymasına yol açmaktır. Onların 

Cezayir’deki varlığı aynı zamanda tarım üretimini ve bu üretimin çağın en yeni 

teknikleriyle gerçekleşmesini olanaklı hale getirmektedir. Nitekim bulundukları 

tarihte Cezayir’de;  incir, üzüm, zeytin üretiminin ve sedef zanaatkârlığının 

yapılmasına önemli katkıları olmaktadır. Fenikeliler, ekonomi alanındaki katkılarının 

yanı sıra mimari açıdan da Cezayir’e önemli bir miras bırakmaktadır. Onlarla birlikte 

Cezayir’de kullanılmaya başlanan yeni mimari tekniklerle eski yapıların yerini modern 

yapılar ve evler almaya başlamaktadır. Cezayir’in Kostantine kentinde onlara ait 

800’ün üstünde tarihi kalıntı bulunmaktadır. Böylesi bir tarihi mirasın oluşumunda 

kısmen de olsa barışçıl bir tutumun sergileniyor olunmasının payı büyüktür. Cezayir, 

Fenikelilerden sonra Kartacalılara ev sahipliği yapmaktadır (Fedai, 2008:6-7). Şu anda 

ülkenin başkenti olan Cezayir’in yerinde, Kartacalıların ticaret uğrağı olan lcosium 

kasabası bulunmaktadır. Kartacalılar, Fenikelilerden devir aldıkları ticaret noktalarını 

koruyarak devam ettirmektedir. Bu yönüyle Cezayir, Fenikelilerin olduğu gibi 

Kartacalıların da önemli bir ticaret merkezi olmaya devam etmektedir (Bulut, 1994: 

20). 

MÖ 146’da Kartaca’yı ele geçirerek kıyılara doğru egemenliklerini pekiştiren 

Romalılar, Cezayir’i Mauretania Caesarienssis adını verdikleri eyaletin bir parçası 

konumuna getirmektedir. Ama iç kesimler Roma İmparatorluğu’nun denetimi dışında 

kalmaktadır (Çapar, 2020: 32). Roma İmparatorluğunun çökmesiyle de bölgede 

Vandallar hüküm sürmeye başlamaktadır. Vandallar, MS 429’da Romalıların Kartaca 

şehrini ele geçirerek bu devletin varlığına son vermektedir. Mağrib’de kısa ömürlü 

olan Vandalların varlığının ardından Bizanslılar yaptıkları işgallerle MS 6. yüzyılın 

sonlarına kadar bölgeye hâkim olmaktadır (Bulut, 1994: 23- 24). Bizanslıların 

hâkimiyetlerini sürdürdükleri bölgede, Hristiyanlığın etkisi görülürken Latince ise 

yaygın dil olarak kullanılmaktadır (Karakaçan, 2004: 2). 

Cezayir’de yaşanan göçlerin ve istilaların etkisiyle gerçekleşen ticaretin ve 

kültürel birikimin oluşturduğu özgün kimliğin Arap ve İslam kültürüyle karşılaşması 

günümüze kadar varlığını yoğun şekilde hissettirecek yeni bir kimlik oluşumuna 

zemin hazırlamaktadır (Bulut, 1994: 19). Bizanslılar, doğudan gelen Arap seferlerine 

karşı koymuş olsalar da Mağrib bölgesinden ve dolayısıyla Cezayir’den de 



94 

çıkmaktadır (Sönmez, 2007: 10). Icosium kasabasının ele geçirilmesiyle de Araplar, 

Cezayir’deki varlığını MS 7’nci yüzyıldan itibaren başlatmış olmaktadır. Bu süreçte 

Emevilerin, Cezayir’de kurduğu denetimle İslamiyet yayılmakta ve halklar zamanla 

Araplaşmaktadır. 

Arapların istilası, her ne kadar Berberi nüfusunun az olduğu bölgelere doğru 

olmuşsa da Berberiler de bu durumdan etkilenmektedir. Süreç içinde Arapların Berberi 

dili üzerindeki etkisi daha fazla görülmeye başlanmaktadır. Cezayir’deki etkilerinin 

yoğun bir şekilde hissedilmesiyle Arap dili zamanla Cezayir’in resmi ve eğitim dili 

olmaktadır. Berberi dilinin resmiyetten uzaklaştırılması ve bu toprakların 

Araplaştırılması birçok ayaklanmaya, iç karışıklığa yol açmaktadır (Selim, 1984: 24). 

Arapların gelişinden önemli ölçüde etkilenen Berberi dili, günümüze dek süregelen 

sıkıntılarına rağmen varlığına devam edebilmektedir  

Berberi halkının varlığını önemli ölçüde etkilemiş olan Arap istilası ve 

Müslümanlığın benimsenmesi, 10.yy’da Fatımi egemenliğiyle tüm Kuzey Afrika’da 

olduğu gibi Cezayir’de de devam etmektedir. Bu süreç Fatımilerin yıkılış tarihi olan 

1171’e kadar devam etmektedir (Fedai, 2008: 14). Fatımilerin varlığının son 

bulmasının ardından Berberi hükümdarlar arasında bölünen Cezayir’in neredeyse 

tamamına Muvahhitler hâkim olmaktadır. Muvahhitler Devleti’nin 1237 tarihinde 

parçalanmasıyla Cezayir’de Meriniler, Murabbıtlar ve Zeyyaniler devletleri arasındaki 

mücadele baş göstermektedir.  Bir süre sonra bu mücadeleye dahil olan İspanyollar; 

Cezayir, Oran, Bicaye ve Tiemsen şehirlerini idaresine almaktadır. İspanyolların 

Cezayir’e yönelmesi, burada yaşayanları rahatsız etmektedir (Karakaçan, 2004: 2). 

Bunun üzerine bölge halkının talebiyle Oruç ve Hızır Reis kardeşler bulundukları 

Kuzey Afrika kıyılarında İspanyolarla ve Portakizlilerle mücadeleye girişmektedir. 

Bunun sonucunda 1516 yılında Cezayir şehrini zapt eden Oruç Reis, iki yıl sonra 

Telemens yakınlarında İspanyollara karşı savaşırken ölmekte ve yerine kardeşi 

Barbaros geçmektedir. Böylece Cezayir’in tek hâkimi Hızır, yani Barbaros Hayrettin 

Paşa olmaktadır. Ancak Barbaros Hayrettin Paşa İspanyollara karşı tek başına 

mücadele edemeyeceğini anlamakta ve bunun üzerine Osmanlı devletinden destek 

talep etmektedir. Bu yardım talebinin karşılık bulmasıyla birlikte 1520 yılında 

Cezayir, “Padişahın Ülkesi” ilan edilerek Osmanlı devletine bağlanmaktadır. 

Cezayir’in Osmanlı himayesine girmesiyle Barbaros Hayrettin Paşa da Kaptan-ı Derya 



95 

ünvanını almaktadır. Osmanlı ilk etapta yerli Müslüman halkın gösterdiği direnç 

karşısında Cezayir’i terk etme mecburiyetinde kalmaktadır. Bu durumun 1529’da 

netliğe kavuşması ile Cezayir, Osmanlı’nın “mümtaz bir eyaleti” olmaktadır. Bundan 

sonra tam üç asır boyunca Cezayir, Osmanlı yönetimi altında Cezayir beyliği olarak 

varlığını devam ettirmektedir (Selim, 1984: 26-27). Cezayir, XVI. yüzyıldan itibaren 

Osmanlı Devleti’nin hâkimiyetinde olan Tunus ve Trablusgarb ile birlikte “Garb 

Ocakları” olarak anılmaya başlanmaktadır. Dolayısıyla 1516 yılında Oruç ve Hızır 

reisin Cezayir’i ele geçirmesiyle birlikte ülkedeki, İspanyolların varlığı ardından 

Dünya’nın yeni gücü olarak tanınmaya başlanan Osmanlı’nın egemenliği 

başlamaktadır. Cezayir için bu durum, Fransızların Cezayir’i işgal tarihi olan 1830’a 

kadar devam etmektedir (Fedai, 2008: 40). 

Cezayir, tarih boyunca yaşanan istila ve göçlerle önce Hristiyanlaşarak 

sonrasında ise Araplaşarak, Müslümanlaşarak varlığını Osmanlıların gelişine kadar 

kabileler ve bölgesel yönetimler aracılığıyla devam ettirmektedir. Osmanlı 

egemenliğiyle birlikte yönetim anlayışında çeşitli değişimler yaşanmaktadır. Cezayir 

idaresi ve kurumları; zamanla değişen ve gelişen yönetim anlayışına paralel olarak 

dönemlere ayrılmaktadır: Bu dönemler, “Beylerbeyi, Paşalık, Ağalık ve Dayılık” 

şeklinde ifade edilmektedir. Dolayısıyla Osmanlı’nın Cezayir’deki varlığı, farklı 

yönetim anlayışını benimseyen dört ayrı dönem üzerinden incelemektedir. 

3.1.1. Beylerbeyi Dönemi (1546-1587) 

Cezayir, 1546 ve 1587 yılları arasında Beylerbeyi idaresi altında 

yönetilmektedir. Barbaros Hayreddin Paşa’nın ilk Beylerbeyi’ni atamasıyle başlayan 

yönetim süreci 1587 yılına kadar sürmektedir. Bu tarihe kadar Cezayir’i yönetecek 

beyler merkezden yani Sultan tarafından atanmaktadır. Ancak merkezden yapılan bu 

atamalar hem yerel halkı hem de merkezi Beylerbeyi ile uğraştırdığı için iki tarafı da 

daima huzursuz etmektedir. 

İstanbul’u vekâleten gerçekleştirilen yönetimde, Beylerbeyi üç yılda bir 

atanmaktadır. Sultan’ın naibi konumundaki Beylerbeyi, Cezayir yönetimindeki en üst 

yönetici pozisyonuyla ülkenin kralı konumunu temsil etmektedir (Selim, 1985: 27). 

Buna rağmen eyaletlerin idaresinde kendilerine ait bir yönetim politikaları yoktur. 

Merkezi yönetim tarafından belirlenen yönetim politikaları çerçevesinde faaliyetlerini 

yürütmektedirler. Barış dönemlerinde merkezi yönetimin müttefiki ülkeler, 



96 

Cezayir’deki denizcilerin kendilerine sundukları olanaklardan faydalanabilmektedir. 

Bu dönemde müttefik ülke olan Fransa’ya, 1561 yılında bazı yerler için çeşitli 

imtiyazlar tanınmaktadır. Cezayir, verdiği bu imtiyazlar karşılığında belli bir tazminat 

almakta ve bunun bir kısmını da Sultan’a ödemektedir. Ayrıca müttefikler, denizlerde 

ortak düşmana karşı aynı politikaları benimsemektedir. İki ülke arasındaki ilişkiler 

önemsenildiğinden Fransa, 1564 yılında Cezayir’de bir konsolosluk açmaktadır 

(Fedai, 2008: 35). 

Beylerbeyi yönetimi ile birlikte Cezayir’in siyasi birliği görece sağlanmış ve 

bu süreçte İspanyollar tarafından ele geçirilen Endülüs’ten kaçanlar, Kuzey Afrika’ya 

sığınmaktadır. Böylelikle İslam ve Avrupa kültürünün bir bileşimi olan Endülüs 

uygarlığı, Kuzey Afrika’ya yeni bir canlılık getirmektedir (Bulut, 1994: 32). Bu süreç 

görece Cezayir’in en parlak olduğu döneme olarak anılmaktadır.  

3.1.2. Paşalar Dönemi (1587-1656) 

1587-1656 yılları arasında ise ülke yönetimi, Osmanlı’nın vali olarak atadığı 

Paşalar’a emanet edilmektedir. Bu dönemde merkeziyetçilik ağır basmaktadır (Akın, 

2003: 42). Böylelikle Osmanlı’nın baskıcı ve sömürgeci gücü daha belirgin hale 

gelmektedir. Bu tarihte, yönetimde Paşa’nın dışında dört ayda bir toplanan Divan’nın 

da söz hakkı vardır. Paşa devlet işlerini, Divan’a danışarak yürütmektedir (Fedai, 

2008: 36). 

Paşalar her üç yılda bir değiştirilmekte ve bu değişim her gerçekleştiğinde 

yeniçerilerin de maaşları artmaktadır. Çok uzun olmayan aralıklarla gerçekleştirilen 

Paşa değişimi, toplanan vergileri yeniçerilerin maaşları için yeterli bir bütçe olmaktan 

çıkarmaktadır. Ayrıca sık sık Paşa değişiminin yaşanması merkeze gönderilen paranın 

aksatılmasına ve yeniçerilerin giderlerinde artışa neden olmaktadır. Bu sorunun 

çözümü ise halktan alınan vergilerin artırılmasında aranmaktadır. Ancak vergilerin 

arttırılması, yer yer görülen salgın hastalıklar yerel halkta yönetime karşı bir 

hoşnutsuzluk yaratmaktadır (Doğan, 2015: 10). Yönetime karşı halkta oluşan 

rahatsızlık, bir süre sonra yeniçeri ocağının yönetimde iktidarını güçlendirerek 

Paşaları sembolik hale getirmesiyle artmaktadır. Bu gelişmeler, yerel halk ve Osmanlı 

yöneticileri arasında anlaşmazsızlıkları su yüzüne çıkarmaktadır. Yerel halkın 

Osmanlı yönetimine karşı hoşnutsuz olmasının bir diğer nedeni de Osmanlı’nın 

Cezayir’i Avrupa’ya karşı bir ticari sömürge olarak görerek kapitülasyonların 



97 

varlığına müsaade etmesidir (Bulut, 1994: 32). Bütün bu gelişmeler topyekûn 

Cezayir’deki Osmanlı yönetimde yeni bir süreci başlatmaktadır. 

3.1.3. Ağalar Dönemi (1671-1830) 

1671 yılından 1830 Fransız işgaline kadar Cezayir; Dayılar ve Ağaların 

egemen olduğu bir sistemle yönetilmektedir (Akın, 2003: 42). Osmanlı’da merkezi 

yönetim zayıfladıkça yereldeki yönetim ise askerlerin eline geçmektedir. Merkezi 

yönetimden gittikçe bağımsız hareket eden yeniçeriler iki ayda bir yeni bir Ağa 

seçmektedir. Yeniçeriler yerelde askeri yönetimi hâkim kılmaya başlayarak 

istikrarsızlığın yaşanmasına neden olmaktadır. Yaşanan karmaşa aynı zamanda yerel 

yönetimin merkezi yönetime karşı bağımsız bir şekilde hareket etmesine yol 

açmaktadır (Bulut, 1994: 32). Dolayısıyla Ağalar döneminde Osmanlı’nın siyasi gücü 

zayıfladıkça merkezden atanan yeniçeriler, kendi aralarında seçtikleri yeniçeri 

ağalarını ülke yöneticisi yapmaktadır. Osmanlı’nın yerelde inisiyatif alma gücü 

zayıfladıkça yönetim yeniçerilerin lehine ve merkezi yönetimin alehine olacak şekilde 

değişim göstermektedir. 

3.1.4. Dayılar Dönemi (1671-1830) 

Ömür boyu yönetimde kalabilen Dayı, bağımsız bir divan tarafından 

seçilmekte ve seçilen Dayı Osmanlı Sultan’ı tarafından onaylanmaktadır. Ayrıca Dayı 

ekonomik ve siyasi açıdan kontrol altında tutulmaktadır. Savaş koşullarında yerel 

yönetimin askeri gücü, Osmanlı ordusuna eşlik etmektedir. Belirtilen tüm bu bağımlı 

ilişkilerine karşın yerel yönetimin uluslararası bir kişiliği ve yetkisi vardır. Bu açıdan 

Dayı, merkezi yönetime ters düşse dahi çeşitli antlaşmaları imzalayabilmektedir. 

Diplomatik yetkilere sahip olan Dayı’nın, bu dönemde birçok diplomatik ilişki 

kurduğu gözlemlenmektedir (Bulut, 1994: 32). Cezayir, birçoğu küçük devletler 

olmak üzere yaptığı çeşitli ticari antlaşmalarla ekonomik manada çoğunlukla 

Osmanlıdan bağımsız kararlar almaktadır (Sönmez, 2007: 14). Osmanlı’nın 

zayıflamasıyla da Cezayir’deki Dayı yönetimi olabildiğince bağımsız bir şekilde 

hareket etmektedir.  

Osmanlı’nın bölgedeki denetimi azaldıkça ülke, Dayı denilen yeniçeriler 

tarafından yönetilmektedir. Cezayir’in, fiili yönetimi artık yeniçerilerin eline 

geçmektir (Kuran, 1957: 6). Dayılar, Cezayir’i bağımsız bir devlet olarak görmektedir. 

Bu süreçte Osmanlı devletine her yıl verilen vergiler bazen verilmeye başlanmakta ve 



98 

kimi zaman ise bu vergiler yerini çeşitli hediyelere bırakmaktadır (Fedai, 2008: 38). 

Merkezi yönetimin etkisinin zayıfladığı Dayı yönetiminde; halk üzerinde baskı 

kurulmakta, ağır vergiler alınmakta, rüşvet ve yolsuzluk olayları artmaktadır. Bütün 

bunlar, Osmanlı’yı temsilen gerçekleştirilen Dayı yönetimine karşı halkta bir 

güvensizlik oluşmaktadır. Yerel yönetim ve halk arasında oluşan kopukluk zamanla 

Osmanlı’nın Cezayir’de kurduğu hâkimiyeti zayıflatmaktadır.  

Cezayir’de Osmanlı’nın etkisinin zayıflaması, yerelde yaşanan huzursuzluk,  

Cezayir’in önemli bir liman özelliği taşıyor olması, Fransa’nın burada hâkimiyet 

kurmasının çıkarlarına uygun düşmesi, 1830 yılında Fransa tarafından işgaline yol 

açmaktadır (Çapar, 2020: 32). Nitekim 16. yüzyıl başından 19. yüzyıla kadar Osmanlı 

toprakları olan Cezayir, 19. yüzyılın ilk yarısında Osmanlı’nın zayıflamasıyla 1830 

yıllından itibaren Fransa’nın hâkimiyeti altına girmektedir (Birsel, 2013: 44). Ancak 

1847’de Osmanlı, Cezayir’i yönetiminden resmi olarak çıkarmaktadır. Bu tarihten 

itibaren Osmanlı, kendisine bağlı olan yerlerin listesini resmî olarak yayınlarken 

Cezayir isminin artık bu listede yer almadığı göze çarpmaktadır (Doğan, 2015: 9).   

Cezayir tarihte; Fenikeliler, Kartacalılar, Romalılar, Vandallar, Bizanslılar, 

Araplar, Osmanlılar ve son olarak da Fransızlar olmak üzere birçok devletin etkisi ve 

yönetimi altında yaşamaktadır. Her bir hâkimiyet dönemi, kendine özgü halleri ile 

Cezayir’in üzerinde önemli izler bırakmaktır. Özellikle Fenikeliler, Cezayir’i ticari, 

kültür akınına uğratarak olumlu etkiler bırakmaktadır. Fakat sonrasında gelen 

Romalılar, Fransızlar ise ülkeyi daha çok askeri istilaya uğratarak ve kendi değerlerini 

benimsetme kaygısıyla hareket ederek olumlu bir vehçesi olmayan bir geçmişle 

anılmaktadır. Cezayir’in bugünkü özgün kimliğinin oluşumunda Fransız hâkimiyeti 

sırasında izlenen politikaların etkisi çok büyüktür. Bu süreçte Fransa, Cezayir’deki 

varlığını pekiştirmek ve buranın diğer Avrupalı devletlerin kontrolüne girmesini 

önlemek amacıyla koloniler, misyonerler ve askerler aracılığıyla siyasi, ekonomik ve 

kültürel alanda çeşitli politikalar yürüterek yerel halkı Hristiyanlaştırma ve 

Fransızlaştırma çabası içine girmektedir (Birsel, 2013: 44). Fransa’nın tüm bu 

hâkimiyet kurma gayretleri, ulus kimliğin inşası beraberinde ulusal kurtuluş 

mücadelesini başlatmaktadır.  

Gelinen aşamada, Cezayir’de yoğunluklu olarak Berberi ve Arap dilinin, 

kültürünün etkisi hissedilmektedir. Arap ve İslam kültüründen çok daha önce 



99 

Cezayir’de, Berberi kabileler yaşamaktadır. Ancak Fransız sömürge yönetiminin 

yürüttüğü politikaların etkisiyle İslamiyet zamanla berberiler ve Araplar için 

birleştirici unsur olmaktadır. İslam dışındaki dini cemaatler ve azınlıklar yok denilecek 

kadar azdır. Fransızlara karşı kurtuluş savaşı sırasında Cezayir halkı yanında yer alan 

Yahudi Cemaati’nin gerek Arap-İsrail çatışması19 ve gerekse Avrupa’ya göç nedeniyle 

varlıkları azalmaktadır. Geriye bıraktıkları sanatsal eserler ve ünlü müzikal 

nağmeleriyle hatırlanmaktadırlar (Bulut, 1994: 43- 44). Cezayir ulusal kimliğinin 

mevcudiyetinde Berberilere ve Araplara ait değerlere rastlanmakla birlikte Fransız dil 

ve kültürünün günlük hayatta derin etkisinin olduğunu söylemek yanlış olmaz.  

3.2. Fransa’nın Cezayir İşgalinin Sebepleri 

Afrika’da sömürge sürecinin başlangıcı 15. yüzyılda meydana gelen 

gelişmelere dayandırılmaktadır. Bu yüzyılda coğrafi keşiflerin gerçekleşmesi ve 

Avrupa’da görülen Rönesans hareketleri sömürgeci anlayışı ortaya çıkarmaktadır. 16. 

yüzyılda ise coğrafi keşiflerin hız kazanması sömürgecilik faaliyetini 

yaygınlaştırmaktadır (Luraghi, 2000: 13-19). Böylece Avrupa devletleri dünya 

coğrafyasında özellikle de Afrika kıtasında yayılmacı bir politika izlemektedir. 

Coğrafi keşifler ve Avrupa’da gerçekleşen Rönesans, Reform hareketleri 

Avrupa devletlerinin kıta dışına çıkma isteğini tetiklerken sonrasında yaşanan sanayi 

devrimi ise bu isteği bir gereklilik haline getirmektedir. Çünkü sanayi devrimiyle 

birlikte işletmelerin büyük fabrikalara dönüşümü, üretimin artması yeni pazar ve 

hammadde ihtiyacını, arayışını arttırmaktadır (Luraghi, 2000: 231). Bu açıdan 

sömürge alanlarına sahip olma isteği coğrafi keşiflerle başlamakla birlikte sömürü 

anlayışı ve politikaları değişen koşullara bağlı olarak yeniden üretilmektedir. 

19. yüzyıla gelindiğinde Avrupa’da yaşanan sorunlardan ötürü Afrika’da 

sömürü bir süreliğine durgunluk yaşasa da sonrasında yine artarak devam etmektedir 

(Cooper, 2002: 21). Nitekim kıta Avrupasında yaşanan ekonomik, kültürel ve siyasi 

boyuttaki gelişmeler, Afrika kıtasının sömürgeleştirilmesi için gerekli koşulları 

hazırlamaktadır. Kıtanın önemli bir pazar potansiyeli olarak görülmesinin Batılı 

ülkeler arasında yol açtığı rekabet sömürünün daha yoğun yaşanmasına neden 

 
19  Arap –İsrail çatışması bitmeyen tarihi bir argüman olduğu söylenebilir. Günümüzde Filistin ile 

simgeleşen bu çatışma halen devam etmektedir. Bu çatışmanın en sert etkilerinden biri, 7 Ekim itibariyle 

Aksa Tufanı ile başlayan çatışmalarla tekrar zuhur etmiş bulunmaktadır.  



100 

olmaktadır. Süreç içerisinde kıta Afrikasındaki ülkeler teker teker sömürge haline 

getirilmektedir. İlk etapta köle ticaretiyle başlayan sömürü faaliyetleri giderek ilkel 

kabileleri uygarlaştırma adı altında önemli miktarda sermaye kullanılarak yapılan 

çeşitli yatırımlara dönüşmektedir (Selim, 1984: 17).  Her yatırım aynı zamanda yeni 

bir sömürüye kapı aralamaktadır.   

19. yüzyılın ikinci yarısına gelindiğinde sömürge yarışında birbiriyle rekabet 

halinde olan İngiltere ve Fransa’dır. 18. yüzyıldan itibaren Portekiz ve İspanya sömürü 

faaliyetlerindeki yetkinlikleri önemli ölçüde ortadan kalkmaktadır. Hollanda ise 

Afrika’dan çok Asya’da varlığını devam ettirmeyi tercih etmektedir. İtalya ve Rusya 

ise henüz bu iki sömürgeci güç ile rekabet edecek askeri ve siyasi yetkinliğe sahip 

değildir (Selim, 1984: 10). Böylesi bir atmosferde haliyle sömürü faaliyetlerinde 

İngiltere ile birlikte Fransa da ön plana çıkan ülkelerden biri olmaktadır. Sömürgecilik 

yarışında diğer ülkelerden önde yer alsa da İngiltere’ye kıyasla oldukça geridedir. 

İngiltere’den sonra dünyanın ikinci büyük sömürgecisi olan Fransa’nın hedefinde 

öncelikle Avrupa ülkeleri vardır. Fransız Devrimi sonrasında Napolyon Bonaparte 

Avrupa’da fetih hareketlerine başlamaktadır (Fedai, 2008: 53). Ancak Napolyon’un 

savaşları sonrasında 1815’te gerçekleştirilen Viyana antlaşmasıyla Fransa İngiltere’ye 

karşı önemli ölçüde bir güç kaybına uğramaktadır (Sönmez, 2007: 17). Bu savaşlar, 

Fransa’yı dış siyasette bir güç kaybına uğrattığı gibi iç siyaseti de bu durumdan 

olumsuz etkilenmektedir. Napolyon savaşlarıyla yaşanan insan kaybı, ödenen savaş 

tazminatının ekonomide yarattığı çöküntü ve Avrupa’daki nüfuzunun sarsılması 

Fransa’da X. Charles yönetimine karşı muhalefetin artmasına neden olmaktadır. İç 

siyasette yaşanan bu olumsuzluklara, Avrupa’da gerçekleşen sanayileşmenin etkisiyle 

görülmeye başlayan ekonomik bunalım ve işsizlik de eklenmektedir. Ülke, içinde 

bulunduğu olumsuz tablodan sıyrılmak, yönetime karşı tepkisi artan halkın, Fransız 

yönetimi için tehlikeli olabilecek ordunun dikkatini başka yöne çekmek ve bunların 

yönetime olan bağlılığını devam ettirmek adına kendine yeni bir hedef rotası 

belirlemektedir (Sönmez, 2007: 18). Bu doğrultuda Fransa, Hint ticaret yolu 

üzerindeki Akdeniz’de varlığını garantileme gereği hissetmektedir. Fransa’nın 

Akdeniz’de varlık gösterme isteği, aynı zamanda belirlenen yeni rotaya Afrika 

kıtasının da dâhil edildiğinin işaretidir. Bu katıda Fransa, kendisine yakın olan ve karşı 

sahillerinde yer alan Kuzey Afrika’ya özellikle göz dikmektedir. Bu bölgede ise 

Cezayir, sömürü faaliyetlerinin yürütülmesinde en iyi merkezi nokta olarak 



101 

seçilmektedir (Karakaçan, 2004: 19). Böylelikle Fransa, Napolyon savaşlarıyla 

yaşanan kayıpları telafi edebileceğine ve artan muhalefeti bertaraf ederek iç siyasetteki 

sorunları çözebileceğine inanmaktadır. 

Fransa’nın içinde bulunduğu koşulların yarattığı iç ve dış siyasette benimsenen 

politikalar, ülkenin güneyini işgalini kaçınılmaz kılmaktadır. Fransa’nın Akdeniz’de 

hâkimiyet kurması, iç siyasette dengeleri yerine oturtmasına ve yaşanan buhranların 

noktalanmasına katkı sunacağı gibi yoğun sömürü faaliyetlerinin yürütüldüğü bu 

dönemde Akdeniz’de kontrolün sağlanması önemsenen bir dış politikadır. Dolayısıyla 

Avrupa kıtasında ve Fransa özelinde bahsi geçtiği üzere meydana gelen tüm 

gelişmeler, sömürü yarışı, değişen güç dengeleri, Fransa’nın mevcut siyaseti ve iç 

dinamikleri sömürü faaliyetlerinin Kuzey Afrika’ya bilhassa da Cezayir’e 

yönelmesine yol açmaktadır. Bütün bunlar;  Fransa’nın Kuzey Afrika’da sömürge 

yönetimi kurması için gerekli olan elverişli koşulları hızlandırmaktadır. 

Kıta Avrupasında yaşanan gelişmelerin dışında tarihin her döneminde Kuzey 

Afrika ve bu hatta bulunan Mısır, Tunus, Cezayir, Libya ve Fas Akdeniz’de söz sahibi 

olmak isteyen merkez güçler için birincil hedef durumundadır (Birsel, 2013: 44). 

Kuzey Afrika hattı üzerinde bulunan Cezayir dikkatleri en çok üzerine çeken ülkedir. 

Ülke, Fransa gibi küresel bir güç olmak isteyen her ülke için önemli bir jeopolitik 

konuma sahiptir. Bu açıdan Fransa, Cezayir işgali ile Kuzey Afrika’daki sömürgelere, 

uluslararası birçok olayın cereyan ettiği ve stratejik önemi büyük olan Akdeniz’e 

hâkim olabilmeyi ummaktadır (Fedai, 2008: 53). Cezayir’in jeopolitik konumunun 

sağladığı avantajların yanı sıra Fransa’ya yakınlığının sağlayacağı kolaylık ve petrol, 

doğalgaz gibi birçok yer altı kaynağı bakımından bölgenin en zengini olması gibi 

etmenler işgalin gerçekleşmesini cazip hale getirmektedir (Özfatura, 1997: 149). 

Sürecin Fransa lehine işlemesini sağlayan bir başka etmen ise Osmanlı’nın zayıflaması 

ve iç siyasettinde yaşadığı krizlerdir. 

Avrupa kıtasında, Fransa’nın iç ve dış siyasettinde meydana gelen gelişmeler 

Fransa için Cezayir işgalini gerekli ve önemli kılmaktadır. Ancak bütün bunların 

dışında iki ülke arasında işgalden çok daha önce kurulmuş olan siyasi ve ekonomik 

ilişkiler de işgal sürecinin başlaması üzerinde ciddi bir etkiye sahiptir. Dönemin 

koşulları dikkate alındığında işgal edilmesi için en elverişli ülke konumunda olan 

Cezayir, Fransa’nın en çok yatırım yaptığı ülkelerin başında gelmektedir (Selim, 1984: 



102 

33-34). Cezayir, Fransa’nın 16. yüzyıldan itibaren yoğun ticari ilişkiler geliştirdiği 

ülkelerdendir. 1564’te Fransızlar, Cezayir kentinde bir konsolosluk açarak Cezayir 

Garp Ocağının doğu kıyılarında mercan avlama iznini edinmektedir. Nitekim La Calle 

Limanında mercan avcılığının tekelini elinde tutan Fransa, 1689’da Cezayir Garp 

Ocağı ile bir ticari antlaşma yapmaktadır. Annabe (Bone) civarı anlaşmada yer 

almamasına karşın burada Bastion olarak anılan bir ticaret merkezi kurmaktadır. Bu 

ticaret merkezi farklı şirketler aracılığıyla faaliyetlerini yürütmeye devam etmektedir. 

Burası, 1780’den sonra Marsilyalı tüccarların “Agenced’Afriqies” adındaki şirketleri 

ile varlığını 1804’e kadar sürdürmektedir (Sönmez, 2007: 15). Fransa kamuoyu, 

Cezayir’in işgaliyle Marsilya ticaretinin artacağına dönük bir beklenti içindedir. 

Fransa, Cezayir ile mercan avcılığı ticareti haricinde işlenmiş bazı 

malzemelerin satışını ve buğday ticaretini de gerçekleştirmektedir. Bu dönemde 

özellikle buğday ticareti diğer ticari ilişkilerden daha çok ön plana çıkmaktadır 

(Karakaçan, 2004: 14). Çünkü Fransa, 1789 Fransız Devrim’i sonrasında Avrupa 

devletleriyle olan savaş hali gerekçesiyle ülkenin buğday ihtiyacını Cezayir’den temin 

etmeye başlamaktadır. Fransa buğday alımını başlangıçta Cezayir hükümetinden 

karşılarken sonraki süreçlerde yaşadığı ekonomik sıkıntıların etkisiyle buğday alımına 

iki tüccar aracı olmaktadır (Esquer, 1950: 19). Buğday ticaretini yapan bu iki tüccar, 

İtalya’daki Ligurna (Livorno) kentinde doğmuş olup sonrasında Cezayir’e yerleşen 

İtalyan asıllı iki Yahudi’dir. Bacri ve Bunsach adındaki bu iki tüccar Fransa için 

buğday temin etmektedir. Ancak bir süre, yaptıkları bu buğday ticaretinin karşılığı 

olan parayı Fransızlardan alamamaktadırlar. 1897’de Fransa’dan bu borçların tahsil 

edilmesini talep etmektedirler. Tüccarların bu taleplerine rağmen Fransızlar 

borçlarının sadece iki taksidini ödemektedir (Kuran, 1957: 11). Fransa ve Cezayir 

arasında gerçekleşen buğday ticareti neticesinde oluşan 40.000 franklık borcun 

ödenmemesi iki ülke arasında gerginliğe yol açmaktadır (Akın, 2003: 11). Bunun 

üzerine Cezayir Garp Ocağı, Hüseyin Paşa aracılığıyla Fransız yetkililere üç mektup 

yazmaktadır. Fakat bu mektupların hiçbirinden herhangi bir yanıt alınamamaktadır 

(Paşa, 2014: 47). Cezayirli tüccarlar ve Fransızlar arasındaki bu borç tam bir çıkmaza 

girmektedir. Ramazan bayramı kutlamasına denk gelen 29 Nisan 1827 tarihinde, 

Cezayir’in son Dayısı Hüseyin Paşa’nın konukları arasında Fransa’nın Cezayir’deki 

elçisi bulunmaktadır. Hüseyin Paşa, Konsolos General De Faulle’ye, Fransa’nın 

tüccarlarına olan borçlarını ve buna binaen yazılan mektupların durumunu 



103 

sormaktadır. Karşılığında; “De Faulle, Kralımız kendisine eşit olamayan birine cevap 

verme tenezzülünde bulunmaz” (Bulut, 1994: 48), yanıtını almaktadır. Hüseyin Paşa, 

Fransız elçisinin mevzubahis meseleye verdiği yanıttan rahatsız olarak elindeki 

yelpazeyle yüzüne vurması, ilişkileri olumsuz etkilemektedir (Akın, 2003: 11). 1826 

yılında Cezayir Dayısı Hüseyin Paşa’nın Fransızlara verilen mercan avı imtiyazının 

vergisini yükselttiği için gergin olan ilişkiler, yelpaze olayıyla daha da gergin bir hal 

almaktadır (Fedai, 2008: 131). Tarihe yelpaze olayı olarak geçen bu olumsuz hadise 

çözülemeyecek bir durum değildir. Ancak Fransa’nın Cezayir’e saldırı ile ilgili 

planlarını gerçekleştirmesi için uygun bir bahane olması açısından önemlidir. Bu olay 

kısa zamanda iki ülke arasında politik bir meseleye dönüşerek Cezayir işgalinin 

görünür sebebini oluşturmaktadır. Böylece Cezayir’in işgali için yelpaze olayı iyi bir 

bahane olamasa da bu vesileyle işgal için aranan gerekçe bulunmuş olunmaktadır 

(Selim, 1984: 36). Çünkü Fransa, 1682 yılında başarısız olunan Cezayir işgal 

girişiminde sonra yeni bir işgali başlatacak tüm koşullara sahip olmasına karşın bunu 

pratiğe geçirecek bir bahaneden yoksundur (Eyrice: 2008: 69). Yelpaze olayı 

bahanesiyle Cezayir’i tekrardan işgal etme olanağını yakalamaktadır. Nitekim hiçbir 

neden öne sürmeden işgali başlatmak, uygarlık temsilcisi olarak gördükler kendileri 

için uygun kaçmayacağı düşünülmektedir. Bu açıdan yelpaze olayıyla birlikte Fransa, 

kendisini politik olarak haklı gösterecek bir gerekçeye de artık sahiptir (Selim, 1984: 

34). Üstelik bu gerekçeyle Fransa kendi kamuoyunu, Cezayir saldırısına destek 

vermeye ikna etmektedir. Bu noktada Fransa’nın, Cezayir işgalini kendi kamuoyuna 

sunuş biçimi oldukça etkili olmaktadır. Çünkü yelpaze olayıyla birlikte Fransızlar 

tarafından barbar bir toplum olarak lanse edilen Cezayir’in medeniyete kavuşabilmesi 

için işgal, önemli bir seçenek olarak halka arz edilmektedir. Bu sebepledir ki 

Fransızlar, bu dönemde Cezayir işgalini uygar dünyanın çıkarına olarak 

değerlendirmektedir (Bulut, 1994: 45). Medenileştirme vazifesini yüklenen Fransa, 

yelpaze olayı ile halkının zedelenen onurunun telafi edilmesi ve Fransız konsolosunun 

gururu karşılığında Cezayir’i işgal ederek cezalandıracaktır (Selim, 1984: 36). İhtiyaç 

duyulan bahanenin de bulunmasıyla Fransa, 1827 yılından itibaren Cezayir’i kuşatma 

altına almaktadır. Fransa’nın bu kuşatma ile başlayan işgali, üç yılın sonunda nihai 

sonuca ulaşabilmektedir (Bulut, 1994: 48). Bu dönemde devletlerin Yunan’daki isyan 

ile ilgilenmesi, 20 Ekim 1827’de Navarin olayının gerçekleşmesi, Fransız 

kuvvetlerinin Mora’yı geçici işgali ve dönemin başvekilinin Cezayir’e yapılacak 



104 

askeri müdahaleye sıcak bakmaması Cezayir işgalini üç yıllık bir sürece yaymaktadır 

(Çaycı, 1995: 14).  

Tarih 2 Mart 1830’u gösterdiğinde X. Charles Fransızların onurunu kurtarmak 

ve Hristiyanlık adına Cezayir’e askeri bir müdahalede bulunma kararı almaktadır. 

Alınan bu karar tüm Avrupa’ya duyurulmaktadır (Sönmez, 2007: 18). Böylece Fransa, 

1827’de denizden abluka altına almaya başladığı Cezayir şehrine, 1830’da büyük bir 

ordu gönderecektir (Eyrice, 2008: 70). Fransa 4 Haziran 1830’da; 200’ü asker, 100’ü 

cepheye erzak taşıyan 300 gemiyle Cezayir kıyılarına yanaşmaktadır (Bulut, 1994: 

47). Amiral baron Victor Duperré ile Mareşal Kont Louis de Ghaisnes de Bourmont 

yönetimindeki ordu Cezayir’e girmektedir (Arıklı, 1975: 169). Dönemin koşulları 

itibariyle modern silahla donatılmış 36 bin kişilik Fransız ordusu, 13 Haziran 1830’da 

Cezayir’e çıkartma yapmaktadır. Bu işgal İngiltere’nin muhalefetine rağmen 

gerçekleşmektedir. 5 Temmuz da ise Hüseyin Paşa kuvvetleri yenilince Cezayir teslim 

olmaktadır (Selim, 1984: 36 ). Böylece 16 Haziran 1827 itibariyle başlayan işgal 

1830’da tamamlanmaktadır. Bu süreçte Hüseyin Paşa’nın özür dilemiş olmasına 

rağmen Fransa’nın Cezayir’de bazı imtiyazlar edinmesine ve Fransa’dan ithal edilen 

mallardan %10’luk verginin kaldırılmasına engel olamamaktadır (Sönmez, 2007: 16). 

Sonuç itibariyle Cezayir’in son Dayısı olan Hüseyin Paşa başka alternatifi olmadığını 

kabul ederek Fransızların tekliflerini kabul etmek zorunda kalmaktadır. Bu işgalin 

sonucunda Cezayir Dayısı ailesi ile birlikte istediği yere gidebilecek ve Cezayir’de 

bulunduğu süre zarfında ise güvenliği Fransız komutanının garantisinde olacaktır 

(Fedai, 2008: 133). 

Fransa’nın Hüseyin Paşa’ya Cezayir için öne sürdüğü teklifler aşağıda 

belirtildiği gibidir: 

1. Fransız birlikleri, 5 Temmuz 1830’da Cezayir’i, Casbah’ı ve buralara bağlı 

yerlerdeki tüm kamu mallarını teslim alacaktır. 

2. Yerel halkın inançlarına ve geleneklerine saygı duyulacak ve askeri 

birliklerden hiçbir asker camiye girmeyecektir.  

3. Osmanlı’nın Cezayir Dayısı ve Türkler Cezayir’i terk etmelidir. Ancak 

Bunlar, gidecekleri yerleri seçme özgürlüğüne sahiptir. Belirtilen koşullara 

ek olarak Cezayir’in, mevcut sanayi ve ticaretine zarar verilmeyeceği 

beyan edilmektedir (Karakaçan,  2004: 32). 

Hüseyin Paşa’nın Fransa’nın öne sunduğu teklif maddelerini kabul edecek 

noktaya gelmesinde, bağlı bulunduğu Osmanlı yönetiminden gerekli desteği 



105 

alamamasının da etkisi vardır. 19. yüzyılın ikinci yarısında Cezayir, Fransız tarafından 

işgal edildiğinde Osmanlı tarihinin en zor zamanlarını yaşamaktadır. Bu dönemde 

Osmanlı;  kara ordusu olan yeniçerililerin kaldırılması, deniz kuvvetlerinin Navarin’de 

yakılması, ülkenin birçok yerinde isyanların olması, güçlü devletlerle olan savaş hali, 

devamlı toprak kaybetmesi, ekonomisinin giderek kötüye gitmesi, merkezi yönetimi 

dinlemeyen Kavalalı Mehmet Ali gibi valilerin varlığı gibi çeşitli sorunlarla 

boğuşmaktadır (Selim, 1984: 34). Osmanlı’nın iç ve dış siyasetindeki olumsuzluklar, 

uluslararası ilişkilerde siyasi denge politikasını benimsemesine ve Cezayir meselesini 

göz ardı etmesine neden olmaktadır. Bu yönden Fransa, Cezayirle ilgilenmeye 

başladığı tarihte Osmanlı Cezayir’de sınırlı bir şekilde varlık göstermektedir. Burada 

yönetim, Osmanlı’dan ziyade yerelin denetimine geçmiştir (Akın, 2003: 11). Yerel 

yönetimden sorumlu Hüseyin Dayı’nın, Fransa’nın Cezayir ablukasını çözebileceği 

düşünülmektedir. Bütün bunları bir cümlede toparlamak gerekirse; Osmanlı’nın 

Cezayir müdahalesine karşı bir hamlede bulunacak koşullara sahip olmaması ve bu 

sürecin yönetimini yerelin inisiyatifine bırakması Fransa’nın Cezayir işgalini 

kolaylaştıran hususlardandır. 

6 Ağustos 1830’da Fransa’nın Osmanlı elçisi Guillemont, Osmanlı’ya Cezayir 

işgalini resmi olarak bildirmektedir. Cezayir işgali resmi olarak tebliğ edilmesine 

rağmen bahsi geçen nedenlerden ötürü; Osmanlı Fransa’ya herhangi bir askeri tepkide 

bulunmamaktadır. Osmanlı, Cezayir işgalini ve sürecini Fransa’yı protesto etmek, 

işgali tanımadığını söylemek ve diğer devletlerden destek alma çabası içinde olmak 

gibi çeşitli diplomatik faaliyetleri yürütmektedir (Tansu,  1946: 48). Ancak Cezayir 

işgalini onaylamış görünen Avrupalı devletlerle yürütülen diplomatik faaliyetler ne 

yazık ki istenildiği gibi sonuç vermemektedir. Osmanlı’nın içinde bulunduğu olumsuz 

siyasi ve ekonomik koşullar Cezayir’in geri alınmasını engellemektedir (Paşa, 2014: 

91). Nitekim 1847 yılında ilk defa yayınlanan Devlet Salnamesinde, Osmanlı’nın 

eyaletlerini gösteren listede Cezayir yer almamıştır. Bu hamle, Osmanlı’nın bu işgali 

kabul edip sineye çektiğini ve Cezayir üzerindeki hukuki varlığından da feragat etmiş 

olduğunu göstermektedir (Selim, 1984: 46). Gelinen noktada Osmanlı’nın 

Cezayir’deki 300 yıllık hâkimiyeti, Fransız işgaliyle son bulmaktadır. 

Fransa’nın Cezayir işgalinde olduğu gibi savaşların bir görünen bir de öne 

sürülen nedenleri olmaktadır. Birçok savaştan aşina olunduğu üzere Fransa’nın 



106 

Cezayir işgalinin asıl sebebi ekonomik hususlar ve bu hususların yol açtığı siyasi 

gerekçelerdir. Cezayir işgali Hourani’nin ifadesiyle “Kısmen Fransa’nın tahıl arzından 

kaynaklanan belirsiz bir borç sorunundan, iç siyasetten kaynaklansa da asıl daha derin 

bir biçimde ekonomik büyümenin yarattığı yeni ve yaygın dinamizmden etkilendiği 

görülmektedir” (1997: 321). 

Cezayir’de kontrolu sağlamak, Avrupalı devletler ve Fransa için 

sömürgecilikle sermaye biriktirmenin en kolay yollarından biri olarak kabul 

edilmektedir (Selim, 1984: 10). Bu nedenle Fransa’nın Cezayir’e dair politikalarının 

bir uzantısı olan işgal fikri, çok eski bir geçmişe sahiptir. Fransa, Cezayir işgalinden 

çok daha önce Akdeniz’de kontrolü ele almayı tasarlamaktadır. Bu düşünceyle 

1802’de Napolyon, Boutin adındaki bir kurmay subayını Cezayir ve civarında keşif 

yapmak için görevlendirmektedir. Bu subay Cezayir’in batısında Seydülferruç olarak 

ifade edilen yerin asker çıkarmaya uygun olduğunu belirtmektedir. Nitekim 1830’da 

yapılan işgalde, kurmay subay Boutin’in planlarından faydalanarak Seydülferruç’ten 

karaya çıkılmaktadır (Tansu, 1946: 48). Bu bilgiler ışığında Cezayir’in işgal 

edilmesine dair ilk fikrin 1. Napolyon’a ait olduğu söylenebilir. Fakat bu fikrin eyleme 

döken ise X. Charles olmaktadır. Cezayir işgali fikri, çok eski bir geçmişe sahip 

olmakla birlikte 1830’da pratik edilmektedir.  

Cezayir’in işgal edilmesiyle Fransa, iç ve dış politikasında istediği zafere 

ulaşmaktadır. Cezayir işgali, Fransa’nın iç siyasetinde yaşanan buhranlardan halkın 

dikkatini bir başka yöne çevirmeyi ve artan muhalefeti bertaraf edebilmeyi 

başarmaktadır. Bu işgal ile Fransa’nın zayıflayan ekonomisine katkı olacak olumlu 

gelişmeler de yaşanmaktadır. Nitekim Fransa’nın, Marsilya ticaretinde artış 

yaşanması, işsizlere ve topraksız köylülere iş, toprak sağlanması, Cezayir’de bulunan 

doğalgaza, petrole ele konulmasıyla güçlü bir ekonomiye ulaşılması bu konudaki 

beklentilerin karşılandığını göstermektedir (Özkan, 1992: 13). Fransa iç siyasetinin 

yanı sıra dış politikası açısında da Cezayir işgali önemli bir adımdır. Çünkü Cezayir, 

Fransa’ya Kuzey Afrika dâhil olmak üzere tüm Afrika’ya yayılma olanağı sunan bir 

konumda yer almaktadır. Bu açıdan Fransa, kıtanın kısa sürede sömürgeleştirilmesinde 

etkili olabilecek bir yerden sömürü faaliyetini başlatmış bulunmaktadır (Karakaçan, 

2004: 31). Cezayir işgali Fransa’nın; uluslararası meselelerin ortaya çıktığı 

Akdeniz’de belli bir nüfuza sahip olmasına, Kuzey Afrika’da ticaret yollarını kontrol 



107 

altına almasına ve sömürge kurmasına olanak sağlamaktadır (Tansu, 1946: 49). 

Fransızlar, genel olarak iç ve dış politika çıkarları açısından betimledikleri ekonomik 

ve siyasi çerçeveye Cezayir işgali ile erişmiş görünmektedir.   

Cezayir işgali, Fransa’nın ekonomik ve siyasi beklentilerini karşılarken 

Cezayir için ise pek de iç açıcı olmayan yeni bir sürecin başlangıcı olmaktadır. 

İşgalden sonra Hüseyin Paşa ile yapılan antlaşma ile Cezayir’e vadedilen hiçbir şey 

yerine getirilmemektedir. Nitekim Fransa, Cezayir müdahalesi gerçekleştirdiğinde 

yerel halkın inançlarında serbest bırakılacağı, mallarına, işlerine ve endüstrilerine 

saygılı olunacağı vaadinde bulunmasına rağmen 132 yıllık sömürge sürecinde 

yaşanılanlar bunların aksini ispatlamaktadır. Fransa, Cezayir’de sadece ekonomik 

değil aynı zamanda kültürel anlamda da bir sömürü politikası izleyecektir (Özkan, 

1992: 13). Cezayirliler; uzun yıllar sürecek bu sömürü politikalarına, tarihin 

sayfalarına konu olacak bir direnişle karşı koymaktadır. Bu direniş, sadece askeri 

işgale karşı değil aynı zamanda getirilen göçmenlerle ekonomik, sosyal ve kültürel 

alanda yaşanan yozlaşmaya karşı da olmaktadır.  

3.3. Fransa’nın Cezayir’de Uyguladığı Sömürü Politikaları ve Faaliyetleri 

Fransa, 1830’da Cezayir’de gerçekleştirdiği askeri müdahale sonrası burada 

çeşitli politikalar uygulamaya başlamaktadır. Fransa’nın, Cezayir’de uygulamaya 

başladığı bu politikalar sömürgesi altında bulunan diğer Mağrib ülkelerinde uyguladığı 

politikalardan çok daha farklı ve ağırdır. Bu politikalar, Cezayir’de bulunan yerel 

yönetim birimleri ve misyonerler tarafından titizlikle yapılan çalışmaların bir sonucu 

olarak oluşturulmaktadır. Çünkü Fransa bu yeni sömürgesinde geçici değil kalıcı 

olarak varlığını sürdürme arzusuyla uzun vadeli etkiler bırakan politikalar 

benimsemekten yanadır. Bu açıdan bir taraftan askeri müdahaleye devam ederken 

diğer taraftan da toplumu topyekûn yeniden inşa etmeye dönük bir toplum 

mühendisliğine soyunmaktadır. Fransa’nın Cezayir’de, yeni bir toplum inşa etme 

talebi beraberinde toplumu ekonomik, siyasi ve kültürel olarak dönüştürecek 

müdahalelerde bulunmaya yöneltmektedir. Bu alanlara yapılan müdahalelerle 

amaçlanan sömürüyü derinleştirmektir. 

Fransa’nın sömürge yönetiminin varlığını devam ettirmek ve sömürüyü 

sürdürülebilinir kılmak adına gerçekleştirdiği politikalar ve müdahaleler aşağıda yer 

alan alt başlıklarda ayrıntılı olarak işlenmektedir. Bu başlıklardan en önemlilerinden 



108 

birini de kültürel alana yönelik olarak yürütülen faaliyetleri değerlendiren başlık 

oluşturmaktadır. Sömürge yönetimi kültürel alana yönelik politikalar ve müdahaleler 

gerçekleştirmeyi bilhassa çok önemsemektedir. Bu bakımdan ilk başlıkta sömürge 

yönetiminin bu alana dair faaliyetlerine etraflıca değinilmektedir. 

3.3.1. Fransa’nın Kültürel Alana Dair Politikaları 

Avrupalı devletlerinin 18. yüzyılın ikinci yarısında itibaren başlayan 

sömürgecilik faaliyetleri 19. yüzyılda ciddi anlamda yaygınlaşmaktadır. Yaygınlaşan 

bu sömürgecilikten en çok etkilenen yerlerin başında Afrika kıtası gelmektedir. Kıtada 

ise özellikle Kuzey Afrika topraklarının paylaşımı, Avrupalılar arasında bir 

mücadeleye dönüşmektedir. Bu mücadele sonucunda gerçekleşen toprak paylaşımı 

aynı zamanda yerel halkın kültürel anlamda bir asimilasyona maruz kalmasını da 

beraberinde getirmektedir. Yerel halkın sahip olduğu dilin, kültürün, inanç ve değerler 

sisteminin tasfiye edilmesi süretiyle yerinin sömürgeci gücün değerler sistemiyle 

doldurulması arzu edilendir. Bu politikanın öncülerinden olan Fransa, yayılım 

gösterdiği bölgelerde özellikle Akdeniz’i çok iyi kontrol eder konumu ile Cezayir’de, 

yerel halka Fransız kültürel değerlerini dayatan uygulamalara başvurmaktadır. 

Fransızların, kendi kültürel değerlerindeki ısrarın iki okuması vardır. Birincisi bu alana 

müdahale ile gerçekleşecek değişimin, toplumun tüm yaşam alanlarına sirayet ederek 

sömürüyü kolaylaştırıp kalıcı bir hale getireceğine olan inançtır. Fransız değerleriyle 

şekillenmiş bir Cezayir’in çıkarlarını daha çok kollayacağı düşüncesi hâkimdir. Bu 

yüzden Fransızlar için Cezayir yerel halkının kültürel anlamda asimile edilerek 

Hristiyanlaştırılması ve Fransızlaştırılması önemli ve öncelikli adımlardan biri olarak 

kabul edilmektedir. Bu konudaki gayretleri bazen zorlayıcı askeri tedbirlerle bazen de 

eğitim, dil, din alanlarına ve kadın üzerinden gerçekleşen müdahalelerle 

gerçekleştirilmektedir (Birsel, 2013: 49-54). Sömürge yönetiminin kültürel alanı 

dikkate alarak politika yürütmesinde ikinci ve görünür olan sebep ise Fransa’nın 

Cezayir’e medeniyet götürüyorum misyonuyla hareket etmesidir. Sömürge yönetimi, 

böylesi bir yetkinlikle hareket ettiğini öne sürerek sömürü faaliyetlerine meşru bir 

zemin kazandırma çabasındadır.  

Cezayir’deki Fransız yönetimi, asıl niyeti olan sömürüyü kolaylaştırmayı ve 

sürekli hale getirmeyi medeniyet götürüyorum etiketi altına gizleyerek eğitim 

kurumlarına ve faaliyetlerine müdahalede bulunmaktadır. Eğitim, kültürel alana 



109 

yapılacak müdahalenin en etkin aracı olarak görülmektedir. Bu açıdan kültürel alana 

dönük müdahalelerde eğitim politikaları çok önemli bir yere sahiptir. Bu politikaların 

uygulanması meşakkatli, masraflı ve uzun vadeli sonuç veriyor olmasına karşın 

sömürünün istenen şekilde gerçekleşmesinde en etkili ve kalıcı yöntem olarak 

görülmektedir. Eğitim sistemi, aynı zamanda hâkim siyasi gücü ve yaygın olan veya 

olması istenen kültürü temsil etmektedir. Bundandır ki Cezayir işgali sonrasında 

ülkedeki mevcut eğitim sisteminin eski düzende devam etmesi, Fransız sömürge 

yönetimince uygun görülmemektedir. En kısa zamanda Fransız eğitim modeli hayata 

geçirilmektedir. Sömürge yönetimi, bu sayede üstün kabul ettiği Fransız kültürünü 

küçümsediği yerel kültüre empoze edebilme olanağını yakalamaktadır. Böylelikle 

Fransız tarihini, kültürünü öğrenmiş ve benimsenmiş bir Cezayir toplumunun inşasına 

etkili bir başlangıç yapılmaktadır. Eğitim vasıtasıyla oluşacak bu yeni toplumsal 

yapının aynı zamanda sömürü faaliyetlerini daha etkin hale getireceği algısı vardır. 

Fransız işgalinin gerçekleştiği ilk yıllarda ve sonrasında elde edilen birtakım 

veriler de eğitim alanına müdahalenin temel gerekçesinin sömürü politikaları 

olduğunu açık bir şekilde ortaya koymaktadır. Sömürge yönetiminin 1830’da yaptığı 

bir araştırmaya göre Cezayir’de yerel halk arasında okuma yazma bilmeyenlerin oranı, 

Fransız yönetiminin olduğu dönemden çok daha azdır. Benzer bir veri, Fransız 

generali Valaze’nin 1834’teki raporunda da göze çarpmaktadır. Bu raporda hemen 

hemen her Arap’ın okuma yazma bildiği belirtilmektedir. İşgalden kısa süre sonra ve 

takip eden yıllarda yapılan araştırmalarda elde edilen sonuçların benzerine sonrasında 

yapılan araştırmaların verilerine de yansıdığı görülmektedir. Bu açıdan 1850’de 

Napolyon’a sunulan rapor çok önemlidir. Bu raporda, İslami eğitim ve öğretimin 

sömürü sürecine rağmen etkin olduğunun altı çizilmektedir. Fransız işgalinden sonra 

da yerel halkın eğitim üzerinden kendi değerlerini korumaya ve devam etmeye çalıştığı 

hazırlanan rapordan açıkça anlaşılmaktadır. Cezayirlilerin eğitim yoluyla da devam 

ettirdikleri kültürel tahakküm, Fransızların eğitim alanına müdahaleleriyle zamanla 

kesintiye uğramaktadır. Fransızların işgalden sonra sömürü faaliyetlerinin 

yürütülmesinde kullandıkları en etkin araçlardan biri olan eğitim politikaları 

aracılığıyla çok sayıda okul açılmaktadır. Fransız Senatör Combes’in Cezayir’de 2000 

eğitim kurumunun olduğundan bahsetmesi de sömürge yönetimince eğitim 

politikalarının ne kadar çok önemseniyor olduğunun en somut kanıtıdır (Bulut,1994: 



110 

111). Fransızlar, eğitim politikaları aracılığıyla Cezayirlilerin değerler formundan 

yana olan kültür ibresini kendilerinden taraf çevirmek istemektedir.  

Cezayir’de, sömürge yönetimi destekli eğitim kurumlarının sayısının 

artırılmasına ve eğitim sisteminin içeriğine dair müdahalelere paralel bir gelişme ise 

Cezayir’de işgalden önce okuma ve yazmanın öğretildiği dini kurumların işlevsiz hale 

getirilmesidir. Böyle bir durumun ortaya çıkmasında bu kurumlara ayrılan bütçenin 

sömürge yönetimince artık karşılanmıyor olması etkili olmaktadır. Benimsenen 

tutumla Cezayir’de çocukların okuma ve yazma öğrenme hakları dolaylı olarak gasp 

edilmiş olunmaktadır. Uygulanan politikalar, Cezayirli çocukların eğitim süreçlerinde 

olumsuz sonuçlar doğururken Cezayir’de yaşayan Avrupalı çocuklar için durum farklı 

bir seyir içindedir. Avrupa kökenli çocukların eğitimine ayrılan bütçenin Cezayirli 

çocukların eğitimine ayrılan bütçenin beş katı kadar olması bunun bariz 

örneklerindendir. Bu çelişkiden de anlaşıldığı üzere modernleştirme etiketiyle 

eğitimde gerçekleştirilen müdahaleler toplumsal talep ve ihtiyaçlardan öte sömürü 

gerçesiyle yürütülmektedir. 

Cezayir’de sömürge rejiminin eğitim alanında yürüttüğü politikaları 

neticesinde okuma ve yazmanın öğretilmesinde rol alan dini kurumların tasfiyesi 

dışında eğitim ve öğretim sorumluluğunu üstlenen Müslüman okullarında da birtakım 

değişimlere gidilmektedir. Bu okullarda, Cezayirli çocuklar artık çoğunlukla Fransız 

kökenli öğretmenler tarafından eğitilmektedir (Bulut, 1994: 31). Sömürge eğitiminin 

öngördüğü haliyle okullarda Müslüman öğretmen sayısı oldukça sınırlı tutulmaktadır. 

Bu şekliyle Cezayirliler, Müslüman okulları tebalası altında sömürgeci anlayışın 

onayladığı ve kontrollünde olan bir eğitim sistemine maruz kalmaktadır. 

Sömürge yönetiminin eğitim alanına müdahalesi sadece eğitim sorumluğu 

üstelenen kurumlara ve onların eğitim programlarıyla sınırlı değildir. Bu kurumlara 

bahşedilmiş ve hukuki açıdan el değiştirmesi mümkün olmayan arazilere Avrupalıların 

el koyabilmesine olanak tanıyan düzenlemelerin yapılmasıyla müdahalenin çerçevesi 

genişletilmektedir. Bu araziler artık rahatlıkla alınıp satılarak özel mülkiyet haline 

getirilmektedir. Bu dönemde kimsesiz çocukların eğitimini üstlenen Müslüman 

vakıflar da kapatılmaktadır. Bu vakıfların gelirleri misyonerlik faaliyetleri için 

kullanılırken çocukların eğitimi ise Fransızların denetimindeki yerlere bırakılmaktadır 

(Çapar, 2020: 32-33). Fransa, eğitime dair hiçbir detayı gözden kaçırmadan Fransız 



111 

değerlerini dikkate alan ve sömürgeci anlayışı besleyen yeni bir eğitim sistemi ortaya 

koyma gayretindedir.  

1870’e gelindiğinde sömürge yönetimi; Müslüman ve Fransız olan çocukların 

aynı çatı altında eğitim almasını destekleyen yeni bir uygulamaya geçmektedir. Ancak 

uygulama ile öngörülen eğitim her iki taraf için kabul edilir değildir. Ülkeye göç eden 

Avrupalılar, ekonomik ve siyasi olarak elde ettikleri bazı kazanımlarının, kendileri ile 

benzer eğitimleri alan ve aynı dili konuşan Müslümanlar tarafından ellerinden 

alınacağı ve saltanatlarının sarsılacağı korkusuna kapılmaktadır (Hourani, 1997: 385). 

Cezayirliler ise kendi değerlerini yadsıyan ve Fransız değerlerini benimseyen 

nesillerin yetiştirilmesinden endişe duyarak bu uygulamaya karşı çıkmaktadır. 

Cezayirlilerin; kültürel değerlerinin yok olması korkusuyla uygulamaya mesafeli 

olduğuna, çocukların okula gönderilme oranlarına bakıldığında da anlaşılmaktadır. 

Nitekim bu dönemde Cezayirlilerin çocuklarını okula gönderme oranı sınırlı olup bu 

oran %5’in altındadır.  

26 Ağustos 1881’de Cezayir’in, Fransız topraklarına doğrudan bağlanmasıyla 

birlikte Fransa sömürge rejiminin eğitsel ve kültürel faaliyetlerle ilgili politikaları 

önemli bir ivme kazanmaktadır. 13 Şubat 1883’ten itibaren yerliler için ilkokullar 

açılmaktadır (Sönmez, 2007: 32). 1890’a gelindiğinde az miktarda Müslüman çocuk 

Fransız çocuklarla birlikte Fransız eğitim sistemine dâhil olmaktadır. Avrupalı 

çocuklarla eğitim alan bu Cezayirli çocuklar çoğunlukla Fransız vatandaşı olmuş 

ailelerin çocuklardır (Karakaçan, 2004: 120- 121). Böylelikle 1870’teki Cezayirli 

Müslüman ve Avrupalı ailelerin çocuklarının aynı eğitim kurumunda eğitim almasına 

dönük uygulamanın kısmen de olsa geçerlilik kazandığı görülmektedir. Ancak Fransız 

eğitimi gören sınırlı sayıda Cezayirli çocuğun olması bile 1870’te olduğu gibi ülkedeki 

Avrupalı göçmenleri rahatsız etmektedir (Hourani, 1997: 385). Cezayirli Avrupalıların 

kaygılarına rağmen 1890’larla birlikte Cezayir’de Müslüman halkın Fransızcayı 

öğrenmesi ve Fransızlara ait değerlerin öğretilmesi için ilkokullar yavaş yavaş 

yaygınlaştırılmaktadır (Hourani, 1997:356 ). Zamanla sömürge yönetimi, benimsediği 

eğitim sisteminde Arap tarihinin, coğrafyasının, edebiyatının öğrenilmesini ve 

öğretilmesini kanun dışı saymaktadır (Bulut, 1994: 70). Fransızlara ait kültürel 

değerleri ön plana çıkaran eğitim kurumlarında zaman içinde artış yaşanırken 

Cezayirliler için ise aynı durum bir azalış sürecine girmektedir. Bu dönemde 



112 

Cezayir’deki eğitim kurumlarının ortaokul düzeyinde modern ve geleneksel konularda 

eğitim veren medreselerinden geriye sadece üç tane kalmaktadır.  

Cezayir’de, Fransız değerlerini benimseyen eğitim kurumlarının artışına karşın 

çok sınırlı sayıda Cezayirli Fransız okullarına ya da üniversitenin hukuk, tıp ve 

edebiyat bölümlerine yerleşebilmektedir. 1914’te orta ve yüksek öğrenim gören 

Cezayirlilerin sayısı, yüzlerle ifade edilirken binlerle ifade edilecek bir sayıya 

erişememektedir (Hourani, 1997: 345). Eğitimle ilgili bu seyir 1939’a kadar da böyle 

devam etmektedir. Bu tarihte ortaokuldan mezun olanların sayısı yüzlerle ifade 

edilmektedir. Üniversite mezunlarının sayısı ise çok daha azdır (Hourani, 1997: 383). 

1954’te yerli halktan doktor ve eczacı olanların sayısı 200’ün altındadır. Sadece birkaç 

bin kişi ilkokuldan sonra ortaokula devam edebilmekte ve yüksek öğrenim görenlerin 

sayısı bir düzinedir. Hepsinden öte nüfusun %90’nı gibi ciddi bir oran okuma yazma 

bilmemektedir (Hourani, 1997: 429). Cezayir’de eğitim alanına dair ortaya çıkan 

tabloda, Fransa’nın sömürüye dayalı eğitim politikalarının sorumluluğu vardır. Yerel 

halkın Batı medeniyetinin etkisinde kalması adına oluşturulmaya çalışılan yeni eğitim 

sistemi, sömürüyü daha da derinleştirerek yerel halkta önemli ölçüde mağduriyet 

yaratmaktadır (Eyrice: 2008: 78). Eğitime dair olumlu izlenim veren politikalar dahi 

yerelin talepleri ve ihtiyaçları ölçüsünde değil sömürünün etkin olmasıyla ilgili 

olmaktadır. Ülkenin ilk üniversitesi olarak 1880’de kurulan Cezayir Üniversitesi bile 

önemli ölçüde sömürge yönetiminin ihtiyaç duyduğu Avrupalı bireyleri yetiştirmek 

içindir (Hourani, 1997: 383). Dolayısıyla Fransız sömürge yönetiminin eğitim 

politikaları çerçevesinde kurulan bu üniversitenin bölümlerinde sınırlı sayıda 

Cezayirlinin olmasında çok az bireyin yerleşebilmek için gerekli koşulları sağlaması 

etkili olduğu gibi Cezayirlilerin çocuklarını Fransız okullarına göndermek 

istememesinin de etkisi vardır (Hourani, 1997: 356). 

Fransa, Cezayir’de eğitim vb. alanlardaki sömürü politikalarıyla yeni bir 

toplum inşa etmeye devam ederken 1885’te Fransa yasasında, Müslüman Fransızlar 

ifadesinin yer alması yanıltıcı olmamalıdır. Bu ifade aslında Cezayir’in entegrasyon 

sürecine işaret etmektedir. Nitekim 1893’te çıkan bir yasa ile Arapça yabancı dil ilan 

edilmektedir. Böylelikle kültür alanıyla ilgili bir müdahale de sömürünün en etkili 

araçlarından bir diğeri olan dil üzerinden gerçekleştirilmektedir. Cezayir’deki sömürge 

yönetimi, dilin güçlü etkisinin farkında olarak Arapçayı yok sayan politikalar izleyerek 



113 

Fransız dilini topluma yayma çabasındadır. Böylelikle Arapça dilinin nesiller arası 

aktarımına ket vurarak Fransızca hâkim dil haline getirilmek istenmektedir. İlk 

başlarda bu politika, daha temkinli bir şekilde uygulanırken sonrasında ise gittikçe 

yoğun bir şekilde uygulanmaktadır (Ferro, 2002: 209). Sömürge yönetimi, Fransız 

dilinin yaygınlaşması ve bu dilde eğitimin gerçekleşmesi için Arapça’yı ülkenin resmi 

dili olmaktan çıkarmakta ve yerine Fransızca’yı resmi dil ilan etmektedir. Arapça’nın 

kullanımını kısıtlayan bu adım ile kültür alanına dair müdahale daha da ileri bir boyuta 

taşınmış olunmaktadır. Cezayir kültürünün önemli öğelerinden biri olan Arap dili 

sadece sokakta konuşulan bir dil haline getirilerek işlevsizleştirilmektedir (Nam, 2012: 

166). Devlet işlerinde kullanımı atıl duruma getirilen Arapça sadece sivil 

mahkemelerde (iflas, boşanma, evlenme) kişisel bir anlaşma aracı olarak 

kullanılmaktadır. 1904 yılında ise özel izin almaksızın yapılan Arapça eğitimi 

yasaklanmaktadır. Fransız yetkililerden izin alınarak Arapça eğitimi verilmek istense 

bile bu Arapça eğitimi Kuran okumakla sınırlı olmaktadır. Bu okumanın içeriğine 

getirilen kısıtlama ile de Kuran’da cihad ayetlerinin ve benzeri yorumlarının okunması 

yasaklanmaktadır (Bulut, 1994: 70). Arapça eğitimi veren okullar ile ilgili yasaklama, 

okuma ve yazma bilenlerin sayısında düşüşe neden olmaktadır. Arapça’nın maruz 

kaldığı uygulamalara, gazetelerin Arapça yayınlanmasının yasaklanması da 

eklenmektedir (Ataöv, 1975: 145). Sömürge yönetiminin uyguladığı politikalarla 

Arapça eğitimi sadece işgalcilerle işbirliği yapan bir avuç azınlığın tekelinde 

kalmaktadır. Bu koşullarda gerçekleştirilen Arapça eğitimi yine toplumun değil 

sömürge yönetiminin çıkar ve beklentileri dikkate alınarak gerçekleştirilmektedir 

(Bulut, 1994: 72). Fransız siyasetçilerle iyi ilişkiler içinde olan yerleşimciler, bu 

sürecin böyle devam etmesinden ve Cezayir’in bütünüyle Fransızlaştırılmasından 

yanadır. Onlara göre Arap diye bir halk yoktur, konuştukları dilin dışında farklı bir dil 

konuşan insanlar vardır. Bu düşünceye sahip oldukça önemli miktarda bir göçmen 

nüfusun varlığı söz konusudur (Hourani, 1997: 322). Çünkü sömürü politikaları; 

kendilerinin lehine olan bir siyasi, ekonomik ve kültürel otoritenin oluşumunu 

desteklemektedir. 

Sömürge yönetiminin dil üzerinden kültürel alana bu denli müdahalede 

bulunması hâkimiyetinin ve varlığının önemli simgelerinden biri olarak dilin 

görülmesiyle ilgilidir. Nitekim Fanon: “Hâkim dil, o dil dünyasına ait değerlerin de 

hâkimiyetini zamanla kurmakta olduğunu belirtmektedir. Bu yüzden sahibine bir 



114 

iktidar getiren dil hâkimiyetinin ustalığının yabana atılmayacak bir güç olduğunun 

altını çizmektedir” (2014: 12). Fanon’un ifadesinden de referansla sömürge yönetimi 

kendisi açısından doğru denilebilecek politikalar izlemektedir. 

Fransız sömürge yönetimi; Cezayir’de eğitim ve dil alanına müdahale ederek 

kültürel alanda denetim kurma çabasındadır. Bu bakış açısıyla yürütülen politikalar 

neticesinde çocuklar eğitim hakkından mahrum edilmekte ya da içinde bulunduğu 

toplumun değerleriyle örtüşmeyen yöntem, teknik ve müfredatla eğitim almaya 

mecbur bırakılmaktadır. Maruz kalınan eğitim sistemiyle çocuklar kendileri için 

öngörülen mesleklere yönelme durumunda kalmaktadır. Üstelik eğitimin tüm bu 

süreçleri yabancısı oldukları bir dil aracılığıyla gerçekleştirilmektedir. Fransız 

sömürge yönetimi, böylesi bir eğitim sistemi ile Cezayirli bireylerde psikolojik ve 

kültürel yönden birtakım değişimlere yol açabilmeyi ummarak halkı istediği gibi 

yönlendirip arzu edilen toplumu inşa edebileceğine inanmaktadır (Hourani, 1997: 

383).  

Cezayir’de, Fransız kültür ve değerlerinin benimsendiği bir Cezayir 

toplumunun inşası için eğitim ve dil dışında inanç alanını da kapsayan çeşitli 

politikalar yürütülmektedir. Çünkü Fransız sömürge yönetimi; Arap ve İslam 

kültürüne ait değerleri, toplumu Fransızlaştırma ve Hristiyanlaştırma politikalarının 

önündeki en büyük engel olarak görmektedir.  Bu bakımdan Cezayir’deki Fransız 

yönetimi, izlediği sömürge siyasetinde yerli halkın aidiyet hissettiği Arap ve İslami 

değerleri yaşatmaya veyahut canlandırmaya dönük tüm girişim ve faaliyetleri 

bastırmaktadır. Bu tavrını destekleyen düzenlemelere giderek Konstantina 

bölgesindeki 300 medrese ve zaviyeden geriye sadece 30 tane bırakmaktadır. Annabe 

bölgesindeki toplam 39 medrese, 37 cami ve iki zaviye’nin sayıları zamanla azalarak 

3 medrese ve 15 camiye kadar düşmektedir (Bulut, 1994: 112-113).  

Üçüncü Napolyon döneminde de inanç temel alınarak çeşitli müdahalelerin 

olduğuna tanık olunmaktadır. Yerli halkı medeni haklarından yoksun hale getiren 

Yerli Kanunu (Codeİndigènat) doğrultusunda, 14 Temmuz 1865’te aile durumu ve 

kişisel statü ile ilgili bir kararname düzenlenmektedir. Bu kararnameye göre 

Müslümanlar ve Yahudiler dinlerini değiştirmedikleri sürece Fransız vatandaşı değil 

tebaası olarak görülmektedir. Cezayir’de bu iki inanç değerlerini benimseyenler 

vatandaşlık haklarından mahrum kalmaktadır (Brett, 1994: 441). Ayrıca herhangi bir 



115 

uzmanlık gerektirmeyen önemsiz işlerde çalıştırılmaktadır. Yahudiler için bu durum 

1870’te çıkartılan Decret Crémieux Yasası ile son bulmaktadır. Çıkan yasa ile 

Yahudiler vatandaşlığa alınmaktadır. Böylece 1865’te çıkarılan kararname 

Müslümanlar için sadece geçerliliğini korumaya devam etmektedir. Bu tarihten sonra 

da çıkartılan pek çok yasa olmasına rağmen hiçbiri Müslümanların vatandaşlığa 

geçişini kolaylaştıran nitelikte değildir. Bir Müslüman’ın Fransız vatandaşlığına 

geçmesi için dininden ve bağlı olduğu kabile geleneklerinden vazgeçmesi 

gerekmektedir. İslami değerlerle donatılmış her bir Cezayirli sahip olduğu bu inanç 

kalıplarından vazgeçmeyi göze aldığında kendisine Fransız vatandaşı olma hakkı 

tanınmaktadır (Bulut, 1994: 50). Müslüman yerliler, getirilen zor ve aşağılayıcı 

hükümlerden dolayı Fransız vatandaşlığına pek hevesli değildir (Kuran, 1957: 11). 

Öne sürülen şartları kabul edilse dahi dosyaları yönetim tarafından incelenmekte ve 

uygun görüldüğü takdirde vatandaşlığa alınmaktadırlar. 1865 ve 1915 yılları arasında 

sadece 2.396 Müslüman Fransız vatandaşı olabilmiştir. Bu sayıdan da anlaşılacağı 

üzere elli yılda vatandaşlığa kabul edilen yerli sayısı oldukça düşüktür. Fransız 

vatandaşlığına geçenler, genelde askerlik hizmetlerinde ya da çeşitli memurluklarda 

bulunmuş kişiler ve aileleridir.  

Yerli Kanunu’nda (Code İndigènat) 1881’de yapılan düzenlemelerle Cezayir 

yerel halkını dışlayıcı politikalara yenileri eklemektedir. Bu düzenlemeler, toplumu 

Müslüman, Arap, Yahudi, Avrupalı Fransız gibi kültürel kimlik kodlarını ön plana 

çıkaran kategorilere ayırmaktadır. Bu kategoriler esas alınarak Müslüman Araplar 

aleyhine hukuk sisteminde düzenlemelere gidilmektedir (Karakaçan, 2004: 48).  

Fransa sömürge yönetimi; Cezayir’de İslami değerlere ve bu değerleri 

benimseyen bireylere karşı dışlayıcı bir politika içindedir. Sömürge yönetiminin bu 

politikası, Cezayir’de inanç alanına yönelik tutumunu önemli ölçüde tarif etmekle 

birlikte İslam dışındaki diğer inanç sistemlerine yönelik destekleyici faaliyetleri ve 

işbirliğine dönük olan ilişkileri de sömürü politikalarının bir parçasıdır. Sözgelimi 

sömürge yönetimi, Müslüman vakıfları yasaklayıp gelirlerini misyonerlik 

faaliyetlerine aktarırken buna paralel olarak kiliseyi sömürgeciliğin hizmetine alarak 

Cezayir’in Hristiyanlığın beşiği olması için her türlü çabayı sarf etmektedir (Bulut, 

1994: 49). Özellikle ülkeyi Hristiyanlaştırmak için kardinaller misyonerlik 

faaliyetlerini yoğun bir şekilde yürütmektedir. Bölgede Fransız dilinin, kültürünün ve 



116 

Katolik Hristiyanlığın yaygınlaşması için Papalıkla eş güdümlü hareket ederek 

yürüttüğü projelerle Kuzey Afrika’daki sömürgelere çok sayıda Fransız getirmektedir. 

1866’ya gelindiğinde Cezayir’de 273 papazın görev yaptığı 187 koloni bulunmaktadır. 

Bu dönemde Fransa’nın Cezayir’deki kolonileşme faaliyetleri, Papalık tarafından da 

büyük destek görmektedir (Akifoğlu, 2019: 65). Dönemin Katolik lideri Papa XIII. 

Léon, “Cezayir 200 milyon ruhun yaşadığı Afrika’ya giriş kapısıdır” (Akt: Birsel, 

2013: 50) diyerek verdiği desteği dile getirmektedir. 

Fransa, Cezayir’de sömürge yönetiminin işleyişini sağlamak için geleneksel 

olanın yani Cezayirlilere ait değerleri ve buna bağlı olarak kültürel yapının yok 

edilmesi yönünde izlediği siyaset özellikle III. Cumhuriyet döneminde daha da ön 

plana çıkmaktadır. Bu dönemin önemli gelişmelerinde biri de 1905’ten itibaren 

Fransadakiler ve Cezayir’de yaşayan Avrupalılar için geçerli olan laik bir anlayışın 

benimsenmesidir. Kilise ve devlet yönetiminin faaliyetleri birbirinden kesin çizgilerle 

ayrılmaktadır. Devlet kiliseye herhangi bir katkı sunmamaktadır. Ancak aynı anlayışın 

kabulü, Cezayir’deki yerli halk için söz konusu değildir. Bu yaklaşımın bir uzantısı 

olarak sömürge yönetimi, yerel halkın hacca gitmesi konusunda belli bir kota 

belirlemekle birlikte Cezayir’de Müslümanlara ait dini eğitimleri ve ibadetleri de 

kendi kontrolüne almaktadır. Zaviyelerin sayıları azaltılarak sıkı bir denetime 

alınmakta, ulema sınıfının yetiştirildiği medreseler ve Kur’an kurslarının sayıları 

düşürülmektedir. İmam ve din adamlarının atamasını, kendi açtığı üç medreseden 

yapmaktadır. Bu din görevlilerinin maaşlarının ödenmesi de sömürge yönetiminin 

tassarufundadır (Sönmez, 2007: 25-26). Fransa, Cezayir’de inanç gruplarına karşı 

sergilediği farklı tavrı sömürge yönetimi aracılığıyla yasal bir çerçeveye oturtarak 

ayrımcı ve baskıcı politikalarını sürdürmektedir (Eyrice: 2008: 78). Fransa’nın içinde 

bulunduğu tavrın tek açıklaması, sahip olunan sömürgeci anlayışla ilgilidir. Çünkü 

sömürge yönetimi için ideal olarak görülen Cezayir’in inşasında, sömürü çarklarının 

istenilen düzeyde işlerlik kazanması öncelikli beklentidir. Nitekim Cezayir toplumsal 

yapısına modernleşme kamuflajı ile yapılan müdahalelerin ana hedefi olan sömürü, 

sekteye uğratılmadan yürütülmek istenmektedir. 

Sömürge yönetiminin eğitim, dil ve din alanlarına müdahale şekli ve 

yönteminden de anlaşılacağı üzere yerel halka uygulanan bir çifte standart vardır. 

Toplumun birçok alanına yöneltilen müdahalelerde aynı tavrın sürdürüldüğü 



117 

gözlenilmektedir. Nitekim sömürge yönetimi, Cezayir’de bir yandan liberal ve 

bireysel hukuku hayata geçirerek toplumun geleneksel dinamiklerini parçalamaya 

çalışırken diğer yandan da feodal beylerin gücünden faydalanmak için onların varlığını 

destekleme yoluna gitmektedir (Karakaçan, 2004: 127). Sömürge anlayışı; faaliyet 

yürüttüğü yerlerde feodal kalıntıları tasfiye değil kendi çıkarları açısından bu tür 

yapıları ayakta tutmaya yönelik bir siyaset izlemektedir (Bulut, 1994: 112). Fransa’nın 

sahip olduğu düşünülen üstün medeniyetin Cezayir’e taşınmasıyla modern bir 

toplumun inşa edileceği iddiasıyla çelişen bu ve benzeri durumların altında yatan asıl 

gaye sömürge yönetiminin varlığına çanak tutacak güçlerin varlığının onaylanmasıdır. 

Fransa sömürge yönetimi, yürüttüğü ayrımcı politikalarla kendi çıkarlarını 

kollayan hususları baskın hale getirmeye çalışırken buna engel teşkil edecek koşulların 

oluşmasına da müdahale etmektedir. Bu noktada Cezayir’de iki önemli halk olan Arap 

ve Berberiler arasında bir güç bloğunun oluşmasının da önüne geçmeye dikkat 

etmektedir. Bu iki halk arasındaki etnik farklılığa yapılan vurgunun temelinde de bu 

anlayışın izlerine rastlanmaktadır. Öne sürülen tezde; Berberilerin Arap olmadıkları, 

kökenlerinin Avrupa’dan geldiği, kültürlerinin Hristiyanlığa daha yakın olduğu iddiası 

vardır (Gaid, 1996: 43). Bunu dayanak göstererek sömürge yönetimi, Berberilerin 

Arapça okumalarını yasaklamaktadır. Daha önce belirtildiği üzere zamanla bu 

yasaklama Berberilerin de ötesine geçerek tüm halklar için Arapça yasaklanarak 

yabancı dil muamelesi görmektedir (Stone, 1997: 30). Arapça konuşma dili olarak 

teşvik görürken yazılı Arap dili yasaklanmaktadır. Ancak Berberi dili ve kültürü ise 

koruma altına alınmaktadır. Berberice ve bağlı kabile dilleri özel teşvik görmektedir 

(Bulut, 1994: 72). Sömürge yönetiminin bu yaklaşımında Cezayir toplumunda 

yukarıda bahsi geçen kategorileştirmenin büyük etkisi vardır. Bu kategorileştirmeye 

göre Fransızlara yakın olanlar sırasıyla Yahudiler, Berberiler ve Müslüman Araplardır 

(Gaid, 1996: 43). Sömürge yönetimi taraflı tutumuyla Berberi ve Arap halkları 

arasında bir set oluşturup birlikte hareket etmelerinin önüne geçme çabasındadır. 

Fransa sömürge yönetimi, yaşamın tüm alanlarını etkileyen politikaları ve 

müdahaleleriyle Cezayir’de giderek mutlak egemenliğini kurma yolundadır. 1948’de 

Anayasa’sında yapılan düzenlemeler de bunu değiştirmemektedir. Anayasa’da yapılan 

düzenlemelere göre Cezayir’in anavatan Fransa’nın bölünmez bir parçası olduğu, 

buranın anavatanda geçerli yasa ve yönetmenliklere tabii olacağı, temel sivil 



118 

kurumların birleştirilmesi gerektiği yönünde birçok madde bulunmaktadır (Bulut, 

1994: 49). Bütün bunlar Cezayirlilerin, Fransız vatandaşlarının faydalandıkları tüm 

haklardan faydalanabileceklerini çağrıştırmaktadır. Ancak uygulamalar aksi yönde 

sonuçlar vermektedir. Nitekim Cezayir’de, 1865’te kabul edilen ve 1881’de de yapılan 

çeşitli düzenlemelerle yürürlükte olan Yerli Kanunu ile Araplar, Berberiler insan 

hakları ve medeni haklardan mahrum edilmektedir. Bu halklar mevcut düzenlemelerle 

Fransız vatandaşı değil, tebaası konumundadır. Fransız sömürge yönetiminin yetkili 

mercinin izni olmadan Cezayirlilerin kendi ülkelerinde seyahat etme özgürlükleri dahi 

yoktur (Ataöv, 1975: 145). Daha da vahimi Avrupalıların yaşadıkları bölgelere 

Cezayirlilerin girmesi yasaktır. Fransa Cumhuriyeti’nin yurttaşlarına tanınan haklar 

sadece Cezayir’e yerleşen Avrupalılara için geçerli olmaktadır (Fedai, 2008: 116). 

Cezayir’de, sömürge yönetiminin; kültür alanına dair müdahalelerle 

gerçekleştirdiği tüm faaliyetleri ve uygulamaları Cezayir’deki her bir bireyi etkilerken 

sömürge yönetiminin özellikle kadınları hedef alan çeşitli politikaları da vardır. 

Sömürge yönetimi tarafından kadınların, toplumun kültürel anlamdaki değişimin ve 

dönüşümün öncüsü olarak görülmesi; onların sömürge politikalarının işlerlik 

kazanmasında en yetkin kitle olarak seçilmesinde belirleyici olmaktadır. Sömürge 

yönetiminin hedef kitlesi olarak seçilen kadın, yeniden inşa edilmek istenen Cezayir 

için kilit rolde görülmektedir. Sömürge yönetim anlayışına göre Cezayir’de kadının 

toplumdaki yerinin ve rollerinin gözden geçirilmesi toplumdaki her bir bireyin 

toplumdaki yerinin, rollerinin ve sorumluluklarının yeniden düzenlenmesi anlamına 

gelmektedir. Çünkü sömürge yönetiminin beklentileri doğrultusunda kadınla başlayan 

değişimin toplumun tüm kesimlerine yansıyacağı düşünülmektedir. Bu düşünceden 

hareketle sömürge yönetimi ilk olarak Cezayir’de kadının erkek karşındaki 

konumlanışını ve kamusal alanda olmayışını dayanak göstererek kadının 

toplumundaki yeri ve konumu küçümsenip eleştirilmektedir. Cezayir’de kadının erkek 

karşısındaki konumlanışı ve bu ölçüde kendisine tanınmış toplumsal cinsiyet rolleri, 

Fransızların medeniyet taşıma misyonu adı altında kadına ve dolayısıyla topluma 

müdahalede bulunmasına alan açmaktadır. Burada özellikle kadının Cezayir 

toplumundaki yerini ters yüz etmeye yönelik faaliyetler yürütülmektedir. Bu 

faaliyetlerinin en somut haline; kadının giydiği ve Cezayirliler için dini ve milli bir 

anlamı olan çarşafa müdahalede rastlanmaktadır. Kadın üzerinden gerçekleşen her 

müdahalenin Cezayir’in kolaylıkla sömürülmesine zemin hazırlayan yeni bir Cezayir 



119 

toplumunun inşasına kesin ve kalıcı çözüm gözüyle bakılmaktadır. Bu yüzden 

sömürge yönetimi, kültürel alana yönelik müdahalelerin kadın üzerinden 

yürütülmesini çokça önemsemektedir. 

Fransız yönetimi, bahsi geçtiği gibi Cezayirli kadının özel alanına müdahale 

üzerinden yeni bir toplum dizaynıyla Cezayirlilere ait tüm kültürel değerleri ortadan 

kaldırmaya dönük bir gayretin içindedir. Kadınlar üzerinden gerçekleşen müdahalerde 

ve çok farklı düzlemdeki uygulamalarda amaç sömürü politikalarını destekleyen yeni 

bir toplumsal kimliğin inşasıdır. İnce hesaplar yapılarak yürütülen faaliyetlerle her 

koşulda sömürü politikaları pekiştirilmek istenmektedir. Bu açıdan meydana gelen 

ayaklanmalar bastırılırken de aynı taktik izlenmektedir. Nitekim Abdülkadir bey’in 

başlattığı ayaklanmaya müdahale edilirken oluşturmuş olduğu dev kütüphanenin 

yakılarak yok edilmesi de sömürü politikalarının kültürel alana dair politikalarından 

ayrı düşünülemez. Ulaşılmak istenen nihai sonuç;  

Cezayirlilere ait kültürel değerlerin sömürge yönetiminin gölgesine alınarak 

gizliliğe mahkûm bir ulusal kültürün yaratılması ve ardından bir yok oluşa 

sürüklenmesidir. Böylelikle ulusa ait değerlerin bazı ölü alışkanlıklara, bölük 

pörçük kültür yapılarına ve giyim kuşama ilişkin adetlerle dolu birikime 

dönüşmesi beklenilmektedir (Bulut, 1994: 113).  

Bulut’un ifadesinin özeti niteliğindeki çarpıcı bir söylem, Mareşal Bugedud 

tarafından dile getirilmektedir. Ona göre “Fransızlaştırmadıkça, Cezayirliler 

Fransa’nın egemenliğini kabul etmeyeceklerdir; Hristiyanlaşmadıkça da asla 

Fransızlaşmayacaktır” (Akt: Bulut, 1994: 49).  Fransız sömürge yönetiminin bilhassa 

kültürel alana dönük politikalarının tarifi olan bu ifade, Fransızlar Cezayir’de 

bulunduğu süre boyunca tavizsizce uygulamaktadır. Bu durumda hedef tahtasına 

oturtulan yerel kültürün kontrol altına alınması veya yok edilmesi olmaktadır. Yerel 

halk zaman zaman kültürel değerlerini korumak adına çeşitli girişimlere yeltense de 

maruz kaldıkları sömürge uygulamaları daha baskın olmaktadır. Buna karşın okuma 

yazmanın oldukça düşük olduğu Cezayir’de, halk bağımsızlığını kazanmak, kendi 

kaderini tayin etmek için uzun bir savaşı göze almak gerektiğinin bilincine 

varmaktadır (Selim, 1984: 20). Cezayirlilerin, 132 yıl süren Fransız sömürü 

politikalarına karşı oluşan ulusal bilincin yol açtığı tepkisellik, bağımsızlık hareketini 

başlatarak Fransız değerleriyle entegre olmuş bir toplumun oluşumu engellenmektedir. 



120 

3.3.2. Fransa’nın Cezayir’de Uyguladığı Ekonomi Politikaları 

Fransa, coğrafi açıdan yakın mesafede yer alan Cezayir’i işgal ederek Batı 

Akdeniz gibi stratejik bir noktada denetimi kurup önemli bir güç olmayı 

planlamaktadır. Cezayir işgali, hem uluslararası bir güç olma hem de Afrika kıtasında 

gerçekleştirilmek istenen sömürü bakımından önemsenilmektedir. Cezayir ile ilgili 

beklentileri doğrultusunda işgalden çok daha önce 16. yüzyıldan itibaren ticaret 

üzerinden çeşitli ilişkiler kurmaktadır. Kurulan bu ilişkiler, işgalle birlikte Cezayir’in 

tüm kaynaklarından rahatlıkla istifade edilebildiği bir sömürü sürecine dönüşmektedir 

(Fedai, 2008: 120). Bu dönemde Fransa, sömürüye devam etmek ve Cezayir’in 

ekonomik potansiyelinden daha fazla yararlanmak için çeşitli ekonomi politikaları 

yürütmektedir. Söz konusu politikalarla gelen kolonlara yer açma gereksinimiyle yerli 

nüfusun mallarına zorla el konulmaktadır. Bu politika öncelikle kıyı ve yakınındaki 

bölgelerde etkin şekilde uygulanmaktadır. Sonrasında ise bu uygulama yavaş yavaş iç 

kesimlere yayılmaktadır (Sönmez, 2007: 8). Böylelikle Cezayirlilerin ellerinden alınan 

yerler, Fransa ve Avrupa’dan getirilen nüfusun yeni yerleşim alanı olmaktadır.   

Cezayir’de hatırı sayılır bir nüfusa sahip olmak isteyen Fransa, vatandaşlarını 

yerel halkın boşalttığı yerlere göçe teşvik etmektedir. 1830 işgalinden hemen sonra 

buraya öncelikle yerleşmek isteyen askerler getirilmektedir. Ancak yerleştirilen bu 

askerlerin tarımdan anlamamasıyla birlikte buraya siviller yerleştirilmeye 

başlanmaktadır. 1834’ten itibaren Fransa’a dâhil çeşitli Avrupa ülkelerinden bazı 

yerleşimciler getirilmektedir (Sönmez, 2007: 27). Bu süreçte Cezayir’e göç etmeye 

pek gönüllü olmayan Fransızlıların yerine diğer Avrupa ülkelerinden yerleşimcilerin 

getirilmesi için yoğun bir çaba sarf edilmektedir. Bunun bir sonucu olarak Fransa 

dışında gelen Avrupalı nüfusun miktarı daha fazladır. 1839’da Cezayir’deki Fransız 

nüfusu 11 bin iken Avrupalı nüfus ise 14 bine ulaşmaktadır. Avrupa’dan gelen bu 

insanlar daha çok İspanyol, Maltalı veya Korsikalıdır (O’ballance, 1967: 22). Bu sivil 

yerleşimciler deniz kıyısındaki kentlere ve bu kıyı kentlerine yakın olan yerlere 

yerleştirilmektedir. Bu politika, 1935’e kadar sürdürülmektedir (Sönmez, 2007: 22).  

Cezayir’e getirilen nüfusun yerleştirilmesine duyulan hassasiyetle birtakım 

prosedörler baz alınarak ülke topraklarına müdahalede bulunulmaktadır. Cezayirlilere 

ait topraklarla ilgili 1833’ten itibaren resmi elden gerçekleştirilen politikalar, 

1840’lara gelindiğinde daha planlı ve kapsamlı bir şekilde yürütülmektedir (Hourani, 



121 

1997: 321). Fransa, 1943’te çıkardığı yasayla yerleşimcilerin devlet sınırları haricinde 

toprak edinmelerine izin vermektedir (Sönmez, 2007: 22). Bu yasayı tamamlayan bir 

gelişme ise 1844, 1846 yıllarında mülkiyeti kimseye ait olmayan ve kullanılamayan 

arazilerde çeşitli reformlara gidilmesidir. Bu süreçte yaklaşık 200 bin hektar dolayında 

toprak kamulaştırılmaktadır. Cezayir bölgesinde ortalama 168 bin hektarlık arazinin 

95.000 hektarı devlete, 37.000 hektarı yerleşimcilere ve 11 bin 500 hektarı da yerel 

nüfusa bırakılmaktadır. Sahel ve Mitidja bölgesinde 27 koloni köyü oluşturulmaktadır. 

Fransa sömürge yönetimi, yaptığı reformlarla Cezayirlilerin arazilerine el koymakta 

ve bu arazilere Avrupalılar yerleştirilmektedir Bu düzenlemeler dâhilinde 1847’de 

Avrupa’dan getirilen yerleşimcilerin sayısı 109 bin bulmaktadır  (Eyrice: 2008: 76). 

İlerleyen zamanlarda Fransa’dan Cezayir’e göçler, belirlenen belli bir kitlenin 

göçüne dönüşmektedir. Göç ettirilen bu kitle, Fransa’nın düzenini bozduğu düşünülen 

ve işsiz olan kişilerden oluşmaktadır. Göçün niteliğindeki bu değişim ile hem 

Fransa’da huzur temin edilmek hem de işsiz olan kitle için iş imkânı sağlanmak 

istenmektedir (Fedai, 2008: 116). 1848’deki yeni düzenlemelerle yerel halkın alehine 

olacak şekilde arazilerin el değişimi ve Avrupa’dan getirilen nüfusun bu yerlere 

yerleştirilmesine bağlı olarak Fransa, varlığından rahatsız olduğu işsiz işçileri 

Cezayir’de ikamete zorlamaktadır. Cezayir’e transfer edilen 20 bin işçinin önemli bir 

miktarı ateşli hastalıklardan ve koleradan hayatını kaybetmektedir. Geriye kalanlar ise 

Fransa’ya dönmeyi tercih etmektedir. Bu dönemde sömürge göçü bir süreliğine 

duraksamaktadır. Ancak sonrasında kolonileşmede hızlı bir dönemece girilmektedir. 

Bu etkiyle 1857’de 131 bin Avrupalı’nın yerleştirilmesiyle Cezayir’de yerleşimcilerin 

nüfusu 189 bine ulaşmaktadır. 

Cezayir’de, İkinci İmparatorluk sürecinde yaşanan yoğun göçlerle birlikte 

Avrupalı nüfusun artmasına paralel olarak göç eden nüfusu yerleştirmek ve köyler 

oluşturmak için koloni şirketleri kurulmaktadır (Sönmez, 2007: 23). Sartre bu süre 

zarfında, “1863’te Société de Crédit Financier Colonial et de Banque, 1865’te Société 

Marseillaise de Crédit, Compaigne des Minerais de fer de Mokta ve Société Générale 

des Transports maritimes à Vapeur şirketlerinin kurulduğunu belirtmektedir” (1999: 

16-17). Bu şirketler Cezayirli halkın topraklarına el koyarken merkezi hükümet 

tarafından finansal olarak desteklenmektedir. 



122 

Fransa, sömürge yönetimi eliyle arazi dağıtımı gerçekleşmesine rağmen 

sömürge yönetiminin zayıfladığı istisnai durumlarda ise Avrupalılar yaşanan otorite 

boşluğundan faydalanarak daha fazla araziye el koymaktadır. Bunun en bariz 

örneğine, 1870-71’de Fransa’nın Prusya savaşı sonrasında yaşananlarda 

gözlenmektedir. Bu dönemde merkezde yaşanan rejim değişikliği ve Cezayir’deki 

sömürge yönetiminin zayıflaması Avrupalıların daha fazla toprağa el koymasının 

önündeki engelleri ortadan kaldırmaktadır (Hourani, 1997:344). Her halükarda 

yaşananlar ve uygulanan politikalar Avrupa’dan gelen nüfusun lehine olacak şekilde 

gelişim göstermektedir. 

Sömürge yönetimi daima yerleşimci nüfusun çıkarlarını gözetlemekle birlikte 

kendi otoritesini pekiştirecek seçimler yapmaktan da geri durmamaktadır. Bu yüzden 

sömürge yönetiminin politikaları hiçbir şekilde yerleşimci nüfusun çıkarlarını 

zedeleme mahiyetinde olmadığı gibi yerli halkın çıkarlarını da gözetir nitelikte 

değildir. Yer yer politikalarında değişime gitse de anlayışında hiçbir değişimin 

olmadığı rahatlıkla söylenebilir. Bu manada Cezayir’de kontrolü daima elinde tutmak 

isteyen Fransa, III. Napolyon döneminde siyasi ve ekonomik çıkarları gereği bir parça 

yumuşak politikalar izlese de baskı mekanizması üzerine kurulu politikalar 

benimsemektedir (Fedai, 2008: 123). Hatta bazı dönemlerde bu baskılar çok daha katı 

bir şekilde uygulanabilmektedir. Özellikle de yerel halkın sömürge yönetimine karşı 

rahatsızlığının fark edildiği dönemlerde bu uygulamalara gidilmektedir. Bu türden 

uygulamalar, sömürge yönetiminin halkın taleplerini bastırmak ve kendi otoritesini 

güçlü bir şekilde hissettirmek adına gerçekleştirdiği taktiklerden biridir. Abdülkadir 

ayaklanmasının olduğu süreçte de böyle bir yol izlenmektedir. Abdülkadir liderliğinde 

meydana gelen ayaklanma bastırıldığında sömürge yönetiminin politikaları gittikçe 

sertleşmektedir. Bunun sonucunda devlet mülkü elden çıkarılarak Cezayir toprakları 

Fransa ve diğer Avrupa ülkelerinden gelen yerleşimcilere bırakılmaktadır (Hourani, 

1997: 321). Aynı taktik, 1871’de Mokrani ve 1881’de Şeyh Ouled Seydi 

ayaklanmalarının ardından yine devreye sokularak halk üzerinde yoğun bir baskı 

oluşturulmaktadır (Tansu,  1946: 61). 

Sömürge yönetimi, direnişleri kırmak ve Fransa sömürge yönetiminin varlığını 

pekiştirmek adına yerel halkın ekonomik kaynaklarını kurutmayı da önemli bir 

seçenek olarak görmektedir. Direnişler bastırıldıktan sonra bölge halkını 



123 

cezalandırmak adına onların temel geçim kaynağı olan çok sayıda incir ve zeytin ağacı 

heba edilmektedir. Kimi zaman da direniş gösteren bölgedeki köylerin, Fransız 

sömürge güçlerinin yakması süretiyle  yerel halk yerleşim yerlerinden nispeten 

verimsiz olan dağlık bölgelere sürülmektedir (Fedai, 2008: 123- 124). Bütün bu 

uygulamalarla büyük bir yayılım gösteren sömürge, 1871’den sonra Fransa ve 

Akdeniz ülkelerinden gelen yerleşimcilerin sayılarında önemli artışlar 

gözlenmektedir. Yerleşimcilerin sayısındaki artışla birlikte Cezayir’deki Fransız 

nüfusu 1871’de 130 bine erişmektedir (Eyrice: 2008: 81). Fransızlıların da içinde yer 

aldığı yerleşimcilerin sayısı 1872’de 245 bini bulmaktadır (Tansu,  1946: 61). Bu 

süreçte, yerel nüfusun yerinden edinerek yerine Avrupa’dan gelenlerin yerleştirilmesi 

yasal bir çerçeve kazanmaktadır. Bu yasal çerçeve ise El Mikrani ayaklanmasının 

bastırılması akabinde 1873 yılında, mülkiyet ve yerli halk (Code de L’indigéne) olarak 

ifade edilen bu iki özel yasanın çıkartılmasıyla gerçekleştirilmektedir. Her ikisi de 

Cezayirlileri, topraklarından, değerlerinden uzak tutmayı amaç edinen yasalardır. Bu 

yasalar baz alınarak Cezayirlilerden zorla alınan büyük topraklar ve çiftlikler, 

Fransa’dan gelenlere verilmektedir (Bulut, 1994: 72). 1873’te 32 maddelik Warnier 

Kanunları’nın yürürlüğe girmesiyle de Avrupalıların toprak edinmeleri önündeki 

birçok engel ortadan kalkmaktadır. Böylelikle Avrupalılar Cezayir’de kolaylıkla 

toprak edinebilmektedir. Yerleşimcilerin ve yerel halkın durumu tekrar gözden 

geçirilerek hukuki bir statüye bağlanmaktadır. Ayrıca bu kanunlar, Fransız sömürge 

yönetimine resmi bir nitelik kazandırmaktadır (Naylor, 2000: 7). Bütün bu 

gelişmelerin ışığında denilebilir ki Cezayirlilerin arazilerine 1833 ve 1878 tarihleri 

arasında yapılan yasal düzenlemelerle büyük ölçüde el konulmakta ve bu el konulan 

araziler kolon olarak ifade edilen sömürge nüfusuna dağıtılmaktadır (Sönmez, 2007: 

7). Böylelikle işgale uğrayan Cezayir’in topraklarının da işgaline göz yumulmaktadır.  

Cezayir’in direkt Fransa İçişlerine bağlanmasına denk gelen 1881 tarihinde ise 

“Code İndigenat” (Yerli Kanunu) çıkarılmaktadır. 19. yüzyılın sonlarında, Fransa’nın 

Kuzey Afrika’daki diğer sömürgeleri olan Fas ve Tunus’tan farklı olarak Cezayir’in 

İçişleri Bakanlığı’na bağlanması, buradaki yerel otoritelerin varlığını işlevsiz 

kılmaktadır. Sömürge yönetiminin tüm bu çabaları, 1871’den 1919’a kadar el 

değiştiren 7 milyon hektar araziyi hukuki bir çerçeveye oturtma girişimidir (Sönmez, 

2007: 24).  



124 

Sömürge yönetiminin el değiştiren araziler konusunda hukuki bir dayanağa 

ihtiyaç duyması, gün geçtikçe yerleşimcilerin denetimine bırakılan arazilerin 

artmasıyla ilgilidir. Nitekim 1914’te yerleşimciler tarıma ayrılan arazinin yaklaşık 

1/3’ni ele geçirmektedir. Bu araziyi; tarımsal üretimin yapıldığı ve Fransa’da ciddi 

boyutta bir pazara sahip olan şarap üretimini karşılayan üzüm bağlarına ayrılan yerler 

oluşturmaktadır. Üzüm bağlarının olduğu topraklar, görece zengin mülk sahipleri olan 

Fransızlarla birlikte İspanyollar, İtalyanlar tarafından idare edilmektedir (Hourani, 

1997: 344). 1930’daki beş yıllık istatistiklerin verilerine göre Cezayir’de, 133 bin 770 

yerleşimci 2 hektarlık araziye sahiptir. Bu oranlar, 1936’da ise aşağıdaki grafikte 

olduğu gibidir.  

 
 

Şekil 3.1. 1936’daki Kolon Arazileri 

 

Tansu, M. (1946). Ankara Cezayir. İstanbul: Tan Matbaası, s. 62-64 

 

1936’daki istatiklerde 26 bin 153’ün üstünde kolonun varlığından söz 

edilmektedir. Tabloda da gösterildiği gibi bu kolonlardaki Avrupalıların; %4,3 10 

hektardan az araziye sahiptir, % 6,8 10 ile 50 hektar arasındaki araziyi ekmektedir, 

%15,5 100 hektar araziyi, %73,4 100 hektardan fazla araziyi işletmektedir. Hububatla 

ekili toprak ise 15 bin hektardır (Tansu,1946: 62-64). Tarımsal üretimle birlikte 

4,3%

6,8%

15,5%

73,4%

<10 Hektar 10-50 Hektar 100 Hektar >100 Hektar



125 

Cezayir’deki ekonomi Fransızların elindedir. Fransızlılar; Fas ve Tunustakinden çok 

daha fazla toprağa Cezayir’de sahip olmaktadır. Yapılan düzenlemeler ve yürütülen 

politikalarla yerleşimciler için cazip bir yer olan Cezayir’de kolaylıkla toprak edinen 

Fransızlar, 1940’a kadar 3 milyon 445 bin hektarlık toprağa el koymaktadır (Naylor, 

2000: 7).  

Fransız sömürge yönetiminin, Cezayir’de hâkim güç olma yolunda sarf ettiği 

çabanın sonucunda Avrupalı, Cezayir’de ciddi oranda araziye ve önemli miktarda bir 

nüfusa sahip olmaktadır. Avrupa’dan Cezayir’e yerleşen nüfusun büyük bir kısmını, 

1871 ve 1914 yılları arasında gerçekleşen göçler oluşturmaktadır (Sönmez, 2007: 25). 

1886’ya gelindiğinde yerleşimcilerin nüfusu: 318 bini Fransız ve 218 bini farklı 

Avrupa ülkelerinden olmak üzere 536 bine ulaşmaktadır (Tansu, 1946: 61). 1911’de 

Cezayir’de yerleşimci sayısı yaklaşık 750 bin civarındayken yerel nüfus 4 milyon 740 

bine erişmektedir. Bu koşullarda yerleşimciler yerel nüfusun %13’ne tekabül 

etmektedir (Hourani, 1997: 344).Yerleşimci nüfusun hızla artış göstermesiyle 1911 ve 

1927 tarihleri arasında yapılan nüfus sayımına göre yerel halkın sahip olduğu nüfus, 5 

milyon 200 bin iken Avrupalı nüfus ise 833 bine ulaşarak yerel nüfusun 1/6 oranını 

yakalamaktadır. 1939 yılında ise bu oran, 1/7’dir (Eyrice: 2008: 76-77). 1950’lere 

varıldığında Cezayir’de yaşamakta olan yerleşimcilerin nüfusu 1 milyonu 

bulmaktadır.  Bu nüfusun Avrupalı nüfus açısından dağılımı Grafikte olduğu gibidir. 

 



126 

 
 

Şekil 3.2. 1950'de Cezayir'deki Avrupalı Nüfusun Dağılımı 

 

Naylor, P. C. (2000). France and Algeria A History of Decolonization and 

Transformation. Florida: University Press of Florida, s. 7. 

 

Bu Avrupalı nüfusun önemli bir kısmı, Cezayir’de dünyaya gelmektedir. 

Yerleşimcilerin sayılarının artmasıyla birlikte Cezayirli doğumluların da sayıları 

artmaktadır. Örneğin 1909’da, Cezayir’de bulunan 300 bin Fransız’ın üçte ikisinin 

Cezayir doğumlu olduğu gözlenmektedir. Fransızlardan sonra Cezayir’de en çok 

nüfusa sahip Avrupalılar Cezayir’in doğusundaki Konstanti’de yer alan İtalyanlar ve 

batısındaki Oran’da bulunan Maltalılar, Almanlar, İspanyollardır (Balch, 1909: 540).   

Cezayir’de gittikçe artan yerleşimciler, büyük kentlerde oldukça yoğun bir 

nüfusa sahip olmaktadır. Cezayir kentinde, 1914’te yaşayanların 3/4 Avrupalıdır 

(Hourani, 1997: 344). Cezayir ve öteki kıyı kentlerinde çoğunlukla Avrupalı nüfus 

bulunmaktadır. Buralarda ticaret ve tarım yapabilecek sermayesi olan toprak 

sahiplerinin, memurluk yapan bazı Avrupalıların, yerli Yahudilerin ve Fransa ile 

Cezayir arasında ticaret yapabilen kimselerin hâkimiyeti söz konusudur. Sonuç 

itibariyle Cezayir’de sömürge yönetimi el koyduğu toprakları; Avrupa’dan gelen 

yerleşimcilere, belli bir sermayeye sahip olarak Arap işgücünü kullanan ve toprağı 

işleyebilen kişilere bırakmaktadır (Hourani, 1997: 321). 1960’taki nüfus sayımına 

11,0%

5,0%

1,5%

1,0%

Fransa İspanya İtalya Diğer Avrupa Ülkeleri



127 

istinaden; Cezayir’de yaşayan Müslüman nüfusu 10,5 milyon dolayındayken Avrupalı 

nüfus, 1 milyon 27 bin 324’tür. 1961’de ise yerleşimciler toplam nüfusun 1/10’dir ve 

kolonların 5/6’i Cezayir doğumludur (Eyrice: 2008: 77). Cezayir’de, Fransız 

yerleşimcilerle birlikte Avrupalı nüfusun çoğunluğu 26 Haziran 1889’da çıkarılan 

kanunla Fransız vatandaşlığına alınmaktadır (Sönmez, 2007: 25). Yerleşimcilerin 

Fransız vatandaşlığına alınması ve uygulamaya konulan kanunlar, Cezayir’de 

yerleşimci nüfusun artmasında önemli ölçüde etkili olmaktadır. 

Birçok veriden hâsıl olunduğu üzere Fransa sömürge yönetimi, ciddi 

miktardaki bir nüfusu Cezayir’e getirerek demografik yapıda bir değişime yol açtığı 

gibi ekonomik düzende de bir değişime ve bozulmaya neden olmaktadır. Fransa’nın, 

Cezayir’e getirdiği yerleşimcilere, el koyduğu vakıf toprakları ve özel mülkler 

aracılığıyla arazi temin etme yoluna gitmesi, o güne kadar süre gelen ekonomik düzeni 

temelden sarsmaktadır. Toprakla ilgili işleyen bu süreç toprakları bölerek geleneksel 

üretim biçimini bozmaktadır. Böylelikle yerel halkın tarım üretimindeki oranı gittikçe 

düşmektedir (Hourani, 1997: 321). Yerel halkın toprakların bölünmesinden kaynaklı 

üretim oranındaki payı azaldığı gibi verimsiz çorak ve dağlık bölgelere göçe 

zorlanmasının da etkisi vardır. Ellerindeki topraklar Avrupalıların elinde bulunan 

topraklara kıyasla üretimin sınırlı olduğu arazilerdir. Bundan dolayıdır ki verimli 

kuzey toprakları olan Cezayir’in deniz kıyısı ve etrafındaki en verimli topraklara 

yerleştirilen Avrupalıların tarımsal üretimdeki payı giderek artmaktadır (Ataöv, 1975: 

145). Yerel halkın sahip olduğu arazinin miktarı ve nitelikleri üretimdeki payını 

olumsuz etkilediği doğrudur ancak elindeki araziyi sulamak için uygun koşullara, 

gereksinim duyulan makine ve gübreye sahip olmaması da bu olumsuz seyri devam 

ettirmektedir. Tahıldan elde edilen mahsulün en yüksek olduğu dönemlerde bile en 

fazla hektar başına 600-700 kilodur (Fedai, 2008: 119).  

Cezayir’de geleneksel ekonomik yapıyı değiştiren önemli bir faktör de 

arazilerde iç tüketime dönük tarımsal üretim yerine daha çok kar getireceği 

düşüncesiyle şarap üretimi gibi ihracata dönük seri üretimlerin yapılmasıdır. 230 bin 

hektarlık sahayı kapsayan ve yıllık 13 milyon ürün veren bağcılık tarımı, ekonomileri 

için önemli bir kaynaktır. Bu üretim anlayışıyla 1830’da 1.600 hektarlık arazi 

üzerinden yürütülen bağcılık, 1953 yılına gelince 300 bin hektara çıkmaktadır 

(Davidson, 1965: 39). Ayrıca 1878’den itibaren makineleşmenin etkisiyle pazara 



128 

dönük endüstri tarımının yapılmasıyla büyük çiftlikler belirmeye başlamaktadır. 

Tarımsal üretimdeki değişimler ve üretim araçlarının el değiştirmesiyle Cezayir’de 

tarım sektörü yeni bir sürece girmektedir. Bu üretim sektörü, merkezi yönetimin 

gereksinim duyduğu tarım ürünlerini ve sanayi için gerekli hammaddeleri tedarik 

etmektedir (Tansu,  1946: 61-62). Bu üretim sürecinde kolonlar üretimdeki paylarını 

artırarak 1950’lerde tarımsal üretimin %87’sini karşılamaktadır (Sönmez, 2007: 8). 

Sömürge yönetimi, yürüttüğü ekonomi politikalarıyla sermaye lobisini Cezayir’deki 

topraklar,  tarımsal üretim ve oluşan yeni ekonomik düzen üzerinde bir otorite haline 

getirmektedir.  

Yerleşimciler tarafından sanayiye dönük ciddi anlamda tarımsal üretimin 

yapıldığı Cezayir’de sömürge yönetimi; liman, demiryolu, ev ve kamu binaları gibi 

yerlerin inşaatına da çokça yatırım yapmaktadır. Bu inşaatlar; Avrupa’dan getirilen 

nüfusun yerleşim yerlerine taşınmasını ve barınma ihtiyacının giderilmesini, Avrupalı 

sermayedarların karlı yatırımlar yapmasını, demir ve fosforit vb. madenlerin 

Avrupalılar tarafından çıkartılıp ihraç edilmesini olanaklı kılmaktadır (Ruedy, 1992: 

69). Cezayir’deki yer altı kaynaklarının ihracatı, burada ağır sanayinin kurulma 

ihtimalini ortadan kaldırmaktadır. Ayrıca ekonominin bazı temel ürünlerin ihracatına 

dayanması tekstil gibi üretimlerin gittikçe azalmasına neden olmaktadır (Ataöv, 1975: 

145). Cezayirliler için değil de sömürü süreci ve bundan nemalanacak kesim adına 

yapıldığı apaçık ortada olan inşaatlara, 1857’de başlanmaktadır. Bu tarihte 

demiryolları, büyük barajlar ve kanalizasyonlar inşa edilmektedir (Karakaçan, 2004: 

125). 1900 yılında, Fransa sömürge yönetimi tarafından çıkartılan kararnamelerle 

yerlilerin 225 bin 56 hektarlık en iyi arazisi ellerinden alınarak 30 bin km kara yolu ve 

3 bin km demiryolu inşa edilmektedir. Yine bu dönemde de barajların inşaatına devam 

edilmektedir (Tansu, 1946: 62). Sömürge yönetimi sürecince devam eden bu 

inşaatlarla sömürü çok daha etkin hale getirilmek ve sömürge alanları genişletilmek 

istenmektedir. 

Sömürge yönetiminin mevcut uygulamaları; yerleşimcileri Cezayir 

topraklarının gerçek sahipleri, Arap ve Berberileri ise tebaası konumuna 

düşürmektedir. Gelinen noktada Fransızlar kendilerini Cezayir’in meşru sahipleri 

olarak görmektedir. Fransızların savaş sürecinde biz Cezayir’de memleketimizdeyiz 

ifadesi yaşananlara istinaden söylenmektedir. Varılan bu netice için bir Fransız subayı, 



129 

“Kullanılan her vasıta hoş görülmelidir” (Akt: Tansu, 1946: 62-63), demekte bir 

sakınca görmemektedir. Hâkim anlayışın etkisiyle Avrupalı yerleşimciler, 

bulundukları yerlere yerel halkın girmesini yasaklamaktadır. Cezayirlilerin, 

Fransızların izni olmadan kendi topraklarında serbest seyahat etmeleri bile yasal 

değildir (Karakaçan, 2004: 128).  

Sömürge yönetiminin toprak, üretim, nüfus, göç ve dolayısıyla ekonomiye dair 

politikalarında görüldüğü üzere gerçekleştirilen faaliyetlerin veya çıkartılan 

kanunların hiçbirinde yerel halkın çıkarları gözetilmemektedir. Bu tutumundan 

hareketle sömürge yönetimi, mülkiyet hakkını düzenleyerek yerel halkın topraklarına 

el koyma sürecini hızlandırmaktadır. Böylece devlete ait arazilerin satılması, 

bağışlanması, Cezayirlilerin topraklarının müsadere edilmesiyle önemli miktardaki 

toprak kolonların kontrolüne geçmektedir. Cezayir’deki kolonlar ülkenin en verimli 

topraklarına sahipken bu toprakların asıl sahibi olan yerel halk, Avrupalılar için 

çalışmak durumunda bırakılmaktadır. Cezayirliler; çorak ve küçük olan topraklara 

sahip, büyükbaş hayvan kaynakları azalan,  sermayesi olmayan küçük mal sahiplerine 

dönüşmektedir. Oluşan ekonomik tabloda yerel halk, Avrupalılara ait arazilerde 

ortakçı veya mülksüzleşerek hiçbir toprağa sahip olmayan mevsimlik tarım işçisi 

olmaktadır (Hourani, 1997: 344). Ellerindeki her şeyi kaybeden Cezayirliler, kentlere 

ve diğer yerleşim alanlarına göçe sürüklenmektedir. Ülke sınırları içinde yaşanan 

göçler bile Cezayirlileri, içinde bulundukları sefaletten kurtarmaya yetmemektedir. 

Yaşamlarını idame edebilmek adına binlerce Cezayirli, Fransa’ya göç etmek zorunda 

kalmaktadır (Selim, 1984: 20).  

19. ve 20. yüzyıldaki ekonomik veriler dikkate alınarak yapılan bir 

değerlendirme de Fransızların ekonomi politikalarının yerel halka yansımasının pek 

olumlu olmadığını teyit etmektedir. Bu dönemlere ait verilerin grafikteki görselleri de 

yerel halkın gittikçe mülksüzleşip yoksullaştığına işaret etmektedir 



130 

 
 

Şekil 3.3. Cezayirlilerin 19. ve 20. Yüzyıldaki Ekonomik Verileri 

 

Sönmez, Ş. (2007). Cezayir Bağımsızlık Hareketi ve Türk Kamuoyu. Ankara: 

Hacettepe Üniversitesi Atatürk İlkeleri ve İnkılapları Tarihi Enstitüsü, s.23. 

 

19. yüz yılın başında yerel halkın % 52’si kendi arazisini işletmekte, ℅ 30’u 

yarıcı, ℅ 12’si tarım işçisi ve % 5’i ise çiftlik sahibidir. 1930’a gelindiğinde arazi 

sahiplerinin oranı ℅ 24’e, tarım işçilerinin sayıları ise ℅ 58’ e çıkmakta çiftlik 

sahiplerinin oranı ise ℅ 2’ye düşmektedir (Sönmez, 2007: 23). Orta gelirli bir 

Cezayirli, 1871’de 5, 1900’da 4, 1940’ta ise sadece 2.5 hektarlık araziye sahiptir. 

1880’den beri üretim hemen hemen hiç değişmediği Cezayir’de, ulusal bağımsızlık 

hareketinin başlangıcı olan 1954’te güney çöl bölgeleri hariç ekilebilir toprakların 

yaklaşık 1/7 yerleşimcilerin elindeyken yarım milyondan fazla köydeki ailenin bir 

karış toprağı dahi yoktur. Sömürge yönetimi, el koyduğu topraklardan geriye kalanın 

yerli halkın geçimine yetebileceğini düşünmektedir. Ancak sömürge yönetiminin 

tarım ve nüfus politikaları doğrultusunda ekonomik varlığı gittikçe zayıflayan 

Cezayirliler, süreç içinde mülksüzleşip yoksullaşmakta ve yer yer açlık tehlikesiyle 

karşı karşıya kalmaktadır. Yaşanan açlık tehlikesi halkta zaman zaman ölümlere dahi 

neden olabilmektedir (Davidson, 1965: 39). Bu olumsuz gidişatın etkisiyle 19. 

yüzyılda Cezayir’deki Müslüman nüfus; fetih, salgın hastalıklar ve açlık sebebiyle 

ciddi anlamda bir azalma yaşamaktadır (Hourani, 1997: 347). 

52%

32%

5%

12%

Arazi Sahibi Yarıcı Çiftlik Sahibi Tarım İşçisi

19. YY Başı 20. YY Başı



131 

Sömürge yönetiminin ekonomi politikalarının, yerel halkta yaratmış olduğu 

olumsuzluklara bir yenisi daha eklenmektedir. Bu da yerel halkın yerleşimciler için 

ucuz iş gücü potansiyeli olarak görülmesidir (Hourani; 1997: 322). Yerel halkın 

işgücüne karşılık alınan bedel Avrupalı işçilerinkinden çok daha azdır ve bu sömürü 

yıllarca böyle devam etmektedir. Nitekim yerel halk 1870’ten 1914’e kadar on dokuz 

saat çalışma karşılığında günde 1.5 frank gibi cüzi bir miktar almaktadır (Tansu,  1946: 

64).  

Cezayir’de bazı özel imkânlar sadece Fransız ve Avrupalı yerleşimciler için 

geçerlidir. Bu açıdan yerel halk için oluşan olumsuz tablo, yerleşimciler açısından 

olumlu koşullara vesile olmaktadır. Nitekim sömürü sürecinde uygulanan iskân 

politikaları, yerel halkı göç etmek durumunda bırakırken Avrupalı nüfusu ise 

Cezayir’e yerleşmeye teşvik etmek gibi tezat bir durumu ortaya çıkarmaktadır. Bu 

tezat durum yerleşimcilere siyasi ve ekonomik olarak bir güç ve otorite kazandırırken 

yerel nüfusu ise güçsüzleştirmektedir. Yerleşimciler için sürecin olumlu işlemesi; 

sömürge yönetiminin mevcut politikalarının taraflarınca olumlu karşılanmasına ve 

desteklenmesine yol açmaktadır (Karakaçan, 2004: 117).  

Yerleşimciler tarafından sömürge yönetiminin ekonomi politikalarının olumlu 

karşılık bulmasının nihai aşamasında; Cezayir’de Avrupa kökenlilerin % 80’i Cezayir 

doğumlu olarak neredeyse başlı başına bir ulus haline gelmektedir. Cezayir’de yeni bir 

kuşak ve kimlik oluşturacak kadar önemli bir nüfusa sahip olan Avrupalı yerleşimciler, 

Avrupa’daki yaşam standardına karşılık gelen bir refah seviyesinde yaşamaktadır 

(Hourani, 1997: 322). Ayrıca üretimin büyük çiftliklerde yapılmasıyla birlikte 

kolonlar, kentlere yerleşmeye başlayarak Cezayir’in başlıca kentlerinden olan Cezayir 

ve Oran’da yerel nüfustan çok daha fazla bir sayıya ulaşmaktadır (Hourani, 1997: 428-

429). Kentin yeni mahallelerinde nüfusun büyük çoğunluğu yerleşimcilerden 

oluşmaktadır. 1954’te gelindiğinde Cezayir’deki Avrupalıların nüfusu yaklaşık 800 

bine ulaşmaktadır (Hourani, 1997: 322). Bu nüfusun çoğunluğunu oluşturan 600 bin 

kişi kentlerde yaşamaktadır (Maureau, 2003: 23). Kentlerde ticaret, yöneticilik, 

memurluk vb. meslekleri icra etmekte olan Avrupalılar burada kendi yaşam tarzlarını 

da hâkim kılmaktadır. Kentlerde hâkimiyet kuran ve hala genişletmekte oldukları 

bereketli tarım alanlarını denetleyen bu nüfus elde ettiği kazanımlarından vazgeçmek 

istememektedir. Sahip oldukları güçleriyle yerleşimciler, Fransa’daki siyasetçiler ile 



132 

de iyi ilişkiler içinde olup etkin bir lobi yürüterek işlerini istedikleri gibi 

yürütebilmektedir (Hourani, 1997: 322). Dolayısıyla Cezayir’de kilit noktadaki 

görevlere, Avrupa’dan gelenler arasından seçilen kişilerin yerleştirilmesiyle idari, 

ekonomik ve siyasi açıdan kurulan hâkimiyet kültürel boyutta da gerçekleştirilerek 

Fransa sömürge yönetiminin iktidar gücü ve varlığı pekiştirilmektedir (Stone, 1997: 

30) . 

Sömürge yönetiminin, yerleşimciler lehine gösterdiği bütün çabalarının en 

önemli nedeni; Fransa’nın Cezayir’deki varlığına demografik, siyasi, ekonomik ve 

hukuki açıdan bir nitelik kazandırarak “Fransız Cezayir’ini” oluşturma arzusudur 

(Fedai, 2008: 76). Nitekim bir süre sonra önemli miktarda Fransızın Cezayir’e 

yerleştirilmesiyle Fransa’nın bir parçası olarak görülen Cezayir’e “Fransız Cezayir’i” 

denilmektedir (Selim, 1985: 31). 

Yerleşimcilerin Cezayir’de giderek bir güç ve otorite haline gelmesi, yerel 

halkı rahatsız etmeye başlamaktadır. Cezayir’de yerleşimciler ve yerel halk arasında 

oluşan tüm çelişkiler, Avrupalı nüfusun ve yerel halkın bütünleşmesini ve çok uluslu 

bir toplum olma idealini engellemektedir. Çok uluslu olamama hali, 1954 bağımsızlık 

mücadelesinin patlak vermesine yol açarken Fransızların Cezayir’i yurt edinmesi de 

savaşı uzatmaktadır. Çünkü kolon olarak adlandırılan bu yerleşimciler toprak edinmiş 

ve karlı yatırımlara sahiptir. Nitekim kolonların bu köklü çıkarları savaşı da çaresiz 

uzatmaktadır (Sander, 1996: 358- 359). 

3.3.3. Fransa’nın Cezayir’e Dair Yönetim Politikaları 

Fransa, Cezayir işgalinden sonra buradaki varlığını pekiştirmek ve sömürü 

politikalarını rahat bir şekilde yürütebilmek adına kültürel ve ekonomik alanlarda 

yürüttüğü çeşitli politikalar haricinde idari anlamda da politikalar yürütmektedir. 

Sömürge yönetimi için kültürel, ekonomik alandaki politikalar kadar idari alanda da 

politikaların üretilmesi çokça önemsenmektedir. Bu nedenledir ki işgalden kısa bir 

süre sonra Cezayir’de Arap büroları kurulmaktadır. 1833’ten itibaren kurulan Arap 

Büroları Müslüman Cezayirlilerin yönetim ve yargılama görevlerini üstlenmektedir. 

İlk etapta sayıları 40’a ulaşan Arap Büroları, daha önce ağa, şeyh, paşa vb. unvanları 

taşıyan kimselerin üstlendiği sorumlulukları yerine getirmektedir (Maureau, 2003: 

18). Yetkinliği giderek artan Arap Büroları’nın başına Cezayirlilerin geleneklerini, 

Arapçayı bilen ve bunlara saygı duyan subaylar getirilmektedir. Böylelikle Arap 



133 

Büroları’nın yerel halk tarafından herhangi bir önyargıya mahal vermeyen bir imajla 

çıkması sağlanmış olunmaktadır. Yerel halk üzerinde bıraktığı olumlu izlenimle Arap 

Büroları’nda faaliyet yürüten kişiler kolaylıkla Fransız ordusu, yönetimi ile iletişime 

geçebilmekte ve onlara toplumda olup biten olaylarla ilgili bilgi verebilmektedir. 

Fransız yönetimi ve ordusuna bilgi taşıyarak asli görevlerini yerine getiren bu bürolar, 

yerel halk ile Fransız yönetimi arasında aracı konumundadır (Karakaçan, 2004: 119). 

Fransa, Cezayir’deki varlığını resmi bir çerçeveye oturmak için Arap 

Bürolarının faaliyetlerine önayak olduğu gibi çeşitli yasal düzenlemeler de 

yapmaktadır. 1934’te yapılan düzenleme ile Cezayir, Savaş Bakanlığına bağlı bir 

askeri sömürgeye dönüştürülmektedir. Krallık kararıyla askeri sömürge olan 

Cezayir’de askeri egemenlik ekonomik ve siyasi alandaki çeşitli hukuki 

düzenlemelerle gerçekleştirilmektedir. Fransa’nın Cezayir’deki varlığını meşru bir 

zemine taşıma çabasıyla yürüttüğü bu faaliyetlerin ve gerçekleştirdiği politikaların 

tamamı merkezi bütçe tarafından karşılanmaktadır. Bunun Fransa’nın iç siyasetinde 

yaratacağı tepkiyi önlemek ve sömürge yönetiminin Cezayir’deki varlığını 

yasallaştırmak adına Cezayir’de bir yönetimin oluşturulmasına öncelik verilmektedir.  

Cezayir’de Arap bürolarının kurulduğu ve Cezayir’in askeri sömürge haline 

getirildiği tarihlerde demografik faktörleri dikkate alan birtakım politikalar da 

yürütülmektedir. Fransa’nın nüfus, göç ve ekonomiye dair politikalarının anlatıldığı 

başlıkta belirtildiği gibi işgalden kısa bir süre sonra Avrupa’dan Cezayir’e ciddi oranda 

bir nüfus transferi yapılmaktadır. Cezayir için göçe teşvik edilen bu nüfusun ekonomik 

olarak iyi koşullarda olmasına teminat veren toprak tahsisi gibi çeşitli reformlar hayata 

geçirilmektedir. Ardında da kendilerine verilen Fransız vatandaşlığıyla varlıklarına 

yasal bir statü kazandırılmaktadır. Sömürge yönetimi, bu hamle ile hem dış 

müdahalenin önüne geçmeyi hem de yerleşimcilerin desteklerini almak istemektedir. 

Böylelikle Cezayir’de kendilerini olumlu karşılayan ekonomik ve siyasi olarak güçlü 

olan bir kitlenin varlığı garantilenmektedir.  

Avrupa’dan getirilen nüfusun yerleştiği yerler, 1940’ta hükümet memurları 

tarafından doğrudan yönetilmektedir. Ancak sonraki süreçlerde belli bir güç kazanan 

Avrupalılar ülke yönetimini ele geçirmektedir. Böylece yerleşimciler artık Cezayir’in, 

ekonomik ve siyasi yapısına müdahil olabilecek yetkinliktedir. Avrupalı nüfusun 

yönetimi ele geçirmesiyle Müslüman nüfus arasında otorite sahibi seçkinlerin her 



134 

birinin yetkileri snırlandırılmaktadır. Gerçekleştirilen nüfus iskân politikasıyla 

yönetim el değiştirdiği gibi yönetim şeklinde de farklılaşmalar görülmektedir. Bu 

açıdan yerleşimcilerin azınlıkta olduğu yerlerde mevcut askeri yönetim devam ederken 

yerleşimcilerin çokça olduğu ve sömürge faaliyetlerinin istenildiği gibi yürütüldüğü 

yerlerde ise askeri yönetim görece sınırlandırılmaktadır (Hourani, 1997: 321-322). 

Cezayir’de ekonomik, siyasi ve askeri düzeni kurmaya çalışan Fransa, 1945’e 

gelinceye kadar Osmanlı’dan devraldığı ekonomik düzeni sürdürmekte ve vergiler 

yine yerel şefler vasıtasıyla toplanmaktadır. Ancak 1945 sonrasında ise yerel yönetim 

birimlerini oluşturan askerler, memurlar, yargıçlar, teknik danışmanlar ve yöneticiler 

merkeze bağlı olacak şekilde faaliyetlerini yürütmektedir. Kadı mahkemeleri de yerini 

Fransız hukukuna bırakmaktadır (Harbi, 1981: 22). Fransa, 9 Aralık 1848’de Fransız 

toprağı ilan ettiği Cezayir’i, sivil 20  ve askeri bölge olmak üzere iki bölgeye 

ayırmaktadır. Bu iki bölgenin yönetimini askeri geçmişi olan valiler üstlenmektedir. 

Cezayir için 1848- 1851 tarihleri arasında merkezde bir anayasa düzenlenmektedir. 

Hazırlanan bu anayasayla Fransa, ülkesinde uygulanan tüm kanunların artık 

Cezayir’de de uygulanacağını ifade etmektedir. 

1852’den itibaren de yönetim bütünüyle orduya devredilmektedir. Ancak III. 

Napolyon iktidarda olduğu dönemde Cezayirlilere kara ve deniz ordusunda bazı sivil 

görevler verilmeye başlanmaktadır. 1857’de III. Napolyon Cezayir’de önceki 

yönetimi ortadan kaldırıp yerine Cezayir bakanlığı kurmaktadır. Yönetimde yaşanan 

bu değişiklik Cezayir’de ılımlı bir siyaset yürütüldüğü izlenimi veriyor olsa da sömürü 

anlayışından taviz verilmeden koşullara uygun politikaların üretildiğini belirtmek daha 

uygun  olacaktır. Bu yönetim anlayışı ve politikasıyla Napolyon diğer Arap ülkelerini 

de himayesine alarak Akdeniz’i bir Fransız gölü haline getirme amacındadır (Sönmez, 

2007: 22-30). Nitekim Cezayir’de işgalin gerçekleştiği 1830’dan başlayarak 1870’e 

kadar asker tabanlı valilerle askeri bir yönetim sürdürülmektedir. Fransa’da III. 

Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte sömürge olan Cezayir’de yönetim anlayışında önemli 

değişimler olmaktadır. Yeni yönetim anlayışının gereği olarak askeri rejime son 

vermek adına çeşitli çabalar gösterilmektedir. 24 Ekim 1870 kanunu ile de Cezayir’in 

yönetimi asker olmayan bir genel valinin idaresine bırakılmaktadır. 1848’de Cezayir, 

Konstantin, Oran vilayetlerindeki sivil yönetimler, çıkartılan bu kanunla kendi 

 
20 Oran, Cezayir ve Konstantin sivil bölgeyi temsil eden yerleşim yerileridir (Sönmez, 2007: 22). 



135 

aralarında alt bölgelere ayrılırken aynı zamanda Fransa’daki vilayetlerle aynı statüye 

kavuşmaktadır (Eyrice: 2008: 81). 1871’den itibaren vilayetler Cezayir’in Ulusal 

Meclis’ine temsilci göndermeye başlamaktadır. Aynı yılın şubat ayında ise her vilayet 

Fransız Parlamentosuna iki milletvekili gönderebilmektedir. Fakat 1884’te Fransız 

Parlamentosuna gönderilen milletvekili sayısı, Bölge Konseyi’nin (Conseils 

d’Arrondissements) Fransız üyelerince seçilen bir temsilciye düşürülmektedir 

(Cowan, 1951: 344-345). 1870’le birlikte yönetim anlayışında bir sivilleşmeye doğru 

gidilmesine rağmen yönetimde halen merkezi yönetimin ağırlığı vardır. Bu yüzden; 

Cezayir’deki yönetimde genel validen çok Fransa İçişleri Bakanlığının otoritesi 

geçerlidir (Eyrice: 2008: 81). Bu yıllarda İçişleri Bakanlığıyla birlikte Fransa’daki 

dokuz bakanlık arasında pay edilen Cezayir yönetiminde, genel vali bakanlıkların 

gölgesinde bir yürütme organı olarak faaliyet göstermektedir. 

Cezayir’deki yönetim anlayışında, Fransız sömürge yönetiminin etkisinin 

giderek artmasıyla birlikte yönetimde demografik ölçütler de önemli bir kategori 

olarak görülmektedir. Bu açıdan Cezayir’de nüfus; yerel halk, Avrupalı Cezayirliler 

ve Yahudiler olarak üç kategoride değerlendirilmektedir. Bu nüfus kategorilerinin 

bulundukları yerlerdeki yoğunluklarına bağlı olarak bir yönetim politikası 

izlenmektedir. Bu yaklaşım, sivil yönetimin olduğu dönemde üç farklı yönetim tipinin 

uygulanmasına yol açmaktadır. Bu yönetim anlayışında birinci bölgede yerel halk, 

ikinci bölgede Cezayirli Avrupalılar ve üçüncü bölgede ise karma nüfus yoğun olarak 

yaşamaktadır. Yerel halkın çoğunlukta olduğu yerlerde seçilmiş ve atanmış 

yöneticilerin dışında Fransız idareciler de vardır. Avrupalı nüfusun çokça olduğu 

yerlerde ise yöneticiler ve meclis üyeleri kendileri tarafından seçilmektedir. Karma 

nüfusun olduğu bölgelerde ise çok daha farklı bir Fransız idaresi kurulmaktadır 

(Deniz, 1992: 28-29). Dolayısıyla Avrupa’dan göç eden Fransız vatandaşlara ayrı bir 

hukuk ve idari sistem uygulanırken Cezayirlilere yerellik rejimi adı altında farklı bir 

hukuk ve idari sistem uygulanmaktadır. 

Cezayir’deki sömürge yönetimi, 1873’te 32 maddeden oluşan bir kanun 

yürürlüğe koymaktadır. Warnier Kanunları olarak ifade edilen bu kanunlarla sömürge 

yönetimi resmi bir nitelik, yerel halk ve Avrupalı yerleşimciler de hukuki bir statü 

kazanmaktadır (Sönmez, 2007: 25). 1873’te yürürlüğe giren kanunlar; 1876, 1877, 

1881 tarihlerinde tekrar gözden geçirilerek çeşitli düzenlemeler yapılmaktadır. Yeni 



136 

düzenlemelerle Cezayirlilerin hakları elinden alınmakta ve onlar için yeni ceza 

yasaları gündeme gelmektedir. Bu ceza yasalarına göre; seyahat kâğıdı olmadan 

yaşadığı yerin dışına çıkma, izinsiz toplantı yapma, görevi başında ya da sonrasında 

görevli memura sözlü veya fiziksel hakarette bulunma suç teşkil etmektedir. Bu 

eylemlerin herhangi birisi gerçekleştirildiği takdirde Cezayirli suç işlemiş kabul 

edilmekte ve bu işlediği suçlar karşında hapis veya para cezası almaktadır. Yerel halk 

için suç teşkil eden bu hususların dışında ceza hükmünün verilmesini gerektiren 

koşullar da ortaya çıkabilmektedir. Ancak bu durumda eylemin gerçekleştiği bölgenin 

sahip olduğu demografik yapı, suçlunun ve karar verici mercilerin kimler olacağı 

önemli olmaktadır.  

Örneğin bir bölgede orman yangını çıkmışsa; burada sorumluluk bölgedeki 

Müslüman halktadır. Dolayısıyla ceza da buradaki Müslüman halka 

kesilmektedir. Bölgedeki tüm halk Müslüman ise yangın ile ilgili cezayı sulh 

yargıcı belirlemektedir. Avrupalı nüfusun olduğu bir yerleşim yerinde söz 

konusu olay vuku bulmuşsa, ceza kararı yerleşim yerinin yöneticisi tarafından 

belirlenmektedir. Yöneticiler de mutlaka Avrupalı yerleşimcilerden biri 

olmaktadır (Weil, 2003: 2).  

Sömürge yönetiminin Cezayirlilerin yaşamının birçok alanına müdahale 

etmesine neden olan Warnier Kanunları kapsamında 1879’da Fransa, Kuzey Cezayir’i 

Fransa’nın bir parçası olarak ilan etmektedir. 1881’de ise bu kanunlarda, yerel halkı 

göz ardı eden ve onların haklarını elinden alan yeni düzenlemelere gidilmektedir. 

Böylelikle seçilmiş temsilciliklerde, küçük yerleşim birimlerinde, belediye 

meclislerinde yerel halkın temsil hakları üçte bir oranına düşürülmektedir. 1884’de bu 

hak dörtte bire düşürülmekte ve yerel halkın belediye meclislerine seçilme hakkı 

tamamen ortadan kaldırılmaktadır (Sönmez, 2007: 30). 

Fransız sömürge yönetimi, yerel halkı ve haklarını yok sayan politikalarına, 

uygulamalarına devam ederken 1896 ve 1902 tarihlerinde bu konuda bir kırılma 

yaşanmaktadır. Bu tarihlerde politikaların tekrardan gözden geçirilmesine ihtiyaç 

duymakta ve ardından da çeşitli reformların yapılması gerektiğine kanaat 

getirmektedir. Ancak bu reformlarda, Cezayir’in Fransa’nın bir parçası olduğunun altı 

ısrarla çizilmektedir (Eyrice: 2008: 81). Fransa bu reformlarının neticesinde 31 Aralık 

1896’da, 23 Ağustos 1898’de ve 19 Aralık 1900’de oluşturulan kanunlarla Cezayir’in 

yeni statüsüne dair kararlar almaktadır. Bu kanunlarla genel valinin idari 

faaliyetlerindeki kısıtlamalarında bir esnemeye gidilmekte ve 1898’den sonra 



137 

çıkartılan bazı kanunlarla da vali, Fransa hükümetinin Cezayir’deki en etkin idarecisi 

konumuna getirilmektedir. Bu reformlar neticesinde Cezayir’deki üç idari bölgenin 

yetkilileri de valinin otoritesi altında faaliyelerini yürütmektedir.  

Yönetimdeki bazı esnemelerin mali idaresine yansımaları olmaktadır. Finansal 

Özerklik ve Finans Heyeti (Délégations Financièrs) olarak anılan bir parlamento 

bünyesinde Cezayir’in bağımsız bir bütçeye sahip olması için çalışmalar 

yürütülmektedir. Avrupalı yerleşimcilerin asıl talepleri merkezi yönetime bağlı 

kalmadan kendi yönetimlerini sağlamak ve mali konularda karar alabilmektir. Bu 

talepleri 29 Aralık 1900’de karşılık bulmaktadır. Böylelikle Avrupalı yerleşimciler 

sivil bir yönetime ve mali konularda merkeze bağlı kalmadan karar alma yetkisine 

sahip olmaktadır (Harbi, 1981: 55-56).  1900 yılında çıkartılan kanunla Cezayir’in ilk 

defa kendisine ait bir bütçesi olmaktadır. 

Sömürge yönetiminin idari ve siyasi alana dair politikaları sonucunda, 1914’te 

gelindiğinde yerel yönetim fiilen yerleşimcilerin kontrolündedir. Yerleşimcilerin sahip 

olduğu güç ve otoritenin etkisiyle yerel halkın memur olduğu belediyelerdeki yetkileri 

işlevsizleşmektedir. Yetkileri sınırlandırılan Cezayirliler, Fransız yönetimince 

uygulanan özel bir ceza yasasına tabi olmakta ve yerleşimcilerden çok daha fazla vergi 

ödediği halde eğitim gibi birçok konuda kendilerine oldukça cüzi bir bütçe 

ayrılmaktadır. Mevcut hizmetlerde çoğunlukla Avrupalı nüfus dikkate alınmaktadır. 

Siyasi gücü giderek artan yerleşimciler, Paris’te önemli bir siyasi lobi 

oluşturmakta ve Fransız parlamentosunda temsilciler bulundurmaktadır. Bu lobinin 

isteği, Cezayir’in asimile edilmesi ve buradaki sömürge yönetiminin kendi çıkarları 

doğrultusunda hareket etmesidir. Bu bakış açısıyla öteki ülkelerden gelen göçmenler 

de Fransız vatandaşlığına kabul edilmektedir. Hukuki bir statüsü olan bu yeni nüfus, 

Cezayir’de tamamen ayrı bir kimlik inşa ederek zamanla yeni bir kuşak 

oluşturmaktadır (Hourani, 1997: 344). Sömürge yönetimi tüm bu politikalarının ve 

neticelerinin yerel halkta oluşturacağı tepkinin farkında olarak daha önce bahsi geçtiği 

üzere önleyici tedbirler alma mahiyetiyle, Cezayir’in seçkin sınıfına çeşitli ayrıcalıklar 

tanımaktadır (Ataöv, 1975: 146). Ancak yapılan hiçbir reform bağımsızlık talebi kadar 

baskın olamamaktadır.  



138 

3.4. Setif Katliamı 

8 Mayıs 1945’te Cezayirliler, İkinci Dünya Savaş’ının sona ermesini büyük bir 

coşkuyla karşılamaktadır. Çünkü Cezayir halkı Nazi Almanyasının yenilgisini ve 

savaşın son bulmasını sömürgeciliğin ortadan kalkması için umut verici bir gelişme 

olarak görmektedir. Cezayirliler ellerinde “hürriyet”, “demokrasi” ve “istiklal” 

pankartlarıyla daha önce benzerine hiç rastlanmamış bir şenlik havası içinde 

kutlamalar yapmaktadır (Fedai, 2008: 107). Bu kutlamalarda, Cezayirlilerin ulusal 

bağımsızlık taleplerinin simgesel ifadesi olan Cezayir bayraklarının ilk defa 

kullanılması ve çeşitli taleplerin dile getirilmesi Fransız saldırısını beraberinde 

getirmektedir (Selim, 1984: 61). Bu ilk saldırı Konstantin yakınındaki Setif’te, 

kutlamalar sırasında bir Fransız subayının yirmi yaşındaki bir Müslüman Arap gencini 

soğuk kanlılıkla öldürmesiyle başlamakta ve sonrasında ise şenlik alanı büyük bir 

kitlenin katliam alanına dönüşmektedir (Bulut, 1994: 77). 8 Mayıs’ta Setif’te başlayan 

olaylar; 10 Mayısa kadar sürerek Konstantin, Blida, Oran, Guelma gibi Cezayir’in 

diğer kentlerine sıçramaktadır (Eyrice, 2008: 88). Olayların büyükçe bir kitlede yankı 

bulmasında; yaşanan şiddet olaylarının, yerel halk açısından ekonominin gittikçe 

kötüye gitmesinin ve genel olarak sömürge sürecinin halkta yarattığı olumsuzlukların 

etkisi vardır. Gösterilerle de halk bu hoşnutsuzluğunu ve özgürlük taleplerini dile 

getirmektedir. Cezayirlilerin taleplerinin beyanı olan gösteri alanları sömürge 

yönetimi tarafından katliam alanlarına dönüştürülerek bastırılmaktadır. Sömürge 

yönetiminin saldırıları; gösteri alanlarıyla sınırlı kalmayıp çeşitli köy, kasaba, çiftlik 

gibi yerleşim alanlarını da içine alacak şekilde genişlemektedir. General Duval’ın 

yönetimindeki bir grup Fransız askerinin yaptığı gibi köyler günlerce 

bombalanmaktadır. Tarihe Setif katliamı olarak not düşülen bu yaşananlardan geriye 

kalan; Fransız kaynaklarına göre 15 bini bulan, Cezayir kaynaklarına göre ise 45 

binden az olmayan bir can kaybı ve yakılıp yıkılan köylerin olduğu yönündedir  

(Arıklı, 1975: 172 ).   

Cezayirliler, 8 Mayıs’ı sömürgeciler ve Cezayir halkı arasında oluşacak 

diyalog ve pazarlık döneminin başlangıcı olarak görmektedir. Ancak Setif’te 

yaşananlar Cezayirli halk ve sömürge yönetimi arasında tam anlamıyla bir kopuşa 

neden olmaktadır (Bulut, 1994: 90 ). Cezayirli tanınmış yazar olan Kâtip Yasin, Setif 

olaylarıyla ulusçuluğunun pekiştiğini belirtmektedir. Bunu en iyi şu sözleriyle ifade 



139 

etmektedir: “Benim insan duyarlılığım ilk kez 1945’te Setif’te gösterilenin en 

vahşisiyle karşı karşıya geldi. Vatanseverliğim orada pekişti. Beni en fazla etkileyen, 

bize öğrettikleri her şeyi böylesine inkâr edişleri oldu” (Akt: Selim, 1984: 63). 

Sömürge sürecinde Setif’te olduğu gibi yaşamı yok sayan katliamlar ve katliam 

niteliğindeki olaylar Cezayirlileri acılarda birleştirerek ulus kimliğinin ve bilincinin 

oluşmasına etki etmektedir.  

Setif Katliam’ı, sömürge yönetiminin Cezayirlilere bakış açısının kanlı bir 

özetidir. Sömürge yönetimi, öncesinde de yerleşimciler ve mevcut yönetimiyle 

işbirliğinde olan küçük bir grup dışında halkın önemli bir kısmına tavrı ikinci sınıf 

vatandaş muamelesidir (Fedai, 2008: 110). Sömürge yönetimi eliyle ekonomik, siyasi 

ve kültürel alanda yürütülen asimilasyon politikaları yerel halk arasında belli bir ulusal 

bilinç potansiyelinin ortaya çıkmasına zemin hazırlarken Setif’te yaşananlar bu var 

olan bilinci daha da görünür kılmaktadır. Sömürge yönetiminin politikalarına karşı 

artık tahammülleri kalmayan Cezayirliler, Setif olayı ardından daha da somut tepkiler 

vermeye başlamaktadır. Fransız sömürge iktidarına karşı duydukları öfke iyice 

artmaktadır. Sömürge yönetimi, oluşan bu hoşnutsuz iklimi dağıtmak için ilk adımda 

olağanüstü hal ilan ederek ülkede baskı ve şiddeti tırmandırmaktadır. Sonraki adımda 

ise Cezayir’deki siyasi örgütleri kapatmakta ve önder kadrosunda yer alanları 

tutuklatarak hapse atmaktadır (Eyrice: 2008: 89). Ancak bir süre sonra sömürge 

yönetimi politikalarında stratejik değişikliklere gitmeyi gerekli görmektedir. Çünkü 

toplumda hâkim olan bu baskı ve şiddet atmosferinin neden olabileceği düşünülen 

radikalleşmeye karşı önlem alma ihtiyacı doğmaktadır. Bunun neticesinde 1946’da 

kısmı af ilan edilmekte, siyasi partilerin faaliyetlerine izin verilmekte ve seçimler 

yapılmaktadır. 1947’de ise Cezayir’e yeni bir statü verilmektedir (Arıklı, 1975: 173). 

Cezayir’de yönetimi elinde tutan Fransızlar, öngördükleri ulusalcı bilinci bastırma 

niyetindedir. Fakat sömürge yönetiminin uzun vadeli olmayıp günü kurtarmayı 

amaçlayan önlemlerinin hiçbiri Setif’te ve daha önce yaşanmış olanları telafi etmeye 

ve unutturmaya yetmemektir. Böylelikle artık önüne geçilemeyecek bir Cezayir 

ulusçuluğu doğmuştur. 

1945’te Setif’te yaşanan kıyım, Cezayir ulusal bağımsızlığının temellerinin 

atılması yönünde önemli bir dönüm noktası olmaktadır. Yaşanan katliam 

Cezayirlilerin ulusal bağımsızlık için siyasi mücadeleyi ikinci plana atarak silahlı 



140 

mücadeleyi savunmalarında belirleyici rol oynamaktadır. Sömürge yönetimi 

tarafından siyasi alanda mücadele yürütme kanalları ortadan kaldırılınca Cezayirli 

siyasetçiler, aydınlar, mücadele edenler son çareyi silahlı mücadelede aramaktadır 

(Bulut, 1994: 90). Siyasi mücadelenin yetersiz kaldığı düşüncesiyle Özel Örgüt adında 

bir yapı oluşturulmaktadır. Bu yapı, sonraki süreçte Cezayir’in bağımsızlığı için 

mücadele edecek olan Ulusal Kurtuluş Cephesi’nin (FLN) ilk tohumlarıdır (Bulut, 

1994: 78 ).  

Ulusal bağımsızlık istekleri gittikçe artan Cezayirliler, 1954’e kadar ki dokuz 

yıllık zaman diliminde bir hazırlık sürecine girmektedir. Böylece 1954’de fitili 

yakılacak olan ulusal bağımsızlık savaşının maddi, psikolojik ve ideolojik alt yapısının 

oluşmasında Setif katliamının önemli bir yeri vardır (Selim, 1984: 62). Fransızlar 

açısından utanç verici olan bu katliam ile 1954’teki ulusal bağımsızlık hareketinin 

hazırlıkları başlatılmış olunmaktadır. 1954 Kasım’ında yaşananlar ise bu hazırlık 

sürecinin geldiği son aşamadır. Cezayir halkı ve tüm siyasal önderler, Fransa’nın hak 

ve özgürlük adına kendilerine sunabileceği hiçbir şeyi olmadığı inancıyla 1954’te 

Yortu gecesinde ulusçuluk düşüncesi, ulusal bağımsızlık formunda somut bir 

eylemselliğe dönüşmektedir (Arıklı, 1975: 173). Bu bakımdan 1954’te gerçekleştirilen 

silahlı eylemin kökenini, 1945’te yaşananlarda aramak yersiz bir arayış olmayacaktır. 

3.5. Bağımsızlık Hareketinin Başlamasında Etkili Olan Dış Politikalar 

3.5.1. Birinci ve İkinci Dünya Savaşı 

Cezayir’de sömürü politikalarının etkisiyle yoksullaşıp mülksüzleşen halk 

başka yerlere göç etmek zorunda kalmaktadır. Bu göçlerin bir kısmı komşu ülkelere 

bir kısmı da Fransa’ya yapılmaktadır. Bu dönemde sanayileşmenin etkisiyle Fransa, 

belli bir işgücüne ihtiyaç duymaktadır. Ülke, bu işgücü ihtiyacını karşılamak için 

Cezayir’den seçmiş olduğu 10 bin kişiyi Fransa’ya getirmektedir. Fransa’nın 

Cezayirlilerin ülkelerine gelmesini talep etmeleri Birinci Dünya Savaşı ve sonrasında 

İkinci Dünya Savaşı ile devam etmektedir.  

Birinci Dünya Savaşı’nın başlamasıyla Fransa, silah fabrikalarında ve orduda 

ortaya çıkan insan ihtiyacını karşılamak için Cezayirlilere, çağrıda bulunmaktadır. 

Fransa bu çağrıya yanıt alabilmek için 1916’da Savaş Bakanlığı’na bağlı Sömürge 

İşçileri Birimi’ni kurarak askere alımları zorunlu hale getirmektedir (Sönmez, 2007: 

32). Bu dönemde 42 bin 378 Cezayirli silah fabrikalarında çalışırken 155 bini Avrupalı 



141 

ve 173 bini Müslüman olan Cezayirli Fransa için savaşmaktadır. Fransa savaşa 

çağırdığı 20 ve 40 yaşları arasındaki Müslümanların 1/3 ya cephede ya da silah 

fabrikasında bulunarak savaşa dâhil olmaktadır. Savaş sonunda ise 22 bini Avrupalı 

ve 25 bini Müslüman olan Cezayirli yaşamını kaybetmektedir (Bulut, 1994: 19). 

Cezayirliler, bu savaşta ciddi oranda bir nüfus kaybına uğrayan beyazın beyaza 

karşı savaşına ve bu savaş süreciyle birlikte Batılı devletlerin maddi anlamda önemli 

ölçüde güç kaybına uğrayabildiğine tanık olmaktadır. Bu durum, Batılılara atfen dile 

getirilen üstün uygarlık imgesi, Cezayirlilerin nazarında zedelenmektedir. Yaratılmış 

Batılı algısının ters yüz olmasıyla sömürgelerin; kendi haklılıklarını, eşitlik taleplerini 

kabul ettireceği inancı artrmaktadır (Eyrice: 2008: 51). Savaş süreci Cezayirlilere 

ayrıca uluslararası ilişkiler noktasında bir farkındanlık ve sosyal mücadele alanında 

belli bir dayanışma gücü kazandırmaktadır. Bütün bunlar Cezayirlilerin, daha güçlü 

bir siyasal bilinçle ülkelerine dönüş yapmalarına vesile olmaktadır. Bilinç düzeyindeki 

bu dönüşüm özellikle Birinci Dünya Savaş’ına katılan ve Cezayir’deki nüfusun 

geneline kıyasla daha iyi ekonomik koşullara sahip olan Müslüman ailelerinin Fransız 

okullarına giden çocuklarında meydana gelmektedir  (Sönmez, 2007: 5). 

Cezayirlilerin Birinci Dünya Savaşı’na katılmalarıyla birlikte yaşanan 

sorgulayıcı tavra ve belli bir bilinç düzeyinden olayları algılama sürecine Fransa’ya 

işçi olarak gidenlerin de katkıları göz ardı edilemez ölçüdedir. Fransa’daki Cezayirli 

işçilerin sendika ve partilerle etkileşime geçmesiyle Fransa’nın kendi ekonomik ve 

siyasi çıkarlarını korumak için eşitsizliği bir politika haline getirmesi, kendi davası 

olmayan Birinci Dünya Savaş’ında Cezayirlilerin Fransız vatandaşlarından daha çok 

askere alınması, 1919’a kadar da yerleşimcilerin iki katı kadar vergi ödemeleri, Fransa 

için canlarını vermelerine rağmen çeşitli tarihlerde çıkan kanunlarla belirlenen 

statülerinin savaş sırasında dahi değiştirilmemesi, izin almadan toplanamamaları, 

yaşadıkları yerin dışına seyahat belgesi olmadan çıkamamaları şeklindeki 

yasaklamalarla donatılmaları ve bu yasaklara aykırı davrandıklarında usulsüz bir 

biçimde yargılanmaları sorgulanmaya başlanmaktadır (Fedai, 2008: 80). Dolayısıyla 

Cezayirli işçilerin sahip oldukları değerlerin sömürge yönetimi tarafından küçümsenip 

yok sayılmasının ve kendi vatanlarında maruz kaldıkları haksızlıkların sorgulanması; 

Cezayirlilerin hizmetlerinin karşılığında kanun önünde eşitlik, Yerli Kanunu’n ve yerli 

mahkemelerin kaldırılması, vergide, siyasal haklarda eşitlik gibi birtakım taleplerini 



142 

doğurmaktadır. Bu açıdan Cezayirlilerin muhatabı oldukları sömürü politikalarına 

karşı örgütlenmeleri ancak Fransa’ya işçi olarak gitmeleriyle başlamaktadır  (Sönmez, 

2010: 291).  

Birinci Dünya Savaşı sürecinde yaşananlar ve sonuçları ulusal bilinci 

oluşturarak bağımsızlık tohumlarının atılmasında etkili olduğu gibi sonrasındaki 

gelişmeler de bu süreci hızlandırmaktadır. Birinci Dünya Savaşı sonrasında 

Cezayirlilerin bağımsızlık konusundaki düşünceleri için umut verici olan 

gelişmelerden biri, ABD başkanı Thomas Woodrow Wilson’un yayınladığı Wilson 

İlkeleri’dir. Diğer önemli gelişme ise sömürge altında yaşayan ulusların bağımsızlığını 

destekleyen 1917 Sovyet Devrimi ve devrim sonrasında komünist partilerin sömürge 

halklarının bağımsızlığına desteklerini programlarına yansıtmalarıdır (Sönmez, 2007: 

36-37). Bu iki gelişmeden özellikle de Birinci Dünya Savaşı sonrasında “ulusların 

kendi geleceklerini tayin etme hakkının bulunduğunu” beyan eden Wilson ilkeleri 

sömürge altında olan ülkelerde olduğu gibi Cezayir’de önemli bir yankı 

uyandırmaktadır Wilson ilkelerinin özellikle; “Sömürge isteklerinin, ilgili halkların 

menfaatleri ile yetkileri sonradan tespit edilecek olan sömürgeci devletin istekleri aynı 

derecede göz önünde tutulmak suretiyle, mutlak bir tarafsızlıkla çözümlenmesi 

şeklindeki maddesi sömürge altında olan toplumlar ve Cezayirliler için umut verici 

olmaktadır” (Fedai, 2008: 9). 

 Birinci Dünya Savaşı ve sonrasındaki gelişmeler; sömürge altında olanların, 

sömürge iktidarına karşı kendilerine daha çok güvenmelerini sağlamakta ve mevcut 

yönetimden ayrı olarak varlık gösterme taleplerini arttırmaktadır. Bu sürecin yarattığı 

atmosfer, Cezayirlileri de etkisi altına almaktadır. Bundandır ki maruz bırakıldıkları 

sömürü sürecini gözden geçirme olanağını yakalayan Cezayirliler, sömürgecilerin 

niyetlerini apaçık görmekte ve artık sömürge yönetimi dışında bir başka seçenek 

arayışı içine girmektedir. 

Cezayirlilerin düşünsel anlamda yaşadığı değişimlerle oluşmaya başlayan 

ulusal bilinç, sömürge yönetimine karşı gerçekleştirilecek kurtuluş mücadelesinin fikri 

altyapısını meydana getirmektedir. Bu açıdan Birinci Dünya Savaşı sonrasında 

ulusalcı önderlerin belirmesi bir rastlantının ürünü değil topyekûn yaşanan 

gelişmelerin bir uzantısıdır. Ayrıca bu süreçte tüm dünyada olduğu gibi Cezayir’de de 

mücadele biçiminde bir değişime gidilmektedir. Savaşın bitimiyle sömürgeciliğe ve 



143 

sömürgeci ülkelere karşı direniş silahlı mücadeleden ziyade düşünsel, kültürel ve 

siyasal bir boyutta yürütülmeye başlanmaktadır  (Fedai, 2008: 79). 

Birinci Dünya Savaşı’nın etkisiyle meydana gelen gelişmelerin yanı sıra bu 

dönemde, Cezayir’de petrolün bulunması gibi ekonomik alana dair çeşitli gelişmeler 

de siyasi alandaki refleksler üzerinde belirleyici olmaktadır. Ekonomik kaygılarla 

sömürge yönetimi bünyesindeki farklı güçlerin Cezayir’de yetkisini artırması, 

bağımsızlığın gerçekleştirmesini tetikleyen bir başka gelişmedir. Bu sürecin yarattığı 

olumsuz etki, Cezayirlilerin geleneksel olanı daha çok ön plana çıkarmalarına ve 

ulusalcı tepkilerinin artmasına yol açmaktadır (Sönmez, 2007: 3). 

Birinci Dünya Savaşı ve sonrasındaki gelişmelerin etkisiyle oluşan ulusal 

bilinç ve tetiklenen bağımsızlık düşüncesi; İkinci Dünya Savaşı ve sonrasındaki 

gelişmelerle giderek somut bir forma dönüşmektedir. İkinci Dünya Savaşı’nın 

başlamasıyla Birinci Dünya Savaşı’nda olduğu gibi Cezayirlilerin bir kısmı yine 

savaşa dâhil edilmektedir. Bu savaşta da Fransa işgaline başlayan Almanya’ya karşı 

300 bin  Cezayirli Fransız ordusunda yer almaktadır (Selim, 1984: 59). Birinci Dünya 

Savaşı ile birlikte Cezayirlilerin, sömürgecilere karşı değişmeye başlayan bakış açısı 

İkinci Dünya Savaşı’nda yaşananlarla da iyice değişmektedir. Cezayirliler birlikte 

savaştıkları beyaz adamların da zaafları ve kusurları olabileceğini görmektedir. Üstelik 

yenilmez gibi görünen bu adamların yenilebileceğine, güçsüz düşebileceğine şahit 

olmaktadır. Böylelikle Fransızların üstün bir medeniyete sahip olduğu iddiası, Birinci 

Dünya Savaşı’yla sarsılmışken İkinci Dünya Savaş’ıyla da bu iddia çürütülmektedir. 

Süreç Cezayirlileri, kendilerini kötü koşullarda yöneten Fransızlar safında savaşıyor 

olmayı sorgular duruma getirmektedir (Eyrice: 2008: 55). Böylelikle Cezayir’de 

milliyetçilik tüm Afrika’da olduğu gibi İkinci Dünya Savaş’ı sırasında olgunlaşmakta 

ve Avrupalılara karşı duyulan saygı ortadan kalkmaktadır (Davidson, 1965: 63). Savaş 

sırasında farklı kültür ve uluslardan bireylerle bir araya gelen Cezayirlilerin 

demokrasi, eşitlik, kendi kendini yönetme gibi olguların varlığından haberdar olmaya 

başlamaları;  ülkeleri için de bu olguları gündemlerine taşımalarına vesile olmaktadır 

(Eyrice: 2008: 55). 

Ulusal bağımsızlık düşüncesinin pekişmesinde küresel çapta etkili olan bazı 

gelişmelerin de etkisi vardır. İkinci Dünya Savaşı devam ettiği süreçte 1941’de bir 

araya gelen ABD başkanı Roosevelt ve İngiltere başbakanı Churchill Atlantik Şartı’nı 



144 

hazırlayarak sömürge altındaki toplumlara bağımsızlık umudu vermektedir (Fedai, 

2008: 107). 1941’de Ağustos ayında imzalanan Atlantik Bildirisinde, tüm halkların 

kendi kendini yönetme hakkına sahip olduğu beyan edilmektedir. Bildirgenin bu 

beyanı sömürge altındaki halkların bağımsızlıkla ilgili beklentilerini artırmaktadır 

(Eyrice: 2008: 85). Benzer bir yaklaşım, 1944’te toplanan Brazzaville Konferans’ında 

da görülmektedir. Cezayir halkı meydana gelen bu gelişmeler ışığında kendi kaderini 

tayin hakkına, eşitliğe, özgürlüğe, toprak reformuna, Arapça’nın resmi dil olarak 

kabulüne dayanan bir özel anayasanın hazırlanmasını, yerel halkın geniş katılımını 

destekleyecek bir yerel yönetimi ve siyasi mahkûmların özgür bırakılmasını 

istemektedir (Bulut, 1994: 86). Ancak sömürge yönetimi bu talepleri kabul etmeyip 

yerine 1944’te kendisinin hazırladığı bir reform paketini yürürlüğe koymaktadır. Bu 

da yetmiyormuş gibi bir de bu süreçte Cezayirlilerin haklarını dile getirdiği tüm sözlü 

ve yazılı ifadeler Fransız toprak bütünlüğüne saldırı olarak kabul edildiğinden suç 

unsuru sayılmaktadır. Bu baskı ve kısıtlamalarla siyasi partilerin, derneklerin ve 

basının bağımsızlığa dair herhangi bir açıklamada bulunması engellenmektedir. Bu 

koşullara uymadığı düşünülen yaklaşık 30 bin Cezayirli tutuklanmaktadır (Eyrice: 

2008: 86-87). Sömürge yönetiminin, Cezayir iç siyasetine dönük baskıcı 

uygulamalarının yanı sıra savaşın son bulmasıyla da Cezayirliler vadedilen özgürlüğün 

pratikte bir anlam ifade etmediğinin idrakine varmaktadır. Böylelikle Fransızlara karşı 

ulusal bağımsızlık mücadelesinin yürütülmesi için ulusal çapta bir örgütlenmeye ve 

birlikteliğe ihtiyaç olduğu ortaya çıkmaktadır. Cezayir’de oluşan ulusal bilinç, içten 

içe örgütlenmeyi başlatmaktadır. 

İkinci Dünya Savaş’ı, Cezayir halkı için bir milattır. Bu süreçle birlikte 

bağımsızlık talebi iyice belirginleşerek tüm Cezayir halkını bağımsızlık şemsiyesi 

altında birleştirmektedir. İkinci Dünya Savaşı, ulusal bağımsızlık düşüncesini 

eylemsel bir sürece taşımaktadır. Savaş’ın bitimiyle Cezayir’i bağımsızlığa 

kavuşturma ve buraya eşitlik getirme isteğiyle aydınlar ve askerler ülkelerine geri 

dönmektedir (Selim, 1984: 18). Başka ülkelerin çıkarlarına göre hareket etme 

düşüncesi yerini artık Cezayir çıkarlarını kollayan bağımsızlık düşüncesine 

bırakmaktadır.  

İkinci Dünya Savaşı ve sonrasındaki ilgili gelişmeler, Cezayir’in iç 

dinamiklerini harekete geçirerek bağımsızlık düşüncesini tetiklerken yeni bir dünya 



145 

düzeni öngören gelişmeler ve değişimler de süreci destekleyen katkılar sunmaktadır. 

Dünyadaki iktidar yapısının değişmesi, Fransa’nın yenilmesi, savaşın mali yükleri, 

ABD ve SSCB’nin süper güç olarak ortaya çıkması ve düşünce ikliminde belirgin bir 

değişimin yaşanması, sonraki yirmi yıl içinde sömürgelerde Fransa ve Britanya 

hâkimiyetinin sona ermesine yol açmaktadır (Hourani, 1997: 409). İkinci Dünya 

Savaşını izleyen on yıl içinde sömürgeciliğin iflasının kesinleşmesiyle Afrika’da Batılı 

anlamda milliyetçilik doğmaktadır. Afrika’da yeni özgürlük ideolojisi, modern 

iletişim araçları olan radyo ve basın yoluyla kendine güçlü bir taraftar kitlesi 

oluşturmaktadır. Afrika dışındaki güçler de ulusal bağımsızlık hareketini 

desteklemektedir. Birleşmiş Milletler’deki Afrika ve Asya grubu, sömürge güçlerine 

karşı bir baskı mekanizması kurmakta ve sömürge iktidarlarının ortadan kalkması 

yönünde çaba sarf etmektedir. Dünya uluslarının artan baskısıyla sömürge iktidarları 

varlıklarını sürdüremeyeceklerinin farkına varmaktadır (Tuncalı, 1966: 99). 

Fransa’nın İkinci Dünya savaşı sonrasında ulusal bağımsızlığa uyanan bilinçlerin 

önünde durması giderek zorlaşmaktadır. Savaşın bitimiyle Afrika’da ülkeler peşi sıra 

bağımsızlıklarını elde etmektedir. Cezayir’in iki komşusu Fas ve Tunus da bu süreçte 

bağımsızlığını kazanan Afrika ülkelerindendir. Bu komşu ülkelerin bağımsızlığı elde 

etmiş olması, Cezayir’e de ilham olmaktadır.  

Cezayirlilerin bağımsızlık taleplerinin oluşmasında, İkinci Dünya Savaş’ı ciddi 

anlamda etkili olmaktadır. Savaş sonrasında Cezayir’de bağımsızlık hareketi 

kaçınılmaz hale gelmektedir. Ancak Fransızlar, Cezayir’e yerleştirdiği Avrupalı 

nüfusla birlikte burada kalıcı olarak kalmayı planladığından olsa gerek Cezayirlilerin 

bağımsızlık düşüncesinin somut bir gerçeğe dönüşebileceğini çok uzak bir ihtimal 

olarak görmektedir. Avrupa’dan gelen yerleşimciler de Cezayir’i kendilerine ait 

hissetmekte ve Cezayir’de doğanların oluşturduğu kuşak Cezayir’i vatanları kabul 

etmektedir (Fedai, 2008: 107). Fakat eski gücünü kaybeden Fransa, Cezayirlilerin 

bağımsızlık taleplerine ayak diretse de zamanla kabul etmek zorunda kalmaktadır.  

3.6. Ulusal Bilincin Ortaya Çıkışı 

Fransa, sahip olduğunu iddia ettiği üstün medeniyeti ve bunun temel 

argümanları olan özgürlüğü, demokrasiyi ve eşitliği sömürgelerine taşıdığı söylemiyle 

siyasi, kültür, ekonomi ve idari alanlara pek çok müdahalede bulunarak sömürü 

faaliyetlerini yürütmektedir. Bu müdahalelerle Cezayir’de sömürü çıkarlarını 



146 

kollayacak ve devam ettirecek yeni bir toplum yapısı inşa etmeyi istemektedir. 

Başlatılan toplum mühendisliğinde öncelenen yerele ait tüm değerleri tasfiye eden ve 

yerine Fransızlara ait değerleri ikame etmeyi öngören kültürel alana dönük 

müdahaleler olmaktadır. Bu müdahaleler bazen de yerel halklar arasında ayrım 

gözetmek süretiyle yürütülmektedir. Cezayir’de Arap ve Berberi halkları üzerinden 

gerçekleştirilen politikalarda bu anlayışın izleri vardır. Burada bu iki halkın farklı etnik 

kökenlere sahip olduğu vurgusu dikkate alınarak olası bir etnik çatışmaya çanak 

tutmak istenmektedir. Doğacak olası çatışmaların sömürüye hizmet edeceği 

düşünülmektedir. Ancak bu dönemde yerel halk için geçerli olan hukuk tanımı ve 

uygulamasının, yönetim anlayışının; ülkedeki Avrupalı ile Müslüman nüfus arasındaki 

ayrıma dikkat çekmesi, Müslüman kimliğinin ön plana çıkmasında etkili olmaktadır. 

Bu durum Cezayirlilerin, kendi içinde sahip olduğu kültürel farklılık vb. detaylar 

üzerine tartışma ihtimalini ortadan kaldırmaktadır. Cezayirde halkların Müslüman 

kimliğindeki ortaklılığının altını çizen bir başka gelişme ise 1881’de ortaya 

çıkmaktadır. Bu tarihte çıkartılan Yerli Kanunu ile Cezayir, Fransa’ya tabi olmasına 

rağmen Cezayirlinin Fransız vatandaşı olabilmesinin şartı din değiştermek olarak 

belirlenmektedir (Sönmez, 2007: 50-51). Sömürge iktidarının izlediği bu ayrımcı 

politikalar bir süre sonra ters teperek bir ulusal bilincin ve dayanışmanın oluşmasına 

zemin hazırlamaktadır. Araplar ve Berberiler arasında oluşan din birliği ulusal 

bağımsızlık sürecinde Fransız sömürge yönetiminin vurgusunu yaptığı etnik ayrıma 

galip gelmektedir. 

Sömürge yönetimi, Cezayirli kimliği için önemli, ayırt edici iki aidiyet olan 

Müslüman ve Arap olma halini ortadan kaldırmak için benimsediği çok yönlü 

müdahale politikalarına devam etmektedir. Ülkedeki camiler kapatılmakta eğer 

kapatılmıyorsa da kiliselere çevrilerek işlevsiz hale getirilmektedir. Kütüphanelerin 

çoğu kapatılmaktadır. Arapça; resmi dil vasfını yitirmekte yerine Fransızca resmi dil 

ilan edilmekte,  eğitim ve öğretim dili olarak yasaklanmaktadır. Okullarda müfredat 

sömürü politikalarına uygun olarak yeniden düzenlenmektedir. Eğitim sisteminde 

gerçekleştirilen düzenlemelerle hedeflenen yerleşimciler arasında kültürel birliğin, 

dayanışmanın artırılması; yerel halkın ise Fransız kültürüne entegre olarak kendi 

kültürel değerlerine yabancılaşmasıdır. Sömürge yönetiminin bu politikalarının 

farkında olan yerel halk arasında okullaşma oranı oldukça düşük olmakla birlikte; 

1914’te ℅ 4, 1954’te ise sadece ℅ 10’dur (Fedai, 2008: 82). Yerel halk eğitimde 



147 

olduğu gibi kendince almış olduğu informel önlemlerle sömürge politikalarının 

kültürel değerlerde neden olacağı yozlaşmanın veya bu değerlerdeki yitimin önüne 

geçmeye çalışmaktadır.  

Sömürge yönetiminin politikaları istemsizce de olsa Cezayir halkının 

bilincinde Müslüman ve Arap kimliğini derinleştirerek onun ulusal kimliği haline 

getirmektedir. Böylelikle Cezayirli kimliğinin temel aidiyetlerinden birinin 

Müslümanlık diğerinin ise Araplık olması Cezayirlilerin, sömürge iktidarının dikte 

ettiği Hristiyan ve Fransız kimlik değerlerinden bir an önce kurtulma isteği ulusal 

bağımsızlığa zemin hazırlamaktadır. Süreç içinde Cezayirlilerin ulusal bağımsızlık 

talebi düşünsel sınırların ötesinde daha da somut bir forma dönüşmesi; sömürge 

yönetiminin Arap ve Berberi etnik ayrıma yaptığı vurgunun önemsiz olduğu, yerel 

halkın aralarındaki farlılıklarından ziyade benzerliklere daha çok odaklandığını ortaya 

koymaktadır. 

Fransız sömürge yönetiminin, yerel halkta böylesi bir bilinci oluşturmasında 

kültürel değerlerinin tehdit edilmesinin etkisi olduğu gibi kültürel alanı da etkileyecek 

şekilde siyasi ve ekonomik bazı yaptırımlar ve uygulamalar da söz konusudur. 

Avrupalı sömürgecilerden çok daha farklı bir sömürge anlayışına sahip olan Fransa, 

sömürge haline getirdiği yerlerin sömürüsünü kolaylaştırıp kalıcı hale getirmek adına 

gerçekleştirdiği müdahaleler sadece tek bir alanla değil birçok alanla ilgili olup çok 

yönlü etkilere sahiptir. Bu yönüyle kimi müdahalelerin, toplumun siyasi, ekonomik ve 

kültürel alanlarını da içine alacak şekilde geniş bir etki sahası bulunmaktadır. Birden 

fazla etki alanının gözlendiği bu müdahalelerden biri de göçlerdir. Fransa ve 

Avrupa’dan Cezayir’e sömürgeci kolonilerin 21 getirilmesiyle gerçekleşen göçler, 

Cezayir’de ekonomik, demografik yapıyı değiştirme potansiyeli gösterdiği gibi 

ekonomik ve siyasi gücü sahip nüfusun kültürel değerlerinin baskın olması için de 

elverişli koşullar sunmaktadır. Sömürge yönetimi, Cezayir’de bu yeni nüfusun 

yararına olacak şekilde önemli miktardaki araziyle ilgili düzenleme yapmaktadır. Bu 

düzenlemelerle Cezayir’de ekilip biçilen yedi milyon hektarlık arazinin üç milyonu 

yerel halkın elinden alınarak yerleşimcilere verilmektedir. Ekonomik kazanımları olan 

Avrupalı nüfusun varlıklarının yasal bir çerçeveden tanımlanması için de bazı 

 
21  Fransa sömürge yönetiminin Cezayir’de varlığını kalıcılaştırmak için getirilen nüfusa belli miktarda 

toprak vererek yerleştirmesidir. Böylelikle bu nüfusun Cezayir’de, Avrupa değerlerinin benimsendiği 

yeni bir düzen kurmalarına zemin hazırlanmaktadır.  



148 

düzenlemelere gidilmektedir. Cezayir’e sonradan yerleştirilen nüfus için iyiye giden 

koşullar yerel halk için gittikçe kötü bir hal almaktadır. Yerleşimcilerle eşit 

muameleye tabi olmayan Cezayirlilerin, kâğıt üzerinde geçerli olan vatandaşlığının 

pratikte bir karşılığı yoktur. Sömürge yönetiminin hukuk sistemi içinde yerel halk; 

ötekileştirilerek yoksulluğa, geri kalmışlığa, adaletsizliğe ve birçok olumsuzluğa 

maruz kalarak Avrupalılarla eşit haklara sahip değildir. Cezayir halkı giderek 

kötüleşen koşullarla birlikte kendi ülkesinde yersiz yurtsuz kalarak göçe 

zorlanmaktadır (Fedai, 2008: 82). Göç eden çoğunluktan geriye kalan azınlık ise ucuz 

iş gücüne dönüşmektedir.  

Göç ve araziyle ilgili düzenlemeler22, toprakları bölerek geleneksel kadroları 

tasfiye etmekte ve yerine Avrupalıları yerleştirmektedir. Süreç beraberinde ekonomide 

ve topluma ait tüm değerlerde bir çözülmeye yol açmaktadır. Sömürge politikaları 

yerel halkı kültürel ve ekonomik açıdan olumsuz etkilerken yerleşimcilerin 

kültürlerinin baskın hale getirilme isteği ve ekonomik gücü ellerine almaları siyasi, 

idari anlamda da bir otorite olmalarını kolaylaştırmaktadır. Yaşananlar yerel halkın 

sadece egemenlik haklarını değil aynı zamanda sahip olunan yaşam koşullarını gaspa 

uğratmaktadır.  

Sömürge yönetiminin kültürel, ekonomik ve siyasi alanı etkileyecek şekilde 

yürüttüğü politikaları, Cezayir halkının büyük bir kesiminde hoşnutsuzluğa neden 

olmaktadır. Bu oluşan hoşnutsuzluğa karşı, sınırlı sayıda da olsa eğitimli olan 

Cezayirliler ve ekonomik koşulları iyi olanlar; vergi sisteminin hafifletilmesi ve kanun 

önünde eşitliğin sağlanması gibi çeşitli talepleri dile getirmektedir. 1914’ten itibaren 

de Genç Cezayirliler Derneği, kanun önünde eşitliğin ve Müslümanların temsil 

haklarının sağlanması konusunda ısrarcı olmaktadır (Sönmez, 2007: 34). Bu durum, 

ayrıca Cezayirli Müslümanlar arasında siyasal tartışmaların yapılmasına önemli 

katkıları olmaktadır.  

Nihai aşamada, Fransa sömürge yönetiminin medeniyet taşıyorum iddiasının 

çelişkisine, topraklarının bir parçası olarak gördüğünü söylediği Cezayir’de çokça 

rastlanmaktadır. Bu nedenledir ki Fransız sömürge yönetiminin medeniyet yayıyorum 

 
22 Toprağa yönelik detaylı düşünülmüş politikaların kapsamlı uygulamalardan ötürü, yüz yılı aşan 

Fransız sömürgesine en çok tepki kentlilerden değil köylülerden gelmektedir. Sömürge yönetiminin 

politikaları neticesinde hem toprakları ellerinden alınmakta hem de modern yönetim anlayışı kırsalda 

yer alan geleneksel toplum yapısında bozulmaya neden olmaktadır (Arıklı, 1975: 171). 



149 

söyleminin, sömürü faaliyetlerine meşruiyet kazandırmaktan başka bir işlevi yoktur. 

Bu bağlamda yürütülen sömürge politikalarıyla uygulanan çifte standart Cezayir’de 

iki yönlü milliyetçiliğin doğmasına yol açmaktadır. İlki Avrupalı yerleşimcilerin, 

merkezi Fransa’yı bile etkileyecek olan Fransız milliyetçiliğidir. İkincisi ise 

konumuzla direkt bağlantılı olan Birinci Dünya Savaş’ından itibaren bağımsızlığı 

temel alan Cezayir milliyetçiliğidir (Sönmez, 2006: 84). Cezayir’de milliyetçiliğinin 

temel taşları olan ulus bilincinin ve kimliğinin doğuşu sömürgeci anlayışın hesabında 

olmayan gelişmelerle yüzleşmek zorunda bırakmaktadır.  

3.7. Bağımsızlığa Doğru Giderken 

Fransa’nın; Cezayir’de yürüttüğü politikalarla amaçladığı sömürge 

topraklarının Fransa topraklarıyla birleştirilmesi ve burada yaşayanların Fransa’nın 

politik, kültürel düşünce ve yaşantısıyla kaynaşmasıdır. Bu idealle sömürge yönetimi, 

Cezayirlileri ekonomik olarak güçsüzleştirme; kültürel açıdan ise yabancılaştırma 

isteği içindedir. Yine aynı niyetle Cezayir’de kolektife olmuş direniş güçlerini bölme 

ya da olabilecekleri önleyebilme çabasındadır. Bu koşullarda sömürünün 

sürdürülebilinir olacağı kanısındadır. Ancak bu süreç sömürge yönetiminin umduğu 

gibi ilerlememektedir. Uygulanan politikalarla yerel halkın, sömürü öncesindeki 

koşullarından çok daha kötü koşullarda yaşamak zorunda kalması çeşitli tepkilere 

neden olmaktadır. Cezayirliler, Fransız sömürge yönetiminin uygulamaları karşısında 

birtakım reform taleplerinde bulunmaya başlamaktadır. Bu taleplere sömürge 

yönetimince ilk aşamada sıcak bakılmamakla birlikte zamanla yönetime karşı oluşan 

tepkinin büyümemesi ve daha örgütlü bir hal almaması için durumu geçiştirici bazı 

düzenlemelere gidilmektedir (Eyrice: 2008: 83). 

Sömürge yönetiminin tedbir amaçlı ilk düzenlemeleri eğitim alanında 

gerçekleşen değişiklerle hayata geçirilmektedir. 1898’de çıkartılan kararnameyle 

Arapça’nın Cezayirlilere öğretilmesi zorunlu hale getirilmektedir. Ancak 1947’e kadar 

yabancı bir dil olarak kabul edilen Arapça, çıkartılan bir kararnameyle yabancı dil 

statüsünden çıkartılmakta ve resmi bir dil olarak kabul edilmektedir. Bu kararnameyle 

Arapça’ya resmi dil statüsü kazandırılmasına karşın pratikte bir karşılığı yoktur. Geç 

alınmış bir karar olmakla birlikte Cezayir Meclisi, Arapça’nın devlet okullarının her 

düzeyinde öğretilmesi hususunda yapılacak düzenlemelerden yetkili kılınmaktadır. 

Sömürge yönetimi, bu reformlarla kültürel alana dair uyguladığı politikaların tepki 



150 

çekmesinin önüne geçmeye çalışmaktadır. Fakat eğitim dikkate alınarak yapılan 

reformların hiçbiri Cezayirlilerin taleplerine karşılık gelmemektedir. Fransız sömürge 

yönetiminin Cezayir’de okulların sayısında artışa gitmesi, eğitim ile ilgili az da olsa 

düzenleme yapması; yerel halkın tepkilerinin giderek artmasının ardından 

gerçekleşiyor olması rastlantısal bir gelişme olarak değerlendirilemez (Eyrice, 2008: 

116). 

Eğitim alanıyla ilgili başlayan süreç, Cezayirlilerin 1919’da yaşamın diğer 

alanları için dile getirdiği taleplerin kısmen de olsa yanıt bulmasıyla devam 

etmektedir. Bu talepler, Fransızların 1916’da Savaş Bakanlığı bünyesinde Sömürge 

İşçileri Birimi’ni kurarak Cezayirlilerin Birinci Dünya Savaşı’na hem cephede yer 

alarak hem de silah fabrikalarında çalışarak dâhil olmasını zorunlu kılmasından 

kaynaklı ortaya çıkmaktadır. Çünkü savaşa katılım, Cezayirlilerin ağır kayıplar 

vermesi ve hak gaspına uğramasıyla sonuçlanmaktadır. Bu türden garebetlerin 

tekrarlanmaması adına Cezayirliler; kanun önünde eşitlik, Yerli Kanunun ve yerli 

mahkemelerin kaldırılması, vergide ve siyasal haklarda eşitlik şeklindeki taleplerini 

dile getirmektedir (Sönmez, 2007: 32). Cezayirliler bu tarihte aynı zamanda genel oy 

hakkının tanınmasını ve Fransa Parlamentosuna Cezayirli temsilcilerin katılmasını 

istemektedir (Fedai, 2008: 77). 

Birinci Dünya Savaşı sonunda, 1919 çıkartılan Lcosonart Kanunu ile bireysel 

hakları tanınan Müslümanlar, Cezayir’de belediye meclisinde temsil edilmeye 

başlanmaktadır. Fakat temsil oranı Müslümanların aleyhinedir. Mevcut talepler 

doğrultusunda sömürge yönetimince siyasal temsil hakları sınırlı bir şekilde 

iyileştirilmektedir. Bu süreçte siyasi alan için yapılan düzenlemelerle gerçekleşen 

olumlu bir gelişme Müslümanlardan alınan Arap vergilerinin kaldırılmasıdır (Sönmez, 

2007: 33). Ekonomideki iyileştirme vergilerle ilgili düzenlemenin çok daha öncesinde 

1863’te senato, Cezayir’deki Arap kabilelerden aldığı toprakları geri vererek 

gerçekleştirmektedir. Bu yeni düzenleme ile Cezayirlilerin bir bölümü buğday geriye 

kalanı ise koyun yetiştirmektedir (Karakaçan, 2004: 130). Ekonomi alanını 

ilgilendiren bir başka gelişme de Cezayir’e genel vali olarak atanmış olan Charles 

Jonnart’ın ismiyle bilinen 4 Şubat 1919’daki kanunu kapsamındaki reformdur. Ancak 

bu kanun, Fransızlara karşı oluşabilecek herhangi bir ayaklanmayı önlemek ya da 

geciktirmek adına alınan bir tedbir niteliğindedir. Kanun; tüccarlara, büyük toprak 



151 

sahiplerine, memurlara, Fransız madalyalı ve diplomalı bireylere, Fransız ordusunda 

yer almış olanlara 1898’de kurulmuş olan Mali Heyette temsilci olma imkanı 

tanımaktadır. Bu yasa, yerli üst sınıfını tatmin edici olmasa da çeşitli haklar 

tanımaktadır. Sömürge yönetimi yaptığı düzenlemelerle üst sınıfta yer alan bireylerin 

desteğini almayı amaçlamaktadır. Aslında 1919 kanunu, Cezayir halkına herhangi bir 

katkısı olmayan bir reform hareketidir (Eyrice: 2008: 83). Nitekim ekonomiyle ilgili 

yapılan bu ve benzeri reformların hiçbiri, Cezayir ekonomisinde herhangi bir olumlu 

gelişme yaratmamaktadır. 

1936 yılında da yapılan birtakım iyileştirmeler olmaktadır. Bu yıl Fransa’da sol 

parti gruplarının birleşmesiyle Halk Cephesi adı altında oluşan Blum Violet Hükümeti, 

sayısı 24 bini bulan yerel halka seçme hakkı tanımaktadır. Müslümanlar için yapılan 

bir başka olumlu gelişme ise 7 Mart 1944’te yerlilerin Ceza Kanunun ortadan 

kaldırılmasıdır. Bu kanunun ortadan kaldırılmasıyla yerli halk da Avrupalı 

Cezayirlilerle aynı kanuna tabi olmaktadır (Weil, 2003: 19). Bu hükümet dönemindeki 

bir diğer gelişme de yönetimleri aldıkları yıl tabandan gelen talep üzerine haftada 40 

saat çalışma ve ücretli tatille ilgili kanunları kabul etmesidir. Çalışma saati ve ücretli 

tatille ilgili kanun Cezayir’deki halk için de geçerli olmaktadır (Ataöv, 1975: 147).  

Cezayir’deki iyileştirme politikalarına, Fransız üst düzey yöneticilerin söylem 

düzeyindeki ifadeleri de eşlik etmektedir. Ocak 1944’te De Gaulle Brazzaville’de 

yaptığı konuşmada, “Sömürgeler kendilerini yönetecek koşulları sağladıkları takdirde 

kendi kendilerini yönetmelerine izin verileceğini belirtmektedir” (Horne, 2006: 43). 

Ancak bu durum söylemle sınırlı kalarak pratiğe dökülmemektedir. 1944 yılında 

Brazzaville konferansında, Cezayir’e bağımsızlık verilmesi yönünde gündeme atılan 

görüşler hayata geçirilemeyince Kabiliye ve Konstantiniye’de ilk ayaklanmalar 

çıkmaktadır. 1947 yılında bu ayaklanmaların önüne geçebilmek adına yarısı Fransız 

diğer yarısı Cezayirli olan kimselerin oluşturduğu bir yönetim kurulmaktadır (Çapar, 

2020: 33).  Ayrıca aynı yılın 20 Eylül’ünde siyasi ve medeni haklar kamu hizmetinde 

eşit hale getirilmektedir  (Weil, 2003: 19). 

Fransa, yaptığı reformlarla amaçladığı bağımsızlık isteğini engellemektir. Bu 

refleksi, yerel halkın yerini değiştirmeye yönelik politikalarına da yansımaktadır. 

Sömürge yönetimi, bu politikasıyla halkı milliyetçi güçlerden uzak tutabileceğini 

hesaplamaktadır. Ancak hiçbir çaba ne halkın içindeki bağımsızlık isteğini ötelemekte 



152 

ne de milliyetçi güçlerle olan bağlantısını koparabilmektedir (Eyrice: 2008: 118). 

Yapılan iyileştirmelere rağmen sömürü yönetimine karşı Cezayirliler arasında siyasal 

ve fikirsel anlamda bir uyanış söz konusudur. Bağımsızlığı savunan gruplar arasında 

fikir ayrılıkları olsa da ulusalcılar yer altına inerek ihtilalcı birlik ve eylem komiteleri 

kurarak bağımsızlığa giden yolu açmaktadır. Bu aynı zamanda FLN’nin de ortaya 

çıkmasında önemli rol oynayan bir gelişmedir (Çapar, 2020: 33). Nitekim gelinen 

noktada yerel halkın talebi giderek tam bağımsızlık olarak belirmektedir. Bağımsızlık 

mücadelesi başlamadan önce söz konusu olan çeşitli reform girişimleri ve çıkartılan 

bazı yasalar ulusal bağımsızlık hareketinin başlamasının önünde bir bariyer 

olamamıştır. 

3.8. Ulusal Bağımsızlık Savaşının Patlak Vermesi 

Fransa işgalinin olduğu ilk yıllarda Cezayirliler, olan bitenin çok da farkında 

olmadan kabileler arasındaki anlaşmazlıklara ve Berberi-Arap çekişmelerine kapılmış 

durumdadır. Fransız sömürüsüne karşı tepkiler ise birbirinden bağımsız, kopuk, 

tesadüfü ya da kabile sınırlarını aşmayacak olan direnişler biçimindedir. Ancak 

Fransa’nın sömürü politikalarıyla ekonomik, siyasi ve kültürel alanda birçok 

müdahalede bulunarak Cezayirlileri vatandaşı oldukları ülke topraklarının göçmenleri 

konumuna düşürmesi, yoksullaştırması, birçok haktan mahrum bırakması ve 

Cezayirlileri aidiyet kurmuş olduğu kültürel değere karşı yabancılaştırma çabası içinde 

olması toplumun geneline sirayet eden bir tepkiselliğe yol açmaktadır. Dönemin 

Fransız sömürge yönetimi, oluşan tepkiselliği ötelemek için Cezayir’de yerel halkın 

maruz kaldığı haksız durumu iyileştirmeye dönük politikalar izlemektedir. Fakat bu 

politikalar yerel halk arasında yayılmaya başlayan fikirsel ve siyasal gelişmeleri 

önleyemediği gibi ekonomik, siyasal ve kültürel açıdan yaşanan olumsuzlukları telafi 

edebilecek nitelikte de değildir (Sönmez, 2007: 28). Fransa’nın sömürü politikaları 

karşısında yerel halk kendi tarihine ve kültürüne ait toplumsal değerlere daha çok 

tutunarak sahip çıkmaktadır. Bu refleks yer yer Fransız medeniyetine hatta 

teknolojisine karşı topyekûn bir tepkiselliğe dönüşmektedir (Zahar, 1999: 45). 

Cezayir’in içinde bulunduğu koşulların yanı sıra ülke sınırları dışındaki bazı 

gelişmeler de 1954’te kitlesel bir tepkinin ortaya çıkmasına oldukça önemli bir etkisi 

olmaktadır. 1954 öncesinde Cezayirliler, iki büyük dünya savaşına gerek cephede 

bulunarak gerekse de askeri fabrikalarda çalışarak savaş koşullarıyla ilgili belli bir 



153 

bilgi ve deneyim elde etmektedir. Edinilen bilgi ve deneyimin haricinde yenilmez 

olarak görülen düşmanın da zayıf yönlerinin olabileceğini ve yenilebileceğini 

görmektedirler. Sürece sayıları sınırlı olan eğitimli Cezayirlilerin de katkısı ile 

Cezayirliler içinde bulundukları tüm zor ve olumsuz koşulları dönüştürebilecek güç ve 

yeteneğe sahip olduğunun farkına varmaktadır. Ulaşılan bu bilinçle 1954’te kitlesel 

bir başkaldırı başlatılmaktadır. Bütün kaynakları Fransa tarafından sömürülen, üstelik 

baskı, şiddet gören Cezayirliler; tüm çözüm yollarının tükendiği ve başka seçeneğin 

kalmadığı bu kitlesel başkaldırıda silaha başvurmayı tek çare olarak görmektedir. Halk 

arasında ulusal kurtuluşçu eğilimi gösteren unsurlar sömürgeciye karşı bir silahlı 

ayaklanma planı içine girmektedir. Bu doğrultuda Demokratik Özgürlüklerin Zaferi 

İçin Hareket’in sol kanadı Mart 1954’de Birlik ve Eylem İçin Devrimci Komite 

(CRUA) adlı gizli bir örgüt kurmaktadır. Bu komite Cezayir’i vilayetlere bölerek her 

birine silahlı ayaklanmayı yönetecek bir komutan atamaktadır  (Ataöv, 1975: 151). 

İlerleyen süreçlerde Fransızlara karşı ulusun kurtuluşu için mücadele eden 

yerel güçler Ulusal Kurtuluş Ordusu (ALN)  adını almaktadır. Fransa’nın sömürü 

faaliyetlerini sonlandırma niyetiyle Cezayir’de var olan bütün örgütlü yapılar zamanla 

tek bir çatı altında birleşerek, Ulusal Kurtuluş Cephesi’ni (FLN)  kurmaktadır. Ulema 

Birliğine varıncaya kadar bütün yurtsever güçler bu cephede birleşmektedir. ALN’nin 

siyasi örgütü olan FLN köylüleri, işçileri, aydınları, küçük ve orta burjuvazinin radikal 

çevrelerini aynı slogan etrafında birleştirmektedir (Özkan, 1992: 15). 

FLN’nin kurulmasının hemen ardından 1954’te 31 Ekimi 1 Kasıma bağlayan 

gece Cezayir’de büyük bir ayaklanma olmaktadır. Ayaklanmanın patlak verdiği bu 

tarihte sömürge yönetimine ait kışlalar, karakollar dâhil çeşitli birimleri ve kişileri 

hedef alan elliye yakın harekât düzenlenmektedir (Arıklı, 1975: 175). Ayaklanma 

gerçekleştikten kısa bir süre sonra FLN Cezayir halkını bilgilendirmek ve desteklerini 

almak için bir bildiri yayınlamaktadır. Kişi ve imzanın belirtilmediği bu bildiriyle halk, 

FLN’nin varlığından haberdar edilmektedir. Ulusal bağımsızlığı silahlı savaş yoluyla 

kazanacağını düşünen bu grup yayınladığı bildiri ile hangi bölgeden ve sınıftan 

olduğuna bakılmaksızın her Cezayirlinin ulusun bağımsızlığı için başlatılan bu 

mücadelenin safında yer alması gerektiği belirtilmektedir (Arıklı, 1975: 176 ).  

Fransız sömürge yönetimi, ilk başta bu başkaldırıyı bir avuç asinin işi olduğunu 

düşünerek daha önce bastırılan başkaldırılar gibi durumun kontrol altına 



154 

alınabileceğini düşünerek önemsememektedir. Ancak 1 Kasım 1954’te bir grubun 

öncülüğünde başlayan süreç artık önüne geçilemez bir hal almaktadır. Tunus sınırı 

yakınında Aures ve Kabulia’da patlak veren ilk silahlı çatışma kısa zamanda tüm 

ülkeye yayılmaktadır (Ataöv, 1975: 151). 1954’te 3 bin kişi olan örgüt, dört yıl sonra 

130 bin kişiye ulaşmaktadır. Sayıları artıkça eylemleri de artmaktadır. Dolayısıyla bu 

süreçte sömürge yönetiminin karakollarına baskınlar yapılmakta, asker taşıyan trenler 

durdurulmakta, lojistik malzeme taşıyan ulaşım araçlarına el konulmakta, 

yerleşimcilerin bulunduğu çiftliklere baskınlar düzenlenmekte ve çoğu zaman 

sömürge yönetiminin askeri güçleriyle silahlı çatışma içine girilmektedir. Sürecin bu 

şekilde devam etmesi, sömürge yönetiminin doğan asker ihtiyacı; tedbirlerin daha sıkı 

olması gerektiğini açık bir şekilde ortaya koymaktadır. Nitekim 1955’te 200 bin olan 

asker sayısı savaşın bitimine doğru 800 bine ulaşmaktadır. Bu dönemde Cezayirli 

yurtseverlerin çoğu idam edilmekte veyahut işkence altında hayatını kaybetmektedir. 

Sömürge yönetimi, bütün Cezayir’de FLN’ye destek verdiğinden şüphe ettiği bölgeleri 

yerle bir etmektedir. Binlerce kişi toplanan kamplarda yaşamını kaybetmektedir. Yüz 

binlerce Cezayirli, Fas ve Tunus’a sığınmak zorunda kalmaktadır. Sonuç olarak 9 

milyon nüfusu olan Cezayir’in 1,5 milyonu bu savaşla birlikte yitirilmektedir (Ataöv, 

1975: 154-155). Dolayısıyla 1 Kasım 1954, her bir Cezayirli için önemli bir tarihtir. 

Fransız sömürüsüne karşı ilk kurşunun atıldığı bu tarih Cezayirlilerin ulusal bayramı 

olarak kabul edilmektedir (Bulut, 1994: 223). Cezayir halkı için 1 Kasım 1954, 

günümüzde ulusal bir efsane ve destan mitidir. 

  



155 

4. CEZAYİR BAĞIMSIZLIK MÜCADELESİNDE KADIN: “ZOHRA DRİF” 

4.1. Cezayir’in Bağımsızlık Mücadelesinde Kadın 

Fransa,  modernleştirme politikaları ile Cezayir’de aklı, bilimi, modern üretim 

tarzını, özgürlükleri ve insan haklarını hâkim kılma niyetinde olduğunu 

savunmaktadır. Tahhüd edilen modernleşmenin bu nitelikleriyle toplumun 

ilerleyeceği, daha iyi olacağı düşüncesi savunulmaktadır. Fransa, modernleştirmeye23 

dair çizmeye çalıştığı olumlu tablonun bir neticesi olarak Cezayir’e medeniyet getirme 

misyonuna ve bekçiliğine soyunarak kendisine bağlı ve bağımlı yeni bir toplumsal 

yapı inşa etme kaygısı taşımaktadır. Bunu ise modernleştirmenin öne sürdüğü 

nitelikleriyle bir gereklilik olduğu yargısının arkasına sığınarak yapmaktadır. Bu 

yaklaşımla modernleştirme; yerelin talepleri, ihtiyaçları, toplumsal dinamikleri ve 

tarihi gelişimi doğrultusunda değil Fransa’nın onay verdiği politikalarla 

şekillenmektir. Mevcut koşulların öngördüğü modernleşme; Cezayir’in toplumsal 

bağlamından uzak, gerçekçi olmayan ve tepeden inmedir. Fransa’nın; Cezayir’in 

modernleşmesine başta atfettiği olumlu anlamların çok ötesinde çıkarlarına ve 

beklentilerine uygun biçimlenmektedir. 

Fransa’nın Cezayir’e dönük politikalarının temelinde, Batılı ülkelerin batı dışı 

ülkeleri sömürmek ve bu süreci devam ettirmek adına modernleşmeyi ideolojik bir 

araç olarak kullanımı vardır. Bu anlayışla Cezayir’de ekonomi, kültür, askeri, nüfus, 

idari gibi yaşamın bütün alanlarını etkileyecek yasal düzenlemelere gitmekte ve 

müdahalelerde bulunmaktadır. Yerel halkın alehine, Cezayir’deki Avrupalı nüfusun 

lehine olacak biçimde Cezayir’e Avrupa ve Fransa’dan bir nüfus hareketinin 

başlatılması, gelen yeni nüfusu imtiyazlı kılacak vatandaşlık hakkının tanınması, 

Arapça’nın eğitim ve yayın dili, resmi dil olmaktan çıkarılması, yerini Fransızca’nın 

alması yapılan düzenlemelerden ve gerçekleştirilen müdahalelerden bazılarıdır. 

Modernleştirme bahanesiyle yürütülen faaliyetlerle yerleşimci nüfus zenginleştirilerek 

ekonomik üstünlükleri sağlandığı gibi benimsedikleri değerlerin toplumda baskın hale 

getirilme çabası ile de kültürel değerler açısından da üstün oldukları kabul 

 
23 Modernleşme; Cezayir’in kendi toplumsal, ekonomik, siyasi dinamikleri ve beklentilerinin doğal bir 

sonucu değildir. Fransa gibi Batılı ülkelerin Kuzey Afrika ya da azgelişmiş toplumlara ihraç etmeye 

çalıştıkları modernleşme kavramı; ihraç edenin çıkar ve beklentileri doğrultusunda anlam 

kazanmaktadır. Modernleşmenin, doğum yeri olmayan yerlerde yaptırımcı ve sömürü niteliğiyle ön 

plana çıkması itibariyle kavramın modernleştirme olarak ifade edilmesi daha doğru bir tercih olacağı 

kanaatindeyim.  Metin boyunca da bu kullanımın tercihi önemsenecektir.  



156 

edilmekte/ettirilmektedir. Sömürge rejiminin sonuçsuz kalmayan gayretleriyle giderek 

Cezayir’in sahipleri konumuna gelen yerleşimciler; ülkenin ekonomik, siyasi ve sosyal 

yaşamına yön verecek kadar güçlü bir kitleye ulaşmaktadır. Bu kitlenin oluşumu, 

Fransızların Cezayir’e medeniyet taşıyorum misyonuyla birlikte ülkedeki varlığını 

meşrulaştıran bir başka unsur olmaktadır. Hem sömürge rejimi hem de yerleşimci 

nüfus elde edilen kazanımlardan oldukça hoşnuttur. Fakat Fransa iktidarının yürüttüğü 

faaliyetler sonucu giderek yoksullaşan, yasal haklarından yoksun bırakılarak ikinci 

sınıf vatandaş konumuna getirilen, dışlanan, küçümsenen yerel halk süreçten bir o 

kadar rahatsızdır. Üstelik Fransız sömürge yönetimi; yerel nüfus üzerindeki şiddeti, 

baskıyı arttırmakta ve hepsinden öte ellerinde kalan tek şey olan canları dahi 

alınmaktadır. Cezayirliler açısından modernleşme söyleminin daha iyiye sahip 

olunacağı yönündeki vaatlerin yaşananlarla paralellik göstermediği ortadadır.   

Modernleştirme kılıfıyla kendilerine dayatılan sömürü politikalarından 

oldukça muzdarip ve öfkeli yerel halk tepkilerini ilk olarak kolaylıkla kontrol altına 

alınabilen küçük çaplı ayaklanmalarla belli etmektedir. Bir süre böyle devam eden bu 

döngü; 1 Kasım 1954’te örgütlü bir yapı olan FLN’nin Tunus sınırına yakın dağlarda 

bağımsızlık mücadelesi için ilk büyük eylemi gerçekleştirmesiyle kırılmaktadır 

(Selim, 1985: 75).  1945’te Setif’de yaşananlarda olduğu gibi toplumsal travmalara 

yol açan katliamların da toplumun belleğinde bıraktığı acı miras; FLN’nin yerel halk 

tarafından desteklenmesini ve desteğinin kısa sürede artmasını sağlamaktadır. 

Sömürge yönetiminin başlarda küçümsediği ve daha öncekiler gibi hemen kontrol 

altına alınacağını düşündüğü bu eylem beklenmedik bir tepki ile tüm ülkeye 

yayılmaktadır. Halkın örgüte desteği 1956 ve 1957 yılları arasında %50’den %95 gibi 

ciddi bir orana yükselmektedir (Krause,  2017: 122). 1954’te 3 bin kişi olan örgüt, dört 

yıl sonra 130 bin kişiye ulaşmaktadır (Ataöv, 1975: 154). 

Halkın onayını alan FLN’de 1955’e kadar çoğunlukla erkekler aktif rol 

almaktadır. Örgüt üyelerinin eşleri dahi bazen gelişmelerden habersizdir. Ancak süreç 

içinde değişen koşullar ve bunu takip eden yeni mücadele yöntemleri kadınların da 

erkeklerle birlikte bağımsızlık mücadelesinde yer almasını gerektirmektedir. Özellikle 

de sömürge iktidarının; FLN’nin kullandığı mücadele yöntemlerini fark etmesiyle 

örgütün yeni stratejik hamlelerini zorunlu kılması, kadınların örgüteki 

görünürlülüğünü arttırmaktadır. Bunun yanı sıra örgütün büyümesi; finansman, 



157 

istihbarat ve politik alandaki faaliyetlerle birlikte her bir hücre için üç veya dört 

hücrenin kurulumu gibi yeni sorumluluk alanlarının varlığı örgütün eleman ihtiyacını 

doğurmaktadır. İnsan kaynağına duyulan ihtiyaç kadınların katılımını 

hızlandırmaktadır (Fanon, 2016: 54- 56). Bu anlamda kadının bağımsızlık 

mücadelesinde yer almaya başlaması; sömürü politikalarına karşı toplumdaki her 

erkeğin olduğu gibi kadının da mücadele gücüne duyulan gereksinimden 

kaynaklanmaktadır. Süreçle baş etmenin ve özgürlüğe kavuşmanın bir yolu 

da  topyekûn bir mücadele gücüne sahip çıkmakla mümkün görünmektedir. 

Kadının bağımsızlık mücadelesinde yer almasını etkileyen bir başka etmen ise 

sömürgeci güçlerin; bombalama eylemleri, şiddet kullanımı, katliamlara varan sivil 

ölümler, gerçekleştirilen baskınlar ve yağmalamalar karşısında yerel halkın 

çaresizliğidir. Yerel halkı temsil eden her birey çevresindeki işkenceci ve katilden 

haberdardır. Onların herhangi bir ceza almadığını da bilmektedir. Sürecin kendileri 

açısından nasıl işlediğinin farkında olan sömürü yanlısı Avrupalılar, ulu orta yerde 

Cezayirliler için “herbirimiz on tanesini yakalayıp yok etsek, göreceksiniz mesele 

hemen halledilecek” (Fanon,  2017: 215 ) şeklindeki ırkçı söylemleri sesli dile 

getirmekten çekinmedikleri bir dönem yaşanmaktadır. Kadınlar da bu olanlara seyirci 

kalmadan ölümlere, işkenceye, baskıya neden olan kötü koşulları durdurabilmek için 

tepki vermeye başlamaktadır. 

Örgütün gereksinimleri ve tüm toplumu olumsuz etkileyen koşullar kadınların 

da bağımsızlık savaşında yer almasında tetikleyici olmaktadır. Ancak toplumdaki 

diğer bireylerden farklı olarak kadının bağımsızlık mücadelesine katılımındaki 

belirleyici etmen sömürge yönetiminin direkt kadına yönelik müdahaleleri ve 

politikalarıdır.  

Sömürge yönetiminin kadını esas alan müdahale yöntemleri ve politikaları 

Cezayir’in toplumsal yapısı ve kadının bu yapı içindeki konumlanışı dikkate alınarak 

oluşturulmaktadır. Tarımla geçimini sağlayan toplumun yapısal özellikleri ön planda 

olan Cezayir’de muhafazakâr değerler baskındır. Burada ailede bir erkek çocuğunun 

doğumu kız çocuğunun doğumundan çok daha fazla mutluluk verici olmaktadır. Erkek 

çocuğu ileride tarım işlerinde babaya yardımcı, ailenin soyunun devamını sağlayan ve 

babadan sonra ailenin sorumluluklarından mesul kişidir. Erkek çocuğuna biçilen 

anlam, ona oldukça imtiyazlı bir konum vermektedir. Erkekle mukayesenin gereksiz 



158 

olduğuna inandırılmış kadın ise Cezayir’de pasifize edilmiş bir konumdadır. Zamanın 

çoğunun geçtiği ev ortamı gelenekseldir. Burada bile kadın çeşitli kısıtlamalara maruz 

kalmaktadır. Hele ki söz konusu ergenliğe giren bir kız çocuğuysa evdeki hareket alanı 

gittikçe daralmakta ve babasıyla kurduğu iletişim sınırlanmaktadır. Geleneklerle örülü 

bir ev ortamının baskısı, kız çocuğunu evliliği özgürlüğe kapı aralayan bir seçenek 

olarak düşünmeye sevk edebilmektedir. Ancak ergenlikle birlikte gelen evlilikte eş 

seçimi vb. birçok noktada karar mercinin aile olması, geleneğin katılığını esnetmekten 

ziyade pekiştirmektedir. Bu nedenlerle kadın, erken yaşlardan itibaren kendisi için 

belirlenen geleneksel tavır ve davranış dünyasına zorlanmadan ayak 

uydurabilmektedir (Fanon, 2016: 100- 102 ). Dil, din gibi kültürel öğelerin ve 

geleneğin muhafazasından, gelecek nesillere aktarımından sorumlu hale gelen kadın, 

toplumsal değerlere süreklilik kazandıran roldedir. Bütün bunların anlamı; bir ulusun 

kültürel, biyolojik olarak varlığını sürdürmesinde ve bir diğerine ulusal üstünlüğünü 

iddia etmesinde kadına atfedilen sorumluluklarla ilişkilidir. 

Sömürge yönetimi; kadının Cezayir toplumunda bahsi geçen yerinin ve 

rollerinin öneminin farkındadır. Bu kavrayışla Cezayir’in uzun yıllar değişmeden aynı 

istikrarla devam eden, korunan köksalmış değerlerini hesaba katmadan yeni bir 

değerler sisteminin oluşturulmasının söz konusu olmadığının bilincindedir. Bu 

öngörüyle toplum yapısını ve kadının konumunu göz önünde bulundurarak Cezayir’in 

sömürü faaliyetlerine uygun yeniden inşası edilmesi için kadına yönelik titizlikle 

uygulanacak politikaları ve müdahale yöntemlerini formüle etmektedir. Uygulanması 

planlanan politikaların ve müdahale yöntemlerinin önceliği kadının Cezayir 

toplumundaki yerini ters yüz etmeye yöneliktir. Yoksul mahallelerde kurulan 

yardımlaşma ve dayanışma dernekleri aracılığıyla ilk faaliyetlere başlanılmaktadır. 

Burada kadının toplumundaki yerini, statüsünü belirleyen bazı gelenekler ve değerler 

küçümsenip eleştirilmektedir. Kadının toplumda aşağılandığına, erkek karşısında 

ikincil konumlandığına, yaşam alanın kısıtlayıcı olduğuna ve kamusal alanda sınırlı 

oluşuna vurgu yapılmaktadır. Cezayir’in toplumsal yapısında kadının varoluşu ile 

ilgili çizilen çerçevede kadının ait tutulduğu yer, uygarlık dışı olarak 

nitelendirilmektedir. Kadının mevcut koşullarının müsebbibi olarak işaret edilen 

erkeği suçlu etiketi altında tutmak adına; yaşam alanın evinin sınırlarıyla 

belirlenmesine, kamusal alanda görünür olmayan kadının ailedeki yaşantısıyla ilişkili 

birçok örnek duruma ve hikâyeye başvurulmaktadır (Fanon, 2017: 194-195). Yapılan 



159 

çıkarsamada kadınların mağduriyetlerine zemin hazırlayan Cezayir’in geleneksel 

ataerkil toplum yapısıdır. Çözümün adresi ise Batılı değerler ve buna sahip olan 

sömürge rejimidir.24 

Cezayir’in geleneksel ataerkil toplum yapısının kadın için yarattığı sorunlara 

ve bunlara dair sunulan çözüm önerileriyle oluşturulmak istenen algıda; yapılacak 

herhangi bir müdaheleye ya da yürütülen politikaya meşruluk kazandırma gayesi 

vardır. Dolayısıyla sömürge yönetimi, Cezayir toplum yapısı içinde kadının pasifize 

edilmiş haliyle çok iç açıcı bir tabloya sahip olmadığı tespiti nispeten doğru olmakla 

birlikte çözümü konusunda aynı iddialı söylem ve yöntemi benimsediği söylenemez. 

Aksine yaklaşımlarıyla kadınlar üzerindeki baskıyı, yok sayılmayı derinleştirmektedir. 

Bu durumun en bariz haline Cezayirliler için dini ve milli bir anlamı olan çarşafa 

müdahalede görmek mümkündür. Sömürü anlayışı çerçevesinde belirlenen 

politikalarla Fransızlar; kadınların yıllardır aynı görsellikte ve biçimde kullandığı 

beyaz çarşafa, tüm olanaklarıyla ve açık bir şekilde saldırmaktadır (Fanon, 2016: 44). 

Sömürge yönetimi, bu hamle ile kadınların çarşafını çıkartabilmeyi modern değerlerin 

temsili Batılı değerlere atılmış bir adım olarak görmektedir. Sömürge yönetiminin 

kadınların çarşaflarına müdahalesinde yaratmaya çalıştığı modern algıya rağmen baskı 

ve yok sayılma ağır basmaktadır. Yapılan müdahale, kadınları hiç olmadığı kadar kötü 

koşullara maruz bırakmaktadır.  

Ülkede ulusal değerleri tetikleyecek sembolik değeri olan çarşafa yapılan 

müdahale öylesine veyahut duygusal bir tepkinin sonucu değildir. Kıyafet ya da takı 

bir toplumun geleneklerinin, değerlerinin ve kültürünün görsel ifadesi, özetle bir 

toplumun ayırt ediciliğinin ve kendine has oluşunun anlatımıdır. Kıyafetle birlikte 

oluşan görselin bir ulus karekterini ifşa etmesi sömürge yönetimi için çarşafa 

müdahaleyi elzem hale getirmektedir. Fransızların kurmuş olduğu Arap Bürolarının, 

etnologların, sosyologların çalışmaları da müdahaleyi destekler veriler sunmaktadır 

(Fanon, 2017: 191-193). Uzmanların çalışmalarına istinaden “İlk olarak kadınları elde 

edelim, gerisi kolay” (Fanon, 2016: 45) ifadesi sömürge yönetiminin kadınların 

giydiği çarşafa müdahalesinin özeti olmaktadır. Çarşaf örneğinde olduğu gibi özellikle 

 
24 Oluşturulmak istenen bu izlenimle amaçlanan; kadınları önemseyen, haklarını savunan, destekleyen 

politikalar yürütüldüğü algısını yaratmak ve toplumun önemli temsillerinden olan kadınların 

desteklerini almaktır. Bilinmektedir ki sömürü politikalarına hizmet eden her bir değerin kadınlar 

tarafından benimsenmesinin yaratacağı kartopu etkisinin tüm toplumda sömürüyü kolaylaştıracağı ve 

kalıcılaştıracağıdır.  



160 

kültürel alana dönük politikalarda ve müdahalelerde kadın hedef tahtasına 

konulmaktadır. Birer kültür taşıyıcısı olarak görülen kadınların, sömürge rejiminin 

çıkarlarını uzun vadede geçerli kılacak potansiyeli taşıdıklarına inanılmaktadır. 

Cezayirli kadınların, Fransız kültürel değerlerini benimsemiş olması kartopu misali 

toplumdaki bireylerin ve gelecek neslin değişimi olarak düşünülmektedir. Sömürge 

rejiminin, kadınlardan alacağı destek, Cezayir’in kolaylıkla sömürülmesine zemin 

hazırlayan yeni bir Cezayir toplumunun inşasına kesin ve kalıcı bir çözüm gözüyle 

bakılmaktadır. 

Sömürge yönetiminin; çarşafa müdahale üzerinden yerelin kültürel değerlerini 

değiştirip dönüştürme arzusu ve baskısı, farkında olmadan geleneksel değerlere olan 

bağlılığı güçlendirmektedir. Yerel halk, kadınlar; Cezayir’in süregelen değerlerine ve 

dolayısıyla çarşafa daha çok sahip çıkmaktadır. Saldırılar; kadınların toplumsal 

statüsünün temsili olan bu geleneksel kıyafeti, Cezayir yerel halkı için bir varlık 

yokluk meselesi haline getirmektedir. Çarşaf artık savaşın sarsılmaz bir unsuru ve 

dokunulmaması gereken bir tabu halini almaktadır (Fanon, 2016: 44- 46). Kadınlar, 

sömürge gücünün yok edici müdahalelerine karşı stratejik bir direniş sergilemektedir. 

Direnişleri, aslında asimilasyona karşı geliştirilen bir tepkidir. Sömürgeleştirilen ya da 

sömürgeleştirilmiş toplumlardaki bu karşı tavır yerele ait olan kültürel değerleri 

koruma refleksidir (Fanon, 2017: 199). 

Sömürge yönetiminin; toplumu özellikle de direkt kadını hedef alan 

modernleştirme adıyla anılan ancak sömürü niteliği taşıyan politikaları kadının ataerkil 

ve muhafazakâr toplum yapısının kısıtlamalarıyla zaten iyi olmayan koşullarını daha 

da kötüleştirmektedir. Sömürge yönetiminin kendileri üzerinde giderek artan baskısına 

daha fazla dayanamayan kadın, çözümü ülkenin bağımsızlığında aramaktadır. 

Kadınların aldığı karardan da anlaşıldığı üzere sömürge iktidarının; Cezayirli 

kadınların geleneksel kıyafeti olan çarşafa saldırısı kadınların işbirliğine dair 

beklentinin tamamen ortadan kalkmasıyla sonuçlanmaktadır. Kadınlar, işbirliğinin 

aksine olanlara karşı tepki geliştirmekte ve ilk tepkileri bağımsızlık mücadelesinin 

başladığı 1954’ten çok önce 1930’da vermektedir (Fanon, 2017: 193). Sonrasında da 

artarak devam eden tepkileriyle sömürge rejiminin hatta örgütün bile beklemediği bir 

yerden güçlü bir mücadele gücü doğmaktadır. Bağımsızlık mücadelesine olan bağlılık 

ve ülkelerinin özgürleşeceğine olan derin inançla olağanüstü bir mücadele örneği 



161 

sergilenmektedir. Mücadele yöntemleri ve uygulama biçimi konusunda aldıkları bir 

eğitim veya daha öncesine ait bir deneyimleri söz konusu değildir. Mücadele 

stratejilerini tamamiyle kendileri geliştiren kadınlar, Cezayir’i bağımsızlaştırma 

isteğinin verdiği cesaretle çantalarında ya da çarşaflarının altına el bombası, silah ve 

birtakım mektuplar gizleyebilmektedir. Heves ve heyecanla kendilerine verilen görevi 

yerine getirirken fedainin, hedefindeki kişiyi vurmadan ve yeri patlatmadan hemen 

önce kendisine uzatılan silahı veya bombayı taşımaktadır. 

Savaş koşulları, bağımsızlık savaşında kadının gücüne ihtiyaç duyulduğunu 

açıkça ortaya koymasına rağmen sürece dâhil olmaları bir anda olmamaktadır. 

Aşamalı bir yolun izlendiği örgüte alımda ilk olarak evli ardından ise dul ve boşanmış 

kadınlarla iletişime geçilmektedir. Bu aşamada genç kızların katılımına sıcak 

bakılmamaktadır.  Yirmi ve yirmi üç yaşlarında olan bu genç kadınların sokakta 

aileden bağımsız hareket edip faaliyet yürütmesine müsamaha gösterilmemektedir. 

Ancak bir süre sonra örgütte faaliyet yürütmelerine sıcak bakılan eş ve anne olma 

sorumluluklarını taşıyan kadınların yaklanmaları, öldürülmeleri sonucunda ortaya 

çıkacak olumsuzlukları minimalize etme isteği; ayrım gözetmeksizin tüm kadınların 

desteğinin kabuluyle sonuçlanmaktadır (Fanon, 2016: 56-62). 

Kadınların, sömürge rejimine karşı bağımsızlık mücadelesini muhafazakâr ve 

ataerkil toplumsal değerlerin kuşatması altında uygulamaları elbette ki çok kolay 

olmamaktadır (Berktay, 2000: 18). Yaşam alanı eviyle sınırlı olan kadın; kamusal 

alanda erkekten bağımsız olarak hareket edememekte ve erkeğe kıyasla ekonomik, 

siyasi ve sosyal anlamda sınırlı insiyatife, özgürlüğe sahiptir (Fanon, 2016: 45). 

Mevcut şartları itibariyle örgütsel faaliyetler yürütmenin zorluklarını yaşayan kadın, 

çarşafın çıkarıldığı dönemde bu zorluklar hat safhaya ulaşmaktadır. Kentteki 

faaliyetlerinde; bir savaş stratejisi olarak çarşaflarını çıkarmalarına ilk tepkiler, yakın 

çevreden gelmektedir. Toplumsal değerler açısından sorun teşkil eden kadının bu 

görüntüsüne Cezayirliler, “Falanca kızı dışarda çarşafsız ve üstelik sokak kadını gibi 

yürürken gördük, Allah’ım sen bizi koru” (Fanon, 2017: 219) ifadeleriyle tepkilerini 

açıkça göstermektedir. Öte yandan erkeğin rahatsız edici bakışı ve yaklaşımına maruz 

kalabilmektedir. Ülkesinin bağımsızlığı uğruna toplumsal değerlerinden taviz vermek 

zorunda olan kadın, erkeğin kadına biçtiği anlam; onur kırıcı ve müstehcendir 

(Mortimer, 2018: 6). Geleneksel toplum yapısının zorluklarının farkında olan her 



162 

sınıftan kadın; tüm toplumsal tabuları, önyargıları ve nispeten sahip olduğu olanakları 

bir kenara itip ülkenin özgürlüğü ve bağımsızlığı için örgütte faaliyet yürütmektedir.  

Geleneğin konumlandırdıkları rolleriyle evlerinin sınırlarının yaşam alanları 

olması, kadınları evde tutmaya yetmemektedir. Kadınlar yeri geldiğinde evi terk edip 

örgütteki diğer arkadaşlarının yanına sığınıp izinlerini kaybettirebilmektedirler. 

Kızlarının faaliyetleri gereği çarşafını çıkarmasına, evden çıkış ve giriş saatlerine, 

nereye, kiminle gittiğine, makyaj yapmasına karışmayan aile onun evden tamamen 

ayrılmasına da tepkisizdir. Kadınlar silah taşımakta, erkeklerle birlikte hareket 

etmekte, uyumak için belirlenen orman ve mağara gibi ortak alanlarda 

konaklamaktadır. Bu kadınlar, kimi zaman 18 yaşında olmakta ve aileler onlardan 

aylarca haber alamamaktadır. Yakalanma riskine karşın bazen sahte kimlik kartları 

kullanarak ailelerle görüşmektedir.  

Kadınlar, uzun bir aradan sonra aileleriyle bir araya geldiğinde örgütteki 

faaliyetleri, Liderleri, örgütün diğer üyeleri, yaralılar, ele geçirilen Fransız askerleri ile 

ilgili detaylardan söz etmekte ve faaliyetleri sırasında çekilen fotografları 

göstermektedir. Tüm bu paylaşımlar yapılırken genç kadın babasının karşısına 

oturmaktan, gözlerinin içine bakmaktan çekinmemektedir. Baba da yüzünü 

çevirmeden, sıkılmadan kızını dinlemekte ve yeniden görmüş olmanın sevincini 

yaşamaktadır. Onun yüksek sesle ve erkeğin olduğu ortamda konuşmasından zerre 

kadar rahatsız değildir. Kadın, bağımsızlık mücadelesine katılarak geleneğin dayattığı 

suskunluğu bir kenara bırakmıştır (Fanon, 2016: 103-104). Ailenin erkek bireyleri ile 

olan etkileşiminde geleneksel tavrın oldukça silikleştiği gözlenmektedir. Benzer bir 

değişim eşler arasındaki ilişkide de gözlenmektedir. Kadın, bağımsızlık 

mücadelesinde yer almadan önce kocası ya da annesi olmadan dışarı çıkmasının 

mümkünatı yoktu. Ancak örgütsel faaliyetleri başlayınca tek başına dışarı 

çıkabilmekte, günlerce yollarda olabilmekte, tren yolculuğu yapabilmekte ve örgüte 

destek veren ve hiç tanımadığı bir ailede kalabilmektedir. Saklanan bir erkek 

savaşçıyla tüm gün evde yalnız kalmakta, onun dışarıyla iletişimini sağlamakta ve 

yemek ihtiyacını tedarik etmektedir. Bu eylemlerini gerçekleştirirken hiçbir şekilde 

eşinin gelenekçi ve kıskanç tavrıyla karşılaşmamaktadır (Fanon, 2017: 218). 

Cezayir’in bağımsızlık mücadelesinden yana tavır alan babaların ve eşlerin cinsiyetler 



163 

arasındaki ilişkilere yaklaşımında tamamen bir farklılaşma vardır. Sokakta karşılaştığı 

ve evdeki kadınlara bakışı tamamen değişmektedir. 

Kadınların bağımsızlık savaşına girmesiyle ailedeki geleneksel yapıda 

çözülmeler olduğu gibi yaşamın birçok alanında da aynı çözülmeye rastlanmaktadır. 

Kadının; cuma günleri gerçekleştirdiği geleneksel mezar, türbe ziyaretleri yerini 

FLN’nin kamptaki 25  örgütlenmesine destek olmaya ve kamp yerinde anlaştıkları 

kadınlarla birlikte örğüte katılmaya bırakmaktadır. Kocasının örgütte aktif faaliyet 

yürüttüğü durumlarda ise herhangi bir erkeğin koruyuculuğuna ihtiyaç duymadan alış 

veriş yapmak, çocuk ve yaşlılara bakmak gibi bazı sorumlukları yerine getirerek 

geleneksel Cezayirli kadının yaşam alanı olan evin dışında kamusal alanda rahatlıkla 

hareket edebilmektedir. Yeri geldiğinde evin tüm sorumluluklarını da tek başına 

alabilmektedir. Cezayirli kadın, inşa ettiği savaşçı yönüne uygun olarak ölüm ve 

benzeri trajediler karşısındaki tavrını da değiştirmektedir. Artık ağlayıp isyan eden, 

yüzünü ve bedenini hırpalayan, yas tutan kurban rolünde değildir. Elverişli ve sağlıklı 

koşulların olduğu toplumların ölüm karşısında verdiği duygusal tepkiler yoktur.26 Bu 

nedenle her ölüm, ülkenin bağımsızlığı için verilen bir bedel olduğu düşüncesiyle 

sevinçle karşılanmaktadır (Fanon, 2016: 111- 112). Bu haliyle kadın, geleneksel tavrı 

sergilemekten oldukça uzaktır. Ülkenin kurtuluşu için üstlendiği fedakârlıklarla 

Cezayir toplumu değişime uğramakta ve kendisi için de yeni değerler sistemi 

üretmektedir. Bu yeni toplumsal değerler sisteminde yerini belirleyen kadın, erkeğin 

tamamlıcısı rolünden sıyrılmaktadır. 

Kadına karşı değişen geleneksel tavır ve yaşamın birçok alanında geleneksel 

olanın çözülmesi aynı zamanda onun bağımsızlık mücadelesinde yer almasına karşı 

başta verilen sert tepkinin de azaldığının göstergesidir. Kadınların; faaliyetlerini 

özverili, sabırla gerçekleştirmeleri, kararlı duruşları, tepkileri süreç içinde 

azaltmaktadır. Bunun yanı sıra yakalandıklarında işkenceye maruz kalmaları, işkence 

altında ya da savaşta ölmeleri onlara olan saygının, iltimasın ve sempatinin artmasına 

yol açmaktadır. Gelinen aşamada geleneğin tutkulu savunucuları ve toplumun 

ayrıcalıklıları olan babalar için toplumun yumuşak karnı olan çarşafın çıkartılmasına 

 
25  Sömürgeci ikitidar, milyonlarca Cezayirliyi etrafı dikenli tellerle sarılı toplama kamplarında 

tutmaktadır. Bu toplanma kaplarında, Cezayirli sömürgeci yetkililerin de raporlarına yansıdığı gibi 

hastalıklar ve ölümler çokçadır  (Fanon, 2016: 111). 
26 Ölüler de geleneksel merasimlere yer verilmeden toplu ve yol kenarındaki bir çukura gömülmektedir  

(Fanon, 2016: 112). 



164 

karşı verilen sert tepki ortadan kalkmakta ve bunun aile şerefini lekelediği yargısı 

anlamını yitirmektedir. Baba ile birlikte tüm ailenin bağımsızlık mücadelesine destek 

olduğu ve kadının sorumluluk almasını anlayışla karşılayan bir sürece girilmektedir 

(Fanon, 2016: 65).   

Kadınların bağımsızlık mücadelesinde yer alması ve faaliyet yürütmesinin 

kanıksanmasıyla birlikte örgütün onlardan beklentisi; sürece katkı olacak güçlü bir 

irade sergileyebilmeleridir. Yaşanma olasılığı çokça olan ölüme, işkenceye, cinsel 

istismara ve tutuklanmalara hazırlıklı olabilmelerinin yolu buradan geçmektedir. 

Ayrıca onlardan sakinliğin, istikrarlı oluşun faaliyetlerine olumlu katkılarını fark 

etmeleri ve psikoljik olarak da kendilerini savaşa hazır hissetmeleri istenmektedir 

(Fanon, 2016: 103). Kadın, bağımsızlık mücadelesinde yer almanın bu önemli 

koşullarını büyük bir özgüvenle yerine getirmektedir. 

Kadının bağımsızlık savaşından yana hizalanmasını zorlaştıran ataerkil 

muhafazakâr yapı ve bunun bir ürünü olan Cezayirli erkeğin psikolojik şiddetiyle karşı 

karşıya kalması, işgalci güçlerin maruz bıraktığı olumsuzluklar kadınların bağımsızlık 

mücadelesinde yer almasına engel olamamaktadır (Mortimer, 2018: 6). Ülkenin 

bağımsızlığına ve halkının özgürlüğüne karşı duyduğu sorumlulukla hareket etmekten 

taviz vermeyen kadın; savaşın artan yoğunluğuyla birlikte yüksek bir katılım oranı 

göstermektedir. Vermiş oldukları zorlu sınavlar, kadını savaşın sorumluluklarını 

üstlenen asli unsurlar yapmaktadır. Bu nedenledir ki kadınlar, bağımsızlık 

mücadelesinde sahip olduğu görev tanımıyla varlığına gereksinim duyulan öncü 

kadrolardır (Fanon, 2016: 54).  

Kadınların bağımsızlık mücadelesinde yer alması, üstlendiği sorumluluklar ve 

oynadığı roller; geleneksel toplum yapısındaki yerini, anlamını ve görevlerini yeniden 

tanımlama noktasına getirmektedir. Toplumun bu kadınlardan eş ve anne olma gibi 

geleneksel beklentileri artık minimal düzeydedir. Makide ve kentlerde ölüm ve 

yaralanma üzerine birçok hikâyesi bilinen bu yeni kadın imajından talep edilen; 

Cezayir’in bağımsızlığa kavuşması için sorumluluk almalarıdır (Fanon, 2016: 103). 

Bu taleplere karşılık veren kadınlar; ölen, tutuklanan örgüt üyelerinin ailelerine belli 

yardımları ulaştırma, ilaç ve yiyecek ihtiyaçlarını karşılama görevlerini yerine 

getirmektedir (Fanon, 2017: 212). Bağımsızlık mücadelesi için çok sayıda görevi 

yerine getirebilecek potansiyeli temsil eden kadın; örgüt üyelerinin üniformalarını 



165 

dikme, yemeklerini hazırlama, çamaşırlarını temiz tutma gibi bazı geleneksel 

sorumluluklara sahiptir. Aynı zamanda yaralıları tedavi etme ve iğne yapma gibi belli 

bir eğitim, mesleki ve teknik bilgi gerektiren sorumlukları da zamanla öğrenerek 

yerine getirmektedir. İrtibat şefi göreviyle de örgüt içinde bir iletişim ağının 

oluşmasına, güçlenmesine ve yeni irtibatların kurulmasına aracılık etmektedir. Okuma 

ve yazması olmadığı durumlarda ise örgüt içinde haber akışını devam ettirmek adına 

mesajları ezberleyip iletmektedir (Yılmaz, 2017: 380). Bu tutumlarından anlaşıldığı 

üzere güçlü bir sorumluluk bilinci taşıyan kadınlar, yeterli bilgiye sahip değilse dahi 

alternetif çözümler üretebilmektedir. Çözüm odaklı bir yaklaşım içinde olan kadın, 

gerekli tedbirler alındığı takdirde değişen koşullara göre sorumlulukları yeni bir forma 

dönüştürebilmektedir. Bu sorumluluklarını yerine getirdiği tüm bu süreçlerde kadın 

halen geleneksel kıyafetleri olan çarşafın içindedir. Çarşafıyla örgütsel faaliyetlerde 

bulunduğu bu dönem, onun Avrupalıların yaşadığı yerlere giderek yeni görevler 

üstlenmesiyle son bulmaktadır (Fanon, 2017: 209).   

Sömürge iktidarının Fatma 27  olarak hitap ettiği temizlikçi kadınlar dışında 

hiçbir kadın özellikle de genç kızlar Avrupalıların olduğu bölgeye gidemezdi (Fanon, 

2016: 57). Eğer Avrupalıların olduğu bölgelere gidilecekse de yakın akrabanın ölümü, 

bayram gibi zaruri durumlar söz konusu olmalıdır. Bu koşullarda dahi bölgede 

Arapların olduğu mahallelere yapılan ziyaretlerin sabahın erken saatlerinde ve 

arabayla yapılması uygundur. Cezayirli kadınlar, belirtilen koşullar dâhilinde 

Avrupalıların olduğu bölgeyi ziyaret edebilmektedir.  

 Kadınlar, Avrupalıların olduğu bölgede faaliyetlerini yürütürken bölgenin 

öznel koşullarını dikkate almaları gerektiği gibi dış görünüşlerinde, davranış ve 

duygularında da Avrupalı değerlere uygun bir değişim içinde olmaları gerekmektedir. 

Bölgede etkili olan sömürge askeri karşısında zaferin kazanılması şekilsel değişime ve 

duyguların kontrolüne bağlıdır (Fanon, 2017: 210-211). Ancak bu şartlar altında 

çarşafını çıkaran kadın; üzerinde taşıdığı silah, bomba ve birçok kimlik kartı ile 

Avrupalıların yoğun olduğu yerlerde rahatça hareket edebilir. Bütün bu detayları göz 

önünde bulunduran Cezayirli kadın, hiçbir şüpheye yer bırakmayacak kadar bir 

 
27  Sömürgecinin; yerele küçümseyici ve tepeden bakan yaklaşımının bir ifadesi olarak yerleşimciler 

evlerinde çalışan Cezayirli kadınlara ayrım yapmadan Fatma ismiyle hitap etmektedir (Fanon, 2017: 

210). Cezayirliler için uygun görülen tanımlama kalıbı birey niteliğinden yoksun indirgemeci bir bakış 

açısı sunmaktadır.  



166 

Avrupalı gibi görünmektedir. Öyle ki zaman zaman devriye gezen sömürge askerinin 

gülümsemelerine ve laf atmalarına bile maruz kalabilmektedir (Fanon, 2016: 63). 

Kentteki sorumluluklarını yerine getirirken değişen görünümü ve tavrıyla 

geleneksel kadını ve rollerini temsil etmeyen kadın yeni görev alanlarıyla birlikte 

sorumlulukları giderek artmaktadır. Sömürge iktidarı tarafından FLN’nin önde gelen 

isimlerinin, liderlerinin aranıyor ve tanınıyor olması erkek savaşçıların faaliyet 

alanlarını, eylemlerini sınırlandırırken kadınlarda bu durum tersine işlemektedir. 

Kadınlar, savaş koşullarını değerlendirebilmek için kentlerde dolaşıp gözlem 

yapmakta ve örgüt liderlerinin toplantılarını baştan sona organize etmektedir. Liderler 

toplantı halinde ise de etraf kol açan edilerek güvenlik önlemleri alınmaktadır. Bu 

sırada güvenliğinden sorumlu olduğu yerden çok uzaklaşamasa da erkeklerin rahatsız 

edici herhangi bir tavrıyla karşılaşmamak için sokak ortasında beklememeye özen 

göstermektedir28 Yine de Cezayirli erkeğin rahatsız edici davranışlarına ve bakışlarına 

muhatap olmaktan kurtulamamaktadır (Fanon, 2017: 211 - 212). Kentteki faaliyetleri 

gözlem yapmak, toplantıları organize etmek ve güvenlik önlemlerini almakla sınırlı 

değildir. Erkeklerin, Avrupalıların olduğu bölgeye girmesine yardımcı olmakta da 

görevleri arasındadır. Kadın kendisini takip eden iki ya da üç erkeğin Avrupalıların 

olduğu bölgeye girmesine rehberlik ederken elinde çantasıyla önde yürümekte, kısa 

mesafelerde durup etrafı gözlemektedir. Tedirgin edici herhangi birşeyle 

karşılaşmadığı müddetçe devriye gezen polis ve askeri araçlar arasında elleri tetikte 

temkinli bir şekilde ilerlemektedir (Fanon, 2016: 60).  

Kadınlar üstlendikleri görevlerle öncü rollere sahip oldukları gibi 

faaliyetlerinin sürdürülebilirliği açısından da rehber konumundadırlar. Giderek 

sorumlulukları artan, ülkenin her köşesinde hareket halinde olup görevler üstlenen 

kadın; bağımsızlık mücadelesinin öznesi konumundadır (Fanon, 2016: 59). Kadınlar 

bağımsızlık mücadelesinin kalbinde mevzilenmişdir. 1956’dan itibaren eylemleri daha 

da ciddi boyutlara ulaşmakta ve kısa zaman sonra kente silahlı, bombalı eylemler 

düzenlemek görevleri arasına girmektedir29 (Fanon, 2017: 213). Kadınlar, bilhassa bu 

 
28 Bu durumda dişlerini sıkmakta, bulunduğu yerden birkaç metre uzaklaşmakta ve üzerinden dikkati 

dağıtmaya çalışmaktadır  (Fanon, 2016: 59). 
29 Çeşitli yerlere bomba konulmasıyla gerçekleştirilecek fedai eylemlerini ya planlama aşamasındayken 

ya da son dakikalarda iptal etmişlerdir. Hiç şüphe yok ki bu tereddütün nedeni, ölen ya da ciddi biçimde 

yaralanların akıldan çıkmayışı ve davaya zarar verme korkusudur (Fanon,  2017: 214 ).    



167 

görevleriyle savaşın seyrini değiştirecek kadar etkili bir güce karşılık geldiklerini 

tastiklemiş olmaktadır.  

Kadınların, etkili ve aktif rol almaları ilerleyen süreçte onların da sömürge 

güçlerince tanınmalarına ve aranmalarına yol açmaktadır. Faaliyetleri sırasında 

üstünde bir tabanca, el bombası veya ikisini birden taşıyan kadınlar, yaklandıklarında 

ırzına geçilmekte, öldürülmekte, işkence görmekte ve kimi zamanda bu zalimliklere 

tanıklık etmektedir (Fanon, 2017: 226). Kadınlar için bu olumsuzlukların yaşanma 

sıklığı artarak devam etmektedir. Bu sürecin sonunda yakalanan kadınların örgütle 

bağlantısı anlaşılmaktadır. Modern görünümlü kadınlarla ilgili bilginin şokunu 

yaşayan sömürge yönetimi artık herkesi birer şüpheli olarak görerek güvenlik 

önlemleri artırmakta ve üst aramalarında titiz davranmaktadır. Üst aramaları sırasında 

ellerinde taşınan herhangi bir paket varsa açılıp bakılması zorunlu olmaktadır (Fanon, 

2016: 66). Yaşanan gelişmelere karşı örgüt de strateji değişikliğine gitmektedir. 

Şüpheler ve dikkatler çarşafları çıkaran kadınların üzerine çekilmişken bir mücadele 

aracına dönüşen çarşaf kadınlar tarafından tekrardan giyinilmektedir. 

Kadınların, çarşaflarını giyerek bağımsızlık mücadelesinde yer alma kararını 

etkileyen bir diğer gelişme ise sömürge yönetiminin modernleştirme kisvesi altında 

çeşitli kampanyalar başlatmış olmasıdır. Bu kampanyalardan en dikkat çekici olanı, 

13 Mayıs 1957’de aralarında fahişelerin, yoksul ve işinden edilmekle tehdit edilen 

temizlikçi kadınların olduğu bir grup kadının şehir meydanına getirilerek “yaşasın 

Fransız Cezayir’i” sloganı eşliğinde çarşaflarını çıkarmaya zorlanmasıdır. Bu olayın 

arifesinde uzun süredir çarşaflarını dolaplarına kaldıran kadınlar, ortak karar 

almışçasına çarşaflarını koydukları yerden geri alarak giymektedir.  

Kadınlar, bu yeni görünümleriyle faaliyetlerine kaldıkları yerden devam 

etmektedir. Hayikin altına bedenlerine bağladıkları silahlar, bombalar ve gizledikleri 

zarflarla faaliyetlerini yürütmektedir. Üzerinde taşıdıkları anlaşılmasın diye boşta 

bırakılan ellere rahat hareket edebiliyor görüntüsü verilmektedir. Beden dili 

sorumluluğun başarıya ulaşmasında oldukça önemli bir etkiye sahip olduğundan kadın 

olabildiğince çekingen, çaresiz, zararsız bir profil çizmektedir. Bu haliyle kadın, ezik 

bir imaj yaratarak sömürge güçleri üzerinde kendisinden onlara bir zarar gelmeyeceği 

algısı oluşturmaktadır. Olası bir üst aramasında yine oluşturduğu imaja uygun olarak 

şekilsizce duran çarşafın içinde her şeyden habersiz ve mütevazı bir izlenim 



168 

vermektedir. Tüm bunların sömürge askerine inandırıcı gelmesi, kadının faaliyetlerini 

sorunsuzca yerine getirmesini sağlamaktadır (Fanon, 2017: 220- 222). Bu açıdan 

Cezayir’de kadınların geleneksel konumlarını sürdürmeleri ya da kapanmaları 

sömürgeciliğe karşı direnişin bir biçimi haline gelmektedir (Bora, 2008: 58).  

FLN’nin eski savaş taktiğine yeniden dönüş yapmış olması hem savaş 

yöntemleri açısından stratejik bir hamle hem de General De Gaulle hükümetinin 

kadınları özgürleştirdikleri yönündeki söylemlerini çürütmek ve sömürge güçlerinin 

modern olarak ifade ettiği Batılı değerlerin dayatılmasına karşı kendi değerlerini 

öncelediklerini görünür kılma anlamına gelmektedir (Fanon, 2016: 67). Kadının 

çarşafa yaklaşımı, sömürgecinin psikolojik ve politik müdahalelerini bertaraf etme 

kaygısı gütmektedir. Bu yönüyle çarşaf geleneksel anlamının ötesinde yeni bir anlam 

kazanarak Cezayir bağımsızlık savaşının bir sembolü haline gelen bir savaş aracına 

dönüşmektedir. Dolayısıyla geleneksel ya da modern görünüm arz eden kadının asıl 

meselesi; Cezayir’i bağımsızlığa ve halkını özgürlüğe kavuşturmaktır.  

Cezayir’in bağımsızlık mücadelesinde kadın, yaşadığı tüm zorluklara akıllıca 

ve güçlü bir iradeyle karşılık vererek ülkenin bağımsızlığını kazanmasında etkin bir 

çaba sarf etmektedir. Öyle ki kadınlar olmadan Cezayir bağımsızlık mücadelesinin 

nihayi sonu 1962’de olur muydu? Sorusunu akıllarda bırakacak kadar etkileyici bir 

mücadele yürütmektedir. Savaş koşulları ve politik nedenlerle 30   bağımsızlık 

mücadelesinde yer alan kadınların sayılarıyla ilgili kesin bir bilgiden bahsetmek 

mümkün değildir. Ancak yine de Cezayir’in resmi kayıtlarında bu sayı, 10 bin 949 kişi 

olarak belirtilmektedir (Amrane, 1991: 43). Cezayir’in bağımsızlık mücadelesinde yer 

alıp da anılan veya anılamayan tüm kadınlar, sömürüye geçit verenler olmaktansa 

ölümü, işkenceyi ve tecavüzü göze alarak Cezayir’in bağımsızlığında önemli rol 

üstlenmektedir. 

Bu başlıkta kadınların; bağımsızlık savaşında yer almasına zemin hazırlayan 

koşullardan, yaşanan zorluklardan bahsedildi. Özellikle de kültürel alana müdahalenin 

 
30  Cezayir, bağımsızlığını kazandıktan sonra politik rotasını yine ataerkil ve muhafazakâr bir 

yapılanmaya kırmaktadır. Kadınların bağımsızlık mücadelesinde yer alabilmek için gögüsledikleri 

zorluklar ve göstermiş oldukları olağanüstü mücadele gücü görmezden gelinmektedir. Cezayir’in 

bağımsızlık zaferinin kazandıranları kadınlar iken bu zaferin sahipleri ataerkil ve gelenekçi zihniyet 

olmaktadır. Kadınlar, Cezayir bağımsızlık mücadelesi sonrası edindikleri kazanımlarını da bağımsızlık 

sonrası yeniden kaybetmekte ve evlerine çekilmeleri salık verilmektedir. Günümüzde Cezayir 

bağımsızlık mücadelesinin önemli kahramlarından kadınların çok azından haberdar olmamızın bir 

nedeni de zafer sonrasının politik iz düşümüdür. 



169 

sembolü haline gelen çarşaf üzerinden kadına müdahalenin dinamikleri ortaya 

konuldu. Daha da önemlisi kadınların kendilerine yapılan müdahaleye karşı tüm 

zorlukları bertaraf ederek yaratıkları güçlü direnişin bağımsızlık mücadelesine 

etkilerinin genel bir çerçevesi çizilmeye çalışıldı. Bir sonraki başlıkta ise çizilen bu 

çerçeve, Cezayir’in bağımsızlık mücadelesinin önde gelen isimlerinden biri olan 

Zohra Drif’in hikâyesi üzerinden detaylandırılıp somutlaştırlacaktır.  

4.2. Ulusal Kimliğin Oluşumunu Belirleyen Çevresel Faktörler 

4.2.1. Cezayir’de Bir Kadın Savaşçı “Zohra Drif” 

Cezayir’in sömürge ve savaş halinden toplumun tüm kesimleri olumsuz 

etkilenmektedir. Kadınlar, bu sürecin olumsuzluklarını daha da derinden hisseden 

kitleyi temsil etmektedir. Bu nedenledir ki Cezayir’deki esaretin ve savaşın sona 

ermesi adına her sınıftan birçok Cezayirli kadın bağımsızlık mücadelesinde gönüllü 

olarak yer almaktadır. Ülkelerinin bağımsızlaşması ve halkının özgürleşmesi için 

vicdani bir sorumluluk duygusu içinde olan kadınlar, bu sürece önemli katkılar 

sunmaktadır. Cezayir’deki çoğu kadın gibi bu duygudaşlığı taşıyan kadınlardan biri de 

Zohra Drif’tir. Zohra, örgüte katılan ve önemli ölçüde orta sınıftan gelen eğitimli 

Müslüman kadınlardandır (Weinberg&Eubank, 2011 26). Cezayir’in 

bağımsızlaşmasında öne çıkan kadın savaşçılardan biri olan Zohra, 28 Aralık 1934’te 

dünyaya gelmektedir (Mortimer, 2022: 9). Bu tarihte, Cezayir'in kuzeydoğusundaki 

Tiaret şehrine bağlı küçük bir köyde bulunmaktadır (Zekri, 2020: 32). Babasının 

eğitimi dolayısıyla bu köyde dedesi Hadj Abdessalem Drif'in yanında annesi ve 

kardeşleriyle birlikte bir süre kalmaktadır (Zekri, 2017: 1). Burada annesi evin birçok 

işinin ve çocuklarının sorumluluğunu tek başına almaktadır. Sorumluluk yükü altında 

olan anne ve çocukları için koşulların çok iyi olduğu söylenemez. 

Koşullarından bir haber olan dedesi Hadj Djelloul31 da onları kaldıkları küçük 

köyde sıklıkla ziyaret etmektedir. Varlıklı olan Hadj Djelloul her ziyaretinde kızı Saadi 

Drif’e küçük de olsa bir mücevher hediye etmektedir. Saadi Drif, babasının her 

pazartesi ya da pazar günü yapacağı ziyaretlerden haberdar olduğundan öncesinde 

birtakım hazırlıklar yapmaktadır. Bu hazırlıklardan ötürü; baba Hadj Djelloul kızının 

ve torunlarının yaşam koşullarının kötü olabileceği ile ilgili herhangi şüpheye 

 
31Zohra Drif’in annesi Saadi Drif’in babasıdır. 



170 

kapılmamaktadır. Ancak habersiz yapılan bir ziyaret, onlara dair gerçeği fark etmesine 

vesile olmaktadır. Böylelikle dedesi sahip olduğu olanaklara ve itibara onların sahip 

olmadığını açıkça görmektedir. Gördüklerinden çok etkilenerek Drif ailesine, “Size 

bir hizmetçi kızı değil, en sevdiğim kızımı emanet ettim!” (Drif, 2017: 6)  diyerek 

sitem etmektedir. Bu olay üzerine Hadj Djelloul; kızının ve torunlarının içine 

sinmeyen koşullarını değiştirmek için onları yanına almaya karar vermektedir. Bu 

karar; Zohra için de bir dönemin kapanıp yaşamı üzerinde olumlu etkileri olacak yeni 

bir dönemin başlaması anlamına gelmektedir. Aile geniş bir arazide bulunan büyükçe 

bir eve taşınmaktadır. Zohra, burada kendisini cennetteymiş gibi hisssetmekte ve bu 

zaman dilimini çocukluğunun en keyifli anları olarak kaydetmektedir. 

Kalabalık bir ailede büyüyen Zohra, anılarını aktarmış olduğu “İnside The 

Battle Of Algiers” kitabında maddi olanaklar açısından şımartılmış bir çocukluk 

geçirdiği gibi kütürel açıdan da belli bir doygunluğa eriştiğini belirtmektedir. Bu 

dönemde annesinden dinlemiş olduğu destanlar, tanık oduğu ya da yaşadığı bazı 

olaylar; ona ülkesinin tarihi ve kültürü hakkında birinci elden birçok bilgi sunmakta 

ve onun ülkenin güncel koşullarıyla ilgili de fikir edinmesini sağlamaktadır. Bu 

konudaki en bariz deneyimlerinden birine; onun annesi ve teyzeleriyle yapmış olduğu 

bir türbe ziyaretinde rastlanmaktadır. Burada Zohra; annesi ve teyzeleriyle birlikte 

yerel halk tarafından önemsenen ve Wali Salah'ın diye bilinen bir zatın türbesini 

ziyaret etmektedir (Mcmahon, 2020: 5). Bu ziyareti gerçekleştirmek için genişçe 

arazilerden geçerken kadınların kendi aralarında bu arazinin aslında filanca kabileye 

ait olduğu ancak filanca sömürgeci lehine mülksüzleştirildiğinin konuşulduğuna tanık 

olmaktadır. Çocukluğunun ülkesinin gerçeklikleriyle kuşatılmış olması ve bu tanıklık; 

onu basit bir gözlemin ötesinde erken yaşlarda Cezayir’in sosyolojik ve tarihi 

realitesiyle ilgili bir bakış açısı kazanmasına zemin hazırlamaktadır. Verilen örnekte 

ve anlatılardan görüldüğü üzere onun Cezayir tarihi ve kültürüyle ilk temasında ve 

dolasıyla kimlik bilincinin oluşmasında annesinin çokça etkisi vardır.  Bu açıdan 

annesini en önemli öğretmeni olarak görmektedir. 

Zohra’nın; annesi ve annesinin ailesiyle çevrelenmiş çocukluğu babasının 

eğitimini tamamlayıp geri dönmesiyle son bulmaktadır. Babası Ahmed Drif’in; 

Tlemcen'de başlayan eğitimi, daha sonra Cezayir’de devam etmektedir. Cezayir’deki 

eğitimi de tamamlandığında ailesini yanına almak için geri dönmektedir. Böylece 



171 

babası, eşiyle 1930’dan beri olan evliliklerinin altı yıl boyunca uzaktan sürdürülmesine 

son vermek istemektedir. Zohra’nın yaşamında yeni ve köklü değişimlere kapı 

aralayan bu gelişme; annesi Saadi Drif’i eşi ve ailesi arasında bir seçim yapmaya 

zorlamaktadır. Sancılı bir karar sürecinden sonra Saadi Drif, ailesinin tüm karşı 

çıkışlarına rağmen hiçbir kararsızlığa düşmeden eşinden yana seçimini yapmaktadır. 

Babası da annesinin kararından etkilenerek kendi ailesinin de gölgesinde kalmadan 

yeni bir düzen kurmayı uygun görmektedir. Alınan kararlar doğrultusunda çift iki 

aileden bağımsız olarak çocuklarıyla Tissemsilt'e yerleşmektedir. Dönemin koşulları 

dikkatte alındığında çiftin almış olduğu kararlar oldukça modern ve radikaldir. Buna 

rağmen ailede geleneksel değerlerin hâkimiyeti sürmeye devam etmektedir. Tek fark 

bu geleneksel değerlerin artık geniş bir aile düzeni içinde değil çekirdek bir ailenin 

sınırları içinde yerine getiriliyor olmasıdır. Çekirdek aile düzenini benimseyen çiftin; 

hayatta kalmayan iki kız çocuğunun ardından Mohamed ve Zohra adında iki çocuğu 

dünyaya gelmektedir. Sonrasında gittikçe genişleyen aile; beşi erkek ve üçü kız olmak 

üzere sekiz çocuğa sahip olmaktadır (Drif, 2017: 4-7). 

 
 

Resim 4.1. Zohra Drif, Abdelkader amcasının sağında, Kardeşleri ise solunda yer 

almaktadır.  

 

(Drif, 2017: 4) 

 



172 

4.2.2. Sömürge Eğitim Süreciyle Oluşan Ulusal Kimlik : “Arap Zohra” 

Zohra’nın ailesi sömürge döneminde Vialar olarak bilinen Tissemsilt'te 

yerleştiğinde kızlarını bir okula kaydetmektedir. Zohra, bu okulla kaydolmakla birlikte 

yabancısı olduğu bir dünyaya da ilk adımını atmış bulunmaktadır. Burada; evde maruz 

kaldığı Arap dili, kültürü, tarihi, atalarıyla ilgili aktarılan hikâye ve mitolojiler dışında 

yoğun bir şekilde Fransız kültürüne, diline, bayrağına, tarihine ve mitolojisine maruz 

kalmaktadır (Zekri, 2017: 2). Dolayısıyla evde benimsenen yaşam tarzında, gelenekte 

ve inançta tamamiyle Cezayir kültürel değerlerinin hâkimiyeti okulda yerini Fransız 

etkisinin olduğu modern değerlere ait kültüre bırakmaktadır. 

Arap, Fransız ya da geleneksel ile modern kültürel değerler arasında mekik 

dokuyan Zohra, okulda sınıfındaki tek yerli öğrencidir (Mortimer, 2018: 162). 

Arkadaşlarının dillerini dahi bilmemektedir. Ona bir Fransız mareşalinin 

kahramanlıklarını öven bir marş ezberletilmektedir. Her sabah okula gittiğinde ne 

anlama geldiğini bilmediği bu marşı; kimi, neyi temsil ettiğini bilmediği bir bayrağın 

önünde sınıf arkadaşlarını taklit ederek söylemektedir. Okuldan eve geldiği bir gün 

yaşadıklarını ayrıntılı olarak annesiyle paylaşmaktadır. Annesinden bayrağın 

Fransızlara ait olduğunu ve okudukları marşın ise onların liderine atfen okunduğunu 

öğrenmektedir. Devamında ise kendilerinin Cezayirli ve ülkelerinin Cezayir; 

Fransızların topraklarına, kültürlerine, dillerine, tarihine, dinlerine yabancı olanlar ve 

istenmeyenler olduğu bilgisine vakıf olmaktadır. Anne Saadi, yaptığı açıklamanın yanı 

sıra anlattığı hikâyelerle de kızının kafasında “biz ve onlara” dair oluşan düşünceleri 

pekiştirmektedir (Drif, 2017: 7). Zohra, annesinin aktarımlarıyla Vialar ilkokulunda 

yaşadıklarının ne anlama geldiğini çözümlemeye çalışırken bu yıllardan itibaren ülke 

topraklarının sömürgeleştirildiği ve kendisinin de toprakları sömürgeleştirilen Cezayir 

halkının bir üyesi olduğuyla ilgili bir bilinç oluşmaya başlamaktadır. 

Zohra, Cezayir halkının bir parçası olduğunu bir başka ifadeyle okulda maruz 

kaldığı kültüre ait olmadığını; dış görünüşle ilgili yapılan bazı tercihlerden ve mola 

saatlerinde tüketilen yiyeceklerden de açıkça görmektedir. Okuldaki kısa saçlı 

Avrupalı kızlar arasında Zohra, beş yıl boyunca uzun saç örgülerine sahip olmakta ve 

ayak bileğine kadar inen etek giymektedir. Mola saatlerinde ise Avrupalı öğrenciler 

genelde yanlarına yemek için çikolatalı kuruvasan, çörek ya da daha mütavazi olan 



173 

Paris simidiyle birlikte reçel alırken Zohra Cezayir’e özgü maqrouta32, mbardja33, 

msemna 34  ve annesinin zamanı olmadığında yaptığı büyük bir dilim matloue 35 

almaktadır (Mortimer, 2018: 162). Zohra’nın; ilkokulda kültürel boyutuyla 

gözlemlediği bu yüzeysel farklılıklar, zamanla yerini daha derin ayrışmalara 

bırakmaktadır. 

Zohra’nın; yabancısı olduğu bir kültürün içinde bir çocuk olarak tek başına 

hareket etmesi oldukça zordur. Bu zorluğun üstesinden; okulda gösterdiği başarıyla 

gelmektedir. Onu zorlayan bu koşullar; okuldaki başarısını gölgelemediği gibi 

arkadaşlıklar edinmesinin önünde de bir engel olmamaktadır. Beş yıllık ilkokul eğitimi 

süresince Roselyne Garcia ile yakın bir arkadaşlık kurmaktadır. Bu iki yakın arkadaş 

ilkokulu birincilikle bitirmektedir. Zohra, beş yıl boyunca okulda sürdürdüğü 

başarısını altıncı sınıfa geçiş sınavı sonucuyla da sürdürmektedir. Ancak Roselyne 

Garcia aynı başarıyı gösterememektedir. İki arkadaşın akademik başarılarındaki bu yol 

ayırımı, arkadaşlık ilişkilerinde beklenmedik olumsuz sonuçlar doğurmaktadır (Zekri, 

2017: 4). Böylesi bir neticeye gidilmesinde, Zohra’nın arkadaşını teselli ederken 

Roselyne’nın; 

Ama Zohra, öyle değil. Bir şey anlamıyorsun. Anneme senin geçtiğini ve benim 

geçmediğimi nasıl açıklarım? Arap Zohra'nın başarılı olduğunu ve benim 

başarısız olduğumu asla anlamayacak ifadelerinin etkili olduğu söylenebilir. 

Zohra, arkadaşının söylediklerini önce anlamakta zorlanmakta ve verdiği tepki 

karşısında şaşkındır. Üzerindeki şoku atıp durumu anladığında gecikmeden 

arkadaşına: Pekâlâ, annene matematiği Zohra gibi Arapların icat ettiğini 

açıklaman gerekecek diyerek karşılık vermektedir (Drif, 2017: 9)  

Arkadaşının beklenmedik tepkisi, Zohra’ya arkadaşlıklarını 

sorgulattırmaktadır. Aralarında arkadaşlıklarının ötesinde aşamadıkları bir sömüren, 

sömürülen ilişkisi olduğunun ve sömürgecilerin yerel halkı hiçbir zaman kendileriyle 

eşit statüde konumlandırmadıklarının farkına varmaktadır. Bu olayda ilişkilerine 

sömürge zihniyetinin ve önyargısının sirayet ettiğini net bir şekilde 

gözlemleyebilmektedir. 

Olay iki çocuk arasında geçmiş olsa bile sömürge yönetiminin yerel halk 

üzerindeki takkümünün ve bakış açısının bir tezahürüdür. Cezayir’de; Cezayirliler ve 

 
32 İrmik ve hurmadan yapılan tatlı bir yiyecek 
33İrmik ve hurma ezmesinden yapılan atıştırmalık 
34 Bazlama şeklindeki bir tür ekmek 
35 Evde yapılan geleneksel ekmek  



174 

Fransızlar (sömürülen ve sömüren) arasında oluşan duvarın çocuk dünyasındaki 

temsilidir. Zohra, ülkede farklı kültür ve konumda bulunmalarının yarattığı duvarı acı 

bir şekilde deneyimlemiş olmaktadır. Bir dönüm noktası niteliğinde olan bu olay, onda 

ciddi bir uyanışa yola açmaktadır. Okul notlarının iyi olmasının, Fransız dilini ve 

kültürünü kolaylıkla özümsemesinin, Roselyne’ye kıyasla daha iyi koşullara ve sosyal 

konuma sahip olmasının ikisi arasındaki sömüren ve sömürülen ilişkisini 

değiştirmediğini anlamaktadır. Zohra, artı olarak görülen niteliklerinin dahi onu 

Avrupalı Roselyne ile eşit bir konuma taşımaya yetmediğini görmektedir. En sade 

haliyle kendisinin ne yaparsa yapsın bir yerli olmanın ötesine geçemediğini ve bunun 

da arakadaşıyla samimi bir ilişkinin kurulmasına imkân vermediğini anlamaktadır. 

Yaşadığı bu olayla hem en iyi arkadaşını hem de çocuk saflığını yitirmektedir. 

Zohra, derin kayıp duygusunun yaşattığı sarsıntı ile sınav sonucunun kendisi 

için önemini unutmuşken annesi bunu kutlanmaya değer ciddi bir başarı olarak 

görmektedir. Nihayetinde anne, kızının başarısını aynı zamanda Müslüman bir kızın 

başarısı olarak görmektedir. Bu başarının kutlanmasıyla çevresindeki ailelerin 

kızlarını okula göndermeleri üzerinde olumlu bir etki yaratacağını düşünmektedir 

(Mortimer, 2018: 162-163). Kız çocuklarının okula gönderilmesini önemseyen anne, 

etkileşimde oldukları ailelerin kız çocuklarının eğitimiyle ilgili algılarını 

değiştirebilmek amacıyla kızına dönük talepkar bir tavır içindedir. Annenin bu 

yaklaşımı; Zohra’yı mutlu ettiği gibi yüklediği bazı ağır sorumluluklardan dolayı da 

biraz kaygılandırmaktadır. On bir yaşında olan Zohra, bu sorumlulukları fazla görse 

de zamanla annesine hak vermektedir. Bu kavrayışında babasıyla yaptığı entelektüel 

tartışmaların ve yaşadığı bazı deneyimlerin katkısı çokça olmaktadır (Drif, 2017: 9).  

Saadi Drif, kızının çevrelerindeki ailelerin kızlarına yaklaşımı ve eğitimi 

konusunda olumlu bir etki bırakması yönündeki çabanın yanı sıra evin çeşitli ticari 

işleriyle de ilgilenmektedir. Toprak sahibi zengin bir aileye mensup olduğundan ticaret 

ile ilgili işlerden çok iyi anlamaktadır. Noterlik ve hukuk müşavirliği hizmeti için eşini 

arayan birçok ileri gelen kişi aynı zamanda Saadi Drif ile iş yapmaktadır (Drif, 2017: 

3). 



175 

 
 

Resim 4.2. Zohra’nın annesi Saadi Drif 

 

(Drif, 2017: 6) 

 

Babası ise daha çok hukuk ve edebiyatla iç içe bir yaşam sürmektedir. 

Tlemcen'deki Medersa Sidi Boumediene'de beş yıl ardından Cezayir'de Medersa 

Bencheneb'de iki yıl olmak üzere toplamda aldığı yedi yıllık eğitimle İslam hukuku 

eğitimini tamamlamaktadır (Drif, 2017: 10). Meşakatli olan bu eğitim sürecini 

tamamlayarak kadı diplomasını almaktadır. Fakat mesleğini icra etme hususunda 

sömürge yönetiminin herhangi bir engelliyle karşılaşmamak adına; aldığı İslam hukuk 

eğitimi dışında Cezayir Üniversitesi Sanat Fakültesi'nde de eğitim almaktadır. Bütün 

bu eğitim süreci babasını, Arapça ile birlikte Fransız dil ve kültürüne de hâkim gerçek 

bir bilgin yapmaktadır (Drif, 2017: 3). Bu açıdan Kadı Ahmed Drif; ülkesi, kültürü, 

tarihi, halkının mülkleri ve yoksullukları dâhil birçok konuda derin bir bilgiye sahiptir.            



176 

 
 

Resim 4.3. Zohra’nın babası Kadı Ahmed Drif 

 

(Drif, 2017: 11) 

 

Babası çevresinde saygın bir kadı olarak bilinmektedir (Rholetter, 2011: 426). 

İşinde dürüst, yetkin olan Kadı Ahmed Drif adil olma konusunda çok hassastır. Öyle 

ki bu yönüyle sömürgecilerin bile takdirindedir. Baba, dışarda işi gereği yaptığı 

yargılamalarda adil olmaya çalıştığı gibi evin içindeki meselelerle ilgili de adil olma 

gayretindedir. Sekiz çocuğunun eğitimiyle ilgili sorumlulukları eşine devreden baba, 

kızlarını erkek çocuklarından ayırt etmeden yetiştirmeye çalışmaktadır. Hatta yer yer 

kız çocuklarına karşı pozitif ayrımcılık yapmaktadır. Bu tavrındaki motivasyon, 

toplumda kız çocukları için koşulların daha zorlayıcı olduğunun bilincinde olmasıdır. 

Adaletsizliklere karşı olan baba, en azından kızlarına karşı adil olabilmeyi 

önemsemektedir.  

Kadı Ahmed Drif; kızının okuma ve eleştirel düşünme dünyasına adım 

atmasına, zor seçimlerinde yanında olarak ona destek olmaktadır. Zohra, bir rehber 



177 

olarak gördüğü babasının erken yaşlarda kendisine benimsettiği eleştirel düşünme 

yöntemiyle Fransızların doğruları olduğu gibi Cezayirlilerin de doğruları olabileceğini 

öğrenmektedir. Bu yöntemi benimsemesi; babasının işten eve geldiği bir gün onun 

tarih kitabındaki bir anlatıdan etkilenip ağladığını görmesiyle başlamaktadır. Bu 

anlatımda hain olan Araptır, öldürülen ve masum olan ise Fransızdır. Bu bilgiye sahip 

olmayan Zohra, okuduğu metinden çokça etkilenmektedir. Babası hikâyeyi Fransız 

tarih anlatımından çıkarıp kendileri açısından aktarımını yapınca Zohra’nın duyguları 

ve düşünceleri de değişmektedir. Tarih anlatımların ifade edilen saikin dışında bir 

anlam bütünlüğü kazanabileceğini kavramaktadır. Bu olayla birlikte babası, kendisine 

tarihi olayların nasıl okunup yorumlanması gerektiğini anlatmaktadır. Birkaç örnekle 

tarihi olayların anlatıcıya bağlı olarak nasıl şekil aldığını açıklamaktadır. Zohra, 

babasının destekleyici bilgileriyle okulda öğretilen tarihin sömürge tarihi aktarımı ve 

dolayısıyla taraflı bir aktarım olduğunun farkına varmaktadır. Zohra’da oluşan 

farkındanlığa rağmen baba, bu durumla ilgili sorumluluk üstlenerek o günden itibaren 

kızının okulda gördüğü tarih derslerini onunla birlikte evde tekrar ele alıp 

tartışmaktadır (Drif, 2017: 10- 11). 

Zohra’nın Fransız eğitim sistemi içinde yoğrulmuş biri olarak asimile 

olmamasında ve sistemlerine hizmet etmemesinde babasının çokça katkısı olmaktadır 

(Mortimer, 2018: 162).   

Zohra, babamın katkıları olmasaydı kendisinin en iyi ihtimalle entegre 

olacağını ve en kötü ihtimal de delireceğini belirtmektedir. Siyasetteki ilk 

hocası olarak gördüğü babası, onu bu iki seçenekten alıkoyan kişidir. Bir 

kavmin dilini öğrenen onun tuzaklarından da emin olacağını belirten babasını; 

ilk özel öğretmeni ve eleştirel düşünmeyi öğreten kişi olarak görmektedir (Drif, 

2017: 11-12). 

Başlıkta üzerinde durulan birçok detaydan da anlaşılacağı üzere Zohra’nın 

çocukluğunun ilk yıllarında; sömürge eğitim sistemi içinde bazı tatsız deneyimler 

tecrübe etmektedir (Mortimer, 2022: 9). Bu tatsız deneyimleri, oldukça farklı olan iki 

kültür dünyası arasında mekik dokuması, annesinin ve babasının yaklaşımları onun 

ulus kimlik bilincine dair ilk tohumların atılmasına yol açan etmenlerdendir. 

4.2.3. Asimilasyonun Eğitim Çarkından Ulusal Kimliğe Yolculuk 

Zohra, altıncı sınıf giriş sınavında aldığı puanla istediği herhangi bir okula 

başvuru yapma şansına sahiptir. Puanının iyi olması, ona tercihi konusunda birçok 

opsiyon sunmaktadır. Bu yüzden Zohra ve annesi; Vilalara yakın olan ve hafta 



178 

sonlarını evde geçirebileceği Lycée 36 Miliana'a okulunun tercih edilmesini 

istemektedir.  Babası ise başarılı gördüğü kızını; üniversiteye en iyi hazırlayacak ve 

birçok imkâna sahip olacağı Lycée Fromentin okuluna göndermeyi daha uygun 

görmektedir. Babanın; başkentteki bu en iyi okulda okuması noktasında Zohra’yı 

orada iyi arkadaşlıklar kuracağına ikna etmesi, eşinin kızlarının eğitimlerini 

desteklemesi ve eğitimleriyle ilgili doğru seçimlerin yapılması hususunda hassas oluşu 

Lycée Fromentin’a başvuruda bulunulmasında etkili olmaktadır. Yapılan başvurudan 

alınan olumlu dönüş humalı bir hazırlık sürecini de beraberinde getirmektedir. O yaz 

boyunca Zohra ve annesi okulun isteği üzerine iki battaniye ve çarşaf, altı beyaz iç 

çamaşırı, üç uzun kollu gecelik, üç uzun kollu önlük vb. ihtiyaçları tedarik etmekte ve 

bunların üzerine Zohra’nın okul numarası işlenmektedir. Tüm hazırlıklar 

tamamlandıktan sonra geriye kalan ve de en önemlisi annenin kızından beklentileridir. 

Saadi Drif, kızına: “Asla kim olduğunu, Cezayirli Müslüman bir babanın ve 

saygıdeğer Kadı Drif’in kızı olduğunu, büyük bir kabilenin soyundan geldiğini 

unutma” (Drif,2017: 12-13) diyerek tüm hazırlıkları kendince tamamlamaktadır. 

Zohra, annesinin bu ifadelerinden ailenin hatta atalarının değerlerini korumaktan ve 

sürdürmekten sorumlu olduğu mesajını almaktadır. Ayrıca kız çocuğu olması, bu 

sorumlulukların yükünü daha da çok arttırmaktadır. Çünkü Zohra’nın şahsında anlam 

bulacak şey sadece onun geleceğini değil ailedeki, bölgedeki kızların ve kadınların da 

geleceğini etkileyecek potansiyeldedir (Mortimer, 2018: 162). Zohra’nın küçük 

omuzlarına yüklenen tüm bu sorumluluklar ve dile getirilen beklentiler onu Lycée 

Fromentin'e gitmeye hazırlayan son adımlardır. 

Zohra’nın; Lycée Fromentin’deki eğitimiyle birlikte başkentte ilk yolculuğu da 

gerçekleşmektedir. Oldukça keyifli geçen yolculukta Zohra en çok da Cezayir’deki 

deniz manzarasından etkilenmektedir. Bu manzaradan Zohra, o kadar çok 

etkilenmektedir ki Cezayir’e her gelişinde benzer duyguları yaşamaktadır. 

Zohra’yı; Cezayir’de büyüleyen deniz manzarası dışında geldikleri Vilalar’dan 

çok farklı olan modern yapılar, devasa bulvarlar, tramvaylar karşılamaktadır. 

Zohra’nın; karşılaştığı farklı yapılar, manzaralar ve yeni koşullar ona aynı zamanda 

Vilalar’dan farklı bir yaşam tarzının da olduğunun sinyalini vermektedir. Bunun 

izlerini konakladıkları otel ve gittikleri restoran ile de yaşayıp görmektedir. 

 
36 Lise  



179 

Konaklanılan otelle birlikte Zohra ilk defa modern yaşam tarzına ait bir yatak odasını 

ve yatağı görmektedir. Babasıyla o zamana kadar ne olduğunu bilmediği restorana da 

ilk defa gitmektedir. Burada her şey geleneksel yemek sofrasından oldukça farklıdır. 

Vilalar’da halının üzerine bırakılan ve minderlerle çevrili geleneksel yemek sofrası 

yerini restoranda; masalara, sandelyelere, örtülere, çatallara, tabaklara ve gümüş 

eşyalara bırakmaktadır. Bu yeni mekânda karşılaştığı her şey ona yabancı gelmekte ve 

kendisini farklı bir dünyada gibi hissetmektedir. Bu durumun farkında olan baba, 

Zohra’ya çatal ve kaşığı nasıl kullanabileceğini anlatmakta ve ondan kendisini taklit 

etmesini istemektedir. Zohra, okulda bu gibi durumlarla sıklıkla karşılaşacağına 

ihtimal vererek babasının dediğini yapmaktadır.  

Ertesi gün okula gitmeden önce baba kızını kendisi için önemli olan yerlere 

götürmektedir. Bunlardan biri Sidi Abderrahmane türbesi ve diğeri ise İslami hukuk 

eğitimini tamamladığı Medersa Bencheneb’dir.  Gittikleri bu yerlerde Zohra, kendini 

başkentin merkezi yerlerinden çok daha iyi hissetmektedir. Bu mekânlarda Arap 

nüfusunun ve kültürünün yoğunlukta olması onda evinde ve ülkesinde olduğu hissini 

uyandırmaktadır. Cezayir merkezinde ise yoldan geçenlerin kendisine attıkları 

bakışlardan aksine kendisini bir yabancı gibi hissetmektedir. Zohra, bir kentteki farklı 

iki kültürü ve konumlanışlarını gözler önüne seren ziyaretlerini tamamladıktan sonra 

babasıyla taksi ile yeni okulu Lycée Fromentin’e gitmektedir. 

Fransız eğitiminin ve kültürünün baskın olduğu Lycée Fromentin’e bir Arap 

kızının babasıyla birlikte gelişi beklenen sessizliği ortama hâkim kılmaktadır. Babası, 

Zohra’nın hangi dine mensup olduğu ve domuz eti yiyip yemediğine dair zorunlu bazı 

bilgileri evraklara doldurmaktadır. Bu işlemlerin ardından kendilerine sınıflar, toplantı 

salonu, kalınacak yurt, çamaşırhane gibi okul ve yurtla ilgili yerler gösterilmektedir. 

Ayrıca çarşaf vb. eşyaları çamaşırhaneye bırakılmakta ve buradan kendisine lazım 

oldukça verileceği belirtilmektedir. Avrupalı öğrencilere, anneleri eşlik edip 

yataklarını ve eşyalarını düzenlerken Zohra, babasının eşlik ettiği tek kişidir. Telaşlı, 

ürkek bir ruh haline bürünmüşken babası sakin bir şekilde onun eşyalarını 

yerleştirmekte ve yatağını düzenlemektedir. Ona da Avrupa tarzı yatağını 

düzenlemesinin zor bir şey olmadığını, diğerlerini gözlemleyerek kolaylıkla 

öğrenebileceğini söylemektedir. Tüm bu anlarda; Zohra yine alışık olmadığı bir 

dünyaya adım attığının farkındadır. 



180 

Zohra’nın okulu ve yurdu ile ilgili gerekli düzenlemeler ve işlemler yapıldıktan 

sonra babasının eve dönme vakti gelmektedir. Zohra, duygularını belli etmemek ve 

annesinden ayrılan kızlar gibi ağlamamak için babası giderken konuşmadan onu 

sessizce uğurlamaktadır. Kızının tepkilerinin ne anlama geldiğini çok iyi bilen baba, 

ona sımsıkı sarılarak duygularını nadiren belli ettiği anlardan birini yaşamaktadır. 

Kızına, daha önce olduğu gibi çalışarak her şeyin üstesinden gelebileceğini 

hatırlatmaktadır. Ona sabırlı olmasını, yeni arkadaşları ve öğretmenleri olacağını, 

öğretmenlerinden çok şey öğreneceğini söylemektedir. Son olarak da başarılı olması, 

üniversiteye girebilmesi için çok çalışması gerektiğini ve kendisine bu konuda 

güvendiğini eklemektedir. Babanın tüm bu telkinlerine karşın tek isteği eve dönmek 

olan Zohra, bunu onunla paylaşamamaktadır. Fransız yurdundaki tek yerli kız olarak 

kendini oldukça yalnız hissetmektedir. Cezayir yolculuğu onun sadece modern 

yapılarla tanışması değil aynı zamanda modern yaşam tarzıyla da sınanması demekti. 

Vilalar’dan Cezayir’e yapılan mekânsal yolculuk onu duygu ve düşünce dünyasında 

da bir yolculuğa çıkarmaktadır. Bu yeni düzende her şey; Zohra’nın kendini ait 

hissettiği kültürden farklı olarak Avrupai bir düzen ve tarzdadır. 

Zohra, otuz kişilik bir sınıfta tek yerli kız olarak altıncı sınıf eğitimine 

başlamaktadır. İlerleyen süreçte yedinci, on birinci ve on ikinci sınıfta bir yerli kız 

öğrenci olduğunu öğrenmektedir. Zohra’nın Lycée Fromentin'de okuduğu 1947’de 2 

bin kişilik bir mevcudu olan okulda sadece dört yerli kız vardır. Zohra’nın yedi yıllık 

eğitimi süresince okulda yerli öğrenci sayısı hiçbir zaman sekizi geçmemektedir. 

Dolayısıyla bu sayı okulun toplam öğrenci sayısının %1’i bile değildir. Bu açıdan 

sayının en çok olduğu dönemde bile yemekhanede domuz eti yemeyenler bir masayı 

anca doldurabilmektedir. Zohra’nın, ilkokulda yaşadığı öteki olma hissi; ortaokul ve 

lise eğitimini içeren bu yeni eğitim sürecinde de devam etmektedir. 

Zohra, ilk zamanlarda ailesini özlese de babasıyla düzenli şekilde yapmış 

olduğu yazışmalar ve yeni şeyler öğrenmesi onun okula alışma sürecini 

kolaylaştırmaktadır. Lycée Fromentin’de güne; yatakların düzenlenmesi, yıkanıp okul 

formalarının giyinilmesi, okul metaryalinin hazırlanması ve ikişer sıra halindeki 

kahvaltı sıralarına girilmesi şeklindeki bir programla başlanmaktadır. Dersler her 

sabah saat sekizde başlayıp on bire kadar sürmekte ve öğle yemeği molasının ardından 

ikide tekrar başlayan dersler beşe kadar devam etmektedir. Okuldaki derslerin 



181 

bitimiyle birlikte saat yediye kadar ise ev ödevlerinin hazırlanması için çalışma 

salonunda vakit geçirilmektedir. Saat yedi buçukta olan akşam yemeğinden sonra ise 

yarım saatlik bir serbest zaman bulunmaktadır. Zohra, örgün eğitimi boyunca 

sömürgeci eğitimin dayattığı programa sadık kalmaktadır. 

Zohra, okulun resmi olarak kapandığı All Saints' Day37 veya 1 Mayıs İşçi 

Bayramı dışında tüm hafta sonlarını okulda geçirmektedir. Bu zamanlarda, ödevlerini 

yapmakta ve bolca okumaktadır. Böylelikle hafta sonunu ailesiyle geçirmiş 

arkadaşlarının iyi bir dinleyicisi olabilmektedir. Kendisi gibi hafta sonunu okulda 

geçiren arkadaşları olduğunda ise onların okul dışındaki aktiviteleri ve okudukları 

kitaplar üzerine sohbet edilmektedir. Bu eğitim sürecinde Zohra en çok kütüphanede 

çalışmayı ve kumsalda oynamayı sevmektedir. İlkiyle zihinsel bir yolculuk yapmakta 

ikincisi ile de sınıf arkadaşlarıyla okul dışında keyifli vakit geçirme olanağını 

yakalamaktadır (Drif, 2017: 18). 

Zohra’nın gözlemleri, okulda arkadaşlarıyla gerçekleştirdiği paylaşımlar ve 

yapmış olduğu okumalar; Avrupalıların yaşam tarzını, kültürünü, Cezayirlilere dönük 

bakış açılarını öğrenmesini sağlamaktadır. Özellikle de Zohra’nın arkadaş 

ortamındayken şahit olduğu bir olay, onların yerel halka dair algılarını fazla söze yer 

bırakmayacak türdendir. Burada Avrupalı arkadaşı Olympe, Birtouta kasabasında 

ailesiyle katılmış olduğu bir futbol maçını anlatmaktadır. Yerli ve Avrupalı takımın 

oyuncularının yer aldığı bu maçta, kendisine nereye oturduğu ve kalabalığa karışıp 

karışmadığı sorulduğunda çok doğal bir şekilde, “Ama Birtouta'da her zaman bir 

taraftayız ve fareler diğer tarafta! diye cevap vermektedir. Zohra’nın rahatsızlığını fark 

eden arkadaşı, her ne kadar ona ama Zohra, sen diğerleri gibi değilsin!" (Drif, 2017: 

18) deme gereği duysa da sonuç hiçbir şekilde değişmemektedir. Zohra, bu olayla 

Avrupalı arkadaşlarının gözünde kendisinin de bir "fare" olarak nitendirildiğini 

anlamaktadır. Yaşanan bu olay ona daha önce yaşadıklarını ve annesinin Avrupalılarla 

dostlukları ne kadar samimi olursa olsun aralarında kalın bir duvar olacağı şeklindeki 

sözlerini hatırlatmaktadır. Bütün bunlar, Zohra’nın onlarla arkadaşlık kurmasına engel 

olmasa da aralarındaki kalın duvarı da unutturmamaktadır. Altıncı sınıfta arkadaşları 

arasında tek yerli kız öğrenci olmanın zorluğunu yaşayan Zohra, bu durumu 

 
37 Batı Hristiyanlığında, 1 Kasımda tüm Hristiyan azizlerin anıldığı tarihtir. All Saints' Day, birçok 

Avrupa ülkesinde kutlanan ulusal bir bayramdır.      

https://dictionary.cambridge.org/tr/s%C3%B6zl%C3%BCk/ingilizce/all-saints-day 20.04.2023 

https://dictionary.cambridge.org/tr/s%C3%B6zl%C3%BCk/ingilizce/all-saints-day


182 

çalışkanlığı, çabası ve yeteneğiyle bertaraf etmektedir. Üstelik altıncı sınıfın başarılı 

öğrencileri arasında yer alıp ailesini gururlandırmaktadır. 

Zohra’nın, ilkokulda olduğu gibi devam eden yabancılık hissi yedinci sınıfa 

geçtiğinde bir nebze de olsa değişmektedir. Yedinci sınıfın başlamasıyla birlikte 

Zohra, okulda başka bir yerli kızın da olduğunu fark etmektedir. Bu kız; Zohra’nın en 

iyi arkadaşı, kendinden ayırt edemediği ve ebedi suç ortağı olacak olan Samia 

Lakhdari'dir. Zohra, Samia’nın varlığıyla artık kendini yalnız hissetmemektedir 

(Mortimer, 2018: 162-163). Bu tanışma her ikisinin de hayatında önemli değişimlere 

ve yeni başlangıçlara yol açmaktadır. Bu değişimlerin ilki; Zohra’nın artık hafta 

sonlarını Samia’nın ailesiyle geçirip yurtta kalmamasıyla başlamaktadır. Aileler 

birbirinden haberdar olduğundan onun Samia’nın ailesiyle hafta sonlarını 

geçirmesinde bir sakınca görülmemektedir. Hafta sonları Zohra ve Samia eve 

geldiklerinde üzerlerindeki okul üniformalarını değiştirip yerine yerel kıyafetleri 

giyerek modern yaşam ve kültür alanından yerel olana doğru hızlı bir geçiş 

yapmaktadır. Okuldaki Avrupai yaşamın hâkimiyeti yerini evde yerele ait yemeklere, 

dile, kültüre ve konuşmalara bırakmaktadır. Evdeki her şey okuldakinden tümüyle 

farklıdır. Üstelik pazar günleri Saint-Eugène hamamına gitmek, önemli rütiellerden 

biri olmaktadır (Drif, 2017: 20). 

Zohra’nın; paylaşımlarının çoğunun Samia ile olmasıyla birlikte okulda sınırlı 

sayıda bulunan diğer yerli öğrencilerle de bir dayanışma ve paylaşım içindedir. 

Bunlardan biri de Mimi Bensmaïn’dir.38 Onunla Samia ile yaptığı gibi zaman zaman 

politik tartışmalar yapabilmektedir. Bu etkileşimleri sayesinde uluslararası tüm 

gelişmelerden haberdar olmaktadır. Paylaşımları, onları daha çok birbirine 

kenetlerken; ortak tepkilere maruz kalıp dışlanmalarına da yol açmaktadır. Bu 

durumun vücut bulmuş bir haline birlikte hazırlanması için verilen bir ödev üzerinden 

tanık olunmaktadır. Madame Levaillant39, sınıf dışında ve bir grup çalışması olarak 

 
38Zohra’nın on yedi yaşına rağmen oldukça iddialı bir kişiliğe sahip olarak tanımladığı arkadaşı Mimi, 

maddi olanakları yerinde olan Cezayirli bir ailenin kızıdır. Ailesi Cezayir değerleri yerine Fransızlara 

ait değerleri benimsemeyi tercih etmektedir. Bu tercihlerinin etkisiyle kızlarının ismi de resmi 

kayıtlarda Denise-Mimi olarak geçmektedir. Mimi onların seçimlerinin farkında olmakla birlikte 

onlardan farklı olarak Cezayir değerlerine sahip çıkmaktadır. Ailesinin aksi yönde refreksleri olan 

Denise-Mimi sadece Cezayirli ismi olan Mimi ile kendisine hitap edilmesini istemektedir  (Drif, 2017: 

27). 
39Lycée Fromentin okulunda Zohra’nın Fransızca, Latince ve Yunanca derslerine giren öğretmenidir. 

Aynı zamanda okulun idari sorumluluğunu üstlenen müdiredir (Drif, 2017: 27). 



183 

verdiği ödevde; Samia, Mimi, Zohra’yı birbirinin çalışmasını kopyalamakla 

suçlamakta ve onların bununla ilgili bir disiplin cezası almalarını talep etmektedir 

(Drif, 2017: 28). Zohra, yaşadığı birçok zorluğa rağmen başarılı olarak 

çevresindekilere örnek olmak ve ailesini gururlandırmak istemektedir. Bundandır ki 

suçlandığı durumla ilgili disiplin kurulu önüne çıkması, onur kırıcı ve rencide edici 

olmaktadır. Söz konusu ithamlardan, yaşadıklarından oldukça huzursuzdur. İçinde 

artan bir tepkisellik vardır (Reid, 207: 466). Arkadaşlarının tesellileri onu yatıştırmaya 

yetmemektedir. Yapmadığı bir şeyden dolayı suçlanmak; ona büyük bir utanç 

vermektedir. Olayın hissettirdikleri bir yana hadisenin üniversite sınavına bir ay kala 

vuku bulması da onu olumsuz etkilemektedir. Bunların dışında yaşananları, ailesinin 

kendisine olan güvenini sarsmadan nasıl anlatabileceği konusunda da bir hayli 

kaygılıdır. Tüm bu karmaşık duygular içinde babasına durumu açıklayan bir mektup 

yazmaktadır. Zohra, babasına gönderdiği mektuba çok geçmeden yanıt almaktadır. Bu 

mektupta, baba kızının yeteneklerine güvendiğini belirtmekte, yaşananları küçük bir 

aksilik olarak gördüğünü ve bu durumun cesaretini kırmasına izin vermemesini 

istemektedir. Babasının mektubu Zohra’ya güven, huzur ve mutluluk vermektedir. 

Burada babası entelektüel dürüstlüğüne inandığını ve gelecekteki başarısından emin 

olduğunu “Elma asla ağaçtan uzağa düşmez” sözleriyle açıkça ifade etmektedir. 

Zohra, babasının da kendisine olan güvenden aldığı cesaretle kendine söz vererek ne 

kadar rencide edici olsa da jürinin önünde ağlamama ve sonuna kadar kendini savunma 

kararı almaktadır. Nitekim savunma günü geldiğinde diğer arkadaşları gibi disiplin 

kurulu önüne çıkarken müdürle birlikte beş öğretmenin önünde kararlı, sakin ve başı 

dik bir tavır içindedir (Drif, 2017: 28- 29). Bu olay yaşadığı dışlanmanın uç noktası 

olmaktadır. Bu andan itibaren yapılan suçlamanın davanın kendisi dışında 

kimlikleriyle ilgili olduğunu anlamaktadır. Dolayısıyla yapılan suçlamalar, yargılama 

ve verilen tepkilerin hepsi sınıfta başarılı olma cüretini gösteren üç yerli kızadır 

(Weltman&Aron, 2015: 154). Zohra, burdaki niyetin üniversite sınavını geçme 

şanslarını azaltmak olduğu kanaatindedir. Bu olay; kendisini on yaş daha olgun, dingin 

hale getirmektedir.   

Öğretmenlerinin dışlayıcı yaklaşımı, onların notlarında bir düşüşe neden olsa 

da azimlerini kırmaya yetmemektedir. Bu ön yargılı yaklaşım, onları her açıdan 

disipline ederek daha da dirençli kılmaktadır (Cixous&Prenowitz, 2003: 85). Kızlar; 

maruz kaldıkları ırkçılığa, dışlanmaya tepki olarak daha da hırslanarak çalışmalarını 



184 

iki katına çıkartmaktadır. Birbirilerine üniversite sınavını ve diğer sınavları en başarılı 

şekilde geçme sözü vermektedirler. Sınavlara hazırlandıkları dönemin ramazan ayına 

denk gelmesi, Zohra’nın verdiği sözün hakkını vererek yoğun bir tempoda çalışmasına 

ve sorumluluklarını aksatmadan yerine getirmesine engel olmamaktadır. Zohra, 

sınavlarının üstesinden kolaylıkla gelmektedir. Fransız, Latince, Yunanca derslerinden 

çok iyi notlar ve Philosophy and Letters alanında üstün bir derece edinerek birincilik 

ödülü almaktadır. Yıl sonundaki ödül töreninde birçok ödül alan Zohra’yı, Madam 

Levaillant tebrik etmek durumunda kalmaktadır. Zohra, yaşadığı olumsuzluklara 

cevabını başarılı olmakla verdiği için mutludur (Drif, 2017: 29). Üniversite sınavından 

da olumlu bir netice alması, onun yaşadığı haksızlıklara karşı iradesinin giderek daha 

da güçlendiğini göstermektedir (Zekri, 2017: 4). 

Zohra’nın; yaşadığı dışlayıcı ve ırkçı deneyimlerle birlikte hissettiği derin 

adaletsizlik duygusu onu başarılı olması için kamçılarken ulus kimliğinin oluşmasına 

da bir çentik daha atılmaktadır. Öte yandan Samia’nın ailesiyle Saint-Eugène'de 

geçirdiği hafta sonları, yaptığı okumalar, aldığı bazı dersler, yaşıtlarının küçümseyici 

tavırları, gündeme dair gerçekleştirilen tartışmalar onun ulusal kimliğinin oluşumunda 

önemli bir yere sahiptir. Bireysel deneyimleri dışında ülkenin içinde bulunduğu 

koşullar da kimlik bilincinin oluşumuna katkıları olmaktadır. Ülkenin olumsuz 

gidişatının ve “Fransız Müslümanları” nitelendirilmesiyle toplumsal konumları ile 

ilgili belirlenen statünun farkındadır. Bu açıdan Fransız kültürünün ve kimliğinin 

benimsenmesi istendiğinin ancak yine de tam olarak bir Fransız olarak görülmediğinin 

ve “Fransız Müslüman” olarak nitelendirilen bir halkın parçası olduğunun 

idrakındadır. Son kertede; Cezayirli kimliğinin yasaklandığının ve Fransız kimliğinin 

onayladığını görebilmektedir. Bu çözümlemelere ulaşması küçük Zohra için çok kolay 

olmamakla birlikte onun erken yaşlarda isyancı bir ruha bürünmesine zemin 

hazırlamakta ve Cezayir’in bağımsızlığına dair yaklaşımında belirleyici olmaktadır 

(Zekri, 2017: 4). Bütün bunlar; ilerleyen süreçlerde Cezayir’in bağımsızlığında aktif 

rol alan bir şehir savaşçısı olmasında birer uyarıcı niteliğindedir. 

Zohra’nın ülkesinin bağımsızlaşması gerektiği ile ilgili algısında; bireysel 

deneyimleri ve ülkenin iç dinamikleri belirleyici olduğu gibi dış dinamiklerdeki bazı 

gelişmeler de bu algısını pekiştirmektedir. Bunlardan en önemlileri Tunus, Fas, 



185 

Madagaskar'da yaşanan bağımsızlık mücadesinin başarısı ve Diên Biên Phu'daki40 

Fransız yenilgisidir.  Bu gelişmeler, Fransa’nın yenilmez değil fikrini alaşağı etmekte 

ve ülkelerinin bağımsızlığına olan inancını arttırmaktadır. 

Zohra geldiği noktada; bağımsızlık mücadelesi veren Ferhat Abbas, Ahmed 

Francis, Ali Boumendjel, Sadek Hadjeres, Messali Hadj vb. aktivistlere hayranlık 

duymaktadır. Ferhat Abbas’ı desteklemekle birlikte onun tüm açıklamalarını, 

konuşmalarını takip etmektedir. Kendisini, Cezayir Halk Partisi (PPA) ve Demokratik 

Özgürlüklerin Zaferi Hareketi (MTLD) fikirlerine yakın hissetmektedir. Bağımsızlık 

hareketinin temelini atanlar olarak gördüğü MTLD’nin; sömürgeciliğe karşı 

tutumlarını ve her koşulda yoksul halk kitlelerini savunmasını kıymetli bulmaktadır. 

Aynı zamanda Manifesto ve Özgürlük Dostları’na (AML) sempati duymaktadır. 

Ouléma din adamları birliğine eleştirileri olsa da saygı duymakta ve özellikle de Şeyh 

Larbi Tebessi önemsenmektedir. 

Zohra, ülkenin bağımsızlığından yana olan hareketlere ve örgütlenmelere 

yakınlık hissi taşısa bile herhangi birine bağlı olarak faaliyet yürütmemektedir. 

1952’deki faaliyetleri ve ilgilendiği konular tamamen entelektüel boyuttadır. 

Aydınlanma ile ilgili literatürü, Fransız Devrim tarihi ve 1793 “İnsan ve Yurttaş 

Hakları Bildirgesi vb. okumalar yapmaktadır. Bunlar dışında ayrıca bir süre 

Montesquieu ile ilgilenmekte ve Avruplalı yazarların sömürüyü eleştiren bir takım 

yazılarını okumaktadır  (Drif, 2017: 30-31).  Bu bireysel okumaları, babası ve Samia 

ile yaptığı entellektüel tartışmalar; onun sağlam bir politik duruşa sahip olmasına etki 

etmektedir. Değinilen birçok ayrıntıdan anlaşılacağı üzere Fromentin Lisesi'nde 

geçirilen yedi yıllık süreç, Zohra’nın bağımsızlıkla ilgili uyanış ve olgunlaşma evresini 

temsil etmektedir  (Weltman&Aron, 2015: 154). Bu dönemin kapanışıyla birlikte 

başlayan üniversite eğitiminde ise ulusa, kimliğe, kültüre dair oluşan entelektüel, 

duygusal ve siyasi doygunluk onu eylemselliğe geçirmektedir.  

 
40 Fransa-Vietnam Savaşı bir başka ifadeyle Birinci Çinhindi Savaşı 1946 ile 1954 yılları arasında 

Fransa ve destekçileri ile Kuzey Vietnam ve destekçileri arasında gerçekleşmektedir. Çinhindi’deki bu 

savaş Fransızların Mart 1954’te Vietnam’ın DienBienPhu kentindeki yenilgisiyle sonuçlanmaktadır  

(Temiz, 2019: 287). 



186 

4.3. Zohra’nın Ulusal Bağımsızlıkla İlgili Kararı 

4.3.1. Üniversite 

“Ben sen değilim ve asla olmayacağım; 

sen ben değilsin asla olmayacaksın..” 

(Drif, 2017: 36). 

Üniversite sınav sonucunun olumlu sonuçlanmasıyla Zohra, Cezayir 

Üniversitesinin hukuk bölümünü tercih etmektedir (Mortimer, 2018: 162). Bu 

tercihinin ardından okul açılana kadar ailesiyle vakit geçirmektedir. Tatil 

dönemlerinde dış dünyadan olabildiğince kopuk olan Zohra, gelişmeleri genellikle 

kardeşi Kader’den almaktadır. Kader, Vialar’da Sétif katliamı gibi ülkenin 

bağımsızlığı için sembol olan olayları konu edinen çeşitli oyunların tiyatro 

gösterimiyle ilgilenmektedir. Bu sayede bölgedeki gelişmelerden ev halkını da 

haberdar edebilmektedir (Drif, 2017: 25). 

Zohra’nın dış dünya ile ilgili bir diğer iletişim kanalı ise Kader’in, Cezayir-

Tiaret otobüsünden her sabah aldığı gazetelerdir. Nitekim bağımsızlıkla ilgili ilk eylem 

haberini de buradan almaktadır. Zohra, kardeşinin eylemin yapıldığı gecenin 

sabahında getirdiği gazetenin ön sayfasında büyük harflerle 31 EKİM - 1 KASIM 

GECESİ şeklinde yer alan başlıkta Cezayir’in birçok noktasında gerçekleşen 

saldırılardan bahsedildiğini görmektedir. Bu başlıkla birlikte Zohra gazeteye hızla göz 

atmaktadır (Drif, 2017: 21). Bu haber onu ve evdeki herkesi mutlu etmektedir. 8 Mayıs 

1945'te Sétif, Guelma ve Kherrata'daki katliamlar toplumu derinden etkilediğinden 

bağımsızlıkla ilgili bu sürece kendiliğinden zemin hazırlamaktadır. Zohra ve kardeşi 

ülkenin birçok yerinde benzer eylemlerin ve tepkilerin ortaya çıkmış olmasını 

faaliyetlerin kararlı ve örgütlü bir yapının ürünü olduğunu düşündürtmektedir. Ülkede 

yaşanan süreci değiştirmek için bir grubun belli bir çabanın içinde olduğu bilinmekle 

birlikte onların nerede olduklarına dair bir bilgi yoktur. 2 Kasım 1954’te gazetelere 

yansıyan artık ülkede bir savaş gündeminin olduğudur. Zohra, bu eylemi 

gerçekleştirenlerle bir an önce iletişime geçmek ve ülkenin özgürleşme sürecine dâhil 

olmak istemektedir. Bu sebeple üniversitedeki derslerin başlamasını, onlarla 

etkileşime geçmenin bir fırsatı olarak görmektedir (Zekri, 2020: 32). 



187 

 
 

Resim 4.4. Zohra Drif’in, üniversite yıllarından bir fotograf 

 

(Drif, 2017: 35) 

 

12 Kasım 1954’te başlayacak dersler için Zohra babasıyla birlikte birkaç gün 

öncesinde Cezayir’e gelmektedir. Babası, kızının Cezayir’in bir banliyösü olan Ben 

Aknoun'daki kampüse yerleşmesine yardımcı olmaktadır. İşler halledildikten sonra 

her eğitim sürecinin başlangıcında olduğu gibi baba, soğukkanlı bir tavır takınarak:  

Kızım, büyük bir şehirde, tehlikelerin bol olduğu bir yerde tek başına 

yaşayacaksın. Bir sürü erkekle birlikte üniversitede olacaksın. Sizi oraya 

eğitiminiz için gönderdiğimizi ve genç bir bayan olarak itibarınızın 

bozulmadan ve kesinlikle kusursuz kalması gerektiğini asla unutmamalısınız 

(Drif, 2017: 34). 

Baba, bu konuşmasıyla uzakta olmasına karşın Cezayir'deki birçok arkadaşı 

vasıtasıyla gözlerinin üzerinde olacağını kızına hatırlatmaktadır. Zohra’nın annesi; 

babasının altını çizdiği ifadeleri Zohra evden ayrılırken; 

Allah korusun, telafisi mümkün olmayan bir hata yaparsan, utanç sana, babana 

ve hepimize olacaktır. Bu açıdan kendi namusundan, tüm insanların 

namusundan sorumlu olduğu ve davranışlarıyla diğer kızların olasılıklarına 



188 

kapı açacağı ya da kapıyı sonsuza dek kapatacağı (Drif,2017:  35) şeklinde 

tamamlamaktadır.  

Anne ve babası bu sözleriyle onun toplumsal cinsiyet rollerine atıfta 

bulunurken bir birey olarak da toplumsal sorumlulukları ve rolleri olduğu mesajını 

vermektedir. Onların bu ifadelerle kızına vermek istediği bir başka mesaj ise Fransız 

olmadıkları, onların kültür ve geleneklerine karşılık kendilerinin de bir kültürünün ve 

geleneğinin olduğudur. İçinde yer aldıkları muhafazakâr, ataerkil toplum yapısı gereği 

ve sömürüye karşı oluşan bir dirençle aidiyetlerini ön plan çıkarma, koruma isteğiyle 

aile; kızları bu yeni eğitim sürecine başlamadan toplumsal cinsiyet ve Cezayir ulus 

kimliğine vurguyu yapmayı önemsemektedir. Bu mentalitelerinin anlam bulduğu 

ifadeleri, Zohra’nın Cezayir’de tek başına yaşamaya dair kaygılarını azaltmadığı gibi 

arttırmaktadır. 

Aile; Zohra’nın her eğitim sürecinin başlangıcında olduğu gibi yine temkinli 

bir ruh hali içinde olmasına rağmen kızlarının oğullarıyla eşit eğitim koşullarına sahip 

olması gerektiği konusunda da ısrarcıdır. Her sınav ve mezuniyet sonrasında bölgenin 

ileri gelenleri kızlarının evlenme çağında olduğunu söyleyerek oğulları için babasını 

ziyaret etmektedir. Bu ziyaret Zohra’nın üniversite sınav sonucunun açıklanmasıyla 

tekrar gündeme gelmektedir (Drif, 2017: 35). Babasının kabilesinden kalabalabalık bir 

heyet; kızının başarısından gururladıklarını, evlenme çağında olduğunu belirtmek ve 

evlenmesi gerektiğiyle ilgili sitemlerini yansıtmak için babasıyla görüşmektedir. 

Babası; gelenleri dinlemekte ve geldikleri için teşekkürlerini sunmaktadır. Bu 

nezaketine karşılık gelenleri memnun etmeyecek bir açıklıkla kızının evlenmek 

dışında üniversite dâhil başka planları olduğuna dikkat çekmektedir. Onların kadına 

dair yargılarını ve toplumsal konumuyla ilgili beklentilerini eleştirmektedir. Ailesinin 

mücadelesi hem dışlayıcı olan sömürgecilere hem de geleneksel ve sınırlayıcı olan 

yerel kültüredir. Bu yüzden kızlarının eğitim koşullarını zorlaştıran sömürgeciye; 

eğitim haklarını tanıma konusunda sıkıntı çıkaran kendi halkına karşı inatla kızlarının 

eğitimini desteklemektedirler. Zohra kendisi gibi yirmi yaşında olan tüm kadınlara; 

toplumsal normların biçtiği sadece bir eş ve anne olma rolüne ve sorumluluğuna karşı 

ailenin vermiş olduğu mücadelenin niteliğinin ve değerinin farkında olarak onları 

takdir etmektedir. Bütün bunlardan ötürü; Zohra her zaman ailesine karşı bir vefa 

borcu duymakta ve onlara yapacağı en büyük kötülük onların mücadelesine, 

umutlarına ihanet etmek olduğunu düşünmektedir. Bu bakımdan Zohra, toplumsal 



189 

değerlerine ait tüm kural ve kaideleri önemli bir titizlikle yerine getirmeyi ve korumayı 

önemli bir vicdani sorumluluk olarak görmektedir. Bu hassiyetinin altında yatan bir 

diğer motivasyon ise toplumunun tüm kural, kaidelerine bağlı eğitimli bir kadın olarak 

rol model olabilmenin bölgesindeki diğer kızlara birtakım imkanlar doğuracağına olan 

inancıdır. Sahip olduğu bu anlayışla Zohra bölgedeki kızların da tüm umutlarının 

sorumluluğunu sırtlanmış olmaktadır. Diğer taraftan yerleşimcilerin küçümseyici 

bakışları ve yaklaşımı da Zohra’yı bu sorumlulukları yerine getirmeye itmektedir. 

Bütün bu etmenlerden dolayı eğitim hayatı boyunca Avrupalıların yoğun olduğu 

ortamlarda bulunsa da kendi kültürüne ait değerlere sahip çıkarak Avrupalılarla 

aralarındaki farkı bariz bir şekilde ortaya koymaktan çekinmemektedir. Aidiyet 

kurduğu değerleri ve kültürü görünür kılma çabası; belirtilen etmelerin yanı sıra aile 

içinde edindiği bilgi ve deneyimler ile tarihleri ve kimlikleri arasında güçlü bağlar 

kurabilmesiyle de ilgilidir (Zekri, 2020: 35). Zohra’yı, bu konuda en iyi anlatan: “Ben 

sen değilim ve asla olmayacağım; sen ben değilsin asla olmayacaksın” (Drif, 2017: 

36) ifadesidir. Ülkesinin kültürel değerleri ve temel normları kimliğinin temel 

parçalarını oluşturmaktadır.  

Zohra, değerlerine bağlılığını her koşulda belli etmektedir. Bunun yansımaları 

sadece öteki olarak görülen Avrupalılara değil aynı kültürül değerleri paylaştığı 

kişilere de olmaktadır. Bu durumla ilgili özellikle üniversite yıllarında yaşanan çokça 

deneyime sahiptir. Hukuk eğitimindeki sayılı sayıdaki Müslüman kızlardan biridir 

(Zekri, 2020: 32). Kasım 1954’te hukuk eğitimini aldığı sıra mevcut öğrenci sayısı 

200’dür.  Bunlardan dördü erkek, ikisi kız olmak üzere sadece altı Müslüman öğrenci 

vardır. Zohra ile birlikte hukuk eğitimi alan diğer kız öğrenci yakın arkadaşı Samia 

Lakhdari’dir (Moussa, 2017: 482). Zohra, Samia dışındaki dört erkek öğrenciyle aynı 

kültürel değerleri ve sınıfı paylaşsa da onlarla iletişim kurmaktan kaçınmaktadır. Bu 

öğrencilerle uzun süre gizli gizli birbirilerini izlemekte ancak göz göze geldiklerinde 

kural olarak birbirilerini tanımamazlıktan gelmektedirler. Aynı çalışma grubunda yer 

aldıklarında ise birbirilerine hitap ederken bir Batılı öğrenci aracı olarak 

kullanılmaktadır. Zohra hem başarısı hem de kültürel değerlerine bağlılığıyla tüm kız 

kardeşlerine örnek olmayı benimsediğinden yazılı olmayan geleneksel kaidelere 

uymayı oldukça önemsemektedir. Bu hallerine geriye dönüp baktığında yer yer 

abartmış olduğunu düşünmektedir. Misal bir gün yerli olan erkek öğrencilerden biri, 

sınıfla ilgili Zohra’dan bilgi almak istemektedir. Zohra’nın tepkisi o kadar katı ve nettir 



190 

ki erkek öğrenci buna cesaret bile edememektedir. O zamanlar için tavrının haklı bir 

gerçesi vardır. O da benimsediği toplumsal değerler açısından kızların bekâr bir 

erkekle konuşmasının pek uygun kaçmamasıdır. Geçen zamanla birlikte Zohra bu 

olayı hatırladığında halen utandığını söylemektedir. 

Kültürel değerlerine ait kodları muhafaza etme konusunda katı bir tutum 

sergileyen Zohra, üniversite eğitimiyle ilk defa bireysel özgürlüğü ve bağımsızlığı 

deneyimlemektedir. Kendi kararlarını aldığı ve seçimlerini yaptığı bu dönemde kişisel 

zevkleri gelişmekte ve Batılıların giyimiyle ilgili detayları da öğrenmektdir. Zohra’nın 

Batılıların giyimiyle ilgili öğrendikleri, bağımsızlık mücadelesinde üstlendiği bazı 

görevleri başarıyla yerine getirmesinde avantaj sağlamaktadır. 

Zohra, kendi iradesiyle özgürce hareket edebilmenin ve karar alabilmenin 

özgüvenini yaşarken bir yandan da entelektüel birikiminin oluşması, önceki yılların 

bilgi boşluğunu doldurmak için belli bir çabanın içine girmektedir. Ders dışındaki 

zamanlarda kendisini geliştirecek çok sayıda Rus ve İtalyan filmi izlemektedir. Ulusal 

hareketi destekleyen Cezayir Manifestosu Demokratik Birliği’nin (UDMA) La 

République Algérienne'i, PPA-MTLD'nin L'Algérie Libre'i ve ouléma tarafından 

yayınlanan El Bassaïr gibi birçok parti ve derneğin yayınlarını takip etmektedir. 

Mohammed Dib, Mouloud Feraoun, Mouloud Mammeri gibi yazarların ve Alger 

Républicain'de köşe yazarı olan Kateb Yacine'nin yazılarını okumaktadır. Böylelikle 

basın ve yayın yoluyla ulusal mücadeleye dair çeşitli bilgilere, görüşlere ve analizlere 

erişmektedir. Zohra’nın; bu çabasının altında yatan nedenlerden biri de 1 Kasım 

1954’deki saldırı dizisini gerçekleştirenlere dair bilgi edinmek ve onlarla olası iletişim 

kanalını yakalayabilmektir. 

Zohra, yazılı kaynakların dışında bazı mekânların da bağımsızlık 

mücadelesiyle ilgili önemli bilgiler aktardığı  görüşündedir. Bunlardan en çarpıcı 

olanlarından biri de hamamlardır. Burada edindiği bilgiler doğrultusunda saldırıya 

önderlik edenlerin; sömürüye karşı olan bir hareketin parçası olduğuna ikna 

olmaktadır. Dahası Zohra’nın bağımsızlık mücadelesine dair görüşlerinin 

netleşmesinde edindiği bu bilgilerin önemli bir etkisi vardır. 

Zohra’nın yazılı ve sözlü kaynaklardan edindiği bilgiler; onun bağımsızlık 

mücadelesinden yana olan tavrını etkilediği gibi Fransızların benimsediği sömürge 

politikası da onu etkileyen bir başka faktördür. Bu politikalarla adaletsizliğin, 



191 

yoksulluğun ve şiddetin günlük yaşama sirayet ettiğini; yerel halkın toprağından, 

tarihinden, kültüründen, kimliğinden yoksun bırakıldığını görebilmektedir. Üstelik 

toplumda süre gelen bu olumsuzlukları görebilmek için basını, konferansları ve 

tartışmaları takip etmek gibi özel bir çabaya gerek yoktur. Zohra; halkın Cezayirli 

olarak haklarına sahip olmadığını ve “Fransız Müslümanları” adı altında Fransız 

tebaası olmaları yönünde yapılan çeşitli düzenlemelerin uygulamada olduğunu 

bilmektedir. 

Ülkenin içinde bulunduğu olumsuz koşullarla birlikte 8 Mayıs 1945’te Setifte 

gerçekleşen katliamın toplumsal hafızadaki yeri gibi birçok etmen de Zohra’nın 

ülkenin sömürge haline karşı bağımsızlık mücadelesinde karar kılmasında etkili 

olmaktadır. Zohra 1945’i; baskı, tutuklama ve korku gibi üç sözcükle özetlemektedir. 

Bu tarihte tutuklanma ihtimaliyle amcasının bir süreliğine ortadan kaybolduğunu, 

korku ve tedirginlikle yapılan toplantıları ve bu esnada kadınların, kendisi de dâhil 

çocukların evin mutfağında tutulduğunu hatırlamaktadır. Bu korku ikliminde ailesini 

tehlikeye atmaktan çekindiği için kimse uyarmadığı halde konuyla ilgili hiçbir şekilde 

soru sormaması ve evle ilgili meseleleri dışarda konuşmaması gerektiğini 

öğrenmektedir. Sürecin kendilerine öğrettiği bir başka şey ise evde kısık sesle 

söylenebilen ancak dışarda kesinlikle söylenmemesi gereken marşlardır. Zohra 

lisedeyken bunların milliyetçi PPA ve 8 Mayıs 1945'te Sétif'te sömürge güçlerince 

öldürülenler için söylenen marşlar olduğunu öğrenmektedir. Bu süreç; kendisine 

dışardakine güvenmemeyi, saklanması elzem olan bazı şeylerin olabileceğini ve 

içdüdüsel olarak daha da çok tedbirli olmayı aşılamaktadır. Sétif olaylarının Zohra’nın 

üzerinde bıraktığı etki, Samia’nın annesinin Konstantin ve Sétif'te yaşananlara dair 

anlatımlarıyla da pekişmektedir. Samia’nın annesi yaşananları anlattıktan sonra 

ölenleri unutmamalarını, Fransa’nın düşmanları olduklarını ve asla güvenmemelerini 

tembihlemektedir. Zohra, onun söylediklerine karşılık bir gün ölenlerin öcünü 

alacakları sözünü vermektedir. 8 Mayıs, Fransızlar için bir kutlama günü olarak 

anılırken kendileri için bir yas günü olduğunu söylemektedir. 

Tüm koşullar ve deneyimlenenler; çocukluğunun ilk yıllarından beri oluşmaya 

başlayan ulusal kimlik ve bilinci Zohra’nın ülkesinin bağımsızlaşmasından yana olan 

kararını netleştirmektedir. Bu açıdan Zohra’nın ülkesinin bağımsızlığından yana bir 

duruş sergilemesi; genç yaşının verdiği bir hevesin değil uzun erimli bir sürecin 



192 

sonunda oluşan bilinçli bir tercihin ürünüdür. Bundadır ki üniversiteye ilk başladığında 

çekingen bir yapıda olması; Mimi’nin Kuzey Afrika Müslüman Öğrenciler 

Derneği’nin (AEMAN) kadın kolu üyesi yapma isteğini açık ve net bir dille red etmesi 

önünde bir engel olmamaktadır (Drif, 2017: 37-47). Çünkü tüm kararları, eylemleri ve 

arayışıyla ülkenin bağımsızlığından hatta silahlı mücadele ile gerçekleştirilecek bir 

bağımsızlık mücadelesinden taraf istikrarlı bir tavır içindedir. Tek isteği silahlı 

mücadeleyi başlatan grup ile iletişime geçmektir (Zekri, 2020: 37). Bağımsızlık 

mücadelesini başlatan grubu arayışı, onu uzun süre güvenlik güçlerinin dikkatini 

çekecek faliyetlerden uzak tutmaktadır. Bu yaklaşımı; kimi zaman sömürge yanlısı 

olduğuna dair çeşitli yanlış anlaşılmalara neden olsa da bu konuda özenli davranmakta 

ısrarcıdır. Bağımsızlık mücadelesini desteklediği ve faaliyet yürütmeye kararlı olduğu 

bu dönem tam olarak 1954-1955 yılları arasına denk gelmektedir. Hukuk eğitiminin 

ilk senesinde olan Zohra ülkesinin ve halkının bağımsızlığı için savaşmayı göze 

almaktadır (Evangelista, 2011: 47). 

4.3.2. Zohra’nın Bağımsızlık Mücadelesini Başlatanları Araması 

Zohra’nın yaşadığı bireysel deneyimler, ülkenin içinde bulunduğu koşullar 

onun bağımsızlık mücadelesinde aktif rol alma isteğinin oluşmasına zemin 

hazırlamaktadır. Bu isteği doğrultusunda 1 Kasım 1954 hareketini başlatanlara ulaşma 

çabasındadır (Mortimer, 2018: 162). Çevresindeki kişilere ve etkinliklere aradığı 

iletişim kanalını sağlayabilecek potansiyeller olarak bakmaktadır. Nitekim 1955 

baharında Lycée Fromentin'e okulundan sevdiği öğretmeni Czarnecki’nin evindeki bir 

toplantı davetini de böyle bir beklenti ile kabul etmektedir. Bu toplantıda; dikkatini 

hiçbir gazetenin haber yapmadığı gerçekleri anlatan genç bir Cezayirli çekmektedir. 

Toplantı bitiminde yanına gelerek tanıştığı bu genç, Milli Kütüphane'de çalışan 

Mahmoud Bouayad’dir. Toplantı yerinden çıktıklarında aynı yönde bir süre birlikte 

yürüdükten sonra Zohra kaldığı Aknoun yurduna geçmek için ondan ayrılmaktadır. Bu 

sırada Bouayad; Zohra’ya kartını vermekte ve araştırma, kitap tavsiyesi için kendisine 

ulaşabileceğini söylemektedir. Zohra, gecenin bir yarısı tanımadığı genç bir adamın 

yanında yürümekle kutsal tabularını yıkmış olduğunu fark etmektedir. Annesinin ve 

babasının casuslarının kendisini daima ve her yerde gözetleyeceği uyarısını 

hatırlayarak yürürken bir an sağa sola bakınıp insanları incelemektedir. Fakat tek isteği 

savaşçılarla temasa geçmek olduğundan durumdan çok da rahatsız değildir. Bu 



193 

tanışmanın üzerinden kısa bir zaman sonra Zohra, Mahmoud Bouayad’in aradığı 

bağlantı olacağını düşünerek Milli Kütüphane'ye gitmektedir. Bu girişimi; onun 

aradığı bağlantı olmadığını anlamasıyla hayal kırıklığıyla sonuçlanmaktadır.  

Zohra, Mart 1955'te Milli Kütüphanedeki başarısızlığına rağmen örgütten 

birilerine ulaşabilme isteğinden asla vazgeçmemektedir. Sadece okuldaki 

sorumluluklarından ötürü kısa süreliğine bu isteğini ertelemektedir. Hızlı geçen ikinci 

dönemde, sınavlarına zaman ayırmak zorunda kalmaktadır. Çok yoğun bir çalışmayla 

haziran ayındaki sınavlarını iyi puanlar alarak geçmektedir. Sınavlarını başarıyla 

noktalayıp Vialar'ya gittiğinde kendisini hoş bir sürpriz beklemektedir. Her yaz 

ağustos başında doğal kaplıcalar için Fransa’ya giden babası, bu sefer Zohrayla birlikte 

gitmeye karar vermektedir. O yaz gidilmesi düşünülen yer bir kaplıca kasabası olan 

Luchon'dur. Zohra, bu yolculuğuyla kendilerini sömürgeleştiren, tarihi ve 

edebiyatından çokça etkilendiği Fransa’yı ilk defa görmektedir. Tunus bağımsızlık 

mücadelesi lideri Habib Bourguiba'nın da tedavisi için aynı yeri tercih etmesi, onun 

için güzel bir tesadüf olmaktadır. Zohra, üç korumanın eşlik ettiği ve geleneksel 

kıyafetler içinde olan Habib Bourguiba ile tanışmak istemektedir. Bu isteğinden; 

babasının korumalarının buna müsaade etmeyeceklerini söylemesiyle gönülsüzce de 

olsa geri durmaktadır. Onu sadece takdir dolu bakışlarla izlemekle yetinmekte ve kendi 

halkının da bir gün böyle bir liderlerinin olacağını düşünmektedir. Bu hoş anıyı 

yaşadığı Luchon'dan Vialar'ya geri döndüklerinde hiçbir şeyin bıraktıkları gibi 

olmadığını görmektedir. Bölgelerinde gerginlik gittikçe tırmanmış durumdadır. Ülke 

genelinde de durumun bundan çok farklı olmadığı anlaşılmaktadır. Kasım 1955'te 

Zohra, okula döndüğünde başkentteki manzara bunu açıkça ortaya koymaktadır. Yerel 

halk ve Avrupalılar arasında biz ve onlar ikililiği iyice belirgin bir hal almıştır. Kentte 

fiili olarak bir apartheid uygulaması vardır (Drif, 2017: 49-57). 

Zohra için saflar artık net ve kesindir. Avruplalılarla herhangi bir yakın 

iletişimi, halklarına karşı bir ihanet olarak algılamaktadır. Bu kaos ortamı, onun 

bağımsızlık mücadelesine katılma isteğini daha da çok arttırmaktadır. Bir an önce 

savaşçılarla irtibata geçme ve zamanla silahlı gruba dâhil olma arzusundadır (Reid, 

207: 466). Ayrıca savaşın Avrupalıların olduğu bölgelere kaydırılması gerektiği 

düşüncesiyle kendisi gibi kadınların savaşa katılımını gerekli görmektedir. Bu 

kadınların, Fransız diline, kültürüne hâkim ve Avrupai havasının olması; kontrol 



194 

noktalarından kolaylıkla geçmelerini ve Avrupalıların olduğu mahallelerde eylemler 

gerçekleştirmelerini avantajlı hale getirdiğini savunmaktadır (Rohloff, 2012: 9). 

Kendisinin de bu özelliklere sahip olması, varlıklı bir aileden gelmesi ve daha önce 

herhangi bir faaliyette bulunmamasından kaynaklı güvenlik güçlerinin dikkatini 

çekmemesi eylemlerini kolaylıkla gerçekleştirmesine olanak vereceği kanısındadır. 

Kadınların eylemleriyle savaşın seyrini değiştireceğini öne sürmektedir. Arap 

kasabalarında, mahallerinde, kırsal bölgelerinde, dağlarında olağan şekliyle sürmekte 

olan savaşın; barışın ve huzurun hâkim olduğu Avrupalıların yaşadığı yerlere de 

sıçrayacağını düşünmektedir. Böylece savaş yükünün ülke genelinde hissedileceği 

kanaattindedir. Bunun ise bağımsızlık mücadelesinde kendilerini zafere daha da çok 

yakınlaştıracağını ileri sürmektedir. Gelin görün ki sahip olduğu tüm avantajlara ve 

düşüncelere rağmen halen örgüt ile bir iletişime geçememiş olması onun için en büyük 

sorundur. Bir süre üniversite çevresindeki örgütler ve aileler aracılığıyla bir takım 

ipuçlarına ulaşmaya çalışmaktadır. Ancak bu çabaları da bir sonuç vermemektedir. 

Zohra, onlarla iletişime geçebilmek için çevresindeki insanları ve olup biten olayları 

sürekli gözlem halindedir. 

Zohra; örgüt ile herhangi bir iletişime geçemeyince 1955’teki yıl sonu 

sınavlarında başarılı olabilmek için bütün eğitimlerine, uygulamalarına katılmakta ve 

derslerine sıkı bir şekilde çalışmaktadır. Başarısız olmayı göze alamamaktadır (Drif, 

2017: 53). Çünkü böylesi bir sonuç onun Vialar’a geri dönüşü ve savaşçılarla iletişime 

geçme umudunun ortadan kalkması anlamına gelmektedir. Zohra, üniversite eğitimini, 

örgütle bağlantı kurmasını sağlayacak önemli bir araç olarak görmektedir (Zekri, 

2020: 37). 

Zohra’nın bağımsızlık mücadelesini başlatanlarla iletişime geçmek için 

arayışta olduğu bu dönemin belirgin özelliklerinden biri de sömürge yönetiminin artan 

baskılarının beraberinde gözaltı ve tutuklamaları getirmesidir. Aralık 1955'te, 

UGEMA'nın Cezayir şubesinde ikisi öğrenci olan dört tutuklama gerçekleşmektedir. 

Ayrıca polis Cezayir’de yeni oluşmakta olan bağımsızlık hareketi, Ulusal Cephe'ye 

(FLN) bağlı olduklarını düşündüğü kişileri de tutuklamaktadır. Gerçekleşen bu 

tutuklamalar ve gözaltılar Zohra’nın da destek verdiği birtakım tepkilere yol 

açmaktadır. Bu tepkiler 20 Ocak 1956'daki grev kararıyla bir üst safhaya 

taşınmaktadır. Böylelikle tutuklanan ve gözaltına alınan gençlerin serbest bırakılması 



195 

sağlanmaktadır. Müslüman gençler arasında oluşan dayanışma ve milli mücadele 

ruhu; serbest bırakılan gençlerin bir süre sonra makiye41 gitmesiyle güçlenmekte ve 

sömürge güçlerine, üniversitedeki ultralara olan tepkiyi de arttırmaktadır. Bu tepkileri 

yumuşatmak adına; sömürge gücü yerel halk üzerindeki baskıcı ve dışlayıcı 

politikalarını esnetme yoluna gitmektedir (Drif, 2017: 57-58). Bu yaklaşım, ultraların 

rahatsız etmektedir. Tırmanan gerginlik, ultraların müslüman öğrencilerin okula 

girişlerini engellemeye kadar varmaktadır. 

4.3.3. Zohra’nın Bağımsızlık Mücadelesini Başlatan Grupla İletişimi ve İlk 

Görevi 

Ultralar, 1956’da aldıkları grev kararıyla Müslüman öğrencilerin üniversiteye 

girmelerini engellemektedir. Ancak geliştirilen karşı tepkilerle Müslüman öğrenciler 

okula ve sınıflarına girebilmeyi başarmaktadır. Bu engelleri aşıp okula girebilen 

öğrencilerden biri de Zohra’dır. Zohra; kardeşi Kader’den öğrendiği birkaç teknik, 

başına bağladığı eşarp ve siper ettiği sırt çantası ile kendisini ultralara karşı koruyarak 

okula girmektedir. Zohra’nın; ultraların grevini kırıp sınıfa girme çabası, hiç 

beklemediği anda istediği bağlantıya ulaşmasını sağlamaktadır. Bu arbedede Zohra, 

örgütle bağlantılı olan kişilerin dikkatini çekmektedir. Aradan geçen birkaç gün sonra 

ise onunla iletişime geçilmektedir. Zohra ile iletişime geçen kişi, onun liseden arkadaşı 

Saleha Oussedik'in kardeşi Boualem Oussedik’tir. 

 
41  Bağımsızlık mücadelesinin kent dışında yürütüldüğü kırsal bölgeler için kullanılan genel ifadedir.  



196 

 
 

Resim 4.5. Boualem Oussedi 

 

(Drif, 2017: 60) 

 

Zohra, okuldayken domuz eti yemeyenler olarak aynı masayı paylaştıkları için 

Saleha Oussedik'ya çok değer vermektedir. Buna bianen çok başarılı olan arkadaşının 

neler yaptığını merak ederek Boualem Oussedik’e onu sormaktadır. Zohra, 

kardeşinden ailesinin onu sadece kızlar için yatılı eğitim veren öğretmen okuluna 

gönderdiğini öğrenmektedir. Duyduklarına üzülmekte ve Boualem’un ona destek 

vermemesine tepki göstererek kendisiyle bir daha konuşmasını istemediğini 

belirtmektedir. Zohra, Boualem’ya tepki vermiş olmakla birlikte onun örgütle bağlantı 

kuracak kişi olma ihtimalini de göz ardı etmek istememektedir. Bu düşünceyle 

Boualem ile tekrar görüşmeyi uygun görmektedir. Aradan geçen birkaç gün sonra ilk 

görüşmenin olduğu yerde, ikinci bir görüşme gerçekleştirmektedir. Bu görüşmede 

iletişimleri daha çok artmakta; Cezayirli Müslüman Öğrenciler Genel Birliği 

(UGEMA), AEMAN kadın grubu, halkının çektiği acılar, adaletsizlik ve en önemlisi 

de sömürgecilerle yüzleşmek gerektiğinden konuşulmaktadır (Drif, 2017: 59- 60). 

Zohra, sömürgecilerle yüzleşme noktasında silahlı mücadeleden yana olduğunu 



197 

belirtmektedir. Bu konuda Zohra; Boualem Oussedik’in tepki vermesini beklerken ona 

Cezayir Ulusal Hareketi (MNA), FLN veya Cezayir Komünist Partisi (PCA) 

hareketlerden hangisine katılmak istediğini sormaktadır.  

Zohra, sana FLN'yi söyleseydim, beni onlarla görüştürebilir misin? diye 

sormaktadır. Boualem; sakin ve kendinden emin bir şekilde, deneyeceğim diye 

cevap vermektedir. Zohra, beklemediği bu yanıt karşısında susmakta ve 

Boualem da veda etmek yerine ayrılırken deneyeceğim demektedir (Zekri, 

2020: 33).  

Bu ifade karşısında şaşkın olsa da uzun süredir aradığı bağlantıyı sonunda 

bulmaktadır. Bu ikinci görüşmenin üzerinden bir hafta geçtikten sonra Zohra, 

Boualem ile üçüncü görüşmesini yapmaktadır. Bu görüşme esnasında Samia da vardır. 

Boualem; ikisine de Batılıların yoğun olduğu şehrin göbeğinde örgütle iletişimi 

sağlayacak bir randevularının olduğu, haberini vermektedir. Zohra ve Samia sonunda 

istedikleri bağlantıyı kurduklarını düşünmektedir. Bir yıldan fazladır beklenilen an 

yaşanmaktadır. Bu ilk görevlerinde hayal kırıklığı yaratmamak ve birbirilerine destek 

olmak adına Saint-Eugène’de birlikte kalmaya karar vermektedirler. 

Randevu günü geldiğinde; kendilerine söylendiği gibi ellerinde bir Le Monde 

gazetesi ile bankta oturmaktadırlar. Bu sırada kendisini Kamel olarak tanıtan biri 

yanlarına gelmektedir. Onlara, derslerinin olmadığı günleri sormaktadır. Ardından ise 

ikinci randevunun üç gün sonra, dikkat çekmemesi adına hukuk fakültesinin önünde 

öğrenci kalabalığı içinde olacağını belirtmektedir. İlk randevudan sonra Zohra yine 

Samia ile birlikte Saint-Eugène’e gitmekte ve yol boyunca ikisi de sessiz kalmaktadır. 

Zohra, bu sessizliğinin içinde hiçbir şekilde geri adım atmaya dair bir hisse 

kapılmamaktadır (Drif, 2017: 62- 63). O anda liseden öğretmeni Czarnecki'nin; 

Yahudi soykırımı ile ilgili “İnsanların Varşova Gettosu'nda çok az silahı vardı fakat 

onlar bir hiç uğruna ölmektense hiç yoktan bir kişi de olsa kurtarma umuduyla 

savaşarak ölmeyi göze almaktadır” (Drif, 2017: 63) sözleri aklına gelmektedir. 

FLN’nin, ülkenin bağımsızlığa ve halkının özgürlüğe kavuşmasına öncülük ettiğine 

inandığından örgütle birlikte faaliyet yürütmeye kolaylıkla karar verebilmekte ve buna 

gönüllü olmaktadır (Krause, 2017: 115). Kafalarındaki düşünce sisleri dağılınca 

bağımsızlık mücadelesi için seçilmiş olduklarının farkına varmaktadırlar. İkisi 

bağımsızlık mücadelesine ilk adımlarını atmış olmakla birlikte zamanla bu sürecin iki 

önemli kadın figürü haline geleceklerinden habersizlerdir (Weltman&Aron, 2015: 63-

64). 



198 

Başlangıçta birlikte hareket eden Zohra ve Samia; kendilerine verilen çeşitli 

zarfları belirtilen adreslere teslim etmektedir. Teslimat işlerinin bitimiyle ellerindeki 

adres listesi ortadan kaldırılmaktadır. Üstlenilen görevle FLN üyelerinin geride kalan 

aileleriyle iletişim sağlanmakta ve onlara zarfların içine konulmuş bir miktar para 

yardımı ulaştırılmaktadır  (Mortimer, 2022: 3).  

İlk görevlerini Arapların yoğun olduğu Belcourt’ta yürütmektedirler. Burada 

ilk etapta dış görünüşlerine herhangi bir müdahalede bulunmadan dönemin kız 

öğrencilerinin sıklıkla tercih ettiği gibi çok uzun olmayan etekler giyerek ve başlarında 

herhangi bir örtü olmadan görevlerini yerine getirmektedirler. Gözlemleri neticesinde, 

ikisi de Avrupai görünümlerinin sorun yaratabileceği düşüncesiyle bölgenin 

geleneksel kıyafetler olan haikiyi ve âadjar 42  giymeye başlamaktadır. Nüfusun 

çoğunluğunun Arap ve Müslüman olduğu Belcourt’daki kadınlara benzeyerek 

faaliyetlerini daha rahat yürütebilecekleri görüşü hâkimdir (Zekri, 2020: 33). Bu 

geleneksel kıyafetler onların görevlerini yerine getirmede kolaylık sağladığı gibi 

bağımsızlık mücadelesinde bir silaha da dönüşmektedir. Geleneksel kıyafetler; 

kadınların zarf, silah, bomba vb. şeyleri dikkat çekmeden üzerinde taşıyıp gerekli 

yerlere iletmelerine yardımcı olmaktadır (Connolly, 2012: 24). Başlangıçta şekilsiz ve 

komik görünebilen bu kıyafetlere uyum sağlamak her zaman çok kolay olmamaktadır 

(Fantasia&Hirsch, 2004: 154). Nitekim Zohra da bu zorluğu yaşayanlardandır. Daha 

önce on iki yaşından itibaren kendi yöresine ait peçeyi giymektedir. Haikiyi ve âadjar 

kendi yöresinde giydiği kıyafete benzememediğinden bunları giymek onun için farklı 

bir deneyimdir. Bu geleneksel kıyafeti giymenin bilgi, el becerisi gerektiğini ve bunun 

kendisinde olmadığını fark etmektedir. Birkaç denemeden sonra iyi bir şekilde 

giyinmeye alışmaktadır  (Drif, 2017: 65). 

Zohra, genellikle sabah sekiz buçuk ve on bir arasında yerine getirdikleri 

görevleri sayesinde bağımsızlık mücadelesini; FLN üyelerini sömürge askerinden 

koruyarak, barındırarak, beslenmelerine destek olarak evlerinde yürüten kadınlarla ve 

onların hikâyeleriyle tanışma fırsatı bulmaktadır. Kadınlar yoksul evlerinde Samia ile 

kendisini her zaman çok sıcak ve samimi bir şekilde karşılamaktadır. Belcourt 

sakinleri içinde bulundukları yoksunluklara ve güçsüzlüklere rağmen kendilerini güçlü 

 
42Haik, Cezayir’de bağımsızlık öncesi ve bağımsızlığın ilk dönemlerinde kadınların başlarını ve tüm 

bedenini örten beyaz ipek çarşaftır. Cezayir’de giyilen bu geleneksel kıyafet genel olarak dantel ile 

işlenen ve üçgen şeklindeki bir yüz peçesi olan aajdar ile kullanılır (Hadjab, 2019: 62). 



199 

kılan bilgi ve deneyime sahiptir. Kadınların çoğunluğunun okuma yazması olmadığı 

halde son derece zengin ve çeşitlilik arz eden bir yaşam bilgisi vardır. Bakış ve 

duruşlarında teslimiyet gösteren bir halkın anlayışı değil yarınlarımızda özgürüz 

şeklinde bir meydan okuma vardır. Kadınların duruş ve tavırlarındaki bu anlayış Zohra 

ve Samia’nın da bağımsızlık mücadelesine olan inanç ve bağlılığını olumlu yönde 

etkilemektedir (Zekri, 2020: 33). Zohra’nın bu kadınlara en katıksız haliyle yüklediği 

anlam: “Bu kadınlar olmadan biz bir hiçtik”  ifadesiyle dile gelmektedir (2017: 67). 

Zohra görevlerini yerine getirirken kadınlarla olan paylaşımları ve 

dayanışmaları da gittikçe artmaktadır. Aralarında oluşan bağın etkisiyle kadınlar 

sömürge ordusunun kendilerine yaşattıklarını unutmak istercesine paylaşmaktadır. 

Bunun yanı sıra anlatılmaya gerek olmadan anlaşılan pek çok hikâyeye de tanık 

olunmaktadır. Bunlardan biri de on altı yaşındaki Aldjia’nın hikâyesidir. Ara sıra kan 

dondurucu bir çığlık atan Aldjia, annesi Djouhar ile dul ve dört çocuk annesi 

Fatima'nın evine sığınmaktadır. Onların Tigzirt bölgesindeki köyleri yirmi gün 

boyunca bombalanmaktadır. Yirmi birinci günde askerler köylere gelerek erkekleri ve 

erkek çocuklarını öldürmekte; kızları ise boş evlerin odalarına alarak bir hafta boyunca 

her genç kıza durmadan tecavüz etmektedir. Djouhar sonunda kızını aldığında bedeni, 

ruhu ve duyguları sonsuza dek tahrip edilmiş haldedir. Sığındıkları evde kendisine 

zarar verme ve kaçma isteğinin öne geçmek için elleri ve kolları zincirlenmiş halde 

yaşamaktadır (Drif, 2017: 70). Ortak acının getirdiği dayanışma içinde olan kadınlar, 

maruz kaldıkları acılar için FLN’ye dönük hiçbir sitem içinde olmamaktadır. Daha çok 

sömürge gücü karşısında konumlanmış gördükleri FLN’den taraf bir dayanışma ruhu 

ortaya çıkarmakta ve kendilerini örgütle bir görmektedirler. Zohra’nın görevi sırasında 

tanık olduğu; durumlar, koşullar ve hikâyeler onda güçlü etkiler bırakmaktadır. 

Cesaretini kırmak bir yana sömürgecilere ve Avruplalılara karşı ülkesinin 

bağımsızlığındaki kararlılığında ne kadar haklı olduğunu görmektedir  (Zekri, 2020: 

33). 

Zohra, FLN’de üstlendiği görevinden dolayı gerçekleştirdiği aile ziyaretleriyle 

FLN’nin halkının beklentilerini karşıladığına olan inancı güçlenmektedir. Görevi 

sırasında zorunlu olmamakla birlikte bu türden izlenimlerini ve edindiği bilgileri bir 

rapor halinde bağlantıları Brassens aracılığıyla örgütle paylaşmaktadır. Zohra’nın; 

örgütteki ilk görevi iki ay sürmektedir. Bu iki ayın sonunda; Zohra için  “Farida” 



200 

Samia için “Nabila”  isimleri kullanılarak yeni şefleriyle tanıştırılmaktadır. Bu tanışma 

ile birlikte kendilerine yeni görevler verilmektedir. Zohra; bu hamleyi, üstlendikleri 

görevlerden duyulan memnuniyetin bir ifadesi olarak görmekte ve bu yüzden mutlu 

olmaktadır. Bu yaklaşımlarından; kendilerine daha büyük sorumluluklar 

verebileceklerini düşünmektedir. Zohra, silahlı gruba katılmak istediğinden 

sorumluluklarını titizlikle ve sadakatla yerine getirerek güven kazanmaya 

çalışmaktadır. 

Zohra, ögrütteki ilk görevine kuryelik faaliyetleri yürüterek başlamakla birlikte 

bağımsızlık mücadelesinin askeri kanadında yer alma fikrini zihninde sürekli canlı 

tutmaktadır. Bu isteği örgüte katılmadan önce de vardır. Bu yüzden Albert Camus 

tarafında oluşturulan bir grup aydının "sivil ateşkes çağrısı’na” çok sıcak 

bakmamaktadır.43 Bu görüşünü; 1956’da ikinci sınıf öğrencisiyken Arkadaşı Mimi’ye 

verdiği tepkiyle de açık bir şekilde ortaya koymaktadır. Burada Zohra, arkadaşına; 

Biz, özünden ve varlığından bile inkâr edilen, 126 yıldır mutlak ve tahammül 

edilemez bir tahakküm sistemine maruz kalmış bir halkız! Her şeyden önce, bu 

sistem Cezayir'in Fransa'nın bir parçası olduğunu ilan etmektedir. Bu da demek 

oluyor ki Avrupalılar ve Camus burada evlerinde ve bizler kendi 

topraklarımızda yabancıyız. Zohra, Mimi’ye ‘Sizin 'sivil ateşkes talebiniz' 

yaşadığımız sorunların temelinde sömürgenin olduğunu mu söylüyor. Zohra, 

ne olursa olsun tek çözüm, bu sorunun temelden halledilmesi gerektiğini 

söylüyor mu? (Drif, 2017: 68- 72) diye sorarak tepkisini ortaya koymaktadır.  

Zohra’nın deneyimledikleri ve örgütteki faaliyetleri; Cezayir meselesine daha 

geniş bir perspektiften bakabilme olanağı sunmaktadır. Koşullar itibariyle sorunun 

çözümünde aydınların süreci yumuşatıcı hamlelerinin, yeterli olmayacağını 

görmektedir. Nitekim ilerleyen zamanlarda sömürge ordusunun sıkı askeri önlemler 

alması ve FLN’nin buna karşılıksız kalmaması Zohra’yı haklı çıkarmaktadır.  

 
43 Albert Camus, şiddetle sorunların çözülemeyeceği anlayışı ile savaşın taraflarını eleştirmektedir. 

FLN’yi ise hedeflerine ulaşmak için terörizmi meşrulaştırmakla suçlamaktadır. Bu eleştirilerle birlikte 

çözümü yapılacak çeşitli radikal reformlarda bulmaktadır. Bu reformlar sayesinde savaşın yerini barış 

ortamına bırakacağına ve demokratik, çok kültürlü bir toplum yapısının inşa edilebileceğine 

inanmaktadır. Böylelikle Cezayir halkları olan Berberilerin, Arapların ve oraya sonradan yerleştirilen 

Avrupalı nüfusun eşit haklara, sosya statüye sahip olacağı ve etnik, dini gibi farklı kimliktekilerin uyum 

içinde yaşayacağı bir Cezayir toplum yapısının inşa edileceği hayali vardır. Bu Cezayir aynı zamanda 

Fransız Cezayir’i olarak anılacak bir postkolonyal toplumsal yapıya da işaret etmektedir (Carrol, 2007: 

5-6). Zohra’nın da tepkisi tam olarak bu noktada başlamaktadır. Bu türden sivil inisiyatiflerin; sömürge 

anlayışını görmezden geldiğini ve soruna kalıcı çözümler üretmeyip geçiştirdiğini düşünmektedir. Bu 

anlayış, barış koşullarının sağlanmasından yana politikaları savunurken aynı zamanda Fransa’ya bağlı 

ve bağımsızlığından söz edilmeyen bir Cezayir’i makul bir çözüm olarak sunmaktadır.  



201 

Savaş, artık Avrupalılarında huzurunu kaçıracak bir döngünün içine 

girmektedir. Zohra, savaştaki bu tırmanıştan rahatsız değildir. Çünkü savaş koşulları 

topyekûn bütün halk tarafından hissedildiğinde çözüm yollarının zorlanılacağı 

kanaatindedir. Bu yüzden baştan beri savaşın Avrupalıların da olduğu bölgelere 

taşınması gerektiğini savunmakta ve hatta bu fikrini bağlantısı olan Çöl Tilkisi ile de 

paylaşmaktadır. Ancak Çöl Tilkisi’den konuyla ilgili herhangi bir dönüş alamadan 

onun yakalandığını öğrenmektedir. Bu haberle birlikte Zohra, Çöl Tilkisinin sadece 

onların üstü olmadığını aynı zamanda Cezayir’in örgüt sorumlusu olduğunu 

öğrenmektedir. Gerçek adı Mustafa Fettal olan Çöl Tilkisi’nin, yakalanmasından 

tedirginlik duysa da bu duygusu yerini mutluluğa ve güvene bırakmaktadır. Çünkü 

acemi olarak gördüğü kendisinin; askeri komutanın üst kademeleriyle direkt 

bağlantıda olduğunu anlamaktadır.  Böylelikle farkında olmadan en büyük dileğini 

gerçekleştirmiş olmaktadır. Bu mutluluk; Boualem Oussedik'e iletilen silahlı örgüte 

dâhil olma isteğinin sadece onaylandığı için değil aynı zaman da örgütün güvenini 

kazandığı içindir.  

Çöl Tilkisi’nin, yakalanmasından sonra Zohra örgütün kendisiyle iletişime 

geçmesi için bir süre bekleme kararı almaktadır. Bu kararla birlikte Zohra, Saint-

Eugène'ye taşınması gerektiğini düşünmektedir. Çünkü yaşanacak herhangi bir 

olumsuz durum karşısında Samia ve Zohra birbirinden haberdar olmak istemektedir. 

Zohra, taşındığı Saint-Eugène'de Aralık 1955'teki son görüşmeden bu yana görmediği 

Boualem Oussedik'in kendisiyle iletişime geçmesini beklemektedir. 

Zohra’nın bekleyiş sürecinde; yaşanılan bir önemli gelişme ise UGEMA’nın 

grev kararıdır. FLN tarafından bu karar mantıklı olumlu karşılanmaktadır. Zohra ise 

19 Mayıs 1956 kabul edilen bu grevin bazı olumsuz sonuçlarının olacağı görüşündedir. 

Bu sonuçlardan biri; sömürge güçlerinin, okuldaki ultraların bağımsızlık mücadelesine 

katkısı olanları teşhis etmesi ve bunun bağımsızlık mücadelesine vereceği zarardır. Bir 

diğer sonucu ise örgüt içinde aktif rol alan kız öğrencilerinin faaliyetlerinin 

baltalanacağına dönüktür (Drif, 2017: 75- 78). Çünkü okula gidememe durumunun 

ortaya çıkması; ailelelerin kızlarını yanlarına çağıracağı öngörüsü vardır. Bu ise 

kendisi gibi bazı üyelerinin örgütteki faaliyetlerine veda etmesi anlamına geldiğini 

ifade etmektedier. Dolayısıyla grevi siyasi sonuçları itibariyle desteklemeyi yerinde 

bulurken öne sürdüğü nedenlerle de grevin yaratacağı sonuçlardan kaygılıdır. 



202 

Zohra’nın; grevin sonuçlarıyla ilgili ileri sürdüğü kaygıları çok geçmeden 

görünür olmaya başlamaktadır. Tahmin ettiği gibi ailesi, onun Vialar'a gelmesini 

istemektedir. Zohra’nın; Vialar'a dönmesi aktivist faaliyetlerine bir süre ara vermesi 

anlamına gelmektedir (Reid, 207: 466). Bunun önüne geçmek için; kardeşi Kader’den 

bu grevin sadece erkekler için geçerli olduğunu ailesine söylemesini istese de umduğu 

sonucu alamamaktadır. Ülkenin gündemiyle iç içe geçmiş yaşamıyla birlikte Zohra 

okuldan iyice uzaklaşmış görünse de hazirandaki sınavlarına girerek çaresizce Vialar'a 

dönmektedir (Drif, 2017: 79). Bu süreçle birlikte Zohra’nın altını çizdiği gibi örgütteki 

faaliyetlerini bir müddet askıya almak zorunda kalmaktadır. Zohra’nın grevin 

yaratacağı sonuçlarla ilgili dile getirdiği kaygılarının somut bir örneği olması,  

kendisiyle aynı koşullarda olan diğer kız öğrencilerinin de benzer akıbetti yaşadığını 

tahmin etmek zor olmasa gerek. 

4.3.4. Zohra’nın FLN’den Yana Olan Kararına Ailenin Tutumu 

Zohra, UGEMA’nın 19 Mayıs 1956 grev kararının ardından haziran ayındaki 

sınavlarını vererek Vialar'a geçmektedir. Zohra ‘nın Vialar'a geçmesinin üzerinden on 

gün geçmiştir ki Ahmed Zabana ve Abdelkader Ferradj giyontinle infaz edilmesinin 

haberini almaktadır. Bu haber; Zohra’nın bağımsızlık mücadelesindeki tutumunu daha 

da radikal bir noktaya taşımaktadır (Rholetter, 2011: 426). Duygusal olarak kendini 

çok iyi hissetmediği bu dönemde, zamanın çoğunu kitaplarına ayırmaktadır. Temmuz 

ayının sonunda Zohra nihayet Samia’dan haber almaktadır. Samia, babasını arayarak 

grevin kızlar için kalktığı haberini kendisine iletmesini istemektedir (Drif, 2017: 80-

81). Bu haber üzerine Zohra, Cezayir’e gitme hazırlığına girişirken annesinin 

tepkisiyle karşılaşmaktadır. Annesi bu haberin doğruluğuna inanmamakta ve onun 

Cezayir’e gidiş sebebinin bağımsızlık mücadelesine katılmak olduğunu 

düşünmektedir. Bağımsızlık mücadelesinde sorumluluğu kadınların değil erkeklerin 

alması gerektiğini söyleyen annesini, kardeşi Kader’in kızlar için grev bitti demesi bile 

ikna edici olmamaktadır. Babasının durumu araştırdığını ve haberin doğru olduğunu 

söylemesiyle annesi biraz yumuşasa da kızının Cezayir’e gitmemesi konusunda 

ısrarcıdır (Zekri, 2020: 34). Anne, kızının FLN’de faaliyet yürütmesine çok sıcak 

bakmadığını tepkileriyle açık bir şekilde ortaya koymaktadır. Babası bu konuda 

annesine göre çok daha ılımlı bir yaklaşım içindedir (Mortimer, 2018: 162). Zohra, 

anne ve babasının tutumlarının farkında olarak evde yarattığı gerginlikten oldukça 



203 

rahatsızdır. Annesine gösterdiği saygı, itaat ile davaya karşı olan sorumluluğu, 

bağlılığı arasında kalmaktadır. Annesinin içinde bulunduğu durum karşısında; ona 

sarılıp tüm bedeni ve ruhuyla ülkenin özgürlüğü için bağımsızlık mücadelesinde yer 

aldığını ve yerinde olsaydı kendisinin de aynı şeyi yapacağını söylemeyi çok 

istemektedir. Ancak bunların hiçbirini söyleyemeden sessizce çantasını hazırlamaya 

gitmektedir.  

Zohra, evden hüzünlü bir şekilde ayrılırken babası yolculuk boyunca sessiz ve 

ciddidir. Ülkesinin özgürlüğünün her şeyden daha önemli olduğu ve kendi hayatının 

Ferracj ve Zabananınkinden daha değerli olmadığı düşüncesinden hareketle kendisini 

motive etmektedir. Babası, Zohra’yı yurda bıraktıktan sonra oradan ayrılmadan onunla 

kararıyla ilgili konuşma gereği duymaktadır. Ona, 

Umarım kararının öneminin ve ağırlığını ve tüm sonuçlarının farkındasındır. 

Bu karar sadece seni bağlamaz ve er ya da geç bütün ailenin bundan acı 

çekeceğini belirtmektedir. Şimdi her şeyin başı olduğunu söylemektedir. Ona 

aklına gelebilecek her durumla yüzleşmeye hazır olduğuna ruhun ve vicdanınla 

inanıyor musun, diye sormaktadır. Kendisinden İyi düşünmesini istemektedir. 

Burada kuralların her zaman zorunlu olarak sert, şiddetli hatta acımasız 

olacağını ve kazanmanın ya da ölümün olduğu bir kurtuluş savaşından 

bahsettiğini söylemektedir. Bunlar hayal bile edemeyeceğin durumlar 

olduğunu ve bunları ancak yaşayarak bilebileceğini belirtmektedir (Zekri, 

2020: 34).  

Babası ona; kendisi gibi bir genç kız için sürecin zor ve genellikle dayanılmaz 

olacağını bilmesini telkin etmektedir. Kendi içinde disiplinli olması gerektiğini, 

duygulara, kaygılara yer olmadığını çünkü herkesin kendi hayatından, diğerinin 

hayatından ve de en önemlisi davanın zaferinden sorumlu olduğunu eklemektedir. 

Ayrıca Fransızların sahip olduğu profesyonel askeri güç dâhil tüm yöntemleri 

kullanarak mücadeleye karşı insanlık dışı yöntemleri kullancağını bilmesini 

istemektedir. 1793 tarihli İnsan ve Yurttaş Hakları Bildirgesinin sadece onların halkı 

için anlamlı olduğunu ve aldıkları hukuk eğitiminin, okutulanların kendilerine cevap 

olmayacağının altını çizmektedir. Genelde çekingen olan babası, Zohra’ya sarılarak 

kulağına; “annesini sert bir şekilde eleştirmemesini, onun da her annenin vereceği 

tepkiyi verdiğini, onu sevdiğini ve korktuğunu söylemektedir” (Drif, 2017: 84). Zohra 

ağlayarak babasına sarılmakta, rahat olmasını, kendisini af etmesini ve destek 

vermesini istemektedir. Baba, kızının kararından caymayacağını çok iyi bilerek ona 

yüklü bir miktarda para verip oradan ayrılmaktadır. Zohra, babasının gidişinden sonra 



204 

bir süre ağlayarak duygularını serbest bırakmaktadır. Bu duygu boşalmasından sonra 

kendini daha iyi hissederek bavulunu alıp Samialara Saint-Eugène'e gitmektedir (Drif, 

2017: 84). Zohra, hangi ruh halinde olursa olsun ülkesinin bağımsızlığından yana olan 

motivasyonu onu harekete geçirmekte geçikmemektedir. 

4.4. Zohra’nın FLN’deki Faaliyetlerinde Yeni Sürecin Başlagıcı 

4.4.1. FLN’deki Faaliyetlere Yeniden Dönüş 

Samia’nın UGEMA’nın 19 Mayıs 1956’daki grevin kızlar için kalktığı 

haberiyle Zohra, Cezayir’e gitmek istemektedir. Bu isteği ailede gergin ve duygusal 

anların yaşanmasına neden olsa da babası, kızını kaldığı yurda bırakmaktadır. Zohra, 

burada babasıyla yaşadığı duygusal anlardan sonra kendisini toparlayarak Samialara, 

Saint-Eugène'e, gitmektedir. 

Zohra; Saint-Eugène'e giderek Samia’dan Vialardayken örgütle ilgili yaşanan 

tüm gelişmelerin, örgütün neden daha önce kendisiyle iletişime geçmediğiyle ilgili 

detayların bilgisini edinmektedir. Örgütle ilgili haberler dışında ondan; babasının 

grevin kızlar için kalktığı haberine inanmadığını yine de Zohra’ya ileteceğini 

söylediğini öğrenmektedir. Zohra, zaten babasının hikâyelerine inanmadığını ve 

annesinin yanında inanmış gibi davrandığını Samia ile paylaşmaktadır. Dahası 

kararının farkında olan babasının; umutsuzca da olsa yurttan ayrılmadan ona Hotel 

Aletti'de bir oda ayırdığını ve yarın öğleden önceye kadar orada onu bekleyeceğini 

söylediğini aktarmaktadır  (Drif, 2017: 86). 

Zohra, Samia’nın arkadaşlığından, bağımsızlık mücadelesindeki disiplinli ve 

profesyonel oluşundan, ciddiyetinden, özverisinden gurur duymaktadır. Örgüttekilerin 

kendisine olan güvenlerine karşı da minnattarlık içindedir. Zohra’nın geri 

çağrılmasında; sorumluluklarını layıkıyla yerine getirmesinin etkisi olduğu gibi artan 

şiddet ve baskıyla birlikte Yacef’in eğitimli kadınların örgüte alımını daha çok 

desteklemesinin de etkisi vardır  (Reid, 207: 466). Gün geçtikçe sömürge gücünün 

sivillere karşı baskısı, şiddeti artmakta ve mahalleler düzenli olarak ablukaya 

alınmaktadır. Bu şiddet sarmalı infazları, tutuklamaları ve işkenceleri rutin hale 

getirmektedir (Krause, 2017: 122). Askeri yöntemlerin yanı sıra psikoljik savaş 

taktikleriyle de bir algı yönetimi gerçekleştirilmektedir. Cezayir’e geldikten sonra tüm 

bu gelişmelere hâkim olan Zohra, düşmanın çok yönlü saldırısı karşısında örgütün de 

benzer şekilde yanıt vermesi gerektiği görüşündedir. Bunun için askeri faaliyetlerinin 



205 

dışında kendilerine ait bir gazetelerinin olması ve burada sömürgecilik karşıtı yazılar 

yayınlanmasının önemli bir hamle olacağı düşüncesindedir. 

Savaşın gittikçe kızıştığı bu dönemde Vialar’dan geldikten sonra Zohra’nın, 

yeni irtibat şefi Petit Mourad ile ilk randevusu belirlenmektedir. Randevuya giderken 

Zohra, Samia'ya “Peki ne zaman savaşmayı bırakacaksın? diye sormaktadır. 

Zohra’nın, bu sorusuna şaşıran Samia aynı soruyu ona yöneltmektedir. Zohra’nın 

yanıtı ise öldüğümde ve hayatımın anlamı kalmadığında cevabını vermektedir” (Drif, 

2017: 92). Aralarında geçen bu diyalogtan sonra randevu yeri olan bakkala 

vardıklarında; güzelliğiyle dikkat çeken bir kızla karşılaşmaktadırlar. Bu kız Zohra’nın 

sonra tanışacağı ve savaşın en şiddetli anlarını paylaşacağı Hassiba Ben Bouali'dir.44 

Zohra, Petit Mourad ile gerçekleştiği randevuyla yürüteceği faaliyetlerin 

bilgisini almaktadır. Böylelikle ağustos ayının ilk on günü boyunca bir yerlerden bir 

yere mektuplar ve büyük paketler taşımaktadır. Zohra’nın; FLN’de mesajları iletmek, 

malzeme ve silah taşıma gibi kurye faaliyetlerine askeri faaliyetleri de eklenmektedir. 

Görev yelpazesine askeri faaliyetlerin eklenmesinde, 10 Ağustos 1956’da Casbah'ın 

merkezindeki Rue de Thèbes'de sivillere yönelik gerçekleşen bombalı saldırının büyük 

bir etkisi olmaktadır. Bu saldırıda çok sayıda sivil ölmekte, yaralanmakta ve evsiz 

kalmaktadır (Mortimer, 2022: 9). (Mortimer, 2018: 163).  Bu saldırının detayları ve en 

çarpıcı hali Yacef Saâdi’nin senaristiliğini yaptığı,”Battle of Algeria” filmiyle 45 

izleyiciye aktarılmaktadır. Yaralılar ve ölüler harebeye dönmüş binalardan 

çıkartılırken yaşanılan acı duygunun yerini öfke ve intikama  bıraktığı açıkça 

gözlenmektedir (Pontecorvo, 1966). 

 
44  Fransız sömürge rejiminde memur olan bir ailenin eğitimli kızıdır. Bağımsızlık mücadelesine 

katılmadan önce bir sosyal yardım bünyesinde çalışmaktadır  (Reid, 2007:465). 
45 Filmdeki tek aktör Fransız subayı rolunu oynayan Jean Martin’dir. Kendisi savaşın da ilk Fransız 

muhaliflerindendir. Diğer oyuncuların hepsi yerel halktan oluşmaktadır. Yacef Saâdi ise filmin hem 

senaristliğini yapmakta hem de Jafer olarak rol almaktadır (Evangelista, 2011: 41) Ayrıca filmin 

yapımcılarından olan Yacef belgesel niteliğindeki bu filmin kurgusuna da yardımcı olarak gerekli 

gördüğü noktalarda eski italya direnişçisi olan filmin yönetmeni Gillo Pontecorvo da müdahalede 

bulunmaktadır. Filmin dikkat çekmesinin ve gerçekliğe yakın bir algıyı seyirciye geçirebilmesinin bir 

nedeni de çekimleri bağımsızlık mücadelesinin sembol yeri olan Casbah’da çekilmiş olmasıdır (Bear, 

2004) 



206 

 
 

Resim 4.6. Rue de Thèbes'de sivillere yönelik saldırıya karşı halkın artan öfkesi 

 

(Pontecorvo, 1966) 

 

Sivillere dönük ultraların bu bombalı saldırısı, örgütün kadınların 

Avrupalıların bulunduğu yerlere bombalı eylemlerde bulunmalarına sıcak bakmasına 

neden olmaktadır. Bu saldırılar için; Zohra Drif, Djamila Bouhired ve Samia Lakhdari 

uygun görülmektedir. Bu kadınlar sırayla Milk Bar’a, Cafeterya’ya ve Air France 

Terminali’ne bombalı eylemler gerçekleştirmektedir (Le Sueur, 1996: 120). 

 

 

 



207 

 
 

Resim 4.7. Battle of Algeria” filminde kadınların Avrupalılar gibi giyinerek Milk 

Bar’a, Cafeterya’ya ve Air France Terminali’ne bombalı eylem hazırlığında olmasını 

gösteren bir sahne  

 

(Pontecorvo, 1966) 

 

Örgüt ve Zohra için önemli bir dönüm noktası niteliğinde olan Rue de 

Thèbes'deki saldırı savaşın etki alanını genişletmekte ve örgütü yeni savaş yöntemleri 

denemeye zorlamaktadır. Bu saldırıyla birlikte silahlı ve bombalı eylemlerde 

bulunmakta tereddüt eden örgüt üyelerini intikam duygusu harekete geçirmektedir. 

Zohra ise saldırı sonrası baştan beri yer almak istediği silahlı gruba katılarak faaliyet 

yürütmeye başlamaktadır (Evangelista, 2011: 46-47). Zohra,  silahlı gruba katılarak 

yürüttükleri mücadelede daha etkin olabileceğine inanmaktadır. Bu süreçle birlikte 

ülkenin bağımsızlığı için önemli gördüğü düşüncelerinin adım adım pratiğe 

geçirildiğine tanık olunmaktadır.   

 

 



208 

4.4.2. Ölüme Gönüllü Olmak: “Milk Bar” Eylemi 

“Hayatlarımız Zabana'nın ve Ferradjınkinden daha değerli değil” 

(Drif, 2017: 107). 

Zohra, Ağustos 1956'da,Casbah'daki Rue de Thèbes sakinlerine yönelik 

ultrasların 46  bombalı eyleminin ardından, ölüm gönüllüsü olarak Yacef Saâdi’nin 

silahlı grubuna katılmaktadır. Bu silahlı grup, FLN’ye bağlı olarak Zone Autonome 

d'Alger (ZAA ) adı altında kentteki faaliyetleri yürütmektedir (Mortimer, 2018: 159). 

Zohra’nın bağımsızlık mücadelesinin silahlı grubuna fiili olarak ilk adımı, Samia’nın 

Casbah’da Djamila ile gerçekleştirdiği bir randevuyla başlamaktadır. Djamila 

vasıtasıyla da örgütün silahlı grubunda yer alan diğer üyelerle tanışılmaktadır (Zekri, 

2020: 34). Samia’a bu randevuya giderken Zohra ona eşlik etmektedir. Pek çok dükkân 

dışında tehlikeli kumarhanelerin, genelevlerin olduğu söylenen Casbah’a gitmek 

Zohra’yı biraz telaşlandırmaktadır (Reid, 207: 466). Buna rağmen Samia’nın Djamila 

ile gerçekleştirdiği buluşmayı uzaktan izlemektedir. Samia gözden kaybolana kadar da 

onu takip etmeye devam etmektedir. Sonrasında ise onu ayrıldıkları yerde beklemeye 

koyulmaktadır. Fakat bu uzun bekleyişten endişe duyan Zohra eve dönmeyi uygun 

görmektedir. Zohra’nın; Samia’yı tedirgin bekleyişi evde de devam etmektedir. 

Nihayet akşam beş buçuğa doğru Samia’nın eve gelişiyle Zohra rahatlamakta ve ondan 

silahlı gruba katıldıklarına dair müjdeli haberi almaktadır (Drif, 2017: 98- 99).  

Zohra; El Kho tarafından silahlı gruba seçilmiş olmaktan gurur ve mutluluk 

duymaktadır. Onun silahlı grupta yer almakla ilgili sahip olduğu olumlu duygular 

sürpriz değildir. En baştan beri silahlı gruba katılmayı önemsemektedir. Burada dikkat 

çekici olan nokta onun öncesinde herhangi bir çatışmaya katılmamamış olması ve 

bomba yerleştirmeye dönük eğitim vb. bir hazırlık sürecine dâhil olmamasıdır. Yirmi 

iki yaşına kadar filmler dışında hiçbir şekilde silah ve patlayıcı görmemektedir. Dahası 

geldiği korunaklı ve geleneksel ortam itibariyle özellikle bir kadın olarak silahlı gruba 

katılma olasılığı oldukça düşüktür. Askeri eylemlere onu hazırlayan tek bağlayıcı güç, 

onun ülkesinin bağımsızlığına ve halkının özgürlüğüne olan derin inancıdır. 

Sömürgeciliğe yol vermektense onurlu bir kurtuluş için silahlı mücadelede erdemli bir 

şekilde ölmeyi tercih etmektedir. Zohra, halklarının maruz kaldığı sömürü koşullarına 

 
46 Cezayir’in, “Fransız Cezayir’i” olarak kalması yönünde faaliyet yürüten, baskıyı ve şiddeti içinde 

barındıran eylemlere aracılık eden aşırılıkçı bir gruptur. 



209 

bianen tehlikeleri iyi bilerek ölüm gönüllüsü olmayı tüm benliğiyle isteyerek karar 

vermektedir. 

Zohra, isabetli bir seçim yaptığını düşünmekle birlikte bu seçimi; onda iki tür 

korkuyu da tetiklemektedir. Bunlardan ilki, insanlardaki doğal ölüm korkusudur. 

Zohra, bu korkuyu kutsal değerler, kültür ve en önemlisi çeşitli referanslarla 

yönetebileceğine, bilinçli bir zihinsel çaba ile evcilleştirebileceğine inanmaktadır. Bu 

konuda; Zohra özellikle “Hayatlarımız Zabana'nın ve Ferradjınkinden daha değerli 

değil”(Drif, 2017: 107) ifadesini kendisine hatırlatmaktadır. Onun için ikinci, en 

tedirgin edici korku ise göreve yetişememek ve en kötüsü bunu başaramamaktır. Zira 

bu konudaki en büyük kurtarıcının Samia olduğunu düşünmektedir. Çünkü Samia’nın 

en basit şeyi bile ayrıntılı ve titiz bir şekilde ele alıp prove etme özelliğinin; onun 

birçok şeyin üstesinden gelmesine yardımcı olacağını düşünmektedir. Bu korkularına 

yenik düşmeyeceğini bilmekle birlikte küçük de olsa taşıdığı kaygıya rağmen 

psikolojik olarak kendini silahlı grupta faaliyet yürütmeye hazır hissetmektedir.  

Zohra,  siyasi ve entelektüel olarak da silahlı grupta yer almaya hazırdır. Bu 

sürece siyasi olarak kendini hazır hissetmesine; Zabana’nın, Ferradj'ın infazıyla ilgili 

yayınlananların, FLN literatürünün, ultraların Rue de Thèbes bombalamasını kınayan 

ve halkı için intikam vadeden broşürlerin çok katkısı olmaktadır. Zohra, en çok da 

Zabana'nın avukatı aracılığıyla annesine gönderdiği mektuptan etkilenmektedir. Milli 

Kütüphane'den faydalanarak Fransız devrimi üzerine klasikler, özellikle Michelet'in 

çalışmalarını, Danton, Robespierre ve Saint Just'ın tüm yazılarını okumakta ve bunlar 

üzerine fikir yürütebilecek noktaya gelmektedir. Hukuk öğrencisi olarak özellikle 

Montesquieu'nun Kanunların Ruhu da okuduğu kaynaklar arasındadır. Clémenceau 

metinlerinden ve elbette ki gözden kaçırmadıkları 35. maddeyle47 birlikte 1793 İnsan 

ve Yurttaş Hakları Bildirgesi'nden etkilenmektedir. Yararlandığı yabancı kaynaklar 

arasında André Malraux ve Victor Serge'nin yazıları, René Char'ın, Fransa'nın Alman 

işgaline karşı direnişinde yeraltındayken yazdığı şiirler ve özdeyişler de yer 

almaktadır. Okudukları arasında Mohamed Dib, Mouloud Mammeri gibi Cezayirli 

yazarların romanları ve Kateb Yacine'nin makaleleri de vardır. Fakat Zohra, klasik 

Arapçayı okumayı ve yazmayı neredeyse bilmediğinden Arapça okumaları öğrenilen 

 
47  1793 İnsan ve Yurttaş Hakları Bildirgesi'nin 35. maddesine göre; "Hükümet halkın haklarını 

çiğnediğinde, isyan halkın bir kesimi veya halkın tüm kesimleri için hakların en kutsalı ve görevlerin 

en vazgeçilmezidir (Drif, 2017: 108 ). 



210 

marşlarla sınırlı kalmaktadır. İhtiyaç duyduğu Arapça referansları ve entelektüel 

beslenmeyi Mama Zhor’dan48 almaktadır. Zohra ve Samia; Mama Zhor'dan aldıkları 

destekle FLN’nin katı disiplinini ihlal etmiş olmakla birlikte ikisi de onun varlığına 

ciddi anlamda gereksinim duymaktadır (Drif, 2017: 107- 108). Silahlı gruba 

katıldığında da farkındalığının artmasında ve olgunlaşmasında, bağlılığının 

pekişmesinde, olası güvensizliklerinin ve korkularının ortadan kalkmasında Mama 

Zhor'nın oldukça katkısı olmaktadır. Zohra’yı silahlı gruba siyasi ve entelektüel olarak 

hazırlayan refernslara, Nazi karşıtı filmleri çokça izlemesi de eklenebilir.  

Zohra, silahlı gruba alındığında savaşın gidişatını etkileyecek olan birtakım 

fikirleri öne sürecek kadar kendini silahlı grupta faaliyet yürütmeye hazır 

hissetmektedir. Onun baştan beri dile getirdiği ve en önemli fikri Avrupalıların yoğun 

olduğu bölgelere savaşın yayılması gerektiğiyle ilgilidir. Bunun ise kendisi gibi bu 

bölgelere rahatlıkla girebilecek kadınlar tarafından yapılmasını önermektedir. Böylesi 

bir tutumun örgütteki tutuklanma, öldürülme olasılığını düşürürken eylemin başarıyla 

sonuçlanma ihtimalini artıracağını savunmaktadır (Hubbell, 2016: 5). Konjonktürel 

koşullar ve örgütün yeni faaliyet kriterleri Zohra’nın fikirleriyle paralellik 

göstermektedir. Sömürge yönetiminin yürüttüğü vahşi savaşa karşılık mücadele 

yöntemlerinde taktiksel değişim, kadınların alımını gerekli kılmaktadır. Köylerin 

bombalanması, sistemetik işkencenin uygulanması, sivillerin katledilmesi ve gözaltı, 

tutuklamaların, ölümlerin artması bu süreci hızlandırmaktadır (Fantasia&Hirsch, 

2004: 152). 10 Ağustos 1956'da, Casbah'taki Rue de Thèbes sakinlerine yönelik 

ultraların gerçekletirdiği saldırı ise FLN’nin Avrupalıların yoğunlukta olduğu stratejik 

noktalara misilleme bombalı saldırılar düzenlemesini kesinleştirmektedir (Mortimer, 

2018: 165). Bu bombalı saldırların ise Zohra’nın belirttiği gibi eğitimli, Fransızca’yı 

iyi konuşan, Avrupai görünümü olan ve daha önce güvenlik güçlerinin dikkatini 

çekmeyen kadınların gerçekleştirmesi uygun görülmektedir (Schultz, 2021: 8).  

 

 

 
48 Ulusal bağımsızlık mücadelesinde Zohra ve Samia Lakhdari‘nin en önemli destekçilerinden olan 

Mama Zhor Samia’nn annesidir (Drif, 2017: xvii ). 



211 

 
 

Resim 4.8. Battle of Algeria” filmindeki bu sahnede görüldüğü gibi modern giyimli 

kadın güvenlik kontrol noktasında kolaylıkla geçebilmektedir. 

 

(Pontecorvo, 1966) 

 

Battle of Algeria filminde de değinildiği gibi girilen yeni süreçte örgütün 

faaliyetlerini peçeli kadın savaşçılar değil Avrupalılar gibi giyinen ve görünen kadınlar 

yürütecektir (Fantasia&Hirsch, 2004: 159). Böylelikle Eylül 1956’da, Avrupalıların 

yoğun olduğu Cezayir merkezdeki bilindik mekânlara Casbah’da üretilen bombaların 

genç kadınlar tarafından bırakılması planlanmaktadır (Cixous&Prenowitz, 2003: 89). 

Sonuç olarak El Kho, Zohra’nın düşüncesine olumlu bakmakta ve planlanan 

eylemlerde onu da görevlendirmektedir (Zekri, 2020: 34). 20 yaşında olan Zohra; 

güzel ve Avrupai bir görünüme sahip olmakla birlikte zekidir. Ayrıca yukarıda 

belirtildiği üzere eylemi gerçekleştirecek kadın savaşçıların profiline tümden 

uymaktadır (Vince, 2010:452). Bundan dolayıdır ki eylemleri dikkat çekmeden 

gerçekleştirecek bir potansiyele sahiptir.  

Girilen yeni süreçte; Zohra’nın görev sorumluluğunda bir değişim yaşandığı 

gibi yöntemsel ve taktiksel olarak da bir değişime gidilmektedir. Bu doğrultuda 

Zohra’nın daha önceki eylemleri için önemli bir kamuflaj niteliği taşıyan geleneksel 

kıyafetler yerini modern tarzdaki elbiselere ve saç modeline bırakmaktadır. Bütün bu 

değişimler; elbette ki eylemin lokasiyonu ve demografik niteliği ile ilgili de bir 

değişimin olduğuna işaret etmektedir. Nitekim bu süreçte Zohra; yerel halkın yoğun 

yaşadığı yerlere zarflar bırakmak yerine Avrupalıların yoğun yaşadığı yerlere bomba 



212 

bırakmaya başlamaktadır (Browning, 2018: 457). Bu eylemleri, savaşın seyrini 

etkilediği gibi onun savaştaki konumu üzerinde de belirleyici olmaktadır.  

FLN’nin farklı savaş stratejileri deneyimleyeceği bu yeni dönemde; Zohra 

gerçekleştireceği ilk eylemi için uygun yeri bulma arayışına girmektedir. Liderleri El 

Kho, eylem yerlerini belirleyebilmeleri konusunda onlara inisiyatif vermektedir. 

Bunun üzerine ağustos ayının sonundan ve eylül ayının başına kadar Avrupalıların 

yoğun olduğu mahallelerde vakit geçirmeye başlamaktadır. Buralarda yaptığı 

araştırma ve gözlemin neticesinde; sömürge yönetiminin modernite beklentisini, 

kibrini, Cezayir’de yerel halkın yaşadığı tüm olumsuzluklara karşı duyarsızlığı temsil 

eden Rue d'Isly'deki Milk Bar'ı eylemi için uygun bir yer olarak belirlemektedir 

(Hubbell, 2016: 15). Bu mekân, El Kho tarafından da onaylanınca Zohra burayla ilgili 

daha detaylı bir gözleme koyulmaktadır. Böylelikle mekâna girip çıkan müşteri profili, 

bunların davranış biçimleri ve mekânın çevresi mercek altına alınmaktadır. Bu 

gözlemlerin ardından polis ve ordu noktaları dikkate alınarak devriyelerin ne 

sıklıklıkta, hangi aralıklarla geçtiği hesaplanmaktadır. Buna göre en uygun rota 

belirlenmektedir. Ardından da rotanın yürüyüş mesafesinin zamansal ayarı için çeşitli 

provalar yapılmaktadır. Provaların gerçekçi olması adına; el çantasına bombanın 

ağırlığını karşılayacak şeyler doldurulmakta ve söz konusu rota yaya olarak 

yürünmektedir. Birçok ayrıntı dikkate alınarak yapılan prova için uygun makyaj 

yapılmakta ve peruk takılmaktadır. Hedef noktaya gelindiğinde ise mekânın içi gözden 

geçirilmekte ve bombanın masaların, sandelyelerin altına bırakılmasına karar 

verilmektedir. Mekânın hangi saatlerde daha çok kalabalık olduğu da dikkate alınan 

bir başka husustur. Gözlemin son aşamasında ise çıkışın patlama anından çok kısa süre 

önce Rued'Isly'ye açılan kapıdan olması kararlaştırılmaktadır. Zohra, hiçbir şeyi şansa 

bırakmamak ve küçük olasılıklara dahi hazırlıklı olunması gerektiği düşüncesiyle 

olabildiğince tedbirli davranmaktadır. Bu açıdan eylemi gerçekleştirirken psikoljik 

olarak da duygularının kontrol edebilir ve hazır olmasını önemsemektedir. Provalarla 

da olası riskler en aza indirilmek istenmektedir (Drif, 2017: 112). Yapılan gözlemlerin 

ve provaların ardından mekâna uygun kıyafet, ayakkabı, çanta, saç ve makyaj 

ayarlanmaktadır. Saçları için o zamanlar en iyi olarak bilinen kuaför Roques'a gitmek 

için iki gün öncesinde rendevu alınmaktadır (Hubbell, 2016: 15). 



213 

Zohra, eylemin yapıldığı tarih olan 30 Eylül 1956’de her zamanki gibi güne 

başlamaktadır. O günün; tutuklanma, işkence ve hayatlarının son günü olma 

ihtimallerine karşılık mücadeledeki yerini belirleyebileceği ihtimali de 

düşünülmektedir (Zekri, 2020: 34). Eylemin beklentisine uygun olarak hazırlıklar 

yapılmaktadır. Bunun için başta kuaför Roques'a gidilip saçlar kesilmekte, 

boyanmakta ve makyajlar yapılmaktadır. Saç ve makyaj ile ilgili işlemler 

tamamlanınca sırada bunlara uygun modern tarzdaki zarif yazlık elbisenin giyinmesi 

kalmaktadır (Browning, 2018: 458). 

Zohra, kuaför Roques'dan saat on birde Saint-Eugène'ye dönmektedir. 

Tembellik yapma isteği içinde olduğu o gün öğle yemeğini Samia ve ailesiyle birlikte 

yemektedir. Samia’nın anne ve babasının sakinliği karşısında günün sonunda 

öldüğünü ya da tutuklandığını öğrenecekleri kaygısıyla bağırsakları oldukça 

hareketlidir. Saat bir buçuk gibi çok beğendiği kıyafetini giymektedir. Üzerinde küçük 

beyaz çizgileri olan lavanta mavisi elbisesi, ayak bileklerinin birkaç santim üzerine 

kadar uzanan bir yazlık elbisedir. Bu elbiseyle uyumlu yazlık ayakkabılar 

giyinmektedir. Zohra; elbise, ayakkabı, yeni saç kesimi ve boyasıyla kendisini 

Avrupalılara ve hatta en zenginlerine benzetmektedir. Giydiği elbiseyle Avrupalıların 

ondan, “Fatimalarını” görmesi söz konusu değildir (Drif, 2017: 113-115). Ancak 

modaya oldukça uygun bu kıyafet ve makyajla evden çıkamayacağı için Zohra üstüne 

uzun, bol ve sıradan bir bluz giyerek Samia ile birlikte bombayı alacakları eve 

gitmektedir (Zekri, 2020: 34). Geldikleri evin kapısı; Samia ve Djamila’nın daha önce 

belirlemiş oldukları bir şifre ile çalınmaktadır. Ardından boş gibi görünen bir daireye 

girilmektedir. Zohra içeri girer girmez karşılaştığı genç kadını tanımaktadır. Bu kadın, 

Samia’nın El Kho ile ilk randevusunun olduğu sabah Marché de la Lyre'nin karşısında 

Samia'yı bekleyen Djamila’dır. Samia, Zohra’yı Farida olarak tanıştırmaktadır. Bu 

tanışma faslı sona erince hep birlikte başka bir odaya gitmektedirler (Drif, 2017: 114). 

Zohra, geldikleri odada olanları anlamaya çalışırken Samia elbisesini çekiştirerek 

hayal kurmanın zamanı olmadığını ve eylemlerimize odaklanmamız gerektiğini 

fısıldamaktadır. Zohra, o anda kendisini bir filmde izliyormuş gibi hissetmektedir 

(Hubbell, 2016: 16) 

Şaşkın bir ruh hali içinde olan Zohra; uzun geniş bir tahta kalem kutusuna 

benzeyen bomba düzeneğini Djamila ve Samia’nın aksine ilk defa o gün görmektedir. 



214 

İçeride mekanik bir cihaz vardır ancak beklendiği gibi büyük yuvarlak ve ses çıkaran 

bir saat yoktur. Örgüt üyelerince yapılan bomba bütünüyle altı ve yedi kilo 

ağırlığındadır (Pontecorvo, 1966). Bu ilk temaslardan sonra Samia, Zohra’nın 

eylemini bir an önce prove etmesini istemektedir. Samia’ya göre Milk Bar, diğer 

mekânlarla karşılaştırıldığında bombalı eylemin yapılacağı en zor yerdir. Zorluğunun 

nedenleri; polis kontrol noklarına yakın, mekânın hareket alanın dar ve iç mekânın 

camlı olmasındandır (Hubbell, 2016: 6). Bu zorluklardan ötürü Samia, Zohra’nın 

eylemini prova etmesi gerektiği noktasında ısrarcıdır. Buna karşılık Zohra, eyleme 

zihinsel ve psikolojik olarak kendini hazırlamak istediğinden Samia’nın isteğini tam 

olarak yerine getirecek kadar odaklanamamaktadır. Öte taraftan daralan zamanla 

birlikte her birinin eylemini gerçekleştirmesi için evden çıkma vakti gittikçe 

yaklaşmaktadır.  

Eylemi için evden ayrılma sırası Samia geldiğinde Zohra, duygusal anlar 

yaşamaktadır. Samia’nın evden çıkacağı o anı; onu görebileceği son an olabileceğini 

düşünerek duygulanmakta ve duygularını bastırmak için her zaman yaptığı gibi 

konuşmamayı tercih etmektedir.  

Samia ayrıldığında ise ağlamak için pencereye yüzünü çevirmektedir. Fakat 

kendisine zamanın geldi,  khtou! 49  dendiğinde birden sıçramaktadır.  Bu 

sözcük, Zohra için sihirli bir sözcük olmaktadır. Bu ortamdaki dayanışmanın 

en güzel ifadelerindendir. Şefkat dolu hissettiren bu ifade Zohra’yı 

canlandırmakta ve bir anda harekete geçirmektedir. Bir kız kardeş olarak 

kendine gelmekte ve vedalaşarak Allah bizimle olsun! demektedir  (Drif, 2017: 

116). 

Bombasını alan Zohra, kapıyı açarak merdivenlerden aşağı koşmaktadır. 

“Khtou” kelimesi hala zihninin içinde yankılanmaktadır. Kendini adeta uçuyormuş 

gibi hissetmektedir. Gerçek bir mücahit olarak kendini ölüme hazır hissetmektedir. 

Eylemi gerçekleştireceği mekân; polis karakoluna yakınlık gibi çeşitli zorluklar taşısa 

da ülkesinin bağımsızlığına olan tutkuyla eylemi başarılıyla noktalayacağına 

inanmaktadır. Eylemin başarıya ulaşmasıyla savaşın etkilerinin yerel halk gibi 

Avruplıları da tesiri altına alacağını düşünmektedir (Hubbell, 2016: 6). 

Zohra, modern kıyafetleri içinde askeri kontrol noktalarını kolaylıkla geçerek 

Avrupalıların çokça tercih ettiği Milk Bar’a varmaktadır  (Weinberg&Eubank, 2011: 

27). Pazar günü olması münasebetiyle de kalabalık olan mekânda annelerin, 

 
49 Arapça’da kız kardeş anlamına gelmektedir.  



215 

çocukların, gençlerin cıvıltılı sesleri ve gülüşmeleri ortama hâkimdir (Rholetter, 2011: 

426). Bu atmosfer, onda anlık bir tereddüt hissi uyandırsa da bunu geride bırakarak 

eylemine odaklanmaktadır. Barın ortasındaki boş tabureye sakince ilerleyerek 

oturmaktadır. Bombanın içinde olduğu ağır plaj çantasını oturduğu taburenin altına 

bırakarak gizlemeye çalışmaktadır (Mortimer, 2022: 9). Çantasını ise tezgâhın önüne 

bırakmaktadır. Saat gözünün önünde olsun diye kolunu da çantasının üzerine 

bırakmaktadır. Duvar saatinden emin olmadığı için kendi saatini dikkate alarak 

eylemini gerçekleştirmek istemektedir. Tüm bu hareketlerini de olağan bir şekilde 

gerçekleştirme gayretindedir. On beş dakikanın; plaj çantasını doğru yerleştirmek, 

siparişi vermek ve gelen siparişi yemek, ödeme yapmak için yeterli olacağını 

düşünmektedir (Mortimer, 2018: 163). Eylemden yirmi beş dakika önce mekâna gelen 

Zohra, kafasında tasarladığı gibi işler yolunda giderse oradan ayrılması için geriye on 

dakikası kalmaktadır. Zaten patlamadan önce mekândan çıkması için kendisine 

önerilen süre de on veya en geç sekiz dakikadır (Drif, 2017: 117). Servis edilen 

dondurmasını yedikten sonra plaj çantasını çaktırmadan emin olacak şekilde 

yerleştirmeye çalışmaktadır. Ayağa kalkarken de küçük bir testle de bunu teyit 

etmektedir. Siparişin ödemesini yapmak için sadece sekiz dakikası kalmıştır. Hızlıca 

ödemeyi yapmakta ve kolaylıkla vermek için daha önce ayarladığı bahşişi de vererek 

mekândan ayrılmaktadır (Zekri, 2020: 34). Rued'Isly'ye birkaç adım atarak mekândan 

ayrıldığında saat 6.25’e 50  ayarlanmış bombanın patlamasına yedi dakika vardır. 

Zamanın hızlı geçtiğini fark ettiğinde kendisini yavaştan bir panik sarmaya 

başlamaktadır. Zohra mekândan çıkarken boynunda oluşan gerginlik giderek 

artarmakta, ayak ve bacaklarının kontrolunu sağlamak için özel bir çaba 

göstermektedir  (Hubbell, 2016: 15-16). 

Mekândan çıktığında normal bir şekilde yürümeye çalışsa da sanki patlamak 

üzere olan Milk Bar’a bıraktığı bomba değil de kafasıymışcasına boynu gittikçe gergin 

bir hal almaktadır. Başındaki çalkantılı hal ile yürürken büyük bir patlama ile 

sarsılmakta ve ardından kırılan cam seslerini duymaktadır.   

 
50  30 Eylül 1956'da sekronize bir şekilde patlatılması planlanan bombalar; 6.25, 6.30 ve 6.35 saatlerine 

ayarlanmaktadır (Hubbell,2016: 15). Avrupalı sivillerin yoğunlukta bulunduğu Milk-Bar,  Air France 

Terminal ve Kafeterya’da belirlenen saatlerde Zohra Drif, Djamila Bouhired ve Samia Lakhdari 

bombalı eylemler gerçekleştirmektedir (Mortimer,  2022:  9). 



216 

                                

 
 

Resim 4.9. Milk Bar patlaması 

 

(Drif, 2017: 127) 

 

Bu sesten sonra vücudunu bir titreme almakta, kendini felç olmuş gibi 

hissetmekte ve bu durumda ilerlemekte güçlük çekmektedir. Kafasının içini bomboş 

hissetmekte, uzuvlarının artık kontrol edememekte ve seslere karşı 

duyarsızlaşmaktadır. Sokağın ortasına oturma hissine kapılmaktadır. Her yerin çığlık 

çığlığa olması Zohra’yı kendine getirmektedir. Yola devam edemeyeceğini anlayınca 

Rue de Tanger'daki Madame Caux'a51 gitmektedir. İçinde bulunduğu ruh halinin ve 

yüzündeki ifadenin kendisini ele vermesinden korktuğu için kendisini tanıdık en yakın 

yere atmaktadır (Hubbell, 2016: 17). Zohra, sakinleşene kadar bir süre Madame Caux 

evinde kalmakta ve sonra Saint-Eugène gitmek için oradan ayrılmaktadır. 

Zohra’nın; Cezayir’deki Avrupalıların sıklıkla gittiği mekânlardan olan Milk 

Bar’da gerçekleştirdiği eylem, Rue de Thebes'deki sivillerin katledilmesine tepki 

olarak gerçekleştirilen eylemlerden biridir. Bu amaca yönelik olarak Avrupalı nüfusun 

özellikle tercih ettiği mekânlar, bu türden eylemlerin hedefindedir (Giunti, 2019: 50). 

Bu eylem stratejisiyle sömürge gücüne ve Avrupalı nüfusa mesaj verilmek 

 
51 Zohra’nın ailesi Cezayir’e her geldiğinde Madame Caux'ın otelinde kalmaktadır. Bu münasebetle 

Madame Caux ve ailesi arasında bir arkadaşlık ilişkisi gelişmektedir. Bundan ötürü Zohra, ailesi dışında 

da onunla zaman zaman bir araya gelmektedir. Zohra, FLN’ye katıldıktan sonra da arada onun akşam 

yemeği davetlerine katılmaktadır. Özellikle misafirleri arkadaşı Marguerite ve ordunun idari 

personelinin bir parçası olan kocası albay ise pazar akşam yemeği davetini kaçırmamaktadır. Akşam 

yemeğinde Zohra, bilgi alabilmek için sohbeti özellikle Cezayir’deki olaylara yönlendirmektedir. 

Burada soruları, askeri konulara hâkim olmayan bir genç kızın soruları şeklinde olsa da edindiği 

bilgileri, örgüte ayrıntılı bir rapor olarak sunmaktadır  (Drif, 2017: 120). 



217 

istenmektedir. Başkent Cezayir’in; önemli noktalarına bombalar yerleştirilerek 

Cezayirliler ve sömürgeci için tek düzeleşmiş bazı yargılar kırılmaktadır (Mortimer, 

2018: 164). Artık savaş yerel halkın yaşadığı bölgelerden Avrupalı nüfusun 

yoğunlukta olduğu bölgelere taşınmış olmaktadır. Böylelikle savaşın hayatı altüst eden 

tedirginliği ve huzursuzluğu Avrupalıların da yaşamına dâhil olmaktadır.  

4.4.3. Milk Bar Sonrası Bekleyiş 

Zohra’nın; fiiliyata geçirdiği Milk Bar eylemi, 30 Eylül 1956'da Cezayir’de 

Avrupalıların yoğun yaşadığı bölgelere gerçekleştirilen saldırılardan biridir. Bu türden 

saldırılara, ilk defa rastlanılmaktadır. Tarihe not düşülen bu eylemlerin hepsi de 

kadınlar tarafından gerçekleştirilen ve cesaret sınırlarını zorlayan eylemlerdir (Çelik, 

2008: 69).   

Zohra; Milk Bar’da gerçekleştirdiği eylemle örgüte olan bağlılığını kanıtlamış 

olmakla birlikte Cezayir savaşındaki kilit rolünü de ortaya koymuş olmaktadır. 

Ülkesini sömürgeden kurtarmak için ZAA'ya bağlı faaliyet yürüten diğer kadın 

bombacıları da temsil eden bir imaj olmaktadır. Bu yönüyle eylem, kadın bomba 

taşıyıcılarının belirlenen imajının kanıksanmasına da etkisi olmaktadır (Mortimer, 

2018: 165). Milk Bar eylemi; Zohra nezdinde kadının savaştaki, örgütteki 

temsilliyetini ve rolünü ortaya koyduğu gibi savaşın ülkedeki etki alanını da 

değiştirmekte ve genişletmektedir. Daha öncesinde savaşın etkileri sadece yerel halkın 

olduğu yerlerle sınırlıdır. Savaşın geldiği noktada ise ilk kez Avrupalıların yoğun 

yaşadığı bir bölgede bombalı eylem gerçekleştirilmektedir. Eylem için seçilen mekân 

Avrupalıların önemli uğrak yerinlerinden biri olduğu gibi güvenlik güçlerinin 

konumlandığı yere de oldukça yakın bir mesafededir (Cixous&Prenowitz, 2003: 89). 

Üstelik eylemin sonucunda ölü ve çok sayıda yaralı bulunmaktadır52 (Rholetter, 2011: 

426). Bütün bu sonuçlar birlikte değerlendirildiğinde eylem, ülkede oldukça büyük bir 

 
52  Milk Bar eylemindeki ölü ve yaralı sayısıyla ilgili zikredilen rakamlar birbirindenden farklı 

olabilmektedir. Zohra yazmış olduğu kitapta gerçekleşen iki eylemle birlikte ölülerin olacağından ve 

çokça yaralı olduğunu herhangi bir sayı vermeden geçiştirmektedir. Mortimer ise yayınlamış olduğu 

Looking Back on a Nation’s Struggle: Women’s Reflections on the Algerian War of Liberation 

makalesinde Zohra’nın gerçekleştirdiği Milk Bar eyleminden ziyade 30 Eylül 1956'da yapılan 

eylemlerle ilgili bir sayı vermektedir (2022: 9). Rholetter ise Milk Bar eylemine atfen üç kişinin 

öldüğünü ve elliden fazla kişinin yaralandığını belirtmektedir (Rholetter, 2011: 426). Buna benzer çok 

sayıda kaynak göstermek mümkündür. 



218 

yankı uyandırmaktadır. Halkta özellikle de Avrupalılar arasında şok etkisi yaratmakta,  

korku ve kaygıya yol açmaktadır. 

Zohra; kendisi gibi Avrupai görünüme sahip olan ve Fransızca’yı iyi konuşan 

kadınların Avrupalıların yoğun olduğu bölgelerde eylemler gerçekleştirmesini 

savunurken bu eylemlerin toplumsal etkilerinin de farkındadır. Bilmediği şey bu 

türden eylemlerin birey üzerindeki duygusal etkilerdir. Bunu, eylemi 

gerçekleştirdiğinde anlamaktadır. Eylemin ardından kendisini saran yoğun stres ve 

panik halinin önceden tahlil edilmesi oldukça zordur (Hubbell, 2016: 17). Bu nedenle 

eylemden hemen sonra gitmesi gereken Saint-Eugène’e gitmekten vazgeçip ailesi 

vasıtasıyla tanıdığı madam Caux evine gitmektedir. Bu evde, yaşadığı ilk şoku ve 

tedirginliği üzerinden attıktan sonra Saint-Eugène’ye gitmeye kendini hazır 

hissetmektedir. Gelmiş bulunduğu Saint-Eugène’de de eylem sonrası yaşadığı 

duygusal gel gitler bir süre devam etmektedir. Eylemin gerçekleştirildiği günün 

akşamında Zohra ve Samia yaşadığı gerginliğe ve yorgunluğa rağmen sabaha kadar 

uyuyamamaktadır. Sabah da erken uyanarak Mama Zhor'ya, kahvaltı için yardım 

etmektedirler (Drif, 2017: 125). Zohra’nın Milk Bar eylemini gerçekleştirdikten 

sonraki ruh hali, eylemin bazı duygusal sorumluluklar ve yükler getirdiği 

görülmektedir (Mortimer, 2018: 163) 

Zohra ve Samia eylemleri sonrasında duygusal gel gitler yaşamaya devam 

etmekle birlikte bir yandan da eylemin sonuçlarıyla ilgili haberleri merak 

etmektedirler. Bunun için Samia’nın babasına, şöfürünün getirmiş olduğu gazeteler 

incelenmektedir. 

 



219 

 
 

Resim 4.10. Milk Bar patlamasıyla ilgili gazete haberi 

 

(Drif, 2017: 126) 

 

Gazetelerde eylemle ilgili yazılar, daha çok gazetenin iç sayfalarına ve 

önemsizmiş bir şekilde serpiştirilmektedir. Bir yazıda, Cafétéria'ya ve Milk Bar’a 

eylem düzenleyenlerin Avruplı kadınlar olduğu iddiası dikkat çekmektedir.  Burada 

ayrıca yaralanan sivillerin yaşı, nerede yaşadıkları ve cinsiyetleriyle ilgili bilgi veren 

bir listeye ve iki fotografa yer verilmektedir. Ancak Zohra’nın dikkatini çeken bir 

başka husus ise Djamila ve eylemiyle ile ilgili herhangi bir haberin olmamasıdır. 

Sonraki süreçlerde konuyla ilgili gezetelere yansıyan; Mauretania'daki Air France’de 

unutulmuş bir plaj çantasının içinde patlamayan hasarlı bir bombanın bulunduğudur. 

Zohra, sömürge gazetelerinin gerçeği yansıtmamasından ve propaganda dilini 

kullanmasından oldukça rahatsız olmakta ve dayanamayarak sinir krizi geçirmektedir. 

Gazetelerin sivil nüfus dedikleri kişilerin; ülkemizi işgal etmek için gelenler, mecliste 

Cezayir için savaş yetkisini çıkaranlar ve buradaki yerel halkın yok edilmesi için özel 

yetkilerin verildiği kişiler olduğunu haykırmaktadır (Drif, 2017:125- 128). Kendisinin 

de bu mevcut olumsuz koşullardan halkını, kurtarmaya çalışarak kutsal bir görev 

üstendiğini belirtmektedir. Özellikle Mart 1956'dan itibaren sömürge gücünün artan 

şiddet ve baskısı altındaki Cezayir halkı uğruna mücadele ettiği için kendini mutlu 



220 

hissetmektedir (Hubbell, 2016: 17). Savaş koşullarının Avrupalıların olduğu bölgeye 

taşınmasıyla sömürge gücünün bundan sonra yerel halk üzerinde şiddet ve baskı 

politikalarını uygularken rahat hareket edemeyeceğini düşünmektedir. Nitekim 

sömürge gazetelerine yansıyanlar, gerçekleşen eylemin sömürge yönetimi üzerinde 

yaratmış olduğu vahimeti açık bir şekilde ortaya koymaktadır (Drif, 2017: 128). Artık 

savaşın tek kaybedeninin yerel halkın olmayacağı, Avrupalıların da savaşın şiddetine 

maruz kalacağı, sivil ölümlerinin ve savaş kurbanlarının olabileceği mesajının alındığı 

görülmektedir. Bütün bunlar eylemlerinin hedefine büyük ölçüde ulaştığının 

göstergesidir.   

Eylemin önemli bir etkisinin ise uluslararası kamuoyu üzerinde olduğu 

düşünülmektedir. Eylemler, yabancı muhabirlerin gözünden kaçmamakta, Fransa ve 

uluslararası kamuoyunun gündemini meşgül etmektedir. Bu açıdan savaşı; Rue 

Michelet'e, Rued'Isly'ye ve Mauretania'daki Air France ajansına taşımak, Paris, Lyon 

ve Marsilya'ya taşınmış gibi bir etki yaratmaktadır. Bu etki; FLN’nin ulusal 

bağımsızlık için yürüttüğü faaliyetleri uluslararası arenada görünür kılmaktadır 

(Rholetter, 2011: 426). Zohra, Avrupalıları iyice gerginleştiren eylemlerinin; kurtuluş 

mücadelesi için bir dönüm noktası niteliğinde olduğunun idrakındadır. Dolayısıyla 

ülkenin kurtuluşu için bu türden eylemlerin devamının gelmesine ihtiyaç olduğu 

kanaati vardır. Bu yaşananlarla birlikte Zohra, babasının kazan ya da öl sözlerinin 

onlar için tam da ne anlama geldiğini fark etmektedir. 

Eylemden sonraki bekleme sürecinde; onlara bazı önemli bilgiler de Samia’nın 

amcası53 tarafından aktarılmaktadır. Ondan Cezayirdeki tüm polis ve ordunun seferber 

edilmesine dönük kararların alındığı öğrenilmektedir (Drif, 2017: 130). Cezayir’deki 

Avrupalılar, Fransa’dan bu türden patlamaların olmaması için ellerinden gelen tüm 

çabayı göstermelerini talep etmektedir. Zohra, eylemlerinin resmi çevrelerde yaratmış 

olduğu etki karşısında oldukça şaşkındır. Eylemin önemli bir etkisinin de Cezayir’de 

bir savaş halinin olduğunu yansıttığını fark etmektedir. Buradaki tek etkinin kamu 

düzeninin bozulması olmadığı açıkça ortadadır. 

 
53 Paris’te yaşayan Samia’nın amcası Mohamed Lakhdari, burada kenttin seçkinleriyle yakın ilişkiler 

içindedir. 1959’da da Fransız senatosunda;  Cezayir’in doğu bölgesini temsil eden bir senatör olarak 

görev almaktadır  (Drif, 2017: 130).   



221 

Eyleme dair bir başka gelişme ise eylemin sorumlusu olarak Cezayir Komünist 

Partisine bağlı ve faaliyetleriyle göz önünde olan aktivist Raymonde Peschard 

gösterilmesidir. Çok belirgin olmasa da ona dair bir fotograf paylaşılmakta ve Zohra 

ile aralarındaki tek benzerlik sarı saç modelidir. Ellerinde hiçbir delil olmamasına 

karşın kendilerini, insan hak ve özgürlükler ülkesi olarak görüp öven bir ülkenin bir 

Fransızı günah keçisi seçmesi, Zohra’yı tedirgin etmektedir. Ayrıca bu suçlamayı 

destekleyici çeşitli analizler ve raporlar da basına sızdırılmaktadır. Burada; 

Cezayirlilerin bilgi ve deneyimden yoksun olduğu, Cezayirli kadınların hiçbir şekilde 

Avrupalılara benzemediği yönünde bir yaklaşım sergilenmektedir. Benimsenen bu 

yaklaşımla bir taraftan günah keçisi seçilen kişinin gerçek suçlu olduğuna toplum ikna 

edilmeye çalışılırken bir taraftan da Fransızların, Cezayirlileri küçümseyici bakış açısı 

sürdürülmektedir. Cezayirliler, Fransızların pisliklerini temizleyen ve hamallık yapan 

“Fatima ve Muhammed”den ibaret görülmektedir. Başörtüsü olmayan ve modern 

tarzda giyinen kadınları da kendilerine destek verenler olarak görme yanılgısı 

içindedirler (Vince, 2010: 454). Zohra yakalandığında albay Godard'ın, onunla ile 

ilgili ifadelerinden ve gizleyemediği şaşkınlığından da bu açıkça anlaşılmaktadır. 

Onun dış görünüşü, giyim tarzı ve tavrıyla bir Avrupalı burjuvadan ve sömürgecinin 

kızından farksız olmadığını öne sürmektedir (Akt: Vince, 2010: 451-452). FLN’ye 

nasıl dâhil olduğunu idrak etmekte zorlanmaktadır. Bunun olsa olsa üniversitede 

Avrupalı öğrencilerin, Arap adıyla ilgili birkaç alaycı tavrın ürünü olduğu 

kanısındadır. Talihsiz bir hata olarak gördüğü bu duruma, kendisi de ikna olmamış 

olmalı ki Zohra’nın durumunu yine de garip olarak değerlendirmektedir (Akt: Vince, 

2009:157).  

Fransız albayının yaklaşımından ve ifadelerinden anlaşıldığı üzere Cezayirli 

kadının betimlemesi oldukça sığ bir anlayış olan dış görünüş üzerinden yapılmaktadır. 

Avruplılara atfedilen saç ve ten rengi gibi fiziksel özelliklerle birlikte giyim kuşam ve 

tavırda sergilenen seküler imajın bir Avrupalının ya da sömürgecinin düşünce, algı 

dünyasını benimsemek için yeterliymiş gibi görülmektedir. Cezayirli kadına dair bu 

yüzeysel tasnif; onları kültürlerinden,  tarihlerinden, siyasi ve dini değerlerinden, 

aldıkları eğitimden kopuk ele almaktadır. Sömürgeci paradigma açısından sadece dış 

görünüşleriyle değerlendirilen bu Cezayirli kadınlar, yerelin baskıcı, gelenekçi 

değerlerine sırt çeviren modern kadınlardır. Bu modernlik algısını yaratan kadınlardan 

beklenti; Kasım 1958'de Ulusal Meclis'e seçilen ve 1959'da bir Fransız hükümetinde 



222 

bakan olarak atanan ilk Müslüman kadın olan Nafissa Sid Cara gibi 

olmalarıdır. 54 Sömürge rejiminin Cezayir’deki politikalarını benimsemeleri ve 

birtakım reformlara öncülük etmeleri istenendir (Vince, 2010: 452). Kadınların dış 

görünüş tanımlaması üzerine kurulmuş olan bir ideolojik yakınlık söz konusudur. 

Avrupalıların önyargıları ve kalıplaşmış tutumları; Avrupai havası olan 

Zohra’nın daha önce fark edilmemesinin ve kendisi hakkında herhangi bir polis 

kaydının olmamasının eylemi gerçekleştirmesinde kolaylaştırıcı rol oynadığını 

anlamalarını engellemektedir. Farkında olmadan bu önyargıları ve tutumlarıyla 

Zohra’nın eylemi başarıyla gerçekleştirmesine yardımcı olmaktadırlar. Zohra; 

kendisini deşifre edecek eylemlerden ısrarla kaçınmasının ne kadar doğru olduğunu 

Milk Bar eylemi ve sonuçlarıyla pratik etmiş olmaktadır. İnat ettiği bu tutumu 

sayesinde örgütsel faaliyetlerini nispeten kolaylıkla yürütebilmektedir. 

Zohra’nın örgüte katılımından önce ve sonra ihtiyatlı bir tavır içinde olması; 

faaliyletlerini bir adım öteye taşımasında önemli bir etkiye sahiptir. Bu ihtiyatlı tavrını, 

Milk Bar eyleminden sonra bir süre Samia’nın ailesiyle kalarak ve örgütün de 

talimatıyla dışarıyla bağlantısını kesip gizlenerek sürdürmektedir. Ancak bu sefer, 

gizlenme halinin uzamasıyla kendileri için verilmiş bir tecrit kararı mı var diye merak 

etmektedir. Örgütle iletişimin olmadığı bu süreçte kafasında oluşan soru işaretleri, 

Djamila’nın gerçekleştirdiği bir ziyaretle ortadan kalkarken gizlenme hali farklı bir 

şekle bürünerek devam etmektedir (Drif, 2017: 133). Örgütün isteği üzerine ve 

güvenlik önlemleri gerekçesiyle Zohra, Samia Casbah’a 55  geçmektedir. Bu yer 

değişimiyle Zohra Cezayir’in eski yerleşim yerlerinden olan Casbah’da ilk defa bir 

evde kalmaktadır (Mortimer, 2022: 3). Zohra, gizlendiği evde Djamila ve Samia ile 

kare şeklindeki bir odada büyükçe bir yatağı paylaşmaktadır. Oldukça güzel döşenmiş 

bu evde arkadaşlarının varlığı ona güven ve huzur vermektedir ( Drif, 2017: 138). 

 
54Nafissa Sid-Cara, 8 Ocak 1959 ve 14 Nisan 1962 tarihleri arasında Başbakan Debré başkanlığı 

sürecinde Cezayir'de sosyal sorunlardan sorumlu devlet bakanı olarak atanmaktadır (Shepard, 2006: 

192). Bu durum, 1937'den beri bir Fransız hükümetine ilk kez bir kadının atanması anlamına 

gelmekteydi ( Shepard, 2011:  258).  
55Casbah: Cezayir'in tamamen Müslüman olan en eski mahallesidir (Cixous&Prenowitz, 2003: 89). 

Dolambaçlı sokakları, dik merdivenleri ve kiremitli verandaları, at nalı şeklindeki kemerleri ve çatı 

teraslarıyla karakterize edilen geleneksel Mağribi evlerine sahiptir (Mortimer, 2018: 165). FLN hem 

Casbah’ın demografik yapısından kaynaklı hem de  evlerinin yapısı itibariyle burada kolayca 

gizlenebilmektedir. Örgütün halkta bıraktığı olumlu izlenim, üyelerin buradaki ailelerin evlerinde 

barınmasına imkanı vermektedir. Bölge halkının desteği, barınma ile sınırlı kalmayıp beslenme gibi 

birçok konuyu da içine almaktadır  (Durkin,  2018:  27).  



223 

 
 

Resim 4.11. Soldan sırayla Samia Lakhdar, Zohra Drif, Djamila Bouhired, Hassiba 

Ben Bouali 

 

(Drif, 2017: 146) 

 

FLN’nin ciddi anlamda örgütlü olduğu Casbah’a yerleşen Zohra, bağımsızlık 

mücadelesini yürüttüğü son ana kadar burada kalmaktadır. Cezayir’in bağımsızlığı 

için yürüttüğü faaliyetlerini burada Yacef Saâdi, Ali La Pointe, Hassiba Ben Bouali ve 

Djamila Bouhired ile birlikte hareket ederek yürütmektedir. 1956’nın sonunda Zohra 

gibi FLN’nin birçok önemli lideri de nüfusunun tamamının Müslüman olduğu 

Casbah’da, gizlenmektedir (Cixous&Prenowitz, 2003: 89). Bu açıdan Casbah, hem 

FLN’nin faaliyetlerini önemli ölçüde yürüttüğü hem de sömürge gücünün baskısına ve 

şiddettine maruz kalınan bir yerdir. Zohra’nın; Casbah’daki yaşamı da bu sosyo-

kültürel, siyasi ve askeri çerçevede şekillenmektedir. Eylül 1956’dan itibaren başlayan 

Casbah’daki yaşamı yakalandığı tarih olan Eylül 1957 kadar sürmektedir. Burada yerel 

kültürel değerler ve pratiklerle iç içe bir yaşam sürmekte ve bu uğurda mücadele eden 

FLN’nin liderlerini, aktivistlerini, Casbah halkını tanıma fırsatı bulmaktadır. Bu 

yönüyle Casbah, onun kültürel ve politik kimliğinin oluşmasında önemli katkıları olan 

eğitsel bir süreci ifade etmektedir (Mortimer, 2018: 166). 



224 

 
 

Harita 4.1. Cezayir’in Casbah bölgesini ve Milk Bar eyleminin gerçekleştiği yer 

 

(Drif, 2017: xx) 



225 

4.5. Casbah’da Bir Kadın Savaşçı 

4.5.1. Ben M'hidi ile Tanışma 

Zohra, 1957’de Hassiba ile Casbah’da Rue de la Granada’daki adreste kaldığı 

süreçte üst düzey liderleriyle tanışmaktadır. Bu liderlerden biri de sekiz günlük grevin 

organizatörlerinden olan Larbi Ben M'Hidi’dir (Mortimer, 2018: 167). Savaşın 

Avrupalıların olduğu bölgeye taşıyanların Cezayirli genç kadınlar olduğu bilgisi, Larbi 

Ben M'Hidi ve örgüt için hoş bir süpriz olduğundan onlarla tanışmayı El Kho'dan 

özellikle talep etmektedir. Bu açıdan liderleri, Zohra gibi bombalı eylemleri 

gerçekleştiren genç kadın savaşçılarla56 tanışmaktan oldukça memnundur. Ancak bu 

tanışmada gerçek kimliğinin ve örgütteki rolünün açık edilmesini istemediğinden Si 

Mohamed olarak kendini tanıtmaktadır. Zohra ilerleyen zamanda tanıştıkları kişinin 

liderleri Larbi Ben M'hidi olduğunu öğrenmektedir.  

Larbi Ben M'hidi kaldıkları yere geldiğinde Zohra’nın onun karşısına denk 

gelecek şekilde oturması, ona rahatlıkla gözlem yapabilme fırsatı vermektedir. 

Diğerleri gibi onun karşısında sakin ve tedirgin olmakla birlikte kendini beceriksiz, 

utangaç ve özgüvensiz olarak görmektedir. Bu tavrının altında katı bir disiplin içinde 

almış olduğu eğitimin de etkisi olduğunu düşünmektedir (Drif, 2017: 153-155). 

Zohra’nın çekingen tavrı, örgütün üç önemli lideri olan El Kho, Ali Le Point57 

ve Si Mohamed ile birlikte yemek yerken de devam etmektedir. Çünkü Zohra kendisini 

evinde hissettiği Samiaların dışında ilk defa ailesinden olmayan erkeklerle yemek 

sofrasına oturmaktadır. Bu çekingen tavrına karşın Djamila’nın yemekte liderlerine 

lades oynamayı teklif etmesi onu oldukça şaşırtmaktadır. Öyle ki bu şaşkın haliyle 

sofrada donmuş halde onları izlemektedir. Tam da ortadan kaybolmaya çalışırken 

onun yemekteki çekingen halini fark eden Ali,  

Nerdesin, hani birşey yemedin demektedir. Zohra, yedim diye karşılık verirken 

tabii Ali’nin sonraki hamlesini hiç beklememmektedir. Ali bir parça ekmeği 

sosa bastırarak ve üzerine bir parça tavuk bırakarak ona uzatmaktadır. 

 
56  Liderleri Larbi Ben M'Hidi’nin Zohra dışında tanıştığı kadın savaşçılar arasında Zohra’nın örgüt 

içinde belli bir süre birlikte hareket ettiği can yoldaşım dediği Samia Lakhdari ve savaşın en çetrefilli 

dönemlerini birlikte geçirdiği, aynı evi paylaştığı Djamila Bouhired, Hassiba Ben Bouali de 

bulunmaktadır. 
57  Ali la Pointe’nin hapishanedeyken FLN üyelerinin giyotinle infazına şahitlik etmesi; politize 

olmasına ve Cezayir’in bağımsızlık mücadelesinde örgütün önde gelen bir komutanı olarak faaliyet 

yürütmesine etkili etmektedir. Bu infaz şekli örgütle herhangi bir bağlantısı bulunmayan birçok kişiyi 

etkilediği gibi Ali la Pointe’yi de etkileyerek radikalleşmesine yol açmaktadır  (Evangelista,  2011:  42) 



226 

Zohra’ya, uzattığı her lokmada bağımsızlık mücadelesinde yer alan liderlerden 

birinin ismini anmaktadır. Böylece Zohra utanmış bir halde başını kaldırmadan 

kendisine uzatılan lokmayı yemek zorunda kalmaktadır (Drif, 2017: 154).  

Zohra, ortamdaki çekingen halinden ve liderleriyle bazı konularla ilgili 

konuşup daha verimli vakit geçirmediği için kendini rahatsız hissetmektedir. Buna 

karşın sonradan Larbi Ben M'hidi olduğunu öğrendiği liderleriyle tanışmış olmaktan 

ve yeni görevlerde sorumluluk alacağı haberini almaktan mutluluk duymaktadır. 

4.5.2. Tecritin Son Bulması ve Yeni Görevler 

Zohra, Samia ve Djamila’nın gerçekleştirdiği bombalı eylemlerden sonra FLN; 

sömürge yönetiminin güvenlik konusunda içine düştüğü kargaşadan faydalanmak için 

benzer eylemlerine devam etmektedir (Rholetter, 2011: 426). Zohra’nın da yeniden 

sorumluluk alabilmesi için koşulların uygun olduğu düşünülmektedir. Bu öngörüyle 

Zohra, Larbi Ben M'hidi ile tanıştığı günün ertesinde El Kho ile Djamila’nın da olduğu 

bir görüşme gerçekleştirmektedir. El Kho, onu yeni görevleri hakkında 

bilgilendirmektedir. Bu görüşmede; El Kho ile iletişimlerinin artmasının da etkisiyle 

çekingenliğini üstünden atarak Milk Bar eyleminden sonra Casbah’da kaldıkları 

günlerde Samia ile yaptıkları planı paylaşmaktadır. Bu plana göre rahibe kılığına 

girilerek valiliğe saldırı düzenlenecektir. Saldırı başarılı olduğu takdirde hem 

Avrupalılar hem de yerel halk üzerindeki etkisinden bahsetmektedir. Zohra planı 

anlatırken Djamila valiliğin çevresindeki sıkı güvenlik önlemlerinden dolayı giriş ve 

çıkışlarla ilgili tedirginliğini dile getirmektedir. El Kho ise bu konuyu biraz daha 

düşünmek istediğini belirtmektedir. Onların da düşünmeye devam etmesini 

istemektedir. Bu görüşmede; ikinci bir eylem önerisi de Djamila’dan gelmektedir. El 

Kho onu da dinleyerek aynı tepkiyi vermektedir (Drif, 2017: 156). Zamanla 

paylaşımların artması, karşılıklı güvenin oluşmasıyla Zohra ve Djamila gibi kadın 

savaşçılar liderlerine rahatlıkla fikirlerini ve önerilerini sunabilmektedir. Yeri 

geldiğinde bunlar üzerinde birlikte tartışabilmektedirler (Reid, 207: 467). 

Zohra, eylem planlarını El Kho’ya paylaştığı gün Samia ile Saint-Eugène'e 

giderken valiliğin oradan geçmektedir. Bu sırada valilikteki güvenlik noktaları 

gözlemlenmektedir. İki gün sonra ise asker ve polis ekiplerinin hangi aralıklarla, ne 

zaman vardiya değiştirdiklerini öğrenmek için oraya tekrar gitmektedirler. Zohra, olası 

eylemleri için gözlem yaparken bir anda gizlenmeden dışarıda olabilmenin verdiği 

mutluluğu hissetmektedir. Sahip olduğu bu özgürlüğün daha da tadını çıkarmak için 



227 

kampüse gitmekte ve orada karşılaştığı arkadaşlarıyla sohbet etmek istemektedir. 

Özgürlüğünün tadını çıkarma isteğiyle karşılaşıp konuştuğu arkadaşlarının onun 

örgütün silahlı grubunda yer aldığı ya da sahip olduğu değerleriyle ilgili bir şüpheleri 

var mı diye düşünüp bir an tedirgin olmaktadır. Çok geçmeden bu ihtimalleri 

kafasından atarak yurttaki odasına gitmektedir. Burada babasının kendisini en son 

bıraktığı gün gibi hissetmektedir.58 Masaya oturup özlemle ailesine uzun bir mektup 

yazmaktadır. Onlara yalan söyleyerek üçüncü yıl için kaydını yaptığını söylemektedir. 

Zohra, yalan söylediği için vicdani bir sorgulamanın içine girmektedir. Girmiş olduğu 

bu duygusal ruh halinden ülkenin özgürlüğü ve ailesinin kaygılanmasını istemediği 

için böyle bir mektup yazdığı sonucuna vararak kendisini kurtarmaktadır. Yurtta 

işlerini hallettikten sonra yine Samia ile birlikte valiliği gözlemlemeye gitmektedir. Bu 

sefer ordaki askerlerle sohbet ederek onlardan bilgi almaktadırlar. Ayrıldıklarında ise 

daha fazla bilgi edinmek maksadıyla onlara akşam birlikte dondurma yeme sözü 

vermektedirler. Bu diyalogları sayesinde kapıların konumlarını, devriyelerin 

sayılarını, nöbetçi klübelerinin sayısını ve yerlerini not ederek planları için birçok 

detaya hâkim olmaktadırlar. Olası eylem yerleri için yaptıkları araştırmada geriye 

kalan boşlukları da Samia’nın babasından alacakları bilgilerle tamamlamayı 

düşünmektedirler. 59  Bu haliyle bile ulaştıkları en net sonuç; valilikteki giriş ve 

çıkışlarda ciddi güvenlik önlemlerinin olduğudur. Tespit edilen olağanüstü güvenlik 

önlemeleri yine de onları eylem kararlarından caydırmaya yetmemektedir. Bu 

koşullarda dahi iki rahibenin valiliğe gireceğini mümkün görmektedirler. Onlar için 

tek sorun halen rahibelerin hangi bahanelerle içeri gireceğine dair bir fikirlerinin 

olmamasıdır.  

Aradan biraz zaman geçtikten sonra planlarıyla ilgili El Kho’a ile tekrar 

görüşmektedirler. Önerileri olumlu karşılanmakta ancak mutlak başarıyla 

neticelenmesi gerektiğinin altı çizilmektedir. Birçok riskli etmenin bir arada 

bulunduğu bu yer için mutlak başarı ihtimali zayıf görülmektedir. Bu nedenle 

Djamila’nın, belirtmiş olduğu öneri daha makul bir seçenek gibi durmaktadır. Bu 

eylemin titizlik gerektiren hazırlık aşaması için Zohra ve Samia görevlendirilmektedir. 

 
58Zohra, yurttaki odasında en son babasının örgüte katılma kararıyla ilgili konuşmasını yaptığı ve 

duygusal vedalaşmanın olduğu gün kalmaktadır.   
59Samia’nın babası, Cezayir’de çalışan bir kadıdır. Bundandır ki valilikle igili bazı bilgilere, Samia’nın 

babası üzerinden ulaşılmak istenmektedir (Drif, 2017: 19 ). 



228 

Bu eylemde; daha öncekilerine kıyasla çok daha fazla özenli ve dikkatli olmaya ihtiyaç 

vardır.  Milk Bar, Cafétéria ve Mauretania'daki Air France saldırılarından sonra 

güvenlik önlemleri olabildiğince arttırılmaktadır. Sömürge ordusu ve askeri artık 

Avrupalıların olduğu bölgede Avrupa görünümlü kadınların da çantalarını aramaya 

başlamaktadır. Süreç her yerliyi potansiyel suçlu haline; her Avrupalıyı da birbirinin 

güvenliğinden sorumlu hale getirmektedir (Drif, 2017: 157-159). Yeni sürecin 

getirdiği bazı tehlike ve riskler eylem faaliyetlerini zorlaştırmakta fakat engellemeye 

yetmemektedir. Zohra da bu zorlu koşullarla baş etmeyi öğrenerek örgütün talimat 

ettiği şekliyle bombaları, çeşitli paketleri ve mektupları istenilen yerlere teslim 

etmektedir. 

Zohra yeni görevlerini yerine getirirken Ekim 1956'daki Milk Bar eylemiyle 

ilgili suçlanan Raymonde Peschard'ın60 makide olduğu bilgisini almaktadır. Orada; 

Zohra’nın 1956'nın kasım ayından itibaren Bouhiredlerde bir süre birlikte kaldığı 

Danielle Mine 61  ile köylerdeki yaralıların tedavileriyle ilgilenerek ve yardıma 

gereksinim duyan ailelere destek olarak faaliyetlerini yürütmektedir. Zohra’nın daha 

sonra karşılaştığı Danielle’in annesi de FLN’ye bağlı olarak Cezayir’in 

bağımsızlaşması için faaliyet yürüten Avrupalı kadın savaşçılardandır. 

Zohra, mücadeleye katkı ve özverilerinden ötürü Danielle, annesi Jacqueline62 

ve Raymonde Peschard gibi Avrupalıların birçok Cezayirliden daha çok Cezayirli 

olduğunu kaydetmektedir. Savaşta; onlar gibi birçok aktivist tercihini Cezayir’in 

kurtuluşundan yana yapmaktadır (Drif, 2017:171- 172). Bir beklenti içinde olmadan 

Cezayir’in kurtuluşuna, kimlik aidiyetleri üzerine inşasına ve gelişmesine katkıları 

olmaktadırlar  

 
60Raymonde Peschard, Kasım 1957'de ölmektedir  (Drif, 2017: 171). 
61 Cezayir bağımsızlık mücadelesi için savaşan Danièle Minne Fransız asıllıdır. Daha sonra ismini 

Djamila Amrane olarak değiştirmektedir. Tanınan aktivist olan annesi Jacqueline Guerroudj ile birlikte 

Cezayir bağımsızlık mücadelesinde yer almaktadır. Yacef Saâdi’nin bombalı eylemler yürüten grubuna 

dahil olmaktadır. Ardından makide faaliyetlerde bulunan Djamila Amrane Kasım 1957’de yakalanıp 

tutuklanmaktadır (Drif, 2017: 171-172). Bir süre Cezayir’de tutuklu kalan Djamila Amrane, daha sonra 

tutukluluk haline Fransa’da devam etmektedir  (Mortimer, 2022: 15). 
62Guerroudj, Cezayir Savaşı sırasında ölüm cezasına çarptırılan ilk kadındır. Eski öğretmeni Simone de 

Beauvoir, onu desteklemek için Fransa'da bir medya kampanyası başlatmaktadır. Beauvoir’nin 

çabasının bulduğu olumlu karşılıkla Guerroudj’i ölüm cezasından kurtulmaktadır. Guerroudj ve kızı 

Amrane’nin tutuklu olmaları, Cezayir’in 1962’de kazandığı bağımsızlık ile son bulmaktadır. Cezayir’in 

bağımsızlığı, onları da özgürlüklerine kavuşturmaktadır  (Magearu, 2018: 48). 



229 

4.5.3. Kasbah'a Sürpriz Ziyaret 

Savaş koşullarının iyice zorlaştığı bir süreçte; Zohra’ya kendisini iyi 

hissettirecek sürpriz bir ziyaret kardeşi Kader tarafından yapılmaktadır. Zohra, 

kardeşini görünce tarifi olmayan şaşkınlık ve mutluluk duygusu içinde koşarak ona 

sarılmaktadır. Örgütün aracılık etmesiyle gerçekleşen bu görüşmede; annesi ev 

sahiplerine teşekkür mahiyetinde kalın bir halıyı ve hindiyi hediye göndermektedir. 

Annesinin bu hediyeleri, Zohra ve arkadaşları  için hoş bir anı olarak kalmaktadır. 

Zohra’nın kendini kötü hissettiği anlarda Ali la Pointe, bu durumu gündeme getirerek 

onu güldürmektedir. 

Hoş bir anının yaşandığı bu sürpriz görüşmeden sonra Zohra, Kader’i Évian 

Anlaşmasının imzalanmasına kadar bir daha görmemektedir.  Bu tarihten çok önce, 

bir çatışmada yakalanarak tüm uluslararası yasaları ve savaş kurallarını ihlal eden gizli 

bir gözaltı kampında tutulmaktadır. Annesi oğlunun tutuklandığını öğrendiğinde onu 

kurtarmak için Cezayir’deki tüm askeri makamlara gitmekte ve General Massu'nun 

karısına cömertçe hediyeler vermektedir. Oğlu için bir şeyler yapma çabasında olan 

annesi; Fransa’nın Nazi benzeri yaklaşımlarından rahatsız olan ve eski bir direniş 

savaşçısı olan Général de la Bollardière ile karşılaşmaktadır. Annesinin bu komutanla 

karşılaşması önemli bir şanstır. Çünkü annesinin yoğun çabalarıyla Kader ve yakın 

arkadaşlarından biri olan Ahmed idamdan birkaç dakika önce kurtarılmaktadır (Drif, 

2017: 173-176). 

4.5.4. Casbah’da Gülebilmek 

Zohra’nın; Casbah’da yerleştiği ilk evden sonra, kaldığı ikinci yer 

Bouhiredlerin evidir. 1956'nın aralık ayının sonunda Bouhiredlerin evine yerleşmekte 

ve burada iki aydan fazla bir süre kalmaktadır. Aile, kendi kızları gibi 

benimsemedikleri Zohra’nın barınma, korunma gibi zaruri tüm ihtiyaçlarını 

karşılamaktadır. Zohra, zamanla aile ve laboratuvardaki örgüt üyeleriyle birlikte 

yemek yemeğe alışmaktadır. Ali ve El Kho da bazen güvenlik nedeniyle yer 

değiştirmek zorunda kaldıklarında buraya gelmektedir.  

Zohra, herhangi bir görevi yoksa Djamila ile birlikte evdekilerine ev işlerinde 

yardım etmektedir. Böyle zamanlardan oldukça keyif almakta ve bir süreliğine de olsa 

Casbah’a geliş nedenini unutabilmektedir. Ayrıca ortaya çıkan kadın dayanışması, 

yardımlaşması onu mutlu etmektedir. Bu güzel anlar genellikle media üzerinde bakır 



230 

tepsiyle servis edilen ev yapımı keklerle son bulmaktadır. Zohra’nın varlığı kimseyi 

şaşırtmamakta ve hiçbiri bunu sorgulamamaktadır. Tam tersine hepsi ona arkadaşlığını 

ve sevgisini vermektedir. Zohra, yaşadığı bu güzel anlar için kendisini ayrıcalıklı 

hissetmektedir. 

Zohra, Casbah’daki kadınlar dışında FLN üyeleriyle de bir araya geldiğinde; 

geleceğe dair kurdukları hayeller, oynadıkları oyunlar ve kutladıkları doğum 

günleriyle keyifli vakitler geçirmektedir.  Örneğin bağımsızlıkla birlikte Akdeniz’de 

güzel bir yolculuğun yapılacağı ve bu yolculukta herkesin olacağı kurulan güzel 

hayallerden bir tanesidir. Bazen de ortamda bolca kahkahaların olduğu kâğıt, domino 

ve lades gibi oyunlar oynanılmaktadır. Bu oyunların ödülü ise mütavazı bir pastadır. 

Ayrıca grubun motivasyonunu önemli ölçüde etkileyen bir başka etkinlik ise doğum 

günü kutlamalarıdır. Doğum günleri özellikle atlanılmamaktadır (Drif, 2017: 186-

187). Bu vesileyle hem olumsuz duyguların önüne geçilmekte hem de her doğum günü 

kutlaması sonraki doğum gününün olacağı duygusunu uyandırmaktadır. Hepsi için 

gözaltı ve tutuklamanın olmadığı bir gün; şanslı oldukları bir başka gün manasına 

gelmektedir. Tutuklamaların, ölümlerin olduğu ve üzdüğü zamanlara rağmen 

aralarındaki bağlar gittikçe güçlenmektedir. Bu durumlarda yazılı bir kural olmasa da 

olumsuz duyguların ortama hâkim olmasının önüne geçilmektedir. 

4.5.5. Zohra’nın Larbi Ben M'hidi ile Yüzleşmesi 

Zohra’nın, Si Mohamed ile gerçekleştirdiği bir görüşmede yukarıda bahsi 

geçen yazılı olmayan kural işlemektedir. Burada Zohra, Si Mohamed’ı oldukça üzgün 

görmektedir. Onu üzen şeyin yakalanan bir FLN üyesinin radyoda yankılanan sesinde 

örgüt alehine sözler sarf etmesi olduğunu düşünmektedir. Bunun üzerine alaycı bir 

tavırla radyoda konuşan adamı hiçkimsenin önemsemediğini belirterek ortamdaki 

olumsuz havayı dağıtmaya çalışmaktadır. Bu yaklaşımı; Si Mohamed’ın hiç 

beklenmedik itirafıyla karşılık bulmaktadır. Si Mohamed, kendisinin gerçekte liderleri 

Larbi Ben M'hidi ve radyodaki sesin de yardımcısı Ben Alla El Hadj olduğunu 

belirtmektedir. Zohra, liderinin itirafıyla birlikte durumu anlamamazlığa vurup aynı 

tavrı sürdürmeye çalışsa da çabasının yetersiz ve anlamsız kaldığı anlardan birini 

yaşamaktadır. Larbi Ben M'hidi, Zohra’ya ciddi sorunlar olduğu için kendisini buraya 

çağırdığını söylemektedir. Ondan birkaç mektubu yazmasını istemektedir. 

Yazışmalarla ilgili işler bitince Larbi Ben M'hidi ona; Ben Alla El Hadj'in 



231 

yakalanmasıyla V. Wilaya'nın darbe yediğini dile getirmektedir. Bu nedenle Oran’a 

gitmesi gerektiğini belirterek Tiaret ve Oran arasında gidip gelen babasının kendisine 

yardımcı olup olamayacağını sormaktadır. Zohra, hiç şüpheye düşmeden babasının 

kendisini Oran’a götürebileceğini net bir dille ifade etmektedir. Zohra, oluşan olumlu 

havadan destek alarak konuyla ilgili ihtimal çözümlerin, risklerin ve engellerin neler 

olabileceği noktasında fikirlerini Larbi Ben M'hidi ile paylaşmaktadır. Ona, tüm 

yolculuklarda yapılan kimlik kontrolunden Vialar’daki geleneksel kıyafeti giyerek 

kendini kamufle etmeyi önermektedir. Bu önerisine, Larbi Ben M'hidi tepkisel ve 

önyargılı yaklaşmaktadır. Liderlerinin tepkisi onu şaşırtmakta ve hüsrana 

uğratmaktadır (Drif, 2017: 188-190). Zohra; 1 Kasım 1954’teki eylemi başlatan 

grubun içinde olan kendisi de dâhil hepsini birer kahraman olarak gördüğünü ve 

kendilerine duyduğu saygıyı, güveni başka kimseye karşı duymadığını söylemektedir. 

Bu bağlılık duygusuna ve saygısına karşın mevcut konuyla ilgili kendisiyle aynı 

fikirde olmadığını belirtmektedir. Zohra, konuyla ilgili liderlerine uzun bir açıklama 

yapma gereği duymaktadır. Açıklamasında; ülkelerinin bağımsızlığı talebiyle içinde 

yoğruldukları tüm tabuları yıkmak zorunda kaldıklarını söylemektedir. Bu amaç 

uğruna ailelerden uzakta ve silahlı erkek kardeşlerle birlikte yaşamak zorunda kalarak 

önyargıların önüne geçtiklerini belirtmektedir. Bu kararlarından dolayı toplum 

tarafından mahkûm edilmeyi bile göze aldıklarını vurgulamaktadır. Çünkü 

sömürgeciliğe karşı olmalarının ve ülkeyi bağımsızlığa kavuşturma isteğinin tüm bu 

tabuların ve önyargıların çok üstünde olduğunu sözlerine eklemektedir 

(Weltman&Aron, 2015: 216). Zohra’nın liderlerine sarf ettiği sözlerde olduğu gibi 

kadınlar; toplumun kırmızı çizgilerine, kendilerine atfedilen toplumsal cinsiyet 

normalarına rağmen bağımsızlık mücadelesindeki duruşları, varlıklıkları toplum 

nezdinde kabul görmektedir. Kadınların ülkelenin bağımsızlığında etkin rol alma 

kararlılığı yerel halk tarafından olumlu karşılanmaktadır. Ülkenin bağımsızlığı için 

tabuları çiğnemek zorunda olan kadınlar, kınanmamakta ve reddilmemektedir. Haklı 

davada halk onları takdir ederek yanlarında olmayı seçmektedir (Fantasia&Hirsch, 

2004: 152). Zohra’nın; liderleriyle ulusal bağımsızlık mücadelesi ve kadının toplumsal 

cinsiyet rolleri arasındaki ilişkiyi sorgulayıcı nitelikteki tartışmanın devamındaki 

ifadeler ve bazı somut çarpıcı örnekler de kadının tüm önyargıların üstünde bir 

anlayışla bağımsızlık mücadelesindeki varlığının toplum tarafından onaylandığını 

açıkça ortaya koymaktadır. Zohra, tüm toplumsal önyargı ve tabuların aksine halkın 



232 

kendilerini desteklediğini, koruduğunu ve onlarla gururlandığını söylemektedir. Larbi 

Ben M'hidi’ye: 

Kanıt mı istiyorsun? Tam şu anda sen ve ben bu odada, diğerleri gibi 

muhafazakâr bir ailenin evinde memnuniyetle karşılanıyor, korunuyor, saygı 

duyuluyoruz. Ama bu kararı aileye aldırtan tabuların üzerinde yer alan devrim 

duygusudur, demektedir. Bu tartışma sırasında en sevdiği şair olan René 

Char'dan dizelerin dilinden dökülmesine engel olamamaktadır. Bunun üzerine 

lideri, Hala çok okuyor musun, Bunun için zamanı nereden buluyorsun? diye 

sormaktadır. Zohra, Biliyorsunuz tabulara karşı savaşmak kaygı ve 

uykusuzluğa yol açar. Akıl sağlığımı korumak için bir tür terapi olarak manyak 

gibi okuyorum. Bazıları endişeyle midelerini besleyerek savaşıyor, ben bunu 

zihnimi besleyerek yapıyorum (Drif, 2017: 191-192).  

Aralarında geçen dilaloğun ardından Ben M'hidi, kendisi dışarı 

çıkamadığından ondan bir kitap istemektedir. Zohra, Milli Kütüphane'den ona anayasa 

hukuku, devlet kurumları ve seçim sistemleri hakkında yazılmış bir kitabı seçmektedir. 

Ancak Ben M'hidi, kendisini yoğun ve stresli koşullardan alıkoyan dinlendirici bir 

kitap istediğinden Zohra’nın kendisi için seçtiği Dostoyevski kitabını almaktadır (Drif, 

2017: 192-193). Oysaki Zohra, kütüphaneden seçtiği kitapla gelecekteki bağımsız 

ülkelerine liderlik yapması için şimdiden hazırlık yapması gerektiğini düşünmektedir. 

4.5.6. Zohra’nın Madalya Alması 

Zohra Casbah’a ilk geldiğinde, burası örgüt üyelerinin barınmasını ve 

gizlenmesini sağlayan güvenli bir yerdir. Zamanla sömürge güçlerinin yoğun baskısı 

ve ablukası altında kalarak korkunun, şiddetin hâkim olduğu bir yere dönüşmektedir 

(Mortimer, 2018: 168). Bu koşullar örgütteki birçok kaybı da beraberinde 

getirmektedir. 1956’da artan baskılarla birlikte örgütteki kayıplar gittikçe artmaktadır. 

Bunlardan biri de 24 Aralık 1956 akşamınında Casbah’da Louni Arezki'nin 63 

yakalanmasıdır.  

Aralık ayında gerçekleşen bir diğer kayıp ise genç bir eylemcinin 

öldürülmesidir. 26 Aralık sabahı genç eylemci görevini gerçekleştirdikten hemen 

sonra yakındaki bir devriye aracı tarafından takip edilerek öldürülmektedir. Bu kayıp 

Zohra’yı çok etkilemektedir. Ona göre kendileri gibi daha deneyimli kişiler tarafından 

eylem gerçekleştirilseydi sonuç farklı olabilirdi. Kendisiyle aynı fikirde olan Djamila 

ile birlikte düşüncelerini liderleri El Kho’ya iletmek istemektedir. Bu sebeple El Kho 

 
63 Louni, Cezayir'de sömürge ordusuna saldırmaya çalışırken yaralı şekilde yakalanmaktadır.  

Gözaltındayken maruz kaldığı korkunç işkenceler ile yaşamını yitirmektedir (Drif, 2017: 194-195). 



233 

ile gerçekleştirdikleri görüşmede; konuyla ilgili düşüncelerini paylaşamadan gencin 

yazdığı mektuptan haberdar olmaktadırlar. El Kho’ya mektubunda; “Bugün ölümü 

tadabileceğini ancak onurları için buna razı olduğunu..” (Drif, 2017: 194-196) 

yazmaktadır. El Kho'nun elindeki mektubun sonunda ise ona kendisine bu ayrıcalığı 

verdiği için teşekkür etmektedir. Zohra ve Djamila bu mektuptan sonra gözyaşlarını 

tutamayıp ağlamaktadır. 

 
 

Resim 4.12. Soldaki Djamila Bouhired, sağdaki ise Zohra Drif 

 

(Drif, 2017: 100) 

 

Genç adamın ölümü ve kendisinden geriye kalan mektupta yazılanlar; 1956’nın 

sonunda Zohra ve Djamila’nın üzerinde kafa yordukları bir projeyi hayata 

geçirmelerinde tetikleyici olmaktadır. Makiye gitme hazırlığı içinde olan Zohra ve 

Djamila ALN’nin makide sağlık personelinin eksikliğinin farkında olduğundan acil 

müdahale gerektiren bazı konularda kendilerini geliştirmek için Mustapha Pacha 

Hastanesinde eğitim almaya başlamaktadır. Aralık ayının son günlerinde hastanenin 

çok dikkat çekmeyen bir biriminde eğitimlere katılmaktadırlar. Doktorun, evde 

bakmaları için verdiği karta yer alan bilgileri hemen ezberlemektedirler. İlk gün 

turnike nasıl yapılır vb. bazı uygulamalar gösterilmektedir. Hastaneye ikinci 

gelişlerinde ise doktor onlardan hastaneye yeni getirilen ve ciddi yanıkları olan bir 

vaka üzerinde öğrendiklerini uygulamalarını istemektedir. Zohra, doktorun bu talebine 

karşın hastaya bakmakta ve dengesini korumakta zorlanmaktadır. Bunun üzerine 



234 

doktor, hastaya ine yaparak acılarını dindirebileceğini telkin ederek onu 

yönlendirmektedir. Doktorun yönlendirmelerine teredütlü ve çekingen yaklaşan 

Zohra, bu eğitimle birlikte hemşirelik mesleğini yapamayacağını test etmiş olmaktadır. 

Örgütteki diğer arkadaşlarının bu girişimlerinden haberi olmadığından eve 

dönüklerinde kartlarını saklamaktadırlar. Örgütün disiplin kurallarının ihlalini 

oluşturan bu durum, 2 Şubat 1957’de neredeyse dramatik sonuçlara neden olacaktır.   

Zorlu fiziki ve psikolojik koşulların arasında Zohra’yı mutlu eden bir gelişme 

olmaktadır. Zohra’ya liderleri tarafından bir paket verilmektedir. Coordinationand and 

Execution Committee’nin (CCE)64  kendisine gönderdiği küçük bir paket, El Kho 

tarafından kendisine takdim edilmektedir. Paketin içinde, ülkenin bağımsızlığı için 

gösterdiği mücadele örneğine karşılık kendisine verilmek istenen bir madalya vardır. 

Bu madalya, Ulusal Kurtuluş Ordusu'nun ilk onur madalyalarındandır.65 Bu ulusal 

amblemler dikddörtgen şeklinde ve bir madalya için oldukça büyük bir boyuttadır. Si 

Mohamed, Zohra’ya madalyasını taktığında kendini cennette gibi hissetmekte ve 

gözyaşlarını tutarak beceriksizce gülmektedir. Bu madalyaları aldıkları için hepsi 

kendisini ayrıcalıklı ve mutlu hissetmektedir. Zohra için bu madalya hayatının en 

kıymetli mücevheridir. Madalyalar, bağımsızlıktan sonra geri alınması koşuluyla 

saklanması için Alilou'ya emanet edilmektedir. Ancak Alilou’nun akıbetiyle birlikte 

madalyalar geri alınamamaktadır. 66  Epey zaman sonra madalyaların bir duvara 

gömüldüğü bilgisine ulaşılmaktadır (Drif, 2017: 196- 98). En nihayetinde bu konuyla 

ilgili detayları sadece Alilou'yu bilmektedir. Zohra, geri alamadıkları bu madalyaları; 

halkının acılarının, onurlarının ve özgürlüklerinin birer temsili olarak görmektedir. 

 
64Coordinationand and Execution Committee (CCE), FLN’nin Koordinasyon ve Yürütme Komitesi’dir. 

Yürütücüleri; Ben M'hidi'nin yanı sıra Ramdane Abane, Benyoucef Benkhedda, Krim Belkacem ve 

Sâad Dahlab gibi bağımsızlık savaşçılarından oluşmaktadır  (Drif, 2017: 199).  
65 Bu ilk onur madalyalarını Zohra ile birlikte Samia Lakhdari, Djamila Bouhired ve Hassiba Ben Bouali 

almaktadır  (Drif, 2017: 197 ). 
66  Baskının, şiddettin giderek artması örgütün de kendi içinde bazı kararlar ve önlemlar almasını 

gerektirmektedir. Bu doğrultuda Nisan 1957’de sömürge yönetiminin yakalayıp gözaltında tuttuğu 

ardından bıraktığı Alilou' yu, El Kho örgütteki faaliyelerinden uzaklaştırmaktadır.  El Kho'nun irtibat 

subayı olan Alilou, bu karardan dolayı oldukça üzgündür.  Bütün çabasına değin olumlu bir sonuç 

alamamaktadır. 24 Temmuz’da ise tutuklanarak çok kötü işkencelere maruz kalmaktadır. Gördüğü 

işkencelerden sonra sömürge yönetiminin iftiraf eden FLN üyelerine giydirdiği mavi tulum üzerindedir. 

Onun hain olduğuna inanmayan Zohra’ya göre son haliyle Casbah sokaklarında çok kötü bir 

durumdadır. Zohra’nın, Alilou ile ilgili düşüncelerinin ayrıntısı için sayfa 269’a bakılabilir (Drif,  2017: 

257). 



235 

4.6. Casbah’da Savaş 

4.6.1. Bouhiredlere İlk Baskın 

1956’daki savaş koşulları 1957 yılında da artan şiddetiyle devam etmektedir. 

Bu yıl Cezayir ve özellikle Casbah ciddi bir abluka altındadır. Casbah’da yedi ile on 

kişilik devriyeler sürekli hareket halinde ve askerler tek sıra şeklinde 

mevzilenmektedir. Askeri bir saldırı hazırlığı içinde olan sömürge gücü; binlerce 

paraşütçüsü, polisi, muhbiri ve işkencecisi ile Casbah’da aramalar ve baskınlar 

gerçekleştirmektedir (Pontecorvo, 1966). 

Casbah’daki atmosfer, 8 Ocak 1957'de Bouhiredlere yapılan baskınla 

sonuçlanmaktadır. Yaşanan baskında; Si Mourad, Dahmane, Ghani, El Kho, Ali ve 

Hassiba kaçmayı başarmaktadır.67 Zohra ve Djamila arananlar listesinde olmadığından 

evde kalmaktadır (Reid, 207: 466). İkisi de paraşütçülerin aradıkları FLN üyeleri 

arasında olmasalar da çatı katında bulunan bomba laboratuvarının öğrenilme olasığı 

onları oldukça tedirgin etmektedir. 5 Impasse de la Granada'da yaşayan sakinlerin 

hepsinin hayatı risk altındadır. Tüm bunların farkında olan Zohra ve Djamila bir 

çözüm yolu bulma arayışındadır. Bu konuda akıllarına gelen en parlak fikir; eve bahar 

temizliği yapılıyor havası vermek olmaktadır. Böylelikle her taraf silinip süpürülmekte 

ve özellikle giden örgüt üyelerinin odalarındaki izlerin yok olması için ayrıntılı 

temizlik yapılmaktadır. Evde gerekli hazırlıklar yapıldıktan sonra her şeyin olağan 

akışında olduğu hissi uyandırması açısından radyoda klasik müzik açılmaktadır (Drif, 

2017: 204). Paraşütçüler, baskın yaptıklarında her şeyin yerli yerinde olduğu düzenli 

ve huzurlu bir evde kulaklara ilişen bir klasik müzik sesi vardır. Sömürge ordusu 

onların olduğu kata geldiğinde Zohra ve Djamila’nın düşündüğü oyalama taktikleri ev 

ahalisinin de desteğiyle uygulanmaya başlanmaktadır. Evin çehresinde oluşturulan 

olumlu izlenimle yapılan hoş karşılamanın hemen ardından onlara kahvenin yanında 

çeşitli ikramlar yapılmaktadır (Reid, 207: 466). Eşliğinde ise ortamı neşelendiren, 

dikkati dağıtan sohbetler yapılmaktadır. Evde yapılan aramalarda da kendilerine eşlik 

edilmekte ve böylece oluşabilecek herhangi bir şüphenin de önüne geçilmiş 

olunmaktadır (Drif, 2017: 207). Evdeki ortamdan oldukça memnun ve şaşkın olan 

 
67 Si Mourad, Dahmane, Ghani, El Kho, Ali Cezayir’in ulusal bağımsızlık savaşında liderlik yapan ve 

önde gelen isimleridir. Zohra, bağımsızlık mücadelesini yürüttüğü süre boyunca bu kişilerle birlikte 

hareket etmekte ve faaliyet yürütmektedir. 



236 

paraşütçüler için taktikler nihayetinde işe yaramakta ve çatıya çıkmaya gerek 

duymadan evden ayrılmaktadır (Mortimer, 2018: 168). Zorlu ve stresli bir çabanın 

sonunda evdekiler herhangi bir zarar görmeden baskını atlatmaktadır. Ancak bu baskın 

son olmadığı gibi sonraki baskınlar da bu kadar kolay olmayacaktır. 

Baskınlar; Zohra ve gruptakilerin sürekli yer değiştirmesini zorunlu 

kılmaktadır. Buldukları güvenli evlerde iki günden fazla kalmamaktadırlar 

(Cixous&Prenowitz, 2003: 89). Bu durum onun teslim etmekle yükümlü olduğu 

paketleri, gerekli yerlere ulaştırmasını zorlaştırmaktadır. Zohra, Casbah’ı iyi 

bilmediğinden adresleri bulmada Djamila ve Petit Omar genelde ona rehberlik 

etmektedir. O da elinde bir sepet yiyecekle biraz geride yürüyerek onları takip 

etmektedir. Tehlike anında yol göstericisinin işaretiyle caddeye bakan bir eve 

sığınması ve risk almamak adına derhal çatıya çıkması ondan istenmektedir (Drif, 

2017: 203).  

4.6.2. FLN’nin Grev Kararı 

Yaşanan ev baskınları, örgüt üyelerinin sürekli yer değişimi, artan şiddet ve 

zorlu koşullar; FLN’nin ulusal ve uluslararası kamuoyunda ses getirecek daha radikal 

kararlar almasına yol açmaktadır. Örgütün, 1957’de aldığı grev kararı da bunlardan 

biridir (Rholetter, 2011: 426). Grev fikrini ortaya atan, örgütün önde gelen 

liderlerinden Larbi Ben M'hidi’dir. Grevin yaratacağı yankıyla ulusal bağımsızlık 

mücadelelerinin uluslararası kamuoyunun ve BM’lerin dikkatini çekeceği düşüncesi 

hâkimdir (Cixous&Prenowitz, 2003: 89). FLN grev kararı ile ülkenin 

bağımsızlığından ve özgürlüğünden yana olduğunu, halkın kendilerini desteklediğini 

ortaya koymayı amaçlamaktadır. Aynı zamanda sömürge yönetiminin Cezayir’de 

yaşananları bir iç savaş olarak nitelendirmesini çürütmek istemektedir. Böylelikle 

FLN/ALN’nin halktan kopuk bir haydut ve kanun kaçağı grubu olmadığı; ulusal ve 

uluslararası kamuoyuna kanıtlanmış olunacaktır. Bu beklentiler ve amaçlar 

doğrultusunda grev hazırlıkları yapılmaya başlanmaktadır (Pontecorvo, 1966). Zohra 

ve diğer FLN üyeleri işçi sandikalarının ve meslek localarının organizasyonuyla 

ilgilenmektedir. El Kho, Djamila, Zohra; grevin Casbah sakinlerine özellikle de 

kadınlara ve çocuklara etkisi üzerinde durmaktadır. Zohra; El Kho, Ali, Djamila ile 

birlikte şarkı ve tiyatro dünyasından bazı ünlü kadın sanatçılarla gerçekleştirilen 

toplantıya başkanlık etmektedir. Kadın sanatçılara; diğer kadınlara ulaşmaları ve 



237 

onlara süreci açıklamaları sorumluluğu verilmektedir. Grev komiteleri 

oluşturulmaktadır (Drif, 2017: 212). Ailelerin sekiz günlük gıda stoğu yapmaları 

istenmektedir. Bunu yapacak maddi olanağı olmayan ailelerin belirlenmesi ve bunlara 

FLN’nin gerekli desteği vermesi kararlaştırılmaktadır.  

Grevle ilgili hazırlıklar tamamlandıktan sonra; CCE bildirileriyle 28 Ocak 

1957 Pazartesi gece yarısından itibaren başlayacak sekiz günlük genel greve, halkın 

katılması çağrısında bulunmaktadır (Pontecorvo, 1966). FLN’nin, halkı açık bir 

şekilde greve katılma çağrısı yaptığı broşürde; 

Sömürge rejiminin ortadan kaldırılması; Cezayir vatanının kurtuluşu; 

demokratik ve sosyal bir Cezayir Cumhuriyetinin kurulması için; 28 Ocak 

1957'de gece yarısından itibaren başlayacak olan sekiz günlük genel greve 

doğru ilerleyin! Yaşasın özgür ve bağımsız Cezayir (Drif, 2017: 213) ifadeleri 

yer almaktadır.  

Grev, halk tarafından beklenen desteği görmektedir. Üstelik grev yereldeki 

etkisiyle sınırlı kalmayıp amaçlandığı üzere uluslararası kamuoyunun ve BM’nin de 

dikkatini çekecek ölçüde bir etki alanına ulaşmaktadır (Cixous&Prenowitz, 2003: 89). 

Grev’in, FLN’nin arzu ettiği gibi ilerlemesi sömürge rejimini oldukça rahatsız 

etmektedir. Casbah’da düzenli olarak aramalar gerçekleştirilmekte ve sivil nufüs,  

FLN’ye bağlı oldukları düşünülen kişiler için uygulamalar gittikçe sertleşmektedir 

(Mortimer, 2018: 168). 

Fransız ordusu; grevi kırmak için insanları dışarı çıkmaya ve iş yerlerini 

açmaya zorlamaktadır. Kendilerine karşı koyanlara şiddetle karşılık verilmekte ve iş 

yerleri dağıtılmaktadır. Casbah sakinleri; sömürge gücünün dayattığı zorlu koşullara, 

baskıya, şiddete evlerinde sessizce kalarak greve verdikleri destekle cevap 

vermektedir (Pontecorvo, 1966). Greve zarar vereceğini düşünmediklerinden sadece 

bazı zaruri ihtiyaçları karşılamak için dışarı çıkmaktadırlar. Zohra ve Djamila grevin 

dördüncü günün sabahında ellerinde sütlerle yaklaşan birkaç adamı görünce durumun 

farkına varmaktadır. İkisi de onların çocukları için süt almaya giden ve ayrıca 

ailelerinin geçimi için süt satanlar olduklarını anlamaktadır. Bunlar gayet makul 

sebepler olsalar da grev sürecini tehlikeye atan hamleler olduğundan bu konunun 

annelerle konuşulmasına karar verilmektedir. Babalar çocukları için süt almaya 

çıkıyorsa burada annenin baskısının olduğundan hem fikirlerdir. Zaman kaybetmeden 

kadınlarla çatıda toplantılar düzenlenilmektedir (Reid, 207: 466). Bu toplantılar 



238 

paraşütçülerin dikkatini çekmeye başlayınca Casbah sakini kadınlar onları 

korumaktadır. Zohra, o gün kadınlarla yaşamış olduğu kardeşliği, daynışmayı, 

hissettiği duyguları ve FLN’ye olan bağlılıklarını zaman zaman kendisine hatırlattığını 

söylemektedir (Drif, 2017: 217). Kadınların bu tutumlarında gözlendiği gibi grev, 

FLN’nin halkın iradesi olduğuna dair kanaati güçlü bir şekilde ortaya koymuş 

olmaktadır. Varılan sonuç itibariyle örgütün; halk üzerinde hegemonik bir güç 

olmadığı aksine halkın güçlü bir ifadesi olduğu görülmektedir (Moussa, 2017: 483). 

Dolayısıyla halk nezdinde önemli bir desteğe sahip olan FLN, 1956 ve 1957 yılları 

arasında %50’den %95 kadar yükselen bir destek almaktadır (Krause,  2017: 122). 

Oranlarda görülen belirgin artış; halkın ve FLN’nin zamanla içe içe geçmiş olduğunu, 

halkın FLN’de, FLN’nin halkta geçerli bir temsiliyete sahip olduğunun kayda değer 

bir ispatıdır. Sömürge güçlerinin artan baskısı, şiddeti ve halkı kötü yaşam koşullarına 

mahkümiyeti; FLN’yi ve halkı ülkenin bağımsızlığı, halkın özgürlüğü gibi ortak 

talepler etrafında buluşturmaktadır.  

4.6.3. Evde Halka Açık İşkence: “İşkence Çanları Çalarken” 

Grevde kadınların göstermiş olduğu dayanışma; Zohra ve Djamila’yı 

paraşütçülerden kurtarmıştır. Fakat 8 Ocak 1957 baskınından sonra eve yapılan ikinci 

baskınla bazı kötülüklere şahitlik etmelerine engel olamamıştır. Grevin; FLN lehine 

sonuçlanması savaşın taraflarından olan sömürge gücünü oldukça köşeye 

sıkıştırmaktadır. Kadınların, halkın FLN’ye ve yürüttükleri bağımsızlık mücadelesine 

olan desteği sömürge gücünün askeri politikalarının daha da insanlık dışı 

uygulamalara dönüşmesine neden olmaktadır.  

Koşulların gittikçe ağırlaşmasıyla saat on bir gibi ikişer kişi şeklinde nöbetler 

tutulmaktadır. 2 Şubatta da paketlenen bazı şeyler yağmur sularının toplandığı yerlerde 

saklanılmaktadır. İlerleyen saatlerde gece saat ikide ise ikinci baskın 

gerçekleşmektedir (Drif, 2017: 217). Baskında evde bulunan ve arananlar listesinde 

yer alan; Si Mourad, Hassiba, Ghani, Dahmane, Ali ve El Kho sırayla sığınağa geçerek 

paraşütçülerden kıl payı kurtulmaktadır (Mortimer, 2018: 168). Zohra ve Djamila ise 

odalarında tetikte beklemektedir. Kısa bir süre sonra da terasta bulunan paraşütçüler 

gürültülü bir şekilde eve girmekte ve herkesin verandaya geçmesini istemektedir. 

Yetişkin erkekler buz gibi havada elleri arkadan bağlı bir şekilde dışarda tutulmaktadır  

(Pontecorvo, 1966). 



239 

Paraşütçülerin geliş şekli ve tepkileri yaşanacak olumsuz şeylerin emarelerini 

çoktan vermektedir. Zohra ve Djamila ikinci katta sığınakta bulunanları durumdan 

haberdar etmek için kadınların paraşütçülerden çocuklarını almayı talep etmelerini 

istemektedir. Bunun üzerine anneler, rahatsız edici bir gürültüyle çocuklarını alma 

taleplerini paraşütçülere duyurmaktadır. Oluşan gürültülü ortamı ortadan kaldırmak 

adına annelerin bu talepleri olumlu karşılanmaktadır. Onlar, çocuklarını almaya 

gittiklerinde Zohra ve Djamila da çocukları alma bahanesiyle yukarı çıkmaktadır. Bu 

sırada yüksek sesle Arapça konuşarak olup bitenleri sığınaktakilere iletmeye 

çalışmaktadırlar. Aşağı inerken de hemşirelik eğitimi sırasında doktorun verdiği 

kartları gizlice yanlarına almaktadırlar. Diğer kadınların yanına indiklerinde ise küçük 

parçalara ayrılan kartlar kadınlar tarafından yutularak ortadan kaldırılmaktadır (Drif, 

2017: 219). Kadınların çocuklarını alıp aşağı inmesiyle evdeki arama işlemini 

tamamlayan paraşütçüler, erkekleri konuşturmak için işkenceye almaktadır (Mortimer, 

2018: 168). Böylelikle Zohra ve diğerleri ilk defa insanların kendi evlerinde ve halka 

açık bir şekilde işkenceye maruz kaldıklarına şahit olmaktadır.  

 
 

Resim 4.13 Battle of Algeria” filminde evde işkencenin yapıldığını anlatan bir sahne  

 

(Pontecorvo, 1966) 

 

Yapılan işkenceyi duymamak adına çığlık atan Zohra, artık öfkesini içinde 

tutmayarak onlara suikastçiler, Naziler ve suçlular deyerek haykırmaktadır.  

Onların; eşitlik, özgürlük ve kardeşlik ilkelerini sömürülen halkların cesedi 

üzerine nasıl inşa ettiklerini anlatmaktadır. Ona göre susmak; ölümü sessizce 

kabullenmek anlamına gelmektedir (Drif, 2017: 220). 



240 

Zohra, tüm tepkisine ve çabasına rağmen işkence seslerini duymayı 

engelleyememekte ve bu sesler zihninde silinmeyecek şekilde yıllarca yer 

edinmektedir. İhtimal vermediği bu işkencenin bıraktığı etkiyi yıllarca 

unutamayacaktır (Mortimer, 2022: 11). Gece uykularından çığlıklar atarak uyanması 

2 Şubat 1957’den kalan acı hatıranın kötü bir mirasıdır. 

İşkenceler devam ederken parşütçüler evin üst katında yaşayanlardan birinin 

yanlarına gelmesini istemektedir. Bunun nedeni; lades oynanırken Si Mohamed'in el 

yazısıyla yazdığı bir borç senedidir.68 Bağımsızlıktan sonra ödemek için hazırlanan 

borç senedinde, Zohra’nın da ismi vardır. Djamila, yukarı gidip Si Mohamed'in el 

yazısıyla ilgili durumu çözmeye çalışırken Zohra ve diğerleri işkence görenlerin 

konuşmaması için dua etmektedir. Bu süreçte onları telaşlandıran bir olay da 

Djamila’nın sekiz yaşındaki kardeşi El Hadi ve kaldıkları apartmanın zemin katında 

kalan komşularının on yaşındaki oğlu Mohamed Amor’u paraşütçülerin kuyuya 

indirmeye çalışmasıdır. Zohra ve Djamila çocukların aşağıdan hiçbir şey 

getirmemelerini, kadınları yine örgütleyerek başarmaktadır. Kadınlardan, yine 

gürültülü bir şekilde çocuklarını kuyuya inmeden görmeyi talep etmeleri 

istenmektedir. Çıkardıkları gürültüyle paraşütçüleri bezdiren kadınlar, bu sefer de 

taleplerinin olumlu karşılık bulmasını sağlamaktadır. Çocuklarını görüp sarılan 

kadınlar, paraşütçülere çaktırmadan kulaklarına eğilerek belli belirsiz bir tonda Arapça 

aşağıdan hiçbir şey getirmemelerini tembihlemektedir. Böylelikle bu badireyi de 

sorunsuz bir şekilde atlatmaktadırlar.  

Erkek ve çocuklardan sonra sıranın kadınlara geldiğini düşünen Zohra ve 

Djamila bu konuda olası tüm kötülüklere karşı kadınları hazırlamakta ve hiçbir 

koşulda bilgi vermemeleri konusunda onları uyarmaktadır. Ancak beklenen olmadı, 

gece ikiden beri devam eden kötü anlar sabah saat yedide son bulmaktadır. Geriye 

enkaz halinde evler ve insanlar kalmaktadır. Üstelik evlere geçildiğinde; paralarına ve 

değerli eşyalarına da el konulduğu anlaşılmaktadır (Drif, 2017: 222-226).  

 
68 Si Mohamed’in elinde hediye edilen bir kalem, tırnak makası ve saat dışında hiçbir şey olmadığından 

borcunu bağımsızlık sonrası ödemek için bir borç senedi hazırlamaktadır. Ayrıca kendisine hediye 

verenlerin ikisinin öldüğünü ve bunların Mourad Didouche, Youcef  Zighout olduğunu ifade etmektedir. 

Bu hediyeleri verenlerden bir diğeri olan Rabah Bitat’ın ise hapiste olduğunu belirtmektedir (Drif, 2017: 

222). Rabah Bitat ayrıca Cezayir’in bağımsızlık mücadelesi sonrasında Zohra Drif’in evlendiği kişidir. 



241 

Yaşanan işkence gecesinden sonra evin güvenirliğinden şüphe edildiğinden 

kuyudaki eşyalar alınmakta ve iki ayrı grup şeklinde başka güvenli evlere 

geçilmektedir. Güvenlik nedeniyle ev değiştirme sıklığı artmaktadır (Mortimer, 2018: 

168). El Kho’nun ve Ali’nin evden ayrılışı; Zohra, Djamila ve Hasssiba için duygusal 

anların yaşanmasına neden olmaktadır. Onlar gittikten sonra Zohra; diğerlerine yardım 

ederek paraşütçülerin evde bıraktığı dağınıklık, kir temizlenmektedir. Bu temizlik aynı 

zamanda paraçütçülerin evde bıraktığı tüm izleri silmeye ve olumsuz atmosferi 

dağıtmaya dönüktür. Zohra; yaşam, haysiyet, özgürlük, sevgi duygularının terörden, 

ölümden daha güçlü olduğunu ispatlamak istercesine her tarafı temizlemeye, 

yıkamaya, her şeyi geri yerine koymaya çalışmaktadır. Paraşütçülerin tüm izlerini 

sildiğini düşünürken günün sonunda beklenmedik bir gelişme yaşanmaktadır. 

Djamila’nın amcası Mustafa, Zohra’ya makiye gideceğini paylaşmakta ve ondan 

Djamila’ya göz kulak olmasını istemektedir (Drif, 2017: 227-228). Djamila’nın 

amcası; onu hem ailenin bir kadın üyesi hem de grubun lideri olarak gördüğünden 

böyle bir paylaşımda bulunmaktadır. 

4.7. Zohra’nın Acı Kayıpları 

1957 yılının şubat ayının ortalarında Alilou, Si Mourad, Djamila, Hassiba ve 

Zohra’nın sadece bildiği güvenli bir evde liderleri El Kho ile yaşanan şiddet ve 

baskılarla ilgili bir değerlendirme toplantısı yapılmaktadır (Drif, 2017: 236). Herkes 

tam da kendisini zorlayan bu yeni koşullara ayak uydurmaya çalışırken 23 Şubatta Ben 

M'hidi’nin yakalandığı yönündeki sarsıcı haber alınmaktadır (Cixous&Prenowitz, 

2003: 90). Zohra, habere itibar etmek istemese de gazetedeki fotoğraf Ben 

M'hidi’nindir. Fotograftaki tavır  ve duruşta mücadelenin başarıyla sonuçlanacağına 

inanan bir liderin yaklaşımı vardır (Pontecorvo, 1966).                            



242 

 
 

Resim 4.14. Ben M'hidi 

 

(Drif, 2017: 234) 

 

Zohra, Ben M'hidi’nin elindeki son araç olan düşmanın patlayan flaşlarını 

kullanarak kendilerine son bir mesaj iletmeye çalıştığını fark etmektedir. Son mesajını, 

gözlerindeki umut ışığını, belli belirsiz gülümsemeyle dingin bir güven duygusu ile 

iletmektedir. Zohra, aşina olduğu Ben M'hidi’nin bu bakışına odaklanarak 

ağlamaktadır (Drif, 2017: 233). Tüm gazetelerdeki kelepçeli fakat güçlü ve kararlı 

havası olan fotografı ise hiçbir gücün halkın özgür olma isteğine engel olamayacağını 

dile getirmektedir. Zohra, bir süre haberin etkisinde kalsa da Fransız sömürge gücü 

eğer onu öldürmek isteseydi gazetelere böyle bir fotograf vermeyeceğini düşünerek 

olumsuz şeylerin olmayacağına kendini inandırmaktadır. 

Fransız basını, örgütün üst düzey liderlerinden biri olan Ben M'hidi’nin 69 

yakalanışını bir propaganda aracı olarak kullanmaktadır. Bu yöntemle halkın 

nazarında FLN değersizleştirilmek ve sömürge ordusunun güçlü olduğu imajı 

yaratılmak istenmektedir. Gazeteler onunla ilgili haberleri vermeye devam ederken 

kısa süre sonra sanki o hiç yokmuş gibi bir suskunluğa bürünmektedir. Örgütün, Ben 

M'hidi’nin nerede ve ne koşulda olduğuyla ilgili herhangi bir bilgiye ulaşma çabası 

 
69 Ben M'Hidi, 1 Kasım 1954’de Cezayir’in bağımsızlığı için ilk meşaleyi yakan grubun içinde yer 

almaktadır. Bu açıdan örgütün önemli fikir yürütücüleri olan lider kadrosununda bulunmaktadur  

(Nickels, 2007:  343). 



243 

sonuçsuz kalmakta ve örgüt onundan hiçbir şekilde haber alamamaktadır. Bütün bu 

arayışlar, 6 Mart sabahı onun kendini gömleğiyle asarak öldürdüğü haberinin 

alınmasıyla son bulmaktadır (Pontecorvo, 1966). Bu habere, Zohra da dâhil hiç kimse 

itibar etmemektedir.70 

Zohra, örgütün üst düzey liderlerinden olan Ben M'hidi ile Casbah’da ülkenin 

bağımsızlığı için birlikte mücadele vermektedir. Liderleriyle aynı grupta yer almayı 

kendisi için bir ayrıcalık ve şans olarak görmektedir. Onun kaybını bağımsızlık sonrası 

için büyük bir eksiklik olarak değerlendirmektedir. Ben M'hidi’yi insanlığın sadece 

birkaç yüzyılda bir doğurduğu insanlardan biri olarak tanımlamamaktadır. 

Ben M'hidi ile ilgili alınan kahredici haberden sonra Djamila’nın amcasının 

ölüm haberi alınmaktadır. Zohra, tanınmayacak şekilde giyinerek Mustapha 

Bouhired’in cenazesine katılmaktadır. Onun birlikte hareket ettiği ve temas halinde 

olduğu kişiler savaşın olumsuz koşullarından birer birer etkilenmektedir. Bunlardan 

diğeri ise Zohra’nın mücadele boyunca aynı evi paylaştığı ve birçok paylaşımı olduğu 

Djamila’dır.  

Yapılması planlanan bir toplantının gerçekleşmesi söz konusu olmadan gelinen 

mekândan acil ayrılma kararının alınmasıyla birlikte takip eden süreçteki gelişmelerin 

neticesinde Djamila yakalanmaktadır. Olaylar şöyle gelişmektedir:  Zohra’nın da 

içinde olduğu grup, El Kho’nun isteği üzerine 8 Nisan 1957'de Ruedu Nil'de 

toplanmaktadır. Ancak güvenlik nedeniyle geldikleri bu yerden kısa zamanda 

ayrılmaktadırlar. Grup hareket halindeyken beklenmedik bir anda devriyeyle 

karşılaşmaktadır. Buradan çıkan ateş sonucu üzerinde bir iki silah, bazı klipslerle 

birlikte önemli belgeler bulunan Djamila yaralanmakta ve ardından yakalanmaktadır. 

Olayın şoku ve şaşkınlığı içinde olan Zohra, arkadaşlarının desteğiyle yola devam 

etmeye çalışsa da geçirdiği baygınlıkla duraksamaktadır. Baygınlık sonrası kendisine 

geldiğinde bilmediği bir yerdedir.  Ardından bir cami olduğunu anladığı bu yere nasıl, 

ne şekilde geldiğini bilmemektedir.  Etrafında tesbih çeken, dua eden yedi yaşlı adam 

 
70Zohra ve arkadaşlarının Fransız yetkililerin liderleri Ben M'hidi ile ilgili intihar haberine inanmamakta 

haklı olduklarını gösteren bir itiraf yıllar sonra yapılmaktadır. Aradan geçen zamanla birlikte Fransız 

komutanlarından Paul Aussaress’un itirafıyla liderlerinin Fransız ordusu tarafından öldürüldüğü 

kesinlik kazanmaktadır (Evangelista, 2011: 64). Yacef Saâdi de 2004’te Liza Bear verdiği röportajda 

da düşüncelerini bu yönde açıklamaktadır. Ona göre Ben M'hidi' öldüren Fransız ordusu ölümüne intihar 

süsü vermektedir (Bear, 2004). 23 Şubat'ta yakalandıktan sonra sonunun ölüm olduğu bir sorgulama 

yaşamaktadır   (Cixous&Prenowitz, 2003: 90). 



244 

bulunmaktadır. Zohra, saatlerce kendisini koruyan bu adamlarla konuşmaya cesaret 

edemeden minnettarlığını gözleriyle ifade etmektedir. Kısa bir hafıza yoklamasından 

sonra gücünü toplayarak 14 Ruedu Nil'e giden yolu bulmaktadır. Zohra, hareket 

halindeyken hesapta olmayan durumlar yaşanırsa başlangıç noktasına dönün kuralına 

uyarak geri dönmektedir. Burada El Kho ve Hassiba'nın yakalanmadığına ikna olan 

Zohra’nın beklemediği ve inanmakta zorlanacağı tek ihtimal Djamila’nın yararlanıp 

tutuklanmasıdır. Ancak bir süre sonra soğukkanlı davranmaya çalışarak Djamila’yı ve 

Ali la Pointe'yi misafir eden aileyi uyarması gerektiği düşüncesiyle başını kapatarak 

dışarı çıkmaktadır. 

Zohra’yı; Djamila konusunda bir nebze rahatlatıran şey onun yakalanmasının 

ardından kaçırılmasıyla ilgili bir planın yapılmasıdır. Planın uygulanacağı gün çok 

heyecanlı olan Zohra, planın ayrıntılarını dikkate alarak Djamila’nın kaldıkları yere 

gelmesiyle ilgili çeşitli zamansal hesaplamalar yapmaktadır. Hiçbir hesaplamasının 

tutmamış olması ona, bir şeylerin yolunda gitmediği sinyalini vermektedir. Ortamda 

oluşan sessizlikten sonra gelen haber de nitekim olası kötü haberi getirmektedir. Bu 

haberden oldukça sarsılan Zohra, Hassibba ve Ali’nin desteğiyle kendine gelmektedir 

(Drif, 2017: 235-244). 

Zohra, yakındakilerinin yaşadığı kötü deneyimlerle sınanırken kaçınılmaz 

olarak ülkesinin bağımsızlığını, kendisi gibi savaşçıların görme ihtimalinin neredeyse 

sıfır olduğu düşüncesine kapılmaktadır. Yürüttükleri savaşta; sonlarının ölüm ya da 

hapis olacağının farkındadır. Zohra’yı en çok endişelendiren ölüm değil işkencedir 

(Mortimer, 2022: 11). Yaralı olsa da işkence ve tecavüzden kurtulamayacağını 

düşünmektedir. Sürecin kendileri için beklenen sonu değiştirmeyeceği fikrinden 

hareketle daha etkin bir mücadele adına makiye gitmeyi doğru bulmaktadır. Burada; 

silah, hemşire, sekreter gibi birçok lojistik malzemeye ve savaşçıya ihtiyaç 

duyulduğunu bilmektedir. Gruptakiler de makiye gitmeye olumlu bakmakta ve 

özellikle de uzun süreden beri gizlenmek zorunda olan Hassiba, bunu çok istemektedir. 

Zohra, Djamila yakalanmadan önce kendilerini makiye götürecek biriyle temas 

kurduğunu, Hassiba’ya hatırlatmaktadır. Eğer kendilerini hazır hissederlerse sahte 

evrakların hazırlanacağını belirtmektedir (Drif, 2017: 243). Zohra, bağımsızlık 

mücadelesindeki faaliyetlerini makiye geçerek daha da etkin kılmak istemektedir.  



245 

4.8. Djamila İçin Avukat Arayışı 

 Zohra, Djamila’nın kaçırılma planı beklendiği gibi sonuçlanmamasıyla 

birlikte kesinleşen tutukluluk hali için bir avukat ayarlamak istemektedir (Mortimer, 

2018: 167). FLN, üyelerinin savunmasını üstlenen Fransız barosuna bağlı avukatlarla 

iletişime geçmeye çalışan Zohra, onların Hotel Aletti'de kaldıkları bilgisine okuduğu 

gazetelerden sahiptir. Djamila’nın Mustafa amcasının eşi Oukhiti ile birlikte otele 

gitmektedir. Orada avukat Zavarro'u ile görüşmeyi planlamaktadır. Ancak sürpriz bir 

şekilde avukat Zavarro'nun otelden ayrıldığını öğrenmektedir. Onun yerine Zohra’nın 

ismine hiçbir yerde rastlamadığı avukat Vergès’in geldiği bilgisine ulaşmaktadır. Eve 

eli boş dönmek istemeyen Zohra, avukat Vergès ile görüşmeye sıcak bakmaktadır. 

Gerçekleşen görüşmede Zohra, avukata Djamila’nın nerede ve nasıl olduğunu 

bilmediklerini ancak sistematik bir şekilde işkenceye maruz kaldığından emin 

olduklarını söylemektedir. Bu görüşmenin sonunda Vergès, Djamila’nın savunmasını 

üstlenmektedir. Avukat, Zohra’dan Djamila’nın davası için gerekli belgeleri talep 

ettiği gibi paraşütçülerin Casbah’daki eylemleri ve uygulamaları hakkında da bilgi ve 

belgeye ulaşma isteğindedir. Avukat sömürge ordusunun; Casbah’da halkı maruz 

bıraktığı işkenceden ve baskıdan kamuoyunu haberdar ederek bu türden uygulamaları 

kınamayı ve toplumun dikkatine sunmayı planlamaktadır (Drif, 2017: 245-248). 

Güvenlik koşulları nedeniyle sürekli yer değiştirmek durumunda kalmaları 

Zohra’nın avukatın istediği belgeleri hazırlamasını güçleştirmektedir. Güvenli bir ev 

bulana kadar sürekli hareket hali ve bu sürecin uzaması Zohra için işleri 

zorlaştırmaktadır. Paraşütçülerin artan ablukası, baskısı ve şiddeti insanları tedirgin 

etmektedir. Bu yüzden ülkenin bağımsızlığından yana olmaları, FLN üyelerini 

evlerinde saklama cesaretine bazen yetmeyebilmektedir (Durkin, 2018: 28). Nitekim 

Zohra ve arkadaşlarının sonunda buldukları güvenli evde kadınların tepkisiyle 

karşılaşmaları, bu korku ikliminin bir parçası olarak değerlendirmek gerekir. Onlar, 

kadınların tepkisiyle oluşan olumsuz havaya rağmen bu yerde gizlenmek zorunda 

kalmaktadır. Bedenlerine bağladıkları bombalar ve yanlarında taşıdıkları evrak 

çantalarıyla saatlerce hareket etmektedirler. Bedensel ve zihinsel olarak yorgun 

düştükleri gibi taşıdıkları ağır metallerin omurgalarında ağrı ve ciltlerinde iltaplı 

dokular oluşturduğundan bir yerde kalıp dinlenmeleri gerekmektedir (Drif, 2017: 252). 

Yerleştikleri bu yerde, Zohra biraz dinlendikten sonra gecenin geç saatlerine kadar 



246 

avukatın istediği üç belgeyi hazırlamakla ilgilenmektedir (Mortimer, 2018: 167). İlk 

belgede; Djamila’nın tutuklanması, yaralanması, Mustapha Pacha Hastanesi'nde 

kalması ve ardından paraşütçüler tarafından Maillot Hastanesine nakledilmesi 

anlatılmaktadır (Drif, 2017: 253). İkinci belge de 2 Şubattaki korkunç paraşütçü 

baskınından detaylı olarak bahsedilmektedir (Reid, 207: 466). Üçüncü belgede ise 

Vergès'in Djamila’yı savunmasının örgüt tarafından mutlulukla karşılandığı ve FLN 

için bir grup avukatın toplanmasını talep eden bir mektup yazmaktadır. Son olarak da 

kendilerine destek verdikleri için teşekkürlerini sunmaktadır. Zohra hazırladığı 

belgeleri, avukata verebilmek için erkenden uyanıp haikisini ve adjarını giyip 

çıkmaktadır. Yolda paraşütçüleri görmekte ve fark edilmeden hemen kapısı açık en 

yakın eve girmektedir. Burada bir cesedin önünde bağdaş kurup oturan bir kadını 

görmektedir. Zohra elindeki belgeleri paraşütçülerin gelme ihtimaline karşı cesedin 

altındaki halıya bırakıp kadının yanına oturmaktadır. Bir müddet ortamdaki sessizliğin 

verdiği huzura kendini bırakmaktadır. Bu durum onun günlerdir cebelleştiği gerginliği 

içinden alıp götürmektedir. Kendini alıkoyamadığı bu dingin ortamdan belgeleri 

koyduğu yerden alarak ayrılmaktadır. Buluşma yerine bir saat geç gittiğinden 

Vergès’in yerine dosyaları almak için kendisini Cezayirli bir kadın beklemektedir. 

Belgeleri, Casbah’ı abluka altına alan paraşütçülere yakalanmadan teslim edip eve 

döndüğünde; kaldıkları yerden apar topar çıkmaları gerekmektedir. Çünkü 

paraşütçüler mahalleyi sarmıştır. Bu durum akıllarına ihbar ihtimalini getirmektedir. 

Kaçmalarına imkân olmadığı için evin bahçesindeki bir çöp yığını arasında 

gizlenmektedirler (Drif, 2017: 253-255). Kaygı verici uzun bir bekleyişin ardından 

paraşütçülerin gidişiyle birlikte yeni güvenli bir eve geçilmektedir. Ancak bu olayla 

birlikte yeni güvenlik önlemleri alınmaktadır.  

4.9. İşkencenin İki Yüzü 

Örgüt yeni güvenlik önlemleri alırken sömürge rejimi de askeri baskılarının 

yanı sıra psikolojik baskıyla da savaşı yürütmeye çalışmaktadır. Bu noktada 

kullandıkları en etkin yöntemlerden biri de uyguladıkları işkencelerle FLN üyelerini 

itirafçı olmaya zorlamalarıdır. İtirafta bulundukları takdirde kendilerine herkesin 

dikkatini çekecek mavi işçi elbiseleri giydirilmekte ve Casbah’da dolaştırılmaktadır. 

Bu uygulama ile kişi küçük düşürülmeye ve FLN halk nezninde itibarsızlaştırılmaya 



247 

çalışılmaktadır. Bu duruma maruz kalanlardan biri de El Kho'nun irtibat subayı 

Alilou’dur. 

Alınan yeni güvenlik tedbirleri doğrultusunda El Kho, paraşütçüler tarafından 

sorgulandıktan sonra serbest bırakılan Alilou’nun örgütle olan tüm bağlantılarını 

kesmektedir. Bundan kötü etkilenen Alilou, durumu düzeltmesi için Zohra ile 

konuşmaktadır. Zohra, yerinin ciddi anlamda doldurulamaz olduğunu ancak 

Massu’nun71 baskısının böyle uygulamaları zorunlu kıldığını belirtmektedir. Zohra 

gerçekten de onun bir hain olduğuna inanmamaktadır. Bu düşüncesini de onun; 

Oukhiti'nin nerede yaşadığını bilmesine, kendisini ve Hassiba’yı haikalarından bile 

tanımasına karşın kendilerini ele verecek herhangi bir faaliyette bulunmamış olmasıyla 

desteklemektedir. Zohra, Impasse de la Granada'da 2 Şubattaki o sarsıcı geceyi 

yaşadıktan sonra işkence görenleri yargılamak; kişiyi suçluların suç ortağı yaptığına 

kanaat getirmektedir. Bu açıdan Zohra, Alilou'yu bir hain olarak damgalamak sömürge 

gücünün işkencesini ve eylemlerini onaylamak anlamına geldiğini düşünmektedir. 

Böyle bir anlayışı, gerçeklere ihanet olarak görmektedir. Onu bir hain değil saf ve 

diğerleri gibi işkencenin bir kurbanı olarak değerlendirmektedir. 

Zohra için bir başka kurban ise Dahmane'dir. 72 Dahmane’yi, paraşütçüler 

yakalayıp işkence etmektedir. Şans eseri kurtulan Dahmane’nin işkenceden her tarafı 

yanmaktadır. Zohra ve Hassiba yanıklarının tedavisi için ona yardım etmekdir. 

Dahmane, iyileştikten sonra makiye giderek örgüt içinde aktif rol almaya 

başlamaktadır (Drif, 2017: 256-258). Yaşanan işkencenin bedende bıraktığı izler 

iyileşirken zihnine ve ruhuna kazınan işkence izleri Dahmane’yi ülkenin 

bağımsızlığından yana olan radikal bir savunucu yapmaktadır.     

4.10. Ölümden Kaçış Yaşamın Rutini 

4.10.1. Yaşamın Ensesindeki Ölüm 

Zohra ve Hassibe Dahmane'nin yaralarını sarıp kaldıkları yere geri 

döndüklerinde, El Kho ve Ali'nin onların varlıklarını kanıtlayacak bazı şeyleri ortadan 

 
71Jacques Massu, Cezayir’deki bağımsızlık mücadelesinin bastırılması konusunda önemli talimatları 

veren ve paraşütçüleri komuta eden generaldir. Bu sürecin baskı, şiddet yürütücüsü olarak anılmaktadır 

(Pontecorvo, 1966).  
72 Zohra, her ne zaman bir müzeyi ziyaret etse ve İsa’nın tablosuyla karşılaşsa aklına Dahmane 

gelmektedir. Dahmane'nin, yanmış tüm vücuduyla çıplak halde çarmıha gerilmiş bir adam gibi uzanmış 

ve acıdan titrediği anlarını hatırlamaktadır. O anlarda gözyaşlarını tutamamadığını söylemektedir (Drif, 

2017: 263). 



248 

kaldırıp odayı toparladıklarını fark etmektedir. Burada yine yakalanmaya ramak kala 

bir kaçış anı yaşanmaktadır. El Kho ve Hassiba Ali’nin desteğiyle pencereden terasa 

geçerken Zohra terasa atlamayıp perdenin arkasından paraşütçüleri izleyerek Ali’ye 

bilgi vermektedir. Ali’nin ısrarı, Zohra’nın bir süre daha orada kalma fikrinden 

caydıramamaktadır. Ali gerekli tedbirleri aldıktan sonra Zohra’yı da iterek terasa 

atlamaktadır. Burada çevreleri sarıldığından ayağa kalkmadan hareket etmeleri 

gerekmektedir. Zohra, içi belgelerle dolu büyükçe çantaları yanında taşır halde Ali’nin 

olduğu tarafa doğru hareket etmektedir. Etraflarını saran paraşütçülerden kaçmaları 

zor görünmekle birlikte kadınların desteğiyle kurtulabilmektedirler. Kadınlar evlerinin 

teraslarından, “Sen-sen-senleri ile tezavurat etmekte ve onlara Buraya! Dikkat et, 

öndeler! veya Onlar solda, sağa git!” (Drif, 2017: 265) diyerek rehberlik etmektedir. 

Kadınlar bedenleriyle de bariyerler oluşturarak onları korumaktadır. Paraşütçüler, 

onları ararken sadece el kol hareketi eden ve sen-sen-sen diye bağıran kadınları 

görmektedir. Kadınlar, sen-sen- sen diyerek onlara yol gösterirken paraşütçülerin de 

kafasını karıştırmakta ve korkutmaktadır. Böylelikle Zohra, Ali ile paraşütçüleri geride 

bırakarak bir evin avlusuna gelebilmektedir. Onlar beklerken de kadınlar oruç ayı 

olmasına rağmen kendilerine su vererek siz mücahitsiniz için sözleriyle sonsuz 

desteklerini sunmaktadır. Zohra ve Ali sığındıkları bu yerde biraz soluklanmaya 

çalışırken sokak ve terasları kolaçan eden kadınlar, onların ordan güvenli çıkışlarını 

sağlamaktadır.  

Nisan ayında paraşütçülerin bazı saldırılarından son anda kurtulduktan sonra 

sığınmak için Casbah’a gidilmektedir. Birçok böceğin ısırdığı ve boynunda hareket 

ettiği, örümcek ağlarının olduğu barakalardan sonra ilk defa rahat temiz bir yatakta 

uyuyacakalardır. Banyodan sonra Zohra ve Hassiba kokulu çarşafların arasına 

süzülerek hemen uykuya dalmaktadır. Ertesi sabah paraşütçülere karşı önlem almak 

maksadıyla Ali bir sığınak yapmaktadır (Drif, 2017: 265-268). Böylece kaldıkları evin 

sakinlerinin can güvenliğini tehlikeye atmadan belli zamanları sığınakta 

geçirebileceklerdir.  

4.11. FLN’de Etkin Olan Zohra 

4.11.1. Germaine Tillion ile Tanışma 

Savaşın artan yoğunluğu ve yorgunluğuyla birlikte Zohra, kendileri gibi 

ülkelerinin bağımsızlığı için mücadele etmiş olan eski bir Fransız direniş savaşçısı ile 



249 

tanışacaktır (Mortimer, 2022: 9). General de Gaulle'e yakınlığı ile bilinen bu kişi; 

Fransız hapishanelerindeki ve kamplarındaki FLN/ALN mahkûmlarının gözaltı 

koşullarını gözlemlemek için haziran ayında Cezayir’de bulunan Uluslararası 

Toplama Kampı Uygulamaları Komisyonu (ICCCP)  ile birlikte gelen Germaine 

Tillion’dir. Zohra, bu isime üniversitedeyken Mimi ile yaptığı tartışmalardan aşinadır 

(Drif, 2017: 273). Zohra’nın Germaine Tillion ile 1956’daki bu tanışması, 

yakalandıktan sonra başlayan gözaltı sürecinin şekillenmesine etki etmektedir. 

Zohra ilk defa bir Fransız direnişçisi ile tanışacağı için mutludur ve onu merak 

etmektedir. Ancak onunla tanıştığında mutluluğun ve heyecanın yerini hayal kırıklığı 

almaktadır. Kendisi de Almanlara karşı ülkesinin bağımsızlığı için savaşmasına 

rağmen Cezayir’in bağımsızlığı için savaşanları aynı kategoride 

değerlendirmemektedir. Bu nedenle Fransız ordusunun direnişi kırmak için Cezayir’de 

uyguladıklarını, Alman ordusunun yaptıklarıyla kıyaslanmasına tepkilidir. Yapılan 

eleştirilere net ve güçlü bir sesle : “Siz de katilsiniz!, karşılığını vermektedir. 

Tillion’nun yanında oturan Zohra, ciddi bir yüz ifadesiyle Katiller mi? Evet, tıpkı sizin 

ülkenizin Alman işgali sırasında olduğu gibi!” (Drif, 2017: 277) diyerek tepki 

göstermektedir. Kimilerinin Fransız işgaline boyun eğmeyip mücadele edeceğini;  

kimilerinin ise bu mücadeleyi kırmak ve sömürüye devam etmek için baskıyı, şiddeti 

ve katliamı araç olarak kulanacağını söylemektedir. Tillion’a eleştirisini sunduğu 

zaman yirmi iki yaşında olan Zohra, o gün Alman işgaline direnen birinin mutlaka 

anti-sömürgeci olmak zorunda olmadığını anlamaktadır. 

Görüşmede; şiddet döngüsünün nasıl durdurulacağı konuşulduğunda Zohra, 

tekrardan cesaretini toplayarak düşüncelerini paylaşmaktadır:  

Biliyorsunuz, sömürge rejiminden ve onun şiddetinden ve tarif edilemez 

adaletsizliklerinden başka hiçbir şey bizi bugün bulunduğumuz noktaya 

getirmediğini söyleyerek söze başlamaktadır. Devamında savaşı, 

insanileştirmenin zor olduğunu ancak sömürge yönetimi savaşçıların onur 

kırıcı bir şekilde giyotinle ölümünü73 durdurursa; halkın ve örgütün önerilerini 

kabul edebileceğini belirtmektedir (Drif, 2017: 279).  

 
73  Giyotin, 1789 Fransız Devrimi’nde ortaya çıkan ve dönemin sembolü haline gelen bir infaz 

aracıdır/makinesidir (Talalay, 2004: 139). Dr. Guillotin tarafından ölümle sonuçlanan cezalarda çekilen 

acının süresini azaltmak adına tasarlanmıştır (Bély, 2012, 134). Ağır ve keskin bir metalin hızla aşağı 

inerek infazı onaylanan kişinin başını gövdesinden ayırması maksadıyla uygulanan bir infazdır 

(Pontecorvo, 1966). Bu infazlar halka açık bir şekilde yapılmaktadır. Foucault’un üzerinde durduğu 

konulardan biri olan cezanın tanıklılığla ibretlik bir hadise oluşturulmaktadır. Cezanın şiddet ölçüsü, 

 



250 

 Savaş olanaklarının sınırlı olduğunu bildiğinden bir uzlaşının olmasını 

istemektedir. Zohra’nın bu ifadelerine, Tillion da olumlu yaklaşmaktadır. Zohra, 

Tillion’nın yaklaşımından karşılıklı bir güvenin, samimiyetin sağlandığını 

anlamaktadır. Ancak bunun Tillion’un; Fransa’ya güdümlü bir Cezayir fikrinden 

vazgeçtiği anlamına gelmediğinin de farkındadır.  

İlk görüşmede olduğu gibi 9 Ağustos 1957'de Tillion ile yapılan ikinci 

görüşmede de Zohra bulunmaktadır (Mortimer, 2018: 168). Bu görüşmede; Fransız 

yönetiminin Fransa ve Cezayir’deki ordu çevrelerinden gelen bazı tepkilerden 

kaynaklı idamları erteleme fikrini tekrar ele alındığından ve örgütün Tunus’taki siyasi, 

askeri üst düzey liderlerle süreçle ilgili temasa geçme isteği üzerine konuşulmaktadır. 

Tunus’taki liderlerle kurulacak temaslar bahane edilerek AAZ'nin net durumu, 

ihtiyaçları ve savaş malzemeleri hakkında detaylı bir raporun sunulması 

planlanmaktadır. Zohra, Si Mourad'dın yardımıyla hazırladığı raporda özetle; örgütün 

siyasi, askeri, iletişim ve finansal ihtiyaçlarının hepsini ayrıntılı olarak dile 

getirmektedir. Örgüte finansal yardım yapanların tutuklanmasıyla halkın ve örgütün 

önemli maddi kayıplar yaşadığından bahsedilmektedir. Sömürge ordusunun; 

Cezayir’de örgüte askeri ve siyasi anlamda ciddi darbe vurduğu ve subaylarının önemli 

ölçüde zayiyata uğradığı da paylaşılan bilgiler arasındadır. Örgütün siyasi ve askeri 

olarak yeniden yapılandırıldığı fakat kaynakların yetersiz olmasından dolayı yavaş 

ilerlediği rapora eklenmektedir. Ayrıca eylemcilerin, savaşçıların ve halkın maruz 

kaldığı Nazi yöntemlerine karşı bir kampanya başlatıldığı ancak kampanyanın sınırlı 

olanaklardan ötürü istenilen düzeye erişemediği aktarılmaktadır. Rapor, hazırlandıktan 

sonra şüpheye yer bırakmamak adına El Kho, raporu kendi el yazısıyla tekrar kaleme 

almaktadır. Çünkü El Kho’nun el yazısını bilen Tunus’taki örgüt üyeleri bu raporun 

 
hükmedenin iktidarının bir ifadesi olarak kabul edilmektedir. Ancak bu durum Cezayir’deki infazlarda 

özellikle farklı bir seyir almıştır. Burada infazlar kimsenin görmeyeceği mekânlarda ve saatlerde 

genelde gerçekleştirilmektedir. Böylece infazların ve şeklinin halk üzerinde bağımsızlık mücadelesini 

destekleyici etkisinin oluşmasının önüne geçilmek istenmektedir. Alınan önlemler, 16 Mart 1956'da 

yasal hale getirilen bu infaz uygulamasının tepki çekmesini ve halkın bağımsızlık mücadelesine olan 

desteği arttırmasını engelleyememektedir (LeSueur, 1996: 223). Nitekim çalışmada bağımsızlık 

savaşının kadın savaşçılarını temsilen ele alınan Zohra Drif’in ülkesinin bağımsızlığı ve halkının 

özgürlüğü için karar vermesinde; Ahmed Zabana ve Abdelkader  Ferradj gibi iki FLN komutanın 

giyontinle infazı belirleyici olduğu görülmektedir. Ayrıntı için sayfa 223, 224, 230 ve 278’e dönüp 

bakılabilir. Bu infaz insan onurunu hiçe sayan bir şekilde gerçekleşmektedir. Bu yönüyle infazlar, Zohra 

ve Cezayir halkında derin bir sarsıntı yaratmaktadır. Bu etki; Zohra’nın FLN’ye bağlı faaliyet yürüttüğü 

süreçte de devam ettiği anlaşılmaktadır. Öyle ki örgüt, Fransız yönetimi ile ilk temas girişimlerinde bu 

konu Zohra’nın da aracılık etmesiyle gündeme getirilmektedir. Bununla ilgili de merak edilen ayrıntılar 

için sayfa 66’ya bakılabilir.  



251 

gerçekliği konusunda şüpheye düşmeyecekdir. Fakat El Kho'nun el yazısını 

Tunus’taki örgüt üyelerin yanı sıra Albay Trinquier, Godard ve ekibi de bilmektedir. 

Bu durum; Zohra’yı raporun deşifre edileceği ve bir güvenlik zafiyeti oluşturacağı 

öngörüsüne götürmektedir. Ona göre böylesi bir hataya düşülmeseydi, Kamel’in74 

AAZ liderini tanımadığını rahatlıkla söyleyebileceğini iddia etmektedir (Drif, 2017: 

294-295). 

Zohra, bu raporun hazırlanmasında olduğu gibi daha öncesinde de örgütle ilgili 

birçok önemli belgeyi düzenlemekte, yazışmalar gerçekleştirmekte ve makaleler 

yazmaktadır (Rohloff, 2012: 5). Cezayir Özerk Bölgesi siyasi, idari bölümünün lideri 

Si Mourad’ın örgüte katılım, siyasi ve askeri oryantasyon çalışmaları, istihbarat ile 

ilgili masasına gelen tüm belgeleri ve postaları 1957 yılının haziran ayından itibaren 

rutin olarak incelemektedir. Bu açıdan çeşitli yetkili birimlerden gelen postalar 

yanıtlanmakta, dile getirilen sorunların çözümü Si Mouradla tartışılmaktadır. Örgütün 

dışında sömürge gücünün devreye soktuğu propagandalar incelenmekte ve bunlarla 

baş edebilmek için yapılacaklar düşünülmektedir. Son aşamada ise bunların hepsi 

rapor haline getirilerek liderleri El Kho'ya iletilmektedir (Mortimer, 2018: 167). 

Dolayısıyla Zohra, örgütteki askeri faaliyetleriyle birlikte önemli yazışmaları yerine 

getirmekte, siyasi durumla ilgili tartışmalara katılmakta ve birtakım önerilerde 

bulunmaktadır. Zohra’nın örgüt içindeki bu yetkinliği onun örgütteki sarsılmaz yerini 

açıkça ortaya koymaktadır. 

4.11.2. Kadınları Harekete Geçirme ve Si Mourad’ın Ölümü 

Zohra, Si Mourad ile birlikte çalıştığı dönemde bir kadın örgütü kurma fikrini 

öne sürmektedir. FLN’ye bağlı ancak askeri ve siyasi olarak FLN’den ayrı olması 

planlanan bu kadın örgütlenmesiyle tutuklanmaların, ihlallerin ve kaybolmaların 

kınanması hedeflenmektedir (Evangelista, 2011: 57). Zohra, bu amaçla yapılacak ilk 

etkinlikte beyaz haikilerini giymiş çok sayıda kadının Placedu Gouvernement'ten 

Préfecture sessiz bir yürüyüşle büyük bir eylem gerçekleştirmesini önermektedir. 

Böylesi bir yöntemle eylemin uluslararası komuoyunun dikkatini çekmesi tahmin 

 
74 Eski bir Fransız direniş savaşçısı olan GermaineTillion ile örgüt adına Zohra’nın da içinde yer aldığı 

bir grupla yapılan görüşmelerin sonucunda Fransız yönetimi ve örgüt arasında iletişimi sağlamak için 

25 Eylül 1957 tarihinde Paris’e gitmesi uygun görülen kişi Kemal’dir. Yapılan baskınla Kemal de 

zorunlu olarak Zohra ve El Kho gibi örgüt üylerinin kaldığı sığınakta saklanmaktadır. Takip eden 

günlerde Kemal gözaltına alınmakta ve gördüğü işkencelerden örgüt liderinin ve üyelerinin kaldığı 

sığınağı deşifre etmektedir.  



252 

edilmektedir. Diğer taraftan eylemin kadınları harekete geçirmesi, Cezayir’in 

bağımsızlık mücadelesine yeni bir dinamizm katacağı ve FLN’nin toplumda daha da 

kökleşeceği düşünülmektedir. Si Mourad, Zohra’nın bu fikrine olumlu 

yaklaşmaktadır. Zohra lideri Si Mourad’ın da desteğini alınca örgütün diğer yetkili 

birimlerinin de eylemle ilgili görüşlerini almak istemektedir. Bu birimlerden alınan 

geri dönütlerle eylemin yürüyüş yerine valilik önünde oturma eylemi şeklinde 

olmasına karar kılınmaktadır. Eylemin yürüyüş şeklinde olması halinde sömürge 

gücünün müdahale potansiyelini artacağı ve eylemin kolaylıkla bastırılacağı 

düşünülmektedir. Eylemin detayları netleştikten sonra sömürge gücü tarafında mağdur 

edilen ailelerin listeleri hazırlanmaktadır. Hazırlanan her listede çevresindekileri 

mobilize edebilecek bir kadının adı da yer almaktadır. Bu kadınların çevresindeki 

kadınları ikna etmesi, harekete geçirmesi için çeşitli faaliyetler planlanmaktadır. 

Zohra, Si Mourad Massu'ya ve propagandasına en iyi cevabı vereceğini düşündükleri 

bu eylem için mutludur. 

Zohra, Si Mourad’ın kadınların örgütlenmesiyle ilgili kendisine verdiği 

desteğin dışında onunla birlikte çalışmanın kendisine çok şey kattığının altını 

çizmektedir. Onun sayesinde kamu açıklamalarını daha iyi çözümlediğini, önemli 

makalelerin satır aralarını anlamayı ve siyasi, ekonomik, sosyal, kültürel önerilerin 

arkasındaki gizli mesajı almayı öğrendiğini kaydetmektedir. Bunların yanı sıra 

aktivistlerle ilişkilerin yönetilmesi, örgüte alımlar, eğitim, seferberlik dahil birçok 

konuda sorumluluk almasında etkili olduğunu aktarmaktadır.   

Ülkenin bağımsızlığı için gerçekleştirilen askeri ve siyasi koşuşturmaların 

arasında Zohra’nın sığınakta yoğun çalıştığı bir gün Si Mourad, ona karşı hisleri 

olduğunu söylemektedir. Bu konuşmadan sonra Zohra, onunla çalışırken rahat 

olmayacağını düşünerek El Kho’dan kendisinin yerine başkasının Si Mourad ile 

çalışmasını istemektedir. İletişimleri eskisi gibi olmamakla birlikte devam etmektedir. 

Nitekim aradan geçen birkaç gün sonra Si Mourad’ı acil bir toplantı için Zohra, 

haberdar etmektedir. Bu sırada Si Mourad, sarf ettiği sözlerden dolayı Zohra’dan özür 

dilemekte ve üzgün olduğunu belirtmektedir. Zohra böyle bir durum karşısında nasıl 

bir tepki vereceğini ve dahası onu son görüşü olacağını bilmeden sessiz kalmaktadır 

(Drif, 2017: 296-298). Si Mourad, bu görüşmeden kısa bir süre sonra 27 Ağustos 

1957'de paraşütçülerin yaptığı baskınla yaşamını yitirmektedir (Pontecorvo, 1966). Si 



253 

Mourad’ın gerçekleşen ölümüyle utanç ve pişmanlık duyguları içinde olan Zohra,  

onun kendisini affetmesini ummaktadır.  

4.12. Zohra’nın Yakalanmasında Etkili Olan Koşullar ve Ardından Gelen 

Gelişmeler 

4.12.1. Olacakların İşareti ve Casbah’a Elvada 

Zohra, Cezayir Özerk Bölgesi'nin iki önemli savaşçısı Ramel 75  ve Si 

Mourad’ın ölümünün yaşanacak kötü şeylerin de işareti olarak görmektedir. İlerleyen 

süreç Zohra’nın dediğini doğrular nitelikteki gelişmelere sahne olmaktadır. Tillion ile 

yapılan görüşmelerde, Fransız yönetimi ile örgüt arasında iletişimi sağlayacak olan 

kişinin 25 Eylül 1957 tarihinde Paris’e gitmesi uygun görülmektedir. El Kho, bu 

kişiyle öncesinde 3 Rue Cato adresinde bir toplantı yapılması kararını almaktadır. Bu 

karar doğrultusunda toplantı gerçekleştirilmekte ve o günün gecesinde de kaldıkları ev 

basılmaktadır. Baskın sırasında evde örgüt üyeleriyle birlikte Paris’e gidecek kişi olan 

Kamel de bulunmaktadır. Mevcut koşullar altında Kamel’in sığınağa alınıp 

alınmaması ile ilgili bir ikilem yaşanmaktadır. El Kho, bu konuda Zohra’nın fikrini 

sormaktadır. Zohra, Kamel’in sığınağa alınmasına çok olumlu bakmamaktadır. Onun 

evdekilerle kalmasını ve genç güzel bir dul kadın olan Oukhiti'nin sevgilisi gibi 

davranmasını önermektedir. Batılılar için bunun olası görüleceğinden makul bir 

çözüm olabileceğini düşünmektedir. Ancak lideri bu öneriyi etik ve ahlaki 

bulmadığından kabul etmemektedir. El Kho çareyi Kamel’in; bu evi, ev sahibini 

unutması ve şartlar ne kadar zorlarsa zorlasın hiçbir açıklama yapmaması üzerine 

Kuran’a el basmasında bulmaktadır. Kemal’in Kura’an’a el basmasının hemen 

ardından kapıya vuran paraşütçülere yakalanmamak için hızlıca hareket edilip sığınağa 

geçilmektedir. Keşfedilmesi için bilinmesi gereken sığınağın yerini El Kho, Hassiba, 

Ali, Zohra ve Oukhiti ve onunla birlikte yaşayan yetişkinler dışında hiçkimse 

bilmemektedir. Ancak gelinen son aşamada Kamel de artık sığınağın yerini bilenler 

arasındadır. Zohra’ya göre nasıl ki Tunus’daki liderlere göndirilecek raporun El 

Kho’nun el yazısıyla tekrar kaleme alımı bir hataysa toplantının bulundukları güvenli 

evde yapılması, Kamel’in bu evde ve sığınakta kalması da yapılan hataların devamıdır. 

Zohra, tüm bunları büyük bir güvenlik zafiyeti ve geri dönüşü olmayan yaşanacakların 

 
75Ramel, AAZ askeri komutanıdır.  27 Ağustos 1957'de paraşütçülerin yaptığı baskınla Si Mourad ile 

birlikte yaşamını yitirmektedir (Pontecorvo, 1966).  



254 

başlangıcı olarak görmektedir (Drif, 2017: 306- 307). Nitekim çalışmanın ilerleyen 

sayfalarında aktarılan bazı detaylardan da anlaşıldığı üzere Zohra ve El Kho'nun 

yakalanmasında bu kararların büyük bir etkisi olmaktadır.  

Zohra havasız, karanlık olan sığınakta beklerken hayatlarının sonuna 

geldiklerine dair bir hisse kapılmaktadır. Hareket alanının oldukça dar olduğu 

sığınakta nefes almakta ve kalp atışlarını kontrol altına almakta zorlanmaktadır 

(Mortimer, 2018: 168). Paraşütçülerin gidişiyle birlikte sığınaktan çıkar çıkmaz nefes 

almak için çatıya çıkmakta ve ardından aşağıya inip kahvaltıyı hazırlamak 

istemektedir. Kahve fincanlarını çıkarmanın, sofrayı hazırlamanın, şeker kutusunu 

doldurmanın, öğütülmüş kahveyi kaynatılmış suya koymanın, ocaktaki sütün 

kabarmasını izlemenin keyfine yeniden varmak hoşuna gitmektedir. Sesten, ışıktan ve 

havadan yalıtılmış sığınağa gitmektense bu gündelik basit şeylerle uğraşmayı daha 

keyifli bulmaktadır. Çünkü bu gündelik işlerle uğraşarak yeniden yaşadığını 

hissetmektedir.  

Yaşanan gergin anlardan sonra yorgun bedenleri ve ruhları gündelik yaşamın 

rutini içinde bir süre daha kaybolma isteği içindedir. Bu nedenledir ki güvenlik ihmali 

oluşturacak durumlar, artarak devam etmektdir. Örneğin baskından sonra bulundukları 

yerden ayrılmamaları, Kamel’in onlarla vakit geçirmesine müsaade edilmesi göz ardı 

edilen ihmallerin bazılarıdır. Zohra, ihmallerin bir kısmında o günlerde El Kho’nun 

hasta olmasının da etkisi olduğunu düşünmektedir. Çünkü Kamel’den beklenen 

mektubun gelmemesi ve kendileriyle iletişim kurmamasından duyduğu rahatsızlığı 

onunla paylaşmasına rağmen hiçbir tepki vermemektedir. Ancak normal koşullarda 

bulundukları yeri ve cıvarı derhal terk etmeleri emrini vermesi gerektiğini bilmektedir. 

Bu rahatsızlığını; Ali ve Hassibe ile paylaşmamaktadır. Ancak sonraki süreçlerde 

bunun pişmanlığını yaşamaktadır. 

Zohra’nın işaret ettiği bazı gelişmeler onu huzursuz etmekle birlikte bir yandan 

da zihni; yaklaşan kadın eylemi için toplantı tarihinin belirlenmesi, kadın listelerinin 

gözden geçirilmesiyle meşgüldür. El Kho’nun onayına sunmadan önce yapılması 

gereken hazırlıkları düzenlemektedir (Drif, 2017: 309- 312). Bu türden uğraşlar 

içindeyken gece yarısı dışarıdan, “mucahidini korumak için tüm azizlerin ruhlarına 



255 

yakarışlarını..”(Drif, 2017: 312) diyen bir ses işitmektedir.76Zohra,  bu sesi bilinçli ya 

da bilinçsiz şekilde göz ardı ettiğini düşündüğü uyarılardan bir diğeri olarak 

görmektedir. Nitekim uyuduktan bir süre sonra Oukhiti tarafından sarsılarak 

uyandırılmaktadır. Gerçekleşen bu ikinci baskında parşütçüler evi sarmakta bir an 

önce sığınağa gitmeleri gerekmektedir. Kısa bir süre sonra sığınağa gitmelerinin 

çözüm olmadığı anlaşılmaktadır. Çünkü paraşütçülerin sığınağın yerini ve onların 

orada olduklarını bildikleri anlaşılmaktadır. Dışarıdaki ses sığınağa doğru, 

Yacef! Yacef! orda olduğunu biliyoruz diye seslenmektedir. Üstelik bu ses 

AAZ askeri komutanlarından Safi’nin; gönüllü olarak yanlarında olduğunu da 

eklemektedir. Ardından aynı ses tekrardan “Yacef! Teslim ol! Teslim ol! Senin 

için her şey bitti! Yalnızsın! Kardeşlerin seni terk etti! Safi bizimle, Safi 

bizden!” demektedir (Drif, 2017: 313-316). 

Bir müddet sonra Zohra,  Safi’nin dışında gördüğü işkencelerden çok kötü 

durumda olan Kamel’in de dışarda olduğunu öğrenmektedir. Durumun vahimetinin 

farkında olarak kadın eylemi için hazırlamış olduğu listeyi yakmayı son görevi olarak 

görmektedir. Sonlarının ölümle sonuçlanacağını düşünerek paraşütçülerin eline bu 

listenin geçmesini istememektedir (Pontecorvo, 1966). Yapacak hiçbir şeyi kalmayan 

Zohra, elindeki son silah olan sözleriyle düşmanı vurmak için; “Evet, isteseniz de 

istemeseniz de özgür olacağız! Hepinizi ülkemizden kovacağız! Evet, Cezayir sizden 

ve sizden kurtulacak!” (Drif, 2017: 317) ifadelerini sarf etmektedir. Bu ifadeleri 

tekrarlayarak sözlerinin beyinlerinde yankılanmasını istemektedir. Oluşan sessizlikten 

sonra paraşütçülerin sığınaklarına el bombası atmalarını engellemek adına açıklıktan 

dışarıya ateş etmektedir. Diğer taraftan da aklı Ali ve Hassiba’dadır. Onların 

sığınaklarından çıkıp bölgelerini değiştirmeleri için dua etmektedir. 

El Kho, biraz kendine gelince Zohra’nın yerine geçmektedir. Zohra ise dua 

ederek ve Samia ile kendilerine sürekli hatırlattıkları ifade olan hayatlarımız 

Zabananınkinden ve Ferradjınkinden daha değerli değil cümlesine birlikte faaliyet 

yürüttüğü Si Mohamed'i, Djamila’nın amcasını, Si Mourad’ı ve Ramel’i de ekleyerek 

kendisini ölümün soğuk yüzüne hazırlamaktadır. Sonrasında ailesini ve onlara 

çektirdiği tüm acıları düşünmekte ve onlardan af dilemektedir. Zohra, kendisini ölüme 

hazırlamışken Oukhiti'nin dışarıdan teslim olmalarıyla ilgili uyarısını duymaktadır. 

 
76 Ancak yıllar sonra uyarı yapan sesi, Alilou’nun sesine benzetmektedir. Zohra,  maviler giydirilen  

Alilou’nun kendilerini uyarmaya mı çalışmıştı, diye düşünmektedir. Onun böyle bir yaklaşım 

sergilemesi kendisini şaşırtmayacağını söylemektedir  (Drif, 2017: 263 ). 



256 

Başta El Kho da Oukhiti'nin bu uyarısını dikkate almamaktadır. Sonrasında etraflıca 

düşünen El Kho; bir lider olarak Ali ve Hassiba’nın yaşamından da sorumlu olduğu 

yargısına vararak teslim olmayı doğru bulmaktadır. Zohra ise uyarılara tepkisiz 

kalmaktadır. Teslim olma kararını almaktansa ölümü tercih etmektedir. Aşağılanma, 

işkence, kendilerini ele verme ve bu utançla yaşama korkusuyla kendisi için çoktan 

ölüme karar vermektedir (Drif, 2017: 318). Fakat El Kho’nun, teslim olmaları 

gerektiğini yenilemesi üzerine utanarak olsa da teslim olmaktadır (Pontecorvo, 1966). 

Bu sırada belindeki küçük 6.35 tabanca tıkırtıyla yere düşmektedir. Ortamı saran 

sessizlikle birlikte yere düşen silahın sesi yankı yapmaktadır. Bu sesten korkup etrafa 

dağılan paraşütçü ordusuna gülerek: “Büyük Fransız ordusunun cesareti ve cesareti bu 

mu? Yere düşen küçük bir tabancanın sesiyle kaçmak mı? Silahsız bir kadından 

korkmak mı?" (Drif, 2017: 319) tepkisini vermektedir. Zohra, paraşütçülerin arasına 

karışınca cesaretini toplayarak kıyafetlerini değiştirmek istediğini dile getirmektedir. 

Bir ALN savaşçısı olarak konumunun hakkını temsil etmek adına; Cezayir’deki ev 

kıyafetini daha resmi bir kıyafet olan bir etek ve kolsuz bir üst ile değiştirmektedir 

(Drif, 2017: 319). Ardından evdekilerle de vedalaşarak dışarı çıkmaktadır. 

 
 

Resim 4.15. Zohra yakalandığında çekilen fotoğraf 

 

(Drif, 2017: 320) 

 



257 

Zohra; dışarı çıkınca elleri kelepçelenmekte ve onu askeri bir cipin arkasına 

iten paraşütçü ordusunun arasında kalmaktadır. Elleri kelepçelenmiş şekilde cipin 

içinde oturan El Kho’nun yanına geçmektedir. Yakalandıkları tarih olan 25 Eylül 

1957’de olduğu gibi Zohra; örgütte yer aldığı süre boyunca lideri El Kho ile birlikte 

hareket etmekte, faaliyetler yürütmekte ve organizasyonlar yapmaktadır (Reid, 207: 

466). 

 
 

Resim 4.16. Yacef Saâdi (El Kho) Cezayir Özerk Bölgesi Lideri 

 

(Drif, 2017: 102) 

  

Zohra, Lideri Saadi Yacef ile birlikte yakalandıktan sonra bindirildikleri ciple 

kaldıkları yerden uzaklaştırılmaktadır (Browning, 2018: 458). Bu sırada Zohra, Ali ve 

Hassiba’nın kaldığı 4 numara dâhil olmak üzere Rue Cato'nun gözden yetişini 

izlemektedir. Onların savaşmaya devam edeceklerine, AAZ'yi ayakta tutacaklarına ve 

yeniden canlandıracaklarına inanmaktadır. İkisinin; yakalandıklarını öğrenir 

öğrenmez orayı terk ederek yeni güvenli yere geçeceklerini ummaktadır.  Ancak yine 

de Kamel’in tutuklandığını ve Safi’nin hain olduğunu onlara nasıl 

ulaştırabileceklerinin kaygısını taşımaktadır. Ali’nin her şeyi yeniden 



258 

düzenleyebilmesi için dua etmektedir. Bu düşünceler içindeyken Zohra’nın aklına bir 

fikir gelmekte ve El Kho'ya yaklaşıp onunla paylaşmaktadır. Ona; “Ali ve Hassiba 

makide, Ben Casbah’dan değilim. Faaliyetlerimde daima tanımadığım bir rehberci 

tarafından yönlendirildim, bir irtibat subayı ve sekreter olarak görev yaptım. Bana 

verilen bütün emirleri sıkı gizlilik kuralları içinde yerine getirdim” (Drif, 2017: 321) 

diyerek söyleyeceklerini El Kho'ya ile paylaşmaktadır. 

Casbah’dan çıkarken buraya nemli gözlerle bakmaktadır. Neredeyse bir yıl 

önce geldiği Casbah’ın kendisine sevgisini, misafirperverliğini sunduğunu; yoksulluk 

ve yoksunluklarına karşın kendisini paylaşımcı, yürekli ve zengin olan kalpleriyle 

tanışdırdığını düşünmektedir (Mortimer, 2018: 169). FLN’nin örgütlenmesinin önemli 

ölçüde kabul gördüğü Casbah; Zohra’nın faaliyetlerinin çoğunu yürüttüğü aynı 

zamanda önemli deneyimler kazandığı ve duygusal bağ kurduğu bir yerdir.   

4.12.2. Zohra’nın Gözaltı Süreci 

Zohra ve El Kho teslim olmalarının ardında Albay Godard‘ın ofisine 

getirilmektedir. Burada AAZ'nin bütün ağı bir grafik halinde çizilmiştir. “Grafiğin 

başlığı ise ALGIERS OTONOM BÖLGESİ şeklindedir. Grafiğin aşağıdaki 

kutularında Yacef Saâdi, Ali Amar (Ali la Pointe), Zohra Drif ve Hassiba Ben Bouali 

vardır” (Drif, 2017: 322). Grafiği inceleyen Zohra; burada öldürülen ya da 

tutuklananların işaretlendiğini ve çok az kutuya tik atılmamış olduğunu görmektedir. 

Onların kendi isimlerini de sabitlemesini ve ölüm fermanlarını imzalamasını 

beklemektedir. Ama ilginçtir ki geldiği noktada Zohra, korkusunu yenmiştir. Orada 

onun içini ezen duygu tutuklanmaları değil buna sebep olanın içlerinden biri olmasıdır. 

Safi’nin örgüte ihanet ederek kendilerini ele vermesi ve sömürge ordusunun yanında 

yer alması oldukça moral bozucu olmaktadır (Durkin, 2018: 28). Godard’ının, Safiyle 

olan paylaşımlarını keyifli bir şekilde anlatışı karşısında baldıran zehri olsa her bir 

damlasını içecek haldedir. Bu duygusuna rağmen savunmasız halleri karşısında odada 

çok sayıda askerin bulundurulması gururunu okşamaktadır. Albay Godard‘ın ofisinden 

çıktıktan hemen sonra askerlerin arasında aniden yanan parlak bir ışık, Zohra’nın 

gözlerini rahatsız ederek göz kırpmasına neden olmaktadır. Kendine gelince ışığın 

gazeteci ve fotografçılardan gelen flaş olduğunu görmektedir. Zohra, o anda Si 

Mohamed'in kelepçeli fotografını hatırlamaktadır. Böylelikle mücadele arkadaşlarına 

onurlu bir duruş sergileyerek mesaj vermek istemektedir. Zohra, dik durup ve yukarı 



259 

aşağı bakarak: “Biz ALN savaşçılarıyız ve bununla gurur duyuyoruz. Sizin kibirli 

dünyanızın düşmanlarıyız. Kaba gücünüz bizi küçültmeyecek. Her şeye rağmen özgür 

ve bağımsız Cezayir yaşayacak!” (Drif, 2017: 323- 324). Bu sözleriyle gazete 

aracılığıyla mesajını gerekli yerlere iletmektedir. Zohra, ilk temaslardan sonra Lycée 

Fromentin'in karşısındaki caddede bulunan bir binaya götürülmektedir. Bu bina Lycée 

Fromentin yıllarından görmeye aşina olduğu Villa Nador’dır. Eylül 1957’de burada 

tutuklu kalmaktadır (Hubbell, 2016: 4). Villa Nador’daki tutukluluk süresince, 

tavandan sarkan loş bir ampulle aydınlanan bir hücrede kalmaktadır. Hücresinde ilk 

otuz altı saat boyunca hiçbir şekilde uyumamaktadır. Kafası Safi’nin ihanetinin 

yarattığı etkiyle çelişkili sorularla doludur. Bir yandan da sorgulamada kendisine ne 

soracaklarını düşünmektedir. Safi aracılığıyla AAZ’nın tamamını ve kurallarını 

bildikleri görüşündedir. Buna rağmen kendisine Ali ve Hassiba’yı soracaklar mı diye 

düşünmektedir. Bu düşüncelere dalmışken Ali ve Hassiba’nın da kurallara bağlı 

kalarak başka güvenli bir eve geçmişlerdir diye, tahmin etmektedir. Dolayısıyla Safi 

ile herhangi bir iletişim olmazsa El Kho’nun onların makide olduğunu söylemesine 

ikna olacaklarına inanmaktadır. Kendisi de ne olursa olsun Ali ve Hassiba’nın makide 

olduğunu söylemeyi planlamaktadır. Zihninden bu geçirdikleriyle birlikte onu işkence 

altında konuşma korkusu sarmaktadır. Yine de iradesini ve mantığını kullanarak bunun 

üstesinden gelebileceği konusunda kendisine güvenmektedir. 

Zohra; zihinsel ve bedensel olarak kendini yorgun hissettiği halde uyumamak 

için direnç göstermektedir. İşkence için almaya geldiklerinde her açıdan kendisini 

hazır hissetmek istemektedir. Zaman kavramını yitirdiği hücresinde;  bazen inilti ve 

çığlıklar duyar gibidir. Aralık bırakılan kapısından da bazen gelip kontrol 

edilmektedir. Bu sırada gelen kişinin kendisi hakkında her hangi bir fikir edinmemesi 

için gözlerini kapalı tutmayı tercih etmektedir. Bu kontrollerin birinde; kendini 

yüzbaşı de la Bourdonnaye olarak tanıtan biri, Fransa’yı öven ve iki kardeş katili 

savaşa son verilmesi üzerine kendisine uzun gelen bir konuşma yapmaktadır. 

Konuşmasının bitiminde ise bir grup paraşütçü gelip onu sonradan Palais Bruce 

olduğunu öğrendiği bir yere götürmektedir. 

Zohra; bağımsızlık sürecinde eşi Rabah Bitat yönetimindeki FLN karargâhına 

dönüştürülen Palais Bruce’de kapısı arkadan kapatılan bir odaya getirilmektedir. 

Burada Yacef’i görünce mutlu olmaktadır. Her ikisi de aynı anda birbirilerine herhangi 



260 

bir sorgulamadan geçtin mi diye sormaktadır. Buraya niye getirildiklerini anlamaya ve 

şaşkın bir halde odayı keşfetmeye çalışırken masadaki gazeteye gözü ilişmektedir. 

Gazeteyi uyarılmadan hızlı bir şekilde okuma isteğinde olan Zohra, bir anda büyük 

harflerle "CEZAYİR'DE NASIL İŞKENCE YAPIYORLAR?" başlığını görmektedir. 

Fransız ordusunun uyguladığı işkence hakkında Tunus’taki örgüt üyelerine hazırladığı 

raporu, hemen tanımaktadır. Bu raporun, sömürge güçlerinin ellerine geçeceğine 

ihtimal vermeden en üst düzey örgüt liderlerine yazmaktadır. Si Mourad'ın ifadelerinin 

yer aldığı gazetede her şey en küçük ayrıntısıyla karşısındadır. Zohra, heyacanla yazıyı 

El Kho'yu ile paylaşmakta ve bu yazıyla yalnız olmadıkları hissiyle çok mutlu 

olmaktadır. Ancak kafasını kurcalayan şey, hangi gazetenin sömürge gücüne zarar 

veren böyle bir haberi belgeleriyle birlikte detaylı olarak vereceğidir. Bu merak 

dürtüsüyle gazetenin ön sayfasını çevirdiğinde üzerinde “El Moudjahid” isminin yer 

aldığını görmektedir. Kendilerine ait bir gazetenin olduğunu görmek onu 

sevindirmektedir. Zohra’ya göre modern bir gazete biçiminde olan “El Moudjahid”, 

ülkenin kaçınılmaz olarak özgür olacağının ve Cezayir devletinin somut bir 

göstergesidir. Bu anlarda; tüm korkularını bir kenara bırakmakta ve mutlak bir 

özgürlük hissi içinde olmaktadır. 

Zohra’nın tutuklandıktan sonra kendini iyi hisssettiği bu nadir an; göğsü 

madalyalarla dolu, üniformalı bir adamın içeri girmesiyle bölünmektedir. Adam 

işkencenin anlatıldığı yazıyı kendisinin yazdığını söyleyerek hiddetle tepki 

vermektedir. Zohra, tepki verse de tehditkâr bir yaklaşım içinde olan Albay’dan 

oldukça tedirgin olmaktadır. Albay odadan ayrılınca onun yarattığı olumsuz havayı 

dağıtmak ve keyiflenmek için yine gazeteyi incelemeye koyulmaktadır. Sonrasında 

Albayın odasına götürülen Zohra’dan; FLN/ALN'deki faaliyetlerini yazması 

istenmektedir. Burada örgüte katılma nedenini detaylı olarak yazmaktadır. İletişimi 

sağlama, sekreterlik, broşür dağıtma ve yerel halka destek olma vb. görevlerinden 

bahsetmektedir. Ayrıca Casbahlı olmadığından faaliyetlerinde bir başka örgüt üyesinin 

kendisine rehberlik ettiğini ancak gizlilik kuralı gereği ismini bilmediğini 

eklemektedir. Son olarak da faaliyet gösterdiği Casbah’da; Djamila, Dahmane, Ghani, 

Si Murad, Ramel gibi yakalanmış ya da ölmüş olan örgüt üyelerinin ve birlikte 

yakalandığı Yacef’in ismini yazarak hazırladığı metni imzalamaktadır (Drif, 2017: 

324-330). 



261 

25 Eylül 1957'de tutuklanan Drif, savaş yıllarının geri kalanını hapiste 

geçirmektedir (Mortimer, 2018: 160). Askeri mahkemenin 20 yıllık zorunlu çalışma 

ceza kararının kesinleşmesiyle birlikte 14 Ekim 1957'de birçok örgüt üyesinin tutuklu 

bulunduğu Fransa’daki Barberousse Hapishanesine nakli yapılmaktadır  (Rholetter, 

2011: 426). 

4.12.3. Zohra’nın Tutukluluk Süreci ve Sonrası 

Zohra’nın tutukluluk hali devam ederken Ali ve Hassiba’nın Safi ile iletişime 

geçtiği haberini almaktadır. Bu haberi, hücresindeyken Hassiba’nın el yazısıyla 

yazılmış bir mektubun kendisine gösterilmesiyle öğrenmektedir. Bu iletişimle birlikte 

Zohra olası haberi de almaktadır. Yetkililer; haberin yer aldığı gazeteyi ısrarla 

vermelerine rağmen almamaktadır (Drif, 2017: 331- 332). Ali ve Hassiba’yı en son 

gördüğü haliyle hatırlamak istemektedir. Safi’nin ihaneti; kendilerinin yakalanmasına 

neden olduğu gibi bağımsızlık mücadelesini birlikte yürütükleri yakın arkdaşları Ali 

la Pointe ve Hassiba Ben Bouali’nın bulunduğu evin patlatılarak korkunç bir şekilde 

öldürülmelerine de neden olmaktadır (Durkin, 2018: 28).   

 
 

Resim 4.17. Hassiba Ben Bouali 

 

(Drif, 2017: 144) 



262 

Zohra, arkadaşlarının ölümünün verdiği acı ile kafasını duvara vurmaktadır. 

Ali’nin son defa savaşmasına izin verilmeden sığınağının patlatılmasına ve kendisine 

dayatılan ölüm türüne sitem etmektedir. Hassiba’nın yaratıcılığına, zekâsına, 

özverisine, onurlu duruşuna, kişiliğine dair ağıtları yürekten haykırmak ve sadece on 

dokuz yaşında olduğunu söylemek istemekte ancak sesi çıkamamaktadır. İç karartıcı 

hücresinde; Hassiba’nın oturma pozisyonunu benimseyerek dizleri üzerinde ağlayarak 

uzunca bir süre kalmaktadır.77Zohra; Ali ve Hassiba’nın ölümüyle ilgili 56 yıl boyunca 

herhangi bir gazetenin yazdıklarını okumamaktadır. Ancak Cezayir’in bağımsızlığıyla 

ilgili anılarını yazma kararı alınca dönemi yeniden ele almak ve değerlendirmek adına 

malum hadiseyi içeren okumalar yapma gereği duymaktadır. Fransız sömürge 

yönetimine karşı Casbah’ın, halkın, fedailerin, kadınların, eylemcilerin ülkelerinin 

bağımsızlığı için nasıl bir mücadele verdiklerini aktarma isteğindedir. Böylelikle Milli 

Kütüphanede araştırmalar yapmaya başlamaktadır. Yaptığı bu araştırmayla o günleri 

yeniden yaşar gibidir. Aradan geçen zamana rağmen Hassiba ve Ali’nin ölümlerini 

okumakta çok zorlanmaktadır.  

 
 

Resim 4.18. Ali la Pointe 

 

(Drif, 2017: 4) 

 

 
77Hassiba genelde bacaklarını göğsüne doğru çekmekte, kollarını bacaklarına dolamakta ve başını da 

dizlerine bırakmaktadır. Bu haliyle masum bir kedi yavrusu gibidir (Drif, 2017: 150).  



263 

Zohra, arkadaşlarının ölümleriyle ilgili yaptığı okumalardan sarsıntı duysa da 

sömürge rejiminin örgüte bağlı kadın ya da erkeğe karşı öldükten sonra bile nefret 

duygusu içinde olması onu çok rahatsız etmektedir. Ali’nin ölmüş bedenine saygısızlık 

edilmesini ve toplumda yaratmış olduğu etkinin ortadan kaldırılmaya çalışılmasını 

nefret söylemlerinin bir parçası olarak açıklamaktadır. Bu açıdan kendilerini 

medenileştirmek için gelen bu insanların; Ali’nin parçalanmış bedenini gösteren 

fotograflara yazdıklarını üzücü, utanç verici ve tiksindirici bulmaktadır. Bu yaklaşımın 

kendisinde, halkta karşılık bulmadığını; Ali’nin, Hassiba’nın yenilmez kahramanlar 

olarak anıldığını sözlerine eklemektedir.   

Zohra, yaptığı araştırma ile aynı zamanda arkadaşlarının suikastıyla ilgili bazı 

boşlukları da tamamlamaktadır. İlkin arkadaşlarının kendilerinin yakalandığı tarih 

olan 26 Eylül 1957'de kaldıkları 4 Rue Cato'daki güvenli evden ayrıldıkları bilgisine 

ulaşmaktadır. Bu yeni ev Zohra’nın bilgisi dâhilinde olmayan 5 Rue des Abderames'e 

adresindedir. Zohra, patlamaya dair detayların bir kısmını ise çok daha öncesinde 14 

Ekim 1957'de götürüldüğü Barberousse hapishanesinde öğrenmektedir. Burada El 

Kho ile Safi arasında irtibat görevlisi olan ve kendilerini 4 Rue Cato'da ağırlayan ev 

sahibinin yeğeni Mahmoud Bouhamidi ve El Kho'nun yeğeni Petit Omar’ın da 

patlamada ölenler arasında olduğu bilgisine ulaşmaktadır (Drif, 2017: 332- 335). 



264 

 
 

Resim 4.19. Fransız güçlerinin bombaladığı ev ve burada ölen FLN üyeleri sırasıyla 

Ali la Pointe, Hassiba Ben Bouali, Petit Omar ve Mahmoud Bouhamidi'dir 

 

(Drif, 2017: 333) 

 

Zohra, yaklaşık beş yıl hapis kaldığı Barberousse hapishanesinde, arkadaşlarını 

yetirdiği patlamanın ayrıntıları dışında kendisinin ve El Kho'nun neden herhangi bir 

sorguya maruz kalmadığıyla ilgili kafasını kurcalayan sorulara da yanıt almaktadır. 

Godard ve Trinquier'in kendilerinden alacağı herhangi bir bilginin kalmadığı akıl 

yürütmesine zaman zaman kapılsa da bunu çok gerçekçi bulmamaktadır. 

Paraşütçülerin El Kho'ya olan deli öfkelerini bilinmektedir. Hapisteyken öğrenmiş 

oldukları, yaşadıklarını daha makul bir noktaya taşımaktadır. Bu bilgiye göre böyle bir 

süreci yaşamalarında; yakalandıklarını öğrenen Germaine Tillion'un güçlü ve etkili 

müdahalesinin katkısı olmaktadır 78 (Drif, 2017: 338). Tillion; ikisinin de yasal 

normlara uygun olarak siyasi tutukluların karşılaştığı şekilde muamele görmelerini, 

 
78GermaineTillon, Zohra Drif ve Yacef Saâdi’nin duruşmalarında tanık olarak ifade vermek için talepte 

bulunmaktadır. Tanık olarak mahkemeye çağrılmayan Tillon’un ifadeleri delil olarak kullanılmaktadır 

(Sellon, 1979: 227). 



265 

Fransız olan Cezayir Bakanı Robert Lacoste’den istemektedir. Eski Fransız 

direnişçisinin aracılık etmesiyle Zohra ve El Kho işkenceden ve hatta ölmekten 

kurtulmaktadır. FLN’nin iki üyesi, savaşın geri kalan yıllarını mahkûmiyetle 

geçirirken omuz omuza bağımsızlık mücadelesi verdikleri yakın arkadaşları Hassiba 

Ben Bouali ve Ali La Pointe’nin Albay Godard'ın teslim olun çağrısına uymamalarının 

karşılığı sığınaklarının patlatılması süretiyle öldürülmeleri olmaktadır. Kendisinin ve 

El Kho’nun hayatta kalmasında etkin rol alan Tillion'a minnettarlık duyduğunu 

belirten Zohra;  Hassiba ve Ali de benzer şeyleri yaşasaydı aynı muameleyi 

göreceklerine ihtimal vermektedir (Mortimer, 2018: 169). Tillion ile ilgili söz konusu 

bilginin yanı sıra Oukhiti'nin ailesi, Germaine Tillion'un sığınakları ele verdiğinden 

şüphelenmektedir. Ancak Zohra, bu şüphelerini yersiz bulmaktadır (Drif, 2017: 338). 

Zohra Barberouss’da kaldığında doğru ve tamamlayıcı bazı bilgiler edindiği 

gibi yanıltıcı bazı bilgilerin de bilinçli yayıldığına tanık olmaktadır. Bunlardan birisi 

de kendisinin ve El Kho’nun Ali ve Hassiba’nın kaldığı yeri ihbar ettiğiyle ilgilidir. 

Bu türden faaliyetleri;  yürütülen savaşın psikolojik ayağı olarak görmektedir. Zohra, 

bunları El Kho gibi yaşayan efsaneleri ve hatta Ali gibi ölüleri öldürme yöntemi olarak 

değerlendirmektedir. Yakalandıklarında hain Safi'den paraşütçülerin almadıkları tek 

bilginin Ali ve Hassiba’nın kalacakaları yeni güvenli evle ilgili olduğunu 

söylemektedir. 25 Eylül'de, 4 Rue Cato'daki adreste yakalandıklarında onların örgütün 

önemli bir kuralı olarak oradan ayrılacaklarını bilmektedirler. Fakat kendilerinin 

bilmediği bir adres olan 5 Ruedes Abderames'de öldürüldüklerine dikkat çekmektedir. 

Bununla birlikte yakalandıkları adres olan 4 Rue Cato'daki sığınağa daha sonra 

sömürge güçlerinin hiç uğramamadığının önemli bir bilgi olduğunun altını 

çizmektedir. Çünkü Ali ve Hassiba’nın orda olduğuna dair bilgiyi; kendisinin, El 

Kho’nun ve Oukhiti’nin hiçkimseyle paylaşmadığını iddia etmektedir. 

Zohra hapisteyken Fransız istihbarat teşkilatı tarafından paylaşılan bir başka 

yanıltıcı bilginin ise kendisinin Hassiba’ya teslim olması için mektup gönderdiği ve 

politik düşünceleriyle ilgilidir. Bu bilgilerin kaynağını; Mohammed Harbi ve Gilbert 

Meynier’in “Le FLN: Documents et histoire” kitabında paylaşılan askeri arşiv 

belgeleri oluşturmaktadır. Eylül 1957 tarihli bu arşiv belgelerinde: Drif'in Hassiba Ben 

Bouali'ye yazdığı mektuplar ve onun, Yacef Saâdi'nin sorgularında ifade ettikleri ılımlı 

politik görüşler vardır. Zohra; daha sonrasında yazdığı “Inside the Battle of Algiers: 



266 

Memoir of a Woman Freedom Fighter” kitabında, bunların hiçbirinin gerçeği 

yansıtmadığını ve mektupların kendisine ait olmadığını savunmaktadır 79  (Moussa, 

2017: 482). Buna istinaden mektupların yazıldığı söylenen tarihlerde Hassiba ile 

birlikte yaşadıklarını söylemektedir. Bu nedenledir ki, böyle bir mektubun 

yazılmasının çok yersiz kaçacağını vurgulamaktadır. Zohra, tüm bunların 

itibarsızlaştırma çabaları olduğunu ve bu kurguyu dikkate almanın kendisinin, 

Hassiba’nın gerçekten anlaşılmaması manasına geldiğini ifade etmektedir. AAZ'nin 

iki askeri olduklarını ve teslim olmayı değil diğer savaşçılar gibi ölüme gönüllü olmayı 

tercih ettiklerini özellikle sözlerine eklemektedir. Ülkesinin bağımsızlığı için almış 

olduğu kararların bilinçli bir tercih olduğunu ve bundan ötürü hiçbir kararının 

kendisini üzmediğini belirtmektedir. Kendisini üzecek şeylerin gençlerin, yaşayanların 

halklarının fedakârlıklarını unutma ihtimalidir. Cezayir’in bağımsızlığı için ödenen 

bedellerin ve bağımsızlığının daima nasıl savunulacağının unutulma olasılığını, en 

büyük korkusu olarak belirtmektedir (Drif, 2017: 339). Cezayir savaşında kilit rol 

oynayan Zohra’nın, bağımsızlık mücadelesiyle ilgili anılarını yazmasında da benzer 

duygunun tesiri olduğu söylenebilir. Kitapla80 birlikte gençlerin ve gelecek nesillerin 

ülkelerinin bağımsızlığında verdikleri mücadeleyi anımsamaları, bilmeleri ve 

korumaları temennisindedir. Bu manada kitapta; birçok kadınla birlikte yaşadıkları 

tutukluluk yıllarını, bağımsızlığın çoşkusunu, Cezayir’i inşa etmenin zorluklarıyla 

ilgili tanıklılıklarını ve deneyimlerini aktarmaktadır. Burada sömürge sürecini ve 

kadınların bağımsızlıktaki önemli rollerini vurgulamaktadır. Zohra, tüm bu 

gerçekliklerin ve ülke tarihinin farkında olarak geleceğin sağlıklı bir şekilde yeniden 

inşa edilebileceğine inanmaktadır (Mortimer, 2018: 159-161).  

 
79Zohra, kitabında Hassiba’ya teslim olması için mektup gönderdiğiyle ilgili bilgi kirliliğine yanıt 

niteliğindeki bazı ifadelere yer vermektedir. Fransız tarafının suçlamalarına maruz kaldığı gibi örgüt 

içinden de bazılarının kendisine yöneltiği suçlamaların hedefi olmaktadır. Yoldaşı, lideri olarak 

gördüğü, birçok faaliyette yan yana ve yakalanırken de birlikte olduğu dava arkadaşı El Kho tarafından 

vatan haini olmakla suçlanmaktadır. Ne yazık ki bu durum yeni bir şey değildir. Örgütün eski üyeleri 

arasında bu türden suçlamalara çokça rastlanmaktadır. Bir başka örnek durumda ise Louisette 

Ighilahriz’e, Zohra ve El Kho için “Algérienne” kitabında suçlayıcı birtakım ifadelere yer vermektedir. 

Burada maruz kaldığı taciz ve kötü muamelerden bahsederken aynı zamanda iki FLN savaşçısının 

sömürge güçleriyle işbirliği yaptığına da değinmektedir. El Kho; bu suçlamaya katılmış olduğu bir 

etkinlikte, Ighilahriz’ın örgüte olan bağlılığı ve yaşadığı işkenceler hakkında yanıltıcı bilgiler 

paylaştığını belirterek yanıt vermektedir (Moussa, 2017: 482).   
80Zohra Drif’in Cezayir bağımsızlık mücadelesinin yakın tarihini, anılarını kaleme aldığı, “Inside the 

Battle of Algiers : memoir of a woman freedom fighter” kitabının ilk  basımı; 2013’te Cezayir’de 

Fransızca olarak basılmaktadır (Mortimer, 2018: 171).  2017 ise  ingilizce çevirisiyle kitap tekrar 

yayınlanmaktadır. Kitabın ingilizce çevirisi, çalışma için referansa alınan ana kaynaklardan biridir.   



267 

Ülkesinin bağımsızlık mücadelesinde aktif rol alan Zohra, bağımsızlıkla 

birlikte yazdığı kitapla ülkenin bağımsızlık mücadelesine ve bilhassa kadın 

savaşçılarına dair tarihe önemli bir not düşmektedir. Barberousse Hapishanesinde 

kaldığında da aynı saikle “Kardeşlerimin Ölümü”81 başlığını taşıyan yirmi sayfalık bir 

makale yayınlamaktadır (Rholetter, 2011: 426). Zohra’nın aktif olarak askeri faaliyet 

yürütemediği hapishane sürecinde ve bağımsızlığın kazanıldığı süreçten sonra da 

ülkesinin bağımsız, halkının özgür olması için çaba göstermeye devam ettiği 

görülmektedir. Öte yandan ülkenin bağımsız ve özgür yarınlarına gösterilen bireysel 

çabaların üniversite gibi kurumlar tarafından da gösterilmesinin gerekli olduğunu 

düşünmektedir. Üniversitelerin kültürel, tarihi miraslarının bilinçli bir politikanın 

ürünü olarak ortadan kaldırılması ile ilgili gerçeklerin gün yüzüne çıkarılması 

noktasında önemli roller üstlenebileceklerine inanmaktadır. Ona göre 132 yıllık 

kültürel soykırım bilgisinin açık edilmesi, aynı şeylerin yaşanmasının önünde önemli 

bir bariyer olacaktır. Bu konuda, üniversitelerle birlikte arşivlerin önemine de vurgu 

yapmaktadır. Meseleye dair arşivlerin ne yazık ki Fransa’da olduğu ve bu arşivlerin 

alınması için mücadelenin gerekliliğine değinmektedir (Drif, 2017: 334). Bu arşivler 

sayesinde kollektif hafızadaki boşlukların doldurulacağı ve nihayetinde toplumun 

kendini yeniden inşa edebileceği düşüncesindedir.  

4.13. Eleştiriler ve Yanıtları 

1830’dan itibaren Cezayir’de varlık gösteren Fransızlara, ulusal bağımsızlık 

adına ilk örgütlü tepki 1 Kasım 1954'te verilmektedir. Bu tarihten itibaren başlayan 

bağımsızlık mücadelesi, 5 Temmuz 1962’e kadar devam etmektedir (Giunti, 2019: 

49). Zohra, bağımsızlık mücadelesinin başladığı ilk günden itibaren bu süreci başlatan 

gruba dâhil olmak için bir arayışın içine girmektedir. Bu arayışın neticesinde, 

1956’dan itibaren FLN’de aktif olarak faaliyet yürütmeye başlamaktadır. Burada; ilk 

etapta bir takım paketlerin taşınması ve FLN üyelerinin ailelerine destek zarflarını 

iletmek ile görevlendirilmektedir. Görevlerini sadakatle, eksiksiz bir şekilde yerine 

getirmesi, örgüt içinde kazandığı güven ve de koşulların uygun olmasıyla kısa sürede 

askeri faaliyetlerde de rol almaktadır. 1956’nın ağustos ayından itibaren ölüm 

gönüllülerinde yer alması askeri faaliyetleri için bir ilk adımdır (Drif, 2017: 106). 

 
81  Hapishanede kaldığı süreçte yapılan siyasi infazlara tanıklık etmektedir. Yazmış olduğu “In te Mort 

de mesFréres” makalesinde bu infazlara tepkisine ve mahkûmiyetine neden olan siyasi koşulların 

değerlendirmesine yer vermektedir (Sellon, 1979: 230). 



268 

Zohra, esaret altında olan ülkesini bağımsızlığına kavuşturmak için tehlikelerini iyi 

bilerek ölüm gönüllüsü olmayı tüm benliğiyle tercih etmektedir. Sömürünün tüm 

olumsuz koşullarına baş eğdirilmeye çalışılan ülkesinin ve halkının bağımsızlıkla 

birlikte özgürleşeceğine inanmaktadır. Bu açıdan mücadelede kendisini motive eden 

temel şey halkının temel hak ve özgürlüklerine kavuşmasıdır. Bu nedenledir ki orta 

sınıf bir aileden gelmesine, eğitimli ve birçok Cezayirli kadına göre daha fazla olanağa 

sahip olmasına karşın bağımsızlık mücadelesinde yer almayı bir vicdani sorumluluk 

olarak görmektedir. Sürecin kendileri için entelektüel kaygıların ötesinde bir ölüm 

kalım meselesi olduğu inancındadır.  

Kendisini bağımsızlık sürecine; siyasi ve psikolojik açıdan hazırlayan 

entelektüel çabanın öneminin farkında olmakla birlikte ülkenin bağımsızlığındaki 

zorlu sürecin keskin ve kalıcı bir çözümünün ancak silahlı mücadele ile olabileceğini 

savunmaktadır. Bu bakımdan Avrupalı sivillerin yoğun oldukları alanlara 

gerçekleştirdikleri eylemlerinin, zorunlu savaş koşullarının sonucu ve sömürgeci 

gücün yerel halkı hedef alan eylemlerine missilleme olarak görülmesi gerektiğini 

belirtmektedir. Amaçlanan yerel halkın maruz kaldığı tüm olumsuz savaş koşullarının; 

iktidar gücünün korunaklı yaşam alanları olan Avrupalıların olduğu bölgelere de 

sirayet ettirmektir. Nihayetinde bu eylemleri için önceden yapılmış bir hazırlıktan ve 

eğitimden söz etmenin mümkün olmadığını öne sürmektedir. Ülkelerinin ve halkının 

maruz bırakıldığı sömürü koşullarının savaşçı olarak doğmayan kendilerini birer kadın 

savaşçıya dönüştürdüğünü belirtmektedir.  

Zohra’nın; bağımsızlık mücadelesindeki söz konusu yaklaşımına ve 

eylemlerine eleştirel tutum içinde olan bir kitleden de bahsetmek mümkündür 

(Mortimer, 2018: 160). Bu kitlenin bir kısmını savaşın mağdurlarından olan siviller 

oluşturmaktadır. Zohra, Milk Bar eylemini gerçekleştirdiğinde mekânda on yaşında 

olan Nicole Guiraud ve beş yaşında olan Michel-Chich bulunmaktadır. Nicole 

Guiraud’ın babası ağır yaralanmakta ve kendisi de sol bacağını kaybetmektedir. 

Michel-Chich ise büyükannesini ve bacağını kaybetmektedir. İki kız çocuğu da 

eylemden yaralı olarak kurtulmaktadır. O günden sonra kaybettiklerinin ve tanıklık 

ettiklerinin travması yaşamlarınının bir parçası olmaktadır (Hubbell, 2018: 49-50). 

Yaşadıkları, Michel-Chich’e bağımsızlık mücadelesinde sivillere yönelik saldırıları ve 

saldırı şekillerini sorgulatmaktadır. Eleştiri oklarının hedefinde ise Zohra Drif vardır. 



269 

Kaybettiklerinden  Zohra’yı sorumlu tutmaktadır (Browning, 2018: 458). Zohra Drif’e 

2012’de “Lettre à Zohra D.” başlığını taşıyan açık bir mektup yazıp kamuoyuyla 

paylaşmaktadır (Hubbell, 2016: 2). Mektubuna hiçbir yanıt alamayan Michel-Chich, 

bir ay sonra Marsilya'da düzenlenen Cezayir’in ulusal bağımsızlığının ellinci 

yıldönümü etkinliğinde onunla yüz yüze gelerek düşüncelerini ve eleştirilerini direkt 

paylaşmaktadır. Aynı toplantı salonunu paylaştığı Zohra’ya; öncelikle olayı 

özetlemektedir. Ardından kendisini de kayıplar yaşayan ve orada dondurmaya giyen 

beş yaşındaki bir çocuk olarak tanıtmaktadır. Asıl meramını anlatmak için yapılan giriş 

konuşmasının devamında büyükannesi gibi sivillerin katlediliğini kabul edip etmediği, 

düşünceler uğruna verilen mücadelede suçsuz insanları öldürebilir miyiz minvalinde 

bir dizi soru sormaktadır. Zohra, bu soru ya da sorulara alenen ve özel bir yanıt 

vermemekle birlikte sömürge gücünün kendilerine başka seçenek bırakmadığını ve 

eyleminin kişisel olmadığını belirtmektedir. Kendisinin yaşadığı duruma benzer çok 

sayıda trajedinin olduğuna değinmektedir (Hubbell, 2016: 13-12). Michel-Chich, bu 

toplantıdan önce de yayınlamış olduğu mektubunda belirtmiş olduğu gibi sivillere 

zarar vereceğini bildiğini varsayarak adil olmayan bir savaş eylemini 

gerçekleştirmekle Zohra’yı suçlamaktadır (Mortimer, 2022: 10). 

Zohra, Evian Anlaşmasının elli yılıncı kutlamalarında olduğu gibi Milk Bar 

eyleminden ötürü çok kez eleştiri oklarını üzerine çekmektedir. Kendisinden eylemin 

amaçsal nitelikleri açısında kabul edilebileceğini ancak yöntemsel olarak 

onaylamayacağını kamuoyuyla paylaşması ve özür dilemesi istenmektedir. Zohra, 

üzerinde oluşan tüm baskılara rağmen öteki türlüsünün mümkün olmadığını savunarak 

belli bir kesimin olan bu talepleri karşılamamaktadır. Bu eleştirilere ve suçlamalara 

yanıt niteliğindeki detaylı ifadelere, 2013’te Fransızca yayınlanan “Mémoires d’une 

combattante de l’ALN: Zone Autonome d’Alger” kitabında yer vermektedir. Burada: 

Zohra bugün insanların Avrupalıların yoğun olduğu halka açık yerlere bomba 

yerleştirdiği için pişman olması beklentisinde olabileceğini ancak böyle bir şeyin söz 

konusu olmadığının altını çizmektedir. “Samia ve kendisinin; 1956 ve 1957'de 

yaptıklarından geçmişte ve bugün de pişman olmadıklarını ve yarın da asla 

olmayacaklarını” (Drif, 2017: 106) sözleriyle de açık bir şekilde ortaya koymaktadır.82 

 
82 Zohra, bu yaklaşımını ve bakış açısını katılmış olduğu çeşitli programlarda da çok defa dile 

getirmektedir. 2006’da arabnews’e vermiş olduğu röportajda da benzer ifadeler kullanmaktadır. 

 



270 

Öyle ki aksi bir yaklaşımı sömürge anlayışının reddi olarak algılamaktadır. Bu 

yüzdendir ki bombalı eylemlerine dair pişmanlık vurgusu nerden ve ne şekilde gelirse 

gelsin kabul etmediğini ve nefret ettiğini belirtmektedir. Çünkü ülkesinin ve 

topraklarının bir dış güç tarafından saldırıya uğramasının kendilerine silaha sarılma 

hakkını doğuran tek neden olabileceğini söylemektedir. Yaptıklarını, kendini ve 

halkını savunma olarak ifade etmektedir. 1 Kasım 1954 ile başlayan mücadeledeki 

konumlarının da bu olduğunu vurgulamaktadır (Mortimer, 2018: 164). 

Zohra ülkeleri Cezayir için bağımsızlık mücadelesinde yer alıp bedeller 

ödeyenler olduğu gibi sivillerin de bazı bedelleri ödediğini dile getirmektedir. 

Bu nokta da bağımsızlık mücadelesi sırasında ölenler Cezayirli sivillerse ve 

neden öldük diyorlarsa bunun cevabı ALN’de olduğunu söylemektedir. Çünkü 

ALN’nin cevabı bildiğini söylemektedir. Zohra, Cezayirli sivillerin ölümünü 

Cezayir’in özgürlüğünün ve bağımsızlığının bedelinin bir parçası olarak 

görmektedir. Zohra, “Neden öldük?” sorusunu soranlar eğer Fransızlarsa, bunu 

Fransa idaresine sormalarını önermektedir. Fransız yetkililerin ne diyeceğini 

bilmiyorum demektedir. Fakat kendisinin onlara önereceği tek gerçeğin: 

“Öldünüz çünkü yabancı bir ülkeye, Cezayir'e boyun eğdirip işgal eden yüz 

binlerce Avrupalı arasındaydınız. Böylece onu yerleşimci koloniniz haline 

getirebildiniz olarak yanıtlamaktadır (Drif, 2017: 106).  

Zohra, elbette ki Fransa’nın tüm haksızlıklarına karşı durup saflarımıza katılan 

hiçbir Fransızı unutmayacağını ve onlardan sonsuza dek minnettar kalacağını da 

sözlerine eklemektedir.  

Nihai olarak Zohra, şiddet kullanımını ülkenin bağımsızlığa kavuşması için 

kullanılan bir araç olarak görmektedir. Bu doğrultuda gerçekleştirilen faaliyetlerin 

hiçbirinin ülkenin, halkın kurtuluşu ve özgürlüğü ötesinde bir anlam taşımadığını iddia 

etmektedir. Sivillerin yaşadıklarından rahatsızlık duysa da hepsini koşulların 

gerekliliği olarak görmektedir. Bu çerçeveden bakıldığında; faaliyetlerini kişisel bir 

mesele olmaktan çıkarıp ulusal bir düzlemde ele alıp değerlendirmektedir. Çünkü tüm 

eylemlerini FLN/ALN’ye bağlı olarak yerine getirdiğinin altını çizmektedir (Hubbell, 

 
Röportajın seyri içinde, ülkeleri için verdikleri bağımsızlık mücadelesi ve terörist hareketler arasında 

farklar olduğunu belirtmektedir. Bu farkı; kendi deneyimini örnek vererek açıklarken  birinci sınıf 

hukuk öğrencisi olan kendisini bu sürece sürekleyen şeyin, sömürge rejiminin/Fransa’nın şiddeti 

olduğunu sözlerine eklemektedir. Siyasi yöntemlerin çözümsüz kaldığı noktada geriye kalan tek çözüm 

yolunun silahlı eylemler olduğuna ikna olduğunu söylemektedir. Bu yönde seçim yaptığını ve seçimi 

noktasında bombayı yerleştirmek değil bunu başarılı bir şekilde sonuçlandırmanın önemli olduğunu 

söyleyerek eylemlerinden dolayı pişmanlık hissi taşımadığını da paylaşmış olmaktadır (Maclean,  

2006). 



271 

2018: 51). Eylemlerine dönük açtığı bu parantezle örgütün ve örgüte bağlı olarak dâhil 

olduğu şiddet eylemelerini meşru bir zemine oturtmaya çalışmaktadır. 

Günümüzde Kızılderililerin kaderini paylaşmıyor olmalarında; ülkelerinin 

bağımsızlığına olan inançla gerçekleştirdikleri mücadeleye borçlu olduklarını 

savunmaktadır. Zohra, bugün bile benzer şeyler yaşanırsa; yaşına rağmen bir bostana 

tutunarak mücadeleye katılacağını söylemektedir. Kendisi gibi birçok Cezayirlinin de 

aynı tepkiyi vereceğini belirtmektedir (Drif, 2017: 104-106). Ayrıca bu durumun 

yaşandığı her yerde benzer tepkilerin olacağını ifade etmektedir. İnsanların; halkını ve 

topraklarını kurtarmak için hayatlarını feda edeceklerine değinmektedir (Mortimer, 

2018: 161).  

4.14. Dünden Bugüne Zohra Drif 

1934'te Tiaret'te doğan Zohra, geleneksel değerlerine bağlı ancak içinde 

bulunulan koşullar itibariyle modern denilebilecek kararlar alabilen bir aile yapısına 

sahiptir. Babası Ahmet Drif çevresinde bilinen ve saygı duyulan bir kadıdır. 

Çocuklarının bilhassa kızlarının eğitimini önemsemektedir. Kızlarının eğitimlerinin 

önüne set koyabilecek toplumsal yargılara karşı koyacak kadar ileri görüşlüdür. 

Annesi ise çocuklarının evdeki sorumluluklarını üstlenmekte ve eşi gibi onların 

eğitimine önem vermektedir. Annesi sadece kızlarının değil bölgesindeki kızlarında 

okumalarını istemektedir. Bu niyetledir ki kızlarının eğitimlerindeki başarılarının 

çevresindeki aileleri olumlu etkilemesi yönünde bir çabayı da kendisine görev 

bilmektedir. Varlıklı bir aileden gelen annesi çocuklarıyla ilgili aldığı sorumluluk 

dışında evin ticaret işleriyle de meşguldur. Zohra’nın nispeten sahip olduğu bu 

ayrıcalıklar onun çok az kadının gidebildiği üniversiteye giderek hukuk eğitimi 

almasına olanak sunmaktadır (Evangelista, 2011: 256). Bütün bunlar Zohra’nın hem 

Cezayir değerlerini temsil eden bir ortamda büyümesini hem de Fransız değerlerinin 

hâkim olduğu bir eğitim sisteminde yer almasını beraberinde getirmektedir. Zohra’nın 

birbirinden oldukça farklı iki kültür arasında gidip gelmesi onun ulusal kimlik 

bilincinin oluşmasında önemli bir etkiye sahiptir. Eğitim süreci boyunca içinde doğup 

büyüdüğü kültüre yabancı bir eğitim sisteminde yer alması onu yalnızlaştırmakta ve 

bulunduğu ortama yabancılaştırmaktadır. İçindeki bu duygu; zaman zaman 

arkadaşlarının, öğretmenlerinin; küçümseyici ve dışlayıcı tavrıyla karşılaşınca da 

gittikçe derinleşmektedir. Aidiyet bağı kurmadığı, adaletsizliğe uğradığını düşündüğü 



272 

bu ortam; onu daha da çok yerel değerlerine bağlı hale getirmektedir. Nitekim 

dördüncü bölümdeki başlıklarda detaylı olarak anlatıldığı üzere Zohra’nın; 

1930'lardan 1950'lerin başına kadar tüm yaşadıkları, içinde bulunduğu sosyo-kültürel 

ortam, sömürgeci okullarda aldığı eğitimlerle birlikte Fransız kültürene hâkim olması 

ve deneyimledikleri onun bağımsızlık mücadelesinde aktif rol almasına zemin 

hazırlamaktadır. Bütün bunların vesile olduğu kimlik bilinciyle 1 Kasım 1954’te 

Cezayir bağımsızlık hareketinin fitilini ateşleyen gruba ilk günden itibaren katılma 

isteğindedir. Bu isteğiyle başlayan uzun bir arayışın ardından 1956’da üniversitede bir 

hukuk öğrencisiyken bu gruba dâhil olmaktadır. 

Örgüt içinde ilk olarak kurye görevini üstlenmektedir. Ancak FLN’ye olan 

bağlılığı ve sorumluluklarını sorunsuzca yerine getirmesiyle bir süre sonra örgütün 

silahlı grubu içinde yer almaya başlamaktadır. Görev potansiyelindeki bu değişiklik 

kullanılan yöntem ve stratejilerde de bir takım değişimlere vesile olmaktadır. İlk 

görevlerini yerine getirirken dikkat çekmemek adına Cezayirlilerin geleneksel 

kıyafetleri olan haiki ve âadjar giymektedir. Ancak silahlı grupta yer almasıyla birlikte 

modern kıyafetler ve saç modelini tercih ederek eylemlerini gerçekleştirmektedir. 

Çünkü artık faaliyetleri yerel halkın yoğun olduğu bölgelerden Avrupalıların yoğun 

olduğu bölgelere kaydırıldığından bir savaş stratejisi olarak eylemlerini kolaylıkla ve 

sorunsuzca yerine getirebilmek adına böyle bir tercih yapmaktadır. Görev 

anlayışındaki bu değişimle birlikte 30 Eylül 1956’da Milk Bar’a bombalı saldırı83 

düzenleyerek ilk eylemini gerçekleştirmektedir. Bu eylemle savaşın yankısı 

Cezayir’deki tüm taraflarca hissedilmeye başlanmaktadır. Eylemin etkisinin Cezayirle 

sınırlı kalmayıp dünya kamuoyunda da ses getirmesi, Cezayir’in bağımsızlık 

mücadelesine ve kadının bu mücadeledeki varlığına görünürlük kazandırmaktadır. 

Zohra nezdinde gerçekleştirilen bu eylemle birlikte kadınların bağımsızlık 

mücadelesindeki yeri ve rolü teyit edilmiş olunmaktadır.   

Bağımsızlık mücadelesinde önemli bir etki yaratan Milk Bar eylemiyle Zohra, 

önemli bazı fikirlerin zemin bulmasında, bazı sorumlulukların yerine getirilmesinde 

ve kararların alınmasında etkili olmaktaddır. Keza Milk Bar eyleminin de önemli fikir 

 
83  30 Eylül 1956’de gerçekleşen üç bombalı eylemlerden biridir. Cezayir’in bağımsızlık tarihinde 

önemli bir yere sahip bu saldırılar, savaşın sonuçları üzerinde ciddi etki yarattığı gibi kadınların bu 

süreçteki anlamlı yerini, etkilerini de ulusal ve uluslararası komaouyuna sunmuş olmaktadır. Zohra ile 

birlikte bu eylemleri gerçekleştiren diğer iki kadın ise Djamila Bouhired, Samia Lakhdari’dir.   



273 

insanlarından biridir. Zohra, eylemi pratik ettiği gibi fikir mutfağında da yer 

almaktadır. Savaşın Avrupalıların olduğu bölgelere yansıması gerektiğinin ve bunun 

için kendisi gibi eğitimli, Avrupai görünümlü kadınların rahatlıkla faaliyet 

yüretebileceklerinin altını çizmesi baştan beri öne sürdüğü fikirlerindendir. Benzer 

şekilde bağımsızlık mücadelesinde sömürge rejimine karşı gelebilmek için birçok 

savaş stratejisinin bir arada kullanımı da benimsediği fikirler arasındadır. Askeri, 

siyasi faaliyetlerin yanı sıra psikolojik yöntemlerin kullanımıyla algı yönetiminin 

yapılmasının gerekliliğini savunmaktadır. Bunun farkında olarak kendilerine ait bir 

gazetenin olmasını önemli bulmaktadır. Sonra ki süreçlerde örgütün kendilerine ait “El 

Moudjahid” gazetesi çıkmakta ve burada Zohra’nın yazılarına da yer verilmektedir. 

Zohra, gazetedeki yazıları dışında örgütle ilgili önemli raporların, belgelerin 

hazırlanması, bazı yazışmaların yanıtlanması ve çeşitli makalelerin yazımı gibi 

sorumlulukları da üstlenmektedir. Üstlendiği tüm bu sorumluluklarıyla birlikte kritik 

anlarda alınacak kararlarda, yapılan toplantılarda söz sahibi olması, yapılan önemli 

görüşmelerde hazır bulunması bağımsızlık savaşındaki rolünde göz ardı edilmemesi 

gereken hususlardandır. 

Zohra, Cezayir’deki çoğu kadın ve erkekten çok daha iyi sosyal, ekonomik 

koşullara sahip olmasına rağmen ülkesinin bağımsızlığına ve halkının özgürlüğüne 

olan inançla tüm zorluklara karşın FLN/AAZ bağlı olarak sonuna kadar faaliyetlerini 

yürütmeye devam etmektedir. Faaliyetlerinin önemli bir kısmını Casbah’da üst düzey 

liderleri ve arkadaşları olan Ben M'hidi, Yacef Saâdi, Si Mourad, Hassiba Ben Bouali,  

Ali La Pointe, Djamila Bouhired, Ramel ile yürütmektedir. Casbah’a geldiği tarihten 

yaklaşık bir yıl sonra 25 Eylül 1957'de lideri Yacef Saâdi ile birlikte yakalanmaktadır.  

Zohra, 25 Eylül 1957'de yakalandıktan sonra yirmi yıl zorunlu çalışma cezasına 

çarptırılmaktadır. Zohra’nın bu süreçle birlikte başlayan tutukluluk hali aktivist 

faaliyetlerine engel olmadığı gibi yarıda kalan hukuk eğitimini de sürdürmektedir. 

Cezayir ve Fransa’daki hapishanelerde toplamda beş yıl süren mahkûmiyeti, ülkenin 

1962’de bağımsızlığına kavuşmasıyla birlikte son bulmaktadır84(French, 2008: 251). 

Ülkenin bağımsızlaşmasıyla birlikte 1962’de kurulan ilk Ulusal Kuruyucu Meclisi’ne 

milletvekili seçilmektedir. Dahası bağımsızlık mücadelesi sürecinde yetim kalan 

 
84 Bu karar, Fransız aşırı sağını oldukça rahatsız etmektedir. Dönemin başbakanı Charles de Gaulle'nin, 

1956'daki örgütsel faaliyetlerinden dolayı terörist ilan edilen Zohra’nın serbest bırakılmasına engel 

olunması istenmektedir  (Reuters, 2006). 



274 

gençleri destekleyen bir derneğin koruyucularından olmaktadır. Ülkesinin 

bağımsızlaşmasının kendisine getirdiği özgürlükle hapishaneden çıkarak ceza avukatı 

olarak mesleğini icra etmektedir. 2001’den 2016’ya kadar Cezayir Ulus Konseyi'nde 

bir senatör olarak görev yapan Zohra; 2003’den itibaren ise senato başkan yardımcısı 

görevini üstlenmektedir. Hukuk ve siyasi alanda kariyer edinen Zohra, Cezayir’deki 

bu çevrelerce tanınan ve itibar edilen biridir (Drif, 2017: 345). Ayrıca 2009’da üçüncü 

kez seçilen Cezayir Cumhurbaşkanı Abdelaziz Buteflika'ya yakınlığı ile bilinmektedir 

(Rholetter, 2011: 427).  

Zohra, ülkesinin bağımsızlığıyla birlikte söz konusu siyasi ve mesleki 

kariyerinde yaşadığı birtakım gelişmeler gibi özel hayatında da bazı gelişmeler 

olmaktadır. FLN’nin kurucusu altı tarihi liderden85 biri olan, Cezayir Millet Meclisine 

başkanlık eden, Bakanlık görevlerinde bulunan Rabah Bitat ile evlenmektedir. Çift üç 

çocuk ve beş torun sahibi olmaktadır. Bağımsızlık sonrasında siyasi, mesleki ve özel 

yaşamında bahsi geçen gelişmelerle birlikte bağımsızlığı için önemli mücadeleler 

verdiği Cezayir’de yaşamını sürdürmeye devam etmektedir (Drif, 2017: 345).  

Ülkesindeki sorunlara karşı daima duyarlılık gösteren Zohra, 1950’lerde nasıl 

ki sömürüye karşı ülkesi ve halkı için bağımsızlık, özgürlük mücadelesi vermişse 

bağımsızlık sonrası süreçte de aynı duyarlılık ve hassasiyetle yoluna devam 

etmektedir. Bu iradeyle bağımsızlık döneminde mevcut yönetime karşı kadınların 

haklarının korunmasıyla ilgili yoğun bir mesai harcamaktadır. 1981’deki “Aile 

Kanunu”86 için protesto yürüyüşlerini düzenlemesi de bu bağlamda ele alınabilinir 

(Cixous&Prenowitz, 2003: 90).  

 
85 1 Kasım 1954’deki Cezayir bağımsızlık hareketini başlatanlar olarak anılan bu altı tarihi lider: Rabah 

Bitat, Mostefa Ben Boulaïd, Didouche Mourad, Muhammed Budiaf, Krim Belkacem ve Larbi Ben 

M'Hidi’den oluşmaktadır  (Drif, 2017: 223). 
86FLN, kadınlar dâhil tüm halk kesimlerinin desteğiyle sömürge rejiminin yerine kendi yönetimini 

kurmaktadır. Ancak halkın desteğiyle ve sol bir örgütlenmeyi temisilen gelen FLN yönetimi zamanla 

otoriterleşmekte ve muhafazakâr reflekslerle hareket etmeye başlamaktadır. FLN ile birlikte otuz yıllık 

tek parti rejimine geçilmektedir. Aslında bunun sinyalini bağımsızlıkla birlikte kadınların kamusal 

alandan evlerinize geri dönün talimatı  ve yönetiminin sadece erkeklerden oluşmasıyla vermiş 

olmaktadır. Kadınların; birlikte savaştıkları ve zaman zaman çok daha etkili faaliyet yürütükleri erkek 

savaşçıların gölgesinde ya da görünür olmayacak şekilde konumlanmaları istenmiştir. Kadınlar, 

bağımsızlık mücadelesi sürecinde bazı toplumsal önyargıları ve tabuları yıkarak bazı kazanımlar 

edinmeye başlamışken süreçle bunları kaybetmeye başlamaktadır. 1981’de düzenlenmeye başlanan 

1984 yürürlüğe giren “Aile Yasası” da bu sürecin geldiği noktalardan biridir.  FLN’nin onayladığı Aile 

Yasası’na; başta Zohra Drif ve Djamila Bouhired olmak üzere ülkenin bağımsızlığı için mücadele eden 

otuz kadar kadının da katıldığı ve organize ettiği büyük bir yürüyüşle tepki gösterilmektedir. Bu 

kadınlar, “1 Kasım İdeallerine İhanete Hayır”  pankartlarıyla yönetime açık bir şekilde muhalefet 

 



275 

Siyasi kariyerini ve yaşamını Cezayir’de sürdüren Zohra, halen Cezayir 

siyasetinde ve tarihinde dikkat çeken bir figürdür. Cezayir’de, FLN/ALN içindeki 

faaliyetleri, Zohra’yı hatırı sayılır bir üne kavuşturmuş olsa da özellikle Milk Bar 

eyleminden ötürü Fransa’da belli bir kesimin gözünde iyi bir imaja sahip değildir. 

Cezayir ve Fransız toplumunda kendisine yaklaşım farklı olmakla birlikte tanınırlık 

konusunda benzerlik göstermektedir. Yıllarca iki ülkenin de kamuoyu gündeminde 

kendisine önemli bir yer ayrılmaktadır (Mortimer, 2022: 5). 

Zohra; bağımsızlık mücadelesindeki tüm yetkinliği ve göstermiş olduğu 

çabasıyla ülkesinin bağımsızlığa kavuşmasında önemli katkılar sunan kadınlardan 

biridir. Cezayir’in Bağımsızlık mücadelesinde yer alan birçok kadın savaşçının aksine 

kamusal alanda nispeten görünürlük kazanabilmiş nadir sayıdaki kadın 

savaşçılardandır 87 . Bu durumu üzerinde görece orta sınıf denilebilecek bir aileye 

mensup, eğitimli, kentte askeri faaliyet yürüten çok az sayıdaki kadınlardan biri 

olmasının ve özellikle Milk Bar eyleminin etkisi vardır. Buna rağmen bağımsızlıktan 

sonra kamusal alanın dışına itilen birçok kadın gibi Cezayir bağımsızlığının 

kazanılmasındaki yetkinliği yok sayılmaktadır. Bu manada kendisinin bağımsızlık 

mücadelesindeki yerini ve rolünü teyit eden çalışmalara ulaşmak oldukça zordur. Bu 

 
etmektedir. Mücahideler, bu sloganlarını dile getiren açık bir mektubu dönemin iktidarıyla 

paylaşmaktadır. Kadın savaşçılar, ülkelerinin bağımsızlığı için verdikleri mücadeleyi şimdi de iktidara 

karşı kendileri için vermektedir. Çalışma haklarına müdahele edilmesini önlemek, çok eşliliğin önüne 

geçmek boşanma, evlenme ve mülkiyet bölüşümü konusunda erkekle eşit haklara sahip olmak vb. 

birçok konuda hak talep etmektedir. Kadınlar, evrensel ilkeleri dikkate alan bir yönetimin gerçekleşmesi 

için tek partili iktidarı eleştiren bir tutum içindedir (Schemla, 1996: 61-69). Ancak kadınların, 

bağımsızlık mücadelesindeki varlığını yok sayma çabasındaki bu anlayış, giderek kadınların yok 

edilmesini bile göz alabilmektedir. 1989’da FIS (İslami Selamet Cephesi) gibi dini temelli partilerin 

yasallaşması süreci korkutucu hale getirmektedir. Haziran 1990 yerel seçimlerinden itibaren kocanın 

karısının yerine oy kullanması önündeki yasal engellerin kaldırılması bu sürecin bir başlangıcı 

olmaktadır (Schemla, 1996:103). 8 Mart 1995’de Dünya Kadınlar Günü’nde farklı ülkelerdeki kadınlar; 

Cezayir’deki kadınların mücadelesini görünür kılmak, destek vermek ve maruz kaldıkları cinsiyetçi 

politikaları eleştirmek  maksadıyla kamuoyuyla açık bir mektup paylaşmaktadır (Schemla, 1996: 164).   
87Zohra, Cezayir’in bağımsızlığı için savaşırken birçok üst düzeydeki lider ile yakın temastadır. Onlar 

gibi örgüt içinde hem askeri hem de siyasi faaliyetler yürütebilen çok az kişiden biridir. Önemli 

toplantılara eşlik eden,  belge niteliğindeki yazışmaları yapan, kadın ağının oluşturulması, grev gibi bazı 

örgütlenmelerde başat olan, savaş süreci için etkili önerilerde bulunan çok yönlü ve ön görülere sahip 

bir kadın savaşçıdır. Tüm bu yönleriyle faaliyetlerini; muhafazakâr ve ataerkil toplum yapısının hâkim 

olduğu koşullarda konfor alanından çıkarak, tüm önyargı ve tabuları yok sayarak, savaşarak yerine 

getirmektedir. Bu koşullarda gerçekleşen mücadelede kadının bazı kazanımlar edinmesini de 

sağlamaktadır. Böylesi bir iradenin bağımsızlık sonrası karşılaştığı muamaele yönetimi ele geçiren 

erkeğin evlerinize geri dönün uyarısı olmaktadır. Oysaki bağımsızlık mücadelesinde yer alan kadın, 

ülkesini, halkını bağımszılaştırmak ve özgürleştirmek talebiyle gönüllü olarak mücadelenin içinde yer 

almaktadır. Burada belirleyici olan erkeğin değil kadının iradesi ve cesaretidir. Savaşın en acı 

yıkımlarını duygularında ve bedeninde yaşayan kadınlar, savaş sonrasının görünmez ve yer yer bilinmez 

kahramanları olmaktadır.  



276 

sebeple şimdilerde faaliyetleri unutulmuş gibi görünse de bağımsızlık sürecinde kilit 

rolde olduğu, ulaşılan sınırlı sayıdaki kaynaklardan da apaçık anlaşılmaktadır. 

Kendisine dair en önemli kaynak yine kendisinin mücadele yıllarına dair yazmış 

olduğu: “Inside the Battle of Algiers: Memoir of Freedom Fighter” kitabıdır. Başka 

çalışmalarda da bu kitap yine temel referans kaynağı olarak kullanılmaktadır. Bunun 

nedeni eserin bir kadın savaşçının kaleminden çıkmış olması ve dolayısıyla Cezayir 

bağımsızlık sürecine, kadının rolüne dair birinci ağızdan bilgi aktarıyor olması önemli 

bir etkendir. Ancak bunun dışında kadın savaşçıların bilinçli bir politika ile görünmez 

kılınmasıyla bu türden kaynakların sınırlı oluşu, çalışmanın temel referans kaynağı 

olarak tercih edilmesine etki etmektedir.   

  



277 

5. SONUÇ 

Çalışmada, bir zamanlar  sömürge ülkesi olan Cezayir’in bağımsızlık sürecinde 

kadının üstlendiği roller tarihsel ve toplumsal bağlamından koparılmadan incelenerek 

konu edinmektedir. Birçok dinamiği olan sorunsalın doğru anlaşılması için Batı dışı 

toplumlardaki modernleşme faaliyetleri ve sömürgeleştirme politikaları arasındaki 

ilişki irdelenmektedir. Bu noktada Cezayir’de yaşanan gelişmelerin doğru ve derinlikli 

analizi için öncelikle Batı’da meydana gelen gelişmeler üzerinde durulmuştur. Batı 

toplumunun kendi iç dinamiklerinin bir sonucu olarak ortaya çıkan Rönesans ve 

Reform hareketleri, coğrafi keşifler, Fransız Devrimi ve sanayi devrimi gibi Avrupa 

tarihinde bir dönüm noktası niteliğindeki gelişmeler ve bunların bir sonucu olan 

modernleşme, ulus, ulusçuluk ve ulus-devlet oluşumları incelenmektedir. Bu ilk 

adımla birlikte Batı’nın toplumsal, siyasal, ekonomik ve kültürel gelişmelerinin bir 

sonucu olan bu olguların Batı dışına nasıl ve hangi koşullarda taşındığı ve sonuçlarının 

neler olduğu ile ilgili sorulara yanıtlar aranmaktadır. Bu soruların henüz yanıtı olmasa 

da anahtarı niteliğinde olan cografi keşifler ve sanayi devrimi ile bu gelişmelerin kıta 

Avrupası dışına çıkmaya başladığı söylenebilir.  

Başka uygarlıklar, yerler öğrenmek coğrafi keşiflerde bir istek boyutundayken 

sanayi devriminde ise yeni pazar yerlerine, yer altı kaynaklarına, insan 

potansiyellerine duyulan ihtiyaç bunu zorunlu koşmaktadır. Bu gelişmelerle birlikte  

Batı dışına gösterilen ilgi sömürge mahiyetini de gündeme getirmektedir. Ancak bu 

sömürü niyetini Batılı, modernleştirmenin medeniyet taşıyorum söylemiyle kamufle 

etmek istemektedir. Batılının kıta dışındaki varlığını meşrulaştırma çabası olan bu 

söylemin üstenci bakış açısı ve tavrı Batı medeniyetleri dışında kalan toplumların 

sahip olduğu inançları, gelenekleri, kültürleri ve topyekûn aidiyet kurdukları her şeyi 

bir alt medeniyet kategorisinde değerlendirmektedir. Bu toplumlara, üstün görülen 

Batı medeniyetinin aşılanması gerektiği nazarıyla bakılmaktadır. Bu yüzden Batılı 

faaliyet vitrininde geleneksel, ilkel, vahşi gibi dışlayıcı, küçümseyici nitelemelerle 

andığı toplumları sahip olduğunu ileri sürdüğü “üstün medeniyetleri” ile hemhal etme 

kaygısıyla meşgül görünmektedir. Bu konuda tek mesüliyet sahibi olarak kendisini 

gören Batılı, tepeden baktığı bu toplumlara ne yazık ki modernleşme ile vadettiği 

eşitliği, özgürlüğü, insan haklarını, ekonomik refahı, toplumsal huzuru değil 

sömürünün neticesi olan adaletletsizliği, hukuksuzluğu, yoksulluğu, dışlanmayı ve yok 



278 

sayılmayı bırakmaktadır. Batılı yaklaşımın, Batı dışı toplumlarda yarattığı tahribat her 

bir bireyin farklılıklarını önemsiz kılmış ve ortak değerler etrafında birleşmenin 

önemsendiği bir sürece girilmiştir. Yerel halk, Batı’nın empoze etmeye çalıştığı “üstün 

değerleri” karşısında yerel olanın üstünlüğünden yana ortak bir tavır içinde olmayı 

seçmiştir. Halkın sömürüye karşı ortak değerlerde birleşme halinin ve ortaya çıkan 

kimlik bilincinin içini doldurduğu ulusçuluk anlayışı, oluşan tepkileri zamanla örgütlü 

bir yapıya dönüştürerek ulusal bağımsızlık hareketlerini başlatmaktadır. Bağımsızlık 

hareketiyle birlikte Batı’nın siyasi, ekonomik ve kültürel baskısından kurtulma isteği 

ile ihtiyaç duyulan Batı’nın hegemonyasını dışarda bırakan bir siyasi oluşum ve idari 

yapı içinde olmaktır. Bağımsızlık hareketlerinin başarıya ulaşması ile de sömürgelerde 

yeni bir siyasi yapı olan ulus-devletler varlık göstermeye başlamaktadır. Bu ulus-

devlet siyasi yapısı, özellikle de 20. yüzyılın ikinci yarısında artan bağımsızlık 

hareketlerinin zaferle sonuçlanmasıyla sömürgelerdeki görünürlüğü daha da 

artmaktadır. Bu yönüyle Batı dışı toplumlarda ulusçuluk, ulus-devlet ve ulus olguları, 

Batılının dikte ettiği değerlerinin karşılık bulduğu medeniyet götürüyorum 

modernleştirme söyleminin ardına gizlenen sömürüye verilen tepkinin bir sonucudur. 

Batıdaki gibi olağan seyrindeki ekonomik, siyasi ve toplumsal gelişmelerin bir talebi 

değildir.  

Batılı’nın modernleştirme hadisesi ile Batı dışında yürütmeye çalıştığı sömürü 

faaliyetlerinin en iyi örneklerinden biri Kuzey Afrika’da Cezayir'de yaşanmaktadır. 

Fransa, sömürgesi Cezayir’de hem askeri olarak direkt hem de ekonomik, siyasi ve 

kültür anlanlarındaki uygulamalarla dolaylı müdahaleler gerçekleştirmektedir. Bu 

müdahaleler; Cezayir’in kültürel değerleri, ekonomik ve siyasi yapısıyla bütünlük 

göstermekten ve toplumu olumlu gelişmelere sevk etmekten çok uzaktır. İyi bir toplum 

inşa etme beklentisinin ötesinde Batılının çıkarlarını gözeterek yapılan müdahaleler, 

Cezayir için sancılı ve uzun bir sömürü süreci anlamına gelmektedir. Cezayirli 

vatandaşı olduğu ülkenin tebaası konumuna gelmekte, ekonomik çöküntü, siyasal, 

kültürel ve ekonomik eşitsizlik yaşamakta, yasal haklarından mahrum kalmaktadır. 

Yerel halkın idari alandaki yetkinliği işlevsizleştirilmek ve de her şeyden öte aidiyet 

kurduğu tüm değerler ortadan kaldırılmak istenmektir. Buna karşılık medeniyet taşıma 

misyonuyla hareket eden Avrupalılar; yerleştikleri Cezayir’de kültürel, ekonomik, 

siyasi açıdan imtiyazlı bir konuma gelmektir. Yerel halkın tebaası konumuna 

getirildikleri ülkelerinin yeni sahipleri artık yerleşimci Avrupalılardır. Epeyce bir süre 



279 

bu seyirde devam eden koşullar yerel halkta huzursuzluğa ve öfkeye neden olmaktadır. 

Halktaki huzursuzluk ve öfkenin yarattığı tepkiler büyüyerek etnik, dinsel, ideolojik 

farklılıkları bir kenara iten, ülkenin bağımsızlığı ve halkın özgürlüğü için mücadele 

kararı alan FLN gibi örgütlü bir yapının oluşmasına etki etmektedir. FLN, 1 Kasım 

1954'te Cezayir’in bağımsızlık mücadelesi için ilk eylemini gerçekleştirmektedir. Kısa 

sürede halkın tüm kesimlerinden bilhassa kadınların önemli bir desteğini almaktadır. 

Sömürgecinin modernleştirme etiketiyle yürüttüğü sömürü faaliyetlerinden en çok 

zarar görenler olması itibariyle en etkili ve güçlü tepki de kadınlardan gelmektedir. 

Sömürge yönetiminin kadının güçlü direnişi ile karşılaşmasının sebebi; 

sömürgecinin kültürel alana müdahaleyi önceleyen politikaları için kadınları hedef 

kitle seçmesidir. Sömürge yönetimi, çıkarlarını sürdürülebilir kılmak için önemsediği 

yeni bir Cezayir toplumunun inşasının kadının değişiminden ve dönüşümünden 

geçtiğinin farkındadır. Bu anlayıştan hareketle değişimin öncüsü kabul edilen 

kadınların; toplumdaki yeri, kamusal alanda olmayışı, geleneksel normların 

kıskacında ve erkek karşısında ikincil konumda oluşları eleştiri konusu olmaktadır. 

Batılının eleştirilerindeki asıl mesele, gerçekleştirmeyi planladığı müdahalelere uygun 

bir zemin hazırlamaktır. Yürütülen politikaların bir parçası olarak devamında 

Cezayirli kadınların dâhil edildiği sosyal yardımlaşma ve dayanışma derneklerinin 

sayısında ciddi artışlar gözlenmektedir. Bu sayede sömürgeci, Arap nüfusunun 

yoğunlukta olduğu yoksul mahallelere erişme fırsatı yakalamaktadır.Yapılan 

yardımların arttırdığı etkileşimle yerel değerlere yöneltilen eleştirilere dikkat 

çekilmekte ve bu değerlerin yerini Fransız değerlerinin ikamesine bırakması telkin 

edilmektedir. Bu hamle ile umulan, kadınların süre gelen geleneklerine karşı bir kopuş 

içine girmesi ve ardından kadınlarla birlikte toplumdaki her bireyin Fransız 

değerleriyle bir bütünleşme yaşamasıdır. 

Sömürge yönetiminin kadınları hedef seçerek uygulamaya çalıştığı toplumu 

dönüştürücü politikaların yerel halk tabanında bir karşılığı olmamaktadır. 

Sömürgecinin Cezayir toplumunda kadının konumuna işaret eden eleştirilerinin kendi 

içinde haklılık payı olmakla birlikte koşullarında herhangi bir iyileştirme söz konusu 

olmadığından tutarlılık gösterdiği söylenemez. Bu noktada geleneğin eleştirilen kadını 

baskılayan ve sınırlayan koşullarına sömürgeci, modernleştirme etiketini kullanarak 

dışlamayı ve küçümsemeyi de eklemektedir.  



280 

Sömürgeci anlayışın dile getirilen politikaları dışında kadınlar üzerinden 

yürütülen politikaların en görünür olanı ve simge haline geleni Cezayirli kadınlar için 

milli ve dini değeri olan çarşafa yönelik müdahaledir. Burada sömürgecinin çarşafın 

giyilmemesi ile özdeşleştirmek istediği modernleştirme ilizyonunun farkında olan 

kadınlar, verdikleri tepkilerle geleneksel olana yani çarşaflarına daha da çok sahip 

çıkmaktadır. Sömürge yönetimine karşı bu türden tepkileri vermeye bir süre daha 

devam etmektedir. Ancak koşullarında ve toplumda gittikçe kötüleşen gidaşata dur 

diyebilmek adına tepkilerinde zamanla radikal kararlar almaktır. Bu kararları itibariyle 

sömürgeci iktidara karşı tesadüfi ve bireysel tepkiler yerini üzerine düşünülmüş ve 

örgütlü eylemlere bırakmaktadır. Bu aşamada bağımsızlık hareketine aktif katılım 

göstermektedir. Erkeğin faaliyet alanının kısıtlı olduğu yerlerde, zamanlarda ve 

koşullarda; yaratıcı taktikleri, fikirleri ve önerileriyle bağımsızlık sürecinin önemli 

yürütücüleri olmaktadırlar.  Bu bağlamda örgüt bünyesinde FLN üyeleri arasında 

iletişim ağları oluşturmak, hiçbir eğitimleri ve deneyimleri olmadan silahlı, bombalı 

eylemlerde bulunmak, hapiste olan FLN üyelerinin ailelerine yardım paketleri 

taşımak, grev oganizasyonlarında yer almak, önemli toplantılara iştirak etmek, örgüt 

üyelerine yemek hazırlamak, onların çamaşırlarını yıkamak, tedavi ile ilgili 

sorumluluk üstlenmek gibi uzunca bir faaliyet listesine sahiplerdir. Kadınların bu geniş 

görev yelpazesini yerine getirmek için karşılarına çıkan engelleyici ve zorlayıcı 

koşulları bertaraf edip tehditlere boyun eğmeden, geleneklere başkaldırma cesareti 

göstererek Cezayir’in bağımsızlığında ısrarcı olması; bazı geleneksel yargıların, 

tabuların çözülmesini, sınırlı olsa da birtakım kazanımlar edinmesini sağlamaktadır. 

Bağımsızlık mücadelesinde aktif oluşları, onlara özel ve kamusal alanda yeni bir 

benlik kazanmaktadır. Böylelikle kadınlar, geleneksel anlamda besledikleri ulus 

kimliğini ve bilincini kendilerine biçilen toplumsal rollerin dışına çıkarak kamusal 

alandaki eylemsel faaliyetlerle de pekiştirmektedir. Kadınların süreçteki varlığı 

onlarda ve toplumda bir dönüşüme neden olduğu gibi bağımsızlık mücadelesinde 

üstlendikleri kilit roller bağımsızlığın kazanılmasındaki etkin güçlerini de açık 

etmektedir. Bu manada kadınlar; örgütün yedek, tamamlayıcı unsurları değil 

bağımsızlık mücadelesinin başarıyla sonuçlanmasında etkili olan asli unsurlardır.    

Kadınların bağımsızlık mücadelesine bahsi geçen  katkılarına ve kazanımlarına 

rağmen baskın olan ataerkil ve muhafazakâr toplum yapısı, Cezayir’de kadının tarihi 

olaylardaki varlığını, dönüştürücü ve yapıcı rollerini yok saymaktadır. Bu tutum 



281 

Cezayir’de  kadınların, bağımsızlık mücadelesinin karanlıkta bırakılan yüzleri olarak 

kalmasından yanadır. Bağımsızlıkla birlikte kadınlara artık evlerinize dönünün 

talimatıyla pasifize edilmek istenmesi de bunun bir göstergesidir. Bağımsızlık 

mücadelesinde kadınlara dair izler bireysel ve toplumsal hafızadan bir bir yok edilerek 

onların etkin ve yetkin olma hallerinin, sürece katkılarının silik birer anı olarak 

kalmasına gayret edilmektedir. Kadınların, bağımsızlık mücadelesinin kahramanları 

olarak anılmaktansa unutturulmasının yeğlendiği bir süreç yaşanmaktadır. Bu 

nedenledir ki onların birçok başarısı suistimal edildiği gibi ülkenin bağımsızlığına 

katılımlarına dair gerçekçi bir veri de yoktur.  

 Çalışmada; geneneksel bir çerçevede tutulmak ve tanımlanmak istenen 

kadının Cezayir bağımsızlık mücadelesindeki varlığı, sürecin önemli tanıklarından ve 

kadın savaşçılarından olan Zohra Drif’in hikâyesi üzerinden okunarak daha anlaşılır 

ve somut kılınmaktadır. Kadınların, bağımsızlık mücadelesinde yer almasını etkileyen 

birçok etmen dikkate alınarak Cezayir’de sömürüye karşı verilen bağımsızlık 

mücadelesinde hangi koşullarda, sorumluluklarla, ne şekilde yer aldığının, sürece 

etkilerinin neler ve mücadelenin sembol isimlerine dönüşmesinde hangi koşulların 

belirleyici olduğunun ve sürecin bir panoraması Drif’in hikayesi ile çizilmektedir. 

Drif’in hayatı; çocukluk döneminden başlayarak bağımsızlık sürecine ilgisinin 

oluştuğu, aktif faaliyet yürüttüğü, teslim oluşu ve sonrası mercek altına alınarak ulus 

kimlik ve bilincinin tohumlarının nasıl atıldığına, oluştuğuna; bağımsızlık 

mücadelesindeki yerine, önemine ve üstlendiği görevlere dair bir çözümleme 

yapılmaktadır. Cezayir’in bağımsızlık mücadelesinin önemli kadın sembollerinden 

olan Drif’in Cezayir’in bağımsızlığındaki rolleri ele alınırken hem Drif’in kendi öznel 

serüvenine sadık kalınmakta hem de sürecin toplumsal ve tarihsel bağlamları dikkate 

alınarak değerlendirilmektedir. Haliyle bağımsızlık sürecine kadının çok yönlü etkileri 

ve Avrupa’da meydana gelen gelişmeler göz önünde bulundurularak detaylı ve 

kapsamlı bir analize ulaşılmaktadır. Böylelikle Zohra gibi birçok Cezayirli kadının 

bağımsızlık savaşının kahramanları olarak ortaya çıkmasına zemin hazırlayan 

koşullara etraflıca değinilmektedir. Bu vesileyle sürecin doğurduğu kadın kimliği, ulus 

kimlik oluşumu ve topluma yansıması sistemli bir şekilde incelenmiş olunmaktadır. 

Kadınları, ulusal bağımsızlık savaşının zorunlu ve en güçlü partneri yapan 

etmenler aynı zamanda onların bazı toplumsal tabulara, önyargılara meydan 



282 

okumasına da neden olmaktadır. Bu kadınlardan biri olan Drif de orta sınıf bir aileden 

gelmiş olmanın nispeten sağladığı avantajlı duruma kapılmadan ülkesinin 

bağımsızlığını ve halkının özgürlüğünü önceliği haline getirmektedir.  Bu tercihinde; 

Drif’in yerel kültürün baskın olduğu bir çevrede büyümüş olması, burada tanık olduğu 

olaylar, dinlediği hikâyeler, ailesinin yaklaşımı, Fransız eğitim sistemine adım attığı 

andan itibaren yaşadığı dışlanmanın ve küçümsenmenin yarattığı yabancılık hissi, 

adaletsizlik ve yalnızlık duygusu ile Cezayirli olduğunu acı deneyimlerle farkı etmesi 

ulusal kimliğinin ve bilincinin oluşmasında etkili olmaktadır. Pek çok Cezayirli gibi 

öteki olma duygusunun içselleştirilmesi ve baskıcı olan diğeri üzerinden kimlik 

tanımlaması oluşmaktadır. Zohra’nın ülkesinin bağımsızlık talebini motive eden sahip 

olduğu güçlü ulus kimliği ve bilincinin ilk tohumları erken çocukluk döneminde 

atılmaktadır. Fransız eğitim sistemi içinde almış olduğu ilkokul, ortaokul ve lise 

eğitimleri, bu süreci zamanla olgunlaştırmaktadır. Üniversite yıllarına geldiğinde ise 

içinden geçtiği kültürel, toplumsal ve tarihsel gerçekliğin oluşturduğu ulusal kimlik ve 

bilinç yaptığı okumalarla entelektüel bir değer kazanmaktadır. 

Zohra için sömürge yönetiminin faaliyetleri dolayısıyla toplumun yaşadığı 

sefaletin, şiddetin, baskının, ölümlerin görmezden gelinmesi olası değildir. Yerel 

halkın içine düşürüldüğü kötü koşullardan hoşnutsuzluğu, onu 1 Kasım 1954’te 

bağımsızlık hareketini başlatan grupla irtibata geçmeyi tek isteği haline getirmektedir. 

Üniversitenin ilk yıllında ülkenin bağımsızlığını başlatan gruba katılmak için uzun 

süren yoğun bir çabanın içine girmektedir. Sonunda istediği iletişimi kurarak 

bağımsızlık mücadelesi içinde yer alması, sahip olduğu ulus bilincini ve kimliğini 

eylemsel bir temsiliyete taşımaktadır. 

Birinci sınıf hukuk öğrencisiyken bağımsızlık mücadelesinde yer alan Drif, 

başlangıçta FLN’nin kaybolan ve yakalanan üyelerin ailelerine zarflar, yardım 

paketleri bırakmaktadır. Arap ve Müslümanların yoğunlukta olduğu yerlerde faaliyet 

yürüttüğünden stratjik olarak yerel halkın geleneksel kıyafeti olan hayiki ve ajdaar 

giymeyi tercih etmektedir. Bu geleneksel kıyafet içinde dikkat çekmeden faaliyetlerini 

daha iyi yürütebileceğini düşünmektedir. 

Drif, örgüt içinde daha çok deneyim ve güven kazandığında faaliyetleri ve 

faaliyetlerin yürütüldüğü lokasyon da değişmektedir. İlk görevinden sonra farklı bir 

tavır ve görev sorumluluğu ile Avrupalı nüfusun yoğunlukta olduğu bölgelerde 



283 

faaliyetlerini gerçekleştirmektedir. Örgütte aktif olan diğer kadınlar gibi koşullara ve 

faaliyet alanlarına bağlı olarak farklı savaş stratejileri, eylem biçimleri benimsemekte 

ve geliştirmektedir. Bu nedenle yeni faaliyet alanında Avrupalıların yoğunlukta 

olması, eylemlerin gizliliği ve kolaylığı adına başörtüsü ve geleneksel kıyafetlerden 

ziyade modern giyim tarzı ve tavrı tercih edilmektedir. Bu faaliyet döneminde, 

bağımsızlık mücadelesine yön veren ve dünya kamuoyunda yankı uyandıran önemli 

eylemlerinden birini gerçekleşmektedir. Bu eylem Fransızların ve Cezayirlilerin 

hafızasına kazınmış olan Milk Bar bombalı saldırısıdır. Eylemi ile savaşın acı yüzü ilk 

defa Avrupalıların olduğu bölgede de kendisini hissettirmektedir. Cezayirlilerin ne 

pahasına olursa olsun bağımsızlık isteğini dile getiren bu eylem, polis karakoluna ve 

güvenlik güçlerine yakın bir noktada meydan gelmektedir. Ölen ve yaralanan sivillerin 

olduğu bu eylemde Avrupalı nüfus da yerel halk gibi Cezayir’de artık kendini güvende 

hissetmemektedir. 

Eylemin kendisi kadar sonuçları da dikkat çekicidir. Eylemle birlikte 

kadınların bağımsızlık savaşındaki kilit rolü gözler önüne serilmektedir. Avrupalıların 

yoğunlukta olduğu bölgelerde bu türden eylemlerin yapılması oldukça zordur. Bunun 

için belli başlı niteliklerle donatılmış olunması gerektirmektedir. Bu konuda tek 

seçenek olarak görülen kadınların aynı zamanda Fransız dilini ve kültürünü bilmesi, 

Avrupalılar gibi davranabilmesi, görünmesi beklenmektedir. Tüm bu nitelikleri 

taşıyan Drif gibi kadınlar, güvenlik noktalarına takılmadan bu eylemleri yapabilecek 

kabiliyettedir. Zohra’nın Fransız okullarında aldığı eğitim ve Avrupai görünümü bu 

eylemi yapabilmesini elverişli kılarken mevcut mufazakar toplum yapısı bu türden 

bombalı ve silahlı eylemlerin yapılmasını zorlaştırmaktadır. Cezayirli diğer kadınlar 

gibi Zohra’nın da genel anlamda vaktinin çoğu evin korunaklı sınırları içinde 

geçmiştir. Bu koşullar altında eylemleri için herhangi bir ön hazırlığının olması çok 

düşük bir ihtimaldir. Hatta bir adım daha ileri giderek böyle bir ihtimali yoktur, 

denilebilinir. Silahı ilk defa yirmili yaşlarında onu da filmlerde görmüştür. Eylemin 

gerçekleştirilmesindeki tüm bu dezavantajlı koşulları bertaraf edip ona bu eylemi 

yaptırma cesareti ve kararlığı veren tek şey Cezayir’in bağımsızlığına ve halkının 

özgürlüğüne olan bağlılığı ve inancıdır. 

Sömürge yönetiminin, Cezayirli kadınların kısıtlı imkânlarının farkında olması 

ve aşamadıkları önyargıları uzun süre Milk Bar eylemini Zohra gibi Cezayirli bir 



284 

kadının yapabileceği seçenek dahalinde bile değildir. Eylem faillinin bir kadın olduğu 

anlaşılması da onları önyargılarının kurbanı olmaktan kurtaramamaktadır. Fransız 

sömürge yönetimi, modern görünümlü kadının Cezayirli olabileceğini akıllarına 

getirmediğinden şüpheli koltuğuna bir Fransız kadın oturtulmaktadır. Kadının 

Cezayirli olma olasılığı düşünülmese dahi modern görünümlü bir kadının eylemi 

gerçekleştirmiş olması; sömürge yönetimin tüm savaş klişelerini ve teorilerini alt üst 

etmekteye yetmektedir. Her noktada sıkı güvenlik önlemleri alınmaya başlanmaktadır. 

Artık sömürgecinin radarına takılan kadınlar, sadece geleneksel kıyafet giyenler 

değildir. Modern görünümlü olanlara da birer suçlu gözüyle bakılmaktadır. Alınan sıkı 

güvenlik önlemleriyle Zohra da dahil örgütte aktif faaliyet yürüten tüm kadınlar 

kendiliğinden stratejik bir hamle ile örtünerek faaliyetlerini sürdürmektedir. 

Geleneksel kıyafetler, kültürel anlamlarının ötesinde kadınlar için bağımsızlık 

mücadelesinin birer silahına dönüşmektedir. 

Milk Bar eylemi ardından girilen yeni süreçte Zohra, yakalanma riskine karşı 

bir müddet sonra Arap ve Müslüman nüfusun çoğunlukta olduğu Casbah’a 

yerleşmektedir. Güvenlik amacıyla geldiği bu yerde tekrardan faaliyetlerine devam 

etmekte ve son ana kadar da burada kalmaktadır. Casbah’da yerel halkı ve kültürü 

yakından tanıma, kadınların örgüt ve kendileriyle olan dayanışmalarına, içten 

paylaşımlarına tanık olma fırsatı yakalamaktadır. Sömürge iktidarının ciddi baskısı 

altında olan ve FLN’nin iyi örgütlendiği Casbah’da örgütün öncü kadın liderlerinden 

biri haline gelmektedir. Burada Ben M'hidi, Yacef Saâdi, Ali la Pointe, Si Mohamed, 

Ramel, Si Mourad gibi örgütün önde gelen erkek lider ve simaları dahil Samia 

Lakhdari, Djamila Bouhired ve Hassiba Ben Bouali gibi Cezayir bağımsızlık 

mücadelesinde öne çıkan kadın savaşçılarıyla da yakın temasta olup faaliyetlerini 

yürütmektedir. Artan baskı, şiddet nedeniyle Zohra birlikte faaliyet yürüttüğü 

arkadaşlarıyla sık sık yer değiştirmek zorunda kalmaktadır. Bu yer değişimleri 

sırasında kadınların geleneksel kıyafetleri altında daha iyi kamufle edeceği 

düşüncesiyle Zohra ve diğer kadın savaşçılar; üzerinde önemli belgeler ve bedenine 

bağlanmış bombalar taşımaktadır. Bu vaziyette bazen saatlerce hareket halinde olmak 

zorundadırlar. Tam da güvenli bir ev bulundu derken kimi zaman güvenlik 

gerekçesiyle kimi zaman da ev halkının korku ve endişesinin onları barındırma 

isteğinden ağır basmasıyla bu yere yerleşemeden ayrılmak zorunda kalmaktadırlar. 

Bazen de bulundukları yerden ayrılmaya fırsatları olmadan gerçekleşen baskınla burun 



285 

buruna geldikleri ölümden son anda özellikle kadınların yönlendirmeleriyle 

kurtulabilmektedirler. 

Örgütsel faaliyetlerini kısıtlayan zorlayan koşullar çokça olmasına karşın 

Zohra kuryecilik, bombalı ve silahlı eylemde bulunma gibi görevlerin dışında birçok 

görevin sorumluluğunu almaktadır. Resmi yazışmaları gerçekleştirme, önemli 

toplantılara iştirak etmekle birlikte fikir beyan etme, grev organizasyonlarıyla 

ilgilenme, kadınlarla toplantılar düzenleme ve gerçekleştirilecek faaliyetlerle ilgili 

öneride bulunma gibi sorumlulukları da yerine getirerek geniş bir yelpazede faaliyet 

yürütebilen sayılı kişilerdendir. Savaşın ülkenin her tarafında hissedilmesinin, ulusal 

ve uluslararası kamuoyunun dikkatini çekmesinin çözüm sürecini hızlandıracağı ve 

baskılayacağı düşüncesiyle Avruplıların yoğun olduğu bölgelerde eğitimli, iyi 

Fransızca konuşan ve Avrupai görünümü olan kadınların eylemlerde bulunması 

gerektiği fikrini de baştan beri öne sürün Zohra’dır. Önemli ve stratejik kararların 

alımında fikirleri önemsenmektedir. Bağımsızlık mücadelesine eylemleri dışında 

entelektüel bilgisi, zekâsı ve sezgisiyle de geçerliliği olan öngörü ve görüşlerle ülkenin 

bağımsızlığına önemli katkılar sunmaktadır. 

Zohra’nın FLN içindeki faal hali, örgütün üst düzey liderlerinden olan Yacef 

Saâdi ile birlikte yakalanmasıyla noktalanmaktadır. Zohra, yakalandıktan bir süre 

sonra netleşen tutukluluk haline Cezayir’de Barbaros hapishanesinde devam 

etmektedir.Yaklaşık beş yıl kaldığı hapishaneden 1962’de Cezayir’in bağımsızlığını 

kazanılmasıyla birlikte çıkmaktadır.  

Zohra’nın bağımsızlık mücadelesindeki ününün ulusal ve uluslararası olması  

bütün yok sayılmalara karşın kadının bağımsızlık mücadelesindeki varlığının 

tamamen görünmez kılınmasını da engellemektedir. Kadının Cezayir bağımsızlık 

mücadelesindeki varlığının ve öneminin anılmasında etkili olan bu öznel koşullarına 

rağmen diğer kadın savaşçılar gibi kendisine dair de ne yazık ki yeterli kaynağa 

ulaşmak oldukça zordur. Bu konuyla ilgili erişilen en önemli kaynaklar yine kendisinin 

yazdığı kitap, makale ve yaptığı ropörtalardır. Bu sayede kadınların ve kendisinin 

bağımsızlık mücadelesindeki kilit rollerine, önemine, katkılarına ve etkilerine tanıklık 

edilmektedir. 

Kadınların bağımsızlık sürecine etkileri ve kritik rollerde olmaları göz ardı 

edilse de Zohra Drif'in hayatından alınan bazı aneknotlardan da anlaşıldığı üzere onlar 



286 

mücadelenin merkezinde yer alarak ve öncü roller üstlenerek bağımsızlığın 

kazanılmasında belirleyici olmaktadır. Bu bakımdan çalışma, Drif’in hikayesini 

merceğine almış görünse de her bir Cezayirli kadın savaşçının karşılaştığı ortak 

durumlara temas etmesi itibariyle esasında kadınların mücadeledeki yerini ve rolünü 

de gözler önüne sermektedir. Bu yönden söz konusu olan sadece Drif’in bağımsızlık 

sürecindeki aktif rolü ve bireysel başarısı değildir. Genel olarak kadınların mücadeleye 

katılımını tetikleyen süreçleri, katkıları, etkileri; mücadeledeki yeri ve önemi 

konularına ışık tutulmaktadır. Drif ile birlikte kadınların bağımsızlık sürecine kattığı 

artı değerin tarihsel ve toplumsal dönüşümü bütünlüklü bir şekilde 

değerlendirilmektedir. Böylece Cezayirli kadınların, mücadeledeki rolünün 

anlaşılmasına ve takdir edilmesine katkıda bulunarak unutulmaz etkileri 

vurgulanmaktadır. 

Zohra Drif'in çabaları, Cezayir'in bağımsızlığında kadınların etkili katılımının 

bir örneğini sunmaktadır. Toplumsal normları sarsarak bağımsızlık sürecine dahil olan 

kadınlar hem bağımsızlık mücadelesi hem de toplumsal yapı için bir dönüm noktası 

niteliği taşımaktadır. Süreçle beraber kadının toplumsal ve politik rollerini 

güçlendirmesi dahil oldukları ulusal bağımsızlık mücadelesinin dinamiklerini 

zenginleştirmektedir. Bağımsızlık mücadelesi içinde kadınların daha fazla yer alması; 

daha çok politize olmasına ve toplumdaki yerlerinin, rollerinin yeniden sorgulanıp 

tanımlanmasına da etki etmektedir. Dolayısıyla kadınlar, bağımsızlık mücadelesine 

verdikleri katkıyla siyasi yapıda olduğu gibi toplumsal yapıda da değişime yol 

açmaktadır. 

Sonuç olarak Zohra Drif’in hikâyesi ile anlatılmak istenen sadece kadınların 

bağımsızlık sürecindeki rolüne ilişkin tarihi bir okuma yapmak değil aynı zamanda 

toplumsal değişim üzerindeki uzun vadeli etkileri açısından da bir değerlendirme 

yapabilmektir. Çalışma; kadınların bağımsızlık mücadelesindeki rolünün komplike ve 

çok katmanlı oluşunu ortaya koyarak kadınların toplumun her alanında nasıl değişim 

başlatabileceğine dair bir bakış açısı sunmaktadır. Drif özelinde kadınların bağımsızlık 

sürecine çok yönlü katkılarının ve toplumsal değişime etkisinin altı çizilmektedir. 

Cezayirli kadınların, toplumsal dönüşümü etkileyebilecek yetkinliğe ve güce 

sahip olduğunu yok sayan ve değersizleştiren anlayışa karşı çalışma; kadının 

bağımsızlık mücadelesine artı topluma ve tarihe katkısını ısrarla savunmaktadır. 



287 

Kadının önemli katkılarının olduğu bir bağımsızlık mücadelesinde, varlığının yok 

sayılması eksik bir anlatıma ve bir tarih yanılgısına yol açacaktır. Bu nacizane kaygı 

ile kadının söylemden öteye somut verilerle desteklenerek Cezayir’deki bağımsızlık 

hareketinde önemli sorumluluklar alan ve sürecin sembol isimlerinden olan Zohra 

Drif’in hikâyesi üzerinden tartışılmaktadır. Böylelikle tarihe ve daha öznel bir 

yaklaşımla Cezayir bağımsızlık tarihine kadının da katkıları olduğu yeniden 

hatırlatılmak  istenilmektedir.  

Bilinmelidir ki savaşın önemli özneleri haline gelen Cezayirli kadınlar, savaşı 

başlatanlar olmasa da savaşa yön veren ve sonlandıranlar olduğunu söylemek abartısız 

olmayacaktır. Bağımsızlık mücadelesinde yer almasalardı zafer en iyi ihtimalle 

gecikmiş olurdu dedirtecek kilit roller üstlenmişlerdir.  

Çalışmada bahsi geçen sonuçlar, yapılan değerlendirmeler ve öne sürülen 

veriler tüm kadın savaşçılarla ilintili olan noktalara temas etmekle birlikte bütünüyle 

kentte faaliyet yürüten kadın temsillerle ilgilidir. Bu da çalışmanın eksik kaldığı ve de 

eleştirilecek yönlerinden biri olarak görülebilir. Nitekim kadınların katkıları sadece 

kentte ve kamusal alanda yürüttüğü faaliyetlerle ifade edilemez. Kadınlar kırsalda ve 

evlerinde kalarak da sürece katkılar sunmuştur. Bu açıdan çalışma her ne kadar 

Cezayir bağımsızlık mücadelesinde kadın savaşçıların varlığını, üstlendikleri öncü ve 

önemli rolleri  teyit etse de farklı alanlarda faaliyet yürüten kadın savaşçılarla ilgili  

yeterli veriye ve değerlendirmeye sahip olduğu söylenemez. Çalışmanın; pandemi  

salgınını önleyici tedbirleri arasında yer alan eve kapanmaların  olduğu döneme denk 

gelmesi ve ancak ilerleyen zamanla birlikte çalışmanın belli bir süre zarfında bitirilme 

zorunluluğu gibi faktörler çalışma konusunun kentte faaliyet yürüten kadın savaşçılar 

üzerinden yürütülmesine imkan vermiştir. Nitekim bu kadınların faaliyetlerinin ulusal 

ve uluslararası kamuoyunda yankı uyandırması, görünürlüklerini artırdığı gibi onlarla 

ilgili kaynağa ulaşmak da nispeten daha kolay olmuştur. Çalışmanın sınırlandırıldığı 

şekliyle ortaya koyduğu sonuçları itibariyle işaret edilen hususları dikkate alan, tüm 

kadın temsiliyetinin sağlandığı ve yöntemsel olarak da yarı yapılandırılmış soru ve 

sözlü tarih tekniklerinden faydalanarak yapılacak bir çalışma, Cezayir’in 

bağımsızlaşmasında  kadınların rolüne ve önemine  dair daha  kapsayıcı  veriler 

sunacaktır. Bu bakımdan mevcut çalışmanın sözü edilen ideal çalışmalar için bir ön 

hazırlık  niteliği taşıyor olması önemlidir.  



288 

 

 

 

 

  



289 

KAYNAKLAR 

 

Abun-Nasr, J.M. (1975). A History of theMaghrib. Cambridge: Cambridge 

UniversityPress. 

Afesam (t.y). Afrika Ülke Raporları, Etiyopya 

https://afesam.erciyes.edu.tr/Dosyalar/Afrika_Ulke_Raporlari_Etiyopya.pdf 

Altun, F. (2017). Modernleşme Kuramı. İstanbul: İnsan Yayınları. 

Al-Attar, M. (2013). WomenandViolence in Light of an IslamicNormativeEthical, Z. 

S.Theory(Edt.),GenderandViolence in İslamicSocietiesPatriarchy, 

IslamismandPolitics in theMiddle East and North Africa (pp. 62-82). London, 

New York: I.B.Tauris&Co Ltd. 

Akifoğlu, V. (2019). Fransa'nın Doğu Akdeniz ve Kuzey Afrika Politikası (18.Yüzyılın 

İkinci Yarısı).Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi Soyal Bilimler Enstitüsü, 

Ankara. 

Akın, K. (2003). Avrupa'nın Öbür Yüzü, Cezayir'de Fransız Vahşeti ve Ötesi. İstanbul: 

Derin Yayınları. 

Akıncı, A. (2012). Modern ulus devletlerin doğuşu. Dumlupınar Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 34, 61-70 

Amin, S. (2007). Avrupa Merkezcilik. İstanbul: Çiviyazıları Yayınevi. 

Amrane, D. (1991), LesFemmesAlgériennes Dans La Guerre. Paris: PLON. 

Anderson, B. (2011). Hayali Cemaatler Milliyetciliğin Kökenleri ve Yayılması. 

İstanbul: Metis. 

Anderson, L. (1987). TheState in theMiddle East and North Africa. 

ComparativePolitics, 20(1), 1-18. 

Ataöv, Türkkaya. (2018). Emperyalizmin Afrika Sömürüsü. İstanbul: İleri Yayınları.  

Apter, D. (1968). SomeConceptualApproachestotheStudy of Modernization. 

EnglewoodCliffs. 

Arıklı, E. (1975). “Cezayir Devrimi: Ulusal Kurtuluş”, Devrimler ve Karşı Devrimler 

Tarihi Ansiklopedisi, Ankara: Gelişim Yayınları. 

Artokça, İ. (2013). Afrika Ülke Raporları "Liberya Cumhuriyeti". Tasam 

https://tasam.org/Files/PDF/Raporlar/afrika_ulke_raporlari_liberya_cumhuriye

ti.pdf_270ee304-f922-4eb7-94f7-725a7fa90dfb.pdf  

Ataöv, T. (1975). Afrika Ulusal Kurtuluş Mücadeleleri. Ankara: Ankara Üniversitesi 

Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayınları. 

Bairoch, P. (1997). Victoires et deboris II: Histoire economique et sociale du monde 

du XVIe siecle a nos jours. Paris: University of California Press. 

Balch, T. W. (1909). French Colonization in North Africa. The American Political 

Science Review, 3(4). 

Balibar, E. (1995). Ulus Biçimi: Tarih ve İdeoloji. E. Balibar & I. Wallerstein içinde, 

Irk Ulus Sınıf (s. 109-133). İstanbul: Metis Yayınları. 

Bassnett, S. (2020). Life Magazine in Africa and the Ideology of Modernization. 

Photographies, S., 273-293. 

Başyemenci, M. Z. (2023). Avusturya'da Dinler ve Dini Hak ve Özgürlükler Tarihçesi. 

Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Bauman, Z. (2020). Modernlik ve Müphemlik. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Baydur, H., & Uçan, G. (2016). Türkiye'de Toplumsal Cinsiyetin Değerlendirilmesi.  



290 

D. Ş. Kaylı, & F. Şahin içinde, Sosyal Politikanın Cinsiyet Halleri: Toplumsal 

Cinsiyet ve Sosyal Hizmet (s. 137-181). Ankara: Nika Yayınevi. 

Bayhan, H. (2006). Ulus Devlet, Modernizm ve Postmodernizim. Yüksek Lisans 

Tezi,Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Diyarbakır. 

Bear, L. (2004, January 12). On the Frontlines of "The Battle of Algiers". 

Indiewire.https://www.indiewire.com/features/general/on-the-frontlines-of-the-

battle-of-algiers-79224/ 

Bély, L. (2012). History of France. Paris: Histoire Gisserot. 

Beriş, H. E. (2008). Moderniteden Postmoderniteye Siyaset. Ed. Mümtaz’er Türköne. 

Ankara: Lotus Yayınları. 

Birsel, H. (2013). Emperyal Fransa'nın Osmanlı-Cezayir Stratejik Düzleminde Bir 

Kültür ve Kimlik Asimilasyon Örneği (Aziz Charles de Faucauld'un Mektubu). 

Süleyman Demirel Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

29, 43-56. 

Bora, A. (2008). Ortadoğu’da Kadın Hareketleri: Farklı Yollar, Farklı Stratejiler. İ.Ü. 

Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, 39, 22-26. 

Brett, M. (1994). Anglo-Saxon Attitudes: The Algerian War of Independence in 

Retrospect. The Journal of African History, 35(2), 65-72. 

Browning, C. (2018). Restaging Terror in the Algerian War: Zohra Drif, Malraux, 

Camus, Fanon. French Forum, 43(3), 457-474. 

Bulut, F. (Mart 1994). Şeriat Gölgesinde Cezayir. İstanbul: Cem Yayınevi. 

Cambridge Dictionary (2023). All Saints' Day. 

https://dictionary.cambridge.org/tr/s%C3%B6zl%C3%BCk/ingilizce/all-saints-

day20.04.2023. 

Carroll, D. (2007). Albert Camus, the Algerian : colonialism, terrorism, justice. New 

York:  Columbia University Press. 

Cebeci, K. (2008). Küreselleşme Bağlamında Ulus Devletin Egemenlik Gücünün 

Dönüşümü. Sayıştay Dergisi2, 45-62. 

Chatterjee, P. (2002). Ulus ve Parçacıkları. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Chenntouf, T. (1998). La cone de I'Afrique. In Mazrui, A.A. (Edt.), Histoire Generale 

De  L'Afrique (pp. 49-76). Paris: UNESCO.. 

Codaccioni, V. (2010). (Dé)Politisation du genre et des questions sexuelles dans un 

procès politique en contexte colonial : le viol, le procès et l’affaire Djamila 

Boupacha (1960-1962). Dans Nouvelles Questions Féministes , 32-45. 

Conrad, P. (2003). Le Maghreb sous domination française (1830-1962). Janvier 3, 22-

36. 

Cooper, F. (2002). Africa Since 1940: The Past Of The Present. Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Cowan, L. Gray (1951) “The New Face of Algeria: Part I”, PoliticalScienceQuarterly, 

66(3), 1-8. 

Crone, C. (2019). The Changing Identity of a Living Secular Icon: Al Mayadeen’s 

Iconization of Jamila Bouhired. Arab Media and Society, 21(1). 

Çapar, O. (2020). Manda Yönetiminden Sonra Tunus ve Cezayir’de Siyaset 

Kurumu. Uluslararası Politik Araştırmalar Dergisi, 6(2), 21-42. 

Çaycı, A. (1995). Büyük Sahra'da Türk- Fransız Rekabeti (1858-1911). Ankara: Türk 

Tarih Kurumu Yayınları. 

Çelik, Z. (1999). Colonial/postcolonial intersections: Lieux de mémoire in 

Algiers. Third Text, 13(49), 63-72. 

https://www.indiewire.com/features/general/on-the-frontlines-of-the-battle-of-algiers-79224/
https://www.indiewire.com/features/general/on-the-frontlines-of-the-battle-of-algiers-79224/
https://dictionary.cambridge.org/tr/s%C3%B6zl%C3%BCk/ingilizce/all-saints-day20.04.2023
https://dictionary.cambridge.org/tr/s%C3%B6zl%C3%BCk/ingilizce/all-saints-day20.04.2023


291 

Çetin, H. (2003). Gelenek ve değişim arasında kriz: Türk modernleşmesi. Doğu 

Batı, 25, 11-40. 

Çiçek, A. C., Aydın, S., & Yağci, B. (2015). Modernleşme Sürecinde Kadın: Osmanlı 

Dönemi Üzerine Bir İnceleme. Kafkas Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler 

Fakültesi Dergisi, 3, 269-284. 

Çiğdem, A. (2006). Aydınlanma Düşüncesi. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Dahi, O. S., & Demir, F. (2008). The Middle East and North Africa. International 

handbook of development economics, 2, 522-535. 

Davidson, B. (1965). Afrika'da Milli Kurtuluş ve Sosyalizm Hareketleri. İstanbul: 

Sosyal Yayınlar. 

Deniz, F. (1992). Cezayir Nereye? Geliyorum Diyen İslam Devrimi. İstanbul: Denge 

Yayınları. 

Doğan, D. (2015). Türkiye Cezayir İlişkilerinin Jeopolitik Potansiyeli.Yüksek Lisans 

Tezi, Ufuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Drif, Z. (2017). Inside the Battle of Algiers: memoir of a womanfreedomfighter. New 

York: Just World Publishing, LLC. 

Durdu, Z. (2009). Modern devletin dönüşümünde bir ara dönem: Sosyal refah 

devleti. Muğla Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, (22), 37-50. 

Durkin, E. (2018). The Battle of Algiers. ESSAI , 26-29. 

Eken, H. (2006). Küreselleşme ve Ulus Devlet. Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitisü Dergisi, 3, 243-262. 

Ergüneş, E. (2017). Modern Devlet Aklının İnşası Süresince Ulusal Kimliği Yaratma 

Mücadelesi. İstanbul Kemerburgaz Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 4, 32-

38. 

Erözden, O. (1997). Ulus Devlet. Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

Esquer, G. (1950). Historie de l’Algeria, Paris. 

Evangelista, M. (2011). Gender, Nationalism, and War: Conflict on Movie Screen. 

NewYork: Cambridge University . 

Eyrice, E. (2008). Cezayir'in Fransa Sömürgeliğine Karşı Yürüttüğü Bağımsızlık 

Mücadelesi. Yüksek Lisans Tezi, Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İzmir. 

Fanon, F. (2014). Siyah Deri Beyaz Maske. İstanbul: Versus Kitap. 

Fantasia, R., & Hirsch, E. L. (1995). Culture in Rebellion: The Appropriation and  

Transformation of the Veil in the Algerian Revolution. H. Johnston, & B. e. 

Klandermans Eds., Social Movements and Culture (pp. 144-159). Minneapolis: 

the University of Minnesota. 

Fatima, C. (2012). The Role of the Algerian Woman in the Liberation of Algeria 

(1830-1962). The Arabic Journal of Human and Social Sciences, 2, 12-18. 

Fedai, A. (2008). Fransa Hakimiyetinde Cezayir (1914-1954).Yüksek Lisans Tezi, 

Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Elâzığ: 

Ferro, Marc (2002). Fetihlerden Bağımsızlık Hareketlerine Sömürgecilik Tarihi 

(13.y.y-20.y.y), Çev. Murat Cedden, Ankara: İmge Yayınevi. 

French, M. (2008). From Eve to Down: A History Of Women in the World, . New York: 

The  Feminist Press at The City University of New York. 

Gaid, M. (1996).Türkler İdaresinde Cezayir, Çev. Faik Melek, Ankara. 

Gellner, E. (2008). Ulıslar ve Ulusçuluk. İstanbul: Hil Yayınları. 

Giddens, A. (2005). Ulus Devlet ve Şiddet. İstanbul: Devin. 

Giddens, A. (2020). Modernliğin Sonuçları. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Gilbert, E., &Reynolds, J.T. (2016). Dünya Tarihinde Afrika. İstanbul: Küre Yayınları. 



292 

Göle, N. (1998). Batı-Dışı Modernlik Üzerine Bir ilk Ders. Doğu Batı, 65-75. 

Gritzner, J. A., & Gritzner, C. F. (2006). A Diverse Environment. Modern World 

Culture North Africa and the Middle East (pp. 1-7).  New York: Chelsea House. 

Guıbernau, M. (1997). Milliyetçilikler: 20.Yüzyılda Ulusal Devlet ve Milliyetçilikler. 

İstanbul: Sarmal Yayınevi. 

Guiomar, J. Y. (1998). Fransız Devrimi ve Ulusun Ortaya Çıkışı. J. Leca (Edt.). 

Uluslar ve Milliyetçilikleriçinde (s. 144-148). İstanbul: Metis Yayınları. 

Güldiken, N. (2006). Ulus, Ulus Devlet ve Uluslaşma Kavramlarına İlişkin 

Tartışmalar ve Türkiye. C.Ü.İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi , 157-168. 

Gürkan, H. (2014). Modernleşme sürecinde Afrika’nın iki büyük krizi: Ruanda ve 

Darfur meseleleri üzerine bir inceleme. International Periodical For The 

Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, 9(3), 469-491. 

Hadjab, L. (2019). Le « haïk » dans la littératurefémininealgérienne: un 

codevestimentairepourquellesreprésentationssociales? Regardscroisés sur le 

codevestimentaireDespratiquessociolinguistiquesauxreprésentationslittéraires. 

GalatiUniversityPress. 

Harbi, M. (1981).LesArchives De la RevolutionAlgérienne, Paris: Postface. 

Harvey, D. (1997). Postmodernliğin Durumu. İstanbul: Metis Yayınları. 

Heyer, P. (1988). Communications and History: Theories of Media, Knowledge, and 

Civilization. New York: Greenwood Pr. 

Heywood, A. (2011). Siyasi İdeolojiler. Ankara: Adres Yayınları. 

Hobsbawm, E. J. (1993). Milliyetler ve Milliyetçilik. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Horne, Alistair (2006). A SavageWar of Peace. New York: New York ReviewBooks. 

Hourani, A. (1997). Arap Halkları Tarihi. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Hrbek, I. (1998). L'Afrique septentrionate et la corne de I'Afrique. E. A. Mazrui, 

Histoire Generale De L'Afrique (pp. 149-182). Paris: UNESCO. 

Hubbell, A.L. (2016). Battling Memory: Three Women’sTestimonials of the Battle of 

Algiers. Kansas StateUniversity. 

Hubbell, A. L. (2018). Scandalousmemory: Terrorism testimonial from the Algerian 

war. Contemporary French and Francophone Studies, 22(1), 49-57. 

Husn, M. A. (2003). Woman of distinction Djamila Buohired the symbol of national 

liberation. Alshindagah, (55). 

Issawi, C. (1982). An Economic History of the Middle East and North Africa. New 

York: Columbia Unıversity Press. 

Jazeya, B. (2016-2017). Eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların rolü 

(1954-1962). Doktora tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Tlemcen. 

Karakaçan, T. (2004). Cezayir'de Fransız İşgali 1830-1871.Yüksek Lisans Tezi, Gazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Klinghoffer, A. J. (1973). Modernisation and Political Development in Africa. The 

Journal of Modern African Studies, Cambridge University Press,11(1), 1-19. 

Knapp, W. (1977). North West Africa: A PoliticalandEconomicSurvey. Oxford: 

Oxford UniversityPress. 

Krause, P. (2017). RebelPower: WhyNationalMovementsCompete, Fight, and Win. 

New York: Cornell UniversityPress. 

Kuran, Ercüment (1957). Cezayir’in Fransızlar Tarafından İşgali Karşısında 

OsmanlıSiyaseti(1827–1847),  İstanbul: Yenilik Basımevi.  

Küçük, M. (1994). ModerniteVersusPostmodernite. Ankara: Vadi Yayınları. 

Lacoste, Y. (1998). Ulus ve Demokrasi Doğal Bir Çift Mi?. J. Leca (Edt.), Uluslar Ve 

Milliyetçilikleriçinde (s. 49-54). İstanbul: Metis Yayınları. 



293 

Lele, U. (1981). Rural Africa: Modernization, Equity, and Long-Term Development. 

American Association for the Advancement of Science , 211(4482), 547-553. 

Lee, A., & Coogan, K. (1987). Killers on the right. Mother Jones Magazine, 12(8), 40-

48. 

Loomba, A. (2000). Kolonyalizm Postkolonyalizm. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Luraghi, R. (2000). Sömürgecilik Tarihi. İstanbul: E Yayınları. 

Maclean, W. (2006, Eylül). 50 Years On, Algiers Bomber Sees US ‘Error’ in Iraq,”  

.Arapnews . https://www.arabnews.com/node/289759 

Magearu, A. (2018). Senses of vulnerability: Gender, embodiment, and dis-orientation 

from the Algerian War to the War in Iraq. (Doktora tezi). University of 

California. 

Mahboub, A. (2019). Women’s activity in the first state (Al-Awras Al-Namamsha) 

during the liberation revolution 1954–1962. (Yüksek lisans tezi). University of 

Mohamed Khider Biskra. 

Maureau, C. (2003). Les Européens d’Algérie en quelques chiffres. Dossiers secrets 

de l’histoire, (45), 22–25. 

Mcmahon, L. (2020). Religion, multiculturalism, and phenomenology as a critical 

practice: Lessons from the Algerian War of independence. Journal of Critical 

Phenomenology, 1(1), 1–261 

Minne, D. D. A. (2007). Women at war: The representation of women in The Battle 

of Algiers. International Journal of Postcolonial Studies, 9(3), 340–3492 

Mortimer, M. (2022). Looking back on a nation’s struggle: women’s reflections on the 

Algerian War of liberation. Modern & Contemporary France, 30(4), 440–4703 

Mortimer, M. (2018). Women write: Texts on the Algerian War. University of Virginia 

Press. 

Moussa, N. S. (2017). Mémoires d’une combattante de l’ALN: Zone. The Journal of 

North African Studies, 22(3), 481–484. 

Nam, M. (2012). İşgalden istiklale Cezayir. Tarih Dergisi, (55), 155–187. 

Naylor, P. C. (2000). France and Algeria: A history of decolonization and 

transformation. Florida: University Press of Florida. 

Nickels, B. P. (2007). Unsettling French Algeria: Settlement, terror, and violence in 

the French-Algerian War (1954–1962). (Doktora tezi). The University of 

Chicago. 

O’ballance, E. (1967). The Algerian insurrection, 1954–1962. Archon Books. 

Oran, B. (1997). Azgelişmiş ülke milliyetçiliği: Kara Afrika modeli. İstanbul: Bilgi 

Yayınları. 

Owusu, M. (1998). L’agriculture et le développement rural. E. A. Mazrui 

(Ed.), Histoire générale de l’Afrique (Cilt 8, s. 341–384). UNESCO. 

Özdemir, H. (2012). Ulus devlet ve ulusçuluğun küreselleşmeyle etkileşimi: 

Vazgeçilemeyen ulus devlet, yükselen ulusçuluk. Sosyal Bilimler Dergisi, 14(1), 

1–16. 

Özfatura, M. N. (1997). De facto Cezayir: Cezayir’de demokrasi ve insan haklarına 

darbe. Edille. 

Özkan, A. (1992). Cezayir sömürü düzenine asil başkaldırı. İstanbul: Emre Yayınları. 

Özkan, S. H. (2011). XVIII. yüzyılın başlarında Kuzey Afrika. Avrasya Etüdleri, 

16(31), 287–300. 

Parker, R. B. (1987). North Africa: Regional tensions and strategic concerns. Praeger. 

Paşa, A. R. (2014). Elveda Cezayir (Mir’at Ül Cezayir). İstanbul: Tarihçi Kitapevi. 

Pazarcı, H. (2018). Uluslararası hukuk. İstanbul: Turhan Kitabevi. 

https://www.scribbr.com/apa-style/format/
https://besteditproof.com/tr/academy/apa-formati-nedir-apa-stili-kaynak-gosterme-nasil-yapilir
https://owl.purdue.edu/owl/research_and_citation/apa_style/apa_formatting_and_style_guide/index.html


294 

Pierson, C. (2000). Modern devlet. İstanbul: Çivi Yazıları Yayınları. 

Poggi, G. (2007). Devlet: Doğası, gelişimi ve geleceği. İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi. 

Pontecorvo, G. (Yönetmen). (1966). Battle of Algeria [Film]. Casbah Film. 

Prenowitz, H. C. (2003). Letter to Zohra Drif. College Literature, 30(4), 82–89. 

Renan, E. (2019). Ulus nedir? İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 

Reid, D. (2007). The worlds of Frantz Fanon’s ‘L’Algérie se dévoile’. French Studies, 

61(4), 460–475. 

Reuters Screenocean. (2006, Ekim 15). Algeria: Fifty years on, Algiers bomber Zohra 

Drif recalls the Battle of [Video].https://dergipark.org.tr/tr/pub/busad/page/2914 

Rholetter, W. (2011). Drif-Bitat, Zohra. M. Z. Stange, C. K. Oyster, & J. E. Sloan 

(Eds.), Encyclopedia of women in today’s world (pp. 426–427). SAGE. 

Robinson, A. L. (2014). National versus ethnic identification in Africa: Modernization, 

colonial legacy, and the origins of territorial nationalism. World Politics, 66(4), 

709–746. 

Rohloff, C. (2012). Reality and representation of Algerian women: The complex 

dynamic of heroines and repressed women. French and Francophone Studies, 

16(1), 1–38. 

Polk, W. R. (1965). The nature of modernization: The Middle East and North 

Africa. Foreign Affairs, 44(1), 100–110. 

Ruedy, J. (1992). Modern AlgeriaTheOriginsand Development of a Nation, 

Bloomington-Indıanapolis: IndıanaUnıversityPress. 

Russell, B. (1997). Batı Felsefesi Tarihi II Ortaçağ. Çev: Muammer Sencer. İstanbul: 

Say Dağıtım. 

Sabet, B., & Rohani, C. (2019). Towards a Discursive Framework of Change. In E. C. 

Rohani, & B. Sabet, Winds of Change the Challenge of Modernity in the Middle 

East and North Africa (pp. 16-52). Croydon: Saqi Books. 

Sabet, B. (2019). Education in the Middle East. In E. C. Rohani, & B. Sabet , Winds 

of Change the Challeng of  Modernity in the Middle East and North Africa (pp. 

213-258). Saqi books. 

Samarin, W. J. (1966). Religion and modernization in Africa. The George Washington 

University Institute for Ethnographic Research, 39(4), 288–297. 

Sander, O. (1996). Siyasi tarih 1918–1994. İstanbul: İmge Kitabevi. 

Santamaria, Y. (1998). Ulus devlet: Bir modelin tarihi. J. Leca (Ed.), Uluslar ve 

milliyetçilikler (s. 20–31). İstanbul: Metis Yayınları. 

Sartre, J. P. (1999). Hepimiz katiliz, sömürgelik bir sistemdir. (S. N. Kaya, Çev.). 

Belge Yay. 

Schemla, E. (1996). Cezayir’de kadın olmak: Halide Mesudi. İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Schulze, H. (2005). Avrupa’da ulus ve devlet. İstanbul: Literatür Yayıncılık. 

Selim, H. (1985). Cezayir bağımsızlık savaşı. İstanbul: Acar Matbaacılık. 

Sellon, D. M. (1979). French influence on North African evolues: The problem of 

cultural identity. (Doktora tezi). The University of Michigan. 

Simmel, G. (2009). Modern kültürde çatışma. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Sönmez, Ş. (2006). Atatürk’ün Cezayir milliyetçiliği oluşumuna etkileri. Cumhuriyet 

Tarihi Araştırmaları Dergisi, 2(4), 1–19. 

Sönmez, Ş. (2007). Cezayir bağımsızlık hareketi ve Türk kamuoyu. Ankara: Hacettepe 

Üniversitesi Atatürk İlkeleri ve İnkılapları Tarihi Enstitüsü. 



295 

Sönmez, Ş. (2010). Cezayir bağımsızlık hareketinin Türk basınına yansımaları (1954–

1962). ZKÜ Sosyal Bilimler Dergisi, 6(11), 289–318. 

Stone, M. (1997). The agony of Algeria. Hurst Company. 

Sueur, J. D. (1996). French Intellectuals and the Algeria War: Decolonization, 

Violence, and Politics of Identity. Doktora Tezi: The University of Illinois 

Chicago. Chicago. 

Surha, S. (2019). Modern Dönemde İki Farklı Yöntem: Francis Bacon ve René 

Descartes. Yüksek Lisans Tezi. 

Şaylan, G. (1999). Postmodernizm. Ankara: İmge Kitabevi. 

Şen, Y. F. (2004). Globalleşme Sürecinde Milliyetçilik Trendleri ve Ulus Devlet. 

Ankara: Yargı Yayınevi. 

Şimşek, M. E. (2014). Moderniteden Postmoderniteye Uzanan Bir Köprü: Zygmunt 

Bauman. Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe Anabilim Dalı, 

Yüksek Lisans Tezi. 

Talalay, L. (December 2004). Heady Business: Skulls, Heads, and Decapitation in 

Neolithic Anatolia and Greece. Journal of Mediterranean Archaeology, 139-

163. 

Talham, G. (2013). Historical Dictionary of Women in the Middle East and North 

Africa. Scarecrow Press. 

Tanilli, S. (2010). Uygarlık Tarihi. İstanbul: Yeni Gün Habercilik Basın ve Yayıncılık. 

Tanilli, S. (2017). Yüzyılların Gerçeği ve Mirası 16.-17.Yüzyıllar: Kapitalizm ve 

Dünya. İstanbul: İş Bankası Kültür Yayınları. 

Tansu, M. (1946). Ankara Cezayir. İstanbul: Tan Matbaası. 

Temiz, S. (2019). Kâğıt Kaplan-Zayıf Bir Pakt Olarak Güneydoğu Asya Antlaşma 

Teşkilatı (SEATO) ve Bölgesel Etkileri.Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, 

285-302.

Thénault, S. (2012). Défendre les nationalistes algériens en lutte pour l'indépendance. 

La « défense de rupture » en question. Dans Le Mouvement Social, 121-135. 

Thénault, S. (2019). Les papiers de Baya Hocine. Une source pour l’histoire des 

prisons algériennes pendant la guerre d’indépendance (1954-1962). L'Année du 

Maghreb, 107-122. 

Tilly, C. (2001). Zor, Sermaye ve Avrupa Devletlerinin Oluşumu. Ankara: İmge 

Yayınevi. 

Touraıne, A. (2002). Modernliğin Eleştirisi. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Tuna, M., Şen, H., & Durdu, Z. (2011). Modern Toplumun İnşası. Ankara: Detay 

Yayıncılık. 

Tuncalı, E. (1966). Kara ihtilal, uyanan Afrika. Kitapçılık Ticaret Limited Şirketi 

Yayınları. 

Türköne, M. (2013). Siyaset. Lotus. 

Uğuz, H. E., & Saygılı, R. (2016). Küresel dünya’da ulus devlet. Selçuk Üniversitesi 

İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Sosyal Ekonomik Araştırmalar Dergisi, 

16(34), 1–18. 

Uygun, O. (2003). Küreselleşme ve değişen egemenlik anlayışının sosyal haklar 

üzerine etkisi. Anayasa Yargısı Dergisi, 20, 250–284. 

Vandewalle, D. (2006). A history of modern Libya. Cambridge University Press. 

Vince, N. (2020). The Algerian War, the Algerian Revolution. Palgrave Macmillan. 

Vince, N. (2009). Colonial and post-colonial identities: Women veterans of the “Battle 

of Algiers”. French History and Civilization, 3, 153–168. 



296 

Vince, N. (2010). Transgressing boundaries: Gender, race, religion, and “Françaises 

Musulmanes” during the Algerian War of Independence. French Historical 

Studies, 33(3), 445–474. 

Yalçınkaya, M., Çılbant, C., & Yalçınkaya, N. (2012). Küreselleşme ile yeniden 

şekillenen ulus devlet anlayışı. Uluslararası İktisadi ve İdari İncelemeler 

Dergisi, 9, 1–22. 

Yaman, F. (2018). Helenik uyanış ve sarsılan otorite: Rönesanstan ihtilale modernliğin 

serüveni. E. M. Tekin (Ed.), İslam ve modernlik (s. 13–46). Rağbet Yayınları. 

Yıldırım, M. (2004). Küreselleşme sürecinde egemenlik. Cumhuriyet Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, 28(2), 1–14. 

Yılmaz, A. T. (2017). Savaş ve kadın: Assia Djebar’ın gözüyle Cezayir bağımsızlık 

savaşı. Uluslararası Savaş ve Kültür Sempozyumu, 375–381. 

Yurdusev, A. N. (2012). Ulus devlet: İnsanlığın en tehlikeli icadı. A. N. Yurdusev 

(Ed.), Uluslararası ilişkilerde postmodern analizler-1: Kimlik, kültür, güvenlik 

ve dış politika (s. 59–74). MKM Yayıncılık. 

Zahar, R. (1999). Sömürgecilik ve yabancılaşma. (B. Doktor, Çev.). İnsan Yayınları. 

Wallerstein, I. (1998). Ulusal ve evrensel: Dünya kültürü diye bir şey olabilir mi? A. 

D. King (Ed.), Kültür küreselleşme ve dünya sistemi (s. 121–137). Bilim ve

Sanat Yayınları.

Weil, P. (2003). Le statut des musulmans en Algérie coloniale, une nationalité 

française de nature européenne. Universty Enstitute, Florance. 

Weinberg, L., &Eubank, W. (2011). Women’sInvolvement in Terrorism. Science 

Business Media. 

Weltman, B., &Aron, B. (2015). AlgerianImprints: Ethical Space in theWork of 

AssiaDjebarandHélèneCixous. Columbia: Columbia UniversityPress. 

Wright, J. (1969). New York: Frederick A. Libya: Praeger Publishers. 

Zekri, W. (2017). A BookReview of Inside the Battle of Algiers, byZohraDrif: A 

Thematic Analysis on Women’sAgency. TheUniversity of Northampton. 

Zekri, W. (2020). Developing a Learning Identity: A NarrativeStudy of 

AlgerianWomen EFL Students. Doctoral Dissertation, University of 

Northampton. 

Zineb, A. (2015). La grandemoudjahidaDjamilaBouazzan'estplus. Algérie1.com. 

https://archive.wikiwix.com/cache/index2.php?url=https%3A%2F%2Fwww.al

gerie1.com%2Factualite%2Fla-grande-moudjahida-djamila-bouazza-nest-

plus#federation=archive.wikiwix.com&tab=url 

https://archive.wikiwix.com/cache/index2.php?url=https%3A%2F%2Fwww.algerie1.com%2Factualite%2Fla-grande-moudjahida-djamila-bouazza-nest-plus#federation=archive.wikiwix.com&tab=url
https://archive.wikiwix.com/cache/index2.php?url=https%3A%2F%2Fwww.algerie1.com%2Factualite%2Fla-grande-moudjahida-djamila-bouazza-nest-plus#federation=archive.wikiwix.com&tab=url
https://archive.wikiwix.com/cache/index2.php?url=https%3A%2F%2Fwww.algerie1.com%2Factualite%2Fla-grande-moudjahida-djamila-bouazza-nest-plus#federation=archive.wikiwix.com&tab=url


297 

EKLER 

EK-1. Resimler 

Resim-1 

  Bağımsızlık mücadelesi için yapılan parasal yardımın makbuzu 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 323. 



298 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim-2.  

Bağımsızlık mücadelesinde yaşamını kaybeden kadın savaşçı Soria Ben Dimrad 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). 

 Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 324. 

Resim-3. 

Kadın savaşçı Maliha Hamidou'nun fotoğrafı 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 325. 



299 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim-4 

Dokuzuncu sektördeki finansmanın (aboneliklerin) beşinci bölgeye iletilmesi için 

Moudjaheda Rahmouna Ben Zina'ya yazılan bir mektup 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 323. 



300 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim-5. 

Oran'ın Yankısı Dergisi, 30-01-1958 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 325. 



301 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim-6. 



302 

EK-1. (Devam) Resimler 

Kadın savaşçı Briksi Sid Khadija'nın ders kitabından iki sayfa (Teorik askeri eğitim) 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 326.-327. 



303 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim-7 

Bağımsızlık mücadelesi sırasında asker Shamissa Baba Ahmad'ın taktığı bir rozet 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 328. 



304 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim-8

Kadın savaşçı Khaira bin Saeed için görev emri belgesi 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 328. 



305 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim-9 

Kadın savaşçı Moudjaheda Shamisa Baba Ahmed'e ait belge 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 329. 



306 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim 10 

Mücahede Kheira Ben Said'in siyasi valilik görevini üstlendiğini kanıtlayan belge 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 330. 



307 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim 11 

Mücahide Fatima Bouhajar’ın, Ulusal Kurtuluş Ordusu'nda asker olduğunu kanıtlayan 

belge 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 331. 



308 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim -  12 

Kadın savaşçıların eğitim sırasında çekilen fotoğrafı 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 331. 

Resim - 13 

Moudjaheda Khaira bin Saeed'in, askeri üniformalı fotoğrafı 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 332. 



309 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 14 

Kadın Savaşçı  Kheira Ben Said'in ailesini ziyareti için verilen  izin belgesi 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 332. 



310 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 15 

Yaşamını yitiren kadın savaşçı Belbouri 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 333. 



311 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 16 

Batı arka üssündeki Kadın mücahitler 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 333. 



312 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 17 

Batı arka üssündeki sağlık kartı 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 334. 



313 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 18 

  Beşinci  Eyaletin altıncı bölgesinin haritası 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 335. 



314 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 19 

Beşinci  eyalette bağımsızlığı destekleyen bir sağlık ekibi 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 335. 



315 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 20 

Batı arka üssünde erkek ve kadın hemşirelerden oluşan bir ekip 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 336. 



316 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 21 

Cezayir-Fas sınırında yaşamını yitiren  çocuklarını arayan ailelerin fotografı 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, 336. 



317 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 22 

Beşinci eyaletin beşinci bölgesi, ikinci eyaletin dördüncü bölgesi için Kadın Örgütü 

Siyasi Raporu 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, s.340. 



318 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 23 

Makilerden  tahliye edildikten sonra Fas'taki Ahfir Merkezi’nde toplanan kadın 

mücahitler 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, s.341. 



319 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 24 

  Geleneksel kıyafetleriyle Cezayirli kadınlar 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, s.341. 



320 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 25 

Fotograftakiler Beşinci eyaletin sekizinci bölgesinde gözlemci olan Khadija Briksy 

Seyyid ve Ferida Kadiri’dir.  

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, s.342. 



321 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim -  26 

Sekizinci bölgedeki  gözlemci Khadija Briksy Sayed'in, kırsal kesimde yaşayan 

kadınlar gibi giyinmiş fotografı 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, s.342 



322 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 27 

Sekizinci eyaletteki kadın savaşçı Khadija Briksy Sayed, askeri üniforması ile 

Cezayirli kadınlarla  

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, s.343 



323 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 28 

Aflou'daki Bounta'da (Jabal al-Qada) Ulusal Kurtuluş Ordusu Askerlerine aşı yapan 

kadın savaşçı 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, s.344. 



324 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 29 

Moudjahed Rahmouna Ben Zina'ya Beşinci Bölgenin 9. bölümüne gitmesinin 

emredildiği bir mektup 

 Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, s.345. 



325 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 30 

Beni Saf'taki La Villa İşkence Merkezi 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, s.345. 



326 

EK-1. (Devam) Resimler 

 Resim - 31 

   Beni Saf'taki La Villa işkence merkezi (işkence ile ilgili yapılan çizimleri) 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, s.346. 



327 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 32 

Kadın ve erkek savaşçıların isim listesi 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, s.344. 



328 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 33 

     Mücahid Shariqa Mulessehoul'a yönelik  bir tutuklama belgesi 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, s.347. 



329 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 34 

 Moudjaheda Mulessehoul Sharifa ile ilgili  bir polis raporu 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, s.348. 



330 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 35 

Beni Saf'taki hapishaneden serbest bırakıldıktan sonra Mücahide'yi izlemeye yönelik 

bir belge (ilk sayfa). 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, s.349. 



331 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 36 

Fransa'daki Caen Calvados Hapishanesinden serbest bırakılan Moudjaheda Bakhta 

Bin Yahya'ya Cezayir'e seyahat izni veren belge 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, s.350. 



332 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 37 

Mücahid kampındaki kadınların hayvanlarını otlatılmasına izin veren belge 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, s.351. 



333 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 38 

Fransa'nın, Cezayirli kadınlara karşı işlediği suçlar 

Jazeya, B. (2016-217). Beşinci eyaletteki kurtuluş devriminde Cezayirli kadınların 

rolü (1954-1962). Tlemcen: Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Doktora Tezi, s.352. 



334 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim – 39 

Cezayir’in bağımsızlık savaşına katılan kadınlardan biri olan Alawi Jumaa’nın 

fotografı 

Mahboub, A. (2019). Women's activity in the first state (Al-Awras Al-Namamsha) 

during the liberation revolution 1954 – 1962. Biskra : University of Mohamed Khider 

Biskra, s. 63. 



335 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 40 

 Cezayir’in bağımsızlık savaşına katılan kadınlardan biri olan Amrawi Al-Zahra’nın 

fotografı 

Mahboub, A. (2019). Women's activity in the first state (Al-Awras Al-Namamsha) 

during the liberation revolution 1954 – 1962. Biskra : University of Mohamed Khider 

Biskra, s.64. 



336 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 41 

Cezayir’in bağımsızlık savaşına katılan kadınlardan biri olan Yogveri Patta’nın 

fotografı 

Mahboub, A. (2019). Women's activity in the first state (Al-Awras Al-Namamsha) 

during the liberation revolution 1954 – 1962. Biskra: University of Mohamed Khider 

Biskra, s.65. 



337 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 42 

Tifelfel kadın hapishanesinden bir fotoğraf 

Mahboub, A. (2019). Women's activity in the first state (Al-Awras Al-Namamsha) 

during the liberation revolution 1954 – 1962. Biskra: University of Mohamed Khider 

Biskra, s.66. 



338 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim -43 

 Fransız askerlerinin Cezayirli bir kadına uyguladığı taciz ve hakareti gösteren 

fotoğraflar 

Mahboub, A. (2019). Women's activity in the first state (Al-Awras Al-Namamsha) 

during the liberation revolution 1954 – 1962. Biskra: University of Mohamed Khider 

Biskra, s.67. 



339 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim - 44 

  Parmakların kesilmesiyle uygulanan işkenceyi gösteren bir fotograf 

Mahboub, A. (2019). Women's activity in the first state (Al-Awras Al-Namamsha) 

during the liberation revolution 1954 – 1962. Biskra: University of Mohamed Khider 

Biskra, s.68. 



340 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim -45 

Askeri araca bağlanan bir kadının sürüklenmeden önceki fotoğrafı 

Mahboub, A. (2019). Women's activity in the first state (Al-Awras Al-Namamsha) 

during the liberation revolution 1954 – 1962. Biskra : University of Mohamed Khider 

Biskra, s.69. 



341 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim -46 

Aures bölgesinde yaşamını yitiren sivil kadınların listesi 

Mahboub, A. (2019). Women's activity in the first state (Al-Awras Al-Namamsha) 

during the liberation revolution 1954 – 1962. Biskra: University of Mohamed Khider 

Biskra, s.61. 



342 

EK-1. (Devam) Resimler 

Resim -47 

Aures bölgesinde yaşamını yitiren bazı kadın savaşçıların listesi 

Mahboub, A. (2019). Women's activity in the first state (Al-Awras Al-Namamsha) 

during the liberation revolution 1954 – 1962. Biskra: University of Mohamed Khider 

Biskra, s.62. 



 

343 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Soyadı, Adı   :  Saadet ÇELİK 

Uyruğu          :  Türkiye Cumhuriyeti 

 

Eğitim   

Derece Eğitim /Birimi Mezuniyet Tarihi 

-Yüksek 

Lisans 

-Cumhuriyet Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstütisi 

Sosyoloji Anabilim Dalında Yüksek 

Lisans Eğitimi 

        -22/11/2012 

-Lisans 

-Cumhuriyet Üniversitesi 

Fen Edebiyat Fakültesi  

Sosyoloji Bölümü 

        -04/07/2009 

Lise Adıyaman Atatürk Lisesi         -14/06/2002 

 

İş Deneyimi   

Yıl Yer Görev 

-2013 -Barış Rehabilitasyon Merkezi  -Rehber Öğretmenlik 

   -2024                  - Kamuoyu Araştırma Şirketi                        - Proje Koordinatoru 

Yabancı Dil 

- İngilizce  

- Arapça 








