
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ORYANTALİSTLERİN KUR’ÂN VAHYİNİ  

TARİHLENDİRME ÇALIŞMALARI 

-ALMAN ÖNCÜLER: GUSTAV WEİL VE  

THEODOR NÖLDEKE ÖRNEĞİ- 
 

Hüseyin POLAT 
 

Doktora Tezi 

Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı 

Prof. Dr. Şehmus DEMİR 

2019 

Her Hakkı Saklıdır.



 

T.C. 

ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

Hüseyin POLAT 

 

 

 

 

ORYANTALİSTLERİN KUR’ÂN VAHYİNİ TARİHLENDİRME 

ÇALIŞMALARI 

-ALMAN ÖNCÜLER: GUSTAV WEİL VE THEODOR NÖLDEKE 

ÖRNEĞİ- 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

TEZ YÖNETİCİSİ 

Prof. Dr. Şehmus DEMİR 

 

 

 

 

ERZURUM - 2019 



 

 



 



I 

 

İÇİNDEKİLER 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................... I 

ÖZET ............................................................................................................................. VI 

ABSTRACT .................................................................................................................. IX 

KISALTMALAR DİZİNİ ........................................................................................... XI 

ÖNSÖZ ......................................................................................................................... XII 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

I. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE ÇERÇEVESİ ...................................................... 1 

II. ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ VE AMACI ................................................................. 2 

III. ARAŞTIRMANIN METODU VE KAYNAKLARI .............................................. 5 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ORYANTALİZM, KUR’ÂN KRONOLOJİSİ VE ALMAN ÖNCÜLER 

1.1. ORYANTALİZM: İMAJ VE GERÇEKLİK GERİLİMİNDE BİR             

KAVRAM ...................................................................................................................... 16 

1.2. İSLAM VE KUR’ÂN ARAŞTIRMALARI BAĞLAMINDA 

ORYANTALİZMİN GELİŞİM SÜRECİ (20. YÜZYILA KADAR) ....................... 23 

1.2.1. İslam Karşıtı İlk Tepki: Reddiyeci Uyanış ........................................................ 24 

1.2.2. İslami Fetihler ve Endülüs’ten Batı’ya Açılan İlim Kapısı ............................... 25 

1.2.3. İslam Tehdidi Karşısında Haç’ın Bayraklaştırılması ........................................ 26 

1.2.4. Batı ve İlk Kur’ân Tercümesi ............................................................................ 28 

1.2.5. Misyonerlik Faaliyetleri için İslam’ın Tanınması Zarureti ............................... 31 

1.2.6. Yeniçağda Yeni Kıpırdanmalara Karşı Luther Engeli ...................................... 34 

1.2.7. Aydınlanma Düşüncesi: Bilimsel Zeminin İnşası ............................................. 37 

1.2.8. Akademik Oryantalizmin Doğuşu ..................................................................... 42 

1.2.9. Alman Oryantalizmi: Akademik Oryantalizmin Beşiği .................................... 44 

1.3. BATI’DA VE ALMANYA’DA KUR’ÂN KRONOLOJİSİ 

ÇALIŞMALARININ KISA SERENCAMI ................................................................ 48 

1.4. KUR’ÂN KRONOLOJİSİNDE İSLAMİ REFERANSLAR VE BATILI 

YAKLAŞIMLAR .......................................................................................................... 57 

1.4.1. Kur’ân Kronolojisinin İslami Referansları ........................................................ 57 

1.4.1.1. İslami Gelenekte Mushaf ve Nüzûl Tertibi Meselesi ................................. 58 



II 

 

1.4.1.2. İslami Geleneğin Vahyi Tarihlendirmede Başvurduğu Kaynaklar ............ 63 

1.4.1.2.1. Mekkî–Medenî İlmi ............................................................................. 64 

1.4.1.2.2. Esbabu’n-Nüzûl İlmi............................................................................ 72 

1.4.1.2.3. Nasih-Mensuh İlmi .............................................................................. 74 

1.4.1.2.4. Tarih, Siyer ve Tabakat İlimleri ........................................................... 75 

1.4.2. Oryantalistlerin İslam ve Kur’ân Araştırmalarındaki Temel Yaklaşımlar ........ 77 

1.4.2.1. Teolojik-Reddiyeci Yaklaşım ..................................................................... 77 

1.4.2.2. Nakilci-Tasvirci Yaklaşım .......................................................................... 79 

1.4.2.3. Tarihî Tenkit Yaklaşımı.............................................................................. 80 

1.4.2.4. Revizyonist Yaklaşımı ................................................................................ 84 

1.5. GUSTAV WEİL VE KUR’ÂN KRONOLOJİSİ ................................................ 85 

1.5.1. Hayatı ve Çalışmaları ........................................................................................ 85 

1.5.2. Kur’ân Kronolojisi Hakkındaki Görüşleri ......................................................... 87 

1.5.2.1. Weil’in Mushaf Tertibi Hakkındaki Görüşleri ........................................... 88 

1.5.2.2.  Weil’in Belirlediği Nüzûl Tertibinin Kaynakları ...................................... 89 

1.5.2.3. Weil’in, İslami Geleneğin Muhtelif Sûre Tertiplerine İlişkin Görüşleri .... 91 

1.5.2.4. Weil’e Göre Tarihlendirmenin Gerekliliği, Faydaları ve İmkânı ............... 92 

1.5.2.5. Weil’in Belirlediği Nüzûl Tertip Listesi ..................................................... 94 

1.6. THEODOR NÖLDEKE VE KUR’ÂN KRONOLOJİSİ ................................... 95 

1.6.1. Hayatı ve Çalışmaları ........................................................................................ 95 

1.6.2. Kur’ân Kronolojisi Hakkındaki Görüşleri ....................................................... 101 

1.6.2.1. Nöldeke’ye Göre Kronolojik Tertibin İmkânı ve Tarihlendirmede 

Yöntem .................................................................................................................. 103 

1.6.2.2. Nöldeke’ye Göre Mekkî Sûrelerde Muhatapları Etkileme Yolları .......... 110 

1.6.2.3. Nöldeke’nin Mekkî Sureleri Üç Farklı Aşamada Tarihlendirmesi .......... 111 

1.6.2.4. Nöldeke’ye Göre Bazı Mekkî Sûrelerin Tarihlendirilmesindeki 

Zorluklar ................................................................................................................ 112 

1.6.2.5. Nöldeke’nin Belirlediği Nüzûl Tertip Listesi ........................................... 113 

  



III 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

WEİL VE NÖLDEKE’YE GÖRE KUR’ÂN VAHYİNİN GENEL ÖZELLİKLERİ 

VE TARİHLENDİRİLMESİ 

2.1. WEİL VE NÖLDEKE’YE GÖRE KUR’ÂN VAHYİNİN GENEL 

ÖZELLİKLERİ .......................................................................................................... 115 

2.1.1. Weil ve Nöldeke’ye Göre Mekke Dönemi Vahyinin Genel Özellikleri ......... 115 

2.1.1.1. Mekke Dönemi Birinci Aşama Vahyinin Genel Özellikleri .................... 115 

2.1.1.2. Mekke Dönemi İkinci Aşama Vahyinin Genel Özellikleri ...................... 122 

2.1.1.3. Mekke Dönemi Üçüncü Aşama Vahyinin Genel Özellikleri ................... 126 

2.1.2. Weil ve Nöldeke’ye Göre Medine Dönemi Vahyinin Genel Özellikleri ........ 128 

2.2. WEİL VE NÖLDEKE’NİN KUR’AN VAHYİNİ TARİHLENDİRMELERİ: 

GÖRÜŞLER, YAKLAŞIMLAR VE TASNİFLER ................................................. 135 

2.2.1. İslami Referanslar ve Rivâyetler İle İlişkilendirilerek Tarihlendirilen 

Sûreler ve Âyet Grupları ........................................................................................... 139 

2.2.2. Kavramlar, Muhteva ve Bağlam ile İlişkilendirilerek Tarihlendirilen 

Sûreler ve Âyet Grupları ........................................................................................... 180 

2.2.3. Dil ve Üslup Özellikleri ile İlişkilendirilerek Tarihlendirilen Sûreler ve 

Âyet Grupları ............................................................................................................. 218 

2.2.4. Muhataplar ile İlişkilendirilerek Tarihlendirilen Sûreler ve Âyet Grupları .... 233 

2.2.5. Tarihi Olaylar, Siyer, Siyasi ve Sosyal Koşullar İle İlişkilendirilerek 

Tarihlendirilen Sûreler ve Âyet Grupları .................................................................. 240 

2.2.6. Hz. Peygamber'in Psikolojik Durumu (Ruh Hali) İle İlişkilendirilerek 

Tarihlendirilen Sûreler ve Âyet Grupları .................................................................. 265 

2.2.7. Belirli Bir Yöntem Takip Edilmeksizin Yapılan Öznel Tarihlendirmeler ...... 270 

2.3. WEİL VE NÖLDEKE’NİN KUR’AN’IN VAHİY DEĞERİ, ÖZGÜNLÜĞÜ 

VE OTANTİKLİĞİNİ HEDEF ALAN İDDİALARININ ANALİZİ ..................... 273 

2.3.1. Kur’an’ın Vahiy Değeri Hakkındaki İddiaları ................................................ 274 

2.3.1.1. Vahyin Rüya veya Vizyon Olduğu İddiası ............................................... 274 

2.3.1.2. Kur’ân’ın Hz. Muhammed’in Kurgusu, Ruhsal ve Zihinsel Gayreti 

Sonucu Oluşturulduğu İddiası ............................................................................... 279 

2.3.1.3. Vahy’in Hz. Peygamberin Geçirdiği Nöbetler Sonucu Oluştuğu              

İddiası .................................................................................................................... 284 



IV 

 

2.3.2. Kur’ân’ın Özgünlüğü Hakkındaki İddiaları .................................................... 285 

2.3.2.1. Cahiliye ve Ehl-i Kitap Geleneğinin Kurân’ın Dil-Üslup Özellikleri ve 

Kavram Dünyasını Etkilediği İddiası .................................................................... 286 

2.3.2.2. Kur’ân’ın Muhteva Açısından Cahiliye ve Ehl-i Kitap Kaynaklarından 

Beslendiği İddiası .................................................................................................. 289 

2.3.3. Kur’ân’ın Otantikliği Hakkındaki İddiaları ..................................................... 293 

2.3.3.1. Hz. Peygamber’in Vahyin Metninde ve Düzeninde Keyfi Tasarruflarda 

Bulunduğu İddiası ................................................................................................. 293 

2.3.3.2. Hz. Peygamber’in Vefatından Sonra Mushaf’ta Değişiklik ve Tahrifat 

Yapıldığı İddiası .................................................................................................... 303 

2.3.3.3. Bazı Vahiylerin Kaybolduğu ve Yerlerinin Değiştirildiği Yönündeki 

İddialar ................................................................................................................... 307 

 

DEĞERLENDİRME VE SONUÇ ............................................................................. 312 

EKLER ......................................................................................................................... 321 

EK 1. Weil’in Belirlediği Nüzûl Tertîp Listesi ......................................................... 321 

EK 2. Nöldeke’nin Belirlediği Nüzûl Tertîp Listesi ................................................. 324 

EK 3. Hz. Osman’a İsnat Edilen Nüzül Tertîp Listesi .............................................. 327 

EK 4. Müslüman Âlimlerin Nüzül Tertîp Listeleri ................................................... 330 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 334 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................. 349 



VI 

 

ÖZET 

DOKTORA TEZİ 

 

ORYANTALİSTLERİN KUR’ÂN VAHYİNİ TARİHLENDİRME 

ÇALIŞMALARI 

- ALMAN ÖNCÜLER: GUSTAV WEİL VE THEODOR NÖLDEKE ÖRNEĞİ – 

 

Hüseyin POLAT 

 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Şehmus DEMİR 

 

2019, 348 Sayfa 

 

 Jüri: Prof. Dr. Şehmus DEMİR 

Prof. Dr. Mehmet DAĞ 

Prof. Dr. Eyüp BEKİRYAZICI 

Prof. Dr. Abdülcelil BİLGİN 

Prof. Dr. Nasrullah HACIMÜFTÜOĞLU 

 

Bu çalışma, Batı’da Kur’ân kronolojisine ilişkin ilk araştırmaları yürüten Alman 

oryantalistler Gustav Weil ve Theodor Nöldeke’nin Kur’ân vahyine yönelik 

tarihlendirme denemelerini, başvurdukları tarihlendirme yöntemlerine göre tasnif ederek 

değerlendirmeye odaklanmıştır. Çalışma, giriş ve iki bölümden oluşmaktadır. Giriş’te 

araştırmanın konusu, çerçevesi, önemi, amacı, metodu ve kaynakları tanıtılmıştır.  

Birinci Bölümde Kur’an araştırmaları bağlamında oryantalizmin ve Batılı Kur’an 

kronolojisi çalışmalarının serencamı betimlenmiş, Kur’an vahyinin tarihlendirilmesinde 

istifade edilen İslami referanslar ve oryantalistlerin tarihi süreç içinde İslam 

araştırmalarında başvurdukları temel yaklaşımlar incelenmiştir. Bölümün sonunda Weil 

ve Nöldeke’nin hayatları, eserleri ve Kur’an kronolojisine bakışları irdelenmiştir. 

Çalışmanın ikinci bölümünde, Mekkî ve Medenî tüm sûreler ve içerdikleri bazı 

âyet grupları, Weil ve Nöldeke’nin tarihlendirmede dayandıkları yöntemlere göre tasnif 

edilerek bu yöntemler tahlil ve tenkit süzgecinden geçirilmiştir. Bu bölümde ayrıca 

Kur’an kronolojisi bağlamında Weil ve Nöldeke’nin Kur’an’ın vahiy değeri, özgünlüğü 

ve otantikliği hususunda dile getirdikleri iddialar da ele alınarak değerlendirilmiştir. 

Sonuç kısmında ise oryantalist usul ve yaklaşımların vahyin nüzûl zamanını tespit 

etmedeki katkısı tartışılmış, vahyin kronolojik tertibinin önündeki engelleri aşabilme ve 

gerçeğe yakın bir nüzûl tarihi tespiti yapabilmenin imkânına ilişkin şahsi kanaatler dile 

getirilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Kur’ân, Tefsir, Kur’ân Kronolojisi, Oryantalizm, Alman 

Oryantalistler 



IX 

 

ABSTRACT 

Ph. D.. DISSERTATION 

ORIENTALIST'S DATING STUDIES ON REVELATION OF THE QUR'AN 

-GERMAN PIONEERS: THE CASE OF GUSTAV WEİL AND THEODOR 

NÖLDEKE- 

 

Hüseyin POLAT 

 

Advisor: Prof. Dr. Şehmus DEMİR 

 

2019, Page: 348 

 

 Jury: Prof. Dr. Şehmus DEMİR 

Prof. Dr. Mehmet DAĞ 

Prof. Dr. Eyüp BEKİRYAZICI 

Prof. Dr. Abdülcelil BİLGİN 

Prof. Dr. Nasrullah HACIMÜFTÜOĞLU 

 

This study focuses to evaluate the ideas and approaches of the German 

orientalists, Gustav Weil and Theodor Noldeke, who carried out the first research about 

the Qur’an chronology in the West, on dating of the Surah and verses of the Qur’an, by 

determining the dating methods they use. In the introduction, the subject, framework, 

importance, purpose, method and sources of the research were introduced. 

In the first chapter, orientalism in the context of Qur'anic research and the 

portrayal of the Western Qur'an chronology works is determined, the Islamic references 

in dating the revelation of the Qur'an and The main approaches of orientalists in Islamic 

research are examined. At the end of the chapter Weil and Noldeke's lives, scientific 

studies and their approaches to Qur'an chronology are discussed. 

In the second chapter of the study, all the Surahs of the Mecca and Medina period 

and some of the verse groups they included were classified according to the methods of 

Weil and Noldeke in dating, and these methods were subjected to analysis and criticism. 

This chapter also evaluates the claims of Weil and Noldeke on the value, originality, 

and authenticity of the Qur'an in the context of Quran chronology.  

In the conclusion, the contribution of the orientalist methods and approaches in 

determining the time of the revelation was questioned and our foresight is shared about 

being able to overcome the obstacles in front of the chronological order of the revelation 

and the possibility of determining a revelation date close to the truth. 

Keywords: Qur'an, Tafsir, Qur’an Chronology, Orientalism, German Orientalists 



XI 

 

KISALTMALAR DİZİNİ 

AÜİFD : Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

b.  : İbn 

Bkz.  : Bakınız 

Çev.  : Çeviren 

d.  : Doğum  

der.  : Derleyen 

DİA   : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

Ed.  : Editör 

EKEV  : Erzurum Kültür ve Eğitim Vakfı 

h.  : Hicrî 

Hz.  : Hazreti 

İFAV    : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

MÜİF    : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

Nşr.  : Neşreden 

Nr.  : Numara 

ö.  : Ölüm 

thk.  : Tahkîk 

ty.  : Tarih yok 

vd.  : Ve diğerleri 

Yay.  : Yayınları/Yayınevi 

Yy.  : Yüzyıl 

yy.  : Yayın yeri yok 

tsz.  : Tarih yok 

 

 

  



XII 

 

ÖNSÖZ 

Oryantalistler, Kur’ân vahyinin metinleşme süreci ile âyet ve sûrelerin 

Mushaf’taki tertibini, sekizinci yüzyıldan itibaren Kur’ân’ı hedef alan ilk reddiye 

çalışmalarından bu yana kıyasıya eleştirmişlerdir. Araştırmalarında vahyin muhteva ve 

form açısından Ehl-i kitap ve cahiliye geleneği gibi iki ana bilgi kaynağından beslenerek 

kurgulandığı, kıssalar dâhil birçok pasajın bu kaynaklardan aşırılarak oluşturulduğu 

yönünde tezler ileri sürmüşler, bu tezlerini temellendirme sadedinde muhtelif görüş ve 

iddialar dile getirmişlerdir. Bu bağlamda Oryantalistlerin en yoğun şekilde gündeme 

getirdikleri konu, Kur’ân’ın Mushaf formudur. Oryantalistler anlaşılır bir düzen 

prensibine sahip olmadığını düşündükleri bu formun, sûrelerin ve âyet pasajlarının 

kompozisyon ve üslup bütünlüğünden yoksun kalmasında başat rol oynadığını dile 

getirmişlerdir.  Onlara göre, pasajların içinde ve arasında bir türlü kurulamayan anlam 

ilişkisi ve sıklıkla karşı karşıya kalınan bağlam kopuklukları, başından sonuna kadar 

tüm Kur’ân metni için anlaşılır nitelikte olma sorunu doğurmaktadır. 

Oryantalistler, Kur’ân âyet ve sûrelerinin indiği zaman dilimlerinin doğru tespit 

edilmesinin, Mushaf tertibinin neden olduğu anlama ve yorumlama sorunlarını önemli 

oranda bertaraf edeceği düşüncesiyle vahyin nüzûl tertibi ve kronolojisi konusuna 

yoğunlaşmışlardır. Oryantalistlerin, gayretlerini bu mevzuya teksif etmelerinde etkili 

olan temel gaye elbette Kur’an’ın anlaşılmasına hizmet etmek değildir. Onların asıl 

hedefi bu yolla Kur’an’ın vahiy ürünü olmayıp kaynak, içerik ve dil-üslup özellikleri 

açısından Hz. Muhammed’in eseri olduğunu ispatlamaktır.  

Kur’an’ın Mushaf formu ile âyet ve sûrelerin Kur’an’daki düzeni meselesi, bu 

amaca ulaşmak için son derece kullanışlı bir mevzu olarak telakki edilmiştir. Kur’an’ın, 

gerek Kutsal Kitap gerekse de alışıldık beşeri metin ve kitap tasavvuruyla uyuşmayan 

özgün kurgusu ve dizaynı, oryantalistler tarafından temel tezlerini ispatlamak için 

tersyüz edilmiştir. Böyle olunca Kur’an, kompozisyon bütünlüğü olmayan, konu 

birliğini dikkate almayan, sürekli farklı dil ve üslup özelliklerine başvuran, bağlam 

kopukluklarıyla ve kapalı anlatımlarla dolu eklektik bir metin olarak nitelenmiştir. 

Oryantalistlere göre Mushaf’ın mevcut karmaşık tertibi yerine kronolojik nüzûl süreci 

takip edilebilirse, vahiylerin oluşum süreciyle eşzamanlı olarak hem Peygamberin 

yaşadığı ortamda hangi kaynaklardan esinlendiği veya bilgilendiği müşahede 

edilebilecek hem de bu veriler sayesinde vahiy ifadeleri ya da metinleri daha doğru 



XIII 

 

anlaşılacaktır. Son birkaç yüzyıldır bahsedilen saiklerle Kur’an kronolojisi konusuna 

dört elle sarılan oryantalistlerin iddia ve yaklaşımlarının, oryantalist literatürün temel 

kaynaklarına inilerek ele alınması ve değerlendirilmesi bu sebeple ehemmiyet arz 

etmektedir. 

Bu çalışma, Batı oryantalist akademi çevrelerinde Kur’ân âyet ve sûrelerinin 

nüzûl tertibi sorununu araştırma konusu olarak ele alan öncü oryantalistlere 

odaklanmaktadır. Bu çerçevede Kur’ân vahyine kronolojik yaklaşımın oryantalist 

bakışını müşahhas örnekler üzerinden görebilmek adına, on dokuzuncu yüzyıl Alman 

temsilcileri Gustav Weil (1808-1889) ve Theodor Nöldeke’nin (1836 -1930) çalışmaları 

ve görüşleri incelenmiştir.  Oryantalist gelenekte isimleri sıklıkla anılan bu simaların, 

Batılı İslam araştırmaları literatüründe ayrıcalıklı bir konumu vardır. Nitekim bu iki 

ismin gerek Hz. Muhammed ve Kur’ân Tarihi araştırmaları gerekse de Kur’ân vahyinin 

tarihlendirilmesi hususunda telif ettikleri eserler ve savundukları görüşler, çağdaş 

oryantalistler nezdinde güncelliğini ve kaynak değerini muhafaza etmektedir. Bu 

çalışma ile modern dünyanın Kur’an tasavvurunun şekillenmesinde yadsınamayacak 

derecede etkileri olan bu oryantalistlerin Kur’an kronolojisine ilişkin görüşlerinin tespit 

ve tahlil edilmesi amaçlanmıştır 

Tezimizin, zihindeki kurgusundan mevcut halini alıncaya kadar geçirdiği tüm 

süreçlerde, çok sayıda kişinin emeği olduğu inkâr edilemez. Bu meyanda öncelikle 

araştırma sürecinde yaşadığım farklı zorlukları aşmamda hiç bir desteğini esirgemeyen, 

öğrencisi olmayı şans kabul ettiğim, akademik kariyeri ve kişiliğiyle örnek aldığım 

kıymetli hocam Prof. Dr. Şehmus DEMİR’e; teşvikleriyle oryantalizm ve Kur’ân 

araştırmaları alanında çalışmama vesile olan ve tezimin gelişim sürecini hassasiyetle 

takip eden değerli hocam Prof. Dr. Abdülcelil BİLGİN’e şükranlarımı arz ediyorum. 

Ayrıca, bu çalışmaya destek veren arkadaşlarım Arş. Görevlileri İbrahim YILDIZ,  

Muhammet BAĞÇİVAN, Abdullah DOĞAN ile Dr. Öğr. Üyeleri Ali BALTACI ve 

Mehmet SALMAZZEM’e ayrı ayrı teşekkür ederim. 

Tezin tamamlanmasında unutulmayacak bir teşekkür borcu da hak ettikleri 

ilgiden ve zamandan feragat eden, her şartta manevi desteğini esirgemeyen eşim 

Gülsüm Hanım’a ve sevgili kızım Elif Sena’yadır. 

Erzurum – 2019  Hüseyin POLAT 

  



1 

 

GİRİŞ 

I. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE ÇERÇEVESİ 

Bir Müslüman için Kur’ân’ı Kerim, hayatın anlamlı ve bereketli kılınması için 

başvurulacak yegâne ilahi kaynaktır. Kur’ân büyük oranda anlaşılır bir kitaptır. Bununla 

beraber ilk nesilden bugüne değin âlimler tarafından geliştirilen usul, esas ve yorumlar 

sayesinde anlama olanakları arttırılmıştır. Dolayısıyla inananlar için bu kaynaktan 

beslenmenin birçok imkânı bulunmaktadır.  

Meseleye bu zaviyeden bakmayan oryantalistler ise Kur’ân’ı, Hz. Muhammed’in 

karizmatik kişiliği ile eklektik bilgisinin bir hasılası ve ürünü olarak görmüşlerdir. 

Oryantalistler Mushaf’ta konu ve üslup açısından bariz bir düzensizliğin olduğunu 

belirtmiş; iniş zamanları ve konuları dikkate alınmadan dizildikleri için vahiy 

pasajlarının neredeyse anlaşılması imkânsız bir metne dönüştüğünü ileri sürmüşlerdir.1 

Vahiyleri indikleri zamana göre tespit edip buna göre bir sıralama yapmanın, söz 

konusu düzensizliği belirli oranda çözeceğini düşünen Oryantalistler, bilimsel 

oryantalizmin kökleştiği on dokuzuncu yüzyıldan itibaren bu konuya odaklanmışlardır.2 

Bu çalışma, yaklaşık yirmi üç yıllık sürede nazil olmuş Kur’ân âyet ve 

sûrelerinin nüzûl tertibine ilgi duyan ve vahiy pasajlarının nüzûl tarihlerini tespit etmeye 

yönelik ilk araştırmaları kaleme alan oryantalistleri ve onların Kur’ân’a ilişkin 

görüşlerini ele almaktadır. Çalışma, oryantalizmin bilimsel temellerinin atıldığı on 

dokuzuncu yüzyılla ve Kur’ân kronolojisi hakkında Batıda ilk çalışmaları yürüten 

Alman oryantalistler Gustav Weil (1808-1889) ve Theodor Nöldeke (1836-1930) ile 

sınırlandırılmıştır. On dokuzuncu yüzyıl, oryantalist araştırmacılığın İslam çalışmaları 

başta olmak üzere tüm alanlarda yetiştirdiği yüzlerce araştırmacıyla kendi kaynaklarını 

oluşturacak yetkinliğe ulaştığı bir dönem olarak bilinir.3 Farklı batılı milletlere müntesip 

oryantalistler, özellikle bu yüzyılda aynı konuları eş zamanlı olarak birbiri ardınca 

                                                 
1 Gustav Weil, Historisch-kritische Einleitung in den Koran, Velhagen&Klasing Yay., Bielefeld 1878, 7; 

Theodor Nöldeke, Geschichte des Qorans I-III, Georg Olms Yay., Hildesheim 1961, I, 64;  
2 Weil, Einleitung, 363; Gerhard Endress, Einführung in die Islamische Geschichte, C. H. Beck Yay., 

München 1982, 22-23. 
3 Rudi Paret, Arabistik und Islamkunde an der Deutschen Universitäten, Deutsche Orientalisten seit 

Theodor Nöldeke, Franz Steiner Yay, Wiesbaden 1966, 7; Krech Volkhard, Wissenschaft und Religion: 

Studien zur Geschichte der Religionsforschung in Deutschland 1871 bis 1933, Tübingen 2002, 39. 



2 

 

çalışmaya başlamışlardır.4 Bu süreçte Kur’ân Tarihi mevzuları içinde yer verilen vahiy 

kronolojisi ve tertibi konusu, 1840’lardan itibaren yüz yıllık süre zarfında Weil, 

Nöldeke, Rodwell, Muir, Grimme, Hirschfeld, Bell, Blachere ve Watt gibi çok sayıdaki 

oryantalist tarafından incelenmiştir.  

Yukarıda İsimleri zikredilen tüm oryantalistlerin Kur’ân kronolojisi 

araştırmalarını, sınırları belirlenmiş bir tez içinde çalışmak mümkün değildir. Bu 

nedenle konuyla ilişkili ilk çalışmaları telif etmiş olmaları, eserlerinin daha sonraki 

araştırmalara kaynaklık etmesi ve her iki ismin de benzer metotları kullanmış olmaları 

gibi nedenler, Nöldeke ve Weil’in araştırma konusu olarak tercih edilmesinde etkili 

olmuştur. Bu tercihte ayrıca, daha sınırlı sayıda malumat paylaşan Weil’in alanın 

öncüsü olması ve Nöldeke’nin diğer oryantalistlere mukayeseyle çok daha fazla âyet 

grubu ve sûre hakkında detaylı tahlillere başvurmuş olması da her iki ismin 

tarihlendirme çalışmalarının ve görüşlerinin araştırılmasına karar verilmesinde etkili 

olmuştur.5 

Bu çalışma, Weil ve Nöldeke’nin Kur’an vahyini tarihlendirmede başvurdukları 

yöntemler üzerinden sûre ve âyet gruplarının tasnifi ile oryantalist tarihlendirme 

yöntemlerinin tahlil ve tenkidine odaklanmıştır. Çalışmada, bir tezin sınırlılıkları göz 

önünde bulundurulmuş, Weil ve Nöldeke’nin vahyin tarihlendirilmesi bağlamında dile 

getirdikleri ve İslami gelenekle çatışan tüm görüş, iddia ve tezler 

değerlendirilememiştir. Bununla birlikte her iki ismin tarihlendirme görüşlerine 

kaynaklık etmesi hasebiyle Kur’an’ın vahiy değeri, özgünlüğü ve otantikliği hususunda 

ileri sürdükleri iddia ve yaklaşımlar tespit edilmiş ve ikinci bölümün sonunda 

değerlendirilmiştir. 

II. ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ VE AMACI 

Oryantalist araştırmacılık, son birkaç asırdır şaşırtıcı bir hızla ilerlemiş; başta 

Kur’ân ve Hz. Muhammed ile ilgili çalışmalar olmak üzere tüm İslami ilimleri kapsayan 

geniş bir alanda ilmi faaliyetler yürütmüş ve neticede kendisine ait büyük bir literatür 

                                                 
4 Edward W. Said, Şarkiyatçılık-Batı’nın Şark Anlayışları (Çev.: Berna Ülner), Metis Yay., İstanbul 2010, 

52.53. 
5 Sarıçam, İbrahim, Seyfettin Erşahin ve Mehmet Özdemir, İngiliz ve Alman Oryantalistlerin Hz. 

Muhammed Tasavvuru, Nobel Yay., Ankara 2011, 114-118; Hüseyin Yaşar, Batının Kur’ân Algısı, Işık 

Akademi Yay., İzmir 2010, 274-277. 



3 

 

oluşturmayı başarmıştır. Oryantalist literatür, Batı’dan Doğu’ya günümüzde neredeyse 

tüm akademik çevrelerce kaynak olarak kabul edilen çok sayıda eser barındırmaktadır. 

Bu eserler, Türkiye başta olmak üzere birçok İslam ülkesinde farklı çevrelerce takip 

edilmiş ve bir kısmı hedef dillere tercüme edilmiştir.  

Oryantalistler, seleflerinden devraldıkları akademik mirası ve çalışma alanlarını 

büyük bir özveri göstererek genişletme ve derinleştirme azmindedirler. Kur’ân tarihi, 

oryantalistlerin üzerinde hassasiyetle durdukları çalışma alanlarından biri olagelmiş, 

Kur’ân Kronolojisi konusu ise bu bağlamda öteden beri oryantalistlerin ilgisine mazhar 

olmuştur. Batıda Weil ve Nöldeke’nin temellerini attıkları Kur’ân kronolojisi 

çalışmaları, Hubert Grimme (1864-1942) ve Hartwig Hirschfeld (1854-1934) gibi, 

Alman üniversitelerinde yetişmiş isimlerin yanı sıra, diğer Batılı milletlere müntesip 

çok sayıda oryantalistin ilgi odağı olmuştur. Batıda Weil’in teorik altyapısını 

hazırladığı, Nöldeke’nin ise tüm Kur’an sûrelerine uyguladığı Kur’ân kronolojisi 

çalışmaları, öncelikle vahiy pasajlarının içerikleri, üslupları, bunlara ilişkin rivâyet 

malzemesi ve tarihi veriler gibi nüzûl şartlarının tespitine imkân veren araçlar üzerinden 

yürütülmüştür.   

Kur’ân kronolojisi, diğer bir ifadeyle âyet ve sûrelerin nüzûl tarihlerinin tespiti 

meselesinin, İslam âleminde ve ülkemizde yeterince ele alınmadığı, konuyla ilgili 

müstakil ilmi çalışmaların sayıca azlığı, bu mevzuyla ilgilenen araştırmacıların sıklıkla 

vurguladıkları ve yakındıkları bir husus olmuştur.6 Buna mukabil yukarıda bahsedildiği 

üzere âyet ve sûrelerin nüzûl tarihlerinin tespiti konusu oryantalistler tarafından yoğun 

bir şekilde çalışılmış ve çalışılmaktadır.7 Bu mevzuya özel ve güçlü bir oryantalist 

ilginin hasredilmiş olması, her ne kadar Kur’ân vahyinin orijinalliği ve kaynağı 

hakkındaki oryantalist tezlerle ilintili olsa da neticede ortaya vahiy kronolojisi hakkında 

muhtelif iddia, görüş ve yaklaşımlardan müteşekkil ciddi bir birikim çıkmıştır.8 

Özellikle Nöldeke, Vahyin nüzûl sırasına göre tertibi konusunda yazdığı ödüllü doktora 

                                                 
6 Mesut Okumuş, Kur’ân’ın Kronolojik Okunuşu Muhammed İzzet Derveze Örneği, Araştırma Yay. 

Ankara 2009, 16-17; Esra Gözeler, Kur’ân Âyetlerinin Tarihlendirilmesi, Kuramer Yay., İstanbul 2016, 

11, 18; Hadiye Ünsal, Erken Dönem Mekki Sûrelerin Tahlili, Ankara Okulu Yay. Ankara 2016, 12. 
7 Tarek Anwar Abdelgayed Elkot, Die Methode Nöldeke’s zur chronologischen Anordnung der Suren und 

Verse des Korans in seinem Buch “Geschichte des Qorans”, eine analystisch kritische Studie, 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi), Georg August Üniversitesi, Felsefe Fakültesi, Göttingen 2014, 11; Fethi 

Ahmet Polat, Çağdaş İslam Düşüncesinde Kur’ân’a Yaklaşımlar, İz Yay., İstanbul 2009, 363.  
8 Abdulvahid Sipahioğlu, Vahiy ve Muhasara Boykot Dönemi Nazil Olan Sûrelerin Tespiti, Pınar Yay., 

İstanbul 2015, 20; Okumuş, Kur’ân’ın Kronolojik Okunuşu, 17. 



4 

 

çalışmasıyla Kur’ân tarihi ve Kur’ân kronolojisi hususunda çığır açıcı bir oryantalist 

araştırmacı olarak kabul görmüştür.9 

Oryantalistlerin Kur’ân vahyinin tarihlendirilmesine ilişkin görüş ve 

yaklaşımlarını ele alan lisansüstü bir çalışmanın ülkemizde henüz yapılmadığı 

görülmüştür.10 Bununla birlikte, Kur’ân kronolojisi hakkında ülkemizde yapılmış 

lisansüstü çalışmalarda, genellikle oryantalistlerin sûre tertip listeleri paylaşılmış ve 

birkaç paragrafla görüşlerine atıfta bulunulmuştur.11 Bu çalışmada ise Batıda vahiy 

kronolojisi alanında ilk ve temel araştırmaları yürütmüş öncü oryantalistlerin tüm 

sûreler ve içerdikleri çok sayıdaki âyet grubu hakkındaki tarihlendirme görüş ve 

yaklaşımlarına yer verilmektedir. Çalışma, bu mevzudaki oryantalist birikimin ülkemiz 

akademik çevrelerinde tanınması, anlaşılması ve tartışılması süreçlerine katkı 

sağlayacak bir araştırma olması bakımından önemlidir. 

Bu çalışma, Kur’ân kronolojisi alanının öncü oryantalistleri Weil ve 

Nöldeke’nin konuyla ilgili açıklamalarını, on dokuzuncu yüzyıl Almancasıyla yazılmış 

eserleri üzerinden incelemektedir. Çalışma, oryantalistlerin görüş ve iddialarını 

betimleyerek tanıtması; Sûre ve âyet gruplarını tarihlendirme girişimlerinin dayandığı 

esas ve usuller açısından tasnif etmesi ve oryantalistlerin tarihlendirme yöntemlerini 

tahlil ve tenkid süzgecinden geçirmesi yönüyle önem arz etmektedir. Zira bu sayede 

oryantalist düşünce ve yaklaşım biçiminin daha yakından gözlemlenmesi ve 

çözümlenmesinin yanında tarihlendirmeye ilişkin yöntem araştırmalarının 

geliştirilmesine de katkı sağlanmış olacaktır.  

Çalışmanın temel amacı, Kur’ân vahyinin tarihlendirilmesi hakkında 

oryantalistlerin ileri sürdükleri görüş ve yaklaşımları, oryantalist literatürün asli 

kaynaklarına başvurarak tanıtmak; Weil ve Nöldeke’nin Kur’ân âyet ve sûre 

                                                 
9 Johann Fück, Die Arabischen Studien in Europa Bis in den Anfang des 20 Jahrhunderts, Otto 

Harrassowitz Yay., Leipzig 1955, 43-44; Rudi Paret, Arabistik, 14; Robert Irwın, Oryantalistler ve 

Düşmanları, (Çev.: Bahar Tırnakcı), YKY Yay., İstanbul 2008, 199.  
10 Yükseköğretim Kurulu Ulusal Tez Merkezi Veri Tabanı ve İslam Araştırmaları Merkezi İlâhiyat 

Fakülteleri Tezler Kataloğu Veri Tabanı  gibi tez arama kanallarından yapılan taramalar neticesinde konu 

hakkında herhangi bir çalışmaya rastlanılmamıştır. Ayrıca Kur’ân kronolojisi hakkında yayınlamış kitap, 

makale ve bildirilerde de mevzunun lisansüstü bir çalışmaya konu edinildiğine dair bir bilgiye 

ulaşılmamıştır. 
11 Çalışmamız, Gözeler’in büyük oranda zahirini tanıttığı Batılı tarihlendirme listelerinin öncü 

pozisyonundaki Alman temsilcileri Weil ve Nöldeke’nin Kur’ân sureleri ve âyet gruplarına ilişkin 

tarihlendirme denemelerine odaklanmıştır. Çalışma, Weil ve Nöldeke tarafından ileri sürülen görüşleri, 

dayanılan referansları ve argümanları tespit ederek tahlil etmek suretiyle içerik ve yöntemle ilgili şu ana 

kadar ele alınmayan boşlukları doldurmayı amaçlamaktadır. 



5 

 

kronolojisine ilişkin görüşlerini dayandırdıkları yöntemleri belirlemek,  bu yöntemleri 

esas alarak sûre ve âyet gruplarını tasnif etmek ve başvurulan yöntemleri tahlil ve tenkit 

sürecinden geçirmek sûretiyle oryantalist tarihlendirme girişiminin başarısını 

tartışmaktır.  

Çalışmada ayrıca Kur’an’ın vahiy değeri, özgünlüğü ve otantikliği gibi 

oryantalistlerin Kur’an kronolojisi görüşlerine kaynaklık eden ve onların Kur’an’a dair 

temel tasavvur ve yargılarını gösteren yaklaşımların tespit edilmesi ve değerlendirilmesi 

de amaçlanmıştır.   

III. ARAŞTIRMANIN METODU VE KAYNAKLARI 

Oryantalistlerin Kur’ân vahyini tarihlendirme görüşlerini inceleyen bu çalışma, 

hem Batıda nevzuhur modern bilimlerden biri olan oryantalizmle, hem de İslami 

gelenekteki Tefsir veya Ulûmu’l-Kur’ân ilimleriyle ilişkili olması hasebiyle çok yönlü 

ve disiplinler arası bir özellik taşımaktadır. 

Çalışmada, Weil ve Nöldeke özelinde oryantalistlerin Kur’an sûreleri ve âyet 

gruplarını tarihlendirme hususunda dile getirdikleri görüşlerin tasviri amacıyla 

betimleyici yönteme başvurulmuş; her iki oryantalistin tarihlendirmelerinde 

dayandıkları yöntemlerin tespiti, sûrelerin bu yöntemlere göre tasnifi ve yöntemlerin 

tahlil ve tenkidi noktasında ise analitik yaklaşım kullanılmıştır. Oryantalistlerin ileri 

sürdükleri tarihlendirme görüşlerinde her hangi bir yönteme dayanıp dayanmadıkları 

sorgulanmış,  tarihlendirme yaklaşım ve yöntemleri İslami geleneğinkilerle 

karşılaştırılarak tartışılmıştır. Ayrıca Kur’an vahyini tarihlendirme bağlamında 

ulaştıkları sonuçlarda, Kur’an’a dair ön kabul,  öznel kanaat ve algılarının etkili olup 

olmadığı da irdelenmiş, bu yönde dile getirdikleri fikirler ve iddialar tespit edilerek 

değerlendirilmiştir. 

Çalışmada Weil ve Nöldeke’nin sûre ve âyet gruplarını nüzûl sırasına göre üç 

aşamalı Mekkî ve tek aşamalı Medenî şeklinde yaptıkları dörtlü tasnif esas alınmamış, 

bunun yerine, her iki ismin tarihlendirmede dayandıkları yöntemler dikkate alınarak 

sûreler ve içerdikleri âyet grupları tarafımızdan tasnif edilmiştir. Bu tasnifin amacı 

oryantalist kronolojinin temel referanslarını belirleyerek tarihlendirmedeki görüşlerinin 

dayanaklarının analiz edilmesini kolaylaştırmaktır. Nitekim yöntem merkezli tasnif 



6 

 

sayesinde hangi sûrelerin daha fazla hangi yöntemle tarihlendirildiği veya aynı sûrenin 

farklı âyet gruplarının hangi argüman ve kriterlere dayanarak farklı şekilde 

tarihlendirildiği de müşahede edilmiş olacaktır.  

Burada şu hususa da açıklık getirmek gerekecektir. Çalışmada oryantalist 

tarihlendirmenin dayandığı esas ve usuller “yöntem” ifadesiyle karşılanmıştır. Weil ve 

Nöldeke tarihlendirmelerinde esas alacakları kriterler hakkında bazı metodolojik 

açıklamalarda bulunmuşlar ancak bunun için yöntem ifadesini kullanmamışlardır. 

Araştırmalarımız neticesinde her iki ismin de bazı ortak esas ve ilkelere dayalı olarak 

benzer tarihlendirme girişiminde bulundukları tespit edilmiş bu özelliğinden dolayı 

tarihlendirmeler için yöntem ifadesi tercih edilmiştir. 

Bu bağlamda Kur’an kronolojsi hakkındaki görüşlerini incelediğimiz Weil ve 

Nöldeke’nin tarihlendirme girişimlerinde kullandıkları yöntemleri şu şekilde sıralamak 

mümkündür: 

1. İslami referanslara ve rivâyetlere dayalı tarihlendirme yöntemi. 

2. Kavramlar, muhteva ve bağlama dayalı tarihlendirme yöntemi. 

3. Dil ve üslup özelliklerine dayalı tarihlendirme yöntemi. 

4. Muhataplara dayalı tarihlendirme yöntemi. 

5. Tarihi olaylar, siyer, siyasi ve sosyal koşullara dayalı tarihlendirme yöntemi. 

6. Peygamber’in psikolojik durumuna dayalı tarihlendirme yöntemi. 

Çalışmanın kaynaklarının belirlenmesi amacıyla Batıda, İslam dünyasında ve 

ülkemizde Kur’an kronolojisi konusunu ele alan eserler tespit edilmiş, bu eserler ve 

atıfta bulundukları kaynaklar temin edilmeye çalışılmıştır. Ayrıca Yükseköğretim 

Kurulu Ulusal Tez Merkezi ve İslam Araştırmaları Merkezi İlâhiyat Fakülteleri Tezler 

Kataloğu Veri Tabanları üzerinden konuyla ilişkili olabilecek çalışmalar tespit edilmeye 

çalışılmıştır. Konuyla ilgili Batıda yapılmış ilk çalışmaların tespiti için ayrıca Alman 

oryantalistlerin alanla ilgili çalışmalarını tanıtan bibliyografik eserlerden de 

yararlanılmıştır.12 

                                                 
12 Bu çerçevede Carl Brockelmann’ın (1868 -1956) GAL kısaltmasıyla bilinen “Geschichte der Arabishen 

Literatur/İslam Literatür Tarihi, 1937-1943”,  Johan Fück’ün (1894 - 1974) “Die Arabischen Studien in 

Europa/Avrupa’da Arap-İslam Araştırmaları, 1944”, Gustav Pfannmüller’in (1873-1953) “Handbuch der 

Islamliteratur/İslam Literatürü El Kitabı 1923”, Rudi Paret’in (1901-1983) “Arabistik und Islamkunde an 

der deutschen Universitäten/Alman Üniversitelerinde Arap ve İslam Araştırmaları, 1966 ”, Fuat Sezgin’in 



7 

 

Edward Said’in (1935-2003) “Orientalism/Şarkiyatçılık”13, Johann Fück’ün 

(1894-1974) “Die Arabischen Studien in Europa/Avrupa’da Arap-İslam Araştırmaları”, 

Rudi Paret’in (1901 -1983) “Arabistik und Islamkunde an der deutschen 

Universitäten/Alman Üniversitelerinde Arap ve İslam Araştırmaları”, Enno Littmann’ın 

(1875-1958) Der deutsche Beitrag zur Wissenschaft im Vorderen Orient/Ön Asya’ya 

İlişkin Bilimsel Çalışmalara Almanların Katkısı”14 ve Sabine Mangold’un “Eine 

weltbürgerliche Wissenschaft: Die deutsche Orientalistik im 19. Jahrhundert/Bir 

kozmopolit Bilim: On dokuzuncu yüzyılda Alman oryantalizmi”15 adlı eserleri, 

oryantalizmin kavramsal ve tarihsel gelişim süreci ile Alman oryantalizm geleneğinin 

gelişimi ve Kur’ân araştırmaları konularında  referans alınmıştır. Ayrıca Yücel Bulut, 

Hüseyin Yaşar, Özcan Taşcı, Selahaddin Sönmezsoy, İbrahim Sarıçam vb. bazı 

araştırmacıların Alman oryantalizmi, Batının Kur’ân ve Hz. Muhammed algısı ve 

araştırmaları gibi konularla ilgili telif ettikleri eserlere de müracaat edilmiştir. 

Batı’da Kur’an kronolojisi konusunu ilk çalışan oryantalistler Weil ve 

Nöldeke’nin Kur’ân vahyinin tarihlendirilmesine ilişkin görüş ve yaklaşımları, her iki 

ismin konuyla ilgili telif ettiği eserler incelenmek sûretiyle tespit edilmiştir.  Konuyu, 

“Mohammed der Prophet, Sein Leben und Sein Lehre/Muhammed Peygamber, Hayatı 

ve öğretisi” başlıklı 1843 yılında yayınlanan eserinde ilk olarak ele alınan kişi Weil’dir.  

Weil bu eserinin 340-402. sayfalarından müteşekkil dokuzuncu bölümünü, Kur’ân tarihi 

ve Kur’ân kronolojisi konularına ayırmış,16 bu eserin hemen ardından 1844 yılında 

yayınladığı “ Historisch-kritische Einleitung in den Koran - Kur’ân’a Tarihî Tenkidçi 

Bir Giriş” adlı çalışmasında ise Kur’ân kronolojisi konusunu daha detaylı bir şekilde 

incelemiştir. “Hz. Muhammed”, “Kur’ân” ve “İslam” şeklinde üç başlıktan müteşekkil 

olan eserin Kur’ân başlığı altında nüzûl tertibi konusuna yer veren Weil, 43-86. sayfalar 

                                                                                                                                               
(1924 - 2018)  GAS kısaltmasıyla bilinen “Geschichte des Arabischen Schrifttums/Arap- İslam Edebiyatı 

Tarihi 1967-2000” gibi eserlere başvurulmuştur. 
13 Edward W. Said, Şarkiyatçılık – Batı’nın Şark Anlayışları (Çev.: Berna Ülker), Metis Yay., İstanbul 

2004. 
14 Enno Littmann, Der deutsche Beitrag zur Wissenschaft im Vorderen Orient, W. Kohlhammer Verlag, 

Stuttgart-Berlin 1942. 
15 Sabine Mangold, Eine weltbürgerliche Wissenschaft: Die deutsche Orientalistik im 19. Jahrhundert, 

Franz Steiner Yay., Stuttgart 2004. 
16 Gustav Weil, Mohammed der Prophet. Sein Leben und seine Lehre. Aus handschriftlichen Quellen und 

dem Koran geschöpft und dargestellt, Metzler Yay., Stuttgart 1843; Esra Gözeler, "Kur’ân Âyetlerinin 

Tarihlendirilmesine Batılı Yaklaşımlar" AÜİFD, 51(1), 2010, 295-326, 299. 



8 

 

arasında sûreler ve âyet gruplarına ilişkin tarihlendirme tercihlerini ve görüşlerini 

açıklamıştır.17   

Weil’den sonra ünlü Alman oryantalist Theodor Nöldeke bu konuyu doktora 

derecesinde çalışmıştır. Latince yazdığı tezini 1858 yılında tamamlayan Nöldeke,18  

çalışmasını 1860 yılında anadiline çevirerek “Geschichte des Qorans- Kur’ân Tarihi” 

adıyla yayınlatmıştır.19 Geschichte des Qorans, 1958, 1860, 1909, 1919 ve 1938 

yıllarında sürekli genişletilerek yenilenen baskılarıyla seksen yıllık bir gelişim sürecinde 

ancak tamamlanabilmiştir.20 Güncelliğini ve referans değerini kaybetmeden sürdüren bu 

eser, Arapçaya21 üç cilt halinde, Türkçeye ise sadece Schwally’nin yazdığı ikinci 

cildinin bir bölümü ile tercüme edilmiştir.22 

Bu çalışma, temel kaynaklarından ilki olan ve Weil’in âyet ve sûrelerin 

tarihlendirilmesine ilişkin görüşlerini içeren “Muhammed Peygamber, Hayatı ve 

Öğretisi” adlı eserinin 1843 yılındaki ilk baskısı üzerinden yürütülmüştür. Çalışmanın 

Weil’e ait ikinci kaynak eseri olan  “Kur’ân’a Tarihî-Tenkidî Bir Giriş” adlı eserin ise 

ilk baskısı daha az okunaklı olduğundan 1878 yılındaki ikinci baskısı referans 

gösterilmiştir.23 Weil’in her iki eseri de dindaşı ve çağdaşı olan Abraham Geiger (1810-

1874) tarafından, Hz. Muhammed’in siretine dair araştırmalarda ilk defa uygulanan 

tarihî tenkit yöntemine dayanmaktadır. Weil, bu çalışmalarında tarihî tenkit yöntemini 

hem siyere hem de ilk defa Kur’an tarihine uygulamıştır. Ayrıca Weil’in, çalışmamızın 

temel başvuru kaynakları arasında zikredilen bu eserleri, “Fraktur/kırık” olarak 

adlandırılan ve 20. Yy. öncesinde yaygın olarak kullanılan bir yazı tipi ile basılmıştır. 

Bu yazıda bazı harfler şelil açısından günümüz Almancasından belirli oranda 

farklılaşmaktadır. 

                                                 
17 Gustav Weil, Historisch-kritische Einleitung in den Koran, Velhagen&Klasing Yay., Bielefeld 1844; 

Fuat Sezgin, Bibliographie der Deutschsprachigen Arabistik und Islamkunde: von den Anfängen bis 

1986, Institut für Geschichte der Arabisch-Islamischen Wissenschaften, Frankfurt 1990, 283.  
18 Fück, Die Arabischen Studien, 217. 
19 Theodor Nöldeke, Geschichte des Qorans, Dieterische Buchhandlung Yayınevi, Göttingen 1860.  
20 Geschichte des Qorans hakkında detaylı bilgi ilerleyen bölümlerde verilecektir. 
21 Theodor Nöldeke, Târihu’l Kur’ân (Çev.: Corc Tamir), Dar’u Neşr Corc Olms, Beyrut 2004. 
22 Th. Nöldeke, Fr. Schwally, Kur’ân Tarihi, (Çev. ve Düzenleyen: Muammer Sencer) İlke Yay. İstanbul 

1970. Bu eser, Geschichte des Qorans’ın Schwally tarafından yazılan ve Kur’ân’ın Cem’i, çoğaltılması 

ve Resmul Mushaf gibi metinleşme tarihi konularını içeren ikinci cildinin kısmi bir tercümesidir. 

Sencer’in tercümesinde çok ciddi çeviri hataları, bağlam kopuklukları ve kompozisyon bozuklukları 

olduğu gözlemlenmiştir.   
23 Gustav Weil, Historisch-kritische Einleitung in den Koran, Velhagen&Klasing Yay., Bielefeld, Leipzig 

1878.  



9 

 

Çalışmada, Nöldeke’nin sureler ve ayet gruplarının tarihlendirilmesine ilişkin 

görüş ve yaklaşımlarının ele alındığı  “Geschichte des Qorans- Kur’ân Tarihi” adlı 

eserinin birinci cildi detaylı olarak incelenmiştir. Bununla beraber yer yer diğer ciltlere 

de atıflar yapılmıştır.  Kaynak gösterme ve dipnot vermede, eserin 1909 yılında 

gerçekleştirilen ikinci baskının 1961 tarihli fotomekanik (ofset) baskısı esas alınmıştır.24  

Kur’ân kronolojisi konusu Nöldeke’den sonra Batıda, İngiliz John Medows 

Rodwell (1808-1900),  İskoç asıllı Sir William Muir (1819–1905), Polonya Yahudisi 

Hartwig Hirschfel, Muir’in haleflerinden İskoç Richard Bell (1876-1952), Alman 

Hubert Grimme ve Bell’in öğrencisi W. Montgomery Watt (1909-2006) tarafından 

çalışılmıştır. Alman oryantalizminin çağdaş temsilcilerinden Rudi Paret, Hartmut 

Bobzin ve Angelika Neuwirth de Kur’ân’ın Tercümesi, Tefsiri, Kur’ân İlimleri, Kur’ân 

Tarihi yanında Kur’ân Kronolojisi hakkında çok sayıda çalışma kaleme almışlardır.25 

Kur’an tarihi ve kronolojisi konusu, günümüzde çağdaş oryantalistlerin akademik 

gündemlerinde de önemli bir yer işgal etmektedir.26 

Kur’ân kronolojisi meselesi, İslam literatüründe müstakil bir konu olarak hak 

ettiği ilgiyi görememiş gözükmektedir.27 Son birkaç yüzyıldır Kur’ân vahyinin nüzûl 

kronolojisine hasredilmiş çalışmalar, Müslümanlardan ziyade oryantalistler tarafından 

kaleme alınmıştır.28 Gerçi Kur’an kronolojisi,  İslam tefsir geleneğinde Mushaf tertibi, 

Esbab-ı Nüzûl, Mekkî-Medenî, Nasih-Mensuh ve Siyer gibi ilimlerin mihverinde 

gündem edilmiştir. Ancak vahyin nüzûl zamanının bilinmesi, fıkıh ve tefsir usulleri 

                                                 
24 Theodor Nöldeke, Geschichte des Qorans I-III, Georg Olms Yay., Hildesheim 1961. 
25 Rudi Paret, Mohammed und der Koran. Geschichte und Verkundigungen des arabischen Propheten, 

Stuttgart W.Kohlhammer Yay., 1957; Rudi Paret, Der Koran Übersetzung von Rudi Paret, 

W.Kohlhammer Yay., Stuttgart 1962; Rudi Paret, Der Koran. Kommentar und Konkurdanz, 

W.Kohlhammer Yay., Stuttgart 1971; Rudi Paret, Grenzen der Koranfoschung, W. Kohlhammer Yay., 

Stutgart 1950; Rudi Paret, Der Koran, Verlag für Sammler, Graz 1979;  Angelika Neuwirth, Studien zur 

Komposition der mekkanischen Suren, Walter de Gruyter Yay., Berlin 2007; Angelika Neuwirth, Der 

Koran als Text Der Spätantike Ein europäischer Zugang, Verlag der Weltreligionen Yay., Berlin 2010. 
26 Bu konuyla ilgili bazı çalışmalar şunlardır: Gabriel Reynolds “Le probleme de la chronologie du 

Coran”, Andrew Rıppin “The exegetical Genre Asbab al-Nüzûl”; Neal Robinson, “Discovering the 

Qur’an, Behnam Sadaghi “The Chronology of the Qur’an: A Stylometric Reseerch Program”. 
27 Ahmed Halid Şükri ve İmran Semih Nizal, İlmu Târihi Nuzûli Âyâti’l-Kur’âni’l-Kerim ve Suverihi, 

Cemʻiyyetu’l-Muhâfeza ʻalâ Kur’âni’l-Kerim, Amman 2002. 

28; Mustafa Öztürk, Tefsir Geleneğinde Anlam-Yorum Nüzul-Siret İlişkisi, Ankara Okulu Yay., Ankara 

2017, 92. 
28 Gözeler, Kur’ân Âyetlerinin Tarihlendirilmesi, 126; Selim Türcan, “Kur’ân’ın İfade Kalıpları Nüzûl 

Kronolojisini Aydinlatabilir mi? Müzzemmil Suresi Örnekliğinde Bir Yöntem Denemesi”, Hitit 

Üniversitesi ilahiyat Fakültesi Dergisi, 9(17), 2010/1, s. 68: Burhan Çonkor, “Sûrelerin Belirli 

Dönemlere ve Olaylara İzafesi”, Dini Araştırmalar, 19 (48), 2016, 129-152, 130. 



10 

 

açısından mananın ve hükmün anlaşılması yönüyle önemli addedilmekle birlikte, nüzûl 

tertibi veya tespitine dair özel çalışmalar kaleme alınmamıştır. Beyhaki’nin Delail’u-n 

Nübüvvesi, Zerkeşi’nin El-Burhan’ı ve Suyûtî’nin El-İtkân’ı gibi eserler,  bahsedilen 

ilimlere dair geniş bilgi içermekle beraber tüm sûreler ve içerdikleri âyet gruplarının 

nüzûl tarihlerinin tespiti mevzusunu ele almamışlardır. Bunda vahyin nüzûl tarihinin 

Esbab-ı Nüzûl, Mekkî-Medenî ve Nasih-Mensuh ilimlerinin dayandığı nakil bilgisi 

dışında başka bir yolla tespit edilemeyeceği ön kabulünün etkisinin göz ardı edilmemesi 

gerekir. 

İslam ilim dünyasında vahyin nüzûl tarihinin tespiti meselesinin son derece 

sınırlı düzeyde ele alınmış olması, özellikle de oryantalistlerin görüş ve yaklaşımlarını 

irdeleyen müstakil eserlerin azlığı, bu konuyla ilgilenen araştırmaların besleneceği 

kaynakları da sınırlandırmıştır. Buna karşın İslami ilimlerin ve kaynakların Kur’ân 

vahyinin nüzûl tarihini tespitte istifade edilebilecek bol miktarda malzeme barındırıyor 

olması, araştırmacı için cesaret verici bir unsur olarak değerlendirilmelidir. 

Kur’ân kronolojisine veri sağlayan temel İslami kaynaklar arasında, genellikle 

Kur’ân ve tefsir ilimleri içerisinde tasnif edilmiş olan Esbab-ı Nüzûl, Mekkî-Medenî ve 

Nasih-Mensuh gibi bazı müstakil ilim dallarının adları zikredilmektedir.29 Bu ilimlerin 

yanında Tefsir usulü ve Ulûmu’l-Kur’ân eserleri de Kur’ân vahyinin tarihlendirilmesi 

mevzusunu çalışacak araştırmacıların önemli başvuru kaynakları arasında yer almalıdır. 

Zira bu eserlerde Esbab-ı Nüzûl, Mekkî-Medenî ve Nasih-Mensuh gibi mevzuların 

yanında Kur’ân Tarihi, Mushaf tertibi, âyet ve sûrelerin tevkifiliği ve ictihadiliği gibi 

                                                 
29 Gözeler, Kur’ân Âyetlerinin Tarihlendirilmesi, 49; Sipahioğlu, 26-29. 

Esbabı-Nüzûl konusunda, Vahidi ve Suyûtî’nin “Esbabu’n-Nüzûl”, Abdulfettah el Kadi’nin “Esbabu’n- 

Nüzûl ani’s Sehabeti ve’l-Müfessirin” ve Halid Abdurrahmn el Akk’ın “Teshilu’l-vüsul ila Ma’rifeti 

Esbabi’n-Nüzûl” adlı eserlerinden yararlanılabilir.  

Mekki-Medeni hakkında, konuyu münhasır başlıklar içinde uzun uzadıya ele alan Suyûtî’nin” El-İtkân”, 

ve Zerkeşi’nin “El-Burhan” adlı eserleri önemli başvuru kaynaklarıdır. 

Nasih-Mensuh hakkında; Şihab ez Zuhri’nin “Nasih vel Mensuh”, Mekki b. Ebi Talib’in “El İzah li 

Nasihi’l-Kur’an’i ve Mensuhihi”, Ebu Ubeyd Kasım b. Sellam’ın, “En Nasih ve’l-Mensuh Fi’l-Kur’an’il-

Aziz”, Ebu Cafer En Nahhas’ın “En Nasih ve’l-Mensuh fi’Kur’an’’il-Kerim”, Muhammed b. Abdullah el 

Isfereyani’nin “En Nasih ve’l-Mensuh” adlı eserleri bu ilmin temel kaynakları arasındadır. 

Ayrıca Kasım b. Sellam’ın ve İbn-i Durays’ın “Fedailul Kur’ân”, Dani’nin “El Beyan fi Addi ayil 

Kur’ân”, Diyarbekri’nin “Târihu’l Hamis”, İbn Nedim’in “Fihrist”, İbn Abdul Kâfi’nin “Adedu Suveril 

Kur’ân”, Şehristânî’nin “Mefâtîhu’l-Esrâr”, Bikai’nin “Mesaidu’n-Nazar lil İşrafi ala Mekasidi’s-Suver” 

gibi eserler gerek Kur’an’ın metinleşmesi ve Mushaf Tarihi gerekse de   Kur’ân Sureleri ve nüzûl tertibi 

hakkında ilk  dönem malumatını içeren erken dönem kaynaklarıdır. 



11 

 

meseleler ele alınmıştır.30 Hatta bazı çağdaş Tefsir Usulü, Kur’ân Tarihi ve Kur’ân 

ilimleri eserlerinde,  oryantalistlerin bu konulara ilişkin savundukları bir kısım iddia ve 

görüşlere değinilmiş ve bunlar yer yer tenkit de edilmiştir.31 Bunun yanında rivâyet 

ağırlıklı olanlar başta olmak üzere birçok tefsir külliyatında, muhtelif âyetlerin tefsiri 

sadedinde zikredilen Mekkî-Medenî ve Esbab-ı nüzûl rivâyetleri üzerinden Kur’ân 

kronolojisiyle ilgili mevzulara ve kaynaklara atıfta bulunulmuştur.32 Kur’ân’dan sonra 

dini bilginin ikinci kaynağı olan Hadisler ve Sünnet, gerek Tefsir ve Kur’ân ilimleri 

gerekse de Fıkıh ve İslam tarihi gibi diğer İslami ilimlerin olmazsa olmaz beslenme 

kaynağıdır. Bu hususiyetinden ötürü hadis külliyatları, âyet ve sûrelerin nüzûl tarihiyle 

ilgilenenlerin temel referans kaynakları arasında değerlendirilmiştir.33 Zikredilen bu 

ilimler ve kaynaklara ek olarak Tarih, Siyer ve Tabakat gibi belirli zaman ve şahıslar 

hakkında malumat veren ilimler de âyet ve sûrelerin nüzûl dönemi kronolojisine ilişkin 

önemli veriler içermektedir.34  

İslam dünyasında vahyin nüzûl sıralı tertibi konusu, oryantalist tesirler 

neticesinde ilk olarak İngiliz emperyalizminin hâkimiyeti altındaki Hint coğrafyasında 

gündeme gelmiştir. Mirza Ebul Fazl  (ö:1956), Muhammed Ecmel Han (ö: 1969) ve 

Haşim Emir Ali (ö. 1987) nüzûl sıralı İngilizce Kur’ân tercümeleri hazırlamışlardır.35 

Arap İslam akademyasında bu konu ilk olarak Yusuf Raşidin adında Mısırlı bir 

araştırmacının “Kur’ân’ı Allah’ın indirdiği şekilde tertip edin!” şeklinde tepkisel bir 

başlıkla kaleme aldığı makale ile tartışmaya açılmıştır.36  Bu gelişmeden sonra İslam 

                                                 
30 Suyûtî’nin İtkân’ı, Zerkeşî’nin Burhan’ı, Zürkani’nin Menahi’l-ul İrfan’ı gibi Ulum’ul Kur’an 

eserlerinde bu hususular ele alınmıştır. 
31 Subhi Salih ve Mennâ’ el Kattân’ın Mebahis fi Ulumil Kur’ân adlı eserleri, İzzet Derveze’nin El 

Kur’ân’ul Mecid’i, Cerrahoğlu’nun Tefsir Usulü, Mustafa el-Azami’nin Kur’an Tarihi, Mustafa 

Öztürk’ün Kur’ân Tarihi ve Abdülcelil Bilgin’in Kur’an’ı Tanımak adlı eserlerinde, oryantalistlerin 

Kur’an hakkındaki bazı görüşlerine yer verilerek birtakım değerlendirmeler yapılmıştır.  
32 Taberi’nin Tefsiri, Zemahşeri’nin Keşşaf’ı, Fahreddin er Razinin Tefsiri Kebiri, İbni Kesir’in Tefsiri, 

Kurtubi’nin Tefsiri, Hazin’in Lübabut Tevil fi Meanit Tenzili, Şehristânî’nin Mefâtîhu’l-Esrârı gibi 

eserlerde bu hususta bol malzeme yer almaktadır. 
33 Buhari, Müslim, İbn Mace, Nesai, Tirmizi, Ahmed İbn Hanbel ve Ebu Davud’un hadis kaynaklarında 

bu ilimlere ilşkin çok sayıda rivâyete ulaşmak mümkündür. 
34 İbn İshak ve İbn Hişam’ın Sireti, Taberi’nin Tarihi, Beyhaki’nin Delailun Nübüvve’si, Maverdi’nin En 

Nuket ve-l Uyun’u, İbn Sa’d’ın Tabakatı, Kasım Şülul’ün İlk Kaynaklara Göre Hz. Peygamber Devri 

Kronolojisi gibi eserler bu hususta veriler barındırmaktadır. 
35 Okumuş, Kur’ân’ın Kronolojik Okunuşu, 20-21.  
36 Muhammed Abdullah Draz, “Kur’ân-ı Kerim’in Nüzûl Sırasına Göre Tertip Edilmesi, Teklifine Edebi 

Eleştiri” (Çev.: Ahmet Nedim Serinsu), AÜİF Dergisi, XXXVII, 1997, 245-263. 



12 

 

ilim dünyasında nüzûl tertibi vurgusunun ilk olarak Emin El-Huli  (1895-1966) ve Aişe 

Abdurrahman (1913-1998) da karşılık bulduğu söylenebilir.37 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla 1959 yılında telif ettiği Mebâhis fî ulûmi’l-

Ḳurʾân adlı eserinde Subhi es-Salih (1938-1986), İslam dünyasında sûreleri Mekkî ve 

Medenî ana dönemler içinde ilk, orta ve son olmak üzere üçerli aşamaya ayıran ilk 

kişidir. Salih, İslami gelenekte ilk olarak Ebu’l-Kasım en-Nisâburi’nin dile getirdiğini 

belirttiği bu düşünceyi uygulamaya geçirmiş ve her aşamanın içerdiği bazı sûreler ve 

özellikleri hakkında birtakım değerlendirmeler yapmıştır.38 

Nüzûl kronolojisi meselesi, İslam dünyasında birkaç girişim dışında teorik 

açıdan yeterince işlenmeden pratik alanda uygulamaya konulmuş, Molla Huveyş Ed-

Deyrezori (1880-1978)39  ve İzzet Derveze  (1887-1984)40 tefsirlerini nüzûl tertibine 

esas alarak yazmışlardır. Nüzûl sıralı tefsir yöntemi Hasan Habenneke el-Meydânî, 

(1927-2004)41  M. Zeki Duman (1952-2013)42 ve Muhammed Abid el-Câbirî’nin (1936-

2010)43 tefsirleri sayesinde günümüzde güncelliğini devam ettirmektedir.44 Bu 

eserlerden başka Ahmed Halid Şükri ve İmran Semih Nizal’in 2002 yılında kaleme 

aldıkları  “İlmu Tarihi Nuzûli Ayâtil Kur’âni’l-Kerimi ve Suverihi” adlı eser, Kur’ân 

âyet ve sûrelerinin nüzûl tarihi hakkında İslam âleminde yazılmış sınırlı sayıdaki 

müstakil eserlerden biridir.45 

Kur’ân kronolojisi konusu, ülkemizde ilk defa Cumhuriyetin ilk yıllarında Ömer 

Rıza Doğrul tarafından (1893-1952) yazılan Kur’ân mealinde ele alınmıştır.46  

Doğrul’dan yaklaşık yarım asır sonra Talip Özdeş, tebliğ kronolojisi konusunu ele alan 

bir kitapçık yayınlamıştır.47 Mehmet Zeki Duman tarafından yazılan nüzûl sıralı tefsir 

                                                 
37 Emin El-Huli, Kur’ân Tefsirinde Yeni Bir Metod (Çev.: Mevlüt Güngör), Kur’ân Kitaplığı, Ankara 

1995, 71-75. 
38 Salih, Subhi, Mebâhis fi Ulûmi’l-Kur’ân, Daru’l-İlmi li’l-Melâyin, Beyrut 2014. 185-233. 
39 Molla Huveyş ed-Deyrezorî, Tefsiru Beyâni’l-Meʻâni, Matbaatu’t-Terakki, Dımeşk 1963. 
40 İzzet Derveze, Et-Tefsîru’l-Hadîs I-X, Daru’l Ğarb el-İslami, Beyrut 2000. 
41 Hasan Habenneke el-Meydâni, Meʻâricu’t-Tefekkür ve Dekâiku’t-Tedebbür I-XV, Daru’l-Kalem, 

Dımaşk 2000. 
42 Mehmet Zeki Duman, Beyânu’l-Hak I-III, Fecr Yay., Ankara 2006. 
43 Muhammed Abid el Câbirî’nin, Fehmul Kur’ân’il-Hakim, Ed Daru’l-Beyda, Beyrut 2008. 
44 Detaylı bilgi için bkz. Okumuş, Kur’ân’ın Kronolojik Okunuşu, 20-32. 
45 Bkz. Ahmed Halid Şükri ve İmran Semih Nizal, İlmu Târihi Nuzûli Âyâti’l-Kur’âni’l-Kerim ve 

Suverihi, Cemʻiyyetu’l-Muhâfeza ʻalâ Kur’âni’l-Kerim, Amman 2002. 
46 Ömer Rıza Doğrul, Tanrı Buyruğu Kur’ân’ı Kerim’in Tercüme ve Tefsiri, AHY Kitapçılık, İstanbul 

1947. 
47 Talip Özdeş, Vahiy ve İslam Tebliğinin Kronolojik Cetveli, Seyran Yay. Sivas 1994.  



13 

 

çalışması ve Mesut Okumuş’un telif ettiği Kur’ân’ın Kronolojik Okunuşu - Muhammed 

İzzet Derveze Örneği” başlıklı kitap, asrımızda vahyin tarihlendirilmesi konusunu 

doğrudan ele alan ilk araştırmalar olmuştur. 

Kur’ân âyet ve sûrelerinin nüzûl sırası tertibi ve tarihlendirilmesi hakkında 

dilimize tercüme edilmiş az sayıda çalışma mevcuttur. Bunlardan “Kur’ân’ın Nüzûl 

Süreci” (1998) ve  “Adım Adım Vahiy” (1999) adlarıyla dilimize tercüme edilen ilk 

eserler, İranlı bir müellif olan Mehdi Bazergan’a (1907-1995) aittir.48 Kur’ân kronolojisi 

konusunda dilimize tercüme edilen diğer mühim eserler ise İzzet Derveze ve Câbirî’nin 

nüzûl sırasını esas alan tefsirleridir.49 Neal Robinson’a (1948- ) ait “Kur’ân’ı Keşfetmek 

Örtülü Metne Çağdaş Bir Yaklaşım” adlı eser, Kur’ân âyet ve sûrelerinin 

tarihlendirilmesi konusunda önceki oryantalist geleneğin tarihlendirme girişimlerinin 

değerlendirilmesi açısından önemli bir çalışmadır.50  

Ülkemizde Kur’an vahyinin tarihlendirilmesi hakkında oryantalistlerin görüş ve 

yaklaşımlarını ele alan lisansüstü bir çalışma yapılmamış olmakla beraber, Kur’an 

tarihinin farklı konuları hakkındaki oryantalist görüş ve yaklaşımları ele alan birkaç 

lisansüstü çalışma mevcuttur.51 Ülkemiz akademik çevrelerinde Kur’an kronolojisi ya 

da vahyin tarihlendirilmesi konusunu lisansüstü düzeyde ele alan tezlerin sayıca az 

olduğu söylenebilir. Nitekim 1979 yılında Nazmi Söğüt tarafından yapılan ilk yüksek 

lisans tezinden sonra 2009 yılına kadar mevzuyla ilgili başka çalışma yürütülmemiş 

gözükmektedir.52 Söğüt’ten uzun yıllar sonra Kur’an vahyinin tarihlendirilmesi 

konusunu doktora seviyesinde inceleyen ilk araştırma, Esra Gözeler tarafından kaleme 

alınmıştır. Gözeler’in “Kur’ân Âyetlerinin Tarihlendirilmesi Sorunu - Kur’ân’a 

Kronolojik Olgusal Bir Yaklaşım (1 Rebiülevvel 4. Rebiülevvel Arası)” başlıklı 2009 

                                                 
48 Mehdi Bazergan, Kur’ân’ın Nüzûl Süreci (Çev.: Yasin Demirkıran), Fecr Yay, Ankara 1998.  
49 İzzet Derveze, Et-Tefsîru’l-Hadîs, Nüzûl Sırasına Göre Kur’ân Tefsiri (Çev.: Vahdettin İnce), Ekin 

Yay., İstanbul 1997. 
50 Neal Robinson, Kur’ân’ı Keşfetmek Örtülü Metne Çağdaş Bir Yaklaşım (Çev.: Süleyman Kalkan), 

Kuramer Yay., İstanbul 2018.  
51 Bunlardan bazıları: Mustafa Maden, Kur’ân’da Er-Rahman İsmi ve Bu İsme Yönelik İddialara Muhatap 

Olan Âyetlerin Yorumu, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimleri 

Enstitüsü  Konya 2009; Kemal Gözütok, Oryantalistlerin Kur’ân Tarihine Bakışları, (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Ankara 2012; Bilal Gökkır, Western 

Attidudes to the Origins of the Qur’an, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), University of Manchester 

Manchester 2002; Şenol Çakmak, Kur’an’a Oryantalist Yaklaşımlar: John Wansbrough Örneği, 
(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Elazığ 2016.  
52 Nazmi Söğüt, Cihad Âyetlerinin Nüzûl Sebepleri ve Âyetlerin Muhtemel Kronolojik Sıralanışı 

(Yayımlanmamış Lisans Tezi), Yüksek İslam Enstitüsü, Tefsir-Hadis Bölümü, 1979.  



14 

 

yılında tamamlanan tezi,  konuyu en kapsamlı şekilde ele alan ilk çalışma olarak 

değerlendirilebilir.53 Gözeler’in doktora çalışması Kur’ân kronolojisi konusunda yeni 

lisansüstü çalışmaları tetiklemiştir. Zira Son on yıldan beri Kur’ân kronolojisi 

konusunda üçü doktora ve bir tanesi yüksek lisans çalışması olmak üzere toplam dört 

lisansüstü çalışmanın tamamlanmış olması, konuya yönelik ilginin artarak devam 

ettiğini göstermektedir.54 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla Kur’an vahyinin tarihlendirilmesi konusunda 

araştırma yapmış oryantalistleri ve görüşlerini ele alan ilk ve tek akademik çalışma, 

Tarek Anwar Abdelgayed Elkot tarafından 2014 yılında kaleme alınmıştır. Elkot’un 

“Die Methode Nöldeke’s zur chronologischen Anordnung der Sûren und Verse des 

Korans in seinem Buch “Geschichte des Qorans - Eine analystisch kritische Studie / 

Kur’ân tarihi adlı kitabında Nöldeke’nin Kur’ân Âyet ve Sûrelerini Nüzûl Tertibine 

İlişkin Metodu - Analitik Eleştirel bir Araştırma” başlığını taşıyan doktora tezi, 

Göttingen Üniversitesinde Felsefe alanında yapılmıştır.55  

                                                 
53 Esra Gözeler, Kur’ân Âyetlerinin Tarihlendirilmesi Sorunu - Kur’ân’a Kronolojik Olgusal Bir 

Yaklaşım (1 Rebiül evvel 4. Rebiül evvel Arası (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 2009. Bu tez daha sonra genişletilerek yayınlanmıştır. Bkz. Esra 

Gözeler, Kur’ân Âyetlerinin Tarihlendirilmesi, Kuramer Yay., İstanbul 2016. 

Çalışmamızda, Gözeler’in ve Demir’in genel hatlarıyla tanıttıkkları oryantalist tarihlendirmeler içinden 

Weil ve Nöldeke’ye ait olan ilk ve en geniş malumat barındıran tarihlendirme girişimleri incelenmiştir. 

Çalışma, her iki ismin tüm Kur’an vahyine ilişkin tarihlendirme tercihleri ve görüşlerini ele almaktadır. 

Çalışmada öncelikle, Kur’ân kronolojisi araştırmalarında öncü pozisyonundaki Alman oryantalistler Weil 

ve Nöldeke‘nin sure ve âyet gruplarını tarihlendirmede dayandıkları ilkeler ve yöntemler tespit edilerek 

her iki ismin tarihlendirdikleri vahiyler bu yöntemlere gore tasnif edilcektir. Bu çalışmayla 

oryantalistlerin kronoloji denemeleri ve görüşlerine dair şimdiye kadar ele alınmayan içerik ve 

argümanlar, Weil ve Nöldeke’nin tarihlendirmeleri örneğinde tartışıtılacak; oryantalist tarihlendirme 

yöntemleri değerlendirilerek Kur’an kronolojisinde yöntem arayışlarına katkı sağlanmış olacaktır. 

Çalışmanın diğer bir amacı da Kur’an vahiylerinin nüzûl zamanı hakkında ileri sürülen oryantalist görüş 

ve iddiaların beslendiği oryantalist inanç, ön kabul ve algıları tespit ederek Kur’ân’a ilişkin oryantalist 

tasavvur ve yaklaşımın ana düşüncesini gözler önüne sermektir. 
54 Kur’ân kronolojisi konusunda son yıllarda yapılmış lisanüstü çalışmalar şunlardır: Bayram Ayhan, 

Kur’ân’ın Nüzûl Sürecinde Vahyin İlk Yılının Tahlili (Yayımlanmamış Doktora Tezi), İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2014; Nisa Derya Demir, Kur’ân’ın Kronolojik 

Yaklaşımla Tefsiri Meselesi (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü İzmir 2015; Burhan Çonkor, Boykotun Bitiminden Hicrete Kadar Olan Dönemde İnen 

Sûrelerin Tahlili (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 

2015. 
55 Elkot, 14. 

Mısırlı Müslüman bir araştırmacı tarafından yapılmış bu doktora çalışmasında, 19. yüzyılda İslami ilimler 

ve Arabistik araştırmalarında kullanılan yöntemler, 19. yüzyılda Kur’ân araştırmalarında izlenen metotlar, 

Nöldeke’nin Kur’ân vahyini tarihlendirdiği dönemler ve bunların ele alınış şekli, Nöldeke’nin 19. 

yüzyılda Kur’ân kronolojisini tespit adına kullandığı tarihî tenkit yönteminin sonraki dönemlerde 

kullanım durumu gibi konular ele alınmıştır. ElKot çalışmasında, Nöldeke’nin vahyin 

tarihlendirilmesinde esas aldığı tarihî tenkit yönteminin tahlilini merkeze almış, Mekki ve Medeni 



15 

 

Ülkemiz akademi çevreleri tarafından Kur’ân vahyinin nüzûl keyfiyeti, tertibi ve 

vahiylerin nüzûl yerleri ve nüzûl sebepleri hakkında bazı makaleler kaleme alınmıştır.56  

Fakat Kur’ân vahyinin nüzûl tarihi ve tertibine ilişkin oryantalistlerin serdettikleri 

görüşler hakkında ülkemizde kaleme alınan makalelerin sayısının oldukça az olduğunu 

söylemek mümkündür.57 Buna karşın 19. yüzyılın başından itibaren Kur’ân kronolojisi 

konusunda yayınlanan makalelerin nicelik ve nitelik açısından artış gösterdiği müşahede 

edilmektedir.58 

  

                                                                                                                                               
tarihlendirmede bu yöntemin izlerini takip ederek bazı örneklerini tanıtmış ve değerlendirmiştir. Biz ise 

çalışmamızda, Nöldeke’den daha önce Kur’an kronolojisi konusunu inceleyen Weil ile birlikte her iki 

oryantalistin tarihlendirme girişimlerini, sadece tarihî tenkit yaklaşımının yansımaları açısından değil; 

başvurdukları bütün yöntem veya yaklaşımların tespiti, farklı zaman dilimlerine tarihlendirilen sure ve 

âyet gruplarının kullanılan yöntemlere göre tasnifi ve yöntemlerin tahlili gibi hususları içeren çok daha 

farklı, bütüncül ve detaylı bir incelemeye tabi tutmaya çalışacağız. 
56 Bu hususta kaleme alınmış bazı makaleler şunlardır: Ahmet Keleş, “Kur’ân’ın Cemi ve Tertibi: Kur’ân 

âyetlerinin Tevkifiliği Konusundaki Buhari Hadislerine ve Kur’ân İlimlerindeki Rivâyetlere Eleştirel bir 

Yaklaşım”,  İslami Araştırmalar 14 (1), 2001, 103-126; Mehmet Erdem, “İslam Teşriinin Oluşum Seyri 

Açısından Vahiy Döneminin Mekke Merhalesi ve Safhaları”, Dini Araştırmalar Dergisi, 9 (26), 2006, 

294-295; Mesut Okumuş, “Kur’ân’ın Tedrici Nüzûl Süreci Bağlamında Mekki ve Medeni Âyetler”, 

Eskiyeni Dergisi, (27), 2013, 7-21; Ömer Dumlu ve Rıza Savaş, “Tarihten Günümüze Kur’ân'a 

Yaklaşımlar“, Bilal Gökkır (Ed.), Nüzûl Sırasına Göre Âyet Âyet Kur’ân'ın Yorumu (163-181), İlim 

Yayma Vakfı Ku’an ve Tefsir Araştırmaları Yayınları, İstanbul, 2010; Halil Aldemir, “Esbâb-ı Nüzûl 

Rivâyetleri Arasında Görülen Çelişkiler ve Geliştirilen Çözüm Yollarının Tahlili”.Ekev Akademi Dergisi 

15 (48), 2011, 141-159; Abdullah Aygün, “Tefsir Tarihi Açısından Mükerrer Nüzûl Görüşünün Tenkidi”, 

Usûl: İslam Araştırmaları Dergisi 2(1), 2016, 39-66; Burhan Çonkor, “Surelerin Belirli Dönemlere ve 

Olaylara İzafesi”, Dini Araştırmalar, 19 (48), 2016, 129-152. 
57 Bu mevzuyu ele alan makaleler şunlardır: İsmail Albayrak, “Kur’ân Âyetlerinin Tertibi Hakkındaki 

Oryantalist Söyleme Genel Bir Bakış”, Marife Dergisi, (3), 2002, 155-164. Oryantalistlerin tarihlendirme 

yaklaşımlarını ismen zikrederek ele alan ilk makaledir. Esra Gözeler, “Kur’ân Âyetlerinin 

Tarihlendirnmesine Batlı Yaklaşımlar”, AÜİF Dergisi, 51(1), 2010, 295-326. 
58 Ömer Özsoy, “Çağdaş Bir Sorun olarak Kur’ân’ın Anlaşılması Sorunu”, Güncel Dini Meseleler Birinci 

İhtisas Toplantısı, Diyanet Işleri Başkanlığı Yay., Ankara 2004, 42-48; Ali Rıza Gül, “Kur’ân Âyetlerini 

Tarihlendirmede Nüzûl Sebeplerinin Rolü, Dini Araştırmalar 7(19), 2004, 191-220; Mesut Okumuş, 

“Kur’ân’ı Kerimin Kronolojik Okunuşunun Muhasebesi”, I. Kur’ân Sempozyumu, Çorum: İslami İlimler 

Dergisi Yayınları 2007, 91-109; Selim Türcan, “Kur’ân’ın İfade Kalıpları Nüzûl Kronolojisini 

Aydınlatrabilir mi? Müzzemmil Suresi Örnekliğinde Bir Yöntem Denemesi”, Hitit Üniversitesi ilahiyat 

Fakültesi Dergisi, 9(17), 2010/1, 67-100; Hikmet Koçyiğit, “Kur’ân’ın Nüzûl Sırasına Göre Tefsir 

Edilmesi”, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 12(23), 2013/183-201; Selim Türcan ve Ömer 

Dinç, Kur’ân’ın İfade Kalıpları Nüzûl Kronolojisini Aydınlatabilir mi? Fatiha Suresinin Nüzûl Zamanına 

Ait Bir Değerlendirme”, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 14(28), 2015/2, 5-34; Selim Türcan, 

“Mekkî Âyet ve Surelerin Kronolojisini Tespit Problemi: Kur’ân’da Er-Rahmân İsminin Kullanımına 

İlişkin Bir Değerlendirme”, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 15(29), 2016, 165-84.; 

Necmettin Çalışkan, “Nüzûl Sırasına Göre Tefsir Yaklaşımının Kur’ân Yorumuna Etkisi-Beyanul Hak 

Örneği”, Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 14(40), 2017, 398-422; Esra 

Gözeler, “Surelerin Mekkīliği ve Medenīliği 22. El Hac Örneği”, AÜİF Dergisi 58(1), 2017, 69-108; 

Burhan Çonkor, “Kronolojik Sûre Tertibi Çalışmalarına Etkisi Bağlamında İhtilafa Sebep olan Nüzûl 

Rivâyetleri Üzerine Bir Değerlendirme”, Aksaray Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi Dergisi, 5(9), 

2018, 47-64. 



16 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ORYANTALİZM, KUR’ÂN KRONOLOJİSİ VE ALMAN ÖNCÜLER 

Bu bölümde oryantalizm ve Kur’an kronolojisi konuları, daha ziyade kavramsal, 

tarihi ve teorik düzlemde ele alınmaya çalışılacaktır. Bu bağlamda oryantalizm, 

öncelikle kavramsal çerçevesiyle ele alınacak; tarihsel gelişim süreci dikkate alınarak 

İslam ve Kur’an araştırmaları bağlamında yürütülen oryantalist faaliyetler irdelenecek 

ve Batı’da özelliklede Almanya’da gerçejkleştirilen Kur’an kronolojisi çalışmaları 

tanıtılacaktır. Bu bölümde ayrıca Kur’an krolojisinin İslami kaynakları, Batılıların İslam 

ve Kur’an araştırmalarında izledikleri temel yaklaşımlar ile Weil ve Nöldeke’nin 

hayatları ve Kur’an kronolojisine bakışları incelenecektir. 

1.1. ORYANTALİZM: İMAJ VE GERÇEKLİK GERİLİMİNDE BİR KAVRAM   

Bu çalışmada, İslam dininin temel referansı Kur’ân-ı Kerim’in sûreleri ve âyet 

gruplarının kronolojisi hakkında oryantalistlerin gerçekleştirdikleri araştırmalar ve 

savundukları görüşler üzerinden akademik bir oryantalizm okuması hedeflenmiştir. Bu 

yönüyle çalışma, oryantalizmin felsefi, siyasi, edebi, kültürel vb. diğer yönlerinden 

ziyade, Paret ve Said’in de yerinde tespitiyle onun “varoluşsal-otantik unsuru” olan 

akademik yönüyle ilgilenmektedir. Bu ifadelerden oryantalizme dair farklı alanlarla 

ilgili okumaların birbiriyle ilişkili olmadığı sonucu asla çıkartılmamalıdır. Zira 

oryantalizm, aynı zamanda dini, siyasi, askeri, ekonomik, kültürel, felsefi temelleri ve 

gayeleri olan, Batılı jeopolitik bir şuurun hasılasıdır.59  

Batı’nın hâlihazırda tanımlayan ve egemen pozisyonuna karşın, tanımlanan ve 

yönetilen konumundaki Doğu, aslında çok fazla değil sadece birkaç yüzyıl önce İslam 

Medenîyeti öncülüğünde ve liderliğinde Batı’nın bugünkü pozisyonunu deruhte 

etmekteydi. Ne var ki gücün el değiştirmesiyle mevcut pozisyon ve konumlar 

farklılaşmış; buna bağlı olarak tanımlayan ve tanımlanan da yer değiştirmiştir. Burada 

bahsedilen güç, sadece askeri anlamda bir kuvvetle sınırlandırılmamalı; aynı zamanda 

siyasi ekonomik ve akademik boyutları olan bir yetkinlik ve etkinlik hali olarak 

                                                 
59 Said, 21; Sasi Salim El-Hac, Nakdu’l-Hitâbi’l-İstişrâkî I-III, Daru’l-Medâri’l-İslâmî, Beyrut 2002, 23. 



17 

 

düşünülmelidir. Bu yönüyle oryantalizme bakıldığında yapılacak tanım, elbette 

akademik bir araştırma alanından çok öteye geçecektir.   

Batı’daki oryantalistik çalışmalar, tabii olarak başından beri alternatif rakip 

Medenîyetin muharrik gücü olan İslam dinine yönelik olmuştur. Bu anlamda orient’in 

İslam âlemine; orientalisme’nin de İslam dini hakkındaki araştırmalara karşılık geldiğini 

söylemek hiç de yanlış olmaz.60 Nitekim oryantalist hareketin çok kısa bir zaman 

diliminde diğer ilgi alanlarına kıyasla, İslam dini ve dünyası hakkında kaydettiği 

akademik hasılat göz önüne alındığında, bu tespitimizde yanılmadığımız rahatlıkla 

görülecektir. Bu bağlamda oryantalist araştırmacılığın on dokuzuncu yüzyıl ile yirminci 

yüzyılın ilk yarısına tekabül eden yaklaşık bir buçuk asırlık zaman zarfında, Said’in 

ifadesiyle yalnızca “yakınşark”a (İslam dünyasına) ilişkin telif ettiği eserlerin sayısı 

altmış bin civarındadır.61   

Oryantalizm, Latince kökenli bir kavramdır. Latince’de doğma, dalma, başlama, 

uyanma gibi anlamlara gelen “orior” fiilinin isim hali olan “Oriens” kelimesinden 

türemiştir. Oriens; isim olarak Doğu (Doğudan parlayan yıldız), sıfat olarak doğan ve 

yükselen (Güneş) anlamlarına gelmektedir.62 Oryantalizm için köken olarak 

düşünülebilecek diğer bir sözcük ise yine Latince “orior” fiilinden türemiş “orientalis” 

kelimesidir. Bir sıfat olan bu sözcük, “doğuya ait olan” anlamına gelir.63  

Latince’nin Batı dillerine tesirine mukayeseyle, İslam toplumlarının dilleri de 

benzer şekilde Arapça’dan etkilenmiştir.64 Nitekim Orient kelimesi, İslam milletlerinin 

dillerinde Arapça karşılığından mülhem benzer lafızlarla karşılık bulmuştur. Latincede 

orient’e karşılık gelen kelime “şe-ra-ka” fiilinden türetilmiş “şark”tır. Arapça’da 

“istişrak”,  kelimesiyle ifade edilen oryantalizm, kelimenin kök anlamı dikkate alınarak 

oluşturulmuştur. Oryantalizm yani “İstişrak”, Doğuya yönelmek, güneşin doğuşunu 

istemek ve Doğu hakkında araştırma yapmak anlamlarına gelmektedir.65 Osmanlı 

Türkçesinde oryantalizm için kullanılan ifade, “şarkiyattır”. Şarkiyat, doğunun dili, 

                                                 
60 Said, 26. 
61 Said, 216. 
62 Alois Walde, Lateinisches Etimologisches Wörterbuch, Carl Winters Universitaet Buchhandlung, 

Heidelberg, 1910, 547; Paret, Arabistik, 4.  
63 Karl Ernst Georges, Lateinisch-Deutsches und Deutsch-Lateinisches Handwörterbuch, In der 

bahnischen Verlags- Buchhandlung, Leipzig 1843, 466. 
64 Latince’nin Batı dillerine tesiri ve değeri hakkında bkz: Samim Sinanoğlu, “Latincenin Değeri”, 

Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih - Coğrafya Fakültesi Dergisi, 17(1-2), 1959, 94. 
65 Paret, Arabistik, 4. 



18 

 

tarihi ve edebiyatıyla ilgilenen bilim dallarının tümünü kapsayan bir ifade olarak kabul 

edilmiştir.66 

Oryantalizm kelimesi, Almanca’da “orientalistik”, İngilizce’de “orientalizm”, 

Fransızca’da “orientalisme” ifadeleriyle karşılanmıştır.67 Kelimenin Batı dillerindeki 

kullanımı ve sözlüklere girmesi aslında çok eski tarihlere kadar gitmez. Oryantalizm 

kelimesi, kavramsal boyutuyla Batı’da, 18. yüzyılın sonlarına doğru, ilk olarak 

İngiltere’de (1779) akabinde Fransa’da (1799) kullanılmaya başlanmış, bundan yaklaşık 

elli yıl sonra da Batı dillerindeki sözlüklerde yerini almıştır. Fransız Dil Akademisi’nin 

hazırladığı sözlükte ancak 1838 yılında yer bulan oryantalizm, kısa sürede Batı’da son 

derece popüler bir kullanım kazanmıştır.68 

Oryantalizm kelimesine tarihi süreçte çeşitli anlamlar yüklenmiştir. İngiliz 

oryantalist A. J. Arberry’e göre bu kelime,  on yedinci yüzyılın son çeyreğinde “Doğu 

ya da Yunan Kilisesinin bir üyesi” anlamında kullanılmaktaydı.69 Oryantalizm daha 

sonra Doğuya seyahat ederek oradaki yaşantıya ilişkin izlenimlerini betimleyen ilk 

Batılı seyyahlar ve ressamlarla ilişkilendirilmiş, yazılarında ve resimlerinde Doğu 

imajları ve Doğulu motifleri kullanan bu kişiler, oryantalist olarak adlandırılmıştır. Bu 

anlam, daha sonra sosyal bilimler alanında Doğu hakkında yapılan akademik çalışmaları 

kastedecek şekilde bir genişleme yaşamıştır.70 

On dokuzuncu yüzyılda oryantalizm, ilk kullanıldığı anlam kalıplarını aşarak 

Batı’ya ait akademik bir bilim dalı olarak tescillenmiştir. Bu tarihten sonra Rudi 

Paret’in ifadesiyle “Orient yani doğu kelimesinden türeyen oryantalizm, Doğu 

dünyasını ele aldığından Doğu Bilimi olarak tanımlanmıştır.”71 Paret, günümüzde 

“Doğuyu konu alan bilim” anlamında kullanılan oryantalizm sözcüğünün ilk 

kullanımının, Akdeniz havzasının dünyanın merkezi olarak düşünüldüğü ortaçağa hatta 

ilk çağa kadar gittiğini söyler. Bu ilk kullanımda, sözcüğe politik bir anlamdan uzak 

“ana yönler- Himmelsrichtungen” anlamı yüklenmiştir. Nitekim güç dengeleri coğrafi 

                                                 
66 Ferit Develioğlu, Osmanlıca Türkçe Ansiklopedik Lügat (30. Baskı), Akaydın Kitabevi, Ankara 2013, 

1142. 
67 Hüseyin Polat, Alman Oryantalistlerin Kur’ân ve Tefsir Çalışmaları (Rudi Paret Örneği) 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Elazığ 2011, 5. 
68 Mahmud Hamdi Zakzûk, El-İstişrâk ve’l-Halfiyyetu’l-Fikriyyetu li’s-Sirâ’î’l-Hedarî, Daru’l-Me’ârif, 

Kahire 1997. 
69 Arthur John Arberry, Britisch Oryantralists, William Colins of London, Londra 1943, 8. 
70 Bernard Lewis, “The Question of Orientalism”, New York Review of Books, 24 June 1982, 52. 
71 Paret, Arabistik, 4.  



19 

 

olarak daha kuzeye kaydığı halde kelime, Akdeniz’in doğusu anlamında kullanılmaya 

devam etmiştir. İslami fetihlerle coğrafi değişimler yaşanınca kelimede, yeni anlam 

kaymaları da gerçekleşmiştir.72 Paret, kelimenin yirminci yüzyıl Almanya’sı ve 

Avrupa’sında tekabül ettiği anlam için ise şunları söylemektedir: “Günümüz Almanya’sı 

ve tüm modern Avrupa dünyasında Oryantalizm, artık genel kabul gören bilimsel bir 

disiplindir. Gelinen aşamada, neredeyse her Üniversitede akademik bir kürsüsü olan bu 

bilim dalı için başka bir varlık sebebi aramaya gerek kalmamıştır.”73 

  Ne var ki oryantalizm ifadesinin Batı’da yaygın kullanımı, özellikle yirminci 

yüzyılda giderek emperyalist sömürünün hizmetine girmesi ve kendisine yapılan sert 

eleştirilerin tesiriyle popülerliğini yitirmiş ve oryantalizmin Aydınlanma döneminde 

kazandığı eski olumlu imaj sarsılmıştır.74 Nitekim bu amaçla bir asır boyunca 

mütemadiyen tertip edilen “Uluslararası Oryantalistler Kongresi”, kuruluşunun yüzüncü 

yılı münasebetiyle 1973’te Paris’te düzenlenen 29. Kongrede, isim değişikliğine 

gitmiştir. 1873’ten beri düzenlenen kongrenin yeni adı, “The International Congress of 

Human Sciences in Asia and North Africa / Kuzey Afrika ve Asya Konulu Uluslararası 

Beşeri Bilimler Kongresi” olarak güncellenmiştir.75 Bu yeni isimlendirmeyle, 

kongrelerin bilhassa akademik yönü ön plana çıkarılarak, kamuoyunda oluşmuş 

olumsuz algı ve imaj bertaraf edilmeye çalışılmıştır.76 Daha önce kendileri için 

“oryantalist”, “oryantal” veya “oryantalizm” ifadelerini kullanan şahıs, kurum ve 

yayınlar bundan sonraki süreçte bu ve benzeri ifadelerden imtina etmişlerdir.77 

Ontolojik kökeni itibarıyla oryantalizm, yukarıda işaret edildiği üzere şüphesiz 

Batı kaynaklı olup onun hizmetine amadedir. Batı, ürettiği ve sürekli geliştirerek canlı 

tuttuğu akademik bir bilim dalı olan oryantalizm sayesinde, zaman içinde Doğuyla 

bilgiye dayalı bir ilişki kurmanın yolunu da bulmuştur. Batı, bulduğu bu yeni yolla, 

                                                 
72 Paret, Arabistik, 4. 
73 Paret, Arabistik, 4. 
74 Yücel Bulut, Oryantalizmin Kısa Tarihi, Küre Yayınları, İstanbul 2010, 1. 
75 Birgül Koçak, “Uluslararası Oryantalistler Kongreleri (1873-1973) Üzerine Bir Değerlendirme”, 

Kebikeç, İnsan Bilimleri İçin Kaynak Araştırmaları Dergisi, 34(1), 2012, 257-294. 1986 yılında ise bu 

isim “Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika Araştırmaları Kongresi (The International Congress of Asian 

and North African Studies/ICANAS) başlığıyla revize edilmiştir. 
76 Bulut, 1-3.  
77 Bunun yerine, “Asya Araştırmaları, Asya-Afrika Araştırmaları”, “İslam Bilimci” vb. ifadeler tercih 

edilmiştir. Bu yeni isimlendirmeler, günümüz Batı dünyasında yaygın olarak kullanılmaktadır. Örneğin 

Almanya’da sömürgeciliğin simgesi olan “Kolonyal Enstitü”nün adı, 1986 yılında Hamburg’da 

gerçekleştirilen kongrenin tesiriyle “Asya ve Afrika Araştırmaları Enstitüsü” olarak değiştirilmiştir. 



20 

 

Doğu’ya yönelik çeşitli gaye ve hedeflerine artık daha zahmetsiz bir şekilde ulaşma 

fırsatını elde etmiştir.78 

Oryantalizm, kendisini özgür ve güçlü özne pozisyonunda gören Batı’nın, 

bağımlı ve zayıf nesne konumuna yerleştirdiği Doğu’yu tanımlaması, Doğu ve Doğulu 

hakkında Batılı bir tasavvur inşa etme çabası olarak görülebilir.79 Pozisyon eksenli bu 

tanımlama, mevcut pozisyona dayalı olarak inşa edilen algı, farklılıklar hatta karşıtlıklar 

esas alınarak kurgulanmıştır. Medenîyet sahasına Doğu’dan çok sonra çıkan Batı, 

aslında karşıtlıklar üzerinden kendisine bir karakter yaratmış ve bu karakteri araç olarak 

kullanıp Doğu’yu kendisinin zıddı olarak görüp ötekileştirmiştir.80 Batı bu yolla 

mevcudiyetini ve meşruiyetini de sağlamlaştırmayı hedeflemiştir.81 Kendi kimliğinin 

farkında bir özne olarak Batı’nın, ‘öteki’ olarak nitelediği Doğu’ya hangi saiklerle ve ne 

zaman yöneldiği elbette tartışılması gereken bir konudur. 

Edward Said, oryantalizm tanımıyla bu tartışmaya ciddi açılımlar katmakla 

kalmamış; sorunun cevabına da işaret etmiştir. Nitekim Said Oryantalizmi, “Şark ile 

Garp arasındaki ontolojik ve epistemolojik ayrıma dayanan bir düşünme biçemi” olarak 

tanımlamaktadır.82 Bu tanıma göre, Batı’nın kendisini ve Doğu’yu tanımlaması, 

öncelikle Doğu’yla ayrışmasıyla yakından ilişkilidir. Bu süreç, Batı’nın dini, felsefi, 

kültürel, siyasi iktisadi ve sosyal etkenlere dayalı olarak kendisine özgü bir bünye 

kurguladıktan sonra kendisini, coğrafi tahdidi aşan bir üst kod/zihin/kimlik ile 

Doğu’dan ayırdığı bir zaman dilimine denk gelmiş olmalıdır. Bu durumda 

oryantalizmin başlangıcına ve ortaya çıkmasına zemin hazırlayan şartların ve Batı’da 

Doğu tanımı yapmaya hazır bir üst zihnin, tarihin hangi döneminde ortaya çıktığı,  tespit 

edilmesi gereken önemli bir mesele olarak önümüzde durmaktadır. Yavuz’a göre bu 

zihin, 1492 yılında Amerika’nın keşfi ile Müslümanların ve Yahudilerin İspanya’dan 

sürülmesi sürecinin tetiklemesi neticesinde Avrupa’nın Hırıstiyanlık kimliği etrafında 

bütünleştiği ve kendi dışındakileri ‘ötekiler’ olarak tanımladığı bir dönemde kemale 

                                                 
78 Meryem Cemile, İslam ve Oryantalizm (Çev; Faruk Yılmaz ve Ahmet Deniz), Seçkin Yay., İstanbul 

1989, 19. 
79 Said, 53. 
80 Hilmi Yavuz, Modernleşme Oryantalizm ve İslam, Boyut Kitapları Yayınları, İstanbul 1998, 56; Said, 

55. 
81 Bulut, 15. 
82 Said, 12. 



21 

 

ermiştir.83 Said Batı’nın bu tanımlayıcı üst zihninin ilk numunelerinin, aslında eski 

Yunanlılara ait İlyada destanında ve bazı tiyatro oyunlarındaki Asyalı ve Pers 

tasavvurunda sergilendiğini düşünmektedir.84 Bu durumda Batılı zihnin kökenlerini ve 

kimliğini oluşturan ana unsurların, Yunan/Roma kültürü ve Hırıstiyanlık içinde 

temerküz ettiği söylenebilir. Özellikle modern çağın Batılı zihnini anlamanın 

vazgeçilmez koşulu, ortaçağ ve sonrasındaki Hırıstiyanlık tarihi ve tesirini tanımaktan 

geçmektedir.85 

Tarihi süreç takip edildiğinde Hırıstiyanlığın, Roma’nın çok tanrılı, egemen 

zihni tarafından ortaya çıktığı ilk asırlarda ‘öteki’ olarak ayrıştırıldığı görülecektir. Aynı 

muamele daha sonra Roma ve Bizans’ın Hırıstiyanlaşmış temsilcileri tarafından, rakip 

ve tehdit olarak algıladıkları İslam’a reva görülmüş, İslam dini ve Müslümanlar Batı 

Hırıstiyan dünyası tarafından ötekileştirilmişlerdir. Hırıstiyan Batı, Doğunun en 

dinamik ve gözde medenîyetini inşa eden İslam dinine ve uygarlığına karşı, varlık 

sahnesinde boy gösterdiği ve Batı’nın hâkimiyet alanlarına nüfuz ettiği günden bu yana 

son derece karşıt refleksler geliştirmiştir. Bu bağlamda ilk etapta cılız hatta etkisiz kalan 

reddiye ve tercüme girişimleriyle tepki veren Batı (Katolik ve Ortodoks kilise), askeri 

ve coğrafi kayıpları sebebiyle İslam’la her yüzleştikçe, onu püskürtme ve sindirmeye 

yönelik ciddi ve sert tedbirler almıştır. Bu amaçla kurgulanan kutsal haç’ın etrafında 

kenetlenmenin yegâne savunma mekanizması olacağı düşüncesi, yüzyıllar boyu 

yürütülen haçlı savaşlarıyla zinde tutulmuştur.86   

Siyasi ve askeri yollardan arzuladığı başarıyı elde edemeyen Batı, Hırıstiyanlığın 

sahte bir taklidi olarak tanımladığı İslam’ı ve bu dinin ana öğelerini incelemeye 

başlamış, böyle bir düşmanı yenmenin tek yolunun, onun hakkında korkunç imajlar,  

gerçekdışı malumatlar yaymak olduğuna karar vermiştir. Nitekim Ortaçağda Kur’ân, 

Hz. Muhammed ve tüm İslami öğretiler hakkında yapılmış çalışmalarda, gerek kurgu ve 

üslup gerekse de içerik yönüyle Hırıstiyanları ikna amacı taşıyan ve gerçekle 

bağdaşmayan bilgi ve tasvirlere yer verilmiştir. Bu çerçevede Hz. Muhammed’in dinden 

dönmüş bir sahtekâr, Arap takipçilerinin ise Batı’nın sınırlarını tehdit eden caniler 

                                                 
83 Yavuz, 57-58. 
84 Said, 65. 
85 Şehmus Demir, Kur’ân’ın Yeniden Yorumlanması Batıyla Münasebetin Kur’ân Yorumuna Yansımaları, 

İnsan Yay., İstanbul 2005, 13.  
86 William Montgomery Watt, İslam’ın Ortaçağ Avrupası Üzerindeki Etkisi (Çev.: Ümit Hüsrev Yolsal), 

Bilgesu Yay. Ankara 2013, 87-90. 



22 

 

olduğu imajı neredeyse tek bir ağızdan dillendirile gelmiştir.87 Putperest Arap 

yarımadasını kısa sürede tevhid inancına boyayan ve kendilerini İslam’ın bağlıları 

anlamında ‘Müslümanlar’ olarak tanıtan milletler,  Hırıstiyan Batı tarafından son 

yüzyıla kadar “Muhammediler, Haceriler, Sarazenler veya Türkler” olarak 

adlandırılmışlardır.88  

Oryantalizmin bu erken dönem İslam algısı yanında işlevi ve amacının da doğru 

bir şekilde tespit edilmesinin, her şeyden önce oryantalizmi anlamayı ve tanımlamayı 

kolaylaştıracak unsurlar olduğu göz ardı edilmemelidir.89 Oryantalizm tanımlarının 

Batı’nın Doğu’ya yönelişinde ve onunla ilişkisinde baskın olan bazı olgulara dayandığı 

söylenebilir. Bunlar, kendisini üstün ve doğrunun merkezinde görme, Doğu’yu öteki, 

rakip ve tehlikeli kabul etme, Doğu’ya hükmetme ve onu edilgen kılma arzusu, 

rakibinin zayıf ve güçlü taraflarını tanıyarak tepki ve duyarlılık noktalarını tespit etme 

ve bunları yönetme konumu, bilgi ve algı kaynaklarını kullanarak kişi, olgu ve olayları 

istediği yöne sevk etme olarak sıralanabilir. 

Zikredilen olgular dikkate alındığında oryantalizm, Batı’nın, Doğu’ya tam 

tahakkümünün temini ve bu pozisyonun idame ettirilmesi için ihtiyaç duyduğu tüm 

verileri, akademik faaliyetlerle toplayan ve bunları Batı’nın çıkarlarını muhafaza etmek 

amacıyla bilinçli bir şekilde işleyen bir hareket, okuma tarzı ve disiplin olarak 

tanımlanabilir.  

Nitekim Said’in oryantalizme ilişkin aşağıdaki değerlendirmelerinde, 

oryantalizm tanımında ön plana çıkan temel unsurlar dile getirilmiştir.   

“Şarkiyatçılığın yapısının –aslı astarı anlatılsa kolayca dağılıp gidecek- 

yalanlarla, söylencelerle kurulmuş bir yapı olduğu sanılmamalı. Ben kendi payıma 

Şarkiyatçılığın, akademik ya da araştırmaya dayalı biçiminde savlandığı gibi Şark’a 

ilişkin, gerçeği yansıtan bir söylem olmasından çok, şark üzerindeki Avrupa/Atlantik 

iktidarının bir göstergesi olmasının özel bir değer taşıdığına inanıyorum… Dolayısıyla 

Şarkiyatçılık, Şark’a ilişkin uçuk bir Avrupalı hülyası değildir, nesillerdir önemli 

parasal yatırımların yapıldığı, yaratılmış bir kuram ve uygulama bütünüdür.”90 

                                                 
87 Said, 72. 
88 Bernard Lewis, İslam ve Batı (Çev.: Çağdaş Sümer),  Akılçelen Kitaplar Yay. Ankara 2017, 23. 
89 El-Hac, 21. 
90 Said, 16. 



23 

 

Kanaatimizce İslam ve Müslümanlar açısından oryantalizmi şu şekilde 

tanımlamak yanlış olmayacaktır: Oryantalizm, Doğu’nun lokomotif ve başat gücü 

olarak Batı’nın rakibi pozisyonundaki İslam dinini ve Müslüman milletleri, ana referans 

kaynakları olan Kur’ân ve Hz. Muhammed başta olmak üzere itikadi, hukuki, 

ekonomik, kültürel, tarihi ve siyasi tüm değerleri ve birikimleri ile birlikte Yahudi-

Hırıstiyan işbirliğiyle asli kaynakları üzerinden araştıran ve tanımlayan Batılı akademik 

bir keşif kolu; sahip olduğu bilgileri, kendi dünya görüşüne dayalı konumlanmayla 

analiz ederek İslam ve Müslümanlar hakkında algılar, tasavvurlar ve hükümler inşa 

eden ve bunları hem kendi toplumuna hem de Müslüman toplumlara aktaran Batılı bir 

zihniyet, proje ve disiplindir. 

1.2. İSLAM VE KUR’ÂN ARAŞTIRMALARI BAĞLAMINDA 

ORYANTALİZMİN GELİŞİM SÜRECİ (20. YÜZYILA KADAR) 

Oryantalizmin gelişim süreci ve oryantalist araştırmaların tarihi seyri takip 

edildiğinde bu akımın hangi akademik zihin kodlarıyla hareket ettiği de yakından 

müşahede edilmiş olacaktır. Bu başlık altında son derece geniş bir konu olan 

oryantalizmin tarihi tüm yönleriyle ele alınmayacak; oryantalizmin gelişim süreci, 

oryantalizmin önemli merhaleleri ve oryantalistlerin İslam araştırmaları bilhassa da 

Kur’an çalışmaları odaklı takip edilmeye çalışılacaktır.  Bununla beraber gerek on 

dokuzuncu yüzyıl Alman oryantalizminin anlaşılması gerekse de Kur’an kronolojisi 

konusu ile on dokuzuncu yüzyılın diğer araştırma konuları ve yöntemleri arasında ilişki 

kurulabilmesi adına genel oryantalizmle beraber Alman oryantalizm geleneğinin on 

dokuzuncu yüzyıl temsilcileri ve araştırmaları da merkeze alınacaktır.  

Oryantalistlerin İslam araştırmaları pek tabii olarak Kur’ân araştırmacılığı 

temelinde başlamış ve gelişmiştir. Oryantalistler İslam dinini ve Kur’ân-ı Kerimi Hz. 

Muhammed’in eseri kabul ettiklerinden gerek Hz. Muhammed gerekse de İslam 

hakkındaki çalışmalarda ele alınan ana konuların başında Kur’ân’ın bulunduğunu 

söylemek hiç de yanlış olmaz. Bu başlık altında oryantalist araştırmacılığın gelişim 

sürecini takip edecek ve farklı merhalelerde oryantalistlerin yürüttükleri Kur’an 

çalışmalarına işaret etmeye çalışacağız. 



24 

 

1.2.1. İslam Karşıtı İlk Tepki: Reddiyeci Uyanış 

İslam’a karşı yazılı bir metne bürünmüş ilk apolojik tepki, beklendiği üzere 

vahiy ve peygamberlik geleneğinin ilk temsilcisi olan Yahudilerden gelmemiştir.91 

Yahudilerin Kur’ân ve Hz. Muhammed başta olmak üzere İslam’a yönelik ilk ciddi 

eleştirileri ancak 937 yılında Yakub el Kirkisanî tarafından yazılan Kitâbu’l-Envâr ve’l-

Merâkıb adlı eserle onuncu yüzyılda dile getirilmiştir.92 Yahudilere mukayeseyle Doğu 

Hırıstiyanlığının temsilcileri ise çok daha erken bir evrede, İslam’la ilk 

karşılaşmalarının neredeyse hemen akabinde, yeni rakip dine karşı daha savunmacı bir 

refleksle hareket etmiş, İslam’ın mesajından etkilenmelerinden endişe duydukları 

bilinçsiz kitlelerini muhafaza etmek için sekizinci yüzyıldan itibaren İslam dinine 

yönelik sert eleştiriler içeren reddiyeler yazmışlardır.93  

Hırıstiyanlığın savunucuları,  gerek Ortodoks Doğu Kilisesi ve Bizans’tan 

gerekse de Batı Katolik kilisesinden aldıkları destekle İslam coğrafyasındaki dini ve 

toplumsal yapılarını muhafaza etmeye matuf gayretler sergilemişlerdir.  Bu şahıslar 

kaleme aldıkları reddiyeler ve diğer eserlerde, Kur’an vahyinin özgünlüğüne ve Hz. 

Muhammedin peygamberliğine yönelik itiraz ve eleştirileri dillendire gelmişlerdir.94 

Yuhanna ed Dımeşkî (675-749),95 Theodor Ebu Kurra (750-825), Bizanslı 

Niketas (ö: 912) ve Abdu’l-Mesih İbn İshak El Kindi (9.Yy.), reddiyeci yaklaşımın 

                                                 
91 Yasin Meral, Yahudi Geleneğinde Kur’ân, Divan Kitap Yay, İstanbul 2016, 28.   
92 Yasin Meral, “Ortaçağ Karai Bilginlerinin İslam Eleştirisi: Yakub el Kirkisani Örneği”, Dini 

Araştırmalar Dergisi, 14(45), 2014, 100; Meral, Yahudi Geleneğinde Kur’ân, 15. 

Kirkisani ile aynı yüzyılda yaşayan Davut ben Yitsak el-Fasi, Yefet ben Eli ve Daniel el-Kumisî (ö. 946) 

de eserlerinde Kur’ân’dan bahsetmişlerdir. Gerek reddiyeler yazmak gerekse de farklı münasebetlerle 

atıfta bulunmak suretiyle İslam’ı ve Kur’ân’ı gündemlerine alan on birinci yüzyılın önemli Yahudi 

âlimleri arasında Bahya ibn Pekuda, Samuel Hofni Gaon (ö. 1034), Yusuf el-Basir olarak tanınan Yosef 

ben Avraham (ö. 1038) ve Yona İbn Cenah (ö.1050) gibi simaların isimleri zikredilebilir. On ikinci yüzyıl 

ve sonrasında ise Moşe İbn Ezra (ö.1138), Yehuda Halevi (ö.1141), Musa İbn Meymun (1135-1204)  ve 

İbn Kemmune (1215-1284) gibi isimler Kur’ân ve Hz. Muhammed’in peygamberliği konusunu 

gündemlerine alarak İslami yaklaşımları eleştirmişlerdir. 
93 Annemarie Schimmel, "XIII Asırda Islam Dini ile Hıristiyanlık Arasındaki Münasebetler", AÜİF, (2), 

1953, 71-82, 71-72. 
94 Fuat Aydın, Batı İslam Algısının Arkeolojisi, Eskiyeni Yay., Ankara 2011,34-41; Albert Hourani, Batı 

Düşüncesinde İslam (Çev.: Celal A. Kanat), Doruk Yay., İstanbul 2010, 22; Ömer Faruk Harman, 

“Hıristiyanların İslam’a Bakışı”, Asrımızda Hırıstiyan Müslüman Münasebetleri, İlmi Neşriyat, İstanbul 

1993, 10.  
95 Hüseyin Yaşar, Hıristiyan Dünyada Kur’ân Karşıtı Söylemin Tarihsel Kökleri, İz Yay., İstanbul  2010, 

63-81; Casim Avcı, İslam Bizans İlişkileri, Klasik Yay. İstanbul 2003, 126-134. Bu şahsın isminin 

okunuşu farklı dillerde şu şekildedir: Ionnes Damaskenos, Iohannes Damascenus, John of Damascus, 

Johannes von Damaskus, Yuhanna/Yahya Ed Dımaşki. Dımaşki’nin doğum ve ölüm tarihi hakkında 

kaynaklarda farklı tarihler verilmektedir. Örneğin Okümenische Heilgen lexikon’da bu tarih 650-754 



25 

 

kilise erbabından ilk temsilcileri tarafından İslam’a, Kur’ân’a ve Hz. Peygamber’e dair 

kaleme alınan savunma refleksli eserler,96 İslam karşıtı oryantalist literatürün ilk 

referansları olmakla birlikte aynı zamanda oryantalizmi başlatan çalışmalar olarak da 

değerlendirilmişlerdir.97 Hıristiyanları İslam sapkınlığı karşısında bilgilendirme ve 

İslam’ın eleştirilecek yönleri konusunda onları aydınlatma amacı güden bu ilk 

çalışmalarla, oryantalizmin temelleri atılmıştır. Bu çalışmalar taassup ve hamasetle 

yoğrulmuş topyekûn bir inkâr ve tehdit algısıyla yapıldığı için orta çağın sonuna kadar 

kilise, sadece bu kaynaklarla yetinmiş, İslam’ın bilim, kültür ve Medenîyette ulaştığı 

seviyeyi takip edememiştir.98 

1.2.2. İslami Fetihler ve Endülüs’ten Batı’ya Açılan İlim Kapısı 

Yahudi ve Hırıstiyanların ilk reddiyeci tepkisinin müşahede edildiği asırlarda 

Müslümanlar, kısa süre içinde kurdukları yeni toplum düzeni ve medenîyet sayesinde 

her alanda Batı’nın sınırlarını zorlamışlardır. Fetih hareketi sonucunda, Doğu 

Hırıstiyanlığının önemli merkezlerini ele geçirdikten sonra ilerleyişlerine devam eden 

Müslümanlar, beklenmedik bir atılımla Batı Hırıstiyanlığının merkezlerinden İber 

yarımadasını (İspanya ve Portekiz) almış, İtalya’yı kuşatmış, Paris’in kapılarına 

dayanmış ve iki yıl boyunca Papa’yı vergi vermeye mecbur etmişlerdir.99 

Bazı oryantalistler, İslam fetihleri sürecinde önce Doğu Hırıstiyan toplumlarının 

merkezi olan Mısır ve Suriye’nin (650), akabinde de Batı Hırıstiyanlığının en güçlü 

merkezlerinden İspanya’nın (711) İslam egemenliğine geçmesini oryantalizmin 

doğuşunu hazırlayan faktörler arasında saymışlardır.100Ayrıca Endülüs Emevileri’yle 

yapılan savaşların akabinde burada yaşayan veya ilimdeki gelişmişlikten istifade için 

                                                                                                                                               
iken, Documenta Catholica Omnia’da 675-749 olarak tarihlendirilmiştir. Doğum tarihi için 650 ile 675 

tarihleri arasına farklı yıllar verilirken ölüm tarihi için 749 ve 750 yılları belirtilmektedir. Bu tarihler için 

bkz.: https://www.heiligenlexikon.de/BiographienJ/Johannes_von_Damaskus.htm, (12.12.1018); 

http://www.documentacatholicaomnia.eu/20_30_0675-0749-_Iohannes_Damascenus,_ Sanctus.html 

(12.12.1018); 
96 İsimleri zikredilen bu kişilerin hayatları, reddiyeleri ve iddiaları hususunda detaylı bilgi için bkz. 

Hüseyin Yaşar, Hıristiyan Dünyada Kur’ân Karşıtı Söylemin Tarihsel Kökleri, İz Yay., İstanbul  2010. 
97 Ali bin İbrahim El-Hamed En-Nemle, El-İstişrâk ve’d-Dirâsâtu’l-İslâmiyye, Mektebetu’t-Tevbe, Riyad 

1998, 69; Bulut, 30-31. 
98 Asaf Hüseyin, Batının İslam’la Kavgası, Pınar Yay. İstanbul 2006, 14-15. 
99 Lütfi Şeyban, Reconquita Endülüste Müslüman-Hırıstiyan İlişkileri, İz Yay., İstanbul 2016, 21; 

Bernard Lewis, Tarihte Araplar (Çev.: Hakkı Dursun Yıldız), Anka Yay., İstanbul 2003, 158.  
100 Ignaz Goldziher, Gesammmelte Schriften, I-VI, Georg Olms Yay., Hildesheim 1967, I, VII; Gernot 

Rotter, Deutsche Orientalistik am Beispiel Tübingens, Horst Erdmann Yay., Tübingen 1974, 7; Özcan 

Taşcı, Alman Oryantalizm Geleneği Kelam ve İslam Felsefesi Örneği, Nobel Yay., Ankara 2014, 1.  

http://www.documentacatholicaomnia.eu/20_30_0675-0749-_Iohannes_Damascenus,_%20Sanctus.html


26 

 

buraya gelerek eğitim kurumlarında okuyan gayri Müslimlerin İslam Medenîyetinden 

etkilenme sürecinin, oryantalizmin Batıda doğuşunda önemli bir etken olduğunu ileri 

süren araştırmacıların sayısı da az değildir.101  

Nitekim kurumsal anlamda kilise adına ilk ciddi İslam araştırmalarını başlatan 

Fransız rahip Gerard (Gerbert/Jerbert/Herbert) de Oraliac’(Aurillac) (938-1003) ve 

halefleri İslam’a dair temel bilgilerini, Endülüs Emevileri’nin İspanya’da kurdukları 

ilim havzalarına borçludurlar.102 Bu dönemde kilisenin akil adamları, gittikçe tehlikeli 

bir hal alan düşmanın yok edilmesinin vazgeçilmez koşulunun, onu güçlü ve zayıf 

yönleriyle iyice tanımaktan geçtiğini fark etmiş ve bu yönde çalışmalar başlatmışlardır. 

Gençlik yıllarında Endülüs medreselerinde Arap dili, Matematik vb. ilimlerde dersler 

almak sûretiyle kendisini yetiştirmiş bir din bilgini olan Oraliac, hayatının son yıllarında 

II. Sylvester adıyla tüm Katolik Hırıstiyanların lideri sıfatıyla Roma’da papalık (999-

1003) yapmış ve bu süreçte en yüksek Hırıstiyan dini merci sıfatıyla Arapçanın 

okutulması için Roma’da ve Reims’te iki okul açtırmıştır.103 Bazı bilim adamları 

Hırıstiyanlığın kurumsal olarak en üst merciisi sıfatıyla Oreliac’ın başlattığı bu girişimi, 

oryantalizmin batılı temellerinin atılması yolunda atılmış ilk adım olarak kabul 

etmektedirler.104 

1.2.3. İslam Tehdidi Karşısında Haç’ın Bayraklaştırılması  

Doğuya yönelen Batılı ilginin gerçek saiklerinin ilki, hatta en önemlisi ve en 

güçlüsü, hiç şüphesiz ki dini olanıdır. Zira ortaçağda siyasi otorite ve askeri güç 

birbirinin rakibi olan dini erklerin hizmetinde olmuştur. Kilisenin tartışmasız olarak 

egemen olduğu bu dönemde Hırıstiyan Batı, haçı bayraklaştırarak Doğulu İslam âlemini 

hedef tahtasına koymuştur. Bu amaçla yürütülen haçlı seferleri ve bu seferlerin 

sonuçları, birçok Müslüman ilim adamına göre oryantalizmin başlangıcı olarak 

değerlendirilmiştir.105  

                                                 
101 Fück, Die Arabischen Studien, 4; Selahattin Sönmezsoy, Kur’ân ve Oryantalistler, Fecr Yay., Ankara 

1998, 28; Watt, İslam Avrupa’da (Çev.: Hulusi Yavuz), İFAV Yay., İstanbul 2000, 87, 106. 
102 Necib el Akiki, El-Musteşrikûn I-III, Daru’l Mearif, Kahire 1964, I, 97-98. 
103 Watt, İslam’ın Ortaçağ Avrupası Üzerindeki Etkisi, 92, 93. 
104 Akiki, I, 120; Zakzuk, 20; Sönmezsoy, 27, 
105 Sönmezsoy, 28; Kasım Es-Samrânî, El-İstişrâk Beyne’l-Mevdûʻiyye ve’l-İftiʻâliyye, Dâru’r-Râfiî, 

Riyad 1983, 20 



27 

 

Batı’da Haçlı birliği kurulduktan sonra, Doğu Hırıstiyanlarının ve Kudüs gibi 

kutsal bölgelerin Müslümanlar’ın egemenliğinden kurtarılması ve buralardaki insanların 

Hırıstiyanlığın ışığıyla aydınlatılması misyonuyla İslam dünyasına askeri seferler 

gerçekleştirilmiştir. Batı, bu sayede Doğu hakkında ilk elden önemli bilgiler ve 

tecrübeler edinmiştir.106 Batı, uzun vadede Haçlı Savaşlarında başarısız olmuş olsa da 

bu süreçte İslam dini ve Müslüman toplumlar hakkında eski köklü yargı ve algılarını 

tartışmaya başlamıştır. Örneğin İngiliz kralı I. Henry’nin özel doktoru olarak sarayda 

görev yapan ve Birinci Haçlı Seferi akabinde 1106’da Hıristiyanlığa geçen Yahudi 

dönmesi Petrus Alfonsi, (ö. 1130) Hz. Peygamber’in Müslümanların nazarında Tanrı 

olduğu yönündeki Hırıstiyanların kadim düşüncesinin yanlışlığını dile getirmiştir. 

Alfonsi, ayrıca Hz. İsa’nın gerçekte çarmıha gerilmediğine yani ölmediğine ilişkin 

Kur’an âyetlerini de yeniden Avrupa’nın gündemine taşımıştır.107  

Netice itibarıyla Hıristiyan dünyasında, İslam’ın tehlikeli ve sapkın bir din 

olduğu argümanına dayalı meşru savaş kurgusuyla asırlar boyu gerçekleştirilen Haçlı 

seferleri, Batı dünyasının Hz. Peygamber, Kur’an ve İslam hakkında yanlış ve yanlı 

malumat ve algıya dayanan olumsuz tasavvurunu değiştirememiş;108 oryantalistlerin 

insaf ve izandan yoksun görüşleri ve İslam Medenîyeti hakkındaki kanaatleri, Franz 

Meninski (1628-1698) ve Adrian Reland (1676-1718) gibi birkaç oryantalist hariç 

neredeyse tartışmaya açılmamıştır.109   

Haçlı savaşlarının ard arda düzenlendiği yıllarda, Batılı Kilise ve bilim 

adamlarının savunmacı ve eleştirel çalışmaları, oryantalizmin ilmi anlamdaki gelişimini 

hızlandırmıştır. Endülüs İslam Devleti’nin Avrupa’daki hâkimiyetini, 1085 yılında 

Tuleytula’yı geri alarak durdurmayı başaran Batılı güçler, bu tarihten sonra İslami 

ilerlemenin gıdası konumundaki ilimleri kilise öncülüğünde öğrenmeye başlamışlardır.  

Avrupa’nın dört bir tarafından Endülüs’e gelen Hırıstiyanlar burada yüksek öğrenim 

görmüşler; Müslümanların Tıp, Matematik, Felsefe vb. birçok alanda telif ettikleri 

eserleri Latince’ye tercüme etmişlerdir.110 Bu dönemde Kur’ân’ın ilk defa 

                                                 
106 Bulut, 36. 
107 Hartmut Bobzin, Der Koran im Zeitalter der Reformation, Studien zur Frühgeschichte der Arabistik 

und İslamkunde in Europa, Franz Steiner Yay., Stuttgart, 1995, 44-46; Hüseyin Yaşar, Alman 

Oryantalizminde Kur’an’a Bakış, İz Yay., İstanbul 2010, 31. 
108 İbrahim Kalın, Ben, Öteki ve Ötesi, İnsan Yay. İstanbul 2017, 89, 91. 
109 Yaşar, Batının Kur’an Algısı, 52. 
110 Şeyban, 402; Lewis, Tarihte Araplar, 174. 



28 

 

gayrimüslimlerin diline tercüme edilmesi, oryantalizmin akademik anlamda geçirdiği 

önemli bir aşama olarak görülmelidir. 

1.2.4. Batı ve İlk Kur’ân Tercümesi 

Birkaç ilim adamı hariç ortaçağda Batı’da kilisenin emrinde çalışan neredeyse 

tüm ilim adamları, halkın kafasını karıştırmasına ve sapmalarına neden olabileceği 

ihtimalinden dolayı İslam’ın temel kaynağı olan Kur’ân’ın, kendi dillerine tercüme 

edilmesine ilkin mesafeli durmuş hatta buna karşı çıkmışlardır. Onlara göre İslam 

hakkında herhangi bir ön bilgiye ve Hırıstiyanlık perspektifli bir algıya sahip olmadan 

Kur’ân’ın tercümesini okuyan bir Hıristiyan’ın, kalbine muhtemel şüphe tohumları 

düşmüş olacak, dolayısıyla hemen İslam’ı benimsemese de saf itikadına ve kiliseye olan 

sarsılmaz itimadına halel gelecektir.111 

Batının ilmi anlamda Kur’ân’la ilk tanışıklığı, Emeviler dönemine kadar 

uzanmaktadır. Paret, sekizinci yüzyıl‘da Emevi Devleti’nin başkentinde memur olarak 

görev yapmış Arap asıllı Hıristiyan din adamı Johannes Damaskenos’un (Dimeşkli 

Yahya/Yahya Ed-Dımeşki) ve dokuzuncu yüzyılda yaşamış din bilgini Niketas von 

Byzanz’ın (Bizanslı Niketas) Kur’ân metnini sûre isimleriyle anlatacak kadar 

detaylarına kadar bildiklerini kaydeder.112 Paret, bu dönemde Bizans sarayında Grekçe 

bir Kur’ân’ın varlığından bahsetse de Hüseyin Yaşar bu bilgiye ihtiyatla 

yaklaşmaktadır.113 

Kur’ân-ı Kerim’in Latince’ye tercümesi, bu sebeplerden ötürü çok gecikmiş bir 

adım olarak görülmelidir. Kilisenin emri ve desteğiyle gerçekleştirilen ilk tam Kur’ân 

tercüme faaliyeti, Kur’ân’ın Hz. Osman döneminde tüm İslam topraklarına yayılan 

tartışmasız nüshasından yaklaşık beş yüzyıl sonra ancak 1143’te yapılabilmiştir. Bu 

tercümenin fikir babası ve yürütücüsü Aziz Peter olarak şöhret bulmuş Cluny tarikatı 

başrahibi Pierre Maurice de Montbossier’dir (1094-1156). Fransız asıllı Aziz Peter, 

emrindeki tercüme heyetinin başına bir İngiliz olan Kettonlu Robert’i 

                                                 
111 Onur Bilge Kula, Alman Kültüründe Türk İmgesi I-III, Gündoğan Yay. Ankara 1993, II, 20. Ayrıca bu 

bağlamda Batıda, Meninski’nin ve Reiske’nin çalışmalarını tehlikeli bulanların argümanları için bkz. 

Fück, Die Arabischen Studien, 4-5. 
112 Paret, Der Koran, 22-23. 
113 Paret, Der Koran, 23; Yaşar, Hıristiyan Dünyada Kur’ân Karşıtı Söylemin Tarihsel Kökleri, 149 ve 

218. 



29 

 

görevlendirmiştir.114 Bu heyet, Kur’ân tercümesi dışında ayrıca Peter’in verdiği birçok 

Arapça metni de tercüme etmiştir. Heyetin tercümeler yanında yayınladığı diğer yazılar 

büyük oranda polemik amaçlı olduğundan sonraki araştırmalar için ilmi bir kaynak 

değerine ulaşamamıştır.115 

Latince ilk Kur’an tercümesi, birçok çeviri hatasının yanında metnin anlam 

bütünlüğünü ve özgün yapısını dikkate almayan, sûrelerde işlenen konuları soyut 

kavramlara dayalı bir mantık örgüsüyle aktarmayı amaçlayan ciddi kusurlarla 

doludur.116 Paret, bu tercümenin savunmacı bir anlayışla ve misyonerlik faaliyetleri için 

kaleme alındığına işaret etmektedir. Paret, bu zihniyetle kaleme alınan çalışmalarda Hz. 

Muhammed’in, Ortaçağ Hıristiyanlarının gözünde ahlaksız bir müfsit ve Müslümanların 

Tanrısı şeklinde görüldüğüne dikkat çekmekte; aynı şekilde Hz. Peygamberin ölüm 

hikâyesinin Hıristiyan kaynaklarda hakaret dolu sevinç ifadeleriyle anlatıldığını 

belirtmektedir.117 

Taşcı’nın oryantalist çalışmaların ikinci safhası olarak değerlendirdiği bu 

dönemde, Hırıstiyan ilim adamları İslam algısı ve çalışmaları, hala savunmacı ve 

polemik içeren bir yaklaşıma sahiptir.118 Bu dönem araştırmacıları, diğer dinlerden ve 

Hırıstiyanlıktan imanı zayıf kimselerin İslam dinine neden sempati duydukları veya 

girdikleri hakkında kafa yormuşlardır. Onlara göre İslam’ı tercih eden bu kişiler kendi 

dinlerini bilmediklerinden ve İslam’a verecek cevapları olmadığından bu dinin 

davetçilerine kanmışlardı. Haddi zatında İslam dini, Hırıstiyanlığın sapkın bir mezhebi 

olarak değerlendirilebileceği gibi birçok dinden öğeleri mezceden bir öğretiye sahiptir. 

Dolayısıyla İslam’ın bu yapısını fark edemeyen ve kendi dinlerinin cahili olan kitleler 

ona sempatiyle yaklaşabilirlerdi. Bu tehlike karşısında bazı din adamları Hıristiyan 

dindaşlarının uyarılması ve İslam’ın Hıristiyanlıkla uyuşmayan yapısının gözler önüne 

serilmesi gerektiğini düşünüyorlardı.119  

                                                 
114 Fück, Die Arabischen Studien, 5; Paret, Arabistik, 2; Bulut, 41. 
115 Maxime Rodinson, İslamın Mirası Batıyı Büyüleyen İslam (Çev.: Cemil Meriç), Pınar  Yay., İstanbul 

1983, 23-24. 
116 Fück, Die Arabischen Studien, 6.  
117 Rudi Paret, “Islam und Christentum”, Die Welt Des İslam Und Die Gegenwart, W. Kohlhammer Yay., 

Stuttgart 1961, 200.  
118 Özcan Taşcı, Aydınlanma Oryantalizm ve İslam, Sentez Yay, Ankara 2013, 11. 
119 Muştak Beşir El-Gazali, El-Kur’ânu’l-Kerim fî Dirâsâti’l-Musteşrikîn, Dâru’n-Nefâis, Beyrut 2008, 

17. 



30 

 

Fetih fikri ve politikasıyla hareket eden İslam devletlerinin dinamik yapılarının 

temelini oluşturan dini referanslar, her geçen gün Hırıstiyan Batı toplumlarının 

gündemini daha yoğun bir şekilde meşgul etmekteydi. Kilise içinden bir grup din 

adamına göre, şâyet kilisenin İslam ve temel kaynakları hakkındaki algısı ve fikirleri, 

Hıristiyan halka iyi anlatılamazsa hasta ruhlu, sapkın Müslümanları Hırıstiyanlığa 

kazandırmak bir tarafa, kendi dindaşlarını Hırıstiyanlık üzerinde tutmak dahi mümkün 

olmayacaktır. Bu sebeple yapılması gereken ilk şey, İslami kaynakları Hırıstiyan bir 

okumadan geçirerek yorumlamaktır.120 Burada asıl amaç İslam’ın ve ana kaynaklarının 

kiliseye bağlı din ve ilim adamları tarafından öğrenilmesi veya bunların halka 

tanıtılması değil; ana tehdit pozisyonundaki İslam’la mücadele, düşmanın kimliği 

hakkında doğru bilgilere sahip olmak ve Müslümanları Hırıstiyanlığa yöneltmektir.121  

Latince ilk Kur’an tercümesinin mimarı Aziz Peter bu düşünceyi şu ifadelerle 

dile getirilmiştir: “Muhammedi sapkınlık,  silahların kör kuvvetiyle değil; ancak 

Hıristiyanlığın sevgisiyle yoğrulmuş akli esaslara dayalı sözün gücüyle 

çürütülebilir.”122 

İlk tercüme bu yüzden Cluny tarikatı tarafından korunarak yaklaşık dört yüzyıl 

boyunca çoğaltılmamıştır.123 İşte tam da bu sebeple birçok bilim adamı, Kur’ân-ı 

Kerim’in kilise tarafından Latinceye tercüme edilmesinin, bilhassa arka planında yatan 

gayeler ve hedefler dikkate alındığında, oryantalizmin başlangıcı olarak 

değerlendirilmesi gerektiği kanaatindedirler.124  

Ortaçağ boyunca kilise egemenliğindeki Batı’da, Kettonlu Robert ve ekibi 

tarafından gerçekleştirilen ilk tercümeden sonra biri kısmî olmak üzere üç tercüme daha 

yapılmıştır. Günümüze kadar ulaşan el yazması Latince Kur’an tercümelerinin kırk 

civarında olduğu belirtilmektedir.125  İlk tercümeden sonra ilk olarak 1210’da Toledolu 

Mark, Liber Alcorani adıyla bir tercüme; ardından uzun yıllar sonra Flavius Mithridates 

ise 1480-1482 yıllarında iki sûreden oluşan dört dilli bir tercüme kaleme almıştır.  Son 

                                                 
120 Abdurrrahman Bedevî, Mevsûatu’l-Müsteşrikîn (3. Baskı), Dâru’l-İlmi li’l-Melâyin, Beyrut 1993, 110. 
121 Thomas E. Burman, Latince Kur’an Çevirileri 1140-1560 (Çev.: Nisan Alıcı), İthaki Yay., İstanbul 

2013, 28; Bulut, 43. 
122 Fück, Die Arabischen Studien, 5.  (Fück’ten naklen) 
123 Muhammed Salih El-Bindak, El-Musteşrikûn ve Tercemetu’l-Kur’âni’l-Kerîm, Menşûrâtu Dâri’l 

Afâki’l-Cedide, Beyrut 1980, 95. 
124 Paret, Arabistik, 2. 
125 Burman, 9. 



31 

 

olarak Johannes Gabriell Terrolensis,  patronu Egidio de Viterbio’nun isteğiyle 1518 

yılında Viterbio’ya atfedilen bir tercüme telif etmiştir.126  

Hırıstiyan Batı, Latince ilk Kur’ân tercümesinden sonra Ortaçağ boyunca İslam, 

daha özelde ise Kur’ân hakkında yeni çalışmalara ihtiyaç duymamıştır. Bunda 

Hırıstiyan uyanışı olarak adlandırılan Reconquista hareketinin acımasız saldırıları 

sonucunda, Avrupa’da yaklaşık beş asır boyunca hüküm süren İslam egemenliğinin 

sona erdirilmesinin verdiği özgüvenin tesiri olduğu yadsınamaz. Ayrıca Moğol istilası 

ve haçlı savaşları sürecinde İslam coğrafyasında zayıflamış ve parçalanmış olan siyasi 

otoritenin tek elde temerküzünün engellenmesi ve misyonerlik faaliyetlerinin 

kurumsallaştırılması gibi saikler de yeni çalışmalara ihtiyaç duyulmamasının başka 

nedenleri arasında değerlendirilebilir.127  

1.2.5. Misyonerlik Faaliyetleri için İslam’ın Tanınması Zarureti  

Batı’da misyonerlik faaliyetlerinin kurumsal kimliğe bürünmesine yönelik 

faaliyetler, bu sürüçte yürütülen Kur’an çalışmalarının gaye ve hedeflerini de tayin 

etmiştir. On üçüncü yüzyılda Raymund Martini, (1220-1285) ve onunla aynı kaygıları 

paylaşan Roger Bacon, (1214-1294) misyonerliğin pratik ve ilmi temellerini atan 

isimler olarak ön plana çıkmışlardır.128  

Papanın emriyle misyonerlik faaliyetleri için İslam beldelerine gönderilen 

Ricaldo de Monte Croce’nin (1243-1320) hikâyesi, Batı’nın her açıdan fevkinde olan 

İslam Medenîyetiyle yakın temas kurmanın, hele de Bağdat gibi İslam ilim dünyasının 

merkezinde misyonerlik faaliyeti yürütmenin en donanımlı Hıristiyan bilginlerin dahi 

altından kalkamayacağı bir iş olduğunu göstermesi açısından manidardır. Ricaldo’nun 

tecrübesi, Papa’ya yazdığı mektupların gün yüzüne çıkmasıyla günümüzde artık detaylı 

bir şekilde bilinmektedir.129 Uzun yıllar İslam dünyasında farklı yerlerde bulunan 

Ricaldo,  öğrendiklerinin ve izlenimlerinin tesiriyle inancını sorgulamış iç dünyasında 

gelgitler yaşamıştır. Buna rağmen gönderiliş amacından sapmamış ve Latince Kur’an 

tercümesinin asıl gayesine hizmet etmek için Kur’an’ın (Öğretilerinin) Çürütülmesi 

                                                 
126 Burman, 25, 28-29, 174-195 
127 Kalın, Ben, Öteki ve Ötesi, 175. 
128 Fück, Die Arabischen Studien, 13-15; Zakzuk, 17 
129 Kula, 27-57; Bulut, 44-45. 



32 

 

anlamına gelen Confutatio Alcorani adlı bir eser yazmayı başarmıştır. Ricaldo’nun bu 

eseri, yüzyıllar boyunca Hırıstiyan dünyasında misyonerler ve din bilginleri tarafından 

el üstünde tutulmuş, Kur’an tercümesi okunmadan önce bu eserin tetkik edilmesi 

tavsiye edilmiş ve ortaçağda Yunanca ve İtalyanca gibi Batı dillerine tercüme edilmiştir. 

Protestanlığın kurucusu Matin Luther, Confutatio’yu defalarca okumuş ve bazı 

eklemeler ve çıkarmalar yapmak sûretiyle yeniden düzenleyerek Almancaya tercüme 

etmiştir.130 

Ortaçağ boyunca İslam araştırmaları hususunda Batı’da gerçekleştirilmiş en 

önemli girişim Raymond Lulle  (1232- 1315) tarafından ortaya konulmuştur. Lulle’ye 

göre Hırıstiyan dünyayı her yönden kuşatan İslam sapkınlığını ve bağlılarını 

kazanmanın biricik yolunun,  Hırıstiyanlığın ikna edici delillerini etkili bir şekilde 

kullanmak ve İslam tehlikesi karşısında misyonerleri eğitecek kaynak eserler yazmaktır. 

Lulle,  bu amaçla Arapça eğitimi almış ve İslam’ı çok iyi bilen Hıristiyan misyonerlerin 

yetişeceği okulların kurulması gerektiği fikrini hayata geçirmeyi başarmıştır.131 

Lulle’nin gayretleri neticesinde 1312 yıllında Viyana’da toplanan konsülde, 

Avrupa’nın beş büyük üniversitesinde Arapça dili başta olmak üzere İbranice, Yunanca 

gibi doğu dillerine ait kürsülerin açılması kararı alınmıştır. Bu sayede aslında Paris, 

Oxford, Kurie (Papalığın merkezi), Bolonya ve Salamanca (İspanya) üniversitelerine 

ikişer uzman gönderilerek buralarda doğu dillerini okutulması kararıyla bilimsel 

anlamda oryantalizmin temelleri atılmıştır.132 

Lulle’nin fikirleri ve gayretleri sayesinde gerçekleşen Viyana konsülü kararları, 

Batı’nın Doğu’yu kaynaklarından okumaya yönelik attığı önemli bir adım olması 

hasebiyle oryantalizm için önemli bir aşama olarak değerlendirilmiştir.133 Edward Said, 

Hıristiyan Batı’nın beş büyük Avrupa başkentinde Arapça, Yunanca, İbranice ve 

Süryanice kürsülerinin açılması kararıyla resmi olarak oryantalizm çalışmalarını 

başlattığını belirtmiştir.134 

Lulle’den sonraki dönemde, Viyana konsülünde alınan kararlara rağmen doğu 

dilleri eğitimi almış uzman kimseler yetiştirilememiştir. Nitekim Kur’ân’ın ilahi kelam 

                                                 
130 Kula, 58-59. 
131 Fück, Die Arabischen Studien, 17-18., Bulut, 49. 
132 Fück, Die Arabischen Studien, 21: Sönmezsoy, 30. 
133 Bulut, 49. 
134 Said, 59. 



33 

 

olup olmadığı meselesinin nihai sonuca vardırılması gereken asli bir sorun olduğu 

düşüncesiyle yeni bir Kur’an tercümesi yapmaya girişen İspanyol kardinal John 

Segiova’nın (1395-1458)  tercüme yapacak Arapça bilen bir batılı ilim adamı 

bulamamaktan yakındığı yönündeki bilgiler, bu duruma açıkça işaret etmektedir.135 

Latince Kur’an tercümeleri hakkında çalışması olan T. E.Burman, Segiova’nın sonunda 

çok arzu ettiği tercüme faaliyeti için Iça Gıdelli (muhtemelen “şazeli”) adında bir 

Müslüman âlimle anlaştığını; Iça’nın Kur’an’ı önce Kustil lehçesine, Segiovanın’da 

Iça’nın tercümesini bu lehçeden 1455 yılında İspanyolcaya, ardından da Latinceye 

tercüme ettiğini kaydetmiştir.136   

Segiova, yeni bir tercümenin elzem olmasının sebebini, ilk Latince tercümenin 

metnine mütercimlerin fikirlerinin ve Hırıstiyan ilahiyatına ait kelime ve kavramların 

yerleştirilmiş olmasıyla izah etmiştir. Kur’an üzerine yoğunlaşan Segiova, İslam’la 

Hırıstiyanlık arasındaki en ciddi ontolojik farkı,  Hırıstiyanlığın barışçıl İslam’ın ise 

savaşçı bir karaktere sahip olmasıyla açıklamıştır. Ona göre İslam’la yapılacak 

mücadelede savaş unsurlarını kullanmak, Hırıstiyanlığa aykırı olduğu için yapılması 

gereken iş barışçıl yollarla Müslümanların din değiştirmelerini sağlamaktır. Segiova 

fikirlerini benimsetmek için döneminin etkili din ve devlet adamlarına mektuplar 

yazmıştır. Fatih Sultan Mehmet’e İstanbul’un fethinden sonra Hırıstiyanlığı kabul 

etmesi için mektup gönderen Papa II. Pius’un da Segiova’dan aldığı mektuptan 

etkilenmiş olduğu düşünülmektedir.137  

Lulle’den bir asır sonra yeniden misyonerlik faaliyetlerinin önemine vurgu 

yapan Segiova’nın bu fikirlerini, taraftarlarından Cuseli Nicholas (1401-1461) hararetle 

savunmuştur. Nicholas, ölümünden önce yazdığı “Chribratio Alchoran” adlı eserde 

Kur’an’ın muhteva açısından üç kaynaktan beslendiğini ileri sürmüştür. Bu kaynaklar: 

Hıristiyan Nasturiler, Peygamberin Hırıstiyanlık aleyhtarı fikirleriyle tanınan Yahudi 

danışmanlar ve peygamberden sonra tefsirleriyle Kur’an’a müdahil olan Yahudi asıllı 

müfessirlerdir.138 Ne var ki Lulle’den bu yana Hırıstiyanlaştırılmak için ciddi 

misyonerlik faaliyetlerine muhatap olan Tatarlar, Nepalliler ve Moğolların dinlerinden 

dönmemeleri,  hele de İlhanlı Hanedanlığının İlhan Kazan döneminde toplu olarak 

                                                 
135 Bulut, 51. 
136 Burman, 242-250. 
137 Bulut 54. 
138 R. W. Southern, Western Viewss, 93,94; Bulut, 52. 



34 

 

İslam’ı kabul etmesi ve son olarak Altın Ordu devletinin güney Rusya’da Müslüman 

olmasıyla, misyonerlik çabaları da berhava olmuştur.139   

İslam ve Müslümanlar oryantalist hafızada,  siyasi, askeri ve ekonomik açıdan 

Batı’yı kuşatarak varlığını tehdit eden büyük bir tehlike olarak algılana gelmişlerdir.140 

Paret’e göre bilhassa ortaçağda kemikleşen bu algı yüzünden İslam’a ilişkin mevcut 

malumat ve kaynaklar hakkıyla okunamamış,  mazeretçi ve savunmacı bir yaklaşımla 

İslam Peygamberi ve Kur’ân-ı Kerim hakkında gerçeklerle örtüşmeyen bir imaj 

oluşturulmaya çalışılmıştır.141 

Batı’nın misyonerlik faaliyetlerine destek sağlayan dönemin oryantalist İslam 

araştırmaları, aynı zamanda oryantalizmin temellerinin hangi idealler uğruna 

derinleştirildiğini de açık şekilde göstermiştir.142 Bu sebeple oryantalizmin İslam’a 

bakışı ve yaklaşımı,  Aydınlanma dönemine kadar orta çağ boyunca neredeyse hiçbir 

değişime uğramamıştır. Müslümanların özellikle İstanbul’un fethiyle başlayan ve güçlü 

bir şekilde devam eden fetih siyasetleri, Rönesans ve Reform hareketlerine rağmen ne 

yazık ki Batı’daki mevcut islamofobik korkuların beslenmesi ve olumsuz İslam algısını 

kurumsallaştırılması için kullanılmıştır. 

1.2.6. Yeniçağda Yeni Kıpırdanmalara Karşı Luther Engeli 

Balkanların ve İstanbul’un Osmanlılar tarafından fethiyle (1453) yeniden bir 

varlık yokluk mücadelesi vereceğini erken fark eden Batı,143 oryantalizm sayesinde 

kadim doğulu düşmanı İslam hakkında bilgiye dayalı güçlü bir savunma hattı 

oluşturmayı tasarlamıştır. Hıristiyan Batı, bu dönemde görece olarak Endülüs 

coğrafyasındaki İslami varlığı etkisiz kılmış olsa da Arnavutluk, Sırbistan ve Bosna’nın 

Müslümanların hâkimiyetine girmesine engel olamamıştır.144 İspanya’da Müslümanları 

ve Yahudileri dinlerini değiştirmek ya da toplu olarak katledilmekle baş başa bırakan 

Batı’lı güçler, ilk etapta Müslümanları Endülüs coğrafyasından söküp atmışlardır.145   

                                                 
139 Fück, Die Arabischen Studien, 26. 
140 Fück, Die Arabischen Studien, 3,5. 
141 Paret, Arabistik, 3; Lewis, Tarihte Araplar, 68. 
142 Mangold, 29. 
143 Hans Heinrich Schaeder, “Asien und die Ostgrenze der europäischen Kultur” Der Orient in deutscher 

Forschung, Vorträge der berliner Orientalistentagung, Otto Harroswitz Yay., Leibzig 1944, 6-18, 10. 
144 Fück, Die Arabischen Studien, 26, 27. 
145 Fück, Die Arabischen Studien, 28,29. 



35 

 

Batı’nın İslam algısında olumlu yönde değişiminin ilk sinyalleri, on beşinci 

yüzyılın ortalarından itibaren görülmeye başlanmıştır. Bu değişimde Endülüs’ün ilim 

mirasından nasiplenen Batılı bilim adamlarının çalışmalarının katkısı elbette 

yadsınamaz. Bununla birlikte İstanbul’un fethinin hemen akabinde İtalya’da başlayan ve 

kısa sürede tüm Avrupa’ya yayılan Antik Yunan ve Roma kültür, felsefe ve edebiyatını 

canlandırma hareketi olarak nitelenen Rönesans’ın tesiri de çok büyüktür. Bu dönemde 

İslam medenîyeti başta olmak üzere Roma-Bizans ve Yunan medenîyetlerine ait çok 

sayıda tercüme eser, Batılılarla buluşmuştur.146 Ayrıca bu süreçte Batı’da matbaanın 

kullanılmaya başlanması da olumlu bir unsur olarak zikredilebilir.147 

 Bunun neticesinde Kilisenin ana aktör olduğu Hırıstiyan dünyada, kilisenin ve 

papanın rol ve görevleri dâhil, Hırıstiyanlıktaki bazı uygulama ve inançlar ile kutsal 

Kitabın yorumlanması ve anlaşılmasına yönelik sorgulamalar, yeni ve köktenci bazı 

hareketleri ortaya çıkarmaya başlamıştır. Özellikle 16. Yy. da Martin Luther’in (1483-

1546) öncülüğünü yaptığı Reform hareketi, Katolik kilisesinin parayla endüljans 

satması, cennetin anahtarını dağıtması, âraf inancı ve Papa’nın masumiyeti gibi 

uygulama ve inançlarına karşı çıkmış,  Protestanlık adında bağımsız yeni bir mezhep 

oluşmasına zemin hazırlamıştır.148 

Katolik Kilise aleyhinde yazdığı radikal manifesto ile Avrupa’da Reform 

hareketini başlatan ve Protestanlığın kurucusu olan Martin Luther, (1483-1546)  Batı’yı 

ve Hırıstiyanlığı etkileyen önemli bir aktör olmasının yanı sıra İslam, Müslümanlar ve 

Kur’ân hakkındaki görüş ve algılarıyla da Batı dünyasında belirleyici bir kişilik 

olmuştur. Luther’in İslam karşıtı görüşleri ve faaliyetleri, Alman oryantalizmi özelinde 

tüm oryantalistlerin Doğuya ve İslam’a yönelik ilgisini canlı tutmaya hizmet etmiştir. 

Hırıstiyan Batı’nın kendi içinde yaşadığı bu süreçle eş zamanlı olarak, İslam’a 

karşı polemik ve tenkit eksenli yaklaşımdan neşet eden bazı kadim ön yargılar ve keskin 

algılar da tekrar gün yüzüne çıkmıştır. Bunu, Martin Luther’in İslam ve Türkler 

hakkında kalem aldığı yazılarında serdettiği görüşleri üzerinden müşahede etmek pekâlâ 

                                                 
146 Watt, İslam’ın Ortaçağ Avrupası Üzerindeki Etkisi, 91. Abdurrahman Bedevî, Batı Düşüncesinin 

Oluşumunda İslam’ın Rolü, (Çev.: Muharrem Tan), İz Yay., İstanbul 2012, 7-12. 
147 William Montgomery Watt, Kur’an’a Giriş (Çev.: Süleyman Kalkan), Ankara Okulu Yay., Ankara 

2006, 173. 
148 Hakan Olgun, Luther ve Reformu Katolosizmi Protesto, Fecr Yayınları, Ankara 2001, 190-191. 



36 

 

mümkündür.149 Kilisenin dogmatik yaklaşımlarına karşı her fırsatta Kutsal Kitab’ı,  aklı 

ve vicdanı esas aldığını dile getirmesine karşın Luther’in, Hırıstiyan gelenekte iyice yer 

etmiş dogmatik ve katı İslam tasavvuru hususunda hiçbir şekilde sorgulama gereği 

hissetmemiş olması, zihninde ve kalbindeki düşman İslam algısının ne derece sarsılmaz 

ve yerleşik olduğunu göstermektedir. 

Luther, Katolik Kilisesinin hegemonyasına karşı çıkışla eş zamanlı olarak, tüm 

Hıristiyan âleminin işlediği günahlar yüzünden Tanrı tarafından Hz. Muhammed ve 

Müslüman Osmanlı belasıyla cezalandırıldığını iddia etmiştir.150  Luther’in bu görüşleri 

kendisinden sonra Katolikliği eleştiren reformist din adamları tarafından da kabul 

görmüş ve birçok oryantalist tarafından savunulmuştur.151 

Luther, Aziz Peter’in görüşlerini ve misyonunu benimseyerek İslam tehlikesi 

karşısında harekete geçmiş, Kur’an’a reddiye yazan ve aynı zamanda Hırıstiyan 

misyonerliğin ilk kurucularından sayılan Ricaldo de Monte Croce’un (ö: 1320) 

“Confutatio Alcorani/Kur’an’ın Eleştirisi ”  adlı eserini Almancaya tercüme ettirmiş ve 

yayımlatmıştır.152 Ayrıca yine Luther’in isteğiyle 1543 yılında İslam dini, Kur’an ve 

Hz. Muhammed’e yönelik eleştiriler içeren “ Machumetis Saracenorum principis,eisque 

successorumvitae, acdoctina, ipseque Alcoran..” başlığıyla  üç ciltlik ansiklopedik bir 

eser yayınlanmıştır.153 Fück Bu eserin ilk cildinin (8-118. Sayfalar) Peter’in emriyle 

Robert Ketenensis ve ekibinin yazdığı ilk Latince Kur’an tercümesine ayrıldığını ve 

Zürih’li Theodor Buchmann/Bibliander’in (1504-1564) el yazmalarını incelemek ve 

bazı yerleri revize etmek sûretiyle eseri Basel’de matbaada basarak yayınladığını 

kaydetmektedir.154 Bibiliander’in yayınladığı eserin birinci cildinin, ilk Latince Kur’an 

tercümesi yanında ayrıca reddiye amaçlı yazılmış üç çalışmayı daha içerdiğini belirten 

Fück, bunlardan “Doctrina Machumet” adlı çalışmanın, ilk Latince tercüme ekibinde 

bulunan Alman asıllı Dalmaçyalı Hermann’a isnad edildiğini dile getirir. Eserin 189-

200. sayfalarından müteşekkil bu bölümünde, İslam akidesine ilişkin açıklamalara yer 

verilmiştir. Fück’ün kayıtlarına göre ilk ciltte ayrıca “De generatione Machumet et 

                                                 
149 Luther’in İslam ve Türkler hakkındaki görüşleri için bkz. Kula, II, 57-145; Olgun, 187-199.  
150 Bu konu, Onur Bilge Kula’nın Alman Kültüründe Türk imgesi adlı çalışmasının ikinci cildinde son 

derece açıklayıcı ve geniş şekilde ele alımıştır. Bkz. Kula, II, 57-145. 
151 Hauroni, 26, Kur’anı İngilizce’ye ilk çeviren kişi olarak tanınan, aydınlanma felsefesinden etkilenmiş 

George Sale de (1697-1736) Lutherci görüşleri hararetle savunmuştur.  
152 Olgun, 189-190. 
153 Fück, Die Arabischen Studien, 6. 
154 Fück, Die Arabischen Studien, 6-7. 



37 

 

nutritura” başlıklı bir bölüm bulunmaktadır. Eserin 201-212. sayfalarından müteşekkil 

bu bölümde, Hz. Peygamberin doğumu ve hayatı anlatılmaktadır. Eserdeki diğer bir 

çalışma ise “Chronica mendosa et ridicalusa Saracenorum” ismini taşımaktadır. İlk 

cildin 213-223. sayfalarını kapsayan bu bölümde, Müslümanların yaklaşımlarını içeren 

özet bir dünya tarihi anlatılmıştır.155  

Avrupa’da matbaada basılan Kur’an’ı Kerimler, Kur’an tercümeleri ve 

reddiyeler, Batı milletlerinin Kur’an’a yönelik ilgililerini arttırmış, fakat 1530 yılında 

Paganini’nin Venedik’te gerçekleştirdiği ilk matbaa baskısı Kur’an,  Papa’nın 

talimatıyla yakılmıştır. Hatta Üçüncü Paul gibi bazı papalar yeni Kur’an’ın basımını 

yasaklamakla kalmamış, mevcut Kur’an nüshalarını dahi imha ettirmişlerdir.156 

Kur’an’ın Mushaf baskısına 1694 yılına kadar izin verilmemiş, ancak bu tarihte 

Abraham Hinkelmann (1652-1695) günümüze kadar ulaşan ilk matbaa basımı Kur’an’ı 

yoğun tenkitlere rağmen, Hamburg’da basmaya muvaffak olmuştur.    

Buna karşın Batı’da sadece yönlendirici önsözler ve açıklamalarla birlikte 

neşredilen Kur’an tercümelerine izin verilmiştir. Kur’an, Latince’den sonra ancak 1547 

yılında önce İtalyanca’ya, ardından 1616 yılında Almanca’ya ve 1641 yılında da 

Hollandaca’ya tercüme edilerek yayınlanmıştır. Bu tercümelerden İtalyanca olan ilk 

tercümenin kaynağı Latince’dir. Salamon Schweigger tarafından yapılan ilk Almanca 

tercüme, söz konusu ilk İtalyanca tercümeden; Hollandaca tercüme ise Schweigger’in 

Almanca tercümesinden çevrilmiştir.157 Ne var ki bu tarihten sonra Kur’ân’ın farklı batı 

dillerine tercüme edilmesi faaliyeti, Kilisenin Kur’an tercümelerinin basılmasını ve 

yayılmasını engellemesi nedeniyle ancak birkaç yüzyıl sonra gerçekleşebilmiştir. 

1.2.7. Aydınlanma Düşüncesi: Bilimsel Zeminin İnşası 

Batı’da, bilimsel çalışmalar üzerindeki Kilise tahakkümünün kırılmasında etkili 

olan Rönesans ve Reform süreci, aklın doğruyu bulmada asli kılavuz olduğu ve rasyonel 

olarak ifade edilen akli çıkarımlara dayanmadıkları için dinin veya ideolojik yargıların 

                                                 
155 Fück, Die Arabischen Studien, 8. 
156 Bindak, 96; Fück, Die Arabischen Studien, 94. 
157 Fück, Die Arabischen Studien, 9. Yaşar, Batının Kur’an Algısı, 153-154. 



38 

 

geçerliliğinin olmadığını savunan aydınlanma düşüncesine zemin hazırlamıştır.158 

Aydınlanma Dönemi oryantalistik araştırmalarının bilimsellik ve tarafsızlık 

vasıflarında, önceki dönemlere mukayeseyle belirgin bir iyileşme gözlemlendiği 

söylenebilir.  İlmi araştırmalarda eleştirel yaklaşımların güçlendiği 17. ve 18. yüzyılda, 

İslam dini ve kaynakları hakkında kaleme alınan eserlerin niteliği ve nicelediğinde de 

entelektüel anlamda bariz bir gelişme müşahede edilmektedir.159  

Taşcı’ya göre, oryantalist zihinde var olan İslam algısının geçirdiği tarihi seyre 

bakıldığında, Aydınlanma Döneminde bu algının ürettiği üç farklı tezahür bariz olarak 

görülecektir. Buna göre,  tarihi serencamı takip edildiğinde, günümüzde halen taraftar 

bulan ilk oryantalist tasavvurda İslam, Hırıstiyanlığın heretik bir mezhebi olarak 

değerlendirilmiştir.  İslam’a dair ikinci oryantalist tasavvur tam olarak haçlı savaşlarının 

akabinde olgunlaşmıştır. İslam’ın Hırıstiyanlıktan farklı ve batıl bir din olduğu 

görüşünü savunan bu dönem oryantalistlerinin İslam algıları için Luther’in görüşlerine 

bakmak yeterli olacaktır.  Daha ziyade Aydınlanmacıların savunduğu üçüncü bir İslam 

tasavvuru ise öncekilerden tamamen farklılaşmaktadır. İslam’ı, akla değer veren yegâne 

özgün din olarak değerlendiren, Kur’an’ı savunacak derecede İslam hakkında olumlu 

bir algıya sahip olan bu tasavvur, birtakım objektif oryantalist çalışmaların yolunu 

açmıştır.160 

Fransız Rene Descartes (1596-1650) ve Alman Gotfired Wilhelm Leibniz’in 

(1646-1716) aklı ön planda tutan düşünceleriyle oluşan Aydınlanma düşüncesinde,  Hz. 

Muhammed, tabii-fıtri bir dinin kurucusu olarak görülmüştür. Ortaçağın had safhada 

                                                 
158 Batı‘da akıl, din ve kilise tartışmalarının arttığı bu dönemde revaçta olan Aydınlanma Felsefesi, 

Batı’da Doğu’ya ilişkin genel kabul görmüş bilgi ve yargıları yeniden tartışmaya açmıştır. Zira 

aydınlanma felsefesi bilgiye ulaşmanın biricik yolunun akılcı düşünce ile gerçekleşeceğini savunuyordu. 

Bu felsefeye göre, öteki olan Doğu ve doğulu hakkındaki malumat, bu malumatın oluşturduğu algılar ve 

hükümler, akılcı düşünce yoluyla elde edilmediğinden itimada şayan değildir. Akılcı düşünce ise 

geleneksel ve dini olan her şeyden bağımsız, teolojik bağların ve ideolojik tutumların etkisinden 

kurtulmuş, rasyonel bir bilgiye dayanır. Doğru ve gerçek bilgiye, duyum ve deneyimlerle değil zihinsel 

düşünceye dayalı akılcı çıkarımlarla varılabilir. Aydınlanma felsefesini Alman idealizmine taşıyan Kant’a 

göre akıllı varlık insan, akılını kullanmak konusunda cesur olmalı ve onu kesinlikle başkasının hizmetine 

vermemelidir. Bu türden yaklaşımları hararetle savunan Aydınlanma felsefesi aynı zamanda seküler bir 

dünya görüşünü de kendisine referans almıştır. Almanya’da Johann Gotfried Herder (1744-1803), 
İmmanuel Kant; (1724-1804) Fransa’da Montesquieu (1689 -1755), Voltaire (1694-1778), Jean-Jacques 

Rausseau (1712 -1778); İngiltere’de David Hume ve John Locke gibi önemli isimler aydınlanma 

düşüncesinin önemli temsilcileri ve bilim adamları arasında zikredilmektedirler. Daha fazla bilgi için bkz. 

Macit Gökberk, Felsefe Tarihi, Remzi Kitabevi, İstanbul 1961, 328. 
159 Bulut, 71.  
160 Taşcı, 15-16; Karl Josef Kuschel, Vom Streit zum Wettsreit der Religionen, Lessing und 

Herausforderung des Islam, Patmos Yay., Düsseldorf 1998, 90-91. 



39 

 

sığ, ön yargılarla ma’lül Kur’an ve Hz. Muhammed tasavvurunu eleştiren Henry 

Boulainviliers (1658-1722) gibi bazı aydınlanmacılar, Hz. Peygamber’i Hırıstiyanlıktan 

çok daha üstün akli bir dinin kurucusu olarak tasavvur etmişlerdir.161 

İmmanuel Kant’ın (1724-1804) aydınlanmacı felsefesinden etkilenmiş Josef von 

Hammer Purgstall (1774-1856) ve Johann Wolfgang Goethe (1749-1832) gibi Alman 

edebiyatçı ve araştırmacıları da İslam dini ve medenîyetini, daha objektif bir yaklaşımla 

incelemişlerdir.162 

Batı’da modern felsefenin kurucusu sıfatıyla tanınan Descartes’in Leiden 

Üniversitesinde birlikte çalıştığı oryantalist Jocobus Golıus, ilk Latince-Arapça sözlüğü 

kaleme almıştır. Bu dönemde İslami literatürün okunabilmesi ve tahlil edilebilmesi için 

zaruri olan dil enstrümanının öğrenilmesi için yoğun çalışmalar kaleme alınmıştır. Bu 

çerçevede Hollanda’nın ilk Üniversitesi olan Leiden Üniversitesinde çalışan dilbilimci 

Thomas Erpenius’un (1584-1624)  eseri Grammatica Arabica (1613), bir Avrupalı 

tarafından metodolojik yaklaşımla düzenlenmiş ilk klasik Arap dili çalışması olarak 

kabul edilmektedir.163 

Erpenius ve Descartes’in çalışma arkadaşları Hollandalı oryantalist Jocobus 

Golıus, (1596-1666) Erpenius’un sözlük çalışmasını geliştirmiş ve Lexicon Arabico-

Latinum (1653) ismiyle ilk Latince-Arapça sözlüğü telif etme başarısı göstermiştir. 

Golıus ayrıca daha sonra Erpeniusu’un dilbilgisi kitabını da revize ederek yeniden 

neşretmiştir. Golius’un bu iki eseri, Batı’da Arap dili ve İslam araştırmaları alanında 

çalışan oryantalistlerin temel referans kaynakları arasında yer almıştır.164 Georg 

Wilhelm Freytag (1788-1861) tarafından 1830 yılında daha kapsamlı şekilde hazırlanan 

                                                 
161 Fück, Die Arabischen Studien, 103. 
162 Taşcı, 17. 
163 Fück, Die Arabischen Studien, 63-64; Paret, Arabistik, 8. 

Aslında Batıda ilk tam Arapça sözlük ve dil bilgisi çalışması, Erpenius’tan yaklaşık yüzyıl önce 

Granada‘nın Başpiskoposu Fernando de Talevera’nın talimatıyla Pedro de Alcala tarafından 

hazırlanmıştır. Ancak Pedro’nun hazırlattığı sözlük ve gramer kitabı, dönemin Granada diliyle yazılmış 

olduğu için bu eserler, önemli olmakla beraber Batılı araştırmacılar tarafından ilk Arapça dil çalışmaları 

olarak değerlendirilmemiştir. Pedro’nun çalışmalarının hedefi, Müslümanlar içinde faaliyet yürüten 

misyonerler ve yeni Hırıstiyan olmuş kimselerin Latinceyi ve Arapçayı öğrenmesidir. Pedro önce 1495 

yılında İspanyolca-Latince bir sözlük hazırlamış ardından bu sözlüğü İslami ilimlerle ilgilen bir ekibin 

yardımıyla 1501 yılında Arapçaya’ya tercüme ettirmiştir. Pedro bu sözlüğün yanında bir de Arapça 

gramer kitabı hazırlatmış ve bunları 1505 yılında yayınlatmıştır. Bkz. Fück, Die Arabischen Studien, 29-

34. 
164 Turgut Akpınar, "Golıus, Jacobus", DİA, İstanbul 1996, XIV, 111-112; Fück, Die Arabischen Studien, 

82. 



40 

 

Lexicon Arabico-Latinum kaleme alınana kadar,165 yaklaşık iki yüz yıl boyunca Batı’da 

Golius’un sözlüğü başucu eseri olmuştur.166 

Batı’da özellikle on yedinci yüzyılda telif edilen sözlükler ve Kur’an tercümeleri 

kilise başta olmak üzere İslam karşıtı ve düşmanı çevreler tarafından sert eleştirilere de 

maruz kalmıştır. Türkçe-Latince sözlük yazan Avusturyalı Franz Meninski (1623-1698) 

ve yaklaşık iki yüzyıllık yasaktan sonra Kur’an’ı Almanya’da matbaada yeniden basan 

Hamburg papazı Abraham Hinckelmann, acımasız tenkit, itham ve hakaretlerle 

yüzleşmek zorunda kalmışlardır.167 

  Kilisenin yüzyıllardır tartışılamayan yapısının ve fikirlerinin sarsıldığı bu 

dönemde, İslam’la ilgili çalışmalarda yeniden bir ivme gerçekleşmiştir. Paret bu 

dönemin aydınlanmacı bilginlerinin İslam Peygamberini, “Tanrı’nın eseri, hikmetli bir 

şair’ ve doğruluğun nişanesi olarak saf dini dile getiren bir kişi olarak gördüklerini” 

belirtir. O’na göre Antoine Galland (1646 -1715) ve Wolfgang Goethe’nin, (1749 – 

1832) İslami edebiyatın Batıdaki ilk tercümeleri olarak değerlendirilen Bin bir Gece 

Masalları’ndan hayretamiz derecede etkilenmiş olmaları,  tek başına bu durumun aşikâr 

bir göstergesidir.168 

Antoine Galland’ın (1646-1715) 1697 yılında yayınladığı ve hocası 

D’Herbelot’a (1625-1695) ait “Biblioteque Orientale” adlı eser, aydınlanma dönemine 

ait diğer bir önemli çalışmadır.  D’Herbelot bu eseri,  İtalya’dan getirdiği Doğu’ya ait 

farklı dillerdeki yazma eserlerden müteşekkil kaynakları esas alarak hazırlamıştır. Bu 

çalışma Batı’da yapılmış ilk İslam Ansiklopedisi olarak kabul edilmektedir.169 

On yedi ve on sekizinci yüzyıllar, oryantalistlerin öncelikle İslam 

araştırmalarında temel araç olan dil engelini aştıkları bir dönemdir. Oryantalistler bu 

yüzyıllarda Arapça, Farsça, Türkçe gibi İslam kültür havzasının dominant milletlerine 

ait dilleri akademik düzeyde öğrenme imkânlarına kavuşmuşlardır. Bu dönemde aynı 

zamanda Arapça sözlük, dil ve edebiyat çalışmaları hızla artmış Latince’nin yanı sıra 

İngilizce, Fransızca, İtalyanca ve Almanca gibi farklı Avrupa dillerinde yeni Kur’an 

tercümeleri yayınlanmaya başlamıştır. Bu tercümelerden özellikle Alman asıllı İtalyan 

                                                 
165 Fück, Die Arabischen Studien, 166. 
166 Fück, Die Arabischen Studien, 84. 
167 Fück, Die Arabischen Studien, 93, Yaşar, Batının Kur’an Algısı, 114. 
168 Paret, Arabistik, 6. 
169 Bulut, 69. 



41 

 

Lois (Ludovico) Marraci’nin (1612-1700) Latince (1698),  George Sale’nin İngilizce 

Kur’an çevirileri (1734) başarılı bulunmuştur.170 

 Marraci’nin 1691 yılında telif ettiği Latince Kur’an tercümesi, gerek Arapça 

aslına uygunluğu gerekse de bazı yerlerde tenkit ve tefsir türünden açıklamalara yer 

vermesi açısından adından söz ettirmiş ve Latince’nin Avrupa milletleri arasındaki 

tesirinin sona erdiği döneme kadar uzun yıllar başvuru kaynağı olmuştur.171  Fück, 

Marraci’nin tercümesinin kabul görmesinin ve Hollanda’da basılmak istenmesinin 

sebepleri arasında, onun eserinde, tercümeyle birlikte Kur’an’ın öğretilerini çürütmeye 

matuf açıklamalar yapmasının ve bu amaçla bir önsöz yazmış olmasının etkili olduğuna 

dikkat çekmiştir. Zira mezkûr anlayışa göre Hırıstiyan okuyucu ancak bu sayede 

Kur’an’ın sapkın fikirlerinden haberdar olacaktır. Bu açıklamalarıyla Fück, Batı’da 

Kur’an’ın, ancak içeriği hakkında bilgilendirme yapılıp tanıtılması koşuluyla 

yayınlanmasında bir beis görülmeyeceğine vurgu yapmıştır.172 

Marraci’den istifade etmesine karşın Sale, İngilizce tercümesinde onun yaptığı 

gibi Kur’an’ın öğretilerini çürütme gayesi gütmemiştir. Sale’nin tercümesi Arapçaya 

sadakati ve inanç konularına akılcı, aydınlanmacı düşünceyle ele alması yönüyle orijinal 

bulunmuş, kısa sürede Almanca, Fransızca ve Hollandaca’ya çevrilmiştir.173 

On sekizinci yüzyıl boyunca Batıda yürütülen oryantalist araştırmalarda, filoloji 

ve el yazmaları çalışmalarına ağırlık verilmiştir. Alman oryantalist Johan Jakob Reiske 

(1716-1774), Johann Christoph Wolf (1683-1739) ve Johann David Michailis (1717-

1791) bu yüzyılın Arap dili ve edebiyatı başta olmak üzere filoloji alanında üretken 

araştırmacıları arasında kabul edilmişlerdir.174 Fück yukarıda zikredilen etkileyici dil ve 

tercüme faaliyetlerine rağmen bu yüzyılda Batı’da Arapça ve diğer doğu dillerinin 

öğreniminin istenen düzeye ulaşmadığını belirtmektedir. Bu açığı kapatmak için 

özellikle Fransa ve Avusturya’da misyonerlik faaliyetleriyle eşgüdümlü olarak Suriyeli 

Marunîler ve Ermeniler başta olmak üzere doğulu Hırıstiyanların dokuz yaş civarındaki 

çocukları arasından seçilenlerin tercüme okullarında yetiştirilmesi planlanmıştır. Bu 

                                                 
170 Fück, Die Arabischen Studien, 104. 
171 Fück, Die Arabischen Studien, 95. 
172 Fück, Die Arabischen Studien, 95 
173 Fück, Die Arabischen Studien, 104. 
174 Fück, Die Arabischen Studien, 108, 109, 119. 



42 

 

okullarda özellikle Türkçe öğrenimine ağırlık verildiğini dile getiren Fück, 

Meninski’nin Türkçe sözlüğünün bu projenin bir başarısı olduğuna da işaret etmiştir.175  

Fransız oryantalizminin Doğu dilleri çalışmalarında simge isimlerden ve aynı 

zamanda da Asiatic Society of Bengal’in kurucusu olan William Jones (1746-1794) 

Arapça, Türkçe, Farsça, İbranice ve Sanskritçe gibi doğu dillerini öğrenmiş çok sayıda 

öğrenci yetiştirmiştir.176  Yirmi sekiz dil bildiği nakledilen Jones, bu dillerin grameri ve 

edebiyatına ilişkin eserler yanında sözlük çalışmaları da telif etmiştir.177 İngiliz 

oryantalizmi, aynı on sekizinci yüzyılda işgal ettiği Hind coğrafyasının dillerini ve 

kültürlerini araştırmak için Kalküta’da 1800 yılında College of Fort William adında bir 

kolej açmış, kolejde Matematik ve Klasik Edebiyat Tarihi gibi dersler yanında Arapça, 

Farsça, Bengalce, Urduca, Hintçe ve Sanskritçe dilleri de öğretilmiştir.178 

1.2.8. Akademik Oryantalizmin Doğuşu 

Batıda Rönesans, Reform ve Aydınlanma hareketleriyle oryantalist çalışmaların 

yeni ve sistemli bir şekilde yapılanmalarının önü açılmıştır. On dokuzuncu yüzyılda 

Pozitivizmin ve Determinizmin bilimsel araştırmalarda temel referans kabul edilmesiyle 

oryantalizm, tam anlamıyla bilimsel bir disipline dönüşmüştür. Bu dönemde 

oryantalizm, Batı’daki bilimsel ilerlemelerin neticesinde, bilimsel merak ve araştırma 

güdüsüyle yürütülen çalışmaların bir ürünü olarak akademik yapıda hayat bulmuştur.179 

Oryantalist araştırmacılık on dokuzuncu yüzyılda, Fransa’da 1795 yılında açılan 

Yaşayan Doğu Dilleri Özel Okulu’nun başında yıllarca çalışan dilbilimci, oryantalist ve 

sıkı bir Katolik olan Antoine Isaac Silvistre de Sacy’nin (1758-1838) Arapça ve diğer 

Doğu dillerinin eğitim ve öğretimine hasrettiği gayretleri neticesinde gerçek bilimsel 

temellere oturtulmuştur. Said, Sacy’nin modern oryantalizmin kurucusu olarak kabul 

edilmesinin nedenini şu ifadelerle açıklmaktadır: “Sacy’nin adının modern 

Şarkiyatçılığın başlangıcını çağrıştırmasının tek nedeni 1822 de kurulan Asya 

Derneği’nin ilk başkanı olması değildir; çalışmalarıyla bu mesleğe sistematik bir 

                                                 
175 Fück, Die Arabischen Studien, 128, 129. 
176 Fück, Die Arabischen Studien, 130-134 
177 Irwın, 126. 
178 Fück, Die Arabischen Studien, 135-137; Irwın, 145. 
179 Bulut, 103. 



43 

 

metinler bütününü, bir pedagojik uygulamayı, bir araştırma geleneğini, Şark 

araştırmaları ile kamu siyaseti arasındaki önemli bir bağlantıyı fiilen sunmasıdır da.” 180   

Sacy’nin Grammaie Arabe adlı dilbilgisi kitabı, Latince dil mantığını aşması ve 

Arapça teknik kavramları kullanması nedeniyle beğenilmiştir. Arap dili dışında farklı 

konularda İslam araştırmaları yürüten Sacy, aynı zamanda Dürzilik hakkında ilk 

oryantalist çalışmalara imza atan isimdir.181   

Modern oryantalizmin kurucusu olarak anılan Sacy’den sonra Ernest Renan 

(1823-1892) ve Etienne Marc Quatremere, (1782-1857) oryantalistlerin dil 

araştırmalarının merkezi haline gelen Paris’te Fransız oryantalizminin önde gelen 

temsilcileri olmuşlardır.182 Bu süreçte İbn Haldun’un Mukaddimesi, Makrizi’nin 

Kitabu’s-Süluk’u gibi eserleri neşreden oryantalistler, İslam kaynakları ve İslami 

ilimlere muttali olma yolunda önemli bir aşamayı geride bırakmışlardır.183 

On dokuzuncu yüzyıl oryantalist araştırmacılığı, Kur’an başta olmak üzere 

oryantalizmin tüm İslami ilimler hakkında kendi kaynaklarını oluşturduğu kemal 

dönemidir.  Bu yüzyılda önceki asırlardan beri üzerinde ısrarla durulan filoloji 

çalışmaları derinleştirilerek genişletilmiştir. Yüzyılın neredeyse tüm oryantalistleri 

İslami ilimlerin birkaç alanında uzmanlaşırken öte taraftan Doğu dillerine ilişkin 

çalışmalardan da asla kopmamışlardır. On dokuzuncu yüzyılın önemli diğer bir ayırıcı 

özelliği, İslami kaynakların Batı’da bu yüzyılda birbiri ardınca neşredilmesi ve önemli 

bir kısmının da farklı Batı dillerine tercüme edilmesidir. Alman oryantalizmi, on 

dokuzunu yüzyıldan bu yana neşir ve tercüme faaliyetlerinde, bilhassa da el yazması 

eserlerin matbaada basılarak neşredilmesinde, diğer Batılı milletlere göre açık ara önde 

olmuştur. 

On dokuzuncu yüzyıl oryantalist araştırmacılığı, bu yüzyılda kurulan oryantalist 

dernek ve vakıflar, düzenlenen uluslararası kongreler, yayımlanan süreli ulusal ve 

uluslararası yayınlar sayesinde eşgüdümlü çalışma kabiliyetine de kavuşmuştur.  Bu 

yüzyılda oryantalist araştırmacılık Fransa, Hollanda ve Almanya başta olmak üzere tüm 

Avrupa ülkelerinde, üniversitelerin çatısı altında açılan akademik kürsüler ve enstitülere 

                                                 
180 Said, 135. 
181 Paret, Arabistik, 8. Fück, Die Arabischen Studien, 140-150, Irwin, 148-149. 
182 Said, 140-14.   
183 Irwın, 152-153. 



44 

 

bağlı olarak formal ve planlı eğitim imkânı yakalamış ve bu süreçte kurumsal kimlik 

edinmiştir.  

1.2.9. Alman Oryantalizmi: Akademik Oryantalizmin Beşiği  

Alman oryantalizm geleneği açısından on dokuzuncu yüzyılın oryantalist 

hareketinde söz sahibi olan isimler arasında ilk sırada, Arapça-Latince sözlük yazarı 

Georg Wilhelm Freytag, (1788-1861) Almanca-Arapça gramer kitabının yazarı 

Heinrich Ewald (1803-1875),184 Kur’an tercümesi yanında İbn Nedim’in Fihrist’inin 

neşrini gerçekleştiren Gustav Flügel (1802-1870)  ve uluslararası oryantalizm için 

Sacy’nin icra ettiği rolü Alman oryantalizmi içinde üstlenen Heinrich Lebereicht 

Fleiscer (1801-1888) gelmektedir.185  

Hırıstiyan teolojisi eğitimi aldıktan sonra Paris’e giden Fleischer, burada 

Sacy’den dersler almış, Türkçe, Farsça ve Arapça öğrenmiştir. Beydavi’nin tefsirini 

neşretmeye muvaffak olan Fleischer, Sacy ve Dozy’nin Arap dili grameri ve sözlük 

çalışmalarına ilişkin kaleme aldığı makalelerle Alman oryantalizminin İslam 

araştırmalarında dil ihtiyacını karşılayacak malumatlar vermiştir.186 Fleischer, 1845’te 

kurduğu Alman Şarkiyat Cemiyeti (Deutsche Morgenländische Gesellschaft) ve 

cemiyetin 1847 yılından beri günümüze kadar yayınlattığı “Alman Şarkiyat Cemiyeti 

Dergisi” (Zeitschrift der Deutschen Morgenländische Gesellschaft) ile modern Alman 

oryantalizminin kurucusu olma payesini hak etmiş gözükmektedir.187 Fleischer’in 

Alman oryantalizminin başöğretmenlerinden olduğunu belirten Paret’e göre, Sacy’nin 

dünya ve Fransız oryantalizmindeki konumuna Alman oryantalizminde karşılık gelen 

kişi Fleischer’dir. Kendisinden sonra Almanya’da Arap dili çalışmalarını öğrencileri 

Albert Socin (1844-1899) ve August Fischer (1865-1949) yürütmüşlerdir.188 

 Flügel’in 1842 yılında kaleme aldığı “Nücumu’l Furkân” adlı eseri, Kur’an 

kelime ve kavramlarının dünyasına giriş sadedinde Batı’da yayımlanan ilk fihrist 

                                                 
184 Fück, Die Arabischen Studien, 166-167. 
185 Fück, Die Arabischen Studien, 157. 
186 Paret, Arabistik, 8; Fück, Die Arabischen Studien, 170-171. 
187 Baber Johansen, “Şarkiyat Araştırmalarının Siyaset Paradigma Gelişimi Alman Şarkiyat Cemiyeti”,  

(Çev., Bilal Aybakan), MÜİFD, 29 (2) 2005, 225: Fück, Die Arabischen Studien, 172. 
188 Paret Arabistik, 8-9. 



45 

 

çalışması olarak değerlendirilebilir.189 Nücum’ul Furkân, oryantalistlerin Kur’an 

araştırmalarına katkı sağladığı gibi kendisinden yaklaşık seksen yıl sonra 1939 yılında, 

M. Fuad Abdulbaki’nin (1882-1968) telif ettiği “Mu’cemu’l-Müfehres”in ana 

kaynaklarından biri olmuştur.190  

Batı’da özelliklede Almanya’da on dokuzuncu yüzyılda gelişen Historismus 

(tarihçilik) akımı, İslam araştırmalarıyla ilgilenen oryantalistleri de etkilemiştir. 

Historismus akımının geliştirilmesiyle oluşturulan tarihî tenkit yöntemi, önce Kutsal 

Kitap, ardından ise İslam araştırmalarına uygulanmıştır.191 Oryantalist araştırmalarda bu 

yöntemi ilk uygulayan ismin Abraham Geiger olduğu dile getirilmiştir.192 Geiger 

araştırmalarını köken-kaynak çalışmalarına hasretmiş, bu alanda 1832 de Latince 

yazdığı doktora tezini 1833 yılında Was hat Mohammed auf dem Judentum 

Aufgenommen (Muhammed Yahudilikten Neler Aldı?) adıyla Almancaya çevirmiştir.193 

Bon Üniversitesi Felsefe Fakültesi tarafından ödüle layık görülen bu çalışmada Geiger, 

Kur’an ile Yahudilik arasındaki benzerlikler üzerinden bazı çıkarımlarda bulunmuş, 

tarihi süreçten hareketle sonra gelenin öncekinden etkilendiği tezini ileri sürmüştür. Bu 

teze göre Yahudi şeriatından sonra gelen Kur’an vahyi orijinal olmayıp kendisinden 

önceki kaynaklardan alınmış veya bu kaynaklardan esinlenerek oluşturulmuştur.194 

Geiger bu çalışmasının ardından 1857 yılında benzer bir çalışmayı, Urschrift 

und Übersetzung der Bibel in ihrer Abhaengigkeit von der inneren Entwicklung des 

Judentums/Yahudiliğin İçsel Gelişimine Bağlı Olarak İncilin İlk Yazılı Metni Orijinal 

Nüshası ve Tercümesi) adlı eseriyle İncil’e de uygulamıştır. Bu araştırmalarında 

Geiger’nın, Hırıstiyanlık ve İslam’ın Yahudilikten beslendiğini kanıtlamaya çalıştığı 

görülmektedir. Geiger’in temellerini attığı bu yaklaşımla aslında, Yahudiliğin öncüllüğü 

ve daha sonra gelen kitabi dinlere tesiri bağlamında da üstünlüğü ispatlanmaya 

çalışılmıştır. Katı Yahudi akidesine sahip oryantalistlerin bu yönteme sıkı sıkıya 

sarılmalarında, bu yolla dinlerine hizmet etme gayesi de güdülmüştür. 

                                                 
189 Fück, Die Arabischen Studien, 157. 
190 Muhammed Fuad Abdulbaki, El-Mu’cemu’l-Müfehres li Elfâzi’l-Kur’ân’il-Kerim, Daru’l-Hadis, 

Kahire 2001 (Mansur Fehmi’nin Önsözü). 
191 Paret, Arabistik, 10; Fück, Die Arabischen Studien, 174 
192 Fück, Die Arabischen Studien, 174. 
193 Salime Leyla Gürkan, “Geiger, Abraham”, DİA, İstanbul 2016, Ek I, 471-473, 473; Fück, Die 

Arabischen Studien, 174. 
194 Fück, Die Arabischen Studien, 174-175. 



46 

 

Geiger ile aynı jenarasyondan olan Yahudi asıllı oryantalist Weil de 

çalışmalarında aynı yol ve yöntemi takip etmiş; Hz Peygamber ve Kur’an hakkında 

kaleme aldığı eserlerinde, İslam vahyi ve Peygamber’in risaletinin özgünlüğü ve 

kaynaklarını tartışma konusu yapmıştır.195 

Weil ve Geiger’in çalışmaları ve araştırma usulleri, kendilerinden sonra Nöldeke 

başta olmak üzere tüm oryantalistler tarafından benimsenmiştir.  Kur’an araştırmalarını 

mihver konu almanın yanı sıra filoloji çalışmalarına da ağırlık veren Theodor Nöldeke, 

gerek araştırmaları gerekse de uzun yaşamı boyunca yetiştirdiği öğrencileri nedeniyle en 

üretken oryantalist olarak değerlendirilmiştir.196 Hayatları ve çalışmaları ileride ayrı 

başlıklar altında ele alınacak olan Weil ve Nöldeke’nin Kur’ân tarihi ve kronolojisi 

hakkındaki araştırmaları, çağdaşları ve daha sonraki oryantalistler için eşi benzeri 

bulunmaz referanslar olarak kabul edilmiştir.197 

Yahudi asıllı oryantalist Aloys Sprenger de (1813-1893) Hz. Peygamber’in 

hayatı ve öğretisini çalışmıştır. Eserini temel İslami kaynaklara dayanarak 

oluşturduğunu belirten Sprenger, Suyûtî, Zemahşeri, İbn Hişam, İbn Sad, İmam Malik, 

Buhari, İbn Hacer gibi birçok âlimin eserlerine ulaştığını ifade etmiştir.198 Ancak Paret, 

Sprenger’in zikrettiği kaynaklara dayalı olarak detaylı bir peygamber tarihi 

anlatamadığı kanaatindedir.199 

Oryantalistler veya oryantalistlerin İslam araştırmaları dendiğinde adı ilk sırada 

zikredilen en çok şöhret yapmış isim, Yahudi asıllı orynatalist Ignaz Goldziher’dir. 

(1850-1921)200 Goldziher, bu başarısını sadece Fıkıh, Kelam, Mezhepler Tarihi, Hadis 

ve Tefsir gibi neredeyse tüm temel İslam ilimlerine ilişkin çalışmalar yapmış olmasına 

borçlu değildir. Onu yaşadığı dönemde ve sonrasında, oryantalistik İslam 

araştırmalarının tahtına oturtan asıl unsur; yürüttüğü İslam araştırmalarının tümünde 

aynı yöntemi kullanmış olması, tarihî tenkitçi yaklaşımı ve filolojik tahlilleri sadece 

İslam ve Kur’an tarihi malzemesine değil başta Hadis olmak üzere diğer İslami ilimlerin 

tümüne teşmil etmesidir. Goldziher, neticede İslam dininin, teolojik ve pratik yönleriyle 

                                                 
195 Sarıçam vd., 114-115. 
196 Paret, Arabistik, 1. 
197 Fück, Die Arabischen Studien, 220. 
198 Paret, Arabistik, 11. 
199 Paret, Arabistik, 11. 
200 Irwın, 193. 



47 

 

bir bütün olarak tarihi süreç içinde oluştuğu tezini ispatlamaya çalışmıştır.201 Onun, 

hadislerin Peygamber’den yaklaşık iki asır sonra kurgulandığı düşüncesi de temelde bu 

teze dayanmaktadır. İslam dünyasında, döneminin en gözde akademik merkezlerinden 

biri sayılan El-Ezher’de bir süreliğine bulunmak sûretiyle İslam hakkındaki bilgisini ve 

algısını geliştirme olanağı yakalayan Goldziher, burada dönemin Müslüman ilim 

adamlarıyla da tanışmıştır. Mohammedanische Studien, Vorlesungen über den Islam ve 

Die Richtungen der islamischen Koranauslegung gibi çalışmaları, Goldziher’in islam 

yaklaşımını en iyi sergileyen eserleridir.202  

 Yukarıda belirtildiği üzere Yahudi asıllı Alman oryantalistlerin “Historismus-

tarihilik” yaklaşımına dört elle sarıldıkları görülmektedir. Haklarında kısa malumatlar 

verdiğimiz bu isimler ve Avrupa’da oryantalist faaliyetler yürütün diğer Yahudi 

araştırmacılar, alelade birer Yahudi olmayıp neredeyse tümü, oryantlist araştırmalara 

yönelmeden önce evvel emirde, sıkı bir Yahudi teolojisi ve Hahamlık eğitimi almıştır. 

Bunlardan Goldziher gibi bazı simalar, yaşadıkları bölgede Yahudi topluluğunun dini 

liderliğini de üstlenmişlerdir.203 Görünen o ki büyük oranda Alman oryantalizm 

geleneği içinde yetişen Gustav Weil, Abraham Geiger, Aloys Sprenger, Ignaz Goldziher 

ve Josef Horovitz (1874-1931) gibi Yahudi oryantalistler, bu yüzyıldan itibaren 

oryantalistik İslam araştırmalarına damgalarını vurmuşlardır. 

Alman oryantalizminin on dokuzuncu yüzyıl temsilcileri arasından İslam 

Medenîyeti ve kültür tarihi konularını çalışan Alfred von Kremer (1828-1889) ve Julius 

Wellhausen (1844-1918)  de son derece önemli çalışmalara imza atmışlardır. Kremer 

İbn Haldun üzerine araştırmalar yapmış, İslam düşünce tarihi, İslam Medenîyeti ve 

kültür tarihine dair eserler kaleme almıştır. 204  Wellhausen ise İslam öncesi dönemle 

ilgilenmiş, İbn Kelbi’nin “El-Esnam” adlı eserini yeniden düzenlemiş ve İslam 

toplumundaki farklı fırkalara dair çalışmalar kaleme almıştır. Welhausen ayrıca, 

Vakidi’nin Hz. Peygamber’in Medine dönemi hayatını konu alan  Kitâbü’l-Megāzî adlı 

eserini de kısmen Almancaya tercüme etmiştir.205 

                                                 
201 Tahsin Görgün, “Goldziher Ignaz”, DİA, İstanbul 1996, XVI, 105-111, 105; Fück, Die Arabischen 

Studien, 226. 
202 Paret, Arabistik, 17; Hüseyin Akgün, Goldziher ve Hadis, Araştırma Yay., Ankara 2014, 276-278. 
203 Akgün, 47-48; Fück, Die Arabischen Studien, 226. 
204 Paret, Arabistik, 12-13. 
205 Paret, Arabistik, 15. 



48 

 

1.3. BATI’DA VE ALMANYA’DA KUR’ÂN KRONOLOJİSİ 

ÇALIŞMALARININ KISA SERENCAMI 

Çalışmanın Giriş kısmında Araştırmanın Kaynakları bölümünde, Batı’da 

yürütülmüş Kur’an kronolojisi çalışmalarına kısaca işaret edilmişti. Bu başlık altında 

isimleri daha önce zikredilen oryantalistler ve çalışmalar ana hatlarıyla tanıtılacak; 

çağdaş Alman oryantalizm geleneğinin Kur’an araştırmaları alanında tanınmış 

temsilcilerinden Rudi Paret ve Angelika Neuwirth’in çalışmaları irdelenecektir. 

Fück’e göre Kur’ân âyetlerinin kronolojisi meselesi, tarihi süreçte Batı’da 

gerçekleştirilen Kur’ân araştırmalarının ana konularından biri olagelmiştir.206 

Oryantalist akademyada Kur’ân kronolojisi hakkında ilk araştırma yapan kişinin Gustav 

Weil olduğu bilgisi sıklıkla dile getirilmiştir.207 Bununla birlikte Kur’ân’ın nüzûl tertibi 

ve kronolojisi hakkında ilk çalışmayı kaleme alan oryantalistin İskoç asıllı Sir Wiliam 

Muir olduğunu ifade edenler de olmuştur.208 Weil,  Kur’ân âyet ve sûrelerin nüzûl 

tertibi konusuna ilk defa 1843 yılında Hz. Peygamberin hayatı ve öğretisini işleyen  

“Mohammed der Prophet, Sein Leben und seien Lehre” adlı eserinde yer vermiştir.209 

Bir yıl sonra 1844 yılında yayınladığı  “Historisch-kritische Einleitung in den Koran – 

Kur’ân’a (hakkında)  Tarihî-Tenkidî Bir Giriş” adlı eserinde ise Kur’ân vahyinin 

tarihlendirilmesi hakkındaki görüşlerini geliştirerek işlemiştir.210  

                                                 
206 Fück, Die Arabischen Studien, 218. 
207 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 72; Gerhard Böwering, “Chronology of the Quran”, Jane Dammen 

McAuliffe (Ed.), Encylopeedia of the Quran, Leiden, Brill 2001-2005, 322; Emmanuelle Stefandis, The 

Qur’an Made Linear: A Study of the Geschichte des Qorans chronologicalReordering, JQS 10 (2), 2008, 

1. 
208 Okumuş, Kur’ân’ın Kronolojik Okunuşu, 17; Salih, 176. Subhî Salih, Weil’in eserinin ilk baskı tarihini 

kaydettiği halde eserin, ancak 1877 yılında ikinci baskısının yayınlandığı tarihte okuyucuyla buluştuğunu  

ileri sürmüştür. Okumuş ta bu bilgiyi ondan nakletmiş olmalıdır. Kur’ân kronolojisi konusunu ilk ele alan 

oryantalistin Muir olduğu görüşü tarihi verilerle uyuşmamaktadır. Nitekim Weil, Nöldeke ve Muir’in 

eserlerinin yayın tarihleri dikkatle incelendiğinde bu kişinin Muir olmadığı; aksine Gustav Weil’in bu 

meseleyi, Muir’den çok daha önce ele aldığı müşahede edilecektir. Okumuş’un Weil’in “Historisch-

kritische Einleitung in den Koran” adlı eserinin yayın yılı hakkında verdiği 1872 tarihinin doğru 

olmadığını belirtmek isteriz. Zira Nöldeke Geschichte des Qorans adlı eserinde, muhtelif yerlerde Weil’e 

atıflarda bulunmuştur. Ayrıca Weil’in 1843 tarihli “Mohammed der Prophet, Sein Leben und seien Lehre” 

ve 1844 tarihli“ Historisch-kritische Einleitung in den Koran / Kur’ân’a Tarihî Tenkitçi Bir Giriş” adlı 

eserlerinin ilk baskıları, hali hazırda birçok üniversitenin kütüphanesinde mevcut olup bu nüshalara 

“archive.org” internet sitesinden de ulaşmak mümkündür. Muir’in nüzûl tertibi listesi ise ancak 1861 

yılında “The life of Mahomet” adlı eserinin sonunda yayınlamıştır. 
209 Weil, Mohammed, 344-402. 
210 Weil, Einleitung, 51-96; Sezgin, Bibliographie, II, 283; Gözeler, 128. 



49 

 

Weil’in başlattığı,  âyet ve sûrelerin kronolojisi üzerinden yapılan Kur’ân Tarihi 

araştırmacılığı, Nöldeke tarafından aynı yöntem uygulanarak daha da geliştirilmiştir.211 

Nöldeke, 1856 yılında Kur’ân’ın kaynağı ile âyet ve sûrelerin nüzûl tertipleri 

meselelerini ele alan doktora tez konusuyla212 başlattığı Kur’ân tarihi çalışmalarını,  

öğrencilerinin desteğiyle ilerleterek yaklaşık seksen yıllık bir süreç içinde Kur’ân’ın 

metinleşme tarihi,  Kıraatler, Yedi harf ve Mushaf Tarihi gibi diğer Kur’ân tarihi 

konularını da içine alan şümullü bir Kur’ân tarihi eseri oluşturmayı başarmıştır.213 Eser, 

“Geschichte des Qorans - Kur’ân Tarihi” adıyla basılmış ve oryantalist litaratürün 

temel başvuru kaynakları arasında yerini almıştır.214 

Yayınlandığı tarihten bugüne değin Nöldeke’nin Kur’an Tarihi adlı eserine 

akademik çevrelerce dikkate şayan bir önem atfedilmiştir. Bu teveccühün temel 

sebeplerinden belki de en önemlisi, Nöldeke’nin Kur’an araştırmalarında özellikle de 

Kur’ân âyetlerinin kronolojisinin tespitinde başvurduğu tarihî tenkit yaklaşım’dır.215 

John Medows Rodwell, Geschichte des Qorans’ın ilk cildi yayınlandıktan hemen 

sonra 1861 yılında Kur’ân kronolojisi konusunu yeniden ele almıştır. Rodwell, 

oryantalist gelenekte ilk defa, nüzûl sırasını esas alarak Kur’ân’ın İngilizce tercümesini 

gerçekleştirmiştir. Mekkî ve Medenî oluşlarına göre sûreleri tasnif eden Rodwell 

vahiylerin nüzûl tarihleri hakkında farklı açıklamalara dipnotlarda işaret etmiştir. 216 

İskoç asıllı İngiliz oryantalist Sir William Muir, nüzûl kronolojisine dair 

görüşlerini 1878 yılında yazdığı “The Coran; its composition and teaching and the 

testimony it bears to the Holy Scriptures”  adlı çalışmasında geniş bir şekilde yer 

vermiştir.217 Muir’in Kur’ân kronolojisine ilgisi Hz. Peygamber’in hayatını ele alan  

“The life of Mahomet” eserinde dile getirilmiştir. Muir el yazması temel İslami 

kaynaklara dayanan bu çalışmasında Kur’ân vahyinin ezbere dayandığını, yazıya 

geçirilmesinin Hz. Peygamber’den sonra gerçekleştiğini ve Peygamber’in hayatı 

                                                 
211 Paret, Arabistik, 11. 
212 Tezin latince tam adı şu şekildedir: “De Origine et Compositione Surarum Qoranicarum Ipspusque 

Qurani”. 
213 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 173.  
214 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 175. 
215 Elkot, 11. 
216 Bkz. John Medows Rodwell, The Koran, Williams& Norgate Yay., Londra 1861; Gözeler, Kur’ân 

Âyetlerinin Tarihlendirilmesi, 27. 
217 William Muir, The Coran. its Composition and Teaching and the Testimony It Bears to the Holy 

Scriptures, S.P.C.K. Press, Londra 1878. 



50 

 

hakkında sonraki dönemlerde gerçekle alakası olmayan bazı hikâyelerin uydurulduğunu 

iddia etmiştir.218 

Muir’den sonra Polanya Yahudisi Hartwig Hirschfeld, 1902 yılında telif ettiği, 

“New Researches into the Composition and Exegesis of the Qoran” adlı eserinde Mekke 

ve Medine dönemlerine ait vahiy pasajlarını büyük oranda içeriklerinden yola çıkarak 

tarihlendirmiş, Mekkî vahiyleri altı aşamaya ayırmıştır.219 

Edward Sell (1839-1902), “The Historical Development of The Qoran - 

Kur’ân’ın Tarihsel gelişimi” adlı çalışmasıyla İngiliz oryantalizminin Kur’ân 

araştırmacılığına katkıda bulunmuştur. Sell bu eserinde, Hz. Peygamber’in hayatını 

anlatan tarih ve siyer ilminden istifadeyle Kur’ân vahyini nüzûl sırasına göre tasnif 

etmeyi denemiş, tedrici yöntemin önemine vurgu yapmıştır.220 

Muir’in haleflerinden İskoç Richard Bell (1876-1952)  ise Hirschfeld’in 

yaklaşımını benimsemiş, “The Qur’an: Translaeted with a Critical Re-arrangement of 

the Surahs/Kur’ân: Sûrelerin Eleştirel Olarak Yeniden Düzenlenmesiyle Tercümesi” 

başlıklı İngilizce Kur’ân çevirisinde görüşlerini dile getirmiştir.221 

Bell’in çalışmalarını neşreden halefi ve öğrencisi W. Montgomery Watt da nüzûl 

tertibine dair önemli değerlendirmelerde bulunmuştur.222 

Fransız Regis Blachare, Kur’ân tarihi konularıyla yakından ilgilenmiş, “Kur’ân 

Nüzûlü, Tedvini, Tercümesi, Tesiri” ve “Kur’ân’a Giriş”  adında iki önemli eser kaleme 

almıştır. Blachare, Kur’ân âyetlerinin yazıya geçirilmesi, âyet ve sûrelerin tertibi, 

Kur’ân’ın cemi ve metinleşme süreci hakkında Nöldeke’nin yaklaşımlarını sahiplenerek 

İslami rivâyetler ve bilgilerle çelişen görüşler ileri sürmüştür.223 

Weil ve Nöldeke’nin çalışmaları, Alman oryantalizm geleneğinin Kur’an 

kronolojisi konusunda diğer Batılı milletlerden daha avantajlı bir pozisyon elde etmesini 

                                                 
218 William Muir, The Life of Mahomet anf History of Islam to the Era of Hegira, Smith elda & Co., 

Londra 1858-1864. 
219 Hartwig Hirscfeld, New Researches into the Composition and Exegesis of the Qoran, Asiatic 

Monographs, Vol. III. ii+155, Royal Asiatic Society, Londra 1902. 
220 Edward Sell, The Historical Development Of The Qoran, S.P.C. K. Press, Londra 1905; El-Gazali, 35. 
221 Richard Bell, The Qur’an: Translaeted with a Critical Re-arrangement of the Surahs I-II, T&T, 

Edinburgh 1939. 
222 William Montgomery Watt, Bell's Introduction to the Qur'an. Completely Revised and Enlarged by 

W. Montgomery Watt, Edinburgh University Press, Edinburgh 1970. 
223 Regis Blachare, Introduction au Coran, Paris, 1974, 52. 



51 

 

sağlamıştır.  Hubert Grimme  (1864-1942) eserlerinde Weil ve Nöldeke’nin ele aldıkları 

Kur’ân tarihi mevzularına, bilhassa da Kur’ân vahyinin nüzûl tertibi ve tarihlendirilmesi 

konusuna yer vermiş, nüzûl tertibine ilişkin liste ve tarihlendirme önerileri yapmıştır. 

Grimme Mekke dönemini üç, Medine dönemini ise dört aşamada sıralayarak konu ve 

üslup özellikleri eksenli bir yaklaşımla tarihlendirme girişiminde bulunmuştur.224 

Weil ve Nöldeke’nin tarihi tenkit yöntemlerini çok iyi kavramış bir oryantalist 

olarak Rudi Paret,  Kur’an kronolojisi üst başlığıyla anılacak eserler kaleme almamakla 

beraber bu yöntemi, özellikle Kur’an’ın kaynağı, metinleşme süreci ve Kur’an 

tercümesine yansıtmıştır. Paret, kendi telif ettiği Kur’an tercümesinde, tarihi olay ve 

olgulara uygulanan tarihi tenkit yönteminin yanında metne uygulanan edebi tenkit 

yöntemini de kullanmıştır. Tarihi tenkit yönteminden istifade ederek Filolojik tahliller 

yapan Paret’in tercüme ve fihrist çalışmasının en özgün buluşu, kendisinin “paralel 

pasajlar” olarak ifade ettiği,  tercümede ve yorumlamada aynı ifadelerin geçtiği farklı 

pasajları birlikte değerlendirmeye dayanan yöntemdir.225  

Paret bu yöntemin her zaman kesin sonuçlar veremeyeceğini öngörmekte ve 

benzer ifadelerin farklı zamanlarda ve şartlarda muhtelif anlamlar için kullanılmış 

olabileceğini göz önünde bulundurmaktadır. Ancak onun bu durum için hazırda tuttuğu 

bir çözüm yolu da vardır. Nitekim zekât ve ümmet kelimelerini, paralel pasajlar 

yöntemine zorluk çıkarabilecek ifadelere örnek gösteren Paret, bu ifadelerin geçtiği 

pasajların tercümesinde can simidi konumundaki tarihi tenkit yöntemine başvurmayı 

tercih etmektedir.226 

Paret “paralel pasajların dikkate alınması ilkesi” olarak tayin ettiği yöntemini şu 

ifadelerle açıklamıştır:  “Ben tercümemde komposizyon sorularını dikkate almadım. Bu 

sebeple de sûrelerdeki kronolojik kaosu ortadan kaldıracak bir düzenlemeyle 

uğraşmadım. Evvel emirde bundan feragat etmemin kaçınılmaz olduğuna karar verdim. 

Zira ben, tercüme faaliyetinin bu bağlamda sınırsız bir genişlik kazanacağına 

inanıyorum.”227 

                                                 
224 Grimme, 18-29. 
225 Paret’in Kur’an tercümesi,  tercüme yöntemi ve görüşleri için bkz: Hüseyin Polat, 45-81. 
226 Paret, Grenzen der Koranfoschung, 13.  
227 Paret, Grenzen der Koranfoschung, 13. 



52 

 

Paret, Kur’an kronolojisine dair soruların ve sûrelerin iç düzenine ilişkin 

sorunların yeni sonuçlara gebe olduğunu ve bu çerçevede koca bir belirsizlikler yığının 

geleceğe devredildiğini düşünmektedir. Der Koran adlı eserinde, Kur’an’ın oluştuğu 

tarih ve şartların aydınlatılmasının son derece önemli olduğuna işaret eden Paret,  

kendisinin bu amaçla yıllar önce tarih merkezli bir Kur’an tercümesi planı yaptığını 

hatırlatmıştır.228 Paret’in 1935’te telif ettiği “Yeni, Anlaşılır Bilimsel Bir Kur’an 

Tercümesi Planı” başlıklı makalesi bu düşüncenin ilk nüvesidir. Paret bu makalesinde 

bilimsel bir Kur’an tercümesinin uyması gereken ilkeleri şu şekilde sıralamıştır: 

a. Tarihsel gerçekliğe uygunluk ve içeriğin hangi zaman ve şartlarda hangi 

amaçla oluşturulduğunu doğru tespit etmek. 

b. Müşkil pasajların çözümü için Kur’an’ın Kur’an’la tercümesi yöntemini 

kullanmak. 

c. Arapça dil kurallarına ve metne sadık kalmak. 

d. Kur’an metninin tertibinden kaynaklanan kompozisyon problemini giderme 

çabası. Âyetler ve bölümler arasındaki kopukluğun tarihsel durum göz 

önünde bulundurularak doldurulması zarureti. 

e. Önemli bazı teknik ayrıntılara dikkat etmek.229 

Rudi Paret, “Der Koran Übersetzung” adlı Kur’an tercümesini bu tespitlerinin ve 

görüşlerinin bir neticesi olarak tarihi tenkit ve filolojik tahlilleri merkeze alarak 1966 

yılında telif etmiştir. Paret’in bu eseri,  Almanya’da en çok okunan ve referans 

gösterilen Kur’an tercümesi olarak bilinmektedir.230 Eser,  farklı dillere tercüme 

edilmiş, yarım asrı geçen zaman diliminde Almanya’da on dördüncü baskıya ulaşmıştır.  

Paret Kur’an tercümesi çalışmasından sonra, tercümede takip ettiği yöntemini teyit 

etmeye matuf olarak “Der Koran Kommentar und Konkordanz”  adında bir de fihrist 

kaleme almıştır.231 

Kur’an tarihi ve kronolojisi hakkında Weil ve Nöldeke’nin ilk araştırmalarından 

yaklaşık yarım asır sonra Nöldeke’nin öğrencileri, kronoloji çalışmalarıyla eş zamanlı 

                                                 
228 Paret, Der Koran, 27-28. 
229 Rudi Paret, Kur’ân Üzerine Makaleler (Der. ve Çev.: Ömer Özsoy), Bilgi Vakfı Yay., Ankara 

1995.38-39. 
230 Esra Gözeler vd., “Corpus Coranicum Projesi: Kur’ân’ı Geç Antik Döneme Ait Bir Metin Olarak 

Okumak”, AÜİF Dergisi, 53 (2), 2012, 223. 
231 Hüseyin Polat, 78-80. 



53 

 

olarak Kur’ân metinlerinin tarihini tespit hususunda yeni arayışlar içerisine girmişlerdir. 

Yani bu süreçte aynı anda hem vahyin Hz. Peygamber dönemindeki ilk nüzûl zamanı ve 

süreci hem de Hz. Peygamber’den sonra Mushaf formatıyla metne bürünmüş 

bünyesinin tarihi, araştırma konusu yapılmıştır. Nitekim Heidelberg ve Münih 

Üniversitelerinde çalışan Gotthelf Bergsträsser’in (1886-1933) kurduğu 

“Korankommission/Kur’ân Araştırmaları Bölümü, “Apparatus Criticus zum Koran/ 

Kur’ân için Eleştiri/Tahlil Araçları” projesi çerçevesinde, Kur’ân el yazmalarını 

toplayarak fotoğraflamış ve arşivlemiştir. Arşivleme faaliyetleri, Bergsträsser’in 

ölümünden sonra Otto Pretzl (1893-1941) tarafından devam ettirilmiştir.232 Pretzl’in 

muhafaza ettiği Kur’ân el yazmalarına ait filmlerin ikinci dünya savaşında bir 

bombardımanda yok oldukları düşünülüyordu.233 Ancak içinde bulunduğumuz asrın 

başında, Pretzl’in öğrencisi Anton Spitaler (1910-2003) filmlerin yok olmadığını ve 

kendisi tarafından korunduğunu açıklamış ve çalışmaların devam ettirilmesi şartıyla bu 

filmleri Angelika Neuwirth’e (1943- ) teslim etmiştir. 

Almanya’da Neuwirh’in başkanlığında 2007 yılında başlatılan ve devlet 

desteğiyle yürütülen “Corpus Coranicum”  projesi, aslında Bergsträsser’in projesinin 

devamıdır.  Bergsträsser’den bu yana elde edilen ve arşivlenen tüm Mushaf metinlerini 

farklı yöntemlerle yorumlamak sûretiyle Kur’ân vahiylerinin ve Mushaf’ın oluşum 

sürecini ve tarihini tespit etmeyi hedefleyen Corpus Coranicum projesi, Kur’an metnine 

ve kronolojisine ilginin çağdaş Batı’da ne derece canlı tutulduğunu gösteren en 

müşahhas örneklerden biri olarak görülebilir.234 

Kur’ân âyetlerini tarihsel nüzûl sırasına göre tespit etme,  Gustav Weil ve 

Theodor Nöldeke’den bu yana Alman oryantalistlerin ilgilendikleri bir meseledir. 

Angelika Neuwirth’in bu alandaki önemli çalışmaları,  günümüz Alman oryantalizminin 

bu meseleyi akademik anlamda hala canlı tuttuğunu göstermektedir.235 Çağdaş Alman 

oryantalizm geleneğinin Kur’ân araştırmacılarından Angelika Neuwirth’in Kur’ân 

kronolojisine dair çalışmaları bu husustaki eski ve yeni birçok yaklaşımı 

                                                 
232 Gözeler vd., “Corpus Coranicum Projesi”, 232-233. 
233 Paret, Arabistik, 26. 
234 Bu hususta Esra Gözeler, Michael Marx, David, Kilz, Yuosef Kouriyhe, Hannelies Koloska ve Nora 

K. Scmidt’ten müteşekkil akademisyen bir ekip tarafından Corpus Coranicum Projesi’ni tanıtmak 

amacıyla kaleme alınan makale, konuya ilginin tarihi süreci ve amacına dair değerli bilgiler içermektedir. 

Proje hakkında daha fazla bilgi için bkz.: https://corpuscoranicum.de/about/index/sure/1/vers/1 

(23.12.2018) 
235 Elkot, 11. 



54 

 

barındırmaktadır.  Neuwirth açısından âyetlerin kronolojik nüzûl sırası, vazgeçilmez bir 

ilke olarak,  sonu gelmez tartışmaları ve farklı teolojik görüşleri takip etmeyi sağlayan 

bir unsurdur.236  

Corpus Coranicum projesinin direktörü Neuwirth, Kur’an kronolojisi konusunda 

seleflerinin tezlerini ve birikimlerini sahaya tam anlamıyla aktarma gayreti içindedir. 

Temelleri 2003 yılında atılan bu proje, 2007 yılından bu yana Alman devleti ve 

Brandenburg eyaletine bağlı Berlin Brandenburgische Akademie’nin finansal desteğini 

almaktadır. Proje 2010 yılından bu yana Alman-Fransız ortak araştırma projeleri  

“Coranica” ve “Paleocoran” projelerini destekleyen “Académie des Inscriptions et 

Belles Lettres Paris and the Berlin-Brandenburg Academy of Sciences (ANR) ve 

Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) gibi kurumların uluslararası boyuttaki maddi 

ve akademik destekleriyle yürütülmeye devam edilmektedir.237 

Projenin üç ana araştırma sahası bulunmaktadır. Bunların ilki 

“Textdocumentation/Metinlerin Toplanması” olarak ifade edilen ve en eski Kur’an 

Yazmalarını, nüshalarını ve farklı kıraatleri dijitalleştirerek inceleyen alandır. “Texte 

aus der Umwelt des Korans/ Kur’an’ın Çevresinden Metinler” olarak adlandırılan ikinci 

araştırma sahası, Kur’an’ın nüzûl ortamından itibaren günümüze değin metinsel ve 

yorumsal oluşum ve gelişim süreci ile birlikte bilhassa dönemin siyasi, sosyal, dini vb. 

tarihsel bağlamına ışık tutan genel özelliklerine dair verileri toplayan ve inceleyen 

çalışma alanıdır. Projenin “Kommentar/Yorumlama” olarak ifade edilen üçüncü 

araştırma sahası ise Kur’an’ın yapısını ve linguistik özelliklerini daha iyi 

açıklayabilmek için metnin kronolojik takibini esas alarak yorumunu yapmaktadır.238 

Projenin tanıtımı için kaleme alınan makalede proje, nüzûl ortamının 

aydınlatılması bağlamında araştırmacılara döküman sağlamak gibi salt bilimsel hizmet 

amacı güden masum, akademik bir faaliyet olarak lanse edilmiştir.239 Kanaatimizce 

                                                 
236 Neuwirth, Der Koran als Text der Spätantike, 50.  
237 https://corpuscoranicum.de/about/index/sure/1/vers/1 (23.12.2018) 
238 Gözeler vd., “Corpus Coranicum Projesi”, 232-233. 
239 Gözeler vd., “Corpus Coranicum Projesi”, 232. Projenin amacı ve önemi ve amacı makalede şu 

ifadelerle dile getirilmiştir: “Corpus Coranicum projesi, Kur’an el yazmalarına dayalı olarak yapılan bir 

Kur’an araştırmasıdır. Bu proje, Kur’an’ın teolojik açıklamasından ziyade Kur’an metninin ve 

mushafların gelişimini anlamak için geliştirilmiş tarihî bir yaklaşıma sahiptir. Böylece Kur’an’ın ilk 

muhataplarının nasıl bir kültür havzası içinde bulunduğunun ve nasıl bir anlam dünyasına sahip 

olduğunun ortaya çıkarılması ve Kur’an ile ilgili bütün dokümanların sistematik olarak ve araştırmacılar 

tarafından ulaşılabilir şekilde bir araya getirilmesi amaçlanmaktadır.” 



55 

 

durum hiç de ifade edildiği gibi değildir. Bilhassa Neuwirh’in “Kommentar” sadedinde 

ortaya koyduğu çalışmalar dikkate alındığında projenin, Weil ve Nöldeke başta olmak 

üzere kronoloji çalışmalarında sıklıkla atıf yapılan Kur’an’ın kaynağı, vahiy değeri, 

orijinalliği ve otantikliği hakkındaki köklü oryantalist yargıları ve iddiaları, bilimsel 

görünümlü yaklaşımlar ve materyallerle yeniden temellendirmeye hizmet etmeyi 

amaçladığı görülecektir. 

Dikkatli bir okuyucu, projenin direktörü Neuwirth’in Kur’an hakkında kaleme 

aldığı eserlerinin başlıklarından, onun Kur’an algısı ve görüşlerinin klasik oryantalist 

yaklaşımları sergilediğini hemen fark edecektir. 

Nitekim Neuwirth’in 1981 yılında tamamladığı doktora çalışması, “Studien zur 

Komposition der mekkanischen Sûren/Mekkî Sûrelerin Kompozisyonuna dair 

Araştırmalar” başlığını taşımaktadır. Yazar bu çalışmayı daha sonra 2007 yılında revize 

ederek “Studien zur Komposition der mekkanischen Sûren, die literarische Form des 

Koran. Ein Zeugnis seiner Historizität?/Mekkî Sûrelerin Kompozisyonuna Dair 

Araştırmalar, Kur’an’ın Edebi Dili. Kur’ân’ın Tarihsel-Tarihî Olduğunun Bir Delili 

(olabilir) mi” şeklinde değiştirmiştir.240 

Neuwirth’in Corpus Coranicum projesi sürecinin yansımalarını taşıyan ve 2010 

yılında telif ettiği diğer bir eserinin başlığı; “Der Koran als Text der Spätantike. Ein 

europäischer Zugang/Geç Antik Dönemi metni olarak Kur’an, Avrupalı (Batılı) bir 

Giriş” şeklindedir.241 

Son olarak, projenin hasılatı anlamında beş ciltte tamamlanması planlanan “Der 

Koran. Handkommentar mit Übersetzung/Kur’an, Başvuru Tefsiri ve Tercüme” adlı 

eserin 2011 yılında yayınlanan ilk cildine, “Frühmekkanische Sûren. Poetische 

Prophetie/Erkendönem Mekkî Sûreler. Şairane peygamberlik” başlığı verilmiş; 2017 

yılında yayınlanan ikinci cildine ise “Frühmittelmekkanische Sûren. Das neue 

                                                 
240 Gözeler vd., “Corpus Coranicum Projesi”, 224; Angelika Neuwirth, Studien zur Kompozition der 

mekkanischen Sûren, Walter De Gruyter Yay., Berlin 1982; Angelika Neuwirth, Studien zur Kompozition 

der mekkanischen Sûren, die literarische Form des Koran- ein Zeugnis seiner Historizität, Walter De 

Gruyter Yay., Berlin 2007. 
241 Angelika Neuwirth, Der Koran als Text Der Spätantike Ein europäischer Zugang, Verlag der 

Weltreligionen Yay, Berlin 2010; Gözeler vd., “Corpus Coranicum Projesi”, 224. 



56 

 

Gottesvolk/Erken Orta Dönem Mekkî Sûreler. Tanrının Yeni Halkı-Ulusu” başlığı 

takdir edilmiştir.242  

Neuwirth, Kur’an sûrelerini Erken Dönem Mekkî, Orta Dönem Mekkî, Geç 

Dönem Mekkî, Erken Dönem Medenî ve Geç Dönem Medenî olmak üzere beş ana 

aşamaya ayırmıştır.  Her bir aşama için ayrıca farklı periyotlar belirleyen Neuwirth; ilk 

aşamadaki erken dönem Mekkî sûreleri, dört ayrı sûre grubuna ayırmıştır. Bu dört ayrı 

sûre grubunu ise yeniden iki ya da üç şeklinde muhtelif alt gruplara taksim etmiştir.243 

Neuwirh’in Erken Dönem Sûreleri kronolojisi şu şekilde aşamalandırılmıştır:  

1. Sûre grubu43: Alt-grup a) 93, 94, 97, 108, 105, 106; Alt-grup b) 102, 107, 

111, 104;  Alt-grup c) 103, 99, 100, 101, 95.  

2. Sûre grubu44: Alt-grup a) 89, 91, 92, 90; Alt-grup b) 87, 96; Alt-grup c) 82, 

81, 84, 86, 85.  

3. Sûre grubu45: Alt-grup a) 73, 74, 80, 79;  Alt-grup b) 75, 70, 78, 88; Alt-grup 

c) 83, 77. 

4. Sûre grubu46: Alt-grup a) 51, 69, 68 ; Alt-grup b) 55, 56, 53, 52.244 

Neuwirth, projenin son ayağı olan yorumlama sürecini aşağıdaki sıralamaya 

göre gerçekleştirmiştir.  

1. Sûrenin Latince Harflere Uyarlanması  

2. Sûrenin Neuwirth Tarafından Tercümesi  

3. Sûrenin Edebî Açıdan Yorumlanması  

4. Sûrenin Kompozisyon Özellikleri  

5. Sûrenin Bölümleri Hakkında Bilgi 

6. Âyetlerin Tedriç Esasa Göre Tek Tek Yorumlanması  

7. Sûrenin Tahlili ve Tarihlendirmesi  

8. Referans Alınan Tefsir Kaynakları245 

                                                 
242 Angelika Neuwirth, Der Koran-I:Frühmekkanische Suren, Verlag der Weltreligionen Yay., Berlin  

2011;  Gözeler vd., “Corpus Coranicum Projesi”, 224. 
243 Gözeler vd., “Corpus Coranicum Projesi”, 224-225. 
244 Gözeler vd., “Corpus Coranicum Projesi”, 224-225 
245 Gözeler vd., “Corpus Coranicum Projesi”, 225. 



57 

 

1.4. KUR’ÂN KRONOLOJİSİNDE İSLAMİ REFERANSLAR VE BATILI 

YAKLAŞIMLAR 

Nöldeke ve Weil’in Kur’an kronolojisine ilişkin tarihlendirme tercihleri ve 

görüşlerini ele almadan evvel, vahyin nüzûl tarihinin belirlenmesinde Müslümanların 

başvurdukları kaynakları ve referansları ele almak yerinde olacaktır. Zira bu sayede 

İslami geleneğin âyet ve sûreleri tarihlendirmede hangi ilmi temellere dayandığı ve 

kronolojik tespit hususunu daha ziyade hangi bağlamda önemsediği de müşahede 

edilmiş olacaktır. 

Buna ilaveten tarihi süreç boyunca oryantalistlerin genel İslam araştırmalarında 

takip etikleri yaklaşım ve yöntemlerin bilinmesi,  Kur’an kronolojisi meselesinde Weil 

ve Nöldeke’nin tarihlendirme görüş ve tercihlerinin hangi batılı metodolojik veya 

ideolojik temellerden kaynaklandığının görülmesi açısından faydalı olacaktır. Ayrıca bu 

sayede oryantalistlerin Kur’an kronolojisi görüşlerinde belirleyici olan yaklaşım ve 

yöntemler daha iyi anlaşılacak ve İslami geleneği oryantalistlerin tarihlendirmeleri 

muhtelif açılardan mukayese edilebilecektir. 

1.4.1. Kur’ân Kronolojisinin İslami Referansları 

İslami geleneğin vahyin tarihlendirilmesinde referans değeri atfettiği kaynaklara, 

Giriş kısmında Araştırmanın Metodu ve Kaynakları başlığı içinde daha önce kısaca 

işaret edilmişti. Ancak bu konu, önemine binaen aşağıda daha detaylı bir şekilde ele 

alınacaktır. 

Kur’an vahyinin nüzûl tarihinin tespitine hasredilmiş faaliyetler 

düşünüldüğünde, İslam dünyasında erken dönemlere kadar inen özel çalışmaların 

olmadığı bilinmektedir. Buna karşın özellikle tefsir, fıkıh ve siyer gibi disiplinlerde 

çeşitli nedenlere binaen vahiylerin nüzûl zamanları ve şartlarının bilinmesine hususi 

önem atfedilmiştir. Bu bağlamda genellikle Esbab-ı Nüzûl, Mekkî-Medenî ve Nasih-

Mensuh gibi Tefsir ve Fıkıh ilmi içinde yer alan ilimlerin verilerinden yararlanılmıştır.  

Siyer ve İslam Tarihi gibi Hz. Peygamber ve sonrası dönem hakkında tarihi bilgileri 

nakleden ilimlerin yanı sıra, ashap ve tabiin başta olmak üzere farklı ilim dallarıyla 

iştigal etmiş ilim adamlarının biyografileri hakkında veriler barındıran Tabakât ilmi de 

vahyin nüzûl zamanı ve vasatı hakkında bazı bilimler barındırmaktadır. Ayrıca Tefsir ve 



58 

 

Hadis külliyatları da çeşitli vesilelerle âyet ve hadislerin nazil oldukları tarih ve şartlara 

ilişkin malumat içermektedirler.246 

Âyet ve sûrelerin nüzûl tarihlerinin tespitinde istifade edilen referanslar ve 

kaynaklara geçmeden önce Kur’an’ı Kerim’in âyet ve sûrelerinin Mushaf düzeni 

hakkında İslami gelenekte dile getirilen yaklaşımları hatırlamak faydalı olacaktır. Zira 

bu yaklaşımların Müslümanların nüzûl tertibi çalışmalarının seyrinde tayin edici etkileri 

olduğunu düşünmekteyiz. 

1.4.1.1. İslami Gelenekte Mushaf ve Nüzûl Tertibi Meselesi 

Kur’an’ı Kerim’in Mushaf-ı Şerif olarak adlandırılan mevcut formu, vahiylerin 

nazil olduğu sıraya göre düzenlenmemiştir. Mushaf’ın nihai hali, Hz. Ebubekir ve Hz. 

Osman dönemindeki cem ve istinsah faaliyetleri neticesinde kesinleştirilmiştir. İslam 

âlimleri Kur’an’daki âyet ve sûrelerin Mushaf’taki düzenleri ve sıraları hakkında farklı 

görüşler ileri sürmüşlerdir. Bu mesele, âyetlerin sûreler içindeki tertibi ve sûrelerin 

Mushaf’taki sırası şeklinde iki yönden ele alınmıştır. 

Kur’ân’daki âyetlerin sûrelerdeki tertiplerinin tevkifi olduğu, Kur’ân ilimleri 

alanındaki otoriteler arasında tartışmasız bir icmayla kabul görmüştür.247 Buna karşın 

sûrelerin tertibi noktasında aynı ittifak sağlanamamıştır. Sûrelerin tertibinin tevkifi mi 

ya da ictihadi mi olduğu konusunda âlimler farklı yaklaşımlar sergilemişlerdir.248  

Kaynaklarda bu meselede âlimlerin üç farklı yaklaşım benimsedikleri 

nakledilmiştir. Buna göre bir grup,  Sûrelerin tertibinin tevkifi olduğunu ileri sürerken 

ikinci grup, aksi yönde görüş belirterek sûrelerin tamamen ictihadi bir tertiple 

oluştuğunu savunmuştur. Üçüncü grup ise bu iki görüşü mezcetmekte,  sûrelerin bir 

kısmının ictihadi bir diğer kısmının da tevkifi olduğunu ileri sürmüştür.249  

                                                 
246 Gözeler, Kur’ân Âyetlerinin Tarihlendirilmesi, 49; Sipahioğlu, 26-29; Burhan Çonkor, Boykotun 

Bitiminden Hicrete Kadar Olan Dönemde İnen Sûrelerin Tahlili (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 2015, 38. 
247 Celâlüddîn Abdurrahmân es-Suyûtî, El-İtkân fi Ulûmi’l-Kur’ân I-II (3. Baskı), Dâru İbn Kesîr, Dımaşk 

1996, I, 189; Muhammed Abdulazîm ez-Zerkânî, Menâhilu’l-İrfan fi Ulûmi’l-Kur’ân I-II (4. Baskı), 

Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 2003, I, 346; Ebû Abdillah Muhammed b. İsmâ’îl b. İbrâhîm b. Muğîre 

el-Cuʻfî el-Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî (2. Baskı), İʻtinâ, Ebû Abdillah Abdusselam b. Muhammed b. Ömer 

Alluş, Nşr. Mektebü’r-Rüşd, Riyad 1427/2006, Fedâilü'l-Kur'ân: 4.   
248 Suyûtî, I, 194; Muhsin Demirci, Tefsirde Metodolojik Sorunlar, İFAV Yay. İstanbul 2012, 86. 
249 Suyûtî, I, 194; Abdülcelil Bilgin, Kur’ân’ı Tanımak, Araştırma Yay, Ankara 2018, 84.  



59 

 

Sûrelerin tertibinin tevkifi olduğunu ileri sürenlerin başında Ebu Cafer en 

Nahhas Ebu Bekir el-Enbarî ve Kirmanî gelmektedir. Onlara göre, Kur’ân Levh-i 

Mahfuzdaki tertibiyle indirilmiştir.  Bu âlimlere göre Cebrail, buradaki sıraya göre 

Allah’tan vahiyleri almış ve peygambere bildirmiştir. Hz. Peygamber daha hayattayken 

Kur’ân’nın üç, beş, on bir gibi hiziplere ayrıldığı, mufassal olan hizbin Kâf sûresinden 

itibaren Kur’ân’ın sonuna kadarki tüm sûreleri içerdiği biliniyordu. Hz. Osman 

döneminde gerçekleştirilen Resmu’l Mushaf’taki sûre tertibine hiçbir sahabe karşı 

çıkmamıştır. Bu da tertibin tevkifi olduğunu göstermektedir.250 

Sûrelerin ictihadi bir tertiple düzenlendiğini savunanlar ise sahabenin elindeki 

şahsi nüshalarda farklı sûre tertiplerinin olduğunu, Hz. Ali’ye nüzûl sıralı bir tertibin 

isnad edildiği, Hz. Peygamberin namazda bir tertip takip etmediği ve Hz. Osman’ın 

“Berâe/Tevbe” sûresini şahsi içtihadıyla Enfâl’den sonraya koyduğu şeklinde bazı 

argümanlar ileri sürmüşlerdir. Suyûtî ve Zerkani ulemanın çoğunluğunun bu görüşü 

benimsediğini ifade etmişlerdir.  Sûre tertibinin içtihadi olduğunu savunanlar arasında 

İmam Malik (712-795) ve Kadı Ebû Bekir el Bâkıllânî (v.403) gibi âlimler 

bulunmaktadır.251 

Sûre tertibi hakkında diğer iki gruptan farklı görüşler ileri süren üçüncü grup ise 

Peygamberin tevkifi olarak belirlemediği bazı sûrelerin tertibinin sahabenin içtihadıyla 

gerçekleştiğini dile getirmektedir. İbn Atiyye ve Beyhakî’nin temsilciliğini yaptığı bu 

gruba göre Seb’ut-Tivâl, Hamimler ve Mufassallar Hz. Peygamberin tevkifiyle, geri 

kalan sûreler ise ashabın içtihadıyla tertip edilmiştir.252 

Sûrelerin tertibinde içtihadilik olduğunu savunanların da tevkifilik görüşünü 

benimseyenlerin de bu hususta görece olarak ikna edici delillere dayandıkları 

söylenebilir.  Zira tertibin ictihadi olduğunu savunanların, âyetlerin tertibi hakkında 

sahabenin ittifakı varken Kur’ân bilgisi üst seviyede olan bazı sahabilerin sûrelerin 

tertibindeki tevkifiliğe aykırı hareket etmeleri kabul edilecek bir tasarruf olarak 

görülmemelidir, şeklindeki temellendirmeleri, son derece anlaşılır gözükmektedir.253 

                                                 
250 Suyûtî, I, 197; Mennâ’ El-Kattân, Mebâhis fi Ulûmi’l-Kur’ân, Mektebetu’l-Mearif Li’n-Neşri ve’t-

Tevzi’, Riyad 2011, 142. 
251 Suyûtî, I, 194; Zerkânî, I, 353; İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., Ankara 

1997, 58. 
252 Suyûtî, I, 196-197; Bedrettin Muhammed Abdullah ez-Zerkeşî, El-Burhân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân I-IV, 

Dâru’l-Marife, Beyrut 1994, I, 257. 
253 Zerkânî, I, 354. 



60 

 

Yine Hz. Osman’ın nihai derleme sırasında sûre tertibine müdahil olduğu rivâyetleri de 

göz ardı edilemez. Buna ilaveten İmam Mâlik gibi hadis ve fıkıh ilimlerinde yetkin olan 

bir erken dönem âliminin tertibin ictihadi olduğu yönünde görüş belirtmesi dikkate 

şayandır. Fakat bununla beraber bu mevzuda farklı görüş belirtenler de akıl ve nakil 

açısından ikna edici dayanaklar ileri sürmüşlerdir. Bu nedenden olsa gerek Süyûtî, 

konuya dair şahsi görüşü hakkında açık bir ifade kullanmamıştır.254 

 Kanaatimizce kaynaklarda belirtildiği üzere, nazil olan her yeni vahiy grubu ile 

birlikte bütün âyet ve sûreleri her yıl Cebrail’e okuyarak arz eden Hz. Peygamber, 

muhakkak bir sıralama takip etmiş olmalıdır. Üstelik Hz. Peygamber, Kur’ân 

hafızlarının ezberlerini de muhtemelen bu sıralamaya göre dinlemiştir. Ayrıca, her yıl 

ramazan ayında Cebrail’e bir defa arz edilen Kur’ân’ın, peygamberimizin vefatından 

önceki Ramazan ayında iki defa arz edilmesi, bu sıralamanın ashâb ve ümmet tarafından 

öğrenilmesini temin etme amacı taşıdığına yorulması mümkündür.255  

Genellikle vahyin nüzûlünü takiben kısa bir süre sonra metne dökülen ilahi 

hitabın ve Hz. Peygamberin vefatının hemen ardından gerçekleştirilen Mushaf 

tertibinin, göğüslerde ve zihinlerde muhafaza edilen tertiple aynı olması lazım gelirdi. 

Nitekim gerek Hz. Ebubekir’in gerçekleştirdiği ilk Mushaf çalışması sürecinde gerekse 

de Hz. Osman dönemi nihai derleme faaliyeti sırasında, sûrelerin tertibi hakkında, 

ashaptan neredeyse hiçbir eleştiri gelmemiştir.256 İlk Mushaf, Hz. Peygamberin evinde 

korunan tüm vahiy malzemesi ile diğer sahâbîlerdeki yazılı nüshaların bir araya 

toplanarak bir kitap formatında sıralanmasıyla oluşturulmuştu. Daha sonraki 

düzenlemede ise bu tertibe hiçbir şekilde dokunulmamış, sadece yedi harf ruhsatından 

kaynaklı olarak farklı okunan bazı âyetlerin kıraatleri Kureyş lehçesine uygun olarak 

yeniden yazılmıştır.257 Mushafın nihai tertibi hakkında İslami gelenekte ilk dönemde bir 

itiraz gelmediği gibi günümüze kadar tarihi süreçte sapkın bazı kişi ve fırkalar hariç 

bahse konu edilecek bir muhalefet de görülmemiştir.258 

Bunun yanı sıra şahsi nüshalardaki sûre tertibinin belli bir oranda birbirlerinden 

farklı olması, gâyet tabii karşılanmalıdır. Bilindiği üzere şahsi nüshalar tam anlamıyla 

                                                 
254 Suyûtî, I, 199. 
255 Muhammed Hamidullah, Kur’an-ı Kerim Tarihi, Beyan Yay., İstanbul 2005, 52. 
256 Zerkânî, I, 354-355. 
257 Hayrettin Öztürk, Ebedi Mucize Kur’an, Ensar Yay., İstanbul 2011, 126. 
258 Mehmet Dağ, Tenzilden Tezyine Mushaf-ı Şerif, Fecr Yay., Ankara 2013, s.113 



61 

 

herhangi bir üst tahkik ve onay süreci olmaksızın kaleme alınmışlardır.259 Bu konuda 

sahabeye verilmiş özel bir izinden de söz edilebilir. Sahâbenin, Kur’ân’ı öğrenmedeki 

bireysel farklılıkları, şahsi nüshalarındaki sûre tertibinin de farklı olmasına sebep olmuş 

olabilir. Bunun yanında şahsi nüsha sahiplerinden hiçbiri, kendi sûre tertibinin 

Peygamberin sûre tertibiyle aynı olduğunu ileri sürmemiştir. Onların tertibindeki 

içthadilik sadece kendi nüshaları için geçerlidir.260 Haddi zatında vahyin inmeye devam 

ettiği bir vasatta Peygamberin tayini olmaksızın kesin ve en son tertibin yapılması zaten 

mümkün değildir. Neticede arza ve mukabele faaliyetleriyle o tarihe kadar takip edilen 

tertip, her yılın Ramazan ayında netlik kazanmış, ezberler ve şahsi nüshalar imkânlar 

nispetinde buna göre revize edilmiş olmalıdır. 

Tertibin içtihadiliğini savunanlar daha ziyade peygamberimizin namazda 

okuduğu sûrelerin bir tertip düzeni izlemediğini ileri sürerek görüşlerini ispatlamaya 

çalışmışlardır.261 Kanaatimizce bu argüman yeterince ikna edici gözükmemektedir. Zira 

Hz. Peygamberin namazda farklı rekâtlarda farklı sûrelerden pasajlar okuması sûrelerin 

hafızadaki ve Mushaf’taki sıralamalarına aykırı bir durum oluşturmamaktadır. Namaz 

dua olması hasebiyle kulun Kur’ân kıraati tercihinde muhayyer bırakıldığı bir ibadettir. 

Hangi âyetler veya sûreler onu rabbine daha yakın hissettiriyorsa onlardan dilediğini 

okuyabilir.262 Yani namaz esnasında okunan âyet ve sûrelerden yola çıkarak Kur’ân’ın 

sûre tertibi hakkında bir değerlendirme yapmak yanıltıcı olacaktır.  

Uzlaştırmacı yaklaşımı olarak da isimlendirilen üçüncü grubun görüşleri 

dikkatle incelendiğinde aslında onlarında zımnen tertibin tevkifi olduğunu kabul 

ettikleri görülecektir. Çünkü Hz. Osman dönemindeki resmu’l-Mushaf çalışmasında ilk 

tertip neredeyse aynen kabul edilmiştir. Üstelik Hz. Osman’ın, Tevbe sûresini başında 

besmele olmaksızın Enfâl ile birleştirerek Seb’ut-Tivâl içinde değerlendirmesi dışında 

bir istisna da yoktur.263 Subhi Salih uzlaştırmacı yaklaşımı savunanların bu konudaki 

delillerinden, Yezid İbn Farisi’den naklen İbn-i Abbas’a dayandırılan hadisin aslının 

olmadığını belirtmiştir. Zira Buhari’nin, Yezid’i zayıflardan addettiğini belirten Salih, 

ayrıca hadiste sûrelere ilişkin yanlış bilgilerin zikredildiğini dile getirmiştir. Salih 

                                                 
259 İsmet Ersöz, Kur’an Tarihi, Ravza Yay., İstanbul 1996, 92. 
260 Salih, 71. 
261 Kattân, 142-144. 
262 Müzzemmil: 73/20. 
263 Suyûtî, I, 195; M. Abdullah Draz, Kur’an’a Giriş (Çev: Salih Akdemir), Kitabiyat Yay., Ankara 2006, 

40. 



62 

 

özellikle Hz. Osman’ın Besmelenin sûre başlarındaki pozisyonunu arzusuna göre 

belirleme yetkisine sahipmiş gibi anlatıldığını ifade etmiştir.264 Netice itibarıyla Seb’ut-

Tivâl, Hamimler ve Mufassalların tertibi yanında geriye kalan diğer sûrelerin tertibi de 

ashâbın tüm kâtip ve hafızlarının ittifakıyla Mushaf’taki yerini almıştır.265  

Nüzûl süreci boyunca Hz. Peygamber, tedricen gelen vahiyleri Cebrail’in tayin 

etmesiyle sûrelerdeki yerlerine tevkifi bir tasarrufla yerleştiriyordu. Bu durumda Hafız 

ve kâtiplere düşen görev ise Hz. Peygamberin inen her yeni âyet grubunun hangi 

sûrenin hangi bölümüne yerleştirileceğini açıklayan yönlendirmelerini takip ederek yazı 

ve ezberlerini buna göre güncellemekti.  Bu süreçte tek defada inecek sûreler hariç o 

döneme kadar nazil olan mevcut sûrelerin de bir tertibi olduğu söylenebilir. Zira hangi 

sûrenin diğerinden önce veya sonra olduğu bilgisi, ezber ve yazıyla kayıt faaliyetini 

kolaylaştıran bir unsur olacaktır. 

Sûrelerin bir kısmının içtihadi olarak tertip edildiğini savunanlar, Tevbe sûresi 

dışında başka bir örnek verememektedirler. Buna göre Tevbe sûresinin başında Besmele 

olmaksızın Enfâl sûresinden sonraya yerleştirilmesi, Hz. Osman’ın içtihadıyla 

gerçekleşmiştir. Bunun sebebi ise Hz. Osman’ın sûrenin yeri hakkında bağlayıcı bir 

delile ulaşamamış olmasıdır. 266 

Kanaatimizce Hz. Peygamber Kur’ân’ı, henüz hayattayken âyet ve sûrelerini 

yazdırmak, ezberletmek ve arza olgusu sayesinde güncel haliyle nihai düzenini ve 

sırasını öğretmek sûretiyle form ve muhtevası malum bir hitap ve metin olarak ümmete 

bırakmıştır. Kaldı ki Kur’ân vahyi, levh-i Mahfuzda da kitap veya suhûf formunda belli 

bir düzene sahiptir. Hz. Peygamberin yazdırdığı,  ezberlettiği ve son arzda okuduğu 

şekliyle Levh-i Mahfuz’daki aslıyla tam olarak örtüştüğü ve tertibin bu haliyle ashâbın 

malumu olduğu kanaatindeyiz. Nitekim kaynaklarda Peygamberin vefatına kadar ve 

vefatından sonra sûrelerin Mushaf tertibi hakkında ashâb arasında herhangi bir 

tartışmanın yaşandığı nakledilmemiştir. Kur’ân hafızları tarafından son arzada da sabit 

olduğu şekliyle Peygamber’in vefatına kadar sürekli icra edilen bu tertip onun 

vefatından kısa bir süre sonra gerçekleştirilen tedvin sürecinde ilk Mushaf’ta hiçbir 

tartışmaya mahal olmaksızın yazıyla da kayıt altına alındığı için tevkifidir.  

                                                 
264 Salih, 72-73. 
265 Muhsin Demirci, Kur’an Tarihi, İFAV Yay. İstanbul 1997, 165. 
266 Draz, “Kur’ân-ı Kerim’in Nüzûl Sırasına Göre Tertip Edilmesi, Teklifine Edebi Eleştiri”, 248. 



63 

 

1.4.1.2. İslami Geleneğin Vahyi Tarihlendirmede Başvurduğu Kaynaklar 

Kur’ân kronolojisine veri sağlayan temel İslami kaynaklar arasında, Kur’ân ve 

tefsir ilimleri içerisinde tasnif edilmiş olan Mekkî-Medenî, Esbab-ı Nüzûl, Nasih-

Mensuh gibi ilimler ile Hadis, Siyer, İslam Tarihi ve Tabakât gibi bazı müstakil İslami 

ilimler yer almaktadır. 

 Tefsir Usulü ve Ulûmu’l-Kur’ân eserleri, Kur’ân vahyinin tarihlendirilmesi 

mevzusunu çalışacak araştırmacıların öncelikli başvuru kaynaklarıdır. Zira bu eserlerde 

Esbâb-ı Nüzûl, Mekkî-Medenî ve Nasih-Mensuh, gibi mevzular yanında Kur’ân Tarihi, 

Mushaf ve Nüzûl Tertibi gibi konu ve meseleler ele alınmıştır.  Ayrıca çağdaş bazı 

Tefsir Usulü, Kur’ân Tarihi ve Kur’ân ilimleri eserlerinde, oryantalistlerin bu konulara 

ilişkin savundukları iddia ve görüşlere değinilmiş ve bunlar tenkit edilmiştir.267 Bunun 

yanı sıra ayrıca rivâyet ağırlıklı olanlar başta olmak üzere birçok tefsir külliyatında, 

muhtelif âyetlerin tefsiri sadedinde zikredilen Mekkî-Medenî ve Esbab-ı Nüzûl 

rivâyetleri bahislerinde, Kur’ân kronolojisiyle ilgili mevzulara ve kaynaklara atıfta 

bulunulmuştur. 

Hadisler ve sünnet, Kur’ân’dan sonra dini bilginin ikinci kaynağı olduğu için, 

gerek Tefsir ve Kuran ilimleri gerekse de Fıkıh ve İslam Tarihi gibi diğer İslami 

ilimlerin olmazsa olmaz beslenme kaynağıdır. Bu hususiyetinden ötürü hadis 

külliyatları, âyet ve sûrelerin nüzûl tarihiyle ilgilenenlerin temel referans kaynakları 

arasında değerlendirilmiştir. Bu ilimler ve kaynaklara ek olarak Tarih, Siyer ve Tabakât 

gibi belirli zaman ve şahıslar hakkında malumat veren ilimler de âyet ve sûrelerin nüzûl 

dönemi kronolojisine ilişkin önemli veriler barındırmaktadır. 

Vahiylerin nüzûl zamanlarının bilinmesi, Kur’ân’ın ilk muhataplarının son 

derece önem verdikleri bir husustur. Haddi zatında Hz. Peygamberin yanı başında 

onunla aynı atmosferi paylaşmak ve nazil olur olmaz vahiylerle tanışmak ashabın 

hayatında, çoğu zaman fizyolojik ihtiyaçlardan bile önce gelen bir geresinim idi. 

Peygamberle bir arada olmak aynı zamanda vahiy ile de kaçınılmaz bir yakınlık 

anlamına geliyordu. Kur’ân’da, Müslümanlar için her yönüyle rol model insan olarak 

                                                 
267 Subhi Salih’in ve Mennâ’ el Kattân’ın aynı başlıklı Mebahis fi Ulumil Kur’ân, İzzet Derveze’nin El 

Kur’ân’ul Mecid, İsmail Cerrahoğlu’nun, Tefsir Usulü, Mustafa Özrürk’ün Kur’ân Tarihi ve Abdülcelil 

Bilgin’in Kur’ân’ı Tanımak adlı eserlerinde Kur’ân ilimleri ve Tefsir’in muhtelif konularında 

oryantalistlerin dile getirdikleri görüş ve yaklaşımları hakkında bahisler açılmıştır. 



64 

 

tanıtılan Hz. Muhammed’in, iman edenlerin nazarında da “yürüyen Kur’ân” olarak 

algılanmasında bu ilişkinin payı yadsınamaz.  

Hz. Peygamberin fem-i pakından dökülen vahiyler hem kendisi hem de 

inananlar için hayatlarını sulayan can suyu değerindedir. Vahiy tüm benliğiyle Allah’a 

teslim olmuş insanın hayatını ahlaki, sosyal, hukuki, ekonomik, siyasi vb. muhtelif 

açılardan düzenleyerek ona işlerlik kazandıran ve bu sayede insanı hem dünya hem de 

ahiret saadetine eriştiren ilahi kaynaktır.   

Vahyin nüzûl zamanı ve atmosferine muttali olmanın önemi, ashabın Hz. 

Peygamber’in dizinin dibinden ayrılmak istemeyen konumlanmasında müşahede 

edilmektedir. Bu sebepten olsa gerek bazı sahabeler Peygamberin vefatından sonra 

vahyin nüzûl zamanı ve şartları konusundaki bilgi ve tecrübelerini, Kur’ân’ı doğru 

anlama hususunda sahip oldukları bir faziletten öte, onu anlamanın temel şartlarından 

biri olarak değerlendirmişler.268 Bu bilgiye sahip olmadan Kur’ân hakkında konuşmayı, 

helâk olmakla bir addetmişlerdir. Abdullah b. Abbas, Hz. Ali, Ubeyy b. Ka’b, Abdullah 

b. Mes’ud gibi sahâbe ve tabiîn neslinin ilmi yeterlilikleriyle temeyyüz etmiş simaları, 

vahiylerin nüzûl koşulları, zamanları ve manaları konusunda sahih ve dakik 

malumatlara sahip oldukları için ashabın âlimleri olarak zikredilmeye layık 

görülmüşlerdir.  

1.4.1.2.1. Mekkî–Medenî İlmi 

 Vahyin nüzûl kronolojisine göre tertip edilmesi ve bu tertibin herkesçe 

bilinmesi Kur’an’ın veya Hz. Peygamberin direkt işaret ettiği İslami bir sorumluluk 

değildir. Bununla birlikte daha önce de ifade edildiği üzere en azından Mekkî ve 

Medenî çerçevesinde vahyin nüzûl zamanı ve şartlarını bilmek; manayı, hükmü ve 

hikmeti doğru tespit etmek adına tefsir, fıkıh, hadis, siyer ve kelam gibi İslami ilimler 

için vazgeçilmez bir koşuldur. Bu sayede âyetlerin iniş hikmetleri ve gayeleri daha iyi 

anlaşılacak ve zihinlerdeki ve kalplerdeki kapalılıkların yanı sıra ameli anlamda 

uygulamalardaki sıkıntılar da giderilmiş olacaktır.  

                                                 
268 Suyûtî, I, 27. 



65 

 

Âyet ve sûrelerin Mekkî ve Medenîliği hususunda Hz. Peygamberin özel bir 

vurgusu olmadığı bilinmektedir.269 Bununla beraber gerek Hz. Ali’nin vahyi nüzûl 

sırasına göre tertip ettiği yönündeki rivâyetler gerekse de sahabenin nüzûl vasatını 

bilmeyi, Kur’ân’ı doğru anlamakla ilişkilendirmiş olması ve erken dönemlerden itibaren 

vahyin Mekkî ve Medenîliği hakkında çalışmaların yapılmış olması bu konunun önemi 

hakkında yeterince bilgi vermektedir.   

Müslüman ilim adamlarının kahir ekseriyeti, vahyin Mekkî veya Medenî 

olduğunun tespiti için temel referans kaynağı olarak Hz. Peygamberden ya da sahabe ve 

tabiinden nakledilen rivâyetlere başvurulması gerektiğini savunmuşlardır.270 Bu konuyu 

içtihada medar olan mevzular içinde görmeyen İslami gelenek, hakkında rivâyet 

olmayan vahiylere ilişkin bir zaman tahdidinde bulunmaktan sakınmışlardır. Hakkında 

rivâyet ve nakil bilgisi olmayan âyet ve sûrelerin tarihlendirilmesi konusunda ilk 

dönemde, az sayıda âlim olumlu görüş serdetmişken son birkaç asırda bu sayı gittikçe 

artmıştır.271 Özellikle bir kısmı hala hayatta olan Müslüman araştırmacılar nakil ve 

rivâyet yoluyla belirlenemeyen âyet ve sûrelerin Mekkî ve Medenîliğinin tespiti için 

başvurulabilecek ikinci yöntemin, her iki dönem vahyinin dil, üslup ve konu 

özelliklerini dikkate alarak içtihatta bulunmak gerektiği kanaatindedirler.272 

Kaynaklar, Mekkî ve Medenî vahiylerin tanınmasında bazı ayırıcı özelliklerin 

bulunduğunu, bilhassa dil ve üslup özellikleri açısından her iki dönem vahiylerin büyük 

oranda farklılaştıklarının müşahede edilebileceğini belirtmişlerdir. Buna göre Mekkî 

olanlar daha kısa, beliğ ve seci unsurları baskın iken Medenî olanlar daha uzun nesre 

daha yakın ve âyet sonları daha az kafiyelidir. Mekkî olanlarda secde âyetlerinin 

fazlalığı, yeminler ve  “كلا” ifadesi göze çarpmaktadır.273 Ayrıca bazı istisnalarla birlikte 

hurûf-ı mukattaa ile başlayan sûreler ve hitabın  “  يََٓا ايَُّهَا النَّاس” şeklinde tüm insanlara 

dönük ifadelerin olduğu âyetler Mekkî sayılmıştır. Medenî vahiy ise bu özelliklerden 

tamamen soyutlanmamakla beraber genellikle bunlardan çok daha az numuneler 

barındırmaktadırlar. Medenî vahiylerde hitap çoğu zaman tüm insanlardan ziyade 

                                                 
269 Hikmet Koçyiğit, Mekki Âyetlerde Sosyolojik Unsurlar, Pınar Yay., İstanbul 2013, 80. 
270 Zerkeşi, I, 276; Suyûtî, I, 27, 53. 
271 Suyûtî, I, 27; Salih, 174, 185. 
272 Kattân, 60-61; Mustafa Ünver, Tefsir Usulünde Mekki-Medeni İlmi (Yayımlanmamış Doktara Tezi), 

On Dokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Samsun 1997, 301. 
273 Suyûtî, I, 154. 



66 

 

müminlere ve Medine dönemindeki inanç gruplarına yöneliktir.274 Mekkî vahiyde inanç, 

Allah’ın sıfatları, ahiret ahvali ve önceki elçilerin kıssaları konuları işlenmişken Medenî 

vahiylerde dönemin vakıasına uygun olarak ağırlıklı şekilde muamelata dair hukuki 

belirlemeler, toplumsal ilişkiler ve sosyal siyasi yapının muhafazasına yönelik mevzular 

ele alınmıştır.275 

İslami gelenekte Mekkî ve Medenî şeklinde ikili tasnifin neye göre yapılacağı 

hakkında da birbirinden farklı görüşler serdedilmiştir. Mekkî-Medenî ayrımında 

muhataplar, mekân ve zaman şeklinde üç unsur göz önünde bulundurularak tasnif 

yapılabileceği dile getirilmiştir. İlkine göre Mekkelileri muhatap alan âyet ve sûreler 

Mekkî, Medinelilere hitap edenler ise Medenî kabul edilmelidir. İkinci görüşe göre 

zaman unsuru dikkate alınmaksızın vahiyler indikleri mekâna göre (Mekke, Medine, 

Kudüs, Taif gibi)  tasnif edilmelidir.  Üçüncü ve en çok kabul gören görüşe göre ise 

Müslümanlar açısından önceki durumlarında dini, siyasi ve sosyal açıdan varoluşsal 

dönüşümleri dönüm noktası olan hicret olayı merkeze alınarak bu tarihten öncekiler 

Mekkî, sonrakiler Medenî olmak üzere tasnif edilmelidir.276 

Bu görüş neredeyse tartışmasız bir şekilde kabul görmüş ve sûreler, âyet grupları 

ve âyetler buna göre Mekkî ya da Medenî olarak adlandırılmıştır. Kanaatimizce vahyin, 

muhatapları ve indiği yer önemli olmakla beraber vahiy-muhatap ilişkisinin hangi 

vasatta gerçekleştiği, vahyin hangi süreçte ve hangi olgulara binaen geldiği çok daha 

önemlidir. Bu sebeple genel bir tasnif açısından Hicretin esas alınmasının doğru bir 

tercih olduğu söylenebilir. Bunanla beraber Hz. Peygamberin ve Müslümanların 

hayatlarında hicret olayı gibi önemli, tesiri ve rolü belirgin olan başka olay ve 

olgulardan hareketle daha dakik ve dar çerçevede bazı tarihlendirme veya 

aşamalandırma tespitleri yapılabileceği de göz ardı edilmemelidir. 

İslami kaynaklarda, bir sûrenin Mekkî ya da Medenî olarak tasnif edilebilmesi 

için bazı kriterlerin esas alındığına işaret edilmiştir. Buna göre şâyet bütün âyetleri 

Mekkî ise sûre kesinlikle Mekkî olarak nitelendirilmiştir. Nitekim Müddessir sûresinin 

bütün âyetleriyle Mekke’de nazil olduğundan sûre Mekkî, Nûr sûresi ise tüm âyetler 

Medine döneminde nazil olduğu için Medenî kabul edilmiştir. Bu özelliği haiz olmayan 

                                                 
274 Zerkeşi I, 136. 
275 İzzet Derveze, Kur’ân-ı Anlamada Usul (Çev.: Vahdettin İnce), Ekin Yay. İstanbul 2008, 103. 
276 Zerkeşi, I, 273, 274. 



67 

 

sûreler için farklı kıstaslar oluşturulmuş, sûrelerin Mekkî ya da Medenî olarak tasnif 

edilebilmesi için âyetlerinin çoğunlukla bu dönemlerde inmiş olması öngörülmüştür. Bu 

durumda gruba giren sûrelerin bazı âyetleri doğal olarak farklı dönemlere ait olmuş 

olacaktır. Örneğin Nahl ve Muhammed sûreleri bu özelliğe sahip sûrelerdir. Zira son üç 

âyeti hariç Nahl sûresinin tamamının Mekkî olduğu; Muhammed sûresinin ise 13. âyeti 

hariç tüm âyetleriyle Mekkî olduğu bildirilmiştir.277 

Kur’ân kronolojisinin ana kaynaklarından Mekkî-Medenî ilmi, Kur’ân ilimleri 

literatürünün temel kaynaklarından Süyûtî’nin el-İtkân’ında, önemine binaen 

kendisinden ilk bahsedilen ilimdir. Zerkeşî ise Süyûtî’den farklı olarak el-Burhân adlı 

eserine, âyet ve sûrelerin nüzûl tarihlerine işaret eden veriler barındırması yönüyle vahiy 

kronolojisinin temel kaynaklarından sayılan Esbab-ı Nüzûl ile başlamıştır.278 

Bu eserlerde, Mekkî ve Medenî vahiyler, nüzûl yerleri ve zamanları açısından 

muhtelif kategorilere ayrılmıştır. Nüzûl yeri hüküm ilişkisine göre yapılan tasnifte, 

Mekkî olmakla birlikte hükümleri Mekkî veya Medenî olan âyetler, Nüzûl yeri Medenî 

olmakla birlikte hükümleri Medenî veya Mekkî olan âyetler şeklinde bir tasnif 

yapılmıştır. Mekkî veya Medenî olarak nitelendirilen sûrelerde bulunan farklı dönem 

âyetleri dikkate alınarak yapılan tasnifin yanı sıra Mekke’den Medine’ye Medine’den 

Mekke’ye taşınan âyetler başlığıyla da tasnifler yapılmıştır.279 Vahyin Hz. Peygambere 

indiği mekâna göre yapılan tasniflerde genellikle Beytu’l-Makdis’te, Taif’te, Cuhfe’de, 

Hudeybiye’de nazil olanlar şeklinde tasniflere yer verilmiştir.280 Bazı tasniflerde 

nüzûlün gerçekleştiği anda Hz. Peygamber’in hali, (Yatakta, Uykuda) içinde olunan 

mevsim (Kışın, Yazın) veya seferilik durumu da dikkate alınmıştır. Ayrıca vahiyler ilk 

ve son inen âyetler şeklinde de tasnif edilmiştir.281 

Kanaatimizce bu sınıflandırma, Kur’ân ilimleri alanının kaynaklarını telif eden 

Süyûtî ve Zerkeşî gibi âlimlerin vahyin nüzûl süreci ve kronolojisi hakkındaki 

malumatları en ayrıntısına kadar önemsediklerini göstermesi açısından dikkate şayandır.  

Vahiy ile elçi arsındaki son derece girift ve bir o kadar da özel olan iletişime ve 

Mekkî Medenî vahiylere ilişkin tüm verilere rağmen Kur’ân vahiylerinin büyük 

                                                 
277 Salih, 168. 
278 Suyûtî I, 25; Zerkeşi, I, 115. 
279 Zerkeşi, 282,283. 
280 Zerkeşi, 284,285. 
281 Suyûtî, I, 56-74. 



68 

 

kısmının Hz Muhammed’in yirmi üç yıllık nübüvvet hayatının hangi yıllarında ve 

süreçlerde geldiği tam olarak bilinmemektedir. Yukarıda belirtildiği üzere nakil bilgisi 

çoğu sûre ve âyet için yeterli olmayıp aynı âyet grubu hakkındaki mevcut rivâyetler 

arasında ihtilaflar da bulunmaktadır. Ayrıca birçok sûre aynı zamanda hem Mekkî hem 

de Medenî çok sayıda âyet grubunu içermektedir.282 Süyûtî el-İtkân’da bu durumu 

Mekkî ve Medenî sûrelerdeki Müstesna Âyetler”  başlığıyla işaret etmiş,  Medenî 

sûrelerde Mekkî; Mekkî sûrelerdeki Medenî olarak tarihlendirilen müstesna bazı âyet ve 

âyet grupları hakkında yaklaşık on sayfa bilgi vermiştir.283  

Öte yandan Süyûtî’nin bir kısmını paylaştığı müstesna âyetler, sûrelerin Mekkî 

ve Medenî tasnifinin dayandırıldığı esasları tartışılır bir pozisyona düşürmüştür. Ayrıca 

sınırlı sayıda sûre ve âyetin kronolojisi hakkında çoğunlukla birbirinden farklı 

zamanlara işaret eden nakillere dayanan Mekkî-Medenî tarihlendirmesi, son derece 

ciddi bir tarihlendirme bilgisi sunmaktadır. 

Sûrelerin Mekkî ve Medenî vahyin tasnifi ve Nüzûl kronolojisi hakkında 

yukarıda bahsettiğimiz bütün ilmi faaliyetlerine rağmen İslami gelenekte, vahiylerin 

nüzûl sırasına göre tarihlendirilerek tasnifine hasredilmiş müstakil çalışmalar 

yapılmamıştır. Bunda ashabın tümünün onayını alan ve yazımından sonra tüm şahsi 

nüshaların imha edildiği Mushaf’ın tertibine aykırı davranarak kutsiyetine halel getirme 

endişesinin payı göz ardı edilemez.284   

Kaynaklarda Hz. Osman, Hz. Ali, Abdullah b. Abbas, Cabir b. Zeyd ve Cafer es-

Sadık, Numan b. Beşir, Katade, Şihab ez zühri, Ali b. Ebi Talha, İkrime, Hasan el-Basri, 

Ata el-Horasani ve Huseyn b. Vakıd gibi sahabeden sonraki nesillerden bazı isimlere 

farklı nüzûl tertibi listeleri isnat edilmiştir.285 Bu listelerin gerçekten isimleri zikredilen 

âlimlere ait olup olmadığı tartışmalı olmakla beraber gerek ülkemizden gerekse İslam 

âleminden bazı araştırmacılar, Hz. Osman’a nispet edilen nüzûl tertibi listesine sıklıkla 

atıfta bulunmuşlardır.286 Listenin yaygınlaşmasında Mısır Kitap İnceleme Komisyonu, 

Derveze ve Cerrahoğlu’nun katkıları olduğunu belirten Ünsal, listenin gerçekten Hz. 

                                                 
282 Abdurrahman Hasan Habeneke el-Meydânî, Kur’ân’ı Anlamanın Kaideleri (Çev.: Mehmet Yolcu, 

Ahmet Yolcu), Yarın Yay., İstanbul 2018. 225-230. 
283 Suyûtî, I, 43-52.  
284 Ünsal, Erken Dönem Mekki Sûrelerin Tahlili, 80 
285 Gözeler, Kur’an Âyetlerinin Tarihlendirilmesi, 57-107.  
286 Cerrahoğlu, 86-87. 



69 

 

Osman’a aidiyetinin şüpheli olduğunu, zira kaynaklarda Hz. Osman’a ait bir nüzûl sıralı 

Mushaf ve Nüzûl sırası tertip listesi bulunduğuna işaret eden verilere rastlanılmadığını 

dile getirmiştir.287  

Süyûtî Hz. Ali’nin nüzûl sırası tertip listesinden bahsetmiş ve onun 

Mushaf’ındaki bazı sûrelerin sırasına işaret etmiştir.288 Ancak, Ehl-i Sünnet ve Şîa 

kaynaklarında, Hz. Ali’nin sûreleri nüzûl sırasına göre tasnif ettiğine dair haberler 

nakledilmiş olmakla birlikte, Ebu’l-Feth eş-Şehristanî dışında tam bir tertip listesi 

paylaşan olmamıştır. Şehristani Mefatihu’l Esrar adlı eserinde bu listeyi Mükatil b. 

Süleyman tarikiyle kaydetmiştir.289 Tefsir kaynaklarında nüzûl sıralı sûre tertiplerine 

ilişkin rivâyetlerin büyük kısmı İbn Abbas’a isnat edilmiştir. Suyûtî, ibn Dureys’ten 

naklen bu listeyi, ayrıca İkrime, Ali b. Ebi Talha ve Katade’ye isnat edilen diğer listeleri 

kaydetmiştir.290 

Nüzûl süreci sona erdikten sonra Mekkî ve Medenî şeklinde iki ana kategoride 

tasnif edilen Sûrelerin veya âyet gruplarının daha alt aşamalara ayrılması hususunda 

islami kaynaklarda açıklayıcı bilgilere ulaşamadık. Bununla birlikte Zerkeşi ve Suyûtî 

Ebul Kasım En-Nisâburi’nin tefsir ilmiyle iştigal edecek kişinin Mekke ve Medine 

dönemlerinin başında, ortasında ve sonunda nazil olan vahiyleri bilmesi gerektiğine 

yönelik açıklamalarını kaydetmişlerdir.291  

Subhi Salih, bu bilgiden hareketle İslam ilim geleneğinde tertip listelerine dair 

rivâyetler dışında vahiyleri aşamalara ayırarak tarihlendirme önerilerinin de yapıldığını 

belirtmiştir. Salih’in Zerkeşi ve Suyûtî’ye atıfla verdiği bilgilere göre bu hususta ilk 

görüş belirten kişi Ebul Kasım En-Nisâburi’dir.  Zerkeşi  El-Burhan adlı eserinde 

Nisâburi’nin bu hususta “..başta nazil olanların, ortada ve sonda nazil olanların yerlerini 

ve sıralarını bilmesi gerekir..” ifadelerini kaydetmiştir.292 Buna göre Nisâburi Mekke’de 

ve Medine’de başta, ortada ve sonda nazil olanların yerlerini ve sıralarını bilmeye atıfta 

bulunmaktadır. Kanaatimize göre Nisâburi bu ifadeleriyle vahyin tam olarak hangi 

                                                 
287 Ünsal, Erken Dönem Mekki Sûrelerin Tahlili, 83-84. 
288 Suyûtî, I, 195. 
289 Ünsal, Erken Dönem Mekki Sûrelerin Tahlili, 83-84. 
290Suyûtî, I, 29-34. İslami kaynaklarda bahsedilen listelere ve sure tertiplerine Ekler bölümünde tablo 

halinde yer verilmiştir. 
291 Salih, 169. 
292 Zerkeşî, I, 279. 



70 

 

dönemin hangi zaman diliminde nazil olduğunu bilmenin önemine dikkat çekmiş, 

teknik anlamda bir aşamalandırmayı düşünmemiştir.   

Salih’e göre Weil ve Blachere gibi oryantalistler aslında kendilerinden çok daha 

önce kronolojik yönteme vurgu yapan Nîsâburî’nin bu görüşlerinden haberdar olmuşlar 

ve onun bu düşüncesini uygulamaya geçirmişlerdir.293  

Salih, ilk baskısı 1958 yılında yayınlanan Kur’an ilimlerine dair kaleme aldığı 

eserinde, Nisâburi’nin vahiyleri tarihi aşamalar içinde tasnif etme düşüncesini hayata 

geçirmiştir. Salih, Nisâburi’nin “her bir dönemin başında ortasında ve sonunda nazil 

olanların sırasını bilme” ifadesinden yola çıkarak Mekkî ve Medenî sûrelerin ilk, orta ve 

son olmak üzere toplamda altı tarihi-kronolojik aşama içinde tasnif edilebileceğini 

savunmuştur. Salih’in tasnifine göre Mekke Döneminin ilk aşamasındaki sûreler ilk 

inen vahiyler olup bunlar; Alak, Müddessir, Takvir, Ala, Leyl, İnşirah, Adiyat, Tekasür, 

Necm, sûreleridir. Mekke Döneminin ortasında nazil olan vahiyler Abese, Tin, Karia, 

Kıyamet, Murselat Beled ve Hicr sûreleridir.  Mekke Döneminin son sûreleri ise Saffat, 

Zuhruf, Duhân, Zariyat, Kehf, İbrahim ve Secde sûreleridir.294 

Salih’in üç aşamaya ayırdığı Medine Dönemi sûrelerinin ilk aşamasında, Bakara, 

Enfal, Al-i İmran, Ahzâb, Mümtehine, Nisâ ve Hadîd sûreleri yer almaktadır. Ortanca 

aşamada Muhammed, Talak, Haşr, Nur, Munafikun, Mücadele ve Hucurat sûreleri 

bulunmaktadır. Medine döneminin son aşama vahiyleri ise Tahrim, Cuma, Mâide Tevbe 

ve Nasr sûreleridir.295 

Vahyin aşamalı şekilde tarihlendirilmesi mevzusunu Salih’ten sonra ele alan ilk 

isim Ebû’l-A’lâ Mevdûdî olmuştur.296 Mevdûdî Tefhîmu’l-Kur’ân adlı eserinde En’am 

sûresinin tefsirinin başında, Mekkî sûreleri dört ana aşamaya ayırmanın mümkün 

olduğundan bahsetmiştir.297 Mevdûdî Mekkî sûreleri davetin önemli aşamaları ve 

içeriklerini dikkate alarak tarihlendirmiştir. Buna göre ilk aşama, peygamberlikle 

vazifesiyle başlamıştır.  Bu aşama gizli davet dönemine denk gelen yılları (1-3)  

                                                 
293 Salih, 169. Ayrıca bkz.: Aynı sayfada Dipnot, 3. 
294 Salih, 185-230. 
295 Salih, 231-233. 
296 Çonkor, “Sûrelerin Belirli Dönemlere ve Olaylara İzafesi”, 135-139. 
297 Ebû’l-A’lâ Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân I-VI (Çev: Komisyon), İnsan Yay., İstanbul 2002,.I, 495-496, 



71 

 

içermektedir.298 İkinci aşama ise açık davetle başlamaktadır. Bu süreç türlü eziyetlerin 

yaşandığı yılları (3-5) içine almaktadır.299 Üçüncü aşama, müşriklerin Hz. Peygamberi 

ve inananları ortadan kaldırılmaları gereken en ciddi tehdit olarak algıladıkları ve çok 

sert tedbirlerle müminleri baskıladıkları yılları (5-10)  kapsamaktadır. Bu süreçte Ebu 

talip ve Hz. Hatice vefat etmişler, eziyetlerden bunalan Müslümanlar Habeşistan’a 

hicret etmişlerdir.300 Dördüncü aşama, Hz. Peygamber’in son bir ümitle Mekke’de ve 

civarında davete cevap aradığı ve cahiliyenin baskısının tahammül edilemeyecek 

seviyeye ulaştığı yılları (10-13) içine almaktadır.301 

Çağdaş Müslüman ilim adamlarından Muhammed Abid El-Câbirî de Kur’an 

vahyini Mekkî ve Medenî şeklindeki genel kategori içinde muhtelif aşamalara ayırarak 

incelemiştir. Câbirî, Mekke dönemine ait olduğunu düşündüğü elli iki sûreyi, Hz. 

Peygamber’in davetini esas alarak üç aşamaya ayırmıştır. Vahyin iniş süreci ile İslam 

daveti arasında kronolojik bir paralellik olduğunu düşünen Câbirî, bu aşamaları süreçte 

yoğunlukla ele alınan konulara göre isimlendirmiştir. Buna göre ilk aşama Nübüvvet, 

Rububiyet, Ulûhiyet; ikinci aşama kıyamet sahneleri, yeniden diriliş ve hesap günü; 

üçüncü aşama ise şirkin ve putperestliğin eleştirilmesidir.302 Câbirî, Medine Dönemi 

vahyini aşamalara ayırmaksızın tek dönemde ele alır. Ona göre bu dönemde siyasi ve 

sosyal koşulların değişmesi ile muhatapların çoğalması ve farklılaşması, Kur’an’daki 

konulara da yansımış, farklı konular belirli bir nüzûl düzeni olmaksızın iç içe 

işlenmiştir.303 

İslami kaynaklarda Mekkî ve Medenî’nin ayrıntılı olarak ele alınmış olması ve 

Mekkî ve Medenî ilminde yetkin olmayanların tefsirlerinin makbul addedilmemesi, 

tarihlendirmenin vahiy tarihinin ilk döneminden itibaren önemsendiğini net şekilde 

göstermektedir. Bu durumda yapılması gereken, nüzûl tarihleri hususunda haklarında 

kapalılık ve ihtilaf olan âyetler, âyet grupları ve sûrelerin muhtemel nüzûl tarihleri ve 

                                                 
298 Bu aşama sureleri şunlardır: Alak, Müddessir, Kalem, Tebbet, Duha, İnşirah, Tekvir, Şems, Leyl, Tin, 

Zilzal, Adiyat, Karia, Tekasür, Hümeze, Fil, Kureyş, Kevser, İnfitar, İnşikak, Tarık, Ala, İnsan, Ğaşiye, 

Mutaffifin, Nebe, Naziat, Beled, Mürselat, Kıyamet, Nuh, Mearic, Hakka, Mülk, Abese.     
299 Bu aşama sureleri şunlardır: Kafirun, Rahman, Tur, Zariyat, Sebe, Sa’d, Kehf, Fecr. 
300 Sipahioğlu, 71. Bu aşama sureleri şunlardır: Buruc, Neml, Kamer, Fatır, Cin, Kehf, Secde, Meryem, 

Taha, Enbiya, Müminun, Furkan, Vakıa, Şuara, Neml, Kasas, Ankebut, Rum, Lokman, Zümer, Fussilet, 

Şura, Zuhruf, Duhan, Casiye, Ahkaf, Yasin, Saffat, Felak, Nas. 
301 Bu aşama sureleri şunlardır: En’am, Araf, Yunus, Hud, Yusuf, Rad, İbrahim, Hicr, Nahl, İsra, Hac. 
302 Muhammed Abid el-Câbirî, Siyer Eşliğinde Kur’an’ı Anlamak Fehmü’l Kur’an Nüzul Sırasına Göre 

Tefsir, I-III, (Çev: Muhammed Coşkun), Mana Yay., İstanbul 2014, 15. 
303 Câbirî, III, 7. 



72 

 

şartlarını amaca uygun enstrümanlarla aydınlatmaya çalışmaktır. Bu ifadeler, tek tek her 

âyetin veya âyet grubunun bi’setin hangi yılında nazil olduğunun tam olarak tespit 

edilebileceği fikrine sahip olduğumuz manasına yorulmamalıdır. Zira vahiylerin bazıları 

Kur’ân’ın inşa etmek istediği birey ve toplumu her vesileyle zinde tutmak için aynı 

huşuları tekraren dile getirmiş olabilirler. Vahyin sıklıkla tekrar edilen temel mesajları 

için belirli bir tarih tespiti arayışı zorunlu olmamakla beraber bu ana mesajlara hangi 

süreçte vurgu yapıldığının bilinmesi başta davet metodolojisi ve eğitim ilkeleri 

açısından birtakım faydaları olacağı da göz önünde tutulmalıdır.   

Netice itibarıyla kronoloji çalışmaları her ne kadar ilk bakışta bir Kur’ân tarihi 

meselesi olarak algılanmış gözükse de aslında bu faaliyet tefsir ilmi ve usulüyle de 

ilişkilidir.  Ayrıca Kur’ân kronolojisi hakkında yapılacak dakik araştırmalarla Mekkî ve 

Medenî bilgisinin dayandığı nakil malzemesi yeniden gözden geçirilmeli, hadis, tarih ve 

biyografi kaynakları vahiy tarihine ışık tutabilecek malzemeleri açısından tetkik 

edilmelidir. Vahyin tarihlendirilmesine hasredilen kronoloji çalışmaları sayesinde son 

sözünü söylemiş addedilen Mekkî ve Medenî ilmi yeniden canlılık kazanacaktır. 

1.4.1.2.2. Esbabu’n-Nüzûl İlmi 

İslam âlimleri, vahiy kronolojisinde ikinci yardımcı kaynak olarak 

değerlendirilen Esbabu’n-Nüzûl ilminin kaynağı için ilgili rivâyetlere ve sahabe 

bilgisine başvurulması gerektiği ve bu konuda içtihada yer olmadığı hususunda 

hemfikirdirler.304 Ancak çağdaş bazı müfessirler esbab-ı nüzûlle ilgili rivâyetlerin 

birbirlerinden tenakuz derecesinde farklılıklarının rivâyetin sıhhatine halel getirdiğini, 

bu durumun da gerek ilgili oldukları vahiy pasajının anlaşılması gerekse de zamanı 

hakkında yeni tartışmalara yol açtığı görüşündedirler. Onlara göre bu yüzden sebebi 

nüzûlle ilgili rivâyetler, sıhhat açısından tetkik edilmeli, içinde bulundukları pasaj, 

siyak, sibakı, zaman ve konu bütünlüğü dikkate alınarak değerlendirilmelidir.305 

Esbabu’n-Nüzûl, ilk dönemden itibaren sahabe ve tabiin nezdinde Kur’ân’ı 

anlamanın ana kaynağı olarak kabul edilmiştir. Âyetlerin veya sûrelerin indikleri yer, 

zaman ve şartların yanı sıra muhataplar hakkında da önemli bilgiler içeren olay ve 

                                                 
304 Suyûtî, I, 93; Zerkânî, I, 107. 
305 Derveze, Kur’ân-ı Anlamada Usul, 177; Ahmet Nedim Serinsu, Kur’ân ve Bağlam, Şule Yay., 

İstanbul 2012, 196. 



73 

 

gelişmelerin bilgisine sahip olmak, vahyi doğru anlama noktasında onlara tartışmasız 

bir üstünlük sağlamaktaydı.306  Nitekim gerek sahâbilerden gerekse tabiînden birçok 

kimse Esbabu’n-Nüzûle vukufiyetiyle övünmüştür.307 İslami ilimlerin tedvin döneminde 

Kur’ân ilimleri içinde tasnif edilen ilk ilim Esbabu’n-Nüzûl ilmi olmuştur. Esbabu’n-

Nüzûl aynı zamanda tefsir metodolojisinin temel direklerinden biri olarak kabul 

edilmiştir. 308 Müfessirler sebeb-i nüzûlü bilmenin vahyin manası ve hükümlerin 

hikmetini anlamayı kolaylaştırmanın yanı sıra yanlış anlama ve genellemelere de mani 

olduğu noktasında birtakım faydaları olduğunu belirtmişlerdir. Esbabu’n-Nüzûl’ü 

bilmenin ilgili bölümün tespit edilmesi ve ezberlenmesi konusunda da yararlı olduğunu 

dile getirmişlerdir.309 Bu mühim konumu itibariyle âyetlerin nüzûl sebepleri hakkındaki 

açıklamaları barındıran rivâyetler aynı zamanda genellikle âyet ve sûrelerin nüzûl 

dönemine de işaret ettiklerinden vahyin tarihlendirilmesinde kaynak olarak kabul 

edilmiştir. 

Tefsir usulü ilminde, özellikle de hüküm ifade eden âyetler hakkındaki 

Esbabu’n-Nüzûl rivâyetlerinin nasıl anlaşılması gerektiği konusu, ayrı bir mesele olarak 

uzun uzadıya incelenmiştir. Bunun yanında aynı âyet veya sûre hakkındaki müteaddit 

Sebeb-i Nüzûl rivâyetlerinden hangisinin daha makbul olduğuna dair kriterlere ilişkin 

değerlendirmeler de yapılmıştır.310 Tefsir usulünü ilgilendiren boyutu bir tarafa 

tarihlendirmeye işaret eden veriler açısından hangi rivâyetlerin daha sahih olduğu 

hangilerinin zayıf veya uydurma olduğunun bilinmesi ehemmiyet arz etmektedir. Zira 

tarihlendirme girişimi vahyin zamanını tespit etmeye odaklanmıştır. Rivâyet malzemesi 

referansıyla yapılacak tarihlendirmelerin sahih ve güvenilir nakilleri esas alması gerçeğe 

yakın bir tarihlendirmenin ön koşullarından biridir. Bu sebeple vahiylerin nüzûl 

tarihinin tespiti faaliyetini yürütecek araştırmacıların güvenilir rivâyet kaynaklarını, 

rivâyetlerin sıhhat şartları ve hadis usulü ile cerh ve tadil ilimlerini bilmeleri 

gerekecektir. 

Rivâyetin sıhhati veya tarihlendirmeye olanak tanıması noktasındaki zorluklar 

bir tarafa Kur’an’daki âyetlerin çoğunun nüzûlü hakkında herhangi bir sebebe işaret 

                                                 
306 Kattân, 75, 76. 
307 Serinsu, 17, 58; Salih, 132-133. 
308 Cerrahoğlu, 116. 
309 Suyûtî, I, 92; Cerrahoğlu, 117,118. 
310 Kattân, 82, 92 



74 

 

eden rivâyet de bulunmamaktadır. Nitekim Demirci, Kur’an’da sadece altı yüz civarında 

âyet hakkında Esbabı Nüzûl rivâyeti bulunduğunu belirtmiştir.311  

Tüm çabalara rağmen Esbbab-ı Nüzûl rivâyetlerinin tarihlendirme için sağlıklı 

veriler arz etmediği durumlar muhakkak olacaktır. Bu durumda Câbirî’nin de önerdiği 

üzere vahyin, beşerin hayatıyla buluştuğu vasatı dikkate almanın nüzûl tarihini tespitte 

kolaylıklar sağlayacağı göz önünde bulundurulmalıdır.312 

1.4.1.2.3. Nasih-Mensuh İlmi 

Vahyin tarihlendirilmesinde yol gösterici kaynaklardan bir diğeri olarak kabul 

edilen Nesh olgusu,  sınırlı sayıdaki bazı âyetlerin tarihini tespitte ipucu niteliğinde 

bilgiler barındırmaktadır.313 Nesihte daha önce vaz edilmiş bir hükümde değişiklik 

yapılarak yeni bir hüküm ihdas edilmesi söz konusu olduğu için kronolojik bir süreç 

takip edilmiştir. Nasih ve mensuhu bilmenin yolu öncelikle peygambere isnat edilen 

rivâyetler ve sahabe ile tabiin tarafından nakledilen görüşlerdir.314 Ancak neshe konu 

olan alan ayetler, emir ve yasakları içerdiğinden asih ve Mensuh sadece hüküm bildiren 

âyetlerin kronolojisi hakkında ipucu verebilirler.315 

Süyûtî, İslam âlimlerinin Kur’ân vahyi hususunda neshin geçerli olduğu, nasih 

ve mensuhu bilmeden tefsir yapılamayacağı ve bu ilmi bilmeyenlerin yetkin kabul 

edilemeyeceği noktasında icma ettiklerini belirtmiştir.316 Her ne kadar gelenek 

Kur’ân’da neshin varlığı konusunu tartışmaya açmamışsa da İslam dünyasında bu 

konuda ilk asırlardaki zayıf kalan muhalefete oranla günümüzde bazı ilim adamları 

tarafından aykırı görüşler kaleme alınmaya başlamıştır. Neshe yönelik ilk eleştiri hicri 

dördüncü yüzyılda, mutezilî olan Ebû Müslim el-İsfahânî’den gelmiştir. İsfahânî, neshin 

eski kitaplarda var olan bir olgu olarak ve Kur’ân’ın önceki dinleri nesh etmesi 

                                                 
311 Muhsin Demirci, Tefsir Usulü, İFAV. Yay, İstanbul 2009, 234.   
312 El-Câbirî, III, 37. 
313 Abdurrahman Çetin, “Nesih”, DİA, İstanbul 2006, XXXII, 579-581.; Gözeler, Kur’ân Âyetlerinin 

Tarihlendirilmesi, 117. 
314 Suyûtî, II, 698. 
315 Gözeler, Kur’ân Âyetlerinin Tarihlendirilmesi, 119 
316 Suyûtî, II, 700; Zerkeşi, II, 29. 



75 

 

bağlamında kabul etmekle beraber Kur’an’ın kendi içinde nesh olmayacağını ileri 

sürmüştür. Günümüzde bazı ilim adamları da bu görüşü sahiplenerek savunmuşlardır.317  

Nesh olgusu nüzûl sürecinin yaşanan bir süreci ifade etmesi yönüyle kronolojiye 

dair açık tarihi veriler içermektedir. Bununla birlikte bu tarihi verileri elde edebilmek 

için nasih ve mensuh olan âyetlerin birbirlerinin ardılı olduklarının takip edilebilmesi 

gerekir. Bu anlamda aynı sûrede gerçekleşen nesh olayını kronolojik açıdan takip 

edebilmek kolay iken farklı sûrelerde hele de nüzûl yeri ve zamanı hakkında ittifak ya 

da bilgi olmayan âyetler için kronolojik takip zorlaşacaktır.318 

Bu hususta göz önünde bulundurulması gereken başka bir sorun da nesh edildiği 

belirtilen âyetlerin mevcut Mushaf’a alınmamasıdır. Hükmü ve tilaveti mensuh âyetler 

ile tilaveti mensuh hükmü baki âyetler şeklinde ifade edilen nesh türlerinin kronolojik 

takibe pek imkân tanımadığı öngörülebilir. Güvenilir rivâyet kaynaklarının incelenmesi 

bu türden âyetlerin kronolojik irtibatlarını belirli oranda kolaylaştırabilir. Bu takibe en 

açık şekilde imkân tanıyan nesh türü hükmü mensuh tilaveti baki olan âyetlerdir. 

1.4.1.2.4. Tarih, Siyer ve Tabakat İlimleri 

Kur’ân âyet ve sûrelerinin nazil oldukları dönemin belirlenebilmesinde nüzûl 

dönemiyle ilişkili tarihi olayların bilinmesi önemli katkı sağlayacaktır. Nüzûl süreci ve 

nazil olan vahiyler aynı zamanda gerçekleşen gelişmelerden bağımsız düşünülemez. 

Aslında hiçbir olay diğerlerinden bağımsız olarak ortaya çıkmamaktadır. Hayat 

karmaşık bir ilişkiler yumağıdır.  Bu sebeple Kur’ân nazil olurken gerek Mekke'de 

gerek Medine'de hayatın nasıl yürüdüğü, hangi olayların geliştiği çok iyi bilinmelidir.319 

Vahyin insanı yükseltmek istediği bir kıvam, bir seviye vardır. Bu nedenle 

vahiy, müminin istenen noktaya ulaşması için gerekli olan bütün unsurları hesaba 

katmalıdır. Haddi zatında tek başına bu durum, hz. Peygambere vahiy inzali için asli 

sebep olarak görülebilir. Bununla beraber sûreler ve âyet grupları, kimi zaman 

hikmetlerinin anlaşılması için belli olayları müteakiben nazil olmuşlardır. İşte belirli bir 

tarih ve zaman dilimi içinde bazı yaşanmışlıklara binaen nazil olan vahiylerin daha iyi 

                                                 
317 Cerrahoğlu, 125. Bu husustaki yeni görüşler ve tartışmalar için bkz. Selim Türcan, Neshin Problematik 

Tarihi, Otto Yay. İstanbul 2017, 15-20. 
318 Gözeler, Kur’ân Âyetlerinin Tarihlendirilmesi, 119. 
319 Ünver, 83- 85. 



76 

 

anlaşılması, tarihin ya da insanın bu zaman diliminde nasıl ilerlediğini müşahede 

etmekle gerçekleşebilir.320  

Tarihi, özellikle de Hz. Peygamberin yaşadığı dönemin siyasi, sosyal, dini, 

ekonomik koşullarını ve Peygamberin vahiy eşliğinde tarih içindeki yürüyüşünü takip 

etmek, dar-ı bekaya irtihal etmiş olsa da Hz. Peygambere ve mesajına yakın olmanın 

yegâne araçlarından biridir.321 Haddi zatında Kur’ân’da Risalet görevini yürüten 

peygamberlerin tevhid mücadeleleri ve hayatlarının etkileyici kesitlerinin sıklıkla 

anlatılmasının sebebi müminleri mucizelerin harikulade âlemine götürmek değil, aksine 

Allah’ın belirlediği hayat tarzını yaşayanların ayaklarının vakıaya ne kadar sağlam bir 

şekilde bastığını göstermektir.  

  Hz. Muhammed’in çağdaşı olan müminler nüzûl-siret ilişkisini kavramakta 

zorlanmadıkları için muhtelif konularda gelen âyet ve sûrelerin tefsirleri için 

Peygamber’den sözlü açıklama ihtiyacı hissetmemişlerdir. O, canlı tefsir olarak 

içlerinde, yanı başlarında durmaktaydı zaten. Nitekim İslami kaynaklara bakıldığında 

Hz. Peygamber’in âyetlerin tefsiri sadedinde hadis literatüründe kaydedilen sınırlı 

sayıda nebevi açıklaması dışında kemiyet açısından ciddi bir tefsiri bulunmamaktadır. 

Vahiyleri, nüzûl süreçleri içinde Tarih ve Siyer eşliğinde takip etmek bu sebepten dolayı 

ayrıca önemlidir. Ancak bu hususta kaynaklardaki malzemenin bu faaliyeti yürütmek 

için yeterli gelemeyebileceği de gözden ırak tutulmamalıdır.322  

Günümüzde dışarıdan bakıldığında İslam ve Kur’ân bilgisi göz dolduran 

yüzlerce Müslüman ilim adamının varlığına rağmen yeni nesillerde dünyevileşme ve 

yozlaşmanın had safhaya ulaştığı müşahede edilmektedir. Dünyevileşme ve 

yozlaşmanın artmasındaki temel saiklerin başında Hz. Peygamber’in icra ettiği rol 

modellik vazifesinin, varisleri olan âlimler tarafından hakkıyla temsil edilememesi 

gelmektedir. Özetle söylemek gerekirse Allah’ın kelamı Kur’an-ı Kerim, “yürüyen 

Kur’ân” olan Hz. Peygamberin sünneti ve sireti ile ilişkilendirilebildiği derecede daha 

iyi anlaşılacak, bireysel ve toplumsal hastalıklara karşı çok daha güçlü bir bünye inşa 

edilmiş olacaktır. 

                                                 
320 Fatih Özaktan, Kur’ân’ın Anlaşılmasında Siyer’in Rolü, Marmara Akademi Yay., İstanbul 2017, 17. 
321 Özaktan, 366. 
322 Hadiye Ünsal, (Ed. Mustafa Öztürk) “Metin İçi ve Metin Dışı Bağlam Çerçevesinde Ahzab Suresinin 

Nüzûl Ortamı ve Temel Vurguları”, Tefsir Geleneğinde Anlam-Yorum Nüzûl-Siret İlişkisi, Ankara Okulu 

Yay., Ankara 2017, 92. 



77 

 

1.4.2. Oryantalistlerin İslam ve Kur’ân Araştırmalarındaki Temel 

Yaklaşımlar 

Kur’ân vahyinin tarihlendirme görüşlerini incelediğimiz oryantalistlerin hangi 

kaynaklar esas ve usuller çerçevesinde tarihlendirme tercihleri yaptıkları hususunda 

tespit ve tahlillere geçmeden önce gelişim süreci dikkate alınarak oryantalist 

araştırmalarda başvurulan metodolojik yaklaşımlardan bahsetmek yerinde olacaktır. 

Zira olay veya olgulara yaklaşım yöntemi değiştiğinde bunlarla ilişkili tespit ve 

değerlendirmeler de değişmektedir.323 

Oryantalist araştırmacıların, Kur’an’ın menşei ve Hz. Peygamberin rolü 

bağlamında İslam dininin tarihi oluşum süreci hakkında yaptıkları çalışmalarda farklı 

yaklaşımlarla değerlendirmelerde bulundukları söylenebilir. Bu yaklaşımları genel 

özellikleriyle tanıtmak ve bunlardan Kur’an kronolojisi konusuyla daha fazla ilişkili 

olanları hakkında kısaca tahlil etmek oryantalistlerin tarihlendirmeye dair görüşlerini 

nasıl ürettikleri hakkında fikir verecektir. Bu meyanda tarihi süreçte Teolojik-Reddiyeci 

Nakilci-Tasvirci, Tarihi Tenkid ve Revizyonist şeklinde dört yaklaşımın varlığından 

bahsedilebilir.324  

Malik bin Nebi ise oryantalistlerin İslam araştırmalarını daha genel kategorilere 

ayırarak sınıflandırmayı tercih etmiştir. Ona göre oryantalist çalışmaları dönem 

açısından eski ve yeni; tutum açısından övücü ve polemikçi olmak üzere ikiye ayırmak 

mümkündür.325 

1.4.2.1. Teolojik-Reddiyeci Yaklaşım  

Bu yaklaşım İslam’ın Hırıstiyanlık ve Yahudilikle ilk karşılaşması akabinde 

tezahür etmiştir. Yahya Ed Dımeşki’nin öncülüğünde gelişen bu yaklaşımın temel 

tezleri, İslam’ın uydurulmuş ve kurgulanmış bir din, Hz. Muhammed’in sahte bir 

                                                 
323 Bu çalımada “yaklaşım” ifadesi için yer yer aynı manayı işaret etmek üzere “yöntem” ve “metod” 

kelimeleri de kullanılacaktır. 
324 Yaşar Çolak, Batı’da İslam Tarihinin Erken Dönemine Yaklaşımlar: JohnWansbrough, Michael Cook, 

Patricia Crone, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Samsun 2007, 21. 
325 Malik Bin Nebi, İdeolojik Savaş Ajanları (Çev; Cemal Aydın), Timaş Yay., İstanbul 1997, 39. 



78 

 

peygamber, Kur’an’ın ise Ehl-i Kitap ve diğer dinlerden aşırılmış bilgilerin bir türevi 

olduğu şeklinde özetlenebilir.326  

Tarihin her döneminde baskın karaktere sahip olan bu yaklaşım bazı 

araştırmacılar tarafından geleneksel yaklaşım olarak adlandırılmıştır.327 Yaklaşım bütün 

Orta çağ boyunca devam ettirilmiş, Aziz Peter’in ilk Latince Kur’an tercümesinden 

sonra asırlar boyunca Kur’an, Kur’an tarihi ve kronolojisi hakkında herhangi bir çalışma 

yapmaya gerek görülmemiştir. Bu dönemde teolojik reddiyeci yaklaşımı benimseyen 

dikkat çekici simaların başında Müslümanların egemenliğindeki Mayurka (Mallorca) da 

doğan Raymond Lulle (1232-1315) gelir. 

Lulle’nin gençlik yılları Hırıstiyanların İspanya’yı Endülüs egemenliğinden 

kurtarma hareketi olarak tanımladıkları “Reconquista” sürecine denk gelmektedir. Lulle 

din savaşlarının yaşandığı bu süreçte Hırıstiyanlık inancı ve sapmalar üzerine kafa 

yormuş ve sonunda 1265 yılında Katolik Hırıstiyanlığa sıkı sıkıya bağlanmıştır. Bu 

tarihten sonra onun tek derdi, kitleleri Hırıstiyanlığa kazandırmak için yapılması 

gerekenlere yoğunlaşmaktır. Lulle, İslam tehlikesi karşısında misyonerleri eğitecek bir 

kaynak esere ihtiyaç olduğunu ve her yönden Hırıstiyan dünyayı kuşatan ve İslam 

sapkınlığına sımsıkıya bağlı olan muarızları kazanmanın biricik yolunun Hırıstiyanlığın 

ikna edici delillerini etkili bir şekilde anlatmak olduğunu savunmuştur.328   

Bu yaklaşımın sergilendiği Kur’an çalışmalarına Luther’in isteğiyle 1543 yılında 

İslam dini, Kur’an ve Hz. Muhammed’e yönelik eleştiriler içeren “Machumetis 

Saracenorum principis,eisque successorumvitae, acdoctina, ipseque Alcoran..” 

başlığıyla yayınlanan üç ciltlik ansiklopedik eser örnek gösterilebilir.329 

Bibiliander’in yayınladığı eserin birinci cildinin, ilk Latince Kur’an tercümesi 

yanında ayrıca reddiye amaçlı yazılmış üç ayrı çalışmayı daha içerdiğini belirten Fück, 

bunlardan “Doctrina Machumet” adlı kitabın ilk Latince tercüme ekibinde bulunan 

Alman asıllı Dalmaçyalı Hermann’a (s.189-200) isnad edildiğini dile getirir. Fück’ün 

kayıtlarına göre, ilk ciltte ayrıca “De generatione Machumet et nutritura” (s. 201-212) 

                                                 
326 Lewis, Tarihte Araplar, 68. 
327 Sarıçam vd.,77, 81 
328 Fück, Die Arabischen Studien, 17-18 
329 Fück, Die Arabischen Studien, 6. 



79 

 

ve “Chronica mendosa et ridicalusa Saracenorum” (s. 213-223) başlıklı iki eser daha 

bulunmaktadır.330  

 1.4.2.2. Nakilci-Tasvirci Yaklaşım 

Nakilci ve Tasvirci yaklaşımın Batıda Doğu ve İslam dini araştırmaları 

yapmanın temel araçlarının elde edildiği on yedinci yüzyıldan itibaren başladığını 

söylemek mümkündür. Özellikle Arapça dil bilgisi ve sözlük çalışmalarının 

tamamlandığı ve İslam kaynaklarını ana metinlerinden okuyacak seviyede dile hâkim 

araştırmacıların yetiştiği on sekizinci ve on dokuzuncu yüzyıllarda bu yaklaşıma dayalı 

çalışmaların ivme kazandığı müşahede edilmektedir. 

On yedi ve On sekizinci yüzyıllar, oryantalistlerin öncelikle İslam 

araştırmalarında temel araç olan dil engelini aştıkları dönemdir. Oryantalistler bu 

yüzyıllarda Arapça, Farsça, Türkçe gibi İslam kültür havzasının dominant milletlerine 

ait dilleri akademik düzeyde öğrenme imkânlarına kavuşmuşlardır. Bu dönemde aynı 

zamanda Arapça sözlük, dil ve edebiyat çalışmaları hızla artmış Latincenin yanı sıra 

İngilizce, Fransızca, İtalyanca ve Almanca gibi farklı Avrupa dillerinde yeni Kur’an 

tercümeleri yayınlanmaya başlamıştır. Bu tercümelerden özellikle Alman asıllı 

Ludovico Marraci’nin Latince, G. Sale’in İngilizce Kur’an çevirileri başarılı 

bulunmuştur. Marraci’nin Latince tercümesi, gerek Arapça aslına uygunluğu gerekse de 

bazı yerlerde tefsir türünden açıklamalara yer vermesi açısından adından söz ettirmiştir. 

Aydınlanma döneminde ve görece olarak da bu dönemden önce Sale, Pococke, 

Ockley, Henri Comte ve Edward Gibbon gibi isimler geleneksel yaklaşımın katı ve 

düşmanca tavrını eleştirmişlerdir. Fakat bu isimler daha önce Sale örneğinde dile 

getirdiğimiz gibi bazı hususlarda teolojik reddiyecilerle aynı safta durmaya da gayret 

etmişlerdir.331 Bir de bu dönemde geleneksel yaklaşıma bütünüyle karşı çıkan Goethe, 

Thomas Carlyle (ö:1881) gibi isimlerin varlığından bahsetmek gerekir. Ayrıca Alman 

oryantalist annemarie Schimmel, İslam literatüründe ve Müslüman zihninde Hz. 

Peygamber tasavvuruna dair objektif sayılacak çalışmalarıyla tanınmaktadır. 332    

                                                 
330 Fück, Die Arabischen Studien, 8. 
331 Sarıçam vd., 81.88. 
332 Sarıçam vd., 91-96. 



80 

 

1.4.2.3. Tarihî Tenkit Yaklaşımı 

Oryantalist araştırmalarda en fazla kullanılan yaklaşım olması ve Kur’an 

kronolojisi görüşlerini incelediğimiz Weil ve Nöldeke’nin bu yaklaşımı benimsemiş 

olmaları sebebiyle bu konu hakkında daha detaylı bilgiler verilmeye çalışılacaktır.333  

On dokuzuncu yüzyılda nedensellik ilkesinin genel kabul görmesiyle pozitivizm 

tüm bilim dallarına tesir etmeye başlamıştır. Özellikle de akılcı, pozitivist bilim 

anlayışına sahip olan bilim adamları tarihî tenkit yöntemini kutsal kitaptaki bilgilere ve 

olgulara uygulamaya başlamışlardır.334 Bu yöntemle tarihi inceleyen araştırmacıların 

amacı tarih ilminin devasa rivâyet yığınını nakletmekten ziyade onu daha işlevsel bir 

zemine çekmektir. Zira bu yöntemde tarihi bilgi veya metin;  kaynağı, müellifi, zamanı, 

içeriği ve üslubu açısından araştırılmaktadır.335 Fück’e göre on dokuzuncu yüzyılda 

Arabistik (İslam Araştırmaları) alanında, her bir tarihsel olguyu içinde oluştuğu zamanı 

dikkate alarak değerlendirmeyi esas alan tarihî tenkid kadar tesiri olan başka bir yöntem 

kullanılmamıştır.336 

Batı’da bu yöntemle tarihin okunması özellikle dini metinlerin vahyin kutsallığı 

ve Tanrı’nın iradesinin mucizevi yansımalarını tartışma alanı içine çekmiştir. Nitekim 

orta çağda kutsiyet zırhıyla dokunulmazlığı olan vahiy mucize,  azizlerin hikâyeleri ve 

Tanrı’nın iradesinin aşkınlığı gibi olay ve olgular günümüz Hırıstiyanlığında adı 

konmamış yeni bir reform etkisi yapmış gözükmektedir. 

“Tarihî tenkit metodu, modern tarihçilik açısından hem geçmişin hem de 

yaşanılan dönemin anlaşılmasına hizmet eden bir metottur. Bu yöntem geçmişin ve 

günümüzün derinlemesine anlamlandırılmasını sağlar.”337 

Bu metodun Hırıstiyanlıkla ilişkisi noktasında Troltsch, metodun Hırıstiyanlık 

yorumuna bariz bir tesirinin olduğunu söyler. Özellikle çağdaş Hırıstiyanlık anlayışının 

tarihî tenkit yöntemi olmadan anlaşılamayacağını savunur.338  

                                                 
333 Bu hususta Nöldeke’nin Kur’an Tarihi eserinde ve kronolojisinde bu yöntemin izlerini araştıran Tarık 

Enver Elkot’a atıflarda bulunulacaktır. 
334 Sarıçam vd., 107. 
335 Muhammed Müctehid Şebusteri, Hermenötik, Kur’ân ve Sünnet, Mana Yay. İstanbul 2012, 235. 
336 Johann, Fück, “Geschichte der Arabistik” (Ed.: Bertold Spuler), Handbuch der Orientalistik I-X, E. J. 

Brill, Köln1964, III, 346.  
337 Şebusteri, 244. 
338 Elkot, 19. 



81 

 

Metodun ilk kullanımından sonra özellikle dini araştırmalar alanında nasıl bir 

yaygınlık kazandığı Troltsch’ün aşağıdaki şu ifadelerinde açıkça belirtilmiştir. “Tarihî 

tenkit metodunun kutsal kitap bilimi ve Hırıstiyanlık tarihine bir defa uygulanmış 

olması, her şeyi değiştiren ve teolojik metodun bütünüyle yapısını parçalayan bir 

mayalama olarak değerlendirilmelidir.”339 Hans Weder ise tarihî tenkit yönteminin, 

geçmiş tarih düşüncesinde bir kırılma noktası olarak okunması gerektiği 

kanaatindedir.340 Nöldeke, bu metodun tarihî ve tenkid sıfatlarıyla tanımlanmasının, 

aslında onun bilimselliğine işaret ettiğini söyler.341 

 H. Zimmer‘e göre kritik sıfatı herhangi bir nesnenin değerlendirilmesi 

anlamında bir kritik olmayıp, bilimsel alanda modern metotlara dayalı hassas detaylı bir 

kontrol anlamına gelmektedir.342  

Elkot’a göre bu metotla yapılan Kutsal Kitap çalışmalarında amaç onun değerini 

düşürmek değildir. Aksine burada söz konusu olan şey,  bilimsel yöntemle tarihî tenkide 

dayalı bir kutsal kitap araştırmacılığıdır. Araştırmalar sonucunda şâyet İncil’deki coğrafi 

veya tarihi bir bilginin gerçekle/günümüz bilgisiyle uyuşmadığı sonucu ortaya çıkıyorsa 

bu, İncil metnine yapılmış bir eleştiri olmayıp aksine onu tasdik etmeye hizmet etmiş 

bir sonuçtur.343  

On dokuzuncu yüzyılda, fikirlerin ve uygulamaların kökenlerinin tespiti için 

tarihi ve edebi kritik yönteminin kullanıldığını belirten Watt’a göre ise bu dönem 

araştırmacılarının kullandığı yöntem, çoğu zaman araştırmacının dahi yadırgadığı 

sonuçlar ortaya çıkarmıştır. Ona göre bu yöntem, “bir şeyin kaynağını veya aslını 

belirlersen onun gerçekte ne olduğunu bilirsin” kabulüne dayanan Darwin’in evrim 

teorisiyle ulaşılan sonuçlardan esinlenmiştir.  Kur’ân’ın, Kitab-ı Mukaddesin kötü bir 

kopyası olduğu, Arap felsefesinin Yunan felsefisinden alındığı türünden birtakım 

yargılar, haddi zatında bu yönteme dayalı olarak ortaya çıkan ve Müslümanların asla 

kabul etmediği fikirlerdir.344  

                                                 
339 Ernst Troeltsch, “Über Historische und Dogmatische Methode in der Theologie”, Zur Religiösen Lage. 

Religionsphilosophie und Ethik, Scientia Yay., Tübingen 1922, 730. 
340 Hans Weder, Neutestamentliche Hermeneutik, Theologischer Verlag, Zürich 1986, 69. 
341 Elkot, 19. 
342 Elkot, 19. 
343 Elkot, 19; Sarıçam vd., 108. 
344 William Montgomery Watt, İslam Nedir (Çev.: Elif Rıza), Birleşik Yay., İstanbul 1993, 13.  



82 

 

Watt, Batılı çalışmaların, “Dünyevi olaylarda devamlılığın esas olduğu ve 

aslında yeni olan bir şeyin geçmişle beraber devamlı olduğu ilkesine” dayandığını 

hatırlatmıştır.345 

Tarihî tenkit yöntemin temel esas ve ilkeleri şu şekilde sıralanabilir 

Tarihî tenkid metodunun bağlı olduğu esaslar: 

1. Materyal, yani tarihçinin verilerini eleştirel bir şekilde gözle 

inceleyebileceği kaynaklar olmalıdır.  

2. Uygulama-işlem: Tarihi materyalle uygulanılması neticesinde ortaya 

sonuçlar çıkaran işlemler gerçekleştirilmelidir. 

3. Sonuçlar ve bunların mevcut ihtimallerle ilişkilerinin açığa kavuşturulması 

gerekir.346 

Tarihî tenkit metodu, üç temel ilkeye uyulmasını zorunlu görür. 

1. Kritik-eleştiri: Bu prensip kesin yargı ve tam inanma, güvenme gibi ön 

kabullerden uzak olup ihtimale dayanır. Bu metot kesin sonuçlar sunmaz. 

Sonuç olarak çıktılarının da az ya da çok doğru olma ihtimali 

iddiasındadır.347  

2. Analoji-benzer durumlar: Geçmişte olmuş olayların olma ihtimali derecesini 

ancak analoji ile ölçebiliriz. Bu anlamda benzer tarihi gelişme ve olayların 

birliktelik ve türdeşlik gibi temelde ortak esaslara bağlı oldukları 

öngörülmüştür. Bundan ötürü hiç bir tarihi olay bir diğeri olmaksızın var 

olamaz ve anlaşılamaz. Muhakkak başka tarihi olaylarla bir ilişkisi vardır. 

Bu yönüyle değerlendirildiğinde vahiy, peygamberlik, mucize gibi insanlar 

arası normal ilişkilerden farklı olgular ve durumlar mevcuttur.348  

3. Korelasyon- İlgileşim: Tarihî tenkit metodunun önemli yapı taşlarından 

biridir. Bütün tarihi olayların birbirleriyle yakın bir ilişkisi vardır. Geçmişte 

var olan her şey bir etkileşim sonucudur. Bu prensibe göre hayat, temelde 

                                                 
345 Watt, İslam Nedir, 17.   
346 Elkot, 21 
347 Elkot, 21 

348 Elkot, 12; Şebusteri, 238. 



83 

 

kapalı bir sistem olup kural, sebep ve etki prensipleri temelinde 

işlemektedir.349 

Yöntemin teoloji ve dini tarih için ifade ettiği anlam son derece önemlidir. Tarihî 

tenkit yöntemi tanrısal gerçekliğin metodik bir şekilde dışarda bırakılması, tarih ve 

içinde gelişen olayların tarihî tenkit yöntemi uygulayan ilahiyatçılar tarafından dünyevi 

bir perspektifle araştırılmasıdır. Bu anlayışa sahip olanlara göre tanrısal tesir dışta 

tutulmuştur. Din artık Tanrı’dan bağımsız bir fenomen olarak değerlendirilmektedir.350   

Abraham Geiger,  Gustav weil, Theodor Nöldeke, Ignaz Goldziher, Julius 

Wellhausen gibi 19. Yy. oryantalistleri, İslami ilimleri konu alan çalışmalarının 

neredeyse tümünde tarihî tenkit yöntemini kullanmışlardır.351  

Tarihî tenkit yönteminin amaç ve hedeflerini göstermesi açısından Weil’in ve 

Nöldeke’nin bu husustaki bazı açıklama ve görüşleri aşağıda paylaşılmıştır.  

Weil’e göre, birçok Alman teolog ve yazarın,  Eski-Yeni Ahit’le ilgili çok 

sayıdaki çalışmasına rağmen özellikle kutsal kitap tarihi konusunda, yeni ve samimi 

çalışmalara hala ihtiyaç vardır. Zira kutsal metin yazarlarının bir kısmı, yaşadıkları 

zaman tam olarak bilinemediğinden kimlikleri hakkında bilgiler de meçhuldür. Geriye 

kalan diğer isimler ise sadece kendileri tarafından verien bilgiler çerçevesinde 

bilinmektedirler.352 Musa ve İsa gibi peygamberler ve havariler için güvenilir biyografik 

kaynaklar bulunmadığı sürece bu şahsiyetler hakkında tarihi boşluğun kapanmayacağını 

düşünen Weil’e göre, haklarında farklı görüşler devam edecek ve bu isimler bir yönüyle 

mitolojik birer sembol olarak değerlendirileceklerdir.353  

Kutsal kitap elçileri, yazarları ve nakilcilerine ilişkin tarihi bilgilerin 

yetersizliğinin bu metinlerin anlaşılmasının önündeki en büyük engel olduğunu düşünen 

Weil,  aynı durumun bir yönüyle Kur’ân için de geçerli olduğunu iddia etmiştir.  Ona 

göre her ne kadar özellikle Tanrı’nın elçisi olarak yaşadığı dönemde Hz. Muhammed’in 

hayatı hakkında sayısız efsaneler ve taraftarlık psikolojisiyle örülmüş detaylı tarihi 

                                                 
349 Elkot, 22. 

350 Elkot, 19-20. 
351 Sarıçam vd., 114-117. 
352Weil, Einleitung, 7. 
353Weil, Einleitung, 7. 



84 

 

belgelere sahip olsak da ciddi eleştirmenler Hz. Peygamberin vahiyle ilişkisini 

kurabilecekleri sağlam bağlar kurma arayışındadırlar.354  

Weil’e göre bu araştırmacılar, Batı’da, Kutsal kitap tarihi hakkında yapılan 

hassas çalışmalar neticesinde olaylar ve vahiy arasındaki ilişkileri sonraki kuşaklar için 

tespit etmeye gayret etmişlerdir. Bu çalışmalar sayesinde kutsal metinlerin anlaşılması 

bütünüyle zor bir iş olmaktan çıkmıştır.355  

1.4.2.4. Revizyonist Yaklaşımı 

John Wansbrogh, Particia Crone, Michael Cook, Lawrence I Conrad, Andrew 

Rıppin ve İbn Warraq gibi bazı çağdaş oryantalistler Kur’an, Hz. Muhammed, Hadisler, 

İslam Hukuku ve İslam Tarihi hakkında İslami kaynaklarda geçen nakillerin referans 

değeri taşımayacak derecede kusurlu olduğunu, dolayısıyla bunların başka 

enstrümanlarla yeniden değerlendirilmesi gerektiğini ileri sürmüşlerdir.356 Bunların 

başında tarih çalışmalarıyla tanınan Amerikalı oryantalist John Wansbrogh (1928-2002) 

gelmektedir.357  

Oryantalistlerin öteden beri İslami ilimlerin bilgi kaynakları hakkında olumsuz 

yaklaşımlar sergiledikleri malumdur. Goldziher ve Schacht ile başlayan İslami ilimlerin 

beslenme yollarından rivâyet kanalının tenkidi ve itibarsızlaştırılması çabaları 

Wansbrogh’la yeni bir aşamaya evrilmiştir. Bu oryantalist seleflerinin Hadis ve İslam 

hukukunun hicri üçüncü asırda teşekkül ettiği yönündeki görüşlerini Kur’an’a da 

hamledecek derecede ileri götürmüştür.358  

                                                 
354Weil, Einleitung, 8. 
355 Weil, Einleitung, 8 
356 Wansbrogh’un hayatı ve görüşleri hakkında bkz. Çolak, 51-105; Şenol Çakmak, Kur’an’a Oryantalist 

Yaklaşımlar: John Wansbrough Örneği, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Fırat Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Elazığ 2016, 42-82. 

Oryantalistlerin İslam ve Kur’an hakkındaki çalışmalarında başvurdukları revisyonist yaklaşımın fikirsel 

kökenleri, Almanca’da “Historischer Revisionismus” olarak ifade edilen “Tarihi Revizyonizm” akımıyla 

ilişkilidir.  Bu akımın tarihi olaylarailişkin doğru bilgi hususunda resmi kurumların bilgileri ve 

tasavvurlarının sorgulanması ve eleştirilmesi düşüncesinden doğduğu söylenebilir. Buna göre bilimsel, 

siyasi ve sosyal konularla ilgili tüm tarih malumatının gerçekliği yeniden sorgulanmalıdır. Zira tarih, 

ideolojik ve siyasi aktörlerin elleriyle yazılmış ve anlatılmıştır.  Bundan dolayı bir olayın tarihte gerçekten 

nasıl olduğu veya yaşandığını ortay çıkarmak için başka yollar aramak gerekir.  Bu yaklaşımı savunanlar 

eleştirel bakışı sürekli merkezde tutnmanın gerekliliğine vurgu yaparak genelkabul gören bir tarih resmi 

oluşturmaya odaklanmışlardır. 
357 Sarıçam vd., 153-155. 
358 Gözütok, 38-38. Sarıçam vd., 153. 



85 

 

Wansbrogh, Kur’an’ın metinleşme sürecinin İslami kaynaklarda anlatıldığı gibi 

gelişmediğini, Mushaf’ın Hz. Osman döneminden çok sonraları ikinci asrın sonlarına 

doğru ancak mevcut formuna kavuşturulduğunu iddia etmiştir. 359 

Revizyonistler İslam, Kur’an ve Hz. Peygamber’in tarihteki yer ve zamanlarının 

tayininde yazılı kaynakların sadece bir edebi yazın olarak gerçekliğe dair bilgiler 

veremeyeceği temel varsayımıyla hareket etmişlerdir. Tarih kaynaklarının ve hadis 

rivâyetlerinin bütünüyle güvenilmez olduğu görüşü, bu yaklaşımı benimseyen 

oryantalistleri Kur’an’ın metinleşmesi ve Mushaf formatının Hz. Peygamber’den 

yaklaşık üç yüzyıl sonra oluşturulduğu yönündeki iddialara sevk etmiş gözükmektedir. 

Revizyonist yaklaşımın kaynaklarla sorunlu ve kavgacı duruşu haklı olarak ayakları 

yere basmayan ve bilimsel temelleri zayıf bir yaklaşım olarak kabul edilmesinde etkili 

olmuştur 

1.5. GUSTAV WEİL VE KUR’ÂN KRONOLOJİSİ 

1.5.1. Hayatı ve Çalışmaları 

Gustav Weil, Salzburg doğmuş Yahudi kökenli bir Alman oryantalisttir.360 18. 

yüzyılın başlarında Salzburg’da birkaç aileden oluşan Yahudi varlığı, 19. yüzyılın 

sonuna doğru kentin üçte birine ulaşacak kadar artmıştır. Gustav Weil, günümüz 

Yahudileri tarafından adı bu şehirle anılan meşhur bir bilim adamı olarak kabul 

edilmiştir. Alman akademyasına katkılarından dolayı şehirdeki tarihi Yahudi 

sinagogunun bulunduğu caddeye de Weil’in adı verilmiştir.361 

Weil haham olması için eğitim hayatının ilk döneminde bilhassa ailesinin 

teşvikiyle yönlendirilmiştir. Ancak o Heidelberg Üniversitesinde Tarih ve Felsefe 

öğrenimi gördükten sonra ilgi alanını değiştirerek oryantalist araştırmacılığı tercih etmiş 

ve Arapça öğrenmeye başlamıştır.362 Kendisini geliştirmek için 1830 yılında Fransa’ya 

gitmiş, modern Arap araştırmalarının kurucusu ve bilimsel oryantalizmin hazırlayıcısı 

                                                 
359 John Wansbrough, Quranic Studies: Sources and Methods of Scriptual Interpretation, PB Books, 

Newyork, 2004, 49. 
360 Bedevî, Mevsûatu’l-Müsteşrikîn, 390. 
361 https://juden-in-sulzburg.de/person/weil-gustav-1 (13.08.2018) 
362 Fück, Die Arabischen Studien, 175. 



86 

 

olarak kabul edilen Sylvester Sacy’den bir süreliğine Doğu dilleri eğitimi almıştır.363 

Aynı yıl içinde daha yeni Fransız egemenliği altına girmiş olan Cezayir’e giden Weil,  

bu gezisinin giderlerini Schiller ve Goethe’nin eserlerini yayınlayan “Cotta Yayınevi’ne 

bağlı “Ausburger algemeinen Zeitung” gazetesinde muhabirlik yapmak ve 

izlenimlerinden oluşan bazı yazılar kaleme almak sûretiyle karşılamaya çalışmıştır.  

1831 yılında Cezayir’den Kahire’ye geçen Weil, henüz yirmili yaşlarının başında 

gerçekleştirdiği bu seyahatinde farklı Müslüman milletlerin dilleri ve kültürlerini 

öğrenmeye gayret etmiş, kısa sürede Arapça, Türkçe ve Farsça dillerine hâkimiyetini 

kuvvetlendirmiştir. Mısır’da bulunduğu sırada Fransızca dersleri de veren Weil, beş yıl 

sonra Almanya’ya geri dönmüş ve 1836 yılında hem yüksek lisans hem de doktorasını 

tamamlayarak Heidelberg Üniversitesinde öğretim üyeliğine başlamıştır. Fakat Yahudi 

olması ve ünlü Alman edebiyatçı Hammer Purgstahl’in Zemahşerî’nin “Etvakuz zeheb- 

Goldene Halsbaender” tercümesine yaptığı eleştiri nedeniyle uzun yıllar aktif eğitimden 

uzak tutulmuştur. Üniversite kütüphanesinde çalışmış ve hak ettiği profesörlük 

kendisine verilmemiştir. Weil 1845 yılında Almanya’da oryantalistik diller bölüm 

başkanlığını yapan ilk Yahudi asıllı bilim adamı olmuş, ancak 1861 yılında Hedileberg 

üniversitesinden profesörlük kadrosu alabilmiştir.364 

Paret, Weil’in Talmud eğitimi aldığını (Hahamlık eğitimi) daha sonra başladığı 

üniversite eğitimiyle tarihî tenkit yöntemiyle tanıştığını kaydeder. Tarihî tenkit 

yöntemini esas alarak kaleme aldığı “Muhammed der Prophet” adlı eseri Paret 

tarafından alanında çığır açıcı bir eser olarak kabul edilir. Bu araştırma, tarihi 

kaynaklara ulaşması açısından övgüye değer bulunmuştur. Weil, Hz. Peygamber 

hakkındaki çalışmalarından sonra halifeler ve Mısır’da Abbasi hilafeti gibi konuları ele 

almış, İslam’ın oluşum ve gelişim tarihini daha uzun bir zaman süreci üzerinden 

yorumlamaya çalışmıştır.365  

Weil, çalışmamızın ana kaynakları arasında olan eserlerinin yanı sıra İslam 

tarihi, Müslüman milletlerin kültür ve edebiyatı alanında çok sayıda çalışma 

yayınlamıştır. “Biblischen Legenden der Muselmänner/Müslümanların kutsal Kitap 

kaynaklı Hikâyeleri” (1845) adlı eserinde Kur’ân kıssalarının Kutsal Kitap (İncil)  

                                                 
363 Hilal Görgün, “Weil, Gustav”, DİA, İstanbul, 2013, XLIII, 154. 
364 Fück, Die Arabischen Studien, 175. 
365 Paret, Arabistik, 10. 



87 

 

kaynaklı olduğu tezini ispatlamaya çalışmıştır.366 “Die poetische Literatur der Araber 

vor und unmittelbar nach Mohammeded/Muhammed’den önce ve sonra Arap edebiyat 

Literatürü” (1837) çalışmasıyla İslam Arap edebiyatı konusunu ele almıştır. 

Zemheri’nin “Etvakuz Zeheb” adlı eserini “Goldene Halsbänder/Altın Gerdanlıklar” 

(1836), İbn Hişam’ın Sîre’sini “Das Leben Mohammeds nach Muhammed Ibn Ishâk. 

Bearbeitet von Abd el-Malik Ibn Hischâm” (1864) başlığıyla iki cilt halinde ve 

Arapçada “Kitâb-u elf leyle ve leyle” adıyla tanınan eseri “Tausend und Eine Nacht Bin 

Bir Gece Masalları” (1855)  başlığıyla Almancaya tercüme etmiştir.367 

Weil ayrıca “Geschichte der Khalifen/Halifeler Tarihi I-IV”  adlı yaklaşık yirmi 

yıllık süre içinde tamamladığı dört ciltten müteşekkil İslam tarihi çalışmasında dört 

Halife, Emeviler, Endülüs Emevileri, Abbasiler ve Memlükler dönemlerini;368 

“Geschichte der islamitischen Völker von Mohammed bis zur Zeit des Sultan 

Selim/Muhammed’den Sultan Selim zamanına kadar Müslüman Milletlerin Tarihi” adlı 

eserinde ise Müslüman milletleri incelemiştir.369 

1.5.2. Kur’ân Kronolojisi Hakkındaki Görüşleri 

Daha önce belirtildiği üzere Weil, Kur’ân kronolojisi konusu hakkındaki 

görüşlerini ilk olarak “Muhammed der Prophet” adlı eserinin dokuzuncu bölümünde 

dile getirmiştir. Weil İslami geleneği, Kur’ân’ın mevcut Mushaf tertibi konusuna 

eğilmemek ve nüzûl tertibine ehemmiyet vermemekle eleştirmiştir.  Âyet ve sûrelerin 

nüzûl zamanlarının doğru tespit edilerek buna göre tertip edilmelerinin,  tarihsel süreci 

içinde vahiy bütünlüğünü takip etmeyi kolaylaştıracağını düşünen yazar,  bunun aynı 

zamanda metnin doğru anlaşılmasına da katkı sağlayacağını belirtmiştir.370 Bu eserinde 

konuyu ana hatlarıyla ele alan Weil  “Historisch-kritische Einleitung in den Koran” adlı 

eserinde Kur’ân kronolojisi mevzusunu daha detaylı bir şekilde incelemiştir.   

                                                 
366 H. Görgün, “Weil, Gustav”, 154. 
367 Fück, Die Arabischen Studien, 175. 
368 Bedevî, Mevsûatu’l-Müsteşrikîn, 391 
369 Fück, Die Arabischen Studien, 175. 
370 Weil, Mohammed, 360. 



88 

 

1.5.2.1. Weil’in Mushaf Tertibi Hakkındaki Görüşleri 

Gustav Weil, Kur’ân’ın mevcut tertip özellikleri hakkında bazı genel bilgilere 

işaret ettikten sonra vahiylerin sûrelerdeki tasnifinin belirli bir düzene göre 

yapılmadığını belirtmiştir.371 Nitekim Müslümanlar tarafından Mekkî olarak 

sınıflandırılan sûrelerde Medine dönemi vahiy pasajlarının, Medenî olarak 

sınıflandırılan sûrelerde ise Mekke dönemine ait vahiylerin bulunduğu müşahede 

edilmektedir.  Weil’e göre bu manzara, zihinlerde vahiyleri ilk defa derleyen Zeyd b. 

Sabit’in vahiy pasajlarını, karşılaştığı sıraya göre üstünkörü bir şekilde kaydettiği 

izlenimi oluşturmaktadır.372 

Weil, âyetlerin sûreler içindeki tasnifi ve Mushaf’taki tertibinin Hz. Peygamber 

tarafından yapıldığı yönündeki Müslümanlara ait genel kabulün doğru olmadığını iddia 

etmiştir. Ona göre zira öncelikle Müslümanların kendileri Muhammed’in vahiyleri 

kitaplaştırmadan önce vefat ettiğini onaylamaktadırlar.373 Weil sûrelerin az kısmı hariç 

çoğunun tek seferde inmediğini, ilk nüzûlden kitaplaşma sürecine kadar büyük kısmının 

uzun yıllar boyunca parçalar halinde beklediklerini, zaman içinde bazılarının aynı sûre 

içinde bir araya getirildiğini ileri sürmüştür. Ona göre Muhammed’in ilk zamanlarda 

bazı âyetleri sûre olarak isimlendirdiği bölümler içinde kendisinin toplamış olması 

muhtemeldir.374  Ne var ki Weil,  elimizdeki mevcut Kur’ân’ın gerek sûre sıralaması 

gerekse de âyetlerin yerleri açısından düzensiz ve karmakarışık bir görünüm sergilediği 

kanaatindedir. “Öyle ki birkaç pasaj hariç tüm dil ve malumat yetkinliğine rağmen 

vahiyleri anlamak kolay değildir. Hatta çoğu yerde yeterince ikna edici olmamakla 

birlikte tefsirler olmaksızın metni anlamak,  neredeyse imkânsızdır.”375 

Weil bu durumun farkında olan Müslüman ilim adamlarının, vahyin doğru 

anlaşılması ve tefsir edilmesi için âyet ve sûrelerin nüzûl zamanları ve yerlerinin 

bilinmesini şart koştuklarına dikkat çekmiştir. Weil, Diyarbekri’den nakille İbn Habib 

en Nîsâburî’ye (ö.1016) atıfta bulunarak, onun bu hususta şunları söylediğini 

                                                 
371 Weil, Mohammed, 360. 
372 Weil, Mohammed, 360, 361. 
373 Weil, Mohammed, 361, 362. 
374 Weil, Mohammed, 362, 363. 
375 Weil, Mohammed,  363. 



89 

 

kaydetmiştir.376 “Kim Allah’ın kitabı hakkında konuşmak istiyorsa, sûrelerin Mekke ve 

Medine’de birbiri ardınca hangi sırayla indiklerini, âlimlerin bunlardan hangilerinin 

nüzûl yeri ve zamanı hakkında ihtilaf ettiklerini, hangilerinin iki defa indiğini, hangi 

vahiylerin Medine’de indiği halde Mekkî sûrelere yerleştirildiğini, hangilerinin 

Mekke’de indiği halde Medenî sûrelere yerleştirildiğini, hangilerinin Cuhfe’de, 

Kudüs’te, Taif’te veya Hudeybiye’de indiğini bilmekle mükelleftir. Kur’ân’ın tefsirini 

yapacak kişinin Mekke döneminde inen ancak Medenî sûrede bulunan yine Medine’de 

inen fakat Mekkî sûrelere yerleştirilmiş âyetleri de tanımalıdır. Yine bu kişi hangilerinin 

Mekke’den Medine’ye, hangilerinin Medine’den Mekke’ye veya Habeşistan’a 

gönderildiğini ve son olarak da hangilerinin nasih hangilerinin mensuh olduğunu bilmek 

zorundadır.”377  

1.5.2.2.  Weil’in Belirlediği Nüzûl Tertibinin Kaynakları 

Weil, sûrelerin nüzûl sıralı tertibi hakkında Diyarbekrî’nin naklettiği bir listeyi 

esas aldığını belirtmiştir.378 Vahiylerin tam olarak bu listedeki sırayla inmediğini dile 

getiren araştırmacı, bununla birlikte listenin okuyucuda nüzûl sırasına göre genel bir 

kanaat oluşturmak açısından işlevsel olduğunu ifade etmiştir. Ona göre listedeki 

sûrelerden yalnızca Medine dönemine ait bazı uzun sûrelerin konuları itibarıyla belirli 

tarihlere işaret etmiş olabilirler.  Bunların dışında kalan tüm sûreler veya pasajlar ise 

ancak yaklaşık bir tarihlendirmeye ilişkin birtakım öngörüler sağlayabilirler.379 

Weil bu nüzûl tertip listesini kendisinden önce Hammer Purgstall’in (1774-

1856)  Wiener Jahrbücherrn adlı dergide yayınladığını anımsatmıştır. Ancak Weil’e 

göre Purgstall’in listesinde çok sayıda farklılığın varlığı ve listenin yayınlandığı 

derginin sadece bazı özel kütüphanelerde bulunuyor olması, bu listeyi yeniden tanıtmayı 

gerekli kılmaktadır. Weil, kendi hazırladığı listenin Diyarbekrî’nin listesinden 

farklılaştığı yerlere dipnotlarla atıflar yapmış,  sınırlı sayıdaki bazı sûre ve pasaj için 

                                                 
376 Weil, Mohammed, 363; Bkz. Hüseyin b. Muhammed b. el-Hasen ed-Diyârbekrî, Târihu’l Hamîs fî 

Ahvâli Enfesi Nefis I-II, Müessetu Şa’ban, Beyrut tsz., I, 10. 
377 Weil, Mohammed 363. Weil, bu hususta “Nîsâbûrî” künyesiyle şöhret bulmuş olan İmam Ebu’l Kasım 

Hasan ibn Muhammed ibn Habîb’e atıfta bulunmuştur. Nîsâbûrî’nin kendisine atfedilen “Tefsiru'1-

Kur’âni'l-Kerim (Tefsirü'n-Nîsâbûrî”) adlı bir tefsiri ve vahyin yazımı ve tertibi konusunu ele alan 

“Kitabü't-Tenzil ve Tertibuhu”başlıklı bir eseri bulunmaktadır.  Detaylı bilgi için bkz Mehmet Ali Sarı, 

“İbn Habib en-Nîsâbûrî”, DİA, İstanbul 1999, XIX, 510. 
378 Weil, Mohammed, 363-364. Weil’in paylaştığı bu liste için bkz. Diyârbekrî, I, 10-11. 
379 Weil, Mohammed, 363-364. 



90 

 

değerlendirmelerde bulunmuştur.380 Bu çalışmasıyla Weil, Batı’da vahyin 

tarihlendirilmesi konusunu inceleyen ilk oryantalist araştırmacı olma payesini elde 

etmiştir. 

Weil, oryantalist ilim dünyasında Kur’ân sûrelerini ilk defa aşamalara ayırarak 

tasnif etmiştir. Mekkî vahiyleri üç aşamada, Medenî vahiyleri bir aşamada sıralayan 

Weil’in bu tasnifi aslında bazı araştırmacıların zannettiği gibi tam anlamıyla özgün bir 

tasnif değildir. Zira Weil, bu tasnif fikrini vahiylerin Mekkî ve Medenîliklerinin 

bilinmesinin önemi hakkında görüşlerine atıfta bulunduğu Nisâburi’den almış 

olmalıdır.381 Daha önce bahsedildiği üzere Nisâburi, Mekkî ve Medenî sûrelerin ilk, orta 

ve son şeklinde üçlü bir aşamalandırmayla tasnif edilebileceklerine işarete etmiştir. Ne 

var ki Weil, çok büyük ihtimalle Nisâburi’nin bu görüşlerine vakıf olduğu halde kendi 

tertibinde bundan bahsetmemiştir. 

Weil’in Diyarbekri’den naklen kaydettiği nüzûl sıralı tertip listesindeki sûrelerin 

sıralanması aşağıda verilmiştir.  

Mekkî Sûreler:  

96, 74, 111, 81, 87, 92, 89, 93, 94, 103, 100, 108, 102, 107, 109, 105, 113, 114, 

112, 53, 80, 97, 91, 85, 50, 90, 95, 106, 101, 75, 104, 77, 86, 54, 38, 7, 72, 36, 25, 35, 

19, 20, 56, 26, 27, 28, 17, 10, 11, 12, 15, 6, 37, 31, 34, 39, 40, 41,42, 43, 44, 45, 46, 51, 

88, 18, 16, 71, 14, 21, 23, 32, 52, 67, 69, 70, 78, 79, 82, 84, 30, 29, 33. 

Medenî sûreler: 

 2, 8, 3, 33, 60, 4, 99, 57, 47, 13, 55, 76, 65, 98, 59, 110, 24, 22, 63, 58, 49, 66, 

61, 62, 64, 48, 9, 5. 

Weil, 111 sûreden oluşan bu listede, Mekkî olduklarını düşündüğü Fâtiha, 

Müzzemmil ve Kalem sûrelerinin bulunmadığına işaret etmiştir. Weil’e göre Fâtiha 

sûresinin hem Mekke hem Medine’de;  Müzzemmil sûresinin ise bir kısmının Mekke’de 

diğer kısmının ise Medine’de indiğine dair rivâyetler sebebiyle listede yer almadıkları 

                                                 
380 Weil, Mohammed, 364  
381 Ünsal, 76-77; Zerkeşi I, 137. 



91 

 

düşünülebilir.  Kalem sûresinin ise eserin nüshasının kopyalanması sırasında bir hata 

sebebiyle listeye yazılmadığı öngörülebilir.382 

1.5.2.3. Weil’in, İslami Geleneğin Muhtelif Sûre Tertiplerine İlişkin Görüşleri 

Weil, Fâtiha ve Müzzemmil sûreleri hakkındaki görüş farklılıklarının Mutaffifin 

sûresi içinde söz konusu olduğunu dile getirmiştir. Sûreyi Medenî kabul edenlerin 

yanında Mekke döneminin son sûresi olarak değerlendirenlerin de olduğunu 

belirtmiştir.383  

Medine’de inmiş olmakla beraber Mekkelileri muhatap alan âyet gruplarının 

bulunduğuna işaret eden Weil, bu âyetlerin genellikle Hudeybiye anlaşması sonrası 

döneme ait oldukları kanaatindedir. Weil’e göre çok sık olmamakla birlikte bu âyetlerde 

aynı zamanda Medineli inkârcılar da eleştirilmiştir.384 Weil Mekkelilerin zulümleri 

nedeniyle hicret edenlerin mükâfatlarından bahseden Nahl sûresi 41. âyetin bu 

kategorideki âyetlere örnek verildiğini anımsatmıştır.385 

Weil, İslami kaynakların Medenî olup döneminde Mekke döneminde nazil olan 

âyetler için genellikle Veda Haccı sırasında ve Arafat’ta nazil olanların örnek 

gösterildiğini dile getirmiştir. Ayrıca Weil’e göre Mekke’nin fethi hakkındaki âyetlerin 

yanı sıra muhtemelen fetihten sonra kökenleriyle övünen Kureyş’lileri uyarmak için 

gelen Hucurat sûresi 12. âyeti de bu gruba dâhil edilebilir.386  

Weil Mekke veya Medine dışında inmiş olan vahiylere örnek sadedinde, hicret 

esnasında peygamber Cuhfe denen bölgeye vardığında nazil olduğu nakledilen Kasas 

sûresi 45 âyetini örnek getirmiştir.387  

Weil’e göre benzer şekilde Hz. Peygamber’in gördüğü bir rüya veya vizyondan 

ibaret olan İsrâ ve Miraç olayı sırasında indiği dile getirilen Zuhruf sûresi 45. âyetinin 

nüzûl yeri Kudüs olarak bildirilmiştir. Ona göre Rivâyetler esas alındığında Hz. 

Muhammed, Miraç olayı sırasında Kudüs’te Mescid-i Aksa’da peygamberlerle 

                                                 
382 Weil, Mohammed, 371.  
383 Weil, Mohammed, 371. 
384 Weil, Mohammed, 371. 
385 Weil, Mohammed, 372. 
386 Weil, Mohammed, 372. 
387 Weil, Mohammed, 373. 



92 

 

buluşmuştur. Bu âyette ise hz. Peygamber’den, kendisinden önce gelmiş diğer 

peygamberlere Allah’ın herhangi bir ortağı olmadığını tasdik ettirmesi istenmiştir.388 

 Weil, kaynaklarda Mekkelilerin davetine sırt çevirmeleri karşısında, mesajını 

Taif’e dinletmek isteyen Hz. Peygamber’in yaşadığı olumsuz tecrübe üzerine indiği 

rivâyet edilen Furkân 45. ve 46. âyetlerin nüzul yerleri olarak Taif’in anıldığını 

kaydetmiştir. Weil âyetin sembolik veya mecazi bir mana taşıdığını ileri sürmüştür. Ona 

göre Allah’ın güneşin aydınlığıyla gölgeyi gidermesinden muradı, peygamber 

göndermek sûretiyle küfrün karanlığını yok etmek olmalıdır.389  

1.5.2.4. Weil’e Göre Tarihlendirmenin Gerekliliği, Faydaları ve İmkânı  

Weil, Kur’ân vahyinin nüzûl sırasına göre tarihlendirilmesi konusunu oryantalist 

gelenekte ilk ele alan kişi olduğu gibi aynı zamanda Mekkî sûreleri farklı üç döneme 

ayırarak tarihlendiren ilk oryantalist olarak da bilinmektedir. Bu tasnifinde ve 

tarihlendirme girişiminde Hz. Peygamber’in hayatının önemli evrelerinin yanında vahiy 

pasajlarının dil ve üslup özellikleri ile Mekkî dönemin konu muhtevasını da esas 

almıştır. Weil’in yaptığı Mekkî ve Medenî sınıflandırma daha sonra Nöldeke tarafından 

benimsenerek geliştirilmiş ve Kur’ân kronolojisiyle ilgilenen neredeyse tüm 

oryantalistlerce referans alınmıştır.390  

Weil, Kur’ân’ın kronolojik bir düzene sahip olmamasının ve ana konularının 

farklılık arz etmesinin Kur’ân’ın anlaşılması önündeki en büyük engellerden olduğunu 

düşünmektedir.391 Ona göre bunun yanı sıra metnin ilk sahibi olan Hz. Peygamber’in 

hayatının her evresinin ve kişiliğinin yeterince ve doğru şekilde bilinmemesi de 

Kur’ân’ı doğru anlamayı zorlaştırmaktadır.392  

Weil, Kur’ân’a, derinlemesine bir giriş yapabilmenin ve onu kapsamlı bir 

okumaya tabi tutmanın Kur’an;’nın yazarı Muhammed’in hayatı hakkında kesin 

malumat olmadan mümkün olmayacağı kanaatindedir. Zira ona göre hiçbir kronolojik 

düzene sahip olmayan, sadece bir süreliğine önem atfedilen ve Hz. Peygamber hakkında 

içinde açık bir veri barındırmayan bölümlerden müteşekkil olan pasajları anlamak asla 

                                                 
388 Weil, Mohammed, 374. 
389 Weil, Mohammed, 375. 
390 Paret, Arabistik, 10. 
391 Weil, Einleitung, 7. 
392 Weil, Einleitung, 8. 



93 

 

mümkün değildir. Bu sebepten olsa gerek Weil, “Kur’ân’a Tarihî-Tenkidî Bir Giriş” 

adlı eserinin ilk bölümünü İslam Peygamberi’nin hayatına ayırmış; Hz. Peygamber’in 

hayatındaki önemli gelişmeleri ana hatlarıyla değerlendirmiştir.393  

Weil, Kur’ân’ın düzensiz konu yapısının ve anlaşılması güç üslup ve formunun 

“Hz. Muhammed’in bilgi kaynaklarının eklektik” olmasıyla ilişkilendirmiştir.394 Ona 

göre ayrıca Hz. Peygamber’in ailevi ve özel hayatında cereyan etmiş birtakım olaylar, 

gerek onun karakter ve mizacıyla ilgili yerinde tespitler elde etmeyi gerekse de 

anlaşılmasında sıkıntı çekilen Kur’ân pasajlarını açıklığa kavuşturmayı mümkün kılan 

ciddi veriler içermektedir.395  

Weil “Mohammed der Prophet” adlı kitabında,  Hz. Peygamber’in hayatına 

ilişkin genel bilgilerin yanı sıra Kur’ân sûrelerinin İslami kaynaklara göre tertibi 

hakkındaki malumata da yer verdiğini ifade etmiştir. “Kur’ân’a Tarihî-Tenkidî Bir 

Giriş” adlı eserinde ise,  Kur’ân âyet ve sûrelerinin tertibi konusuna ayrı bir yer ayırarak 

âyet ve sûrelere ilişkin değerlendirmelere yer verdiğini belirten Weil, bu konuya 

yoğunlaşan araştırmaları neticesinde yeni bazı sonuçlara ulaştığını ileri sürer.396 

Weil, tüm Kur’ân sûrelerinin tarihlendirilmesinden ziyade, özellikle hüküm 

pasajları içeren Medenî sûrelerin ilgili bölümlerinin zamanını tespit etmeye özel çaba 

harcadığını dile getirir. Görece olarak daha belirgin şekilde kronolojik bir takibe imkân 

tanıyan Medine dönemi sûreleri için daha kesin bir nüzûl sıralaması yaptığını ifade den 

Weil, buna karşın birbirlerine benzerlikleri ve genele hitapları yüzünden Mekkî sûreleri 

üç farklı zaman aşamasına göre sıraladığını belirtir.397  

Weil Kur’ân âyet ve sûrelerinin gerçeğe en yakın kronolojik tespiti hususunda 

kendisi için bazı tarihlendirme kriterleri belirlemiş, sûrelere ilişkin Kronolojik ayrım ve 

tespitlerinde esas aldığı temel ölçütleri şu şekilde sıralamıştır: 

“İlk ölçüt: Metindeki açık ifadeler ile tarihi olaylardan hareketle biyografi ve 

tarih eserlerine başvurmak sûretiyle zaman tespiti yapmaya çalışmaktır.  

                                                 
393 Weil, Einleitung, 8. 
394 Weil, Einleitung, 9. 
395 Weil, Einleitung, 41. 
396 Weil, Einleitung, 63. 
397 Weil, Einleitung, 63. 



94 

 

İkinci ölçüt: Hz. Muhammed’in Mekke’de daha ziyade bir reformcuyu andıran 

konumunun Medine’ye hicretten sonra bir kanun koyucu ve din kurucu rolüyle 

bütünüyle değişmesi neticesinde oluşan Medine vahyinin karakteristik özelliklerini 

dikkate almaktır. 

Üçüncü ölçüt ise âyetlerin dış yapıları - görünümlerinden (lafızlarından) hareket 

etmektir.  Nitekim Muhammed ilk dönem vahiylerinde şiirsel unsurların ve eski Arap 

kâhin ve falcıların üsluplarına benzeyen ritmik ve şiirsel bir dil kullanmıştır. Daha 

sonraları ise gerek bilinçli bir şekilde kâhin veya falcı olarak algılanmak istemesi 

gerekse de ileriki yaşlarda kanun koyucu ve devlet başkanı pozisyonu elde etmesinden 

sonra iç dünyasındaki bu özellikleri kaybetmesi sebebiyle aynı konuları ele alsa bile son 

derecede yavan bir düzyazı-nesir dili tercih etmiştir.” 398 

1.5.2.5. Weil’in Belirlediği Nüzûl Tertip Listesi 

Mekke Dönemi Birinci Aşama Sûreleri 

96, 74, 73, 26, 106, 11, 81, 53, 15, 68, 87, 92, 89, 93, 94, 103, 100, 108, 102, 

107, 109, 105, 113, 114, 112, 80, 97, 91, 85, 90, 95, 101, 75, 104, 77, 86, 70, 78, 79, 82, 

84, 56, 88, 52, 69, 83, 99,  

Mekke Dönemi İkinci Aşama Sûreleri 

1, 51, 36, 50, 54, 44, 19, 20, 21, 23, 25, 67, 37, 38, 43, 71, 55, 76,  

Mekke Dönemi Üçüncü Aşama Sûreleri  

7, 72, 35, 27, 28, 17, 10, 11, 12, 6, 31, 34, 39, 40, 32, 42, 45, 46, 18, 16, 14, 41, 

30, 29, 13, 64,  

Medine Dönemi Sûreleri 

2, 98, 62, 65, 22, 4, 8, 47, 57, 3, 59, 24, 63, 33, 48, 110, 61, 60, 58, 49, 66, 9, 5. 

                                                 
398 Weil, Einleitung, 63-64. 



95 

 

1.6. THEODOR NÖLDEKE VE KUR’ÂN KRONOLOJİSİ 

Nöldeke, Kur’an Tarihi ve kronolojisi çalışmalarıyla oryantalist araştırmalarda 

çığır açan bir isimdir.399 Nöldekenin akademik mirasının çağdaş Alman oryantalizmine 

taşınmasında kritik ve önemli bir rol üstlenen Rudi Paret onun oryantalist gelenek 

içindeki konumu için şu ifadelerle dile getirmiştir. 

“Heidelberg Üniversitesi Orientalistik bölümünde görevlendirildiğim 1930 

yılının yaz ayında, yakındaki Karslruhe şehrinde yaşayan ve alanımızın uluslararası 

düzeyde nam salmış Hocası Theodor Nöldeke’ yi ziyaret etme fırsatı yakaladım. Otuzlu 

yıllarının henüz başlarında, uzmanlık alanının temellerini yeni atan ve bireysel anlamda 

ilimde ilerleme yollarını arayan biri olarak, benden üç kat daha yaşlı ve olgunluğun 

zirvesindeki bir alan uzmanıyla buluşmak ve kendisiyle bilimsel soruların cevapları 

üzerinde tartışmak benim için unutulmayacak bir tecrübeydi.  

Bu sıralarda 94 yaşında olan Nöldeke bedensel birtakım ıstıraplarla mücadele 

etmekteydi. Buna karşın o, ruhen, şaşılacak derecede canlıydı.   İlgi alanlarıyla alakalı 

olmayan konulara bile hazır ve istekli bir şekilde giriveriyordu. Her şeyin ötesinde 

onda, muhatabı olan bilim adamını inandırıcılık noktasında tam anlamıyla ikna eden 

eden bir içtenlik mevcuttu. Bu karşılaşma bana, bir asır öncesinin aktif bir bilgininin 

ilim arayışı (taleb’u-İlm) karşısında, sanki meşhur bir şeyhi bekleme ya da onun 

sayesinde bilim dalının kökleriyle şahsen ve aracısız şekilde temas kurma hissiyatı 

yaşattı”400   

1.6.1. Hayatı ve Çalışmaları 

Theodor Nöldeke, 1836 yılında Kuzey Almanya’da ticaret ve endüstrinin 

geliştiği en büyük şehirlerden bir olan Hamburg’un Harburg semtinde doğmuş, 1930 

yılında Karlsruhe şehrinde 94 ölmüştür. Ailesi köklü bir geçmişe sahip olup on altıncı 

yüzyıldan beri Hidesheim şehrinde üst düzey yönetici, din ve bilim adamları 

                                                 
399 Fück, Die Arabischen Studien, 218. 
400 Paret, Arabistik, 1. 



96 

 

çıkarmıştır.401 İlk gençlik yıllarında, daha on beş yaşındayken yakalandığı kanama 

hastalığı (Hematemesis) uzun süren hayatı boyunca ona sağlık sorunları yaşatmıştır.402  

Eğitimci bir ailenin çocuğu olarak dünyaya gelen Nöldeke, babasının Hannover 

şehrinde idarecilik görevi nedeniyle 1849 yılında ailesiyle beraber buraya taşınmıştır. 

Babasının müdürlük yaptığı Lingen Lisesinden 1853 yılında mezun olmuş ve aynı yıl 

yükseköğrenim görmek ve oryantalist olmak için dönemin önemli ilim merkezlerinden 

biri olan Göttingen’e gitmişidir. Almanya’da Modern oryantalizmin temellerinin atıldığı 

bu yıllarda Göttingen oryantalizm araştırmalarının okullarından biri olmuştur.403 

Nöldeke, akademik hayatının temellerini buradaki Georg August Üniversitesi’nde 

atmış, dönemin meşhur Hırıstiyan teoloğu ve oryantalisti Heinrich Ewald’in (1803-

1875)  talebesi olmuştur.  

Üç yıllık üniversite eğitimi sonunda 1856 yılında “De origine et compositione 

surarum qoranicarum ipspusque Qurani” adlı Kur’ân sûrelerinin kaynağı ve tertibi 

hakkındaki teziyle mezun olmuştur. Bu tez, henüz yirmi yaşında olan bir Batılı genç 

araştırmacı tarafından Kur’ân tarihinin ana konularından biri hakkında ilk defa yazılmış 

özgün bir çalışma olması açısından elbette önemlidir. Üstelik Nöldeke bu dönemde 

çalışmasını temel İslam tefsir kaynaklarına dayandırmayı da başarmıştır. Nöldeke’nin 

tezi bu başarısından ötürü 1858 yılında Paris Akademi Ödülü’ne layık görülmüştür.404 

Kanaatimizce Nöldeke’nin tezinin ansiklopedik temel bir referans kaynağına 

dönüşme hikâyesi, çalışmasının bu yönlerinden daha ilgi çekici ve etkileyicidir. Zira bu 

örnek, oryantalist akademyanın ne tür bir bilimsel dayanışma ile çalıştığı ve hangi 

araştırma uzmanlaşma yol ve yöntemlerine başvurduğunu göstermesi açısından son 

derece mühimdir. Nöldeke’nin Geschichte des Qorans, adındaki kült eserin oluşum 

hikâyesi ileride detaylı olarak anlatılacaktır. 

Nöldeke üniversiteden mezun olduktan sonra dört yıl boyunca oryantalist 

araştırmalarda uzman olan bilim adamlarından dersler almıştır. Önce Leipzig’e gitmiş 

burada dönemin Arapça uzmanı Heinrich Lebereicht Fleischer’den (1801-1888) dersler 

almıştır. Ardından Viyana’da çok sayıda el yazmalarının bulunduğu Merkez 

                                                 
401 Rudolf Sellheim, “Theodor Nöldeke (1836–1930): Begründer der Modernen Orientalistik”, Die Welt 

des Orients, (37), 2007, 135. 
402 Weil, Einleitung, 42. 
403 Mangold, 74. 
404 Fück, Die Arabischen Studien, 218. 



97 

 

Kütüphanesine gitmiş, buradaki yazmaları incelemiştir. Viyana’dan Arapça el yazmaları 

okuması konusunda uzman yetiştiren Leiden’e geçmiş, Hollandalı oryantalist Michael 

de Goeje (1836-1909) ile arkadaşlık kurmuş ve Arapça eski yazmaları okumayı 

öğrenmiştir.405 

Nöldeke dilbilimci bir babanın oğlu olarak Latince, Yunanca, Fransızca, 

İngilizce gibi çok sayıda Batı dilinin yanı sıra Arapça, İbranice, Süryanice Farsça, 

Türkçe ve Sanskritçe gibi Doğu dillerini de öğrenmiştir. İslam, Yahudilik ve 

Hırıstiyanlık hakkında çok sayıda eser yazmış, Sami milletlerin dil, tarih ve kültürleri 

hakkında çalışmalar yapmıştır. Ayrıca Süryanice ve Aramice eski metinlerin çevirisi ve 

tahlilleriyle ilgilenmiş kutsal kitap tarihi hakkında araştırmalar yapmıştır.406 

Hayatı boyunca altı yüzün üzerinde eser kaleme alan Nöldeke’nin çalışmaları 

büyük oranda Ortadoğu’daki din ve milletlerle alakalıdır. Sami dillerle ilgili çalışmaları 

sayıca diğerlerinden fazladır. Daha hayattayken öğrencileri ve arkadaşları, doğumunun 

yetmişinci ve sekseninci yıldönümleri anısına Carl Bezold editörlüğünde iki ciltlik bir 

kitap yayınlamışlardır.407 Kitabın Erns Kuhn tarafından kaleme alınmış ilk makalesi, 

Nöldeke’nin bilimsel yayınlarının tasnifi ve tanıtımına ayrılmıştır.408 

Oryantalist literatürün Kur’ân çalışmalarındaki temel referans kaynağı olan 

eserlerin başında Nöldeke’nin 1856 tarihli doktora tezi gelmektedir. Tez, 1860 yılında 

Nöldeke’nin kendisi tarafından anadili olan Almanca’ya çevrilmiş ve  “Geschichte des 

Qorans” adıyla yayınlanmıştır.409 Eser üç bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde 

Kur’ân’ın kaynağı, tertibi ve sûrelerin tarihlendirilmesi, ikinci bölümde Kur’ân’ın 

metinleşme tarihi, üçüncü bölümde ise Hz. Osman Mushaf’ının tarihi gibi konular 

işlenmiştir.410 

Bu tarihten sonra uzun yıllar yeniden basılmayan eser, yayınevinin 1898 

yılındaki talebi üzerine Friedrich Schwally’nin katkılarıyla 1909 yılında 

                                                 
405 Sellheim, 136. 
406 Paret, Arabistik, 14. 
407 Sellheim, 142.  
408 Ernst Kuhn, “Versuch Einer Übersicht der Schriften Theodor Nöldeke’s”, Carl Bezold (Ed.), 

Orientalische Studien: Theodor Nöldeke, Zum siebzigsten Gebrtstag (2.März 1906) gewitmet von 

Freunden und Schülern, Alfred Töpelmann Yay., Gieszen 1906, 13-51. 
409 Paret, Arabistik, 14. 
410 Theodor Nöldeke, Geschichte des Qorans, Dieterische Buchhandlung Yay., Göttingen 1860.  



98 

 

yayınlanmıştır.411 Nöldeke bu tarihte muhtelif sebeplerden dolayı yeniden basımı 

talebesi ve arkadaşı Schwally’e bırakmıştır.  Schwally Nöldeke’nin yayınladığı ilk 

nüshayı gözden geçirmiş, bazı yerlerde değişikliklere gitmiş ve içeriğe ciddi katkılar 

yapmıştır.412 Schwally, özellikle eserin ikinci ve üçüncü bölümlerini genişleterek, 

Kur’ân’ın metinleşme tarihi ve Mushaf tarihi konularını içeren ikinci bir cilt 

oluşturmuştur. Eser bu haliyle 1919 yılında Nöldeke’nin de onayıyla yeniden 

yayınlanmıştır.413 

Schwally’nin ölümünden sonra Gothellf Bergsträsser üçüncü bir cilt için Mushaf 

tarihi ve kıraatler konusunu çalışmış, 1929 da üzerinde çalıştığı konuların baskısını 

yapmış, ancak hedeflediği tüm konuları tamamlayamadan erken yaşta geçirdiği bir kaza 

sonucu ölmüştür. Bergsträsser’nın bıraktığı yerden Otto Prezl vazifeyi üstlenmiş ve 

1938 yılında eserin üçüncü ve son cildini tamamlayarak yayınlamıştır.414 

  Nöldeke henüz hayattayken eserin büyük kısmı yayınlanmış fakat 1936 da ölen 

Nöldeke Pretzl’in eklediği konuları muhtemelen görememiştir. Sonuçta Batı’da ilk defa 

Kur’ân tarihinin tüm konularını içeren son derece çaplı bir eser meydana getirilmiş,  

1856’dan 1938’e kadar nerdeyse bir asırlık bir ortak çalışmanın ve oryantalist birikimin 

ürünü olarak ortaya çıkmıştır. Geschichte des Qorans, telif edildiğinden bu yana 

kaynaklık değerinden hiçbir şey kaybetmeksizin Batılı oryantalistler başta olmak üzere 

birçok bilim insanı tarafından Kur’ân araştırmalarında temel referans eseri olarak 

kullanılmaktadır.415 

Nöldeke Arapça, Habeşçe, İbranice, Türkçe, Farsça ve Kürtçe dil ve edebiyatları 

yanında bu dilleri kullanan milletlerin kültürleri ve tarihleri hakkında da eserler kaleme 

almıştır, Fenike yazıtları, eski Arap kabilelerinin lehçeleri gibi filoloji ve kültür tarihi 

alanlarına ek olarak Kutsal Kitap tarihi ve Kur’an tarihi gibi muhtelif alanlarla kaynak 

değeri güçlü derinlikli çalışmalar telif etmeye muvaffak olmuştur.416 Nöldeke henüz 

                                                 
411Theodor Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 1909 Baskısının Önsözü (7-8), Gerogs Olms Yay.,  

Hildesheim 1961; Gözeler, “Corpus Coranicum Projesi”, 222. 
412 Pfannmüller, 193. 
413 Nöldeke, Geschichte des Qorans, II, 1919 Baskısının Önsözü (3-4), Gerogs Olms Yay.,  Hildesheim 

1961.  
414 Nöldeke, Geschichte des Qorans, III, 1938 Baskısının Önsözü (7-9), Gerogs Olms Yay.,  Hildesheim 

1961.  
415 Robinson, 76; Paret, Arabistik, 14. Mustafa Öztürk, Hadiye Ünsal Kur’ân Tarihi, Ankara Okulu 

Yay.Ankara, 2016, 15-16 
416 Littmann, 2. 



99 

 

hayattayken öğrencileri ve arkadaşları, Carl Bezold editörlüğünde doğumunun 

yetmişinci ve sekseninci yıldönümleri anısına iki ciltlik bir eser yayınlamışlardır.417 

Kitapta, Erns Kuhn tarafından kaleme alınmış ilk makalede, Nöldeke’nin bilimsel 

yayınlarının tasnifi ve tanıtımı ele alınmış, yetmiş yaşına ulaştığı sırada ansiklopedi 

maddesi, makale, kitap ve çevirilerinden oluşan 564 adet çalışmasının olduğu 

kaydedilmiştir. 418 

Nöldeke’nin akademik çalışmaları, ilişkili oldukları alanlarda kaynak eser değeri 

taşımakta, gerek batılı gerekse de İslam ilim çevrelerinde sıklıkla referans 

gösterilmektedir. Tarihsel oluşum sürecini anlattığımız üç ciltlik Kur’ân Tarihi 

çalışması haricinde Nöldeke’nin, Kur’ân ilimleri ve diğer İslami ilimlere ilişkin önemli 

eserler kaleme aldığı müşahede edilmektedir.  

Yirmili yaşlarının başlarında Kur’an’ın kaynağı, metinleşme süreci ve 

kronolojisi gibi Kur’ân Tarihi konularına ilgi duyan genç Nöldeke, Arapçasını 

ilerletmek için özel dersler almış ve bu alanda “Die Gedicte des Urwa b. Al Ward/Urve 

b. El Verd’in Şiirleri” (1863) adında bir eser kaleme almıştır. Nöldeke dil 

araştırmalarını hayatı boyunca sürdürmüş; Aramice, Sanskritçe ve Süryanice lehçeleri 

ve gramerleri üzerine yoğunlaşmıştır.419 Aramicenin lehçelerinden sayılan Mandanca 

Grameri  (Mandeisch)  ile Suriye lehçesi hakkında eserler yazmıştır420 

Nöldeke’nin önemli çalışmalarından biri de Taberî Tarihi’nin Sasanîler 

bölümünün Almanca tercümesidir. “Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der 

Sasanîden/ Sasanîler Döneminde Arap ve Farsların Tarihi” (1874) adlı eser İranistik 

araştırmalarının temel kaynakları arasında zikredilmektedir.421. 

Onun “Zur Grammatik des klasssichen Arabisch/ Klasik Arap Grameri üzerine” 

(1896)  ve “Neue Beiträge zu den semitischen Sprachen/ Sami Dilleri Hakkında Yeni 

Yazılar” (1910)  başlıklı çalışmaları yanında, Arapça başta olmak üzere Sami dillerinin 

gramerleri ve eski lehçeleri hakkında kaleme aldığı sayısız makale ve ansiklopedi 

                                                 
417 Sellheim, “Theodor Nöldeke,” 142.  
418 Kuhn, I, 13-51. 
419 Fück, Die Arabischen Studien, 218. 
420 Fück, Die Arabischen Studien, 218. 
421 Fück, Die Arabischen Studien, 219. 



100 

 

maddesi,  oryantalist nesillere Doğu ve İslam araştırmalarının temel araçlarını 

kazandırma hedefinin somut örnekleri olarak değerlendirilmektedir.422 

Doksan dört yıllık uzun yaşamının yetmiş beş yılını Alman akademisine 

hizmetle geçirmiş olan Nöldeke, bu süre zarfında yüzlerce öğrenci yetiştirmiştir. 

Nöldeke’nin öğrencileri içinden Friedrich Schwally, Otto Pretzl, Enno Littmann, 

Eduard Schau, Carl Brockelmann, , Charles James Lyall ve C. Snouck-Hurgronje gibi 

çok sayıdaki isim, uluslararası oryantalist araştırmacılığın sayılı öncüleri arasına 

girmişlerdir.423 Littmann, on dokuzuncu yüzyıldan itibaren Yakın ve Uzak Doğu 

hakkında araştırma yürüten oryantalistlerin büyük kısmının Nöldeke ekolüne mensup 

olduğunu kaydetmiştir. Ona göre Avrupa’nın farklı şehirlerinden onlarca Doğu dilleri 

araştırmacısı, öğrenim görmek için Strazburg’daki yükseköğrenim kurumlarına akın 

etmiş ve bu kişiler ya bizzat Nöldeke ve öğrencilerinden ya da Nöldeke’nin eserlerinden 

istifade etmişlerdir. Nitekim Yale Üniversitesinden Prof. C. Torrey, Cambridge 

Üniversitesinden Prof. R. Nicholsen ve A. Bevan gibi akademisyenler de Nöldeke’nin 

öğrencileridir.424 

Paret Alman akademyasının İslam çalışmalarını tanıttığı önemli eserinde 

Nöldeke’yi, Batıda ve Almanya’da bilimsel oryantalizmin İslam araştırmaları 

alanındaki kurucu isimler arasında değerlendirmiştir.425  Paret’e göre Nöldeke’yi bu 

kadar önemli yapan yön, pozitivist ve rasyonalist bir bilim adamı olması, anlaşılır 

formülasyon ve ifade gücü yanında, olay ve olguları net şekilde tahlil ve değerlendirme 

yeteneğine sahip olmasıdır.426 Paret, bu özellikleri şahsında toplayan Nöldeke’nin 

bilimsel rehberliğine tabi olan kimsenin asla yanılmayacağı kanaatini de paylaşmıştır.427  

Bedevî, Nöldeke’nin tartışmasız şekilde Alman oryantalistlerinin piri olarak 

kabul edildiğini belirtmiştir. Fück ise onu, zamanının oryantalist araştırmacılığının 

hudutlarını aşan ve benzeri olmayan bir oryantalist olarak tanıtmaktadır. Fück’e göre 

bilgece bir basirete sahip olan Nöldeke’nin araştırmalarındaki yöntem ve bilimsel bakış, 

onu aynı yolu takip edecekler için rol model bir oryantalist yapmıştır.428 Nöldeke’nin 

                                                 
422 Fück, Die Arabischen Studien, 219. 
423 Hilal Görgün, “Nöldeke Theodor”, DİA, İstanbul 2013, XXXIII, 217. 
424 Littmann, 2. 
425 Paret, Arabistik, 1-8. 
426 Paret, Arabistik, 14. 
427 Paret, Arabistik, 14. 
428 Fück, Die Arabischen Studien, 175. 



101 

 

talebelerinden Littmann, hocasını oryantalist araştırmacılık açısından kilit rol oynayan 

isimler arasında değerlendirmiş, yaşadığı dönemin oryantalistlerinin neredeyse 

tamamının ya bizzat Nöldeke’nin öğrencisi ya da Nöldeke’nin eserlerinin talebesi 

olduklarını ifade etmiştir.429 

1.6.2. Kur’ân Kronolojisi Hakkındaki Görüşleri 

Nöldeke Vahyin nüzûl sırasına göre tertibi konusunda yazdığı ödüllü doktora 

çalışmasıyla Kur’ân kronolojisi hususunda en yetkin oryantalist araştırmacı olarak kabul 

edilmektedir.430 

Nöldeke, münferit Kur’ân pasajlarını araştırmadaki asıl gayesinin, bu pasajların 

içinde var olduklarını tarihi ve pasajların ortaya çıkmasına neden olan etkenleri doğru 

tespit etmek olduğunu beyan etmiştir. Nöldeke bu görevin  nasıl halledilebileceğine dair 

kesin bir tasavvur (Begriff) inşa etmeden önce, ilk etapta çözümlemede yardımcı 

olabilecek unsurların ve bu süreçte karşılaşılabilecek muhtemel zorlukların masaya 

yatırılması gerektiği kanaatindedir.431 

Nöldeke’nin âyet ve sûrelerin kronolojik tespiti için yardımcı unsur olarak esas 

aldığı ilk kaynak, tarih ve tefsir rivâyetleridir. Nöldeke olay ilişkisi kurulduğu sürece 

İslam tarihi araştırmalarının da güvenilir kaynak olarak bu rivâyetlere dayandırıldığını 

belirtmiştir.  Ona görem rivâyetler esas alındığında, Enfâl Sûresi’nin Bedir savaşını,  

Ahzâb sûresinin Hendek savaşını, Fetih Sûresinin ise Hudeybiye antlaşmasını konu 

edindiği açıkça görülmüş olacaktır.432 

 Nöldeke’ye göre Medine’de nazil olan Kur’ân bölümleri için belirli oranda 

rivâyet malzemesinden söz etmek mümkün iken Mekke dönemi vahiyleri için durum 

bunun aksinedir. Nöldeke, rivâyet malzemesi miktarı ile ilgili bu farkı, Mekke 

döneminde Hz. Muhammed açısından büyük tarihi olaylar yaşanmamış olmasıyla 

açıklamaktadır.433 

                                                 
429 Littmann, 7-8. 
430 Gözeler, “Corpus Coranicum Projesi”, 222. 
431 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 58. 
432 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 58. 
433 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 58. İslam Peygamberi açısından Mekke’de büyük tarihi olayların 

yaşanmadığı iddiası, Nöldeke tarafından tamamen sübjektif bir yaklaşımın eseri olarak kurgulanmıştır. 

Zira aksine Mekke dönemi vahiyle ünsiyetin ve zorlu davet çalışmalarının yoğun olduğu bir dönemdir.  



102 

 

Bunun yanı sıra Nöldeke, sıradan olaylar hakkındaki rivâyet malzemesinin de 

son derece güvensiz olduğunu ileri sürmektedir. Ona göre, tefsir kaynaklarında Mekkî 

âyet grubu olduğu bilinen bazı pasajlar hakkında Medine dönemi olaylarına atıflar 

yapılması, birbirinden tamamen farklı zamanlarda ve sebeplerle inmiş, gerek ifade ve 

üslup gerekse de içerik açısından birbiriyle uyuşmayan iki âyetin değişik açıklamalarla 

aynı pasajda yan yana kaydedilmesi, ilgili rivâyet malzemesinin güvenilirliğine halel 

getirmektedir.434 

Nöldeke, bu türden şüpheli ve yanlış bilgiler yanında, elbette tarihi olaylara 

dayanan güvenilir rivâyetlerin de bulunduğunu ifade etmiştir. Ancak özellikle aynı pasaj 

hakkında çok sayıda rivâyetin serdedildiği vakalarda,  güvenilir-güvenilmez ayrımının 

tam olarak yapılabilmesi hiç de kolay değildir.   Nöldeke, sistemli bir inceleme usulü 

olmamasından dolayı tefsircilerin rivâyetleri, bağlamlarına göre ayrı ayrı 

değerlendirmek zorunda kaldıklarını ifade etmektedir.  Bu sebeple yanlış ve birbirleriyle 

çelişen çok sayıdaki İslami yorumdan sadece son derece küçük bir seçki yapmak 

mümkündür.435 

Nöldeke, kendi yöntemi hakkında şu açıklamaları yapmıştır:  

                                                                                                                                               
Vahiy ve peygamberlik emanetini yüklenme ve sindirmenin yansımaları, tevhid çağrısı ve savunusunun 

temsiliyeti, (davetin usulü ve üslubu) önceki müminlerin ve inkârcı kavimlerin akıbetini anlatan kıssalar, 

(Fil, Kureyş sureleri, Abese suresinde İbn Mektum’la ilgili uyarılar,) kıyamet, diriliş ve hesap günü ile 

cennet ve cehennem tasviri gibi hususlar Mekke dönemi surelerinde açıkça izlenebilmektedir. (İhlas, 

Müddessir, Müzzemmlil ve Kadr sûreleri). Bu dönemde davet ettiği öğretiler nedeniyle kavmiyle ve 

akrabalarıyla ayrı düşmesi neticesinde peygamberin yaşadığı sıkıntılar, (Leheb ve Maun sûreleri), Boykot 

hadisesi, türlü işkence ve eziyetler, İsra ve Mirac hadisesi, Habeşistan Hicreti, Peygamber‘in amcası Ebu 

Talib’in ve eşi Hz. Hatice’nin vefatı gibi olaylar Hz. Muhammed açısından tesir yönüyle büyük 

gelişmeler olarak değerlendirilebilir. Haddi zatında Nöldeke’nin de ileride işaret ettiği üzere Kur’ân, bu 

konulara aralıklarla da olsa atıflarda bulunmuştur. 

Nöldeke’nin ileri sürdüğü ve Mekke dönemi vahyine işaret eden olaylara dair rivâyetlerin neredeyse hiç 

mevcut olmadığı fikri, son derce abartılı bir görüştür. Zira tefsir kaynakları, Mekki surelerin sebebi 

nüzûllerini içeren rivâyetlerle doludur. Mekke dönemi hakkındaki rivâyet malzemesinin Medine 

dönemine nispeten daha az olması normaldir. Buna binaen Müslümanların Mekke’deki dini, sosyolojik ve 

siyasi koşulları ve konumlarına paralel olarak bu süreçte yazı ve eğitim imkânları gibi teknik bazı 

unsurların, şartların tamamen tersyüz olduğu Medine dönemiyle mukayese edilmesi doğru değildir. 

Bununla birlikte Islami kaynaklar Mekke dönemi sureleri hsusunda çok sayıda rivâyet kaydetmişler ve 

ikinci bölümde açıkça müşahede edileceği üzere gerek Weil gerekse Nöldeke bu rivâyetlere atıfta 

bulunarak muhtelif değerlendirmelerde bulunmuşlardır. Bu bağlamda her iki isim de Mekke dönemi 

sureleriyle ilişkilendirilen çok sayıda rivâyeti kullnmışlardır. Örneğin Alak suresini ilk vahiy tecrübesine 

dair rivâyetlerle;  Necm ve isra surelerini, Garanik meselesi ve Mirac hadisesine dair rivâyetlerle;  

Müddessir suresini, Fetretu’l-Vahiy olayına ilişkin rivâyetlerle;  Leheb sûresini,  Ebu Leheb’in 

kınanmasına sebep olan olay hakkındaki rivâyetlerle ve  Kevser suresini Allah’ın elçisine yönelik 

hakaretler nedeniyle Hz. Peygamberin teselli edilmesine ilişkin  rivâyetlere atıfta bulunarak 

tarihlendirmişlerdir. 
434 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 58. 
435 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 59. 



103 

 

“Geçerli bir örnek ortaya koymak için tarih ve tefsir rivâyetlerinin yanı sıra eski 

makbul kaynaklarda ve bilhassa eski Kur’ân el yazmalarında da görüldüğü üzere, 

genellikle sûrenin veya vahiy bölümünün ortaya çıktığı indiği-yeri esas alan rivâyetlere 

dayanılır. Bunun yanı sıra sûrelerin iniş zamanlarıyla ilgili bazı rivâyetler de 

mevcuttur. Ancak bu rivâyetler genellikle sûrelerin baş taraflarıyla ilgili olup daha 

sonraki dönemlere ait bileşenleri hakkında malumat çok azdır. Bu türden bölümlerle 

ilgili metinler birbiriyle büyük oranda farklılaşmakla beraber farklı sürümleri tam 

olarak kaydedilemediği için rivâyetleri gereksiz addetmek doğru olmaz.”436 

1.6.2.1. Nöldeke’ye Göre Kronolojik Tertibin İmkânı ve Tarihlendirmede Yöntem  

Nöldeke, biçim ve içerik olarak birbirinden son derece farklılaşan rivâyetlerden 

yola çıkılarak ilk döneme ait daha gerçekçi neticelere ulaşmanın pek mümkün olmadığı 

kanaatindedir.  Çünkü bu rivâyetlerin tümünde aslında daha erken zaman dilimine ait 

olduğu işaretlerini taşıyan sûreler, daha sonraki dönemlere ait olanların akabinde 

sıralanmış, hatta kesinlikle Mekkî olan bazı sûreler Medenî listede kaydedilmiştir.437  

Nöldeke’ye göre ne erken dönemlere ait olduğu iddia edilen rivâyet malzemesi 

ne de İbn Abbas gibi ilk dönem Kur’ân otoritelerine atfedilen görüşler, kronolojik bir 

tertip oluşturmak için yeterli değildir. Nöldeke bu görüşünü şu ifadeleriyle dile 

getirmektedir:   

“Bu türden ham bir denemeyle ancak son derece zayıf kaidelere ve saf bir 

fanteziye dayanan kronolojik bir tertip elde edilebilir. Üstelik bir rivâyette geçen sarih 

ifadelere göre, ilk dönemlere ait bilhassa Mekkî vahiylerin tertibi asla mümkün değildir. 

Başka bir ifadeyle Muhammed’in tarihsel nüzûl sürecine göre bir arşivleme yaptığını 

kabul eden biri olmuş mudur ki? Weil’in ironik ifadesiyle gerçi böyle bir durumda 

Muhammed, sonraki dönemlerde inmiş pasajları önceki kısa sûreler kümesine atma 

olanağı yakalamış olacaktır.”438 

Nöldeke tertiple ilgili rivâyetlerin de kronolojik tertibin imkânıyla, açıkça 

çeliştiğini şu ifadeleriyle dile getrimiştir: “Nitekim El-İtkân’da, Medenî sûreler iki farklı 

                                                 
436 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 59. 
437 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 62. 
438 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 62. Nöldeke bu konuda Weil’i takip etmekte, İslam 

Peygamberi‘nin nüzûl sırası esaslı kronolojik bir tertip yapmış olsa bile sonradan bunda kendi arzularına 

göre değişiklik ve tahrife gidecek bir karakterde olduğunu açıkça ima etmektedir.  



104 

 

grup olarak tasnif edilmiştir. Bu sûrelerden bazıları aynı zamanda kronolojik açıdan 

Mekkî olarak da addedilmiştir. Yine Medenî addedilen bazı sûrelerin Mekkî bölümler 

içerdiği de ileri sürülmüştür. Örneğin 18, 55, 61, 64, 83, 97, 98, 99, 112, 113, 114. 

sûrelerin hicretten önce mi yoksa sonra mı indiği tartışmalıdır.”439 

Nöldeke, zikredilen sayının sadece bu kadarla sınırlı kalmadığını ve Kurtubî gibi 

ilim adamlarının kayıtlarının, Medenî sûrelerin sıralaması ve tespiti konusunda farklı 

veriler barındırdığını belirtmektedir. Ona göre bu husustaki rivâyetler incelendikçe konu 

hakkında kuşkular katlanarak güçlenmektedir.440 

Nöldeke, gerçeğe yakın bir kronolojik tertibe ulaşmanın imkânı ve yöntemi 

konusunu tartışmaya açmıştır. Ona göre gerek son dönem İslam bilginleri gerekse de 

nakillerinden hareketle onlardan önceki Müslüman ilim adamları kesin, sağlam ve 

doğru bir kronolojik sıralamanın mümkün olmadığı kanaatindedirler. Buna karşın 

Nöldeke, ilgili sorunlu rivâyetleri dahi daha kullanışlı yapan daha sağlam bir araca sahip 

olduklarını ileri sürmektedir. Bu araç, Kur’ân’ın dilinin ve anlamının daha dakik ve 

hassas bir şekilde incelenmesidir. Zira Nöldeke’ye göre, en üstünkörü okuma yapan biri 

bile heyecanlı bir dil ve düşünce içeren Kur’ân pasajlarının, daha sakin ve uzun tutulan 

pasajlardan daha erken dönemlere ait olması gerektiğini fark edecektir. Yapılan titiz 

incelemeler sonucunda bu tespit gittikçe daha sağlamlaşmakta ve netleşmektedir.441 

Nöldeke, Kur’ân’ın dil özelliklerini Hz. Peygamber’e mal ederek bazı 

çıkarımlarda bulunmuştur. Ona göre; “Muhammed, bir üsluptan diğerine birden bire 

sıçramaktan ziyade yavaş bir geçişle ilerlemiştir. Hatta her bir üslubun kendi içinde 

bazı hususiyetleri ve aşamaları bulunmaktadır. Bunu gösteren en önemli işaret âyetlerin 

uzunluklarıdır. Zira ilk dönemin hareketli, ritmik ve gerçek seci-kafiye içeren birinci 

üslubu, sonraki üslupta daha fazla sükûnet durağıyla yavaş yavaş sade bir nesre 

dönüşmüştür.” Nöldeke’ye göre, Kur’ân’daki bazı pasajların belirli bir bir zaman 

dilimine ait oldukları belirtilmiş olsa dahi yukarıdaki özellikler dikkate alınarak 

                                                 
439 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 62. 
440 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 63. 
441 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 63. 



105 

 

değerlendirildiğinde, hangi ifadelerin diğerlerinden daha önce veya sonra söylendiğinin 

yaklaşık olarak tahmin edilebileceğini ileri sürmektedir. 442 

Nöldeke’nin nazarında Hz. Muhammed, eserinde sıkça tekrarlara başvurmuştur. 

Ona göre bunlardan hangisinin ilk orijinal ifade, hangilerinin daha sonra taklit edilmiş 

tekrarlar olduğunu tespit etmek mümkündür. Yine her yazarda rahatlıkla müşahede 

edilebileceği gibi belli bir zaman dilimine ait üslup özellikleri ve de bilhassa sevilen ve 

tercih edilen kelime ve deyimsel ifadeler, kronolojik bir tasnif oluşturabilmek için 

sağlam dayanaklar olarak değerlendirilmelidir.443 

Nöldeke, nazım ve dil özelliklerinin dikkatli ve kapsamlı incelenmesi ve 

özellikle düşünsel bağlamlarının yakından takip edilmesi sayesinde, sûreleri oluşturan 

münferit parçaların dahi kronolojik ayrımına ulaşılabileceği kanaatindedir. O, bu 

hususta şu yolu takip etmektedir:  

 “Fakat bağlamların tespiti hususunda acele edilmemeli, kopukluk olduğu 

düşünülen her yerde hemen bir eklemenin (ara bir değerlendirme) olduğu sonucuna 

gidilmemelidir. Zira Kur’ân’ın şaşmaz özelliklerinden biri,  düşüncelerinin bir sükûnet 

(konu planı) çerçevesinde serdedilmekten ziyade sürekli bir oraya bir buraya konular 

arasında atlayarak değişkenlik arz etmesidir. Ancak bu hususta uyanık olmak da 

bağlam kopuklukları arasındaki bağlantıları kurmada yeterli olmayabilir.”444 

                                                 
442 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 63. Nöldeke’nin, âyetlerin kronolojilerini tespitte şaşmaz bir terazi 

olarak arz ettiği bu araç, ancak Kur’ân’ın üslubunun veya anlamının belirtilen tarzda bir gelişim 

seyretmesi şartıyla belirli bir oranda bir ölçüm gerçekleştirebilir. Nöldeke’nin tasavvuruna göre Hz. 

Muhammed, hızlı, heyecanlı, kafiyeli ve kısa olan nazım tarzından sakin, kafiyesiz ve uzun olan nesir 

tarzına ilerlemiştir. Yani dil ve metinde tek yönlü ve tek düze bir hareket vardır. Hâlbuki bu ön kabul için 

Nöldeke’nin elinde hiçbir veri yoktur. Elbette Mekki ve Medeni dönemlerin karakteristik bazı özellikleri 

bulunmaktadır. Ancak bilhassa Medine dönemi vahyinde, yer yer Mekke dönemi üslup özelliklerini 

temaşa etmek mümükündür. Nöldeke ve diğer oryantalistlerin tartışmasız kabulü olarak Kur’ân, Hz. 

Muhammed’in dili veya üslubu olarak değerlendirilse dahi bir insanın hayatı gibi dilinin ve üslubunun da 

Nöldeke’nin zannettiği gibi olmadığı görülecektir. Zira insan, benzer olaylar ve yaşantılar karşısında 

hayatının her evresinde alışıldık üsluplar ve tepkiler vermeye devam edecektir. Hele hele edebi bir üslup 

ve dil zevki olan kimselerin, kanıksanmış dil ve üslup alışkanlıklarını kolaylıkla terk edebileklerini kabul 

etmek hiç te gerçekçi değildir. Bu durumda sadece Kur’ân dili ve üslubu üzerinden hareketle kesin bir 

Mekki veya Medeni ayrımı yapmak zorlaşacaktır. Çünkü Medeni olmakla beraber içerik ve yaşantı 

benzerliğinden dolayı genel Mekki üslup özelliklerini sergileyen âyet grupları da hayli fazladır. 
443 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 63. 
444 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 64. 



106 

 

Nöldeke aslında Müslümanların da yer yer mevcut rivâyetleri göz ardı ederek 

eleştirel bir girişimde bulunduklarını ve sûreleri genellikle dil ve üslup özelliklerini esas 

almak sûretiyle Mekkî veya Medenî şeklinde tasnif ettiklerini ileri sürmektedir.445  

Bununla beraber bazı istisnaların da vaki olduğunu belirten Nöldeke, Mekkî bir 

sûre olduğu nakledilmekle birlikte Rad sûresi 43. âyetin Abdullah b. Selam hakkında 

nazil olduğu rivâyetini dikkate alan bazı müfessirlerin, sûrenin bir kısmının Medenî 

olduğu yönündeki görüşlerini buna örnek verir. Nöldeke, özellikle İtkân’da bu türden 

açıklamaların sıklıkla geçtiğini, bazı kimselerin rivâyetlere dayanmaksızın istisnai 

durumlar hakkında içtihatlarda bulunduklarının nakledildiğini belirtmiştir.446 

Nöldeke Müslümanların bu türden indi değerlendirmelerinin ciddi hiçbir ilmi 

esasa dayanmadan oluşturulduğunu ve bu türden açıklamaların onları tatmin etmediği 

gibi kendisinin arzuladığı kronolojik tasnif hedefine de hiçbir katkı sağlamadığını ileri 

sürmektedir.447 

Nüzûl sırasına uygun bir tertibe ulaşmada ayakları yere basan bir yöntem 

belirlenebileceğini düşünen Nöldeke’ye göre tüm kusurlarıyla beraber mevcut rivâyet 

malzemesinden istifade edilebilir. Rivâyet malzemesi yanında Kur’ân’ın sunduğu başka 

yardımcı unsurlar vesilesiyle ve dikkatli bir fikir yürütme sayesinde, müstakil Kur’ân 

pasajlarının oluşumu hakkında tatminkâr bazı neticelere varılabilir. Ancak her şeye 

rağmen söz konusu neticeler, üzerinde yoğun düşünülmesi gereken kaygı verici bazı 

müşkiller içermeye devam edecek; muhtemelen bunların bir kısmı tamamen belirsiz 

kalacak, geriye kalan diğer kısmı ise farklı ihtimallere açık olmaya devam edecektir.448 

Nöldeke ayrıca kendisinden önceki Batılı oryantalistlerin, eleştirel Kur’ân 

araştırmaları alanında fazla çalışma yapmamış olmasının da bu meseleler hakkında daha 

kesin değerlendirmelere ulaşılmasını geciktirdiğini ifade etmiştir.449 

                                                 
445 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 64. Nöldeke bu hususu şu ifadeleriyle açıklmaktadır: “Nitekim 

onlar bu konuda kolaylıkla ulaşılabilecek bir tespitte bulunmuşlardır.  Buna göre “Ey iman edenler! / يََٓا ايَُّهَا 

اٰمَن واالَّذ۪ينَ  ” hitabı ile başlayan sureler genellikle Medeni; “Ey İnsanlar! / يََٓا ايَُّهَا النَّاس    ” ifadesiyle başlayanları 

büyük oranda Mekki’dir. Ya da Mekki sureler genellikle kısa olup Medeni sureler ize daha uzundur.” 
446 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 64. 
447 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 65. 
448 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 65. 
449 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 65. Nöldeke (Schwally), bu alanda Goldziher, Hurgronje, 

Wellhausen, Caetani ve Hirschfeld’in bazı çalışmaları olduğunu belirtmiştir. Bkz. Dipnot, 1. 



107 

 

Müslümanların ilk zamanlardan beri hicret olayını esas alarak vahyi, Mekkî ve 

Medenî olarak iki kısımda tasnif etmelerini yerinde bulan Nöldeke, yapacağı tasnifte 

kendisinin de bu hususa riâyet edeceğini belirtmiştir. Medine’ye hicretle birlikte Hz. 

Peygamber’in peygamberlik fonksiyonunda bariz değişimler yaşandığını düşünen 

Nöldeke’ye göre bu sebeple Hicret olayı, Mekkî ve Medenî vahiy ayrımında zamansal 

bir ayrım noktası olarak esas alınmalıdır. Ona göre bu tarihten sonra Mekke veya 

Medine, neresi olursa olsun vahyin indiği yer tarihlendirmede bir ölçüt olarak 

değerlendirilmemelidir.450 

Nöldeke oluşturacağı tertipte kronolojik sıralamayı dikkate alacağını, tertibinde 

çok parçalı bir yapı görünümü oluşmaması için sonradan inmiş sûrelere yerleştirilmiş 

bazı münferit pasajları bulundukları sûre içinde bırakacağını ifade etmiştir. Tüm âyetleri 

itibarıyla tek defada nazil olmuş pasajları esas alan kronolojik bir tasnifin özellikle 

Medenî sûreler için mümkün ve doğru olamayacağını savunan Nöldeke, bununla 

birlikte hedeflenen neticelere ulaşmak için tasnifte bazı değişiklikler yapılabileceğini 

düşünmektedir.451 

İslami kaynakların Mekkî sûrelerle ilgili araştırmalar için yeterli derecede 

güvenilir yardımcı malzeme barındırmadığını ileri süren Nöldeke, Müslümanlar 

arasında Mekke döneminin tam olarak kaç yıllık zaman aralığını kapsadığı hususunda 

da bfikir birliği olmadığına dikkat çekmiştir. Ona göre Mekke dönemi sûreleriyle 

ilgilenen araştırmacının karşılaşacağı ilk engellerden biri olan bu sorunun bir benzeri, 

Hz. Muhammed’in hayatının önemli aşamaları hususunda da yaşanmaktadır.452 

Nöldeke, bu konudaki bilgisizlikleri ve anlaşmazlıkları bir tarafa 

Müslümanların, bazı detay konularda güvenilir olmayan birtakım ilkelere 

dayandıklarının hayretamiz bir şekilde müşahede edildiğini dile getirmiştir. Ona göre 

İslami kaynakların sıklıkla birçok olaya ilişkilendirdikleri, Rebiü’l-evvel ayının on ikisi 

ve Pazartesi günü buna örnek gösterilebilir.453 Nitekim Müslümanların nakillerine göre 

Hz. Muhammed, hicretin on birinci yılında Rebiü’l-Evvel ayının on ikisinde, pazartesi 

günü vefat etmiştir. Müslümanlar Peygamber’lerinin doğduğu ay ve gün olarak kabul 

ettikleri bu tarihi aynı zamanda onun hicret ettiği yıl ve Medine’ye vardığı tarih olarak 

                                                 
450 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 65. 
451 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 65. 
452 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 66. 
453 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 66. 



108 

 

da kaydetmişlerdir. Bunlara ilaveten kaynaklarda Hz. Peygamber’in yine bir pazartesi 

günü vahiy aldığı da kaydedilmiştir. İslami kaynaklarda Pazartesi günüyle ilgili çok 

sayıda rivâyete yer verilmesine karşın hicret öncesi kronoloji mevzusuna ilişkin son 

derce sınırlı seviyede verinin yer aldığını, peygamberlik hayatının temel aşamalarının 

yılları hakkında bile kesin bir netliğin olmadığını söylemektedir.454 

İslami kaynaklardaki rivâyetlerde peygamberliğin Mekke döneminin kaç yıl 

sürdüğü hususunda ihtilaflı rakamlar nakledildiğini belirten Nöldeke, çoğunlukla 13 yıl 

görüşünün genel kabul gördüğünü kaydeder. Nöldeke, bu süreyi 15 yıla çıkaranların 

yanında 10 yıla hatta 8 yıla düşürenlerin de bulunduğunu aktardıktan sonra 10 ve 8 yıl 

görüşlerini ayrı ayrı değerlendirir. Ona göre 10 yıl görüşünü dillendirenlerin hesabının 

doğru çıkması için peygamberlik görevine başladığında Hz. Muhammed,  43 yaşında 

olmalıdır. Nöldeke, 8 yıl görüşünü ileri sürenlerin ise Peygamberin 3 yıllık gizli tebliğ 

sürecini hesaba katmadıklarını düşünmektedir.455  

Nöldeke, İslami geleneğin Hz. Muhammed’in kırk yaşında peygamber olduğu 

hususunda ittifak ettiğini belirtmiştir. Nöldeke’ye göre Doğu kültürlerinde kırk yaşının 

ayrı bir yeri olduğundan vahiy tecrübesinin başlangıcı olarak belirtilen bu tarihi doğru 

kabul etmek hususunda şüpheye gerek yoktur. Bununla beraber Nöldeke, tarihçilerin 

sıklıkla atıfta bulundukları ve genellikle Şirma b. Enes’e atfedilen ancak Nöldeke’nin 

Hasan b. Sabit tarafından yazılmış olduğunu tahmin ettiği bir şiiri referans vererek Hz. 

Peygamber’in on yıldan daha uzun bir süre Mekke’de Risâlet görevini yerine getirdiğini 

ileri sürmektedir.456 

Nöldeke, her ne kadar Müslim el Kastalanî’nin yukarıdaki beyite dayanarak 

ilgili hadisleri görmezden gelenleri kınamış olsa da kendisinin, bu konuda bir beytin 

(vers) varlığını, yirmiyi aşkın hadis rivâyetinden ve Sprenger’in bu husustaki başarısız 

görüşlerinden çok daha güvenilir gördüğünü belirtir. Nöldeke’ye göre Mekke dönemi 

peygamberliğinin 10 yıl sürdüğü görüşünü savunan kişi,  Mekke ve Medine dönemi 

peygamberliğini hicreti esas alarak eşit iki zaman aralığına bölmüştür. Bahsi geçen şiirle 

daha az ilişkili olan diğer bir görüşe göre ise Hz. Peygamber 7 yıl boyunca sadece ilahi 

                                                 
454 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 67. 
455 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 67. 
456 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 68. Nöldeke’nin eserinde yer verdği şiirin tercümesi: “O 

Kureyşliler arasında on ve birkaç yıl daha yaşadı, (bu süre içinde) kendisine gelen bir dost bulur diye 

onları uyardı, pazarlara gelen ziyaretçilerle tanıştı…” Bkz: Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 69. 



109 

 

sesi işitmiş ve ışığı görmüş, ancak bundan sonraki 8. yıl vahiyleri almıştır. Bu durumda 

Hz. Peygamber’in aktif görevi Mekke’de sadece 8 yıl sürmüştür.457 

Nöldeke, Mekke dönemi için kesin bir zaman tahdidinin kolay olmayacağını, 

fakat her hâlükârda 13 sayısının daha makbul olabileceğine ihtimal vermektedir.458 

Nöldeke, bu konuyu misal göstererek Mekke dönemi ve kronolojisi hakkındaki zaman 

hesaplamalarının ve Hz. Muhammed’in bu dönem yaşantılarının güvenilir bilgilere 

dayanmadığını ileri sürmektedir. Hz. Peygamberin biyografisiyle ilgili ilk eserlerden 

sayılan İbn İshak’ın eserinde bile Mekke dönemi kronolojisi hakkında neredeyse hiçbir 

ciddi malumat bulunmadığını belirten Nöldeke, bu sebeple Mekkî sûrelerin hicretten ne 

kadar öncesine kadar gittiklerini ve gerçekten hangi yaşanmış tarihi olaylara 

dayandıklarını tespit etmenin mümkün olmadığını savunmaktadır. 459  

Nöldeke’ye göre bu durumda Mekkî sûrelerin her bir aşaması için ancak 

yaklaşık bir zaman tahdidi söz konusu olabilir. Bununla birlikte Kur’ân’da az sayıda da 

olsa Mekke Dönemi kronolojisine işaret eden ipucu mesabesinde bazı anlatımların 

bulunduğunu belirten Nöldeke, bunları sırasıyla şu şekilde sıralamaktadır: 

Risalet’in 5. yılında nazil olduğu düşünülen Necm sûresi Habeşistan’a hicretle 

ilişkilendirilebilir. Rivâyetlerin işaret ettiğine göre Taha sûresi Hz. Ömer’in İslam’ı 

kabulünden önce, muhtemelen peygamberliğin 6. senesinde nazil olmuş olmalıdır. Rum 

sûresi ise kesinlikle Bizanslılar ve Farslar arasında gerçekleşen savaşa binaen 

peygamberliğin 7. veya 8. yılında nazil olmuştur.460 

Nöldeke, güvenilir olarak görmediği bu ve benzeri verileri esas alarak Mekke 

Dönemi vahyini üç aşamaya ayırmıştır. Yukarıda Mekke dönemi kronolojisi için ipucu 

babında zikrettiği olaylardan hareketle Nöldeke, Risalet’in 5. ve 6. yıllarını Mekke 

                                                 
457 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 69. 
458 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 69. 
459 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 69. Nöldeke’nin, Peygamber‘in Mekke dönemi yaşantıları 

hakkındaki malzeme ve verilerin güvenilirliğini Mekke döneminin süresiyle ilgili farklı rivâyetlerle 

ilişkilendirmesi, hiçte anlaşılır değildir. Zira bu husus kendi içinde tartışılmakla beraber Mekke dönemi 

sureleri ve Hz. Peygamber’in yaşantısı hakkında kaynaklarda yer alan verileri hiçbir ciddi bir gerekçe 

göstermeksizin güvensizlikle itham etmek için öncelikle ilgili malzemenin tahlil ve eşleştirisinin 

yapılması gerekir. Ne yazık ki, Nöldeke dönemin süresine ilişkin teknik bir tartışmayı, laf cambazlığı 

yaparak sureler ve Hz. Peygamberin Mekke dönemi hayatına teşmil etmiştir. 
460 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 70. 



110 

 

döneminin ikinci aşaması olarak tayin etmiştir. Bu yıllardan önceki vahyi, birinci 

aşama; sonraki vahyi ise üçüncü aşama içinde değerlendirmiştir.461 

Ancak Nöldeke, bazı sûrelerin kronolojik olarak hangi periyoda ait oldukları 

noktasında zaman zaman kararsızlıklar göstermiştir. Örneğin Taif seferinden sonraki 

olaylarla ilişkilendirildiğini belirttiği Cin sûresini ikinci aşama içinde değerlendirmiştir. 

Fakat bu sûre Risalet’in 10. yılında ve hicretten bir süre önce gerçekleşen Peygamberin 

amcası Ebu Talip ve eşi Hatice’nin vefatlarından önceye tarihlendirilmektedir. Bununla 

beraber Nöldeke, sûrenin tümünü değil; yalnızca sûrede cinlerle ilgili anlatımların 

işlendiği pasajların Taif seferi akabine tarihlendirilmesiyle sorunun halledilebileceğini 

ve bu çıkmazdan kurtulabileceğini ileri sürmüştür.462 

Nöldeke bir tür gökyolculuğunun anlatıldığı İsrâ sûresindeki bilgilere dayanarak 

sûre hakkında kesin bir aşama tayininin zor olduğunu zira bu hususta zaman tespitinde 

bazı ihtilafların bulunduğunu ifade etmiştir. Nöldeke herhangi bir periyodun sûrelerinin 

tespitinde, ilgili kronolojik veriler güvenilirlik açısından zayıf olsa bile sadece sûre içi 

gelişime dayanarak bir netice elde edilemeyeceği kanaatindedir. 463 

1.6.2.2. Nöldeke’ye Göre Mekkî Sûrelerde Muhatapları Etkileme Yolları 

Nöldeke’ye göre Hz. Peygamber’in Mekkî sûrelerdeki öncelikli hedefi, 

muhataplarını hesap günü için ölüleri yeniden diriltecek olan gerçek bir Tanrı inancına 

yöneltmektir. Ona göre Hz. Muhammed, muhatabını aklen ikna etmek için mantıklı 

deliller getirmek yerine zihninde de fantastik tesirler bırakacak retorik bir tasvir 

yapmayı tercih etmiştir.464 

Nöldeke, Hz. Peygamber’in Kur’ân’da Allah’ı övmesini, Allah’ın tabiat ve tarih 

üzerindeki tesirlerini betimlemesini ve sahte tanrıların zayıflıklarını tasvir etmesini; 

dinleyicide fantastik tesirler bırakan retorik tasvirler olarak değerlendirmiştir. 

Nöldeke’ye göre müminlerin ebedi saadetle, inkârcıların ise cehennem azabıyla 

karşılaşacaklarına ilişkin açıklamalar, bu husustaki en etkili tasvirlerdir.465 Nöldeke, Hz. 

Muhammed’in Mekke dönemi mesajlarında zikredilen retorik tasvirlerle, sadece 

                                                 
461 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 70. 
462 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 70. 
463 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 70. 
464 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 71. 
465 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 71. 



111 

 

gençleri değil aynı zamanda benzer teolojik tasavvurlara aşina tüm insanları etkilediğini 

ileri sürmüştür. Ona göre son derece tesirli olan bu enstrümanların en neticede İslam’ın 

yayılmasına hizmet ettiği yadsınamayacak bri olgudur.466 

1.6.2.3. Nöldeke’nin Mekkî Sureleri Üç Farklı Aşamada Tarihlendirmesi 

Nöldeke sûrelerin üslup farklılıklarının, aynı zamanda onların birbiri ardınca 

gelen zaman dilimlerine göre sıralanabileceklerine işaret ettiği kanaatindedir. “Nitekim 

buna göre öncelikle belirgin iki grup ortaya çıkmıştır. Bunlardan ilki ve daha eski olanı 

sonrakine göre daha tutkulu ve coşkun bir üsluba sahipken sonraki ise Medine 

dönemine yakın üslup özellikleri taşımaktadır. Bunların dışında her iki grup arasında 

hem birincinin hem de sonuncunun üslup özelliklerine sahip üçüncü bir grup daha 

olduğunu görmekteyiz.” Görüldüğü üzere Nöldeke, üslup özelliklerini dikkate alarak 

Mekke dönemi sûrelerini üç gruba ayırdığını ifade etmiştir.467 

Nöldeke’nin dört aşamalı genel tasnifinin ilk üç aşaması Mekkî, dördüncü 

aşaması ise Medenî sûreleri içermektedir. Robinson, Nöldeke’nin bu aşamaları siyer 

âlimlerinin Hz. Muhammed’in Mekke dönemi evresinde daveti süreci için tayin ettikleri 

gelişim evrelerinden esinlenerek oluşturduğunu ileri sürmüştür. Ona göre vahyin 

kronolojik tasnifi ve aşamalara ayrılmasıyla siyer bilginlerinin gizli tebliğ evresi, açık 

tebliğ evresi ve baskılarının şiddetlendiği evre şeklinde evreler arasında bir ilişki 

yoktur.468 

                                                 
466 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 71. 
467 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 72. Nöldeke, Mekki surelerin üç farklı grup altında tasnif 

edilmesinin kendisinden önce ilk olarak Gustav Weil tarafından yapıldığına sadece bir dipnotla işaret 

etmekle yetinmiştir. Nöldeke bu dipnotta, arada bazı benzerliklerin kendisinin tasnifinin, Weil’in küçük 

kitabından alındığına yorumlanması gerektiğine vurgu yapmak zorunda hissetmiştir. Bkz. Aynı sayfa 

Dipnot, 1. 

 Ne tuhaftır ki Schwally başta olmak üzere Nöldeke’nin eserini revize eden diğer öğrencileri; Muir, 

Grimme ve Hirschfeld gibi oryantalistlerin ilgili görüşlerini ele alıp değerlendirdikleri halde (Nöldeke, 

Geschichte des Qorans, I, 73-74) kendisinden ve diğer oryantalistlerden önce Kur’ân tarihi konularında 

öncü çalışmalar yürütmüş olan Weil’in kaleme aldığı çalışma hakkında hiçbir değerlendirmede 

bulunmamışlardır. Nöldeke’nin tasnifi ile karşılaştırıldığında arada ciddi benzerlikler olduğu müşahede 

edilen Weil’in tasnifi, aslında Nöldeke tasnifinin dayandığı hatta büyük oranda kopyalandığı ilk Batılı 

nüzûl tertibidir.  Weil, görüşlerini dile getirdiği ve de Nöldeke’nin bahsettiğinin aksine hiç de küçük 

olmayan eserinde, yaklaşık 30 sayfa boyunca surelerin tertibi konusuna ele almış ve bazı surelerin nüzul 

tarihi hakkında değerlendirmeler yapmıştır.Bu hususta bkz.: Einleitung, 63-91. (Eser toplamda 135 

sayfadır). Nöldeke’nin bilinçli olarak Weil’in detaylı tasnifinden bahsetmemesi, bilimsel ahlak ilkeleriyle 

açıklanabilir bir durum değildir. 
468 Robinson, 133. 



112 

 

Nöldeke’nin ilk aşama sûrelerinin üslup açısından ikinci dönemden çok farklı 

olduğu görüşünün de izaha muhtaç olduğunu düşünen Robinson, onun üçüncü aşama 

vahiylerinde Medenî eklemeler olduğu görüşüne atıfta bulunarak sûrelerdeki Medenî 

eklemelerin zannedildiğinden fazla ve yaygın olduğunu savunmuştur.469 

Nöldeke’nin sûre tarihlendirmeleri ve sıralamasındaki tercihlerinin güçlü 

dayanakları olmadığını düşünen Robinson, Nöldeke’nin Medine dönemi boyunca 

yetmişten fazla yolculuk yaptığı halde 47/35. âyette kapalı ifadelerle bahsedilen seferi, 

Bedir savaşıyla ilişkilendirmesinin yanlış olduğunu dile getirmiştir.470 

1.6.2.4. Nöldeke’ye Göre Bazı Mekkî Sûrelerin Tarihlendirilmesindeki Zorluklar 

Nöldeke Kur’ân araştırmaları hakkındaki çalışmalarını derinleştirdikçe, Mekkî 

sûreler içinden bazılarının, tarihi açıdan net bir zaman tespiti yapma imkânı tanımama 

yönüyle diğerlerinden ayrıldıklarını gözlemlediğini belirtmiştir.  Bu türden sûreler için 

sonunda bir çıkış yolu bulduğunu düşündüğü her defasında, aksi yönde delillerin ortaya 

çıktığı ve bulduğu delili ve tezlerini çürüttüğünü dile getiren Nöldeke, aynı şekilde daha 

önce son derece güvenilir addettiği bazı kabullerinin de sonraki dikkatli incelemeler 

sonucunda zayıf ve güvenilmez duruma düştüğünü müşahede ettiğini belirtmiştir.471 

Robinson, Kur’ân sûreleri ve âyet gruplarının nüzûl tertibine ilişkin ilk defa 

Weil’in oluşturduğu dörtlü aşama tasnifini geliştiren Nöldeke’nin yaptığı nüzûl sırası 

tertibinin, Batılı araştırmacıların yanı sıra Marmaduke Pickthall ve Hamid ed-din Abdul 

Hamid el Ferahî gibi bazı Müslümanlar tarafından da benimsendiğini belirtmiştir.472 her 

ne kadar Nöldeke’nin Kur’ân tarihlendirmesi usulünü ve nüzûl sırası tasnifini eleştirse 

de Robinson, onun tasnifini standart Mısır tasnifinden (Hz. Osman) daha güvenilir 

bulmaktadır.473 

Bunanla beraber Robinson, Nöldeke’nin Mekkî-Medenî ayrımıyla sûreleri nüzûl 

sıralı tertibinin Müslümanların yaptığı Mısır tertibinin pek de farklı olmadığı 

kanaatindedir. Ona göre iki tertip arsındaki fark sadece dört sûrenin (13, 55, 76, 99) 

                                                 
469 Robinson, 133 
470 Robinson, 133 
471 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 74. 
472 Robinson, 134. 
473 Robinson, 135. 



113 

 

nüzûl döneminde gözlemlenmektedir. Nöldeke, Mısır tertibinde Medenî olarak tasnif 

edilen bu sûreleri Mekke dönemi içinde değerlendirmiştir. 

1.6.2.5. Nöldeke’nin Belirlediği Nüzûl Tertip Listesi 

Mekke Dönemi Birinci Aşama Sûreleri 

96, 74, 111, 106, 108, 104, 107, 102, 105, 92, 90, 94, 93, 97, 86, 91, 80, 68, 87, 

95, 103, 85, 73, 101, 99, 82, 81, 53, 84, 100, 79, 77, 78, 88, 89, 75, 83, 69, 51, 52, 56, 

70, 55, 112, 109, 113, 114, 1. 

Mekke Dönemi İkinci Aşama Sûreleri 

54, 37, 71, 76, 44, 50, 20, 26, 15, 19, 38, 36, 43, 72, 67, 23, 21, 25, 17, 27, 18. 

Mekke Dönemi Üçüncü Aşama Sûreleri  

32, 41, 45, 16, 30, 11, 14, 12, 40, 28, 39, 29, 31, 42, 10, 34, 35, 7, 46, 6, 13. 

Medine Dönemi Sûreleri 

2, 98, 64, 62, 8, 47, 3, 61, 57, 4, 65, 59, 33, 63, 24, 58, 22, 48, 66, 60, 110, 49, 9, 

5.



114 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

WEİL VE NÖLDEKE’YE GÖRE KUR’ÂN VAHYİNİN GENEL ÖZELLİKLERİ 

VE TARİHLENDİRİLMESİ 

Bu bölümde öncelikle Weil ve Nöldeke’nin Mekke ve Medine dönemi 

vahiylerinin genel özellikleri hakkındaki görüşleri tanıtılacak; ardından her iki ismin 

Mekkî ve Medenî sûrelere dair tarihlendirmeleri, dayandıkları kriterler ve yöntemler 

esas alınarak bazı ana başlıklar altında tasnif edilecektir. 

Çalışmanın giriş kısmında daha önce de ifade edildiği üzere, Weil ve 

Nöldeke’nin tarihlendirme denemelerinde sıklıkla başvurdukları yöntemlere göre 

yapılacak tasnifin ana başlıklarını, şu şekilde sıralamak mümkündür:  

1. İslami referanslar ve rivâyetler ile ilişkilendirilerek tarihlendirilen sûreler ve 

âyet grupları 

2. Kavramlar, muhteva ve bağlam ile ilişkilendirilerek tarihlendirilen sûreler ve 

âyet grupları 

3. Dil ve üslup özellikleri ile ilişkilendirilerek tarihlendirilen sûreler ve âyet 

grupları 

4. Muhataplar ile ilişkilendirilerek tarihlendirilen sûreler ve âyet grupları 

5. Tarihi olaylar, siyer, siyasi ve sosyal koşullar ile ilişkilendirilerek 

tarihlendirilen sûreler ve âyet grupları 

6. Peygamber’in psikolojik durumu (ruh hali) ile ilişkilendirilerek 

tarihlendirilen sûreler ve âyet grupları 

Her iki oryantalistin bu yöntemlerin dışında öne sürdükleri tarihlendirme 

görüşleri ise “Belirli Bir Yöntem Takip Edilmeksizin Yapılan Öznel Tarihlendirmeler” 

başlığı altında ayrıca ele alınacaktır. 

Yukarıda zikredilen yöntemler dikkate alınarak Weil ve Nöldeke’nin sûreler ve 

âyet gruplarına ilişkin tarihlendirme tercihlerine geçmeden önce, her iki oryantalistin üç 

aşamaya ayırdıkları Mekke dönemi ve tek aşamada ele aldıkları Medine dönemi 

vahiylerinin genel özelliklerine ilişkin görüşleri incelenecektir. 

 



115 

 

2.1. WEİL VE NÖLDEKE’YE GÖRE KUR’ÂN VAHYİNİN GENEL 

ÖZELLİKLERİ  

Kur’an kronolojisi hakkında ilk çalışmaları kaleme alan öncü Alman 

oryantalistlerin, âyet ve sûrelerin karakteristik özelliklerine ilişkin tespit ve görüşlerinin 

incelenmesi, tarihlendirmede takip ettikleri düşünsel zeminin ve ilkelerin anlaşılması ve 

bağlı oldukları yaklaşım ve yöntemlerin gözlemlenebilmesi açısından önem arz 

etmektedir.  

Bu sebeple vahiy pasajlarının Mekkî ve Medenî dönemin hangi zaman diliminde 

nazil oldukları yönündeki oryantalist tarihlendirilmelere geçmeden önce, Weil ve 

Nöldeke’nin mehtelif aşamalara ayırdıkları Mekke ve Medine dönemleri vahiylerinin 

temel özelliklerine ilişkin görüş ve yaklaşımlarını ele almaya çalışacağız. 

2.1.1. Weil ve Nöldeke’ye Göre Mekke Dönemi Vahyinin Genel Özellikleri 

İslam âlimlerinin kronolojik açıdan Mekkî ve Medenî olarak iki kategoriye 

ayırdıkları vahiylerin, Weil ve Nöldeke’nin nazarında hangi özellikleri dikkate alınarak 

tarihlendirmeye konu edildiklerinin bilinmesi, bilhassa oryantalist tarihlendirme 

tercihlerinin çözümlenebilmesine de katkı sağlayacaktır. 

Bu mevzu, Weil ve Nöldeke’nin nüzûl kronolojisi için belirledikleri temel 

aşamalar esas alınarak ele alınacaktır. 

2.1.1.1. Mekke Dönemi Birinci Aşama Vahyinin Genel Özellikleri  

Weil ve Nöldeke, üç aşamada ele aldıkları Mekke dönemi vahyinin ilk aşaması 

hakkında çeşitli tespit ve değerlendirmelerde bulunmuşlardır.  

Weil, Mekke dönemi birinci aşama vahiylerinin, Hz. Peygamberin mesajı ve 

misyonunu savunmaya yönelik temel öğretileri içerdiğini düşünmektedir. Weil’e göre 

bu vahiy pasajlarından sonra özellikle Mekkeli kâfirlerin kışkırtmaları karşısında yoldan 

çıkmaması için uyarılan Hz. Muhammed’e, bu yönergeleri içeren bir dizi sûre ve bölüm 

nazil olmuştur. Bu vahiyleri oluşturan pasajlarda, genellikle Kur’ân’ın ilahi kaynaklı 

olduğu ilan edilmiş, Hz. Muhammed’in âlemlerin Rabbinin elçisi olduğu belirtilmiştir. 

Buna ek olarak söz konusu pasajlarda Hz. Muhammed’in cinlenmiş, şair, kâhin, sihirbaz 



116 

 

veya falcı olmadığı önemle dile getirilmiş ve Müslümanlarla alay eden müşrik Araplara, 

öldükten sonra yeniden dirilme ve hesap verme öğretileri tanıtılmıştır.474 

Weil, Hz. Peygamber’in ilk aşama vahiylerini oluşturduğu ilk peygamberlik 

yıllarında, kendisini reformcu bir meleğin aracısı olarak tahayyül ettiği yönündeki tezini 

temellendirmeye çalışmıştır. Nitekim Weil, vahiy tarihinin ilk beş yılı içinde 

değerlendirdiği tüm sûrelerde ve bazı âyetlerde işaret edildiği üzere, Hz. Muhammed’in 

gerçekten gördüğüne inandığı ve son derece etkilendiği bir vizyonun yanılsamasının 

gözlemlenebileceğini iddia eder. Buna göre, bazı âyetler dikkate alındığında Hz. 

Muhammed, aslında vahiyle tanıştığı ilk zamanlarda, en azından bir süreliğine 

kendisine melek olarak görünen başka bir reformcunun aracısıdır.475 

Weil, Hz. Muhammed’in sadece meleklerin insan sûretinde görünebilecekleri 

iddiasını savunduğunu; Kur’ân’ın ilahiliğini ispatlaması ve elçiliğini teyit için 

müşriklerin gökten melek indirilmesi yönündeki taleplerini çürütmek için “bu 

gerçekleştirilse dahi siz meleğin aslında bir insan olduğunu ileri süreceksiniz” ifadesiyle 

onlara bunu izhar ettiğini iddia eder.476 Weil, bu görüşünü kanıtlamak amacıyla İslami 

gelenekte ve rivâyet kültüründe Cebrail’in insan şeklinde hatta Hz. Peygambere 

benzeyen Dıhye’nin suretinde göründüğü argümanını öne sürer.  

Müslümanların melek tarafından Hz. Muhammed’e Kur’ân okunduğu zaman 

dinlemesini, bu esnada vahyi tekrar etmemesi ve bitinceye kadar beklemesini emreden 

âyetleri, farklı yorumladıklarını ileri süren Weil, benzer şekilde kâfirler Kur’ân’la alay 

ettiklerinde Peygamber’in bulunduğu bu yerden uzaklaşmasını, hatta şeytanın kendisine 

unutturması halinde hatırlar hatırlamaz bulunduğu yeri terk etmesini emreden âyeti de 

farklı ve yanlış tefsir ettiklerini iddia etmiştir.477 Weil, burada Hz. Peygamber’in kendi 

kendisine “onu daha sonra zor durumda bırakma pahasına bazı âyetleri unutmasını 

telkin etmesinin” veya “inkârcıların arzularına uyacak olursan Allah seni korumaz” ya 

da “Kur’ân okuduğunda şeytanın şerrinden Allah’a sığın” şeklindeki ifadelerin ne 

derece makul olduğu sorusunu sorar.478 Weil’e göre Hz. Peygamber’in asla 

                                                 
474 Weil, Einleitung, 66. 
475 Weil, Einleitung, 66. Weil’in bu görüşleri için kullandığı ifade şöyledir: “İn der ersten Zeit wenigstens, 

zuweilen das Werkzeug eines andern Reformators war, welcher ihm als Engel erschien.” 
476 Weil, Einleitung, 66. Weil’in Enʻâm Suresi 9. âyet tercümesi hatalıdır. Âyetin tercümesi şöyledir: 

“Eğer onunla/ona bir melek indirseydik bile onu insan suretine sokardık.” 
477 Weil, Einleitung, 67. 
478 Weil, Einleitung, 67. 



117 

 

aldatmayacağına vurgu yapan bu ve benzeri âyetler,  diğer zamanlarda ve bilhassa bu 

dönemde, Hz. Peygamber’in kendi isteğiyle vahiyde değişiklikler yapabileceği 

düşüncesini bertaraf etmeye ve onu bir hilekâr olarak değil de aksine dine hayran ve 

adanmış biri olarak tanıtmaya hizmet etmektedir. Weil, bu âyetlerde ilk dönemlerde 

tanıtılan öğretinin ve ateşli sözcüklere dökülen coşkunun, son derece katı bir muhalefet 

karşısında zamanla işlenmiş özel bir tür saflığa dönüştüğü kanaatindedir.479 

Hz. Muhammed’i etkileyen ve ona bir melek suretinde görünen reformcu 

meleğin güçlü bir akideye sahip olma azminde olduğunu belirten Weil, bu reformcunun 

aslında zayıf, çekingen ve birçok konuda tavizler vermeye açık olduğunu düşündüğü 

Peygamber’i, direnmesi hususunda uyardığını ve vizyonlarını tebliğ hakkında ona 

çeşitli tavsiyelerde bulunduğunu iddia eder.480 

Weil, geriye kalan diğer Mekke dönemi ilk aşama vahiylerinin zamanlarının 

tespitinde dikkate aldığı unsurlar hakkında da bazı açıklamalar yapmıştır. Ona göre bu 

dönem âyetlerinde Allah, Peygamber, Kur’ân ve yeniden dirilme inancı yanında, bazı 

ahlaki emirler gibi dönemin genel özellikleri yansıtılmakla beraber inançsızlıklarından 

dolayı yok edilen kavimlere kısa atıflarda bulunulmuştur. Weil,  dönemin sûreleriyle 

içerik ve form yönünden benzerlik göstermeleri sebebiyle bu sûrelerin ilk Mekkî 

aşamada tam olarak hangi zaman dilimine tarihlendirilmeleri gerektiği hususunda İslami 

gelenekteki tertiplerden istifade ettiğini dile getirmiştir.481 

Theodor Nöldeke ise Mekke devri ilk dönem vahyinin zaman tespiti için sûre 

üslup özelliklerinin güvenilir bir ölçüt olduğunu şu cümleleriyle ifade etmiştir: 

“Peygamber’in vahiyle tanıştığı ilk zamanlardaki coşkunun şiddeti, Kur’ân’daki 

yankısını Peygamber’in vahiy meleğiyle yüz yüze gelişini tasvir eden açıklamalarda 

göstermektedir. Peygamber’i seçen Tanrı konuşur, ona muhatap insan ise (Hz. 

Muhammed’i kastediyor) İsrâil oğullarının kadim elçileri gibi geride durur. Hitap yüce 

ve muhteşem olup cesur tasvirlerle doludur. Retorik dalgalanma ise şiirsel bir renge 

bürünmüştür. Bunun yanı sıra tutkulu hareket, sakin öğretiler ve renkli açıklamalarla 

bölünmediği sürece kısa âyetlerle yansıtılır. Bütün bir konuşma-hitap süreci,  ritmik bir 

                                                 
479 Weil, Einleitung, 67-68. 
480 Weil, Einleitung, 67. 
481 Weil, Einleitung, 68. 



118 

 

gelişim içinde olup buna çoğunlukla belirgin fakat nadiren belirsiz ses ahengi eşlik 

eder.” 482 

Nöldeke, Hz. Peygamber’in gönül dünyasının ürünü olarak değerlendirdiği 

Mekke dönemi vahyinde,  ona ait duygu ve düşüncelerin kimi zaman belli bir anlam 

kapalılığıyla; ancak kesinlikle açık ifadelerden ziyade ima ve metaforlarla dolu bir 

tarzda tecelli ettiğini belirtmiştir.483 Mekke döneminin ilk aşamasına ait vahiylerin 

çoğunlukla kıyamet veya hesap günü sürecinde gerçekleşen muazzam doğal değişimleri, 

cennetteki saadetin farklı renklerini veya cehennemin korkunçluğunu tasvir ettiğini 

belirten Nöldeke’ye göre Hz. Peygamber’in duygusal yönden yaşadığı etkileşimi, tüm 

Kur’ân’da bu sûrelerden daha güçlü bir şekilde yansıtan başka pasajlar yok gibidir. Öyle 

ki bu anlatımlarda insan, neredeyse yerin yarıldığını, dağların paramparça olduğunu ve 

yıldızların iç içe geçtiklerini görüyormuş gibi olur.484 

Nöldeke, bu aşama âyet ve sûrelerinin karakteristik dil özelliklerinin ayırıcı 

vasıflarına işaret etmiştir. Nöldeke’ye göre, bu dönem vahyinin karakteristik dil 

özelliklerinden biri, Mekkî sûrelerde çok sık rastlanıldığı halde (30 defa) Medenî 

sûrelerde sadece bir yerde (Teğabun sûresi 7. âyette)  geçen yemin ifadeleridir.485 Ona 

göre Hz. Muhammed, peygamberliğinin ilk döneminde bu yeminler sayesinde 

inandırıcılığını kuvvetlendirmek istemiştir. Bu hususta daha ileri giden Nöldeke, İslam 

Peygamberinin, Tanrı’dan ziyade tabiattaki nesneler, manzaralar, yol işaretleri, 

hayvanlar, kuşlar, gece ve gündüz, aydınlık ve karanlık, güneş, ay ve yıldızlar ile gök ve 

yer gibi varlıklar ve olgular üzerine yapılan yeminlerin sıklıkla geçtiği nesirdeki 

kafiyeyi, cahiliye dönemi kâhinlerinden almıştır.486 

                                                 
482 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 74. 
483 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 75. 
484 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 98-99. 
485 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 75. Nöldeke’nin, yemin ifadelerinin Medeni surelerde sadece bir 

yerde geçtiği bilgisi doğru değildir.  Nitekim farkına varmadan bu bilginin yanlışlığını, kendisi de teyit 

etmiştir.  Nöldeke Teğabun suresi 7. âyetin yemin ifadesi taşıyan tek Medeni âyet olduğu malumatını 

paylaştığı aynı sayfada 3. Dipnotta, bu âyetin haricinde yemin ifadelerini barındıran Nisa Suresi’nin 65. 

ve 68. âyetlerinin de Medeni olduğunu kaydetmiştir. Bkz: Dipnot, 3. 
486 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 75. Çağdaş oryantalistler, Weil ve Nöldeke’nin görüşlerini aynen 

tekrar etmekten öteye geçememişlerdir. Yemin ifadelerinin cahiliye geleneğinde kahinlerin dil ve üslup 

kullanımlarında sıklıkla başvurulan bir kullanım olduğu yönündeki  idddiaları için bkz. Tilman Nagel, 

Der Koran Einführung, Texte Erleuterung (4. Baskı), C.H. Beck Yay., Münih 2002, 37, 39; Rudi Paret, 

Mohammed und der Koran. Geschichte und Verkündiung des arabischen Propheten, W. Kohlhammer 

Yay., Stuttgart 2008, 55-56. 



119 

 

Nöldeke, bununla birlikte Hz. Muhammed’in,  Allah’ın Peygamber’i vasfıyla 36, 

38, 43, 44, 50, 52 ve 68. sûrelerde vahye; 75. sûrede yeniden dirilişe; 85. sûrede 

kıyamet gününe ve 34/3, 51/23, 64/7. âyetlerde ise Rabbine yemin ettiğini 

kaydetmiştir.487 Nöldeke, Kur’ân’da gerek Müslüman müfessirler gerekse kendisi 

açısından açıklanması zor olan başka bir yemin kalıbının ise belirli sayıda çeşitli dişil 

nesnelere yapılan yeminler olduğunu belirtmiştir. Ona göre bu türden yeminlerin, 

Kur’ân dışında farklı kaynaklarda kullanıldığı gözlemlenmektedir. Ayrıca bu yeminlerin 

geçtiği toplam 48 sûreden 23’ünün âyet sayısı 20’den, 14’ünün âyet sayısı ise 50’den az 

olup bulundukları sûreler de genellikle kısadır. Nöldeke bu kısalığın sebebini,  

yeminlerin neden olduğu yoğun manevi hareketliliğin uzun süre devam ettirilmesinin 

zorluğuyla açıklamaktadır.488 

Nöldeke’ye göre kâhinlerin üslubuna benzeyen vahiyleri okuyan Hz. 

Muhammed’in, çoğu kimse tarafından bir deli veya yalancı olarak görülmesi gâyet 

normaldir. Bu sebeple insanlar onu çılgın bir şair, cinlerle işbirliği yapan bir 

medyum/kâhin veya bir deli/mecnun olarak düşünmüşlerdir. Nöldeke Hz. 

Muhammed’in, peygamberliğini kesin bir şekilde kabul ettirdikten sonra hakkında 

dillendirilen görüşlere, bilhassa da peygamberliğin ilk zamanlarında üzerine yapışan ve 

tam olarak kurtulamadığı sonuncu adlandırmaya karşı (mecnun),489 sözün bütün 

imkânlarını kullanarak mücadele etmesi gerektiğinin farkında olduğunu ileri 

sürmektedir. Ona göre nitekim Hz. Peygamber’in hasımlarına karşı lanetleşmeye 

varacak derecede şiddetlenen ve hicret edinceye kadar devam eden saldırılar, bu dönem 

sûreleri içinde (Mesed Sûresi gibi) ciddi oranda yer almıştır.490 

Nöldeke’nin âyet ve sûrelerin tarihlendirilmesine hasredilmiş çalışmasını, daha 

sonraki yıllarda güncelleyen Schwally,  Mekke dönemi birinci aşama vahyi hakkında 

dönemin diğer oryantalistlerinin aynı konudaki bazı görüşlerini naklederek bunları 

                                                 
487 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 75. Nöldeke, Kur’ân’da Sebe: 34/3, Teğâbun: 64/7, Zâriyât: 51/23. 

âyetlerinde Hz. Muhammed’in bizzat kendisinin, Saffât: 37/54, Şuʻara: 26/97,  Enbiyâ: 21/58, Yusuf: 

12/76, 85, 91, 95. âyetlerinde başka insanların,  Meryem: 19/69, Nisa: 4/68, Meʻâric: 70/40 âyetlerinde 

Allah’ın kendisinin, (38/82 ve 83. Âyette ise Şeytan’ın ağzından Allah’a yemin edildiğini not etmiştir. 

Nöldeke, Nisa: 4/65 ve 68. Âyetler hariç diğer âyetlerin Mekkî olduğunu belirtmektedir. Bkz: Dipnot 3. 
488 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 76. 
489 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 76. Nöldeke bazı kaynaklara atıf yapmak suretiyle peygamberin 

ilk vahye muhatap olduktan sonra mecnunlar misali uçurumlarda gezindiğini anımsatır. Bkz: Dipnot, 3. 
490 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 76. Tebbet Suresi’nin Peygamber‘e yöneltilen mecnun vb. 

ithamlarla direkt bir alakası yoktur. Surede amcası Ebu Leheb‘in ve eşinin davete karşı düşmanlıkları ve 

Hz. Peygamber‘e eziyetleri sebebiyle kınanmaları işlenmektedir. 



120 

 

tenkit etmiştir. Bu çerçevede o, William Muir’in Mekke dönemi sûrelerini 

sınıflandırmasında, ilk kategori olarak zikrettiği ve “Peygamberlik İlanı Öncesine Ait 

Sûreler” başlığını taşıyan tuhaf bir görüş ileri sürdüğünü dile getirmiştir. Nöldeke’ye 

göre Muir, 96. sûreyle başlayan ve peygamberlik görevinden önce inen 18 sûre 

olduğunu, bunların sonradan Hz.Muhammed tarafından Kur’ân’a yerleştirildiğini, 96. 

sûre ininceye kadar bu sûrelerde konuşan öznenin Hz. Muhammed’in bizzat kendisi 

olduğunu iddia etmektedir. Nöldeke (Schwally), Muir’in bu yaklaşımı hakkında alaycı 

bir üslupla şunları söyler:   

“İngiliz araştırmacı, kaynaklara olan hâkimiyetinden dolayı, Peygamber’e 

yönelik öylesine büyük bir muhabbet geliştirmiş olacak ki onu Allah adına konuşarak 

suç işlemekten bir süreliğine uzak tutmaya çalışmıştır.”491 

Nöldeke, bu görüşün kendi içinde makbul sayılabilecek hiçbir delile 

dayanmadığını, konu hakkındaki rivâyet malzemesiyle çatıştığını ve bizzat yer verdiği 

sûrelerdeki verilerle de çeliştiğini ileri sürmüştür. Ona göre Hz. Muhammed, bu 

sûrelerde hasımlarına ve dini yalanlayanlara karşı mücadele etmiş ve müminleri 

savunmuştur.  Bu durumda bahsi geçen sûrelerin Hz. Muhammed’in kendisini Allah’ın 

Peygamber’i olarak ilan etmesinden ve yeni bir dini getirmesinden önceki bir döneme 

tarihlendirilmesi kabul edilemez. Kısa olmalarından ötürü Muir’in, ilk inen sûrelerden 

saydığı Asr sûresini buna örnek gösteren Nöldeke, bu sûrede Hz. Muhammed’in 

düşmanlarından bahsedildiğini ve takipçilerinden eziyetlere karşı hep birlikte 

sabretmelerinin tavsiye edildiğini belirtmiştir. Nöldeke’ye göre içeriği dikkate 

alındığında bu sûre, Hz. Muhammed’in peygamberliğini ilan ettiği sürece veya açık 

davet sonrasındaki bir zamna dilimine tarihlendirilmelidir. Nöldeke, 82/9 ve 92/16. 

âyetler gibi Muir’in iddiasını nakzeden başka örnek sûre ve âyet numaralarınıa da işaret 

etmiştir. Nöldeke’ye göre Hz. Muhammed’in, Kur’ân’da inkârcıları kaybeden ve zararlı 

olarak tavsif ettiği ilk döneme ait sûrelerin tümü (89/6, 91/11 ve 105. Sure gibi), 

peygamberlik ilanından sonraya aittir.492 

Nöldeke, Muir’in bu sûrelerde Allah’ın özne olarak konuşmadığı iddiasının da 

aslen temelsiz olduğunu belirtir. Ona göre Muir’in bu bağlamda eserinde kaydettiği 

vahiy pasajlarının tümü, âyetlerin fiil kalıplarındaki şahıs zamirleri dikkate alınmaksızın 

                                                 
491 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 76. 
492 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 77. 



121 

 

Hz. Muhammed’in kendi kendine konuşmaları olarak değerlendirilse dahi 90/10, 94/2, 

108/1 ve 95/4-5. âyetler bu görüşün temelsiz olduğunu desteklemek için yeterlidir.493 

Muir’in bu pasajlarda Allah’ın konuşmasını edebi/şiirsel bir kurgu olarak tevil ettiği 

halde, aynı tevili neden diğer yerlerde yapmadığını açıklaması gerektiğini sorgulayan 

Nöldeke, bu durumda bahsi geçen yerlerin bilinçli olarak değiştirildiği şeklinde bir 

itirazın yapılabileceğini bildirir. Nöldeke, Muir’in yaklaşımını şu ağır ifadelerle 

eleştirmiştir: “Ancak elle tutulur hiçbir delil olmaksızın kurgulanabilecek böyle bir 

hipotez yerine, kendi kendisini saptıracak dayanaksız bazı kabulleri cazip görmek, 

bazen insana daha çekici gelebilir.”494 

Nöldeke, haklarındaki tarihi verilerin azlığından dolayı Mekke döneminin geriye 

kalan bazı sûrelerine ilişkin zaman tespiti yapmanın zorlaştığına işaret etmiştir. Ona 

göre bu konuda, sûrenin mevcut içeriğinden hareketle neticeye ulaşmaktan başka bir yol 

yoktur. Nöldeke, dönemin bu türden sûrelerinin tek tek tespitinde dayanacağı ölçütün 

imkânlar ölçüsünde sûrenin üslup ve ifade gelişimini esas almak olduğunu 

belirtmiştir.495  

Nöldeke, bazı kısa sûrelerin inanç ve yemin kalıplarını içerdikleri birinci 

aşamadaki sûreler arasında değerlendirildiğini dile getirmiştir. Aslında çok kısa 

oldukları ve diğerlerinden kolaylıkla ayrıldıklarından dolayı bu sûreler için belli bir 

zaman tahdidinin zorluğundan bahseden Nöldeke, söz konusu sûrelerin erken dönemden 

daha sonraki dönemlere de ait olabileceğini savunmuştur.496 

Weil ise kısa sûrelerin bir kısmının kaybolduğunu ve bu sûrelerin aslında daha 

büyük pasajlardan koparılmış âyetlerden müteşekkil bölümler olduğunu iddia 

etmiştir.497 Weil’e göre, bir kaçı bazı müfessirler tarafından Medenî olarak 

tarihlendirilen Adiyât, Kevser, Tekâsür, Maûn ve Kafirûn sûreleri, Mekke döneminin 

ilk aşamasına ait olmasalar da en azından Hz. Peygamber’in öğretisini açıkça ilan ettiği 

ve muarızlarının onu bazı tavizler vermeye zorladığı Mekke döneminin ikinci aşamasına 

tarihlendirilmelidir.498 

                                                 
493 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 77. 
494 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 77-78. 
495 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 91, 92. 
496 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 107. 
497 Weil, Einleitung, 69. 
498 Weil, Einleitung, 69. 



122 

 

2.1.1.2. Mekke Dönemi İkinci Aşama Vahyinin Genel Özellikleri 

Kur’ân kronolojisi çalışmalarının Alman öncüleri Weil ve Nöldeke, Mekke 

döneminin ikinci aşamasına tarihlendirdikleri vahiylerin özellikleri hakkında bir takım 

tespit ve değerlendirmelerde bulunmuşlardır. Bu çerçevede her iki ismin Mekke dönemi 

ikinci aşama vahyinin genel özellikleri hakkında dile getridikleri görüş ve yaklaşımlara 

yer verilecektir.  

Mekke dönemi vahyini üç aşamada ele alan Weil, Mekke dönemi ikinci aşama 

vahyinin çok sayıda manzum sûreyi içerdiğini belirtmiştir. Ona göre bu aşamada Hz. 

Peygamber, artık mecnun birinden ziyade bir elçi olarak toplum içinde daha fazla 

görünürlük kazanmıştır. Weil, Hz. Peygamber’in bu dönem vahiylerinde öğretisini, 

öncekilere mukayeseyle sunum açısından daha rahat yaptığının gözlemlenebildiğini 

düşünmektedir. Ona göre bu aşamada Hz. Peygamber’in üslubunda ve yaşadığı sayısız 

taşkınlıkların yansıması olarak iç dünyasında daha bariz bir hareketlilik, söyleminde ise 

belirgin bir sanatkârlık müşahede edilmektedir. İkinci aşama vahiylerinde Hz. 

Muhammed, artık gerek inkârcıların kınanması gerekse de inancına yönelik kanıtların 

sunumu hakkında daha fazla detay paylaşmaya başlamıştır. Weil, ayrıca bu sûrelerde 

cennet ve cehennemin birbiri ardınca sıklıkla zikredildiğini ve Allah’ın sıfatları 

konusunda detaylı açıklamalara yer verildiğini dile getirmiştir.499 

Weil, bu aşama sûrelerinde yer verilen peygamber kıssalarıının, Mekkeli 

müşriklerin,  Peygamber’in bilgisinden istifade ettiği bir arkadaşı olduğu yönündeki 

şüphelerini destekleyecek tarzda artan bir ivme yakaladığını belirtmiştir. Bu kuşkunun 

Kur’ân’da da dile getirildiğini ancak yeterince cevaplandırılmadığını iddia eden Weil’e 

göre Mekkeliler, Hz. Peygamber’in Arapçayı iyi bilmeyen yabancı bir öğretmeni olduğu 

iddiasını yüksek sesle dillendirmiş ve onun vahiylerde bu kişiden aldığı malzeme ve 

malumatı işlediğini ileri sürmüşlerdir.500 

Mekke dönemi ikinci aşama vahyi hakkında Weil’den sonra önemli tespit ve 

değerlendirmelerde bulunan Nöldeke, bu aşama sûrelerinin ortak karakteristik 

özelliklere sahip olmadıklarını, bir kısmının Mekke dönemi birinci aşamasının diğer 

kısmının ise üçüncü aşamanın özelliklerini taşıdığını belirtmiştir. Nöldeke’ye göre bir 

                                                 
499 Weil, Einleitung, 70, 71. 
500 Weil, Einleitung, 71. 



123 

 

önceki aşamada gözlemlenen göz alıcı lirik üslup bu dönem vahiylerinde, daha sakin ve 

az şiirsel bir biçime evirilmiştir. Nöldeke, Weil’in Hz. Muhammed’in, bu aşama 

vahiylerinde müşahede edilen üslup değişikliğini, muarızlarının kendisine ait sözlerini, 

şair ve kâhinlerin sözlerine benzetmelerine verdiği tepkiyle açıklamasına ve bu dönem 

sûrelerinde kendisi hakkındaki bu türden ithamları sona erdirmek için özel bir çaba sarf 

ettiği yönündeki yorumlarına atıfta bulunmuştur.501 

Ancak Nöldeke, Weil’in bu yorumunu eleştirmiştir. Ona göre Hz. Muhammed’e 

isnad edilen bu yaklaşım ve eleştiriler karşısında, ani bir üslup değişimi yaşanması söz 

konusu değildir. Üstelik ikinci aşama sûreleri arasındaki üslup geçişliği de birden bire 

gerçekleşmeyip uzun bir sürece yayılmıştır. Bunun yanı sıra Hz. Muhammed, gerek 

içerik gerekse biçim yönüyle kendisine ve vahye yapılan itiraz ve ithamlardan rahatsız 

olduğunu daha sonraki sûrelerde de ifade etmiştir.502 

Nöldeke, Weil’i bu konuda katı bulmakla birlikte onun bu husustaki 

delillendirme çabalarını tatmin edici olarak değerlendirmiştir. Nöldeke’ye göre 

“Muhammed’in sanatsal bir biçim almış düşünceleri, en bereketsiz topraklara tekrar 

tekrar düşmekte ve heyecanının közü gerçeklikle karşılaştıkça sönmekteydi. Muhammed, 

genç cemaatinin pratik ihtiyaçlarıyla hemhal oldukça fantezisindeki canlılık ve doğallık 

da kayboluyordu”. Aslında bu gelişme karşısında şaşırmamak gerektiğini belirten 

Nöldeke, bu durumu yaşamın olağan akışının bir sonucu olarak değerlendirmiştir. 

Nöldeke’ye göre, tam da bu sebeple nihai başarı için üzülmemek gereklidir. Zira Hz. 

Muhammed, her ne zaman tanrısal görevinin farkındalığını daha az hissetmişse de bu 

inançtan hareketle sürekli yeni bir şeyler ortaya koymaya çalışmıştır. Nitekim daha 

sonraki dönemlere ait tüm diğer sûreler, bütün sıra dışılıklarıyla onun hiçbir zaman 

azalmayan istidadının kanıtlarıdır.503 

Nöldeke’ye göre birinci aşama vahyi sürecinde Hz. Muhammed’in ciddi 

anlamda uyarılmış olan fantezisi ve coşkunluk hali, ikinci aşamada yerini yavaş yavaş 

daha dingin ve derin düşüncelere bırakmış; Hz. Peygamber bu aşamada,  doğa ve 

tarihten sayısız örnekler kullanarak söylemini zenginleştirmiştir. Ancak peygamberin bu 

                                                 
501 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 117,118. 
502 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 118. 
503 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 118. 



124 

 

çerçevede dile getirdiği ifadeler mantıksal anlam örgüsünden ziyade üst üste yığılı, 

ayrıntılarla dolu, karmaşık ve sıkıcı açıklamalardan müteşekkildir.504 

Nöldeke, Hz. Peygamber’in olay ve olguları değerlendirme usulünü zayıf 

bulmaktadır. O, Kur’ân’da yer alan sayısız tekrarların muarızları inandırmaktan ziyade 

korkutmaktan öteye geçmediğini ve bunun temel nedeninin Hz. Muhammed’in zayıf 

değerlendirme yeteneği olduğunu ifade etmiştir. Bu söylediklerinden birinci aşamadan 

sonraki sûrelerin hiçbir güzel veya etkileyici pasaj içermediği anlamının çıkarılmaması 

gerektiğini belirten Nöldeke, Hz. Muhammed’i peygamberleştiren düşüncenin bu 

süreçte her defasında yeniden beliriverdiği kanaatindedir. Ona göre birinci aşamadaki 

sûrelerde kendisini sıkça gösteren güçlü şiirsellik, bu aşamada tamamıyla olmasa da 

gittikçe zayıflamıştır. Nöldeke’nin gözlemlerine göre geniş bir çeşitliliğe sahip ikinci 

aşama vahiylerinde başvurulan söylem, merkezi bir alanda ve cesurca ortaya çıkmamış, 

kıssalarda bile ilgi çekici noktalar çoğu zaman kapalı ifadeler ve metaforik anlatımlarla 

yer almıştır.505 

Nöldeke’ye göre Kur’ân ifadeleri, kendisi gibi Kur’ân metnini Kutsal Kitaptan 

sonra okuyanlar açısından kendisinden önceki İncil geleneğine dayandığından son 

derece sıkıcı gelse de Hz. Muhammed’in muhatabı olan dinleyiciler veya Kutsal Kitabı 

hiç okumayanlar açısından muhtemelen çok daha farklı tesirler oluşturmuştur.506 

Mekke dönemi ikinci aşama vahyinin daha sonraki zaman dilimlerinde birçok 

farklı özelliğinin ön plana çıktığını düşünen Nöldeke’ye göre bu aşamanın başlarındaki 

ifade ve üslup birinci aşama özelliklerini taşıyorken, dönemin sonuna doğru açıklamalar 

ve ifadeler uzamış, mevcut hissiyat kaybolarak sıradanlaşmıştır. Gittikçe uzayan âyetler 

ve bölümlerde öncekilere kıyasla daha büyük bir dinginlik söz konusudur.507 Nöldeke, 

bu dönem vahyinde ateşli hitabın yerini, bilhassa Allah inancı ve bu inancın mevcudat 

üzerindeki yansıması türünden inanç konularını ele alan geniş açıklamaların aldığını 

söyler. Ayrıca Nöldeke bu aşama Mekke vahyinde, Hz. Peygamber’in öğretisini 

desteklemek, takipçilerini teselli etmek ve düşmanları korkutmak için önceki 

peygamberlerin hayat hikâyeleri etrafında şekillenen bir söylemin geliştiğini belirtmekte 

                                                 
504 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 118. 
505 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 119. 
506 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 119. 
507 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 119. 



125 

 

ve Hz. Muhammed’in söz konusu bu kıssalarda daha önceki peygamberleri kendisine 

has üslup özellikleriyle konuşturduğunu ileri sürmektedir.508 

Nöldeke, bu dönem sûrelerindeki kıssalarda anlatılan peygamberlerin, hem 

birbirileriyle hem de Hz. Muhammed ile tali bazı konularda dahi benzer bazı özellikler 

sergilediklerini dile getirmiştir. Ona göre, peygamberlerin inançları ve muarızlarıyla 

ilişkilerine dair az sayıdaki anlatı, rivâyetler marifetiyle genişletilmiştir. Nöldeke, Hz. 

Peygamberin bu hikâyelerden Hz. Musa gibi bilhassa kendisine daha yakın gördüğü 

bazı peygamberlerin kıssalarını özellikle tercih ettiğini iddia etmiştir.509 

Üslup değişikliği sebebiyle vahyin eski ifade özelliklerinin bu aşamadan itibaren 

kaybolduğunu ve yerine yeni ifade biçimlerinin oluştuğunu dile getiren Nöldeke, ilk 

aşamada yoğun olarak kullanılan bilindik yemin tarzının değişikliğe uğradığını ileri 

sürmüştür. Nöldeke, ilk aşama sûrelerinden Saffat sûresi ve benzerlerinde yer alan uzun 

yemin ifadelerinin ikinci aşamada “Kur’ân’a and olsun!/ الْحَك۪يمِ  وَالْق رْاٰنِ  ”, “Kitaba and 

olsun!/ب۪ين ”وَ الْكِتاَب الْم 
 510 şeklindeki kısa yemin formlarına dönüştüğünü belirtmiştir. Ona 

göre yemin ifadeleri, Mekke döneminin üçüncü aşama vahyinde artık tamamen son 

bulmuştur.511 

Nöldeke’ye göre bu süreçte Hz. Peygamber, sûrelerin ilahi kaynaklı oluşunu 

açıklamak için daha dingin bir düşüncenin taşıyıcısı olan bazı ifade biçimlerini tercih 

etmiştir. Hz. Peygamber bu dönemde, bir elçi olarak Allah’ın kelamını nakleden 

pozisyonda olup İhlâs, Felak ve Nâs gibi önceki aşama sûrelerinde de nadir olarak 

geçen ve ilk nazil olan sûrede bulunmayan  “söyle-de!/قل” ifadesini veya “Bunlar apaçık 

Kitab’ın ayetleridir/ ِب۪ين ”تِلْكَ اٰيَات  الْكِتاَبِ الْم 
512 gibi cümleleri kurmuştur.513 Nöldeke, bu 

durumla bağlantılı olarak Mekke döneminin ilk zamanlarında nadiren geçtiği halde 

“vahy/وحي” ifadesinin ikinci aşamada yer yer kullanılmaya başlandığını belirtmiş, 

sonraki dönemlerde ise bu ifadeye daha yoğun bir şekilde yer verildiğine dikkat 

çekmiştir.514 

                                                 
508 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 119. 
509 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 119-120 
510 Yâsîn: 36/5; Zuhruf; 43/2. 
511 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 120. 
512 Şuʻarâ: 26/2. 
513 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 120. 
514 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 120. 



126 

 

Nöldeke, Mekke dönemi ikinci aşama vahyinin önemli hususiyetlerinden bir 

diğerinin ise Hz. Peygamber tarafından putperest geleneğe ait terminolojinin 

kullanılması olduğunu ileri sürmüştür. Nöldeke’ye göre Cahiliye müşriklerinin Allah’la 

birlikte sıklıkla andıkları “Rahmân/رحمن” ismi, bu aşamada vahiy pasajlarında 

belirginleşmiştir. Nöldeke’nin iddiasına göre ilk aşama Mekke vahyinde sadece bir 

yerde geçen bu isme, ikinci aşama vahiylerinde daha yoğun olarak yer verilmiştir. 

Üçüncü aşamada birkaç yer dışında müstesna ifadelerin kullanımında düşüş görülmüş, 

Medenî sûrelerde ise Rahman ismi, tamamen tedavülden kalkmıştır.515 

Nöldeke, Hz. Peygamber’in vahiylerde Allah’ın özel ismi olarak bu ifadeye yer 

vermesinin altında yatan saikler hakkında kesin bir şey söylemenin zor olduğunu dile 

getirmiş ve bu hususta çeşitli değerlendirmelerde bulunmuştur. Ona göre İslam 

Peygamber’i, müminlere farklı iki ilaha ibadet etmediğini göstermek ve bu husustaki 

iddiaları çürütmek için “Rahman ismini” bilinçli ve kasıtlı bir şekilde kullanmış olabilir. 

Nitekim ona göre bu türden akıl dışı bir ithamın varlığı hakkında İslami kaynaklarda 

İsrâ sûresinin 110. âyeti bağlamında bazı yorumlara rastlanmaktadır.516 

Nöldeke, Mekke dönemi ikinci aşama sûrelerini kronolojik açıdan aynı zaman 

dilimine tarihlendirmenin kolay olduğunu düşünmektedir. Buna karşın o, diğer sûrelere 

mukayeseyle her bir sûrenin bu aşama içindeki yeri ve sırası hakkında kesin bir 

belirleme yapmanın oldukça güç olduğu kanaatindedir.517  

2.1.1.3. Mekke Dönemi Üçüncü Aşama Vahyinin Genel Özellikleri  

Bu başlık altında Mekke dönemi vahyinin üçüncü ve son aşamasının genel 

özellikleri hakkında Weil, Nöldeke’nin tespit ve görüşleri ele alınacaktır.  

Weil, Hz. Muhammed’in Hicret öncesi Mekke’deki son yıllarını üçüncü aşama 

vahyi içinde değerlendirmiştir. Ona göre Mekke dönemi üçüncü aşama vahiyleri, 

dönemin bilindik şiirsel özelliklerini kaybetmemekle birlikte bunlardan bir kısmı 

konuşma diline özgü öğeleri barındırmaktadır.518 

                                                 
515 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 121. 
516 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 121. 
517 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 121. 
518 Weil, Einleitung, 72. 



127 

 

Nöldeke ise Mekke dönemi üçüncü aşama vahiylerinde, ikinci dönemin dil ve 

üslup özelliklerinin son bulduğunu ve bu dönemde dilin gittikçe gergin, mat ve nesre 

yakın bir hal aldığını ifade etmiştir. Ayrıca ona göre Hz. Peygamber, tüm vuruculuğu ve 

açıklığı bir tarafa bıkmadan ve usanmadan aynı kelimelerin sonu gelmez tekrarlarıyla 

yaptığı delillendirmelere rağmen kendisine iman edenlerin dışında hiç kimseyi 

etkileyememiştir. Bunun yanı sıra dönemin birbirlerinden çok az farklılık gösteren 

benzer hikâyeleri, artık sıkıcı bir hal almış ve Hz. Peygamber’in takipçileri haricindeki 

insanlar için bir anlam ifade etmemeye başlamıştır.519 

Kur’ân’ın orijinal diliyle ve tarihi süreçte ortaya çıkan problemlerle ilgilenen hiç 

kimsenin onun Mekke döneminin üçüncü ve son aşamasına ait pasajlarını ikinci bir kez 

daha okumak istemeyeceğini iddia eden Nöldeke’ye göre, ilk dönemde kendisini açık 

bir şekilde ifade eden coşkulu ruh bu dönemde görünmez olmuştur. İlk dönemlerdeki 

bazı şiirsel anlatımlardan ve fantezilerden arta kalan kıvılcımlar, üçüncü dönemde 

yeterli derecede bütüncül bir yapı oluşturamamış ve mesaj, bu kıvılcımları takip 

edemeyenlere ulaşmamıştır. Gittikçe daha fazla nesre yaklaşan üslup, daha uzun âyetleri 

doğurmuş, Hz. Muhammed’in ilk dönemdeki lirik şiirsel anlatısı yerini yalnızca birkaç 

kafiyeye terk etmiştir. Nöldeke’ye göre, “Bu kafiye daha güçlü bir anlam ve etki 

oluşturmakla beraber rahatsız edici bir intiba da uyandırmaktadır. Bununla beraber 

üçüncü dönem vahiylerinde, ilk dönemlerdeki üslup derinliğinden söz edilemez. Bu 

dönemde dikkatsizce yazılmış uzun âyetler, şairane zevkten uzaktır ve âyet sonları 

neredeyse tamamıyla “ين, ون” gibi tek düze kafiyelerle son bulmaktadır.”520 

Bu aşamada bazı sûrelerde bariz bir uzama olduğunu belirten Nöldeke, elde 

güçlü kanıtlar olmasa da aslında daha uzun olan pasajların özetlenerek kaydedilmiş 

olabileceğini ileri sürmüştür. 

“Ey insanlar!” hitabının üçüncü aşamanın karakteristik özelliklerinden biri 

olmaya devam ettiğini ifade eden Nöldeke, Arapların genellikle bir araya gelmek için 

kullandıkları bu türden ifadeleri, Hz. Muhammed’in de kullandığını belirtmiştir. 

                                                 
519 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 143. 
520 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 143. 



128 

 

Nöldeke’ye göre Hz. Muhammed, daha önceki dönemlerin şiirsel retorik dilinde 

kullanmaktan imtina ettiği bu ifadeyi, bu dönemde sıklıkla kullanmaya başlamıştır.521 

Nöldeke, bu ve benzeri bazı hususiyetlerine rağmen daha önceki iki aşamaya 

mukayeseyle Mekke döneminin üçüncü aşama vahiylerinde belirgin bir ilerleme 

gözlemlenemediği için bu dönem vahyi hakkında güvenilir bir kronolojik tertip 

yapmanın çok daha zor olduğu kanaatindedir.522 

2.1.2. Weil ve Nöldeke’ye Göre Medine Dönemi Vahyinin Genel Özellikleri 

Öncü Alman oryantalistler Medine dönemi vahyinin tarihlendirilmesinde esas 

alınan ölçütler ve bu dönem vahyinin karakteristik özellikleri hakkında önemli bazı 

tespit ve değerlendirmelerde bulunmuşlardır. Özellikle Nöldeke bu konuda son derece 

geniş ve önemli değerlendirmelerde bulunmuştur. Medine dönemi sosyolojisine ilişkin 

bazı tespitlerden hareketle Nöldeke, şehrin siyasi, sosyal ve ekonomik yapısının yeni 

dinin gelişimi ve toplumun dönüşümü üzerindeki yansımalarına dikkat çekmiştir. Hz. 

Peygamber’e muhalif gruplardan Münafıkların ve Yahudilerin Medine’deki 

varlıklarının ve yeni dine itirazlarının gerek vahiy üzerinde gerekse de yaşanan olaylar 

üzerinde bariz bir tesiri olduğu tezini temellendirmeye çalışmıştır. 

Alman oryantalistler Weil ve Nöldeke, dönemin vahyinin genel özellikleri 

hakkında birbirlerine son derece yakın bazı ortak tespit ve yaklaşımlar sergilemişlerdir.  

Bu başlık altında öncü Alman oryantalistlerin görüş ve yaklaşımları sırasıyla 

tanıtılmaya çalışılacaktır. 

Weil, Medine vahyinin büyük oranda tarihi gerçekliği bilinen bazı olaylarla 

irtibatlandırılmasından dolayı bu dönem sûrelerinin kronolojik tespitinin Mekkî olanlara 

kıyasla gerçeğe çok daha yakın olduğunu ileri sürmüştür.523  

Nöldeke ise Medine dönemi vahyinin kronolojisini ele almadan önce 

Peygamber’in hicretten önce ve sonraki ilişkilerini ve Medine’deki farklı gruplara 

yönelik politik tutumlarını masaya yatırmak gerektiğini belirtir. Zira ona göre 

Medine’de indirilen vahiylerin Mekke’dekilerden farklılık arz etmesinin ana sebebi, 

                                                 
521 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 144. 
522 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 144. 
523 Weil, Einleitung, 73. 



129 

 

tarihsel durumun değişmiş olmasıdır.524 Mekke’de örnek bir Peygamber profili 

sergileyen Hz. Muhammed’e, çoğunlukla alt sosyal tabakadan ve sadece az sayıda 

insanın tabi olduğunu belirten Nöldeke, geri kalan büyük kitlelerin ise ona,  bir hilekâr 

ve budala gözüyle baktığını, yakın ailesinin bile onu yalnızca güçlü akrabalık bağları 

hürmetine koruduğunu iddia etmiştir.525 Hicret’le beraber bu durumun tersine 

döndüğüne işaret eden Nöldeke, Hz. Peygamber’in bu olaydan sonra, ilkin bilinen bir 

dini öndere, çok kısa bir zaman dilimi içinde ise son derece büyük bir topluluğun 

idarecisi olarak bir dünya liderine dönüştüğünü belirtmiştir.526 

Nöldeke’ye göre her ne kadar Wellhausen’in araştırmaları sayesinde İslam 

öncesi Medine hakkındaki malumatları artmış olsa da bu derece çarpıcı bir dönüm 

noktasının oluşumuna etki eden unsurlar hala bütünüyle açıklığa kavuşturulabilmiş 

değildir.527 Hicretten önce Medine’nin, Evs ve Hazrec kabilelerinin yüz yıllar boyu 

bitmek bilmeyen çekişmelerine tanıklık eden bir şehir olduğunu belirten Nöldeke, her 

iki kabile arasında gerçekleşen son büyük savaşın (Buas Savaşı)  ne galip gelen Evs’e 

bir üstünlük sağladığını ne de gerçek bir barışa hizmet etmediğini belirtmiştir. Ona göre, 

bu savaştan sonra şehirde kan davaları ve güvensizlik atmış, sosyal alanlar daralmış ve 

gözlemlenebilir bir huzursuzluk ortamı oluşmuştur.528 

Nöldeke, Medine ahalisinin çok kısa bir süre içinde bir yabancının idaresini 

kabul etmelerinde, şehirde her geçen gün çekilmez hale gelen anarşik durumun etkili 

olduğunu iddia eder. Caetani’nin, Medinelilerin politik açıdan pasifleştirilmiş olması 

sebebiyle Mekke’de Hz. Peygamber’le buluşarak ona iman ettikleri yönündeki fikrini 

kabul etmeyen Nöldeke, aksine alacakları pozisyon hakkında kendi aralarında 

konuşmuş olmalarının imkân dâhilinde olduğunu düşünmektedir.529 Bazı rivâyetlerde 

bu duruma işaret edildiğini belirten Nöldeke, bununla beraber Medinelileri Hz. 

Muhammed’e ve Mekke’ye getiren asıl olgunun, dini saikler ve motifler olduğu 

kanaatindedir. Zira kaynaklardaki bilgilere göre Hz. Peygamber, Kâbe’yi ziyarete gelen 

Medineli bir gruba öğretilerini anlatmış ve onlardan tam anlamıyla bir hüsnü kabul 

görmüştür. Öyle ki kendi öz yurdunda kabul edilmeyen Peygamber, şehirlerine dönen 

                                                 
524 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 164. 
525 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 164. 
526 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 164. 
527 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 164-165. 
528 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 165. 
529 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 165. 



130 

 

bu kişilerin yaptıkları etkili İslam propagandası sayesinde iki yıl kadar kısa bir sürede 

yeni bir yurt ve sığınağın yanında gözde bir topluluk da kazanmıştır.530 

Nöldeke, İslam’ın Medine’deki bu başarısının şehrin sakinlerinin aralarında 

yaşayan, hatta bir kısmı akrabaları olan Yahudiler ve Arap asıllı Hıristiyanlar pay sahibi 

olduklarını anımsatmıştır. Nitekim Hazrecli Evs b. Amir gibi din hakkında yenilikçi bir 

takım görüşlere sahip bazı Medineli Araplar,  İslam’ın temel öğretilerinin kaynaklandığı 

Hıristiaynlığa intisap etmişlerdir. Ona göre her ne kadar Mekke’de de Amir gibi bazı 

kimseler ve Hrıstiyan Araplar yaşamış olsalar da Medine’de, Mekke’yle 

karşılaştırılmayacak derecede güçlü bir İncil ve Kutsal Kitap tasavvuru mevcuttur. 

Ayrıca Nöldeke, Medineli çiftçilerin Mekkeli büyük tüccarlara mukayeseyle yeni dini 

kabul etmeye daha açık olduklarını ileri sürer.531 

Nöldeke, İslami geleneğin sıklıkla zikrettiği Medinelilerin Hz. Muhammed’i 

kabullerinde dini atmosferin temel faktör olduğu yönündeki yaklaşımda haklı olduğunu 

teyid etmiştir. Ona göre bu aşamada manevi otoritenin evirilerek politik liderliğe 

dönüşmesi, baştan itibaren planlanmış bir şey olmayıp Hz. Muhammed tarafından 

şartların zekice kullanılması ve ilk başarısıyla birlikte kendisini izhar eden devlet 

yöneticiliği yeteneği sayesinde zamanla gelişmiştir. Nöldeke, Medine’ye geldikten iki 

yıl gibi bir kısa zaman zarfında şehir için temel yasa olarak değerlendirilmesi gereken 

yasaları ihsas edebilmesinin Hz. Peygamber’in politik liderlik yeteneğine işaret ettiğini 

ifade eder. Ona göre Hz. Muhammed’in yapmak istediği şey, her türlü anlaşmazlıkta 

Allah’ın ve kendisinin son merci olduğu Musa’nınkine benzer teokratik bir düzen 

tasarlamaktır.532 

Nöldeke, Medine’de Hz. Peygamber’e koşulsuz olarak itaat eden iki gruptan 

birinin Mekke’den hicret eden Muhacirler, diğerinin ise İslam’a şevkle bağlanan ve 

onun için savaşmakla şöhret bulmuş olan Ensar olduğunu kaydeder. Bu iki grup dışında 

kalan Medineli sakinlerin büyük kısmının Hz. Muhammed hakkında hiç de dostça 

düşünmediklerini belirten Nöldeke, bunların ona ne peygamber ne de devlet başkanı 

olarak tahammül etmek istemediklerini ileri sürmüştür. Nöldeke’ye göre bu gruplar Hz. 

Peygamber’e coşkulu bir şekilde bağlı olan kalabalık takipçileri yüzünden içlerinde 

                                                 
530 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 165. 
531 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 165-166. 
532 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 166. 



131 

 

olanı gizlemekte ve Hz. Peygamber’in planlarının bozulmasını bekleyerek pasif bir 

direniş sergilemekteydiler. Bu grubun etkisi o derece güçlüydü ki Peygamber, onlara 

karşı temkinli davranmış, hatta bazı konularda onlara uymak zorunda kalmıştır. 

Nöldeke, bu sebeple söz konusu grubun Kur’an tarafından “Münafıklar, şüphe edenler, 

mürtedler” gibi çok da keskin olmayan ifade ve sınıflandırmalarla tanımlanmasının 

yerinde olduğunu belirtmiştir.533 

Nöldeke’ye göre ilk zamanalarda Medine’de Hz. Muhammed’e iman edenlerin 

bir kısmı hâlâ tam anlamıyla ona bağlı değildir. Zira o dönemdeki Araplarda ve cinsiyet 

temelli şekillenmiş diğer toplumlarda aile ve kan bağı her bir üyenin ister verasetle 

isterse de seçimle gelsin kabile reisinin otoritesine boyun eğmesini zorunlu kılıyordu. 

Nöldeke, tam da bu sebeple, diğer kardeş kabilelerden sayıca daha üstün olan Hazrec 

kabilesinin meşhur lideri Abdullah b. Ubey b. Selul’ün varlığının, Peygamber’in etkisini 

azalttığını ileri sürmüştür. Ona göre Hz. Peygamber, ancak İbn Selul’ün siyasi 

konumunu kaybetmesinden sonra etki alanını genişletebilmiştir. Nöldeke, Hz. 

Peygamber’in İbn Selul’e karşı tüm kalbiyle güçlü bir nefret beslediği halde ona karşı 

saygıyla hareket ettiğini ve ölünceye kadar onu kendisiyle denk gördüğünü iddia 

etmiştir. Bu hususta daha da ileri giden Nöldeke, Hz. Peygamber’in mevcut konumu 

sebebiyle İbn Selul’ün kabilesinden hatta bu kabileye mensup Müslümanlardan 

çekindiği için bu şekilde hareket ettiğini ileri sürmüştür.534 

Münafık kavramının, herhangi bir sebepten dolayı itaatten ayrılan ya da bir 

emrin uygulamasında ağır davranmalarından dolayı müminleri de kapsayacak şekilde 

genişletildiğini ileri süren Nöldeke, aynı kavramın daha sonraları Hz. Peygamber zafer 

kazandığında onu destekleyen ancak zor zamanlarında ise onu yalnız bırakan kitleler 

için kullanılmaya başlandığını iddia etmiştir.535 

Nöldeke’ye göre Arap kabileleri de benzer bir yaklaşımla değerlendirilmiş ve 

Hudeybiye barışından itibaren özellikle de Mekke’nin alınmasından sonra bu kabileler 

Hz. Muhammed’e tabi olmuşlardır. Bunlardan bir kısmı gerçekten iman etmiş, ancak 

Beni Ümeyye İbn Abdüşems gibi Kureyş’in ileri gelenlerinin de içinde olduğu büyük 

bir kesim ise menfaatleri gerektirdiği için veya mecbur kaldıklarından dolayı İslam’ı 

                                                 
533 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 167. 
534 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 167-168. 
535 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 168. 



132 

 

kabul etmişlerdir. Nöldeke, bu kesimlerin aslında sadece politik sebeplerden dolayı 

Müslüman olarak kabul edildiklerini de ileri sürmüştür.536 

Hz. Peygambere karşı değişken karakterli münafıklardan daha kuvvetli bir 

enerjiyle karşı duranların başında, Medine’de ve yakın civarında ikamet eden 

Yahudilerin geldiğine dikkat çeken Nöldeke, onların karakteristik özellikleri hakkında 

bazı değerlendirmeler yapmıştır. Nöldeke’ye göre her ne kadar tam olarak bilinmese de 

Yahudilerin sahip oldukları yazılı ve edebi kültür, Araplara kıyasla onlara sofistike bir 

birikim ve entelektüel bir üstünlük sağlıyordu. Bununla beraber tüm Yahudiler sahip 

oldukları savaşçı kimlik, cesaret ve diğer özellikler sayesinde kendi değerlerinden, 

özelliklerinden hiçbir şey kaybetmeden şaşılacak bir şekilde, komşu kabileleri asimile 

etmeyi başarmışlardı.537 

Nöldeke, İslam Peygamberinin ilk zamanlarda vahiy kültürüne yabancı olmayan 

muhataplar oldukları için Yahudilere büyük bir ümit bağladığını iddia etmiştir. Ona 

göre Yahudiler, yeni peygamber için eski inanışlarını terk etmeyip Hz. Peygamber’in 

getirdiği öğretilerin kendi dinlerinden alıntılar olduğunu bil fiil müşahede edince Hz. 

Peygamber2le aralarındaki çatışma gittikçe derinleşmiştir. Bu durum, Hz. Peygamber 

tüm Yahudileri öldürüp, yerlerinden sürünceye veya boyunduruk altına alıncaya kadar 

devam etmiştir.538 

Nöldeke, Yahudilerin İslam’a karşı muhalefetinin yalnızca siyasi veya askeri 

tehditlerle sınırlı olmadığını, İslami esaslara ve olgulara yönelik iğneleyici alaylar ve 

radikal soruların bunlardan daha tehlikeli unsurlar olduğunu dile getirmiştir. Nöldeke’ye 

göre haddi zatında bölgedeki Yahudi kabileler, Evs ve Hazrec savaşları sebebiyle iki 

düşman cepheye ayrılmış olmasaydı Hz. Muhammed’in onları dağıtması mümkün 

olamayacaktı.539 

Nöldeke, Medine döneminde Hz. Muhammed’in sıcak savaş halinde olduğu 

müşriklerin, Kur’ân tarafından ciddi bir saldırıya uğramadıklarını iddia etmiştir. Aynı 

şekilde Medine’den uzakta yaşayan ve ancak Hz. Peygamberin vefatına yakın bir 

zamanda düşmanca muamelede bulunulan Hırıstiyanlardan da sık olmamakla birlikte 

                                                 
536 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 168-169. 
537 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 169. 
538 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 169. 
539 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 169-170. 



133 

 

genellikle dostane ifadelerle bahsedildiğini ve bu kesimlerin nadiren inançla alakalı bazı 

konularda kınandıklarını ileri sürmüştür.540 

Nöldeke, Hz. Muhammed’in buna karşın hicretten sonra Yahudilere büyük bir 

nefretle saldırdığını ve Yahudilerin dik kafalılıkları sebebiyle Tanrı tarafından 

lanetlendiklerini her fırsatta dile getirdiğini belirtmiştir. Yahudilerin yanı sıra 

münafıkların da Hz. Muhammed tarafından benzer şekilde azarlandığını ifade eden 

Nöldeke’ye göre Hz. Muhammed, Medine’deki pozisyonları sebebiyle onlarla 

ilişkilerine dikkat etmişse de Kur’ân’da isimlerini zikretmeksizin onlara karşı öfke dolu 

hissiyatını dile getirmekten çekinmemiştir. Nöldeke Hz. Peygamber’in muhatap aldığı 

münafıkların yalnızca Medine’de yaşayanlardan müteşekkil olduğuna dikkat çekmiştir. 

Zira ona göre Peygamber, aslında İslam’ı kabul etmiş gibi görünen diğer Arapları sert 

tedbirler ve sözlerle değil, aksine iyilikle kazanmak istiyordu.541 

Nöldeke Medenî sûrelerdeki hitabın genellikle Müslümanlara yönelik olduğunu 

belirttikten sonra bu dönem sûrelerinde Mekke döneminde yoğunlukla değinilmiş olan 

ahlaki ve itikadi konulara fazla yer verilmediğini ifade etmiştir. Ona göre Hz. 

Peygamber Medenî sûrelerde evinde, savaş meydanında veya barışta bir lider olarak 

konuşmaktadır. Politik liderlik özelliklerini sergileyen Hz. Muhammed, koşullara bağlı 

olarak bir zaferin ya da yenilginin ardından takipçilerini övmekte veya azarlamakta, 

gelişmeler hakkında gerekli aydınlatmayı yapmakta, gelecek hakkında öngörülerde 

bulunmakta, emirler verip kurallar koymaktadır.542 

Nöldeke, Hz. Peygamber’in koyduğu kuralların son derece büyük bir öneme 

haiz olduğuna işaret ettikten sonra bunların bir kısmının geçici bir süre için geriye kalan 

diğer kısmının ise sürekli olarak geçerlilik arz ettiğini belirtmiştir. Ona göre “Bu 

kanunlar, ikisi arasında keskin bir ayırıma gitmeksizin sivil hayat ve dini konulara 

ilişkin soruların cevapları niteliğindedir. Ayrıca Kur’ân çoğu zaman dönemin şartlarına 

temkinli bir şekilde uyum göstermekte hatta bazen sıkı sıkıya bağlı kalmaktadır. Kur’ân 

daki hükümler ise büyük oranda tartışmalı hukuki davalar hakkında verilmiş muhtelif 

münferit kararlardan müteşekkildir.”543 

                                                 
540 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 170. 
541 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 170. 
542 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 170-171. 
543 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 171. 



134 

 

Bu aşamada Hz. Peygamberin, meydana gelmiş benzer olayları dikkate alarak 

hükümler hakkında bazı sınırlamalar yaptığını dile getiren Nöldeke, bazı hükümlerin ise 

herhangi bir olay veya sebep vaki olmaksızın oluşturulduğunu ifade etmiştir. Buna 

ilaveten Nöldeke, Hz. Peygamberin ailevi işlerini ilgilendiren bazı emir ve tavsiyelerin 

de Kur’ân’da yer aldığına dikkat çekmiştir.544 

Nöldeke, Hz. Muhammed’in Medine’ye hicretle beraber farklı olgu ve olaylarla 

kuşatıldığını belirtmiştir. Ona göre bu durum, Kur’an sûrelerinin içeriğine de yansımış 

ve tabii olarak Kur’ân’ın Mekke dönemi son aşaması vahyine mukayeseyle bariz bir 

üslup değişikliğine neden olmuştur. Ancak bu değişimin tüm vahiylerine tam olarak 

yansımadığını beliten Nöldeke’ye göre Medine dönemi vahyinin ilk yıllarında 

Mekke’nin son döneminden farklılaşan nokta, bu yeni dönemde ele alınan konunun 

gerektirdiği oranda yeni bazı kavram ve deyimlerin kullanılmasıdır. Bu durumun 

kendisini daha ziyade ve en yoğun şekilde kurgulanmalarında retorik söylemden 

mümkün mertebe uzak durulan adalet temalı âyetlerde gösterdiğini ileri süren Nöldeke, 

Hz. Muhammed’in esinlendiği kadim şair geleneğinden ve genellikle lüzumsuz ek 

cümlelerin sonuna koyduğu kafiye kullanımından bu dönemde de tam anlamıyla 

vazgeçemediğini iddia etmiştir.545 

Nöldeke, Mekke’de tüm insanlara hitap ettiği için “Ey insanlar!” kalıbını 

kullanan Peygamber’in, Medine’de karşılaştığı farklı gruplar için genellikle “Ey iman 

edenler!” nadiren de “Ey Yahudiler!” ve “Ey münafıklar!” hitap kalıbını kullandığını 

belirtir.546 

Medenî sûrelerde münferit de olsa,  bazı etkileyici ve şiirsel pasajların 

bulunduğuna dikkat çeken Nöldeke, buna karşın Medine vahiylerinin büyük çoğunlukla 

kısa hüküm cümleleri, hitaplar, emirler ve benzeri kalıpları içerdiğini belirtir. Bunların 

görece olarak daha uzun parçalardan müteşekkil son dönem Mekke vahyiyle 

karşılaştırıldığında nicel olarak daha dar bir kapsama sahip olduklarını ifade eder. Buna 

karşın Nöldeke, benzer içeriklere sahip çok sayıda Medine dönemi pasajının bir sûrede 

                                                 
544 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 171. 
545 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 171. 
546 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 171-172. 



135 

 

toplanmasının, bu sûrelerin mevcut Kur’ân’ın en uzun sûrelerine dönüştüklerini 

kaydeder.547 

Nöldeke, Mekkî sûrelerde bariz olarak müşahede edilebilen dil gelişiminin, bazı 

muhtelif yerler müstesna Medenî sûrelerde gözlemlenemediği kanaatindedir. Ona göre 

haddi zatında bu unsurdan hareketle âyetlerin zamanını tespit etmeye çalışmak pek de 

güvenilir değildir. Buna mukabil içerik, bilinen şartlar veya olaylarla ilişkilendirebilme 

ve yeni devletin gelişmesine bağlı olarak ortaya çıkan bazı unsurlar, âyetlerin doğru 

olarak tarihlendirmesinde çok daha güvenilir bir yöntem sunmaktadır. Nitekim Hz. 

Peygamberin hayatıyla ilgilenen kesimler rahatlıkla hicretten önce ve sonraki rivâyet 

malzemesinin ne derece büyük farklılık sergilediğini fark etmiştir. Nöldeke’ye göre, 

Mekke dönemi gibi kesin olmayan bir zaman dilimi ve hayli küçük bir topluluğa ilişkin 

çoğu uydurma ve son derece az sayıda güvenilir rivâyet mevcut iken; Medine 

döneminde yaşanan olayların takibini mümkün kılan çok daha açık bir tarihi kayıt 

sisteminin var olduğu söylenebilir.548 

Nöldeke, tüm bu nedenlerden dolayı Medine dönemi hakkında yapılacak 

kronolojik tarihlendirmenin birçok sûre ve âyet grubu için gerçeğe son derece yakın 

olacağını; bir kısmı için kesin bir zaman tespit edilemese de yaklaşık bir tahminde 

bulunulabileceğini ve bazı âyetlerin Medine dönemine aidiyetlerinde ise çok daha kesin 

ifadelerin kullanılabileceğini ileri sürmüştür.549 

2.2. WEİL VE NÖLDEKE’NİN KUR’AN VAHYİNİ TARİHLENDİRMELERİ: 

GÖRÜŞLER, YAKLAŞIMLAR VE TASNİFLER 

Bu başlık altında sûreler ve içerdikleri bazı âyet grupları, Weil ve Nöldeke’nin 

Kur’ân vahyinin tarihlendirlmesinde başvurdukları yöntemler dikkate alınarak yedi ana 

başlık altında tasnif edilecek, her iki oryantalistin bu çerçevede dile getridikleri görüş ve 

yaklaşımlar ilişkili oldukları yöntemin içinde kaydedilecek ve oryantalistlerin 

başvurdukları tarihlendirme yöntemleri tahlil ve tenkit edilecektir.  

Bu bağlamda öncelikle Weil ve Nöldeke’nin sûrelerin tarihlendirilmesi 

hususunda başvurdukları argümanlar gözden geçirilecek, sûreler ve âyet gruplarının 

                                                 
547 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 172. 
548 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 172. 
549 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 172. 



136 

 

tarihlendirilmelerine ilişkin görüşleri dayanaklarıyla beraber tahlil edildikten sonra 

hangi yöntemlere göre tarihlendirildikleri belirlenecek ve sûreler ve içerdikleri ayet 

grupları buna göre tasnif edilecektir. Bu çerçevede aynı sûre veya sûrenin içerdiği âyet 

grupları hakkında birden fazla yöntemle tarihlendirilme yapılmış ise ilgili kısımlar buna 

göre tasnif edilecek ve bölünün başında söz konusu sûreler zikredilerek bu duruma 

işaret edilecektir.  

Bilimsel oryantalizmin temellerinin atıldığı on dokuzuncu yüzyılda, Kur’an 

kronolojisi konusunu çalışan Weil ve Nöldeke’nin, tarihlendirme yaklaşımlarında ve 

nüzûl sırası sûre tertiplerinde belirgin bir oranda İslami geleneğin esas aldığı bazı 

ilkeleri ve yöntemleri dikkate aldıkları gözlemlenmektedir. Ancak bununla birlikte her 

iki isimin de bilhassa âyet öbeklerinin tarihlendirilmesinde kendilerine özgü bazı 

yöntemleri kullandıkları da göze çarpmaktadır. 

Vahyin nüzûl kronolojisini inceleyen oryantalistlerin gerek Mekke dönemi 

gerekse de Medine dönemi vahyi için kullandıkları bu yöntemleri ele almakta fayda 

vardır. Zira bu sayede oryantalist tarihlendirmenin İslami yaklaşımdan farklılaşan 

görüşlerine dayanak oluşturan referansları da ortaya konularak değerlendirilmiş 

olacaktır.  

Batı’da Kur’an kronolojisi çalışmalarının öncü oryantalistleri Weil ve 

Nöldeke’nin başvurdukları bu yöntemlerin, farklı referanslara ve yaklaşımlara 

dayandırıldığını söylemek mümkündür. Nitekim bunların bir kısmı İslami gelenek ve 

kaynaklardan alınmış, bir kısmı Mekkî ve Medenî vahyin üslup, form ve muhteva 

özelliklerinden hareketle geliştirilmiştir. Ayrıca oryantalistlerin, Kur’an vahyine 

uyguladıkları tarihlendirme yöntemlerinde, hermenötik ve tarihî tenkid gibi kutsal kitap 

okumalarında ve tarihlendirmesinde kullanılan Batılı yöntemler de belirleyici 

olmuştur.550 

Kur’an kronolojisi görüşlerini incelediğimiz öncü oryantalistler, her ne kadar 

Kur’an vahyini tarihlendirmede başvurdukları ilkeler ve esaslar hakkında bazı 

açıklamalarda bulunmuşlarsa da kuramsal anlamda takip ettikleri bir yöntemler 

hakkında açıklama yapmamışlarıdır. Buna karşın tarihlendirmelerini dayandırdıkları 

esas ve argümanlardan hareketle her iki ismin de sûre ve âyetlerin tarihlerinin tespitinde 

                                                 
550 Weil, Einleitung, 63-64. 



137 

 

ortak bazı yöntemler kullandıklarını müşahede edilmektedir. Gerek Weil’in gerekse de 

Nöldeke’nin başından sonuna kadar tüm vahiylere ilişkin tarihlendirme yaklaşımlarında 

bu yöntemlere başvurdukları söylenebilir. Bununla beraber her iki oryantalist de zaman 

zaman bu yöntemlerin hiçbirisine uymayan bazı tarihlendirme yaklaşımları da 

serdetmişlerdir. 

Müslümanların nüzûl sırasına göre tasnif edilmiş sûre listeleriyle öncü 

oryantalistlerin listeleri karşılaştırıldığında oryantalistlerin, özellikle de sûre 

sıralamasında büyük oranda İslami kaynakları ve yöntemleri referans aldıkları, açıkça 

müşahede edilmektedir.551 Bununla beraber Müslümanların yaptıkları listelerde Medenî 

olarak kaydedilen bazı sûrelerin oryantalist listelerde Mekkî; Mekkî olarak kaydedilen 

bazı sûrelerin ise Medenî olarak tasnif edildiği de göze çarpmaktadır.552  

Kanaatimizce bu farklılığın temel sebebi, kutsal metinlerin tarihi hakkında 

Batıda yapılan ilk çalışmalarda kullanılan tarihî tenkid ve hermenötik gibi metin okuma 

yöntemlerinin Kur’ân vahyinin tarihlendirmesine de uygulanmasıdır. Nitekim 

oryantalistler, İslami rivâyetlere ve yaklaşımlara atıfta bulunmakla beraber çoğu zaman 

onlara muhalif görüşler serdetmişlerdir. Bu görüşler, özellikle de metnin dil, üslup ve 

biçimsel özelliklerinden, pasajların muhteva ve muhatabından hareketle anlam, bağlam 

ve zamanı belirleme; siyer ve biyografi başta olmak üzere tarihi sürece dair malumat 

veren kanallar üzerinden değerlendirme yapma ve dönemin siyasi ve sosyal koşulları 

gibi hususlardan yola çıkarak yaklaşık bir tarih önerme türünden nüzûl tarihini tespite 

yönelik görüş ve yaklaşımlar, büyük oranda tarihî tenkit yönteminin (yaklaşımının) ve 

hermenötiğin uyarlanmasıyla açıklanabilir.  

Birinci bölümde yer verildiği üzere on dokuzuncu yüzyılda yaşayan 

oryantalistler, Kur’ân’ın metinleşme tarihi ve vahyin kronolojisini tespit için büyük 

oranda “Tarihî Tenkit Yöntemini” kullanmışlardır. Weil ile birlikte Kur’ân 

kronolojisinde ilk nüvelerine rastladığımız bu yöntem, oryantalist araştırmacılığın en 

çok kabul gören bilimsel usulü olarak kabul görmüş ve Nöldeke tarafından Kur’an 

kronolojisi ve Kur’an tarihi araştırmalarına ustalıkla uygulanmıştır.553 

                                                 
551 Weil, Mohammed, 363-364. 
552 Gözeler, "Kur’ân Âyetlerinin Tarihlendirilmesine Batılı Yaklaşımlar”, 324 
553 Paret, Arabistik, 3.  



138 

 

Aslında bu yöntem, kutsal metinlerin ilk ortaya çıktıkları zaman ile 

metinleştikleri zaman arasına uzun bir kesinti girdiğinden bu metinlerin vaz’ oldukları 

ilk anlamlarından uzaklaştıkları ya da nüzûl zamanları ve ortamları bilinmediği için 

yanlış anlaşıldıkları eleştirisinden hareketle geliştirilmişlerdir. Ancak oryantalistler 

Yahudiliğin ve Hırıstiyanlığın kutsal metinleri için geçerli olan bu durumu, daha nüzûl 

dönemi içinde ve henüz Hz. Peygamber hayattayken metinleştirilen Kur’ân vahyine de 

uygulamışlardır.  Metinleşme süreçleri tamamen birbirinden farklı olduğu halde ilahi 

kitabı kendi kutsal metinleriyle aynı vasatta değerlendirmeleri oryantalistlerin baştan 

itibaren yanlı ve haksız bir konumlanmayı tercih ettiklerini göstermektedir. 

Oryantalistlerin Kur’ân tarihi ve metninin anlaşılması için başvurdukları tarihî tenkid ve 

hermenötik gibi yöntemlerin Kur’ân için uygulanabilir olmayışı, yapılacak 

araştırmaların doğru neticeler vermekten uzak olmasındaki temel etken olarak 

değerlendirilmelidir. 

Bu indirgemeci yaklaşım ve Kur’an vahyi için uygun olmayan yöntemlerin, 

oryantalistlerin Kur’ân kronolojisi yaklaşımlarına ve görüşlerine ne şekilde yansıdığını 

takip etmek, tarihlendirmede başvurdukları yöntemlerle ilişkilendirerek kaydettiğimiz 

tasniflerden takip edilebilir.  

Oryantalistlerin kullandıkları tarihlendirme yöntemlerinin belirli bir oranda 

İslami gelenekte de başvurulan yöntemler olduğunu söylemek hiç de yanlış olmaz. Zira 

oryantalistlerin tarihlendirme yöntemlerinden ilki, yani rivâyetler esas alınarak yapılan 

tarihlendirme yöntemi, vahyin nüzûl yeri ve zamanı hakkında ilk başvurulması gereken 

kaynak olarak kabul edilmiştir. Muhteva ve bağlam merkezli, dil ve üslup merkezli ve 

muhatap merkezli yöntemler de yine İslami gelenek tarafından kıyas ve ictihad yoluyla 

vahiylerin nüzûl tarihinin tespiti için başvurulan yöntemler içinde değerlendirilebilir.554 

İslami geleneğin tarihlendirme yöntemlerine örnek teşkil etmesi yönüyle Fâtiha 

sûresinin nüzûl kronolojisi hakkında Müslüman âlimlerin dile getirdikleri görüşlere 

bakmak bu hususta yeterli olacaktır.555 Derveze’ye göre İslam âlimleri Fâtiha sûresinin 

nüzûl zamanı hakkında yaptıkları değerlendirmelerde farklı nüzûl dönemlerine (Mekkî 

                                                 
554 Zerkânî, I, 160; Ünver, 299-303. 
555 Selim Türcan ve Ömer Dinç, “Kur’ân’ın İfade Kalıpları Nüzûl Kronolojisini Aydınlatabilir mi? Fatiha 

Suresinin Nüzûl Zamanına Ait Bir Değerlendirme”, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 14(28), 

2015/2, s. 9-13. 



139 

 

ve Medenî) işaret eden rivâyetleri tahlil etmişler;556 sûrenin üslubu, Fâtiha’nın 

namazlarda okunduğu yönündeki tevatürü ve namazın peygamberliğin erken 

dönemlerden itibaren kılındığına delalet eden Kur’ânî referansları esas alarak sûreyi 

Mekke dönemine tarihlendirmişlerdir.557 

2.2.1. İslami Referanslar ve Rivâyetler İle İlişkilendirilerek Tarihlendirilen 

Sûreler ve Âyet Grupları 

Mekkî-Medenî, esbab-ı nüzûl, nasih-mensuh ve tarih, siyer ve meğazi gibi 

İslami geleneğin vahyi tarihlendirmede başvurdukları kaynaklar ve referanslar, aynı 

zamanda öncü batılı araştırmacılar tarafından da dikkate alınmıştır. 

Kur’ân vahyinin tarihlendirilmesiyle ilgilenen ilk oryantalistler, araştırmalarında 

İslami kaynakları ve rivâyet kültürünü göz ardı etmemişler, düşünceleri ve tezlerini 

desteklemek amacıyla İslami geleneğe atıfta bulunma ihtiyacı hissetmişlerdir.  Öncü 

Alman oryantalistler, her ne kadar İslami kaynakların ve rivâyetlerin sıhhati hakkında 

olumsuz bazı görüş ve algılara sahip olsalar da ilmi araştırmalarında bu referanslardan 

bigâne hareket etmemişlerdir.558 Bununla beraber oryantalistler, İslami kaynaklar ve 

rivâyetleri kullanmada ve yorumlamada çoğu zaman ön yargı ve sübjektiflikten 

kurtulamamışlardır.  

Alak, Müddessir, Tebbet, Kevser, Leyl, Beled, Ala, Müzzemmil, Necm, Adiyât, 

Murselât, Mutaffifîn, Kâfirûn, Fâtiha, Kamer, İnsân, Duhân, Tâhâ, Şuarâ, Meryem, 

Yâsin, Zuhruf, Cin, Mülk, Müminûn, Enbiyâ, Furkân, İsrâ, Kehf, Secde, Câsiye, Nahl, 

Hud, Yusuf, Kasas, Zümer, Ankebût, Şurâ, Yûnus, Arâf, Ahkâf, Rad, Bakara, Teğâbun, 

Cuma, Enfâl, Âl-i, İmrân, Nisâ, Talak, Ahzâb, Nûr, Mücâdele, Tahrîm, Hucurât, Tevbe 

ve Mâide sûrelerine ait çok sayıda âyet grubu, İslami referanslar ve rivâyetler ile 

ilişkilendirilerek tarihlendirilmiştir. 

Weil ve Nöldeke’nin İslami referanslar ve rivâyetleri dikkate alarak sûre ve âyet 

gruplarını nasıl tarihlendirdikleri aşağıda sırasıyla kaydedilmiştir: 

                                                 
556 Surenin Medeniliği hakkında görüş belirten âlimlerin, surenin son âyettinde geçen “gazap edilenler ve 

delalete düçar olanlar” ifadesinden kastın Yahudiler ve Hırıstiyanlar olduğu yönündeki rivâyet ve 

tefsirlerden hareket etmiş olabilirler. Bkz: Derveze, Et Tefsirul Hadis, I, 304-303. 
557 Derveze, Et-Tefsîru’l-Hadîs, I, 287-288. 
558 Robinson, 113; Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 58. 



140 

 

Alak Sûresi  

Nöldeke, Alak sûresi üzerinde hassasiyetle durmuş, içeriği ve nüzûl sürecinden 

hareketle birtakım nevzuhur oryantalist görüşler ileri sürmüştür. Nöldeke, ilk vahiy 

olayı ile ilgili bazı İslami rivâyetleri değerlendirmiş, ilk vahyin Alak 1-5. âyetleri 

olduğu yönündeki İslami görüşün makul olduğunu belirtmiştir. Ancak Nöldeke, ilk beş 

âyetin nüzûl hikâyesinden yola çıkarak İslam’daki vahiy gerçekliğini vizyon olgusuyla 

açıklamaya çalışmıştır.559 

Nöldeke Muir’in, İslam Peygamber’inin Müslümanlarca peygamberliği başlatan 

ve ilk inen vahiy pasajları olarak kabul edilen Alak sûresinin 1-5 âyetlerinden önce 

inmiş başka vahiylerinin olduğu yönündeki görüşünün hiçbir delile dayanmadığını 

belirtmiştir.  Nöldeke’ye göre ilk âyetlerdeki vahiy olayının bir vizyona dayandığı 

dikkate alınırsa, Hz. Muhammed’in bundan daha önce benzer psikolojik şartları 

yaşamadığı kesinleşmiş olacaktır. Ayrıca o, bu hususta İslami kaynaklardaki haberlere 

kısmen itimat edilebileceğini ve vizyon hakkındaki karışıklığın giderilebileceğini ileri 

sürmüştür.560 

Bu konuda en meşhur rivâyetin Urve b. Zubeyr tarafından Hz. Aişe’ye isnat 

edilen rivâyet olduğunu hatırlatan Nöldeke, Hz. Aişe’nin hadislerinin ise güvenilir 

olmadığını iddia etmiştir.561 Nöldeke, vahyin bu döneminde Hz. Aişe’nin henüz 

doğmadığını ancak daha sonradan Hz. Peygamber’in, yaşadığı olayları ona anlatmış 

olma ihtimalinin de göz ardı edilemeyeceğini ifade etmiştir.562 

Nöldeke, Hz. Muhammed’in peygamberliğinin, gördüğü sadık rüyaların ve 

vizyonların ortaya çıkmasıyla başladığını kabul etmiş ve bu husustaki rivâyete 

dayanarak ilk vahiy olayının şu şekilde geliştiğini dile getirmiştir: “Bu rüyalardan sonra 

ibadetle dolu bir hayatı tercih etmiş olan Peygamber, uzun bir süre Hira dağının 

yalnızlığına sığınmıştır. Bu esnada vahiy meleği kendisine görünmüş563 ve ‘Oku!’ 

                                                 
559 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 78. 
560 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 78.  
561 Nöldeke, Hz. Aişe’den nakledilen hadislerin güvenilir olmadığı yönündeki iddiasına hiçbir delil ve 

açıklama getirmemiştir. Nöldeke, vahyin başlangıcı hadisinin ona isnad edilmesi hakkında bir şüphe 

oluşturmak istemiş ancak bizzat kendisi bu girişiminin kabul görmeyeceğini fark ederek Hz. 

Peygamber’in ömrünü birlikte geçirdiği ve eğittiği eşi Hz Aişe’nin, bu olayı bizzat peygamberin dilinden 

dinlediği gerçeğini bir ihtimale bağlayarak işin içinden sıyrılıvermiştir. 
562 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 78.  
563 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 79, Nöldeke bu olayın bir halüsinasyon olup olmadığının 

tartışmaya açık olduğunu belirterek bu konuda De Goeje’nin görüşlerine atıflarda bulunur. Nöldeke’ye 



141 

 

emriyle ondan okumasını talep etmiştir. ‘Ben okuma bilmem.’ cevabına mukabil melek, 

Peygamber’i güçlü bir şekilde sarmalamıştır.564 Bu olay art arda üç defa tekrar ettikten 

sonra melek ona Alak sûresinin ilk beş âyetini okumuştur. Yaşadıklarından dolayı 

şiddetli bir korkuya kapılan Muhammed hızlı bir şekilde eşi Hatice’ye gelerek onda 

teselli aramıştır.”565 

Nöldeke, İslami kaynaklarda benzer bir rivâyetin daha nakledildiğini dile 

getirmiştir. Ona göre İbn Hişam’da ve Taberî’de geçen Ubeyd b. Ömer b. Katade 

tarafından nakledilen bir hadiste bahsedilen bu tecrübe,  açık ifadelerle bir rüya olarak 

ifade edilmiştir. Nöldeke, İtkân’a atfen söz konusu hadiste ayrıca vahiy meleği 

Cebrail’in, beraberinde Hz. Muhammed’in okuması gereken sözlerin yazılı olduğu ipek 

bir mendil de getirdiğinin kaydedildiğini belirtmiştir. Nöldeke’ye göre bahsi geçen yazı 

malzemesi kaynaklarda zikredilmemekle beraber Kur’ân’da “رق” ve “قرطاس” ifadeleri 

yanında vahyin semavi bir yazıyla kayıt altına alındığından bahsedilmiştir.566 

Nöldeke, daha önce değindiği üzere, Kur’ân’ın yazıldığına ilişkin çıkarımların 

sadece “قرأ” fiilinin kullanımından hareketle savunulmadığını, aksine Kur’ân’da buna 

işaret eden başka ifadelerin de bulunduğunu belirtmiştir. Ona göre, yazılı vahiy 

anlamında Kitab’ın indirilmesinden bahsedilmiş, 85/22. âyette korunmuş bir “levha/لوح” 

ifadesiyle bu özeliğine değinilmiş ve 96/4. âyetinde “Rabbin insana kalemle yazmayı 

öğretendir.” ifadelerinde bir yazma eğitimi sürecinden bahsedilmiştir. Bu âyetlerde 

Kur’ân vahyinin ve Yahudilere, Hırıstiyanlara gelenler dâhil tüm vahiylerin, gökte 

bulunan bir hakikate râcî oldukları ima edilmektedir. Nöldeke ayrıca Kur’ân’da geçen 

Ehl-i Kitap ifadesinin de bu anlamıyla değerlendirilebileceğine dikkat çekmiştir.567 

Nöldeke, Kadr sûresinin tefsirinde yer alan açıklamalarda atıfta bulunulan bir 

rivâyette yer alan, Allah’ın Kur’ân’ı önce orta semaya indirdiği daha sonra ise meleğin 

ihtiyaca binaen vahiyleri buradan alarak sırasıyla peygamberlere ulaştırdığı bilgisinin 

sağlam esaslara dayandığını düşünmektedir. Nöldeke’ye göre bu fonksiyonel nazariye 

                                                                                                                                               
göre kesin olan Muhammed’in İncil anlatımlarında yer aldığı gibi bir meleğe inanmış olmasıdır. Bkz. 

Dipnot, 2. 
564 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 79. 
565 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 78-79. 
566 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 79. Nöldeke’ye göre Kur’ân’daki 20/113, 25/134, 53/5 ve 10, 

75/18 ve 81/19. Âyetlerde Hz. Muhammed’in kendi başına semavi kitabı okuyamayacağı belirtilmiş; 

ancak bir meleğin okuması sayesinde veya zihnine yerleşinceye kadar tekrar etmek suretiyle 

öğrenebilmesinin mümkün olabileceği bildirilmiştir.  
567 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 80. 



142 

 

kesinlikle olasılıklar esas alınarak üretilmiştir. Zira Hz. Muhammed, öz itibarıyla 

Yahudi ve Hıristiyan rivâyet geleneğine dayanmaktadır. Nitekim bu geleneklerde 

bulunan ve Tanrı’nın vahyi kendi eliyle yazdıüını ifade eden açıklamların veya vahyin 

gökten bir melek aracılığıyla kitap formatında getirildiği yönündeki tasavvurların büyük 

rolü vardır.568 

Nöldeke, bazı Batılı araştırmacıların Alak sûresi hakkında Müslümanların 

görüşleriyle çoğunlukla uyuşmayan bir takım yaklaşımlar serdettiklerini belirtmiştir. Bu 

çerçevede Weil’in  “Oku!” emrinden, Hz. Muhammed’in daha önce almış olduğu 

vahiylerin kastedildiği yönündeki iddiasını eleştiren Nöldeke’ye göre, bu yorum 

yalnızca rivâyetlerle çelişmemiş; aynı zamanda temelsiz bir olasılık olarak ortaya 

atılmıştır. Nöldeke, Weil’in bu yorumuna karşı şu soruyu sorar:  “Allah hangi sebeplere 

binaen Peygamber’den daha önce aldığı veya okuduğu vahiyleri tekrar okumasını 

istemiştir?”569 

Nöldeke’nin çalışmalarını güncelleyen Schwally, çağdaşı olan Alman oryantalist 

Sprenger’in “ikra” ifadesini, “Yahudi ve Hırıstiyanların kutsal kitaplarını oku” şeklinde 

tercüme ettiğini kaydetmiştir. Schwally’e göre aslında Sprenger, farkında olmadan 

eserinin daha önceki sayfalarında “ikra” kelimesine, Hz. Muhammed’in İncil’i 

bilmediğini ileri sürdüğü düşüncesiyle açıkça çelişen anlamlar yüklemiştir. Nöldeke, bu 

bilim adamının ikra kelimesini “açık bir şekilde söyle” manasına tevil ettiğini belirtmiş 

ve Weil’in bu husustaki retoriğinin bütünüyle reddedilmeyi hak ettiğini dile 

getirmiştir.570 

Nöldeke bu konuda gramerci Ebu Ubeyde’nin, Semerkandi’nin tefsirine atıfta 

bulunarak âyetteki “ب” harfinin zaid olduğu, yani nesneyi gösterme veya teyit için 

konulduğunu, dolayısıyla metnin “  şeklinde okunması gerektiği yönündeki  ”  رَب كَِ  إسِْمَ  اِقْرَأِ 

görüşüne de yer vermiştir. Ona göre bu durumda “قرأ” fiili; ismini anmak, hatırlamak 

anlamında “ذكر” fiiline benzemekle birlikte kesinlikle onunla aynı anlama 

gelmemektedir.571 

                                                 
568 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 80. 
569 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 80. 
570 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 81. 
571 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I. 81. 



143 

 

Nöldeke, kelimelerin farklı bağlamlara temellendirilmesi nedeniyle gerçekleşen 

anlam kaymasına örnekler vermiştir. Hartwig Hirschfeld’in ilk âyeti “proclaim the name 

of the Lord/Rabbinin ismini ilan et.” şeklinde tercüme ettiğini belirten Nöldeke, 

Hirschfeld’in, âyetin Arapçasında bulunmayan bu ifadeyi, Eski Ahitte Tanrı’nın özel adı 

olarak sıkça kullanılan “Jahve’nin/Yehova’nın adını çağır/müjdele” ifadesinden 

esinlenerek tercüme ettiğini düşünmektedir.572 

Nöldeke, Kutsal Kitap ve Kur’ân arasındaki kavramsal  irtibatı güçlendirmek 

adına, İslami kaynaklarda geçen Hz. Muhammed’in “Oku!/إقرأ” talebine, “Ne 

okuyayım?/ ما أقرأ  ” şeklinde verdiği karşılığın, eski ahitteki Jesu-Eşiya 40/6 âyetiyle 

ilişkilendirilebileceğini ileri sürmüştür. Ona göre zira Alak sûresinin ilk âyetleri için 

öngörülen yukarıdaki dil kullanımı ne Kur’ân’da ve hadislerde ne de İslami literatürde 

benzeri bulunmayan ciddi anlamda yalıtılmış bir kullanımdır.573 

Nöldeke “قرأ” fiilinin Kur’ân’da genellikle mırıldanarak ya da ezberden yapılan 

şiirsel kutsal metin okumaları için kullanıldığını, “okumak/yüksek sesle anlatmak” 

manasının ise zaman içinde geliştiğini ileri sürmüştür. Sonuç itibarıyla Nöldeke fiilin 

tercümesinde,  kendisinin önerdiği “okumak, yüksek sesle anlatmak” (vortragen) 

manasından uzaklaşılmaması gerektiğini vurgulamıştır.574 ilk vahiyler hakkında daha 

sağlıklı yorumlar yapılabilmesi için kelimenin yukarıda belirtilen anlamından ve meşhur 

rivâyetlerin temel çizgisinden ayrılmanın doğru olmayacağını düşünen Nöldeke’ye göre 

bu ölçüler dikkate alındığında ilk vahiy için şunlar söylenebilir: 

“Muhammed uzun süren münzevi bir hayat ve yalnızlık sürecinde 

gerçekleştirdiği dakik araştırmalar ve içsel mücadele neticesinde, muazzam derecede 

bir uyarılmışlık haline ulaşmıştır. İşte bu haldeyken gördüğü bir rüya veya vizyon 

akabinde, kendisine hakikatin bir tecellisi olarak peygamberlik ve davet görevinin 

verildiğine kani olmuştur. Bu görev onun ruh dünyasında,  insanların yaratıcısı ve 

rabbi olan Allah’tan gelen semavi kitabın parçalarından oluşan mesajları, yine onun 

emriyle insanlara okumasını salık veren sağlam bir yapıya dönüşmüştür.”575 

                                                 
572 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 81. 
573 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 81-82. 
574 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 82. 
575 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 82. 



144 

 

Nöldeke, Kur’ân’ın vahyin başlangıç zamanı olarak  “kader gecesine” 

(Schicksalsnacht) işaretle Ramazan ayına atıfta bulunduğunu belirtir. Nöldeke 

“kadr/قَدْر” ifadesini “kader/ قَدرَ  ” şeklinde okuduğu için sûrenin ilk ayetindeki ifadeyi 

“kader gecesi” olarak tercüme etmiştir. Hâlbuki kelime, “د” harfi cezimli olarak  

“kadr/قَدْر” şeklinde yazılıp okunur. Bu yazımıyla kelime, “değerli, kıymetli gece” 

anlamına gelmektedir.576 

Nöldeke, Alak sûresi ilk âyetlerinin Kur’ân’ın en eski parçaları olup olmadığı 

konusunun ucu açık bırakılması gereken bir mevzu olduğu görüşündedir. Ona göre her 

ne kadar “Oku!” emri, ilgili pasajın vahiy tarihinin ilk dönemine ait olduğunu 

destekleyen bir ifade olsa da gelenek dışında, Kur’ân metninde bunu tasdik eden başka 

bir tarihi veri yoktur. Nöldeke, pasajın içeriği esas alındığında ise bu metni, Hz. 

Peygamber’in herhangi bir zaman diliminde gökteki yüce kitaptan (Levh-i Mahfûz) 

aldığı vahiy parçaları olarak yorumlamanın da mümkün olabileceğini iddia etmiştir.577 

Ancak bununla birlikte Nöldeke, kısa cümle yapısı ve melodik bir ritme sahip 

olan bu pasajın, erken dönem Mekke vahyi özelliklerini taşıdığı kanaatindedir. O, ayrıca 

1-5. âyetler arasındaki pasaja atıf yaparak söz konusu ayetlerin, daha sonra inen 

âyetlerle irtibatları üzerinden daha kesin bir neticeye varılabileceğini de düşünmektedir. 

Ona göre sûrenin ikinci bölümüyle ilk âyetlerinin aynı zaman dilimine ait olması 

kesinlikle mümkün değildir. Zira ikinci bölümde işlenen İslam cemaatinin bir ferdi olan 

kölenin, inançlarına düşman olan kâfirlerin ellerinden kurtarılması teması, ilk bölümde 

ve daha vahiyle yeni tanışmış olan Hz. Peygamber’in gündeminde olmaması gereken 

bir konudur. Nöldeke bu sebeple sûrenin ikinci bölümünün en iyi tahminle Hz. 

Muhammed’in Risalet’inden birkaç yıl sonraya tarihlendirilebileceğini ileri 

sürmüştür.578 

Bu çıkarımından hareketle Nöldeke, sûrenin bir bütün olarak nazil olduğu 

varsıyılacak olunursa, 1-5. âyet grubunun daha sonrakilerle aynı dönemde 

değerlendirilebileceğini belirtmiştir. Sûrenin bütün halinde nüzûlünün ispatlanamadığını 

ifade etmesine karşın Nöldeke, 5 ve 6. âyet arasındaki ilişkiyi tespit etme çabasıyla yeni 

yaklaşımlar ileri sürmüştür. Nöldeke, 5 ve 6. âyetlerde geçen “insan/إنسان” kelimesine, 

                                                 
576 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 82. 
577 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 83. 
578 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 83. 



145 

 

bilhassa da 6. âyetteki “كلا” edatına dikkat çekmiş ve bu edatın Kur’ân’da, başka hiçbir 

yerde âyet başında yer almadığına işaret etmiştir. Ona göre 6. âyet bu ifade ile 

öncekilere eklenmiştir. Nöldeke, bu durumda sûrenin başlangıcının daha eski dönemlere 

tarihlendirilmesi gerektiğini vurgulamıştır.579 

Nöldeke, Hz. Muhammed’in peygamberlikle görevlendirildiğini hissetse bile bu 

işi nasıl yapacağı konusunda emin olmadığını iddia etmiş ve bu sebeple de bulunduğu 

şartlar altında açık davette bulunma cüretini hemen gösteremediğini ileri sürmüştür. 

Nöldeke, Buhari’nin Hz. Aişe’ye isnadla rivâyet ettiği ve daha önce Alak sûresi 

bağlamında anılan hadisin devamı olan bir haberde, bu süreçte Hz. Peygamber’in 

daralmış ruh halinin çok iyi yansıtıldığını belirtmiştir.580 

Bu bağlamda “Fetretu’l-Vahiy hadisi” olarak meşhur olan hadisi nakleden 

Nöldeke, bu hususta şu ifadeleri dile getirmiştir: “Bu durum, kendisine vahiy gelmeden 

evvel peygamberlikten önce (acemi peygamberlik- prophetenweihe) dağlarda münzevi 

olarak (tahannüs) yaşadığı döneme de ait olabilir.”  Nöldeke, bu açıklamasıyla canına 

kıyma aşamasına gelmiş olduğunu düşündüğü Hz. Peygamber’in, büründüğü ruh halinin 

peygamberlik öncesi bir zaman dilimine ait olabileceği ihtimaline de dikkat çekmek 

istemiştir. 581 

Bahsi geçen rivâyetten hareketle Nöldeke, Hz. Muhammed’in açık davette 

bulanmadan önce uzun bir süre öğretisini arkadaşları ve yakın akrabaları arasında 

yayma fikrini temellendirmeye çalıştığını iddia etmiştir. Nöldeke, bu meyanda 

Sprenger’in bu sürenin kabul edilemeyecek kadar uzun olduğu yönündeki görüşünü 

anımsatarak söz konusu sürenin, kronolojik farklılıkları dengelemek için iki veya üç yıl 

olduğu belirtilen fetret süresiyle eş tutulduğuna vurgu yapmıştır.582 

Nöldeke, daha önce Fetret Olayı’nı önemli bir aşama olarak değerlendiren 

Sprenger’in vahyin kesintiye uğradığı sürenin uzunluğu hakkındaki yaklaşımını, 

anlaşılır bulmadığını belirtmiştir.  Nöldeke, Sprenger’in bu süre zarfında Hz. 

Peygamberin tevhid ve ahirete iman üzerinde durarak bir taraftan inancını takviye ettiği, 

                                                 
579 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 84. 
580 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 84. 
581 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 84-85. Nöldeke, Hz. Peygamber‘in öğretisinin yayılacağı ve 

mücadelesinde başarıya ulaşacağı hususundaki endişe ve şüphelerinin, Medine’ye hicrete kadar devam 

ettiğini not eder. Ona göre, Medine dönemiyle beraber Hz. Muhammed’in çekingenliği veya açık daveti 

önünde hiç bir engel kalmamıştır. Bkz: Dipnot, 1. 
582 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 85. Bkz: Dipnot, 3. 



146 

 

diğer taraftan önceki ilahi kitapların malumatını elde etmeye çalıştığı yönündeki 

iddiasını kaydetmiştir.  Benzer şekilde Sprenger’in, arkadaşlarının kendisini delilikle 

itham ettiğinden bahseden bazı sûrelerin bu süreçte Hz. Peygamber tarafından 

değiştirildiği yönündeki iddiasına dikkat çeken Nöldeke’ye göre, Sprenger’in aksine Hz. 

Muhammed’i bu türden bir ithamla töhmet altında tutanlar, tüm sûrelerde muhatap 

alınan ve dini açıkça tebliğ etmesine karşı çıkan düşmanlarıdır.583 

Müddessir Sûresi 

Sûrenin tarihlendirilmesi hakkında ilk değerlendirmeleri yapan Weil, sûrenin 31-

34. âyet grubunun daha önceki âyetlerden çok sonraki bir zaman dilimine ait olduğunu 

ileri sürmüştür.584 Nöldeke ise sûrenin tarihlendirilmesi ile Fetretu’l-Vahiy süreci 

ilişkisine dikkat çekmiş ve fetret sürecinde korkulan durumu sona erdiren meşhur 

rivâyetlerden birinin, Ebu Seleme tarafından Cabir b. Abdullah’tan nakledilen hadis 

olduğunu belirtmiştir. Bu hadise göre, “Vahyin bir süre kesilmesinden sonra 

Peygamber, ansızın Hira’da kendisine gözüken vahiy meleğini gökte nurlar içinde 

görmüştür. Bunun akabinde büyük bir korkuyla eşi Hatice’ye gelerek “Beni örtün!/ 

,زملوني دثروني  ” demiştir. Hz. Peygamber bu haldeyken vahiy meleği gelmiş ve 

Müddessir sûresinin baş kısmındaki vahyi getirmiştir. Bundan sonra vahiy 

kesilmeksizin peşi sıra gelmeye devam etmiştir.”585 

Nöldeke, hadisin başka tariklerinde fetrete işaret eden ilk ifadelerin yer 

almadığından hareketle bazı müfessirlerin, sûrenin ilk inen vahiy olabileceği yorumunu 

yaptıklarını belirtmiştir.586  Meşhur İslami kaynakların Alak sûresinin ilk bölümünün ilk 

nazil olan vahiy olduğu hususunda müttefik olduklarından, bu görüşün kendileri 

tarafından şaşkınlıkla karşılandığını ifade eden Nöldeke, bu sûrenin çoğunlukla açık 

davet emrini veren ilk sûre olarak kabul edildiğini kaydetmiştir.587 

Tebbet Sûresi 

Weil, Hz. Muhammed’in ilk daveti esnasında kendisine atmak için eline taş alan 

amcası Ebu Lebeb’e ettiği bedduaları içeren bu sûrenin, en eski vahiy pasajları arasında 

                                                 
583 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 85. 
584 Weil, Einleitung, 65 
585 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 86. 
586 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 86.  
587 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 86. 



147 

 

sayılması gerektiği kanaatindedir.588 Nöldeke ise tefsir kaynaklarının Mesed sûresinin 

ilk inen sûrelerden olduğu konusunda hemfikir olduklarını belirtmiş, sûrenin nüzûl 

sebebi hakkındaki hadislerin ise üzerlerinde ittifak ettikleri bazı anlatımlar olduğunu 

dile getirmiştir. Buna göre Hz. Peygamber, İslam’ı kabul etmeleri için kabilesini davet 

etmiştir. Fakat daha sonra Ebu Leheb olarak adlandırılacak olan amcası Abdu’l-Uzza b. 

Abdulmuttalip, toplantı sırasında “Yazıklar olsun sana, bizi bunun için mi topladın?” 

ifadesiyle Hz. Peygamber’i kınamıştır. Nöldeke, kabilenin seçkin isimlerinden biri 

kabul edilen ve aslında Hz. Muhammed’in konuşmasının anlamsızlığına işaret eden bir 

kişinin,  sözlerinden sonra toplantının dağıldığını kaydetmiştir. Nöldeke, amcası Ebu 

Leheb’in tavrı karşısında Hz. Muhammed’in son derece tepkisel davrandığını, kendisi 

hakkında çok da ağır olmayan eleştirilerini kasıtlı olarak çarpıttığını ve Ebu Leheb’in 

ailesini azılı düşman ilan ederek çok ağır bir lanetlemeyle ona ve ailesine beddua 

ettiğini ileri sürmüştür.589 

Nöldeke, kaynaklarda bu olayla ilgili olarak ittifakla aktarılan bilgilere fazla 

itimat edilmemesi gerektiği düşüncesindedir. Ona göre sûrede Ebu Leheb’in her iki 

elinden bahsedilmesini, bu toplantı esnasında Hz. Peygamber2e taş atmasına yoran 

görüşler, Beydavi ve Nesefi gibi sonraki dönem tefsircileri tarafından dile getirilmiştir. 

Nöldeke, Ebu Leheb ve ailesinin Hz. Peygamber’in üzerine pislik attıklarını nakleden 

rivâyetlerin sûrenin konusuyla ilişkili olmadığını ileri sürmüştür. O, Ebu Leheb’in 

karısının cezası hakkındaki 4. ve 5. âyetlerin ise aslında bu olayla ilgili olmadığını ve 

söz konusu ayetlerin kaynaklarda başka olaylar hakkındaki rivâyetlerle birlikte 

yorumlandığını iddia etmiştir. Nöldeke’ye göre kaldı ki bu rivâyetler de öncekilerden 

daha sağlam ve inandırıcı da değildir.590 

Nöldeke, Tebbet sûresi hakkındaki rivâyet malzemesinin erken döneme ait 

olmadığını ve bütünüyle müfessirlerin kurguları sonucu ortaya çıktığını iddia etmiştir. O 

ayrıca sûrenin, Kur’ân’da başka bir istisna dışında (Ahzâb sûresi 37. âyet) Hz. 

Peygamber’in çağdaşlarının isimlerinin yer aldığı nadir sûrelerden biri olduğuna da 

dikkat çekmiştir.591 

                                                 
588 Weil, Einleitung, 65. 
589 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 89-90. Nöldeke, Ebu Leheb’in ağzından çıkan sözlerin lanetlemeyi 

hak etmeyecek ifadeler olduğunu ileri sürerek bu iddiasını kanıtlamaya çalışmıştır. Bkz: Dipnot, 2. 
590 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 90-91. 
591 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 91. 



148 

 

Kevser Sûresi  

Kevser sûresinin Hz. Muhammed’in rakipleriyle mücadelesini konu alan en eski 

sûrelerden biri olduğunu düşünen Nöldeke, sure hakkında şunları dile getrimiştir: “Bu 

sûrede Allah, Peygamber’e yapılmış bir hakaretten dolayı onu teselli etmiştir.  Bu 

hakaretin faili olarak kaynaklarda çoğunlukla As b. Vail, nadiren de Ukbe b. Muayt ve 

Ka’b b. Eşref’in isimleri zikredilmiştir. Rivâyetlere göre bunlardan biri, Hz Peygamberi 

erkek çocuğu olmadığı için soyu kesik olmakla tahkir etmiştir Allah ise buna mukabil 

ona bolluk ihsan ettiğini beyan etmiştir.” Nöldeke azınlıkta olmakla birlikte sûrenin Hz. 

Peygamberin oğlu İbrahim’in vefatından sonra Medine’de indiğini ileri sürenlerin 

iddialarının, genel görüşü çürütecek kadar güçlü olmadığı kanaatindedir.592 

Nöldeke’ye göre sûredeki “ ََشَانئِك/Senden nefret edenler” ifadesi, Taberi’nin de 

belirttiği üzere belirli bir şahıstan ziyade, tüm muarızlar grubuna hamledilmelidir. 

Nöldeke, diğer tefsircilerin de işaret ettiği üzere “إنا” ile başlayan benzer sûrelerde (48, 

71, 97 ve 108)  olduğu gibi bu sûrenin önünde de hazfedilmiş bir metin olduğu 

kanaatindedir.593 

Leyl ve Beled Sûreleri 

Nöldeke Leyl sûresinin İslami kaynaklara göre, tümüyle veya kısmen hicretten 

hemen sonra Medine döneminin ilk yıllarında indiğinin nakledildiğini dile getirir.594 

Beled sûresinin ise diğerlerine göre daha sonraki bir zaman dilimine ait olabileceğini 

belirten Nöldeke, İtkân’da nakledilen bilgilere dayanarak sûrenin tümüyle Medenî 

olduğu yönündeki görüşün hatalı olduğunu kaydeder. Zira sûrenin en az ilk dört 

âyetinin Mekkî olduğu hususunda görüş belirtenler ona göre diğerlerine göre daha az 

yanılmışlardır.595 Nöldeke’ye göre bazı ilk dönem sûreleri ise ne muarızlarla 

mücadeleyi ne de o tarihlerde yaşanan olaylarla ilgili açıklamaları konu edinmemiştir.596 

Âlâ Sûresi 

Nöldeke, Âlâ sûresini Medenî olarak değerlendiren bazı müfessirlere ait hatalı 

yorumların tefsirlerde yer almasını sorunlu olduğunu dile getirmiştir. Nöldeke, sûrenin 

                                                 
592 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 92. 
593 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 92-93. 
594 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 93. 
595 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 94. 
596 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 94. 



149 

 

nüzûl dönemi hakkında İslam tefsir geleneğinde karşılaşılan yorum biçiminin, bu türden 

diğer yaklaşımlara emsal gösterilecek örneklikte olduğunu ifade etmiştir.  Zira 

müfessirler, sûrede Allah’tan övgüyle ve şükürle bahseden 1. ve 15. âyetlerdeki 

anlatımdan hareketle sûrenin Hicret’ten kısa bir süre önce emredilen namaza işaret 

ettiğini ve geri kalan bölümleriyle sûrenin Medenî olduğunu ileri sürmüşlerdir.597 

 

Müzzemmil Sûresi 

Weil, Müzzemmil sûresinin 1-9. âyet grubunun erken dönem vahyine ait 

olduğunu belirtmiştir. Weil’e göre bunları takip eden 10-20 âyet grubu daha sonraki bir 

aşamada, sûrenin en son âyeti ise Medine döneminde nazil olmuştur.598 

Nöldeke ise başlangıç kısmının Müddessir sûresiyle benzerliğinden dolayı 

sûrenin, Müslümanlar tarafından genellikle erken dönem sûreleri arasında 

değerlendirilmesini doğru bulmaz. Nöldeke, İslami gelenekte sûrenin kaynağı 

hakkındaki bilgilerin Hz. Peygamber’in çok daha geç bir tarihte evlendiği eşi Hz. 

Aişe’ye dayandırılmasının ise bundan daha büyük bir hata olduğunu ileri sürmüştür.599 

Nöldeke’ye göre Weil’in de teyit ettiği üzere Müzzemmil sûresinin 20. âyeti, 

Müslümanların itirazlarına mahal bırakmayacak derecede Medenîdir. Bu âyetin 

Müslümanların inkârcılarla mücadele ettikleri bir sürece karşılık geldiğini savunan 

Nöldeke, 2. ve 3. âyetlerle konu benzerliğinden dolayı âyetin, ileriki zamanlarda Hz. 

Peygamber veya ashabından biri tarafından bilinçli bir şekilde sûreye yerleştirildiğini 

iddia etmiştir. Nöldeke İslami literatürde, herhangi bir dayanak sunulmaksızın âyetin 

Medenî olduğunu belirtenlerin varlığına da dikkat çekmiştir.600 

Necm Sûresi 

Weil’e göre siyer âlimleri,  Hz. Muhammed’in göğe yükseltildiğine inandığı bir 

vizyondan bahseden Necm sûresinin ilgili âyetlerinin nüzûl zamanı hakkında, Taif 

yolculuğundan sonraki bir zaman dilimine işaret etmişlerdir.601 

 

                                                 
597 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 96. 
598 Weil, Einleitung, 65. 
599 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 98. 
600 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 98.  
601 Weil, Einleitung, 68-69. 



150 

 

Adiyât Sûresi  

Nöldeke Adiyât sûresinin sûrede bahsi geçen süvari atlarından veya Hz. 

Peygamber’in bir savaşına binaen nazil olduğu yönündeki görüşlerden hareketle Medine 

dönemine tarihlendirilmesi girişimlerini yerinde bulmaz.602 

Murselât Sûresi 

Nöldeke, Murselat sûresinin İslami kaynaklarda Hz. Peygamber’in ashabıyla 

beraber Mina’da yüksek bir yerde bulunduğu sırada nazil olduğu yönünde bazı 

açıklamaların kaydedildiğini zikretmiştir. Nöldeke’ye göre, 48. âyetin namaz kılmamak 

şartıyla İslam’ı kabul edeceklerini belirten Sakifliler hakkında nazil olduğu şeklinde 

İslami kaynaklarda nakledilen bilgi yanlıştır. 603 

Mutaffifîn Sûresi  

Mutaffifîn sûresinin tarihlendirmesi hakkında kaynaklarda yanlış bilgilerin 

bulunduğunu belirten Nöldeke, sûredeki ilk âyetlerin Medine dönemi olaylarıyla 

ilişkilendirilebilmesi sebebiyle ilk altı âyetin veya ilk yirmi üç âyetin, hatta tüm sûrenin 

Medenî olduğunu ileri sürenlerin bulunduğunu zikretmiştir. Bazı müfessirlerin sûreyi 

Mekke döneminin son aşaması içinde ya da Medine dönemininin ilk sûreleri arasında 

değerlendirdiklerini ifade eden Nöldeke, sûrenin Mekke ve Medine arasında nazil 

olduğu şeklindeki üçüncü bir görüşle bu görüşlerin mezcedildiğini dile getirmiştir.604 

Kâfirûn Sûresi 

Kâfirûn sûresinin, putlarına saygı göstermesi şartıyla Hz. Muhammed’e tabi 

olacaklarını açıklayan Mekkeli müşriklerin tekliflerine cevaben nazil olduğunu belirten 

Nöldeke, sûrenin Hz. Peygamber’in hemşerileriyle uzun tartışmalarından sonraki bir 

dönemde oluştuğunu ileri sürmüştür. Kâfirûn sûresinin Medenî sayılmasını doğru 

bulmayan Nöldeke’ye göre Hicret’ten sonra müşriklerden gelen bu türden bir teklif, Hz. 

Muhammed tarafından çok daha farklı ve lirik olmayan bir anlatımla 

cevaplandırılacaktır. Bu sebeple Nöldeke, sûrenin Mekke döneminin ilk aşamasına 

tarihlendirilmesinin daha uygun olacağını ifade etmiştir.605 

                                                 
602 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 104. 
603 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 104. 
604 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 105. 
605 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 108. 



151 

 

Besmele 

Nöldeke, Besmele’nin Fâtiha’ya ait bir parça olarak değerlendirilmemesi 

gerektiğini düşünmektedir. Ona göre bu Besmeledeki “Hamd Allah’adır / الحمد لله  ” 

ifadesi, Yahudi ve Hırıstiyan gelenekteki dua formatından esinlenerek 

kurgulanmıştır.606 Nöldeke, netice olarak Fâtiha sûresinin toplamda altı âyetten 

müteşekkil olduğunu ve Hicr sûresi 87. âyette geçen “سبع المثاني” ifadesinin ona işaret 

etmediğini iddia etmektedir.607 

Nöldeke’ye göre Müslümanların kısaca “Besmele” olarak adlandırdıkları 

ifadedeki “بسم الله/Allah’ın adıyla” ifadesi ise İncil’deki benzer kullanımdan esinlenerek 

oluşturulmuştur.  İncil’de “Tanrı’nın adını çağırmak” ifadesinin geçtiği pasajların 

varlığına işaret den Nöldeke, Kur’ân’da sûre başları müstesna, sûre içinde iki yerde 

müstakil olarak geçen bu cümlenin, bütünüyle Yahudi kaynaklarından esinlenmeyle 

kullanıldığını iddia etmiştir.608 

Nöldeke, bu görüşlerini Nuh kıssasının anlatıldığı Hud sûresi 43/41. âyetinde 

geçen “Ona (gemiye)  Allah’ın adıyla binin!” ifadesine ve Hz. Süleyman’ın Sebe 

melikesine gönderdiği mektubun, Besmele ile başladığı Kur’ân’da açıklanan Neml 

sûresi 30. âyetteki ifadelere dayandırmıştır.609 Nöldeke’ye göre özellikle Neml 

sûresindeki âyet, bu hususta çok önemlidir. Zira tartışmalı biçimde Kur’ân’da sûre 

başlarında ve Fâtiha sûresinin ilk âyeti olduğu görüşü dışında bu ifadenin bir bütün 

olarak zikredildiği tek yer burasıdır. Tarihsel açıdan bakıldığında Neml sûresinin son 

dönem Mekkî sûreler arasında değerlendirildiğini ifade eden Nöldeke, Besmele’nin yeri 

ve değeri hakkında Kur’ân haricindeki diğer referansların Medine dönemine ait 

olduğunu dile getirmiştir. Besmele hakkında kaynaklarda Hz. Peygamber’e atfedilen 

çok sayıda hadis ve uygulamanın varlığına işaret eden Nöldeke, Medine Sözleşmesi, 

Hudeybiye Anlaşmasının metinlerinde Hz. Peygamber tarafından yazdırılmasının yanı 

                                                 
606 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 116. 
607 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 116. 
608 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 116-117. 
609 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 117. Hud Suresi 41. Âyet: “Nuh dedi ki: Gemiye binin! Onun 

yüzüp gitmesi de durması da Allah’ın emriyledir.”  Neml Suresi 30. Âyet: “Mektup Süleyman’dandır ve 

“Rahman ve rahim olan Allah’ın adıyla” diye başlamaktadır.” 



152 

 

sıra kabile ve devletlere gönderilen mektuplarının başında da Besmele’nin yazılı 

olduğuna nakleden haberleri örnek göstermiştir.610 

Nöldeke’ye göre Besmele, İslami gelenek tarafından erken dönem vahyi içinde 

değerlendirmiş olsa da İslam Peygamber’inin nezdinde Besmele’nin âyet olarak 

değerlendirilip değerlendirilmediği açık değildir. Ayrıca Besmele’nin sûrelerin başına 

tam olarak ne zaman yerleştirdiği de kesin olarak bilinmemektedir.611 

Kâmer Sûresi  

Nöldeke, birçok İslami kaynakta Kâmer sûresi ve daha önce gelen İnşirâh sûresi 

ilk âyetinde anlamsız hatta akıl dışı bir hikâyeye dayanılarak yanlış tefsir edildiğini 

belirtmiştir. Ona göre, bu iki âyetteki ifadeleri, kıyamet günü olarak yorumlayanlar ise 

isabet etmiştir.612 

İnsân Sûresi 

İnsan sûresinin ahiret ve hesap gününden bahsettiğini belirten Nöldeke, 

Zemahşerî’nin sûrenin 12. âyeti hakkında, Hz. Fatıma ile oğulları Hasan ve Hüseyin 

hakkında nazil olduğu yönünde nakiller yapıldığına dikkat çekmiştir.613 Nöldeke, bazı 

tefsir otoriteleri tarafından sûrenin 8-31. ile 1-23. veya 1-23 ile 25-31. âyet gruplarının 

Hicret’ten sonraya; 24. âyetinin ise Medine dönemine tarihlendirildiğine işaret etmiştir. 

Nöldeke’ye göre sûrenin 23. âyeti de Medine dönemine tarihlendirilmelidir.614 

Duhân Sûresi 

Nöldeke’ye göre İslami kaynaklarda Duhân sûresi 14. âyetteki “azap” ifadesiyle 

ilgili rivâyetleri esas alan bazı kimseler, bu ifadeyle Hz. Muhammed’i Medine’ye hicret 

etmek zorunda bırakan Mekkelilerin kastedildiği görüşündedirler. Nitekim Mekkelilerin 

Hz. Peygamber’e yönelik kötü muamelelerinden dolayı Allah tarafından kıtlıkla 

cezalandırıldıkları türünden haberlere İslami kaynaklarda rastlamak mümkündür.615 

                                                 
610Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 117. 
611Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 117. 
612 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 122. 
613 Ebu’l-Kasım Carullah Muhammed b. Ömer ez-Zemahşeri, El-Keşşâf an Hakâiki’t-Tenzîl ve ‘Uyûni’l-

Ekâvîl fî Vücûhi’t-Te’vil, Daru ibn Hazm, Beyrut 2012, 1455-1456. 
614 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 124. 
615 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 124. 



153 

 

Nöldeke, ayrıca sûrenin Bedir Savaşı’na yorulan 15. âyetinin de Medenî olduğu 

yönünde bazı kayıtların olduğunu anımsatmıştır.616 

Tâhâ Sûresi 

Nöldeke, sûrenin 14, 16 ve 17. âyetlerinin Ömer’in İslam’ı kabulünde etkili 

olduğunu nakleden bazı rivâyetlerin bulunduğuna işaret etmiştir. Birçok ilk dönem 

Müslümanın bu hususta şahitlik ettiğini dile getiren rivâyetlere rağmen Nöldeke, iddia 

edildiği gibi rivâyetlerin bu konuyla alakalı deliller olamayacağını ileri sürmüştür. Ona 

göre Ömer’in İslam’a geçişi çok daha erken bir zamanda gerçekleşmiştir. Nöldeke, bu 

meseleyle ilgili olarak Hâkka sûresiyle ilişkilendirilen rivâyetlerin ise, Tâhâ sûresinden 

ziyade Sâff veya Hadîd süreleriyle daha uyumlu olduklarından bu hususta yeterince 

güvenilir bilgi sayılamayacaklarını iddia etmiştir.617 

Nöldeke’ye göre İbn Hişam’ın Siyer’inde bu konu hakkında nakledilen farklı 

rivâyetler,  Ömer’e atfedilen tarihi karakter ile uyuşmamaktadır. Nöldeke’ye göre oğlu 

Abdullah henüz büluğ yaşına girmeden evvel Hz. Ömer’in İslam’ı kabul ettiği dikkate 

alınırsa, bu olayın yaklaşık olarak bi’setin 6. yılında gerçekleşmiş olabileceğini kabul 

etmek gerekecektir. Nitekim Ömer’in oğlu Abdullah’ın Hicret’in ikinci senesinde on 

dört yaşında, hicretin sekizinci senesinde ise yirmi yaşında olduğu bilinmektedir. Bu 

duruma göre Ömer, bi’setin 8. senesinde İslam’ı kabul etmiş olmalıdır. Başka bir 

rivâyette ise Abdullah b. Ömer altı yaşındayken babasının İslam’ı kabul ettiği 

nakledilmektedir. Bununla beraber Nöldeke, Hz. Muhammed’in Hicretten önceki 

peygamberlik süresinin 13 yıl olduğu öngörüldüğünde her iki rivâyet arasındaki 

farklılığın anlamsızlaşacağı kanaatindedir.618 

Nöldeke, Tâhâ sûresi 130. âyetinin çeşitli kesimlerce hiçbir argüman 

zikredilmeksizin Medenî olarak tarihlendirildiğini kaydetmiştir.619 

Şuarâ Sûresi  

Nöldeke’ye göre kaynaklardaki bilgiler, 214. âyetin veya 214-223. âyet 

grubunun, hz. Peygamber’in yakın akrabalarını İslam’a davetini konu alan erken dönem 

                                                 
616 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I. 124. 
617 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 125. 
618 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 125. 
619 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 125-126. 



154 

 

vahiylerinden olabileceğine işaret etmektedir. Nöldeke her şeye rağmen böyle olmama 

ihtimalinin de bulunduğunu belirtir.620 

Meryem Sûresi 

Nöldeke, Meryem sûresinin ilk kısmının Habeşistan’a hicret etmiş olan 

Müslümanlar tarafından,  kendilerini istemeye gelen Kureyş elçisinin iddialarına ve 

Necaşi’nin sorularına cevaben okunduğunu anımsatarak bu kısmın Mekkî olduğunu ileri 

sürmüştür. Nöldeke sûrenin 59. ve 74. âyetlerinin hiçbir ciddi kanıt olmaksızın Medenî 

sayıldığını; 35-41 arası âyet grubunun ise sûreye ikinci aşamanın sonlarında veya da 

üçüncü aşamada ilave edildiğini iddia etmiştir.621 

Yâsin Sûresi 

Nöldeke, Süyûtî’nin Yasin sûresinin Medenî olduğu hakkında bir rivâyet 

paylaştığını buna karşın diğer müfessirlerin ise Medine’de mescide yakın yerleşen Beni 

Selime hakkında nazil olan 11. âyeti hariç tüm sûreyi Mekkî addettiklerini ifade 

etmiştir. Nöldeke sûrenin 47. âyetinin de Medine’ye hicretten sonra düzenlenen zekât, 

sadaka, vergi ve yardımseverlik konularını açıkladığı için Medenî sayıldığına işaret 

etmiştir.622 Nöldeke herhangi bir kaynak göstermeksizin sûrenin 24-25. âyetleri arasında 

olması gereken ve Hz. Peygamber’e ilk iman edenlerin inkârcılar tarafından 

öldürülmesini konu alan bazı âyetlerin mevcut yerlerinden çıkarılmış olabileceğini iddia 

etmiştir.623 

Zuhruf Sûresi 

Nöldeke Zuhruf sûresinin nüzûl yeri ve zamanı hakkında Süyûtî, Taberî ve 

Zemahşerî gibi âlimlere atıflarda bulunarak, İslami kaynaklarda sûrenin Miraç olayı 

(Himmelsreise/gökyolculuğu) esnasında ya da Kudüs’te nazil olduğu yönünde 

görüşlerin serdedildiğini belirtmiştir. Nöldeke bu kayıtlardan hareketle sûrenin Miraç 

sırasında bir araya toplanmış olan peygamberlere sunulduğu şeklindeki yorumları da 

                                                 
620 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 126-127. 
621 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 130. 
622 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 131. 
623 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 131. 



155 

 

dile getirmiştir. Nöldeke’ye göre bu sıra dışı bilginin kaynağını bulmak çok zor olmayıp 

bu durum Weil tarafından doğru bir şekilde açıklığa kavuşturulmuştur.624  

Nöldeke, İsrâ âyetinin Medenî olduğu hakkındaki söylemlerin âyetin Mekkî 

olduğunu duymayanların hatalı tefsirleriyle açıklanabileceği kanaatindedir. Sûrenin 88. 

âyetinin ünsüz olan metninde bozukluk olmadığı kabul edilecek olunursa bu âyetin 

başında bulunan bazı kelimelerin düştüğü kabul edilmelidir. Zira her ne kadar aksanla 

ilgili noktalar değişiklik gösterse de âyetteki “ ۪وَق۪يلِه” ifadesinin kendinden önceki âyetle 

bağlantısını kurmak zordur.625 

Cin Sûresi 

Nöldeke Cin sûresinin Hz. Muhammed’in gördüğü bir vizyona dayandığını iddia 

etmiştir. Buna göre cinler Kur’ân okuduğu sırada gelerek onu dinlemişlerdir. Nöldeke 

bu olay hakkında kaynaklardaki rivâyetlere atıflarda bulunmuştur. Ona göre güvenilir 

verilere göre bu olay Hz. Muhammed’in amcası Ebu Talib’in vefatından sonra gittiği 

Taif’ten dönüşü esnasında, Nahle denen yerde vuku bulmuştur. Konuyla ilgili başka 

rivâyetlerde olay yeri aynı kaydedilmekle beraber zaman aynı değildir. Bu rivâyetlerden 

birine göre Hz. Peygamber, Ukaz panayırında olduğu bir sırada bu sûre nazil olmuştur. 

Başka bir grup rivâyete göre ise olay Medine’nin hemen yakınlarında gerçekleşmiştir.626 

Tüm bu rivâyet çeşitliliğinden hiç birinin tarihsel gerçekliğinin denetlenebilir 

olmadığını düşünen Nöldeke, diğer kaynaklardaki başka veriler de dikkate alındığında 

Hz. Muhammed’in cinlere yönelik bir görevi olduğuna inandığını ifade etmiştir. 

Nöldeke bu görüşünü desteklemek sadedinde İslami kaynaklarda yer verilen bazı 

olayları zikretmiştir. Ona göre kaynaklarda aktarılan bu olaylardan birinde,  Hz. 

Muhammed Tebük’e doğru seferde olduğu bir esnada iri ve erkek bir yılan ona doğru 

gelerek uzun bir süre önünde durmuştur. Peygamber, devesini hareket ettirince yılanda 

yana kıvrılmış ve yukarı doğru yükselmiştir. Bunun üzerine Peygamber yanındakilere 

bunun kim olduğunu bilip bilmediklerini sormuş ve hemen akabinde; “Bu, Kur’ân’ı 

dinlemeyi arzulayan sekiz cinden biridir”  ifadesiyle sorduğu soruyu kendisi 

yanıtlamıştır.627 

                                                 
624 Nöldeke, Geschichte des Qorans,  I, 131-132;  Weil, Mohammed, 374. 
625 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 132. 
626 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 132-133. 
627 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 133. 



156 

 

Mülk, Müminûn, Enbiyâ ve Furkân Sûreleri  

Nöldeke, Müslümanlar alimler tarafından Medenî olarak kabul edilen Hadîd ve 

Tahrîm sûrelerine uzunluk bakımından benzeyen ve onların akabinde nazil olan Mülk 

sûresinin,  bir rivâyete göre Medenî olduğunun nakledildiğini kaydetmiştir.628 

Nöldeke’ye göre Muminûn sûresi 78. âyetinin yanlış bir şekilde Bedir savaşıyla 

ilişkilendirilmesi nedeniyle bazı kişiler sûreyi Medenî saymışlardır. Nöldeke, aynı 

sûrenin başka yorumcular-müfessirler tarafından Mekke’de inen son sûre olarak 

değerlendirilmesinin ise açıklığa kavuşturulması gereken bir durum olduğuna işaret 

etmiştir.629 

Nöldeke, Enbiyâ sûresinin 7. âyetinin bazı müfessirler tarafından Medenî 

addedildiğini belirtmiştir.630 

Furkân Sûresinin 47. âyetinin bazı rivâyetlere dayalı olarak Taif’te indiği 

yönünde bir görüşün bulunduğunu anımsatan Nöldeke, Süyûtî’nin bu görüşe pek itibar 

etmediğini dile getirmiştir. Nöldeke’ye göre takip eden âyetlere ilişkin hiçbir nakil 

olmasa bile bu âyetle ilgili haberlerin doğru kabul edilmesi durumunda söz konusu 

âyetlerle beraber tümünü aynı zaman dilimine tarihlendirmek gerekir.631 

Nöldeke çeşitli kaynaklarda Mekkî olarak kabul edilen sûredeki 68/70. âyet ve 

sonrasındaki âyetlerin, mevcut yerine Medine döneminde eklendiğini iddia etmiştir. 

Nöldeke, bazı kaynaklarda günah, tevbe, af gibi konuları ele alan yakın içeriğe sahip 

benzer âyetlerin, Uhud Savaşı’nda Peygamberin amcası Hamza’yı öldürdükten sonra 

İslam’ı kabul eden “Vahşi” hakkında nazil olduğunun kaydedildiğini belirtmiştir.632 

Bazı müfessirlere göre ise bu âyetler, Medine’de nazil olmuş fakat daha sonradan 

Medine’den, Mekke’deki Vahşi’ye gönderilmiştir. Nöldeke bu bilgilere ilaveten 

Dahhâk’ın tüm sûreyi Medenî kabul ettiğini de kaydetmiştir.633 

  

                                                 
628 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 133. 
629 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 133. 
630 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 133. 
631 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 133. 
632 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 134. 
633Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 134. 



157 

 

İsrâ Sûresi 

İsrâ sûresinin ilk âyetinin Muhammed’in Mekke’den Kudüs’e gerçekleştirdiği 

seyahate atıfta bulunduğunu belirten Nöldeke, bu olayın bir mucize olup olmadığını 

tartışmıştır. Geleneğe bağlı Müslümanların bu gece seyahatini bir mucize olarak 

değerlendirdiklerini söyleyen Nöldeke’ye göre aslında bu görüş, Kur’ân’da 13/8 ve27. 

Ayetler ile 17/95, 25/8 ve 29/44. âyetlerle çelişmektedir. Zira bu âyetlerde açık bir 

şekilde Peygamber’in mucize getiren biri olmadığı aksine yalnızca bir uyarıcı olduğu 

vurgulanmaktadır. Nöldeke, bu sebeple olayın olsa olsa Hz. Peygamber’in gördüğü bir 

rüyayı anlatması ile açıklanabileceğini iddia etmiştir.634 

Nöldeke, sûrenin Müslümanın sorumluluklarını kısaca anlatan 22-39 arası âyet 

grubunun ve 32. âyetinin Hasan el Basrî’ye göre Medenî olduğunu kaydetmiştir. Benzer 

şekilde haklarındaki iki rivâyet dikkate alındığında 26. ve 32. âyetlerin de Medine 

dönemine ait olduğu söyleyen Nöldeke, içerdiği bazı emirler nedeniyle 33. âyetin de 

Weil tarafından Medenî addedildiğini nakleder ve bu konuda onunla aynı kanaati 

paylaşmaz. Zira Nöldeke’ye göre âyette bahsedilen sorumluluklardan öldürme yasağı, 

ilk zamanlardan beri zaten mevcuttur.  Nöldeke Weil’in, İsra 33. âyetteki “ ۪فقََدْ جَعَلْنَا لِوَلِي ِه

 ifadesiyle öldürme iznini, Bakara suresi 178. âyetle (kanının davacısı anlamında) ”س لْطَانا  

ilişkilendirmesini doğru bulmaz. Zira ona göre Hz. Muhammed, kuvvet kullanabilmesi 

sebebiyle bu uygulamyı ilk defa Medine’de gerçekleştirmiştir. Nöldeke’ye göre haddi 

zatında kan davası daha önceki toplumlarda kutsal bir hak olarak düzenlendiği için Hz. 

Muhammed bunu Allah tarafından tayin edilen bir kanun olarak takdim etmiştir. Bu 

sebeple Hz. Muhammed’in bu sûrede kan davasını, ahlaki bir prensip olarak, Bakara 

sûresinde ise bir ceza kuralı olarak zikretmesine şaşırmamak gerekir. Nöldeke, Weil’in 

benzer sebepler ileri sürerek 34. âyet ve diğer birçok âyetin de Mekkî olmadığını ileri 

sürdüğünü ifade etmiştir.635 

Nöldeke, 73-80. âyet grubu hakkında farklı görüşlerin olduğunu belirttikten 

sonra çoğu müfessirin bu âyetleri Medenî kabul ettiğine işaret eder. Bu müfessirlerden 

bazılarına göre 73. âyet, hicretin 9. yılında, Hz. Muhammed’e İslam’la çelişen bazı 

                                                 
634 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 134. 
635 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 137. 



158 

 

şartlarının kabul etmesi koşuluyla Müslüman olmayı kabul edeceklerini belirten 

Sakifliler hakkında nazil olmuştur.636 

Nöldeke aynı kaynakların Medine Yahudileri hakkında nazil olduğuna yönelik 

rivâyetlerden dolayı 78. âyeti de Medenî olarak sınıflandırdıklarını belirtmiştir. Nöldeke 

bazı kaynakların 76. âyete atfen yaptıkları tefsirlerde, bir dönem Hz. Peygamber’in, 

Yahudilerin entrikaları karşısında Filistin’e gitmeyi düşündüğünü ancak sonradan bu 

düşüncesinden vazgeçtiğini kaydettiklerini ifade etmiştir. Nöldeke başka bir grup 

Müslüman ilim adamının ise 80. âyeti Mekke’nin fethi’nden sonraya 

tarihlendirildiklerine işaret etmiştir. Ayrıca kaynaklarda bu âyet hakkında nakledilen ve 

Tevbe sûresi 40. âyetle ilişkilendirilerek hicret sonrasında Mekke ile Medine 

arasındayken Peygamberin mağaraya girmesi akabinde veya yolculuğu bittikten sonra 

Medine’ye varmasının akabinde indiği yönündeki haberlere de dikkat çekmiştir.637 

Nöldeke, bazı müfessirlerin 73. ve 76. âyetlerin Kureyşlilerle ilgili olduğunu, 30. 

âyetin ise umumi bir anlam taşıdığını ileri sürdüklerini belirttikten sonra bu yaklaşımın 

yanlış ve yüzeysel bir okumadan kaynaklandığını ileri sürmüştür. Nitekim Nöldeke, 

kendisi gibi Weil’in de 76. Âyeti Kureyşlilerle ilişkilendirmekten kaçındığını ifade 

etmiştir. Bununla beraber o, Hz. Muhammed’i Mekke’den kovmaya teşebbüs edenler 

hakkında Peygamber’in takipçilerinin ya onunla beraber veya onun arkasından 

Medine’ye gideceğini ve yabancı bir toplulukla birlik kurduktan sonra ana yurtlarıyla 

savaşacaklarını hiçbir şekilde öngöremediklerinin söylenemeyeceğini belirtmiştir. 

Nöldeke’ye göre bu âyet, Yahudilerle hakıında da olamaz. Zira Hz. Muhammed’e ilk 

baskıyı kurarak onu kovanlar onlar olmayıp Kureyşlilerdir. Nöldeke, âyetin kafiye 

yapısının içinde olduğu pasajdaki diğer âyetlerle uyuştuğuna dikkat çekerek bu 

görüşüne dayanak aramıştır.638 

Sûrenin 73. veya 73-75 arası âyetlerinin Necm sûresi 53. âyette geçen “Bunlar 

yüce garaniklerdir.” ifadesine atıfta bulunduğunu savunanların olduğunu nakleden 

Nöldeke, söz konusu âyetlerin çok daha sonraya ait olduklarının açık bir şekilde 

anlaşıldığını belirterek bu görüşe karşı çıkmıştır.639 

                                                 
636 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 137.  
637 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 138. 
638 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 138. 
639 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 139. 



159 

 

Nöldeke, Ömer b. Muhammed b. Abdulkafi’nin, içinde zekât ifadeleri geçtiği 

için 78. ve 26 âyetler ile sûredeki 57. âyetin Hasan-ı Basrî tarafından Medenî kabul 

edildiğini dile getirmiştir.640 

Nöldeke, sûrenin 85. âyetinin Kureyşlilelerin veya Yahudilerin tahrik amacıyla 

Hz. Peygamber’e yönelttikleri üç sorudan birinin cevabını içerdiğini ileri sürmüştür. Bu 

olay sebebiyle âyetin bazen Mekkî bazen de Medenî addedildiğini belirten Nöldeke, 

olay hakkındaki rivâyetlerin farklılık arz etmeleri sebebiyle âyetin zamanı hususunda 

kesin bir yargıya varmanın zor olduğunu ifade etmiştir.641 

Bununla birlikte Nöldeke, Peygamber’e yönelik sorulara cevaplar içerdiği 

belirtilen Kehf Sûresinin, 85. Âyet ile aynı zaman dilimine ait olmasının kesin 

olmamakla beraber ihtimal dâhilinde olduğunu düşünmektedir.642 

Nöldeke, sûrenin muhtelif âyetlerinin Medenî olduğuna ilişkin sayısız rivâyete 

yer verildiği halde sûrenin bir tek âyetinin dahi Medenî olduğuna işaret eden güçlü bir 

kanıtın olmadığı kanaatine varmıştır. Ona göre, her ne kadar 2. âyetten itibaren sûrede 

tam bir kafiye uyumu müşahede edilse de âyetler arasında sağlam bir konu irtibatı 

bulunmamaktadır. Bu da sûrenin bütünüyle aynı döneme ait olmadığı hakkındaki 

şüphelere haklılık kazandırmaktadır. Nöldeke, sağlam ölçütler olmadığı için netice 

itibariyle sûrenin zamanı hakkında güvenilir bir sonuca varmanın mümkün 

görünmediğini belirtmiştir.643 

Kehf Sûresi 

Kehf sûresindeki bazı âyetlerin çoğunlukla Medenî kabul edildiğine dikkat 

çeken Nöldeke, bu çerçevede 28. âyetin tümünün veya “دنيا” ifadesine kadar olan 

kısmının Medenî olduğunun nakledildiğini belirtmiştir. Nöldeke kaynakların 1-8 ve 10. 

âyetlerden başka 83. âyeti de İsrâ sûresi 85. âyetiyle iişkilendirdikleri aynı sebeplerle 

Medenî kabul ettiklerini ifade etmiştir.644 

  

  

                                                 
640 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 139. 
641 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 139. 
642 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 139. 
643 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 139. 
644 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 140.  



160 

 

Secde Sûresi 

Nöldeke sûrenin 16’dan 18’e hatta 20. âyetine kadar olan bölümünün bazı 

müfessirler tarafından bir rivâyete istinaden Bedir Savaşı esnasında gerçekleşen bir 

olayla ilişkilendirilmesi ve hicret eden muhtaç kişiler ya da yardıma muhtaç olan herkes 

hakkında nazil olduğunun ileri sürülerek Medenî sayılmasını hatalı bulmaktadır.645 

Câsiye Sûresi 

Nöldeke, islami kaynakların Câsiye sûresinin 14. âyetinin Beni Müstalik gazvesi 

esnasında veya başka bir olay sebebiyle Medine’de nazil olduğunu kaydettiklerini 

belirtmiştir. Nöldeke gazvede mühim bir rol alan Hz. Ömer’in, aynı zamanda âyetin 

Mekkî dönem köklerine işaret eden bazı rivâyetlerde de zikredildiğini kaydetmiştir. 

Yine benzer diğer bir rivâyette ise Ğıfar kabilesinden Hz. Ömer’e muhalif bir adamdan 

bahsedildiğini dile getiren Nöldeke, bu olayın âyetteki “فاعفوا” ifadesiyle 

ilişkilendirildiğini tahmin ettiğini açıklamıştır.646 

Nahl Sûresi 

Nöldeke, Medine’de inen ilk âyetlerinin bu sûrede yer aldığı kanaatindedir. Ona 

göre 41. âyetin Habeşistan hicretine yorulması mümkün olabilir. Nöldeke 110. âyetin 

ise çok açık ifadelerle Mekke’yi terk ederek kâfirlerle savaşanlara atıfta bulunduğunu 

belirtir. Nöldeke, bu âyetten önceki iki âyetin de bu âyetle yakınlıklarından dolayı aynı 

zamana tarihlendirilmesi gerektiğini düşünmektedir. Zira ona göre Vakidî ve Vahidî’nin 

de haber verdikleri üzere bu pasaj, hicret edenlerle ilgili olup pasajda başka bir gruptan 

bahsedilmemektedir.647 

Nöldeke, kaynaklarda, 94. âyetteki “تذَ وق وا” ifadesinden itibaren sûrenin 95-97. 

âyetlerinin veya Hicretten sonra birçok Arap kabilesiyle yapılan anlaşmalara atfedilen 

“ahdellah” ifadesinin geçtiği 95. âyetinin Medenî sayılmalarının doğru olmadığı 

görüşündedir. Ona göre bu yaklaşım esas alınacak olunursa bu âyetlerden önceki âyetler 

de pekâlâ Hicretten sonraya tarihlendirilebilir.  94. âyetin ise iki farklı döneme 

                                                 
645 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 144. Nöldeke bu konuda herhangi bir kaynak vermediği gibi savaş 

esnasında gerçekleşen olay hakkında da bir açıklama yapmamıştır. 
646 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 145. 
647 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 145-146. 



161 

 

ayrılmasının açıklığa kavuşturulmadığını belirten Nöldeke nitekim Weil’in 101–103. 

âyetlerini Medenî olarak değerlendirdiğini ileri sürer.648 

Sûrenin 103. âyetinin yeterli delil olmaksızın ilk olarak Medine’de İslam’ı kabul 

eden Selman-ı Farisî ile ilişkilendirilmesinin hatalı olduğunu ileri süren Nöldeke, bu 

görüşü savunanların muhtemelen metinde geçen ve çok sonraları Farisiler için 

kullanılan “أعجمي” ifadesinden hareket ettiğini dile getirir. Nöldeke bunun yanında 

İslami kaynaklarda birçok rivâyette, “أعجمي” için bazı köle isimlerinin (Yesar, Cebr, 

Yaiş, Belam)  zikredildiğini belirtir. 649 

Mücahid’in, dayandığı bir rivâyette göre sûrenin 106. âyetinin Hz. Peygamber’e 

uymak sûretiyle anavatanlarını terk etmek istemeyen bazı müminler hakkında nazil 

olduğunu zikreden Nöldeke, diğer müfessirlerin ise bu âyetin Mekkelilerin sayısız 

eziyetine tahammül eden fakir ve kimsesiz Müminler hakkında nazil olduğunu 

belirttiklerini kaydeder.650 

Nöldeke, içerik ve üslup yönü dikkate alındığında 125. âyetin Mekkî olduğunu 

iddia etmektedir. Bununla beraber o, bu âyet hakkındaki rivâyetlerin neredeyse 

istisnasız bir şekilde Hamza’yı öldüren Mekkelilerden intikam almasının Hz. 

Muhammed’e yasaklanması konusuyla ilişkilendirildiğini kaydeder. Nöldeke, bir kısım 

müfessirin ise bu âyetlerin Uhud’un değil, aksine Mekke’nin fethinin hemen akabinde 

nazil olduğu kanaatinde olduklarını zikreder. Ona göre ise Hz. Muhammed,  intikam 

fırsatını Mekke’nin fethinde kullanmayacak kadar zeki biridir.651 Nöldeke’ye göre bu 

yanlış görüşler ancak eski döneme ait anılan metnin bu türden başka bir olay esnasında 

Peygamber tarafından yeniden okunmuş olma ihtimaliyle açıklanabilir. Yine de bu 

görüşlerin müfessirlerin kendi çıkarımlarından ibaret olması, daha güçlü bir ihtimal gibi 

görünmektedir. Sûrenin ikinci kısmındaki bazı bölümlerin gerçekten de Medenî 

olduğunu, bazı kısımların ise Medenî olma ihtimallerinden bahsedildiğini zikreden 

Nöldeke, bu konuda daha aykırı düşünen ve sûrenin 39 veya 40. âyetinden sonuna kadar 

olan kısmını,  hatta tüm sûreyi Mekkî kabul edenlerin olduğuna işaret etmektedir. 652 

  

                                                 
648 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 148. 
649 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 148. 
650 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 148. 
651 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 149. 
652 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 149. 



162 

 

Hûd Sûresi 

Nöldeke, sûrenin 5. âyetinin anlaşılır bir delil olmaksızın bazıları tarafından 

Taif’te nazil olduğunun belirtildiğini, Beydavî’nin atıfta bulunduğu başka bir gruba göre 

ise bu âyetin Medine’deki münafıklar hakkında nazil olduğunu kaydetmiştir.653 

Nöldeke’ye göre kaynaklar dikkate alındığında Yahudilerden bahseden 12 ve 18. âyetler 

ile ibadet zamanlarının tespiti konusunu ele alan 114. âyet Medenîdir.654 

Yûsuf Sûresi 

Nöldeke sûrenin,  iki geç dönem ilim adamının belirttiğine göre Medine’ye 

hicret ederken birlikte götürmeleri için ilk muhacirlere verildiğini kaydeymiştir.655  

Nöldeke’ye göre bu durum,  Weil’in zannettiği gibi sûrenin Medine’ye gönderilmek 

gibi belli bir amaç için oluşturulduğuna değil, aksine hicret olayından daha önceki bir 

zamana ait olduğuna işaret etmektedir.656 

Nöldeke, 1-3. âyetleri Medenî addeden görüşü Süyûtî’nin de benimsediğini,  

kendisinin ise bunu mesnetsiz bulduğunu belirtir. Nöldeke, benzer durumun 7. âyetin 

Medenî kökenli olduğunu işaret eden rivâyet için de geçerli olduğunu ileri sürmüştür.657 

Kasas Sûresi 

Nöldeke, sûrenin Medine’ye gelerek Hz. Muhammed’le görüşmek isteyen 

Hıristiyanlar hakkında nazil olduğunu belirtenlerin yanıldığını ileri sürmüştür.658 

Nöldeke, sûrenin 85. âyetinin içerdiği “   ادُّكَ اِلٰى مَعَاد  ifadesinden hareketle kaynaklarda ”لَـرََٓ

son derece yüzeysel ve uyumsuz bir yorumla Mekke ile Medine arasında Cuhfe denen 

bir yerde nazil olduğunun kayıtlı olduğunu belirtmiştir. Ona göre bu âyeti hatta tüm 

sûreyi Mekke ile Medine arasında nazil olduğundan Medenî kabul eden bu yaklaşım 

tamamen yanlış bir düşüncenin eseridir.659 

  

                                                 
653 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 151. 
654 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 151. 
655 Bahsi geçen âlimler için bak. Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 152. 
656 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 152-153. 
657 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 153. 
658 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 153. 
659 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 154.  



163 

 

Zümer Sûresi  

Nöldeke, Zümer sûresindeki 53-55 ya da 53-60. âyet grubunun, Vahşi ya da 

başka bir günahkârın Medine’den Mekke’ye gönderilmesi üzerine nazil olduğu 

yönündeki rivâyetlere istinaden büyük oranda Medenî addedildiğini belirtmiştir. Ona 

göre 10. âyet bir karışıklık yüzünden, 23. âyet ise ciddi bir sebep olmaksızın Medenî 

sayılmışlardır.660 

Ankebût Sûresi 

Nöldeke, Ankebût sûresinin 1-11. âyet grubunun çoğu kimse tarafından haklı 

olarak Medenî kabul edildiğini kaydeder. Lokmân sûresi 14. ve Ahkâf sûresi 15. 

âyetlerin ilk iman edenlerden Sa’d b. Ebi Vakkas’a yorulması örneğinde olduğu gibi 

bazı müfessirlerin 8. ve 9. âyetler hususunda farklı yorumlarda bulunmuş olmalarına 

rağmen Nöldeke bu âyetlerin Medenî olduğunu savunur.661 Ona göre bu âyetler babaları 

tarafından Hz. Peygamber’in yaptığı savaşlara katılmaları engellenen Medineliler 

hakkındadır. Nöldeke, kaynaklarda haklarında belirtilen olaylarla ilgisi olmadığını 

düşündüğü bu on âyetin yüksek ihtimalle Bedir Savaşı’ndan hatta Uhud Savaşı’ndan 

sonra Hz. Peygamber’in yürüttüğü yoğun gazve ve seriyye savaşları esnasında 

oluşturulmuş olabileceğini iddia eder.662 

Şûrâ ve Yûnus Sûreleri 

Şûrâ sûresindeki birçok âyetin yeterince delil olmaksızın Medenî addedildiğini 

iddia eden Nöldeke’ye göre 23, 27. âyetlerinin yanında 37. âyet ve 39-41. âyet grubu bu 

şekilde Medenî sayılmıştır.663 

Yûnus sûresinde yer alan birçok âyetin de hatalı bir şekilde Medenî olarak 

değerlendirildiğinden şikâyetçi olan Nöldeke, bunlara bazı örnekler vermiştir.664 

Arâf Sûresi 

Nöldeke, içerdiği “ ْوَسْـَٔلْه م /Onlara sor!” ifadesi sebebiyle 163. âyetin,  takip eden 

âyetlerle birlikte yanlış bir çıkarımla Medine’deki Yahudilerle ilişkilendirildiğine işaret 

eder. Bazı kaynakların 199. ve 204. âyetleri Medenî olarak tarihlendirdiklerini 

                                                 
660 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 154.  
661 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 154-155. 
662 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 155. 
663 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 157. 
664 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 157-158. 



164 

 

kaydettiklerini, 157. âyetin Medenî kökenli olduğuna işaret eden delillerin de 

bulunduğunu ileri sürer.  Nöldeke’ye göre Medine dönemi âyetlerinde sıklıkla geçen 

 kelimesinin Mekke’deki putperestlerden ziyade Medine’deki kitap ehli için ”أمي“

kullanılmış olması daha anlamlıdır. Ayrıca Mekkî âyetlerde Tevrat ve İncil ifadeleri 

hiçbir yerde geçmemektedir.665 

Nöldeke, 157. âyetteki “  وه وه  وَنَصَر  ر   ifadesinin Müslümanlar tarafından ”وَعَزَّ

ittifakla Ensar’a,666 175-183. âyet grubunun ise genellikle kutsal kitap geleneğindeki 

Bel’am karakterine veya Umayye b. Ebis Salt’e yorulduğunu belirtmiştir.667 

Ahkâf Sûresi 

Nöldeke, Ahkâf sûresinde Yahudilerden bahsedilmesi sebebiyle bu sûrenin de 

Müslümanlar tarafından Medenî kabul edildiğini belirtir.668 Sûrenin 15-17. âyetinin 

Sünniler tarafından Ebubekir’e yorulduğunu dile getiren Nöldeke’ye göre bu rivâyet ya 

Ebubekir’in halifeliğini meşrulaştırmak için ya da daha başka bir konuda taraftarlık 

güdüsünün bir eseri olarak ortaya çıkmış olabilir. Nitekim 15-17. âyet grubunun 

metninde, belirli bir kişi merkeze alınmaksızın ebeveynine çok saygılı davranmasının 

gerçek Müslüman’ın özelliklerinden biri olduğu vurgusu işlenmiştir. Nöldeke 33. âyetin 

de ikna edici kanıtlar olmaksızın Medenî olarak nitelendirildiğine dikkat çekmiştir.669 

Nöldeke, erken döneme ait olduğuna yönelik rivâyetlerden dolayı aynı şekilde 

değerlendirilen 29. âyetin Cin sûresiyle benzer konuları ele aldığını ileri sürer. Nöldeke, 

bu görüşü yanlış olsa bile âyetten, Hz. Muhammed’in kesinlikle ruhlar, cinler âlemiyle 

irtibatta olduğuna inandığının anlaşıldığını iddia eder.670 

Ra’d Sûresi 

Nöldeke, Ra’d sûresinin 12 ve 13. âyetlerinin ilgili genel açıklamalar dikkate 

alındığında Hicretin 9 ya da 10. yılında Hz. Peygamber’i öldürmeyi planladıkları için 

öldürülmeleri hükmolunan Amir b. Tufayl, Erbed b. Kays ve kabilenin lideri Amir b. 

                                                 
665 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 159. 
666 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 159-160. 
667 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 160. Bkz Dipnot, 3. Hirschfeld, New Researsches, 94. 
668 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 160. Aksine Ahkaf Suresi, Müslüman müfessirler tarafından bazı 

âyetleri müstesna (10, 15, 35) Mekkî kabul edilmiştir. Bkz: Bedreddin Çetiner, Fatiha’dan Nas’a Esbab-ı 

Nüzûl I-II (4 Baskı), Çağrı Yay., İstanbul 2013, II, 795. 
669 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 160. 
670 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 160-161. 



165 

 

Şa’şa hakkında nazil olduklarının ifade edildiğine dikkat çekmiştir. Bu sebeple o, bu 

âyetlerin öncesindeki 12. ve 13. âyetlerin ve sonrasındaki 16. âyet veya 10–13. âyet 

grubunun da Medenî kabul edildiğini dile getirmiştir.671 

Nöldeke sûredeki 30. âyetin müfessirler tarafından,  Müslümanlar ile Mekkeliler 

arasında hicretin 6. yılında imzalanan Hudeybiye Antlaşması metninin başına yazılan 

Besmele’deki “Rahmân/رحمن” ifadesine yönelik Mekkelilerin itirazına yorulduğunu 

belirtmiştir. Nöldeke bazı müfessirlerin ise 30. âyeti yanlış bir şekilde Mekke 

döneminden sonraya tarihlendirerek âyetin, Mekke’de konuşlanmış İslam ordusuna ya 

da Hz. Muhammed’in gazvelerine atıfta bulunduğunu ileri sürdüklerini ifade etmiştir.672 

Nöldeke son olarak Ahkâf sûresinde olduğu gibi, bu sûrenin 43. âyetinde geçen 

 ifadesinin, İslam’ı kabul eden Yahudi asıllı Abdullah b. Selam’a işaret ettiği ”شهيد“

yorumu sebebiyle sûrenin Medenî sayılmasının yanlış olduğunu ileri sürmüştür.673 

Sûrede tek tek Medenî addedilen çok sayıdaki âyetin varlığının,  bazı ilim 

adamlarını tüm sûreyi Medenî olarak değerlendirmeye ittiğini belirten Nöldeke, 31. 

âyetin yukarıda belirtilen yaklaşımın eseri olarak bazı tefsir otoritelerince Medenî 

sayıldığını, ancak geri kalan çoğunluğun nazarında ise Mekkî kabul edildiklerini ifade 

etmiştir.674 

Bakara Sûresi 

Weil, sûrenin Medine döneminin ilk vahiylerini barındırdığı hususunda İslami 

gelenekle aynı görüşü paylaştığını beyan etmiştir.675 Nöldeke de Müslümanların teyit 

ettiği üzere Bakara sûresinin, Medine döneminin en eski sûresi olduğunda şüpheye 

mahal bulmadığını belirtmiştir. Nöldeke’ye göre sûrenin büyük kısmı hicretin ikinci 

senesinde Bedir Savaşı’ndan sonra oluşmuştur.676 

Bakara sûresi 159-161. âyet grubunun diğerlerine göre daha yeni tarihli 

olduğunu belirten Nöldeke, bazı müfessirlerin bu âyetlerin, Bedir şehitleri hakkında 

nazil olduğunu naklettiklerini ifade eder. 161. âyetin Müslümanların o dönemde 

talihlerinin pek de yaver gitmemesine yorulmasını doğru bulmayan Nöldeke, bahsi 

                                                 
671 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 162. 
672 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 163. 
673 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 163-164. 
674 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 164.  
675 Weil, Einleitung.77-78. 
676 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 173. 



166 

 

geçen yorumun Dahhâk tarafından Uhud savaşı sonrasında gerçekleşen Bi’r-i Maune 

faciasında şehit olanlara atfedildiğini kaydetmiştir.677 

Nöldeke 160-163. âyet grubunda, Allah’ın rahmet ettiği sabırlı kişiler ile (156 

âyette) herkesin lanet ettiği kâfirleri (159-161. âyetler) bir tutmayacağının ve Allah’ın 

kendi yolunda hakikat için ölenleri ise kötülükleri içinde ölüp gidenlere (152,161) tercih 

edeceğinin belirtildiğine işaret etmiştir.678 Nöldeke’ye göre 158. Âyet, hac ibadeti 

esaslarını işleyen 200-202. âyet grubuyla birlikte değerlendirilmelidir. Nöldeke, âyetin 

zahiri ifadelerinden ve Müslümanların kanaatlerinden anlaşıldığı kadarıyla müminlerin 

artık putperestlerle beraber Safa ve Merve tepeleri arasındaki geleneksel yürüyüşe 

katılımlarının uygun olmadığının hükme bağlandığına dikkat çekmiştir. Nöldeke, her ne 

kadar bazıları âyetin Hicret’in 7. yılında gerçekleşen hac ziyareti sırasında nazil 

olduğunu söylemiş olsalar da kendisinin bu hususta rivâyetleri nakletmekten başka bir 

pozisyon alamadığını ve âyetin hangi koşulların akabinde nazil olduğu konusunda kesin 

bir görüşe varamadığını ifade etmiştir.679 

Nöldeke, 217. âyetin kaynaklarda, Hicretin ikinci yılında, kutsal Recep ayında 

Nahle denen mevkide Kureyşli bir ticaret kervanını alıkoyan ve reislerini öldüren 

Abdullah b. Cahş hakkında nazil olduğu yönündeki bilgilerin doğru olduğunu kabul 

etmiştir.680 

Nöldeke, benzer sorulara cevap arayan 222. âyetin, biçimsel açıdan mevcut 

yerinden izole edildiğini ileri sürmüştür. Âyetin, kaynaklarda yer alan bazı rivâyetlerde, 

Yahudi geleneği hakkında nazil olduğunun ve Yahudilerin “Bu adam, Muhammed, 

kendisine muhalefet ettiğimiz hiçbir şeyi olduğu gibi bırakmayacaktır” cümlesini buna 

bir tepki ifadesi olarak sarf ettikleri yönünde bilgilerin kayıtlı olduğunu belirten 

Nöldeke’ye göre bu malumat, âyetin zahiri hakkında hiçbir şey söylememektedir. Zira 

âyette, adet döneminde olan kadınlar hakkında geliştirilen esaslarla ilgili serdedilen 

bilgiler, tamamıyla Yahudilerinkilerle uyuşmaktadır.681 

Nöldeke, zekât vermeyi emreden ve tefeciliği yasaklayan 267-285. âyet 

grubunun da oluşturulma tarihi net olarak belirlenemeyen âyetler arasında olduğu 

                                                 
677 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 177. 
678 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 177. 
679 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 177-178. 
680 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 182. 
681 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 183. 



167 

 

kanaatindedir. Bununla beraber Nöldeke, bazı rivâyetlerin 282. âyetin bazı Kureyşli 

zenginlerin, Taif’te ikamet edenlerde bulunan alacakları hakkında nazil olduğunu 

naklettiğini belirtir. Aynı husustaki diğer bazı rivâyetlerin ise 282 ve 285. âyetin veya 

282-285. âyet grubunun Veda Haccı esnasında indiğini ve Hz. Peygamber’in amcası 

Abbas ve diğer Mekkelilerin faizli borçları hakkında nazil oldukları için Kur’ân’ın son 

âyetleri olduğunu naklettiğine işaret eder. Nöldeke’ye göre her ne kadar âyetlerin 

bahsedilen olay hakkında indiği kabul edilse bile Kur’ân’ın son âyetleri oldukları 

görüşü delillendirme açısından zayıftır.682 

Teğâbun Sûresi 

Sûrenin Mekkî sûrelerle benzerlik gösterdiğini ve bu sebeple kimi zaman bu 

döneme tarihlendirildiğini belirten Nöldeke, tam zamanı belirlenemese de sûredeki 14. 

âyetin kesinlikle Medenî kabul edildiğini ifade etmiştir. Ona göre 11-13. âyet grubunun 

da Medenî olma ihtimali vardır. Birçok müfessirin bu âyetleri Medenî saydığını belirten 

Nöldeke, az sayıdaki âlimin ise tüm sûreyi Medenî olarak değerlendirdiğini dile 

getirmiştir. Nöldeke’ye göre ise Hadîd, Hicr, Saffât, Cuma ve Teğâbun gibi tüm 

müsabbihat sûreleri, yani “ يسبح-سبح ” ile başlayan sûreler için bu durum, yani Medenî 

olma ihtimali geçerli olabilir.683 

Cuma Sûresi 

Nöldeke, sûrenin Yahudileri konu alan ikinci bölümünün Bakara sûresinin 

büyük kısmı ile aynı zaman dilimine tarihlendirilebileceğini ileri sürmüştür. 

Kaynaklarda sûrenin ikinci bölümündeki 9. âyetin bir cuma günü kalabalık maiyetiyle 

beraber Mekke’ye hicret eden Dıhyetu’l-Kelbî hakkında nazil olduğunun kaydedildiğini 

belirten Nöldeke’ye göre, olay doğru olsa bile tarihi hakkında net bilgilere ulaşmak 

mümkün değildir. Nitekim Nöldeke’ye göre Dıhye hakkında kaynakların bildirdikleri 

malumatın bu kişinin Hicri 5. yılın sonunda gerçekleşen Hendek savaşından sonra 

Müslüman olduğuna işaret etmektedir. Nöldeke ayrıca bazı kimselerin onun Uhud 

Savaşı’nda Müslümanların arasında Mekkelilere karşı savaştığını naklettiklerini de 

kaydetmiştir.684 

  

                                                 
682 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 184-185. 
683 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 186. 
684 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 186. 



168 

 

Enfâl Sûresi 

Nöldeke, sûrenin tümüyle olmasa da büyük kısmının Bedir zaferi hakkında nazil 

olduğu yönündeki eski bir rivâyete dayanan yaklaşımı yerinde bulmaktadır.685  

Âl-i İmrân Sûresi 

İslami geleneğin 12. âyet müstesna münferit âyetlerin tarihlendirmesi hakkında 

yeterince malumat vermediğini belirten Nöldeke, çoğu müfessirin âyetin Yahudi 

Kaynukaoğulları hakkında nazil olduğunu naklettiklerini ifade etmiştir. Nöldeke’ye 

göre bu açıklama sayesinde sabit bir zaman dilimi belirlenmiştir.686  

Diğer âyetlerle konu birliği açısından uyuşmayan 28. âyetin genellikle Hicri 5. 

yılda gerçekleşen hendek savaşıyla, nadiren de hicri 8. yılda gerçekleşen Mekke’nin 

Fethi’yle ilişkilendirildiğini kaydeden Nöldeke, Mekke’nin fethiyle ilgili görüşlerin 

ciddiye alınması gerektiği kanaatindedir.687 

Nisâ Sûresi 

Sûrenin 1-14. âyetleri hakkında Müslümanların farklı anlatımlar naklettiklerini 

ifade eden Nöldeke’ye göre bunların içinden belirli bir kronolojiye imkân tanıyanların 

neredeyse tümü Uhud Savaşından sonraki bir zaman dilimine işaret etmektedir. 

Nöldeke, 7. ve 11. âyetleri hakkında kaynakların cahiliye adetlerine göre hareket ederek 

kendisini miras hakkından mahrum bırakan ailesini Hz. Peygamber’e şikâyet eden bir 

kadın hakkında nazil olduğu hususunda nakillerde bulunduklarını kaydetmiştir. 

Kaynakların çoğunda kadının adının genellikle belirtilmediğini, ancak bazı kaynaklarda 

Ümmu Kühha adının zikredildiğini dile getiren Nöldeke, aynı karışıklığın benzer 

şekilde kadının ölen kocasının kimliği hakkında da yaşandığını ifade etmiştir.688 

Nöldeke’ye göre 43. âyet hakkında kesin bir şey söylemek zordur. İbadet 

esnasında içki içilmesini yasaklayan bu âyetin genel içki yasağından daha önceki bir 

zaman dilimine ait olabileceğini dile getiren Nöldeke, bu durumda âyet Hicri 4. yılın 

Rebiul Evvel ayında Beni Nadir seferi sırasında gerçekleşen içki yasağından daha 

önceki bir zamana tarihlendirilmelidir. Nöldeke, âyetin acil durumlarda su yerine kumla 

                                                 
685 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 187. Abdullah b. Abbas’tan nakledilen ve surenin Bedir savaşında 

nazil olduğunu belirten hadisi kasdetmiş olmalıdır.  Bkz: Buhârî, Tefsîr: 8. 
686 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 190-191. 
687 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 192. 
688 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 196-198. 



169 

 

abdest alma izninden (teyemmüm)  bahseden ikinci kısmının nüzûl tarihi hakkında 

birbiriyle çelişen bazı rivâyetlerin bu tarihle pek de uyuşmadığını belirtmiştir.689 

Nöldeke, bazı müfessirlerin bu âyetin hiç de yakın tarihli olmayan bir zaman diliminde 

gerçekleşen askeri seferler sırasında, muhtemelen Medine yakınlarında Zate’l-Kays, 

Ulate’l-Leys ve El-Baida gibi Hz. Muhammed’in ordusu tarafından sıkça kullanılan 

yerlerden birinde nazil olduğu yönünde bilgiler aktardıklarını dile getirmiştir.690 

Vakidî’nin âyeti, Hicri 5. yıl ile İbn İshak’ın ise sonraki yılın Şaban ayında gerçekleşen 

Beni Müstalik gazvesiyle irtibatlandırdığını belirten Nöldeke, nadiren de olsa 

bazılarının aynı âyeti hicri 5. senenin muharrem ayına denk gelen Zatu’r- Rika seferiyle 

de ilişkilendirdiklerini ifade etmiştir. Nöldeke’ye göre 43. âyetin tüm kelimeleri 

yalnızca bir âyetin orijinal ifadelerinden oluşmamış, aksine farklı şartlar neticesinde 

gerçekleşen iki ilahi emrin sonradan edebi bir tarzda özetlenmesiyle teşekkül etmiştir.691 

Nöldeke kaynaklarda 92. âyetin İslam’a geçtiğinden bihaber olduğu Haris b. 

Zeyd veya Yezid’i aralarındaki eski bir anlaşmazlık sebebiyle öldüren Mahzumi İyaş 

ibn Ebi Rebia hakkında nazil olduğunun kayıtlı olduğunu belirtmiştir. Başka bir 

rivâyete göre ise bu olayın Uhud’dan sonra gerçekleştiğinin nakledildiğini kaydeden 

Nöldeke, bazı kaynakların Haris yerine başka isimleri, katil olarak da Ebu’d-Derda 

ismini zikrettiklerini hatırlatır. Nöldeke, genellikle münafıkları ele alan 88. âyetin 

Uhud’da Hz. Peygamber’i zor durumda bırakanlar hakkında nazil olduğu görüşü 

kolaylıkla kanıtlanabilecek bir iddia değildir.692 

Sûrenin 94-104. âyet grubunun önceki pasajlarla ciddi benzerlikler sergilediğini 

ifade eden Nöldeke, 101. âyette zikredilen korku namazının Hicri 4. yılın Cemaziyel-

Evvel ayında veya Hicri 5. yılın Muharrem ayında Gatafan kabilesine yapılan Zatu’r-

Rika gazvesi esnasında emredildiğini belirtir.693 Nöldeke, Müslümanların Nisâ sûresinin 

96–106. pasajıyla sıkı bir irtibat içinde değerlendirdikleri 94. âyetinin Hz. Peygamberin 

gözdelerinden biri olan Üsame b. Zeyd tarafından Hicri 7. yılda gerçekleştirilen bir 

gazve esnasında öldürülen bir adamla ilişkili olduğu yönündeki açıklamalarının ve 

                                                 
689 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 199. 
690 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 199-200. 
691 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 200. Kur’ân metninin gelişi güzel eklektik bir formda 

tamamlandığı görüşüı, Nöldeke’nin kronoloji çalışması boyunca tekrarladığı bir iddiadır.   
692 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 201. 
693 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 201-202. 



170 

 

bunlara temel oluşturan rivâyetlere dayanan hikâyelerin güvenilir olmadıklarını iddia 

eder.694 

Sûrenin 105–115 ve 116. âyetlerinin Medine’de hırsızlık yapmış bir adam 

hakkında nazil olduğunu ve Hz. Muhammed’in adamın kavmi Beni Zafer’ın aracı 

olması akabinde neredeyse onu serbest bırakacağını bildiren haberlere işaret eden 

Nöldeke, bu husustaki farklı haberlerin önemsiz bazı öğeler-eklemeler yanında bir 

takım taraflı yaklaşımlar da barındırdığı kanaatindedir. Kaynakların büyük kısmının 

genellikle kronolojik bilgiden yoksun olduğunu, sadece çok azının hırsızın sonradan 

Mekke de kâfir olarak öldüğünü zikrettiğini kaydeden Nöldeke, hırsızlık olayının 

Usdu’l-Ğâbe’de dikkatsiz bir şekilde Hicri 4. yılın Rebiü’l-Evvel ayına 

tarihlendirildiğinin kaydedildiğini aktarmıştır.695 

Nöldeke, Hırıstiyanlara yanlış öğretilerin isnat edildiğini düşündüğü 171-174. 

âyet grubunun bir önceki âyet grubuyla ilişkili olduğunu belirtir. Nöldeke, miras 

hukukuyla ilgili düzenlemeleri içeren 176. âyetin oluşum zamanı hakkında İslami 

kaynakların açıklamalarını birbirleriyle çeliştiğine işaret eder.696 Nöldeke’nin bu 

hususta aktardığı görüşlere göre, bazı âlimler âyetin savaş için çıkılan bir sefer 

esnasında indiğini, başkaları ise Hz. Peygamber’in Cabir b. Abdullah’ı hasta döşeğinde 

ziyaret ettiği sırada nazil olduğunu belirtmişlerdir. Bunların haricinde başka bir grubun 

ise bu âyeti yine Cabir’in hac ibadeti esnasında Hz. Peygamber’e sorduğu bir soru 

üzerine, en son inen vahiy olarak ileri sürdüklerini kaydeden Nöldeke’ye göre, bu görüş 

her ne kadar eski ve yaygın olsa da zamansal tespit açısından kontrol edilemez 

olduğundan diğerlerine kıyasla daha değersiz ve güvenilmezdir.697 

Nöldeke’ye göre Veda Haccı’nın Hicri 632. senesinin Mart ayının başında 

gerçekleştiğini belirten rivâyetle, 176. âyetin yaz mevsiminde nazil olduğunu belirten 

rivâyet birbiriyle çelişmektedir. Nöldeke’ye göre bunların tümü bir tarafa şâyet, içerdiği 

miras ahkâmına ilişkin açıklamalar 176. âyetle değiştirilen 12. âyetin kış ayına 

tarihlendirilmesi doğruysa son derece güvenilir olarak kabul edilen bu rivâyet de 

                                                 
694 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 202. 
695 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 202-203. 
696 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 204. 
697 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 205. 



171 

 

kıymetini yitirmiştir. Bu sebeple genel kabul gören sonuçla yetinilmeli ve 176. âyetin 

12. âyetten bir süre sonra düzenlendiği varsayılmalıdır.698 

Talak Sûresi 

Nöldeke ise benzer içeriklerinden dolayı Bakara sûresi 226. âyetini tamamlayan 

Talak sûresinin özellikle dile getirilmesi gerektiğini belirtir. Ona göre bu sûrenin 226. 

âyeti, bazı kaynakların işaret ettiği üzere hayızlı iken eşini boşayan İbn Ömer 

hakkındaysa âyetin Hicri 8. seneden önce inmiş olması imkânsızdır. Zira İbn Ömer, bu 

esnada sadece yirmi yaşındadır. Nöldeke, Hz. Peygamberin bu olay gerçekleştiği zaman 

sadece âyeti okumakla iktifa ettiğini kaydeden başka bir rivâyetin bu bilgiyle çeliştiğini 

dile getirmiştir. Bu hususta birbirinden farklı, çok sayıda güvenilmez nüzûl hikâyesinin 

nakledildiğini belirten Nöldeke, bunların içinden birinde zikredilen bir yoruma göre 

sûrenin son kısmının Mekke dönemi vahyinin özelliklerini sergilediği için Mekkî kabul 

edildiği kaydedilmiştir.699 

Ahzâb Sûresi 

Nöldeke, sûrenin 53-55. âyetlerinin çoğunlukla kaynaklarda, Zeyneb’in ikinci 

evliliği esnasında, Hz. Peygamber’i rahatsız edecek derecede misafirlerle uzun süre 

oyalanmasıyla irtibatlandırıldığını kaydeder. Ona göre bazı kaynaklar, âyetlerin sebeb-i 

nüzûlü olarak başka açıklamalara da yer vermişlerdir. Nöldeke, Peygamber’in bu türden 

yaşantıları hakkında Kur’ân’da benzer çok sayıda pasajın bulunduğunu ileri 

sürmüştür.700 

Nûr Sûresi 

Nöldeke sûrenin 1-3. âyetlerinin fuhuş suçunu 4-10 ve 21-26. âyetlerinin zina 

suçunu ve günahsız kimselere zina isnadında bulunmayı ele aldıklarını hatırlatır. 

Sûrenin 6-9. âyetlerinin kaynakların belirttiği kadarıyla eşlerini başka erkeklerle evlilik 

dışı yasak ilişkide bulunmakla itham eden Uveymir b. haris ve Hilal b. Umeyye 

hakkında nazil olduğuna işaret eden Nöldeke’ye göre rivâyetlerde adı zina fiilini 

işlemekle anılan kişi genellikle Sarik b. El Sahma olarak not edilmiştir.701 Nöldeke, 

Sarik’in isminin genellikle Hilal’le birlikte, Asım b. Adi’nin ise arkadaşı olan Uveymir 

                                                 
698 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 205. 
699 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 206. 
700 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 207-208. 
701 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 210. 



172 

 

ile birlikte anıldığını kaydeder. Eski kaynaklarda Sarik’in isminin kadını ayartan kişi 

olarak hiçbir yerde zikredilmediğini ifade den Nöldeke, buna karşın çok sonraki 

kaynakların bu işi yapan sadakatsiz kadınların isimlerini zikrettiklerini dile getirir. 

Nöldeke’ye göre kaynaklar, bu olayın gerçekleştiği tarih olarak Hz. Peygamber’in 

Tebük savaşından döndüğü Hicri 9. yıla işaret etmektedirler.702 Ancak ona göre bu 

minvalde gelen rivâyetlerin tefsir kaynaklarında yeterince kritik edilmemiştir. Nöldeke, 

rivâyetlerden anlaşıldığı kadarıyla Uveymir veya Hilal’in ailesinden birinde bir zina 

hadisesi vuku bulduğunun çıkarılabileceğini, fakat ilgili Kur’ân âyetlerinin daha 

sonradan bu olayla bir bağlantı kurularak kurgulandığını iddia etmiştir.703 

Sûredeki 62-64. âyet grubunun savunma hendekleri kazılmasıyla ilgili olarak 

nazil olduklarını nakleden rivâyetin doğru olabileceğini belirten Nöldeke, bununla 

beraber bu görüşün ortak tefsir yorumlarının bir neticesi olarak da 

değerlendirilebileceğini ileri sürmüştür.704 

Mücâdele Sûresi 

Nöldeke Mücâdele sûresinin büyük oranda Nûr sûresindeki konuları ele aldığını 

ifade eder.  Nöldeke, 1-5. âyet grubunun ilk cümlesinden hareketle bu âyetlerin 

muayyen bir olay hakkında nazil olduklarının çıkarılabileceğini iddia eder. Nöldeke, bu 

husustaki tüm tefsirlerin âyetin eşine “sen benim için anamın sırtısın” ifadesiyle zıhar 

yaparak eşi Havle veya Huveyla’yı boşayan ancak kısa bir süre sonra bundan pişmanlık 

duyup boşamadan vazgeçen ve eşiyle cinsel ilişkiye giren Evs b. Samit hakkında nazil 

olduğuna işaret ettiğini kaydeder.705 İlk dönem kaynaklarında bu hususta bir bilgi 

bulunmadığına dikkat çeken Nöldeke, geç dönem kaynaklarının olayı, genellikle Hicri 

6. yılın sonlarında gerçekleşen Hudeybiye Sözleşmesi dönüşüne ya da Hicri 7. yılın 

başlarına tarihlendirdiklerini ifade eder.706 

Tahrîm Sûresi 

Weil, Hz. Peygamber’in cariyesi olan Kıpti Maria ile yaşadığı bir olayı (Weil’in 

ifadesiyle macerayı) konu alan Tahrîm sûresinin, Tebuk seferi akabinde oluştuğunu ileri 

                                                 
702 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 210. 
703 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 210-211. 
704Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 211. 
705 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 212. 
706 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 212. 



173 

 

sürmüştür.707 Nöldeke de İslami kaynakların Tahrîm sûresini, Hz. Peygamber’in evinde 

gerçekleşen “skandal” bir olaya göre tarihlendirdiklerini dile getirmiştir.708 Nöldeke’ye 

göre bu olay şu şekilde gerçekleşmiştir: Hz. Peygamber, Hafsa odasında olmadığı bir 

sırada onun odasında cariyelerinden biriyle birlikte olmuş, odasına dönen Hafsa her 

ikisini bu halde yakalamış ve Hz. Peygamber’e ağır bir serzenişte bulunmuştur. Sadece 

gelenekle değil aynı zamanda kadının özel yaşam alanına da aykırı olan bu durum 

karşısında Hafsa, Aişe’nin de desteğini alarak Hz. Peygamber’in diğer eşlerini harekete 

geçirmiştir.709 Nöldeke, Hz. Peygamber’in bu durumunun, İslam toplumu tarafından 

liderlerinin bir sapkınlığı olarak algılandığını ve büyük bir huzursuzluk doğurduğunu 

fark ettikten hemen sonra kendisini temize çıkaran âyetleri tasarlama gereği duyduğunu 

iddia etmiştir.710 

Tek başına bu rivâyetin, olayın tarihi gerçekliğinin belirleyicisi olarak kabul 

edilmesi için yeterli olduğunu düşünen Nöldeke’ye göre buna karşın Müslümanlar, 

peygamberlerini bu derece uygunsuz bir şekilde resmeden bir vakayı ya uydurulmuş 

veya kâfirlerin saçmalamalarından iktibas edilmiş olmakla itham etmişlerdir. 711 Ona 

göre ayrıca bu hususu ele alan başka bir rivâyete göre Hz. Peygamber, daha fazla 

sevdiği Hafsa’yı (Zeynep)  ziyaretinde, âdet olduğu üzere kendisine ikram edilen ve çok 

sevdiği ballı sütü içmiş ve diğer eşlerini ihmal ederek yanında fazla kalmıştır.712 

Hucurât Sûresi 

Weil, sûrenin ilk kısmının Taif’in önde gelenleriyle ilişkilendirilmesi sebebiyle 

Mekke’nin fethinden sonra oluştuğunu ileri sürmüştür. Weil, Hz. Peygamber’in fetihten 

sonra yenilenlerle kazanalar arasındaki ilişkileri tekrar kurmak için güvensizlik, zan, 

gıybet, kem söz söylemek ve kibir gibi Müslümanların kardeşliğini zedeleyen kötü 

alışkanlıklar hususunda bazı uyarılarda bulunduğunu dile getirmiştir713 

                                                 
707 Weil, Einleitung, 88. 
708 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 217. 
709 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 217.  
710 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 217. 
711 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 217. Tahrim suresi hakkında birçok rivâyet olduğu halde 

Nöldeke’nin özellikle bu rivâyete sarılması manidardır. Bunda Hz. Peygamberi sapkın ve zayıf bir 

durumda gösterme arzusunun payının olduğu aşikardır. Nöldeke bu olayın dışında da Hz. Peygamber 

hakkında genellikle olumsuz algı ve imaya işaret edebilecek zayıf veya uydurma birçok rivâyeti ve haberi 

güvenilir kabul ederek eleştirel değerlendirmelerde bulunmuştur. 
712 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 217. 
713 Weil, Einleitung, 88. 



174 

 

Sûrenin muhtelif pasajlardan müteşekkil olduğunu belirten Nöldeke, İslami 

kaynakların sûrenin 1-5. âyetlerinin Hicri 9. yılda Medine’ye gelerek esirlerin serbest 

bırakılması hususunda Hz. Peygamberle görüşmek isteyen Beni Temim kabilesinin 

elçileri hakkında nazil olduklarını naklettiğini ifade etmiştir. Nöldeke rivâyetlerde Hz. 

Peygamber kendileriyle görüşmek istemeyince gürültü çıkararak ve meydan okuyarak 

tepki verdikleri nakledilen elçilerin bu davranışlarını 2-5. âyetlerdeki ifadelerle 

uyuştuğunu iddia eder. Ona göre şâyet bu rivâyet Kur’ân’daki verilerden etkilenerek 

oluşturulmamışsa olayla irtibat açısından kesinlikle güvenilir kabul edilmelidir.714 

Nöldeke, 6-8. âyet grubunun, kaynaklarda önceki rivâyetten daha zayıf olmakla 

birlikte yaklaşık olarak aynı tarihlerde Ben-i Mustalik kabilesinden cizye/zekât 

toplamaya giden Ümeyyeoğullarından Velid b. Ukbe b. Ebi Muayt’ın, kabilenin zekât 

vermeyi reddettiği ve kendisini öldürmek için tuzak kurduğu hakkındaki yanlış zannı 

üzerine nazil olduklarının kaydedildiğini dile getirmiştir.715 

Nöldeke’ye göre her ne kadar âyetlerden bu yönde bir anlam çıkarmak mümkün 

gözükse de daha sonradan oluşan tefsir ve tarih kaynaklarında, Müslümanlar tarafından 

bu adama fasık, zalim gibi kötü sıfatlar atfedilmesi ve hakkında makbul olmayan bir 

portre çizilmesi nedeniyle ilgili rivâyet güvenilir değildir.716 

Nöldeke’ye göre 14-17. âyet grubunda İslam’a gerçekte inanmayıp zahiren 

inanır gözüken Arap Bedevîlerin karakteristik özelliklerine işaret edilmiştir. Nöldeke 

kaynaklarda bu âyetin, Hicri 9. yılda gerçekleşen kıtlık sebebiyle Hz. Peygamber’e 

gelerek İslam’ı kabul etmeleri karşılığında yiyecek talep eden Esed b. Huzeyme kabilesi 

hakkında nazil olduğunun kayıtlı olduğunu belirtir.717 

Nöldeke, çok sayıda rivâyetin sûrenin 14-17. âyetlerinin Hudeybiye esnasında, 

Hz Peygamber’e itaat etmeyen bedevî kabileler hakkında nazil olduğuna işaret ettiğini 

belirtmiştir. Bu âyetlerde tüm bedevîlerin yüzeysel imana sahip oldukları, kibir, övünme 

gibi ortak karakter özelliklerinin bulunduğundan bahsedildiğini dile getiren Nöldeke’ye 

göre, âyetlerde açık ifadelere yer verilmediği için bu husustaki rivâyetlerin hiçbirisini 

                                                 
714 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 220. 
715 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 220-221. 
716 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 221. 
717 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 221. 



175 

 

tek başına güçlü bir delil olarak değerlendirmemek gerekir. Ona göre, bu konudaki tüm 

rivâyet grubunu birlikte düşünmek de bazı ipuçları verebilir.718 

Tevbe Sûresi  

Weil’e göre, bu sûrenin yalnızca son iki âyeti Mekke dönemine aittir.  Weil, bir 

rivâyete göre, bu iki âyetin Zeyd b. Sabit tarafından sonradan sûrenin sonuna 

yerleştirildiğini dile getirmiştir. Weil’e göre Zeyd, muhtemelen sonradan bulduğu bu 

âyetleri, bütünü itibarıyla son nazil olan sûre olarak değerlendirdiği için Tevbe sûresine 

yerleştirmiş olmalıdır.719 

Sûrenin 41-48. ve 81-96. âyetlerinin sefer esnasında indiğini belirten Nöldeke, 

şâyet gerçekten Abdullah b. Ubey hakkında indiğine yönelik rivâyetler doğruysa 84. 

âyetin daha sonradan nazil olduğunu ve mevcut yerine sonradan yerleştirildiğini ileri 

sürmüştür.720 

Sûrenin 73-80 ve 97-106. âyet gruplarının seferden sonraya tarihlendirildiğine 

işaret eden Nöldeke, 102 ve 106. âyetlerde sefere katılamadıkları için pişmanlık duyan 

ve haklarında Allah’ın hüküm vermesinin beklendiği Müslümanlardan bahsedildiğini 

nakleder. 107-110. âyet grubunun Hz. Muhammed’in Medine’ye varmasının hemen 

akabinde indiğini belirten Nöldeke, bu âyetlerin Medine’nin yakınında bir mescid inşa 

eden ve hanif Ebu Amir’in gizli bağlıları olan Beni Salim’den bazı kimseler hakkında 

nazil olduğunu dile getirmiştir.721 

Gerçek Müslümanların vasıflarından bahseden 111. âyet ve çok yakınları olsalar 

dahi Müslümanları, müşrikler için şefaat dilemekten men eden 113-116. âyetlerin aynı 

döneme tarihlendirilmesinin makul olduğu kanaatinde olan Nöldeke, kaynakların bu 

âyetlerin nüzûl sebebi olarak kaydettikleri rivâyetlere yer verir. Nitekim muhtelif 

rivâyetlere göre söz konusu âyetler, Allah’ın Peygamber’ine, kendileri için af 

dilenmesini yasakladığı ve hicretten önce vefatı gerçekleşen amcası Ebu Talib hakkında 

veya Ebva’da annesinin kabrini ziyaret esnasında inmiştir.722 

                                                 
718 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 221-222. 
719 Weil, Einleitung, 89. 
720 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 224. 
721 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 224-225.  
722 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 225.  



176 

 

Nöldeke’ye göre, âyetlerin nüzûl sebebi olarak kaydedilen ilk ihtimal, kronolojik 

sebeplerden ötürü mümkün görünmezken, şâyet pasajdaki âyetler aynı bağlamda 

olsaydı, ikinci ihtimal yani Peygamberin annesini ziyaret esnasında inmiş olmaları 

ihtimal dâhilinde değerlendirilebilirdi. Âyetlerde genel bazı yaklaşımlardan bahsedildiği 

için bu âyetlerin Medine dönemine tarihlendirilebileceğini düşünen Nöldeke, netice 

itibarıyla her iki yorumun da zayıf tefsir derlemelerinin birleştirilmesinden başka bir şey 

olmadıklarını iddia etmiştir.723 

Mâide Sûresi  

Nöldeke kaynakların 4. âyetin Hz. Muhammed’in vefatından kısa bir süre önce 

İslam’ı kabul eden Tay kabilesi önde gelenlerinden Adi b. Hatim veya Zeyd b Hayl’in 

Hz. Peygambere yönelttiği bir soru üzerine nazil olduğu yönünde haberler 

naklettiklerini kaydeder. Zeyd’in kavminin Hz. Peygamber’e gönderdiği elçi 

delegasyonuna başkanlık yaptığını, Adiy’nin ise kabilesinin lideri olarak Hz. Ali 

zamanında Tay kabilesine ait Füls adlı putunu kırmakla görevlendirildiğini belirten 

Nöldeke, İbn Sa’d’ın bu hususta naklettiği Amr b. El Musabbih’in av eti hakkında 

Peygamber’e yönelttiği soruya aldığı ودع ما انميت كل ما أصميت  /Bütün olarak geleni ye 

ancak artık olarak geleni terk et!” şeklindeki cevabın, Kur’ân’la ilişkilendirilemeyeceği 

kanaatindedir.724 

Nöldeke, bu olayın 4. âyetin nüzûl zamanıyla ilişkilendirilmesinin olası kabul 

edilebileceğini, ancak soruyu soran kişinin kaynaklarda Nemrut gibi büyük bir cüsseye 

sahip olduğu bilgisi dikkate alınırsa burada ismi zikredilen Amr b. El Musabbih’den 

başka bir kimse olmasının daha muhtemel olduğunu iddia eder. O, bu muhtelif 

açıklamalar sebebiyle 4. âyetin tarihi hakkında kesin bir zaman tespitinin 

yapılamayacağı kanaatindedir.725 

Nöldeke, 38. âyet hakkında kaynaklarda Hz. Peygamber’in bu sefer sırasında ilk 

olarak Arap geleneğinde vaki olmayan bir cezayla bir kadın hırsızın elini kestiğine 

ilişkin haberler naklettiklerine atıfta bulunur.726 Ona göre, hırsız olarak kaynaklarda 

ismi sıkça geçen Ebu Tu’me b. Ubeyrik hakkındaki rivâyetlerin bu döneme 

                                                 
723 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 225. 
724 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 228. 
725 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 228. 
726 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 230. 



177 

 

tarihlendirilmesi kuşkuludur. Bunun yanı sıra Weil’in bu âyeti veda haccıyla 

ilişkilendirmesi de hiç anlaşılır değildir.727 

Sûrenin 41-50. âyet grubunun Yahudiler arasında tartışılagelen bir konunun 

yanlış aktarımından ibaret olduğunu iddia eden Nöldeke, şâyet bu bilgiler doğru kabul 

edilecek olursa bu âyetlerin bazı rivâyetlerde geçtiği üzere Kureyza oğullarının yok 

edilmesinden daha önceki bir zaman dilimine tarihlendirilmesi gerektiğine işaret eder.  

Ona göre rivâyetlerde bazen Kureyzaoğulları sanık pozisyonunda yer alması, kimi 

zaman da hâkimin Kureyzaoğullarından biri olduğunun nakledilmesi bu husustaki 

malumatın güvenilir olmadığına delalet etmektedir.728 

Nöldeke, sûrenin 51-68. âyet grubunun, Kaynukaoğulları hakkında af talebinde 

bulunan ve onlar için göçme izni alan Abdullah b. Ubey hakkında olduğunu nakleden 

rivâyetler gereğince Hicri 3. yıla tarihlendirilebileceğini belirtir. Bununla beraber 54. 

âyette zayıflıklarından ötürü Müslümanlara düşmanlarından korkuları sebebiyle 

Yahudilerle bir birlik kurmalarının salık verildiğini ifade eden Nöldeke, buna karşın Hz. 

Peygamber’in Allah’ın kendi katından bir zaferle veya daha uygun bir yolla yardım 

edileceğini müjdelediğini kaydeder. Nöldeke’ye göre bu âyetler, Mekkelilerin veya 

Yahudilerin kısa bir süre önce yenilgiye uğradıkları bir döneme ait olamazlar.729 

Nöldeke, başka bir rivâyette 54. âyetin ve devamındaki tüm âyet grubunun Peygamber 

tarafından Uhud savaşı sonrasında Mekkeli müşriklere karşı Yahudilerden yardım 

isteme şeklindeki tavsiyelere atıfta bulunulduğuna işaret ettiğini bildirir. Ancak o, daha 

aydınlatıcı olmakla beraber sadece tefsir yorumlarına dayanması sebebiyle bu görüşün 

yeterince güvenilir olmadığını iddia eder.730 

Sûrenin 67. âyetinin en eski Mekkî âyetlerden biri olduğu yönündeki görüşü 

yanlış bulan Nöldeke, bunun yanlış anlaşılmalara neden olan tefsir açıklamalarından 

kaynaklandığını ileri sürer. Nöldeke’ye göre 87-89. âyet grubu Tahrîm sûresi 2. âyette 

kendilerine atıfta bulunulduğu için en geç Hicri 7. yıla tarihlendirilmelidir. Bu âyetlerin, 

bazı haramlar ve helallerden bahseden 90-93. âyet grubuyla aynı zaman dilimine ait 

olabileceğini öngören Nöldeke daha önce de belirttiği üzere bu türden âyetlerin kesin 

zamanının tespit edilmesinin zor olduğuna dikkat çeker. Ona göre, söz konusu âyet 

                                                 
727 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 230. 
728 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 230. 
729 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 231. 
730 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 231. 



178 

 

grubunu 4. veya 6. yıla tarihlendirmek mümkündür.731 Nöldeke, 94-96. âyet grubunun 

kaynaklarda Hudeybiye anlaşmasının imzalandığı yıla tarihlendirildiğini belirtmiştir. 

Ona göre bu pasajı takip eden ve Mekke’nin kutsallığından bahseden 97-100. âyet 

grubu da büyük ihtimalle aynı tarihlerde nazil olmuştur.732 

Nöldeke, 101. âyetin kaynaklardaki bazı anlatımlara göre, bir adamın hac 

emrinin her yıl yapılıp yapılmayacağı hakkında Hz. Peygamber’e soru sorması üzerine 

nazil olduğunu kaydetmiştir. Nöldeke, bu soruya karşı Hz. Peygamber’in kızarak “şâyet 

evet dersem hepiniz itaat etmek zorunda kalırsınız ve buna güç yetiremeyeceğiniz için 

de tekrar küfre geri dönersiniz. O halde bu hususta soru sormayın!” şeklinde sert bir 

cevap verdiğini nakletmiş, ayrıca kaynaklarda âyetin başka hususlarda Peygamber’e 

soru sorulması üzerine nazil olduğunun kaydedildiğini de zikretmiştir733 

Kısa bir hüküm içeren Bakara sûresi 180. âyeti açıklayan Mâide sûresi 105. 

âyetin ondan çok daha sonraki bir zaman diliminde nazil olduğunu ileri süren Nöldeke, 

geleneğin genellikle bu âyeti yolculukları sırasında ölmüş arkadaşlarına ait altın bir 

kâseyi zimmetlerine geçiren iki arkadaş hakkında nazil olduğunu kaydettiğini belirtir. 

Ona göre, şâyet bu olay tarihi olarak gerçekleşmiş ise âyetlerin Mekke’nin fethinden 

sonra nazil olmuş olması gerekir. Zira adı geçen Kureyşli kişiler ve aileler ancak bu 

olaydan sonra İslam’ı kabul etmişlerdir. Bu nedenle Nöldeke, âyetlerin ne bahsi geçen 

olay üzerinden yeterince anlaşılabildiğini ne de bir nüzûl sebebine binaen inen âyetlere 

benzemediğini düşünmekte ve âyetlerdeki ifadelerin rivâyet edilen olayla 

irtibatlandırılmasını da anlamsız bulmaktadır.734 

Değerlendirme 

Vahyin nüzûl tarihini tespit adına yapılan oryantalist değerlendirmeler müşahede 

edildiğinde, İslami kaynaklara özellikle de rivâyet kültürüne yoğun bir şekilde atıfta 

bulunulduğu görülecektir. Kur’ân kronolojisi konusuyla ilgilenen öncü Alman 

oryantalistler her ne kadar İslami rivâyetleri ve kaynakları güvensizlikle itham 

etmişlerse de735 gerek Mekke dönemi gerekse de Medine dönemi vahyi için kendi 

                                                 
731 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 232. 
732 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 22. 
733 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 232. 
734 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 233. 
735 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 62-63. 



179 

 

tarihlendirme yaklaşımlarında bunlardan istifade etmekten geri durmamışlardır.736 Hatta 

onlar çoğu zaman İslami görüşlerle uyuşan tarihlendirme önerilerini dile 

getirmişlerdir.737 İslami kaynakların tarihlendirme yaklaşımlarına yönelik oryantalist 

eleştiriler genellikle alternatif makbul bir argüman ileri sürülmeksizin 

dillendirilmiştir.738 

Oryantalistlerin vahyin kronolojisine işaret eden İslami rivâyetleri çoğu zaman 

herhangi bir neden ileri sürmeksizin arzularına göre reddettikleri veya kabul ettikleri 

müşahede edilmektedir. Oryantalistler vahiy tarihine işaret eden rivâyet malzemesinin 

kabulü veya reddi için herhangi bir usul de belirlememişlerdir. Onlar aynı pasaj 

hakkında birbirinden farklı tarihlere işaret eden nakiller arasından tercihte bulunurken 

kimi zaman dönemin tarihi olaylarını, siyasi ve sosyal şartlarını ileri sürerek itirazda 

bulunmuş kimi zamanda ilgili âyet pasajının dil ve üslup özelliklerini veya muhtevasını 

esas alarak farklı veya muhalif görüşler serdetmişlerdir.739 Vahiy tarihine işaret eden 

bazı rivâyetler hakkında ise tamamen son derece sübjektif yorumlarda bulunmuşlar veya 

dini ve ideolojik tutumlarının tesiriyle hareket etmişlerdir. İslam Peygamberinin bazı 

pasajları Ehl-i Kitaptan aşırdığını veya onlardan esinlenerek kurguladığını iddia 

etmişler,  Hz. Peygamber’in ruh halini ve tecrübelerini yorumlama girişiminde 

bulunarak vahiy pasajlarını tarihlendirmeye çalışmışlardır.740 

Oryantalistler, rivâyet malzemesi içinde özellikle Hz Peygamber veya 

Müslümanlar için olumsuz veya yakışıksız durumlara işaret edenleri hiç tartışmasız 

doğru kabul etmişlerdir. İslami rivâyet ve malumatı her vesileyle eleştirme refleksi 

gösteren oryantalistler, söz konusu durum Hz. Peygamber veya Müslümanlar için 

yakışıksız yahut arzu edilmeyen bir vakıa olunca objektif davranma zarureti 

hissetmemişlerdir. Weil ve Nöldeke’nin Müslümanların kaynaklarına yaslanmış 

gözükmek adına şaz ve sahih olmayan rivâyetler özellikle tercih ettikleri sırf İslami 

                                                 
736 Weil, Einleitung, 65; Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 182-187. 
737 Bilhassa Mekkî olan Alak ve Müddessir ile Medenî olan Bakara, Tevbe ve Maide surelerinin 

tarihlendirmeleri için dayandıkları rivâyetler örnek gösterilebilir. 
738 Nöldeke Fussilet Suresi 1-3 âyetlerinin Utbe b. Rebia’nın Müslüman olması için Hz. Peygamber‘In 

sarfettiği çabalara işaret ettiği yönündeki nakilleri tenkit babında İbn İshak’ın bu durumu teyid eden 

açıklamasını eleştirmiştir. Ona göre Utbe’nin, İslam davetinin Hz. Hamza’nın İslam’a girişinin akabinde 

gerçekleştiği şeklindeki bilgiler güvenilmez olup İbn İshak’ın bu husutaki görüşüne itibar edilmemelidir. 

Ne var ki Nöldeke bu eleştirileri için aksini söyleyen hiçbir kaynağa atıf yapma ihtiyacı duymamıştır. 

Bkz: Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 152-153. 
739 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 162-164. 
740 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 89-90. 



180 

 

tarihlendirmelere muhalif görüş ileri sürme refleksiyle hareket etmişlerdir. Bilhassa da 

Müslümanlar ve Hz. Peygamber hakkında olumsuz gelişmelerin nakledildiği 

rivâyetlerde, tarihi bir gerçeklik olduğu ön kabulüne saplanmışlardır.741 

2.2.2. Kavramlar, Muhteva ve Bağlam ile İlişkilendirilerek Tarihlendirilen 

Sûreler ve Âyet Grupları 

Bu başlık altında işaret edilen yöntem, sûrelerde ve âyetlerde geçen bazı 

kelimeler ve kavramların kökeni, bunların dönemin cahiliye kültür veya ehli kitap 

kültürüyle ilişkisi ya da vahiy sürecinin belirli bir aşamasıyla ilişkilendirilmesi yoluyla 

tarihlendirilmesidir.  

Vahiylerde ele alınan konu, metinlerin muhtevasında yer alan meseleler, 

konunun önceki ya da sonraki âyetlerle irtibatı veya âyet grupları arasındaki bağlam 

kurgusu ön planda tutularak yapılan tarihlendirme girişimleri bu başlık altında bir araya 

getirilmiştir. 

Oryantalistlerin sıklıkla kullandıkları vahyi tarihlendirme yöntemlerinden biri, 

hiç şüphesiz Kur’ân vahyinin içeriğinden ve metinde yer alana kelime ve kavramlardan 

yola çıkarak nüzul tarihini belirlemektir. Kur’ân kronolojisinin Batılı öncüleri Weil ve 

Nöldeke, özellikle âyetler arasındaki bağlam ilişkisi, konu birliği ve anlam 

yakınlığından hareketle sure ve ayet gruplarına ilişkin kronolojik tarihlendirme 

denemelerinde bulunmuşlardır.742  

Alak, Müddessir, Kureyş, Târık, Kâlem, Tîn, Asr, Burûc, Meâric, Fâtiha, Saffât, 

Kâf, Şu’arâ, Hicr, Sâd, Furkân, Neml, Secde, Nahl, Hûd, İbrâhîm, Yûsuf, Ankebût, 

Lokmân, Arâf, Ahkâf, En’âm, Bakara, Beyyine, Enfâl, Muhammed, Âl-i İmrân, Hadîd, 

Nisâ, Haşr, Ahzâb, Münafikûn, Nûr, Mücâdele, Hac, Mümtehine, Nasr, Hucurât ve 

Mâide sûrelerine ait çok sayıda âyet grubu, içerdikleri kavramlar, muhtevaları ve 

bağlamları ile ilişkilendirilerek tarihlendirilmiştir. 

Weil ve Nöldeke’nin, içerdikleri kavramlar, muhtevaları ve bağlamlarını dikkate 

alarak sûre ve âyet gruplarını nasıl tarihlendirdikleri aşağıda sırasıyla kaydedilmiştir. 

  

                                                 
741 Weil, Einleitung, 85; Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 211-220. 
742 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 91-92. 



181 

 

Alak Sûresi 

Weil, Alak ve Müddessir sûrelerini vahyin ilk aşamasının ilk sûreleri olarak 

kabul eder. Ona göre Hz. Muhammed’in peygamberliğine vurgu yapan sûreler haddi 

zatında en eski tarihli sûrelerdir. Weil, İslami geleneğin de Alak ve Müddessir 

sûrelerinin, ilk inen pasajları içeren sûreler olarak belirlediğini hatırlatır. Bununla 

beraber o, sûrelerdeki ilk birkaç âyet dışında Hz. Muhammed’in peygamberliğinden 

bahsedilmemesinden hareketle, bu pasajlarla birlikte aslında bilhassa Hz. 

Muhammed’in öğretisinin temel esaslarını anlatan başka âyetlerin de nazil olmuş 

olabileceğini ileri sürmüştür. Weil’e göre Alak ve Müddessir sûrelerinden önce gelen 

âyetler, zaman içinde ortadan kaybolmuş veya asli yerlerinden koparılarak başka 

pasajlara yerleştirilmiştir. Weil, bu iddiasını desteklemek için Alak sûresinin ilk beş, 

Müddessir sûresinin ise ilk yedi âyetinin Hz. Peygamber’i konu edinmesini örnek 

gösterir. Weil’e göre bu sûrelerin diğer âyetlerinde Hz. Peygamber’i inkâr edenler ele 

alınmıştır. Weil, Alak sûresinin ilk beş âyetinde aslında Hz. Peygamber’in okuması 

gereken bir kitaba veya daha önce gelmiş olan vahiylere işaret edildiğini iddia 

etmiştir.743 

Nöldeke, Alak sûresinin sûrenin 1-5. âyetleri arasındaki pasaja atıf yaparak 

buradaki âyetlerin, daha sonra inen âyetlerle irtibatları üzerinden daha kesin bir neticeye 

varılabileceğini de düşünmektedir. Ona göre sûrenin ikinci bölümüyle ilk âyetlerinin 

aynı zaman dilimine ait olması kesinlikle mümkün değildir. Zira ikinci bölümde işlenen 

İslam cemaatinin bir ferdi olan kölenin, inançlarının düşmanı olan kâfirlerin ellerinden 

kurtarılması teması, ilk bölümde ve vahiyle henüz yeni tanışmış olan hz. Peygamber’in 

gündeminde olmaması gereken bir konudur. Nöldeke bu sebeple sûrenin ikinci 

bölümünün en iyi tahminle Hz. Muhammed’in Risalet’inden birkaç yıl sonraya 

tarihlendirilebileceğini ileri sürmüştür.744 

Müddessir Sûresi 

Nöldeke, sûredeki ifadelerin sûrenin peygamberliğin ilk dönemlerinde nazil 

olduğuna işaret ettiğini belirtir. Bilhassa 1-7 veya 1-10. âyet grubu için bu yorumun 

rahatlıkla yapılabileceğini dile getiren Nöldeke’ye göre, daha sonra gelen âyet grubu, 

                                                 
743 Weil, Einleitung, 64-65. 
744 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 83. 



182 

 

kelimenin tam anlamıyla olağanüstü rakiplerle mücadele edildiği izlenimini 

verdiğinden, erken döneme ait olsa bile anılan âyetler ilk gruptan daha sonraki bir 

döneme tarihlenmektedir. Nöldeke bu bölümdeki bir pasajın daha sonraki bir döneme 

ait işaretler taşıdığını ileri sürer. Ona göre, 31-34. âyet grubundan müteşekkil olan bu 

pasajın son ifadesi olan “  ِمَا هِيَ الََِّّ ذِ كْرٰى لِلْبشََر” ifadesi muhtemelen 30. âyeti tamamlama 

amacına matuf olarak seçilmiştir. Nöldeke, bu ifadenin sonradan Peygamber tarafından 

Medine döneminin ilk yıllarında buraya eklendiğini iddia etmiştir.745 

Bu iddiasını delillendirmek için sûrenin içeriği hakkında bazı değerlendirmeler 

yapan Nöldeke sûrede dört grup insandan bahsedildiğini, Hz. Peygamber’in bu 

gruplarla (Yahudiler, Müslümanlar, Münafıklar ve Müşrikler) Medine’de yoğun bir 

ilişki içinde olduğunu dile getirmiştir. Ona göre Medine’ye hicretten kısa bir zaman 

sonra acımasız düşmanlar grubuna dönüşen Yahudilerden, bu âyette müminlerle aynı 

sıralamada bahsedildiği için bu pasaj, Medine dönemimin ilk yıllarına 

tarihlendirilmelidir.746 

Müddessir sûresinin 40. âyetinin Mekke dönemi birinci aşaması içindeki geç bir 

döneme ait olduğunu ileri süren Nöldeke, bu görüşünü desteklemek amacıyla 42. âyette 

cehennem kelimesi yerine kullanılan “سقر” kelimesini esas almıştır. Bu kelimenin 

sûrenin ilk bölümünde iki defa geçmesine rağmen, bu sûre haricinde Kur’ân’da yalnızca 

bir yerde geçtiğine dikkat çeken Nöldeke, ifadenin daha eski bir kullanımı olan “جحيم” 

ile yanlışlıkla yer değiştirdiğini ileri sürer. Ona göre âyet sonlarının “يم” kafiye 

harfleriyle bitmesi de bunun diğer bir kanıtıdır.747 

Kureyş Sûresi 

Nöldeke, Kureyş sûresinde yılda iki dönem gerçekleştirilen ticaret 

kervancılığından bahsedildiğine ve dönemin bir geleneği olarak “Kâbe’nin Rabbine/ رَبَّ  

 şükredilmesi gerektiğine vurgu yapıldığına işaret etmiştir.  Mekkî sûrelerde ”هٰذاَ الْبيَْتِ  

Kâbe’den pek bahsedilmezken, bu sûrede kavmin genelinin değer verdiği İslam öncesi 

bir geleneğe atıfta bulunulduğunu anımsatan Nöldeke, Kureyş sûresinin, Hz. 

                                                 
745 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 88. Nöldeke, Weil’in bunu sezinlediğini ancak dile getirmeye 

cesaret etmediğini belirtmiştir. Bkz: Dipnot. 4. 
746Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 88-89. 
747Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 89. Nöldeke’nin bu çıkarımlarındaki indilik ve basitlik bariz 

şekilde ortadadır. Yazar bilimsel değerlendirmeler sadedinde, Kur’ân’daki eş anlamlı kelimeler hakkında 

tamamen arzusuna dayanarak zaman tahdidinde bulunmuş, unutkanlıktan, dikkatsizlikten dolayı 

kelimelerin birbirleri yerine kullanıldığını ileri sürmüştür.  



183 

 

Muhammed’le kavmi arasında henüz bir çatışmanın yaşanmadığı erken bir zaman 

dilimine ait olması gerektiğini belirtmiştir. Ona göre Mekke döneminin birinci 

aşamasındaki tüm sureler için tarihi deliller ışığında kronolojik bir takip imkânı yok 

gibidir. Bu sebeple Nöldeke, ayet ve surelerin dönem içi tasnif ve tarihlendirmelerinde 

muhtevayı, belirgin üslup ve düşünce değişikliklerini esas aldığını ifade etmiştir.748 

Târık Sûresi 

Nöldeke, Târık sûresinin ilk üç âyetinin muhtevası nazarı dikkate alındığında, 

sûrenin gece vakti gökte parlak bir yıldızın olduğu bir esnada oluşturulduğunu iddia 

etmiştir.749 

Kalem Sûresi 

Nöldeke, bazılarına göre Kalem sûresinin nazil olan en eski sûre veya Alak 

sûresinden sonra nazil olan ikinci en eski sûre olduğunun ileri sürüldüğüne dikkat 

çekmiştir. Nöldeke, bu görüşün, muhtemelen sûrenin tarihsel olarak Alak sûresinin ilk 

kısmından sonra nazil olduğu yönündeki rivayetlere veya sûredeki “قلم” ifadesine 

dayanılarak kurgulandığını düşünmektedir. Nöldeke, İslam düşmanlarını konu alan 

sûredeki âyetlerin sûrenin kesinlikle ilk döneme ait olduğu yönündeki algıyı 

güçlendirdiğini ifade etmiştir. Bunula birlikte sûrenin 17-33 ve 48-60. âyetlerini içeren 

pasajlarının ise Medenî olduğunu dile getiren Nöldeke, bu pasajların vahyin ikinci 

aşaması olan Medine döneminde sûreye eklendiklerini ileri sürmüştür.750 

Tîn ve Asr Sûreleri 

Nöldeke, İslami kaynakların A’lâ sûresindeki benzer açıklamaları, Mekke 

şehrini anlatan Tin sûresi ve Asr sûresi için de dillendirdiklerini anımsatır. Nöldeke’ye 

göre her iki sûrenin orijinal ifadeleri üzerinde birtakım değişiklikler yapılmıştır. Bu 

çerçevede Nöldeke, Tîn sûresi 6. âyetin sûreye daha sonra ilave edildiğini iddia etmiştir. 

Bu iddiayı temellendirme sadedinde Nöldeke, 6. âyetin metninin diğerlerine 

mukayeseyle daha uzun olduğunu ve “iman edenler ve salih amel işleyenler” ifadesinin 

Mekke dönemimin sonlarında sıklıkla kullanılan bir söz öbeği olmasının, sûrenin içeriği 

ve bağlamıyla ilişkili olmadığını ileri sürmüştür. Nöldeke, yukarıda anılan sebeplerden 

                                                 
748 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 91-92. 
749 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 95. 
750 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 96. 



184 

 

birinci ve üçüncüsünün Asr sûresindeki aynı ifadelere sahip benzer âyet için de geçerli 

olduğunu belirtmiştir.751 

Burûc Sûresi 

Nöldeke, sûrenin ilk inananların (dindar/muttaki) vasıflarını tanıtmak, daha 

önceki dönemlerde hicret edenlerin işkencelere tabi tutulma ve öldürülme gibi 

sorunlarla karşılaştıklarını anımsatmak gibi çeşitli konuları ele aldığını belirtir. Nöldeke, 

metindeki 10-12. âyetlerin daha sonraki bir zaman diliminde bizzat Hz. Muhammed 

tarafından sûreye eklendiğini ileri sürmüştür. Ona göre bu âyetler, gerek uzunlukları ve 

gergin ifade biçimleri gerekse farklı kafiye yapılarıyla diğerlerinden 

farklılaşmaktadır.752 

Meâric Sûresi 

Weil, İslami gelenekten farklı olarak Meâric sûresini Mekke dönemi son 

yıllarına değil; Birinci aşamaya yani vahyin ilk yıllarına tarihlendirmiştir. Sûrenin 3 ve 

4. âyetlerinin konu uyuşmazlığı sebebiyle diğerleriyle ilişkilendirilemeyeceğini ileri 

süren Weil, bu âyetlerin mevcut yerlerine sonradan eklendiklerini iddia etmiştir.753 

Fâtiha Sûresi 

 Nöldeke’ye göre, bu sûre nüzûl tarihi açısından en erken Mekke döneminin 

birinci aşamasının son yıllarına tarihlendirilebilir. Zira sûredeki birçok ifade birinci 

veya ikinci aşamaya aittir.754 

Saffât Sûresi 

Nöldeke, uzun sûrelerden biri olarak ele alınabilecek Saffat sûresi 170. 

âyetlerinde, kâfir Mekkelilerin inkâr ettikleri yeniden dirilme ve hesap verme 

konularının işlendiğini belirtir. Ona göre, daha sonra gelen 71. âyet, kendisinden sonraki 

71-148. âyet grubuyla önceki pasajı birbirine bağlamıştır.  Bu bölümde yer verilen 

Yahudi asıllı yedi peygamberin hikâyesinde, elçilerin muhataplarının büyük oranda 

inkârcılardan müteşekkil olduğu vurgulanmak istenmiştir. Nöldeke, 167-182 arası âyet 

grubunun bu konuda güzel bir sonuç bölümü olarak değerlendirilebileceğini, fakat 

                                                 
751 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 97. 
752 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 97-98. 
753 Weil, Einleitung, 70. Bkz: Dipnot,1. Weil, Vakıa suresiyle birlikte Nebe, Nâziât, Tekvîr ve İnfitar 

surelerini de Mekke Dönemi ilk aşama vahiyleri içinde değerlendirmiştir. 
754 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 110-111. 



185 

 

aradaki 149-167. âyet grubunun işlediği Mekkelilerin çoktanrıcılığı teması ile daha 

zayıf bir konu deseni sağladığını dile getirmiştir. Ona göre buna rağmen söz konusu 

âyet grubunun oluşturduğu bölümün, diğer iki (1. ve 3.) bölümdeki âyet grubunun kendi 

içinde benzer birkaç pasaj veya bir iki âyetle sınırlı uyumuna nazaran, birbiriyle daha 

fazla ahenk içinde olduğu söylenebilir. Nitekim bu gruptaki âyetler üslup, kafiye ve 

ritim açısından birbirlerine o kadar yakındır ki hepsinin bir bütün olduğu hususunda 

şüpheye mahal kalmamıştır.755 

Kâf Sûresi 

Nöldeke sûredeki 38. âyetin, Allah’ın yaratma işini tamamladıktan sonra 

dinlendiği şeklindeki kutsal kitap açıklamalarını ve Hırıstiyanlığın yaratıcı tasavvurunu 

eleştirdiğini de dile getirmiştir. Nöldeke, her ne kadar Kâf sûresini ikinci aşama vahyi 

içinde değerlendirmiş olsa da Yahudilerle polemik içeren benzer anlatımlarından dolayı 

sûrenin Medenî olabileceği ihtimalini de göz ardı etmemiştir.756 

Şu’arâ Sûresi  

Weil, sûreyi Mekke döneminin ilk aşamasına tarihlendirmiştir. Şu’arâ sûresinin, 

Hz. Muhammed’in tek ilaha ibadet etme çağrısını ve şirk koşmaları yüzünden kavmini 

uyarmasını konu aldığı için peygamberliğin ilk yıllarında nazil olduğunu ileri süren 

Weil’e göre, sûrenin 213-218. âyet grubu şüpheye mahal bırakmaksızın bi’setin ilk 

yıllarına tarihlendirilmelidir.757 

Nöldeke’ye göre 224-226. âyetler, kendilerinden öncekilerle irtibatlı olmadıkları 

gibi söz konusu âyetlerin Medine döneminde nazil olmaları için bir sebep de yoktur. Bu 

âyetler muhtemelen peygamberle tartışan Kureyşli şairler veya genel olarak şair taifesi 

hakkında kurgulanmıştır. Ayrıca Nöldeke, bu âyetler kendilerinden önceki âyetlerle 

başka yönlerden uyumlu gösterilseler bile durumun değişmeyeceğini, zira Hz. 

Peygamber’in erken dönemlerden itibaren şairlerle irtibatlı olduğunun bilindiğini ileri 

sürmüştür.758 

Nöldeke şairlerin, Kur’ân’da bir tür kâhin veya falcı gibi tanıtıldığını 

belirtmiştir. Ona göre nitekim Kur’ân, şairlere ait rüyaların ya da işaretlerin anlamlı 

                                                 
755 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 123. 
756 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 124. 
757 Weil, Einleitung, 65 
758 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 127-128. 



186 

 

olduğuna (21/5) ve şairlerin geleceğin perdesini aralayabildiklerine (52/30), dikkat 

çekmektedir. Kur’ân’da, şairler ve şiir hususunda bu kadarıyla yetinilmemiş; cin veya 

iblis gibi bazı varlıkların şairlerin ruhlarına nüfuz ettiği, (37/36) zihinlerine güzel sözler 

yerleştirdiği ve onlara kendi ruhlarıyla iletişim kuracakları bazı yollar öğrettiği türünden 

(69/41) farklı bilgiler paylaşılmıştır.759 

Kur’ân’da bu şekilde tarif edilmesine karşın şair kelimesinin pratikte tüm bu 

anlamları karşılamadığını belirten Nöldeke, kelimenin Medine dönemi vahyi içinde 

kullanılmamasından hareketle, 224-226. âyetlerin kesinlikle Mekkî olduğunu iddia 

etmiştir.760 Nöldeke, bu âyet grubunun pasajdaki diğer âyetlerle aynı döneme veya 

başka bir sûreye ait olabileceği iddiasının kanıtlanamayacağını ileri sürmüştür. Sûrenin 

bir bütün olarak değerlendirilemeyeceğini dile getiren Nöldeke’ye göre 1-91. âyetler 

ayrı bir söz sanatı içermekte ve oldukça farklı bir üslup sergilemektedir. Önceki 

peygamberlerin hayatları ve Allah’a iman etmeyen kavimlerin başına gelen ilahi 

cezaların anlatıldığı giriş kısmı (1-6. âyetler) ve bunu takip eden yedi bölüm, benzer bir 

kafiye tarzı sergilemektedir.761 

Hicr Sûresi  

Hz. Peygamber’in, İslam öğretisini öncelikle akrabaları ve arkadaşlarına 

anlatmasıyla işe başladığını bildiren Weil, Hicr sûresinin son altı âyetinin, Mekke 

döneminin ilk aşamasına ait olduğunu ileri sürer. Weil, sûrenin geri kalan diğer 

kısmının ise Mekke döneminin ikinci aşamasına dâhil edilmesi gerektiğini 

belirtmiştir.762 

Nöldeke, Hicr sûresinde 89. ve 94. âyetler gibi çok erken dönemlere ait bazı 

kullanım ve üslupları içeren âyetlerin yer aldığını dile getirmiştir. Ona göre, Şuarâ 

sûresi 214. âyetinde olduğu gibi, bu türden bölümler ilk dönem davetine ait 

propagandaları da kapsayan vahiyler içermektedir. Nöldeke bu görüşünü “uyarıcı/ ريالنذ  ” 

                                                 
759 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 128. Nöldeke’nin atıfta bulunduğu bu ayetler incelendiğinde söz 

konusu ayetlerdeki bilgilerin açıkça çarpıtıldığı ve Allah’a iftira edildiği açıkça görülecektir. Zira 21/5. 

âyette Peygamber’e şair olduğu yönünde iftirada bulunulduğu dile getrimiş; 37/36. âyette müşriklerin 

mecnun bir şair olarak niteledikleri Hz. Peygamber için tanrılarını terketmeyecekleri ifade edilmiş; 52/30. 
âyette şairlerin zamanın felaketlerine uğradıklarından bahsedilmiş; 69/41. Âyette Allah-u Teala Kur’an’ın 

bir şair sözü olmadığını belirtmiştir.  
760 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 128. 
761 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 128-129. 
762 Weil, Einleitung, 66. 



187 

 

ve “dosdoğru ol/فاصدع” gibi ifadelere dayandırmıştır. Ona göre ilk dönem vahiylerinde, 

sonradan tekrar edilmiş olma ihtimalleri dışarda tutulacak olursa, Hz. Muhammed’e, 

inancını korkusuzca savunması emredilmiştir. Nöldeke bu âyetlerin akabinde Kur’ân’da 

genellikle, muarızların Peygamber’e yönelik sataşma, alay ve eziyetlerini konu alan 

âyetlere yer verildiğini belirtmiştir. Nöldeke bu âyetlerin nüzûl dönemleri hakkında son 

söz olarak şunu ifade etmiştir:  “Netice itibarıyla bu türden âyetler, tarz,biçim ve dil 

özellikleri açısından en erken dönemdekilerle uyuşmamaktadırlar.”763 

Sâd Sûresi 

Sûredeki 6. âyette geçen “  َانْطَلقََ الْمَل ” ifadesinin neye veya kime atfedileceği 

konusunda ciddi bir zorluğun olduğuna işaret eden Nöldeke, bu konuda iki ihtimalin 

olduğunu belirtmiştir. Buna göre ifade, ya Kur’ân’da sıkça bahsi geçen Hz. Davud’a ve 

Zebûr vahyine veya 6/92, 156; 21/51; 7/1-2; 11/1-2 ve 14/1-2. âyetlerde olduğu gibi Hz. 

Muhammed’e atfedilebilir. Nöldeke’ye göre bu son ihtimal durumunda âyetin manası 

daha fazla anlaşılmaz olacaktır.764 

Furkân sûresi 

Nöldeke, Nöldeke, Furkân sûresi 63-77. âyet grubunda gerçek inananların 

özelliklerinin anlatılmış olması, âyetlerin kafiyelerinin öncekilerden farklılaşması gibi 

etkenlerin asıl yerleri hususunda şüpheler oluşturduğunu ileri sürmüştür.765 

Neml Sûresi 

Nöldeke, Neml sûresindeki bazı âyetlerdeki önceden mevcut olan bazı 

kelimelerin sûreden çıkarıldığı iddiasında bulunmuştur. Nöldeke’ye göre, 42. âyette 

 zamirini takip eden kelimelerin irtibatlarını kolaylaştıracak bir bağlantı olmadığı ”هو“

için bu âyet, ne Süleyman ne de ashabıyla ilişkilendirilemez. Ona göre 93. âyetteki “قل” 

ifadesi ya anlamı güçlendirmek için buraya konulmuş veya istemsiz olarak yapılan bir 

gramer hatası sonucu burada bulunmaktadır.766 

 

 

                                                 
763 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 129. 
764 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 131. 
765 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 134. 
766 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 140. 



188 

 

Secde Sûresi 

Secde sûresi 23. âyetindeki “ لِقََٓائِه۪  فلََا تكَ نْ ف۪ي مِرْيَة  مِن ” ifadesinin hiçbir şekilde 

metinle bir bağlam ilişkisi oluşturmadığını ileri süren Nöldeke, bu cümlenin sonradan 

eklenmiş bir ara değerlendirme/metin çoğaltma olduğunu iddia etmektedir.767 

Nahl Sûresi 

Nöldeke, kaynaklarda, 94. âyetteki “تذَ وق وا” ifadesinden itibaren sûrenin 94-96. 

âyetlerinin veya Hicretten sonra birçok Arap kabilesiyle yapılan anlaşmalara atfedilen 

“ahdellah” ifadesinin geçtiği 95-97. âyet grubunun Medenî sayılmalarının doğru 

olmadığı görüşündedir. Ona göre bu yaklaşım esas alınacak olunursa bu âyetlerden 

önceki âyetler de pekâlâ Hicretten sonraya tarihlendirilebilir.  94. âyetin ise iki farklı 

döneme ayrılmasının açıklığa kavuşturulmadığını belirten Nöldeke nitekim Weil’in 

101–103. âyetlerini Medenî olarak değerlendirdiğini ileri sürer.768 

Sûrenin 103. âyetinin yeterli delil olmaksızın ilk olarak Medine’de İslam’ı kabul 

eden Selman-ı Farisî ile ilişkilendirilmesinin hatalı olduğunu ileri süren Nöldeke, bu 

görüşü savunanların muhtemelen metinde geçen ve çok sonraları Farisiler için 

kullanılan “أعجمي” ifadesinden hareket ettiğini dile getirir. Nöldeke bunun yanında 

İslami kaynaklarda birçok rivâyette, “أعجمي” için bazı köle isimlerinin (Yesar, Cebr, 

Yaiş, Belam)  zikredildiğini belirtir. 769 

Nöldeke, sûredeki 114-117. âyet grubunun En’âm sûresi 119. âyetin işaretiyle 

Mekkî kabul edilmesinin daha doğru olduğu görüşündedir. Buna mukabil 118. âyet ise 

En’âm 146. âyet dikkate alındığında Medenî olma ihtimali daha yüksektir. Ona göre 

110. âyetle benzerlik gösteren 119. âyet ve Yahudilerin cumartesi yasaklarından 

bahseden 124. âyet de Medenîdir. 

Nahl sûresi 123. âyetin Mekkî döneme ait oluşunun şüpheli olduğu kanaatinde 

olan Nöldeke’ye göre bunun temel sebebi, İslam’ı “ َمِلَّةَ ابِْرٰه۪يم/İbrahim’in dini” olarak 

niteleyen Bakara sûresi 135, 140; Âl-i İmrân 84, Nisâ sûresi 125 ve Hac 78. âyetlerinin 

                                                 
767 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 144. 
768 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 148. 
769 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 148. 



189 

 

tümünün bağlamları açısından Medenî olmasıdır.770 Nöldeke bu şüphenin, içeriğe ilişkin 

birtakım sebeplerle daha da güçlendirilebileceğini ileri sürer. Ona göre “Muhammed, 

peygamberliğinin ilk zamanlarında İsa’nın Hıristiyanlara Musa’nın da Yahudilere 

getirdiği dini, kendisinin de Araplara getirdiğine güçlü bir şekilde inanıyor ve Mekkeli 

inkârcılar karşısında, öğretisinin doğruluğunu sorgulayabilecekleri bilenlere (Yahudi ve 

Hırıstiyanlar) güveniyordu.771 Ne var ki Peygamber, Medine’de beklediği desteği 

görememiş ve tam bir hayal kırıklığıyla karşılaşmıştı. Kitap sahipleri onu kabule 

yanaşmıyorlar ve getirdiği bilgilerin doğruluğunu sorgulamıyorlardı. Bu durumda 

Peygamber önceki vahiyleriyle çelişmeyecek şekilde onları da kontrol edebileceği bir 

merci bulmak zorundaydı. Bundan dolayı Muhammed, taraftarlarının asla 

karşılaşmayacağı daha önceki peygamberlere tutunmuş ve Yahudiler ile 

Hırıstiyanlardan uzak durmuştur.”772 

Bu eğilimin yalnızca Bakara sûresi 130. âyette dışa vurulduğunu belirten 

Nöldeke, daha sonradan Hz. Muhammed’in Yahudiler ve Hıristiyanlarca inananların 

atası-babası, Allah dostu, adalet timsali ve itaatkâr bir din önderi (Patrik) kabul edilen 

İbrahim peygamberle akrabalık bağları olduğunu iddia etmesinin hiç de şaşılmayacak 

bir durum olduğunu ifade etmiştir.773 

Nöldeke, Hz. Muhammed’in İbrahim peygamberi öne çıkarmasının Bakara 

sûresi 125, 127. âyetlerde geçtiği üzere onun Mekke’deki Kâbe’nin banisi olduğu 

görüşüyle ilişkili olduğu kanaatindedir. Hz. Peygamber’in bu görüşü ilk olarak 

Medine’de ortaya attığını ileri süren Nöldeke’ye göre zira Hz. Muhammed, son dönem 

Mekkî sûrelerde (Secde 3, Sebe 44, Yasin 6. âyetler) Araplara kendisinden önce bir 

peygamberin gelmediğini açık bir şekilde ifade etmiştir.774 

 

 

                                                 
770 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 146. Millet kelimesinin Kur’ân’da Yahudi, Hırıstiyan ve 

Müşriklerin dini için kullanıldığına işaret eden Nöldeke, İslam’dan önceki Araplar arasında kullanıldığını 

tahmin ettiği bu kelimenin aslının Aramice “mellta” kelimesi olduğunu ileri sürmüştür. Bkz. Dipnot, 3. 
771 Bu hususta bkz: Nahl: 16/43-45 ve Enbiyâ: 21/7. 
772 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 146. 
773Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 147. Nöldeke, İbrahim peygamber hakkında Yahudi ve 

Hırıstiyanların bu isimlendirmelerine, kaynaklardan örnekler vermis;. Nisâ: 4/125. âyette onun için 

kullanılan “halil” ifadesinin Ahdi Atik kaynaklı olduğunu ileri sürmüştür. Bkz: Dipnot, 1, 2. 
774 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 147. 



190 

 

Hûd Sûresi 

Nöldeke, her ne kadar kompozisyonunda bazı ölçüsüzlükler olsa da sûrenin 

âyetlerinin birbiriyle sıkı bir irtibat arz ettiği kanaatindedir.775 

Nöldeke’ye göre 71-83 âyet grubunu, 25. âyetle başlayan Nuh, 50. âyetle 

başlayan Âd, 61. âyetle ele alınan Salih ve 84. âyetten sonra yer alan Şuayb kıssalarının, 

içinde yer aldıkları tanıtım şemasının dışında değerlendirmek gerekir. Ona göre, bunun 

yanı sıra 85. âyeti 71. âyetin tamamlayıcısı olarak düşünmek mümkündür.776 

Nöldeke, sûrenin 111-112. âyetlerinin açık bir şekilde daha önce bahsi geçen 

kabile (118), şehir ve peygamberlere atıfta bulunduklarını düşünmektedir. Bu sebeple 

Nöldeke’ye göre bir önceki 101-109. âyet grubu bir sonuç olarak değerlendirilmeliyken 

96.  âyette anılmış olması sebebiyle 110. âyette Hz. Musa’ya tekrar değinilmesi ise 

Muhammedin sık sık başvurduğu çarpıcı bir anlatım şekli olarak dikkate değerdir.777 

İbrâhîm Sûresi  

Nöldeke, sûrenin Bedir’de Müslümanlarla savaşan Kureyşliler hakkında nazil 

olduğu yönünde çok sayıdaki müfessirin sahiplendiği görüşün yanlış olduğunu belirtir. 

Muhtevasından hareketle sûrenin Mekkî olduğuna işaret eden Nöldeke 37. âyette 

İbrahim’in Mekke’yi koruması ve neslini şirkten muhafaza etmesi için Rabbine dua 

ettiğini, daha sonraki âyetlerde ise ilerlemiş yaşında kendisine Yakup778 (İshak) ve 

İsmail adında iki oğul bağışladığı için Rabbine teşekkürlerini sunduğuna dikkat 

çekmiştir.779 

 

 

                                                 
775 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 151. 
776 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 151. 
777 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 151-152. 

 778Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 152. Hz İbrahim’in Kur’ân’da adları zikredilen oğulları, İshak ve 

İsmail’dir. Kur’ân’da İbrahim peygambere Yakup’un verilmesi “ وَوَهَبْناَ لَه َٓ اِسْحٰقَ وَيَعْق وبَ    حٰقَ  وَيَعْق وبَ ناَفلَِة   وَوَهَبْنَا لـَه َٓ اِسْ  -  ” 

ifadesiyle Enʻâm: 6/84 ve Enbiyâ: 21/72. âyetlerde geçmektedir. İslam âlimleri âyette geçen “nafileten” 

ifadesinden yola çıkarak Yakub’un İbrahim’e İshak’ın oğlu olarak, yani torun olarak bahşedildiğini 

değerlendirmişlerdir. Benzer şekilde Kutsal Kitapta da Yakup, İshak’ın oğlu olarak anılmıştır. Almanca 

orijinal metinde “İshak” yerine “Yakup” isminin sehven veya hata eseri yazılmış olma ihtimalinin göz 

önünde bulundurulması gerektiğini düşünüyoruz. Zira eserin Arapça’ya tercümesini gerçekleştiren 

mütercimler de bizimle aynı kanaatte olduklarından tercümede “Yakup” yerine “İshak’ı tercih etmişlerdir.  

Bkz. Nöldeke, Târihu’l-Kur’ân, 136. 
779Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 152. 



191 

 

Yûsuf Sûresi 

Nöldeke Yûsuf sûresinin bir özelliği açısından benzer büyüklükteki diğer 

sûrelerden farklılaştığına dikkat çeker. Ona göre, sûrenin diğer âyetleriyle irtibatlı olan 

son bölümün âyetleri dâhil olmak üzere sûrede neredeyse tek bir konu (Hz. Yusuf) 

işlenmiştir.780 

Nöldeke sûrenin,  iki geç dönem ilim adamının belirttiğine göre Medine’ye 

hicret ederken birlikte götürmeleri için ilk muhacirlere verildiğini kaydeder.781  

Nöldeke’ye göre bu durum,  Weil’in düşündüğü gibi sûrenin Medine’ye gönderilmek 

gibi belli bir amaç için oluşturulduğuna değil, aksine hicret olayından daha önceki bir 

zamana ait olduğuna işaret etmektedir.782 

Süyûtî’nin, kendisinin son derece uzun ve mesnetsiz bulduğu 1-3. âyetleri 

Medenî kabul ettiğini belirten Nöldeke’ye göre benzer bir durum 7. âyetin Medenî 

kökenli olduğuna işaret eden rivâyet için de geçerlidir.783 

Ankebût Sûresi 

Nöldeke’ye göre, Ehl-i Kitab’ın büyük kısmının Hz. Muhammed’in getirdiği 

vahiylere inanmaları gerektiğini konu edinen ve Mekkî olduğu belirtilen 46. âyette 

geçen “ ْوا مِنْه م  ifadesi, Bakara sûresi 145. âyette olduğu gibi, âyete sonradan ”الََِّّ الَّذ۪ينَ ظَلمَ 

eklenmiş görünmektedir. Zira “وقولوا” ile başlayan yan cümle öncesini gerekli kılan bir 

cümle değildir. “َّإل” ifadesiyle tekrar yapılan istisna, cümle içinde rahatsızlık 

oluşturduğu gibi Kur’ân’da buna benzer başka bir kullanım da yoktur. Nöldeke’ye göre, 

bu yan cümle çıkarıldığında 46. âyette,  Ehl-i Kitab’a karşı şiddet kullanılmasına izin 

vermeyen, sadece sözle mukabeleyi öngören bir anlam ortaya çıkacaktır.   

Nöldeke bununla beraber bu derece kısa bir metnin yeri ve tarihi hakkında kesin 

bir tespitte bulunmanın kolay olmayacağını ifade etmiştir. Ancak ona göre,  Mekkî 

vahiylerde “Ehl-i Kitap” ifadesinin yer almadığı, bunun yerine daha farklı ifadelerin 

geçtiği dikkate alındığında, metnin Medenî kökenli olduğu söylenebilir. Nöldeke ayrıca 

âyetteki “ ت۪ي هِيَ احَْسَن  بِالَّ  ” ifadesinin geçtiği En’âm sûresi 152, Nahl sûresi 125. ve 

                                                 
780 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 152. 
781 Bahsi geçen âlimler için bak. Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 152, Dipnot 6. 
782 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 152-153. 
783 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 153. 



192 

 

Muminûn sûresi 96. âyetlerin de Mekkî olarak tarihlendirilmesi gerektiği 

kanaatindedir.784 

Nöldeke, sûredeki 56. âyetin, yeni dine olan bağlılıkları nedeniyle inananları, 

yurtlarını terk etmeye teşvik ettiğini belirtmiştir. Ona göre, her ne kadar Medine’ye 

hicretten kısa süre önceye tarihlendirilmiş olsa da bu âyet, ilk Müslümanların ve Hz. 

Muhammed’in çok daha öncesinde şehirden göçtükleri hakkında bilgiler nazarı dikkate 

alındığında daha erken döneme tarihlendirilebilir.785 

İçerdiği “جاهد” fiilinden hareketle Ankebût sûresi 69. âyetin, Medine dönemine 

ait olma ihtimalinin yüksek olduğunu dile getiren Nöldeke, buna ilaveten âyetteki “جاهد” 

filinin mücadele etme değil de sıkıntı, zulüm ve işkenceye cesaretle göğüs germe 

anlamında yorumlandığında âyetin Mekkî aşamayla da irtibatlandırılabileceğini ileri 

sürmüştür.786 

Lokmân Sûresi 

Nöldeke’nin ifadesiyle “zorba ebeveynden” bahseden 15. âyetinin suredeki 

mevcut yeri, bulunması gereken asıl yer değildir. Nöldeke, bu âyetin Lokman’ın oğluna 

yönelik hikmetli öğretilerine muhalif durumları ele aldığı için 20. âyetten sonra 

gelmesinin daha uygun olacağını ileri sürmüştür. Nöldeke’ye göre Hacc sûresi 23. âyet 

gibi bu âyetler de Medine dönemine tarihlendirilmelidir.787 

Sûrenin 16. âyetinin öncesinde metinden çıkarılmış bir pasajın olduğunu iddia 

eden Nöldeke’ye göre, âyetteki “ا  zamirinin öncesinde ”ها“ ifadesindeki ”انَِّـهََٓ

atfedilebileceği bir ismin olması gerekirdi. Benzer şekilde sûrede ara cümlelerin sıklıkla 

yer aldığının müşahede edildiğini iddia eden Nöldeke’ye göre, 20. âyette Lokmân 

kıssasının ele alan kısım, 10. âyetle rahatlıkla irtibatlandırılabildiği için sûreye sonradan 

yerleştirilmiştir.788 

A’râf Sûresi 

Nöldeke, A’râf sûresinin beş bölüme ayrılarak incelenebileceğini ifade eder. 

Buna 1-58. âyetlerden müteşekkil birinci bölüm, Âdem’in şeytana kanma hikâyesini ve 

                                                 
784 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 155-156. 
785 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 156. 
786 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 156. 
787 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 157. 
788 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 157. 



193 

 

Âdemoğullarına yapılan uyarıları içermektedir. İkinci bölümdeki 59-100. âyetler Nuh, 

Salih ve Şuayb gibi ilk peygamberlerden bahsetmektedir. Üçüncü bölüm âyetleri 103-

174. âyetleri arası uzun bir pasaj olup Musa ve ondan sonra Yahudilerin kaderini ele 

alır. Dördüncü bölüm âyetleri olan 175-1856. âyet grubu ise ana hatlarıyla Allah 

düşmanlığı konusunu ele alır. Sonuncu ve beşinci bölüm ise 187-206. âyetleri Kıyamet 

zamanını ele alır.789 

Nöldeke’ye göre, A’râf sûresinin bölümlerini birbirine bağlayan ortak bir konu 

birliği yoktur. Bu sebeple pasajların sonradan Hz. Muhammed tarafından birleştirilmiş 

olabilecekleri düşünülebilir. Nöldeke, ilk bölümün Mekke’de muhtemelen bir hac 

ibadeti esnasında oluşturulduğunu iddia eder. Zira ona göre Hz. Peygamber bu âyetlerde 

çıplak olarak tavaf yapılması ve hac döneminde oruç tutulması gibi konuları ele 

almıştır.790 

Nöldeke, 92. âyet ve 127. âyetlerin içeriğinden yola çıkarak,  bu âyetler nazil 

olmadan kısa bir süre önce Mekke’de ciddi bir pahalılığın hüküm sürdüğünü iddia 

etmiştir. Nöldeke 163. âyetin,  takip eden âyetlerle birlikte içerdiği “ ْم  ”!Onlara sor/ وَسْـَٔلْه 

ifadesi sebebiyle yanlış bir çıkarımla Medine’deki Yahudilere yorumlandığına işaret 

eder. Bazı kaynakların 199 ve 203. âyetleri Medenî olarak tarihlendirdiklerini kaydeden 

Nöldeke, bununla birlikte 157. âyetin Medenî kökenli olduğuna işaret eden delillerin 

bulunduğunu ileri sürer.  Nöldeke’ye göre Medine dönemi âyetlerinde sıklıkla geçen 

 kelimesinin Mekke’deki putperestlerden ziyade Medine’deki kitap ehli için ”أمي“

kullanılmış olması daha anlamlıdır. Ayrıca Mekkî âyetlerde Tevrat ve İncil ifadeleri 

hiçbir yerde geçmemektedir.791 

Bunun dışında 157. âyetteki “  وه وه  وَنَصَر  ر   ifadesinin genellikle ve ısrarla ”وَعَزَّ

Ensar’a yorulduğunu hatırlatan Nöldeke, bu âyet ve aynı düşünce gelişimini takip eden 

157. âyetle beraber 156-158. âyet grubunun Hz. Peygamber tarafından Medine 

dönemine ait bir ek olarak buraya sonradan yerleştirildiğini iddia etmiştir.792 

                                                 
789 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 158. 
790 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 159. 
791 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 159. 
792 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 159-160. 



194 

 

 Nöldeke, 175-182. âyet grubunun Müslümanlar tarafından genellikle kutsal 

kitap geleneğindeki Bel’am karakterine veya Ümeyye b. Ebi’s-Salt’a yorduklarını 

belirtmiştir.793 

Ahkâf Sûresi 

Ahkâf sûresi 15-17. âyetinin Sünniler tarafından Hz. Ebubekir’e yorulduğunu 

dile getiren Nöldeke’ye göre bu rivâyet ya Ebubekir’in halifeliğini meşrulaştırmak için 

ya da daha başka bir konuda taraftarlık güdüsünün bir eseri olarak ortaya çıkmış 

olabilir. Nitekim 15-17. âyet grubunun metninde, belirli bir kişi merkeze alınmaksızın 

ebeveynine çok saygılı davranmasının gerçek Müslüman’ın özelliklerinden biri olduğu 

vurgusu işlenmiştir.794 

Nöldeke’ye göre 18-29. âyet grubu,  önceki 17. ve sonraki 30. âyetlerde işlenen 

konuyla uyuşmadıkları için aslen başka yere ait olmalıdır. Nöldeke, erken döneme ait 

olduğuna yönelik rivâyetlerden dolayı aynı şekilde değerlendirilen 29. âyetin Cin 

sûresiyle benzer konuları ele aldığını ileri sürmüştür. Nöldeke, bu görüşü yanlış olsa 

dahi âyetten, Hz. Muhammed’in kesinlikle ruhlar ve cinler âlemiyle irtibatta olduğuna 

inandığının anlaşıldığını iddia etmiştir.795 

En’âm Sûresi 

Nöldeke, En’âm sûresi 45, 72, 90, 117, 135, 141 ve 154. âyetlerinin hemen 

bitiminde çok keskin anlam kopukluklarının görüldüğünü düşünmektedir. Sûrenin gerek 

üslup ve gerekse sözcük ilişkisi açısından pek de alışkın olmadık şekilde belirgin bir 

benzerlik arz ettiğini belirten Nöldeke, bu durumun sûredeki âyetlerin çoğunun birbirine 

çok yakın bir zaman diliminde oluştuğu görüşünü desteklediğini ileri sürmüştür.796 

Sûrenin 20. âyetinin tatmin edici deliller sunulmaksızın büyük olasılıkla yalnızca 

Ehl-i Kitab’a referansta bulunması sebebiyle Medenî addedildiğini hatırlatan Nöldeke, 

benzer bir değerlendirmenin 93. âyet içinde yapıldığını dile getirir. Nöldeke’nin 

açıklamalarına göre kaynaklar çoğunlukla bu âyeti, yalancı peygamber Müseyleme veya 

                                                 
793 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 160. Bkz Dipnot, 3. Hirschfeld, New Researsches, 94. 
794 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 160. 
795 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 160-161. 
796 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 161.Nöldeke, hem sûredeki birçok âyetten sonra keskin anlam 

kopuklukları olduğunu, dile getirmekte hem de aynı zamanda sure pasajlarının üslup ve kelime-kavram 

açısından biribirine benzediğini söylemektedir. Anlam kopukluklarıyla dolu pasajların olduğu bir metinde 

aynı zamanda ortak üslup ve kavram benzerliğinin sağlanabilmesi nasıl mümkün olmaktadır? 



195 

 

vahyi değiştirme girişiminde bulunan Abdullah b. Sa’d b. Ebi Serh’le 

ilişkilendirmişlerdir.797 

Yahudilerin kendi kutsal kitaplarını tahrif ettikleri ve hakikatleri gizledikleri 

iddialarını içermesi nedeniyle 91. âyetin, Hicret’ten sonra indirildiği yönündeki 

yaklaşımların haklılık payı barındırdığını belirten Nöldeke, bilhassa Hz. 

Muhammed’den bahseden bölümlerin Mekke’dense Medine dönemine daha uygun 

düşeceğini ileri sürmüştür.798 

Nöldeke bazı kimselerin 93. âyetle beraber 92 ve 94. âyetleri de Medenî 

saydıklarını kaydetmiştir. Ona göre 118-121. âyet grubu, asli yerinden koparılmış bir 

parça olarak değerlendirilmelidir. Bu âyet grubu bulunduğu yere pek de uyumlu 

olmayıp bazı yiyecekler ve başka şeyler hakkındaki yasakların belirtildiği 136-154. âyet 

grubuyla bariz bir benzerlik sergilemektedir.799 

Nöldeke, zekât verilmesi gerektiğini tavsiye eden 141. âyet ile 151-153. âyet 

grubunun Medenî olarak değerlendirilmesini doğru bulmaz. Ona göre ayrıca 154. âyetle 

başlayan âyet grubunun öncesinde olması gereken bir bölüm, yerinde yoktur.800 

Bakara Sûresi 

Weil’e göre, Hz. Muhammed, Hicret’in ilk yıllarında, Mekke’deyken sıklıkla 

aynı gelenek ve öğretinin temsilcileri olduğu vurgusuyla andığı ve sayı ve tesir 

açısından Medine’de son derece etkin Yahudileri kazanmaktan başka bir hedef 

gütmüyordu. Weil, daha önce ele alınan putperestler ve münafıklar konusundan sonra 

sûrenin büyük kısmının en yoğun olarak işlediği konunun Yahudiler olduğuna işaret 

eder.801 

Weil, sûrenin Medine Yahudilerine, Hz. Musa devrindeki gerçek inancın nasıl 

yitirildiğini anlattığını, onları katı Musevilik ve dogmalarla dolu Hırıstiyanlığa karşı Hz. 

İbrahim’in fıtrat dinine davet ettiğini ileri sürer. Sûrede kan, domuz eti ve Mekkeliler 

arasında yaygın olarak yapılan ve Mekkî sûrelerde muhtelif yerlerde zikredilen putlar 

için kesilmiş hayvanlar dışındaki diğer yiyeceklerin helal kılındığını dile getiren Weil, 

                                                 
797 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 161. 
798 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 161. 
799 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 162. 
800 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 162. 
801 Weil, Einleitung.77-78. 



196 

 

bunların yanında Allah’a, meleklere, ahirete, peygamberlere ve onlara indirilen 

vahiylere iman etmenin emredildiğini belirtir. Weil,  bu emirlerin haricinde ayrıca 

yoksullara, yetimlere, akrabalara, yolda kalmışlara ve kölelere yardım etmenin, verilen 

sözü tutmanın ve zor durumlarda sabretmenin tavsiye edildiğini kaydetmiştir.802 

Bu aşamada Kur’ân’da ibadetin yönü hakkında sûrede bir belirlemenin henüz 

yapılmadığını, Allah’ın doğunun ve batı’nın Rabbi olduğunun vurgulandığını belirten 

Weil, Hz. Muhammed’in Medine’nin ilk yıllarında belirlediği bu ve benzeri dini 

öğretilere ikinci yılda yeni esaslar ekleyerek geliştirildiğini dile getirmiştir.803 

Weil, sûrede ilk yıllarda hiç kimsenin İslam’ı kabulü hususunda 

zorlanamayacağının ifade edildiğini ancak kısa süre sonra inkârcılarla savaşmanın 

emredildiğini ve haram aylarda bile kan dökmeye izin verildiğini iddia etmiştir. Weil, 

sûrede kimsenin kendisini tehlikeye atmaması gerektiğinin tavsiye edildiğini, hatta 

böyle durumlarda binek üzerinde veya bir kısmını ayakta, kalan kısmını rükûda icra 

etmek sûretiyle ibadet edilmesine izin verildiğini belirtmiştir.804 

Sûrede ayrıca, ibadet esnasında Mekke’ye doğru yönelmenin emredildiğini, 

kesin bir yasak gelmese de sûrede içki içmenin kınandığını ve kumarın yasaklandığını 

hatırlatan Weil, Ramazan ayından oruç ayı olarak ilk defa bu sûrede bahsedildiğine 

dikkat çekmiştir.805 Kamuyu ve bireyi ilgilendiren bazı hususlarda ilk defa Medine 

döneminde birtakım kuralların konduğuna işaret eden Weil, kadınların özel halleri, 

vasiyet ve miras, borç sözleşmeleri, boşanma ve kadın hakları, inanmayanlarla evlilik ve 

cinâyet işlemek gibi konuların bunların arasında olduğunu ifade etmiştir.806 

Weil’e göre Bakara sûresinin 158. âyet ve 196-203. âyet grubu hac ibadeti 

yükümlülüklerini ele aldığı için diğerlerinden biraz daha sonraki bir zaman dilimine, 

muhtemelen Hicret’ten sonra altıncı ya da yedinci yıla tarihlendirilmelidir.807 

Nöldeke, 38-59. âyet grubunun Medine dönemi vahyi içinde kesinlikle 

değinilmeyen,  daha ziyade Mekke dönemi vahyine ait konuları, ele aldıklarını iddia 

etmiştir. Nöldeke, Yahudilerin en başından beri inkârcı-ateist/tanrı tanımaz olduklarını 

                                                 
802 Weil, Einleitung, 78. 
803 Weil, Einleitung, 78. 
804 Weil, Einleitung, 78-79. 
805 Weil, Einleitung, 79. 
806 Weil, Einleitung, 79-80. 
807 Weil, Einleitung, 80. 



197 

 

kanıtlamak için bilhassa Hicret’ten önceki vahiy pasajlarında sıklıkla dile getirilen 

yaratılış ve ilk insanın günahı konusunun, özellikle büyük bir Medenî sûrenin giriş 

kısmına konduğunu ileri sürmüştür.  

Nöldeke’ye göre bu anlatım, âyetlerin Yahudilerin kötü niyetlerinin ortaya 

çıkmasının akabinde Hicretten kısa bir süre sonra oluşmuş olma ihtimaline rağmen, Hz. 

Peygamber’in onlarla savaştığına dair herhangi bir malumat taşımamaktadır. Fakat buna 

mukabil bazı âyetler, ibadet yönünün Kudüs’ten Mekke’ye çevrilmesini işlemektedir.808 

Bu durumun yani kıblenin Kudüs’ten Mekke’ye çevrilmesinin, tüm pasajla uyumlu 

olduğunu düşünen Nöldeke, bu sebeple ilgili âyetlerin (Bakara:143) Hz. Muhammed’in 

bu değişikliği hayata geçirdiği zamana, yani Hicret sonrası ikinci senenin ilk yarısına 

tarihlendirilebileceğini savunmuştur.809 

Bakara sûresi 62. âyette her şeyin imanla ilişkili olduğu, dolayısıyla bir 

Yahudi’nin bir Hırıstiyan’a veya bir Sabii’ye öncelenemeyeceği fikrinin işlendiğini 

belirten Nöldeke, bu yorumda içerik ile bağlamın uyum içinde olduğunu dile getirmiştir. 

Ona göre bu türden düşünceler, sonradan cümle ekleme kuşkusu rahatlıkla oluşabildiği 

için, bu âyette olduğu gibi açık keskin bir şekilde vahiy sözcükleriyle ifade edilmiştir. 

Nitekim neredeyse aynı ifadeler,  Mâide sûresi 69. âyette benzer bir bağlam içinde 

geçmektedir.810 

Nöldeke’ye göre 106. âyette bazı eski hükümlerin yürürlükten kaldırılmasından 

bahsedilmiş olması sebebiyle 94-114. âyet grubu,  kıblenin Mekke’ye çevrilmesi 

olayından daha önceki bir zaman dilimine tarihlendirilmelidir.811 

Sûredeki 114. âyetin Medine’de ibadet eden Müslümanları rahatsız eden hatta 

toplandıkları yerleri, mescitleri yok etmek isteyen Peygamber karşıtlarından bahsettiğini 

belirten Nöldeke, 115. âyetin ise Yahudi kıblesini hedef alarak ibadet esnasında 

yönelinen yerin çok da mühim olmadığının açıklığa kavuşturulduğunu ileri sürmüştür. 

Sûrenin 116. âyetinin sadece Hıristiyanlarla irtibatlandırılabileceğini ifade eden 

Nöldeke,812 120-132. âyet grubunda ise Kâbe ve Hz. İbrahim’in dininin Yahudilik’ten 

daha evla olduğu fikrinin ispatlanmaya çalışıldığını iddia etmiştir. Nöldeke’ye göre 142-

                                                 
808 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 174. 
809 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 174-175. 
810 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 175-176. 
811 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 176. 
812 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 176-177. 



198 

 

145. âyetlerde, önceki âyetlerde açıklanmaya çalışılan konular bir neticeye ulaştırılmış 

ve artık Hz. Peygamber açık bir şekilde Müslümanların ibadet esnasında yönlerini 

Kâbe’ye çevirmelerini emretmiştir. Nöldeke, Kur’ân’ın bu hususta birçok kişinin emre 

itaat etmeyerek suç işlediğini belirttiğine de dikkat çekmiştir.813 

Bakara sûresi 163-167. âyet grubunun Mekkî olduğunu iddia eden Nöldeke, bu 

âyetlerin yüksek ihtimalle bir sûrenin baş kısmına ait olduğunu ve ayrıca bu âyetlerin 

öncesinde birkaç kelimenin de düştüğünü ileri sürmüştür. Nöldeke’ye göre bu âyet 

grubu ile Müslümanların hakkında sıklıkla yanlış açıklamalar yaptıkları 200-202. hatta 

204-207. âyet grupları irtibatlandırılabilir.814 Nöldeke 168-181 âyet grubunun da 

atalarına uyan putperestlerden bahsettikleri için öncekiler gibi Mekkî olduğunu iddia 

etmiştir. Nöldeke, bu kısmın haram kılınmış yiyeceklerden bahseden 172-176. âyet 

grubunun öncesinde yer almasını ise Müslümanlardan Musa’nın şeriatındaki yiyecek 

ahkâmına dikkat etmelerini isteyen Yahudilere karşı gizliden gizliye yürütülen bir 

karşıtlıkla açıklamanın mümkün olduğunu ileri sürmüştür. Ona göre bu âyetler ve 

benzeri diğer âyet grupları Hz. Muhammed’in Yahudilerin hükümlerini reddettiği bir 

zaman diliminde oluşturulmuşlardır.815 

Nöldeke 177. âyetin, ibadetin yönünün değiştirilmesinden sonraki bir zamana 

tarihlendirilebileceğini, zira âyette dindarlığın bu türden hükümlerden ve meselelerden 

daha önemli olduğunun vurgulandığını dile getirir. Nöldeke, bu âyeti takiben gelen 178-

185. âyet grubunun ise sadece aynı konu yüzünden değil başında yer alan diğerleriyle 

aynı “Sizler için farz kılındı/  ك تبَِ عَليَْك م” ifadesinden hareketle nüzûl zamanlarının 

tespitinin şüpheye mahal kalmaksızın tespit edilebileceğini iddia etmiştir. Ona göre bu 

âyetlerin nazil olduğu tarih, tam olarak İslam’ın ikinci esası olan orucun farz kılındığı 

Hicretin 2. yılının Ramazan ayından kısa zaman önce, yani sûrenin yukarıdaki 

pasajlarının ait olduğu zaman dilimidir.816 

Nöldeke’ye göre oruç hakkındaki son hükmü içeren Bakara 186 ve 187. âyetleri 

kesinlikle daha sonraki dönemlere aittir.  Çünkü bu âyetlerdeki hüküm, diğer 

hükümlerden farklı olarak çok kesin bir dille ifade edilmiş ve Müslümanların oruç 

                                                 
813 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 177. 
814 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 178. 
815 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 178. 
816 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 178. 



199 

 

süresi boyunca aşırılıktan kaçınmaları tekraren emredilmiştir. Nöldeke, bu sebeple her 

iki âyetin daha sonradan sûredeki mevcut yerine yerleştirildiğini iddia etmiştir.817 

Bakara sûresi 188. âyetinin daha büyük bir vahiy pasajının parçası olabileceğini,  

dolayısıyla yerinin burası olmadığını iddia eden Nöldeke, 189-203. âyet grubunun 

Mekkî olduklarını ileri sürmüştür. “İnsanlardan bir kısmı da var ki/ ِفمَِنَ النَّاس” ifadesiyle 

başlayan 200. âyetten 202. âyete kadar olan bölüm dışındaki âyetlerin, kutsal belde olan 

Mekke hakkındaki hükümlerden bahseden bir küme olarak değerlendirilmesi 

gerektiğine işaret eden Nöldeke’ye göre, bu durum söz konusu âyetlerin Medenî 

oldukları şüphesini haklı gösterse de âyetlerin kesin kronolojisi hakkında bir yargıda 

bulunmak zordur.818 

Nöldeke, bununla beraber bu âyetlerin İslam’ın Kâbe hakkındaki ilkelerini dile 

getirildiği Nahl sûresi 123. veya Bakara sûresi 125 ve 127. âyetlerin hemen akabine 

veya Hz. Muhammed tarafından Hicretin 6, 7 ve 10. senelerinde gerçekleştirilen hac ya 

da umre yolculuğunu anlatan âyetlere de yerleştirilebileceğini düşünmektedir.819 

Sûrenin 189. âyetinde hac esnasında gerçekleştirilen kadim bir uygulamaya 

göndermede bulunulduğunu belirten Nöldeke, çağdaş araştırmalarında işaret ettiği 

üzere820 bu âyetin de tarihsel bir atıf içeren 197-200 ve 203. diğer âyetler gibi belli bir 

tarihe sabitlenemeyeceğini iddia etmiştir.821 

Nöldeke, Bakara sûresi 190-193. âyet grubunun bir inanç savaşını tavsiye 

ettiğini ve Müslümanların müşriklere karşı Kâbe’de, harem bölgesinde dahi silah 

kullanmalarına izin verdiğini belirtmiştir.  Nöldeke’ye göre, ilgili âyetlerin Mekke 

fethinden kısa süre öncesine veya Hicri 6. yılda gerçekleştirilen ve Hz. Muhammed’in 

savaşa neden olabilecek bir gelişme olarak değerlendirdiği Hudeybiye Antlaşması’ndan 

önceki bir zaman dilimine ait olabileceği düşünülebilir.822 

Nöldeke, 194-196. âyet grubunun Hurgronje’nin makul açıklamalarında da 

görüldüğü üzere yukardaki âyetleri takip eden bir sürece ait olduklarını ifade etmiştir. 

Çünkü bu âyetlerde öncelikle hac ibadeti ele alınmış, akabinde ise Hicri 7. yılda 

                                                 
817 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 179-180. 
818 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 180. 
819 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 180. 
820 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 181. 
821 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 181. 
822 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 181. 



200 

 

gerçekleşen umre ziyaretinde yerine getirilmesi gereken kurbanlıklardan bahsedilmiştir. 

Nöldeke, Hurgronje’nin 196. âyeti Hz. Muhammed’in Veda Haccı yaptığı Hicri 10. yıla 

tarihlendirilmesini yerinde bulur. Nöldeke, Hz. Peygamberi’n bu sırada hac ile birlikte 

bir umre de yaptığını ve kadına duyduğu arzusunu gidermek için kutsal hac elbisesini 

çıkarmak sûretiyle (ihram) umreyi sona erdirdiğini iddia etmiştir. Ona göre Hz. 

Peygamber’in ashabından ileri gelenler, özelliklede Hz. Ömer bunu hoş görmemiş ve 

vahyin bu hususu açıklığa kavuşturacağını ummuştur.823  

Sûrenin 215. âyeti ile 217-220. âyet grubunun Hz. Peygamber’e yöneltilen bazı 

sorulara verilen cevapları içerdiğini belirten Nöldeke, 215. ve benzer soru ifadesiyle 

başlayan 219. âyetlerin, farklı bir zaman dilimine tarihlendirilmesi gerektiğini ileri 

sürmüştür. Nöldeke, 217. âyetin kaynaklarda kutsal Recep ayında Nahle denen mevkide 

Kureyşli bir ticaret kervanını alıkoyan ve reislerini öldüren Abdullah b. Cahş hakkında 

hicretin ikinci yılında nazil olduğu yönündeki bilgilerin doğru olduğunu kabul 

etmştir.824 

Beyyine Sûresi 

Weil,  Yahudi ve Hırıstiyanlar hakkında yoğun eleştiri içeren Beyyine sûresinin 

ve Cuma namazı mevzusundan önce Cuma tatili hususunda Yahudiler hakkında 

tartışma açan Cuma sûresinin, Bakara sûresiyle eşzamanlı nazil olduğunu iddia 

etmiştir.825 

Birçok müfessir tarafından sûrenin Medenî olarak sınıflandırıldığını belirten 

Nöldeke ise az da olsa sûreye Mekkî köken atfedenlerin de olduğunu dile getirir. Bu 

müfessirlere göre Beyyine sûresinin tertip açısından katıksız bir şekilde Mekkî olan 

sûrelerin arasında yer almış olması Mekkî olduğuna işaret etmektedir. Nöldeke, Medenî 

olduğunu düşünenlerin dayandığı kanıtın, sûrenin 1 ve 5. âyetlerinde müşriklerle 

beraber kitap ehlinin de zikredilmiş olmasıdır.826 

Enfâl Sûresi 

Sûrenin 67. âyetinin Weil tarafından Uhud yenilgisi sonrasına tarihlendirilmesini 

yerinde bulmayan Nöldeke’ye göre bu görüş tamamen yanlıştır. Zira âyette esirleri 

                                                 
823 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 181. 
824 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 182. 
825 Weil, Einleitung, 80. 
826 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 185. 



201 

 

bağışlayanların gerçekten de ödüllendirileceğinden veya karşılık verileceğinden değil, 

Allah’ın onları/esirlere zulmedenleri vahiy göndermek sûretiyle cezalandıracağından 

bahsedilmektedir. Nöldeke, Bedir’de elde edilen ganimeti konu edinen 69. âyetin de 

aynı bağlamda değerlendirilmesi gerektiğini ifade eder. Ona göre bu âyetler (60’tan 

itibaren) ve önceki pasajların devamı gözükmeyen 70. âyet sûrenin aynı döneme ait 

olmayan büyük bir bölümü olarak düşünülebilir.827 

Sûrenin 74. âyetinin de yaklaşık olarak yukardakilerle aynı zaman dilimine ait 

göründüğünü belirten Nöldeke’ye göre 75. âyet için ise birkaç ihtimal mevcuttur. Buna 

göre, şâyet akrabalık bağlarının en güçlü bağ olduğu vurgulanmak isteniyorsa bu âyette,  

Hz. Muhammed’in hemen Hicret’in akabinde, Medineliler ile   Mekke’den Medine’ye 

göçen zayıf ve kimsesizler arasında kurduğu, ancak savaşın akabinde geçersiz kıldığı 

kardeşlik sözleşmesine işaret edilmiş olabilir.828 75. âyetin 72. âyeti nesh ettiğini ileri 

süren müfessirlerin yanıldığını ileri süren Nöldeke’ye göre bu müfessirlerin iddia 

ettikleri üzere kardeşlik sözleşmesi iptal edilmiş olsaydı, 75. âyet,  yardımlaşmayı ve 

dayanışmayı tavsiye etmezdi. Hâlbuki bu âyet bahsedilen hususları içermektedir.829 

Muhammed Sûresi 

Weil, Muhammed sûresinin kâfirlerle mücadele hususunu ele alan ana konusu 

itibarıyla Enfâl sûresini takiben ortaya çıktığını belirtmiştir. Nitekim ona göre, Enfâl 

sûresi 67. ve öncesindeki 13. âyetler, inkârcıların yok edilmesi gerektiğini, ancak 

bütünüyle boyun eğdikten sonra bu kişilerden cizye alınması ya da bunların 

affedilmelerinin söz konusu olabileceğini dile getirmektedir.830 

Nöldeke ise Muhammed sûresinin Bedir Savaşı’ndan kısa süre sonra indirilmiş 

olduğu kanaatindedir. Ona göre zira sûrenin ikinci kısmı, münafıklardan ve 

Peygamber’in yanında savaşan ancak kazanılan zafere rağmen Mekkelilerle barış 

yapma yanlısı olan korkak kimselerden bahsetmektedir.831 

 

 

                                                 
827 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 188-189. 
828 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 189. 
829 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 189. 
830 Weil, Einleitung, 82. 
831 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 189. 



202 

 

Âl-i İmrân Sûresi 

Weil, Âl-i İmrân sûresinin en azından bir kısmının Uhud Savaşı’ndaki kayıpları 

sebebiyle Müslümanları teskin etmeyi konu edindiği için hicretin üçüncü yılında 

oluşmuş olabileceğini ileri sürer. Ona göre sûrenin diğer bölümü, kimi zaman 

Yahudileri ve Hırıstiyanları tartışma konusu yapması kimi zaman da onlara daha 

dostane bir üslupla yaklaşması ve İbrahim’in inancına göndermelerde bulunması 

sebebiyle daha erken bir döneme tarihlendirilmelidir. Weil’e göre, Müslüman olmayan 

herkesin ebedi olarak cehennemde kalacağını ifade den 77. âyet ise ancak çok daha 

sonraki bir zaman diliminde ortaya çıkmıştır.832 

Nöldeke, sûrenin ilk bölümü olarak değerlendirdiği 1-86. âyetlerin tam olarak ne 

zaman nazil olduklarının belli olmadığını belirtir. Nöldeke’ye göre, âyetlerin bir bütün 

olarak oluşturuldukları öngörülecek olunursa bu zaman, muhtemelen Bedir savaşı 

sonrası olmalıdır. Zira 13. âyet açıkça bu hususu ele almaktadır. Nöldeke kaynakların 

âyetlerin oluşum dönemi için son derece geç tarihler olan Hicri 6. veya 7. yılları 

vermelerinin yanlış olduğunu iddia eder. Nöldeke’ye göre her ne kadar 64. âyet,  

bazıları tarafından Hz. Peygamber’in Bizans kralına ve Mısır Kıptilerinin patriğine 

gönderdiği mektuplara yorulmuşsa da gerçekte Hz. Peygamber tarafından gönderildiği 

iddia edilen mektupların metninin sıhhati şüphelidir.833 

Nöldeke, tüm kâfirleri ebedi hüsranla tehdit eden 85. âyetin,  çok sonraki bir 

zaman diliminde oluşturulmuş olduğunu iddia eder. Ancak ona göre yukarıdaki delil 

kati bir delil olarak değerlendirilmemelidir. Zira âyette belirtilen inançsızlardan 

anlaşılması gereken tüm gayrimüslimler değildir. Nitekim İslam Peygamberinin vahye 

muhatap olduğu ilk yıllarda Hıristiyanları mümin olarak kabul ettiğinin bilinen bir 

durumdur.834 

Hadîd Sûresi 

Weil sûrenin, Hz. Peygamber’in Medine’ye hicretinden sonra nazil olduğu 

kanaatindedir. Ona göre, bazı Müslüman ilim adamlarının sûreyi Hz. Ömer’in İslam’ı 

kabul hikâyesiyle ilişkilendirmeleri ve bu sebeple de sûreyi Mekkî saymaları 

                                                 
832 Weil, Einleitung, 83. 
833 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 190. 
834 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 192. 



203 

 

yanlıştır.835 Weil’e göre sûrede, Mekke’nin fethinden ve Bedir zaferinden önce 

Müslüman olup cihat edenlerin bu tarihten sonra cihat edenlere üstünlüğünden bahseden 

10. âyetin varlığı, sûreyi açık bir şekilde, en erken “Bedir savaşı sonrasına 

tarihlendirmeyi gerektirmektedir. Hz. Muhammed’in bu türden bir ayrımı büyük 

ihtimalle bu olaydan sonra yapmış olabileceğini ileri süren Weil, sûrenin 13. âyetinde 

ilk defa Medine’de ortaya çıkan münafıkların anılmasına da dikkat çekmiştir.836 

Nöldeke İslami gelenekte çoğunluğun sûrenin tamamının, geri kalan az sayıdaki 

âlimin ise ilk veya son âyetlerinin Mekkî olduğu hususunda farklı görüşler ileri 

sürdüklerine işaret etmiştir. Nöldeke’ye göre diğer benzer birkaç sûrede gözlemlendiği 

üzere bu sûrenin de ana konuları cihada katılmak, infak etmeyen münafıkların 

eleştirilmesi türünden bazı uyarılardan müteşekkildir.837 Nöldeke, sûrenin 10. âyetinin 

kaynaklarda genellikle Mekke’nin Fethi’ne yorulduğunu belirtir. Ancak ona göre 

böylesine önemli bir başarı için sergilenmesi gereken emin bir tavır sûrede Hz. 

Muhammed tarafından ortaya konmadığı için bu yaklaşım yerinde değildir.838 

Nisâ Sûresi 

Weil, Nisâ sûresinin büyük kısmının Medine döneminin ilk yıllarına 

tarihlendirilmesi gerektiğini belirtir. Ona göre sûrede özellikle evlilik hukuku, miras 

hukuku ve kasıt olmaksızın cinâyet işleme gibi bazı konulardaki hükümler birbirleriyle 

ilişkili olarak yer almıştır. Weil, ayrıca sûrede savaş ahkâmı, Mekke’de alıkonanların 

serbest bırakılması, müşrikler, Yahudiler ve Hırıstiyanlar hakkındaki tartışmalar, 

savaşta ibadet kurallarının düzenlenmesi, gösterişe kaçmaksızın eli açık olmak, 

doğruluk ve dürüstlük gibi bazı ahlaki tavsiyeleri içeren konuların işlendiğini dile 

getirmiştir.839 

Nöldeke’ye göre ise bu sûre,  çok büyük oranda Hicri 3. ve 5. yıllar arasına 

tarihlendirilmelidir. Zira sûredeki birçok pasaj diğerleriyle irtibatlı olup sûrenin bu 

döneme ait olduğuna işaret etmektedir.840 

                                                 
835 Weil, Einleitung, 83. 
836 Weil, Einleitung, 83. 
837 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 195. 
838 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 195. 
839 Weil, Einleitung, 81. 
840 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 196. 



204 

 

Sûrenin 59-70. âyet grubunun Hz. Peygamber’in verdiği bir karara razı 

gelmeyen bir Müslüman hakkında nazil olması gerektiğini ileri süren Nöldeke, bu grup 

içindeki 60-65. âyetlere ilişkin kaynaklarda nakledilen hikâyelerin,  yeterince güvenilir 

olmadığı gibi kronolojik açıdan da belirsizlikler sergilediklerini ileri sürmüştür. Ona 

göre bu âyetler, gerek içerik gerekse de dil açısından önceki pasajla uyumlu olduğu için 

her iki pasajın aynı tarihlerde nazil olmuş olması gerekir.841 

Haşr Sûresi 

Nöldeke’ye göre, sûrenin 18. âyetinden itibaren ikinci kısmının nüzûl zamanı 

hakkında net bir şey söylemek kolay değildir. Bununla beraber bu pasajın ilk bölümle 

aynı zamana tarihlendirilmesine engel bir durum yoktur. Zira sûrenin ilk âyeti sûre 

sonunda tekrar edilmektedir.842 

Ahzâb Sûresi 

Weil’e göre Ahzâb sûresi, bir yönüyle daha önce işlenen evlilik hukukunu 

tekrarlayan, diğer yönüyle onu tamamlayıcı hükümler içeren ve tüm âyetleri yaklaşık 

olarak aynı zaman dilimine ait olan bir sûredir.843 Weil, yürütülemeyen bir evliliğin 

akabinde gerçekleşen bir boşanmayı konu alan Ahzâb sûresinin 46. âyetinin Zeyd b. 

Sabit’in Kur’ân’ın toplanması hususunda ne tür hatalara düştüğünü göstermesi 

açısından ayrıca önemli olduğu kanaatindedir. Weil’e göre gerek 46. âyet gerekse de 

sûrenin geri kalanı, son derece özel bir duruma binaen nazil olmuş ve Ahzâb sûresiyle 

ilgilendiği esnada Zeyd’in eline geçmiştir.844  

Sûrenin 44-47. âyet grubunun Mekkî bir sûreye veya ilk dönem Medenî 

sûrelerden birine ait olduğunu ileri süren Weil,  bu âyetlerin, savaşmaya izin verilmediği 

bir zaman diliminde nazil olduğunu iddia etmiştir. Weil’e göre, âyetlerde inananların 

inkârcılara veya Yahudilere tabi olmaktan men edilmeleri ve onlar için üzülmemelerinin 

emredilmesi âyetlerin savaş süreci öncesine ait olduklarının kanıtıdır.845 

Nöldeke ise bu âyetler ile sûrenin 1-3. âyetleri arasında önsöz tarzında bir irtibat 

kurulabileceğini, zira 4. âyette Hz. Peygamber’in, gerçek evlatlar olmadıkları için 

                                                 
841 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 201. 
842 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 206. 
843 Weil, Einleitung, 80. 
844 Weil, Einleitung, 86. 
845 Weil, Einleitung, 86. 



205 

 

evlatlıkların eşleriyle evlenmeyle ilgili bir hüküm tesis ettiğini ileri sürmüştür. Ona göre 

6, 7 ve 8. âyetlerde ise Hz. Peygamber’in eşleri ile müminler arasındaki ilişki hakkında 

bazı hukuki kurallar belirlenmiş ve 28-35 arası âyet grubunda, Hz. Peygamber’in eşleri 

hakkında bazı hükümlere yer verilmiştir.846 

Kadınların giyimleri hakkındaki 59. âyetin içinde bulunduğu pasajın, diğer 

âyetlerden farklı olarak çok daha sonraları nazil olduğunu iddia eden Nöldeke’ye göre 

bu âyet, muhtemelen Hicri 8. yılın öncesinde oluşturulmuştur. Nöldeke, bu iddiasını 

temellendirmek için âyetin metnindeki “Kızların /بناتك” ifadesinden hareket etmiştir. 

Ona göre, Hz. Peygamber’in yaşayan iki kızından Ümmü Gülsüm, Hicri 8. yılda vefat 

etmiştir. Dolayısıyla bu tarihten sonra sadece Hz. Peygamber’in tek kızı olan Fatıma 

hayatta kaldığından 59. âyetin 8. yılda veya öncesinde nazil olması gerekir.847 

Nöldeke bu sûrenin âyetlerinin sıralanmasının temel ve olgusal bir prensipten 

yoksun olduğunu iddia etmiştir. Ona göre, her ne kadar 9-27 gibi Hendek savaşından 

bahseden daha geç tarihli âyetler, başından sonuna kadar daha dengeli bir yapıda ve 

aynı türün birbirinden ayrılan parçaları görünümü vermekteyse de 4-8, 28-40, 49, 53-55. 

gibi aile ve hane hukuku hakkında çeşitli hükümlerden bahseden âyetler ile 41-47, 56-

58 ve 60-73 gibi peygamberler ve çağdaşları ile ilgili konuları ele alan âyetler. iç içe ve 

karışık bir durum arz etmektedirler.848 

Nöldeke, tüm bu karışıklık içinde 9, 41, 49, 53 ve 69. âyetlerde geçen  “ َيََٓا ايَُّهَا الَّذ۪ين

 ,Ey İman edenler!” ifadesinin 70. âyet müstesna, planlı bir şekilde azalarak 1, 28, 45/اٰمَن و

50 ve 59. âyetlerde “Ey Peygamber!/  يََٓا ايَُّهَا النَّبِي” ifadesiyle yer değiştirdiğine işaret 

etmiştir. Ona göre, bu değişiklik bir tesadüf eseri olmayıp yazarların veya derleyicilerin 

müdahil olduğu bir durumdur. Bununla beraber her ne kadar pasajların büyük kısmının 

birbirine yakın zamanda teşekkül ettiği öngörülse bile sûrenin son hali bizzat Hz. 

Peygamber tarafından düzenlenmiştir.849 

  

                                                 
846 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 207. 
847 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 208. 
848 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 208-209. 
849 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 209. Nöldeke bu türden iddiaları sürekli tekrarlamaktadır. Ona 

göre sûreye hem yazıcılar hem derleyiciler hem de bizzat peygamberin kendisi müdahalede bulunmuştur. 



206 

 

Münafikûn Sûresi 

Nöldeke’ye göre, sûrenin diğer pasajlarıyla hiçbir şekilde herhangi bir anlam 

bağı kurulamayan 9-11. âyet grubu, Beni Müstalik gazvesiyle ilişkili olmayıp başka bir 

zaman dilimine ait olmalıdır.850 

Nûr Sûresi 

Weil, ele aldığı konular nazarı dikkate alındığında Nûr sûresini, Beni Mustalik 

seferiyle irtibatlandırarak hicri beşinci yıla tarihlendirilebileceğini ifade etmiştir.851 Nûr 

sûresinin zina iftirası-kazf isnadında bulunmanın hükmüne konu olan Hz. Aişe’nin 

macerası ile irtibatlandırıldığını belirten Weil, ayrıca sûrede bu vesileyle aile hayatı 

hakkında çok sayıda düzenlemenin, erkeklerin ve kadınların tevazu ve iffetleri 

hususunda önemli tavsiyelerin ve son olarak örtünme mahremiyetine ilişkin emirlerin 

yer aldığını dile getirmiştir.852 Weil, bazı âyetlerde inananlarla mukayeseyle Hz. 

Peygamber’in özel yaşamına yönelik birtakım düzenlemelerin çok daha katı olduğuna 

dikkat çekmiştir.853 

Weil’e göre, sûrede bunun dışında başkaca hüküm içeren düzenleme olmayıp 

köle sahipleri hakkındaki ifadeler köleleri serbest bırakmaları yönünde birtakım 

tavsiyeler olarak değerlendirilmelidir.854 

Mücâdele Sûresi 

Nöldeke’ye göre, Hz. Peygamber’e hak ettiği kıymeti vermeyi emreden 12-13. 

âyet grubu, Nûr sûresiyle yakın tarihlerde, yüksek ihtimalle de Hicretten sonraki ilk 

yıllarda nazil olmuş olmalıdır. Sûrenin 5-8. âyetlerinde münafıkların ele alındığına 

işaret eden Nöldeke, 1-4, 5-8, 9-10, 11, 12 ve 14. gibi münferit âyetlerin benzer anlatım 

biçimlerinden dolayı birbirlerine yakın zaman dilimlerinde inmiş olduklarını ileri sürer. 

Nöldeke, bunlardan 1-9. veya 8-10. âyet grubunun Mekkî olduğunu iddia edenlerin, bu 

görüşleri için makul hiçbir delil getiremedikleri kanaatindedir.855 

  

                                                 
850 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 209-210. 
851 Weil, Einleitung, 84. 
852 Weil, Einleitung, 84-85. 
853 Weil, Einleitung, 85. 
854 Weil, Einleitung, 85. 
855 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 212-213. 



207 

 

Hac Sûresi 

Hac sûresinin, ilk defa savaşa izin veren âyetler,  Hz. İbrahim tarafından 

uygulanan hac ibadeti, hicret edenlerin, Allah için ölen veya öldürülenlerin mükâfatları 

gibi konulardan bahsettiğini belirten Weil, sûrenin Medine’nin ilk yıllarına ait olduğunu 

dile getirmiştir. Bununla birlikte Weil, Müslümanların da teyit ettiği üzere sûrenin bazı 

âyetlerinin Mekke’de nazil olduğuna dikkat çekmiştir. Ona göre sûrede, Medine 

ahalisinden ziyade Mekke’nin putperestleri daha yoğun şekilde gündem edilmiştir.856 

Weil, sûrenin Hz. Muhammed’in kâfir olan birine verdiği imtiyazı kaldırmasından ve 

erken dönemlerde şeytanın işlevinden bahseden 54-56. âyet grubunun ise Mekkî 

döneme ait olduğundan kesinlikle şüphe duyulmayacağı kanaatindedir.857 

Nöldeke, ise İslami kaynaklarda genellikle Mekkî kabul edilen bu sûrenin 

Medenî olduğu görüşünü savunanların da bulunduğunu işaret etmiştir.  Sûrenin 

âyetlerinin büyük bir kısmının Hicretten önce Mekke dönemi üçüncü aşaması diliminde 

indiğini ifade eden Nöldeke, buna karşın Medine’de inen pasajlarında işlenen konuları 

itibarıyla sûrenin ana ekseninin, Medenî olarak değerlendirilebileceği görüşündedir.858 

Nöldeke’ye göre 1-24. âyet grubu, sûrenin Mekkî olan bölümü olup bunların 

içinden 5-7. âyetler bağlamı bozmaktadır. Sûrenin 42-57, 61-66. ve 68-76. âyet 

gruplarının Medenî olarak tarihlendirilmesini yanlış bulan Nöldeke, benzer şekilde 1. 

âyetin Beni Mustalik seferi esnasında oluşturulduğunu ve Hz. Peygamber’in bu âyeti 

bizzat okumuş olabileceğini ileri sürerek âyetin Medenî olduğunu ima etmiştir. Ona 

göre, 1. âyet de çok sonraları İslam’ı kabul eden bazı Arap kabileleri veya hicretten 

sonra ortaya çıkan bir takım gelişmelere yorularak Medenî kabul edilmiştir. Nöldeke, 

15. âyet için içerdiği “  رَه  zafer kazanma” ifadesi nedeniyle kaynaklarda, Arap/ينَْص 

kabilelerine işaret ettiği yönünde birtakım açıklamaların yapıldığına dikkat çekmiştir.859 

                                                 
856 Weil, Einleitung, 80. 
857 Weil, Einleitung, 81. 
858 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 213. 
859 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 213. Nöldeke, sûre hakkında verdiği ilk bilgilere göre sûrenin ilk 

kısmındaki âyetlerin çoğunlukla Mekkî olduğuna dikkat çektiği halde, daha sonraki paragraflarda Mekkî 

olarak belirttiği âyetlerin Medeni olduğuna işaret eden deliller serdetmiştir. Bir çelişki olarak 

değerlendirilebilecek bu durumun, sûrenin tarihlemdirmesine ilişkin açıklamalarda Mekki-Medeni 

isimlerin karıştırlmış olmasından kaynaklandığı kanaatineyiz. Nitekim Mekkî olduğunu ifade ettiği 1-24 

arası uzun bölümün, 5-7 âyetlerinin bağlam uyuşmazlığı gösterdiğini, 1, 11 ve 15. âyetlerin yanısıra 20-

24 âyetlerinin ise konuları itibariyle Medeni olduğunu ispatlamaya çalışmıştır. 



208 

 

Nöldeke 19-23, 19-24. hatta 19-24. âyetlerinin kaynaklarda Hz. Ali’nin ve diğer 

bazı sahabelerin Bedir savaşında Kureyş’in önde gelenleriyle müsabakalarıyla 

irtibatlandırıldığını kaydetmiş: bu yorumun aynı zamanda Kur’ân’da “خصمان/iki hasım” 

olarak ifade edilen kelimeye dayandırıldığını belirtmiştir.860 

Nöldeke, hac ibadeti hakkında giriş sadedinde açıklayıcı bazı bilgiler içerdiği 

için birçok Müslüman âlimin, Hicri 6. yılda gerçekleştirilen hac yolculuğuyla 

irtibatlandırdıkları 25-37. âyetleri, sûrenin Medine dönemi vahyinden sayılabilecek 

diğer pasajlar arasında zikrettiğine dikkat çekmiştir. Ona göre bu âyetler, daha geç 

tarihlerde gerçekleşen Mekke’nin fethinden sonra nazil olmuş olamazlar. Zira sûrede 

gerek inkârcıların haccın idaresini kötü yönettiklerinden ve müminlerin buraya 

gelmesini engellediklerinden bahseden 25. âyet gerekse de Müslümanların Kâbe’de 

bulunan şirk unsurlarından uzak durmalarını emreden 30. âyetteki bilgiler, bu tarihte 

Mekke’nin daha Müslümanların egemenliği altına girmediğini gösteren açık 

delillerdir.861 

Nöldeke, 34. âyetle benzer ifadelerle başlayan 67. âyetin bu âyetle aynı zaman 

dilimine tarihlendirilmesi gerektiğini belirtmiştir.862 

Nöldeke, 52. âyetinin genellikle Hz. Peygamber’in boş bulunduğu bir esnada, 

Mekke’nin dişi putları olarak bilinen Lat, Menat ve Uzza’ya saygı duyulmasını hoş 

gördüğünü anlatan bir olayla (Garanik) ilişkilendirildiğini belirtmiştir. Nöldeke’ye göre 

bu yorum, “ ةيأمن  kelimelerinin “okuma ve sesli okuma” anlamlarına ”تمني/-

yorulmasından kaynaklanan yanlış bir değerlendirmeye dayanmaktadır. Bununla 

birlikte Nöldeke bu âyetin, müminlerin karşıtları arasında zikredilen münafıklardan 

bahseden 53. âyetle ilişkilendirilmediği takdirde, Mekkî olarak değerlendirilebileceği 

kanaatindedir.863 

Nöldeke’ye göre sûredeki 58-60. âyet grubu, savaşta ölen kâfirlerden bahsettiği 

için Bedir savaşı sonrasında inen Medenî âyetler arasında kabul edilmelidir. Benzer 

şekilde 77. âyetin ilk dönem müfessirlerinden biri tarafından Medenî kabul edilmesini 

yerinde bulan Nöldeke, savaşa davet eden açıklamaları sebebiyle âyetin Bedir Savaşı 

                                                 
860 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 213. 
861 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 214. 
862 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 214. 
863 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 214-215. 



209 

 

öncesine; Hz. İbrahim’in dinine yaptığı vurgu sebebiyle de Yahudilerle yapılan ilk 

savaşa yakın bir zaman dilimine tarihlendirilebileceğini ileri sürmüştür.864 

Mümtehine Sûresi 

Nöldeke, Mümtehine sûresi 10. Âyetin, Hudeybiye anlaşmasının hemen akabine 

ya da rivâyetlerin işaret ettiği üzere bu anlaşmanın gerçekleştiği zaman dilimine 

tarihlendirilmesinin doğru olacağı görüşündedir. Ona göre aksi halde aile düzenine son 

derece önem veren Hz. Muhammed’in, anlaşma gereği kendisine sığınan erkeleri geri 

verip kadınları yanında tutması hiç de makul olmazdı. Nöldeke, bu pasajla 

ilişkilendirilebileceğini düşündüğü 12. Âyetin, Mekke’nin fethi sırasında nazil olduğu 

yönünde ve yalnızca son dönem müfessirlerince savunulan görüşün delilden yoksun 

olduğunu ileri sürmüştür. Ona göre ilk âyetlerle aynı konulara yer veren 13. âyet de yine 

aynı zaman dilimine tarihlendirilmelidir.865 

Nasr Sûresi 

Weil, Nasr sûresinin üç âyetinin de Mekke’nin fethiyle ilişkili olduğunu ve 

dolayısıyla sûrenin bütünüyle Mekke’nin fethiyle irtibatlandırılabileceğini ileri 

sürmüştür.866 

Nöldeke Nasr sûresinin, Kur’ân’daki mevcut yerinde sanki başka bir yerden 

koparılmış gibi durduğunu iddia etmiştir. Nöldeke, kaynakların Mekke’de indiği 

hususunda müttefik oldukları bu sûrenin iniş yeri hakkında kendisinin de farklı 

düşünmediğini ifade etmiştir. Bununla beraber Nöldeke, küçük, büyük kalabalık gruplar 

halinde milletlerin İslam’ı kabul edecekleri yönünde sûrede dile getirilen söylemin son 

dönem Medine vahyine ait olduğu düşüncesindedir. Ona göre, sûrenin Medenî 

olduğunu savunanlar, fetih anlamına gelen “نصر” kelimesini Mekke’nin fethine 

yordukları için ilgili tüm rivâyetleri de bu yönde değerlendirmiş ve bu görüşe kani 

olmuşlardır. Nöldeke, diğer bir grup âlimin ise bu hususta daha sonraki tarihlere 

                                                 
864 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 215. 
865 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 219. 
866 Weil, Einleitung, 86. Weil, kaynakların Mekke’nin fethinden sonra indiğinde ittifak ettikleri sûreyi, 

Fetih sûresiyle aynı zamana tarihlendirmesi hususunda herhangi bir dayanak göstermek veya açıklama 

yapmak ihtiyacı duymamıştır. 



210 

 

gittiklerini, sûrede aslında Hz. Peygamber2in vefatının haber edildiğini ve bu sebeple de 

sûrenin son inen vahiy olduğunu ileri sürdüklerini kaydetmiştir.867 

Hucurât Sûresi 

Sûrenin 9-10. âyetlerinin Müslüman kabileler arasındaki savaşa işaret ettiğini,  

11-12. âyetlerin ise iftira-gıybet ve ad takmayı yasakladığını belirten Nöldeke, bu her iki 

pasajın gerek birbirleriyle ve gerekse 6. âyetle irtibatlandırabilmenin kolay olmadığına 

işaret eder. Nöldeke, 13. âyette İslam’da üstünlüğün soy ve kabile asaletiyle değil, Allah 

korkusuyla olduğuna dikkat çekildiğini kaydeder. Ona göre bu âyetin gelenek tarafından 

Mekke’nin fethedilmesiyle birlikte Kureyşlilerin büyüklüğüne yorulması anlamlı 

olabilir; ancak Hz. Peygamber’in bununla farklı birçok olaya da işaret etmek istemiş 

olabileceği de göz önünde bulundurulmalıdır. Netice itibarıyla âyetin öncekilerle 

irtibatlandırılamadığını ileri süren Nöldeke, bu durumun sonrakiler için geçerli 

olmadığını ve muhtemelen 13. âyetin sonrakilerle aynı döneme tarihlendirilmesinin 

mümkün olabileceğini ifade etmiştir.868 

Tevbe Sûresi 

Weil, sûrenin büyük bölümünün Tebük seferine katılmayanları ve haklarında 

bağışlanma dilenmesi yasaklanan münafıkları konu edindiğini, sûrede Huneyn savaşına 

değinildiğini ve münafıkça davranışlar sergileyen Beni Amir’in inşa ettiği mescit 

hakkında açıklamaların yer aldığını kaydeder.869 Weil,  Hz. Ali’nin Hicri 9. yılın 

sonunda Veda Haccı sırasında orada bulunanlara yüksek sesle okuyarak ilan ettiği yeni 

devlet yasalarının, sûrenin giriş kısmını oluşturduğunu ileri sürmüştür.870 

Nöldeke de Tevbe sûresinin en önemli âyetlerinin, Hz. Peygamber’in Hicri 9. 

Yılda gerçekleştirdiği Veda Haccı esnasında Hz. Ali aracılığıyla Mekke’de bir araya 

gelen Müslümanlara okunan pasajı olduğunu belirtmiştir. Nöldeke, bu pasajda okunan 

beyannamenin uzunluğu hakkında kaynakların farklı rivâyetler barındırdığını 

kaydetmiştir. Ona göre, kutsal aylar bittikten sonra Müslümanların, aralarında zamanı 

tayin edilmiş bir anlaşma bulunanlar hariç tüm müşriklere saldırmalarını emreden 1-12. 

âyet grubu, tartışmasız olarak bu pasaj içinde değerlendirilmelidir. Haddi zatında 

                                                 
867 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 219-220. 
868 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 221. 
869 Weil, Einleitung, 89. 
870 Weil, Einleitung, 89. 



211 

 

sûrenin “ َ۪ٓوَرَس ولِه ِ اءَةٌ مِنَ اللّٰه  ifadesiyle başlayan ilk âyetinde verilen ihtarla bu husustaki ”بَرََٓ

tüm içeriğe işaret edilmiştir.871 

Nöldeke, her ne kadar hiçbir zaman bu ihtarın bir parçası olarak 

değerlendirilmemiş olsa da 28. âyetin aynı zaman dilimine tarihlendirilmesi gerektiği 

görüşündedir. Ona göre, diğerleriyle hiçbir bağlam ilişkisi bulunmayan ve İslam 

takvimi, kutsal ayların sayısı ve bu ayların hürmeti hakkındaki hükümleri içeren 36. ve 

37. âyetler de kesin olmamakla birlikte aynı döneme ait olmalıdır.872 

Sûrenin 13-16. âyet grubunun genellikle Mekke’nin fethi öncesine 

tarihlendirildiklerini belirten Nöldeke, yaygın bir rivâyette de geçtiği üzere 13. âyet 

Hudeybiye anlaşmasının Kureyşliler tarafından bozulmasıyla ilişkilendirilmiştir. 

Nöldeke, bu bağlamda âyetteki “هموا” ifadesinin düşmanların niyeti anlamında 

anlaşılmaması gerektiğini, zira âyette bu yönde bir açıklama yerine gerçekten pratik 

olarak müşahede edilebilen bir öfkeden bahsedilmektedir. Nöldeke’ye göre hem 

âyetlerin içeriği bu yaklaşımla uyuşmakta hem de âyetler müşriklerden Kâbe’nin 

sahipleri olarak bahseden takip eden 17-22. âyetlerle irtibatlıdır.873 

Nöldeke, zekât ve sadakaları adil bir olarak dağıtmadığı yönünde münafıklar 

tarafından kendisine yöneltilen ithama karşı, Hz. Peygamber’in verdiği cevapları içeren 

58-72. âyet grubunun, söz konusu seferle anlaşılır bir bağlantısının kurulamayacağını 

iddia etmiştir.874 

Gerçek Müslümanların vasıflarından bahseden 111. âyet ve çok yakınları olsalar 

dahi Müslümanları, müşrikler için şefaat dilemekten men eden 113-116. âyetlerin aynı 

döneme tarihlendirilmesinin makul olduğu kanaatinde olan Nöldeke, kaynakların bu 

âyetlerin nüzûl sebebi olarak kaydettikleri rivâyetlere yer verir. Nitekim muhtelif 

rivâyetlere göre söz konusu âyetler, Allah’ın Peygamber’ine, kendileri için af 

dilenmesini yasakladığı ve hicretten önce vefatı gerçekleşen amcası Ebu Talib hakkında 

veya Ebva’da annesinin kabrini ziyaret esnasında inmiştir.875 

                                                 
871 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 222. 
872 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 223. 
873 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 223.  
874 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 224. 
875 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 225.  



212 

 

Nöldeke’ye göre kaynaklarda âyetlerin nüzûl sebebi olarak kaydedilen ilk 

ihtimal, kronolojik sebeplerden ötürü kabil-i mümkün görünmezken ikinci ihtimal, yani 

ayetlerin Hz. Peygamber’in annesinin mezarını ziyareti esnasında inmiş olmaları, 

pasajdaki âyetlerin bağlamları aynı olmak koşuluyla makbul addedilebilirdi. Ne var ki 

söz konusu âyetler genel bazı yaklaşımlardan bahsettiklerinden bu pasajın Medine 

dönemine ait olması da muhtemeldir. Nöldeke sonuç olarak her iki yorumun da zayıf 

tefsir derlemelerinin birleştirilmesinden başka bir şey olmadığını iddia etmiştir.876 

Sûrenin 117, 118. âyetlerinin seferden geri kalanların af edilmesi hususunu ele 

aldığını belirten Nöldeke, 119-122. âyet grubunun ise seferden geri kalan diğer 

Medineliler ve yakın civardaki Bedevîleri kınanması konusunu işlediğine işaret etmiştir. 

Nöldeke’ye göre bu âyetlerde, sefere katılmayanlara takdir edilen cezada bazı 

sınırlamaların öngörüldüğüne, tüm Müslümanların seferlere katılma zorunluluğunun 

gevşetildiğine ve Allah’ın her gruptan bir kesimin katılmasını yeterli kabul ettiğine 

dikkat çekilmiştir.877 

Müslümanlara yakınlarındaki kâfirlere karşı acımasızca savaşmalarını emreden 

123-126. âyet grubunun yüksek ihtimalle son dönem Medine vahyine ait olduğunu dile 

getiren Nöldeke, bu âyetlerin Kur’ân’daki mevcut yerleri itibarıyla kendilerinden 

öncekilerle aynı zamana tarihlendirilebileceğini ifade etmiştir. Nöldeke, 124. âyetle 

benzer giriş ifadelerine sahip olan 128. âyetin, aynı bağlamda ve zaman diliminde 

değerlendirilmesi için yeterli delillerin olmadığı kanaatindedir.878 

Bazı kaynakların 128. âyetin Mekkî olduğunu naklettiğini belirten Nöldeke, 

âyetteki “ ْرَس ولٌ مِنْ انَْف سِك م /içinizden bir elçi” ifadesinin bu yorumda etkili olduğuna işaret 

etmiştir. Nöldeke, “من انفسكم/sizden” ifadesinden maksadın Kureyşliler olması halinde, 

âyetin Mekke dönemine yorulabileceğini ileri sürmüştür. Ona göre şâyet bu ifadeden 

kasıt Hz. Peygamber’in Arap olmasıysa 128. ve 129. âyetleri Medenî kabul etmenin ve 

önceki âyetlerle irtibatlandırmanın önünde hiçbir engel kalmamış olacaktır.879 

Sûrenin kompozisyonunun diğer sûrelerde de müşahede edildiği üzere açık 

olmadığını düşünen Nöldeke’ye göre, bununla birlikte muhtelif pasajlarda yer alan çok 

                                                 
876 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 225. 
877 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 226. 
878 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 226. 
879 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 226. 



213 

 

sayıda garip sözcük ve deyim, sûredeki âyetlerin yazım tarihlerinin başından itibaren 

birbirine yakın bir zaman dilimine ait oldukları intibaını vermektedir.880 

Mâide Sûresi 

Weil, Veda Haccı sırasında oluşan çok sayıdaki âyeti içerdiği için Mâide 

sûresinin Müslümanlar tarafından son nazil olan sûre olarak kabul edildiğine işaret 

etmiştir. Sûrenin son sûre olarak değerlendirilmesinde, Veda Haccıyla irtibatlandırılan 

bazı âyetlerinin yanı sıra bilhassa yiyecek, içecek hükümlerini genişleterek tekrarlayan 

4. âyetinin de etkili olduğunu düşünen Weil’e göre, sûrede yasaklanan yiyeceklerden 

bahseden âyetler, dini öğretilerin tamamlandığını ifade eden 2, 3. âyetlerden daha önce 

nazil olmuştur.881 

Weil, zor şartlarda teyemmümle abdest almaktan bahseden 6. âyet’in bu hususa 

ilk işaret eden âyet olmadığını, İslami geleneğin de değindiği üzere teyemmüm 

konusunun daha önce nazil olan başka bir sûrede (Nisâ sûresi 43) ele alındığını 

hatırlatmıştır. Bu sebeple 6. âyetin daha önceki bir zaman dilimine tarihlendirilmesi 

kanaatinde olan Weil’e göre benzer şekilde, tutulmayan yeminlerin kefareti hakkındaki 

âyet de kendisinden daha önce nazil olan Tahrîm sûresi 2. âyetle aynı zamana ait 

olmalıdır.882 

Weil, sûrede bulunan ve alışveriş sözleşmelerinde iki şahidin imzasının olmasını 

öngören âyetin daha erken dönemlerde, muhtemelen Bakara sûresi176. âyetten sonraki 

bir zaman diliminde ortaya çıkmış olabileceğini ileri sürmüştür. Benzer şekilde içki 

içmeyi ve kumar oynamayı yasaklayan âyetin de bu âyetten daha sonra nazil olduğunu 

savunan Weil’e göre İslami geleneğin el kesme hükmünün daha önceki zaman 

dilimlerinde uygulandığına yönelik nakilleri göz ardı edilecek olunursa bahsi geçen 

hükümler arasından sadece bu hüküm, Veda Haccından sonraki bir zaman dilimi gibi 

daha geç bir döneme tarihlendirilebilir.883 

                                                 
880 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 227. 
881 Weil, Einleitung, 89. 
882 Weil, Einleitung, 89-90. Weil, tarihlendirmesinde aynı konuyla ilgili âyetleri aynı zaman diliminde 

değerlendirmektedir. Kanaatimizce bu türden çıkarımlar Kur’ân’ın konu eksenli inen bir vahiy olduğu ön 

kabulünden hareketle yapılmaktadır. Hâlbuki sosyal gerçeklik ve insan hayatı buna pek de müsait 

değildir. Hükümlerin farklı zaman süreçlerinde tekrar edilmesi ve genişletilmesi tabii olan bir durumdur.  
883 Weil, Einleitung, 90. 



214 

 

Weil, Mâide sûresinin geri kalan kısmında İncil kıssaları, Yahudilerin ve 

putperestlerin tartışılması özellikle de Hırıstiyanlık ve teslis inancının eleştirisi gibi 

konuları ele alınan âyetlerin diğerlerine kıyasla daha eski tarihli olduklarını iddia 

etmiştir. Weil’e göre bilhassa Hırıstiyanların Müslümanlara daha yakın olduğunu 

dillendiren 85. âyet onun bu görüşünü kanıtlar niteliktedir. Zira Hırıstiyanlar ile 

Müslümanlar arasındaki dostluk geç tarihlerde gerçekleşen Mute savaşı ve Tebük 

seferiyle son bulmuştur.884 

Weil, sûrenin 73. âyeti ile 2. Bakara sûresi 61. âyetinde Hırıstiyan ve Yahudilere 

ebedi cehennemin vaad edildiğine dikkat çekmiştir. Ona göre aslında Hz. Peygamber 

hayatının sonlarına doğru, gerek bu âyette gerekse de İslam’dan başka din kabul 

edenlerin ahirette hüsrana uğrayacağını dile getiren Âl-i İmrân sûresi 85. Âyetinde, 

Yahudi ve Hırıstiyanlara hiçbir şekilde tolerans tanınmayacağını dile getirmiştir. 

Nitekim Allah’a ve Peygambere iman etmeyenlerin cehenneme gireceklerini beyan 

eden Fetih sûresi 13. âyeti, Yahudi ve Hırıstiyanlara artık hiçbir şekilde tolerans 

gösterilmeyeceğini vurgulamaktadır.885 

Geleneğin sûredeki 5. âyetin vefatından birkaç ay önce hicri 10. yılda Veda 

Haccı esnasında Hz. Peygamber tarafından orada hazır bulunanlara okunduğuna dikkat 

çektiğini kaydeden Nöldeke, bu âyeti içerik ve üslup yönünden tamamladıkları için 1, 4 

ve 7. âyetlerin de bu zaman diliminde nazil olmuş olabileceklerini ileri sürmüştür. 

Nöldeke’ye göre âyetin nüzûl zamanı aşağı yukarı kesin gibidir. Zira bilhassa 4, 5 ve 7. 

âyetlerde tekrarlanan ve Hz. Peygamber’in zafer hissiyatını yansıtan  “اليوم/bugün” 

ifadesi vefatına yakın bir döneme yorulabilir.886 

Nöldeke ise kaynakların, sûredeki 4. âyetin Hz. Muhammed’in vefatından kısa 

bir süre önce İslam’ı kabul eden Tay kabilesinin önde gelenlerinden Adi b. Hatim veya 

Zeyd b Hayl’in Peygamber’e yönelttiği bir soru üzerine nazil olduğu yönünde haberler 

naklettiğini kaydetmiştir. Zeyd b Hayl’in,  kavmi tarafından Hz. Peygamber’e 

gönderilen delegasyona başkanlık yaptığını; Adi b. Hatim’in ise Hz. Ali zamanında 

kabilesinin lideri olarak Falls’ın putlarını kırmakla görevlendirildiğini belirten Nöldeke, 

İbn Sa’d’ın bu hususta naklettiği ve Amr b. El Musabbih’in av eti hakkında Hz. 

                                                 
884 Weil, Einleitung, 90. 
885 Weil, Einleitung, 90-91. 
886 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 227-228. 



215 

 

Peygamber’e yönelttiği soruya “كل ما أصميت ودع ما انميت /bütün olarak geleni ye ancak 

artık olarak geleni terk et” şeklindeki cevabın, Kur’ân’la ilişkilendirilemeyeceği 

kanaatindedir.887 

Nöldeke, sûrenin 2. âyetinin kaynaklardaki rivâyetler dikkate alındığında ya 

Hicri 7. yılda gerçekleştirilen hac ibadetine veyahut bir önceki yıl Hudeybiye anlaşması 

gereği gerçekleştirilemeyen hac ibadetine yorulması gerektiğini ileri sürmüştür. 

Bununla beraber Nöldeke, bu âyetle sıkı bir anlam örgüsü kuran 3. âyetin çoğunlukla 

Hicri 6. yıla tarihlendirildiğine dikkat çekerek 2. âyetinde bu yıla tarihlendirilmesinin 

daha doğru olacağı görüşündedir. Ayrıca bu hususta geleneğin ileri sürdüğü muhtelif 

görüşlerin, 2. âyette yer alan “ َينَ الْبَيْت  ifadesinin farklı yorumlarından ”وَلَََّٓ آَٰم ۪

kaynaklandığına atıfta bulunan Nöldeke, müşrik hacıların bu ifadenin çerçevesi içine 

alınması durumunda âyetin, Kâbe’de haccın müşriklere yasaklandığı Hicri 9. yılın 

öncesine; ifadenin yalnızca Müslümanlara yorulması halinde ise âyetin bu tarihten 

sonraya tarihlendirilmesinin söz konusu olabileceğine işaret etmiştir.888 

Sûrenin 8-10. âyet grubunun aynı zaman diliminde nazil olduğunu belirten 

Nöldeke, Müslümanların karşı karşıya kaldıkları tehlikelerden bahsetmesinden dolayı 

bir sonraki 11. âyetin nüzûl zamanının tespitinin zor olduğunu ifade eder. Ona göre bu 

hususta bizzat Hz. Peygamber’in yaşadığı ölüm tehlikelerini nakleden hikâyeler, âyetin 

zamanın tespiti için hiçbir anlam ifade etmezler.889 Sûrenin 12-34. âyet grubunun nüzûl 

dönemi hakkında en ciddi ipucunun, amansız bir savaştan bahseden 33. âyette yer 

aldığını belirten Nöldeke, ilgili metin dikkate alındığında mücadelenin çoktan 

başladığına atıfta bulunan âyetten hareketle, bu âyetlerin Kaynuka Yahudilerinin Hicri 

2. yılın şevval ayında yerlerinden edilmelerinin sonrasına, yani Arabistan Yahudilerine 

en büyük darbenin indirildiği Hicri 7. yılda vuku bulan Hayber savaşı öncesine 

tarihlendirilmesinin doğru olacağı görüşündedir. Ona göre Mâide sûresinin büyük kısmı 

genellikle Hicri 6 veya 7. yıllarına tarihlendirildiği için bu âyetler bahsi geçen iki 

tarihten sonuncuya yani Hayber savaşı öncesine tarihlendirilmelidir.890 

Nöldeke, sûrenin 51-58. âyet grubunun, Kaynukaoğulları hakkında af talebinde 

bulunan ve onlar için göç izni alan Abdullah b. Ubey hakkında olduğunu nakleden 

                                                 
887 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 228. 
888 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 228-229. 
889 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 229. 
890 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 229-230. 



216 

 

rivâyetler gereğince Hicri 3. yıla tarihlendirilebileceğini belirtir. Bununla beraber 51. 

âyette zayıflıklarından ötürü Müslümanlara düşmanlarından korkuları sebebiyle 

Yahudilerle bir birlik kurmalarının salık verildiğini ifade eden Nöldeke, buna karşın Hz. 

Peygamber’in, Allah’ın kendi katından bir zaferle veya daha uygun bir yolla yardım 

edeceğini müjdelediğini kaydeder. Nöldeke’ye göre bu âyetler Mekkelilerin veya 

Yahudilerin kısa bir süre önce yenilgiye uğradıkları bir döneme ait olmazlar.891 

Sûrenin 59-85. âyet grubunda Yahudilerle birçok savaşın yapıldığına dikkat 

çekildiğini dile getiren Nöldeke, bu pasajlardaki anlatım takip edildiğinde,  Mute ve 

Tebük seferlerinin henüz gerçekleştirilmediğinin anlaşılacağını ileri sürmüştür. Nitekim 

ona göre 72-82. âyetlerde Hırıstiyanların daha dostane bir şekilde anılması özellikle de 

papazlar ve ruhbanlarının tavsif edilmesi herhangi bir mücadele olmaksızın mahza 

teorik prensiplerin bir görünümü olarak tezahür etmiş olabilir. Nöldeke aksi durumda, 

şâyet Hz. Peygamber’in bağlılarına Mute Savaşı sırasında papazları kılıçtan geçirmeleri 

fakat münzevilere dokunmamaları yönündeki emirler verdiği bilgisi tarihsel olarak 

gerçekse bu görüşünün değişebileceğini dile getirmiştir.892 

Değerlendirme 

Oryantalistler âyet pasajlarının veya sûrelerin kronolojisini tespitte konu birliği 

ve muhteva yakınlığı yanında metnin kelime ve kavram dünyası açısından da birbiriyle 

uyumlu olmasına dikkat etmişlerdir. Vahiy pasajları arasında bağlam ilişkisinin varlığı 

da ayrıca sorgulanan bir durum olmuştur.893 Bu özellikleri üzerinden vahiy kronolojisi 

tespiti girişimi, oryantalist zihnin Kur’ân vahyini klasik kompozisyon yapısını haiz bir 

metin olarak tasarlama düşüncesinden kaynaklanmaktadır.894 Her ne kadar Kur’ân’ın 

konu ve muhteva eksenli bir tertip özelliğine sahip olmadığını belirtmiş olsalar da 

tarihlendirme denemelerinde âyet grupları veya sûreleri içeriklerinden hareketle ilgili 

ilgisiz farklı nüzûl tarihleriyle ilişkilendirmekten kaçınmamışlardır.895  

Vahiy tarihinin aynı zamanda inanan birey ve toplumun inşa tarihi olduğu göz 

önünde bulundurulacak olursa Kur’ân vahyinin farklı zaman ve şartları dikkate alarak 

                                                 
891 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 231. 
892 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 231-232. 
893 Weil, Einleitung, 79, 80, 82, 83; Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 105, 181, 194. 
894 Weil, Einleitung, 7, 9, 41; Weil, Mohammed, 362, 363; Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 64. 
895 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 97. 



217 

 

tedrici ve gelişimsel bir konu çeşitliliği takip ettiği söylenebilir.896 Mekke döneminde 

işlenen konular, karşılaşılan sorunlar, dönemin siyasi ve sosyal koşulları ve İslam’ın 

pozisyonu Medine döneminden farklılıklar arz ettiğinden her iki dönem vahiyleri 

arasında muhteva farklılıkları elbette olacaktır.897  Ancak bununla beraber gerek Mekke 

döneminde gerekse de Medine döneminde dinin temel mesajları açısından bazı 

değişmeyen ortak yönler ve konular da bulunmaktadır. Nitekim Müslüman tefsirciler ve 

ilim adamları da bu yönlerini esas alarak vahiy pasajlarının kronolojik tasnifinde 

kavramsal yapıları ve muhtevalarını göz önünde bulundurmuş ve bazı 

değerlendirmelerde bulunmuşlardır.898 Fakat öncü Alman oryantalistler vahyin evrensel 

ve ortak unsurlarını zaman zaman göz ardı etmişler ve bu yüzden de bazı vahiy 

pasajlarının tarihlendirilmesinde hatalı görüşler ileri sürmüşlerdir.899 

Mekke dönemini sadece inanç,  ahlak, peygamberliğin savunusu, hesap ve 

ahirete ilişkin konulara hasreden oryantalistler, bu hususları ele alan kimi Medenî 

pasajları da Mekkî olarak tarihlendirmeyi tercih etmişlerdir.900 Hâlbuki Kur’ân’ın bu 

konulardaki iddiası ve çağrısı Medine dönemini de içeren bir evrenselliğe sahiptir. 

Kur’ân’ın inanç ve ahlak öğretisi Mekke’de Mekkeli müşriklere Medine’de ise burada 

yaşayan müşriklere ve Yahudilere anlatılmıştır. Dolayısıyla Mekkî sûrelerde daha 

yoğunluklu olarak ele alınmış ortak bazı konular pekâlâ Medenî sûrelerde de 

işlenmiştir.901 Buna karşın siyasi, sosyal ve kültürel gelişimin hasılası olarak 

değerlendiren ve ancak Medine döneminde gündem olabilmiş bazı konu ve meseleleri 

de Mekke döneminde aramak beyhude bir girişimdir.902 Ne var ki oryantalistler bu 

yönlerini dikkate almadan bazı âyet ve sûreleri içerdikleri kelimeler, kavramlar ve 

                                                 
896 Salih, 183-184. 
897 Muhammed Kutup, Kur’an Araştırmaları I-II (Çev.: Bekir Karlığa ve Beşir Eryarsoy) Seriyye 

Kitapları Yay. İstanbul 1997, I 23; Salih, 184-185. 
898 Derveze, Kur’ân-ı Anlamada Usul, 37. 
899 Weil, Einletung, 70-72; Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 146. Özellikle Nöldeke’nin Kur’an’daki 

yemin ifadeleri hakkındaki görüşleri, Besmele, Fâtiha ve Allah’ın “Rahmân” isminin kullanımı 

hakkındaki iddiaları, bunlara verilebilecek bazı örneklerdir. Nöldeke, Kur’ân’da geçen yemin ifadelerinin 

ve âyet sonundaki kafiyelerin/seci cahiliye kültüründeki kâhinlerden alındığını, hatta Hz. Peygamber’in 

bu nedenle çağdaşları tarafından deli veya mecnun olarak nitelendiğini iddia etmiştir. Bkz. Nöldeke, 

Geschichte des Qorans, I, 75-76. Hz. Peygamberin Meke döneminin ikinci aşamasında putperest 

geleneğe ait terminolojiyi ödünç aldığını iddia eden Nöldeke’ye göre cahiliye döneminde, çoğu zaman 

Allah’la eşanlamlı olarak birlikte kullanıllan “Rahman” ismi, bir süre tedavülde kaldıktan sonra üçüncü 

aşamadan itibaren terk edilmiştir. Bkz. Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 121. 
900 Derveze, Kur’ân-ı Anlamada Usul, 38. 
901 Zerkânî, I, 220. 
902 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 81. 98, 155, 157, 178. 



218 

 

konularından hareketle Mekke veya Medine dönemi vahyinin farklı zamanlarına 

tarihlendirmişlerdir.903 

2.2.3. Dil ve Üslup Özellikleri ile İlişkilendirilerek Tarihlendirilen Sûreler 

ve Âyet Grupları 

Vahiy pasajlarının dil ve üslup özelliklerini esas almak, oryantalistlerin âyetleri 

tarihlendirmede sıklıkla başvurdukları yollardan biridir. Weil ve Nöldeke, dil ve üslup 

özelliklerini dikkate alarak Mekke ve Medine dönemi vahiylerini, farklı zaman 

dilimlerine tarihlendirmişlerdir.  

Alak, Kadr, Burûc, Kâri’a, Zilzâl, Tekvîr, İnfitâr, İnşikâk, Nebe, Tûr, Rahmân, 

Felak, Nâs, Fâtiha, Saffât, Kâf, Şu’arâ, Hicr, Meryem, Sâd, Furkân, İsrâ, Fussilet, 

Mümin, Kasas, Ankebût, Yûnus, Bakara, Enfâl, Nisâ, Ahzâb, Nûr, Tahrîm ve Mâide 

sûrelerine ait çok sayıda âyet grubu, dil ve üslup özellikleri ile ilişkilendirilerek 

tarihlendirilmiştir. 

Weil ve Nöldeke’nin, dil ve üslup özelliklerini dikkate alarak tarihlendirdikleri 

sûre ve âyet grupları aşağıda sırasıyla kaydedilmiştir: 

Alak Sûresi 

Nöldeke, Alak sûresinin ilk beş âyetinin kısa cümle yapısı ve melodik ritme 

sahip olması nedeniyle, erken dönem Mekke vahyi özelliklerini taşıdığı 

kanaatindedir.904 

Kadr Sûresi 

Kadr sûrenin içinde vahyin nazil olduğu kıymetli bir geceden bahsettiğini 

belirten Nöldeke, İtkân’daki bir rivâyette sûrenin Medenî olarak değerlendirilmesini 

hatalı bulduğunu dile getirmiştir. Nöldeke’ye göre birinci âyetin dil ve üslup özellikleri 

sûrenin öncesinin olduğuna işaret etmektedir. Ancak Nöldeke’nin iddiasına göre sûrenin 

giriş kısmı olarak görülebilecek bu pasaj kaybolmuştur.905 

Burûc Sûresi 

                                                 
903 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 81. 
904 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 83. 
905 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 95. 



219 

 

Nöldeke, sûrenin ilk inananların (dindar/muttaki) vasıflarını tanıtmak, daha 

önceki dönemlerde hicret edenlerin işkencelere tabi tutulma ve öldürülme gibi 

sorunlarla karşılaştıklarını anımsatmak gibi çeşitli konuları ele aldığını belirtir. Nöldeke, 

metindeki 8-11. âyetlerin daha sonraki bir zaman diliminde bizzat Hz. Muhammed 

tarafından sûreye eklendiğini ileri sürmüştür. Ona göre bu âyetler, gerek uzunlukları ve 

gergin ifade biçimleri gerekse farklı kafiye yapılarıyla diğerlerinden 

farklılaşmaktadır.906 

Kâri’a Sûresi  

Nöldeke, Kâri’a sûresinin edebi bir üsluba sahip olmakla birlikte kendisinden 

önceki sûrelerden görece olarak daha sakin olduğunu ve surdeki bazı vahiy pasajlarının 

daha sonraki bir zaman dilimine ait âyet gruplarından oluştuğunu ifade etmiştir. 

Nöldeke’ye göre “tutkulu huzursuzluk/leidenschaftliche Unruhe” Muzzemmil’den sonra 

Kâri’a sûresinde de ön plana çıkmaktadır.907 Nöldeke (Schwally), Muir’in sûredeki 10 

ve 11. âyetlerin pasajdan bağımsız olarak değerlendirilmesi gerektiği yönündeki 

görüşünün, sağlam dayanakları olmadığını düşünmektedir. Ancak ona göre, her ne 

kadar Muir dile getirmese ve aslında kesin olmamakla birlikte 7 ve 10. âyetler arasında 

bir boşluk bulunmaktadır.908 

Zilzâl Sûresi 

Nöldeke, ilk kısmında sunduğu retorik ve ritmik giriş sayesinde güçlü bir tesir 

uyandıran Zilzâl sûresinin, İslami gelenek tarafından genellikle Medenî addedildiğini 

belirtmiştir. Ona göre bu durum, sûrenin 7. âyetinde Müslümanların müşriklere galip 

geleceğinden bahseden dünyevi olgular nedeniyle ihtimal dâhilindedir.909 

Tekvîr ve İnfitâr Sûreleri 

Weil’e göre mutlak bir çeşitlilik örneği sergileyen Tekvîr ve Necm sûreleri, 

yazım dili açısından Mekke’nin ilk dönemine ait olmakla beraber, muhtemelen Cin 

sûresiyle aynı zaman dilimine tarihlenmelidir.910 

                                                 
906 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 97-98. 
907 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 99. 
908 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 99. 
909 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 99. 
910 Weil, Einleitung, 68-69. 



220 

 

Nöldeke ise İnfitâr ve Tekvîr sûrelerinin Zilzâl sûresine benzemekle birlikte 

ondan çok daha zengin imajlarla süslenmiş olduğunu ifade etmiştir. Tekvîr sûresini 

Necm sûresiyle ilişkilendirmeye çalışan Nöldeke, Mekke dönemi vahyinin ilk 

aşamasına ait olan her iki surenin meleklerin görülmesi gibi ortak konuları içerdiklerini 

belirtmiştir.911 

İnşikâk Sûresi 

Nöldeke İnşikâk sûresinin, giriş bölümlerine benzerliğinden dolayı İnfitâr, 

Tekvîr ve Tîn sûrelerinin bir tekrarı olduğunu iddia etmişir.912 

Nebe Sûresi  

Nebe sûresinin 17. âyetini, Murselât sûresinin 12. âyetinin öncülü olarak 

değerlendiren Nöldeke, üslup özelliklerinden dolayı sûredeki 57. Âyetin, diğerlerinden 

farklı olarak Mekke döneminin ikinci aşamasına tarihlendirilmesi gerektiğini 

savunmuştur.913 

Tûr Sûresi 

Nöldeke, cennetle ilgili detaylı tasvirlerin yer aldığı Tûr sûresindeki bazı 

âyetlerin ikinci aşamaya ait olduğunu kanaatindedir. Nitekim ona göre, örneğin 21. âyet, 

bulunduğu yerin bağlamıyla uyuşmaması bir tarafa, diğerlerine mukayeseyle üç kat 

daha uzundur. Nöldeke Tûr sûresi 29. âyetinin farklı dil özellikleri sebebiyle birinci 

aşama içinde değerlendirilebileceğini, 43. âyetin ise sadece içerdiği “ ِ  ”شرك“ ve ”س بْحَانَ اللّٰه

ifadeleri nedeniyle aynı döneme ait olabileceğini ileri sürmüştür. Nöldeke’ye göre 

anlatım biçimi dikkate alındığında 48. Âyet, Hz. Muhammed’in daha sonraki dönemde 

başvurduğu dil kullanım özelliklerini taşımaktadır. Nöldeke, Muir’in son kısmındaki 

uzun âyetlerden hareketle bu sûreyi, kendisinden farklı olarak ilk dönem sûrelerinden 

saymadığını ve kendi kronolojisinde Mekke döneminin dördüncü aşaması içinde 

kaydettiğini belirtmiştir.914 

 

 

                                                 
911 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 99. 
912 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 104. 
913 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 104. 
914 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 105. 



221 

 

Rahmân Sûresi 

Nöldeke’ye göre sûrenin en belirgin üslup özelliği, “Rabbinizin hangi nimetini 

yalanlayabilir siniz?/ ِبَان ءِ رَب ِك مَا ت كَذ ِ ِ اٰلَََّٓ  .ifadesinin bıktırırcasına tekrar edilmesidir ” فبَِايَ 

Nöldeke, bu ifadenin 13-22. âyet grubunda her üç âyetten sonra (25-28 ve 43-45 âyet 

grupları müstesna olmak üzere), 23. âyetten itibaren ise sûrenin sonuna kadar her iki 

âyetten sonra tekrar edildiğini belirtir. Nöldeke nakarat tarzındaki bu ifadenin 1-10. âyet 

grubu içinde tekrar edilmemesini ise anlaşılır bulmadığını ifade etmiştir.915 

Felak ve Nâs Sûreleri  

Nöldeke, Hz. Peygamber’in Felak ve Nâs sûrelerinin ifade ve üsluplarını kendi 

başına tayin etmediğini, aksine daha eski zamanlardan nakledilen bazı kalıp ifadeleri 

fark ettirmeden İslamileştirme ihtimalinin yüksek olduğunu iddia etmiştir. Nöldeke’ye 

göre Muavvizeteyn sûrelerinin yarısından fazlasına tekabül eden son üç âyet, 

cahiliye/şirk tesirini bariz bir şekilde sergilemektedir. Nöldeke, İslam’da Allah’tan 

başka hiç kimsenin yardımının talep edilemeyeceği inancı yanında paganist öğretide 

veya putperestlikte var olan kötü ruhların insan bedenine tesiri inancının açık bir 

dikotomi oluşturduğu kanaatindedir. Ona göre bu durum, sûrelerdeki ifadeler üzerinde 

yeni bir kurguyu gerekli kılmıştır. Nöldeke bu bağlamda Kuran’da Mekke döneminin 

ikinci veya üçüncü aşamasına ait bazı âyetlerde, (Mü’minûn 97, Nahl 98, Fussilet 36, 

Enfâl 200) şeytanın tesirini etkisiz kılmak için sihirli kelimelerin kullanılmasının 

önerildiğini örnek göstermiştir. Nöldeke’ye göre, tüm bu sebeplerden dolayı 

Muavizeteyn sûreleri çok daha erken döneme ait olarak değerlendirilmelidir.916 

Fâtiha Sûresi ve Besmele 

Nöldeke, Fâtiha sûresinin büyük kısmının bilhassa 1-5. âyetlerinin anlatım 

biçiminin, Yahudi ve Hırıstiyan öğretisi kaynaklı olduğunu iddia etmiştir.917 Nöldeke’ye 

göre bu şartlar altında Fâtiha sûresi, kaynaklarda belirtilen tarihlerden daha eski 

olmalıdır. Nöldeke, Fâtiha’nın ilk âyetlerinin (1-5) Hz. Peygamber’e tek seferde ulaşmış 

metinler olsalar da durumun değişmeyeceği kanaatindedir. Ona göre Hz. Peygamber’in, 

                                                 
915 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 106-107. 
916 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 109. 
917 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 112. Nöldeke, Fatiha sûresinin 1-5. âyetlerinin Hz. Peygamber 

tarafından alıntılanmış harici veriler olduğunu ispatlamak için Süryani, Arami ve İbrani dilinde yazılmış 

Hırıstiyan ve Yahudi kaynaklarındaki benzer ifadeler üzerinden açıklamaya çalışmıştır.  Bkz. Dipnot, 1. 



222 

 

âyetleri münferiden farklı zaman dilimlerinde aldığı ve bunları bilahare bir dua olarak 

birleştirdiği öngörüldüğünde,  Fâtiha sûresinin erken dönemlere tarihlendirilmesi 

gerekir.918 

Nöldeke’ye göre sûrenin telif zamanı bulmacasını çözmede anahtar rolünü 

oynayan kavram, Hicr Sûresi 87. âyetinde geçen “tekrarlanan yedi/سَبْعا  مِنَ الْمَثاَن۪ي” 

ifadesidir. Zira tefsirlerde geçtiği üzere bu ifadenin Fâtiha sûresine işaret ettiği kabul 

edilecek olunursa sûrenin tarihlendirilmesi büyük oranda kolaylaşmış olacaktır.  Fakat 

Nöldeke, buradaki ifadeden tekrarlanan başka yedi âyet gruplarının da olabileceğinin 

anlaşılabileceğini ileri sürmüştür. Nöldeke, İslami geleneğin, “سَبْع الْمَثاَن۪ي” ifadesinden 

tekrarların mı yoksa âyetlerin mi anlaşılması gerektiği hususundaki anlaşmazlıktan 

hareketle bu iddiasını temellendirmeye çalışmıştır.919 

Nöldeke’ye göre, Hicr sûresinden başka yalnızca Zümer sûresi 23. âyette geçen 

“mesani” ifadesinde de aynı anlam karmaşası mevcuttur. Nöldeke söz konusu âyetlerde 

geçen Kur’ân’daki “مَثاَن۪ي ” ifadesinin, Geiger’in de savunduğu üzere İbranice’deki 

“mişna” daha doğrusu İbrani-Arami gelenekteki  “mesnisu” kavramlarıyla ilişkili 

olduğunu ileri sürmüştür.920 

Nöldeke, Fâtiha’nın âyet sayısının yediye tamamlanması hususundaki 

anlaşmazlık ve tartışmaların ise ayrı bir sorun teşkil ettiği kanaatindedir.  Bu bağlamda 

İslami gelenekte Besmele’nin ilk âyet sayılıp sayılmayacağı tartışmasını anımsatan 

Nöldeke, Fâtiha sûresinin âyetleri hakkında farklı görüşlere işaret eder. Nöldeke 

Besmele’yi ilk âyet saymayanların son kısmı, “عليهم” ifadesiyle iki âyete böldüklerini 

belirtir. Ona göre, bu taksim sonunda oluşan yeni âyetin son kelimesi, sûredeki âyet 

sonu kafiye uyumunu bozmaktadır.921 

Nöldeke, Besmele’nin Fâtiha’ya ait bir parça olarak değerlendirilmemesi 

gerektiğini düşünmektedir. Ona göre bu cümledeki “الحمد لله”  ifadesi Yahudi ve 

Hırıstiyan gelenekteki dua formatından esinlenerek kurgulanmıştır.922 Nöldeke, netice 

                                                 
918 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 113-114. 
919 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 114. 
920 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 115. 
921 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 115-116. 
922 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 116. 



223 

 

olarak Fâtiha sûresinin toplamda altı âyetten müteşekkil olduğunu ve Hicr sûresi 87. 

âyette geçen “سَبْع الْمَثاَن۪ي” ifadesinin ona işaret etmediğini iddia etmektedir.923 

Nöldeke’ye göre Müslümanların kısaca “Besmele” olarak adlandırdıkları 

ifadedeki “بسم الله/Allah’ın adıyla” ifadesi ise İncil’deki benzer bir kullanımdan 

esinlenerek oluşturulmuştur. İncil’de “Tanrı’nın adını çağırmak” ifadesinin geçtiği 

pasajların varlığına işaret den Nöldeke, Kur’ân’da sûre başları müstesna, sûre içinde iki 

yerde müstakil olarak geçen bu cümlenin, bütünüyle Yahudi kaynaklarından 

esinlenmeyle kullanıldığını iddia etmiştir.924 

Nöldeke, bu görüşlerini Nûh kıssasının anlatıldığı Hûd sûresi 41. âyetinde geçen 

“Ona (gemiye)  Allah’ın adıyla binin!” ifadesine ve Hz. Süleyman’ın Sebe melikesine 

gönderdiği mektubun, Besmele ile başladığı Kur’ân’da açıklanan Neml sûresi 30. 

âyetteki ifadelere dayandırır.925 Nöldeke’ye göre özellikle Neml sûresindeki âyet, bu 

hususta çok önemlidir. Zira tartışmalı biçimde Kur’ân’da sûre başlarında ve Fâtiha 

sûresinin ilk âyeti olduğu görüşü dışında bu ifadenin bir bütün olarak zikredildiği tek 

yer burasıdır. Tarihsel açıdan bakıldığında Neml sûresinin son dönem Mekkî sûreler 

arasında değerlendirildiğini ifade eden Nöldeke, Besmele’nin yeri ve değeri hakkında 

Kur’ân haricindeki diğer referansların Medine dönemine ait olduğunu dile getirir. 

Besmele hakkında kaynaklarda Hz. Peygamber’e atfedilen çok sayıda hadis ve 

uygulamanın varlığına işaret eden Nöldeke, Medine Sözleşmesi, Hudeybiye Anlaşması 

ile kabile ve devletlere gönderilen Peygamber mektuplarının başında da Besmele’nin 

yazılı olduğuna nakleden haberleri örnek gösterir.926 

Saffât Sûresi 

Nöldeke, uzun sûrelerden biri olarak ele alınabilecek Saffât sûresi 149-167. âyet 

grubunun, işlediği Mekkelilerin çoktanrıcılığı teması ile daha zayıf bir konu deseni 

sağladığını dile getirmiştir. Buna rağmen söz konusu âyet grubunun oluşturduğu 

bölümün, kendisinden önceki ve sonraki âyet grubuyla sınırlı uyumuna nazaran, 

birbiriyle daha fazla ahenk içinde olduğu söylenebilir. Nitekim bu gruptaki âyetler 

                                                 
923 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 116. 
924 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 116-117. 
925 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 117; Neml 27/30. âyetin meali: “Mektup Süleyman’dandır ve 

“Rahman ve rahim olan Allah’ın adıyla” diye başlamaktadır.” 
926Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 117. 



224 

 

üslup, kafiye ve ritim açısından birbirlerine o kadar yakındır ki hepsinin bir bütün 

olduğu hususunda şüpheye mahal kalmamıştır.927 

Kâf Sûresi 

Weil, âyetlerinin daha az şiirsel oluşu ve uzunluğu nedeniyle Kaf sûresinin 

Mekke dönemi vahyinin ikinci aşamasına yerleştirmenin daha doğru olacağını 

savunmuştur.928 

Şu’arâ Sûresi  

Nöldeke Sûredek 214. âyetin veya 214-224. âyet grubunun daha geniş ve daha 

zayıf olan biçimsel özelliklerinin, kendilerinden sonra gelen âyetlerle tam anlamıyla bir 

uyum içinde olduğunu dile getirmiştir. Nöldeke’ye göre bu özellikleri nedeniyle pasajın 

Tebbet ve Kıyâme sûreleri ile aynı zaman diliminde değerlendirilmesi mümkün 

gözükmemektedir.929 

Sûredeki son beş bölümün ilk âyetlerinin tamamıyla benzer bir metinden 

oluştuğunu ileri süren Nöldeke’ye göre bu üslup, sûrenin son bölümü olan 192-227. 

âyet grubunda devam ettirilememiştir. Bu sebeple Nöldeke “ َوَانَِّه  ل” ifadesiyle 191. âyete 

atıf yapılarak sûreyle sonradan birleştirilen bu bölümün,  müstakil bir vahiy pasajı 

olarak değerlendirmesi gerektiğini iddia etmiştir.930 

Hicr Sûresi  

Nöldeke, Hicr sûresindeki 89. ve 94. âyetlerde olduğu gibi çok erken dönemlere 

ait bazı kullanım ve üslupları içeren âyetlerin bulunduğunu dile getirmiştir. Ona göre bu 

türden bölümler Şu’arâ sûresi 214. âyetinde olduğu gibi ilk dönem davetine ait 

propagandaları da kapsayan vahiyler içermektedir. Nöldeke bu görüşünü “النذىر /uyarıcı 

elçi” ve “ فاصدع/ /dosdoğru ol, emredileni yap” gibi ifadelere dayandırmıştır. Ona göre 

sonradan tekrar edilmiş olma ihtimalleri dışarda tutulacak olursa, ilk dönem 

vahiylerinde Hz. Muhammed’e inancını korkusuzca savunması emredilmiştir. Nöldeke 

Kur’ân’da, genellikle bu âyetlerin akabinde muarızların Hz. Peygamber’e yönelik 

sataşma, alay ve eziyetlerini konu alan âyetlere yer verildiğini belirtmiştir. Nöldeke bu 

                                                 
927 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 123. 
928 Weil, Einleitung, 70. 
929 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 126-127. 
930 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 129. 



225 

 

âyetlerin nüzûl dönemleri hakkında son söz olarak şunu ifade etmiştir:  “Netice 

itibarıyla bu türden âyetler, tarz, biçim ve dil özellikleri açısından en erken 

dönemdekilerle uyuşmamaktadırlar.”931 

Meryem Sûresi 

Nöldeke, sûrenin İslam’ın Hz. İsa hakkındaki teolojik duruşunu eleştirel bir 

yaklaşımla sergileyen 35-40 âyetlerinin, özellikle dil ve âyet sonu kafiye yapısı 

açısından diğerlerinden farklılaştığını belirtmiştir. Ona göre benzer bir farklılık, 1-33 ve 

42-75. âyet gruplarında da müşahede edilmektedir.  Nitekim takip eden 75. âyette kafiye 

yapısı değişmiştir. Bu değişiklikten hareketle Nöldeke, âyetin buraya daha sonradan 

eklendiği yönünde şüpheleri olduğunu ifade etmiştir. 74. âyetin, pasajın son âyeti olarak 

kurgulandığını iddia eden Nöldeke, benzer bir düzenlemenin 98. âyet için de 

düşünülebileceğini ileri sürmüştür. Nöldeke’ye göre 98. Âyet, kendisinden önceki diğer 

âyetlere göre özel bir dikkatle bütünleştirilmiştir. Nöldeke bu sûrenin, Hz. Meryem, 

Zekeriya, Yunus ve İsa gibi Yeni Ahit’teki kutsal şahsiyetlere yer veren ilk sûre ya da  

ilk sûrelerden biri olduğunu söylemiştir.932 

Sâd Sûresi 

Nöldeke, sûredeki âyet sonu kafiye seslerinin genellikle “اد ,ار ,اب vb.” sesler ile 

bittiğini ancak 67-88. âyet grubu âyet sonu kafiyesinin ise farklı olarak “ين ,ون ve bazen 

de يم” gibi daha farklı seslerle bittiğini belirtir. Ona göre bu âyet grubunun, söz konusu 

özelliği sebebiyle öncesi ve sonrasındaki âyet bölümleriyle aynı döneme ait 

olamayacağı ihtimali, âyetlerin ele aldığı konu veya tema dikkate alındığında daha da 

güçlenmektedir.933 

Furkân sûresi 

Nöldeke, Nöldeke, Furkân sûresi 63-77. âyet grubunda gerçek inananların 

özelliklerinin anlatılmış olması, âyetlerin kafiyelerinin öncekilerden farklılaşması gibi 

etkenlerin asıl yerleri hususunda şüpheler oluşturduğunu ileri sürmüştür.934 

 

                                                 
931 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 129. 
932 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 130. 
933 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 131. 
934 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 134. 



226 

 

İsrâ sûresi 

Nöldeke’ye göre, İsrâ sûresi birinci âyetin sonrakilerle ilişkilendirilemeyeceği, 

harici bir delile ihtiyaç olmaksızın açık bir şekilde görülmektedir. Üstelik âyet sonları 

 ”ير“ kafiyesiyle biten koca bir sûrede yalnızca bu âyet izole edilmişçesine ”آ“

kafiyesiyle bitmektedir. Nöldeke bu durumda ya birinci âyeti ikinci âyete bağlayan bir 

dizi âyetin sonradan buradan çıkarılmış veya 1. âyetin başka bir yerdeki bağlamından 

koparılıp bilinçli bir şekilde buraya yerleştirilmiş olabileceğini iddia etmiştir.935  

Nöldeke, sûrenin muhtelif âyetlerinin Medenî olduğuna ilişkin sayısız rivâyete 

yer verdiği halde sûrenin bir tek âyetinin dahi Medenî olduğuna işaret eden güçlü bir 

kanıtın olmadığı kanaatine varmıştır. Ona göre, her ne kadar 2. âyetten itibaren sûrede 

tam bir kafiye uyumu müşahede edilse de âyetler arasında sağlam bir konu irtibatı 

bulunmamaktadır. Bu da sûrenin bütünüyle aynı döneme ait olmadığı hakkındaki 

şüphelere haklılık kazandırmaktadır. Nöldeke, netice itibariyle sağlam ölçütler olmadığı 

için sûrenin zamanı hakkında güvenilir bir sonuca varmanın mümkün görünmediğini 

belirtmiştir.936 

Nöldeke, (Schwally) Hirschfeld’in sûrenin 1-8, 100-111, 85-100 ve 9-84. âyet 

gruplarını, farklı üç periyodda değerlendirdiğine ve sûredeki güçlü dil ve üslup 

benzerliklerini kabul ettiğine dikkat çekmiştir.937 

Fussilet sûresi 

Arapça  dilbilgisi kurallarına uyumu ve dil yapısı dikkate alındığında Fussilet 

sûresi 1-38 âyetlerinin belirli kurallara uygun dizildiklerini ve genellikle “ين ,ون ve 

bazen de يم” (32 ,12 ,1 ve 34-36. âyetler) kafiyesiyle sona erdiklerini belirten Nöldeke, 

12 ve 26. âyetlerin ise kafiyelerinin hatalı olduğunu iddia etmiştir. Daha sonra gelen 39-

54. âyet grubunda öncekilerden farklı olarak  “ون ve ين” kafiyesine hiç rastlanmadığını,  

 kafiyesinin sadece bir yerde geçtiğini dile getiren Nöldeke, sûrede bilhassa bu ”يم“

bölümde sonları muhtelif harflerle biten âyet gruplarında büyük bir kafiye çeşitliliğinin 

müşahede edildiğini ifade etmiştir. Bu yapısından dolayı sûrenin parçalanmasının 

                                                 
935 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 136. 
936 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 139.  
937 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 139-140. 



227 

 

mümkün olmadığını belirten Nöldeke’ye göre, istisna olarak  “ير” kafiyesiyle biten 39. 

âyet 34-38 ile; 44. âyet ise 1. âyet ile birlikte değerlendirilmelidir.938 

Mü’min Sûresi 

Mü’min sûresinin Yahudilerle irtibatlandırılarak Medenî kabul edilmesinin 

doğru olmadığını ileri süren Nöldeke, sûredeki farklı âyet sonu kafiyelerinden yola 

çıkarak sûrenin tarihlendirmesi hususunda bazı değerlendirmelerde bulunmuştur. 

Sûrenin ikinci kısmında 57-85 arası âyet grubunun “ين” kafiyesiyle bittiğini ifade eden 

yazar, geriye kalan ilk kısım âyetlerinin kafiyelerinde büyük çeşitlilik gözlemlendiğine 

dikkatleri çeker. Nöldeke’ye göre iki farklı kafiye tarzına sahip olan sûre, iki farklı 

döneme tarihlendirilebilir. Nöldeke her iki bölümü bir arada tutan ortak yönün gerek ilk 

kısımda (4, 5, 35 ve 56. âyetler) gerekse de son kısımda (69. âyet)  “ي اٰيَاتِ  الله  ” ي جَادِل ونَ فَ۪ٓ

ifadesinin kullanılmış olması olduğunu iddia etmiştir.939 

Kasas Sûresi 

Sûredeki 76-82. âyet grubunun, kendisinden önceki ve sonraki âyetlerle irtibatta 

zorluk oluşturduğu ve 75. âyetle ilintili göründüğü 83. âyetin olması gereken asıl yerde 

olmadığını iddia eden Nöldeke, bu durumu Kur’ân’ın değişkenlik arz eden üslup ve 

form yapısının bu dönemde hâlâ yeterince belirginlik kazanmamasıyla açıklamıştır.940 

Ankebût Sûresi 

Nöldeke’ye göre sûrede Mekkî kökenli olarak nitelenecek âyet ve bölümler pek 

fazla değildir. Nöldeke, 67. ve 19-23. âyet grubunun başında “ ْق ل” ifadesinin bulunmuş 

olmasının bu pasajların Mekkîliğine bir işaret olarak düşünülebileceğini ancak ilgili 

pasajın asli yerinin burası olmama ihtimalinin de söz konusu olduğunu ileri sürer. 

Ayrıca “ ْق ل” ifadesinin Hz. Muhammed’e değil, sözleri nakledilen peygamberlere ait 

olma olasılığının da var olduğuna işaret eden Nöldeke, bunun yanında bu ifadenin tarihi 

bir kapalılığı açığa kavuşturmak için bizzat Allah tarafından sonradan gelecek olanları 

muhatap almak için kullanılmış olma durumunun da göz önünde bulundurulması 

gerektiğini dile getirmiştir.941 

                                                 
938 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 145. 
939 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 153. 
940 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 154. 
941 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 156. 



228 

 

Nöldeke, sûrenin hangi dayanaklara göre çoğunlukla hicret’ten önceki son sûre 

olarak değerlendirildiğinin ve 56. âyetin bu hususta esas alınıp alınmadığının açıklığa 

kavuşturulması gerektiğini düşünmektedir. Nöldeke’ye göre sûredeki âyet sonu 

kafiyeler, homojen bir dağılım göstermekte ve genellikle “ير ,يم ,ين ve ون” ile 

bitmektedir.942 

Yûnus Sûresi 

Yûnus sûresinde kafiye yapısı müşahede edildiğinde, 39. âyetten itibaren 

sonuncu 45. âyete kadar olan bölümün diğer âyetlerle farklılaşan “a” kafiyesiyle sona 

erdiğini kaydeden Nöldeke, bu özelliği yüzünden bu kısmın farklı bir zamana 

tarihlendirilmemesi gerektiğini düşünmektedir. Ona göre zira 39. âyet ortak bazı 

ifadeler üzerinden aynı zamanda 33. âyetle sağlam bir irtibat halindedir.943 

Bakara Sûresi 

Nöldeke, sûrenin ilk âyetinden  “قدير” kelimesiyle biten 20. âyetine kadar ki ilk 

âyet grubunun, ilk dönem Medine vahyine benzemekle beraber bilhassa “  ذٰلِكَ الْكِتاَب” 

ifadelerinin geçtiği kısmının, son dönem Mekke vahyinin bazı özelliklerini de taşıdığını 

iddia eder.944 

Bakara sûresinin “  يََٓا ايَُّهَا النَّاس” ile başlayan 21. âyeti ile 39. âyetine kadar olan 

âyet grubunun Medine kökenli olduğunu gösteren açık delilerin olmadığını ileri süren 

Nöldeke, aksine bazı göstergelerin bu âyetlerin Mekkî olduğuna işaret ettiğini iddia 

eder. Nitekim ona göre birçok Müslüman ilim adamının da kabul ettiği üzere Hz. 

Peygamber ilk dönem âyetlerinde, putperest müşrikleri muhatap almıştır.945 

Nöldeke’ye göre oruç hakkındaki son hükmü içeren Bakara 186, 187. âyetler, 

kesinlikle daha sonraki dönemlere aittir. Çünkü bu âyetlerdeki hüküm diğer 

hükümlerden farklı olarak çok kesin bir dille ifade edilmiş ve Müslümanların oruç 

                                                 
942 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 157. 
943 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 158. 
944 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 173. 
945 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 174. Nöldeke, bu tür yorumları yaparken Mekke’de olduğu gibi 

Medine’de de büyük bir putperest Arap nüfusunun bulunduğunu bilmezden gelmekte ya da gözardı 

etmektedir. Hâlbuki Hz. Peygamber’’in Medine’de müşrikleri muhatap alması ve inançlarına yönelik 

açıklamalarda bulunması, Mekke döneminde olduğu gibi asli görevidir. 



229 

 

süresi boyunca aşırılıktan kaçınmaları tekraren emredilmiştir. Nöldeke, bu sebeple her 

iki âyetin daha sonradan sûredeki mevcut yerine yerleştirildiğini iddia etmiştir.946 

Enfâl Sûresi 

Sûrenin 66. âyetinin mevcut formuyla bulunduğu pasajın asli parçası olarak 

değerlendirilemeyeceğini ileri süren Nöldeke, âyetin daha ziyade farklı bir kıraat ya da 

tahdit edici bir ek olarak düşünülebileceğini iddia etmiştir.947 

Nisâ Sûresi 

Nisâ sûresinin 153-170. âyetlerinde Hz. Muhammed’in Yahudi milletine karşı 

kalbinde gizlediği her şeyi açıkça ifade ettiğini söyleyen Nöldeke’ye göre,  bu âyetler 

sert ve tatsız üslupları sebebiyle ancak Hz. Muhammed’in Medineli Yahudilerle girdiği 

açık bir savaş sürecinde oluşmuştur.948 

Ahzâb Sûresi 

Nöldeke, 41-48, 56-58 ve 60-73. âyet gruplarında, peygamberlerin inananlar ve 

inkârcılarla ilişkilerinin konu alındığına işaret etmiştir.  Ona göre bu âyetlerde, bilhassa 

da 42. âyetten 56. âyete kadarki pasajda ortak bir dil kullanılmıştır. Nitekim 53. âyet 

hariç “eza/أذى” ifadesinin yer aldığı 48, 57, 58, 59 ve 69. âyetlerde ortak bir dil 

kullanılmıştır.949 

Nûr Sûresi 

Nûr sûresindeki 27-33. ve 58-61. gibi neslin korunması ve aile ahlakı hakkındaki 

hükümleri içeren bazı pasajların farkı oluşum köklerine sahip olduklarını ileri süren 

Nöldeke, her iki pasaj arasına yerleştirilen 34-45. âyet grubunun çok farklı bir 

karakteristik özelliğe sahip olduğuna dikkat çekmiştir. Allah’ı kâinatın ışığı, inkârcıları 

ise karanlıkta kalanlar olarak tavsif eden bu âyetlerin, Medine dönemi sûreleri içindeki 

en edebi vahiyler olarak değerlendirildiklerine işaret eden Nöldeke, aynı giriş 

                                                 
946 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 179-180. 
947 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 188, 189. 
948 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 204. Tarihul Kur’ân mütercimi, orjinal metinde kin ifadesi 

geçmediği halde cümleyi, “Peygamberin “kalbinde gizlediği kini” ifadesiyle tercüme etmiştir. Bkz: 

Nöldeke, Tarihul Kur’ân, 183.  
949 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 208. 



230 

 

ifadeleriyle başlamasına karşın, takip eden 46-57. âyetlerin çok daha sade bir tarza sahip 

olduğunu belirtmiştir.950 

Tahrîm Sûresi 

Nöldeke müminlerden ve inkârcılardan ardı sıra bahseden sûrenin 6-8. âyetleri 

ve iman eden ve etmeyen kadınları örneklendiren 8-12. âyetlerinin genele yönelik bir 

hitaba sahip oldukları için müşahhas olaylarla ilişkilendirilemeyeceklerini savunur.951 

Mâide Sûresi 

Nöldeke, sûrenin 35-40. âyet grubunun üslup özellikleri açısından önceki âyet 

grubuyla benzeşmesi sebebiyle Mekke fethi öncesine tarihlendirilmesinin mümkün 

olduğunu belirtmiştir.952 

Değerlendirme 

Mekke ve Medine dönemi vahiylerinin özellikleri başlığı altında, her iki 

dönemde nazil olan âyet ve sûrelerin dil, üslup ve form hususiyetleri hakkında 

oryantalistlerin yaklaşımlarından daha önce bahsetmiştik. Öncü Alman oryantalistler 

âyet ve sûreleri tarihlendirme denemelerinde vahyin dil, üslup ve form özelliklerine de 

sıklıkla atıfta bulunmuşlar, Kur’an âyetlerinin kısa coşkulu ve heyecanlı üsluba sahip 

olanların daha erken döneme; buna mukabil daha sakin ve uzun olanların ise geç 

dönemlere tarihlendirmeyi tercih etmişlerdir.953 

Mekke dönemi vahyinin dil ve üslup özellikleri hakkında oryantalistlerin bazı 

tespitleri Müslümanlarınkiyle ciddi bir farklılık arz etmemektedir. Genellikle üç 

aşamaya ayrılan Mekke dönemi vahyinin dil ve üslup açısından erken dönemden 

itibaren hicrete kadar kısmen azalmakla beraber, neredeyse tümüyle manzum bir yapıya 

sahip olduğu dile getirilmiştir.954 Şiirsel bir bünyede vücut bulan vahiy coşkulu ifade 

tarzını kısa âyetlerde, secili ve kafiyeli formuyla sergilemiştir. Dilin etkili üslup 

özellikleri yanında veciz ifadelere, yemin ve hitap kalıplarına sıklıkla başvurulmuştur. 

Birçok vesileyle özlü hikâye türünden anlatım biçimine (kıssa) yer verilmiş; ahiret, 

                                                 
950 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 211. 
951 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 218. 
952 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 230. 
953 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 63. 
954 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 91, 92, 118. 



231 

 

hesap, cennet ve cehennem tasvirleri etkileyici ve edebi bir dille işlenmiştir.955   

Oryantalistler, Mekke dönemi üçüncü aşama vahyinin dil ve üslup açısından önceki 

aşamalardan bariz şekilde farklılaştığını ileri sürmüşlerdir.956 

Mekke’dekinden farklı bir ortamla kuşatılmış olmasından dolayı Medine dönemi 

vahyinin Mekke dönemi ile bariz şekilde dil ve üslup farklılığı sergilediğini ileri süren 

oryantalistler dil gelişimi yönünden hiçbir veri sunmadığı için bu dönem vahyinin 

tarihlendirilmesinde dil ve üslup özelliklerinden istifade edilemeyeceğini 

savunmuşlardır.957 Medine’deki yeni şartlar ve ortamın yeni ifade, kavram ve deyimler 

kullanımları da beraberinde getirdiğini belirten oryantalistler Yahudiler ve Münafıklar 

ile mürtetlerin Medine’deki varlığının metinde yeni bazı kelime ve kavramların 

kullanımını zorunlu kıldığını dile getirmişlerdir.958 Bu dönmede özellikle hukuki 

meseleleri ele alan âyetlerde, dil ve üslup açısından son derece belirgin bir değişimin 

rahatlıkla izlenebileceğini düşünen oryantalistler, çok az da olsa Medine vahyinde 

Mekke vahyini çağrıştıran bazı pasajlara da yer verildiğini kabul etmişlerdir.959  

Yukarıda oryantalistlere ait tespitlerin bir kısmı özellikle de Mekkî âyetlerin dil, 

üslup ve form özellikleri hakkındaki değerlendirmeler, büyük oranda İslam tefsir 

geleneğinde de kabul görmüş ve dile getirilmiştir.960 Ancak bununla beraber 

oryantalistlerin, Mekke dönemi üçüncü aşamasının önceki Mekkî vahiylerden bariz bir 

şekilde farklılaştığı yönündeki açıklamalarının doğru olmadığı söylenebilir. Zira onlar 

yalnızca bu dönemle ilk dönem arasındaki bazı üslup farklılıkları olduğunu belirtmiş, bu 

döneme tarihlendirilen âyet ve sûreler ile ikinci dönem Mekkî aşama arasında ne tür 

farklar olduğunu açıklamamışlardır.961 Mekkî dönemin ikinci ve üçüncü dönem sûreleri 

dil özellikleri açısından müşahede edildiğinde aralarında bariz bir farklılığın olmadığı 

ve bu sûrelerin dil, üslup ve biçimsel özelliklerinin birbirleriyle uyuştuğu rahatlıkla 

müşahede edilecektir.962 

                                                 
955 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 75, 98-99. 
956 Weil, Einleitung, 72; Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 143. 
957 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 172. 
958 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 171-172. 
959 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 171. 
960 Salih, 181-184. 
961 Weil, Einleitung, 72. Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 143. 
962 Salih, 209, 230. 



232 

 

Bilhassa Mekke dönemi vahyinin dil ve üslup yapısının dönemin kâhin, falcı ve 

şairlerinden alındığı,963 Hz. Peygamber’in vahye cahiliye ve Ehl-i Kitap terminolojisini 

soktuğu, Kur’ân kıssalarını Arapçayı iyi bilmeyen yabancı öğretmenlerden aldığı 

tarzında İslam’i yaklaşımla bütünüyle çatışan birtakım iddialar ileri süren oryantalistler, 

964 her şeyden evvel Kur’ân vahyinin orijinalliğini hedef almışlardır. Oryantalistler, 

benzer şekilde Hz. Muhammed’in gerek Mekke gerekse de Medine dönemi vahyinde 

Ehl-i Kitap malumatından istifade ettiğini özellikle de Medine’ye hicretten sonra sahip 

edindiği Ehl-i Kitap bilgisini geliştirdiği ve bu malumatı Kur’ân’da sergilemekten 

çekinmediğini iddia etmişlerdir.965  

 Kanaatimizce bu türden oryantalist görüşler, temelsiz ön kabullere ve zorlama 

ilişkilendirmelere dayanmaktadır. Zira hitap ettiği toplumun dilini ve bu dilin 

kavramlarını kullanmak kadar tabii bir olguyu dahi Kur’an vahyinin alıntı hatta çalıntı 

olduğuna yormak hiç de adil ve insaflı bir tutum değildir. Kur’ân’ın kullandığı yemin 

kalıbı ve hitap formu gibi üsluplar, Arapçanın dil özellikleriyle alakalıdır. Cahiliye 

terminolojisi olarak belirtilen dil kullanımları, bir alıntı veya özenti olmayıp vahye 

muhatap olan müşriklerin zihin ve gönül dünyasına açılan özel yollar olarak 

değerlendirilmelidir. Buradan hareketle İslam vahyinin özgün olmadığı veya Hz. 

Peygamber’in bilgi kaynaklarının ilahi olmadığı söylenemez. Benzer şekilde aralarında 

ortak bazı yönlerin bulunması veya aynı geleneğin devamı olmaları sebebiyle Ehl-i 

Kitap’la İslam Peygamberi arasında özgünlük tartışması yapmak yanlıştır. Zira İslam 

vahyi, kendisinden önceki kaynakları tümüyle inkâr etmemiş ancak bunların 

kirletildiğini ileri sürmüştür. Dolayısıyla birçok mesele ve uygulamada ortak hatta 

benzer yaklaşım ve görüşün olması birini diğerinden beslenmiş veya diğerinden aşırmış 

olduğuyla itham edilmesini asla gerektirmez. 

                                                 
963 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 75, 109. 
964 Weil, Einleitung, 71; Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 121. 
965 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 183. Nöldeke’ye göre adet dönemindeki kadınlar hakkındaki 

hükümler Yahudilerden alınmştır.  Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 192. Âli İmrân: 3/25. âyet pasajı 

bir şükür duası olarak Yahudilerden alınmıştır. Bkz. Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 115. Ona göre, 

Hicr: 15/87 ve  Zümer: 39/24. âyettlerde geçen “mesani” ifadesi İbranicedeki “mişna” veya Aramicedeki 

“meanisu” kelimesiyle ilişkilidir. 



233 

 

2.2.4. Muhataplar ile İlişkilendirilerek Tarihlendirilen Sûreler ve Âyet 

Grupları 

Oryantalistler vahyin kronolojik tarihlendirmesinde,  hitabın hedefi olan kişi 

veya grupları dikkate almışlar, âyetlerin muhtevasında bahis konusu olan kişi, grup ve 

zümrelerden hareketle daha net ve detaylı tarihlendirme girişimlerinde bulunmuşlardır.  

Müddessir, Kureyş, Hümeze, Mâ’ûn, Tekâsür, Cin, Bakara, Muhammed, Hac ve 

Tahrîm sûrelerine ait çok sayıda âyet grubu, vahyin muhatap aldığı kişi ve gruplarla 

ilişkilendirilerek tarihlendirilmiştir. Weil ve Nöldeke’nin, vahyin muhatap aldığı kişi ve 

grupları dikkate alarak sûre ve âyet gruplarına ilişkin tarihlendirmelerii aşağıda sırasıyla 

kaydedilmiştir. 

Müddessir Sûresi 

Nöldeke, sûredeki ifadelerin sûrenin peygamberliğin ilk dönemlerinde nazil 

olduğuna işaret ettiğini belirtir. Bilhassa 1-7. veya 1-10. âyet grubu için bu yorumun 

rahatlıkla yapılabileceğini dile getiren Nöldeke’ye göre, daha sonra gelen âyet grubu, 

kelimenin tam anlamıyla olağanüstü rakiplerle mücadele edildiği izlenimini 

verdiğinden, erken döneme ait olsa bile anılan âyetler ilk gruptan daha sonraki bir 

döneme tarihlenmektedir. Nöldeke bu bölümdeki bir pasajın daha sonraki bir döneme 

ait işaretler taşıdığını ileri sürer. Ona göre, 31-34. âyet grubundan müteşekkil olan bu 

pasajın son ifadesi olan “ ِوَمَا هِيَ الََِّّ ذِ كْرٰى لِلْبشََر” ifadesi muhtemelen 30. âyeti tamamlama 

amacına matuf olarak seçilmiştir. Nöldeke, bu ifadenin sonradan Hz. Peygamber 

tarafından Medine döneminin ilk yıllarında buraya eklendiğini iddia etmiştir.966 

Nöldeke bu iddiasını delillendirmek için sûrenin içeriği hakkında bazı 

değerlendirmeler yapmıştır. Sûrede dört grup insandan bahsedildiğini belirten yazar, Hz. 

Peygamber’in bu gruplarla (Yahudiler, Müslümanlar, Münafıklar ve Müşrikler) 

Medine’de yoğun bir ilişki içinde olduğunu dile getirir. Ona göre Medine’ye hicretten 

kısa bir zaman sonra acımasız düşmanlar grubuna dönüşen Yahudilerden, bu âyette 

müminlerle aynı sıralamada bahsedildiği için bu pasaj, Medine dönemimin ilk yıllarına 

tarihlendirilmelidir.967 

                                                 
966 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 88. Nöldeke, Weil’in bunu sezinlediğini ancak dile getirmeye 

cesaret etmediğini belirtmiştir. Bkz: Dipnot. 4. 
967Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 88-89. 



234 

 

  



235 

 

Kureyş Sûresi 

Weil, Kureyş’i muhatap alması sebebiyle bu sûrenin erken dönem Mekke vahyi 

içinde değerlendirilmesi gerektiği kanaatindedir.968 Nöldeke ise Weil’ ile paralel 

düşünmekle beraber sûrenin nüzûl tarihine ilişkin daha belirgin bir zaman tespiti 

yapmaya çalışmıştır. Nöldeke, Kureyş sûresinde yılda iki dönem gerçekleştirilen ticaret 

kervancılığından bahsedildiğine, ayrıca bu dönemin bir geleneği olan “Kâbe’nin 

Rabbine/  ِرَبَّ هٰذاَ الْبيَْت” şükredilmesi gerektiğine vurgu yapar.  Ona göre Mekkî sûrelerde 

Kâbe’den pek bahsedilmezken, bu sûrede kavmin genelinin sürdürülebilirliğinden 

bahsedilmekte ve geleneği olumlama yapılmaktadır. Nöldeke tüm bu deliller eşliğinde 

Kureyş sûresinin, Hz. Muhammed’le kavmi arasında henüz bir çatışmanın yaşanmadığı 

erken bir zaman dilimine ait olması gerektiğini belirtmektedir.969 

Hümeze, Mâ’ûn ve Tekâsür Sûreleri 

Hümeze, Mâ’ûn, Tekâsür sûrelerinin muhatap aldıkları insan tiplerinden 

hareketle zaman tespiti yapmaya çalışan Nöldeke, bu sûrelerde zengin ve kibirli 

insanların eleştirilmesinden yola çıkarak sûrelerin, Mekkî olabileceklerini dile 

getirmiştir. Benzer şekilde Mâ’ûn 4. ve Hümeze 1. âyetlerde ise dini kuralları ihlal 

edenlerin ve fakirlere karşı katı bir tavır sergileyenlerin kınanması konu edilmiştir. 

Nöldeke, âyetlerdeki ifadelerin Medine’deki Münafıkların tasvirine uygun olması 

sebebiyle sûrenin tümünün Medenî olduğunu düşünenler olduğu gibi, sadece 4-7. 

âyetlerin Medenî olduğunu ileri sürenlerin de bulunduğuna işaret etmiştir. Bunun yanı 

sıra Nöldeke, Tekâsür sûresinin Medine’deki Yahudileri konu aldığını dile getiren bir 

görüşün varlığına da atıfta bulunmuştur.970 

Cin Sûresi 

Nöldeke, gerek Cin sûresinde gerekse Kur’ân’da cinlerden bahseden En’âm 128, 

130. ve Rahmân sûresi 33. âyetlerde, hitabın direkt cin topluluğuna yönelik olduğunu 

savunmuştur.971 

 

                                                 
968 Weil, Einleitung, 65. 
969 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 91. 
970 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 93.  
971 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 133. 



236 

 

Lokmân Sûresi 

Nöldeke 27-29. ve benzer bazı âyetlerin Medine’deki Yahudileri muhatap 

aldıkları için burada nazil oldukları kanaatindedir.972 

Bakara Sûresi 

Müslümanların sûrenin ilk yirmi âyetinin Yahudiler mi yoksa münafıklar mı 

hakkında indiği konusunda hem fikir olmadıklarını kaydeden Nöldeke’ye göre yedinci 

âyetten hareketle bu kimselerin ne savaşmaya ne de zekât vermeye yanaşmadıkları 

nazarı dikkate alınırsa, başından beri kendilerine yöneltilen temel ithamdan da 

anlaşılacağı üzere kastedilen grubun münafıklar olduğu daha rahat anlaşılacaktır. Ancak 

Nöldeke, bu durumda söz konusu âyetlerin Medine’de ilk inen âyetler olmasalar da en 

azından erken bir döneme, Hicri 2. yılın başlarına tarihlendirilebileceklerini 

düşünmektedir.973 

Bakara sûresinin “ هَا النَّاس  يََٓا ايَُّ  ” ile başlayan 21. âyeti ile 39. âyetine kadar olan 

âyet grubunun Medine kökenli olduğunu gösteren açık delilerin olmadığını ileri süren 

Nöldeke, aksine bazı göstergelerin bu âyetlerin Mekkî olduğuna işaret ettiğini iddia 

eder. Nitekim ona göre birçok Müslüman ilim adamının da kabul ettiği üzere Hz. 

Peygamber, ilk dönem âyetlerinde putperest müşrikleri muhatap almıştır.974  

Sûrenin 75-82. âyet grubunun Müslümanlara hitap etmekle beraber Yahudilerle 

de ilişkilendirildiğini belirten Nöldeke, benzer durumun müşriklerden bahseden 94-96 

ve 97-103. âyet grubunda da müşahede edilebileceğini, zira bu gruptaki münferit bazı 

âyetlerin Yahudilere yorulduğunu ifade etmiştir. Nöldeke, her iki âyet grubunun aynı 

zamana tarihlendirilmelerinin olası olduğunu düşünmektedir.975  

Sûrenin 189. âyetinde hac esnasında gerçekleştirilen kadim bir uygulamaya 

göndermede bulunulduğunu belirten Nöldeke, çağdaş araştırmalarında işaret ettiği 

üzere976 bu âyetin de tarihsel bir atıf içeren 197-200. ve 203. diğer âyetler gibi belli bir 

tarihe sabitlenemeyeceğini iddia eder.977 

                                                 
972 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 157. 
973 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 173. 
974 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 174. 
975 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 176. 
976 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 181. 
977 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 181. 



237 

 

Nöldeke, Bakara sûresi 190-193. âyet grubunun bir inanç savaşını tavsiye 

ettiğini ve Müslümanların müşriklere karşı Kâbe’de, harem bölgesinde dahi silah 

kullanmalarına izin verdiğini belirtir.  Nöldeke’ye göre, ilgili âyetlerin Mekke fethinden 

kısa süre öncesine veya Hicri 6. yılda gerçekleştirilen ve Hz. Muhammed’in savaşa 

neden olabilecek bir gelişme olarak değerlendirdiği Hudeybiye Antlaşması’ndan önceki 

bir zaman dilimine ait olabileceği düşünülebilir.978 

Muhammed Sûresi 

Nöldeke Muhammed sûresinin Bedir Savaşı’ndan kısa süre sonra indirilmiş 

olduğu kanaatindedir. Ona göre, zira sûrenin ikinci kısmı, münafıklardan ve Hz. 

Peygamber’in yanında savaşan fakat elde edilen zafere rağmen Mekkelilerle barış 

yapma yanlısı olan korkak kimselerden bahsetmektedir.979 

Hac Sûresi 

Sûrenin 17-18. Âyetlerinin, öncesindeki âyetler ile kafiye açısından 

farklılaştıklarını ve aynı zamanda bunlarla bağlam açısından da uyumsuz olduklarını 

ileri süren Nöldeke, bu âyetlerin 20. âyetle irtibatlandırılmasının doğru olmayacağını 

dile getirmiştir. Nöldeke’ye göre 17. âyet, mevcut yerine sonradan yerleştirilmiştir. Zira 

ilk dönem Kur’an pasajlarında rastlanmayan “وَالَّذ۪ينَ هَاد وا” ifadesiyle Yahudilerden 

bahsetmesinden hareketle âyetin Medine dönemine ait olduğu rahatlıkla söylenebilir.980  

Tahrîm Sûresi 

Nöldeke, sûrenin art arda müminlerden ve inkârcılardan bahseden 6-8. ve iman 

eden ve etmeyen kadınları örneklendiren 8-12. âyetlerinin genele yönelik bir hitaba 

sahip oldukları için müşahhas olaylarla ilişkilendirilemeyeceklerini savunmuştur. 

Nöldeke’ye göre sûrede münafıklardan açık bir ifadeyle bahseden 9. âyet, Tevbe 

sûresinin 74. âyetiyle aynı ifadelere sahip olduğundan kronolojik köken açısından 

Tahrim sûresinin 10. âyetiyle değil de Tevbe sûresinin 75. âyetiyle 

irtibatlandırılmalıdır.981 

 

                                                 
978 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 181. 
979 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 189. 
980 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 214. 
981 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 218. 



238 

 

Değerlendirme 

Muhataplar ile ilişkilendirerek tarihlendirme, haddi zatında oryantalistlerden çok 

daha önce İslam âlimleri tarafından Mekkî ve Medenî âyet ve sûrelerin tespitinde 

başvurulan bir yöntem olarak işlev görmüştür. Buna göre örneğin “Ey İnsanlar! / يََٓا ايَُّهَا  

 يََٓا ايَُّهَا / !hitabıyla başlayan âyet ve pasajların genellikle Mekkî,  “Ey iman edenler ”النَّاس  
 hitabıyla başlayanların ise Medenî olduğu ileri sürülmüştür.982 Ne var ki söz ”الَّذ۪ينَ اٰمَن وا

konusu ifade ve hitap kalıplarının gerek Mekke gerekse Medine döneminde de sıklıkla 

kullanıldığı dile getirilerek vahyin iniş zamanını tespitte bu yöntemin yeterince 

güvenilir olmadığı savunulmuştur.983 Bununla beraber İlahi Hitab’ın ismen zikrederek 

kendilerinden bahsettiği kişi ve grupların, Hz. Peygamber’in hayatında vahyin hangi 

nüzûl dönemine denk geldiğini tahmin etmek pek de zor olmasa gerektir. Örneğin 

münafıklardan bahseden âyetlerin bütünüyle Medenî olduğu hakkında muhalif bir tek 

görüş bile yoktur. 

Vahiy kronolojisiyle ilgilenen öncü Alman oryantalistler âyet ve sûrelerin nüzûl 

zamanlarının tespitinde,  âyet pasajlarında zikredilen veya hitabın muhatabı konumunda 

olan kişi veya gruplardan hareketle tarihlendirme denemelerinde bulunmuşlardır. 

Oryantalistlerin bu yöntemle âyet gruplarını ve sûreleri, gerek Mekke dönemine gerekse 

de Medine dönemine kimi zaman başarılı bir şekilde tarihlendirdikleri söylenebilir.984  

Oryantalistlere göre vahyin Mekke dönemi muhatapları arasında Hz. 

Peygamber, ilk iman eden Müslüman topluluk ve müşrik Mekkeliler yer almaktadır. 

Oryantalistler çoğunlukla Mekke’de yaşayan Hıristiyanları, Kur’ân vahyinin ve 

Muhammed’i bilginin temel kaynakları arasında zikretmişlerdir. Buna karşın Kur’ân 

âyet ve sûrelerini Mekke’deki Hırıstiyanlara veya genel anlamda Ehl-i Kitab’a atıf 

yapmadığını ileri sürmüşler; Ehl-i Kitap, Yahudi ve Hırıstiyan ifadelerinin geçtiği veya 

bu grupların muhatap alındığı vahiy pasajlarının Medenî olduğunu dile getirmişlerdir.985 

Hâlbuki kaynaklarda Mekkî olduğu yönünde rivâyetlerin bulunduğu Beyyine 

sûresinde kâfirler, Ehl-i Kitap ve müşrikler olmak üzere iki kategoriye ayrılmıştır.986 

Müşrik putperestlerinin egemen olduğu Mekke’de alternatif bir inanç sistemi iddiasında 

                                                 
982 Suyûtî, 52, 53; Zerkânî, I, 196-200; Salih, 186. 
983 Ünver, 83-85. 
984 Weil, Einleitung, 65, 77, 78; Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 91, 182; Grimme, II, 28. 
985 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 171, 172. 
986 Zemahşeri, 1512. 



239 

 

olan Kur’ân’ın, şirk inancı yanında Ehl-i Kitap’tan da ayrıştığını muhataplarına izah 

etmesi zaruridir. Aksi halde Mekkeli muhataplar, Hz. Peygamber’i ve mesajını uzun 

zamandır tanıdıkları Yahudi ve Hıristiyanlarla ilişkilendirmeleri beklenirdi. Kaldı ki Hz. 

Peygamber Mekke dönemi boyunca hiçbir şekilde Yahudilik veya Hırıstiyanlıkla itham 

edilmemiştir. Bu da göstermektedir ki Mekke dönemi vahyi içinde Ehl-i Kitap’tan 

bahseden veya onları da muhatap alan ifade ve açıklamalar mevcuttur. 

Kur’ân, Mekke dönemi vahyinde her şeyden önce akaide ilişkin nazariyesini 

temellendirmeyi hedeflemiştir. Mekke dönemi vahiylerinde ana tema,  Tanrı tasavvuru 

ve inanç esasları olduğundan yeni dinin, kendisinden önce ilahi orijin iddiasında olan 

Yahudilik ve Hırıstiyanlıkla ayrışma noktalarını açık bir şekilde dile getirmesi gerekirdi. 

Nitekim tüm âyetleri bir defada inen ilk sûre olan Fâtiha sûresinin son âyetinde 

“dalalete düşenler ve gazaba düçar olanlar” ifadesinde kastedilen grupların Yahudi ve 

Hırıstiyanlar olduğu yönündeki yaygın tefsir erken dönemden itibaren kabul görmüştür. 

Ayrıca sûrenin nüzûl zamanı hakkında farklı görüşler nakledilmiş olsa da çoğunluk 

Mekkî olduğu kanaatindedir.987 Fâtiha sûresinin İslam dininin manifestosu olduğu ve 

vahyin ilk yıllarından itibaren kılınan namazlarda okunuyor olması da göz önünde 

bulundurulduğunda bu sûrede Hz. Peygamber’in, ilk muhataplarına vahiy kanalıyla 

Allah’tan aldığı dinin Yahudilik ve Hıristiyanlık gibi tahrif ve sapmalardan uzak olduğu 

mesajını verdiği söylenebilir. Nitekim Kur’ân’da Hz. Peygamber’e nazil olan Mekkî 

sûrelerde tevhid mücadelesini anlatan kıssaların, Ehl-i Kitap tarafından da bilindiği 

bildirilmiş; Kitap Ehli, dinlerini parçalayarak birbirlerine karşıt gruplara ayrılan 

kimseler olarak nitelenmiştir.988 

Ayrıca Kur’ân’ın Ehl-i Kitap ve müşrikler dışında Mekkelilerin tanıdığı diğer 

inanç grupları ve dinler arasında sayılan Hanifler, Sabiîler ve Mecusîlere de atıf yaptığı 

bilinmektedir.989 Buna karşın Nöldeke, Mekke döneminin üçüncü aşamasına 

tarihlendirdiği halde En’âm sûresi 79, Yûnus sûresi 105 ve Nahl sûresi 123. âyetleri 

tevil etmeyi tercih etmiştir. Yine benzer şekilde Nöldeke, Haniflikten bahsedilmesinden 

                                                 
987 Türcan, ve Dinç, 9. 
988 Yunus: 10/93; Rum: 30/32. 
989 Hac: 22/17. âyetinde Sabiiler ve Mecûsîler ismen dile getirilmektedir. Hac suresi, islamî kaynaklarda 

genellikle Medeni olarak tarihlendirilmiştir. Kur’ân’da “mecûs” ifadesiyle tanıtılan ancak daha ziyade 

kurucusu Zerdüşt’ün ismiyle anılan “Zerdüştlük” dini, Asya’nın ve Orta Doğu’nun kadim dinlerinden biri 

olması hasebiyle Mekkeliler tarfından elbette biliniyordu. Kur’ân’da başka yerde ismen anılmamış 

olmakla beraber Zerdüştlük Kur’ân’ın eleştiridiği sapkın inanç ve dinler içinde değerlendirilmiştir. 



240 

 

dolayı Nahl sûresi 123. âyeti Medenî olarak tarihlendirmeyi tercih etmiştir. Ona göre 

hicretten sonra Yahudileri kazanamayan Hz. Peygamber, ortak seleflerden Hz. 

İbrahim’le bağ kurmak sûretiyle onları eleştirmek ve kendi dinini sağlam bir zemine 

oturtmak için bu temayı ilk defa Medine döneminde işlemeye başlamıştır.990  

Nöldeke’nin, iİlk vahiy tecrübesinden sonra Hz. Peygamber’in Hz. Hatice 

tarafından Hanif olarak bilinen amcası Varaka’ya götürüldüğünü kendisi de kaydettiği 

halde, Kur’ân’da “hanif” ifadesinin geçtiği yerlerin tümünü Medenî olarak kabul etmesi, 

bir çelişkidir.991 Kaldı ki Hanif ifadesi Mekkî olarak tasnif edilen Rûm sûresinde ve 

Mekkî olduğu yönünde rivâyetlerin olduğu Beyyine sûresinde de geçmektedir.992 

Kur’ân’da Haniflik, şirk koşmaktan beri olmak, fıtratın gereği davranışları sergileyerek 

sadece Allah’a teslim olmak ve ona ibadet etmek anlamında kullanılmıştır.993 İfadenin 

farklı kalıplarla geçtiği tüm âyetlere bakıldığında buralarda genellikle şirkin 

reddedilmesi,  Allah’a teslimiyet, tevhid ehline yakın olmak gibi temaların işlendiği 

görülecektir.994 Bu temalar Kur’ân’ın çoğunlukla Mekkî âyetlerinde ele alınmakla 

beraber aynı zamanda Medenî âyetlerde de sıklıkla işlenmiştir. Hanif ifadesini sadece 

Medine dönemine hasreden oryantalistlerin görüşlerinin sağlam temellere dayanmadığı 

müşahede edilmektedir. 

2.2.5. Tarihi Olaylar, Siyer, Siyasi ve Sosyal Koşullar İle İlişkilendirilerek 

Tarihlendirilen Sûreler ve Âyet Grupları 

Kur’ân vahyinin tarihlendirmesi hakkında ilk önemli çalışmaları yapan öncü 

Alman oryantalistler, doğru kronolojik tespitler yapma adına özellikle yaşadıkları 

dönemde revaçta olan tarihî tenkid yönteminden istifade etmişlerdir. Bu yöntem, metnin 

içerik ve üslubunun ötesinde hangi zamanda-dönemde söylendiğini veya yazıldığını o 

tarihteki siyasi, sosyal olayları da dikkate alarak tespit etmeyi hedefler. Bu sayede 

sonraki dönemlerde gelen yorumcuların tefsirlerinden sıyrılarak metnin ilk oluştuğu 

zamanda ve ortamda yüklendiği anlama ulaşmaya çalışılır. 

                                                 
990 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 146. 
991 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 148 
992 Rum: 30/30-31; Beyyine: 98/5.  
993 Zemahşerî, 1026. 
994 İfadenin Kur’ânda geçtiği diğer yerler için bkz.;: Bakara: 2/135; Âl-i İmran: 3/67 ve 95; Nisa: 4/125; 

En’âm: 6/79 ve 161; Yunus: 10/105; Nahl: 16/123. 



241 

 

Siyasi ve sosyal olayları ile nüzûl dönemi tarihinin ve vahyi tecrübe eden Hz. 

Peygamber’in hayatının,  Kur’ân vahyini tarihlendirebilmek için vazgeçilmez ipuçları 

barındıran kaynaklar olduğu görüşünü paylaşan oryantalistler, araştırmalarında bu 

kaynaklara sıklıkla atıfta bulunmuşlardır.  

Necm, Me’âric, Sâd, Kehf, Fussilet, Nahl, Rûm, Kasas, Ankebût,  Ra’d, Bakara, 

Cuma, Enfâl, Âl-i İmrân, Sâff, Nisâ, Haşr, Ahzâb, Münafikûn, Nûr, Mücâdele, Fetih, 

Tahrîm, Mümtehine, Tevbe ve Mâide sûrelerine ait çok sayıda âyet grubu, tarihi olaylar, 

siyer, siyasi ve sosyal koşullar ile ilişkilendirilerek tarihlendirilmiştir. 

Weil ve Nöldeke’nin tarihi olayları, siyeri, siyasi ve sosyal koşulları dikkate 

alarak sûre ve âyet gruplarını nasıl tarihlendirdikleri aşağıda sırasıyla kaydedilmiştir. 

Necm Sûresi 

Nöldeke Necm sûresi 19-22. âyetleri tarihlendirme sadedinde İslami kaynaklarda 

Garanik olayı hakkında nakledilen rivâyetleri şu ifadelerle değerlendirmiştir:  “Hâlbuki 

bu rivâyetten Müslümanların bizzat kendi peygamberleri hakkındaki gizemi aydınlatan 

tarihi bir vakıa uydurdukları anlaşılmaktadır. Şâyet bu rivâyet bazı Müslüman ilim 

adamlarının iddia ettiği gibi sapkınlar tarafından kurgulanmış olsaydı, mevcut haliyle 

Ehl-i Sünnet gibi Ortodoks-geleneğin kaynaklarına girmesi mümkün olamazdı. Böylece 

söz konusu olayı tüm içeriğiyle tarihi bir gerçeklik olarak kabul etmekten başka bir çıkış 

yolu görülmemektedir.”995 

   Nöldeke, Garanik olayının birçok rivâyette Habeşistan’a hicret eden bazı 

Müslümanların geri dönmeleriyle ilişkilendirildiğine işaret etmiştir. Nöldeke’ye göre bu 

kimselerin, Hz. Muhammed’in “ وإن شفاعتهن لترتجي العلىتلك الغرانيق  /Bunlar değerli 

kuğulardır ve şefaatleri muhakkak umulur” ifadesinden sonra çok sayıda müşrikin 

İslam’a girdiği yönündeki haberleri, hicret etmeden önce Mekke’deyken almış olmaları 

gerekirdi. Şâyet İbn Sa’d’ın belirttiği üzere olay bi’setin 5. senesinde Ramazan veya 

Şevval ayında gerçekleşmişse, kafiye ve uzunluk uyumları diğer âyetlerle aynı olsa bile, 

her iki âyetin tarihlendirmesi bu yıllara yapılmalıdır.  Bununla birlikte Nöldeke’ye göre, 

                                                 
995 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 103. 



242 

 

âyetlerin daha önceki bir tarihte inmiş bir sûreye ait olduklarına işaret eden herhangi bir 

delil bulunmamaktadır.996 

Nöldeke sûrenin 23. âyetinin ve 26-32. âyet grubunun şüphesiz daha sonraki bir 

zaman dilimine ait oldukları görüşündedir. Ona göre bu âyetler, şuuru yerine geldikten 

sonra Hz. Muhammed’in olayı çarpıtarak şeytanı suçlamasından ibaret bir 

hikâyeleştirmeden ibarettir.997 

Me’âric Sûresi  

Nöldeke, Me’âric sûresinin giriş kısmının Vâkı’a sûresiyle bağlantılı olduğunu 

ileri sürmüştür. Ona göre, inkârcılardan biri muhtemelen alay etmek için 

Muhammed’den bu âyetleri açıklamasını istemesine, karşılık olarak bu sert cevap 

gelmiştir.998 

Sâd Sûresi 

Nöldeke, Sâd sûresi ilk 11. âyetin yahut tek başına 6. âyetin, yeğeni olan Hz. 

Muhammed’i daha fazla korumaması hususunda Kureyşlilerin Ebu Talib’e yaptıkları 

baskılar sürecinde ya da Ebu Talib ölüm döşeğinde yattığı esnada Hz. Peygamber 

tarafından oluşturulduğunu iddia etmiştir.999 

Kehf Sûresi 

Nöldeke, Musa Peygamber’in Allah’ın kaderini ve kendisinin zayıflığını 

anlamasından bahseden 60-82. âyet grubu ile dünyanın bir tarafından diğerine kadar 

giderek Yecuc ve Mecuc’e karşı aşamayacakları bir duvar inşa eden Zulkarneyn’in1000 

hikâyesini anlatan 83-92. âyet gruplarının aynı dönemde oluştuklarından emin 

olmadığını dile getirmiştir. Ona göre, zayıf olmakla beraber bu âyetlerin diğerleriyle 

birlikte aynı dönemde oluştuklarını makul gösterecek bir tek açıklama olabilir: İlgili 

âyetler, İsrâ sûresinde tartışılan üç sorunun cevabı olarak görülebilir. Sûrenin başındaki 

                                                 
996 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 100-103. 
997 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 103. 
998 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 106.  
999 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 131. 
1000 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 140-142. Kur’ân’da “Zülkarneyn” olarak adlandırılan kişinin 

kimliği ve hayatı hakkında Taberi, İbn Kuteybe ve Mes’udi gibi İslami literatür kaynaklarında geniş 

bilgiler verildiğini belirten Nödeke, kendisinin Büyük İskender’i neden “Zülkarneyn” ile aynı kişi olarak 

zikrettiğini, yaklaşık iki sayfalık bir dipnotta detaylı olarak açıklamıştır. Hz Musa’nın ,balık hikâyesini 

Hırıstiyanlık kaynaklarında geçen başka bir hikâyeyle karşılaştıran Nöldeke, bu konuda da Kur’an’da bir 

İncil tesirinin söz konusu olduğu kanaatindedir. Bkz. Dipnot, 5. 



243 

 

Ashab-ı Kehf ve Zulkarneyn kıssaları ise Yahudilerin sorduğu diğer sorulara binaen 

gündeme getirilmiş olabilir. Ona göre aksi halde zikredilen üç bölümü diğerleriyle 

bağlayacak başka bir yol kalmayacaktır.1001 

Bu pasajlarda ele alınan konuların dönemin önemli dünya literatürü arasında 

olduğunu anımsatan Nöldeke, bu hususiyetlerinden ötürü âyetlerin kafiye ölçülerinin 

tesadüfi olmadığını ileri sürmüştür. Bu konuda daha ileri giden yazar, bu bölümlerin 

önceden planlı bir şekilde belirlendiğini ve aynı sûrede toparlandığını iddia etmiştir. 

Nöldeke’ye göre Hz. Muhammed, büyük bir ihtimalle bunları mevcut dizgileriyle 

sûredeki diğer vahiylerle bütünleştirmiştir.1002 

Fussilet Sûresi 

Nöldeke, İslami kaynakların, Fussilet sûresi 1-3. âyetlerini, Hz. Peygamber’in 

Mekkeli soylulardan Utbe b. Rebia’nın Müslüman olması için sarf ettiği gayretle 

ilişkilendirildiği yönünde bilgiler barındırdığını dile getirir.  Ona göre bu mümkün 

olmakla birlikte aslında sûre, Hz. Peygamber’in kavmini dinlerini değiştirmeye davet 

teşebbüsünden daha eski tarihlidir.  Nitekim İbn Hişam bu olayın Hz. Hamza’nın 

İslam’a girmesinin hemen akabinde gerçekleştiği görüşündedir. Fakat Nöldeke, İbn 

Hişam’ın hicret öncesi olayları, nerdeyse hiçbir dayanak olmaksızın kesin bir kronolojik 

sıralamayla tasnif etmekle tanındığını ifade etmiş; Hamza’nın İslam’ı kabulünün tam 

olarak hangi tarihte olduğu hakkında kesin bilgilerin mevcut olmadığını hatırlatmış ve 

bu hususta net bir kronoloji tespitinin yapılabilmesinin zorluğuna işaret etmiştir.1003 

Nahl Sûresi 

Nöldeke, Medine’de inen ilk âyetlerin Nahl sûresinde yer aldığı kanaatindedir. 

Ona göre, 41. âyetin Habeşistan hicretine yorulması pekâlâ mümkün olabilir. Nöldeke 

110. âyetin ise çok açık ifadelerle Mekke’yi terk ederek kâfirlerle savaşanlara atıfta 

bulunduğunu belirtir. Nöldeke, bu âyetten önceki iki âyetin de bu âyetle 

yakınlıklarından dolayı aynı zamana tarihlendirilmesi gerektiğini düşünmektedir. Zira 

                                                 
1001 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 140–142. 
1002Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 142,143. 
1003 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 144-145. 



244 

 

ona göre Vakidî ve Vahidî’nin de haber verdikleri üzere bu pasaj, hicret edenlerle ilgili 

olup pasajda başka bir gruptan bahsedilmemektedir.1004 

Nöldeke, Weil’in Hz. Muhammed’in hicretten önceki âyetlerde herhangi bir 

nesh veya değiştirmeye gitmediği yönündeki görüşünün yanlış olduğunu bu konuda 

sadece Necm sûresiyle ilgili paylaştığı bilgilerin Mekke dönemi vahiylerinde de nesh 

veya değiştirme yaşandığını kanıtlamak için yeterli olduğunu belirtmiştir. Weil’in 

aksine Nöldeke, başka kimselerden Hz. Muhammed’in gizlice bilgi aldığı iddiasını 

konu alan 105. âyet ile inkârcıların açık bir şekilde onu yalancılıkla itham ettiklerinden 

bahseden 103. âyetin Mekke’den hicretinden sonraki olaylarla uyuşmadığı 

görüşündedir.1005 

Nahl sûresi 123. âyetin Mekkî döneme ait oluşunun şüpheli olduğu kanaatinde 

olan Nöldeke’ye göre bunun temel sebebi, İslam’ı “ َمِلَّةَ ابِْرٰه۪يم/İbrahim’in dini” olarak 

niteleyen Bakara sûresi 135, 140; Âl-i İmrân 85, Nisâ sûresi 125 ve Hac 78. âyetlerinin 

tümünün bağlamları açısından Medenî olmasıdır.1006 Nöldeke bu şüphenin, içeriğe 

ilişkin birtakım sebeplerle daha da güçlendirilebileceğini ileri sürer.  Ona göre 

“Muhammed, peygamberliğinin ilk zamanlarında İsa’nın Hıristiyanlara Musa’nın da 

Yahudilere getirdiği dini, kendisinin de Araplara getirdiğine güçlü bir şekilde inanıyor 

ve Mekkeli inkârcılar karşısında, öğretisinin doğruluğunu sorgulayabilecekleri 

“bilenlere (Yahudi ve Hırıstiyanlar)” güveniyordu.1007 Ne var ki O, Medine’de beklediği 

desteği görememiş ve tam bir hayal kırıklığıyla karşılaşmıştı. Kitap sahipleri onu kabule 

yanaşmıyorlar ve getirdiği bilgilerin doğruluğunu sorgulamıyorlardı. Bu durumda hz. 

Peygamber önceki vahiyleriyle çelişmeyecek şekilde onları da kontrol edebileceği bir 

merci bulmak zorundaydı. Bundan dolayı Hz. Muhammed, taraftarlarının asla 

karşılaşmayacağı daha önceki peygamberlere tutunmuş ve Yahudiler ile 

Hırıstiyanlardan uzak durmuştur.”1008 

Bu eğilimin yalnızca Bakara sûresi 130. âyette dışa vurulduğunu belirten 

Nöldeke, daha sonradan Hz. Muhammed’in Yahudiler ve Hıristiyanlarca inananların 

atası-babası, Allah dostu, Adalet timsali ve itaatkâr bir din önderi, kabul edilen İbrahim 

                                                 
1004 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 145-146. 
1005 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 148. 
1006 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 146. 
1007 Bu husuta bkz: Nahl: 16/43-45 ve Enbiyâ: 21/7. 
1008 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 146. 



245 

 

peygamberle akrabalık bağları olduğunu iddia etmesinin hiç de şaşılmayacak bir durum 

olduğunu ifade etmiştir.1009 

Nöldeke, Hz. Muhammed’in İbrahim peygamberi öne çıkarmasının Bakara 

sûresi 125. ve 127. âyetlerde geçtiği üzere onun Mekke’deki Kâbe’nin banisi olduğu 

görüşüyle ilişkili olduğu kanaatindedir. Hz. Peygamberin bu görüşü ilk olarak 

Medine’de ortaya attığını ileri süren Nöldeke’ye göre zira Hz. Muhammed, son dönem 

Mekkî sûrelerde (Secde 3, Sebe 44 ve Yasin 6. âyetler) Araplara kendisinden önce bir 

uyarıcının- Peygamberin gelmediğini açık bir şekilde ifade etmiştir.1010 

Rûm Sûresi  

Nöldeke, sûrenin yakın zamanda yapılacak bir savaşta Rumların Perslere galip 

geleceğinin anlatıldığı ilk âyetlerinin, Rumlar ile Persler arasında komşu Arap 

topraklarında gerçekleşen bir savaş sonrasında oluşturulmuş olabileceğini iddia eder.1011 

Ona göre bu savaşın,  hicret sonrası zamana kadar Bizanslıların Persleri yendiği 

savaşlardan hangisi olduğu hususunda net bir şey söylemek mümkün değildir. Nöldeke 

ilk dönem Müslüman ilim adamlarının bu türden tarihi olaylar hakkında çelişkili ve 

belirsiz açıklamalarının, güvenilir Bizans kaynakları tarafından teyit edilmediğini 

hatırlatır.1012 

Nöldeke, güvenilir bulduğu bazı kaynaklarda Adraut (Hadramevt) Busra, 

Mezopotamya, Filistin ya da Filistin yakınlarında bir yerde yapılmış bir savaşta 

Rumların Perslere yenildiğinin kaydedilmiş olduğunu aktarır. Nöldeke’ye göre Taberi 

tarihinin Farsça mütercimi Zotenberg bu olayı, alakasız bir şekilde Mavris’in tahttan 

indirilmesiyle ilişkilendirmiş ve Kur’ân’ın burada Kudüs’ün alınmasına işaret ettiği 

şeklinde açıklamalarda bulunmuştur. Nöldeke’ye göre her ne kadar bazı güvenilir 

kaynaklarda 614 yılı Haziran ayı zikredilmiş ve Filistin veya civarında gerçekleşmiş 

olan bir olaya işaret edilmiş olunsa dahi, bu konuda kesin bir sonuca varmak son derece 

zordur. Nöldeke, ayrıca bu konuda Hz. Muhammed’in belirli bir olayı ima etmeksizin 

                                                 
1009 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 147. 
1010 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 147. 
1011 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 149. 
1012 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 149-150. 



246 

 

genel bir ifade kullanmış olabileceğinin de göz ardı edilmemesi gerektiğini ifade 

eder.1013 

Kasas Sûresi 

Sûrenin Medine’ye gelerek Hz. Muhammed’le görüşmek isteyen Hıristiyanlar 

hakkında nazil olduğunu belirtenlerin yanıldığını ileri süren Nöldeke, bu iddiasını ilgili 

âyetlerin Hz. Peygamber’in Yahudilerle ilişkileri neticesinde tecrübe ettiği olumsuz Ehl-

i Kitap algısıyla çelişiyor olmasıyla açıklamaya çalışmıştır. Ona göre, başka dayanaklar 

bir tarafa Yahudilerle yaşadıkları yüzünden Hz. Peygamberin, Ehl-i Kitab’ın Kur’ân’a 

inanabileceğini söylemiş olması mümkün değildir.1014 

Ankebût Sûresi 

Nöldeke, Ankebût sûresinin 1-10. âyet grubu, babaları tarafından Hz. 

Peygamber’in yaptığı savaşlara katılmaları engellenen Medineliler hakkındadır. 

Nöldeke, kaynaklarda haklarında belirtilen olaylarla ilgisi olmadığını düşündüğü bu on 

âyetin yüksek ihtimalle Bedir Savaşı’ndan hatta Uhud Savaşı’ndan sonra Hz. 

Peygamber’in yürüttüğü yoğun gazve ve seriyye savaşları esnasında oluşturulmuş 

olabileceğini iddia eder.1015 

Müslümanlara isyancı Yahudiler ve diğer düşmanları karşısında en güzel şekilde 

mücadele etmelerini salık veren sûredeki 46. âyetin mevcut formuyla Medenî olduğunu 

belirten Nöldeke, âyette dile getirilen “   وا اهَْلَ الْكِتاَبِ الََِّّ بِالَّت۪ي هِيَ احَْسَن
 Ehl-i Kitap’la / وَلََّ ت جَادِل َٓ

ancak en güzel şekilde mücadele edin” ifadesinin kastını aşan bir söz olmayıp aksine 

bilinçli şekilde şiddet özendirmesi amacı taşıdığını ileri sürmüştür. Nöldeke’ye göre Hz. 

Peygamber bu türden açıklamaları hicretten önce yapmış olamaz; çünkü Mekke 

döneminde takipçilerini şiddet içerikli eylemlere sürüklemenin kendi sonunu 

getireceğini bilmektedir.1016 

Nöldeke’ye göre Ehl-i Kitab’ın büyük kısmının Hz. Muhammed’in getirdiği 

vahiylere inanmaları gerektiğini konu edinen Mekkî 46. âyet, bu âyetlerle çelişmektedir. 

Ayrıca “وا مِنْه م  ifadesi, Bakara sûresi 150. âyette olduğu gibi, âyete sonradan ”الََِّّ الَّذ۪ينَ ظَلمَ 

eklenmiş görünmektedir. Zira “وقولوا” ile başlayan yan cümle öncesini gerekli kılan bir 

                                                 
1013 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 150. 
1014 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 153. 
1015 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 155. 
1016 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 155. 



247 

 

cümle değildir. “َّال” ifadesiyle tekrar cümle içinde rahatsızlık oluşturduğu gibi 

Kur’ân’da benzer başka bir kullanımı da yoktur. Nöldeke’ye göre bu yan cümle 

çıkarıldığında 46. âyette,  Ehl-i Kitab’a karşı şiddet kullanılmasına izin vermeyen, 

sadece sözle mukabeleyi öngören bir anlam ortaya çıkacaktır.  Bununla beraber bu 

derece kısa bir metnin yeri ve tarihi hakkında kesin bir tespitte bulunmak kolay değildir. 

Ancak Mekkî vahiylerde “Ehl-i Kitap” ifadesinin yer almadığı bunun yerine daha farklı 

ifadelerin geçtiği dikkate alındığında metnin Medenî kökenli olduğu söylenebilir.1017 

Nöldeke, sûredeki 56. âyetin, yeni dine olan bağlılıkları gereği inananları, 

yurtlarını terk etmeye teşvik ettiğini belirtir. Ona göre, her ne kadar Medine’ye hicretten 

kısa süre önceye tarihlendirilmiş olsa da bu âyet, ilk Müslümanların ve Hz. 

Muhammed’in çok daha öncesinde şehirden göçtükleri hakkında bilgiler nazarı dikkate 

alındığında daha erken döneme tarihlendirilebilir.1018 

Vahidî’nin naklettiği bir olay1019 esas alınacak olunursa 60. âyetin de Medenî 

olarak değerlendirilebileceğini ifade eden Nöldeke, başka bir görüşe göre ise bu olay 

sebebiyle sadece bu âyet değil tüm sûrenin Medenî olduğunun ileri sürüldüğünü 

zikreder.1020 

Ra’d Sûresi 

Nöldeke, Ra’d sûresinin 13 ve 14. âyetlerinin ilgili genel açıklamalar dikkate 

alındığında Hicretin 9 ya da 10. yılında Hz. Peygamber’i öldürmeyi planladıkları için 

öldürülmeleri hükmolunan Amir b. Tufayl, Erbed b. Kays ve kabilenin lideri Amir b. 

Şa’şa hakkında nazil olduklarının ifade edildiğine dikkat çeker. Bu sebeple bu âyetlerin 

öncesindeki 12 ve 13. âyetlerin ve sonrasındaki 16. âyet veya 10-13. âyet grubunun da 

Medenî kabul edildiğini dile getirir. Nöldeke, bahsi geçen kişilerin Medine din devleti 

ve lideriyle görüşmelerinin başarısızlıkla sonuçlandığını ve bir süre sonra da garip bir 

sonla öldüklerinin vaki olduğundan bahseder. Nöldeke, kaynakların verdiği bilgilere 

göre Amir’in bu olaydan kısa süre sonra vebadan öldüğünü diğer ikisinin ise yıldırım 

çarpması sonucu hayatlarını kaybettiklerini nakleder.1021 

                                                 
1017 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 155, 156. 
1018 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 156. 
1019 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 156. Arapça tercümede bu hikâye, asıl kaynakta olmayan 

“uydurma” ifadesiyle (hurafiyyetun) nitlelendirilmiştir. Bkz. Nöldeke, Târihu’l-Kur’ân, 140. 
1020 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 156. 
1021 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 162. 



248 

 

Nöldeke’ye göre, her ne kadar meşhur Arap şairi Lebid’in söylediği mersiyeden 

üvey kardeşi Erbed’in öldüğü anlaşılmış olsa da 13 ve 14. âyetleri bu olayla 

ilişkilendirmek yersiz bir yaklaşım olur.1022  Zira bu âyetler Allah’ın bazen insanları 

şimşekle de öldürdüğüne dair genel bir düşünceyi dile getirmektedir. Nöldeke, Erbed 

hakkındaki son derece eski ve basit olan bu haberin âyet hakkında hiçbir veri 

taşımadığını,  olsa olsa sonradan üretilen algının süslenmesine ve efsanevi bir hal 

almasına hizmet edebileceğini düşünmektedir. Nöldeke söz konusu âyet hakkında 

kaynaklarda güvenilir olmayan başka kıssaların nakledildiğini de kaydeder.1023 

Bakara Sûresi 

Nöldeke 165-168 âyet grubunun da atalarına uyan putperestlerden bahsettikleri 

için öncekiler gibi Mekkî olduğunu iddia eder. Nöldeke, bu kısmın haram (yasaklanmış) 

yiyeceklerden bahseden 168-173. âyet grubunun öncesinde yer almasını ise 

Müslümanlardan Musa’nın şeriatındaki yiyecek ahkâmına dikkat etmelerini isteyen 

Yahudilere karşı gizliden gizliye yürütülen bir karşıtlıkla açıklamanın mümkün 

olduğunu ileri sürmüştür. Ona göre bu âyetler ve benzeri diğer âyet grupları, Hz. 

Muhammed’in Yahudilerin hükümlerini reddettiği bir zaman diliminde 

oluşturulmuşlardır.1024 

Nöldeke, 190-192. âyet grubunun yukardaki âyetleri takip eden bir sürece ait 

olduklarını ifade eder. Çünkü bu âyetlerde öncelikle hac ibadeti ele alınmış, akabinde 

ise 7. Hicri yılda gerçekleşen umre ziyaretinde yerine getirilmesi gereken 

kurbanlıklardan bahsedilmiştir. Nöldeke, 192. âyeti Hz. Muhammed’in Veda Haccı 

yaptığı Hicri 10. yıla tarihlendirilmesini yerinde bulur. Nöldeke, Hz. Peygamber’in bu 

sırada hac ile birlikte bir umre de yaptığını ve kadına duyduğu arzusunu gidermek için 

kutsal hac elbisesini çıkarmak sûretiyle (ihram) umreyi sona erdirdiğini belirtir. Ona 

göre Hz. Peygamber’in ashabından ileri gelenler, özelliklede Hz. Ömer bunu hoş 

görmemiş ve vahyin bu hususu açıklığa kavuşturacağını ummuştur.1025  

Evlilik hukukuyla ilgili düzenlemeleri ele alan 220, 223–238 ve 241–243. âyet 

gruplarının herhangi bir zamana tarihlendirilmesine işaret eden hiçbir ipucu 

                                                 
1022 Lebid ve şiirleri için bkz: Halil Özcan, “Lebîd b. Rabîʻa (m.s. 560–661) ve Muallakası” Harran 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 23 (2010/Ocak-Hazrian), 81–94. 
1023 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 163. 
1024 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 178. 
1025 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 181. 



249 

 

bulunmadığını ileri süren Nöldeke, 241. âyetin Uhud Savaşı öncesinde oluşmuş 

olabileceğini ifade eder. Ancak ona göre bu yorumun doğru olabilmesi için Nisâ sûresi 

12. âyetin bu âyeti nesh eden bir âyet olarak değerlendirilmesi gerekir. Fakat bununla 

beraber bu âyet, Uhud Savaşı dışında başka özel bir durumla da alakalı olabilir.1026 

Nöldeke, yukarıdaki iki âyet grubu arasında kalan 239. âyetin Hicri 4. yılda 

düzenlenen korku namazı hakkında olduğu ve muhtemelen bu zamana 

tarihlendirilebileceği dışında yapılacak başka bir değerlendirmenin olmadığını 

belirtir.1027 Gerek rivâyet gerekse de anlam yönüyle tek âyet olarak kabul ettiği 216. 

âyetin, 246. âyetle irtibatlandırılabileceğini ileri süren Nöldeke, bu sayede âyetin daha 

önce değinilen “kutibe aleykum” ifadesiyle başlayan 178-183. âyet grubundan önce üç 

âyetten müteşekkil bir hüküm oluşturduğunu iddia eder. Ona göre, savaş hakkında kısa 

emir ifadelerini içeren bu âyetlerin nüzûl zamanı,  yaklaşık olarak ilk savaştan kısa bir 

süre öncesine denk gelmiş olmalıdır.  Dolayısıyla bu âyetler 178-183. âyet grubuyla 

aynı döneme tarihlendirilmelidir.1028 

Nöldeke, cesaret ve itaat temasını işleyen bazı örnek İsrâiloğulları hikâyeleriyle 

Müslümanların şevklendirildiği 246 ve 249-258. âyetlerin, yukarıdaki âyetlerle (178-

183)  aynı zaman diliminde nazil olduğunu dile getirir. Nöldeke’ye göre bu âyetlerde 

Hz. Muhammed’in, kendi toplumu içinde çıkabilecek ve engellenemeyecek olası bir iç 

savaşın farkında olduğu müşahede edilebilmektedir.1029 Takip eden 258-260. âyet 

grubundaki kıssaların,  hor ve hakir kılan ölüm karşısında Allah’ın diriltme gücünden 

bahseden 246. âyetle irtibatlandırılabileceğini ileri süren Nöldeke, 251. âyetin ise içinde 

bulunduğu âyet grubunun son âyeti olarak değerlendirilmesi gerektiğini iddia eder.1030 

Nöldeke’ye göre, 256-266. âyetleri, belirli bir durumla ilişkilendirmek zordur. 

Nitekim İslam’a girmek için herhangi bir zorlamanın yapılmaması gerektiği fikrini 

işleyen 256. âyetin derin bir ruhsal depresyon yanında yüksek bir zafer inancının 

hissedildiği bir zaman dilimine ait olması muhtemeldir. Zira tamamıyla bir dini 

                                                 
1026 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 183. 
1027 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 183. 
1028 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 183-184. 
1029 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 184. 
1030 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 184. 



250 

 

propagandanın ve otoriteyi kabullendirme politikasının yoğun bir şekilde uygulandığı 

Medine döneminde, bu tür düşüncelerin ciddi hiçbir pratik anlamı olmamıştır.1031 

Nöldeke, borç para işlemi usulü üzerinde titizlikle duran 282-284. âyetlerin 

hicretin ilk yıllarına ait olma ihtimalinin yüksek olduğu kanaatindedir.1032 

Cuma Sûresi 

Nöldeke, sûrenin Yahudileri konu alan ikinci bölümünün Bakara sûresinin 

büyük kısmı ile aynı zaman dilimine tarihlendirilebileceğini ileri sürmüştür. 

Kaynaklarda sûrenin ikinci bölümündeki 9. âyetin bir cuma günü kalabalık maiyetiyle 

beraber Mekke’ye göçen Dıhyetu’l-Kelbi hakkında nazil olduğunun kaydedildiğini 

belirten Nöldeke’ye göre, olay doğru olsa bile tarih hakkında net bilgilere ulaşmak 

mümkün değildir. Nitekim Nöldeke’ye göre, Dıhye hakkında kaynakların bildirdikleri 

malumat, bu kişinin Hicri 5. yılın sonunda gerçekleşen Hendek Savaşından sonra 

Müslüman olduğuna işaret etmektedir. Nöldeke bunun haricinde bazı kimselerin ise 

onun Uhud Savaşı’nda Müslümanların arasında Mekkelilere karşı savaştığını 

naklettiklerini kaydetmiştir.1033 

Enfâl Sûresi 

Weil, sûrenin Bedir muharebesinden sonra ortaya çıktığına kuşku olmadığını 

belirtir. Zira sûrede savaş hakkında detaylı bilgiler yer almıştır. Ona göre, savaş ahkâmı 

konusunda tekrarların zikredildiği sûrede, ganimetin paylaşılması hususu hariç yeni bir 

hüküm yer almamıştır.1034 Weil, sûrenin 72. âyetinin Medine’ye ilk geldikleri dönemde 

Hz. Peygamber’in Ensar ile Muhacir arasındaki miras konusunu hükme bağlaması 

esnasında nazil olduğunu, ancak sonradan 75. âyetle nesh edildiğini hatırlatır.1035 

Kaynakların Bedir esirlerinin bağışlanmasıyla ilişkilendirdikleri 66. âyetin 

aslında Uhud Savaşı’ndan sonraya tarihlendirilmesi gerektiğini iddia eden Weil’e göre, 

haddi zatında esirlerin bağışlanması meselesi, ilk olarak Uhud savaşı sonrasında 

işlenmiştir.1036  

                                                 
1031 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 184. 
1032 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 185. 
1033 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 186. 
1034 Weil, Einleitung, 82. 
1035 Weil, Einleitung, 82. 
1036 Weil, Einleitung, 82. 



251 

 

Nöldeke, sûrenin tümüyle olmasa da büyük kısmının Bedir zaferi hakkında nazil 

olduğu yönündeki eski bir rivâyete dayanan yaklaşımı yerinde bulur.1037 Nöldeke, 

tarihçilerin ele geçirilen savaş ganimetlerinin bir ay kadar bir süre zarfında 

paylaştırıldığı malumatına atfen Hz. Peygamber’in sûreyi büyük oranda savaştan 

sonraki bir kaç ay içinde oluşturmuş olabileceğini iddia eder.1038 Nöldeke sûrenin 29-46. 

âyet grubunun öncesindeki ilk kısımdan daha eski tarihli olduğunu iddia eder. Ona göre, 

en azından ganimet taksimini açıklayan 41. âyet, 1. âyetten daha önceki bir zaman 

dilimine ait olmalıdır. Nöldeke 27. âyetin ganimetten bir şeyler aşırılması hususunda 

bazı uyarılara yer verdiğini kaydeder. Ayrıca bazı kimselerin bu âyette, Ebu Lubabe’nin 

Hicri 5. yılında Beni Kureyza’ya Hz. Peygamber’e itaat edip ona tuzak kurmadıkları 

sürece kaderlerinin boyunlarının vurulması olacağını, bir el işaretiyle anlattığından 

bahsettiklerini nakleder.1039 

Enfâl sûresi 30-35. âyet grubunun, özellikle de 30. âyetin Mekkî sayılmasının 

yanlış olduğunu ileri süren Nöldeke’ye göre bu âyetler, Medine’de zafer sevinci 

yaşayan Peygamber’e ve bağlılarına,  Mekke’de ne kadar zayıf ve biçare olduklarını 

hatırlatmayı amaçlamıştır. Nöldeke, bazı müfessirlerin 36. âyetin Uhud savaşı günü 

nazil olduğunu naklettiğine dikkat çeker. Ona göre düşmanlara karşı tüm gayretle 

savaşılmasını emreden 45-62. âyet grubu, aynı zaman dilimine ait olmakla beraber 

aslında müstakil bir parça olarak değerlendirilmelidir.1040 

Sûrenin 74. âyetinin de yaklaşık olarak yukarıdakilerle aynı zaman dilimine ait 

göründüğünü belirten Nöldeke’ye göre 75. âyet için ise birkaç ihtimal mevcuttur. Buna 

göre, şâyet akrabalık bağlarının en güçlü bağ olduğu vurgulanmak isteniyorsa bu âyette,  

Hz. Muhammed’in Medine’ye Hicret’in akabinde Medinelilerle Mekke’den göçen zayıf 

ve kimsesizler arasında kurduğu, ancak savaşın akabinde geçersiz kıldığı kardeşlik 

sözleşmesine işaret edilmiş olabilir.1041 Sûredeki 75. âyetin 72. âyeti nesh ettiğini ileri 

süren müfessirlerin yanıldığını ileri süren Nöldeke’ye göre, bu müfessirlerin iddia 

                                                 
1037 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 187. 
1038 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 187. 
1039 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 187. 
1040 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 187-188. 
1041 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 189. 



252 

 

ettikleri üzere kardeşlik sözleşmesi iptal edilmiş olsaydı, 75. âyet,  yardımlaşmayı ve 

dayanışmayı tavsiye etmezdi. Hâlbuki bu âyet bahsedilen hususları içermektedir.1042 

Âl-i İmrân Sûresi 

Nöldeke, sûrenin Ehl-i Kitap karşısında İbrahim’in dininin sahih olduğu tezini 

savunan 65. âyetinin de Kaynukaoğulları Yahudileriyle çatışmanın yaşandığı tarihlere 

yakın bir zaman diliminde nazil olmuş olabileceğini ifade etmiştir. Nöldeke’ye göre, 

daha önce açıklandığı üzere bu düşünce,  Medine’ye geldikten bir süre sonra Hz. 

Peygamber’in Yahudilerle tamamen ters düştüğü ve artık onların İslam’ı kabule 

yanaşacaklarına dair ümidini yitirdiği bir dönemde oluşmuştur.1043 

Nöldeke, 90-115. âyet grubunun sûrenin ilk bölümüyle irtibatlı olduğunu 

destekleyen çok sayıda işaret olduğunu ileri sürmüştür. Nöldeke’ye göre, bunların ilki, 

95. âyette belirtildiği üzere İbrahim’in milletinin (din) eşsiz şekildeki takdir edilmesidir. 

İkinci işaret, 96. âyette yer aldığı üzere Mekke’de icra edilen hac ibadetinin İslam’a 

alınmasıdır. Nöldeke bu işaret ve yorumlardan hareketle pasajın âyetlerinin kesinlikle 

Bedir Savaşı sonrasına tarihlendirilebileceğini savunmaktadır.1044 

Âl-i İmrân sûresi 93. âyetin Beni Kaynukalı Şa’s b. Kays’a yorulduğunu belirten 

Nöldeke, kaynakların bu adamın şarkılarının Medine’nin birbirleriyle kavgalı Evs ve 

Hazrec kabilelerini yeniden anlaşmazlığın eşiğine getirdiğini naklettiğini ifade etmiştir. 

Ona göre, Ka’b b. Malik’e ya da Abdullah b. Ravaha’ya atfedilen bir şiirde, Beni Nadir 

topraklarının fethedilmesi sırasında sert bir şekilde cezalandırılanlar arasında Şa’s’ın da 

olduğu dile getirilmektedir. Nöldeke, bu bilgiden hareketle söz konusu olayın Hicri 4. 

yılda olduğunu göz önünde bulundurarak âyetin, bu zaman dilimine tarihlendirilmesi 

gerektiğini savunur. Nöldeke, Yahudilerin bu dönemde Şa’s’ın şarkılarında müşahede 

edildiği üzere son derece meydan okuyucu tavırlarla hareket etmelerinde 

Müslümanların Uhud’da yenilgiye uğramış olmalarının cesaret verici bir etken olarak 

değerlendirilebileceğini düşünmektedir.1045 

Nöldeke, benzer şekilde Yahudilerin Müslümanları kınamalarından bahseden 

111. âyetin, bu dönemde onların Müslümanlarla açık bir şekilde çatışmaktan 

                                                 
1042 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 189. 
1043 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 191. 
1044 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 192. 
1045 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 192. 



253 

 

çekinmediklerine işaret ettiğini iddia etmiştir. Nöldeke’ye göre bu âyetler, ancak 

Müslümanların bahtsızlıkları sebebiyle düşmanlarına boyun eğdikleri ve düşmanlarının 

kötülükleri karşısında aciz kaldıkları bir zaman dilimine tarihlendirilebilir. O, bu 

sebeple söz konusu âyetlerin Beni Nadir savaşından kısa bir süre önce oluşturulduğunu 

iddia etmiştir.1046 

Buna karşın son derece genel ifadeleri sayesinde kolay anlaşılabilir olan 92. 

âyetin Yahudi Şa’s ya da başka bir şahıs ile ilişkilendirilmesinin imkân dâhilinde 

olduğunu belirten Nöldeke, bu hikâyenin eski bir rivâyetten ziyade muhtemelen 

skolastik (öğretilmiş) bir kutsal kitap yorumuna dayandığını ileri sürer. Ona göre yine 

de bu âyetler, genel durumu doğru olarak tasvir etmişlerdir.1047 Nöldeke 118. âyetin ve 

Yahudilerin Uhud’da talihsizliklerinin kurbanı olan mutsuz Müslümanlara karşı 

düşmanlıklarını artık gizlemediklerini gözler önüne seren 120. âyetin,  yaklaşık olarak 

aynı zaman dilimine ait olduklarını ileri sürer. Nöldeke’ye göre bu âyetler, Hicri 3. yılda 

gerçekleşen Uhud Savaşı sonrası nazil olan diğer âyetlerle birlikte değerlendirilmelidir. 

Sûrenin 128. âyetinin, nakledilen çok sayıda habere göre, savaş alanında yaralanan Hz. 

Peygamberin uzanır vaziyette dinlendiği bir esnada vahyolunduğunu kaydeden 

Nöldeke, bu süreçte benzer düşüncelerin vuku bulmasını normal karşılamakla beraber, 

içinde olduğu pasajdaki âyetlerle güçlü anlam irtibatı olduğu için daha sonraki zaman 

diliminde oluşmuş olduğunu ileri sürer. Nöldeke, kendi görüşünü desteklemek için 

kaynakların, âyetin Uhud Savaşı esnasında veya savaştan bir süre sonra nazil olduğuna 

yönelik bilgiler aktardığına işaret etmiştir.1048 

Nöldeke, sûrenin ilk bölümünü, diğerinden ayırdığını ileri sürdüğü 130-136. 

âyetlerin kesin nüzûl zamanlarını belirlemenin zor olduğu görüşündedir. Ona göre, 137-

160. âyet grubu ise aynı savaşla (Uhud Savaşı) irtibatlı olup doğrudan savaşın akabinde 

oluşturulmuştur. Nöldeke, bu âyetlerden sonra gelen dört âyetin, (161-64) Bedir Savaşı 

sırasında ele geçirilen ganimetler arasında olan değerli bir zırhın kaybolması ve Hz. 

Peygamberin onu kendisine ayırmakla itham edilmesini ele alan bir rivâyetle 

irtibatlandırıldığını belirtmiştir. Nöldeke, bu ilişkilendirmenin özellikle Hz. 

Peygamber’i aşağılayan içeriği sebebiyle tarihsel açıdan güvenilir bir veri olarak 

                                                 
1046 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 192. 
1047 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 192. 
1048 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 193. 



254 

 

değerlendirilmesi gerektiği kanaatindedir. Ancak bununla beraber o, söz konusu 

ilişkilendirmenin basit bir yoruma dayandığı için şüpheli göründüğüne de dikkat 

çekmiştir.1049 

Saff Sûresi 

Weil, Saff sûresinin 13. âyetini içine alan âyet grubunun, Fetih sûresiyle benzer 

şekilde yakın bir zamanda gerçekleşecek bir zaferi müjdelediğini dile getirmiştir. Weil, 

özellikle sûrenin ilk üç âyetinde Hz. Peygamber’in savaş için düzenlediği sefere katılma 

sözlerine rağmen gevşek davranmalarından dolayı müminlerin eleştirilmesinden yola 

çıkarak bazı değerlendirmelerde bulunmuştur. Ona göre Hz. Muhammed, Mekke 

seferinin çok muhteşem olmasını arzu ediyordu, zira O, bu sefere katılma hususunda 

ashabına baskı uygulamayı dahi planlamıştı.1050 

Nöldeke, Medine dönemine ait diğer kısa sûrelerde olduğu gibi bu sûrenin de 

kimi zaman Mekkî kabul edildiğini dile getirmiştir. Weil’in sûrenin bir pasajının,  

Hudeybiye Anlaşması şartları gereği gerçekleştirilen başarısız hac ibadeti hakkında 

olduğu yorumuna yer veren Nöldeke, benzer şekilde antlaşmanın akabinde zaferden 

bahseden 13. âyetin ve sûrenin başında, muhtemelen Mekke Fethi’ne katılma hakkında 

sözlerini tutmayan müminlerden bahseden ilk dört âyetin, Medenî olduğuna işaret 

etmiştir. ilgili rivâyetlerin sûreyi Uhud Savaşıyla ilişkilendirmelerinin yerinde olduğu 

kanaatinde olan Nöldeke’ye göre, sûrede savaş esnasında çoğu kimsenin yerlerini terk 

etmeleri ve “sağlam bir bünye” gibi durmamalarından şikâyet edilmesi, sûrenin Medenî 

olduğunun bir işareti olarak değerlendirilmelidir. Nöldeke’ye göre, 13. âyette 

Müslümanların hezimete uğradıktan sonra elde edecekleri ve özlemini duydukları 

zaferden kastın ne olduğu hakkında kesin bir şey söylemek zor olmakla birlikte, Hz. 

Muhammed’in bu ifadeyle Beni Nadir’e saldırmayı düşünmüş olabileceğini ihtimal 

dahilinde değerlendirmek yanlış olmayacaktır. Nöldeke, bununla beraber âyetteki zafer 

ifadesinde, Mekke’nin fethine yorulabilecek açık ve kesin bir işaretin de bulunmadığını 

iddia etmiştir.1051 Sûrenin 5-9. âyet grubunun net bir zaman tahdidi yapmaya olanak 

vermediğini ileri süren Nöldeke, 89. âyetten hareketle bu âyetlerin Medenî olma 

ihtimalinin savunulabileceğine dikkat çekmiştir. Ona göre âyette belirtilen İslam’ın tüm 

                                                 
1049 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 193. 
1050 Weil, Einleitung, 87. 
1051 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 194. 



255 

 

dinlere üstün geleceği fikri hicretten önce bu derece yüksek sesle dillendirilemeyeceğine 

göre söz konusu âyetler Medenî olmalıdır.1052 

Nisâ Sûresi 

Nöldeke Kur’ân’da Nisâ sûresi 7-12. âyetlerde geçtiği üzere yetimler ve kocaları 

ölmüş kadınların mirasları hakkındaki kesin kanunların konulmasının, aynı anda birçok 

aile reisinin öldüğü belirli bir olayın gerçekleştiği bir zaman dilimine denk gelmesi 

gerektiği görüşündedir. Ona göre aslında bu durum, tarihi olarak tam da Uhud gibi 

büyük bir yenilgiyle açıklanabilir.1053 

Nöldeke, evlilik konusunu ele alan sûredeki diğer âyetlerin ise dulların sayısının 

arttığı bir döneme denk geldiklerini iddia eder. Ona göre 24. âyette Hayber savaşı 

esnasında yasaklanıncaya kadar uzun süre yürürlükte kalan mut’a nikâhına bu sebeple 

izin verilmiştir.1054 

Sûrenin 47-60. âyet grubunun 45. âyetle irtibatlandırılabileceğini belirten 

Nöldeke’ye göre, 54. âyet,  Kureyşlileri Hz. Peygamber’e karşı savaşmaya teşvik eden 

ve İslam’ı kadim putperest kültürlerini aşağılayan nevzuhur bir hareket olarak 

tanımlayan Yahudilerin bir geleneğine atıfta bulunmaktadır. Nöldeke, bazı kaynaklarda 

bu âyetlerin Kab b. El Eşref hakkında nazil oldukları yönündeki bilgiler esas alınacak 

olunursa, âyetlerin Uhud savaşından daha önceki zamana tarihlendirilmesi gerektiğini 

belirtir. Zira Ka’b, bu savaştan daha önce Hicri 3. yılın Rebiü’l-Evvel ayında 

öldürülmüştür. Nöldeke’ye göre bu savaş esnasında Yahudiler Kureyşlilere destek 

veremedikleri için bu görüş pek olası gözükmemektedir.1055 Nöldeke, burada 

kastedilenlerin, daha ziyade Beni Nadir’den evlerini kaybeden bazı Yahudiler olduğu 

kanaatindedir. Ona göre nitekim bunlar daha sonra Hicri 5. yılda Kurayza Yahudileri, 

Kureyş ve Gatafan’la birlik kurarak Hz. Muhammed’i yok etmeye çalışmışlardır.1056 

Nöldeke, 71-83. âyet grubunun büyük yenilgiden (Uhud Savaşı) kısa bir süre 

sonra tebliğ edilmiş olabileceklerini tahmin etmektedir. Ona göre bu olay veya söz 

konusu âyetler, açık bir şekilde bu süreçte müşriklerin Müslümanlardan daha güçlü 

                                                 
1052 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 195. 
1053 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 198. 
1054 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 198. 
1055 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 200. 
1056 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 200-201. 



256 

 

olduklarına işaret etmektedir. Nöldeke’ye göre, 84-93. âyet grubu ile Müslümanların 

birçok kabileyle anlaşma yaptıklarına yorumlanan 90. ve 92. âyetler,  anlaşmanın 

yapıldığı zamana tarihlendirilebilir.1057 

Sûrenin 105-115 ve 116. âyetlerinin Medine’de hırsızlık yapmış bir adam 

hakkında nazil olduğunu ve Hz. Muhammed’in adamın kavmi Beni Zafer’in aracı 

olması akabinde neredeyse onu serbest bırakacağını bildiren haberlere işaret eden 

Nöldeke, bu husustaki farklı haberlerin önemsiz bazı öğeler-eklemeler yanında bir 

takım taraflı yaklaşımlar da barındırdığı kanaatindedir. Kaynakların büyük kısmının 

genellikle kronolojik bilgiden yoksun olduğunu, sadece çok azının hırsızın sonradan 

Mekke de kâfir olarak öldüğünü zikrettiğini kaydeden Nöldeke, hırsızlık olayının 

Usdu’l-Ğabe’de dikkatsiz bir şekilde Hicri 4. yılın Rebiü’l-Evvel ayına 

tarihlendirildiğinin kaydedildiğini aktarır.1058 Nöldeke’ye göre haddi zatında bu olay, 

şair Hasan bin Sabit’in kaleme aldığı bir hiciv şiirinde kendisine atıf yapılmış olması 

nedeniyle tarihsel gerçekliği açısından inandırıcı kabul edilebilir. Ancak sûrenin 

âyetlerinden (özellikle de Kur’âni ifadelerden) destek alamadığı için bahsi geçen olay, 

daha ziyade geniş tefsir açıklamaları türünden bir icat olarak değerlendirilmelidir.1059 

Sûrenin 116-125. ve bu âyetlerle irtibatlı görünen 131-134. âyet gruplarının 

şirkle mücadeleyi konu edindiklerini belirten Nöldeke, İbrahim milletinin örnekliğinden 

bahseden 125. âyetinin tamamı olmasa da bir kısmının Bedir Savaşı’ndan öncesine 

tarihlendirilebileceğini ileri sürmüştür.  Ona göre 127-130. Âyetler, sûrenin başında 

bahsedilen hükümleri açıklama babında gelen eklemelerdir. 135. âyet 58. âyetle 

ilişkilendirilebilir.1060 Sûrenin 136-143. âyet grubunun ve onlarla aynı döneme ait 

oldukları öngörülen 144-153. âyetlerinin Uhud Savaşı’ndan sonraki bir zamana 

tarihlendirilebileceklerini iddia eden Nöldeke’ye göre 137-147. âyetlerde de müşahede 

edileceği üzere bu sırada Müslümanlar, değişken bir talihle mücadele etmektedirler.1061 

Nisâ sûresinin 153-170. âyetlerinde Hz. Muhammed’in Yahudi milletine karşı 

kalbinde gizlediği her şeyi açıkça ifade ettiğini söyleyen Nöldeke’ye göre,  bu âyetler 

                                                 
1057 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 201. 
1058 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 202-203. 
1059 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 203. 
1060 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 203-204. 
1061 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 204. 



257 

 

sert ve tatsız üslupları sebebiyle ancak Hz. Muhammed’in Medineli Yahudilerle girdiği 

açık bir savaş sürecinde oluşmuştur.1062 

Haşr Sûresi 

Weil, Âl-i İmrân sûresi nüzul kronolojisiyle Uhud savaşı arasındaki ilişkinin bir 

benzerinin, Haşr sûresinin bir bölümü ile hicretin dördüncü yılının üçüncü ayında, 

ikamet ettikleri yerde kuşatılarak sürgün edilen Beni Nadir Yahudileri arasında 

müşahede edilebileceğini iddia etmiştir. Weil’e göre, sûrenin âyetlerinin bir kısmı 

kuşatma esnasında diğer kısmı ise Yahudilerin teslim olmasından daha sonra nazil 

olmuştur.1063 

Nöldeke, sûrenin büyük oranda hicretin 4. yılında Yahudi Beni Nadir kabilesinin 

boyunduruk altına alınması ve Medine’den kovulması olayıyla ilişkilendirildiğini,  hatta 

bu sebeple sûreye, Beni Nadir sûresi isminin bile verildiğini ifade eder.1064 Ona göre 

sûrenin 18. âyetten itibaren ikinci kısmın nüzûl zamanı hakkında net bir şey söylemek 

kolay değildir. Bununla beraber bu pasajın ilk bölümle aynı zamana tarihlendirilmesine 

engel bir durum yoktur. Zira sûrenin ilk âyeti sûre sonunda tekrar edilmektedir.1065 

Ahzâb Sûresi 

Weil, Ahzâb sûresinin Beni Mustalik seferinden bir süre sonra başlayan Medine 

muhasarası, Hendek savaşı ve akabinde gerçekleşen Kureyzaoğulları savaşını konu 

edindiğini belirtmiştir. Ona göre her ne kadar Beni Mustalik Gazvesi’nden kısa süre 

sonra eşinden boşanan ve Hendek Savaşı akabinde Hz. Peygamberle evlenen Zeyneb b. 

Cahş hakkındaki âyetler gibi mevcut yerlerine sonradan yerleştirilmiş intibaı uyandıran 

bazı pasajlar olsa da sûrenin, genellikle yukarıda zikredilen olayların gerçekleştiği 

tarihlerde ortaya çıktığından kuşku duymaya gerek yoktur.1066 Weil’e göre Ahzâb sûresi 

4. âyeti Hz. Peygamber’in Zeynep’le evlenmesinin sonrasına tarihlendirilmelidir.1067 

                                                 
1062 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 204. “Târihu’l-Kur’ân” mütercimi orjinal metinde “kin” ifadesi 

geçmediği halde cümleyi, “Peygamberin “kalbinde gizlediği kini” ifadesiyle tercüme etmiştir. Bkz: 

Nöldeke, Târihu'l Kur'ân, 183.  
1063 Weil, Einleitung, 84. 
1064 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 206. 
1065 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 206. 
1066 Weil, Einleitung, 85 
1067 Weil, Einleitung, 87-88. Weil, aynı paragrafta bir taraftan surenin Hudeybiye Anlaşması‘ndan sonra 

nazil olduğunu dile getirmiş öte taraftan bu ifadesiyle ters düşen açıklamalar yaparak surenin Hendek 

savaşı sonrasına tarihlendirilen Ahzab suresi: 33/4. âyetle aynı zaman diliminde indiğini ileri sürmüştür.  



258 

 

Buna ilaveten Weil, sûrede Hz. Muhammed’in özel hayatı hakkındaki bazı 

kuralları anlatan âyetlerin daha önceki bir döneme, kendi ifadesiyle “Aişe macerasının” 

gerçekleştiği zaman dilimine tarihlendirilebileceği görüşündedir.1068 Weil, Hz. 

Peygamber’in kendi eşlerine yönelik eleştirilerini dile getiren âyetlerin ise daha geç bir 

zaman dilimine ait olduğunu, bilhassa evlenmesini yasaklayan ve cariyelerle 

yetinmesini salık veren 52. âyetin ise kesinlikle hayatının son yıllarına tarihlendirilmesi 

gerektiğini ileri sürer.1069 

Nöldeke ise sûrenin farklı bölümlere ayrıldığını düşünmektedir. Nöldeke’ye göre 

9-27. âyet grubu kesinlikle Kureyş’in güçlü müttefikleri Gatafan ve Kureyzaoğullarının 

hendeklerle çevrilmiş Medine’yi kuşattıkları ve akabinde Yahudi Kureyzaoğullarının 

Hz. Muhammed tarafından yok edildikleri Hicri 5. yılın sonlarına tarihlendirilmelidir. 

Ona göre 37-40. âyet grubu da yaklaşık olarak bu zaman dilimine aittir. Zira bu âyetler, 

Hz. peygamberin evlatlık edindiği Zeyd, Zeyd’in boşadığı eşi Zeyneb bint-i Cahş ve 

Zeynep’le evlenmek isteyen Hz. Peygamber hakkındadır. Nitekim boşanmanın Hicri 5. 

yılda tamamlandığı ve hemen akabinde beni Mustalik gazvesi öncesinde Hz. 

Peygamber’in Zeynep’le evliliğinin gerçekleştiği rivâyet edilmektedir.1070  

Sûrenin 50-51. âyet grubunda esir olan kölelerin cariye edinilmesine izin 

verildiğine işaret eden Nöldeke, bu izinden hareketle âyetin hicri 5. yılda 

Kureyzaoğullarıyla yaptığı savaşta Hz. Peygamber’in ganimet olarak aldığı Reyhane 

adında bir kadını cariye almasıyla irtibatlandırılabileceğini ileri sürmüştür. 52. âyetin 

Hz. Peygamber’in hayatının son yıllarına ait olabileceğini ifade eden Nöldeke, 

boşanmayla ilgili bazı hükümleri ele alan 49. âyetin aslında aynı konuyu daha önce 

işleyen Bakara sûresi 236. âyetini tamamlayıcı ek hükümler içerdiği için sûrenin büyük 

kısmındaki diğer âyetlerle birlikte aynı döneme tarihlendirilmesinin doğru olacağı 

kanaatindedir.1071 

Münafikûn Sûresi 

Weil, içeriği dikkate alındığında Munafikun sûresinin, Beni Mustalik seferiyle 

irtibatlandırılabileceğini veya en azından bu seferden dönüşte ve sonrasında ortaya 

                                                 
1068 Weil, Einleitung, 85. 
1069 Weil, Einleitung, 86. 
1070 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 206-207. 
1071 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 208. 



259 

 

çıkmış olabileceğini düşünmektedir. Bu seferin tarihi hakkında kaynakların Hicri 4. ile 

6. yılları arasına işaret ettiklerini dile getiren Weil’e göre seferin tarihi, büyük olasılıkla 

Hicri beşinci yıldır.1072 Weil, Münafikun sûresinin Abdullah bin. Ubey önderliğindeki 

münafıkların Beni Müstalik savaşından dönüş esnasında Medineli Ensar’dan biriyle 

Mekkeli bir muhacir arasında geçen bir kavgayı dillerine dolayarak kışkırtıcı ifadeler 

kullanmalarını konu ettiğini kaydeder.1073 

Nöldeke de sûrenin Huzaa kabilesinin bir kolu olan Benî Mustalik’e yönelik 

düzenlenen sefer esnasında Abdullah b. Ubey’in kışkırtıcı bir takım açıklamaları 

üzerine nazil olduğu yönündeki kaynakların verdiği bilgilere atıfta bulunmuştur.1074 

Nûr Sûresi 

Weil, ele aldığı konular nazarı dikkate alındığında Nur sûresini, Benî Mustalik 

seferiyle irtibatlandırarak hicri beşinci yıla tarihlendirilebileceğini ifade etmiştir.1075 Nur 

sûresinin zina iftirası-kazf isnadında bulunmanın hükmüne konu olan Hz. Aişe’nin 

macerası ile irtibatlandırıldığını belirten Weil, ayrıca sûrede bu vesileyle aile hayatı 

hakkında çok sayıda düzenlemenin, erkeklerin ve kadınların tevazu ve iffetleri 

hususunda önemli tavsiyelerin ve son olarak örtünme mahremiyetine ilişkin emirlerin 

yer aldığını dile getirmiştir.1076 Weil, bazı âyetlerde inananlarla mukayeseyle Hz. 

Peygamber’in özel yaşamına yönelik birtakım düzenlemelerin çok daha katı olduğuna 

dikkat çekmiştir.1077 

Weil’e göre, sûrenin 6-9. âyetlerinde zikredilen ve eşlerin biribirlerine zina 

isnadında başvurulan lian yemini, çok daha sonraki bir zaman dilimine aittir. Nitekim 

Weil, siyer kaynaklarının bu konuyu Tebük seferine katılan ve dönüşte eşinin hamile 

olduğunu öğrenen Uveymir’in kıssasıyla irtibatlandırdıklarına işaret etmiştir.1078 

Nöldeke’ye göre ise sûrenin ilk pasajlarındaki âyetlerde, belirli bir kişi veya 

olaya atıf yapılmaksızın umuma yönelik bir hitap tercih edilmişken 10-20. âyet 

pasajında açık bir şekilde belirli ve özel bir olay esas alınmıştır. Nitekim İslamî 

                                                 
1072 Weil, Einleitung, 84. 
1073 Weil, Einleitung, 84. 
1074 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 209-210. 
1075 Weil, Einleitung, 84. 
1076 Weil, Einleitung, 84-85. 
1077 Weil, Einleitung, 85. 
1078 Weil, Einleitung, 85. 



260 

 

kaynakların naklettiği üzere Hz. Peygamber eşi Hz. Aişe’yi, Benî Mustalik Gazvesi 

esnasında kafilede kendisine yabancı olan bir adamla gitmekle töhmet altında 

bırakmıştır. İfk Olayı’ndan “bir macera” ifadesiyle bahseden Nöldeke, olayla alakalı 

rivâyetin güvenilirliğinin sorgulanması için başkaca hiçbir sebep aramaya gerek 

olmadığını belirtmiştir.1079 Nöldeke, bu husustaki âyetlerin savaş için çıkılan seferden 

yaklaşık bir ay sonra Kur’ân’daki mevcut yerine yerleştirildiklerini iddia etmiştir. Ona 

göre bununla beraber pasajın son âyetleri, biraz daha sonraki zaman dilimine 

tarihlendirilmelidir.1080 

Sûrede 27-33. ve 58-61. gibi neslin korunması ve aile ahlakı hakkındaki 

hükümleri içeren pasajların farklı oluşum dönemlerine sahip olduklarını ileri süren 

Nöldeke, her ikisi arasına yerleştirilen 34-45. âyet grubunun çok farklı bir karakteristik 

özelliğe sahip olduğuna dikkat çekmiştir. Allah’ı kâinatın ışığı, inkârcıları ise karanlıkta 

kalanlar olarak tavsif eden bu âyetlerin Medine dönemi sûreleri içindeki en edebi 

vahiyler olarak değerlendirildiklerine işaret eden Nöldeke, aynı giriş ifadeleriyle 

başlamasına karşın, takip eden 46-57. âyetlerin çok daha sade bir tarza sahip olduğunu 

belirtmiştir.1081 Bu âyetlerin yeminle verdikleri taahhütlerine rağmenHz.  Peygamberin 

ordusuna katılmayan münafıkların (53. âyet) güvenilmezliklerinin sebepleri ve bu 

davranışlarının nasıl cezalandırılacağı (50. âyet) konusunu ele aldıklarını dile getiren 

Nöldeke’ye göre bu âyetler, Hz. Peygamber’in kendisini huzursuz hissettiği Uhud 

Savaşı veya Hendek Savaşı akabindeki bir zaman dilimine tarihlendirilmelidirler.1082 

Mücâdele Sûresi 

Weil, cahiliye kültürüne ait bir boşama yönteminden (zıhar uygulaması) cesur 

bir şekilde bahseden ve bu boşama yöntemini saçmalık olarak değerlendirerek eleştiren 

Mücadele sûresinin, Hudeybiye anlaşmasının akabinde nazil olduğunu ileri 

sürmüştür.1083 

 

                                                 
1079 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 211. Arapça tercümede Nöldeke’nin kullandığı “yabancı bir 

adamla birlikte birlikte gittiği/ kaybolduğu” anlamına gelen  “mit einen fremden Manne vergangen zu 

haben” ifadeleri,  “….zina ettiği” şeklinde tercüme edilmiştir. Bak Nöldeke, Târihu’l-Kur’ân, 189. 
1080 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 211. 
1081 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 211. 
1082 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I,  211-212. 
1083 Weil, Einleitung, 87, 88. 



261 

 

Fetih Sûresi 

Weil, Mekkelilerle gerçekleştirilen Hudeybiye anlaşmasından bir zafer olarak 

bahsedildiğini ileri sürdüğü Fetih sûresinin, Müslümanların başarısız hac girişimiyle 

neticelenen Hudeybiye Anlaşmasına ve anlaşmanın akabinde gerçekleşen Hayber 

Savaşına işaret ettiğini iddia etmiştir.1084 

Nöldeke ise sûrenin Hudeybiye Barışı sonrası Hicri 6. yılın Zilkade ayına 

tarihlendirildiğini belirtir. Ona göre birçok kişinin düşündüğünün aksine sûrenin tümü 

değil yalnızca 1-17. âyetleri bu olaydan hemen sonra Hz. Peygamber henüz Medine’ye 

dönmeden evvel nazil olmuştur. Nöldeke, tarihçilerin verdiği malumatlar bir tarafa, bu 

âyetlerin, Hz. Muhammed’in daha bu tarihlerde, yani Hudeybiye Anlaşmasını 

imzaladığı dönemde,  Mekke’yi fethetme düşüncesine sahip olduğunu açık bir şekilde 

yansıttığını düşünmektedir.1085  

Nöldeke’ye göre, ne var ki daha sonra iki yıl gibi kısa bir zaman zarfında ve 

neredeyse savaşmaksızın Mekke’nin fethedilmesini sağlayan kendisine bağlı kalabalık 

Arap Bedevî kabileleri, bu süreçte Hz. Peygamber’in ümidini kırmışlardır. Nöldeke, bu 

sebeple Hz. Peygamber’in kutsal şehri zorla da olsa elde etmek için bir plan yaptığını 

iddia etmiştir. Nöldeke’ye göre bir sonraki yıl Kâbe’yi ziyaret etme şartıyla 

Kureyşlilerle yapılan Hudeybiye anlaşması, netice itibarıyla Hz Muhammed’in siyasi 

anlamdaki en büyük zaferi olarak değerlendirilmelidir.1086 

Sûrenin 18. âyetinin Hayber ve civarındaki Yahudilerin boyunduruk altına 

alındıkları bir zaman diliminde, Hicri 7. yılın başlarına tarihlendirilebileceğini belirten 

Nöldeke, esasında Hz. Peygamber’in Hudeybiye dönüşü sırasında ashabına, Hayber 

Yahudilerinin zenginliklerini vadettiğini dile getirmiştir. 19, 20 ve 27. âyetler için son 

derece anlaşılır bir açıklama yapmanın mümkün olduğunu ifade den Nöldeke, bilhassa 

23. âyette daha açık bir şekilde müşahede edileceği üzere, her zaman olduğu gibi Hz. 

Peygamber’in, Müslümanları Hudeybiye anlaşması esnasında da Allah’ın kendisini 

desteklediğine inandırmaya çalıştığını ileri sürmüştür. Nöldeke, bir rivâyette 27. âyetin 

                                                 
1084 Weil, Einleitung, 86.  
1085 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 215-216. 
1086 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 216. 



262 

 

Hicri 7. yılda gerçekleşen hac ziyaretinden sonraya tarihlendirilmesini yanlış 

bulmaktadır.1087 

Tahrîm Sûresi 

Tahrîm sûresinin sebebi nüzûlü bağlamında kaynaklarda zikredilen olayların 

tarihi hakkında, net bir şeyin söylenemeyeceğini belirten Nöldeke, yine de bu 

gelişmelerin Hz. Peygamber’in Mariya’dan doğan oğlu İbrahim’in vefatından önce 

gerçekleşmiş olmasının muhtemel olduğu kanaatindedir. Nöldeke’ye göre son 

çocuğundan yaklaşık 25 yıl sonra Hz. Peygamber’e tekrar bir evlat, üstelik de bir erkek 

çocuğu veren Mariya’nın, Hz. Aişe ve Hafsa gibi ona çocuk veremeyen diğer eşleri 

tarafından kıskanılması hususunda İslami kaynakların, hiçbir haber nakletmemesi son 

derece manidardır.1088 

Mümtehine Sûresi 

Weil, Hudeybiye anlaşmasından sonra Müslümanlarla Mekkeli müşrikler 

arasında gerçekleştirilen akdi iptal eden ve kadınlara saygı konusunda bazı kurallara yer 

veren Mümtehine sûresinin Medine döneminin son yıllarına tarihlendirmiştir. Ona göre 

sûrenin ilk kısmının Hatib ibn Ebi Belta’a’nın Mekke’deki arkadaşlarına Hz. 

Muhammed’in planını haber verdiği dönemde, Mekke’nin fethinden kısa süre önce 

oluşturulmuştur. Weil, bu sebeple Müslümanların kâfirleri dost edinmelerinin 

yasaklandığını, hatta bu yasağın bir tekrardan ibaret olabileceğini dile getirmiştir.  Zira 

ona göre zaten Hz. Muhammed, erken zamanlardan itibaren inananlarla inkârcılar 

arasında dostane ilişkiler kurulmasını istemiyordu.1089 

Nöldeke, Mümtehine sûresi 1-9. âyetlerinin Hz. Peygamber ve beraberindeki 

ashabını sürgüne (hicrete) gönderen kimselerle arkadaşlık yapılması hususunda bazı 

uyarılar içerdiğini ifade etmiştir. Ona göre 7. âyet sonradan gerçekleşebilecek bir 

uzlaşının mümkün olabileceğine işaret etmektedir. Kaynakların bu pasajları,  Hicri 8. 

yılın ramazan ayında gerçekleşen Mekke’nin fethine ya da Hatib b. Ebi Belta’a 

tarafında Kureyşlilere gönderilen ve Hz. Muhammed’in şehri ele geçirmeyi planladığı 

haberini içeren gizli bir mesajla irtibatlandırdığını kaydeden Nöldeke, bu kurgunun 

doğru olabileceği kanaatinde olduğunu ifade etmiştir. Zira buna muhalif ciddi bir delil 

                                                 
1087 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 216-217. 
1088 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 217-218. 
1089 Weil, Einleitung, 87. 



263 

 

bulunmadığı gibi pasajın Mekke’nin fethi öncesinde oluşturulduğundan şüphe etmeye 

gerek yoktur.1090 

10. âyetin Hudeybiye anlaşmasının hemen akabinde ya da rivâyetlerin işaret 

ettiği üzere bu anlaşmanın gerçekleştiği zaman dilimine tarihlendirilmesinin doğru 

olacağını belirten Nöldeke’ye göre, aksi halde aile düzenine son derece önem veren Hz. 

Muhammed’in, anlaşma gereği kendisine sığınan erkekleri geri verip kadınları ise 

yanında tutması hiç makul olmazdı.1091 

Tevbe Sûresi 

Sûrenin büyük kısmının hicretin 9. yılında Bizans'a ve Suriye sınırındaki Arap 

müttefiklerine yönelik gerçekleştirilen ve Medinelilerden ve Bedevîlerden çok sayıda 

kimsenin katılmadığı seferden bahsettiğini belirten Nöldeke, Hz. Muhammed’in bunu 

fırsat bilerek birçok münafığı ve zayıf Müslümanı töhmet altında bıraktığını iddia 

etmiştir. Nöldeke’ye göre bu olayı anlatan âyetler tek seferde nazil olmayıp bir kısmı 

seferin başında, bir kısmı sefer esnasında, diğer bir kısmı ise seferden sonra 

oluşturulmuştur.1092 Sefere katılma bahaneleri olan Müslümanları teskin eden 23-24. 

âyetlerin seferden önce nazil olduğunu ileri süren Nöldeke, 25-27. âyet grubunun Hicri 

8. yılın şevval ayında vuku bulan Huneyn savaşına atıfta bulunarak zaferin ancak 

Allah’ın yardımıyla kazanılacağına vurguda bulunduğunu dile getirir. 29-35. âyet 

grubunun cizye verinceye kadar Hırıstiyanlarla savaşmaya çağırdığını ifade den 

Nöldeke, bu âyetlerin öncekilerle aynı zamana veya bir yıl önce Hicri 8. yılın 

Cemaziye’l-Evvel ayında Mute Gazvesi’nde Müslümanların Hırıstiyanlardan aldıkları 

darbeye atıfta bulundukları için bu zaman dilimine tarihlendirilebileceklerini 

düşünmektedir.1093 

Mâide Sûresi 

Sûrenin 8-10. âyet grubunun aynı zaman diliminde nazil olduğunu belirten 

Nöldeke, Müslümanların karşı karşıya kaldıkları tehlikelerden bahsetmesinden dolayı 

bir sonraki 11. âyetin nüzûl zamanının tespitinin zor olduğunu ifade eder. Ona göre bu 

hususta bizzat Hz. Peygamber’in yaşadığı ölüm tehlikelerini nakleden hikâyeler, âyetin 

                                                 
1090 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 218. 
1091 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 219. 
1092 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 223. 
1093 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 224. 



264 

 

zamanın tespiti için hiçbir anlam ifade etmezler.1094 Sûrenin 12-34. âyet grubunun nüzûl 

dönemi hakkında en ciddi ipucunun, amansız bir savaştan bahseden 33. âyette yer 

aldığını belirten Nöldeke, ilgili metin dikkate alındığında mücadelenin çoktan 

başladığına atıfta bulunan âyetten hareketle, bu âyetlerin Kaynuka Yahudilerinin Hicri 

2. yılın şevval ayında yerlerinden edilmelerinin sonrasına, yani Arabistan Yahudilerine 

en büyük darbenin indirildiği Hicri 7. yılda vuku bulan Hayber Savaşı öncesine 

tarihlendirilmesinin doğru olacağı görüşündedir. Ona göre Mâide sûresinin büyük kısmı 

genellikle hicri 6 veya 7. yıllarına tarihlendirildiği için bu âyetler bahsi geçen iki 

tarihten sonuncuya yani Hayber savaşı öncesine tarihlendirilmelidir.1095 

Değerlendirme 

Oryantalistlerin tarihlendirme yöntemleri içinde tasnif ettiğimiz tarih ve siyer 

bilgisinden dönemin siyasi sosyal ve kültürel şartları hakkındaki ilimlerden hareketle 

tarihlendirme yöntemi, bazı Müslüman ilim adamları tarafından erken dönemlerden 

itibaren kısmen dikkate alınmak ve uygulanmakla beraber hak ettiği ilgiyi ancak son 

birkaç asırdır görmeye başlamıştır.1096  

Bu yöntemin Batı’da beslendiği asıl kaynak, kutsal kitap araştırmalarında 

başvurulan “tarihî tenkit” yöntemidir. Yöntemin ilk orijini ve metni arasında yüzyıllarca 

zaman aralığı bulunan kutsal metinlerdeki gibi Kur’ân vahyine de uygulanması bizim 

açımızdan kabul edilemez ve yanlış olmakla beraber siyer ve tarih ilmi ile sosyal, siyasi 

ve kültürel şartların bilinmesinin vahyin tarihi hakkında gerçeğe yakın tespitler 

yapılmasında etkili ve faydalı olacağı kanaatindeyiz. Bu yolla aynı zamanda vahyin 

anlam zenginliğinin ortaya konması ve yer yer anlaşılma sorunlarının da aşılabilmesi 

mümkün olabilir. Bu hususta bazı son dönem İslam araştırmacılarının çağdaş muhatabı 

vahyin nüzûl sürecindeki ilk muhataplarının teneffüs ettikleri atmosfere götürmeyi 

amaçlayan çalışmalarının, ufuk açıcı olduğu kadar ilk dönem Müslüman şahsiyetinin 

yeniden teşekkülü açısından da son derce yararlı olduğu kanaatindeyiz. 

                                                 
1094 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 229. 
1095 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 229-230. 
1096 Muhammed Coşkun,  Kur’an Yorumunda Siret-Nüzul ilişkisi, Fikir Yay, İstanbul 2014, s.18,19. 



265 

 

2.2.6. Hz. Peygamber'in Psikolojik Durumu (Ruh Hali) İle İlişkilendirilerek 

Tarihlendirilen Sûreler ve Âyet Grupları 

Oryantalistler bazı vahiyleri, Hz. Muhammed’in tecrübeleri ve ruh haliyle 

ilişkilendirerek tarihlendirme yoluna gitmişlerdir. Aşağıda oryantalistlerin bu yönteme 

dayalı olarak gerek Mekke dönemi gerekse de Medine dönemi vahyinin 

tarihlendirilmesine ilişkin denemelerine örnekler verilmiştir. 

Alak, İnşirâh, Necm, Bakara, Âl-i İmrân ve Hadîd sûrelerine ait çok sayıda âyet 

grubu, oryantalist algıya göre Hz. Peygamber’in ruh haliyle ile ilişkilendirilerek 

tarihlendirilmiştir. Bu bağlamda Weil ve Nöldeke’nin vahyi, Hz. Peygamber'in 

psikolojik durumu ile ilişkilendirerek nasıl tarihlendirdikleri aşağıda sırasıyla 

kaydedilmiştir. 

Alak Sûresi  

Nöldeke, Hz. Muhammed’in peygamberlikle görevlendirildiğini hissetse bile bu 

işi nasıl yapacağı konusunda emin olmadığını savunur. Bu sebeple de bulunduğu şartlar 

altında açık davette bulunma cüretini hemen gösteremediğini ileri sürmektedir. 

Nöldeke, Buhari’nin Hz. Aişe’ye isnadla rivâyet ettiği, daha önce Alak sûresi 

bağlamında anılan hadisin devamı olan bir haberde, bu süreçte Hz. Peygamber’in 

daralmış ruh halinin çok iyi yansıtıldığını belirtmektedir.1097 

Bu bağlamda “Fetretu’l-Vahiy Hadisi” olarak meşhur olan hadisi nakleden 

Nöldeke, bu hususta şunları söyler: “Bu durum, kendisine vahiy gelmeden evvel 

peygamberlikten önce (acemi peygamberlik- prophetenweihe) dağlarda münzevi olarak 

(tahannüs) yaşadığı döneme de ait olabilir.”  Nöldeke, bu açıklamasıyla canına kıyma 

aşamasına gelmiş olan Hz. Peygamber’in içine girdiği ruh halinin, peygamberlik öncesi 

bir zaman dilimine ait olabileceği ihtimaline dikkat çekmek istemiştir. 1098 

İnşirâh ve Duhâ Sûreleri 

Nöldeke, İnşirah ve ondan daha sonraki zamana ait olan Duhâ sûrelerinde, 

yaşadığı acılar ve içinde bulunduğu durum hatırlatılarak Hz. Peygamber’in teselli 

                                                 
1097 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 84. 
1098 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 84-85. Nöldeke Hz. Peygamber‘in, öğretisinin yayılacağı ve 

mücadelesinde başarıya ulaşacağı yönündeki şüphelerinin Medine’ye hicrete kadar devam ettiğini not 

eder.  Ona göre, Medine dönemiyle beraber Hz. Muhammed’in çekingenliği veya açık daveti önünde bir 

engel kalmamıştır. Bkz: Dipnot, 1. 



266 

 

edildiğini belirtmiştir.1099 Nöldeke’ye göre Hz. Peygamber’e ve öğretisine iman eden ve 

geleceğe yönelik umutlarını ona bağlayan düşük konumlu ve az sayıdaki takipçisine 

yönelik teselli ve destek içerikli ifadeler için bir neden aramaya gerek yoktur. “Bu 

sebeple söz konusu sûreler için belirli bir tarihsel olaya da ihtiyaç bulunmamaktadır. 

Bununla beraber elbette bu tür durumlardan haber verilmesi, teselli ve destek içerikli 

ifadelerin kullanılması, benzer bazı yaşantıların tesiriyle bir dışa vurumun ifadesi olarak 

da değerlendirilebilir.”1100 

Necm Sûresi  

Nöldeke sûrede Garanik Olayı’yla ilişkilendirilen 19-22 âyet grubunu takiben 

gelen 23. ve 26-32. âyet grubunun, kesinlikle daha sonraki bir zaman dilimine ait 

oldukları görüşündedir. Ona göre bu âyetler, Hz. Muhammed’in şuuru yerine geldikten 

sonra olayı çarpıtarak şeytanı suçlamasından ibaret bir hikâyeleştirmedir.1101 

Bakara Sûresi   

Nöldekeye göre, sûredeki 256-266. âyetleri, belirli bir durumla ilişkilendirmek 

zordur. Nitekim İslam’a girmek için herhangi bir zorlamanın yapılmaması gerektiği 

fikrini işleyen 256. âyetin derin bir ruhsal depresyon yanında yüksek bir zafer inancının 

hissedildiği bir zaman dilimine ait olması muhtemeldir. Zira tamamıyla bir dini 

propagandanın ve otoriteyi kabullendirme politikasının yoğun bir şekilde uygulandığı 

Medine döneminde, bu tür düşüncelerin ciddi hiçbir pratik anlamı olmamıştır.1102 

Âl-i İmrân Sûresi 

Sûrenin 128. âyetinin, nakledilen çok sayıda habere göre, savaş alanında 

yaralanan Hz. Peygamber’in uzanarak dinlendiği bir sırada vahyolunduğunu kaydeden 

Nöldeke, bu süreçte benzer düşüncelerin vuku bulmasını normal karşılamakla birlikte 

içinde olduğu pasajdaki âyetlerle güçlü anlam irtibatı olduğu için bu âyetin daha sonraki 

zaman diliminde oluşmuş olduğunu ileri sürmüştür. Nöldeke, kendi görüşünün 

                                                 
1099 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 94.  
1100 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 94. 
1101 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 103. 
1102 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 184. 



267 

 

desteklemek için kaynakların âyetin, Uhud Savaşı esnasında veya savaştan bir süre 

sonra nazil olduğuna yönelik bilgiler aktardığına işaret etmiştir.1103 

Nöldeke, Hz. Peygamber’in Uhud Savaşı’ndan sonraki günün sabahında 

Mekkelileri Hamrau’l-Esed bölgesine kadar takip eden değerli dostlarını övdüğü 165-

180. âyet grubunun 160. âyetle bağlantılı olduğu kanaatindedir. Ona göre 181-184. 

Âyetler, bir Yahudi’nin alaylı konuşmalarına cevap niteliğinde olup kaynaklarda 

münferit durumlar hususunda yer alan farklı açıklamalar sebebiyle âyetlerin hakikati ve 

nüzûl tarihleri hakkında kesin bir tarih tespiti yapmak mümkün görünmemektedir.1104 

Bununla beraber Nöldeke, gerek bu âyetlerin gerekse takip eden 185. âyetin umumi 

olarak Uhud Savaşı sonrasına tarihlendirilmelerini yerinde bulur. Ona göre bu süreçte 

yaşanan çöküntülü ruh hali, Müslümanların yenilgiyi ve kınanmayı tahammüllerini (186 

ve 200. âyetler), inançları için şehit olan Müslümanları (195. âyet) ve kazandıkları 

zaferden dolayı sevinen müşrikleri  (196. âyet) hatırda tutmayı gerektirmiştir.1105 

Hadîd Sûresi 

Nöldeke, sûrenin 10. âyetinin kaynaklarda genellikle Mekke’nin Fethi’ne 

yorulduğunu belirtir. Ancak ona göre sûrede, Hz. Muhammed tarafından böylesine 

önemli bir başarı için sergilenmesi gereken emin bir tavır ortaya konmadığı için bu 

yaklaşım yerinde değildir.1106 Sûrenin 22. âyetinin Hz. Peygamber’in sıkıntılı bir 

durumda olduğuna işaret ettiğini iddia eden Nöldeke, bu sebeple âyetin Uhud Savaşı’yla 

Hendek Savaşı arasındaki bir zaman dilimine tarihlendirilebileceğini belirtmiştir. 

Nöldeke’ye göre 10. âyetteki zafer ifadesini, Bedir Savaşı’na yormak da pekâlâ imkân 

dâhilindendir. 1107 

Değerlendirme 

Hz. Muhammed’in psikolojik hali ve duygu dünyasından hareketle tarihlendirme 

yöntemi, her ne kadar tarihî tenkit yaklaşımının ilkeleriyle ilişkiliymiş gibi görünüyor 

olsa da verilen örnekler incelendiğinde, aslında büyük oranda öznel ve göreceli bir 

yaklaşıma dayandığı fark edilecektir. 

                                                 
1103 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 193. 
1104 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 193-194. 
1105 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 194. 
1106 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 195. 
1107 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 195. 



268 

 

Oryantalistlerin, isminden hareketle Müddessir sûresinin nüzûl zamanı ve Hz. 

Peygamber’in ruh hali hakkında yaptıkları çıkarımlar, bu tarihlendirme girişimine 

verilebilecek örneklerden biridir. Nitekim Nöldeke, bu olay üzerinden vahiy olgusunu 

Hz. Peygamber’in geçirdiği bir nöbetle açıklamayı tercih etmiştir.  Gerçekten yaşadığını 

zannettiği bu olayın hemen akabinde Hz. Peygamberin, “dessirûnî” ifadesiyle eşinden 

kendisini örtmesini talep etmesinin, arınma veya temizlenmeyle açıklanamayacağını 

düşünen Nöldeke’ye göre bu ifade, onun iç dünyasındaki batıl bazı korkulara işaret 

etmektedir.  

Nöldeke başta olmak üzere nerdeyse tüm oryantalistler, Kur’ân vahyinin ve Hz. 

Peygamber’in risaletinin ilahi kaynaklı oluşunu reddetmişlerdir. Onlara göre, Hz. 

Muhammed Ehl-i Kitab’ın vahiy geleneğinden haberdar olmuş, ondan etkilenmiş ve 

onlara öykünmek sûretiyle benliğini peygamberlik psikolojisine hazırlamıştır. Onun 

vahiy olarak sunduğu tüm malumat ve açıklamalar, aslında çok iyi hazırlanmış bir 

kurgudan ibarettir. Buna göre vahiy ya çoğu zaman kahin ve falcıların cahiliye 

döneminde başvurdukları etkileyici dil ve üslup kalıplarına bürünmüş vizyon ve rüyalar 

ya da önceki vahiy geleneğinin temsilcileri Yahudi ve Hıristiyanların kaynaklarından 

eksik yanlış ve değiştirilmiş şekilde alınan, aşırılan çalına veya esinlenilen 

bilgilerdir.1108 

Tarihî tenkit yöntemi bağlılarının, vahiy, risalet ve mucize gibi insanlar 

tarafından gözlemlenemeyen, aralarında sebeplilik ilişkisi kurulamayan ve gerçekleşmiş 

başka vakalarla açılanamayan bazı olay ve olguların gerçeklikle ilişkilendirilemeyeceği 

ilkesine dayanan ön kabulleri, zorunlu olarak kendilerini Kur’ân’ın müellifinin Hz. 

Peygamber’den başkası olmadığı sonucuna götürmüştür. 1109  

Ne var ki oryantalistler Kur’ân’ın müellifi olarak gördükleri Hz. Peygamber’in 

hayatı ve kişiliği hakkında bilgileri barındıran tarih kaynaklarını hiçe saymışlar, 

Kur’ân’da Hz. Peygamber’in şahsiyeti ve ruh haline ilişkin tahlillere kaynaklık 

edebilecek ifadeleri görmezden gelmişlerdir. Bu sebeple oryantalistlerden, zaten en 

başından öteki, rakip ve sapkın olarak tanımladıkları Kur’ân ve Hz. Peygamber 

                                                 
1108 Weil, Einleitung, 13; Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 3; Paret, Mohammed und der Koran, 51, 54-

58; Watt, İslam Nedir, 5.   
1109 Şebusteri, 237-239. 



269 

 

hakkındaki kalıplaşmış yargılarını aşarak tarafsız davranmalarını ummak beyhude bir 

beklenti olacaktır.  

Kur’ân’ın Müslüman olmayan muhataplarının inanç tercihi noktasında serbest 

olduğu yönündeki ilkesini ifade eden Bakara 256. âyetini, Hz. Peygamber’in derin bir 

ruhsal depresyon yanında yüksek bir zafer inancını hissettiği bir zaman dilimin 

tarihlendirmeye yönelik yaklaşım, Nöldeke’nin metni ve muhtevayı yanlı 

okunmasından başka bir şekilde izah edilemez. Ayrıca yüksek bir zafer inancı ile derin 

bir çöküş gibi iki mütenakız olgunun aynı anda hissedilmesi aklın kabul edeceği bir 

durum değildir.  

Nöldeke, Kur’ân’da Hz. Peygamber’i teselli eden âyet ve ifadelerin varlığını, 

öğretisini yayma sürecinde karşılaştığı benzer yaşantıların dışa vurumu olarak 

yorumlamıştır. Bu açıklamaya göre Hz. Muhammed ilgili âyetleri kendisini teselli 

etmek için oluşturmuştur. Anlaşıldığı kadarıyla Nöldeke vahyin muhatabı durumundaki 

Hz. Peygamberi, metnin inşacısı pozisyonunda görmek istemektedir. Hâlbuki ilgili 

âyetlerde sözün öznesinin Allah olduğu çok açıktır.  Nöldeke’nin teselli ifadelerinden 

hareketle Hz. Peygamber’in ruh haline dair çözümleme girişimi hitabın konusu olan 

peygamberi hitabın sahibine dönüştürmüştür. Aslında dinin davetçilerini ve müminlerini 

teselli etmek ve zorluklar karşısında sabredilmesi hususunda tavsiyelerde bulunmak 

neredeyse bütün dinler tarafından vurgulanmıştır. Nitekim Kutsal Kitap’ta da birçok 

vesileyle inananlara yönelik sabır ve teselli içerikli ifadeler cesaretlendirici nasihatler 

yer almaktadır.1110 

Nöldeke’nin Hz. Peygamber hakkındaki bu görüşleri, Kutsal Kitab’a uygulanan 

muamelenin Kur’ân’a yansıtılmasından kaynaklanmaktadır. Batı’da, sözün ilk kaynağı 

ile son hali arasında uzun zaman kopuklukları bulunan dini metinlere uygulanan 

hermenötik yorumlama, haddi zatında Kutsal Kitab’ın vakıası açısından işlevsel 

görülebilir. Ancak söz konusu diyalektik Kur’ân vahyi hatta Hz. Peygamber’in sözleri 

ile bunların metne bürünmüş formları için kesinlikle uygulanabilir değildir. Batılı 

muhayyilenin Şark kurgusunu inşa eden oryantalistler, bu gerçeğe gözlerini kapatmaya 

şartlanmış görünmektedirler. Yaptıkları şey, önlerine çıkanı bilimsellik kisvesiyle 

ellerindeki mevcut tek kalıba sokmaya çalışmaktan öteye gitmemiştir. Ne yazık ki bu 

                                                 
1110 İncil, Matta: 5:3-10  



270 

 

yaklaşım artık günümüzde dinin, özelde ise İslam’ın bazı mevzularının problem alanı 

olarak addedilmesini aşmış; bir olgu olarak dini ve İslam’ın kendisini problem görmeye 

vardırılmıştır.1111 

2.2.7. Belirli Bir Yöntem Takip Edilmeksizin Yapılan Öznel 

Tarihlendirmeler 

Öncü oryantalistlerin tarihlendirmeye ilişkin görüşleri tetkik edildiğinde kimi 

zaman vahyi, herhangi bir yöntemle ilişkilendirmeksizin tamamen indi ve sübjektif bir 

yaklaşımla tarihlendirdikleri müşahede edilmiştir. Bu türden tarihlendirmelere aşağıda 

bazı örnekler verilerek Weil ve Nöldeke’nin öznel tarihlendirmeleri tahlil edilmeye 

çalışılacaktır.  

Nöldeke, vahyin ve Alak sûresinin Mekke döneminde üretilmiş peygamber 

ürünü olduğunu iddia etmiştir. “Muhammed uzun süren münzevi bir hayat ve yalnızlık 

sürecinde gerçekleştirdiği dakik araştırmalar ve içsel mücadelesi neticesinde muazzam 

derecede bir uyarılmışlık haline ulaşmıştır. İşte bu haldeyken neticede gördüğü bir rüya 

veya vizyon akabinde kendisine hakikatin bir tecellisi olarak peygamberlik ve davet 

görevinin verildiğine karar vermiştir. Bu meslek-görev onun ruh dünyasında,  insanların 

yaratıcısı ve rabbi Allah’tan gelen semavi kitabın parçalarından oluşan mesajları yine 

O’nun emriyle insanlara okumasını salık veren sağlam bir bünyeye dönüşmüştür.”1112 

Nöldeke’ye göre Kasas sûresi 83. Âyetini, Allah’a ve ahiret gününe karşı kendi 

kuvvetine güvenen Karun’un kıssasını anlatmış olması sebebiyle tüm Kur’ân kıssalarına 

muhalif bir âyet olarak değerlendirmek gerekir.1113 

Nöldeke zekât verilmesi gerektiğini tavsiye eden En’âm sûresi 141. âyet ile 151-

153 âyet grubunun Medenî olarak değerlendirilmesini doğru bulmaz. Ona göre ayrıca 

154. âyetle başlayan âyet grubunun öncesinde olması gereken bir bölüm, yerinde 

yoktur.1114 

                                                 
1111 Tahsin Görgün, Anlam ve Yorum Dini Metinlerin Anlaşılması ve Yorumlanması, Külliyat Yay., 

İstanbul 2016, 33-35. 
1112 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 82. 
1113 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 154. 
1114 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 162. 



271 

 

Weil, Ahzâb sûresinde Hz. Muhammed’in aile hayatı (o harem der) hakkındaki 

bazı kuralları anlatan âyetlerin daha önceki bir döneme, Aişe macerasının gerçekleştiği 

zaman dilimine tarihlendirilebileceği görüşündedir.1115 Weil, Hz. Peygamber’in kendi 

eşlerine yönelik iddialarını-ithamlarını dile getiren âyetlerin ise daha geç bir zaman 

dilimine ait olduğunu, bilhassa evlenmesini yasaklayan ve cariyelerle yetinmesini salık 

veren 52. âyetin ise kesinlikle hayatının son yıllarına tarihlendirilmesi gerektiğini ileri 

sürer.1116 

Enfâl sûresi 30-35. âyet grubunun, özelliklede 30. âyetin Mekkî sayılmasının 

yanlış olduğunu ileri süren Nöldeke’ye göre bu âyetler, Medine’de zafer sevinci 

yaşayan Peygamber’e ve bağlılarına,  Mekke’de ne kadar zayıf ve biçare olduklarını 

hatırlatmayı amaçlamıştır.1117 

Mâide sûresi 8-10. âyet grubunun öncekilerle aynı zaman diliminde nazil 

olduğunu belirten Nöldeke, buna karşın Müslümanların karşı karşıya kaldıkları 

tehlikelerden bahsetmesinden dolayı bir sonraki 11. âyetin nüzûl zamanının tespitinin 

zor olduğunu ifade eder. Ona göre bu hususta bizzat Hz. Peygamber’in yaşadığı ölüm 

tehlikelerini nakleden hikâyeler, âyetin zamanın tespiti için hiçbir anlam ifade 

etmezler.1118 

Nûh sûresinde İslam Peygamber’inin Arap müşriklerin putları hakkında Nûh’a 

öykündüğüne ileri süren Nöldeke, bu durumun harici malumatın bir kalıntısı olduğunu 

dile getirmektedir.1119 

İsrâ sûrenin ilk âyetinin Hz. Muhammed’in Mekke’den Kudüs’e gerçekleştirdiği 

seyahate (İsrâ olayı) atıfta bulunduğunu belirten Nöldeke, akabinde bu olayın bir 

mucize olup olmadığını tartışmıştır. Geleneğe bağlı Müslümanların bu gece seyahatini 

bir mucize olarak değerlendirdiklerini söyleyen Nöldeke’ye göre aslında bu görüş 

Kur’ân’da Ra’d, 7, 27; İsrâ, 93; Furkân, 6 ve Ankebût, 45. âyetlerle çelişmektedir. Zira 

bu âyetlerde Hz. Peygamber’in mucize getiren biri olmadığı aksine açıkça uyaran bir 

                                                 
1115 Weil, Einleitung, 85. 
1116 Weil, Einleitung, 86. 
1117 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 187. 
1118 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 229. 
1119 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 124.  



272 

 

hatip ve uyarıcı olduğunun vurgulandığı belirtilmektedir. Nöldeke bu sebeple olayın Hz. 

Peygamber’in gördüğü bir rüyayı anlatmasıyla açıklanabileceğini iddia etmiştir. 1120 

Nöldeke ispatlanması zor olmakla birlikte 1. âyetle aynı hikâyeye ait olduğu 

varsayılacak olunursa İsrâ sûresi 60. âyetin de aynı türden bir rüyanın eseri olabileceğini 

iddia eder. Âyetin bağlamının eskatolojik -ölüm ötesi- bilgiler veren bir vizyona 

yorulabileceğini ileri süren Nöldeke nitekim rüyanın sadece uykuda görülen bir görüntü 

olmadığını gündüzün uyanıkken de görülen bir vizyon olarak değerlendirilebileceğini 

söyler.1121 

Yukarıda bazı tarihlendirme tercihlerine yer verdiğimiz Weil ve Nöldeke’nin bu 

türden sübjektif ve hiçbir bir delile dayanmayan tarihlendirme girişimleri, 

araştırmalarını yöntembilim ve bilimsel esaslara dayandırdıkları yönündeki kendi 

açıklamalarıyla çelişmektedir. 

Weil ve Nöldeke’nin öznel görüşlerine dayalı olarak yaptıkları tarihlendirmeler 

ve açıklamalar incelendiğinde, her iki oryantalistin dile getirdiği görüşlerin aslında 

Kur’ân vahyi, Hz. Muhammed’in elçiliği ve İslam hakkındaki inanç ve kanaatlerinin 

tesiriyle oluşturulduğu açıkça müşahede edilecektir. Nitekim Alak sûresini Hz. 

Peygamber’in ürünü bir vizyon, benzer şekilde İsrâ ve Mirâc olayını, rüyada görülmüş 

bir vizyon olarak kabul etmek, Hz. Peygamberin nübüvvetini reddetmek için 

geliştirilmiş argümanlardır. Yine Hz. Peygamber’in putlara ilişkin tasavvuru ve tavrı 

hususunda Nuh’a öykündüğü iddiasında da aynı saiklerin tesiri vardır. Zira 

oryantalistler bu türden çıkarımlarını, en başından itibaren Peygamber’in bilgi 

kaynağının gerçekte vahiy olmadığı ön kabulüne dayandırmaktadırlar.  

Weil ve Nöldeke’nin indi tarihlendirmelerinin bir kısmı ise tarihî tenkid 

yönteminin zorlanması veya bu yönteme uyulmaması sonucunda oluşturulmuş 

gözükmektedir. Örneğin Nöldeke’nin, Mâide sûresi 12. âyetinin tarihlendirilmesi 

sadedinde Müslümanların karşı karşıya kalabilecekleri tehlikelere ilişkin ifadelerin, Hz. 

Peygamber’in karşı karşıya kaldığı ölüm tehlikeleriyle ilişkilendirilmesini yersiz 

görmesi anlaşılır değildir. Onun bu yorumu tarihî tenkid yönteminin, müellifin yaşadığı 

zamanın, şartların ve kültürel iklimin bilinmesini öngören temel ilkelerle 

                                                 
1120 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 134. 
1121 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 135. 



273 

 

uyuşmamaktadır. Üstelik tarihlendirme hususunda yer yer İslami rivâyetleri de esasa 

alan Nöldeke, bu konuda rivâyetleri tahlil etme gereği bile duymamıştır. 

Tarihî tenkit yönteminin dikkate alınmadığı tarihlendirmelere verilecek 

örneklerden bir diğeri, Hz. Peygamber’in aile ilişkileri hakkında nazil olan âyetlerin 

ısrarla İfk hadisesinin akabine tarihlendirilmesidir. Kur’an’ı tematik bir düzene sahip 

olmamakla eleştiren oryantalistlerin aile hayatıyla ilişkili âyetleri belirli bir zaman 

dilimi veya belirli bir sûre ve âyet grubu ile sınırlamaları evvel emirde kendileriyle 

çelişmek anlamına gelmektedir. Ayrıca oryantalistler, Kur’an vahyinin hayatın her 

aşamasına müdahil olan kurucu bir kaynak olduğunu görmek istememişler gerek Hz 

Muhammed’in gerekse de Müslümanların aile ilişkileriyle ilgili düzenlemelerin farklı 

tarihi süreçlerde ve muhtelif sûreler içinde yer aldığını araştırmak zahmetinde 

bulunmamışlardır. 

2.3. WEİL VE NÖLDEKE’NİN KUR’AN’IN VAHİY DEĞERİ, ÖZGÜNLÜĞÜ 

VE OTANTİKLİĞİNİ HEDEF ALAN İDDİALARININ ANALİZİ 

Bu başlık altında ele alınan meselelerin mihveri ve en merkezi konusu vahiy 

gerçekliği ve olgusu açısından Kur’an’ın durumudur. Nitekim Weil ve Nöldeke, Kur’an 

vahyini tarihlendirme sadedinde her vesileyle bu mevzunun etrafında dönüp 

durmuşlardır. Aslında bu mevzudaki oryantalist kabul ve tasavvur ilim erbabının 

malumu olmakla birlikte biz, Kur’an kronolojisi bağlamında Weil ve Nöldeke özelinde, 

oryantalistlerin bu konuyla ilgili görüşlerini tespit ederek analiz edeceğiz.  Bu çerçevede 

öncelikle en merkezi konu olan Kur’an’ın vahiy değeri, yani gerçekten vahiy olup 

olmadığı, vahiy değilse ne olduğu ve hangi kaynaklardan beslendiği ve hangi tesirlerin 

etkisi altında olduğu hususlarını ele alacağız.  

Oryantalistlerin Kur’an-vahiy ilişkisi bağlamında yoğunlukla işledikleri ikinci 

konu, Kur’an’ın vahiy ürünü olmadığı yönündeki merkezi tezlerini destekleme ve 

açıklamaya matuftur. Onlar bu çerçevede Kur’an’ın özgünlüğünü sorgulamışlar ve 

neticede vahiylerin gerek dil ve üslup gerekse de içerik açısından özgün olmadıkları, 

muhtelif kaynaklardan beslendikleri veya alındıkları fikrini temellendirmeye 

çalışmışlardır.  



274 

 

Oryantalistlerin Kur’an’ın ilahi kaynaklı olmadığını ispatlama amacıyla 

tartışmaya açtıkları üçüncü ana mevzu ise onun otantikliği, yani metin olarak ilk andan 

sonra herhangi bir değişime uğrayıp uğramadığı meselesidir.  

Bu konuyu enine boyuna ele alıp değerlendirmek müstakil çalışmaları 

gerektirdiğinden biz, Nöldeke ve Weil’in tarihlendirme bağlamında ileri sürdükleri bazı 

iddialar üzerinden meseleyi değerlendirmeye çalışacağız.  

2.3.1. Kur’an’ın Vahiy Değeri Hakkındaki İddiaları  

Weil ve Nöldeke, vahiy olgusu açısından Kur’an’ın durumu ve kaynağı 

hakkında bazı iddialar dile getirmişlerdir. Bu iddiaları şu başlıklar altında sıralamak 

mümkündür. 

- Kur’an, Hz. Muhammed’in vizyonları ve rüyalarından müteşekkildir. 

- Kur’an, Hz. Muhammed’in planlaması, ruhsal ve zihinsel gayret ve hazırlığının 

sonucu oluşmuştur. 

- Kur’an, Hz. Muhammed’in psikolojisindeki değişimin ve geçirdiği nöbetlerin 

tesiriyle oluşmuştur. 

Bu iddialara göre vahiy, ilahi kaynaklı olmayıp Hz. Peygamber’in ürünüdür. 

Peygamber yaşantıları, gayretleri ve ruh halinin tesiriyle Kur’an’ı oluşturmuştur. Weil 

ve Nöldeke’nin bu husustaki iddiaları, ilgili konu başlıkları altında aşağıda önce 

kaydedilecek akabinde ise tahlil edilecektir. 

2.3.1.1. Vahyin Rüya veya Vizyon Olduğu İddiası  

Weil ve Nöldeke’nin bu hususta ileri sürdükleri önemli bazı iddialar aşağıda 

sıralandıktan sonra tahlil ve tenkit edilecektir. 

Weil, Hz. Peygamber’in ilk peygamberlik yıllarında, kendisini, reformcu bir 

meleğin aracısı olarak tahayyül ettiği yönünde bir iddia dile getirmiştir.  Weil’e göre 

Hz. Muhammed vahiy tarihinin ilk beş yılı boyunca gördüğü vizyonun yanılsamasına 

gerçekten inanmış ve bundan son derece etkilenmiştir. Hatta Weil’e göre bazı âyetler 

dikkate alındığında Hz. Muhammed, kendisini aslında vahiyle tanıştığı ilk zamanlarda, 



275 

 

en azından bir süreliğine kendisine melek olarak görünen başka bir reformcunun aracısı 

zannetmiştir.1122 

Nöldeke Alak sûresinin ilk beş âyetinin nazil olduğu ilk vahiy olayını şu 

ifadelerle değerlendirmiştir: 

“Muhammed uzun süren münzevi bir hayat ve yalnızlık sürecinde 

gerçekleştirdiği dakik araştırmalar ve içsel mücadele neticesinde, muazzam derecede 

bir uyarılmışlık haline ulaşmıştır. İşte bu haldeyken gördüğü bir rüya veya vizyonun 

akabinde, kendisine hakikatin bir tecellisi olarak peygamberlik ve davet görevinin 

verildiğine kani olmuştur. Bu görev onun ruh dünyasında,  insanların yaratıcısı ve 

Rabbi olan Allah’tan gelen semavi kitabın parçalarından oluşan mesajları, yine O’nun 

emriyle insanlara okumasını salık veren sağlam bir yapıya dönüşmüştür.”1123 

Nöldeke vizyon olgusuyla açıklamaya çalıştığı ilk vahiy olayında, Hz. 

Peygamber’in dakik araştırmalarının ve içsel mücadelesinin oluşturduğu baskının ve 

uyarılmışlık halinin tesirine de işaret etmiştir.  

Weil, Tekvîr sûresi 22. âyetinde Hz. Muhammed’in bir vizyonundan 

bahsedildiğini dile getirmiş, bu âyetin içinde olduğu pasajın yerin burası olmadığını söz 

konusu âyetin Necm sûresiyle aynı anda nazil olduğunu iddia etmiştir.1124 

Weil’e göre Necm sûresi 13. Âyette, Hz. Peygamber’in göğe yükseldiğine işaret 

eden bir vizyon anlatılmaktadır. Weil Müslümanları, farklı vesilelerle gerçekleşen bu 

vizyonları Miraç olayıyla ilişkilendirmekle eleştirmiştir.1125 

Nöldeke de Weil gibi bu âyetleri vizyon olgusuyla açıklamış, Tekvîr ile Necm 

sûreleri arasında konu birliği olduğunu ve Tekvîr 23. âyetle Necm 7. âyetin aynı 

vizyona işaret ettiğini iddia etmiştir.1126 Ona göre, Tekvîr sûresi 4. âyette de başka bir 

vizyon bulunmaktadır. Nöldeke bu vizyonun sonradan Müslümanlar tarafından İsrâ 

sûresindeki gece yürüyüşüyle ve Miraçla irtibatlandırıldığını ileri sürmüş ve Miraç 

meselesinde Müslümanların Hırıstiyanlıktaki kutsal şahsiyetlerden etkilendiklerini iddia 

                                                 
1122 Weil, Einleitung, 66. 
1123 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 82. 
1124 Weil, Einleitung, 68. 
1125 Weil, Einleitung, 68-69. 
1126 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 99. 



276 

 

etmiştir. Üstelik ona göre Miraç hadisesi, Hz. Peygamber’den çok sonraları 

kurgulanmıştır.1127  

Nöldeke, Hz. Muhammed’in Mekke’den Kudüs’e gerçekleştirdiği seyahate atıfta 

bulunan İsrâ sûresinin ilk âyetinin, bir mucize olmadığını, Hz. Peygamber’e mucize 

isnat etmenin Kur’ân’daki 13/7, 27; 17/93; 25/6 ve 29/45. âyetlerle çeliştiğini ileri 

sürmüş; bu olayın Hz. Peygamber’in gördüğü bir rüyayı anlatması ile izah 

edilebileceğini iddia etmiştir.1128 

Nöldeke, İsrâ sûresi ilk âyetinin İslami inanışta mucize olarak telakki 

edilmesinde,   Hz. Peygamber’in bir halüsinasyon olarak gördüğü rüyayı, gerçekte 

yaşanmış bir olay gibi algılamış olmasının etkili olduğunu iddia etmiştir. Nöldeke’ye 

göre Hz. Peygamber’in uyarılmış fantazisi, son derece basit düşünen ibtidai toplulukları 

öylesine tesir altına almıştır ki rüya gören kişinin, tanımadığı yabancı kimseler 

tarafından ziyaret edilebilmesini yahut bu kişinin cinlerle irtibat kurabilmesinin 

imkânını tartışmaya açmaksızın tüm fantazisini, onlara kabul ettirmiştir.1129  

Nöldeke, ispatlanması zor olmakla birlikte İsrâ sûresi 1. âyetin aynı hikâyeye ait 

olduğu varsayılacak olunursa sûrenin 60. âyetinin de aynı türden bir rüyanın eseri 

olabileceğini iddia etmiştir. Âyetin bağlamının eskatolojik bilgiler veren bir vizyona 

yorulabileceğini ileri süren Nöldeke, rüyanın sadece uykuda görülen bir tecrübe 

olmadığını ve gündüzün uyanıkken görülen bir vizyon olarak da 

değerlendirilebileceğini belirtmiş, Hz. Peygamber’in bu türden farklı söylemlerinin 

kendi rüyalarını kutsallaştırma girişimleri olduğunu iddia etmiştir.1130 

Nöldeke, İsrâ 93. âyetin hiçbir şekilde göğe yükselme olayıyla 

ilişkilendirilemeyeceğini ileri sürmüştür. Ona göre, her ne kadar bu âyet bazıları 

tarafından Hz. Muhammed’in göğe yükselmesi olayıyla ilişkilendirilmiş olsa da Kudüs 

yolculuğu hakkında Kur’ân’da İsrâ sûresi 1. âyetten başka bir âyet bulunmamaktadır. 

Geleneğin neredeyse tümüyle her iki olayı birbiriyle ilişkilendirdiğini belirten Nöldeke, 

buna mukabil Miraç olayı olmaksızın 1. âyetin anlaşılamayacağını dile getirmiştir. 

Nöldeke, Hz. Muhammed’in göğe yükselmesi hakkında Kur’ân’da başka bir pasajın 

                                                 
1127 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 100. 
1128 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 134. 
1129 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 135. 
1130 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 135.  



277 

 

bulunmamasını, bu hikâyenin aslında ilk olarak Hz. Peygamberin ölümünden sonra 

erken dönem Hırıstiyan literatüründe sıklıkla geçen göğe yükselme hikâyelerinden 

esinlenerek kurgulanmasıyla açıklamıştır.1131 

Nöldeke Cin sûresi ilk âyetlerinin Hz. Muhammed’in gördüğü bir vizyona 

dayandığını iddia etmiştir. Buna göre, Hz. Peygamber Kur’ân okuduğu sırada cinler 

gelmiş ve onu dinlemişlerdir.1132 

Weil ve Nöldeke’nin iddialarını değerlendirmeden önce, oryantalist tasavvurda 

Kur’an ya da İslam için kullanılan vizyon ifadesinin neye tekabül ettiğini tespit etmekte 

yarar vardır. Son yüzyılın en mutedil addedilen ve eserlerinin büyük kısmı Türkçe’ye 

tercüme edilmiş olan Watt’ın bu husustaki görüşleri şöyledir: İslami vizyon, insan 

şuurunun ötesinden kişinin zihinsel dünyasına kadar gelen bir yeniliktir.1133 Vizyonu 

anlamak için tarihi iyi bilmek ve tarihsel süreci takip etmek gerekir.1134 Bütün dünyevi 

olaylar bir devamlılığa tabi olduğundan1135 ve her türlü fikrin veya uygulamanın 

kökenine ulaşmak için tarihi ve edebi münasebetlerini incelemek gerektiğinden1136 Hz. 

Muhammed’in vizyonu olan Kur’an’ı,  Yahudilik ve Hırıstiyanlığın da kaynağı olan 

İbrahim’in tecrübelerinin bir yansıması olarak değerlendirmek mümkündür.1137   

Görüldüğü üzere vizyon bir tecrübi yansıma olarak tanımlanmaktadır. Watt’ın 

bahsettiği İbrahimî tecrübe ise Yahudilik, Hırıstiyanlık ve Mekke dönemi cahiliyesinin 

bileşkesidir. Kanaatimizce İslam ve Kur’an algıları hemen ilk bakışta sezilemeyen en 

karmaşık oryantalist zihin yapısı, Watt gibi oryantalistlerde görülmektedir. Bu zihin 

yapısında gerçek kanaatler ve düşünceler, farklı amaç ve niyetlerden dolayı öylesine 

derinlerde gizlenmiştir ki çok az okuyucu süslü ve alımlı cümlelerin aralarındaki gizli 

geçitlerden karanlık niyetlerin bulunduğu zemine inebilir.    

Gerek Weil gerekse Nöldeke rüya ile vizyonu aynı olgu için kullanmakta, hatta 

çoğu zaman vizyonu rüyada görülmüş halüsinayon olarak tasvir etmektedirler. Bu 

açıklamaların inandırıcı olabilmesi için her şeyden önce aklın ikna edilmesi gerekir. 

Akıl bazı olguları mantık kurallarıyla bazılarını da deneysel bilgiye yani tecrübeye 

                                                 
1131 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 135-136. 
1132 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 132-133. 
1133 Watt, İslam Nedir, 17.  
1134 Watt, İslam Nedir, 20.  
1135 Watt, İslam Nedir, 17.  
1136 Watt, İslam Nedir, 13.  
1137 Watt, İslam Nedir, 19  



278 

 

dayalı olarak tartar. Koca insanlık tarihinde, okuma yazma bilmeyen bir insanın, 

gördüğü rüya veya vizyon üzerinden kısa sürede bırakın birkaç kişiyi veya zümreyi 

büyük toplulukları ve milletleri yüzyıllardır inandıkları köklü inançlarından 

vazgeçirerek daha önce reddettikleri öğreti ve uygulamaları kabul ettirdiğine dair tek bir 

örnek yoktur, olamaz da.  Kaldı ki rüyalar bir eğitim-öğretim aracı da değildir. Hem 

bazı rüyalarda bu unsurlar olsa bile rüyaların büyük kısmı hatırlanmamakta, 

hatırlananlar ise uyandıktan çok kısa bir süre sonra unutulmaktadır. Yeri gelmişken 

oryantalistlerin zanlarınca büyük bir bilgi kaynağı olan rüyalar, İslam’da dini 

meselelerde hiçbir kıymet ifade etmezler. Şâyet bu din, Hz. Peygamberin rüyalarından 

teşekkül etmiş olsaydı her halde rüyalar dinin en önemli delilleri arasında yer alırdı.  

Bununla birlikte tarihte rüyalar ya da hayal ürünü hikaye ve masallarla en fazla 

kişilerin ya da kitlelerin merakını celbeden ve hoş vakit geçirmelerine neden olan 

kimseler bulunduğu var sayılsa bile kendisine karşı cephe alan geniş halk kitleleriyle 

giriştiği fikri münakaşalarda rüyalar yoluyla argüman üretebilen herhangi bir kimseye 

ilişkin bir önek var mıdır? Mekke’li müşriklerin zaman zaman sormakta oldukları 

sorulara ilişkin cevaplar üreten Hz Muhammed’in her istediği zaman ihtiyaç duyulan 

konuya ilişkin bir vizyon görmesi nasıl mümkün olabilir? Kişi istediği konu hakkında 

istediği zaman rüya ve vizyon görebilir mi? Eğer öyleyse günümüze varıncaya dek 

neden bunun ikinci bir örneği yoktur?  

Oryantalistler, dillerine pelesenk olmuş vizyon ifadesinden ve bu sözde 

argümandan tam olarak neyi kastettikleri hususunda fem fiklir değildirler. Vizyon, çoğu 

zaman hallüsnasyonla eş anlamlı kullanılırken, bazen rüya bazen de uyanıkken geleceğe 

dair hayal kurma anlamında kullanılmıştır. Kur’an vahyi için kullandıkları vizyon 

ifadesini ilişkilendirdikleri âyetlere bakacak olursak, oryantalistler tarafından Alak 

sûresinin Hz. Peygamber’de birikmiş bir uyarılma ve hazır bulunma durumunun 

neticesinde oluşan bir vizyon olduğu iddia edilmiştir. Bir anlığına bunun doğru 

olduğunu varsayacak olursak Nöldeke’nin ifadelerine göre vizyon öncesinde 

uyarılmışlık ve hazır bulunuşluğun yanında, Hz. Peygamber’in dakik araştırmaları ve 

içsel mücadelesinden de bahsedilmiştir. Yani bir vizyonun oluşabilmesi için bu ön 

koşulların oluşması gerekmektedir. Bu durumda birkaç soruya cevap bulmak gerekir. 

Hz. Peygamber’in kırk yıllık beklentisi, gerekli şartların oluşmasıyla ve ilk vizyonun 

tecellisiyle mademki cevap bulmuştur, o halde neden bu cevap hem çok kısa hem de 



279 

 

başkasının dilinden emir kipiyle gelmiştir. Ayrıca neden ilk çıkışının hemen başında Hz. 

Peygamber’i zorda bırakacak şekilde uzun bir kesintiye uğramıştır? Tüm şartlar mevcut 

olduğu halde ve çok arzuladığı halde neden Peygamber bu süreçte ( Fetretu’l-vahiy) 

rüya veya vizyon görememiştir? Üstelik tek başına bir toplumu dönüştüren Hz. 

Peygamber’in söz konusu tecrübesinin aslında vahiy olmayıp vizyon olduğunu 

ispatlayacak hiçbir insan veya inkarcı yok muydu?  

Weil’in vizyon yorumu ve Hz. Muhammed’in peygamberliğin ilk yıllarında 

kendisini reformist bir meleğin elçisi zannettiği yönündeki iddiaları gerçekten gariptir. 

Bu iddia oryantalistlerin Kur’an vahyine dair tasavvurların ve kurgulama yeteneklerinin 

ne derece gelişmiş olduğunu göstermesi açısından manidardır. 

Nöldeke’nin bu hususta tüm inananları aşağılayıcı hazır bir cevabı vardır: 

Fantastik rüyaları ve vizyonlarının güçlü tesirinde kalan ve sorgulama lüksleri olmayan 

ibtidai toplulukların yapabilecekleri tek şey körü körüne inanmaktır. 

Tekvîr sûresi 22. âyette Hz. Peygamber’e iman etmek istemeyen müşriklerin, 

onu delilikle tavsif etmelerine cevap verilmiş, vahyin Hz. Peygamber tarafından 

oluşturulmadığı, aksine bizzat müşahede ettiği Cebrail’den alındığı dile getirilmiştir. 

Yani zannedildiği gibi vahiy Hz. Muhammed’in bir ürünü olmayıp Hz. Peygamber 

sadece vahyin muhatabı ve elçisi pozisyonundadır. Aslında bu âyette vizyon iddiası da 

reddedilmektedir. Zira âyetin başındaki “ ْوَلقََد” ifadesi Arapçada kesinlik ve gerçeklik 

anlamını pekiştirmek için kullanılır. Yani vahiy süreci zannedildiği gibi iç dünyanın 

zorlanması,  araştırmaların derinleştirilmesiyle gerçekleşen bir olay değildir. 

2.3.1.2. Kur’ân’ın Hz. Muhammed’in Kurgusu, Ruhsal ve Zihinsel Gayreti Sonucu 

Oluşturulduğu İddiası 

Bu başlık altında Weil ve Nöldeke’nin konuyla ilgili bazı iddialarına yer 

verilecek ve bunlar değerlendirilmeye çalışılacaktır. 

Nöldeke, Hz. Muhammed’in Abese sûresinde kınanmasından yola çıkarak 

vahiylerde beşeri katkıların olabileceği düşüncesini meşrulaştırmaya çalışmıştır. Ona 

göre, şaşırtıcı olmakla birlikte Hz. Peygamber’in zaafiyet göstergesi olan bazı ithamları 



280 

 

kendisine yöneltmesinin Kur’ân’da âyet olarak yer alması, Kur’an metninin hatta tüm 

vahiy dinlerinin beşeri karakterleri olduğuna işaret etmektedir.1138 

Nöldeke’ye göre Hz. Muhammed, İsa’nın Hıristiyanlara; Musa’nın da 

Yahudilere getirdiği dini, kendisinin de Araplara getirdiğine güçlü bir şekilde inanıyor 

ve Mekkeli inkârcılar karşısında öğretisinin doğruluğunu sorgulayabilecekleri 

“bilenlere”  (Yahudi ve Hırıstiyanlar) güveniyordu.1139 Fakat Medine’de Yahudilerden 

beklediği desteği göremeyince hayal kırıklığı yaşamış; Kitap sahiplerinin ona ve 

getirdiği bilgilere ilgi duymaması,  Hz. Peygamberi daha üst bir merci bulma arayışına 

sokmuştur. Sonunda Hz. Muhammed, taraftarlarının asla karşılaşmayacağı daha önceki 

peygamberleri gündem yaparak Yahudiler ile Hırıstiyanlardan uzak durmuştur.1140 Önce 

Bakara sûresi 135. âyette onların İbrahim’in dininden yüz çevirdiklerini ima etmiş fakat 

hemen ardından İbrahim’in Yahudiler ve Hıristiyanlarca inananların atası, Allah dostu, 

Adalet timsali ve itaatkâr bir din önderi (Patrik) kabul edildiğini anımsatmıştır. Nöldeke 

buna binaen Hz. Muhammed’in, İbrahim peygamberle akrabalık bağları olduğunu iddia 

etmesinin, hiç de şaşılmayacak bir durum olduğunu ifade etmiştir.1141 

Nöldeke, Hz. Muhammed’in İbrahim peygamberi öne çıkarmasında, Bakara 

sûresi 125-127. âyetlerde işaret edildiği üzere Hz. İbrahim’in Kâbe’nin banisi olduğu 

görüşünün etkisi büyüktür.  Ona göre, Hz. Peygamber bu görüşü ilk olarak Medine’de 

ortaya atmıştır.  Zira Hz. Muhammed, son dönem Mekkî sûrelerde (Secde 3; Sebe 44 ve 

Yasin 6 âyetler) Araplara kendisinden önce bir uyarıcının- Peygamber’in gelmediğini 

açık bir şekilde ifade etmiştir.1142 

Kur’an’ın Hz. Peygamber’in eseri olduğu düşüncesinin teorik zeminini 

oluşturmaya matuf yukarıdaki oryantalist iddialar, ayrıca vahyin tarihlendirilmesi 

mevzusundan bağımsız olarak da sıklıkla dile getirilmiştir.  

Abese sûresinde, tebliğindeki yanlış taktik nedeniyle Hz. Muhammed’in 

uyarılmasını, bizaat Hz. Peygamber tarafından kendisine yöneltilmiş bir kınama olarak 

değerlendiren Nöldeke, buradan hareketle Kur’ân’ın beşer ürünü olduğunu ispatlamaya 

çalışmıştır. Hatta o, bu çerçevede Ehl-i Kitab’ın kutsal kitaplarında da bu türden beşeri 

                                                 
1138 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 95-96. 
1139 Bu husuta bkz: Nahl: 16/43-45 ve Enbiyâ: 21/7. 
1140 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 146. 
1141 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 147. 
1142 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 147. 



281 

 

katkılar bulunduğunu ve bu durumun gâyet tabii olduğunu dile getirerek bu düşüncesini 

teyid etmeye çalışmıştır.  

Bu ifadelerinden anlaşıldığı üzere Nöldeke, Kutsal Kitab’ın beşer ürünü ifade ve 

açıklamalarla malül olduğunu kabul etmekte ve bu durumu tüm vahiy ürünü kitaplara 

genellemektedir. Burada dikkat edilmesi gereken husus Nöldeke’nin kendi kutsal 

kitabındaki zaafiyetleri Kur’an’a da atfetmesidir. Öncelikle belirtmek gerekir ki 

Nöldeke’nin, Hz. Peygamber’in Abese sûresinde kınanması veya eleştirilmesi üzerinden 

ortaya koyduğu tahliller birçok açıdan doğru değildir. Bu tahlillerde bazı mantıksal 

hataların yanında ön yargı ve peşin kabullerin de tesiri olduğu açıkça görülmektedir.  

Aslında Nöldeke Kur’an vahyinin kaynağı hakkında yukarıda dile getirildiği 

üzere rüya, vizyon, nöbet ve Hz. Peygamber’in zihinsel ve ruhsal gayreti gibi bir çok 

unsurdan bahsetmiştir. Abese sûresindeki kınama olayında ise bunun tüm vahiy 

kaynaklı metinlerde görülebilecek bir durum olduğu açıklamasıyla Kur’an’ın da vahiy 

kaynaklı olduğunu zımnen kabul etmiş gözükmektedir. Bu açıklamasıyla Nöldeke, 

farkında olmadan Kur’an’ın kaynağı hususundaki önceki iddialarıyla çelişmektedir.  

Bununla beraber Nöldeke’nin iddia ettiği üzere Hz. Peygamber’in kınanmasına 

ilişkin anlatımların Peygamber’e ait olması hiç de makul değildir. Zira hiçbir yazar 

kendi tercihi olan bir uygulamadan dolayı kendisini bu şekilde sert ifadelerle kınamaz. 

Mekke döneminin ilk aşamasında kavmin ileri gelenlerinin tebliğde öncelikli 

muhataplar olarak tayin edilmesi ilk bakışta son derece makul bir tercih olarak 

değerlendirilebilir. Zira toplumlar kendilerini yöneten ve yönlendiren önemli 

şahsiyetleri takip ederler. Nitekim İslam’ın yayılış tarihi dikkate alındığında bazı kabile 

ve toplulukların liderlerinin İslam’ı kabul etmesiyle birlikte kitlesel olarak İslam dinine 

geçtikleri bilinmektedir.  

Tebliğde muhatap tercihi stratejik bir karar olmakla birlikte öncelik toplumsal 

değişimde güçlü rolü olanların değil vahiy hakkında bilgilenmek isteyenlerindir. Abese 

sûresindeki kınama, müşrik liderlere yaptığı davet esnasında bilgilenmek isteyen âmâ 

bir insanın önceliğini unutan Hz. Peygamber’e, bu ilkenin önemini hatırlatmak 

amaçlıdır.  

Ayrıca bu meselede asıl mevzu, Hz. Peygamber’in kendisini eleştirmesi değil; 

Peygamber’e yönelik ilahi hitabın dili ve tarzıdır. Hz. Peygamber Kur’an’da her anı ve 



282 

 

hareketi ilahi kontrol altında olan bir elçi ve örnek şahsiyet olarak muhatap 

alınmaktadır. Kur’an’da hitabın kaynağı olan özne yüce Allah olup kelam bütünüyle 

O’nundur. Hz. Peygamber ise vahyin elçisi ve ilk uygulayıcısı olduğundan hitabın ilk 

muhatabı pozisyonundadır.  

Dolayısıyla Kur’an’da model Müslüman olarak sunulan Hz. Muhammed, 

muhtelif vesilelerle rol ve sorumluluklarını eksiksiz olarak yerine getirmesi hususunda 

uyarılmıştır. Kur’an’da Hz. Peygamber’e yönelik uyarı ve eleştiriler, oryantalistlerin 

iddialarının aksine, Kur’an’ın Hz. Peygamber’in eseri olmadığının delilleridir. Nitekim 

hiçbir yazar şâyet bir kusur olarak görülecekse, eserini oluşturduğu esnada kendisini 

kınamayı düşünmez. Hele de bu eser, en başından itibaren kendisini benzeri 

getirilemeyen ilahi kaynaklı bir yapıt olarak niteliyor ve muarızlarına meydan okuyorsa 

bu tür kusurlardan uzak olmalıdır.  

Weil ve Nöldeke’nin Kur’an’ın vahiy değerini yok saymak ve ona beşeri kaynak 

ihdas etmek için ortaya attıkları diğer bir iddia, Hz. Muhammed’in kendisini başından 

beri Yahudi ve Hırıstiyanlıktaki peygamberlik kurumunu Araplara getirecek kişi olarak 

hazırlaması ve tüm benliğiyle buna inanmasıdır. Nöldeke’ye göre bu sebeple 

Peygamber, Medine’deki Yahudilerin kendisine iman edeceklerini umuyordu.  

Öncelikle belirtmek gerekir ki mevcut kaynaklardaki tarihi gerçekler, 

Nöldeke’nin iddiasının temelsiz olduğunu göstermektedir. Zira şâyet Hz. Peygamber, 

Yahudi ve Hırıstiyan geleneğindeki peygamberlik olgusundan ve kurumundan 

etkilenerek Araplara Peygamber olmak gibi bir düşünceye sahip olmuş olsaydı, 

hayatının önemli bir kısmını Yahudi ve Hırıstiyanlık kaynaklarını araştırmakla 

geçirmesi gerekirdi ki tarihi kaynaklar Hz. Peygamber’in hayatında bu yönde hiçbir 

girişimin olmadığını göstermektedir. Ayrıca bunu yapmadan önce okuma yazma da 

öğrenmesi icap edecekti. Farz edelim ki Hz. Muhammed Yahudilik veya 

Hırıstiyanlıktaki peygamberlik mesleğine ilişkin malumata gerek duymadan böyle bir 

girişimde bulunmuş olsun. Bu durumda Hz. Muhammed kendi rolü, dinin temel ilkeleri 

ve uygulamaları hususunda bütünüyle aklına dayanmak durumunda kalacaktır. Bu 

durumda dini öğretilerin ilk tanıtıcısı veya kurucusu olarak görülen Peygamberin, vahiy 

olmaksızın sadece akli istidlallerle amacına ulaşmada başarılı olup olamayacağı hususu 

açıklığa kavuşturulmalıdır. Nitekim Dıraz, din konusunda saf aklın gücüne ilişkin 



283 

 

olarak şunları dile getirmektedir: “Din konusunda saf aklın gücü nedir? Onun çok sınırlı 

olduğunu itiraf etmek gerekir. Şüphesiz ki o, bize hurafe ve putperestliğin ne kadar 

yanlış, faydasız ve delice bir şey olduğunu gösterir. Ancak bu saçmalıklar bertaraf 

edilince yerlerine neyin konulması icap eder? Hiçbir doktrin sadece menfi kavramlar 

üzerine kurulamaz...”1143  

Nöldeke, insanlık tarihinde başka örneği olmadığı halde, Hz. Peygamber’in 

kendisi için kurguladığı rolü mükemmel bir şekilde icra ettiği kanaatindedir. Zira ona 

göre, hz. Muhammed akıllı politikalar ve gündemler oluşturmada uzmandır. Medine 

Yahudilerinden ve dönemin Hırıstiyanlarından istediği ilgi ve desteği alamayınca 

onlardan uzaklaşmaya kara vermiştir. Hatta daha önce Mekke’de hiç bahsetmediği 

halde Medine’de kendisini Yahudi ve Hırıstiyanların da atası olan İbrahim’le 

irtibatlandırarak davetini daha etkili bir şekilde yaymayı denemiştir.  

Burada şöyle bir hususa dikkat çekmek gereklidir ki Medine’de Hz. 

Muhammed’in Hz. İbrahim’e dönük vurgularının -şâyet ilgili sûrelerin oryantalistlerin 

iddia ettiği gibi Medenî oldukları kabul edilirse- gâyet doğal olduğu görülür. Zira her 

bir mesajın bir bağlamı ve dinleyici kitlesi bulunur ve sosyolojik olarak kitle, mesajın 

tonunu ve içeriğini elbette etkiler. Mekke’de Hz. İbrahim geleneğini bilen Yahudi ve 

Hırıstiyanlar yokken Medine’de bunlar bulunmaktaydı. Doğal olarak orada ortak değere 

vurgu anlamında Hz. İbrahim isminin daha merkezi bir önem kazandığı rahatlıkla 

söylenebilir.  

Buna ek olarak Arap toplumunun kabile ve nesep değerlerine son derece önem 

verdiği ve atalarını gâyet iyi tanıdığı, buna ilişkin soy ağacı ve silsileleri titizlikle 

muhafaza edip öğrendikleri bilinen bir şeydir. Hz. Peygamberin “atanız İbrahim” 

ifadelerini -eğer ataları İbrahim’e dayanmıyorsa- en başta Arapların reddetmesi ve onun 

bu sözünün tarihi verilerle çeliştiğini iddia etmeleri gerekmez miydi? Oysa Araplar Hz. 

İbrahim’in oların atası olduğunu ve aynı zamanda Kâbe’nin banisi olduğunu gâyet iyi 

bilmekteydiler.  

Hz. Muhammed’in ilahi vahyin risaletiyle görevlendirildiğini kabul etmeyen 

Yahudi Weil ve Hırıstiyan Nöldeke, Kur’an’ın vahiy, Hz. Muhammed’in de gerçekten 

peygamber olduğunu reddetmek için akli izahlar geliştirmişlerdir. Önemli uzmanlık 

                                                 
1143 Draz, Kur’an’a Giriş, 106. 



284 

 

alanlarından biri Kur’ân kronolojisi konusu olan her iki ismin yukarıdaki açıklamaları, 

her şeyden önce Kur’ân kronolojisi verileriyle uyuşmamaktadır. Zira Hz. Peygamber 

İbrahim peygamberi ilk olarak Medine de değil çok daha önce Mekke’de gündemine 

almıştır. Weil ve Nöldeke’nin kronolojik sûre tertipleri incelendiğinde, Hz. İbrahim’den 

bahseden Enam, İbrahim, Hud, Meryem, Enbiya, Şaura ve Ankebût gibi birçok sûrenin 

Mekkî olduğu görülecektir. 

2.3.1.3. Vahy’in Hz. Peygamberin Geçirdiği Nöbetler Sonucu Oluştuğu İddiası 

Nöldeke, Müddessir sûresine ilişkin rivâyetlerin ifadeleri dikkatle 

incelendiğinde, sûrenin anlatım yönüyle Alak sûresindeki tesirleri yansıttığını iddia 

etmiştir. “  دَّث ِر  ”Beni örtün/دثروني“ ifadesiyle başlayan Müddessir sûresinin ”يََٓا ايَُّهَا الْم 

fiiliyle bağlantılı olarak oluştuğunu dile getiren Nöldeke, Hz. Peygamber’in kendisine 

her nöbet geldiğinde elbiselerle örtülmeyi talep etmesinin, bilinen bir durum olduğunu 

ileri sürmüştür. Nöldeke’ye göre muhtemelen bu uygulama, temizlik ihtiyacından 

ziyade, cahiliye döneminin batıl inançlarına dayanmaktadır.1144 

Nöldeke’nin dile getirdiği bu iddianın ilmi ve mantıki hiçbir temeli 

bulunmamaktadır. Nitekim o, Hz. Peygamber’in örtünmesini cahiliye dönemi batıl 

inançlarıyla ilişkilendirmiş ve örtünme olayının peygamberin geçirdiği bir nöbetin 

akabinde gerçekleşmiş olduğunu iddia etmiştir.   

Buna karşın Nöldeke Hz. Muhammed’in mütemadiyen nöbet geçirdiği iddiasına 

ilişkin hiç bir delil sunmamış, Hz. Peygamber’in vahiy olayı akabinde örtünmesi ile 

ilgili rivâyetlere atıfta bulunmakla yetinmiştir. Nöldeke vahiy nazil olmazdan evvel 

örtünme ile nöbet geçirme arasında nasıl bir ilişki olduğunu da açıklamamıştır. 

Akli gayretlerin vahyin keyfiyeti hakkında bir netice veremeyeceği malumdur. 

Zira yaratıcı ve mükemmel varlık ile yaratılan ve nakıs olan insan arasında ontolojik bir 

fark mevcuttur. Bununla birlikte vahiy tecrübesi insanoğlunun ilk yaratıldığı andan 

itibaren bildiği ve şahid olduğu bir gerçektir. Ayrıca Allah ile insan arasında farlılıklar 

olmakla birlikte yaratma ve emretme yetkisine sahip olan Allah, insanla iletişim için 

fıtratına uygun bir kaynak da yaratmıştır. Bu kaynak vahiydir.  

                                                 
1144 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 87- 88.  



285 

 

Zihinsel, psikolojik ve fizyolojik anlamda ciddi bir sorun olan nöbet geçirmek 

ile vahiy arasında çok büyük farklar mevcuttur. Öncelikle vahiy muhatabının ruh ve akıl 

sağlığında olumsuz bir tesir bırakmaz. Yani peygamberlikle şereflenen seçkin insanlar 

vahiy tecrübesi sonrası veya öncesinde yaşadıkları çevre tarafından gözlemlenmiş 

olumsuz hiçbir davranış sergilememişlerdir.  Nöbet ise genellikle psikolojik, zihinsel 

veya fizyolojik bir nakısanın tesiriyle veya bilinen bir sebep olmaksızın gerçekleşir. 

Nöbet geçiren kişi bu yaşantısının etkisiyle çevresini rahatsız edecek davranışlar sergiler 

veya şuurunu kaybederek istem dışı hareketlerde bulunur. Nöbet geçiren kişinin sosyal 

çevresi de bu durumu marazi bir vakıa olarak addeder. Ayrıca nöbet geçiren kişiler bu 

süreçte kendilerine zarar verecek hareketler dâhil hiçbir şeyi hatırlamazlar. Vahiy 

olayında ise bunların hiçbiri yoktur.  

Özellikle tarihi tenkit yöntemi gibi belirli bir tarihe ait gelişmeleri, dönemin 

siyasi, sosyal, kültürel vb. şartları ile ilişkilendirerek tahlil etmeye odaklanmış 

yöntemleri kullanan oryantalistler,  gerek Mekke gerekse de Medine döneminin 

toplumsal hafızasında, Hz. Peygambere dair en ufak bir fizyolojik veya ruhsal hastalığa 

işaret eden tek bir bilgi kırıntısından dahi bahsedememişlerdir. Dünya tarihinde 

hakkında en fazla detaylı ve sahih malumat bulunan kişi Hz. Muhammed’dir. Nitekim 

Hz. Peygamber’in sünneti, sireti ve İslami rivâyet kaynakları neredeyse onun bütün 

hayatını kayıt altına almıştır.  Nefislerinin ve kör inatlarının esiri olan insaf ve izan 

yoksunu hastalıklı ruhlar ve zihinler bir tarafa bırakılacak olursa; Kur’ân’ın mesajına 

tahammül edemeyen hiçbir İslam düşmanı, Hz. Peygamber’in ruh hali ve karakteri 

hakkında olumsuz tek bir malumat veya delil getirememiştir. Aksine muarızları, 

genellikle onun güzel ahlakı, kişiliği, karakteri ve insani hasletleri gibi davetini başarıya 

ulaştıran erdemlerine sıklıkla işaret etmişlerdir. 

2.3.2. Kur’ân’ın Özgünlüğü Hakkındaki İddiaları 

Weil ve Nöldeke’nin Kur’ân’ın özgünlüğünü hedef alan iddiaları incelendiğinde, 

Kur’an’ın indiği dönemde Arabistan coğrafyasını kuşatmış olan cahiliye kültürü ve Ehl-

i Kitap malumatının tesiri altında kaldığı tezini kanıtlamaya çalışıtıkları görülecektir. 

Oryantalistler Hz. Peygamber’in eseri olduğunu iddia ettikleri Kur’ân’ın, harici tesirlere 

maruz kaldığını; dolayısıyla dil, üslup, kavram dünyası yanında muhteva açısından da 

özgün olmadığını ileri sürmüşlerdir. Oryantalistlere göre,  dil-üslup özellikleri ile 



286 

 

kavram dünyası açısından incelendiğinde Kur’an’da, cahiliye geleneği ve Ehl-i Kitap 

tesiri olduğu müşahede edilmektedir. Onlara göre benzer şekilde Kur’an’ın muhtevası 

da cahiliye geleneği ve Ehl-i Kitap tesiri altında kalmıştır.  

Bu konuyla ilgili bazı iddialar aşağıda iki başlık altında kaydedilmiştir 

2.3.2.1. Cahiliye ve Ehl-i Kitap Geleneğinin Kurân’ın Dil-Üslup Özellikleri ve 

Kavram Dünyasını Etkilediği İddiası 

Weil ve Nöldeke’nin bu hususta ileri sürdükleri bazı temel iddialar aşağıda 

sıralandıktan sonra tahlil ve tenkit edilecektir. 

Nöldeke Felak ve Nâs sûrelerinin ifade ve üsluplarının Hz. Peygamber’e ait 

olmadığını, bazı kalıp ifadelerin ve bilhassa sûrelerin son üç âyetinin cahiliye kültürüne 

ait kavramların İslamileştirilmesiyle oluşturulduğunu iddia etmiştir. Nöldeke ayrıca 

Allah’tan başkasından yardım istenemeyeceği öğretisiyle birlikte şeytan veya kötü 

ruhların insana zarar verebilecekleri anlayışının birbiriyle çeliştiğini dile getirmiş, bu 

bağlamda şeytanın tesirini kırmak için sihirli bazı ifadelerin kullanılmasını tavsiye eden 

bazı âyetlerin (Mü’minûn, 97; Nahl, 98; Fussilet, 36 ve Enfâl, 200)  kurgulandığını 

iddia etmiştir.1145 

Fâtiha sûresinin edebi bağlantılarının paralellik arz etmediğini ve teolojik açıdan 

dua formatıyla Hz. Muhammed tarafından kurgulanmamış olduğunu iddia etmiştir. Ona 

göre dua formatı, ancak din dilinin oturmasından sonra oluşturulabilir.1146 Netice 

itibarıyla Hz. Peygamber Fâtiha’nın âyetlerini farklı zamanlarda almış ve sonradan 

bunları dua olarak birleştirmiştir.1147 Nöldeke sûrenin başındaki  “ ِ  ifadesinin  ”الَْحَمْد  لِِله

Yahudi ve Hırıstiyan gelenekteki dua formatından esinlenerek kurgulandığını iddia 

etmiştir.1148 

Nöldeke, İslami kaynakların Fâtiha sûresiyle de ilişkilendirdikleri ve Hicr sûresi 

87. âyetteki “سَبْعا  مِنَ الْمَثاَني” ve Zümer sûresi 24. âyette “مثانى” ifadesinin İbranice’deki 

                                                 
1145 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 109. 
1146 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 111. 
1147 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 113-114. 
1148 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 116. 



287 

 

“mişna” veya İbrani-Arami dildeki  “mesnisu” kavramlarıyla ilişkili olduğunu ileri 

sürmüştür.1149 

Besmele’nin Fâtiha’nın bir âyeti olmadığını düşünen Nöldeke, “بسم الله/Allah’ın 

adıyla” ifadesinin İncil’de yer alan “Tanrı’nın adını çağırmak” ifadesinden esinlenerek 

oluşturulduğunu ve Yahudi kaynaklarından esinlenmeyle tüm sûre başlarına 

yerleştirildiğini iddia etmiştir.1150 

Nöldeke’nin Felak ve Nâs sûrelerinin ifade özelliklerinin Hz. Peygamber’e ait 

olmadığı ve sûrelerin son üç âyetinin cahiliye kavramlarının İslamiştirilmesiyle 

oluşturulduğu iddiası, vahyin hem dil ve üslup hem de kavramsal miras açısından özgün 

olmadığını temellendirmeye matuftur. 

Nöldeke sûrelerdeki ifade özelliklerinin Hz. Peygamber’e ait olmadığı iddiasını 

destekleme sadedinde herhangi bir argüman zikretmemiştir. Daha önce de ifade edildiği 

üzere Nöldeke ve Wei,l Kur’an’ın vahiy olmadığına yönelik ana tezlerinden sonra Hz. 

Muhammed’in eseri olarak değerlendirdikleri Kur’ân’ın özgünlüğünü tartışmaya 

açmışlardır. Ayrıca iddia ettikleri üzere sûrelerdeki ifade özellikleri dikkate alınınca 

Mekke dönemi vahiylerinin üslup özelliklerine aykırı bir durumun bulunmadığı da 

gözlemlenmemektedir.  

Kur’an’ın Mekkî ve Medenî vahiylerinin ifade ve üslup özellikleri hakkında 

muhtelif değerlendirmelerde bulunan her iki isim de sûreyi Mekke döneminin ilk 

aşaması içinde değerlendirmişlerdir. Sûrede cahiliye devri kavramlarının bulunduğu 

iddiası da tatmin edici argümanlarla açıklanmamıştır. Gerçek imana ulaşılmasını 

engellemek için vesvese vermeyi meslek edinmiş cin ve insan şeytanlarına karşı 

inananların uyarılmasını ifade eden Kur’ân’daki âyetlerde hangi cahiliye kavramlarının 

tesiri olduğu,  gerçekten izaha muhtaç bir iddiadır. Zira Kur’an’da birçok vesileyle 

şeytan ve yandaşlarına karşı uyanık olunması bunların sayısız fitnelerinin bulunduğu, 

temel amaçlarının insanları kulluktan alıkoyarak inkâra sürüklemek olduğu 

vurgulanmıştır.  

Her iki sûrede de Hz. Peygamber’e ve müminlere, zor ve sıkıntılı anlarında, 

görünür ve görünmez tehlikeler karşısında Allah’a sığınmalarının önemi 

                                                 
1149 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 115.  
1150 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 116-117. 



288 

 

anlatılmaktadır. Sûrelerde tam anlamıyla bir konu birliği bulunmaktadır. Bu iki sûre 

vahiy tarihi içinde belki de Fâtiha’dan sonra müminlerin gündemlerinde en fazla yer 

edinen vahiylerdendir. Öyle ki bazı sahabeler Mushaflarında onları tek sûre olarak 

kaydetmişledir. Dolayısıyla, sûrelerde gerek ifade gerekse de kavramsal açıdan 

cahiliyeden alıntı ya da esinlenme olarak nitelenebilecek hiçbir cümle yoktur. Bununla 

beraber Kur’ân, cahiliye kültürünün bireyleri olan Araplara anladıkları dil ve kavram 

düzeyinde hitap ettiğinden Kur’ân’i kavram ve dil özellikleri ile cahiliye dönemi dil ve 

kavramlarıyla elbette ortak bazı kullanımlara sahip olacaktır. Buradan hareketle 

Kur’ân’ı dil-üslup ve kavram kullanımı açısından cahiliyeden beslenmekle itham etmek 

en basit ifadesiyle bilinçli bir körlüktür.  

Allah’tan başkasından yardım istenemeyeceği öğretisiyle birlikte şeytan veya 

kötü ruhların insana zarar verebilecekleri anlayışının birbiriyle çeliştiği iddiasına 

gelince; Nöldeke’nin çelişki olarak ifade ettiği iki durum arasında çelişki ilişkisi 

kurulamaz. Zira Allah’tan başkasından yardım istenemeyeceği öğretisi, ancak O’n 

başkasından yardım istenebileceğini olumlayan bir ifade veya öğretiyle çelişir. Hâlbuki 

sûrelerde insana zarar verebilecek bazı varlık ve olgulardan bahsedilmekte bunların 

zararlarından korunmak için Allah’a sığınılması tavsiye edilmektedir. Şâyet Kur’ân’da 

Müslümanlara hiçbir şeyin zarar veremeyeceği beyan edilmiş olsaydı, Nöldeke’nin 

iddiası makul görülebilirdi.   

Ayrıca Nöldeke’nin Kur’ân’da kötü ruhların tesirini bertaraf etmek için 

kullanılması önerilen sihirli ifadeler olarak kaydettiği âyetlere bakıldığında tümünde, 

aynı kök fiilin “عاذ” farklı kalıplarıyla Şeytan’ın şerrinden Allah’a sığınmanın (istiaze) 

dile getirildiği görülecektir.  Nöldeke, bu âyetleri ilahi ve beşeri dinlerde kötülüğün 

temsilcisi olan şeytan hakkında hiçbir şey bilmiyormuşçasına yorumlamakla, aslında 

nasıl bir algı yönetimi yapmaya çalıştığını da göstermiştir. 

Nöldeke’nin Fâtiha ve Besmele’yle ilgili iddialarına gelince: kanaatimizce bu 

iddialar da birçok açıdan yanlış temellere oturtulmuştur. Öncelikle, İslam dininin kutsal 

kitabı içindeki en temel parçanın, gerek metin gerekse de içerik ve kurgu açısından Ehl-i 

Kitap kaynaklı olduğunu iddia etmek, her şeyden öte İslam’ın en hassas, merkezi ve 

kıymetli değerleriyle uğraşmak anlamına gelmektedir. Bu girişim bir bilim insanı 

tarafından yapılmamış olsa belki de bu iddialara cevap vermek gereği duyulmayacaktı. 



289 

 

Ancak bu iddiaları dillendirenler oryantalist akademyanın en yetkin ve meşhur 

temsilcilerinden Weil ve Nöldeke olunca kısa ve öz bir tahlil ve tenkit yapmak yerinde 

olacaktır.  

Fâtiha sûresinin parça parça farklı zamanlarda oluşturulduğu ve ibadet amacıyla 

dua formatına dönüştürüldüğü iddiasının delilleri bağlamında ne Weil ne de Nöldeke 

kaale alınacak bir açıklama yapmamışlardır. Görüşlerini temellendirme sadedinde hiçbir 

İslami kaynağa da atıf yapma ihtiyacı hissetmemişlerdir. Örneğin bu hususta, şu âyet 

falan zamanda, diğeri şu dönemde, öteki şu olaydan sonra inmiştir, şeklinde tek bir 

açıklamada dahi bulunmamışlardır. Dua formatından hareketle önceki kitabi dinlerin 

dualarıyla karşılaştırarak kolaycı bir çıkarımda bulunmuşlardır. Onlara göre Fâtiha 

sûresi ve Besmele, Hırıstiyan ve Yahudi kaynaklarında geçen Süryani, Arami ve İbrani 

dilinde yazılmış benzer ifadeler ve bazı ortak yönler nedeniyle özgünlüklerini 

kaybetmişlerdir. 1151  Oryantalistlerin tercih ettiği bu kolaycı yol, belki dinlerin tarihi ve 

teolojik köklerini bilmeyenler için ilk bakışta mantıklı ve ikna edici gelebilir, ancak bu 

bilgilere vakıf olanlar için ise sığ, peşin hükümlü ve yanıltıcı bir tercih olmaktan öteye 

geçmeyen, ne akademik ne de ahlaki değerlerle bağdaşmayan bir girişim olarak 

görülecektir. 

Özetle söylemek icap ederse; gerek Fâtiha gerekse de Besmele, içerikleri ve 

üslupları açısından hiçbir metnin ve hitabın olmadığı kadar özgün ve otantiktirler. Zira 

Besmele, kaynağını ilk vahiydeki “  ََاِقْرَأْ بِاسْمِ رَب كَِ الَّذ۪ي خَلق/Oku, yaratan rabbinin adıyla” 

hitabından almış; Fâtiha ise Mekke’deki ilk davetin manifestosu olarak sabah akşam 

defalarca dillerde ve gönüllerde terennüm edilmiştir. Fâtiha da Besmele de İslâm 

toplumunun başından itibaren en fazla kullandıkları ve muhatab oldukları iki temel 

Kur’ân’i öğe olmaları hasebiyle bu iki oryantalistin hakkında en son şaibe 

çıkarabilecekleri vahiy pasajlarıdır.  

2.3.2.2. Kur’ân’ın Muhteva Açısından Cahiliye ve Ehl-i Kitap Kaynaklarından 

Beslendiği İddiası 

Weil ve Nöldeke’nin bu hususta ileri sürdükleri bazı iddialar aşağıda 

sıralandıktan sonra tahlil ve tenkit edilecektir. 

                                                 
1151 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 112.  



290 

 

Nöldeke Müslümanların, Kadr sûresinin tefsiri bağlamında bazı rivâyetlere 

dayanarak Allah’ın Kur’ân’ı önce orta semaya indirdiği, daha sonra ise ihtiyaca binaen 

meleğin vahiyleri buradan alarak sırasıyla Peygamber’e ulaştırdığı yönünde görüşler 

ileri sürdüklerini belirtmiştir.  Ona göre bu bilgi sağlam esaslara dayanmaktadır. Zira 

Yahudi ve Hırıstiyan rivâyet geleneğinde, Tanrı’nın vahyi kendi eliyle yazması, vahyin 

gökten ya da bir melek aracılığıyla kitap formatında getirilmesi şeklindeki tüm 

tasavvurlar bu teorinin oluşmasında pay sahibidir.1152 

İslam Peygamberinin Nûh sûresinde, Arap müşriklerin putları hakkında Nûh’a 

öykündüğünü ileri süren Nöldeke, bu durumun başka kaynaklardan edinilmiş 

malumatın bir kalıntısı olduğunu iddia etmiştir.1153 

Nöldeke, Furkân sûresi,  4-5. âyetlerin İslam’ın erken dönem tarihi için son 

derece büyük bir öneme haiz olduğunu iddia etmektedir. Zira ona göre, “Hz. 

Muhammed’in kutsal kitaplardan bazı pasajları nasıl bir iştiyakla alıntıladığı bu sayede 

müşahede edilmektedir.”1154 

Nöldeke, İsrâ sûresi 1. âyet dışında Hz. Muhammed’in göğe yükselmesi 

hakkında Kur’ân’da başka bir pasajın bulunmamasını, bu hikâyenin aslında ilk olarak 

Hz. Peygamber’in ölümünden sonra erken dönem Hırıstiyan literatüründe sıklıkla geçen 

göğe yükselme hikâyelerinden esinlenerek kurgulanmasıyla açıklamıştır.1155 

Nöldeke, Bakara sûresi 222. âyetin, biçimsel açıdan mevcut yerinden izole 

edildiğini ileri sürmüştür. Kaynaklarda yer alan bazı rivâyetlerde, âyetin Yahudi 

geleneği hakkında nazil olduğunun ve Yahudilerin “Bu adam, Muhammed, kendisine 

muhalefet ettiğimiz hiçbir şeyi olduğu gibi bırakmayacak.” cümlesini buna bir tepki 

ifadesi olarak sarf ettiklerinin kayıtlı olduğunu belirten Nöldeke’ye göre bu malumat, 

âyetin zahiri hakkında hiç bir şey söylememektedir. Zira âyette, adet döneminde olan 

kadınlar hakkında geliştirilen esaslarla ilgili bilgiler, Yahudi hukuk geleneğindeki 

bilgilerle tamamıyla uyuşmaktadır.1156 

                                                 
1152 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 80. 
1153 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 124.  
1154 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 134. 
1155 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 135-136. 
1156 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 183. 



291 

 

Âl-i İmrân sûresi 26. âyetin bir şükür duası olduğunu ve diğer âyetlerle konu 

birliği açısından uyuşmadığını ileri süren Nöldeke, âyetin ikinci yarısının üslup ve 

içerik yönünden Yahudi kaynaklı olduğu intibaını verdiğini iddia etmiştir.1157 

Âl-i İmrân sûresi 90. âyetin Yahudi Şa’s ya da başka bir şahıs ile 

ilişkilendirilmesinin imkân dâhilinde olduğunu belirten Nöldeke, bu hikâyenin eski bir 

rivâyetten ziyade muhtemelen skolastik (öğretilmiş) bir kutsal kitap yorumuna 

dayandığını ileri sürmüştür. Ona göre bu âyet, genel durumu her halükarda doğru olarak 

tasvir etmiştir.1158 

Kur’an vahyinin muhteva açısından özgün olmadığını dile getiren ve yukarıda 

yer alan iddialardan bazılarını ele alarak değerlendirmek yerinde olacaktır. Weil ve 

Nöldeke’nin bu meyanda ileri sürdükleri iddialardan biri, Kur’an’ın nüzûl keyfiyetiyle 

ilişkilidir. Buna göre İslami gelenekte vahiy, önce Levh-i Mahfuz’a kaydedilmiş, sonra 

oradan toplu olarak orta semaya indirilmiş ve ardından da peyderpey Hz. Peygamber’e 

nazil olmuştur. Nöldeke Müslümanların bu kurguyu, Yahudilik ve Hıristiyanlık 

geleneğinden aşırdıkları birtakım bilgilerle inşa ettiklerini iddia etmektedir.  

Oryantalist zihniyette sıkça müşahede edilen bu yaklaşımın temelinde, her 

şeyden evvel İslam’ı vahiy dini olarak benimsememe ön kabulü yatmaktadır. Bu peşin 

hükme göre İslam, ilahi-kitabi dinler tarihinde heretik bir hareket bile değildir. Zira 

sapkın olmakla beraber ana gövdeden ayrılan birçok akım,  bazı temel öğreti ve 

uygulamaları terk etmemiştir. Bu oryantalist yaklaşımın en sorunlu tarafı, zorunlu 

olarak en erken tarihli olanın en özgün olduğu ön kabülüne saplanmış olmasıdır. 

Aslında bu yaklaşıma göre değerlendirildiğinde, Yahudilik asıl olup Nöldeke’nin dini 

olan Hırıstiyanlık, özgün değildir.  

Hâlbuki İslam dininin benimsediği vahiy tarihine göre, tarih boyunca insanlık 

tek ilahi dinin muhatabı olmuştur; o da İslam’dır. İslam Hz. Âdem’in, Hz. Nuh’un, Hz. 

İbrahim’in, Hz. Musa’nın, Hz. İsa’nın ve Hz Muhammed’in elçiliğini yaptıkları 

kesintisiz mesajın ortak ve genel adıdır. Tarihi süreçte sapmalar ve tahrifler nedeniyle 

İslam dini aralıklarla peygamberler öncülüğünde yeniden asli temel yörüngesine 

                                                 
1157 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 192. 
1158 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 192. 



292 

 

oturtulmuş; zamanın değişmesiyle ve toplumların farklı ihtiyaç ve sorunlarına 

muvacehesinde bazı fer’i hükümleri revize edilmiştir. 

Sonuç olarak Hz. Âdem’den Hz. İbrahim’e kadar gelen tevhid dinindeki temel 

değişmez esaslar, Hz. Musa tarafından ikrar edilmiş; Hz. Musa’nın öğretileri, Hz. İsa 

tarafından el üstünde tutulmuş ve Hz İsa’nın bıraktığı miras da Hz. Muhammed 

tarafından sahiplenilmiştir. Fakat burada bir peygamberden diğerine tevarüs olunan din, 

asla tahrif edilmemiştir. 

Bu bağlamda mevcut halleriyle sapmış olsalar dahi özleri itibarıyla aynı 

kaynaktan beslenmiş olan tüm kitabi dinlerde, bu kaynağın izlerine rastlanması gâyet 

tabii ve olması gereken bir durumdur. Bu sebeple Ehl-i Kitap ve İslam’ın birçok 

mevzuda ortak yönleri bulunmaktadır. Vahiy olgusu da bunların en başında 

gelmektedir. 

Kur’an’daki dini hükümlerin Yahudi geleneğinden alındığı iddiası,  Kur’an’ın 

özgün olmadığına dair Nöldeke’nin dile getirdiği birçok iddiadan biridir. Bakara sûresi 

222. âyet bağlamında özetle Nöldeke;  her ne kadar âyetin tefsirinde Yahudilerle ilişikli 

başka mevzular gündeme getirmiş olsa da âyetin zahiri incelendiğinde, Kur’an’ın adet 

döneminde olan kadınlar hakkında geliştirdiği esasların tamamında Yahudilerinkilerle 

uyuştuğunu dile getirmiştir.1159 

Müşahede edildiği üzere bu açıklamalarıyla Nöldeke, Kur’an’ın hükümlerinin 

Ehl-i Kitap bilhassa da Yahudilik kaynaklı olduğunu vurgulamaya çalışmaktadır. 

Yukarıda zikrettiğimiz diğer örneklerde de benzer iddialar dile getirilmiştir. Bu hususta 

İslam-Ehli-i Kitap ilişkisi bağlamında yukarıda dile getirdiğimiz yaklaşıma ek olarak 

İslâm inanışında, Kur’an’ın vahiy geleneğinin son halkası olarak kabul edildiğinin 

hatırlanması gerektiği kanaatindeyiz. 

 İnsan hayatında değişmeyen ihtiyaçlar ve olgular değişenlere kıyasla aslında 

çok daha fazladır. Özellikle temel hukuk kuralları, ahlak ilkeleri, farklı görünümlerde 

olsalar da fizyolojik ve sosyal ihtiyaçlar genellikle pek değişmemektedir. Bu gerçekten 

hareketle ilahi kaynaklı dinlerde tarih, hukuk ve insan tasavvurunun birbirine yakın 

olması gâyet tabiidir. Bunun yansıması olarak da birtakım uygulama ve yaklaşımlarda 

benzerlikler, hatta aynilikler görülmektedir. Bu durum birinin diğerinden daha özgün 

                                                 
1159 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 183. 



293 

 

veya asıl olmasıyla değil; her ikisinin de aynı kaynaktan beslenmiş olmasıyla 

açıklanmalıdır. Nitekim İslâm’ın temel referansları Kurân ve Sünnet, Hz. 

Muhammed’in elçiliğini yaptığı dinin, kendisinden önceki ilahi dinleri tamamlayıcı 

özelliğine pek çok yerde vurgu yapmışlardır. 

2.3.3. Kur’ân’ın Otantikliği Hakkındaki İddiaları 

Kur’ân’ın otantikliğinden kasıt,  tarihi süreç içinde bilhassa da Hz. 

Muhammed’e nazil olduğu ve metinleştiği dönemde, hitap ve metin açısından herhangi 

bir değişikliğe uğramamış olmasıdır. Başka bir ifadeyle mevsukiyetine halel 

gelmemesidir. 

  Kur’ân tarihi ve kronolojisi alanında öncü Alman oryantalistler Weil ve 

Nöldeke, Kur’an’ın mevsukiyeti hususunda çok sayıda iddia ileri sürmüşlerdir. 

Oryantalistlerin Kur’ân’ın otantikliğini hedef alan iddiaları incelendiğinde 

yoğunlaştıkları mevzular açısından bu iddiaların, üç gruba tasnif edilebileceği 

görülecektir. Bunlardan ilki, Hz. Peygamber’in kendisinin oluşturduğu vahiylerde, 

vahiy metinlerinde ya da metinlerin Kur’an’daki yerlerinde değişiklik, ekleme veya 

çıkarma yaptığına yönelik iddialardır. İkinci grupta, Mushaf’ta Hz. Peygamber’den 

sonra ekleme çıkarma ya da değiştirme şeklinde tahrifat yapıldığı yönündeki iddialar, 

üçüncü grupta ise bazı, âyetlerin veya âyet içindeki ifadelerin kaybolduğu ve bazı 

âyetlerin farklı sûrelerde aynen tekrar edildiği iddiasıdır.  

2.3.3.1. Hz. Peygamber’in Vahyin Metninde ve Düzeninde Keyfi Tasarruflarda 

Bulunduğu İddiası 

Oryantalistler bu konuda çok sayıda iddia ileri sürmüşlerdir. Kur’an’ı Hz. 

Muhammed’in eseri olarak değerlendiren oryantalistler açısından Hz. Peygamber’in 

kendi oluşturduğu hitaba veya metne istediği zaman müdahale etmesi şaşılacak bir 

durum değildir.  Bu başlık altında Weil ve Nöldeke’nin Kur’an vahyini tarihlendirme 

bağlamında bu hususta dile getirdikleri bazı iddialar kaydedilerek değerlendirilecektir.   



294 

 

Nöldeke, Müddessir sûresi 31. âyetteki “ ِوَمَا هِيَ الََِّّ ذِ كْرٰى لِلْبشََر” ifadesinin Hz. 

Peygamber tarafından Medine döneminin ilk yıllarında buraya eklendiğini iddia 

etmiştir.1160 

Weil’e göre Müzzemmil sûresinin 10-20 âyet grubu daha sonraki bir dönemde 

sûreye eklenmiştir.1161 Weil’i teyit eden Nöldeke’ye göre de Müzzemmil sûresi 20. 

âyeti, Müslümanların itirazlarına mahal bırakmayacak derecede Medenîdir. Bu âyetin 

Müslümanların inkârcılarla mücadele ettikleri bir sürece karşılık geldiğini savunan 

Nöldeke, 2. ve 3. âyetlerle konu benzerliğinden dolayı âyetin ileriki zamanlarda Hz. 

Peygamber veya ashabından biri tarafından bilinçli bir şekilde sûreye yerleştirildiğini 

iddia etmiştir.1162 

Nöldeke, Garanik olayıyla ilişkilendirilen Necm sûresi 19-22 âyet grubunu 

takiben gelen 23. âyet ve 26-32. âyet grubunun, kesinlikle daha sonraki bir zaman 

dilimine ait olduğu görüşündedir. Ona göre bu âyetler, şuuru yerine geldikten sonra Hz. 

Muhammed’in olayı çarpıtarak şeytanı suçlamasından ibaret bir hikâyeleştirmedir.1163 

Nöldeke’ye göre aslında Hz. Muhammed, Vakıa sûresinin ilk bölümü olarak 

değerlendirilebilecek 1-74. âyetleri önce ayrı bir sûre olarak planlamış, ancak daha 

sonradan bunları diğerleriyle birleştirmiştir. Nöldeke bu iddiasını desteklemek amacıyla 

yeni bir iddia daha ortaya atmış ve Hz. Peygamber’in 74. ve 96. âyetleri 74. âyet ve 

sonra gelen pasajlar arasında bağlantı kurmak amacıyla sonradan tasarladığını ileri 

sürmüştür.1164 

Nöldeke, sûrenin 8-9. âyetlerinin, Müslümanları motive etme ve psikolojik 

rahatlık temin etme amacıyla sonradan 7. âyete eklendiğini iddia etmiş; sûrenin 33. 

âyetinin alışılmadık şekilde uzun olduğunu, ancak son dört kelime sayesinde ritmik 

kafiyeyi yakalayabildiğini ifade etmiştir. Yine, herhangi bir temellendirme yapmaksızın 

âyetteki  “فانفذوا” kelimesi dışındaki diğer ifadelerin sûrenin aslına ait olmadığını ileri 

sürmüştür.1165 

                                                 
1160 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 88. Nöldeke,  َهِي yerine هو zamirini kullanmıştır. 
1161 Weil, Einleitung, 65 
1162 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 98.  
1163 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 103. 
1164Nöldeke, I, 106. Nöldeke 73. ve 96. âyetler için, sonradan yazılan veya düzenlenen anlamında 

“redaktionell” ifadesini kullanmıştır. 
1165 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 107. 



295 

 

Nöldeke, kaynaklarda geçen bir rivâyeti örnek göstererek Şuarâ sûresinin 224-

226 âyet grubuna bazı ifadelerin eklendiğini iddia etmiştir. Rivâyet şöyledir: Hasan b. 

Sabit, Abdullah b. Ravaha ve Kab b. Malik gibi sahip oldukları bütün yetenekleriyle 

kendilerini İslam’a adamış olan şairler, bir defasında hep birlikte ağlayarak Hz. 

Peygambere gelmişlerdir. Kendilerinin şair olduğunu bilen Hz. Peygamber’e, Allah’ın 

şairler hakkında 224. âyette küçük düşürücü ifadeler kullanmasından yakınmışlardır. 

Nöldeke’ye göre, her ne kadar kaynaklarda bu rivâyetin detayları hakkında fazla bilgi 

verilmemiş olsa da bu olaydaki muharrik unsur doğru anlaşılmıştır.1166 

Nöldeke, bu örnek üzerinden, bazı erken dönem vahiylerinin sonradan bazı geç 

dönem vahiylere eklendiği yönündeki düşüncesinde haklı olduğunun kanıtlandığını 

savunur. Nöldeke’ye göre 224-226. âyetler kendilerinden öncekilerle irtibatlı 

olmadıkları gibi bunların Medine döneminde nazil olmaları için bir sebep de yoktur. Bu 

âyetler muhtemelen Hz. Peygamberle tartışan Kureyş’li şairler veya genel olarak şair 

taifesi hakkında kurgulanmıştır. Ayrıca söz konusu âyetler kendilerinden önceki 

âyetlerle başka yönlerden uyumlu gösterilseler de durum değişmeyecektir. Netice 

itibarıyla ona göre Hz. Peygamber’in erken dönemlerden itibaren şairlerle irtibatı 

olduğu bilinmektedir.1167 

Nöldeke şairlerin Kur’ân’da bir tür kâhin veya falcı gibi tanıtıldıklarını 

belirtmiştir. Ona göre Kur’ân, şairlere ait rüyaların ya da işaretlerin anlamlı olduğuna 

(Enbiyâ, 5), şairlerin geleceğin perdesini aralayabildiklerine (Tûr, 30) dikkat 

çekmektedir. Ayrıca Kur’ân’da, şairler ve şiir hususunda bu kadarıyla yetinilmemiş; cin 

veya iblis gibi bazı varlıkların şairlerin ruhlarına nüfuz ettiği  (Saffât, 36), zihinlerine 

güzel sözler yerleştirdiği ve onlara kendi ruhlarıyla iletişim kuracakları bazı yollar 

öğrettiği türünden farklı bilgiler paylaşılmıştır.1168 

Nöldeke’ye göre Ahkâf sûresi 18-29. âyet grubu, kendilerinden önceki 17. ve 

sonraki 30. âyetlerde işlenen konuyla uyuşmadıkları için aslen başka bir yere ait 

olmalıdır. Nöldeke, erken döneme ait olduğuna yönelik rivâyetlerden dolayı aynı 

şekilde değerlendirilen 29. âyetin Cin sûresiyle benzer konuları ele aldığını ileri 

                                                 
1166 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 127.  
1167 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 127, 128. 
1168 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 128. 



296 

 

sürmüştür. Nöldeke, bu görüşü yanlış olsa bile âyetten, Hz. Muhammed’in kesinlikle 

ruhlar ve cinler âlemiyle irtibatta olduğuna inandığının anlaşıldığını iddia etmiştir.1169 

Nöldeke, Sâd sûresinin ilk 11 âyetinin yahut tek başına 6. âyetinin, Kureyşlilerin 

yeğeni olan Hz. Muhammed’i daha fazla korumaması hususunda Ebu Talib’e yaptıkları 

baskılar neticesinde ya da Ebu Talip ölüm döşeğinde iken oluşturulduğunu iddia 

etmiştir.1170 

Nöldeke, Weil’in Hz. Muhammed’in hicretten önceki âyetlerde herhangi bir 

nesh veya değiştirmeye gitmediği yönündeki görüşünün yanlış olduğunu bu konuda 

sadece Necm sûresiyle ilgili paylaştığı bilgilerin Mekke dönemi vahiylerinde de nesh 

veya değiştirme yaşandığını kanıtlamak için yeterli olduğunu belirtmiştir. Weil’in 

aksine Nöldeke, Hz. Muhammed’in başka kimselerden gizlice bilgi aldığı iddiasını 

konu alan 101. âyet ile inkârcıların açık bir şekilde onu yalancılıkla itham ettiklerinden 

bahseden 103. âyetin hicretin akabinde yaşanan gelişmelerle uyuşmadığı 

görüşündedir.1171 

Nöldeke, Rum sûresinde yakın zamanda yapılacak bir savaşta Rumların Perslere 

galip geleceğinin anlatıldığı ilk âyetlerin,  Rumlar ile Persler arasında komşu Arap 

topraklarında gerçekleşen bir savaş sonrasında oluşturulmuş olabileceğini iddia 

etmiştir.1172 

Nöldeke, kaynaklarda haklarında belirtilen olaylarla ilgisi olmadığını düşündüğü 

Ankebût sûresinin 1-11. âyet grubunun yüksek ihtimalle Bedir Savaşı’ndan ya da Uhud 

Savaşı’ndan sonra Hz. Peygamber’in yürüttüğü yoğun gazve ve seriyye saldırıları 

esnasında oluşturulmuş olabileceğini iddia etmiştir.1173 

Nöldeke’ye göre, Ehl-i Kitab’ın büyük kısmının Hz. Muhammed’in getirdiği 

vahiylere inanmaları gerektiğini konu edinen ve Mekkî olan Ankebût sûresinin 46. 

âyetindeki “وا مِنْه م  ifadesi, Bakara sûresi 150. âyette olduğu gibi, âyete ”الََِّّ الَّذ۪ينَ ظَلمَ 

sonradan eklenmiş görünmektedir. Zira “وقولوا” ile başlayan yan cümle öncesini gerekli 

kılan bir cümle değildir. “َّال” ifadesiyle tekrar yapılan istisna, cümle içinde rahatsızlık 

                                                 
1169 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 160-161. 
1170 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 131. 
1171 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 148. 
1172 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 149. 
1173 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 155. 



297 

 

oluşturduğu gibi Kur’ân’da benzer başka bir kullanımı da yoktur. Nöldeke’ye göre bu 

yan cümle çıkarıldığında 46. âyette,  Ehl-i Kitab’a karşı şiddet kullanılmasına izin 

vermeyen, sadece sözle mukabeleyi öngören bir anlam ortaya çıkacaktır.  Bununla 

beraber ona göre, bu derece kısa bir metnin yeri ve tarihi hakkında kesin bir tespitte 

bulunmak kolay değildir. Ancak Mekkî vahiylerde “Ehl-i Kitap” ifadesinin yer 

almadığı, bunun yerine daha farklı ifadelerin geçtiği dikkate alındığında metnin Medenî 

kökenli olduğu söylenebilir.1174 

Nöldeke’ye göre A’râf sûresinin bölümlerini birbirine bağlayan ortak bir konu 

birliği yoktur. Bu sebeple pasajların sonradan Hz. Muhammed tarafından birleştirilmiş 

olabilecekleri düşünülebilir. Nöldeke, ilk bölümün Mekke’de muhtemelen bir hac 

ibadeti esnasında oluşturulduğunu iddia etmiştir. Zira ona göre Hz. Peygamber bu 

âyetlerde çıplak olarak tavaf yapılması ve hac döneminde oruç tutulması gibi meseleleri 

ele almıştır.1175 

 Sûrenin 157. âyetindeki “  وه ر  وه   ve وَعَزَّ  ifadesinin genellikle ve ısrarla ”وَنَصَر 

Ensar’a yorulduğunu hatırlatan Nöldeke, bu âyet ve aynı düşünce gelişimini takip eden 

157. âyetle beraber 157-158. âyet grubunun Hz. Peygamber tarafından Medine 

dönemine ait bir ek olarak buraya sonradan yerleştirildiğini iddia etmiştir.1176 

Nöldeke, Bakara sûresine ilişkin tarihlendirme görüşlerini dile getirmeden evvel 

hicretten sonra nazil olan vahiy pasajlarından bazılarının kaybolduğunu veya bizzat Hz. 

Peygamber tarafından imha edildiğini iddia etmiştir.1177 

Nöldeke’ye göre, haram kılınmış yiyeceklerden bahseden Bakara sûresi 172-

176. âyet grubu ve benzer konuları ele alan âyetler, Hz. Muhammed’in Yahudilerin 

ahkamını reddettiği bir zaman diliminde oluşturulmuşlardır.1178 

Weil, Hz. Peygamber’in cariyesi olan Kıpti Maria ile ilişkisini konu alan Tahrîm 

sûresinin, Tebuk seferi akabinde oluştuğunu ileri sürmüştür.1179 Nöldeke de İslami 

kaynakların Tahrim sûresini, Hz. Peygamber’in evinde gerçekleşen skandal bir olaya 

                                                 
1174 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 155-156. 
1175 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 159. 
1176 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 159-160. 
1177 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 173. 
1178 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 178. 
1179 Weil, Einleitung, 88. 



298 

 

göre tarihlendirdiklerini dile getirmiştir.1180 Nöldeke’ye göre bu olay şu şekilde 

gerçekleşmiştir: Hafsa odasında olmadığı bir sırada Hz. Peygamber, onun odasında 

cariyelerinden biriyle birlikte olmuş, odasına dönen Hafsa onları bu halde yakalamış ve 

Hz. Peygamber'e ağır bir serzenişte bulunmuştur. Sadece gelenekle değil aynı zamanda 

kadının özel yaşam alanına da aykırı olan bu durum karşısında Hafsa, Aişe’nin de 

desteğini alarak Hz. Peygamber’in diğer eşlerini harekete geçirmiştir.1181 Nöldeke Hz. 

Peygamber’in bu durumunun, İslam toplumu tarafından liderlerinin bir sapkınlığı olarak 

algılandığını ve büyük bir huzursuzluk doğurduğunu fark ettikten hemen sonra 

kendisini temize çıkaran âyetleri tasarlama gereği duyduğunu iddia etmiştir.1182 

Kur’an’ın âyet ve sûre tertibi hakkında İslam tefsir geleneğinde ileri sürülen 

yaklaşımlara çalışmamızın Birinci Bölümünde daha önce değinilmişti. Buna göre 

âyetlerin sûrelerin içindeki düzenleri tam bir ittifakla tevkifi olup tüm âyetler, Hz. 

Peygamber’e Cebrail tarafından bildirildiği şekliyle okunmuş, yazılmış ve sûrelere 

yerleştirilmiştir. Sûrelerin sıralamasında ise bazı farklı yaklaşımlar olmakla birlikte 

büyük oranda tevkifi olduğu kabul edilmiştir. İlk cem faaliyeti neticesinde vahiy 

metinleri, Mushaf formatında kitaplaştırıldıktan sonra bu hususta tam bir icma 

sağlanmış; Mushaf’taki düzen tüm ashab tarafından tartışmasız olarak kabul edilmiştir.  

Weil ve Nöldeke çoğu zaman âyetlerin tertibindeki İslami yaklaşımı dikkate 

almamışlar ve Hz. Peygamber’in âyetleri, ilahi yönlendirme ile sûrelere yerleştirmesini, 

bireysel ve nefsi bir tasarruf olarak değerlendirmişlerdir. Bu husustaki görüş ve iddiaları 

incelendiğinde her iki ismin, ileri derecede hoyratça değerlendirmeler yaptıkları 

görülmektedir. Onlara göre Hz. Peygamber, nazil olan vahyi önce sûrelerde her hangi 

bir yere yerleştirmiş ancak sonradan zaman zaman bu ilk yerlerinde değişiklikler 

yapmıştır. Weil ve Nöldeke hiç bir ilmi argüman ileri sürmeksizin İslam Peygamberinin 

çoğu zaman âyetlerdeki ifadelere ve kelimelere de müdahale ettiğini iddia etmişlerdir. 

Oryantalistlerin bu husustaki yaklaşım ve tutumlarının ilim ahlakıyla nasıl 

ilişkilendirileceği bir yana, akıl ve izanla da açıklanacak bir tarafı da yoktur. 

Oryantalistlerin, İslam âlimlerinin kitap ve sünnetteki kat’i delillere dayanarak 

hükmünde istisnasız bir şekilde ittifak ettikleri bir mevzudan bihaber olmaları 

                                                 
1180 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 217. 
1181 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 217. 
1182 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 217. 



299 

 

imkânsızdır. Kur’an’a dair birçok meseleyi ayrıntısına kadar araştıran Weil ve 

Nöldeke’nin Kur’an tarihi ve kronolojisi alanının en temel konusunu,  âyetlerin 

tertibinin tevkifiliği meselesini bilmemeleri gerçekten mümkün müdür? 

Yukarıda yer verilen bazı oryantalist iddiaların değerlendirilmesine gelince; 

Nöldeke, Mekke döneminin başında nazil olan Müddessir sûresinin 31. âyetindeki “ وَمَا

 ifadesinin, Medine döneminin ilk yıllarında Hz. Peygamber tarafından ”هِيَ الََِّّ ذِ كْرٰى لِلْبشََرِ 

buraya eklendiğini iddia etmiştir. 

Nöldeke âyetin Medenî olduğunu temellendirme sadedinde bahsi geçen dört 

gruptan Ehl-i Kitap ve kalplerinde hastalık olanların (ona göre münafıklar) Medine 

döneminde ortaya çıktıklarını dile getirmiştir. Buraya kadar Nöldeke’nin 

değerlendirmelerinde ciddi bir sorun yoktur, zira İslami kaynaklarda bu âyetin Medenî 

ve Mekkî olduğu konusunda farklı görüşler dile getirilmiştir.1183  

  Ancak 31. âyetin sonundaki “  ِوَمَا هِيَ الََِّّ ذِ كْرٰى لِلْبشََر” ifadesinin Hz. Peygamber 

tarafından Medine döneminin ilk yıllarında sonradan buraya eklendiği iddiası delile 

muhtaçtır. Müşahede edildiği kadarıyla Nöldeke, bu ve benzer sayısız çıkarımında, 

Müslümanların âyetlerin ifade ve bölümlerine müdahale etme veya âyetlerin yerlerini 

değiştirme hususunda Hz. Peygamber’in kesinlikle bir yetkisi ve tasarrufu olmadığı 

yönündeki icmalarını umursamamaktadır. 

Weil ve Nöldeke, Müzzemmil sûresi 10-20. âyet grubu veya sadece 20. âyetinin 

Hz. Peygamber veya ashabından birileri tarafından sonradan buraya yerleştirildiğini 

iddia etmişledir. Âyetlerin içerikleri ve üslupları ve ilgili rivâyetler dikkate alındığında 

Weil’in 10-20. âyet grubunun Medenî olduğu yönündeki görüşünün kabul 

edilemeyeceği söylenebilir. Bununla birlikte sûredeki 20. âyetin Medenî olabileceğine 

dair görüşler zaten İslami kaynaklarda da zikredilmiştir.1184  

Özellikle Müzzemmil sûresi 20. Âyetin, 2-3, âyetlerle konu yakınlığı nedeniyle 

sonradan Hz. Peygamber veya sahabilerden biri tarafından Mushaf’taki mevcut yerine 

yerleştirildiği iddiası ise doğru değildir. Öncelikle konu birliği argümanı zaten 

                                                 
1183 Selim b. İd el-Hilali ve Muhammed b. Musa Âli Nasr, El-İstiʻâb fî Beyâni’l-Esbâb I-III, Dar’u İbn 

Cevzi, Riyad 2004, III, 480. 
1184 El-Hilali ve Âli Nasr, III, 469-480; Müslim, Ebü’l-Hüseyin Müslim b. el-Haccâc el-Kuşeyrî en-

Nîsâbûrî, Sahîhu Müslim I-V (1.Baskı), Thk: Muhammed Fuâd Abdulbâkî, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 

Beyrut 1991/1412, Salâtü’l-Musâfirîn: 139. 



300 

 

oryantalistlerin Kur’an’ı tezyif için sıklıkla dile getirdikleri bir eleştiridir. Ancak 

Nöldeke burada, Hz. Peygamber’in vahiyleri konu birliğine göre düzenlemek istediğini 

ifade etmiştir. Şâyet Hz. Peygamber Kur’an âyetlerini, konu birliğine göre düzenlemeyi 

amaçlamış olsaydı, mevcut Kur’an’da bunun yansımalarını açıkça görmüş olurduk. 

Üstelik bu durumda 20. âyet, 2 ve 3. âyetlerden çok sonra değil hemen önlerinde veya 

arkalarında dizilmiş olurdu. Ayrıca Nöldeke’nin iddia ettiği üzere âyetler arasında gece 

namazı konusunun ele alınması yönüyle bir konu birliği var gibi gözükmektedir. Fakat 

âyetlerdeki nüanslar özellikle de muhataplar dikkate alındığında, sûrenin başındaki 

âyetlerde hitabın Hz. Peygamber’e, sonundaki âyette ise müminlere yönelik olduğu 

görülmüş olacaktır.  

Nöldeke, Vâkıa sûresi 1-73. âyetleri hakkında yaptığı değerlendirmelerde, Hz. 

Muhammed’in vahiyler üzerinde sınırsız ve keyfi tasarrufu hakkındaki inancını bir 

derece daha kuvvetlendirmiş, peygambere ait gizli planları dahi bilecek kabiliyet sahip 

olduğunu izhar etmiştir. Ayrıca Nöldeke, Vâkıa sûresinin ilk bölümü olarak nitelediği 1-

73 âyetler ile bunları takip eden sonraki âyetler arasında ayrı sûre olarak 

değerlendirmeyi gerektirecek ne tür farklılıklar olduğunu da açıklamak zahmetinde 

bulunmamıştır. İddiasını temellendirmekte zorlanan Nöldeke, son derece sübjektif yeni 

bir iddiayla, 73 ve 96. âyetlerin, ikinci bölümdeki pasajlar arasında bağlantı 

kopukluklarını gidermek amacıyla tasarlandığını ileri sürmüştür. Bu açıklamalarda açık 

bir şekilde görüldüğü üzere Nöldeke, tamamen sunî, zorlama ve sinsice bir kurgu 

üretmiştir. 

Rahman sûresi hakkındaki iddialara gelince; sûresinin nüzûl yeri hakkındaki 

İslami kaynaklardaki farklı yaklaşımlar bir tarafa bırakılacak olursa, Nöldeke’nin 7 ve 

8. âyetlerin sonradan sûredeki 6. âyete eklendiğiyle ilgili iddiası ve bu iddiayı 

temellendirmek için dile getirdiği açıklamalar zorlama olmaktan öteye âyet grubunun 

muhtevasıyla da alakasızdır. Nöldeke’nin iddia ettiğinin aksine bahsi geçen âyetlerde 

psikolojik desteğe işaret eden bir anlatım yoktur.1185 

 Sûrenin 5 ve 6. âyetlerinde, güneş ve ayın bir hesaba göre hareket ettikleri, 

bitkilerin ve ağaçların secde ettikleri dile getirilmiştir. Takip eden 7 ve 8. âyetlerde ise 

Allah’ın göğü yükselttiği ve gök dâhil her şey için belirli bir ölçü ve düzen koyduğu 

                                                 
1185 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 107.  



301 

 

ifade edilmiş ve kullara belirlenen düzeni ve kuralları bozmamaları, kendi aralarındaki 

ilişiklerinde ölçülü olmaları tavsiye edilmiştir. 

Nöldeke, Necm sûresinde Garanik olayıyla ilişkilendirdiği 19-22. âyetlerden 

sonra inen 23. âyet ve 26-32. âyetlere işaret ederek nesh’in Mekke döneminde de vaki 

olduğunu ileri sürümüştür. Ona göre Hz. Muhammed, dalgınlığına gelen bir anda önce 

Mekke’nin putlarını övmüş, bilinci yerine gelir gelmez ise bu hatasının farkına varmış 

ve 26-32. âyetlerle kusurunu örtmeye çalışmıştır. Nöldeke’nin nesh yaklaşımını birkaç 

açıdan eleştirmek mümkündür. Öncelikle belirtmek gerekir ki nesh, hükümlerle ilişkili 

bir olgudur. Kur’ân’daki veya Hz. Peygamber’in davetindeki her değişikliği nesh olarak 

değerlendirmek meseleyi anlamamış olmaktan kaynaklanmaktadır. Ayrıca Nöldeke’nin 

Necm sûresinde aralarında nesh ilişkisi bulunduğunu iddia ettiği âyetlerde, Hz. 

Peygamber’in önceki hatalı görüşünü değiştirmesine işaret edecek bir değişiklik de 

yoktur. Söz konusu âyetlerde putlara tapınma ve meleklerin Allah’ın kızları olduğu 

yönündeki batıl inançlar eleştirilmiştir. 

Nöldeke’nin yukarıda zikredilen ve hicretten sonra nazil olan vahiylerden 

bazılarının kaybolduğu veya Hz. Peygamber tarafından imha edildiğini dile getiren 

iddiası, dikkat çekicidir. Zira aslında Nöldeke, bu iddiayla Müslümanların kemmiyet ve 

keyfiyet açısından en güçlü oldukları dönemde dahi Kur’ân’ın âyet ve sûrelerinin 

muhafaza edilemediğini ve bizzat Hz. Peygamber tarafından imha veya tahrif edildiğini 

dile getirmektedir.  

Nöldeke’nin Kur’ân vahyinin mevsukiyetine dair kanaatleri ve algısını açık bir 

şekilde sergileyen iddialarına göre vahyin kaynağı Hz. Peygamber olup, istediği zaman 

vahiy üretmiş, dilediğinde bazı ifadeleri değiştirmiş ve beğenmediklerini iptal etmiştir. 

Garanik meselesi, Weil ve Nöldeke başta olmak üzere tüm oryantalistlerin 

iştiyakla ele aldıkları bir mevzudur. Bu mevzuyla ilgili Taberi ve İbn Kesir başta olmak 

üzere bazı tefsir kaynaklarında, bilhassa da Hac Sûresi 52. âyetin tefsiri bağlamında 

nakledilen asılsız ve zayıf nakiller, oryantalistlere paha biçilmez derecede malzeme 

vermiştir.1186  

                                                 
1186 Ebu Ca’fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Cami’u’l Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, I-X, Thk. Ahmed 

Abdu’r-Rezzak el Bekri vd., Daru’s-Selâm, Kahire 2009, VI, 5874-5879.; İmâduddîn İsmâîl b. Ömer İbn 

Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l Azim,  I-IV, Thk. Abdulhafîz Mansûr, Dâru’l-Feyhâ, Dımeşk 1994, III, 308-



302 

 

Burada Garanik meselesini enine boyuna ele almak yerine sadece vahyin 

tarihlendirilmesi bağlamında Weil ve Nöldeke’nin 19-22 âyetlerde Peygamber’in 

şuurunu kaybettiği; 23. ve 26-32 âyetlerde ise bunun farkına vararak kusurunu örtmeye 

çalıştığı şeklindeki iddialarını tartışacağız. 

Garanik olayı olarak bilinen hikâyenin birçok kaynakta zikredilmiş olması, 

olayın bir tarihî gerçekliği ve arka planının olduğunu göstermektedir. Ancak içeriği 

açısından böyle bir olayın nakledildiği şekliyle kabul edilmesi, Kur’ân’ın en temel 

ilkelerini göz ardı etmek anlamına gelecektir. Zira Kur’ân, ilahi kelam olması hasebiyle 

Hz. Peygamber dâhil hiç kimsenin müdahalesine açık olmadığı gibi batıl tesirlere de 

kapalıdır.1187 Nitekim ilk vahiylerden itibaren Hz. Peygamber, kendisini vahyi 

muhafaza anlamında ağır bir sorumluluk altında hissetmemesi noktasında temin 

edilmiş, hitaptan metne bürünmesine kadar vahyin ve vahyi tebliğ eden Hz. 

Peygamber’in, Allah’ın muhafazası altında olduğu bildirilmiştir.1188 Üstelik Kur’ân, 

muhal olmakla birlikte, Hz. Peygamber’in kendi indinden Allah’a herhangi bir söz isnad 

etmesi durumunda şah damarından kıskıvrak yakalanarak sert şekilde 

cezalandırılacağını da beyan etmektedir.1189 

Ne var ki Kur’ân’ın Hz. Muhammed veya ashabı tarafından oluşturulduğu ve 

kurgulandığı tezini çürüten bu ayetlerden bihaber olmayan oryantalistler, en azından 

kendilerini tatmin etmek için meşhur argümanlarına tekrar sarılmışlardır. Nitekim 

Weil’e göre vahiy hususunda Hz. Peygamber’in sorumluluğunu ve konumun tayin eden 

ve vahyin konuşmuşluğuna atıfta bulunan tüm âyetler,  bilhassa ilk dönemde Hz. 

Peygamber’in kendisi veya ondan sonra ashabı tarafından kurgulanmıştır.1190 

Hz. Peygamber’in müşriklerin putları olarak nitelediği Lat, Menat ve Uzza’yı ve 

bu putlara ilişkin cahiliye tasavvurunu eleştirdiği bir pasajda, vahiy zannederek “ تلك

وإن شفاعتهن لترتجي العلىالغرانيق  /Bunlar değerli kuğulardır ve şefaatleri muhakkak umulur” 

anlamında ifadeler kullanmış olması, hem âyetlerin bağlamlarıyla hem de Kur’an’daki 

açık hükümlerle çelişmektedir. Ayrıca sahih hadis kaynaklarında Hz. Peygamber’in 

                                                                                                                                               
310. Detaylı bilgi için bkz.:Hasan Elik, Kur’an’ın Korunmuşluğu Üzerine, İFAV Yay., İstanbul 1998, 87-

119. 
1187 Yunus, 10/15. Fussilet, 41/42. 
1188 Hicr, 15/9: Maide 5/67; Kıyame, 75/16-19. 
1189 Hakka, 69/44-47.  
1190 Weil, Einleitung, 67-68. 



303 

 

putları övdüğüne dair bir haber nakledilmemiştir. Buhari, Kitabu’t-Tefsir’de Necm 

sûresi 26. âyette geçen secdeyle ilgili bir rivâyette, Hz. Peygamber’in secde âyetini 

okuduktan sonra secdeye gittiğini, arkasından ashabının ve o anda orada mevcut olan 

kâfirlerin de secde ettiklerini kaydetmiştir.1191  

Kanaatimizce bu olay kesinlikle tarihi süreçte, oryantalistlerin bahsettiği 

çerçevede gelişmemiştir. Bazı İslami kaynakların rivâyet değerini ve içeriğindeki 

tezatları sorgulamaksızın özensiz bir şekilde eserlerine aldıkları haberlere dayanan bu 

hikâye ile Kur’ân’ın Hz. Peygamber’in beşeri şuurunun yansıması olduğu tezini 

temellendirmek mümkün değildir. Zira böyle bir temellendirmenin kabul edilmesi için 

olmazsa olmaz koşul, bu iddiaya önce Kur’ân âyetlerinden örnekler sunmaktır. 

Kur’ân’da olmayan ve Müslümanların kabul etmedikleri bir hikâyeden yola çıkarak 

yapılan yorumlar ilmi olmayıp bunların bir kıymeti harbiyesi de yoktur.   

Kaldı ki bu durumda şu sorulara da cevap bulmak gerekecektir:  Hz. 

Peygamber’in, hayatını adadığı ve uğrunda eziyetlerin her türüne göğüs gerdiği 

davasını, hiçbir pazarlık yapmadan ve herhangi bir kazanım elde etmeksizin yok 

sayması ne derece makuldür? Hz. Peygamberin bu çelişkisi karşısında Hz. Ebubekir, 

Osman, Ali, Zeyd b. Harise, Bilal ve Ammar gibi ilk müminlerden sessiz kalmaları 

beklenebilir mi? Hz. Peygamber’e isnad edilen bu türden geçici şuur kayıpları 

Kur’ân’da başka nerelerde gözlemlenmektedir? Her fırsatta hz. Peygamber’le tartışan ve 

getirdiği mesajın asılsız olduğunu ve çelişkiler içerdiğini iddia eden müşrikler, neden bu 

olayı bayraklaştırarak Hz. Peygamber’e karşı bir argüman olarak öne sürmemişlerdir?  

2.3.3.2. Hz. Peygamber’in Vefatından Sonra Mushaf’ta Değişiklik ve Tahrifat 

Yapıldığı İddiası 

Weil ve Nöldeke Kur’ân vahyini tarihlendirme bağlamında dile getirdikleri 

görüşlerinde çok sayıda âyet ve âyet grubuna ilişkin gerek Hz. Peygamber’in gerekse de 

Kur’ân’ın metinleşmesi ve tedvini sürecinde ashabın bazı tahribatlarda bulunduğunu 

iddia etmişlerdir.  Oryantalistlerin bu türden iddiaları incelendiğinde görüşlerinin hiçbir 

tarihi vesikaya dayanmadığı ve makul bir izahının da olmadığı müşahede edilecektir. 

                                                 
1191 Buhârî, Tefsîr: 4. 



304 

 

Bu sebeple önce ileri sürdükleri söz konusu iddiaların bir kısmı kaydedilecek, akabinde 

ise genel bir değerlendirme ile bazıları tahlil ve tenkit edilecektir.  

Nöldeke’ye göre İsrâ sûresi birinci âyetinin sonrakilerle ilişkilendirilemeyeceği, 

harici bir delile ihtiyaç olmaksızın açık bir şekilde görülmektedir. Üstelik âyet sonları 

 ”ير“ kafiyesiyle biten koca bir sûrede yalnızca bu âyet izole edilmişçesine ”آ“

kafiyesiyle bitmektedir. Nöldeke, bu durumda ya birinci âyeti ikinci âyete bağlayan bir 

dizi âyetin sonradan buradan çıkarılmış veya 1. âyetin başka bir yerdeki bağlamından 

koparılıp bilinçli bir şekilde buraya yerleştirilmiş olabileceğini iddia etmiştir.1192 

Nöldeke’ye göre, Tîn ve A’lâ sûrelerinin orijinal ifadeleri üzerinde birtakım 

değişiklikler yapılmıştır. Bu çerçevede Nöldeke, Tîn sûresi 6. âyetin sûreye daha sonra 

ilave edildiğini iddia etmiştir. Bu iddiayı temellendirme sadedinde Nöldeke, 6. âyetin 

metninin diğerlerine mukayeseyle daha uzun olduğunu ve “iman edenler ve salih amel 

işleyenler” ifadesinin Mekke döneminin sonlarında sıklıkla kullanılan bir söz öbeği 

olmasının, sûrenin içeriği ve bağlamıyla ilişkili olmadığını ileri sürmüştür. Nöldeke, 

yukarıda anılan sebeplerden birinci ve üçüncüsünün Asr sûresindeki benzer âyeti için de 

geçerli olduğunu belirtmiştir.1193 

Me’âric sûresinin 3 ve 4. âyetlerinin konu uyuşmazlığı sebebiyle diğerleriyle 

ilişkilendirilemeyeceğini ileri süren Weil, bu âyetlerin mevcut yerlerine sonradan 

eklendiklerini iddia etmiştir.1194 

Nöldeke vahiy ürünü olduğuna inandırmak için Şuarâ sûresine özellikle biçimsel 

bir üst başlık seçildiğini iddia etmiştir.1195 

Nöldeke, Neml sûresindeki bazı âyetlerdeki önceden mevcut olan bazı 

kelimelerin sûreden çıkarıldığı iddiasında bulunmuştur. Nöldeke’ye göre, 42. âyette 

 zamirini takip eden kelimelerin irtibatlarını kolaylaştıracak bir bağlantı olmadığı ”هو“

için bu âyet, ne Hz. Süleyman ne de onun ashabıyla ilişkilendirilemez. Ona göre 93. 

âyetteki “قل” ifadesi, ya anlamı güçlendirmek için buraya konulmuş veya istemsiz 

olarak yapılan bir gramer hatası sonucu burada yer almıştır.1196 

                                                 
1192 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 136. 
1193 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 97. 
1194 Weil, Einleitung, 70.  
1195 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 126. 
1196 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 140. 



305 

 

Secde sûresi 23. âyetindeki “ ۪فلََا تكَ نْ ف۪ي مِرْيَة  مِنْ لِقََٓائِه” ifadesinin hiçbir şekilde 

metinle bir bağlam ilişkisi oluşturmadığını ileri süren Nöldeke, bu cümlenin sonradan 

eklenmiş bir ara değerlendirme/metin çoğaltma olduğunu iddia etmiştir.1197 

Lokman sûresinin 16. âyetinin öncesinde metinden çıkarılmış bir pasajın 

olduğunu iddia eden yazara göre âyetteki “ا  zamirinin öncesinde ”ها“ ifadesindeki ”انَِّـهََٓ

atfedileceği bir ismin olması gerekir. Benzer şekilde, sûrede ara cümlelerin sıklıkla yer 

aldığını müşahede edildiğini iddia eden Nöldeke, 19. âyet rahatlıkla 10. âyetle 

irtibatlandırılabildiği için Lokman kıssasını ele alan kısmın sûreye sonradan 

yerleştirildiğini ileri sürmüştür.1198 

Ahkâf sûresi 15-17. âyetinin Sünniler tarafından Hz. Ebubekir’e yorulduğunu 

dile getiren Nöldeke’ye göre, bu rivâyet ya Ebubekir’in halifeliğini meşrulaştırmak için 

ya da daha başka bir konuda taraftarlık güdüsünün bir eseri olarak ortaya çıkmış 

olabilir. Nitekim 15-17. âyet grubunun metninde, belirli bir kişi merkeze alınmaksızın 

ebeveynine çok saygılı davranmasının gerçek Müslüman’ın özelliklerinden biri olduğu 

vurgusu işlenmiştir.1199 

Nöldeke’ye göre, En’âm sûresi 153. âyetle başlayan âyet grubunun öncesinde 

olması gereken bir bölüm, yerinde yoktur. Aynı şekilde 118-21. âyet grubu, asli 

yerinden koparılmış bir parça olarak değerlendirilmelidir. Bu âyet grubu bulunduğu 

yere pek de uyumlu olmayıp bazı yiyecekler ve başka şeyler hakkındaki yasakların 

belirtildiği 135-153. âyet grubuyla bariz bir benzerlik sergilemektedir.1200 

Nöldeke, Âl-i İmrân 161-164 âyetlerinin bazı müfessirler tarafından Uhud 

Savaşı’nda Hz. Muhammed’in kendilerini ganimetten mahrum bırakacağından 

korktukları için yerlerini terk eden ve bu savaşın kaybedilmesinin nedeni olarak görülen 

okçularla ilişkilendirildiğini dile getirir. Nöldeke’ye göre aslında bu âyetler, gâyet usta 

bir şekilde bahsi geçen olaylarla irtibatlandırılarak yerleri değiştirilmiştir.1201 

Nöldeke’ye göre Nisâ sûresinin 105-115. ile 116. Âyetleri, sûrenin diğer 

âyetlerinden (özellikle de Kur’âni ifadelerden) destek alamadığı için daha ziyade geniş 

                                                 
1197 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 144.  
1198 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 157. 
1199 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 160. 
1200 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 162. 
1201 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 193. 



306 

 

tefsir açıklamaları türünden bir icat olarak değerlendirilmelidir.1202 Yine 127-130. 

âyetler sûrenin başında bahsedilen hükümleri açıklama babında gelen eklemelerdir.1203 

Nöldeke Nasr sûresinin, Kur’ân’daki mevcut yerinde sanki başka bir yerden 

koparılmış gibi durduğunu iddia etmiştir.1204  

Weil ve Nöldeke’nin ashabın Hz. Peygamber’den sonra Kur’ân’daki âyet ve 

sûrelerin yerlerinde bazı değişiklikler yapmak sûretiyle Kur’ân’ın otantikliğini 

bozdukları yönündeki yukarıda kaydedilen iddialarının bazıları aşağıda 

değerlendirilecektir. 

İsrâ sûresinin ilk âyetinin, diğer âyetlerle kafiye farklılığı ileri sürülerek sûre 

içindeki yerini tartışan Nöldeke’nin açıklaması basittir: Ya bu âyet başka bir yerden 

koparılarak buraya yerleştirilmiş veya bu âyetle birlikte sûrenin başında olan bir âyet 

grubu yerlerinden edilmiştir. Nöldeke bu iddiaları için hiçbir temellendirme ihtiyacı 

duymamıştır. Bu iddia nakil açısından hiçbir delile dayanmadığı gibi söz konusu 

iddianın akıl ve mantık açısından da izah edilir bir tarafı yoktur. Zira İsrâ sûresi, ismini 

ilk âyetinde anlatılan ve tarihi gerçekliği olan İsrâ olayından (gece yürüyüşü) almıştır. 

Bu olay Mekke döneminde inkârcılar tarafından müminlerin inançlarını sınamak için 

kullanılmıştır. Tarihî tenkit yöntemini istediği pasajlara uygulayan Nöldeke, şâyet aynı 

yöntemi bu âyete de uygulamış olsaydı, hakkında İslami kaynaklarda çokça rivâyet 

bulunan ve cahiliye döneminde yaşanmış bir olayla irtibatlandırılan bu âyetin yeri 

hakkında şüphe duymaması gerekirdi. Ne var ki aynı âyet, Hz. Peygamber ve 

Müslümanlar hakkında olumsuz imajlar içermiş olsaydı Nöldeke kesinlikle bu olayın 

tarihi gerçekliğini sorgulamayacak ve Kur’ân’da zaten sıklıkla değişen kafiye 

kullanımını aklının ucuna bile getirmeyecekti.  Benzer bir iddiayı Weil,  Meâric sûresi 

3-4. âyetler hakkında ortaya atmış, bahsi geçen âyetlerin muhtevayla uyumlu 

olmadıklarını dile getirmiştir. Sûrenin ismini aldığı söz konusu âyetlerin diğerleriyle 

neden konu irtibatı kuramadıklarına açıklık getirmeyen Weil, âyetlerin mevcut yerlerine 

sonradan eklendiğinden emindir. 

Nöldeke’nin Tin ve Asr sûrelerinin orijinal ifadeleriyle oynandığı iddiası da 

dikkat çekicidir. Nöldeke’de bu kanaati oluşturan etken âyet metninin uzunluğu, “iman 

                                                 
1202 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 203. 
1203 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 203,204. 
1204 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 219. 



307 

 

edenler ve salih amel işleyenler” ifadesinin geç Mekke dönemine ait olduğu ve ifadenin 

sûrenin içeriği ve bağlamıyla ilişkili olmadığı düşüncesidir.  

Nöldeke’nin sûrelerin ifadeleriyle oynandığı iddiası tamamen indi ve mesnetsiz 

bir yorumdur. Tin ve Asr sûrelerindeki “iman edenler ve salih amel işleyenler” 

ifadesinin Mekke’nin son dönemlerine ait olduğunu gerektirecek herhangi bir delil de 

yoktur. Ayrıca bir defada nazil olan ve sadece üç âyetten müteşekkil olan Asr sûresinin 

ve son âyetinin içerik açısından nasıl bir uyumsuzluk sergilediği de izaha muhtaçtır. 

Nöldeke’nin Nasr sûresinin, Kur’ân’daki mevcut yerinde sanki başka bir yerden 

koparılmış gibi durduğu iddiasına gelince; bu iddiayı da temellendirmeyen Nöldeke, 

sûrenin Mekke’nin fethinden sonra nazil olan en son sûre olduğuna yönelik 

kaynaklardaki görüşlere yer vermekle farkında olmadan bu iddiasını nakzeden bir bilgi 

paylaşmıştır.1205 Mekke’nin fethi gibi bir süreçte nazil olan ve on binlerce Müslümanın 

şehadetinde talim edilen bir sûrenin başka bir yerden koparıldığına dair iddiada 

bulunmanın iyi niyetle açıklanabilir bir tarafı yoktur.  

2.3.3.3. Bazı Vahiylerin Kaybolduğu ve Yerlerinin Değiştirildiği Yönündeki 

İddialar 

Weil ve Nöldeke’nin sûreleri ve âyet gruplarını tarihlendirme girişimleri 

boyunca ileri sürdükleri en tuhaf görüşler, vahyin kaybolduğu veya olmaları gereken 

yerden başka yere yerleştirildikleri yönündeki iddialardır. Bu çerçevede bu konu başlığı 

altında her iki oryantalistin dile getirdikleri iddiaların bir kısmı kaydedilecek ve 

bunlardan bazıları ele alınarak analiz edilecektir. 

Weil, Alak sûresinin ilk beş âyetinden önce de bazı vahiylerin nazil olduğunu 

iddia etmiştir. Ona göre, bu vahiyler zaman içinde ortadan kaybolmuş veya asli 

yerlerinden koparılarak başka pasajlara yerleştirilmiştir. Weil, ilk inen sûrelerde 

peygamberden ve öğretisinden yeterince bahsedilmediğini ileri sürerek bu iddiasını 

temellendirmeye çalışmıştır. Weil, iddiasını desteklemek için ayrıca Alak sûresinin ilk 

beş âyetinde Peygamberin okuması gereken bir kitaba veya daha önce gelmiş vahiylere 

işaret edildiğini de dile getirmiştir.1206 

                                                 
1205 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 220. 
1206 Weil, Einleitung, 64-65. 



308 

 

Kadr sûresini ilk âyetinin dil ve üslup özelliklerinin, sûrenin öncesinin olduğuna 

işaret ettiğini ileri süren Nöldeke’ye göre muhtemelen sûrenin giriş kısmı olan bu pasaj, 

kaybolmuştur.1207 

Nöldeke’ye göre, kesin olmamakla birlikte Kari’a sûresi 6 ve 7. âyetler arasında 

muhtemel bir boşluk bulunmaktadır.1208 

Meâric sûresindeki 30, 32 ve 34. âyetlerin Müminûn sûresi 5-9 âyetlerde 

tekrarlandığına dikkat çeken Nöldeke, 34. âyetin daha önceki 23. âyetin tekrarı olması 

hasebiyle sonraki bir zaman dilimine ait olması gerektiğini savunmuş; 30-32. âyet 

grubunun Müminûn sûresinden alıntılandığını iddia etmiştir.1209 

Nöldeke, Yâsîn sûresinin 24-25. âyetleri arasında yer alması gereken ve ilk 

müminlerin inkârcılar tarafından öldürülmesini konu alan bazı âyetlerin mevcut 

yerlerinden çıkarılmış olabileceğini iddia etmiştir.1210 

Zuhruf sûresinin 88. âyetinin ünsüz olan metninde bozukluk olmadığı kabul 

edilecek olunursa bu âyetin başında bulunan bazı kelimelerin düştüğü kabul edilmelidir. 

Zira her ne kadar aksanla ilgili noktalar değişiklik gösterse de âyetteki “ve kîlihî/ ۪وَق۪يلِه” 

ifadesinin kendinden önceki âyetle bağlantısını kurmak zordur.1211 

Nöldeke’ye göre, İsrâ sûresi birinci âyetinin sonrakilerle ilişkilendirilemeyeceği, 

harici bir delile ihtiyaç olmaksızın açık bir şekilde görülmektedir. Üstelik âyet sonları 

 ”ير“  kafiyesiyle biten koca bir sûrede yalnızca bu âyet izole edilmişçesine ”آ“

kafiyesiyle bitmektedir. Nöldeke bu durumda ya birinci âyeti ikinci âyete bağlayan bir 

dizi âyetin sonradan buradan çıkarılmış veya 1. âyetin başka bir yerdeki bağlamından 

koparılıp bilinçli bir şekilde buraya yerleştirilmiş olabileceğini iddia etmiştir.1212 Ona 

göre, İslamî kaynakların 60. âyeti birinci âyetle ilişkilendirdikleri dikkate alındığında, 2. 

âyet için giriş konumunda olması gereken bir âyet grubunun kaybolduğunu söylemek 

mümkündür.1213 

                                                 
1207 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 95. 
1208 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 99. 
1209 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 106. 
1210 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 131. 
1211 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 132. 
1212 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 136. 
1213 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 136-137. 



309 

 

Nöldeke, En’âm sûresi 154. âyetle başlayan âyet grubunun öncesinde olması 

gereken bir bölüm, yerinde yoktur.1214 

Bakara sûresi 163-167. âyet grubunun Mekkî olduğunu iddia den Nöldeke, bu 

âyetlerin yüksek ihtimalle bir sûrenin baş kısmına ait olduğunu ve ayrıca bu âyetlerin 

öncesinde birkaç kelimenin de düştüğünü ileri sürmüştür.1215 Nöldeke, Bakara sûresi 

222. âyetin, biçimsel açıdan mevcut yerinden izole edildiğini iddia etmiştir.1216 

Enfâl sûresinin 66. Âyetinin, mevcut formuyla içinde bulunduğu pasajın asli 

parçası olarak değerlendirilemeyeceğini ileri süren Nöldeke, âyetin daha ziyade farklı 

bir kıraat ya da tahdit edici bir ek olarak düşünülebileceğini iddia etmiştir.1217 

Nöldeke, Ahzâb sûresi 9, 41, 49, 53 ve 69. âyetlerde geçen  “يََٓا ايَُّهَا الَّذ۪ينَ اٰمَن وا Ey 

İman edenler!” ifadesinin 70. âyet müstesna, planlı bir şekilde azalarak 1, 28, 45, 50 ve 

59. âyetlerde “ ُّيََٓا ايَُّهَا النَّبِي” ifadesiyle yer değiştirmesine değinir. Ona göre bu değişiklik 

bir tesadüf eseri olmayıp yazarların veya derleyicilerin müdahil olduğu bir durumdur. 

Bununla beraber her ne kadar pasajların büyük kısmının birbirine yakın zamanda 

teşekkül ettiği öngörülse bile sûrenin son hali bizzat Hz. Peygamber tarafından 

düzenlenmiştir.1218 

Nûr sûresinin 6-9. âyetlerinin kaynakların belirttiği kadarıyla eşlerini başka 

erkeklerle evlilik dışı yasak ilişkide bulunmakla itham eden Uveymir b. Haris ve Hilal 

b. Umeyye hakkında nazil olduğuna işaret eden Nöldeke’ye göre rivâyetlerde adı zina 

fiilini işlemekle anılan kişi genellikle Sarik b. El Sahma olarak not edilmiştir.1219  

Nöldeke, rivâyetlerden anlaşıldığı kadarıyla Uveymir veya Hilal’in ailesinden birinde 

bir zina hadisesi vuku bulduğunun çıkarılabileceğini, fakat ilgili Kur’ân âyetlerinin daha 

sonradan bu olayla bir bağlantı kurularak kurgulandığını iddia etmiştir.1220 

Oryantalistlerin vahiylerin kaybolduğu veya yerlerinden çıkarılarak başka 

yerlere yerleştirildiği yönündeki iddiaları, Kur’ân’ın metinleşme sürecine dair temel 

                                                 
1214 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 162. 
1215 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 178. 
1216 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 183. 
1217 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 188-189. 
1218 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 209. Nöldeke bu türden iddiaları tekraren dile getirmiştir. Ona 

göre, sûreye hem yazıcılar hem derleyiciler hem de bizzat Hz. Peygamber‘in kendisi müdahalede 

bulunmuştur. 
1219 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 210. 
1220 Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 210-211. 



310 

 

bilgilerin ve tarihi verilerin ve göz ardı edilmesinden kaynaklanan yaklaşımlara 

dayanmaktadır. Nitekim bu iddiaların hiç biri için ilmi temellendirme endişesi 

duyulmamıştır. Aşağıda bu iddialardan bazılarına ilişkin bazı özet değerlendirmeler 

yapılacaktır.  

Weil’in Alak sûresi öncesinde, Hz. Peygamberin nübüvveti ve öğretilerini içeren 

bazı vahiy pasajlarının kaybolduğu veya asli yerlerinin değiştirildiği tezi, bu meyanda 

bahsedilen ilginç iddialardan biridir. Weil bu iddiasını desteklemek sadedinde bazı 

yorumlarda bulunmuştur. Ona göre, Alak ve Müddessir sûresinde peygamberlik ve 

dinin temel öğretileri yeterince işlenmeden başka konulara geçilmiştir.  

Evvala Weil’’n bu iddiası, hakkında çok fazla tarihi referans bulunan Alak 

sûresine ilişkin verilerin yok sayılması anlamına gelmektedir. Weil’in ilk âyetlerden 

sonraki vahiylerde peygamberlik ve dinin öğretilerinin ele alınmadığı şeklindeki itirazı 

da yerinde değildir. Zira Mekke dönemi vahiylerinde en çok işlenen konuların başında 

temel inanç esaslarının ve Hz. Peygamber’e yönelik itirazlara verilen cevapların 

geldiğini oryantalistlerin kendileri de dile getirmişlerdir.1221 

Nöldeke, Zuhruf sûresinin 88. âyetinin bazı kelimelerinde tahrif yapıldığını ve 

bu âyetle aynı pasajda yer alan bazı âyetlerin mevcut yerlerinden çıkarıldığını iddia 

etmiştir. Nöldeke, âyetten çıkarılan kelimeler hakkında açıklayıcı bir bilgi vermediği 

gibi âyetteki “وَق۪يلِه ifadesinin önceki âyetle dil ve gramer açısından 

irtibatlandırılmayacağı yönündeki iddiasını ispatlayacak bir delil de getirmemiştir.  

Nöldeke Kadr sûrenin kayıp bir ön kısmı olduğu iddiasını da ispatlama 

çabasında bulunmamıştır. Daha önce de muhtelif vesillerle dikkat çekildiği üzere 

Nöldeke, genellikle birçok mesele hakkında herhangi bir delil getirmeksizin çeşitli 

iddialar ileri sürmektedir. 

Nöldeke yukarıda kaydettiğimiz üzere birçok sûredeki âyet veya âyet grubunun 

asıl yerlerinden koparıldığına veya başka yerde olması gerektiğine ilişkin iddiaları için 

ise bunların kimi zaman biçimsel açıdan kimi zaman da içerik açısından pasajla uyumlu 

olmadığı argümanına dayanmıştır. Nöldeke’nin bahsettiği âyetlerin içinde olduğu 

pasajlar incelendiğinde, içerikle ilgili açık bir uyumsuzluk olduğu 

gözlemlenmemektedir. Örneğin Bakara sûresi 222. âyetle ilgili dile getirdiği biçimsel 

                                                 
1221 Grimme, II, 28.;Weil, Einleitung, 66; Nöldeke, Geschichte des Qorans, I, 76. 



311 

 

farklılıklara ilişkin her hangi bir izah getirmemiştir. Bu âyet biçimsel açıdan ve muhteva 

yönüyle incelendiğinde içinde bulunduğu pasajla uyumlu olduğu ve bu pasajda evlilik 

ve kadınlarla ilgili bazı hükümlerin yer aldığı müşahede edilecektir.  

Benzer şekilde Nöldeke, En’âm sûresi 154. âyetle başlayan âyet grubunun 

öncesinde bazı âyetlerin olması gerektiği yerde bulunmadığı yönündeki iddiasına da 

açıklık getirmemiştir. 

 Nûr sûresinde zina eden erkek ve kadınların durumlarını ele alan 6-9. 

âyetlerinin Uveymir veya Hilal’in ailesinden birinde geçekleşen bir zina hadisesi 

üzerine kurgulandığı savı da Nöldeke’nin geniş hayal gücünün bir ürünü olarak 

değerlendirilmelidir. Hz. Peygamber’in, arzu ettiğinde veya zor durumda kaldığında 

vahiyleri kurguladığını ididia eden Nöldeke de iyi bilmektedir ki Kur’an, bir defada 

topluca inmemiş; aksine Hz. Peygamber’in vefatına kadar ilk İslam toplumunun ve 

düzeninin inşası sürecinde çoğu zaman siyasi, sosyal, ahlaki ve hukuki gelişmeleri 

müteakib nazil olmuştur. Dolayısıyla zina edenlerin durumlarına dair cezaları ele alan 

hükümlerin bu suçlar işlendikten sonra vahiy tarafından ele alınması gayet tabii bir 

durumdur. Bu vakıayı göz ardı ederek âyetlerin sonradan kurgulandığını ileri sürmek, 

Kur’ân tarihine dair araştırmalar yapmış bir ilim adamı için cehalet değilse; Kur’an 

hakkındaki ön yargı ve taassubun ulaştığı noktayı gösteren çarpıcı bir örnektir.  



312 

 

DEĞERLENDİRME VE SONUÇ 

Kur’ân’ın âyet ve sûrelerinin nüzûl zamanlarının tayini meselesi, aslında ilgili 

İslami referansların ve kaynakların yeterliliğine rağmen İslam ilim geleneğinde, 

kronolojik açıdan Mekkî-Medenî kategorisini aşamamış gözükmektedir. Bunda 

Kur’ân’ın Mushaf tertibinin Resmu’l-Mushaf faaliyeti neticesinde nihai halini almasının 

ve bu süreci hazırlayan tartışmaların tesiri olmakla birlikte daha temelde Kur’ân’ın 

kutsiyetine ve nihai tertibinin kıymetine halel getirme endişesinin yattığı kanaatindeyiz. 

Âyet ve sûrelerin nüzûl tarihi hakkında çalışmaların erken dönemde akamete 

uğramasında önemli bir diğer etken ise bu dönemde genel kabul gören nüzûl tarihi 

hakkında nakil dışında başka bir kaynağın makbul addedilmemesi anlayışı ve ön 

kabülüdür. Neticede vahiylerin nüzûl tarihlerinin kronolojik tespiti konusu, ilişkili 

kümülatif rivâyet malzemesinin ve bazı sûre tertip listelerinin kaynaklarda 

nakledilmesinin dışında, münhasır çalışmaların konusu yapılmamıştır.  

Buna karşın, Mushaf’ın âyet ve sûre düzeni ile vahiylerin kronolojisinin ayrıntılı 

tespiti hususu, on dokuzuncu yüzyıldaki teşekkül döneminden itibaren akademik 

oryantalizmin Kur’ân araştırmalarının en merkezi konularından biri olmuştur. 

Oryantalist gelenekte bu konuyu ilk inceleyen isimler Alman ekolünün temsilcilerinden 

Weil ve Nöldeke’dir. Weil ile başlayan Kur’ân tarihi ve kronolojisi çalışmalarının yüz 

yıllık süre zarfında İngiliz, Fransız ve diğer Batılı milletlere müntesip oryantalistler 

tarafından akademik gündemlerinin ilk sırasına yerleştirildiği müşahede edilmektedir. 

Alman oryantalizm geleneğinin, oryantalist araştırmacılık içinde hatırı sayılır 

özel bir yeri olduğu söylenebilir. Bilhassa on dokuzuncu yüzyıldan itibaren İslam, 

Kur’ân-ı Kerim ve Hz. Peygamber hakkında Batı’da telif edilen akademik çalışmalar 

açısından bakıldığında, Alman oryantalizminin öncü pozisyonunda olduğu müşahede 

edilecektir. 

Kur’ân vahyinin tarihlendirilmesine ilişkin ilk girişime imza atan Weil ve 

Nöldeke’nin konuya hasrettikleri eserlerinde, Müslümanların nüzûl sırasına göre yapmış 

oldukları sûre tertiplerinden yararlanarak kısmen farklı nüzûl tertipleri oluşturdukları 

görülmektedir. Her iki isim de nüzûl sırasına göre tasnif ettikleri sûreler ve içlerindeki 

âyet grupları hakkında bazı tarihlendirme yaklaşımlarında bulunmuşlardır. Ancak 



313 

 

yapılan açıklama ve değerlendirmeler mukayese edilince Nöldeke’nin Weil’e oranla çok 

daha fazla sayıda vahiy pasajı hakkında görüş belirttiği müşahede edilmiştir. 

Weil ve Nöldeke’nin, Mekke ve Medine dönemi sûrelerinin ve içerdikleri âyet 

gruplarının tarihlendirilmesi çerçevesinde yaptıkları tarihlendirme girişimlerinde, 

tarihlendirme yaklaşımları ve görüşleri haricinde İslam’ın teşekkül dönemi, Kur’an ve 

Hz. Peygamber ile ilgili mevzularda çok sayıda görüş ve iddia ileri sürdükleri 

belirlenmiştir.  

Sûreler ve âyet gruplarına ilişkin açıklamaları incelendiğinde gerek Nöldeke’nin 

gerekse de Weil’in,  özellikle bazı sûreler hakkında daha fazla tahlilde bulundukları 

tespit edilmiştir. Bu bağlamda Mekke dönemi vahyi içinden, ilk vahiy tecrübesiyle 

ilişkilendirilen Alak ve Müddessir sûreleri; Peygamber’in bilgi kaynakları ve vahyin dil 

ve üslup özellikleriyle ilişkilendirilen Necm, Şuarâ ve İsrâ sûreleri; Ehl-i Kitap tesiriyle 

ilişkilendirilen Felak, Nâs ve Fâtiha sûreleri hakkında daha fazla tahlil ve analiz 

yapıldığı gözlemlenmiştir. Weil ve Nöldeke, Medine dönemi vahiyleri içinden ise 

Yahudiler ve Hırıstiyanlar başta olmak üzere gayr-i Müslimlerle ilişkiler ile muamelat 

ve ahkâmı konu almaları hasebiyle Bakara, Âl-i İmrân ve Nisâ sûreleri hakkında daha 

fazla çözümleme yapmışlardır. 

Her iki ismin üç aşamaya tasnif ettikleri Mekke dönemi ve tek aşamada ele 

aldıkları Medine dönemi vahiylerinde bazı ortak temaları işledikleri tespit edilmiştir.  

Nitekim Weil ve Nöldeke her bir aşama ve dönemin dil, üslup ve muhteva açısından 

sahip olduğu karakteristik özelliklerden bahsetmişler; Kur’ân vahyinin 

tarihlendirilmesinde takip edecekleri ilke ve esaslar hakkında bilgiler paylaşmışlar; 

İslam tefsir geleneğinin vahiy tarihlendirmesine yönelik tenkitlerini serdetmişler ve 

birbirlerinin vahiy kronolojisi görüşlerinin tahlil ve eleştirisi gibi konuları ele 

almışlardır. 

Vahyin tarihlendirilmesi hususunda görüşlerini ele aldığımız oryantalistler, 

Kur’ân vahyini Allah’a ait kutsal bir kelam olarak görmemiş, onu Hz. Peygamber’in 

eseri olarak değerlendirmişlerdir. Onların Hz. Muhammed’i vahiy malzemesinin ve 

vahiy tarihinin kurgulayıcısı ve asli öznesi olarak kabul etmeleri, vahyin 

tarihlendirilmesiyle ilgili görüş ve yaklaşımlarına da yansımıştır.  



314 

 

Weil ve Nöldeke âyet ve sûreleri tarihlendirme girişimlerinde, İslami rivâyetleri 

ve görüşleri tahlil etmekle yetinmemiş, dil-üslup özellikleri muhteva ve nüzûl tarihi 

ilişkisi gibi unsurları da kullanarak alternatif tarihlendirme girişiminde bulunmuşlardır. 

Her iki ismin de vahyin mahza ilahi olduğu ve Hz. Peygamber’in vahye 

katiyyetle müdahil olmadığı yönündeki İslami inanç ve algıyla bütünüyle çatışan 

birtakım ön kabul ve inançlarından hareket ettikleri görülmektedir. Nitekim gerek Weil 

gerekse de Nöldeke tarihlendirme girişimleri boyunca her vesileyle vahyin kaynağı ve 

vahiy malumatının kökeni gibi mevzulara atıflarda bulunmuştur. Bu bağlamda onlar 

genellikle, âyet ve sûrelerin tarihlendirilmesini konu alan görüş ve yaklaşımlarını, Hz. 

Peygamber’in bilinçli olarak vahyi nüzûl sırasıyla tertip ettirmediği, dilediği zaman bir 

müdahale aracı olarak kullanmak için nesh olgusunu ürettiği, rahatsızlık duyduğu 

durumlar karşısında bazı vahiy pasajlarını arzularına göre oluşturduğu ve değiştirdiği, 

hatta daha önce kurgulanmış olan metinlere dahi sonradan ekleme ve çıkarmalar 

yapmak sûretiyle vahiylere keyfi müdahalelerde bulunduğu yönündeki iddialarına 

dayandırmışlardır. 

Öncü Alman oryantalistlerin, İslami geleneğin tarihlendirme sadedinde dile 

getirdiği görüşleri, genellikle kaynaklarda geçen sayısız mütenakız rivâyetlere 

dayanmak ya da siyerle, tarihi olaylarla veya dönemin siyasi ve sosyal koşullarıyla 

istişhadda bulunmak sûretiyle tenkit ettikleri görülmektedir. Esbab-ı Nüzûl, Mekkî-

Medenî ve Nasih-Mensuh gibi vahyin tarihlendirilmesinde yol gösterici olan Kur’ân 

ilimlerinin dayandığı rivâyet malzemesinin birbiriyle mütenakız haber ve açıklamalarla 

dolu olması, oryantalistler tarafından etkili bir argüman olarak kullanılmış 

gözükmektedir. Oryantalistler belirledikleri tenkit noktalarından hareketle, öteki olarak 

gördükleri Kur’ân vahyini eleştirmekle kalmamış, Vahiy hakkında tezyif ve tahkir 

içeren değerlendirmelerde de bulunmuşlardır.  

İslami gelenekte, vahyin daha iyi anlaşılması ve öngördüğü temel hedeflere 

ulaşılabilmesi için erken dönemlerden beri nüzûl zamanı ve ortamının bilinmesinin 

önemine vurgu yapılmıştır. Nitekim bu nedenle Esbab-ı Nüzûl, Mekkî-Medenî ve 

Nasih-Mensuh gibi ilimlere Kur’ân ilimlerinin vazgeçilmez öğeleri olarak 

değerlendirilmiştir. Buna karşın, vahyin nüzûl tarihlerine işaret eden bu ilimlerin 

dayandıkları rivâyetlerin genellikle birbirleriyle tenakuzu sorununa hak ettiği ihtimam 



315 

 

bir türlü verilmediği için vahiy pasajlarının nazil oldukları zaman da tam olarak tespit 

edilememiştir. Dolayısıyla, bazı vahiylerin nüzûl atmosferleri de hakkıyla teneffüs 

edilememiş, gerek anlam ve gerekse de ruh boyutuyla vahiyden yeterince istifade 

edilmesi engellenmiştir. Bu sebeple, Müslüman Kur’ân araştırmacılarının vahiy 

kronolojisi konusuna ciddiyetle eğilmeleri ve gerçeğe yakın tarihlendirme çalışmaları 

yürütmeleri ehemmiyt ve acileyet arz etmektedir. 

Öncü Alman oryantalistlerin Kur’an vahyinin tarihlendirilmesi hususunda  

başvurdukları referanslar dikkate alındığında, âyet ve sûrelerin nüzûl tertibi hakkında, 

çoğu zaman tüm müşkilatına rağmen İslami rivâyet malzemesini kullandıkları 

müşahede edilmiştir. İslami literatürün ve geleneğin verilerini yer yer karşılaştırmalı 

olarak ele alan oryantalistler, nakillerin uyuşmazlığı durumunda pasajın konusu ya da 

dil ve üslup yapısı hakkında vardıkları değerlendirmelerden yola çıkarak tarihlendirme 

tespitlerini yapmaya çalışmışlardır.  

Müslüman ilim adamlarının aynı âyet hakkında birbirini nakzeden rivâyetler 

hususunda, genellikle daha sağlam olduğunu düşündükleri rivâyetlerden birini tercih 

etmelerine mukabil oryantalistler, çoğu zaman rivâyeti destekleyen başka unsurlar da 

aramışlardır. Dil, üslup, muhteva özellikleri yanında vahiylerdeki hitap şekli ve 

muhataplardan hareketle veya âyet ve sûrelerin Hz. Peygamber’in yaşantısı ve siretiyle 

ilişkilendirilmesi yoluyla nüzûl tarihini tespit etmeye çalışmışlardır. Oryantalistlerin 

tarihlendirmede başvurdukları diğer bir yol ise Hz. Peygamber’in beşeriliğini, ruh halini 

ve içinde yaşadığı ortamın siyasi ve sosyal koşullarını dikkate almaktır. İslami 

geleneğin vahiy tarihlendirmesinde, hakkında kaynaklarda herhangi bir nakil 

bulunmayan âyet ve sûreler, nüzûl tertibi listelerinde Mekkî veya Medenî olarak tasnif 

edilmelerinin ötesinde genellikle herhangi bir tarihlendirme faaliyetine konu 

edilmemişlerdir.   

 Birkaç çağdaş tefsir akademisyeni istisna tutulacak olursa İslam tefsir 

geleneğinin vahiy kronolojisi hakkında Esbab-ı Nüzûl rivâyetleri ile Mekkî-Medenî 

tasnifini aşacak tayin edici ciddi başka unsurlar veya yöntemler bulma ihtiyacı 

hissetmediği söylenebilir. Bu ilim adamları, yirminci yüzyılın ortalarından itibaren 

hakkında rivâyet malzemesi bulunmayan âyet ve sûrelerin nüzûl zamanının tayini 

hususunda, pasajların muhtevası, dil ve üslup özellikleri ile Hz. Peygamber’in siretiyle 



316 

 

irtibatlarını dikkate alarak tarihlendirme denemelerinde bulunmaya başlamışlardır. Bazı 

vahiy pasajlarını siret-nüzûl ilişkisinden hareketle ve Hz. Peygamber’in yaşantılarıyla 

irtibatlandırmak suretiyle tarihlendirme girişimini konu alan yeni çalışmalar, ümit verici 

olarak değerlendirilmelidir. 

Oryantalistlerin Müslüman ilim adamlarının tarihlendirme görüşlerine yönelik 

muhalefetleri ve farklı tarihlendirme yaklaşımları, büyük oranda vahiylerin Esbab-ı 

Nüzûlleri ile ilgili farklı nakillerden veya Mekkî-Medenî ve Nasih-Mensuh oluşları 

hakkındaki muhtelif rivâyetlerden kaynaklanmaktadır. Vahyin tarihlendirilmesine 

ilişkin rivâyet malzemesinin birbirini nakzeder derecede farklılık arz etmesi, oryantalist 

eleştiriyi celbeden ciddi bir açık olarak gözükmektedir. Zira İslami kaynaklar, çoğu âyet 

pasajı ve sûrenin hem Mekkî hem de Medenî olduğu yönünde sayısız nakillerle doludur. 

Bu durum vahyin kronolojik tertibinde rivâyet malzemesini asli kaynak olarak kabul 

eden Müslümanlar açısından içinden çıkılması gereken bir problematik olarak 

değerlendirilmelidir. Bu yönüyle bakıldığında kanaatimizce oryantalistlerin 

tarihlendirme girişimleri ve yaklaşımlarına konu olan İslami rivâyet malzemesini ağır 

eleştirilerle değersizleştirmelerinde, İslami akademya tarafından bu meselelerin 

barındırdıkları arızalarla birlikte ötelenmiş olmasının payı, oryantalistlerin Müslüman 

olmayışlarından kaynaklı ön yargı veya adavettten çok daha fazladır. 

Oryantalistlerin vahyin kronolojik olarak tarihlendirilmesi hususunda 

başvurdukları yaklaşım veya yöntemlerin bazısı, Batı’da ortaya çıkmış ve bilhassa on 

dokuzuncu yüzyılda kutsal kitaba uygulanmış olan teolojik hermenötikten istifade 

edilerek geliştirilmiştir. Zira muhteva, muhatap, dil ve üslup gibi unsurlardan hareketle 

metnin çözümlenmesi tamamen hermenötikle ilişkili bir durumdur. 

Filhakika Kur’ân vahyinin nüzûl ve metinleşme süreçleri eş zamanlı bir şekilde 

yürüdüğü için vahyin anlaşılmasının önünde ciddi bir mânia kalmamıştır. Bu sebeple 

metnin nüzûl sürecinin, Hz. Peygamber’in kişiliği ve yaşadığı vasatın bilinmemesi ileri 

sürülerek, Yahudi ve Hırıstiyanların kutsal metinleri için geçerli olan birtakım anlama 

problemlerinin aşılması amacıyla geliştirilen hermenötik yöntemin ve tarihî tenkide 

dayanan tahlillerin Kur’ân için tam anlamıyla geçerli olduğu söylenemez.  

Bununla beraber, iniş zamanı hakkında hiçbir malumat bulunmayan âyetler ve 

âyet gruplarının nüzûl zamanı ve ortamının tespitinde, kısmen de olsa bu yöntemden 



317 

 

yararlanılmasında bir sakınca olmadığı kanaatindeyiz. Nitekim tarihî tenkit yöntemi 

olarak adlandırılan yöntem sayesinde vahyin kronolojisi hakkında gerçeğe yakın 

tespitler yapma olanağı bulunmaktadır.  

Ayrıca muhteva, kelime, kavram ve bağlamdan hareketle vahyin nazil olduğu 

zamanı tespit etmek de olasıdır. Benzer şekilde dil, üslup özelliklerini dikkate alarak da 

vahiy pasajlarının nüzul zamanı yaklaşık olarak tespit edilebilir. Yine muhatap ve hitap 

tarzı da vahyin nazil olduğu zamana işaret eden unsurlar barındırabilir. Bunlara ilaveten 

vahyin elçisi ve ilk uygulayıcısı pozisyonundaki Hz. Peygamber’in yaşantısına dair 

anekdotların bilinmesi de âyetlerin hangi zaman diliminde nazil olduğunu gösteren bir 

durumdur. 

Tüm bu sebeplerden dolayı, oryantalistler tarafından kendi algıları ve ön 

kabullerini tahkim etmek amacıyla geliştirilmiş olsalar da bir kısmı zaten İslami 

gelenekte erken dönemlerden itibaren dikkate alınan tarihlendirme yöntemlerinin 

Müslüman ilim adamları tarafından ıslah edilerek uygulanmasında bir beis olmadığı 

kanaatindeyiz.  İslami gelenekte kısmen kullanılan bu yöntemlerin oryantalist algı, 

kabul, hamaset ve ideolojiden soyutlanmak suretiyle geliştirilmesi ve uygulanması 

durumunda vahyin çağdaş muhatabını, nüzûl ortamı ve şartlarını yakinen müşahede 

edecek bir atmosfere götürerek ona muradı ilahiyi makâsıd ve hikmetleriyle beraber 

kavrama imkânı sunacağına inanıyoruz. 

Kur’ân’ın tarihi olaylara atıfta bulanarak değerlendirmelerde bulunması, tarihi 

süreci bir yöntem olarak kabul ettiğine işaret etmektedir. Kur’ân’daki hükümlerin teşri 

süreçleri ve tedricilik esası vahyin tarihini tespitte yardımcı bir kaynak olarak 

değerlendirilebilir.  Bunun yanında Kur’ân’ın aynı meselelere nüzûl sürecinin muhtelif 

aşamalarında yer verdiği, dikkate alındığında konulu tefsir çalışmalarının da vahyin 

nüzûl tarihini tespitte yardımcı olabileceği düşünülebilir.  

Âyet ve sûrelerin nüzûl tarihlerinin tespitinde ilk ve öncelikli kaynak elbette yine 

Kur’an’ın kendisi olmalıdır. Zira Kur’ân, nüzûl sürecinde Hz. Peygamber’in yaşadığı 

birçok olaya işaret etmiş, ancak genellikle belirli bir zaman tayini yapmamıştır. Her ne 

kadar Kur’ân’ın anlatımlarından yola çıkarak vahiy pasajları için kesin bir nüzûl tarihi 

belirlemek mümkün olmasa da bilhassa Mekke dönemi şartları ve yaşantılarıyla ilişkili 



318 

 

âyet ve sûreler için yaklaşık öngörüler oluşturmak veya âyet grupları arasında ardıllık 

irtibatı kurmak mümkün gözükmektedir. 

Bu çerçevede vahiylerin nazil olduğu tarihi tespit için yukarıda bahsedilen bazı 

eksiklerine rağmen öncelikle Mekkî-Medenî, Esbab-ı Nüzûl, Nasih-Mansuh, Tarih, 

Siyer ve Tabakat ilimlerinin beslendiği rivâyet malzemelerine özellikle de Hadis-i 

şeriflere başvurmak gerekir. Gerek tüm hadisler gerekse de tarih kaynaklarındaki 

rivâyetler arasından vahiy kronolojisiyle alakalı olanları seçmek kolay bir iş gibi 

gözükmeyebilir. Ancak günümüzde bazı bilgisayar programları ve uygulamaların 

tarama özeliklerinin kullanılması, bu hususta bir hayli kolaylık sağlayacaktır. 

  Bir araya getirilen mevcut rivâyet malzemesi içinden zayıf ve makbul 

olmayanları ayıklamak için Hadis Usûlünün rivâyet tenkit ilkeleri dikkate alınmalı, bu 

yolla yeterince güvenilir ve kesin sonuçlar elde edilmeyen durumlarda ise siyer ve tarih 

bilgisinden yararlanılmalıdır. Kur’ân-Siret ilişkisinin Hz. Peygamber ile birlikte ilk nesli 

de kapsadığı dikkate alınarak dönemin hukuki, ekonomik, sosyal vb. hayata taalluk 

eden tüm gelişmeleri kronolojik bir bakışla okunmalıdır. 

Tarihlendirmede başvurulabilecek ikinci kaynak Kur’ân’ın dil ve üslup 

özellikleridir. Öncelikle bu özelliklerinden hareketle yapılacak tarihlendirme girişiminin 

uyması gereken bazı kriterler belirlenmelidir. Zira Kur’ân’ın dili ve üslubu 

oryantalistlerin zannettiği gibi gelişim veya gerileme olgularıyla ilişkilendirilemez. 

Çünkü Müslümanlara göre Kur’ân, ilahi olması hasebiyle kemal vasfına sahip bir 

kelamdır. O’nun üslubunda değişim gibi görünen farklılıklar aslında muhatapların ve 

hayatın koşulları ve ihtiyaçların değişmesinden dolayıdır. Ayrıca, farklı dönemlerde 

inmiş olmalarına karşın birçok âyetin ve sûrenin dili ve üslubu birbirine benzemektedir.  

Örneğin Medenî olan, Rahman, Beyyine, Zilzâl ve Nasr sûrelerinin nüzûl zamanlarına 

ilişkin rivâyetler olmasa, bu sûreleri Mekkî olanlardan tefrik etmek bir hayli 

güçleşecektir. 

Bu meyanda son yıllarda giderek artan Kur’ân semantiği çalışmalarının Kur’ân 

kronolojisiyle ilişkilendirilerek yürütülmesinin âyet ve sûrelerin nüzûl tarihlerinin 

tespitinde katkı sağlayabileceği kanaatindeyiz. Semantik ilmi, kelime ve kavramların 

va’z olundukları ilk ve yan anlamlarını ve bunların tarihi süreç içinde nasıl bir değişim 

gösterdiğini tespit etmeye çalışmaktadır. Bu bağlamda Kur’ân elfazının nüzûl 



319 

 

dönemindeki anlamlarının tespiti noktasında yapılacak araştırmalar, bazı kelimelerin 

nüzûl zamanlarına ilişkin ipuçları verebilir. Bu yönünü önemsemekle beraber yalnızca 

semantik tahlillere dayanarak tarihlendirme yapmanın yanıltıcı olabileceğinin göz 

önünde bulundurulması gerekir. Zira her ne kadar Kur’ân’daki kelime ve kavramların 

bir kısmı vahiyle beraber doğmuş veya şekillenmiş olsa da diğer bir kısmı kültürel miras 

olarak devralınmıştır. Bunları birbirinden ayırmak ve tam olarak bir zaman tahdidinde 

bulunmak çoğu zaman mümkün olmayabilir. 

Kur’ân’daki âyet gruplarının ele aldıkları konuları merkeze alarak tarihlendirme 

yapmak mümkün olmakla beraber, tematik bir tasnifin tüm âyet ve sûrelerin nüzûl 

zamanı hakkında bilgi vermesi mümkün gözükmemektedir. Bunun temel sebebi 

Kur’an’ın bazı ana konuları sıklıkla tekrar etmesi, önemine binaen bazı hususları her 

vesileyle vurgulamasıdır.  Kur’ân’daki konuların basit bir düzen takip etmemesinin 

sebeplerinden biri de insan hayatının özelikle de insanın duygu ve düşünce dünyasının 

karmaşık ve girift olmasıyla açıklanabilir. Bunun yanı sıra siyasi, sosyal ve ekonomik 

koşulların değişmesi insanın gündemini, ihtiyaçlarını, sorunlarını ve ilgilerini de 

değiştirmektedir. Kur’ân’ın hayattaki süreğen değişime ayak uyduramaması 

düşünülemeyeceğinden Kur’ân’daki konular da sürekli bir değişim seyri izlemiştir. 

Ayrıca hayatta, insan fıtratının gereği olarak bazı fizyolojik ve sosyal ihtiyaçlar 

değişmemekte, bütünüyle son bulmamakta ve genellikle belirli periyotlarla döngüsel bir 

şekilde zuhur etmektedir. Kur’ân’da aynı veya benzer konuların aralıklarla işlenmesinde 

bu durumu da göz önünde bulundurmak gerekir.  

Kur’ân’ın farklı vesilelerle yer verdiği kıssalar da nüzûl kronolojisiyle 

ilişkilendirilerek yeniden tahlil edilebilir. Özellikle kıssaların siyak ve sibak bütünlüğü 

içinde ele aldıkları konular ve olay örgülerinin çözümlenmesi, vahyin hangi tarihi 

süreçte nazil olduğuna dair karineler hakkında bilgiler verebilir. Burada aynı kıssanın 

hangi dönemlerde işlendiği ne gibi temalar ve nasıl bir tür üslup tercih ettiğine özellikle 

odaklanılmalıdır. 

Vahiy-Siret ilişkisi de nüzûl kronolojisini aydınlatabilecek önemli bir kaynak 

olarak görülmelidir. Elbette burada önemli olan husus bu ilişkinin tarihi seyrinin 

güvenilir takip enstrümanlarıyla izlenebilmesidir. Vahiy-Siret ilişkisi dönemin siyasi, 

sosyal, ekonomik koşulları göz önünde bulundurularak okunmalıdır. Bu bağlamda Hz. 



320 

 

Peygamber’in yaşadığı dönemin nüzûl vasatı, her açıdan mercek altına alınmalıdır. Çok 

yönlü bir tarih okumasını mümkün kılacak tüm unsurlarla beraber yapılacak 

araştırmalar sayesinde, zamanın vahiyle buluştuğu tarihi tespit etmek kolaylaşacaktır. 

Bu çerçevede bi’setin başından itibaren vahyin her yılı için ayrı ayrı araştırmalar 

yapılmalıdır. Her yıl gerçekleşen olaylar tek tek vahiyle ilişkilendirilerek 

kaydedilmelidir.  

Kanaatimizce Kur’ân vahyinin nüzûl tarihinin tespiti için yukarıda zikredilen 

tüm kaynaklar ve araçlardan elde edilen veriler bir araya toplandıktan sonra her bir âyet, 

âyet grubu ve sûre için daha detaylı tarihlendirmeler yapmak, ancak mümkün 

olabilecektir. 

Sonuç olarak, İslam ve Batı medenîyetleri arasındaki kadim münasebete yön 

veren asli faktörlerin din, peygamber ve vahiy tasavvurları olduğu asla gözden ırak 

tutulmamalıdır. Bununla birlikte iletişim, teknoloji ve bilişim çağı olarak 

adlandırılmasına karşın asrımızda, Batı âleminin İslam’a ilişkin algısında hiçbir olumlu 

bir değişim olmadığı görülmektedir.  Muhtelif sebepleri bulunmakla birlikte, Batı 

medenîyetinin asli ve derin güçlerinin, çağın bilgi ve algı oluşturma enstrümanlarını,  

kendi değerlerini tahkim etmeye amade oryantalist fikriyat ve yargıların intişarı için 

kullanmalarının, bu vakıayı doğuran en büyük etken olduğu kanaatindeyiz  

Kur’ân, Batı’da yüzyıllar boyu hangi amaç ve argümanlarla mahkûm edilmişse 

aynı mahkûmiyet için günümüzde de ikna edici kurgular ve algılar oluşturulmaya 

devam edilmekte ve bunlar gelişmiş kitle iletişim araçlarıyla tüm dünyaya 

pazarlanmaktadır. Bugün insanlık, İslam dininin kutsal ve kurucu metni Kur’ân’ın vahiy 

değeri, Hz. Peygamber’in risaleti, vahyin metinleşme süreci, özgünlüğü ve otantikliği 

gibi konular hususunda Batı’nın oluşturduğu ve yaydığı oryantalist iddia, algı ve 

imajların tesirine maruz bırakılmıştır. Bu şartlarda Müslüman araştırmacıya düşen 

görev, bahsi geçen mevzular ve bunlarla ilgili oryantalist görüş ve iddialar karşısında 

hakikati ortaya koyacak çalışmalara imza atmaktır.  



321 

 

EKLER 

EK 1. Weil’in Belirlediği Nüzûl Tertîp Listesi  

Nüzûl 

Sırası 

Dönem-içi 

Nüzûl Sırası 
Weil’in Kronolojisi 

1.  1 [96 El-Alak] Mekke Dönemi 1. Aşama Sûreleri 

2.  2 [74 el- Müddessir] 

3.  3 [73 el-Müzzemmil] 

4.  4 [26 eş-Şu’ara] 

5.  5 [106 Kureyş] 

6.  6 [111 Tebbet] 

7.  7 [81 et-Tekvîr] 

8.  8 [53 en-Necm] 

9.  9 [15 el-Hicr] 

10.  10 [68 el-Kalem] 

11.  11 [87 el-A’la] 

12.  12 [92 el-Leyl] 

13.  13 [89 el-Fecr] 

14.  14 [93 ed-Duhâ] 

15.  15 [94 el-İnşirah] 

16.  16 [103 el-Asr] 

17.  17 [100 el-Adiyat] 

18.  18 [108 el-Kevser] 

19.  19 [102 et-Tekasür] 

20.  20 [107 el-Ma’un] 

21.  21 [109 el-Kafirun] 

22.  22 [105 el-Fil] 

23.  23 [113 el-Felak] 

24.  24 [114 en-Nas] 

25.  25 [112 el-İhlas] 

26.  26 [80 Abese] 

27.  27 [97 el-Kadr] 

28.  28 [91 eş-Şems] 

29.  29 [85 el-Buruc] 

30.  30 [90 el-Beled] 

31.  31 [95 et-Tin] 

32.  32 [101 el-Kari’a] 

33.  33 [75 el-Kıyame] 

34.  34 [104 el-Hümeze] 

35.  35 [77 el-Mürselat] 

36.  36 [86 et-Tarik] 

37.  37 [70 el-Me’aric] 

38.  38 [78 en-Nebe] 

39.  39 [79 en-Nazi’at] 

40.  40 [82 el-İnfitar] 

41.  41 [84 el-İnşirak] 

42.  42 [56 el-Vakı’a] 

43.  43 [88 el-ğaşiye] 



322 

 

44.  44 [52 et-Tur] 

45.  45 [69 el-Hakka] 

46.  46 [83 el-Mutaffifin] 

47.  47 [99 ez-Zilzal] 

48.  1 [el- Fâtiha] Mekke Dönemi 2. Aşama Sûreleri 

49.  2 [51 ez-Zariyat] 

50.  3 [36 Yasin] 

51.  4 [50 Kaf] 

52.  5 [54 el-Kamer] 

53.  6 [44 ed-Duhân] 

54.  7 [19 Meryem] 

55.  8 [20 Ta-Ha] 

56.  9 [21 el-Enbiya] 

57.  10 [23 el-Mu’minun] 

58.  11 [25 el-Furkân] 

59.  12 [67 el-Mülk] 

60.  13 [37 es-Saffat] 

61.  14 [38 Sad] 

62.  15 [43 ez-Zuhruf] 

63.  16 [71 Nuh] 

64.  17 [55 er-Rahman] 

65.  18 [76 el-İnsan] 

66.  1 [7 el-A’raf] Mekke Dönemi 3. Aşama Sûreleri 

67.  2 [72 el-Cin] 

68.  3 [35 el-Fatır] 

69.  4 [27 en-Neml] 

70.  5 [28 el-Kasas] 

71.  6 [17 el-İsrâ] 

72.  7 [10 Yunus] 

73.  8 [11 Hud] 

74.  9 [12 Yusuf] 

75.  10 [6 En’am] 

76.  11 [31 Lokman] 

77.  12 [34 Sebe’] 

78.  13 [39 ez-Zümer] 

79.  14 [40 el-Mu’min] 

80.  15 [32 es-Secde] 

81.  16 [42 eş-Şura] 

82.  17 [45 el-Casiya] 

83.  18 [46 el-Ahkâf] 

84.  19 [18 el-Kehf] 

85.  20 [16 en-Nahl] 

86.  21 [14 İbrahim] 

87.  22 [41 Fussilet] 

88.  23 [30 er-Rum] 

89.  24 [29 el-Ankebût] 

90.  25 [13 er-Ra’d] 

91.  26 [64 et-Teğabun] 

92.  1 [2 Bakara] Medine Dönemi Sûreleri 

93.  2 [98 el-Beyyine] 

94.  3 [62 el-Cum’a] 



323 

 

95.  4 [65 et-Talak] 

96.  5 [22 el-Hacc] 

97.  6 [4 en-Nisâ] 

98.  7 [8 el-Enfal] 

99.  8 [47 Muhammed] 

100.  9 [57 el-Hadîd] 

101.  10 [3 Al-i İmran] 

102.  11 [59 el-Haşr] 

103.  12 [24 en-Nur] 

104.  13 [63 el-Munafikun] 

105.  14 [33 el-Ahzâb] 

106.  15 [48 el-Feth] 

107.  16 [110 en-Nasr] 

108.  17 [61 es-Saff] 

109.  18 [60 el-Mümtehine] 

110.  19 [58 el-Mücadele] 

111.  20 [49 el-Hucurat] 

112.  21 [66 et-Tahrim] 

113.  22 [9 et-Tevbe] 

114.  23 [5 el-Mâide] 

 

  



324 

 

EK 2. Nöldeke’nin Belirlediği Nüzûl Tertîp Listesi  

Nüzûl 

Sırası 

Dönem-içi 

Sıra 

Nöldeke’nin Kronolojisi 

1.  1 [96 El-Alak]- Mekke Dönemi 1. Aşama Sûreleri 

2.  2 [74 el- Muddessir] 

3.  3 [111 Tebbet] 

4.  4 [106 Kureyş] 

5.  5 [108 el-Kevser] 

6.  6 [104 el-Hümeze] 

7.  7 [107 el-Ma’un ] 

8.  8 [102 et-Tekasur] 

9.  9 [105 el-Fil ] 

10.  10 [92 el-Leyl] 

11.  11 [90 el-Beled] 

12.  12 [94 el-İnşirah] 

13.  13 [93 ed-Duhâ] 

14.  14 [97 el-Kadr] 

15.  15 [86 et-Tarık] 

16.  16 [91 eş-Şems] 

17.  17 [80 Abese] 

18.  18 [68 el-Kalem] 

19.  19 [87 el-A’la] 

20.  20 [95 et-Tin] 

21.  21 [103 el-Asr] 

22.  22 [85 el-Buruc] 

23.  23 [73 el- Müzzemmil] 

24.  24 [101 el-Kari’a] 

25.  25 [99 ez-Zilzal] 

26.  26 [82 el-İnfitar] 

27.  27 [81 et-Tekvîr] 

28.  28 [53 en-Necm ] 

29.  29 [84 el-İnşikak] 

30.  30 [100 el-Adiyat] 

31.  31 [79 en-Nazi’at] 

32.  32 [77 el-Mürselat] 

33.  33 [78 en-Nebe] 

34.  34 [88 el-Ğaşiye] 

35.  35 [89 el-Fecr] 

36.  36 [75 el-Kıyame] 

37.  37 [83 el-Mutaffifin] 

38.  38 [69 el-Hakka] 

39.  39 [51 ez-Zariyat] 

40.  40 [52 et-Tur] 

41.  41 [56 el-Vakı’a] 

42.  42 [70 el-Me’aric] 

43.  43 [55 er-Rahman] 

44.  44 [112 el-İhlas] 

45.  45 [109 el-Kafirun] 

46.  46 [113 el-Felak] 



325 

 

47.  47 [114 en-Nas] 

48.  48 [1 el- Fâtiha]  

49.  1 [54 el-Kamer] Mekke Dönemi 2. Aşama Sûreleri 

50.  2 [37 es-Saffat] 

51.  3 [71 Nuh] 

52.  4 [76 el-İnsan] 

53.  5 [44 ed-Duhân] 

54.  6 [50 Kaf] 

55.  7 [20 Ta-Ha] 

56.  8 [26 eş-Şu’ara ] 

57.  9 [15 el-Hicr] 

58.  10 [19 Meryem] 

59.  11 [38 Sad] 

60.  12 [36 Yasin] 

61.  13 [43 ez-Zuhruf] 

62.  14 [72 el-Cin] 

63.  15 [67 el-Mülk] 

64.  16 [23 el-Mu’minun] 

65.  17 [21 el-Enbiya] 

66.  18 [25 el-Furkân]  

67.  19 [17 el-İsrâ] 

68.  20 [27 en-Neml]  

69.  21 [18 el-Kehf] 

70.  1 [32 Secde] Mekke Dönemi 3. Aşama Sûreleri 

71.  2 [41 Fussilet] 

72.  3 [45 el-Casiye] 

73.  4 [16 en-Nahl]  

74.  5 [30 er-Rum] 

75.  6 [11 Hud]  

76.  7 [14 İbrahim] 

77.  8 [12 Yusuf] 

78.  9 [40 el-Mu’min] 

79.  10 [28 el-Kasas] 

80.  11 [39 ez-Zümer] 

81.  12 [29 el-Ankebût] 

82.  13 [31 Lokman] 

83.  14 [42 eş-Şura] 

84.  15 [10 Yunus] 

85.  16 [34 Sebe’] 

86.  17 [35 el-Fatır]  

87.  18 [7 el-A’raf] 

88.  19 [46 el-Ahkâf] 

89.  20 [6 En’am]  

90.  21 [13 er-Rad] 

91.  1 [2 el-Bakara] Medine Dönemi Sûreleri 

92.  2 [98 el-Beyyine] 

93.  3 [64 et-Teğabun]  

94.  4 [62 el-Cum’a] 

95.  5 [8 el-Enfal] 

96.  6 [47 Muhammed]  

97.  7 [3 Al-i İmran]  



326 

 

98.  8 [61 es-Saff]  

99.  9 [57 el-Hadîd] 

100.  10 [4 en-Nisâ] 

101.  11 [65 et-Talak]  

102.  12  [59 el-Haşr] 

103.  13 [33 el-Ahzâb] 

104.  14 [63 el-Munafikun]  

105.  15 [24 en-Nur] 

106.  16 [58 el-Mücadele]  

107.  17 [22 el-Hacc]  

108.  18 [48 el-Feth] 

109.  19 [66 et-Tahrim] 

110.  20 [60 el-Mümtehine]  

111.  21 [110 en-Nasr] 

112.  22 [49 el-Hucurat]  

113.  23 [9 et-Tevbe] 

114.  24 [5 el-Mâide] 

 

  



327 

 

EK 3. Hz. Osman’a İsnat Edilen Nüzül Tertîp Listesi 

Nüzûl 

Sırası 

Mekkî Dönem 

Nüzûl Sırası 

Mushaf Tertip 

Sırası 

Sûre 

1.  1 96 El-Alak  

2.  2 68 El-Kalem 

3.  3 73 El-Muzzemmil 

4.  4 74 El-Müddessir 

5.  5 1 El-Fâtiha 

6.  6 11 Tebbet 

7.  7 81 Et-Tekvîr 

8.  8 87 El-A’la 

9.  9 92 El-Leyl 

10.  10 89 El-Fecr 

11.  11 93 Ed-Duhâ 

12.  12 94 El-İnşirah 

13.  13 103 El-Asr 

14.  14 100 El-Adiyat 

15.  15 108 El-Kevser 

16.  16 102 Et-Tekasur 

17.  17 107 El-Ma’un 

18.  18 109 El-Kafirun 

19.  19 105 El-Fil 

20.  20 113 El-Felak 

21.  21 114 En-Nas 

22.  22 112 El-İhlas 

23.  23 53 En-Necm 

24.  24 80 Abese 

25.  25 97 El-Kadr 

26.  26 91 Eş-Şems 

27.  27 85 El-Buruc 

28.  28 95 Et-Tin 

29.  29 106 Kureyş 

30.  30 101 El-Kari’a 

31.  31 75 El-Kıyame 

32.  32 104 El-Hümeze 

33.  33 77 El-Murselat  

34.  34 50 Kaf 

35.  35 90 El-Beled 

36.  36 86 Et-Tarık 

37.  37 54 El-Kamer 

38.  38 38 Sad 

39.  39 7 El-A’raf 

40.  40 72 El-Cin 

41.  41 36 Yasin 

42.  42 25 El-Furkân 

43.  43 35 El-Fatır 

44.  44 19 Meryem 

45.  45 20 Ta-Ha 

46.  46 56 El-Vakı’a 

47.  47 26 Eş-Şu’ara 

48.  48 27 En-Neml 

49.  49 28 El-Kasas 

50.  50 17 El-İsrâ 

51.  51 10 Yunus 



328 

 

52.  52 11 Hud 

53.  53 12 Yusuf 

54.  54 15 El-Hicr 

55.  55 6 El-En’am 

56.  56 37 Es-Saffat 

57.  57 31 Lokman 

58.  58 34 Sebe’ 

59.  59 39 Ez-Zümer 

60.  60 40 El-Mu’min 

61.  61 41 Fussilet 

62.  62 42 Eş-Şura 

63.  63 43 Ez-Zuhruf 

64.  64 44 Ed-Duhân 

65.  65 45 El-Caşiye 

66.  66 46 El-Ahkâf 

67.  67 51 Ez-Zariyat 

68.  68 88 El-Ğaşiye 

69.  69 18 El-Kehf 

70.  70 16 En-Nahl 

71.  71 71 Nuh 

72.  72 14 İbrahim 

73.  73 21 El-Enbiya 

74.  74 23 El-Mu’minun 

75.  75 32 Es-Secde 

76.  76 52 Et-Tur 

77.  77 67 El-Mülk 

78.  78 69 El-Hakka 

79.  79 70 El-Me’aric 

80.  80 78 En-Nebe 

81.  81 79 En-Nazi’at 

82.  82 82 El-İnfitar 

83.  83 84 El-İnşikak 

84.  84 30 Er-Rum 

85.  85 29 El-Ankebût 

86.  86 83 El-Mutaffifin 

 Medenî Dönem 

Nüzûl Sırası 

Mushaf Tertip 

Sırası 

Sûre 

87.  1 2 El-Bakara 

88.  2 8 El-Enfal 

89.  3 3 Al-i İmran 

90.  4 33 El-Ahzâb 

91.  5 60 El-Mumtehine 

92.  6 4 En-Nisâ 

93.  7 99 Ez-Zilzal 

94.  8 57 El-Hadîd 

95.  9 47 Muhammed 

96.  10 13 Er-Rad 

97.  11 55 Er-Rahman 

98.  12 76 El-İnsan 

99.  13 65 Et-Talak 

100.  14 98 El-Beyyine 

101.  15 59 El-Haşr 

102.  16 24 En-Nur 

103.  17 22 El-Hac 

104.  18 63 El-Munafikun 



329 

 

105.  19 58 El-Mucadele 

106.  20 49 El-Hucurat 

107.  21 66 Et-Tahrim 

108.  22 64 Et-Teğabun 

109.  23 61 Es-Saff 

110.  24 62 El-Cum’a 

111.  25 48 El-Feth 

112.  26 5 El-Mâide 

113.  27 9 Et-Tevbe 

114.  28 110 En-Nasr 

 

 



 

 

3
3
0
 

EK 4. Müslüman Âlimlerin Nüzül Tertîp Listeleri 

Sıra Ata ibn Abbas Ebu Salih ibn 

Abbas (I) 

Ebu Salih ibn 

Abbas (II) 

Mamer –ez-

Zuhri- 

Muhammed 

Numan b. 

Beşir 

Cabir b. Zeyd Yezid en-

Nahvi- İkrime 

ve el-Hasan el-

Basri 

Ez-Zerkeşi AbdulKafi Hz. Osman 

1 El-Alak El-Alak El-Alak El-Alak El-Alak El-Alak El-Alak El-Alak El-Alak  

2 El-Kalem El-Kalem El-Kalem El-Kalem El-Kalem El-Kalem El-Kalem El-Kalem El-Kalem 

3 El-Muzzemmil Ed-Duhâ Ed-Duhâ El-Muzzemmil El-Muzzemmil El-Muzzemmil El-Muzzemmil El-Muzzemmil El-Muzzemmil 

4 El-Muddessir El-Muddessir El-Muzzemmil El-Muddessir El-Muddessir El-Muddessir El-Muddessir El-Muddessir El-Muddessir 

5 El-Fâtiha El-Fâtiha El-Muddessir Tebbet El-Fâtiha Tebbet Tebbet Tebbet El-Fâtiha 

6 Tebbet Tebbet Tebbet Et-Tekvîr Tebbet Et-Tekvîr Et-Tekvîr Et-Tekvîr Tebbet 

7 Et-Tekvîr Et-Tekvîr Et-Tekvîr El-A’la Et-Tekvîr El-A’la El-A’la El-A’la Et-Tekvîr 

8 El-A’la El-A’la El-A’la El-İnşirah El-A’la El-Leyl El-Leyl El-Leyl El-A’la 

9 El-Leyl El-Leyl El-Leyl El-Asr El-Leyl El-Fecr El-Fecr El-Fecr El-Leyl 

10 El-Fecr El-Fecr El-Fecr El-Fecr El-Fecr Ed-Duhâ Ed-Duhâ Ed-Duhâ El-Fecr 

11 Ed-Duhâ El-İnşirah El-İnşirah Ed-Duhâ Ed-Duhâ El-İnşirah El-İnşirah El-İnşirah Ed-Duhâ 

12 El-İnşirah Er-Rahman Er-Rahman El-Leyl El-İnşirah El-Asr El-Asr El-Asr El-İnşirah 

13 El-Asr El-Asr El-Asr El-Adiyat El-Asr El-Adiyat El-Adiyat El-Adiyat El-Asr 

14 El-Adiyat El-Kevser El-Kevser El-Kevser El-Adiyat El-Kevser El-Kevser El-Kevser El-Adiyat 

15 El-Kevser Et-Tekasur Et-Tekasur Et-Tekasur El-Kevser Et-Tekasur Et-Tekasur Et-Tekasur El-Kevser 

16 Et-Tekasur El-Maun El-Maun El-Maun Et-Tekasur El-Maun El-Maun El-Maun Et-Tekasur 

17 El-Maun El-Fil El-Fil El-Kafirun El-Maun El-Kafirun El-Kafirun El-Kafirun El-Maun 

18 El-Kafirun En-Necm El-Kafirun El-Fil El-Kafirun El-Fil El-Fil El-Fil El-Kafirun 

19 El-Fil Abese El-İhlas El-İhlas El-Fil El-Felak El-Felak El-Felak El-Fil 

20 El-Felak El-kadr En-Necm El-Felak El-Felak En-Nas En-Nas En-Nas El-Felak 

21 En-Nas Eş-Şems Abese En-Nas En-Nas El-İhlas El-İhlas El-İhlas En-Nas 

22 El-İhlas El-Buruc El-kadr En-Necm El-İhlas En-Necm En-Necm En-Necm El-İhlas 

23 En-Necm Et-Tin El-Hacc Abese En-Necm Abese Abese Abese En-Necm 

24 Abese Kureyş Eş-Şems El-kadr Abese El-kadr El-kadr El-kadr Abese 

25 El-kadr El-Kari’a El-Buruc Eş-Şems El-kadr Eş-Şems Eş-Şems Eş-Şems El-kadr 

26 Eş-Şems El-Kıyame Et-Tin El-Buruc Eş-Şems El-Buruc El-Buruc El-Buruc Eş-Şems 

27 El-Buruc El-Hümeze Kureyş Et-Tin El-Buruc Et-Tin Et-Tin Et-Tin El-Buruc 



 

 

3
3
1
 

28 Et-Tin El-Murselat El-Kari’a Kureyş Et-Tin Kureyş Kureyş Kureyş Et-Tin 

29 Kureyş Kaf El-Kıyame El-Kari’a Kureyş El-Kari’a El-Kari’a El-Kari’a Kureyş 

30 El-Kari’a El-Beled El-Hümeze El-Kıyame El-Kari’a El-Kıyame El-Kıyame El-Kıyame El-Kari’a 

31 El-Kıyame Et-Tarık El-Murselat El-Hümeze El-Kıyame El-Hümeze El-Hümeze El-Hümeze El-Kıyame 

32 El-Hümeze El-Kamer Kaf El-Murselat El-Hümeze El-Murselat  El-Murselat  El-Murselat  El-Hümeze 

33 El-Murselat  Sad El-Beled Kaf El-Murselat Kaf Kaf Kaf El-Murselat  

34 Kaf El-A’raf Et-Tarık El-Beled Kaf El-Beled El-Beled El-Beled Kaf 

35 El-Beled El-Cin El-Kamer Er-Rahman El-Beled Et-Tarık Et-Tarık Et-Tarık El-Beled 

36 Et-Tarık Yasin Sad El-Cin Et-Tarık El-Kamer El-Kamer El-Kamer Et-Tarık 

37 El-Kamer El-Furkân El-A’raf Yasin El-Kamer Sad Sad Sad El-Kamer 

38 Sad El-Fatır El-Cin El-A’raf Sad El-Cin El-A’raf El-A’raf Sad 

39 El-A’raf Meryem Yasin El-Furkân El-A’raf Yasin El-Cin El-Cin El-A’raf 

40 El-Cin Ta Ha El-Furkân El-Fatır El-Cin El-Furkân Yasin Yasin El-Cin 

41 Yasin Eş-Şu’ara El-Fatır Meryem Yasin El-Fatır El-Furkân El-Furkân Yasin 

42 El-Furkân En-Neml Meryem Ta Ha El-Furkân Ta Ha El-Fatır El-Fatır El-Furkân 

43 El-Fatır El-Kasas Ta Ha El-Vakı’a El-Fatır El-Vakı’a Meryem Meryem El-Fatır 

44 Meryem El-İsrâ Eş-Şu’ara Eş-Şu’ara Meryem Eş-Şu’ara Ta Ha Ta Ha Meryem 

45 Ta-Ha Yunus En-Neml En-Neml Ta Ha En-Neml El-Vak’ıa El-Vakı’a Ta Ha 

46 El-Vakı’a Hud El-Kasas El-Kasas El-Vakı’a El-Kasas Eş-Şu’ara Eş-Şu’ara El-Vak’ıa 

47 Eş-Şu’ara Yusuf El-İsrâ El-İsrâ Eş-Şu’ara El-İsrâ En-Neml En-Neml Eş-Şu’ara 

48 En-Neml El-Hicr Yunus Hud En-Neml Yunus El-Kasas El-Kasas En-Neml 

49 El-Kasas El-En’am Hud Yusuf El-Kasas Hud El-İsrâ El-İsrâ El-Kasas 

50 El-İsrâ Es-Saffat Yusuf Yunus El-İsrâ Yusuf Yunus Yunus El-İsrâ 

51 Yunus Lokman El-Hicr El-Hicr Yunus El-Hicr Hud Hud Yunus 

52 Hud El-Mu’min El-En’am Es-Saffat Hud El-En’am Yusuf Yusuf Hud 

53 Yusuf Fussilet Es-Saffat Lokman Yusuf Es-Saffat El-Hicr El-Hicr Yusuf 

54 El-Hicr Eş-Şura Lokman El-Mu’minun El-Hicr Lokman El-En’am El-En’am El-Hicr 

55 El-En’am Ez-Zuhruf Sebe’ Sebe’ El-En’am Sebe’ Es-Saffat Es-Saffat El-En’am 

56 Es-Saffat Sebe’ Ez-Zümer El-Enbiya Es-Saffat Ez-Zümer Lokman Lokman Es-Saffat 

57 Lokman Ez-Zümer El-Mu’min Ez-Zümer Lokman El-Mu’min Sebe’ Sebe’ Lokman 

58 Sebe’ Ed-Duhân Fussilet El-Mu’min Sebe’ Ed-Duhân Ez-Zümer Ez-Zümer Sebe’ 

59 Ez-Zümer El-Caşiye Eş-Şura Fussilet Ez-Zümer Fussilet El-Mu’min El-Mu’min Ez-Zümer 

60 El-Mu’min El-Ahkâf Ez-Zuhruf Eş-Şura El-Mu’min Eş-Şura Fussilet Fussilet El-Mu’min 

61 Fussilet Ez-Zariyat Ed-Duhân Ez-Zuhruf Fussilet Ez-Zuhruf Eş-Şura Eş-Şura Fussilet 

62 Eş-Şura El-Ğaşiye El-Caşiye Ed-Duhân Ez-Zuhruf El-Caşiye Ez-Zuhruf Ez-Zuhruf Eş-Şura 



 

 

3
3
2
 

63 Ez-Zuhruf El-Kehf El-Ahkâf El-Caşiye Ed-Duhân El-Ahkâf Ed-Duhân Ed-Duhân Ez-Zuhruf 

64 Ed-Duhân En-Nahl Ez-Zariyat El-Ahkâf El-Caşiye Ez-Zariyat El-Caşiye El-Caşiye Ed-Duhân 

65 El-Caşiye Nuh El-Ğaşiye Ez-Zariyat El-Ahkâf El-Ğaşiye El-Ahkâf El-Ahkâf El-Caşiye 

66 El-Ahkâf İbrahim El-Kehf El-Ğaşiye Ez-Zariyat El-Kehf Ez-Zariyat Ez-Zariyat El-Ahkâf 

67 Ez-Zariyat El-Enbiya En-Nahl El-Kehf El-Ğaşiye En-Nahl El-Ğaşiye El-Ğaşiye Ez-Zariyat 

68 El-Ğaşiye El-Mu’minun Nuh El-En’am El-Kehf Nuh El-Kehf El-Kehf El-Ğaşiye 

69 El-Kehf Er-Ra’d İbrahim En-Nahl Eş-Şura İbrahim En-Nahl En-Nahl El-Kehf 

70 En-Nahl Et-Tur El-Enbiya Nuh Es-Secde El-Enbiya Nuh Nuh En-Nahl 

71 Nuh El-Mülk El-Mu’minun İbrahim El-Enbiya El-Mu’minun İbrahim İbrahim Nuh 

72 İbrahim El-Hakka Es-Secde Es-Secde En-Nahl Es-Secde El-Enbiya El-Enbiya İbrahim 

73 El-Enbiya El-Mearic Et-Tur Et-Tur Nuh Et-Tur El-Mu’minun El-Mu’minun El-Enbiya 

74 El-Mu’minun En-Nebe El-Mülk El-Mülk Et-Tur El-Mülk Es-Secde Es-Secde El-Mu’minun 

75 Es-Secde En-Nazi’at El-Hakka El-Hakka El-Mu’minun El-Hakka Et-Tur Et-Tur Es-Secde 

76 Et-Tur El-İnfitar El-Me’aric El-Me’aric El-Mülk El-Me’aric El-Mülk El-Mülk Et-Tur 

77 El-Mülk Er-Rum En-Nebe En-Nebe El-Hakka En-Nebe El-Hakka El-Hakka El-Mülk 

78 El-Hakka El-Ankebût En-Nazi’at En-Nazi’at El-Me’aric En-Nazi’at El-Me’aric El-Me’aric El-Hakka 

79 El-Me’aric El-Mutaffifin El-İnfitar El-İnfitar En-Nebe El-İnşikak En-Nebe En-Nebe El-Me’aric 

80 En-Nebe El-Bakara El-İnşikak El-İnşikak En-Nazi’at El-İnfitar En-Nazi’at En-Nazi’at En-Nebe 

81 En-Nazi’at El-Enfal Er-Rum Er-Rum El-İnfitar Er-Rum El-İnfitar El-İnfitar En-Nazi’at 

82 El-İnfitar Al-i İmran El-Ankebût El-Ankebût El-İnşikak El-Ankebût El-İnşikak El-İnşikak El-İnfitar 

83 El-İnşikak El-Haşr El-Mutaffifin El-Mutaffifin Er-Rum El-Mutaffifin Er-Rum Er-Rum El-İnşikak 

84 Er-Rum El-Ahzâb Er-Ra’d El-Kamer El-Ankebût El-Bakara El-Ankebût El-Ankebût Er-Rum 

85 El-Ankebût En-Nur El-Bakara Et-Tarık El-Mutaffifin Al-i İmran El-Mutaffifin El-Mutaffifin El-Ankebût 

86 El-Mutaffifin El-Mumtehine El-Enfal  El-Bakara El-Enfal El-Bakara El-Bakara El-Mutaffifin 

87 El-Bakara El-Feth Al-i İmran  Al-i İmran El-Ahzâb El-Enfal El-Enfal El-Bakara 

88 El-Enfal En-Nisâ El-Ahzâb  El-Enfal El-Ma’ide Al-i İmran Al-i İmran El-Enfal 

89 Al-i İmran El-Hac El-Mumtehine  El-Ahzâb El-Mumtehine El-Ahzâb El-Ahzâb Al-i İmran 

90 El-Ahzâb El-Hadîd En-Nisâ  El-Ma’ide En-Nisâ El-Mumtehine El-Mumtehine El-Ahzâb 

91 El-Mumtehine Muhammed Ez-Zilzal  El-Mumtehine Ez-Zilzal En-Nisâ En-Nisâ El-Mumtehine 

92 En-Nisâ El-İnsan El-Hadîd  En-Nasr El-Hadîd Ez-Zilzal Ez-Zilzal En-Nisâ 

93  Ez-Zilzal Et-Talak Muhammed  En-Nur Muhammed El-Hadîd El-Hadîd Ez-Zilzal 

94 El-Hadîd El-Beyyine El-İnsan  El-Hac Er-Ra’d Muhammed Muhammed El-Hadîd 

95 Muhammed El-Cum’a Et-Talak  El-Munafikun Er-Rahman Er-Ra’d Er-Ra’d Muhammed 

96 Er-Ra’d Es-Secde El-Beyyine  El-Mucadele El-İnsan Er-Rahman Er-Rahman Er-Ra’d 

97 Er-Rahman El-Mu’min El-Haşr  El-Hucurat Et-Talak El-İnsan El-İnsan Er-Rahman 



 

 

3
3
3
 

98 El-İnsan El-Munafikun En-Nasr  Et-Tahrim El-Beyyine Et-Talak Et-Talak El-İnsan 

99 Et-Talak El-Mucadele El-Munafikun  El-Cum’a El-Haşr El-Beyyine El-Beyyine Et-Talak 

100 El-Beyyine El-Hucurat En-Nur  Et-Teğabun En-Nasr El-Haşr El-Haşr El-Beyyine 

101 El-Haşr Et-Tahrim El-Mucadele  Es-Saff En-Nur En-Nasr En-Nasr El-Haşr 

102 En-Nasr Et-Teğabun El-Hucurat  El-Feth El-Hac En-Nur En-Nur En-Nur 

103  En-Nur Es-Saff Et-Tahrim  Et-Tevbe El-Munafikun El-Hac El-Hac El-Hac 

104 El-Hac El-Ma’ide El-Cum’a   El-Mucadele El-Munafikun El-Munafikun El-Munafikun 

105 El-Munafikun Et-Tevbe Et-Teğabun   El-Hucurat El-Mucadele El-Mucadele El-Mucadele 

106 El-Mucadele En-Nasr Es-Saff   Et-Tahrim El-Hucurat El-Hucurat El-Hucurat 

107 El-Hucurat El-Vakı’a El-Feth   Es-Saff Et-Tahrim Et-Tahrim Et-Tahrim 

108 Et-Tahrim El-Adiyat El-Ma’ide   El-Cum’a Es-Saff El-Cum’a Et-Teğabun 

109 El-Cum’a Felak–Nas Et-Tevbe   Et-Teğabun El-Cum’a Et-Teğabun Es-Saff 

110 Et-Teğabun  El-Vakı’a   El-Feth Et-Teğabun Es-Saff El-Cum’a 

111 Es-Saff  El-Adiyat   Et-Tevbe El-Feth El-Feth El-Feth 

112 El-Feth  El-Felak     Et-Tevbe El-Ma’ide El-Ma’ide 

113  El-Ma’ide  En-Nas    El-Ma’ide  Et-Tevbe Et-Tevbe 

114 Et-Tevbe        En-Nasr 



334 

 

KAYNAKÇA 

Abdulbaki, Muhammed Fuad, El-Mu’cemu’l-Müfehres li Elfâzi’l-Kur’ân’il-Kerim, 

Daru’l-Hadis, Kahire 2001. 

Akgün, Hüseyin, Goldziher ve Hadis, Araştırma Yay., Ankara 2014. 

Akpınar, Turgut, "Golıus, Jacobus", DİA, İstanbul 1996, XIV, 111-112. 

Aldemir, Halil, “Esbâb-ı Nüzûl Rivâyetleri Arasında Görülen Çelişkiler ve Geliştirilen 

Çözüm Yollarının Tahlili”, Ekev Akademi Dergisi, 15 (48), 2011, 141-159. 

Algül, Hüseyin, “Mescid-i Dırâr”, DİA, XXIX, 272-273. 

Arberry, Arthur John, Britisch Oryantralists, William Colins of London, Londra 1943. 

Avcı, Casim, İslam Bizans İlişkileri, Klasik Yay. İstanbul 2003. 

Avcı, Remzi, Alman Oryantalizmi-Carl Heinrich Becker ve Martin Hartmann 

Örneğinde Osmanlı Toplum ve Siyaset Söylemi, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), 

Mardin Artuklu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mardin 2018, 

Aydın, Fuat, Batı İslam Algısının Arkeolojisi, Eskiyeni Yay., Ankara 2011. 

Azami, Muhammed Mustafa, Kur’ân Tarihi, (Çev.: Ömer Türker, Fatih  Serenli), İz 

Yay., İstanbul 2006. 

Ayhan, Bayram, Kur’ân’ın Nüzûl Sürecinde Vahyin İlk Yılının Tahlili, (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi), İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2014. 

Bazergan, Mehdi, Kur’ân’ın Nüzûl Süreci, (Çev.: Yasin Demirkıran), Fecr Yay, Ankara 

1998. 

Bedevî, Abdurrrahman, Mevsûatu’l-Müsteşrikîn, (3. Baskı), Dâru’l-İlmi li’l-Melâyin, 

Beyrut 1993. 

_______, Batı Düşüncesinin Oluşumunda İslam’ın Rolü, (Çev.: Muharrem Tan), İz 

Yay., İstanbul 2012. 

Bell, Richard, The Qur’an: Translaeted with a Critical Re-arrangement of the Surahs, 

I-II, T&T, Edinburgh 1939. 

Bilgin, Abdülcelil, Kur’ân’ı Tanımak, Araştırma Yay, Ankara 2018. 



335 

 

Bin Nebi, Malik, İdeolojik Savaş Ajanları, (Çev.; Cemal Aydın), Timaş Yay., İstanbul 

1997. 

Birışık, Abdülhamit, Oryantalist Misyonerler ve Kur’ân, İnsan Yay., İstanbul 2004. 

Blachere, Regis, Introduction au Coran, Paris 1947. 

Böwering, Gerhard, “Chronology of the Quran”, Jane Dammen McAuliffe (Ed.), 

Encylopeedia of the Quran, Leiden, Brill 2001-2005. 

Bobzin, Hartmut, Mohammed, C. H. Beck Yay., München 2000-2006. 

_______, Der Koran im Zeitalter der Reformation, Studien zur Frühgeschichte der 

Arabistik und İslamkunde in Europa, Franz Steiner Yay.,  Stuttgart 1995. 

Brockelmann, Carl, Geschichte der Arabischen Litteratur, Leiden 1942. 

Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmâ’îl b. İbrâhîm b. Muğîre el-Cuʻfî, Sahîhu’l-

Buhârî (2. Baskı), İʻtinâ, Ebû Abdillah Abdusselam b. Muhammed b. Ömer 

Alluş (Nşr.), Mektebü’r-Rüşd, Riyad 1427/2006. 

Bulut, Yücel, Oryantalizmin Kısa Tarihi, Küre Yay., İstanbul 2010. 

Burman, Thomas E., Latince Kur’an Çevirileri 1140-1560, (Çev.: Nisân Alıcı), İthaki 

Yay., İstanbul 2013. 

Cemile, Meryem, İslam ve Oryantalizm, (Çev.: Faruk Yılmaz ve Ahmet Deniz), Seçkin 

Yay., İstanbul 1989. 

Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., Ankara 1997. 

Coşkun, Muhammed,  Kur’an Yorumunda Siret-Nüzûl ilişkisi, Fikir Yay, İstanbul 2014. 

Çakmak, Şenol, Kur’an’a Oryantalist Yaklaşımlar: John Wansbrough Örneği, 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Elazığ 2016. 

Çalışkan, Necmettin, “Nüzûl Sırasına Göre Tefsir Yaklaşımının Kur’ân Yorumuna 

Etkisi-Beyanul Hak Örneği”, Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 14(40), 2017, 398-422. 

Çetin, Abdurrahman, “Nesih”, DİA, İstanbul 2006, XXXII, 579-581. 



336 

 

Çetiner, Bedreddin, Fâtiha’dan Nas’a Esbab-ı Nüzûl I-II (4 Baskı), Çağrı Yay., İstanbul 

2013 

Çolak, Yaşar, Batı’da İslam Tarihinin Erken Dönemine Yaklaşımlar: John 

Wansbrough, Michael Cook, Patricia Crone, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Samsun 2007. 

Çonkor, Burhan, Boykotun Bitiminden Hicrete Kadar Olan Dönemde İnen Sûrelerin 

Tahlili, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ankara 2015. 

_______, “Sûrelerin Belirli Dönemlere ve Olaylara İzafesi”, Dini Araştırmalar, 19 (48), 

2016, 129-152. 

_______, “Kronolojik Sûre Tertibi Çalışmalarına Etkisi Bağlamında İhtilafa Sebep olan 

Nüzûl Rivâyetleri Üzerine Bir Değerlendirme”, Aksaray Üniversitesi İslami 

İlimler Fakültesi Dergisi, 5(9), 2018, 47-64. 

Dağ, Mehmet, Tenzilden Tezyine Mushaf-ı Şerif, Fecr Yay., Ankara 2013. 

Demir, Nisâ Derya, Kur’ân’ın Kronolojik Yaklaşımla Tefsiri Meselesi, 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İzmir 2015. 

Demir, Şehmus, Kur’ân’ın Yeniden Yorumlanması Batıyla Münasebetin Kur’ân 

Yorumuna Yansımaları (2. Baskı),  İnsan Yay., İstanbul 2005. 

Demirci, Muhsin, Kur’an Tarihi, İFAV Yay. İstanbul 1997. 

_______, Tefsirde Metodolojik Sorunlar, İFAV Yay., İstanbul 2012. 

_______, Tefsir Usulü, İFAV Yay, İstanbul 2009. 

Derveze, İzzet,  Et-Tefsîru’l-Hadîs I-X, Daru’l Ğarb el-İslami, Beyrut 2000. 

_______, Et-Tefsîru’l-Hadîs, Nüzûl Sırasına Göre Kur’ân Tefsiri, (Çev. Vahdettin 

İnce), Ekin Yay. İstanbul 1997. 

_______, Kur’ân-ı Anlamada Usul, (Çev.; Vahdettin İnce), Ekin Yay. İstanbul 2008. 

Develioğlu, Ferit, Osmanlıca Türkçe Ansiklopedik Lügat (30. Baskı), Akaydın Kitabevi, 

Ankara 2013. 



337 

 

Deyrezorî, Molla Huveyş, Tefsiru Beyâni’l-Meʻâni, Matbaatu’t-Terakki, Dımeşk 1963. 

Draz, Muhammed Abdullah, “Kur’ân-ı Kerim’in Nüzûl Sırasına Göre Tertip Edilmesi, 

Teklifine Edebi Eleştiri”, (Çev.; Ahmet Nedim Serinsu), AÜİF Dergisi, 

XXXVII, 1997, 245-263.  

_______, Kur’an’a Giriş, Kitabiyat Yay., (Çev: Salih Akdemir), Ankara 2006. 

Diyârbekrî, Hüseyin b. Muhammed b. el-Hasen, Târihu’l Hamîs fî Ahvâli Enfesi Nefis I-

II, Müessetu Şa’ban, Beyrut tsz. 

Duman, Mehmet Zeki, Beyânu’l-Hak I-III, Fecr Yay., Ankara 2016. 

Dumlu, Ömer ve Savaş, Rıza, "Nüzûl Sırasına Göre Âyet Âyet Kur’ân'ın Yorumu" 

Tarihten Günümüze Kur’ân'a Yaklaşımlar, İlim Yayma Vakfı, İstanbul, 2010, 

163-180. 

Doğrul, Ömer Rıza, Tanrı Buyruğu Kur’ân’ı Kerim’in Tercüme ve Tefsiri, AHY 

Kitapçılık, İstanbul 1947. 

El-Akiki, Necib, El-Musteşrikûn I-III, Daru’l Mearif, Kahire 1964. 

El-Bindak, Muhammed Salih, El-Musteşrikûn ve Tercemetu’l-Kur’âni’l-Kerîm, 

Menşûrâtu Dâri’l Afâki’l-Cedide, Beyrut 1980. 

El-Câbirî, Muhammed Abid, Siyer Eşliğinde Kur’an’ı Anlamak Fehmü’l Kur’an Nüzûl 

Sırasına Göre Tefsir, I-III, (Çev.: Muhammed Coşkun), Mana Yay., İstanbul 

2014. 

El-Gazali, Muştak Beşir, El-Kur’ânu’l-Kerim fî Dirâsâti’l-Musteşrikîn, Dâru’n-Nefâis, 

Beyrut 2008. 

El-Hac, Sasi Salim, Nakdu’l-Hitâbi’l-İstişrâkî I-III, Daru’l-Medâri’l-İslâmî, Beyrut 

2002. 

El-Hilali, Selim b. İd ve Âli Nasr, Muhammed b. Musa, El-İstiʻâb fî Beyâni’l-Esbâb I-

III, Dar’u İbn Cevzi, Riyad 2004. 

El-Huli, Emin, Kur’ân Tefsirinde Yeni Bir Metod, (Çev.: Mevlüt Güngör), Kur’ân 

Kitaplığı, Ankara 1995. 

Elik, Hasan, Kur’an’ın Korunmuşluğu Üzerine, İFAV  Yay., İstanbul 1998. 



338 

 

El-Kattân, Mennâ’, Mebâhis fi Ulûmi’l-Kur’ân, Mektebetu’l-Mearif Li’n-Neşri ve’t -

Tevzi’, Riyad 2011. 

Elkot, Tarek Anwar Abdelgayed, Die Methode Nöldeke’s zur chronologischen 

Anordnung der Sûren und Verse des Korans in seinem Buch “Geschichte des 

Qorans”, eine analystisch kritische Studie, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), 

Georg August Üniversitesi, Felsefe Fakültesi, Göttingen 2014. 

El-Meydânî, Abdurrahman Hasan Habenneke, Kur’ân’ı Anlamanın Kaideleri, (Çev.: 

Mehmet Yolcu, Ahmet Yolcu), Yarın Yay., İstanbul 2018. 

_______, Meʻâricu’t-Tefekkür ve Dekâiku’t-Tedebbür I-XV, Daru’l-Kalem, Dımaşk 

2000. 

El-Muncid, Selahâddîn, El-Muteşrikûn el-Elmân, Terâcumûhum ve Ma Eshemû Bihî 

Fî’d- Dîrâsâti’l-Arabîyyeti, Dâru’l-Kitâbi’l-Cedîd, Beyrut 1978. 

Endress, Gerhard, Einführung in die islamische Geschichte, C.H. Beck Yay., München 

1982. 

En-Nemle, Ali bin İbrahim El-Hamed, El-İstişrâk ve’d-Dirâsâtu’l-İslâmiyye, 

Mektebetu’t-Tevbe, Riyad 1998. 

Erdem, Mehmet, “İslam Teşriinin Oluşum Seyri Açısından Vahiy Döneminin Mekke 

Merhalesi ve Safhaları”, Dini Araştırmalar Dergisi, 9 (26), 2006, 294-295. 

Ersöz, İsmet, Kur’an Tarihi, Ravza Yay., İstanbul 1996. 

Es-Samrânî, Kasım, El-İstişrâk Beyne’l-Mevdûʻiyye ve’l-İftiʻâliyye, Dâru’r-Râfiî, Riyad 

1983. 

Fück, Johann, Die Arabischen Studien in Europa: bis in den Anfang des 20 

Jahrhunderts, Otto Harrassowitz Yay., Leipzig 1955. 

_______, “Geschichte der Arabistik” (Ed.: Bertold Spuler), Handbuch der Orientalistik 

I-X, E. J. Brill, Leiden/Köln 1964. 

Georges, Karl Ernst, Lateinisch-Deutsches und Deutsch-Lateinisches Handwörterbuch, 

İn der bahnischen Verlagsbuchhandlung, Leipzig 1843. 

Goldziher, Ignaz, Gesammmelte Schriften, I-VI, Georg Olms Yay. Hildesheim 1967. 



339 

 

_______, Mezâhibu’t-Tefsîri’l-İslâmî, (Çev.: Abdulhalim Neccar) Mektebetü’l-Hancî, 

Kahire 1955. 

_______, İslam Tefsir Ekolleri, (Çev.: Mustafa İslamoğlu), Denge Yayıncılık, İstanbul 

1997. 

Gökberk, Macit, Felsefe Tarihi, Remzi Kitabevi İstanbul 1961. 

Gökkır, Bilal, Western Attidudes to the Origins of the Qur’an, University of Manchester 

2002. 

Görgün, Hilal, “Weil, Gustav”, DİA, İstanbul 2013, XLIII, 154. 

_______, “Nöldeke Theodor” , DİA, İstanbul 2013, XXXIII, 217-218. 

Görgün, Tahsin, “Goldziher Ignaz”, DİA, İstanbul 1996, XVI, 105-111. 

_______,  Anlam ve Yorum Dini Metinlerin Anlaşılması ve Yorumlanması, Külliyat 

Yay., İstanbul 2016. 

Gözeler, Esra, Kur’ân Âyetlerinin Tarihlendirilmesi Sorunu - Kur’ân’a Kronolojik 

Olgusal Bir Yaklaşım (1 Rebiül evvel 4. Rebiül evvel Arası), Yayımlanmamış 

Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü,  Ankara 2009. 

_______,Kur’ân Âyetlerinin Tarihlendirilmesi, Kuramer Yayınları, İstanbul 2016. 

_______, “Corpus Coranicum Projesi: Kur’ân’ı Geç Antik Döneme Ait Bir Metin 

Olarak Okumak”, AÜİF Dergisi, 53 (2), 2012, 219-253. 

_______, "Kur’ân Âyetlerinin Tarihlendirilmesine Batılı Yaklaşımlar" AÜİF Dergisi 51 

(1), 2010, 295-326. 

_______,  “Sûrelerin Mekkîliği ve Medenîliği 22. El Hac Örneği”, AÜİF Dergisi 58(1), 

2017, 69-108. 

Gözütok, Kemal, Oryantalistlerin Kur’ân Tarihine Bakışları, Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 2012. 

Grimme, Hubert, Mohammed II Einleitung in den Koran, System der koranischen 

Theologie. Mit zwei Ansichten von Mekka und Medina, Aschendorff Yay., 

Münster 1895. 



340 

 

Gül, Ali Rıza, “Kur’ân Âyetlerini Tarihlendirmede Nüzûl Sebeplerinin Rolü, Dini 

Araştırmalar 7(19), 2004, 191-220. 

Gürkan, Salime Leyla, “Geiger, Abraham”, DİA, İstanbul 2016, Ek I, 471-473. 

Hamidullah, Muhammed, Kur’an-ı Kerim Tarihi, Beyan Yay., İstanbul 2005. 

Harman, Ömer Faruk, “Hıristiyanların İslam’a Bakışı”, Asrımızda Hıristiyan-Müslüman 

Münasebetleri, İlmi Neşriyat, İstanbul 1993. 

Hirscfeld, Hartwig, New Researches into the Composition and Exegesis of the Qoran, 

Asiatic Monographs, Vol. III. 4to; pp. ii + 155, London: Royal Asiatic Society, 

1902. 

Hourani Albert, Batı Düşüncesinde İslam, (Çev.: Celal A. Kanat), Doruk Yay., İstanbul 

2010. 

Hüseyin, Asaf, Batının İslam’la Kavgası, Pınar Yay. İstanbul 2006. 

Johansen, Baber, “Şarkiyat Araştırmalarının Siyaset Paradigma Gelişimi Alman 

Şarkiyat Cemiyeti”, (Çev., Bilal Aybakan), MÜİFD, 29 (2) 2005, 221-241. 

Irwın, Robert, Oryantalistler ve Düşmanları, (Çev.: Bahar Tırnakcı), YKY Yay., 

İstanbul 2008. 

İbn-i Hişam, Ebu Muhammed Abdulmelik, Es-Sîretu’n-Nebeviyye, Dar’u İbn Kesir, 

Beyrut 1997. 

İbn Kesîr, İmâduddîn İsmâîl b. Ömer, Tefsîru’l-Kur’âni’l Azim,  I-IV, Thk. Abdulhafîz 

Mansûr, Dâru’l-Feyhâ, Dımeşk 1994. 

Kalın, İbrahim, Ben, Öteki ve Ötesi, İnsan Yay., İstanbul 2017. 

Keleş, Ahmet “Kur’ân’ın Cemi ve Tertibi: Kur’ân âyetlerinin Tevkifiliği Konusundaki 

Buhari Hadislerine ve Kur’ân İlimlerindeki Rivâyetlere Eleştirel bir Yaklaşım”,  

İslami Araştırmalar 14 (1), 2001, 103-126. 

Koçak, Birgül, “Uluslararası Oryantalistler Kongreleri (1873-1973) Üzerine Bir 

Değerlendirme”, Kebikeç, İnsan Bilimleri İçin Kaynak Araştırmaları Dergisi, 34 

(1), 2012, 257-294.  

Koçyiğit Hikmet, Mekkî Âyetlerde Sosyolojik Unsurlar, Pınar Yay., İstanbul 2013. 



341 

 

 _______, “Kur’ân’ın Nüzûl Sırasına Göre Tefsir Edilmesi”, Hitit Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 12(23), 2013, 183-201. 

Kuhn, Ernst, “Versuch Einer Übersicht der Schriften Theodor Nöldeke’s”, Carl Bezold 

(Ed.), Orientalische Studien: Theodor Nöldeke, Zum siebzigsten Gebıurtstag 

(2.März 1906) gewitmet von Freunden und Schülern, Alfred Töpelmann Yay., 

Gieszen 1906. 

Kula, Onur Bilge, Alman Kültüründe Türk İmgesi I-III, Gündoğan Yay. Ankara 1993. 

Kuschel, Karl Josef, Vom Streit zum Wettsreit der Religionen, Lessing und 

Herausforderung des Islam, Patmos Yay., Düsseldorf 1998. 

Kutup, Muhammed, Kur’an Araştırmaları I-II, (Çev.: Bekir Karlığa ve Beşir Eryarsoy) 

Seriyye Kitapları Yay. İstanbul 1997. 

Kuzgun, Şaban, “Hanîf”, DİA, XVI, 33-39. 

Lewis, Bernard, “The Question of Orientalism”, New York Review of Books, 24 June 

1982.  

_______, Tarihte Araplar, (Çev.: Hakkı Dursun Yıldız), Anka Yay., İstanbul 2003. 

_______, İslam ve Batı, (Çev.: Çağdaş Sümer), Akılçelen Kitaplar Yay. Ankara 2017. 

Littmann, Enno, Der deutsche Beitrag zur Wissenschaft im Vorderen Orient, W. 

Kohlhammer Verlag, Stuttgart-Berlin 1942. 

Maden, Mustafa, Kur’ân’da Er-Rahman İsmi ve Bu İsme Yönelik İddialara Muhatap 

Olan Âyetlerin Yorumu, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Selçuk 

Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü, Konya 2009. 

Mangold, Sabine, Eine weltbürgerliche Wissenschaft: Die deutsche Orientalistik im 19. 

Jahrhundert, Franz Steiner Yay., Stuttgart 2004. 

Meral, Yasin, Yahudi Geleneğinde Kur’ân, Divan Kitap, İstanbul 2016. 

_______, “Ortaçağ Karai Bilginlerinin İslam Eleştirisi: Yakub el Kirkisani Örneği”, 

Dini Araştırmalar Dergisi, 14(45), 2014, 93- 114. 

Mevdûdî, Ebû’l-A’lâ, Tefhîmu’l-Kur’ân I-VI (Çev: Komisyon), İnsan Yay., İstanbul 

2002. 



342 

 

Muir, William, The Life of Mahomet, Smith, Elder and Co., Londra 1861. 

_______,  The Coran. its Composition and Teaching and the Testimony It Bears to the 

Holy Scriptures, S. P. C. K. Press, Londra 1878. 

_______,   The Life of Mahomet anf History of Islam to the Era of Hegira, Smith elda & 

Co., Londra 1858-1864. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyin Müslim b. el-Haccâc el-Kuşeyrî en-Nîsâbûrî, Sahîhu Müslim I-

V (1.Baskı), Thk: Muhammed Fuâd Abdulbâkî, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 

1991/1412. 

Nagel, Tilman, Der Koran Einführung, Texte Erleuterung (4. Baskı), C.H. Beck Yay., 

Münih 2002. 

Neuwirth, Angelika, Studien zur Kompozition der mekkanischen Sûren, die literarische 

Form des Koran- ein Zeugnis seiner Historizität, Walter De Gruyter Yay., 

Berlin 2007. 

_______, Studien zur Kompozition der mekkanischen Sûren, Walter De Gruyter Yay., 

Berlin 1982. 

_______, Der Koran als Text Der Spätantike Ein europäischer Zugang, Weltreligionen 

Yay, Berlin 2010. 

_______, Der Koran I: Frühmekkanische Sûren, Verlag der Weltreligionen Yay., Berlin  

2011. 

Nöldeke, Theodor, Geschichte des Qorans I-III (1909 baskısından yapılmış ofset baskı) 

Georg Olms Yay., Hildesheim 1961. 

_______, Târihu’l Kur’ân, (Çev: Corc Tamir ), Dar’u Neşr Corc Olms, Beyrut 2004. 

_______, Kur’ân Tarihi, (Çev. ve Düzenleyen: Muammer Sencer) İlke Yay. İstanbul 

1970. 

Okumuş, Mesut, Kur’ân’ın Kronolojik Okunuşu Muhammed İzzet Derveze Örneği, 

Araştırma Yay. Ankara 2009. 

_______, “Kur’ân’ın Tedrici Nüzûl Süreci Bağlamında Mekkî ve Medenî Âyetler”, 

Eskiyeni Dergisi, (27), 2013, 7-21. 



343 

 

_______,“Kur’ân’ı Kerim’in Kronolojik Okunuşunun Muhasebesi”, I. Kur’ân 

Sempozyumu, İslami İlimler Dergisi Yayınları, Çorum 2007, 91-109. 

Olgun, Hakan, Luther ve Reformu Katolosizmi Protesto, Fecr Yayınları, Ankara 2001. 

Ozment, Steven, The Age of Reform, 1250-1550: an Intellectual and Religious History 

of Late Medieval and Reformation Europe, Yale University Press, New 

Hampshire 1980. 

Özaktan, Fatih, Kur’ân’ın Anlaşılmasında Siyer’in Rolü, Marmara Akademi Yay., 

İstanbul 2017. 

Özcan, Halil, “Lebîd b. Rabîʻa (m.s. 560–661) ve Muallakası” Harran Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi. 23 (2010/Ocak-Hazrian), 81–94. 

Özdeş, Talip, Vahiy ve İslam Tebliğinin Kronolojik Cetveli, Seyran Yay. Sivas 1994. 

Özsoy, Ömer, “Çağdaş Bir Sorun olarak Kur’ân’ın Anlaşılması Sorunu”, Güncel Dini 

Meseleler Birinci İhtisas Toplantısı, Diyanet Işleri Başkanlığı Yay., Ankara 

2004. 

Öztürk, Hayrettin, Ebedi Mucize Kur’an, Ensar Yay., İstanbul 2011. 

Öztürk, Mustafa ve Ünsal, Hadiye, Kur’ân Tarihi, Ankara Okulu Yay., Ankara, 2016. 

Öztürk, Mustafa, Tefsir Geleneğinde Anlam-Yorum Nüzûl-Siret İlişkisi, Ankara Okulu 

Yay., Ankara 2017. 

Paret, Rudi, Arabistik und Islamkunde an Deutschen Universitäten, Franz Steiner Yay., 

Wiesbaden 1966. 

_______, Der Koran Übersetzung, W. Kohlhammer Yay., Stuttgart 2010. 

_______, Der Koran, Verlag für Sammler, Graz 1979. 

_______, Der Koran. Kommentar und Konkurdanz, W.Kohlhammer Yay., Stuttgart 

1971 

_______, “Islam und Christentum”, Die Welt Des İslam Und Die Gegenwart, W. 

Kohlhammer Yay., Stuttgart 1961. 

_______, Grenzen der Koranforschung, W. Kohlhammer Yay., Stuttgart 1950. 



344 

 

_______, Mohammed und der Koran. Geschichte und Verkündiung des arabischen 

Propheten, W. Kohlhammer Yay., Stuttgart 2008. 

_______,Kur’ân Üzerine Makaleler (Der. ve Çev. Ömer Özsoy), Bilgi Vakfı Yay., 

Ankara 1995. 

Pfannmüller, Gustav, Handbuch der Islam - literatur, Walter de Gruyter Yay., Berlin – 

Leibzig 1923. 

Polat, Fethi Ahmet, Çağdaş İslam Düşüncesinde Kur’ân’a Yaklaşımlar, İz Yayıncılık, 

İstanbul 2009. 

Polat, Hüseyin, Alman Oryantalistlerin Kur’ân ve Tefsir Çalışmaları (Rudi Paret 

Örneği) (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Fırat Ünivertsitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Elazığ 2011. 

Robinson, Neal, Kur’ân’ı Keşfetmek Örtülü Metne Çağdaş Bir Yaklaşım (Çev: 

Süleyman Kalkan), Kuramer Yay., İstanbul 2018. 

Rodwell, John Medows, The Koran, Williams& Norgate Yay., Londra 1861. 

Rodinson, Maxime, İslamın Mirası Batıyı Büyüleyen İslam, (Çev. Cemil Meriç), Pınar  

Yay., İstanbul 1983. 

Rotter, Gernot, Deutsche Orientalistik am Beispiel Tübingens, Horst Erdmann Yay., 

Tübingen 1974. 

Said, Edward W. Şarkiyatçılık-Batı’nın Şark Anlayışları, (Çev.: Berna Ülker), Metis 

Yay., İstanbul 2004. 

Salih, Subhi, Mebâhis fi Ulûmi’l-Kur’ân, Daru’l-İlmi li’l-Melâyin, Beyrut 2014. 

Sarı, Mehmet Ali, “İbn Habib en-Nîsâbûrî”, DİA, İstanbul 1999, XIX, 510. 

Sarıçam, İbrahim; Erşahin, Seyfettin ve Özdemir, Mehmet, İngiliz ve Alman 

Oryantalistlerin Hz. Muhammed Tasavvuru, Nobel Yay., Ankara 2011. 

Schaeder, Hans Heinrich, “Asien und die Ostgrenze der europäischen Kultur” Der 

Orient in deutscher Forschung, Vorträge der berliner Orientalistentagung, Otto 

Harroswitz, Leibzig 1944. 



345 

 

Schimmel, Annemarie, “XIII Asırda İslam Dini ile Hıristiyanlık Arasındaki 

Münasebetler”, AÜİF, (2), 1953, 71-82. 

Sell, Edward, The Historical Development Of The Qoran, S.P.C. K. Press, London 

1905. 

Sellheim, Rudolf, “Theodor Nöldeke (1836–1930): Begründer der Modernen 

Orientalistik”, Die Welt des Orients, (37), 2007, 135-144. 

Serinsu, Ahmet Nedim,  Kur’ân ve Bağlam, Şule Yay., İstanbul 2012. 

Sezgin, Fuat, Geschichte des Arabischen Schrifttums, E. J. Brill Yay,. Leiden 1967. 

_______, Bibliographie der Deutschsprachigen Arabistik und Islamkunde: von den 

Anfängen bis 1986, Institut für Geschichte der ArabischIslamischen 

Wissenschaften, Frankfurt 1990. 

_______, Bibliographie der Deutschsprachigen Arabistik und Islamkunde 1987-1994 

und Nachträge, Institut für Geschichte der Arabisch-Islamischen 

Wissenschaften, Frankfurt 2001. 

Sinanoğlu, Samim, “Latincenin Değeri”, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih - Coğrafya 

Fakültesi Dergisi, 17 (1-2), 1959, 93-14. 

Sipahioğlu, Abdulvahid, Vahiy ve Muhasara Boykot Dönemi Nazil Olan Sûrelerin 

Tespiti, Pınar Yayınları, İstanbul 2015. 

Söğüt, Nazmi, Cihad Âyetlerinin Nüzûl Sebepleri ve Âyetlerin Muhtemel Kronolojik 

Sıralanışı, (Yayımlanmamış Lisans Tezi), Atatürk Üniversitesi, Erzurum 

Yüksek İslam Enstitüsü, Tefsir-Hadis Bölümü, 1979. 

Sönmezsoy, Selahattin, Kur’ân ve Oryantalistler, Fecr Yay., Ankara 1998. 

Stefandis, Emmanuelle, “The Qur’an Made Linear: A Study of the Geschichte des 

Qorans chronological Reordering”, JQS 10 (2), 2008. 

Suyûtî, Celâlüddîn Abdurrahmân, El-İtkân fî Ulûmi’l-Kur’ân I-II (3. Baskı), Dâru İbn 

Kesîr, Dımaşk 1996. 

Şebusteri, Muhammed Müctehid, Hermenötik, Kur’ân ve Sünnet, Mana Yay. İstanbul 

2012 



346 

 

Şeyban, Lütfi, Reconquita Endülüste Müslüman-Hırıstiyan İlişkileri, İz Yay., İstanbul 

2016. 

Şükri, Ahmed Halid ve Nizal, İmran Semih, İlmu Târihi Nuzûli Âyâti’l-Kur’âni’l-Kerim 

ve Suverihi, Cemʻiyyetu’l-Muhâfeza ʻalâ Kur’âni’l-Kerim, Amman 2002. 

Taberî, Ebu Ca’fer Muhammed b. Cerîr, Cami’u’l Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, I-X, 

Thk. Ahmed Abdu’r-Rezzak el Bekri vd., Daru’s-Selâm, Kahire 2009. 

Taşcı, Özcan, Aydınlanma Oryantalizm ve İslam, Sentez Yay, Ankara 2013. 

_______, Alman Oryantalizm Geleneği Kelam ve İslam Felsefesi Örneği, Nobel Yay., 

Ankara 2014. 

Tolan, John Victor, Saracens: Islam in the Medieval European İmagination, Columbia 

University Press, Newyork 2002. 

Troeltsch, Ernst, “Über Historische und Dogmatische Methode in der Theologie”, Zur 

Religiösen Lage. Religionsphilosophie und Ethik, Scientia Yay., Tübingen 1922. 

Türcan, Selim ve Dinç, Ömer “Kur’ân’ın İfade Kalıpları Nüzûl Kronolojisini 

Aydınlatabilir mi? Fâtiha Sûresinin Nüzûl Zamanına Ait Bir Değerlendirme”, 

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 14(28), 2015/2, 5-34. 

Türcan, Selim “Kur’ân’ın İfade Kalıpları Nüzûl Kronolojisini Aydınlatrabilir mi? 

Müzzemmil Sûresi Örnekliğinde Bir Yöntem Denemesi”, Hitit Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 9(17), 2010/1, 67-100, 

_______, “Mekkî Âyet ve Sûrelerin Kronolojisini Tespit Problemi: Kur’ân’da Er-

Rahmân İsminin Kullanımına İlişkin Bir Değerlendirme”, Hitit Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 15(29), 2016, 65-84. 

 _______, Neshin Problematik Tarihi, Otto Yay. İstanbul 2017. 

Ünsal, Hadiye, Erken Dönem Mekkî Sûrelerin Tahlili, Ankara Okulu Yay. Ankara 2016. 

_______, “Metin İçi ve Metin Dışı Bağlam Çerçevesinde Ahzâb Sûresinin Nüzûl 

Ortamı ve Temel Vurguları”, Mustafa Öztürk (Ed.), Tefsir Geleneğinde Anlam-

Yorum Nüzûl-Siret İlişkisi, Ankara Okulu Yay., Ankara 2017. 

Ünver, Mustafa, Tefsir Usulünde Mekkî-Medenî İlmi, (Yayımlanmamış Doktara Tezi), 

On Dokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Samsun 1997. 



347 

 

Volkhard, Krech, Wissenschaft und Religion: Studien zur Geschichte der 

Religionsforschung in Deutschland 1871 bis 1933, Tübingen 2002. 

Walde, Alois, Lateinisches Etimologisches Wörterbuch, Carl Winters Universitaet 

Buchhandlung, Heidelberg, 1910. 

Wansbrough, John, Quranic Studies: Sources and Methods of Scriptual Interpretation, 

PB Books, Newyork, 2004, 49. 

Watt, William Montgomery, Bell's Introduction to the Qur'an. Completely Revised and 

Enlarged by W. Montgomery Watt, Edinburgh University Press, 1970. 

_______, İslam Avrupa’da, (Çev.: Hulusi Yavuz), İFAV Yay., İstanbul 2000. 

_______, İslam Nedir, (Çev.: Elif Rıza), Birleşik Yay., İstanbul 1993. 

_______, Kur’an’a Giriş, (Çev.: Süleyman Kalkan), Ankara Okulu Yay., Ankara 2006. 

_______, İslam’ın Ortaçağ Avrupası Üzerindeki Etkisi, (Çev.: Ümit Hüsrev Yolsal), 

Bilgesu Yay., Ankara 2013 

Weder, Hans, Neutestamentliche Hermeneutik, Theologischer Yay., Zürich 1986. 

Weil Gustav, Historisch-kritische Einleitung in den Koran, Velhagen und Klasing Yay., 

Bielefeld 1844. 

_______, Mohammed der Prophet. Sein Leben und seine Lehre. Aus handschriftlichen 

Quellen und dem Koran geschöpft und dargestellt, Metzler Yay., Stuttgart 1843. 

Yaşar, Hüseyin, Alman Oryantalizminde Kur’ân’a Bakış, İz Yay., İstanbul 2010. 

_______, Batının Kur’ân Algısı, Işık Akademi Yay., İzmir 2010. 

_______, Hıristiyan Dünyada Kur’ân Karşıtı Söylemin Tarihsel Kökleri, İz Yay., 

İstanbul  2010. 

Yavuz, Hilmi, Modernleşme Oryantalizm ve İslam, Boyut Kitapları Yayınları, İstanbul 

1998. 

Zakzûk, Mahmud Hamdi, El-İstişrâk ve’l-Halfiyyetu’l-Fikriyyetu li’s-Sirâ’î’l-Hedarî, 

Daru’l-Me’ârif, Kahire 1997. 

Zemahşeri Ebu’l-Kasım Carullah Muhammed b. Ömer, El-Keşşâf an Hakâiki’t-Tenzîl 

ve ‘Uyûni’l-Ekâvîl fî Vücûhi’t-Te’vil, Daru ibn Hazm, Beyrut 2012.  



348 

 

Zerkeşî, Bedrettin Muhammed Abdullah, El-Burhân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân I-IV, Dâru’l-

Marife, Beyrut 1994.  

Zerkânî, Muhammed Abdulazîm, Menâhilu’l-İrfan fî Ulûmi’l-Kur’ân I-II (4. Baskı), 

Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 2003. 

İNTERNET KAYNAKLARI 

https://juden-in-sulzburg.de/person/weil-gustav-1, Erişim Tarihi: 13.08.2018. 

https://www.heiligenlexikon.de/BiographienJ/Johannes_von_Damaskus.htm, Erişim 

Tarihi: 12.12.1018 

http://www.documentacatholicaomnia.eu/20_30_0675-0749-_Iohannes_Damascenus,_ 

Sanctus.html,  Erişim Tarihi: 12.12.1018. 

https://corpuscoranicum.de/about/index/sure/1/vers/1, Erişim Tarihi: 23.12.2018 

 

 

https://juden-in-sulzburg.de/person/weil-gustav-1
https://www.heiligenlexikon.de/BiographienJ/Johannes_von_Damaskus.htm
http://www.documentacatholicaomnia.eu/20_30_0675-0749-_Iohannes_Damascenus,_%20Sanctus.html
http://www.documentacatholicaomnia.eu/20_30_0675-0749-_Iohannes_Damascenus,_%20Sanctus.html
https://corpuscoranicum.de/about/index/sure/1/vers/1


349 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Adı Soyadı Hüseyin POLAT 

Doğum Yeri ve Tarihi Karakoçan 11.02.1976 

Eğitim Durumu 

Lisans Öğrenimi Marmara Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi-2001 

Yüksek Lisans Öğrenimi Fırat Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi-2011 

Yüksek Lisans Tezi 
Alman Oryantalistlerin Kur’ân ve Tefsir Çalşmaları (Rudi 

Paret Örneği) 

Bildiği Yabancı Diller Arapça, Almanca, Farsça 

İş Deneyimi 

Çalıştığı Kurumlar 
 Milli Eğitim Bakanlığı 2007-2011 

 Muş Alparslan Üniversitesi 2011 … 

İletişim 

E posta Adresi h1.polat@alparslan.edu.tr 

Tarih 02.01.2019 

 


