
T.C.  

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

KAMU HUKUKU  

ANABİLİM DALI 

 

 

 

TÜRK VE İSLÂM HÂKİMİYET TELÂKKİLERİ ÇERÇEVESİNDE  

İSYAN SUÇU 

 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

Mehmet Murat KAMAR 

 

 

 

 

 

ANKARA, 2019 

 

 



T.C.  

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

KAMU HUKUKU  

ANABİLİM DALI 

 

 

 

TÜRK VE İSLÂM HÂKİMİYET TELÂKKİLERİ ÇERÇEVESİNDE  

İSYAN SUÇU 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Mehmet Murat KAMAR 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Nevin ÜNAL ÖZKORKUT 

 

 

 

 

 

ANKARA, 2019 

 



 



 



i 

İÇİNDEKİLER  

İÇİNDEKİLER ................................................................................................................ i 

KISALTMALAR LİSTESİ ......................................................................................... vii 

 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

§1. SİYASÎ SUÇ MEFHUMU VE TARİHÎ TEKÂMÜL SÜRECİ ........................... 6 

I. AVRUPA’DA SİYASÎ SUÇ MEFHUMUNUN TARİHÎ TEKÂMÜLÜ ................ 7 

II. TÜRK-İSLÂM TARİHİNDE SİYASÎ SUÇ MEFHUMUNUN TARİHÎ 

TEKÂMÜLÜ ................................................................................................................. 17 

III. MUKAYESE .......................................................................................................... 21 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

§2. İSLÂM DEVLET VE HÂKİMİYET TELÂKKİSİ ÇERÇEVESİNDE BAĞY 

(İSYAN) SUÇU ............................................................................................................. 25 

I. İSLÂM’da DEVLET ve HÂKİMİYET TELÂKKİSİ ........................................... 25 

A. İSLÂM’DA DEVLET TELÂKKİSİ .................................................................. 29 

B. İSLÂM’DA HÂKİMİYET TELÂKKİSİ ........................................................... 41 

1. Hâkimiyet Telâkkisine Temel Teşkil Eden Prensipler ....................................... 43 

a. Hâkimiyetin Allah’a Ait Oluşu ....................................................................... 43 

b. Hâkimiyetin “Emanet” Vasfında Oluşu ......................................................... 51 

c. Mes’uliyet Eksenli İdare Telâkkisi ................................................................. 54 

d. Şer’i Nassların Çerçevelediği Kamu Hukuku Telâkkisi ................................. 58 

e. İdarenin Şekli Bakımından Esneklik .............................................................. 60 

f. Meşveret Esaslı İdare Telâkkisi ...................................................................... 61 

2. Hâkimiyetin Kullanılışı (Hilâfet)........................................................................ 63 



ii 

a. Halifenin İşbaşına Gelmesi ............................................................................. 70 

aa. Seçim ......................................................................................................... 73 

bb. İstihlâf ve Verâset ..................................................................................... 76 

cc. İstilâ ........................................................................................................... 85 

b. Biat.................................................................................................................. 88 

c. Halifenin Vasıfları .......................................................................................... 93 

aa. Akıl Sahibi Olmak (Mecnun Ve Matuh Olmamak) ve Uzuvların Sağlıklı 

Olması ............................................................................................................. 94 

bb. Bülûğa Ermiş Olmak ................................................................................ 95 

cc. Hür olmak ................................................................................................. 96 

dd. Erkek Olmak ............................................................................................. 98 

ee. Adalet ........................................................................................................ 99 

ff. Usûl ve Fürûda Müctehid Olmak, Dinin Bütün Meselelerini Bilmek ..... 102 

gg. İdârî, Siyâsî, Askerî İşlerden Çok İyi Anlamak, Rey ve İnisiyatif Sahibi 

Olmak ........................................................................................................... 104 

hh. Şecaat Sahibi (Şeci’) Olmak ................................................................... 105 

ii. Kureyş Kabilesine Mensup Olmak........................................................... 107 

jj. Üzerinde ittifak olmayan veya batıl olan şartlar: ..................................... 108 

d. Halifenin Vazifeleri ...................................................................................... 109 

aa. Şer’i Hükümlerin Uygulanması .............................................................. 110 

bb. Emanetin Ehline Tevdii .......................................................................... 113 

e. Halifenin Vazifesinin Sona Ermesi............................................................... 114 

aa. Ölüm........................................................................................................ 114 

bb. İstifa (Feragat) ........................................................................................ 116 

cc. Azil .......................................................................................................... 117 

II. İSLÂM HUKUKUNDA BAĞY (İSYAN) SUÇU ................................................ 119 

A. TANIM................................................................................................................ 125 

B. BAĞY SUÇUNUN TASNİFİ ............................................................................ 130 



iii 

1. Suçun Mahiyeti Bakımından Yapılan Tasnif ................................................... 131 

a. Hadd Suçu- Ta’zîr Suçu Ayrımı ................................................................... 131 

b. Adî Suç- Siyâsî Suç Ayrımı.......................................................................... 134 

2. Suçun Unsurları Bakımından Yapılan Tasnif ................................................... 139 

a. Harekete Göre ............................................................................................... 140 

b. Neticeye Göre ............................................................................................... 145 

c. Faile Göre ..................................................................................................... 150 

d. Mağdura Göre ............................................................................................... 153 

C. BAĞY SUÇUNUN UNSURLARI .................................................................... 154 

1. Kanunî Unsur .................................................................................................... 156 

2. Maddî Unsur ..................................................................................................... 156 

a. Fail ................................................................................................................ 158 

aa. Menea (Kuvvet) Sahibi Olmak ............................................................... 161 

bb. Kendilerince Haklı Görülen Bir Te’vile Dayanarak İsyan Etmiş Olmak165 

cc. Müslümanların Katlini, Mallarının Müsaderesini, Zürriyetlerinin Esir 

Edilmesini Helâl Görmeyen Kimselerden Olmak. ....................................... 167 

b. Mağdur.......................................................................................................... 169 

aa. Mağdurun Devlet Başkanı veya Naibi Olması ....................................... 170 

bb. Devlet Başkanı’nın Muhik (Hak) Olması ............................................... 171 

c. Suçun Maddî Konusu.................................................................................... 177 

d. Hareket-Netice-İlliyet Bağı .......................................................................... 178 

3. Manevî Unsur ................................................................................................... 181 

4. Hukuka Aykırılık Unsuru ................................................................................. 185 

a. Korunan Hukukî Yarar ................................................................................. 186 

b. Hukuka Uygunluk Nedenleri ........................................................................ 189 

aa. Hakkın Kullanımı .................................................................................... 190 

 



iv 

D. SUÇUN ÖZEL GÖRÜNÜŞ BİÇİMLERİ ....................................................... 204 

1. Teşebbüs ........................................................................................................... 204 

2. İştirak ................................................................................................................ 206 

3. İçtima ................................................................................................................ 209 

E. DEVLET GÜÇLERİNİN İSYANA MÜDAHALESİ, MÜEYYİDE VE 

İSYANIN SONUÇLARI ........................................................................................ 213 

1. Hazırlık Safhası ................................................................................................ 214 

a. Prensip .......................................................................................................... 215 

aa. İslâm’da Muhalefet ................................................................................. 217 

bb. Önleyici Tedbirler................................................................................... 225 

b. Sınır (Silahlı İsyan Şüphesi) ......................................................................... 233 

2. İcra Safhası ....................................................................................................... 236 

a. Savaş Öncesi Çağrı ....................................................................................... 238 

b. Zor Kullanma (Savaş) ................................................................................... 241 

aa. Silah Kullanımının Sınırları .................................................................... 246 

bb. Fiilen Savaşmayanlar, Kadın ve Çocukların Durumu ............................ 248 

cc. Yakın Akraba ile Savaş ........................................................................... 249 

dd. Savaşan Tarafların Yardım Alması ........................................................ 250 

ee. Müsle (İşkence) ....................................................................................... 255 

ff. Yaralanan, Etkin Pişmanlıkta Bulunan, Kaçan ve Esir Alınan İsyancıların 

Durumu ......................................................................................................... 257 

gg. Savaşın Sona Ermesi .............................................................................. 259 

3. Müeyyide .......................................................................................................... 265 

a. Hukukî Müeyyide ......................................................................................... 266 

b. Cezaî Müeyyide ............................................................................................ 269 

4. Bağîlerin İşlemleri ve Dârü’l-Bağy’de İşlenen Suçlar ..................................... 274 

 

 



v 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

§3. TÜRK DEVLET VE HÂKİMİYET TELÂKKİSİ ÇERÇEVESİNDE                    

İSYAN SUÇU .............................................................................................................. 278 

I. TÜRK DEVLET VE HÂKİMİYET TELÂKKİSİ .............................................. 278 

A. TÜRK DEVLET TELÂKKİSİ ......................................................................... 278 

1. İslâmiyet Öncesi Türk Devlet Telâkkisi ....................................................... 278 

2. İslâmiyet Sonrası Türk Devlet Telâkkisi ...................................................... 280 

B. ESKİ TÜRK ve OSMANLI HÂKİMİYET TELÂKKİSİ .............................. 283 

1. Kut (İlâhi Menşeli Hâkimiyet Telâkkisi).......................................................... 286 

2. Töre-Örf-Şeriat ................................................................................................. 297 

3. Toy-Divân ......................................................................................................... 302 

4. Evrensel ve Bölünmez Hâkimiyet Telâkkisi .................................................... 306 

II. TÜRKLER’DE ve OSMANLI’DA İSYAN SUÇU ............................................. 316 

A. TÜRKLER’DE AZİL VE İSYAN .................................................................... 316 

1. Azil ................................................................................................................... 317 

2. İsyan.................................................................................................................. 319 

a. Hanedan Mensuplarının İsyanı ..................................................................... 320 

b. Halkın ve Devlet Görevlilerinin İsyan Girişimleri ....................................... 330 

aa. Halkın İsyan Girişimleri.......................................................................... 331 

bb. Devlet Görevlilerinin İsyan Girişimleri .................................................. 337 

B. OSMANLI DEVLETİ’NDE İSYAN ve KARDEŞ KATLİ ............................ 341 

1. Klâsik Dönem ................................................................................................... 345 

a. İsyan .............................................................................................................. 345 

b. Kardeş Katli .................................................................................................. 373 

2. Tanzimat Sonrası Dönem ................................................................................. 384 

 

 



vi 

 

SONUÇ ........................................................................................................................ 389 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 400 

ÖZET ........................................................................................................................... 426 

ABSTRACT ................................................................................................................ 428 

 

 

  



vii 

KISALTMALAR LİSTESİ  

a.g.e.  : Adı geçen eser 

a. g. m  : Adı geçen makale 

AÜDTCFD : Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi 

AÜHFD  :Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 

AÜİFD  :Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 

AÜSBFD  : Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi 

Bkz. , bkz.  : Bakınız 

C.    : Cilt 

Çev.   : Çeviren 

DİA  : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

Ed.   : Editör, Edited 

Haz.  : Hazırlayan 

I.   : Issue 

GÜHFD  : Gazi Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi  

İÜEF   : İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

İÜEFTD   : İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Dergisi 

İÜHFM   : İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası 

Krş.   : Karşılaştırınız 

m.    : Madde 

N.    : Number 

ö.   : Ölüm tarihi 

s.    : Sayfa 



viii 

S.    : Sayı 

SÜHFD  : Selçuk Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 

p.    : page 

TCK  : Türk Ceza Kanunu 

TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı 

terc.   : Tercüme 

Vol.   : Volume 

vd.    : ve diğerleri 

Y.   : Yıl 

yy.   : Yüzyıl 

  



1 

GİRİŞ 

İsyan, kurulu nizâma bir başkaldırı, otoriteye karşı bir direniş manasına gelir. Bu 

sebeple isyan, siyâsî vasfı ağır basan içtimaî bir hadisedir ve içinde doğduğu siyâsî 

toplumun hususiyetlerinden bağımsız olarak idrak edilemez. Herşeyden önce isyan fiili, 

itaat mükellefiyetinin terk edilmesi manasına gelir. İtaat mükellefiyetinin mutlak ya da 

şartlı oluşu ise rejimin hâkimiyet telâkkisi ile yakından alakalıdır. Bu telâkki de gerek 

tatbikat gerek nazariyatta isyanın hukukî tavsifini doğrudan etkiler. Bu hâlin siyâsî suç 

mefhumumun tabiatı icabı olduğu da ifade edilebilir.
1
 

Bu çalışma, işte bu sebeplerle isyanın bir suç ve bir hak olarak, Türk ve İslâm 

devlet-hâkimiyet telâkkileri çerçevesinde incelenmesini amaçlamaktadır.  

İsyanın bir suç olarak tasvirini yapmak, itaatin hududunu tanımaya bağlıdır. İtaat 

kayıtlı ise; idare bir mes’uliyet makamı, idareciler vazifeli, idare edilenler de hak 

sahibidirler. Buna karşılık itaat mutlak ise; idare bir güç ve nüfûz makamı, idareciler 

mütehakkim, idare edilenler ise sadece sadakatla mükellef kimseler durumundadırlar. 

İtaatin kayıtlı olduğu bir nizâmda biat “seçim” demektir, buna karşılık itaat mutlak ise 

biat, salt bir bağlılık izharından ibarettir. 

Siyâsî nizâmın mahiyeti, hangi fiillerin isyan olarak tavsif edileceği meselesi 

bakımından da önemlidir. Eğer bir siyâsî nizâmda muhalif fikirlerin hür bir şekilde 

ifadesine imkân sağlanmış ve idareden memnun olmayan kimseler bakımından 

meselelerin sulh yolu ile hal’ imkânları açık tutulmuş ise, isyan fiilleri genel olarak 

şiddet içerikli girişimlerle sınırlı anlaşılacak demektir. Buna karşılık mutlak bir idare 

telâkkisinin hâkim olduğu nizâmlarda isyan telâkki edilen fiillerin muhtevası da 

                                                 
1
  Siyâsî suç kavramının devlet ve iktidar mefhumlarının telakki biçimi ile ilişkisi 

hususunda Bkz. Köksal BAYRAKTAR; Siyasal Suç, Fakülteler Matbaası, İstanbul, 

1982, s. 64-66. 



2 

genişleyecek, yerine göre alelade bir tenkit dahi isyan olarak kabul edilebilecek 

demektir.
2
  

Bu sebeple denilebilir ki, hukuk sistemlerinin isyan suçuna bakışında ortaya 

çıkan farklılık ve benzerlikler, hâkimiyet telâkkilerinde görülen farklılık ve 

benzerliklerle yakından alakalıdır. Siyâsî suçlulara karşı Eski Mısır, İran hatta Roma 

medeniyetlerinde görülen katı ve acımasız uygulamalar ile asırlar sonra ortaya çıkan 

Nazist ve Faşist devlet tatbikatındaki benzerlik, hâkimiyet telâkkilerindeki asırları aşan 

öz benzerliğinin, şeklî farklılıklara galip olmasındandır.
3
  

 Öyle ise hâkimiyet telâkkisinin mahiyeti bakımından sorulması gereken ilk soru 

şu olmalıdır: İdare karşısında kim, hangi haklara sahiptir, idare edilenlere ne kalmıştır? 

Otoritenin en tabiî hakları baskı altına alarak, nizâmını güç üzerinde hâkim 

kıldığı sistemlerde, isyan bir çıkışmadır (huruç).
4
 Buna karşılık nizâmını adalet üzerinde 

hâkim kılan sistemlerde, salt iktidarı ele geçirme hevesiyle ortaya çıkan isyanlar ise 

hukuksuz birer teşebbüs, Arapça ifadesi ile bağy, yani haddi aşmadır.
5
 Bununla birlikte 

bu esasın her defasında isabetle teşhis edilebildiğini söylemek de mümkün değildir. Zira 

idarenin âdil yahut zalim veya gâsıp oluşunun takdiri her zaman o kadar kolay değildir. 

Meselenin izâfiyet taşıyan bu mahiyetinden ötürüdür ki; konu İslâm hukuku bakımından 

                                                 
2
  Saltanat uygulamasında görülen bir kısım siyaseten katl sebepleri için Bkz. Ahmet 

MUMCU; Siyaseten Katl, Birey ve Toplum Yayınları, 2. Baskı, Ankara, 1985, s. 84-

100. 

3
  Bu konuda mukayeseye imkân veren bir inceleme için bkz. BAYRAKTAR; “Siyasal 

Suç”, s. 1-30. 

4
  Bkz. Tez; İkinci Bölüm, II-C-4-b. 

5
  Bkz. Tez; İkinci Bölüm, II-A. 



3 

içtihat merkezli olarak ele alınmış, hatta içtihat (te’vil) isyan suçunun ayırt edici bir 

unsuru olarak kabul edilmiştir.
6
  

Öte yandan, bir devlette hukuku icra etmek, kuvvete dayanmayı gerektirir. Hatta 

devlet idaresinin, günümüzde adına kamu gücü denen bu kuvvet ile kâim olduğu ifade 

edilebilir.  Öyle ise kuvvetsiz bir velayet (yetki) düşünülemez. Bu sebeple isyancıların 

idareden farklılaşan görüşlerini destekleyip icra ettirecek bir kuvvete de dayanmaları 

gerekmiştir. Fıkıh ıstılâhında adına “menea” denen bu gücün isyan hukuku üzerinde 

belirleyici bir diğer unsuru teşkil etmesi de bu sebepledir.
7
 

Öyle ise bir hukuk sistemi içerisinden isyan fiiline bakmak; o hukuk sisteminin 

otoriteye (devlet), insana ve bu ikisi arasındaki münasebete (hâkimiyet telâkkisi) 

bakışını incelemeyi gerektirir. İşte bu çalışmada husulü umulan netice, imkânlar 

ölçüsünde bu olacaktır. 

Üç bölümden müteşekkil bulunan bu araştırmanın birinci bölümünde; siyâsî suç 

ve siyâsî suçlu mefhumunun tarihî süreç içerisindeki telâkki şekli ve bunun siyâsî 

otorite ile alakası ortaya konulmaya çalışılacaktır. Mukayese imkânı temin etmesi 

bakımından; müessesenin Avrupa tarihi içerisindeki inkişâf ve tekâmül süreci ile Türk-

İslâm tarihi içerisindeki süreci ayrı ayrı ele alınacaktır.  

İkinci bölümde, İslâm devlet ve hâkimiyet telâkkisi çerçevesinde isyan (bağy) 

suçu ele alınacaktır. Bu bölümde öncelikle İslâm’ın devlet telâkkisi ortaya konulacak, 

ardından İslâm hâkimiyet telâkkisinin Kur’an, sünnet ve hulefâ-i râşidinin örnek 

                                                 
6
  Bkz. Ebû Sehl Ebû Bekir Muhammed b. Ahmed SERAHSÎ; Mebsût (Çev. Şerafettin 

KALAY-Osman GÜMAN), Gümüşev Yayınları (Ed. Mustafa Cevat AKŞİT), C. X, 

İstanbul, 2008, s. 249. 

7
  Bkz. Ömer Nasuhi BİLMEN, Hukukı İslâmiyye ve Istılahatı Fıkhiyye Kamusu, C. 

III, Bilmen Yayınevi, İstanbul (Tarihsiz), s. 412. 



4 

uygulamaları ile şekillenen temel prensipleri isyan suçuna yaklaşım temellerinin 

anlaşılması bakımından açıklanmaya çalışılacaktır. İsyan, devlet başkanına karşı işlenen 

bir suç olduğundan hilâfet makamı, halifenin taşıması gereken vasıflar, vazifeleri ve 

halifenin işbaşına geliş usulleri konusunda da bir kısım açıklamalar yapılmaya 

çalışılacaktır. Bu bölümde son olarak isyanın (bağy) bir suç olarak mahiyeti, suç 

tasnifleri içerisindeki yeri, unsurları, özel görünüş biçimleri ele alınacak, isyanın 

bastırılma süreci, bağîlere uygulanacak özel savaş hukuku esasları, müeyyideler ve 

bağîlerin hâkimiyet sağladıkları topraklarda tesis ettikleri işlemler ve bu bölgenin 

hukukî statüsü hakkında bir kısım açıklamalarda bulunulacaktır. 

Üçüncü bölümde ise, Türk devlet ve hâkimiyet telâkkisi çerçevesinde isyan 

girişimleri ele alınacaktır. Eski Türk Devletleri ve Osmanlı Devleti’nde kut telâkkisi, 

töre-örf-şeriat nizâmları, toy-divan geleneği ile evrensel ve bölünmez hâkimiyet 

telâkkisi ele alınacak, bu telâkkilerin isyan suçuna tesirleri değerlendirilecektir. Eski 

Türk hâkimiyet telâkkisi ile Osmanlı’nın değişik kültürlerin tesiri ile ortaya çıkmış 

özgün hâkimiyet telâkkisi arasında bir mukayese yapılarak isyan suçları karşısında 

ortaya konulan uygulama farklılıkları gösterilmeye çalışılacaktır. Osmanlı Devleti’nin 

altı asırlık uygulamasının her isyan girişimi için ayrı ayrı ele alınma imkânı 

bulunmadığından isyanın en yaygın görünüm biçimi olan hanedan mensuplarının isyanı 

ve yine isyan kaygısına dayanan kardeş katli uygulamaları ile sınırlı bir inceleme 

yapılacaktır.  

Çalışmanın konusunu teşkil eden isyan, bir taraftan siyaset ile hukukun iç içe 

geçtiği, bir diğer taraftan tarihî pratik ile şer’i hükümlerin karşı karşıya geldiği, kendine 

has bir durumu ifade ettiğinden multidisipliner bir tetkikin mevzuunu teşkil etmektedir. 

Nitekim inceleme sürecinde en zorlayıcı ve uğrunda en çok çaba sarf edilen husus da bu 

olmuştur.  



5 

Bir milletin tarihi, o milletin hafızası olduğu cihetle; hiçbir milletin bugünü, 

dününden bağımsız olarak idrâk edilemez. Bu hâl hukuk için de böyledir; zira bir 

hukukçu için hayatî önemi hâiz bulunan tenkit kabiliyeti, pozitif hukuk bilgisinin yanı 

sıra, derin bir tarih şuuru ve her bir hukukî müessesesenin tarihî tekâmül süreci 

hakkında derin kavrayış sahibi olmayı gerektirir. İşte bu çalışma da sınırlılığı ve 

kabiliyeti ölçüsünde böyle bir maksada yönelmiştir.  Bu çalışmada Türk-İslâm 

Devletlerinde ve bilhassa Osmanlı Devleti’nde sıkça görülen isyanların ve bu isyanlara 

uygulanan müeyyidelerin İslâm hukukunun yanı sıra, hâkimiyet telâkkileri ile ilgisi de 

ortaya konulmaya çalışılacaktır.   



6 

BİRİNCİ BÖLÜM 

§1. SİYÂSÎ SUÇ MEFHUMU ve TARİHÎ TEKÂMÜL SÜRECİ 

İnsanın siyâsî bir hayvan (zoon politikon) olduğunu söyleyen Aristo, hiç 

şüphesiz insanın önemli bir yönüne işaret ediyordu.
8
 Bu sebeple olsa gerek insanlık 

tarihi, bir yönüyle iktidar savaşları tarihidir. Aileden klanlara, merkezî devlet 

yapılanmalarına ve nihayet imparatorluklara kadar her safhada değişen şekil ve 

yoğunlukta olmakla beraber, aynı özü yansıtan bir “otorite” ve bu otoritenin karşısında 

konumlanmış, kendisinden itaat beklenen bir tebaa söz konusu olmuştur. Otoritenin 

konusu itaat olunca, hâliyle insanlık tarihi de bir yönüyle isyanlar tarihi olmaktadır. 

Otoritenin itaat beklentisinin seviyesine bağlı olarak kimi zaman en hafif bir eleştiri, 

kimi zaman bir hakaret, kimi zaman sembolik bir tavır “isyan” mefhumu içerisinde 

telâkki edilmiş ve faillerine, işledikleri bu “siyâsî suç”un bedeli en ağır şekilde 

ödetilmiştir. 

Öyleyse denilebilir ki; insanlık tarihi bir cihette “iktidarlar tarihi”dir. Dolayısıyla 

da  “itaatler tarihi” ve “isyanlar tarihi”dir. “Siyâsî suç” tarihin her döneminde, iktidarın 

kullanılış biçimine, hâliyle muktedirin otoriteyi ve itaati algılama biçimine göre 

şekillenmiş, koruduğu hukukî değere yüklenen mana nispetinde ağır bir müeyyideye 

tâbi tutulmuş ve bunun neticesinde de iktidar telâkkisinin değişmesine bağlı olarak 

değişen bir seyir izlemiştir. İktidar telâkkisi değişmedikçe de salt idarede bulunan 

kimselerin veyahut hanedanların değişmesi ile siyâsî suçlara yaklaşım değişmemiştir. 

Gerçekten görülmektedir ki; çoğu zaman kendilerinden önceki idarenin siyâsî suçlulara 

yönelik katı uygulamalarından şikayet eden kimseler, bir şekilde onları alt ederek 

yerlerine geçtikten sonra; siyâsî suçlulara seleflerinden farklı davranmamışlar, hatta 

                                                 
8
  ARİSTOTELES; Politika (Çev. Mete Tunçay), Remzi Kitabevi, Birinci Basım, 

İstanbul, 1975, s. 9. 



7 

kimi durumlarda seleflerinden de ileri gitmişlerdir. Emevîlere halef olan Abbasîler’de, 

Fransız İhtilâlcilerinde ve hatta son dönem İttihat ve Terakkî idaresinde bu yönde 

görülen benzerlik, bu umumî hükmün çağları aşan muhtelif tecellilerinden başka bir şey 

değildir.  

Tarihin bu mevzuda bize öğrettiği en ehemmiyetli ders şudur ki, hâkimiyet 

telâkkisi değişmediği müddetçe salt hâkim mevkide bulunan kimselerin değişmesi esaslı 

hiçbir farklılık ifade etmemektedir.  

Öyleyse bağy (devlete karşı isyan) suçu, öncelikle devlet ve hâkimiyet 

telâkkilerinin tarihî süreç içerisinde takip ve idrâki ile vuzuha kavuşturulabilir. 

I. AVRUPA’DA SİYÂSÎ SUÇ MEFHUMUNUN TARİHÎ TEKÂMÜLÜ 

Avrupa’da da tüm dünyada olduğu gibi devletin tarihsel süreç içerisindeki 

tekâmülüne bağlı olarak siyâsî suç, evvela ailenin sonra klânların, ilkel toplulukların ve 

nihayet merkezî iktidarın ortaya çıktığı toplumların varlıklarına yönelen suçları içine 

alan bir mefhum olarak kabul edilmiştir. İktidarın merkezîleşmesine paralel olarak, 

iktidarı ellerinde tutan kimselere yönelik fiiller de “siyâsî suç” sayılmaya başlamış; 

dinin, devlet ve toplum nezdindeki öneminin kendisini gösterdiği dönem ve örneklerde 

dine ve din adamlarına yönelik saldırılarda da aynı tavır gözlenmiştir.
9
  

Siyâsî suç, devlet kadar eskidir.
10

 Eski Mısır, İran, Çin, Hind devletlerinde 

olduğu gibi Yunan ve Roma medeniyetlerinde de bu suç ağır müeyyidelere tâbi 

tutulmuştur.  

                                                 
9
   BAYRAKTAR; “Siyasal Suç”, s. 43. 

10
 Tahir TANER; Ceza Hukuku Umumî Kısım, İsmail Akgün Matbaası, 3. Basım, 

İstanbul, 1953, s. 108. 



8 

İlkçağda -bilhassa iktidarın tanrı-kral biçiminde tezahür ettiği devlet 

modellerinde-  siyâsî suçlulara yönelik tavrın daha da katı olduğu gözlenmektedir. 

Putlara gerilme, dillerin kesilmesi, ağza ve kulaklara kızgın yağ dökülmesi, yakılma, 

taşlanma, vahşi hayvanlara atılma, malların genel müsaderesi, hatta suçluların ailelerine 

kadar varan kolektif ceza tatbiki gibi oldukça sert müeyyidelerin muhatabı olmak sıkça 

görülen durumlardır. Müeyyidesi bu ölçüde ağır olan bu suçun mahiyetine gelince; 

onun her türlü alana yayılmış, muğlak ve çoğu zaman muhtevasının belirlenmesi devlet 

başkanının yetkisine terk edilmiş bir keyfiyette olduğu görülür.
11

  

Romalılar’da
12

 imparatorun kişiliği ile devlet yapısının özdeşleştiği bir 

telâkkinin yansıması olarak; siyâsî suç, imparatorun şahsına yönelik bir koruma sahasını 

                                                 
11

  Bu konuda bkz. BAYRAKTAR; a.g.e., s. 1-9. Çetin ÖZEK; Siyâsî İktidar Düzeni ve 

Fonksiyonları Aleyhine Cürümler, Cezaevi Matbaası, İstanbul, 1967, s. 11-12.  

12
  Roma Ceza Hukuku ile birlikte devlet aleyhindeki suçların ilk defa belli bir mahiyet 

kazanmaya başladığı ifade edilebilir. Roma tarihinin üç önemli evresi, siyâsî suçların 

görünümü bakımından da başkalaşan üç temel merhaleyi ifade eder.  

Krallık döneminde (M.Ö 8.yy-6.yy); siyâsî suçlar “perduellio” olarak anılırdı ve 

devlete karşı işlenen suçların tamamını içerirdi. Devlete karşı suç işleyen bir 

vatandaş ile devlete dışarıdan saldıran bir yabancı arasında herhangi bir fark 

gözetilmezdi. Bilâhare bu suç “crimina majestatis”  tasnifi içerisinde ele alınmış ve 

esasen devlet ve prense karşı işlenen suçları ifade eder olmuştur.  

Cumhuriyet döneminin (M.Ö 5.yy-1.yy) son yıllarında, “majestatis” daha geniş bir 

mahiyet kazanarak çeşitli tasniflere tâbi tutulmuş ve çeşitli suç grupları için ölüm, 

sürgün, muayyen bir yerde ikâmet ve burada öldürülme, hürriyet kaybı, umuma açık 

yerde parçalatma (objectio bestiis), gladyatörlerle dövüştürme (damnatio in ludum 

venatorium) gibi zâlimâne cezalar ile birlikte mal müsaderesi, miras bırakma yasağı, 

lanetleme ve hak mahrumiyetleri söz konusu olabilmiştir.  



9 

ifade etmiş ve bu yaklaşımın ifadesi olarak ortaya çıkan “crimen majestatis” kavramı, 

tesirini XVIII. asra kadar sürdürmüştür.
13

 Bu temayül, devlet başkanına karşı 

gerçekleştirilen saldırıların siyâsî suç mefhumunun dışında bırakılması biçiminde, 

günümüze kadar kısmen tesirini devam ettirecektir.
14

 Roma’da da siyâsî suçun belirli 

prensiplerden ve sistematikten uzak ve devre göre değişen bir mahiyet arz ettiği 

görülür.
15

  

Eski Yunan’da despotluk yapan idarecilere karşı gerçekleşen isyan ve 

saldırıların cezalandırılmadığı, buna karşılık demokrasiye yönelen saldırıların ise siyâsî 

suç sayılarak cezalandırıldığı kimi dönemlerin yaşandığı da ifade edilmektedir.
16

 Bu 

uygulama farklılığı da “siyâsî suç” mefhumuna yüklenen mananın, içinde yaşanılan 

siyâsî rejim ile sıkı sıkıya alakalı olduğunu gösterir mahiyettedir. Bununla birlikte 

Yunan tatbikâtında da umumî temayülün diğerlerinden farklı olduğu pek söylenemez. 

                                                                                                                                               

İmparatorluk döneminde (M.Ö 1.yy-M.S.4/5.yy) ise, otoritenin mutlaklaşmasına 

paralel olarak, “devlet aleyhine işlenen suç” ile “prens aleyhine işlenen suç” aynı 

şeyi ifade eder hâle gelmiştir ve manevî unsur bakımından bir düşmanlık kastı 

(animus hostilie) aranmıştır. (Bkz. ÖZEK; “Siyâsî İktidar Düzeni…”, s. 12-13.)  

13
  TANER; a.g.e, s. 108-109. BAYRAKTAR; a.g.e., s . 6. 

14
  BAYRAKTAR; a.g.e., s . 6. Bu uygulama, siyâsî suç mefhumunun telâkki 

şeklindeki farklılaşmadan ötürü, artık hukukî himayeden mahrumiyet manasındadır. 

Daha önceleri ise bu fiil, bilhassa siyâsî suç mefhumunun içerisinde telakki 

edilmekte idi, zira o dönemlerde siyâsî suçlu statüsü, bir dehşet statüsünü ifade 

etmekteydi. 

15
  ÖZEK; “Siyâsî İktidar Düzeni…”, s. 13. 

16
  BAYRAKTAR; a.g.e., s . 4. 



10 

Mesela bu suçlular ölüm cezasına çarptırılır, malvarlıklarına el konulur, cesetleri site 

dışına atılır ve adları şerefsizler sütununa yazılırdı.
17

 

Yakınçağ’a kadar bu manzara, sertlik derecesi inişli çıkışlı bir seyir göstermekle 

beraber genel olarak devam etmiştir. 

İşte siyâsî suçun son derece katı müeyyidelere tâbi tutulduğu ve hiçbir 

müsamaha görmediği bu devirlerde suçluların cezalandırılması için fiilin tamamlanması 

da aranmamakta, teşebbüs ve hatta düşmanca irade ve kast yeterli görülmekteydi. Yine 

bu tür suçlar için olağanüstü mahkemeler kurulmakta ve verilen karara karşı halka 

başvuru yolu da kapatılmakta idi. Ayrıca bu suçlar âdi suçlardan farklı olarak tesânüd 

maksadıyla devletler arasında karşılıklı iadelerin konusunu da teşkil etmekte idi.
18

  

Buna karşın evvela felsefe sahasında gelişen kimi fikirlerle, yetkileri 

alabildiğince genişlemiş olan kralların bu yetkilerine bir kısım sınırlamalar getirilmeye 

çalışılmıştır. Eski Yunan’da Aristo (ö. M.Ö. 322), Roma’da ise Çiçero (ö. M.Ö 43) gibi 

mütefekkirlerce bu umumî tatbikattan ayrılan ve hiçbir hür vatandaşın zorba bir tirana 

tahammül edemeyeceği şeklinde kendisini gösteren fikirler ortaya konulmuştur.
19

  

Ortaçağ filozoflarından Aquinalı Thomas da (ö. 1274); “Prensin ancak halkı 

doyurarak ortak refahı sağlayabileceğini, bunun için bütün toplumsal güçlerden 

yararlanması gerektiğini, insanın sonuçta Tanrı’nın kutsal adaleti ve emirleri 

çerçevesinde hareket edeceğini ve kralın tiranlığa, zorbalığa kalkışması, yasaklardan 

                                                 
17

  BAYRAKTAR; a.g.e., s . 4-5. 

18
  BAYRAKTAR; a.g.e., s . 7-8. TANER; a.g.e, s. 108-109. 

19
  Bkz. BAYRAKTAR; a.g.e., s. 6, 8. 



11 

ayrılması durumunda bütün toplumun ayaklanacağını ve zorbaya karşı koyacağını ve 

soysuzlaşan kralı iş başından uzaklaştıracağını…” ifade etmiştir.
20

  

Kilise’nin karşısında cismâni ve ruhânî bir otorite inşası hedefleyen Bodin’in (ö. 

1596) nazarında ise tiranlığa sapmış bir krala karşı dahi halkın direnme hakkı yoktur. 

Böylesi bir durumda halka düşen direnmek değil, kaçıp saklanmaktır. Zira tiranlık da 

bir devlettir ve devlet bir kez var olduğunda artık meşrûdur.
21

 Böylece Bodin halk 

ayaklanmasını eleştirmiş ve anarşinin en zorba idareden de kötü olduğunu, bu sonuca 

gidecek bir yolu benimseyenlerin ölümü gerektirecek bir suç işlediğini ifade etmiştir.
22

  

Buna karşılık mutlak yetkili bir devlet telâkkisinin bilinen mümessili Hobbes (ö. 

1679), bir devletin pozitif hukukunun, vatandaşlar için tabii hukuka göre itaat 

önceliğine sahip olduğunu, bu sebeple vatandaşların ihtilâl hakkının bulunmadığını 

ifade etmesine rağmen
23

 kişilerin devlete itaat mükellefiyetini, devletin onların 

güvenliğini sağlayabilecek yeterlilikte olması şartına bağlamaktadır. Bunun 

gerçekleşmediği durumlarda ise itaat mükellefiyeti yoktur. Bu değerlendirmenin 

subjektif karakterinin ihtilâlci fikirlere kapı araladığı ve böylece Hobbes’un ihtilâl 

karşıtı fikirlerinde bir tezat meydana getirdiği ifade edilmiştir.
24

  

                                                 
20

  İlhan F. AKIN; Kamu Hukuku, 2. Baskı, İstanbul, 1980, s. 59’dan Aktaran 

BAYRAKTAR; a.g.e., s. 13. 

21
  Abdurrahman SAYGILI; “Jean Bodin’in Egemenlik Anlayışı Çerçevesinde Kralın 

İki Bedeni Kuramına Kısa Bir Bakış”, AÜHFD, C. LXIII, S. 1, Ankara, 2014, s. 197. 

22
  Ayferi GÖZE; Siyasal Düşünce Tarihi, İstanbul, 1982, s. 143’den aktaran 

BAYRAKTAR; a.g.e., s. 15. 

23
  Adnan GÜRİZ; “Hobbes, Şahsiyeti ve Siyâsî Fikirleri”, AÜHFD, C. XII, S.1, 

Ankara, 1955, s. 310. 

24
  Bkz. GÜRİZ; a.g.m., s. 313-314. 



12 

Suarez (ö. 1617), zulmeden idareye karşı halkın zor kullanma hakkının tabii 

hukukun icapları yanında, halk ile idareciler arasındaki ilk sözleşmenin bir ilkesi 

olduğunu ifade ederken
25

 Bossuet ise (ö.1704), halkın sadece saygılı uyarma hakkı 

bulunduğunu, bir netice elde edemediği durumlarda ise dua ile yetinmesi gerektiğini 

ifade etmiştir.
26

  

Locke (ö. 1704) ise ilk defa “direnme hakkı”nı açıkça savunan ve sistemleştiren 

kişi olmuştur. Bilindiği üzere Locke’un felsefesinde toplumsal sözleşme, siyâsî iktidarın 

sınırlandırılması amacına hizmet etmekte olup; bu sözleşme mucibince toplumun ve 

bireylerin doğal hukuktan kaynaklanan “hayat, hürriyet, mülkiyet” haklarını korumakla 

“görevlendirilmiş” olan siyâsî iktidar, bu görevlerinin gereklerini yerine getirmeli ve 

görev sınırlarını aşmamalıdır. Aksi takdirde bireyler devlete karşı direnme hakkını 

kullanabilecektir.
27

 Bu hakka göre halkın müstebit hükümdara karşı ayaklanması bir 

isyan değildir, fakat asıl asi, müstebitin ta kendisidir.
28

 

                                                 
25

  BAYRAKTAR; a.g.e., s. 13. 

26
  BAYRAKTAR; a.g.e., s. 14. Bu yaklaşımın İslâm muhalefet ekolleri içerisinde 

“sabır ekolü” olarak tarif edilen ekolün yaklaşımına olan benzerliği barizdir. (Bu 

hususta bkz. Nevin Abdulhâlık MUSTAFA; İslâm Düşüncesinde Muhalefet (Çev. 

Vecdi AKYÜZ), Ayışığı Kitapları, İstanbul, 2001, s. 270-322.)  

27
  Burcu DEĞİRMENCİOĞLU YILDIZ; “John Locke’ta Doğa Durumu ve Direnme 

Hakkı”, GÜHFD, C. XX, S. 3, Ankara, 2016, s. 379-380. 

28
  Bkz. Ümit HASSAN; “Siyâsî Suç Kavramı”, AÜSBFD, C. XXVI, S. 1, Ankara, 

1971, s. 200.  Bu yaklaşımın da İslâm muhalefet ekolleri arasında bulunan 

“Devrimci Ekol” ile benzerliği dikkat çekicidir. Şu kadar var ki, İslâm siyâsî 

düşüncesinde bu fikirlerin temeli çok daha eskidir. (Bu konuda bkz. MUSTAFA; 

“İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 223-263.) 



13 

Halkın direnme hakkını göz önünde tutan ve felsefî sahada ortaya çıkan bu 

düşüncelerin devletler nezdinde kabul görmesi, bir asra yakın bir zamanın geçmesini 

gerektirecektir.  

Buna karşılık kilisenin siyâsî suçlara olan yaklaşımı, onun siyâsî otorite ile 

münasebetine göre değişen bir seyir izlemiştir. Ortaçağ’da krallıklarla bir anlamda 

bütünleşerek, ülkelerin idaresinde oldukça faal ve güçlü durumda bulunan kiliseler, 

“Kralın yeryüzünde Tanrı’nın yetkilerini kullandığı” şeklindeki mutlak bir yorumun 

sahibiydi. Bu telâkkinin bir neticesi olarak da siyâsî suç, dinî bir mahiyete 

büründürülmekte ve çok ağır bir şekilde cezalandırılmaktaydı.
29

 Kilisenin yorum 

tekeline aykırılık teşkil eden her telâkkinin ve bilhassa bilimsel gelişmelerin çok sert 

müeyyidelere çarptırılmasını da “otorite”ye meydan okuyan bu tavır çerçevesinde, yani 

siyâsî suça bakışın dönemsel biçimi içerisinde okumak gerekir.  

Bununla beraber laiklik ile beraber siyaset, kilisenin dışında, toplumun laik 

kurumlarını ilgilendiren bir faaliyet olarak değerlendirilmiş ve bu sebeple siyâsî suç ile 

bir ilişkisinin olmadığı ifade edilmiştir.
30

 Ancak sonraki dönemlerde de siyâsî suç 

mefhumu, benzer sertlikte ve fakat bu defa sekülerleşen devlet nizâmı içerisinde 

varlığını devam ettirmiştir. 

Böylece yakın çağda beliren bir döneme kadar krala karşı işlenen suçlar; kral’a, 

yani merkezi iktidara bakışın bir neticesi olarak, tıpkı ülkenin dış ve iç güvenliğine 

veyahut siyâsî bütünlüğüne karşı işlenen suçlar gibi bir “siyâsî suç” olarak 

düşünülmüştür. Böylece kral ve ailesinin güvenliği ülkenin bağımsızlığı ve selameti ile 

özdeşleştirilerek, bu tür suçlara çok ağır müeyyideler uygulanmıştır. Korunan hukukî 

değer bu kadar büyük ve önemli olunca, suça hazırlık hareketleri, hatta faillerin bir 

                                                 
29

  BAYRAKTAR; a.g.e., s. 15-16. 

30
  BAYRAKTAR; a.g.e., s. 16. 



14 

araya gelmeleri dahi cezalandırma için yeterli sayılmıştır. Siyâsî suçlular da sadece bir 

suçlu olarak değil fakat aynı zamanda bir “hain” hatta “düşman” olarak kabul edilerek 

haklarında genellikle ölüm cezası uygulanmıştır.
31

  

Bu umumî temayülden Avrupa’da ilk defa İngiltere’de yükselen burjuvazinin 

ortaya çıkardığı sosyo-politik şartların tesiri ile
32

 sıyrılınmıştır. Ancak mevziî kalan bu 

müsamahanın Avrupa’da yaygınlaşması Fransız İhtilâli’nden yıllar sonra 

gerçekleşecektir. Fransız İhtilâli’nin hemen sonrasında siyâsî suçun “kralı koruyucu” 

mahiyeti, sadece renk değiştirerek “ihtilâlcileri koruyucu” bir hâl almış, daha kıyıcı 

uygulamaların gerekçesi kılınmıştır. Ancak, burjuvazinin hâkimiyetini tahkim etmesiyle 

birlikte bu katı telâkki, hâkimiyetin yeni sahibi olan ‘millet’in elinde
33

 yerini bir 

yumuşama tavrına bırakmıştır. Fransa’da, çok kısa zaman aralıkları içerisinde 

kahramanların hain, hainlerin ise kahraman olduğu dönemlere şahitlik edilmiş 

olmasının tesiri ile halk nezdinde, siyâsî suçlulara karşı müsamahalı bir toplumsal algı 

gelişmeye başlamıştır. “Bireyin değerini” ve kişi hürriyetini savunan ve değişen 

toplumsal telâkkiye paralel olarak gelişen fikir akımlarının tesiri ile de bu yeni temayül 

yaygınlık kazanmıştır. Böylece siyâsî suçluları “düşman” olarak gören tavır, yerini bu 

kişileri ülke ve siyâsî kurumları geliştirme kaygısında olan kimseler olarak görme 

tavrına terk etmiştir.
34

 Hiç şüphesiz bu yaklaşım farklılaşması, hâkim mevkiini 

sağlamlaştıran burjuvazinin, başka ülkelerde benzer yönde gerçekleşen girişimlerde 

                                                 
31

  BAYRAKTAR; a.g.e., s. 18-19. TANER; a.g.e., s. 108-109. 

32
  Bkz. ÖZEK; “Siyâsî İktidar Düzeni..” s. 18-19. 

33
 “Jean Bodin ile kralın kişiliğine atfedilen egemenlik, 1789 Fransız Devrimi ile bir 

başka bedende vücut bulacaktır; ulusta.” (Bkz. SAYGILI; a.g.m., s. 194.) 

34
 TANER; a.g.e, s. 109. BAYRAKTAR; a.g.e., s . 19-21. Naci ŞENSOY; “Siyâsî 

Suçlar”, İÜHFM, C. XVII, S. 1-2, İstanbul, 1951, s. 54. 



15 

başarısızlığa uğrayan kişiler için koruyucu bir tutum geliştirmesi ile de yakından 

alakalıdır.
35

  

Bu siyâsî rüzgâr, yeni bir hukukî akımın da doğmasına yol açmış ve böylece 

bilhassa siyâsî suçlulara, adî suçlulardan farklı bir hukukî rejimin uygulanması tedrîcen 

kaideleştirilmiştir. Başlıca ceza, yargılama ve iade gibi konularda siyâsî suçlular lehine 

farklılaşan bir uygulama geliştirilmesini savunan bu akım, siyâsî suçlular için bilhassa 

iltica hakkının tanınmasını ifade etmekteydi.
36

  

Fransa’da 1830’da bu yöndeki kanun değişiklikleri ve akdedilen ikili anlaşmalar 

ile başlayan yumuşama temayülü, XIX. asrın ikinci yarısına kadar sürmüş, ancak 1854 

yılında Fransa Kralı III. Napoleon’un suikasta uğraması ve bu suçun failinin Belçika’ya 

kaçarak orada tutuklanmasının ardından fiilin siyâsî nitelikli olduğundan bahisle 

salıverilmesi üzerine, bir duraklama sürecine girmiştir.
37

 Belçika’da, 1856 tarihinde 

çıkarılan bir kanun ile yabancı bir devlet başkanı veya aile bireylerinden birine karşı 

gerçekleşen kasten öldürme fiilleri siyâsî suç kapsamının dışında tutulmuştur. “Belçika 

kaidesi” olarak adlandırılacak bu prensip, sonradan çok sayıda ikili anlaşmaya girmiş ve 

yaygın bir kabule mazhar olmuştur.
38

  

Böylece tarih boyunca “siyâsî suçlu” tavsifi, failler için dezavantajlı bir hukukî 

rejimin tatbiki manasına gelmekte iken, artık bu tavsif daha müsamahalı bir tatbikatın 

ifadesi olmaktadır. Bir başka ifade ile, siyâsî suç tasavvur ve telâkkisi bütünüyle tersine 

dönmüştür. 

                                                 
35

  BAYRAKTAR; a.g.e., s . 21. 

36
  BAYRAKTAR; a.g.e., s . 21. TANER; a.g.e., s. 109-110. 

37
  Ayrıntılı bilgi için bkz. BAYRAKTAR; a.g.e., s . 139-140. 

38
  TANER; a.g.e, s. 122-123, 240-241. 



16 

Ancak liberal devlete ilk dönemlerde halk yığınlarının verdiği geniş destek, 

yaygınlaşan sefaletle birlikte yerini tepkisel hareketlere bırakmış ve artık bizzat 

burjuvazinin kaideleştirdiği “siyâsî suç” müsamahası, giderek kendisini tehdit eder 

olmuştur. Bilhassa buharlı makinelerin istimaliyle ortaya çıkan sanayi inkılâbı, 

dayanışmadan yoksun köylü sınıfının yerine bilinçli işçi sınıfının ikame edilmesinin 

şartlarını oluşturmuş, böylece bir yandan geniş halk yığınlarının sefalete gösterdikleri 

kitlesel tepkilerin ortaya çıkardığı toplumsal şartlar, diğer yandan Sismondi, Proudhon 

ve Marx gibi devrimci ve bir kısmı itibariyle anarşist düşüncelere sahip filozofların 

fikirleri ile ortaya konulan doktrinel prensipler, devrin telâkkisinde sarsıcı tesirler 

meydana getirmiştir. 1848 ihtilâli ve 1870 Paris Komünü’nde gerçekleşen ayaklanmalar 

gibi sosyal hadiseler ve devlet başkanlarına yönelik suikastler gibi hukukî sebeplerle de 

siyâsî suçlulara gösterilen müsamahakâr tavır giderek terk edilmiş, zamanla terör ve 

anarşi suçları da kapsam dışında bırakılmıştır.
39

  

XX. asırda gerçekleşen iki dünya savaşı, yine bu dönemde ortaya çıkan faşist, 

nasyonal sosyalist ve sosyalist düzenler, “siyâsî suç” kavramını eski hukukî statüsüne 

geri döndürmüş; siyâsî suçlular hain sayılarak en ağır müeyyidelere maruz bırakılmış ve 

kıyıma uğratılmıştır.
40

 Böylece kısa bir dönem için tersine dönen telâkki, yeniden eski 

hâli ile ortaya çıkmış ve tüm şiddeti ile kendisini bir kez daha göstermiştir. 

Savaş sonrası dönemde yeniden siyâsî suçların müsamaha gördüğü liberal 

temele kısmen geri dönülerek, katı ve tavizsiz tavır terk edilmiş ise de bir daha asla 

XIX. asrın ilk yarısındaki müsamahakâr tutum gösterilmemiştir. Suçluların İadesine 

Dair Avrupa Sözleşmesi, Mültecilerin Hukukuna Dair Sözleşme, Tedhişçiliğin 

                                                 
39

  BAYRAKTAR; a.g.e., s . 25-27. TANER; a.g.e, s. 110. ÖZEK; a.g.e, s. 20-21. 

40
  Bkz. BAYRAKTAR; a.g.e., s . 27-30. TANER; a.g.e, s. 110-111. ÖZEK; a.g.e, s. 

21-23. ŞENSOY; a.g.m., s. 54 (Bkz. 4 no’lu dipnot) 



17 

Önlenmesine Dair Avrupa Sözleşmesi gibi çok taraflı anlaşmalarla siyâsî suçlar için 

genel bir iade etmeme kaidesi ve bunun istisnaları gösterilmiş, ayrıca bu esas, çok 

sayıda ikili anlaşmaya da konu olmuştur.
41

 Tüm bu anlaşmalarda, devlet başkanına 

ve/veya yakınlarına karşı gerçekleşecek suikastlerin “siyâsî suç” kapsamı dışında 

bırakılması kabul edilmektedir.
42

 

II. TÜRK-İSLÂM TARİHİNDE SİYASÎ SUÇ MEFHUMUNUN TARİHÎ 

TEKÂMÜLÜ 

Türk ve İslâm devlet ve hâkimiyet telâkkisinin tekâmülü esasen ileriki 

bölümlerde genişçe ele alınacaktır. Fakat kısa bir giriş yapmak yine de faydalı olacaktır. 

Eski Türk devlet ve hâkimiyet telâkkisi; kağanlığın Hakan’ın hanedanına ait 

olduğu kabulüne dayanmaktaydı. Bu inanç; idare yetkisinin (kut) ilahî kaynaklı olduğu 

şeklinde ise de hiçbir şekilde kağanın şahsını kutsal (mukaddes) kılan bir nitelik 

taşımamaktaydı.
43

 Bu telâkkide devletin, könilik (adalet) vasfına göre yönetilmesi 

gereklidir.
44

 İdare yetkisinin hukuka uygun kullanılmaması veya zulme âlet edilmesi 

                                                 
41

  Bkz. BAYRAKTAR; a.g.e., s . 32-33. Taner, bu uygulamanın temelinde devletlerin 

bağımsızlıkları sebebi ile birbirlerinin işlerine karışmamak (adem-i müdahale) 

prensibinin bulunduğunu iade eder. Bkz. TANER; a.g.e, s. 112. 

42
  ŞENSOY; “Siyâsî Suçlar”, s. 59. 

43
 Bahaeddin ÖGEL; Türklerde Devlet Anlayışı (13. Yüzyıl Sonlarına Kadar), 

Başbakanlık Basımevi, Ankara, 1982, s. 49-51. Ayrıca bkz. Nevzat KÖSOĞLU; 

Hukuka Bağlılık Açısından Eski Türkler’de-İslâm’da ve Osmanlı’da Devlet, Ötüken 

Yayınları, 3. Basım, İstanbul, 2013, s. 37. 

44
  Sadri Maksudi ARSAL; Türk Tarihi ve Hukuk, İsmail Akgün Matbaası, İstanbul, 

1947, s. 126. 



18 

hâlinde kut’un çekileceği ve böylece yöneticilik vasfının kaybedileceği inancı 

mevcuttur.
45

  

Bu kadîm inanç, temelde muhafaza edilmekle birlikte zaman, coğrafî şartlar ve 

yeni kültürlerin tesiri ile değişim geçirmiştir. Ancak tarihî uygulamanın yine de büyük 

ölçüde hakanın hükümrânlığının ve mutlak otoritesinin pekiştirilmesi biçiminde 

gerçekleştiği ifade edilebilir. Bu sebeple “siyâsî” suç ve suçluya Türk tarihinde de sıcak 

bakıldığı söylenemez. Devlet ve toplum düzeninde gerçekleşen bozulmaların 

“bulanma”,
46

 “yer ve gök’ün birbirine karışması”
47

 ve -isyancıların fiillerinin kabul 

edilemez bir çeşit cehalete atfen- “yanılma”
48

 kavramları ile ifade edilmesi de bu 

gerekçe ile izah edilebilir.  

Bu sebeple isyan suçunu işleyenler tarih boyunca ağır bir şekilde 

cezalandırılmışlardır. Ancak bunun istisnasını hanedan mensupları teşkil etmiştir. Zira 

tanrı tarafından verilen hâkimiyetin hanedanın ortak hakkı olduğuna dair kadim telâkki 

gereği, bu çeşit kalkışmalar -yanlış da olsa- bir çeşit “hak talebi” biçiminde görülmüş ve 

daha müsamahalı bir yaklaşım tercih edilmiştir.
49

 İsyankâr hanedan mensupları yerine 

göre affedilebildiği gibi, kimi durumlarda ekonomik imkânlarından mahrum bırakılmak 

suretiyle zayıflatılmakla yetinilir, bazen sadece gözetim altında tutulur yahut 

                                                 
45

  ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 218. KÖSOĞLU; a.g.e., s. 40-41. 

46
  Kültigin Âbidesi, Kuzey 4-5. Ayrıca bkz. ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 

168-169. 

47
  Bkz. ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 168-169. 

48
  ÖGEL; a.g.e., s. 243, 253. 

49
  Bkz. Cüneyt KANAT; Ortaçağ Türk Devletlerinde Suç ve Ceza, Küre Yayınları, 2. 

Baskı, İstanbul, 2013, s.62. 



19 

hapsedilirdi. Ölüm cezasının uygulandığı hâllerde dahi hanedan azasının kanının yere 

akıtılmamasına azamî riayet gösterilir, işkence gibi yöntemlere ise asla başvurulmazdı.
50

 

Bununla beraber, halktan yahut devlet görevlileri arasından kimselerin 

isyanlarında durum farklılaşır, bunlar şiddetli cezalara çarptırılırlardı. Mal varlıklarına 

yönelik olarak yağmalatma ve müsadere gibi cezalar uygulanırken; kişiler de yerine 

göre onur kırıcı bir kısım muamelelere tâbi tutulur, hapsedilir, sürgün edilir, 

köleleştirilir, uzuvları sakatlanır, idam edilirdi. Yaygın olmamakla beraber kimi vahşi 

uygulamalarda ise suçlu, yakılmak, ortadan ikiye bölünmek, çarmıha gerilmek, diri diri 

gömülmek, derisi yüzülmek, kazığa oturtulmak gibi usullerle cezalandırılmaktaydı.
51

  

Osmanlı Devleti’nde de - bu ölçüde olmamakla beraber - Türk hâkimiyet 

telâkkisinin icabı olarak, şiddetli cezalandırmalar zaman zaman görülmüştür. Bilhassa 

“siyaseten katl” uygulamasında takdir yetkisinin bütünüyle sultana ait olduğu, şüphenin 

dahi çoğu zaman cezalandırma için yeterli sayıldığı bilinmektedir.
52

 Hanedan 

mensupları bakımından ise dönemsel olarak değişen uygulamalar mevcut olmakla 

beraber, kardeş katli uygulamasının uzun bir dönem geçerliliğini koruduğu ifade 

edilebilir.
53

  

                                                 
50

  Bkz. Tez; Üçüncü Bölüm, II-A-2-a. 

51
  Bkz. KANAT; a.g.e., s. 32-56, 71-97. Bu çeşit vahşi uygulamalara Avrupa 

tarihinden bir örnek ve ayrıntılı tasviri için bkz. Michel FOUCAULT; Hapishanenin 

Doğuşu (Çev. Mehmet Ali KILIÇBAY), İmge Kitabevi, Ankara, 1992, s. 3-6. 

İslâm nazarında işkence; gerek sorgulamada, gerek yargılamada ve gerekse infaz 

safhasında yasaklanmış bir fiildir. Bkz. M. Cevat AKŞİT; İslâm Ceza Hukuku ve 

İnsanî Esasları, Edebiyat Fakültesi Matbaası, İstanbul, 1976, s. 104-112. 

52
  MUMCU; “Siyaseten Katl”, s. 52, 87. 

53
  Bkz. Tez; Üçüncü Bölüm, II-B-1-b. 



20 

İslâm devlet ve hâkimiyet telâkkisinde, yönetme hakkı hiçbir hanedan yahut 

hizibin tekelinde bulunmadığından siyâsî suçlar yönünden hususî olarak korunan bir 

hanedanın varlığından söz edilemez. Yönetme hak ve yetkisi; gücün, talebin ve ihtirasın 

değil; mesuliyetin, liyakatin, ehliyetin ve hür iradenin konusudur. Bu sebeple şartlarını 

taşıyan herkes, seçim yahut istihlâf yolu ile yönetime gelebilir. Zor yolu ile iktidara 

gelmenin meşrûiyetinin tartışılması, iktidar devrinin barışçı yollardan mümkün olmadığı 

saltanat sisteminin ortaya çıkması ile söz konusu olmuştur.
54

 İsyanın bir suç olarak 

tanımlanması ise onun âdil bir halifeye karşı gerçekleşmesi ile sınırlı olarak 

anlaşılmış
55

, bunun dışında zulüm ve haksızlıkları sebebiyle azledilen halifeler 

bakımından isyan bir hak ve hatta yerine göre vecibe olarak değerlendirilmiştir. 

Bununla birlikte toplumda fitne ve anarşinin yaygınlaşması tehlikesinden endişe eden 

Ehl-i Sünnet ulemasının, bu cevaz bakımından temelde sakındırıcı bir yaklaşım ortaya 

koyduğu da görülmektedir.
56

   

Her durumda, -ister siyâsî, ister âdi suçlu olsun- işkence (müsle) yasaklanmıştır. 

Ölünün baş ve diğer uzuvlarının teşhir edilmesi, üst üste yığılması gibi uygulamalar 

kınanmıştır.
57

 Asilerin köleleştirilmeleri ve malların yağmalanması esası 

yasaklanmıştır.
58

 Yaralıların öldürülmemesi, kaçanların takip edilmemesi gerektiği ifade 

                                                 
54

  Bkz. Tez; İkinci Bölüm, I-B-2-a. 

55
  Hanefî hukukçularının bu yöndeki görüşlerini aktaran Ali ŞAFAK; “Bağy” maddesi, 

TDV İslâm Ansiklopedisi, C. IV, İstanbul, 1991, s. 451. 

56
  Bu konuda ayrıntılı açıklamalar için bkz. Tez; İkinci Bölüm, II-C-4-b. 

57
  SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 243. 

58
  BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 415. 



21 

edilmiştir.
59

 İsyancılar hakkında idam cezasının verilmesi dahi İslâm hukukunun dört 

büyük hukuk ekolünün üçünün uygun görmediği bir yaklaşım olmuştur.
60

  

Böylece İslâm hukukunun görece “müsamahalı” karakteri ile İslâm öncesi devlet 

geleneklerinin tavizsiz otoriter tavrı, tarihin akışı içerisinde hal ve şartlara bağlı olarak 

karma bir uygulamanın şekillendirdiği, tetkike değer bir çeşit “siyâsî suç” görüntüsü 

ortaya çıkarmıştır. 

III. MUKAYESE 

“Siyâsî suç” kavramına Avrupa merkezli bir bakış ile İslâm merkezli bir bakışın 

mukayesesi esasen başlı başına bir inceleme konusu olabilecek mahiyettedir. Ancak 

temel farklılıklara kısmen temas etmekte yine de fayda vardır. Fakat bu noktada şu 

hususun itina ile vurgulanmasında fayda bulunmaktadır; Avrupa’da ortaya çıkan 

“tatbikat” ile İslâm hukuku “nazariyat”ını mukayese etmek ilk başta adaletsiz gelebilir. 

Fakat burada vurgulanması gerekli bir husus vardır ki, bu hususta İslâm nazariyatını 

şekillendiren âmiller, normatif düzenlemelerden ziyade (zira bu konuda sadece dolaylı 

hüküm içeren tek bir ayet vardır) bilhassa Hz. Peygamber ve hulefâ-i râşidin 

dönemindeki “tatbikat”ın bizzat kendisi olmuştur. Bu sebeple esasen iki “tatbikat” 

mukayese edilmiş olmaktadır. İslâm tarihinin bu temel esastan sapma gösteren sonraki 

uygulamalarının temelini ise, kadim saltanat telâkkisinin İslâm devlet idaresini de bir 

hanedanın hakk-ı mahsusu olarak gören karakteristik vasfında aramak gerekir.  

 

                                                 
59

  SERAHSÎ, a.g.e., C. X, s. 246. 

60
 Bkz. ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 452. Ahmet ÖZEL; “Dârülbağy” 

maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. VIII, İstanbul, 1993, s. 514.  



22 

Muaviye’nin saltanat sistemini Bizans tesiri ile İslâm devlet modeline tatbik 

etmiş olduğu yönündeki yorumlar
61

 eğer doğru ise, Roma’nın devlet başkanının şahsını 

devletle bütünleştiren ve sarsılmaz bir otoriteyi ifade eden “imperium” telâkkisini ve 

bunun ceza hukukundaki yansıması olan “crimen majestatis” esasını
62

 İslâm’ın tarihî 

pratiğinde bulmak da şaşırtıcı olmayacaktır.  

Bu sebeple mukayesenin “İslâm” tarafını Hz. Peygamber ve hulefâ-i râşidin 

dönemi uygulamaları ile sınırlı olarak anlamak gerekir. İkinci olarak bu mukayese her 

iki medeniyette de her türlü siyâsî suç için değil, fakat “isyan” suçu ile sınırlı olarak ele 

alınmıştır.  

Bu açıklamalar çerçevesinde yeniden “siyâsî suç” kavramına bu iki medeniyetin 

yaklaşım farklılıkları temelinde dönüş yapacak olursak; ilk ve en önemli farklılığın 

“siyâsî suç/suçlu” statüsünün değişken karakterinde ortaya çıktığını görürürüz. İslâm 

Hukukunda siyâsî suçlu başından beri “müsâmahalı” bir hukukî statüyü ifade ederken
63

, 

Avrupa tarihinde bu kavram, tarihin çok uzun bir döneminde “dehşet statüsünü” ifade 

etmiştir.
64

 Böylece siyâsî suçlu sayılmak Avrupa tarihinde dezavantajlı bir durumun, 

İslâm hukukunda ise avantajlı bir durumun ifadesi olmuştur.  

                                                 
61

  Bkz. Adem ÇAYLAK, “İslâm’da Siyâsî Akıl ve Düşüncenin Oluşumu” 

Muhafazakâr Düşünce Dergisi (Doğu’nun Hikmeti), Y. 12, S. 43, Ankara, Ocak-

Şubat-Mart 2015, s. 69-70. 

62
  BAYRAKTAR; “Siyasal Suç”, s. 6.  

63
  Bkz. Abdulkâdir ÛDEH; Mukayeseli İslâm Ceza Hukuku-Genel Hükümler (Çev. Ali 

ŞAFAK), C. I, Kayıhan Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 2012, s. 127. 

64
  ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 136-137. BAYRAKTAR; a.g.e, s. 4-19. Baha KANTAR; 

Siyasal Suçlar, Hapisane Matbaası, Ankara, 1936, s. 3-4. 



23 

Zira İslâm hukukunda isyancıların Müslüman kimliğine sahip olmaları, İslâm 

kardeşliği esasının korunması kaygısıyla kendilerine uygulanacak hukukî rejimin ve 

savaş esaslarının oldukça yumuşatılmasına sebep olmuştur.
65

 Bu sebeple denilebilir ki, 

siyâsî suçlular bakımından Avrupa tarihinde XVIII. asrın ilk yarısında ortaya çıkan ve 

dönemsel olarak gelgitler yaşayan yumuşama tavrı, İslâm hukukunda daha en başından 

beri mevcuttur. Böylece “siyâsî suç” mefhumunun Avrupa tarihinde ancak bir zihniyet 

değişikliği ile ve dönemsel olarak “müsamahalı” bir hukukî statüyü ifade ettiği ifade 

edilebilir.
66

  

İkinci fark, “Devlet başkanına suikast” fiili bakımından görünüşte benzer, fakat 

özde farklılaşan iki yaklaşım biçiminde ortaya çıkar. Görünüşte benzerdir, zira bu fiil, 

her iki sistemde de “siyâsî suç” olarak görülmemektedir. Ancak özde farklıdır, zira 

Avrupa’da bu esas devlet başkanına bakışın kökü kadim Roma geleneklerine dayanan 

mahiyetinden kaynaklanmaktadır.
67

 Kadîm “crimen majestatis” telâkkisi, devlet 

başkanının “mualla” mevkiinden ötürü, devlet menfaatlerine eş ve özel olarak 

korunması lüzumunu ifade eder. “Belçika kaidesi” olarak adlandırılan esas ile de devlet 

başkanına karşı işlenen suçlar, siyâsî suçların koruyucu şemsiyesinin dışında 

tutulmaktadır.
68

 Buna karşılık İslâm nazarında halife de sair Müslümanlardan farkı 

olmayan bir kimse olduğundan; ona karşı gerçekleşen suikast fiili, eğer bu fiil devlete 

karşı geçekleşen kitlesel bir isyan teşebbüsünün parçası değil ise (Hz. Ali örneği gibi), 

siyâsî suç olarak görülmez. Âdi suç olarak değerlendirilir. Bu da suçun şikayete tâbi 

                                                 
65

  ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 452. Ebu’l Hasan Habib el-MAVERDÎ, el-

Âhkâmü’s Sultaniye (İslâm’da Devlet ve Hilâfet Hukuku, çev. Ali ŞAFAK), Bedir 

Yayınları, İstanbul, 2017, s. 129. 

66
  Bkz. BAYRAKTAR; “Siyasal Suç”, s. 43-44.  

67
  Bkz. BAYRAKTAR; a.g.e, s. 6. 

68
  TANER; a.g.e, s. 122-123, 240-241. 



24 

olması manasına gelir. Ancak suç, devlete karşı isyanın bir safhası olarak (olağanüstü 

durumlarda) ortaya çıkarsa (Hz. Osman örneği gibi) bağy suçu kapsamında görülerek 

re’sen takip edilir.
69

  

İslâm hukukunda -diğer tüm suçlarda olduğu gibi- siyâsî suçlarda da; kolektif 

cezalandırma yasaklanmış, kesin delil esasından taviz verilmeyerek keyfî 

cezalandırmaların önüne geçilmiş, fiile iktiran etmeyen fikir ve tasavvurların 

cezalandırılmaması gerektiği kabul edilmiştir. Bu esaslara temas eden Özek;  “İslâm 

hukukundaki bu esaslar, bütün sistemsizliğine rağmen, İslâm hukukunun Ortaçağ 

Hıristiyan düşüncesine nazaran çok daha âdil ve insani düşüncelere vardığını 

göstermektedir.” tespitini yapmaktadır.
70

  

  

                                                 
69

 Bu konuda bkz. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 128-129. 

70
 ÖZEK; “Siyâsî İktidar Düzeni…”, s. 17. 



25 

İKİNCİ BÖLÜM 

§2. İSLÂM DEVLET ve HÂKİMİYET TELAKKİSİ ÇERÇEVESİNDE BAĞY 

(İSYAN) SUÇU 

I. İSLÂM’da DEVLET ve HÂKİMİYET TELAKKİSİ 

Bağy; devlet idaresine karşı gerçekleştirilen haksız başkaldırının İslâm 

hukukundaki karşılığıdır. Bu yüzden, devlet başkanına yöneltilmiş olmakla beraber, 

esasen devlete karşı işlenen suçlar kapsamında ve bir çeşit kamu davası niteliğinde 

mütalaa edilir. Bu sebeple bu suçu, hukukî konusunu, fikrî temellerini ve bu suça karşı 

verilen tepkileri tarihsel dinamiği içerisinde anlamak, öncelikle devlet ve iktidar 

kavramlarının anlaşılmasına, bu kavramlara İslâm ve Osmanlı tarihinde verilmiş farklı 

manaların
71

 doğru tespit edilmesine bağlıdır. Zira bağy suçu ve cezası, uygulamada 

devlet aklı elinde olgunlaşıp, evrilmiştir.  

                                                 
71

  “Devlet” mefhumu, tarihsel süreç içerisinde, sosyolojik ve kültürel değişimlere 

paralel olarak mana değişiklikleri göstermiştir. Bu değişiklikleri üç ayrı safhada ele 

alan Davutoğlu, ilk safhada bu mefhumun zafer, güç veya hâkimiyetin dönüşümlü 

olarak el değiştirmesi vurgusunu içerdiğini, ikinci safhada hâkimiyetin 

değişmesinden çok sürekliliğini ifade eden bir kavram haline geldiğini, üçüncü 

safhada ise çağdaş siyâsî literatürdeki Ulus-Devlet esasına dayalı milletlerarası 

sistemin bir unsuru manasını taşıdığını ifade eder. (Bkz. Ahmet DAVUTOĞLU, 

“Devlet” maddesi, T.D.V İslâm Ansiklopedisi, İstanbul, 1994, C. IX, s. 235.) 



26 

“Devlet”, lugat manası itibariyle “Toprak bütünlüğüne bağlı olarak siyasal 

bakımdan örgütlenmiş millet veya milletler topluluğunun oluşturduğu tüzel varlığı”
72

 

ifade eder. Bu tanım, aynı zamanda devletin unsurlarını da ihtiva etmektedir.  

Siyâsî kudretin kurumlaşması manasında devlet, tarihin ilk dönemlerinden bu 

yana kendisini gösteren vazgeçilmez bir müessese olmuştur. Bununla beraber, siyâsî 

kudretin mahiyeti, teşekkül biçimleri, fonksiyonları ve ahlâkî sınırları bakımından 

daima içinde yoğrulduğu kültürel ortamın rengi ile boyanmış, toplumdan topluma 

farklılık göstermiştir.
73

  

Türkçe’ye Arapça’dan geçmiş bir kelime olan “devlet”
74

; “periyodik olarak 

değişme (to change periodically) ”, “münavebeli değişim (take turns) ”, “birbirini sıra 

ile izleme (alternate)”, dönüşümlü olarak yer değiştirme (rotate)” manalarına gelen 

                                                 
72

  http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_bts&arama=kelime&guid= 

TDK.GTS.5c9e678f957c02.03963874 (Erişim Tarihi: 30.03.2019)  

73
  DAVUTOĞLU; “Devlet” maddesi, DİA, C. IX, s. 235. 

74
  “Kuvvet kullanarak bir rejim değişimini anlatan bir pozitif terime klasik Arapçada 

en yakın olan kelime “devla”dır. … bunun kelime anlamı “dönmek”tir ve 

Abbasiler'in Ümeyye’leri halifelikten indirmesi ve halifeliği ele geçirmelerini 

anlatmak için kullanılmıştır. Fakat “devla” hızla “devlet” anlamı kazanmış ve bu 

anlamını günümüze kadar taşımıştır.” (Bkz. Bernard LEWIS; İslâm’ın Siyasal Dili 

(Çev. Fatih TAŞAR), Rey Yayıncılık, İstanbul, 1992, s. 149.) Lewis, her ne kadar 

ifadelerinin devamında bu kelimenin önceki devrimci imasını tamamen yitirdiğini 

ifade etmiş ise de, devlete bakışta kendisini gösteren tarihî tecrübe bunun aksi 

istikamette olmuştur.  



27 

“devl” kökünden türemiştir.
75

 Bu kelime, aynı zamanda zafer (to make victorious, let 

triumph, grant victory)
76

 manalarına da gelmektedir. Dilimizde yaygın olarak 

kullanılmakta olan “tedavül” kelimesi de bu kök manasının ifade ettiği manaya uygun 

olarak dolaşımda olmayı ifade eder. Ünlü kültür tarihçisi Ögel, devletin bu elden ele 

geçen karakterini ifade sadedinde Türk kültüründen şu sözü nakleder: “Tutabilsen 

devleti kaçamaz ve tezemez, durur; eğer tezerse, değmez, artık sana bir daha yine”. 

Yani devlet elden bir defa kaçarsa, bir daha “sıra” -veya Kaşgarlı Mahmud’un 

çevirisiyle “nöbet”- geri gelmeyecektir.
77

 

Kelimenin Arapça’ya geçişi konusunda da değişik yaklaşımlar mevcuttur. Akad 

dilinde “amaçsızca dolaşmak” manasına gelen “dâlu” kelimesinin, veya Süryânîce’de 

“hareket etmek, harekete geçirmek, canlandırmak ve yerini değiştirmek” anlamına gelen 

“dâl” kelimesinin, Arapça “devlet” kelimesinin etimolojik kökenini oluşturabileceği 

yönündeki tezler bulunsa da; bu iddiaların, kavramın Arapça’daki anlam zenginliğini 

tam olarak aksettiremediği ifade edilmektedir.
78

  

Devlet kelimesinin -hepsi de Latince “status” kelimesinden türemiş olan- 

İngilizce’deki “state”, Fransızca “état”, İtalyanca “stato”, İspanyolca “estado” 

                                                 
75

  Hans WEHR, A Dictionary of Modern Writing Arabic, (Ed. by J Milton Cowan), 

Spoken Language Services, Third Edition, New York, 1976, s. 302. Ayrıca Bkz. 

Rağıb el-ISFAHANÎ, Müfredât Kur’an Kavramları Sözlüğü (çev.Abdulbaki Güneş-

Mehmet Yolcu), Çıra Yayınları, 3. Baskı, İstanbul, 2012, s. 392. 

76
  WEHR; a.g.e; aynı yer. 

77
  Bahaeddin ÖGEL; Türklerde Devlet Anlayışı (13. Yüzyıl Sonlarına Kadar), 

Başbakanlık Basımevi, Ankara, 1982, s. 168. 

78
  DAVUTOĞLU; “Devlet” maddesi, DİA, C. IX, s. 234  



28 

karşılıkları, aynı zamanda “hâl, vaziyet” manalarına da gelmektedir.
79

  Gözler, bir 

makalesinde Latince status kelimesinin “sto/steti/stare” fiilinden geldiğini, Bu fiillerin 

ilk manasının “ayakta durmak (se tenir debout)”, ikinci manasının “hareketsiz kalmak 

(se tenir immobile)”, üçüncü manasının ise “sağlamca durmak (se tenir solidement)” 

olduğunu nakletmektedir.
80

  Bu kavramlar, siyâsî manasıyla “devlet” kelimesinin 

tarihsel süreç içerisinde geçirdiği anlam değişikliklerinin son safhası olarak da ifade 

edilebilir.
81

  

Tüm bu dilsel analizler, “devlet” kavramının tarihsel süreç içerisinde Doğu ve 

Batı kültürlerindeki algı ve uygulamalarıyla, kullanılan kelimelerin etimolojik kökeni 

arasında ilginç bir paralellik gösterdiğini ortaya koymaktadır. Buna göre gerçekten 

Doğu kültürlerinde devlet, elden ele devredip duran bir kıymet, bir zafer unsuru olarak 

algılanmış ve dinamik bir kadere tabi olmuşken, Batı’da sistematik bütünlük içerisinde 

stabil bir işleyiş ve durgunluk göze çarpmaktadır.
82

  

Bu nedenle tartışmaya açık olsa da, toplumların ve yöneticilerin “devlet”i 

algılayış ve tanımlayışında isim ve müsemmanın karşılıklı bir etkileşim meydana 

getirmiş olabileceği ifade edilebilir.
83

 

                                                 
79

  Oxford Wordpower Dictionary (Ed. by Miranda Steel), Oxford University Press, 

London, 5th Impression, 2001, p. 644. Ali Fuad BAŞGİL, “Devlet Nedir? (Realist 

Bir Tarif Denemesi)”, İÜHFM, 1946, C. XII, S. 4, s. 982. 

80
  Kemal GÖZLER, “‘Devlet’ Kelimesi Üzerine Bir Deneme”, Türkiye Günlüğü, S. 

129, Kış 2017, s. 5-9. (Yayın Tarihi: 31 Mart 2017).  

81
  DAVUTOĞLU; “Devlet” maddesi, DİA, C. IX, s. 235. 

82
  GÖZLER, a.g.m, s. 13. 

83
  Aynı yönde GÖZLER; a.g.m., s. 8. 



29 

Ayrıntılarına ileride temas edeceğimiz üzere bağy; temelde, devlet iktidarına 

talip olan bir kişi veya grubun, iktidarı elinde tutan devlet başkanına karşı bir 

girişimidir. Bu konuyu ele alırken “devlet” kavramının dilsel analizi üzerinde bu kadar 

durmamızın sebebi, devlet iktidarının elden ele geçen bir altın top
84

 oluşuna dair 

telâkkinin, toplumsal hafıza ve kültürel kodlarda isimlerin özüne kadar yansıyan bir 

derinliği olduğunu vurgulamak maksadına yöneliktir. Devletin daha isminde başlayan 

ve belki de ismine kaynaklık eden bu telâkki, gerek idarecilerin gerek idare edilenlerin 

devlete bakışını etkilemiş ve devlet iktidarını ele geçirme çabalarına yönelik 

hareketlerinin psikolojik ve sosyolojik temelini teşkil etmiş olabilir.  

Devlet, hiç şüphe yok ki tarihsel süreç içerisinde değişik form ve suretler 

içerisinde görülen bir müessesedir. Devletin ifade ettiği mana da bu tarihsel gelişim 

sürecinden ayrı değerlendirilemez. Devlet, bilhassa Doğu toplumlarında iktidar 

kullanımının yoğunlaşmış bir görünümü olarak toplum hayatı üzerinde o denli etkili 

olmuştur ki, devleti değişik disiplinler farklı yönleri ile ele almak ve analiz etmek 

ihtiyacı hissetmişlerdir. Bu nedenle İslâm literatüründe devlete karşı felsefi, sosyolojik, 

fıkhî, kelamî değişik yaklaşımlar baş göstermiştir.
85

  

Bu sebeple isyan (bağy) suçunu anlamak için devletin; gerek İslâm nazariyatı, 

gerek İslâm’ın tarihî uygulaması ve gerekse Türk-Osmanlı tatbikatındaki telâkki 

biçimleri üzerinde durmakta fayda vardır.  

A. İSLÂM’DA DEVLET TELAKKİSİ 

İslâm’ın devlet yapısı, felsefe ve telâkkisini anlamak; İslâm devletlerinde vukû 

bulan hâkimiyet kavgalarının temelini, değişik kültürlerden ne ölçüde etkilenmiş 

olduklarını ve İslâm Hukuku karşısındaki yerlerini anlamak bakımından oldukça 

                                                 
84

  BAŞGİL; “Devlet Nedir?”, s. 982 

85
  Bu konuda bkz. DAVUTOĞLU; “Devlet” maddesi, DİA, C. IX, s. 238-240. 



30 

önemlidir. İslâm’ın, dönemin devlet telâkkisinde meydana getirdiği dönüşümü anlamak 

da öncelikle İslâm öncesi devlet yapısı hakkında fikir sahibi olmayı gerektirir. Çünkü 

ilk Müslümanların bilinci, İslâm’ı kabul etmelerinden önceki uzun yıllar boyunca, bu 

sosyo-politik ortam içerisinde şekillenmiştir. Nitekim bu ortamın tesiri, daha 

peygamberin vefatınının üzerinden 30 yıl geçmeden Emevî iktidarı ile kendisini 

gösterecektir.   

 İslâm öncesi Arap Yarımadası’nda merkezî bir idare mevcut değildir. Değişik 

bölgelerde, kabileler şeklinde örgütlenmiş dağınık bir yapı mevcuttur. Bu kabilelerin bir 

kısmı bağımsız iken, bir kısmı Bizans’ın, diğer bir kısmı ise Sasanîler’in hâkimiyeti 

altındadır. Kan bağını mukaddes sayan ve akrabalık bağını tahkim eden bir çeşit inanç, 

kabile bütünlüğünü teşkil etmekte olup
86

, bu hâliyle insanları bir araya getiren birlik 

unsuru, bütünüyle tesadüfî bir unsur olan akrabalığa dayanmaktadır. Adeta 

devletçiklerden mürekkeb dönemin Arabistan’ını bir manada “dünyanın bir 

minyatürü”
87

 hâline getiren özellik de esasen budur. 

Durumu Mekke özelinde ifade edecek olursak, İslâmiyet’ten önce de Mekke'de 

siyâsî bir iktidarın bulunduğu açıktır. Ancak bunu tüm Mekke’de tek başına hükümran 

olan merkezî bir idare biçimi olarak anlamak hatalı olur. Hamidullah'ın, el Makrizî ve 

İbn-i Abdi Rabbih gibi kimselere dayandırarak bildirdiğine göre, Mekke’nin ehemmiyet 

bakımından öne çıkan işleri (Kâbe’nin imareti, sikâye, harp işleri, meşveret gibi) önde 

gelen on kabile arasında bölüştürülmüş durumdadır. Bu kabilelerin her birisinin başkanı 

bu manada bir çeşit bakan ve aynı zamanda şehir devletinin idare meclisi üyesidir. 

                                                 
86

  Julius WELLHAUSEN; Arap Devleti ve Sukutu (çev. Fikret IŞILTAN), Ankara 

Üniversitesi Basımevi, Ankara, 1963, s. 2.  

87
  Muhammed HAMİDULLAH; İlk İslâm Devleti (çev. İhsan Süreyya SIRMA), Beyan 

Yayınları, İstanbul, 2007, s. 74  



31 

Ayrıca bir de parlamento niteliğinde "Dârü'n-nedve"
88

 bulunmaktadır.
89

 Bu hâliyle 

İslâm öncesi Arap devlet (ya da iktidar) telâkkisi; beşerî unsurunun birliği bakımından 

kan bağı esasını benimseyen, devlet iktidarını ise salt seküler menfaat ve beklentiler için 

aracı kılan bir esası aksettirmektedir.  

Hz. Peygamber’in İslâm davetine başladığı yıllardaki sosyo-politik manzara 

budur. Bununla birlikte O; hem dinî, hem de dünyevi hayatı hedef alan bir din tebliğ 

etmekteydi. Bu davet sadece ruhâni bir davet olmayıp, aynı zamanda organları ve 

kanunlarıyla bir devlet yapısını kurmak yükümlülüğünü de içermekteydi.
90

 Keza o, 

insanlar arasında kan bağını değil, inanç birliğini bir bütünlük unsuru olarak kabul 

etmekteydi. Bununla birlikte bu dönüşüm, şartlar gereği tedrîcen gelişecektir.  

Toplumların devleti algılayış biçimleri, büyük nispette Tanrı-tabiat münasebetini 

aksettiren yaklaşımları doğrultusunda şekillenmiştir. Bu husus, aynı zamanda milletlerin 

siyâsî kültürlerinin oluşumunun tarihî ve teorik temellerini de teşkil eder. Bu manâda 

İslâm medeniyeti de kendine özgü bir siyâsî kültür ve ahlâk temeline dayanmaktadır.
91

   

                                                 
88

  Esas itibariyle bir asiller (mele’) meclisi olan bu yer, Kusayoğulları ve Mekke’deki 

Kureyş boylarının kırk yaşından yukarı başkanlarının katılabildiği, her türlü savaş ve 

barış kararı ile, ticaret kervanlarının gönderilmesi gibi önemli konularda 

müzakerelerin yürütüldüğü, görüşlerin belirlendiği bir meclistir. Ayrıntılı bilgi için 

Bkz. Ethem Ruhi FIĞLALI; “Dârünnedve” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

VIII, İstanbul, 1993, s. 555-556.  

89
  HAMİDULLAH; “İlk İslâm Devleti”, s. 15-17.  

90
  HAMİDULLAH; “İlk İslâm Devleti”, s. 62. Roger GARAUDY; İslâm ve İnsanlığın 

Geleceği (Çev. Cemal AYDIN), Türk Edebiyatı Vakfı Yayınları, 11. Baskı, İstanbul, 

2017, s. 17. 

91
  DAVUTOĞLU; “Devlet” maddesi, DİA, C. IX, s. 235. 



32 

İslâm şeriatında “devlet” bizatihi yerilen yahut yasaklanan bir kurum olmadığı 

gibi, yüceltilerek totemleştirilen bir müessese de değildir. İslâm, sadece devletten 

(hükümdarlıktan) kaynaklanan baskı, zulüm gibi işler ile devlet hâkimiyetini dünyevî 

zevk ve beklentilere alet etmek gibi kötülükleri kınamaktadır. Tüm bunların da devlet 

gücü ile gerçekleştirildiği açıktır. Bununla birlikte açık olan bir şey daha vardır ki; 

İslâm’ın yaygınlaştırılmasını emrettiği adalet, tatbik edilmesini ve korunmasını 

emrettiği din de, yine devlet gücü ile icra edilebilecektir. Öyle ise İslâm’ın devlete 

yönelen menfî tavrının, devletin içine düştüğü hukuksuz ve keyfî uygulamalar ile sınırlı 

olduğunu, buna karşılık devletin adaletin yerine getirilmesindeki araçsal yönünün ise 

kınanmadığını ifade edebiliriz.
92

 

Ancak bir İslâm devletini oluşturacak unsurlar, yani millet, toprak ve siyâsî 

iktidar; Müslümanların Medine’ye hicreti ile birlikte ortaya çıkmıştır. Hicret ile birlikte, 

gerçek anlamda bir İslâm devletinin teşekkül etmeye başladığı ifade edilebilir.
93

 Artık 

“Medîne” bu devletin ülkesini, “Medîne halkı” bu devlete tâbi insan topluluğunu, “Hz. 

Peygamber” de insanlar arasında İslâmî hükümleri tatbik eden siyâsî otoreyi ifade 

                                                 
92

  Bkz. Abdurrahman bin Muhammed İBN HALDUN; Mukaddime (Çev. Halil 

Kendir), C. I, Yeni Şafak Kültür Armağanı, Ankara, 2004, s. 272-273. 

93
  Pritsch’in ifadesi ile; “dinî temel üzerinde bir devletî teşekkül olarak ‘ümme’”, Hz. 

Peygamber’in, Mekkeliler’in ilahlarına karşı verdiği mücadelede (isyan tavrında) 

kendisini göstermiş, Medine’de açıkça ortaya çıkmış, Medine Sözleşmesi ile de teyit 

edilmiştir. Bkz. Erich PRITSCH; “İslâmda Devlet Fikri”, (terc. Sabri Şakir 

ANSAY),  AÜSBFD, C. I, S. 2, Ankara, 1944, s. 78. 



33 

etmektedir.
94

 Yine tarihin belki de ilk yazılı anayasası hükmünde olan “Medine 

sözleşmesi” de bu statüyü açıklığa kavuşturmaktadır.
95

  

Bu devlet yapısı, Batı siyâsî tarihi ve literatürü içerisinde görülen şehir-devlet 

yapılanmasından, imparatorluk-devlet telâkkisinden ve ulus-devlet modelinden oldukça 

farklıdır. İnanç ortak bağına dayalı, her türlü üyeliğe açık ve bu anlamda etnik dar 

kalıplardan uzak, yönetilenlerle yakın ilişkiler içerisinde olan bir devlettir. Bir siyâsî 

güç örgütlenmesi olarak, bu inanç esaslarının belirleyicisi olduğu ahlâkî ve toplumsal 

idealleri tahakkuk ettirmek için salt vasıta niteliğindedir, yoksa ferdî ve toplumsal 

hayatı salt “devlet” adına denetlemeye dayalı siyâsî mekanizmalara sahip değildir.
96

  

Aynı şekilde İslâm devleti, tatbik ve uygulamalarında dini merkez kabul eden kadîm 

devletlerden de farklıdır. Kadim devletlerde kavmin siyâsî organizasyonu asıl olup; dinî 

nizâm, ancak devlet nizâmının bir parçasını teşkil eder. Buna karşılık İslâm devleti’nde 

din, devleti teşkîl eden temel prensiptir. Devlet, dinî saik ile ve dinî temel üzerinde 

yükselir; “dinî birleşme devleti” şeklinde tamam olur. Orada din, devlet dinidir; fakat 

                                                 
94

  Muhammed Faruk en-NEBHAN; İslâm Anayasa ve İdare Hukukunun Genel Esasları 

(terc. Servet ARMAĞAN), Sönmez Neşriyat, İstanbul, 1980, s. 120-121.  A. Selçuk 

ÖZÇELİK; “İslâmda Devlet Müessesesinin İnkişâfı”, İÜHFM, C. XX, S. 1-4, 

İstanbul, 1955, s. 4. 

95
  Bu konuda bkz. Muhammed HAMİDULLAH; The First Written Constitution in The 

World, An İmportant Document of The Time of The Holy Prophet,  3rd Edition, 

Muhammad Ashraf, Lahore, 1975. Ayrıca Bkz. Muhammed HAMİDULLAH; İslâm 

Peygamberi (Çev. Mehmet Yazgan), Beyan Yayınları, İstanbul, 2011, s. 723.  

96
  DAVUTOĞLU; “Devlet” maddesi, DİA, C. IX, s. 236. 



34 

burada devlet, din devletidir. İslâmî devlet, dinin hâmilidir ve tabiatıyla dinî bir 

müessesedir.
97

 

Herkesin herkesle savaş hâlinde olduğu
98

 Medine’de temeli atılan bu devlet,  

Arapların yücelttiği kan bağına dayalı kabilevî birliklerin çözemediği, hatta bilâkis 

kaynaklık ettiği ihtilâfları çözmüş, inanç ortak bağına dayalı bir dostluk meydana 

getirmiştir. Artık ortada dağınık ve kopuk bir kümeler yığını değil, fakat aynı Allah’a 

inanan bir “ümmet” bulunmaktadır. Yine bu ümmetin üstünde, Arapların yabancısı 

olduğu merkezî bir otorite kurulmuştur. Esasen Allah’a ait olan hâkimiyetin 

belirginleştiği bu devlet otoritesi, Allah adına yapılan savaşları, yine Allah adına yapılan 

kamu hizmetlerini yönlendirmektedir. Bu devlet telâkkisinde hükmetme yetkisi, bu 

vazifeyi yüklenmiş olan kişinin yararlanmasına sunulmuş şahsî bir mülk değildir, zira 

mülk, Allah'a aittir. Allah’ın hâkimiyeti de, bu manada bir hukuk devletinin teessüsü 

olarak anlaşılmaktadır.
99

 Yine bu devlet, kuruluş yılları itibariyle aynı zamanda saf bir 

                                                 
97

  PRITSCH; “İslâmda Devlet Fikri”, s. 77. 

98
  HAMİDULLAH; “İlk İslâm Devleti”, s. 63. 

99
  “Allah idesinde mukaddeslik değil adalet hâkimdi. Onun hâkimiyeti hukukun 

hâkimiyeti ve Teokrasi de bu manada Dikâarchie (hukuk devleti) idi. Fakat bunun 

yanında gayrı şahsi kanunun hâkim olduğu düşünülemez. Henüz hiçbir kanun yoktu, 

İslâm Kur'an'dan da evvel mevcuttu.” Bkz. WELLHAUSEN; “Arap Devleti ve 

Sukutu”, s. 4. 

     “Ferdlerin birbirleriyle olan münasebetlerini tanzim eden, birbirlerine karşı 

canlarını, mallarını siyanet ve menfaatlerini telif eyliyen bir hukukî nizâm ve bu 

hukukî nizâmı kristalize eden siyâsî bir nizâm mevcut olmaksızın, yani böyle bir 

nizâmdan mahrum insan topluluğu tasavvur etmek imkân haricindedir.  

Bu husus hakkında adeta sosyolojik bir kanun diye tavsif edebileceğimiz umumî 

prensip mevcut olduğuna nazaran,  Hazreti Muhammed devrindeki islâm 



35 

askerî teşkilattır. İslâm topluluğu aynı zamanda bir savaşçılar topluluğudur.
100

 İslâm 

devletinin bu temel yapısının anlaşılması, otorite, itaat ve isyan konusundaki 

açıklamaların anlaşılması bakımından bilhassa önemlidir. Öyle ise bu liderliğin yapısına 

daha yakından bakmak gerekir.  

Hz. Peygamberin devlet başkanlığı da, tebliğ vazifesinin niteliği ile bağlantılı 

olarak kapsamlıdır. O, Allah’tan vahiy yolu ile almış olduğu emir ve hükümleri tebliğ 

eder, ilahî kaynaklı ahkâmı va’z ve şerh eder, dinî ibadetleri yönettiği gibi ordu 

kumanda eder, ihtilâfları şer’i hükümleri tatbik etmek suretiyle çözüme kavuşturur ve 

ayrıca devleti idare eder. Peygamber tüm bu vazifelerin icrasında ve yetkilerin 

kullanımında yine de hukuktan üstün değildir. Kendisinin de tâbi olduğu ilahî kanunu 

Allah'ın elçisi sıfatıyla, Allah adına ilan ve tatbik eder. İcrâi, teşriî ve adlî tüm yetki ve 

vazifeleri, tebliğ vazifesine hizmet edecek bir araçtan ibarettir. Kurulan hukuk sistemi 

de ahkâmın yorumlanması işini Hz. Peygamber’den sonra gayriresmî konumda bulunan 

bağımsız âlimlere (hukukçulara) bırakmaktadır. Bu husus bilhassa önemlidir, zira 

                                                                                                                                               

camiasından, ‘alelade bir dini topluluk’ diye bahsetmeğe imkân tasavvur olunamaz. 

Esasen bu devir zarfında İslâm devleti teşekkül etme yolunda idi. Mezkûr camia, bu 

camiayı ihata etmeğe çalışan ve Hazreti Peygamberin devri hayatında iptidai 

mahiyet arzeylemekle beraber ilk filizlerini vermeğe başlayan ve pek kısa bir müddet 

zarfında fevkalade bir inkişâf gösterecek olan siyâsî nizâm, çok yakın bir âtide büyük 

bir İslâm İmparatorluğu hâlinde tarih sahnesinde gözükecek muazzam bir siyâsî 

teşekkülün çekirdeğinden başka bir şey değildir. ‘Bu bakımdan Hazreti Muhammed, 

büyük bir İslâm imparatorluğunun bânisi olmuştur.” (ÖZÇELİK; “İslâmda Devlet 

Müessesesinin İnkişâfı”, s. 5-6 [8 nolu dipnot]) 

100
  Ahmet MUMCU; Siyaseten Katl, Birey ve Toplum Yayınları, 2. Baskı, Ankara, 

1985, s. 11. 



36 

böylece hukuk sebatsız krallar ve maceraperest muhterislerin tesirlerinden bağımsız 

objektif bir yorum imkânına kavuşturulmuş olmaktadır.
101

 

Hz. Peygamber’in kendisinden sonra kimin ne şekilde göreve geçeceği ile ilgili 

bir beyanının bulunmadığı mâlumdur.
102

 Esasen ümmetin içtihadına havale edilen bu 

mesele neticesinde, Hulefâ-i râşidin devrinin ortaya çıkardığı devlet modeli de yine 

kendine özgüdür. Bu devlet bir krallık değildir, zira hâkimiyetin verasetle intikâline 

rastlanmaz. Halife, seçim ve Müslümanların hür iradelerine dayanan bir biat ile başa 

geçer. Bununla birlikte bir cumhuriyet olduğu da söylenemez, zira halifeler belli bir süre 

için değil, kayd-ı hayat şartı ile işbaşına gelmektedirler.
103

 Halkın mutlak iktidarına 

dayanmaması, meselâ halkın yahut temsilcilerinin İslâm hukukunun umumî 

prensiplerine aykırılık teşkil eden bir düzenleme yapma ya da bu hükümleri ilga etme 

yetkisinin bulunmaması sebebiyle tam bir demokrasi olduğu da söylenemez.
104

 Yine bu 

yapının hiyerokrasi (ruhban sınıfı idaresi) ile de bir ilgisi yoktur, zira ortada mukaddes 

                                                 
101

  HAMİDULLAH; “İlk İslâm Devleti”, s. 65, 80-81. 

102
 Şia, hilâfetin nass ile tayin edildiği, ümmetin içtihadına bırakılmamış olduğu 

görüşündedir. Bu konuda açıklamalar için bkz. Muhammed EBÛ ZEHRA; 

İslâm’da Siyâsî, İtikâdî ve Fıkhî Mezhepler Tarihi (Çev. Abdülkadir Şener, Hasan 

Karakaya ve Kerim Aytekin), Hisar Yayınevi, İstanbul, 2011, s. 36. 

103
 WELLHAUSEN; “Arap Devleti ve Sukutu”, s. 4.; HAMİDULLAH; “İlk İslâm 

Devleti”, s. 36.  

104
  M. Akif AYDIN; “Anayasa” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi,  C. III, İstanbul, 

1991, s. 162. 



37 

bir dinî teşkilatlanma olmadığı gibi, ruhanî-dünyevî, ruhban-profan ayrımı da mevcut 

değildir.
105

  

“….Uydurdukları ruhbanlığa gelince, onu biz yazmadık. Fakat kendileri Allah 

rızasını kazanmak için yaptılar. Ama buna da gereği gibi uymadılar….” (Kur’an 57/27) 

Pedersen, İslâm’ın din ve siyaset birlikteliğini ifade eden karakteristik 

özelliğinin kendisini en ziyade mescid’te hissettirdiğini ifade eder. Bu açıdan İslâm 

tarihinde “mescid”, bu telâkkinin sembolik bir ifadesi olarak da görülebilir. Devlet 

başkanı aynı binada, yani mescitte her iki sahada da hüküm sahibi ve idarecidir. Bu 

sebeptendir ki mescid ordugâhın merkezinde (Medine'de, Şam'da, Basra'da, Kûfe'de ve 

Fustat'ta olduğu gibi) konuşlandırılır ve idarecinin konutu da mescide bitişik olarak inşâ 

edilir.
106

  

Tam bu noktada Osmanlılar’da da cülûs töreninin Eyüp Sultan Camii’nde kılıç 

kuşanma seremonisi içerdiğini ve teamül icabı yeni padişahın adına hutbe okutulduğunu 

hatırlamak gerekir.
107

 Bu gelenek son Osmanlı halifesi Abdülmecid Efendi ile 

                                                 
105

  WELLHAUSEN; “Arap Devleti ve Sukutu”, s. 5. İslâm siyâsî yapısını terimlerin 

dilsel incelemeleri ile ele aldığı eserinde Lewis, Müslümanlarda, “papazlar 

dışındaki bütün halk” mânâsına gelen "laity" terimine denk düşen bir kelimenin 

olmayışına dikkat çeker. Onun ifadesi ile bu terim “İslâmi açıdan tamamen 

anlamsız bir sözdür.” Bkz. LEWIS; “İslâm’ın Siyasal Dili”, s. 10.  

106
  Johannes PEDERSEN; “Masdjid”, The Encyclopedia of Islam, Vol.6, p. 668. 

107
  Ayrıntılı bilgi için bkz. Abdülkadir ÖZCAN; “Cülûs” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C.VIII, İstanbul, 1993, s. 111-112. Hutbe, Türk-İslâm devletlerinde 

önemli bir hâkimiyet sembolüdür. 1142 yılında Atsız, Nişabur’da çoğu Sultan'ın 

adamlarından alınmak üzere haylî emvâl toplayarak Cuma günü hutbeyi de kendi 

namına okutunca, Sultan Sancar’ın adı yerine Harezmşah ismini duyan ahali 



38 

bozulmuştur. Bu halifenin cülûsunda Eyüp Sultan Camii’nde kılıç kuşanma (yani bir 

nev’i taç giyme) töreni yapılmamış, salt Topkapı'da Mukaddes Emanetler’in ziyareti ile 

iktifa edilmiştir.
108

 Bu uygulamanın halifenin kâhir bir kudretinin kalmadığı, saltanatın 

kaldırılmış olduğu bir dönemde gerçekleştiğine de özellikle dikkat etmek gerekir.  

Yeniden İslâm devletinin ilk dönemlerine dönüş yapacak olursak; Hz. 

Ebûbekir’in hilâfet döneminde yaşanan iki önemli olayın, İslâm devlet telâkkisinin 

oluşum süreci bakımından oldukça dikkat çekici olduğunu görürürüz. Bunlar; yalancı 

peygamberlerle gerçekleştirilen savaş ve zekât ödemeyenlerin cezalandırılmasıdır. 

Yalancı peygamberlerle gerçekleştirilen savaş, Hz. Peygamberden sonra gaybî bilgiye 

dayalı bir otorite telâkkisinin reddi ile devlet idaresinde hür seçim ve içtihada dayalı 

rasyonel yönetim modelinin tahkimini sağlamaktaydı.
109

 Zira Kur’an, Hz. 

Muhammed’den sonra hiç kimseye epistemolojik açıdan bir imtiyaz tanımamaktaydı.
110

 

Zekât vermeyi reddedenlere karşı gerçekleştirilen savaş da; seçimle belirlenen ilk 

halifenin otoritesinin, bilgi kaynağı bakımından Hz. Peygamber’den farklı olsa da, 

meşruiyet ve tesir sahası bakımından aynı olduğunu tescil etmiştir. Bu iki esaslı kırılma 

                                                                                                                                               

arasında haykırmalarla karışık müthiş bir infial havası esmiş, muhalefet emareleri 

baş göstermiş ancak feci bir akibetle neticelenecek olan hareket yatıştırılmıştır, 

yaklaşık 5 hafta kadar sürmüş olan bu hutbe yeniden Sultan Sancar'a iade 

edilmiştir. (Bkz. Aydın TANERİ; Harezmşahlar, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

1. Baskı, Ankara, 1993, s. 100-101.)  

108
  İlber ORTAYLI; Türkiye Teşkilâtı ve İdare Tarihi, Cedit Neşriyat, 3. Baskı, 

Ankara, 2008, s. 194. 

109
  DAVUTOĞLU; “Devlet” maddesi, DİA, C. IX, s. 237. 

110
  Caner TASLAMAN; ‘Terör’ün ve ‘Cihad’ın Retoriği, İstanbul Yayınevi, 8. Baskı, 

İstanbul, 2014, s. 50. 



39 

noktası, bir yandan merkezî otoriteyi sağlamlaştırırken, diğer yandan da şûra ve biat 

esasına dayalı bir devlet ruhunun yerleştirilmesi manasına gelmekteydi.
111

 

Sonraki üç halife döneminde de devlet, İslâm’ın temel prensipleri etrafında 

teşekkül ve gelişme sürecini devam ettirmiştir. Bilâhare, hulefâ-i raşidîn devri olarak 

adlandırılan bu dönemin uygulamaları devlet yönetimine ilişkin pek çok konuda ölçü 

kabul edilecek ve bilhassa halifenin işbaşına gelmesi konusunda “sahabenin icmaı”nı 

temsil eden bir esası ifade edecektir.
112

  

İktidarı ele geçirme talebiyle ortaya atılan isyancılara uygulanacak hükümler 

bağlamında da; bilhassa Hz. Ali’nin, kendi döneminde takip ettiği usul, önemli bir ölçü 

olarak kabul edilecektir.
113

 Hatta bu konuda Ebu Hanife’nin; “Eğer Hz. Ali (r.a.) 

olmasaydı biz Hâricîler (ayaklananlar) hakkındaki uygulamaları bilemezdik” dediği 

rivayet edilmektedir.
114

 

                                                 
111

  DAVUTOĞLU; “Devlet” maddesi, DİA, C. IX, s. 237. 

112
  Bkz. Mehmet Akif AYDIN; “İslâm Hukukunda Devlet Başkanının Tayin Usulü”, 

The Journal of Ottoman Studies-X (ed. Halil İNALCIK vd.) içinde, İstanbul, 1990, 

s. 182. 

113
  Ali ŞAFAK; “Bağy” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. IV, İstanbul, 1991, s. 

451. 

114
  Teftazanî’den (Şerh’ul Makasıd V/305, Beyrut 1998) aktaran, Adnan AKALIN; 

“İslâm Hukukunda Devlete İsyan Suçu” (Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü,  Ankara, 2015, s. 216. Ayrıca Bkz. Muhammed Emin b. 

Ömer b. Abdülaziz İBN ABİDÎN; Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhu 

Tenvîri’l-Ebsâr (Çev. Ahmed Davudoğlu), C.IX, Şamil Yayınevi, İstanbul, 1982, s. 

95. 



40 

Tekrar ifade edecek olursak; İslâm devlet telâkkisi, İslâm’a ait tüm hukukî 

müesseselerde olduğu gibi öncelikle kitap ve sünnet kaynaklı olarak ele alınmalıdır. 

Bunun yanında hulefâ-i raşidîn uygulamaları da, devlet telâkkisinin islâmî karakterinin 

teşekkülünde tarihsel açıdan önemli bir süreci ve referans noktasını işaretlemektedir. 

Ancak sonraki dönem uygulamaları açısından aynı şeyi söyleme imkânı yoktur. Zira 

Emevî dönemi ile birlikte, İslâm’ın hâkimiyet sahası içerisinde kalan İslâm öncesi 

devlet gelenekleri de benimsenmeye başlanmıştır.
115

 Hilâfetin her yönüyle saltanata 

dönüştüğü bu süreç, eski kabile gelenekleri ile Sasanî ve Bizans geleneklerinin devlet 

telâkkisinde dönüşüm başlattığı bir süreçtir. Bununla birlikte Emevî ve Abbasî devlet 

uygulamalarının, bahse konu medeniyetlerin bir devamından ibaret olduğu, yahut 

birebir taklidi olduğunu söylemek de mümkün değildir. Ancak hulefâ-i raşidin dönemi 

yöneticileri ve uygulamaları ile sonraki dönemlerin bir mukayesesi yapıldığında saltanat 

idaresinin karakteristik niteliklerinin, bünyede hâsıl ettiği başkalaşım da bârizdir.    

Devlet kavramının İslâm ahkâmı uyarınca adaleti gerçekleştirmekteki araçsal 

rolü, tarihsel süreç içerisinde yerini devleti “aslı maksat” hâline getiren bir telâkkiye 

terk edince, devlet kavramı da Başgil’in ifadesi ile “tıpkı bir altın top gibi, elden ele 

geçen ve en kuvvetlinin zapt ve inhisarına giren ikbal, nüfuz ve iktidar” manasında 

anlaşılmaya başlanmıştır. Bu telâkkinin kültürel kodlardaki tesirinin bir nişanesi de 

şudur ki, bazı şahsiyetlere yönelik “devletlû” hitabı o kişinin servet, nüfûz ve kuvvet 

sahibi olduğu manasına gelmektedir. “Başına devlet kuşu konmak” deyimi de aynı 

telâkkinin eseridir. Emevî, Abbasî, Selçuklu ve Osmanlı Devleti tâbirlerinde de devlet 

hep bu manadadır. Yani Ben-i Ümeyye ve Abbasî ailelerine, Selçuk ve 

Osmanoğullarına ait ikbal, şeref, kuvvet ve kudret demektir.
116

  

                                                 
115

  DAVUTOĞLU; “Devlet” maddesi, DİA, C. IX, s. 237. 

116
  BAŞGİL; “Devlet Nedir?..”, s. 982. 



41 

İslâm tarihinde isyan suçunun tarihi, bu sebeple saltanatın tarihinden çok az 

farklılık gösterir. Aradaki fark da, saltanat idaresinin kuruluş kavgasından ibarettir. 

 Son olarak İslâm hilâfet pratiğindeki devlet kavramı ve örgütlenmesinin, 

bugünkü ulus-devlet modelinden de oldukça farklı olduğunu ifade etmekte fayda vardır. 

İnanç temelli bir siyâsî birlik telâkkisinin ifadesi olarak, İslâm devletinin hâkimiyet 

sahası “Dârü’l-İslâm” olarak ifade edilmiştir. Bunun karşısında da dönemin savaş 

eksenli uluslararası hukuk telâkkisinin bir icabı olarak “Dârü’l-Harb” bulunmaktadır. 

Barış ilişkisinin hâkim olduğu ülkeler ise, “Dârü’l-Sulh” yahut “Dârü’l-Ahd” olarak 

ifade edilmektedir.
117

 Buna karşılık “devlet” kavramının, daha ziyade merkezî hilâfet 

otoritesinin zayıfladığı dönemlerde ve bilhassa Abbâsî devrinin sonlarına doğru, özerk 

sultanlıklar için kullanılması dikkate şayandır. Merkezî otoritenin gücünü kaybettiği 

dönemlerde hilâfet merkezi ile aynı dünya görüşünü paylaşan farklı devlet 

örgütlenmelerinin varlığı da göze çarpmaktadır. Bu noktadan Memlûk himayesi 

altındaki Abbasî hilâfeti ile Osmanlı hilâfetinin mukayesesi, farklılığın derecesini vazıh 

bir surette ortaya koymaktadır.
118

 

B. İSLÂM’DA HÂKİMİYET TELAKKİSİ 

İslâm hâkimiyet telâkkisini de Kur’an, Sünnet ve Hulefâ-i raşidîn dönemi 

uygulamaları ile ortaya konan “ideal tip” teşkil eder. Öte yandan Hamidullah, -İslâm 

Fıkıh Usulü uyarınca- haklarında en güvenilir bilgileri yine Kur’an ve Sünnet’te 

bulabileceğimiz, yönetime ilişkin önceki peygamberler devrindeki bir kısım 

                                                 
117

  Bkz. Ömer Nasuhi BİLMEN, Hukukı İslâmiyye ve Istılahatı Fıkhiyye Kamusu, C. 

III, Bilmen Yayınevi, İstanbul (Tarihsiz), s. 368-371. Ahmet ÖZEL; “Dârülislâm” 

maddesi, DİA, C. VIII, İstanbul, 1993, s. 541-543. 

118
  DAVUTOĞLU; “Devlet” maddesi, DİA, C. IX, s. 238.  



42 

uygulamaların da -bağlayıcı olmamakla birlikte- İslâm’ın hâkimiyet telâkkisine ışık 

tutacak mahiyette olduğunu ifade etmektedir.
119

  

Yaklaşık 30 yıl kadar süren Hulefâ-i Raşidin dönemi uygulamalarının Emevî 

saltanatı ile birlikte sonlanması neticesinde, Anayasa hukukuna pratik katkılar sunan 

örnek uygulamalar devri sona ermiştir. Bu “ideal tip”in uygulama olanağı bulamadığı 

saltanat idaresi, İslâm hukukçularının dikkatini hukukun uygulama olanağı bulunan 

diğer alanlarına kaydırdığından, ilmî çalışmaların da Anayasa hukuku sahasında 

gereken katkıyı sağlama imkânını uzunca bir müddet kaybettiğini söylemek 

mümkündür.
120

  

Tarihsel süreç içerisinde bu telâkkiden “sapma” gösteren uygulamalar, her ne 

kadar pratikte “İslâm devleti” adı ile İslâm’a mal edilse de bahse konu “ideal tip”i ölçü 

kabul eden ulemânın sarih-zımnî tepkisi ile karşılanmış, muhalif cereyanların ortaya 

çıkmasına sebep olmuş, hatta çoğu zaman bu uğurda isyanlar baş göstermiştir. Tarihî bir 

realite olarak varlıklarını sürdürmüşler ise de, saltanat dönemi olarak ifade edilen bu 

                                                 
119

  HAMİDULLAH; “İslâm Peygamberi” s. 724. 

120
  AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III, s. 155.  

Çağdaş hukukçulardan Arabî, hulefâ-i raşidin devrinde idareye hâkim kılınan 

esasların terk edilerek aslî manalarından uzaklaştırılmasını “İslâmi devletin manevi 

yapısını meydana getiren esasları, azgınların daha da şımarmaları için uysal bir 

binit gibi istismar etmeleri ve hürriyetlerin ortadan kaldırılmasını intac etmiştir.” 

ifadesi ile tenkit etmektedir. Bkz. Abdullah ARABÎ; İslâm’da Yönetim Sistemi 

(Çev. Süleyman Güzel), Şura Yayınları, İstanbul, 1991, 74-75. 



43 

devrede devlet idaresine ilişkin ortaya konan tatbikâta, fakihlerce anayasal bir teâmül 

vasfı verilmemiş, hukuken herhangi bir kıymet atfedilmemiştir.
121

 

Bağy (isyan) suçu, ileride ayrıntıları ile ele alınacağı üzere İslâm devlet 

telâkkisine ilişkin belli bir algılama biçiminin te’vil suretiyle esas kabul edilerek isyana 

mesnet teşkil edilmesi ile mümkün olduğuna göre, bu suça ilişkin teorik açıklamaların 

gereği gibi temellendirilebilmesi için İslâm hâkimiyet telâkkisinin ortaya konulması 

icap eder. Bu suretle İslâm tarihinde kendilerine çokça referans yapılan ve değişik 

te’villerin konusunu teşkil eden esaslar da anlaşılmış olacaktır.  

1. Hâkimiyet Telâkkisine Temel Teşkil Eden Prensipler 

İslâm hâkimiyet telâkkisi; Kur’an ve Sünnet temelinde her biri diğeri ile 

bağlantılı, belli başlı bir kısım prensiplere irca edilebilir: 

a. Hâkimiyetin Allah’a Ait Oluşu  

İslâm’a göre; yerde ve gökte yaratılan her şey insan için, insan ise Allah’a kulluk 

için yaratılmıştır.
122

 “İnsan” Allah’ın bu kâinatta yaratmış olduğu bir “hâlife”dir, 

hâkimiyetin asıl sahibi ise Allah’tır.
123

 Rağıb; “Hilafe” kelimesinin, “başkası adına 

                                                 
121

  AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III, s. 155. Saltanat devri uygulamalarının, 

İslâm idaresindeki esas gayeden bir sapma teşkil ettiği hususunda bkz. ARABİ; 

“İslâm’da Yönetim Sistemi”, s. 34. 

122
  “O ki, yeryüzünde ne varsa hepsini sizin için yarattı…” (Kur’an 2/29)  

“Ben cinleri ve insanları, ancak bana kulluk etsinler diye yarattım.”(Kur’an 51/56) 

123
  “Hani, Rabbin meleklere, ‘Ben yeryüzünde bir halife yaratacağım’ 

demişti.”(Kur’an 2/30) Yazır (Elmalılı), bu ayetin yorumuna dair olmak üzere 

sahabeden ve tabiinden nakledilen tefsirlerin özeti ve sonucu olarak şu neticeye 

varır: O’na göre bu ayetteki hilâfet manası, insana Allah'ın iradesinden, kudretinden 



44 

onun görevini üstlenmeyi” ifade ettiğini belirterek, bunun ya o kişinin hazır 

olmamasından, ölümünden, acziyetinden veyahut da yerine bırakılan kişinin 

onurlandırılması maksadıyla yapılabileceğini kaydeder. İnsanın yeryüzündeki hilâfeti 

de, bu manada Allah tarafından kendisine bahşedilmiş bir “şeref” olarak kabul 

edilmektedir.
124

 Hz. Ebubekir’in kendisine “halifetullah” diye hitap edenlere cevaben 

                                                                                                                                               

ve sıfatından bazı yetkiler verilmesidir ki, insan bunlarla Allah'a bağlanarak, ona 

vekil olarak, yaratılanlar üzerinde bir takım kullanma yetkilerine sahip olacak ve 

yine Allah adına O’nun hükümlerini icra edecek (yürütecek). Bu icra yetkisi ile 

insan, asla kendi zatı ve şahsı adına “asaleten” iş gören biri olmayıp, ancak ve 

ancak Allah'ın bir vekili, bir kalfası olacaktır. İradesiyle Allah'ın iradesini, 

emirlerini, kanunlarını tatbik etmekle memur olacak ve arkasından gelecekler de 

aynı görevi icra edeceklerdir. (Elmalılı M. Hamdi YAZIR; Hak Dini Kur’an Dili, 

C. I, Eser Neşriyat, 3. Baskı, İstanbul, 1979, s. 299-300.) Aynı manayı ifade eden 

başka ayetleri de ifade etmek mümkündür: 

“Ona dedik ki: ‘Ey Dâvûd! Gerçekten biz seni yeryüzünde halife yaptık. İnsanlar 

arasında hak ile hüküm ver. Nefis arzusuna uyma, yoksa seni Allah’ın yolundan 

saptırır. Allah’ın yolundan sapanlar için hesap gününü unutmaları sebebiyle 

şiddetli bir azap vardır.’ ” (Kur’an 38/26)  

“O, sizi yeryüzünde halifeler kılandır.” (Kur’an 35/39) 

124
  ISFAHANÎ, “Müfredat”, s. 356. 



45 

“Ancak hazır olmayanın halifesi olur, ben Allah’ın değil, peygamberinin halifesiyim”
125

 

diyerek, bu unvanı reddetmesi de bu telâkkinin bir ifadesidir.
126

 

İslâm inancında yeryüzü hâkimiyeti - gökyüzü hâkimiyeti (gök krallığı) ayrılığı 

mevcut değildir. Mutlak hükümranlık Allah'a aittir.
127

 O, her şeyin yönetimi elinde olan 

ve hükmünü takip edip bozacak biri olmayan bir amirdir.
128

  

 

                                                 
125

  Bkz. İBN HALDUN, a.g.e., C. I, s. 271. Ebu’l Hasan Habib el-MAVERDÎ, el-

Âhkâmü’s Sultaniye (İslâm’da Devlet ve Hilâfet Hukuku, çev. Ali ŞAFAK), Bedir 

Yayınları, İstanbul, 2017, s. 52. Bedreddin İbn CEMAA; Adl’e Boyun Eğmek-Ehl-i 

İslâm’ın Yönetimi İçin Hükümler, Klâsik Yayınları, 1. Basım, İstanbul, 2010, s. 37. 

126
  Bununla beraber sonraki dönemlerde mevkilerini güçlendirmek ve itibarlarını 

arttırmak kaygısıyla Emevî halifeleri kendilerine “halîfetullah” denilmesine izin 

verdiği gibi, Abbâsîler de bunun yerine “zıllullah fi’l-arz” (Allah’ın yeryüzündeki 

gölgesi) tabirini tercih etmişlerdir. Mecazî olan bu ifadelerde “Allah’ın 

yeryüzündeki temsilcisi olmak” gibi bir iddia olmasa da genellikle İslâm âlimleri 

bu tabirleri tasvip etmemişlerdir (Lambton’dan aktaran AYDIN; “Anayasa” 

maddesi, DİA, C. III, s. 160-161). Kanaatimizce bu unvanlar her ne maksat ile 

kullanılmış olursa olsun, sahiplerinin “mesuliyet eksenli riyaset” yerine, “nüfûz ve 

salahiyet eksenli riyaset” anlayışına saptıklarının sembolik ifadesidirler. Nitekim 

tarihî vukuat da bu hükmü teyit etmektedir.   

127
 “Göklerin ve yerin hükümranlığı Allah’ındır. Dönüş de ancak Allah’adır.” (Kur’an 

24/42); Ayrıca Bkz. Kur’an 2/107, 255; 3/109. 

128
  Nevin Abdulhâlık MUSTAFA; İslâm Düşüncesinde Muhalefet (Çev. Vecdi 

AKYÜZ), Ayışığı Kitapları, İstanbul, 2001, s. 105. Bkz. Kur'an 12/40 13/41 57/5.  



46 

Hilâfet vasfının, Hz. Âdem’in şahsında, başta peygamberler olmak üzere tüm 

insanlığa yöneltildiği kabul edildiğine göre
129

, son peygamberin ardından gelen yönetici 

manasındaki “halife” sıfatının bu temel varoluş esasından bağımsız olarak anlaşılması 

düşünülemezdi. Bu sebeple hilâfet makamının Allah’ın hükümlerini yeryüzünde icra 

etmek biçiminde bir yetki ve sorumluluk ifade edeceği de açıktı.
130

 Ancak Nevin A. 

Mustafa’nın da işaret ettiği üzere bu durum, idarecilerin “Allah adına onun hükmünü 

uygulayan vekiller” oldukları iddiasında bulunarak kendilerini ve otoritelerini 

tartışılmaz kılabilecekleri manasında anlaşılmamıştır. Zira böylesi bir telâkki, ümmetin 

hiçbir şekilde denetleme hakkının olmadığı, yöneticinin sorumsuz kabul edildiği, 

yönetilenlerin siyaset alanında görüş ortaya koyma hakkının, şura ve öğütleşme 

prensiplerinin, keza iyiliği emredip kötülükten men etme biçiminde gerçekleşecek 

muhalefetin ortadan kaldırılması ve istibdat idaresine yol açılması demek olurdu. 
131

 

Zuhaylî’nin İslâm hâkimiyet telâkkisine ilişkin yer verdiği tanım dikkat 

çekicidir: 

                                                 
129

 “Burada halîfe ile Âdem kastedilmiş, onun zikredilmesinden sonra artık soyunun 

zikredilmesine ihtiyaç kalmamıştır. Nitekim Mudar, Hâşim gibi ifadelerde, sadece 

kabilenin babasının ismi söylenir, ama tüm kabile kastedilir.” (ZEMAHŞERÎ; El-

Keşşâf (Çev.Muhammed COŞKUN vd.), Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 2016, s. 342. 

130
 Bu telakkiye temel teşkil eden açıklamalar için bkz. PRITSCH; “İslâmda Devlet 

Fikri”, s. 77-78. 

131
  MUSTAFA; “İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 105-106. Benzer bir ifade için 

bkz. Ali ABDURRAZIK; İslâmda İktidarın Temelleri –Bir “İdeolojik Devlet” 

Eleştirisi- (Çev. Ömer Rıza Doğrul), Birleşik Yayıncılık, İstanbul, 1995, s. 26. 



47 

“İslâm’da yetki ve otorite, Şer'î bir takdirden ortaya çıkan insani bir hak üzerine 

kurulur. Böylelikle ümmet ve Şeriat, bir arada İslâm devletinde "egemenlik"in 

sahipleridir. Şu anlamda ki: Asıl egemenlik Yüce Allah'a ait bir haktır. Emir ve nehiyde 

O'na başvurulur. Pratikte egemenlik ise, Şeriatin ilkeleri ışığında içtihat ve görüş sahibi 

olan hal ve akd ehlini tayin eden halkın kendisinden gelir.”
132

 

Otoritenin şer’i bir takdirden doğmuş olduğu vurgusu, İslâm hâkimiyet telâkkisi 

bakımından mutlak halk hâkimiyetinden farklılık manası taşırken; bu hâkimiyetin 

“insanî bir hak üzerine kurulu olduğu” vurgusu ise, onun mutlak bir ilâhi hak (droit 

divin) olarak görülmediğini ve neticeten halifenin sorumsuzluğu manasında 

anlaşılamayacağını ifade eder.   

Hâkimiyetin Allah’a ait oluşu, İslâmî idare telâkkisi bakımından, bundan sonra 

yer verilecek tüm prensiplerin kendisi ile temellendiği en esaslı prensip olmuştur. Zira 

hâkimiyete asaleten değil niyabeten sahip olduğuna inanılan insanın
133

, zâtî mülkü olan 

                                                 
132

  Vehbe ZUHAYLÎ; İslâm Fıkhı Ansiklopedisi (ter. Ahmet EFE, Beşir ERYARSOY 

vd.), C. VIII, Risale Yayınları, İstanbul, 1990, s. 448. 

133
  Kur’an, Allah’ın mülk’ü dilediği kişiye verebileceğini, bu konuda belirleyici olanın 

servet değil, liyakat olduğunu ifade eder. “Peygamberleri onlara, “Allah, size 

Tâlût’u hükümdar olarak gönderdi” dedi. Onlar, “O bizim üzerimize nasıl 

hükümdar olabilir? Biz hükümdarlığa ondan daha lâyığız. Ona zenginlik de 

verilmemiştir” dediler. Peygamberleri şöyle dedi: “Şüphesiz Allah, onu sizin 

üzerinize (hükümdar) seçti, onun bilgisini ve gücünü artırdı.” Allah, mülkünü 

dilediğine verir. Allah, lütfu geniş olandır, hakkıyla bilendir.” (Kur’an 2/247) 

Böylece mülk’e nâil olanlar “bil'esale değil O’ndan binniyabe nail olurlar”. 

(YAZIR; a.g.e., C. II, s. 830.) Ancak bu hâl yönetimde bulunan kimselerin her 

durumda “makbul”, “özel” ve “seçilmiş” oldukları manasına da gelmez. Aksi 



48 

bir devletten söz edilemez.
134

 Mâdem ki devlet yetkileri bir emanet mahiyetindedir, öyle 

ise hâkimiyette esas olan telâkkinin de mes’uliyet eksenli olması icap eder. Konu 

mesuliyet olunca, yetkilerin hudutlarının belirli olması gerekir ki; bu da uyulması 

gerekli olan bir kısım kaidelerin mevcudiyeti manasına gelir. İdareciyi bağlayan bu üst 

normlar, onun tek taraflı iradesinin yalnız başına sonuç doğurmasına da izin 

vermemektedir. Neticeten ortak akla başvurmak yani meşveret gerekecektir. Maksat asıl 

mülk sahibinin iradesini tahakkuk ettirmek olunca da hâliyle mutlak şekilcilik söz 

konusu olmayacaktır.  

Bu birbiri ile sıkı münasebet içerisinde bulunan ilkesel birliğin bozulması, 

öncelikle devlet iktidarını mesuliyetin değil, ihtirasın konusu hâline getirmekte ve 

yarışan talepler neticesinde güçlü olanın galip geldiği bir mücadele ortamı kendisini 

göstermektedir. Kanımızca isyan suçunun İslâm Devleti’nde ortaya çıkışının bu 

prensipler çerçevesinde okunması önemlidir.  

İslâm hukuku, halife seçimi de dahil olmak üzere her işlemin geçerliliği için o 

işleme cevaz veren bir yetkinin varlığını şart koşar. Bu şer‘î yetki, kimi zaman şâri’in 

                                                                                                                                               

takdirde Allah’ın seçmiş olduğu bir yöneticiyi azletmek teorik açıdan mümkün 

olmazdı. İslâm inancı, müspet olsun menfî olsun her türlü oluşu Allah’ın 

dilemesine bağlayan bir temele sahiptir. Bkz. “De ki: ‘Eğer Allah size bir kötülük 

dilese, sizi Allah’tan koruyacak kimdir? Yahut size bir rahmet dilese, buna engel 

olacak kimdir?” Onlar kendilerine Allah’tan başka hiçbir dost ve hiçbir yardımcı 

bulamazlar.’ ” (Kur’an 33/17). Firavun’un güç ve hâkimiyetinin kaynağı 

konusunda benzer bir ifade için bkz. Kur’an 10/88. 

134
  Bu sebeple de, bir vekil olarak mülk’ü elinde bulunduran bu kimseler, mülk’ün 

gerçek sahibi olan Allah’ın iradesine uygun şekilde hareket etmelidir. 

(HAMİDULLAH; “İslâm Peygamberi”, s. 731.) 



49 

alenen izin vermesinden kaynaklanabileceği gibi, kimi zaman da serbest bırakmasından, 

yani bu hususta yasak getirmemiş olmasından kaynaklanır. Bahse konu yetki, kişiye 

doğrudan tanınmış olabileceği gibi, yetkili bir başka kimseden devralınmış da 

olabilir.
135

 

Hz. Peygamber’in vefatından sonra, halifenin seçilmesi hususunda bağlayıcı bir 

nass bulunmadığından, râşid halifeler –İslâm’ın temel prensipleri çerçevesinde- seçim 

ve istihlâf yöntemleri ile işbaşına getirilmiştir. Zira prensip olarak hâkimiyet her ne 

kadar Allah'a ait ise de; uygulamada ilahi iradeyi temsil eden, toplumun genel 

iradesidir. Bununla birlikte Hz. Peygamber’in “vox populi vox dei (Halkın sesi Hakk’ın 

sesidir)” demek yerine, “Allah'ın eli tek vücut olan topluluğun üzerindedir” ve 

“Ümmetim asla yanlış bir hüküm üzerinde ittifak etmeyecektir.” dediğini de 

vurgulamakta fayda vardır.
136

  

Öyle ise, hâlifeyi doğrudan seçen Allah olmayıp, ümmettir.
137

 Halife, İslâm 

Kanunu'nun yürütücüsü ve Allah'ın yasasının uygulayıcısıdır; bu sebeple de mukaddes 

                                                 
135

 H. Yunus APAYDIN; “Velayet” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XLIII, 

İstanbul, 2013, s. 16.  

136
  HAMİDULLAH; “İslâm Peygamberi”, s. 732-733. 

137
  Bu telakkinin ümmetin azil yetkisi ile ilişkisi barizdir. Zuhaylî, ünlü hukukçu Dr. 

Abdülvehhâb Hallâf’tan şu alıntıyı yapmaktadır: “Bu yüksek başkanlığın İslâm 

hükümetindeki konumu, herhangi bir anayasal hükümetteki yüksek başkanlığın 

konumu gibidir. Çünkü halife, yetkisini hall ve akd ehlinde ifadesini bulan 

ümmetten alır. Bu yetki ve otoritenin devamı ise, onların ona olan güvenlerinin 

devamına, menfaatlerine dikkat edip göz önünde bulundurmasına bağlıdır. İşte 

bundan dolayı İslâm âlimleri şunu kabul etmiştir: "Ümmet, gerektirici bir sebep 

dolayısıyla halifeyi hal'etme (görevinden alma) hakkına sahiptir. Eğer bu hal' bir 



50 

bir kişiliği, ilahî vazifelendirme ile teyit edilmiş ruhâni bir otoritesi yoktur.
138

 Aynı 

gerekçe ile İslâm Devletinin batılı anlamda teokratik bir devlet yapısı olduğunu ifade 

etmek de hatalıdır.
139

 Bilâkis ortada bir çeşit görevlendirme ile işbaşına getirilmiş, diğer 

Müslümanlardan hiçbir farkı olmayan, gaybî herhangi bir bilgi kaynağına istinad 

etmeyen ve bu sebeple hükümleri nass düzeyinde bağlayıcı da olmayan
140

, yegâne 

vazifesi şer’i hükümleri tatbik etmek suretiyle adaleti gerçekleştirmek olan bir halife 

vardır. Özetle İslâm hâkimiyet telâkkisinde hâkimiyetin kaynağının Allah olması, 

hâkimiyet makamında bulunan kişiyi “mukaddes”, kararlarını da “ilahi iradenin 

                                                                                                                                               

fitne doğuracaksa iki zarardan daha aşağısına katlanılır.” Bkz. ZUHAYLÎ; a.g.e., 

C. VIII, s. 448.  

138
  MUSTAFA; “İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 110. 

139
  “Teokratik devlet, iktidarını doğrudan Allah’tan alan ve böylece Allah’ın temsilcisi 

durumunda bulunan bir hükümdarın veya din adamının (meselâ papanın) idaresi 

altında bulunan devlettir. Bu devletin başkanı fertler üzerinde mânevî bir sultaya 

sahiptir. Batı’daki örneklerinde görüldüğü gibi kişilerin günahlarını bağışlama, 

onları takdis etme veya tam tersine dinden çıkarma papanın veya görevlendirdiği 

kimselerin yetkisindedir. Hükümdarın veya papanın yapmış olduğu dinî yorumlar, 

Tanrı’nın iradesini anlama gücüne sahip kimseler tarafından yapıldığından 

tartışmasız kabul edilen birer dogma değerindedir. Fertlerin doğrudan Tanrı’ya 

yakarmaları her zaman mümkün olmayıp birçok ibadet türlerini ancak din 

adamları aracılığıyla yerine getirebilirler.” (AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, 

C. III, s. 160.) 

140
 Mesela Abbasî Halifesi Me’mun, Kur’an’ın yaratılmışlığıyla ilgili olarak 

benimsediği görüşü zorla kabul ettirmeye çalışmış ise de başta Ahmed b. Hanbel 

olmak üzere âlimlerin tepkisiyle karşılaşmış ve uygulanan baskılar herhangi bir 

sonuç vermemiştir. (AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III, s. 161) 



51 

tecellisi” kılmaz. Bu telâkki, hâkimiyetin Allah’ın hoşnutluğu gözetilmek suretiyle; 

emirleri dairesinde ve yasaklarından sakınılarak kullanılması gerektiği manasında 

anlaşılmıştır.  

İslâm’da devlet başkanının mukaddes olmayışının, yerine göre azledilmesine de 

imkân tanıyan bir temel teşkil ettiğini ifade etmiştik. Bu temel, hâkimiyet telâkkisi 

bağlamında bilhassa mühimdir. Mesela Çin hâkimiyet telâkkisini aşmak ve 

İmparator’un azline meşrû bir izah getirmek için Konfüçyüs’ün “Gök’ün oğlu” 

kavramlaştırmasını te’vil etmek zorunda kaldığı
141

 hatırlanacak olursa,  İslâm hâkimiyet 

telâkkisinin devlet başkanının azlini tıpkı onu seçmek gibi hür iradenin bir tercihi olarak 

ortaya koymuş olmasının manası daha iyi anlaşılır. Bununla birlikte Aydın’ın da ifade 

ettiği üzere, İslâm Anayasa Hukuku’nun temeli bu minvalde iken, bu esas, uzun asırlar 

boyunca sadece teoride kalmıştır. Tatbikatın temel devlet felsefesinden kopuşu o 

ölçüdedir ki mevcut durumun dayattığı siyâsî zaruretler, İslâm hukukçularını vukuata 

uygun teoriler üretmeye ve de facto uygulamaları meşrulaştırmaya itmiştir.
142

  

b. Hâkimiyetin “Emanet” Vasfında Oluşu 

İslâm, kamu yetkileri bakımından “mülk” esasını kabul etmez ve bu yaklaşımını 

“emanet” tavsifi ile sarahaten ortaya koyar. Öte yandan, bu emanetin ehil olana tevdii 

edilmesi lüzumunu da açıkça ifade eder.
143

  

                                                 
141

 Bkz. Wolfram EBERHARD; “Eski Çin Felsefesinin Esasları (Çev. İkbal BERK)”, 

AÜDTCFD, C. II, S. 2, Ankara, 1944, s. 270. 

142
  AYDIN; “…Devlet Başkanının Tayin Usulü”, s. 193 

143
 “Allah, size, emanetleri mutlaka ehline vermenizi ve insanlar arasında hükmettiğiniz 

zaman adaletle hükmetmenizi emrediyor.” (Kur’an 4/58) Yazır’a göre, bu ayette 

yer alan “emanetler”, umumî mahiyettedir. Buna göre özel hukuk kapsamındaki 



52 

Mâlumdur ki, Kur'an'da “emanet”, “korunması ve yerine getirilmesi gerekli 

haklar” manasında kullanılır. Mesele idare sahası cihetinden ele alındığında bu tavsif; 

hakları gözetme, vazifeyi hakkıyla yerine getirme ve hakkı sahibine verme manalarına 

gelir. Hak sahibine hakkını vermek ise öncelikle her işi veya görevi ona ehil olana 

vermek manasına gelir ki, bu da halifede aranan “adalet” vasfı ile yakından alakalıdır. 

“Adalet” vasfının halifenin meşrûiyet temelini de ifade etiği hatırlanacak olursa, bu 

esasın terkinin muhalefetin zuhuru bakımından meşru kılıcı bir gerekçe ve haklı bir 

dayanak teşkil edeceği tartışılmaz.
144

. 

  Bir başka açıdan ise “Emanet”, “başkasının hukukunu yüklenmek”, manasını 

ifade eder. Böylece insan, idare konusunda kendisine riayet edilmesi emrolunan hukuku 

icra etmeye memur bir kimse olarak ortaya çıkar. Bu hâl, “göklerin ve yerlerin dahi 

yüklenmekten çekindikleri bir sorumluluk” olarak ifade edilmiştir.
145

 

                                                                                                                                               

vedia ilişkileri de kamu hukukuna ait cihad, kamusal makamlar, yetki, devlet 

başkanlığı, idare ve fetva işleri de “emanet” kapsamındadır. Bkz. YAZIR; a.g.e., C. 

II, s. 1372. Ayrıca bu konuda bkz. “Emanet” maddesi, Yaşar Nuri ÖZTÜRK; 

Kur’an’ın Temel Kavramları, C.I, Yeni Boyut Yayınları, 26. Baskı, İstanbul, 2014, 

, s. 247. 

144
  MUSTAFA; “İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 114. 

145
 “Şüphesiz biz emaneti göklere, yere ve dağlara teklif ettik de onlar onu yüklenmek 

istemediler, ondan çekindiler. Onu insan yüklendi. Çünkü o çok zalimdir, çok 

cahildir.” (Kur’an 33/72). Yazır, bu konuda şu açıklamaları yapmaktadır: “Emanet 

ifa edildiği takdirde neticesi çok büyük bir keramet olduğu gibi ifa edilemediği 

takdirde de hıyanet ve garametle (tazmin sorumluluğu olan) büyük bir rüsvâlıktır. 

(YAZIR; a.g.e.,  C. VI, s. 3934-3935.) 



53 

  Kur’an’da mülkün esas sahibi olarak (Mâlik’ül-mülk) Allah gösterilmektedir.
146

 

Böylece Allah, insanlara kendi mülkünden hükümranlık, servet gibi lütûflarda 

bulunmuştur. Ancak insanların bu mülk üzerindeki hâkimiyetleri aslî olmayıp dolaylı, 

sınırsız olmayıp sınırlı, kalıcı olmayıp geçicidir. Kıyametten sonra da asıl sahibi olan 

Allah’a dönecektir.
147

  

Kur’an’da Cumhurî hiçbir rejimden söz edilmemesine ve halife 

görevlendirilmesine dair doğrudan herhangi bir hüküm de yer almamasına rağmen, ilk 

halifelerin liyakat gözetilmek suretiyle seçilip iş başına getirilmeleri, İslâm 

hâkimiyetinin emânet vasfını haiz olduğunun bilinmesindendir.
148

  

 Halifenin elinde bulunan yetkinin mülk değil de emanet niteliğinde görülmesinin 

önemli neticeleri vardır. Öncelikle halife bu yetkiyi dilediği şekilde değil, 

hükümranlığın gerçek sahibinin emirleri istikâmetinde kullanacaktır. Bu manada 

hâkimiyeti mutlak değil, şartlıdır.
149

 İkincisi, belli makamlara atayacağı kimseler 

                                                 
146

  Bkz. Kur’an 3/26.  

147
 M. Sait ÖZERVARLI, “Mülk” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXXI, 

İstanbul, 2006, s. 540.  

“Bugün mülk (hükümranlık) kimindir? Tek olan, her şeyi kudret ve hâkimiyeti 

altında tutan Allah’ındır!” (Kur’an 40/16) 

148
  Daha ilk halifenin seçimi esnasında Ensâr’dan olan Ma’n b. Adiyy’in şunu 

söylediği rivayet edilir: “Ey Muhacirler! Allah’a yemin ederim ki, bizim için 

yeryüzünde sizden daha aziz kimse yoktur. Bizim endişemiz sadece, kendisine tâbi 

olunacak kimsenin Muhammed ümmeti arasında adaleti gözetip 

gözetemeyeceğidir…” (Vakıdî’den nakleden HAMİDULLAH; “İslâm 

Peygamberi”, s. 925.) 

149
 ZUHAYLÎ; a.g.e., C. VIII, s. 436-437. 



54 

bakımından liyakat ölçüsü gözetmek durumundadır, zira kendi mülkü üzerinde değil, 

“Allah’ın mülkü” üzerinde tasarruf etmektedir.
150

 Üçüncüsü, tüm Müslümanlar bu 

vazifenin gereği gibi yapılıp yapılmadığı ve “emanet”e ihanet edilip edilmediğini 

denetlemekle yükümlüdürler.
151

 Dördüncüsü, halife hilâfet makamını dilediği kimseye 

dilediği şekilde bırakamayacaktır. Yani hilâfette hiçbir vasıf kaygısı gütmeyen mutlak 

veraset esasen mümkün değildir.
152

 Beşincisi, emanete ehil olma vasfını kaybeden, 

yahut ehil olmadığı sonradan anlaşılan halife, tıpkı seçim sürecinde olduğu gibi 

hukuken azledilebilecektir.
153

 

Tüm bunlar İslâm tarihinde gerçekleşen isyanların –haklı olsun, haksız olsun- 

görünüşteki gerekçelerini de teşkil etmiştir.   

c. Mes’uliyet Eksenli İdare Telâkkisi  

Hilâfet vazifesinin –tüm kamu görevlerinde olduğu gibi- bir emanet vasfında 

olduğuna dair önceki temel prensibin bir neticesi olarak, yönetimde şahsî, ailevî, 

kabilevî hegemonya ve nüfûz kaygılarına yer yoktur. Nüfûz eksenli değil, mes’uliyet 

eksenli bir idare telâkkisi vardır.  

Bir önceki ilke kapsamında mülkün emanet vasfında olduğu anlatılırken, 

emanetin aynı zamanda mes’uliyet demek olduğu da ifade edilmişti.
154

  

 “Her birerleriniz çobandır ve her birerleriniz elinin altındakinden sorumludur. 

Devlet adamları birer çobandır ve elinin altındakileri lâyıkıyle muhâfaza etmekten 

                                                 
150

 Kur’an 4/58. 

151
 NEBHAN; a.g.e., s. 19. 

152
 HAMİDULLAH; “İslâm Peygamberi”, s. 729. 

153
 ZUHAYLÎ; a.g.e., C. VIII, s. 448. 

154
  Kur’an 33/72 nolu ayetin tefsiri sadedinde bkz. YAZIR; a.g.e., C. VI, s. 3934-3935. 



55 

sorumludur.”
155

 Mâlumdur ki, çobanlar emanet üzerinde mes’uliyet üstlenen 

kimselerdir. Böylece idareciler yeterlilik ve liyakat sahibi kimseler olmalıdırlar. 

Nitekim Hz. Peygamber, kendisinden valilik görevi isteyen Ebû Zer’in talebini de 

benzer kaygılarla reddetmiştir.
156

 İdarenin mes’uliyet manasına geldiğinin idrâkinde 

olan bir kimsenin bu vazifeye tâlip olarak ortaya çıkması beklenmeyeceğinden, Hz. 

Peygamber’in kendisinden vazife isteyen bir başka kimseye hitaben şöyle dediği rivayet 

edilir: 

“Vallâhi biz, tâlip olanı veya vazîfe hırsı bulunanı yönetici yapmıyoruz!”
157

  

Bununla beraber şartların zorunlu kıldığı bir vasatta sorumluluktan kaçmak da 

doğru görülmemiştir. Hz. Ebûbekir’in Ben-i Saide gölgeliğinde yapılan toplantıda Hz. 

Ömer veya Ebû Ubeyde b. Cerrah’tan birinin seçilmesini önerdiği, kendisi seçildikten 

sonra da bu vazifeye isteyerek gelmediğini ifade ettiği mâlumdur.
158

 İkinci halife Hz.  

                                                 
155

  Buhâri; Cum’a 11. Müslîm; İmâre 20. Bkz. BUHÂRÎ; Sahîh-i Buhârî ve Tercemesi 

(terc. Mehmed Sofuoğlu), Ötüken Neşriyat, C. II, İstanbul, 1987, s. 862. 

156
  Ey Ebû Zer! Sen zayıf bir adamsın. İstediğin vazîfe ise büyük bir emânettir. Bu 

emâneti ehil olarak alan ve üzerine düşeni yapanlar müstesnâ, aslında bu vazîfe 

kıyâmet gününde bir rezillik ve pişmanlıktır.” (Müslim; İmâre 16.)  

157
  Buhârî; Ahkâm 7. Müslim; İmâre 15. 

158
 “Allah'a yemin ederim ki benim şu Hilâfet makamında asla gözüm olmamıştır. Ne 

gündüz ne gece, bunu asla arzu etmedim ve bu işin bana verilmesi için gizli ya da 

açıktan Allah'a dua etmedim. Ancak şayet bu görevi kabul etmediğim takdirde 

toplumda fitne ve kargaşa çıkmasından endişe ettim. Bundan böyle halifelik görevi 

üzerimde olduğu sürece bana asla rahat ve huzur yoktur. Bana yöneltilen bu görevi 

yerine getirebilmem için Allah'ın bana bağışladığı güç ve imkânlar dışında hiçbir 

güç ve imkân bulunmamaktadır. Bugün benim yerime bu işi daha iyi yerine 



56 

Ömer’in, Müslümanlara hitabı da benzerdir.
159

  

Böylece İslâm nazarında halifenin, sadece ümmetin bir çalışanı, yani vazifelisi 

olduğu neticesi ortaya çıkar. “Onun ümmetine karşı sorumlulukları, kölenin efendisi 

karşısındaki sorumluluklarıdır.”
160

  

Bu esas, salt iktidarı ele geçirme hırsı ile ortaya atılan bağîler bakımından İslâm 

hukukçularının yaklaşım temellerinin anlaşılması bakımından önemlidir.  

Hilâfetin saltanata tebdili ile beraber bu telâkki de tedrîcen terk edilecektir. 

Saltanat sisteminin karekteristik vasfı gereği devletin şahsında tecelli ettiği sultan 

sorumsuz, ona itaat ise mutlaktır. İslâm ahkâmı ile kendilerini bağlı hisseden ve fetva 

kurumuna büyük önem atfeden Osmanlı sultanlarında dahi devlet, sultanın fizikî varlığı 

                                                                                                                                               

getirebilecek birinin görevlendirilmesini isterdim" (Müstedrek III/66’dan nakleden 

HAMİDULLAH; “İslâm Peygamberi”, s. 928.)  

159
 “Ey Müslümanlar, ben sizleri kendine köle yapmayı arzu eden bir kral değilim. Ben 

kendim hilâfetin ağır mes'uliyetlerini sırtında taşıyan, Allah'ın bir kuluyum. Sizi 

evlerinizde rahat ve sakin bir uyku temin edecek şekilde hizmet edebilirsem kendimi 

bahtiyar addederim. Arzum sizi daima kendime hizmetçi kılmak ve kapımda 

muhafız dikmek olsaydı benden daha bedbaht ve biçare kimse olmazdı. Gayem size 

lafla değil amellerle öğretmektir.” Bkz. Şibli NUMANÎ; Bütün Yönleriyle Hz. 

Ömer ve Devlet İdaresi (Çev. Talip Yaşar Alp), C. I, Hikmet-Dâva-Çağ Yayınları, 

İstanbul, 1975, s. 183. 

160
 Aven Khaled ABDURRAHMAN; “İslâm Ceza Hukuku Bakışında Siyâsî Suçların 

Kapsamı”, İslâm Ceza Hukuku (ed. Abdurrahman Eren, M. Refik Korkusuz), C. II 

içinde, Uluslararası Hukukçular Birliği Yayınları, Antalya, 2017, s. 533. 



57 

ile ifade ve temsil edildiğinden, pratikte çoğu zaman bu hâl “sorumsuzluk” manasına 

gelmekteydi.
161

 

Halifenin sorumluluğu, onun hatasız (masum) kabul edilmemesinden 

gelmektedir. Zira daha evvel de ifade edildiği üzere İslâm nazarında devlet başkanı, 

Allah’ın halifesi değil, ümmetin vekilidir.
162

 Şia’da hâkim olan “masum imam 

doktrini”, Ehl-i Sünnet mezhebi tarafından kabul görmemiştir.
163

 Hamidullah’ın ifadesi 

ile özetlemek gerekirse, peygamberlerin dahi görevleri ile ilgili olarak Allah tarafından 

sorgulanacakları açıkça belirtildiğine göre
164

, halifeler bakımından hatasızlık ve bunun 

neticesinde de sorumsuzluk kabul edilemez.
165

 Ayrıca bu sorumluluk, salt vicdanî bir 

sorumluluk da değildir. Halife, aynı zamanda herhangi bir Müslümanın kendisinden 

kolayca hak talep edebildiği bir kimsedir. Nitekim halifelerin diğer Müslümanlarla âdil 

şartlarla muhakeme edildiğine dair Hulefâ-i Raşidîn dönemine ait zengin örnekler 

mevcuttur. 

                                                 
161

 Padişahı, bir hizmetli, bir kamu görevlisi olarak görebilmek mümkün değildir. O, 

devletin varlığının ve sürekliliğinin kaynağıdır. Padişah bütün devlet güçlerini 

elinde tutmakta, ‘Devlet’ onun fizikî varlığıyla temsil ve ifade olunmaktadır. Bkz. 

Aybars PAMİR; “İslâm Hukukunda ve Osmanlı Devleti’nde Egemenlik Anlayışı” 

(Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstütüsü, Ankara, 2001, s. 

107. 

162
 ABDURRAHMAN; a.g.m., s. 533. 

163
 Bkz. Muhammed b. Ahmed el-GAZZALÎ, Bâtınîliğin İçyüzü (Çev. Avni İlhan),  

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 1993, s. 86-89. 

164
 “Kendilerine peygamber gönderilenlere mutlaka soracağız. Peygamberlere de 

elbette soracağız.” (Kur’an 7/6)  

165
 HAMİDULLAH; “İslâm Peygamberi”, s. 733. ARABÎ; “İslâm’da Yönetim 

Sistemi”, s. 68-69. 



58 

Böylece halifenin her durumda mutlak masum kabul edilmeyişi, İngiliz kadim 

telâkkisinde ifadesini bulan “the king can do no wrong (kral hata yapmaz)” prensibine 

benzer bir prensibin İslâm hâkimiyet telâkkisinde kabul edilmediğini ifade eder. Hâliyle 

halife “âdil” de olabilir “fâsık” da olabilir, ancak âdil olması gerekir. Bu bir davranış 

yükümlülüğüdür, halifenin tabiatının bir iktizası değil.  

Son olarak, İslâm’da mes’uliyet eksenli hâkimiyet telâkkisinin somut 

tecellilerinden olmak üzere, aklî dengesi yerinde olmayan kimseler ile bâliğ olmayan 

çocuklar devlet başkanı olamaz.
166

 Buna karşın, çocuk yaşta olan kişilerin ve hatta aklî 

dengesi yerinde olmayanların tahta geçmiş olması, saltanat sisteminde geçerli olan güç 

ve nüfûz eksenli hâkimiyet telâkkisine delil olarak gösterilebilir.   

İslâm’da devlet başkanı veya halifeye bakış açısının yetki eksenli değil fakat 

mes’uliyet eksenli olmasının bir sonucu da, devlet başkanına yüklenmiş olan bu 

vazifelerin icrası konusunda İslâm toplumunun her ferdinin “kontrol edici” vasıfta 

bulunmasıdır. Bu vasıf, tenkid hakkını temellendirdiği gibi, yerine göre azil hakkını ve 

hurucu da temellendirir.
167

  

d. Şer’i Nassların Çerçevelediği Kamu Hukuku Telâkkisi  

Hilâfetin emanet vasfında oluşunun bir diğer neticesi de, şer’i nasslarla hududu 

belirlenmiş bir idarenin mevzubahis olması, mutlak bir idarenin ise kabul 

edilmemesidir. Bu esas aynı zamanda halifenin sorumlu tutulabilmesinin hukukî 

zeminini de teşkil eder. Bir başka anlatımla hâkimiyetin gerçek sahibi olan Allah, bu 

                                                 
166

 Gazzalî’nin, Melikşah’ın eşi Terken Hatun’a bu yönde verdiği bir cevap için bkz. 

İBNÜ’L-ESÎR; İslâm Tarihi, El-Kâmil Fi’t-Târîh tercümesi (Terc. Abdülkerim 

ÖZAYDIN), C. X, Bahar Yayınları, İstanbul, 1987, s. 184. 

167
  NEBHAN; a.g.e, s. 19-21. 



59 

hâkimiyetin kullanılış biçimini de belirlemiştir.
168

 Ancak bunu teferruata inen 

(kazuistik) bir düzenleme olarak anlamamak gerekir. Temel prensipleri ortaya koyarak 

bir çerçeve çizen ve uygulamayı bu çerçeve içerisinde, değişen şartlara uyarlanabilir 

biçimde içtihada terk eden bir tercih söz konusudur.  

Bu konuda Nevin A. Mustafa şu satırları kaydeder: 

“Genelliği çerçevesinde uygulanmasını esnekleştiren, zaman ve mekan 

şartlarıyla uyuşmasını sağlayan çeşitli şekil ve uslupların pek çoğuna elverişli olmak 

üzere, Kur'an'ın yönetim işlerinde genel prensipler getirdiğinde usul âlimleri neredeyse 

ittifak etmişlerdir. Kur'an yönetim sistemlerinden belli birini düzenlenmemiştir. Aksi bir 

iddia muhal değilse bile -en azından -İslâm'ın Müslümanlardan kaldırdığı güçlüğe yol 

açar.”
169

 

Bu şer’i nasslar, idareciler bakımından salahiyet sahasına ait hudutları ifade 

ederken, idare edilenler bakımından ise itaat mükellefiyetinin çerçevesini 

çizmektedirler.  

İcraatında sahip olduğu yetki çerçevesini aşan halife “fâsık” sıfatını iktisap eder. 

Fâsık halifenin azli gerektiği hususunda ise İslâm hukukçuları müttefiktirler.
170

  

                                                 
168

  Bkz. ZUHAYLÎ; a.g.e., C.VIII, s. 436. İbn Cemaa gibi alimlerin, “Sultanın 

kendisini Allah’ın valilerinden ve nâiblerinden biri konumunda kabul etmesi 

gereklidir; çünkü o Allah’ın ayakta tuttuğu mülkte tasarrufta bulunmakta, O’nun 

emrettiği şeriatla amel etmektedir.” biçimindeki açıklamaları bu manayı ifade eder. 

(Bkz. İBN CEMAA; “Adl’e Boyun Eğmek”, s. 45.)  

169
 MUSTAFA; “ İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 103. 

170
 AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III, s.  162; NEBHAN, a.g.e, s. 21. 



60 

e. İdarenin Şekli Bakımından Esneklik  

İslâm hâkimiyet telâkkisinde yönetme yetkisi, belli bir aile veya zümrenin hakk-ı 

mahsusu yahut ayrıcalığı olarak görülmez. Zira daha evvel de ifade edildiği gibi, 

İslâm’da hâkimiyetin kendisi bir talih, saadet ya da kutluluk olarak kabul edilmez. 

Aksine, bir emanet ve neticeten de mes’uliyet olarak ifade edilir. Maksat, şer’i 

hükümlerin tatbiki ve adaletin sağlanmasıdır. Bu nedenle idarenin şeklî şartlarına dair 

katı kurallar öngörülmemiştir.
171

 Bu nihâî maksadın husulünü temin edecek her sistem 

meşrû ve geçerli kabul edilebilir.  

Bunu veraset uygulamasına da imkân tanıyan bir örnek üzerinden ifade etmek 

mümkündür. Meselâ Hz. Süleyman, babası Hz. Davud’a vâris olmuştur.
172

 Ancak bunu 

veraset sisteminin mutlak olarak onaylandığı şeklinde anlamaya imkân yoktur. Zira Hz. 

Süleyman’ın salt Davud peygamberin oğlu olmaktan öte yüksek meziyetleri olduğunu 

da yine Kur’an bildirmektedir.
173

 Yoksa salt bir peygamber oğlu olmaktan dolayı sahip 

olduğu hususî bir imtiyaz söz konusu değildir. Bunun böyle olmadığını, Nuh 

peygamberin oğluna ilişkin anlatımda da görmek mümkündür.
174

 

                                                 
171

 Bkz. MUSTAFA; “ İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 103. 

172
 “Süleyman, Dâvûd’a varis oldu…” (Kur’an 27/16) 

173
  “Süleymân ne güzel bir kuldu! Doğrusu O, dâimâ Allâh’a yönelirdi.” (Kur’an 

38/30) Yine Hz. Süleyman’ın hukukî uyuşmazlıkları çözme konusunda Hz. 

Davud’a göre daha isabetli karar aldığı da ifade edilmektedir. (Bkz. Kur’an 21/78-

79.) 

174
  Tufan esnasında akıntıya kapılan oğlunun ardından Allah’a “Rabbim! Şüphesiz 

oğlum da âilemdendir. Senin va’din elbette gerçektir. Sen de hükmedenlerin en iyi 

hükmedenisin.” şeklinde yakarışta bulunan Nuh’a, Allah şöyle cevap vermiştir: “Ey 

Nûh! O, asla senin âilenden değildir. Onun yaptığı, iyi olmayan bir iştir. O hâlde, 



61 

Kur'an esasen idare sisteminin şeklini ele almamıştır, ancak geçmiş milletler 

üzerinden bu konudaki tarihî tecrübelere yer vererek, insanların uyarılması cihetine 

gidilmiştir. Bu sebeple, idare sisteminin şekil ve yapısını Kur'an'da aramak yerine, 

sistemi Allah'ın bu yöndeki iradesine uygun duruma getiren prensip ve esasları ortaya 

çıkarmaya gayret gösterilmesi gerektiği ifade edilmiştir. Bu prensipler de temelde 

adalet, eşitlik ve emanetin ehline tevdiidir.
175

 

f. Meşveret Esaslı İdare Telâkkisi  

Kur’an, Hz. Peygamber’e idare konusunda diğer Müslümanlara da danışmasını 

emretmektedir.
176

 Öte yandan inananların mümeyyiz vasıflarını sayan bir başka ayet de 

meâlen “Onların işleri de kendi aralarında bir istişare iledir.” (Kur’an 42/38) ifadesini 

içermektedir. Bu esaslar, İslâm idaresinin meşveret esaslı işleyişinin anlaşılması 

bakımından oldukça önemlidir.   

Hz. Peygamber’in vefatı ile birlikte gaybî bilgi kaynağına dayanan çözüm 

imkânının bütünüyle ortadan kalkması sebebiyle İslâm’da tüm meseleler şer’i nasslar 

çerçevesinde içtihadın konusunu teşkil eder hale gelmiştir. Bu, aynı zamanda Kur’an’da 

da Müslümanlara tavsiye edilen bir esası ifade etmektedir.
177

 

                                                                                                                                               

hakkında hiçbir bilgin olmayan şeyi benden isteme. Ben, sana cahillerden 

olmamanı öğütlerim.” (Kur’an 11/45-46.) 

175
  MUSTAFA; “İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 113-114.   

176
  “…İş konusunda onlarla müşavere et. Bir kere de karar verip azmettin mi, artık 

Allah’a tevekkül et, (ona dayanıp güven)…” (Kur’an 3/159) 

177
 “…Hâlbuki onu peygambere ve içlerinden yetki sahibi kimselere götürselerdi, 

elbette bunlardan, onu değerlendirip sonuç (hüküm) çıkarabilecek nitelikte olanları 



62 

Nitekim Hulefâ-i râşidîn döneminde bu esasa ciddiyetle riayet gösterilmiştir. 

Mesela Hz. Ömer, hilâfeti döneminde seçkin sahabelerin Medine’den ayrılmasına 

müsaade etmemiş, devlet işlerinde her daim fikirlerine başvurmuştur.
178

 

İslâm devlet nizâmı meşverete dayalıdır.
179

 Hatta Zuhaylî, bu konuda İbni 

Atiyye’den şu sözü nakletmektedir: “Şura, Şeriatin temellerinden ve hükümleri azimetle 

yerine getirilmesi gerekenlerdendir. İlim ve din ehli ile istişare etmeyen kimsenin 

azledilmesi vaciptir. Bu konuda görüş ayrılığı yoktur.”
180

  

Meşveret esasının tatbik biçimi; şartlara, zamana ve topluma göre 

değişebilmektedir. İstişarenin katı şartlara bağlanmamış olması da bu sebepledir. Ebû 

Zehra, meşveretin konusu olarak gördüğü halife seçimi konusunda Hz Peygamberin 

belli bir yol ve değişmez bir usul koymamasını da aynı gerekçeye bağlamaktadır.
181

 

Mesela İslâm devletlerinde değişen biçim ve görevlerde de olsa divân müessesesinin 

varlığı bu esasın kurumsallaşmış bir ifadesidir. 

Hilâfetin saltanata dönüşmesi ile birlikte şûra prensibi de pratikteki önemini 

kaybetmiş, fakat şeklen de olsa korunmuş, bütün bütün terk edilmemiştir.
182

 

Belli başlı prensipler hâlinde ana hatlarını göstermeye çalıştığımız İslâm 

hâkimiyet telâkkisinin bu nitelikleri, -Ömer bin Abdülaziz dönemi istisna edilecek 

olursa- İslâm tarihinin hulefâ-i raşidin dönemi sonrası uygulamalarındaki gerçekliği 

yansıtmaz. Saltanat usulüne geçilmekle beraber, bu prensiplerin birçoğu pratikte işlevsiz 

                                                                                                                                               

onu anlayıp bilirlerdi. Allah’ın size lütfu ve merhameti olmasaydı, pek azınız hariç, 

muhakkak şeytana uyardınız.” (Kur’an 4/83) 

178
 EBÛ ZEHRA; “Mezhepler Tarihi”, s. 30, 91. ZUHAYLÎ; a.g.e., C.VIII, s. 437-438. 

179
 EBÛ ZEHRA; “Mezhepler Tarihi”, s. 27, 91. ZUHAYLÎ; a.g.e., C.VIII, s. 437. 

180
 ZUHAYLÎ; a.g.e., C.VIII, s. 440. 

181
 EBÛ ZEHRA; “Mezhepler Tarihi”, s. 28.  

182
 AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III, s. 161. 



63 

hâle getirilmiştir. Ancak yine birçok isyan da samimi olsun yahut olmasın bu 

prensiplerin “diriltilmesi” talebini içermiş ve isyana kalkışanlar, etrafında toplanan 

kitlelere bunları vaat etmiştir.  

2. Hâkimiyetin Kullanılışı (Hilâfet) 

Ehl-i sünnet hukukçu ve kelâmcıları; şer’i hükümlerin icrasında, zalimi 

zulmünden men, mazlumun hakkını ise teslim etmede, öte yandan Hz. Peygamber’in 

tebliğ etmiş olduğu dinin yayılması ve korunması vazifesinde ilk halifenin 

Peygamber’in hak halifesi olduğu düşüncesindedirler.
183

 Bu yaklaşım, sonraki 

halifelerin vazifelerini tayin etmede de belirleyici olmuştur. Zira onlar da kendilerinden 

önceki devlet başkanının halefi durumundadırlar. Buna göre İslâm’da devlet başkanına 

“halife” denmesi, onun topluluğu sevk ve idarede Hz. Peygamber’e halef 

olmasındandır.
184

  

İslâmi hukuk ekolleri; İslâm’ın hayatın her alanını düzenleyen kapsayıcı 

niteliğinden yola çıkarak şer’i hükümleri icra ve tenfiz edecek bir hilâfet müessesesinin 

gerekliliği hususunda genel olarak ittifak etmişlerdir. Bir kısım Hâriciler
185

 ve yine 

                                                 
183

 Ebu’l Yusr Muhammed el-PEZDEVÎ; Ehl-i Sünnet Akâidi, Kayıhan Yayınları, 

İstanbul, 2015, s. 279. 

184
 MAVERDÎ, a.g.e., s. 52. 

185
 Anılan Hâricîlerin dayandıkları gerekçe şudur: “Arzular muhtelif, fikirler mütebayin 

(birbirine zıd) olduğu için, her bir grup bir başka şahsa meyledeceğinden imam 

seçimi, fitnelere, harplere sebep olur"  Aktaran İbrahim CANAN; Kütüb-i Sitte 

Hadis Ansiklopedisi, C. I, Akçağ Yayınları, Ankara (Tarihsiz), s. 122. İbn Haldun, 

bu kimselerin bu görüşlerinin temelinde devletten (hükümdarlıktan) ve devlette 

görülen zulüm, baskı ve dünya nimetlerine dalmaktan kaçınmak olduğunu ifade 

etmektedir. (İBN HALDUN, a.g.e., C. I, s. 272) 



64 

Mu’tezile’den bir kısım kimseler
186

 ise çeşitli gerekçelerle bu genel yaklaşımdan 

ayrılırlar. Bununla birlikte görece yakın zamanlarda ortaya çıkan ve hilâfet kurumunun 

dinî hiçbir niteliğinin bulunmadığı, bütünüyle siyâsî ve dünyevî bir kurum olduğu tezini 

işleyen yazarlara ait fikirler
187

 de İslâm dünyasında önemli tartışmalara yol açmıştır.
188

   

  

 

 

                                                 
186

 Bu kişilerin görüşlerinin temelinde ise, herkesin birbirinin hukukuna riayet ettiği bir 

düzende imama gerek olmayacağı düşüncesi hâkimdir. Ebu Bekr el-Esamm, Hişâm 

el-Fuvatî ve onun öğrencisi Abbad b. Süleyman bu kişilere örnek olarak 

gösterilebilir. (Bkz. ZUHAYLÎ, a.g.e., C. VIII, s. 399.)  

187
 Bkz. Ali ABDURRAZIK; İslâmda İktidarın Temelleri –Bir “İdeolojik Devlet” 

Eleştirisi- (Çev. Ömer Rıza Doğrul), Birleşik Yayıncılık, İstanbul, 1995. Seyyid 

BEY; Hilâfetin Mâhiyet-i Şer’iyyesi, Türkiye Büyük Millet Meclisinin 3 Mart 1940 

Tarihinde Mün’akid İkinci İctima’ında Adliye Vekili Seyyi Bey Tarafından Îrâd 

Olunan Nutuk, Türkiye Büyük Millet Meclisi Matbaası, Ankara. 

188
 Ali Abdurrazzık’a ait kitabın eleştirel bir incelemesi için bkz. Mehmet GÖRMEZ; 

İslâm Dünyasında Laiklik Tartışmasını Başlatan Bir Kitab ve Bu Kitabın 

Serencâmı; İslâmi Araştırmalar Dergisi, C. VIII, S. 3-4, Yaz-Güz Dönemi 1995, s.  

223-231. Ayrıca bkz. ÖZÇELİK; “İslâmda Devlet Müessesesinin İnkişâfı”, s. 5-6 

(Bkz. 8 nolu dipnot), ZUHAYLÎ, a.g.e, C. VIII, s. 396 (2 nolu dipnot). 



65 

Şia ekolü hilâfeti, akidevî bir zaruret
189

, yani bir iman-küfür meselesi ölçüsünde 

görürken, Ehl-i Sünnet ulemâsına göre hilâfet şer’i bir zarurettir.
190

 Bir kısım Mu’tezile 

âlimlerine göre ise aklî bir zarurettir.
191

  

Ehl-i Sünnet İslâm hukukçularına göre, hilâfet zarurî olduğuna göre, bu seçimin 

yapılması da bir zarurettir. Ancak bu zaruret, İslâm ümmetinden bir grubun 

gerçekleştirmesi ile diğerlerinin üzerinden kalkan bir yükümlülük (farz-ı kifâye) ifade 

eder.
192

 Bir başka anlatımla İslâm ümmetinin her bir ferdi bu hakka sahip olmakla 

beraber, mutlaka bu seçimi yapmak mecburiyeti altında da değildir, yeter ki bir kısım 

kimseler bu zorunluluğu yerine getirmiş olsunlar. Fakat usûlüne göre görev başına 

gelmiş bir halifeye itaat etmek tüm Müslümanlar için zorunludur.
193

  

                                                 
189

 Hatta Şîa’nın İmamiyye koluna göre halife tayin etmek Hz. Peygamber için vâciptir. 

(Bkz. EBÛ ZEHRA; “Mezhepler Tarihi”, s. 52.) İsmailiyye kolu ise Allah’a vacip 

olduğunu ifade eder. “Yaşayan imam kendi dönemindeki şartlara göre mensuplarını 

yönetir. Zira imam bizzat Allah tarafından gönderilmiş, kendisine insanları 

hidayete ulaştırma görevi verilmiş, yanılmaz, fermanları Kur’an yerine geçen 

kutsal kişidir.” (Bkz. Mustafa ÖZ-Mustafa Muhammed eş-ŞEK’A; “İsmâiliyye” 

maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXIII, İstanbul, 2001, s. 132.) 

190
 Bkz. İBN CEMAA; a.g.e., s. 33. Bu konudaki muhtelif görüşlerin mukayeseli tenkidi 

için ayrıca bkz. Seyyid Şerif  CÜRCÂNÎ; Şerhu’l-Mevâkıf (çev. Ömer TÜRKER), 

C. III, Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 

2015, s. 666-670. ZUHAYLÎ; a.g.e., C. VIII, s. 394-395.  

191
  Aktaran ZUHAYLÎ; a.g.e., C.VIII, s. 395. 

192
  İBN HALDUN, a.g.e., C. I, s. 273. MAVERDÎ, a.g.e., s. 30. 

193
  İBN HALDUN, a.g.e., C. I, s. 273. MAVERDÎ, a.g.e., s. 29. 



66 

Hilâfet; Hz. Peygamber’in vahyi bildirmek görevi haricindeki görev ve 

vazifelerinde kendisine halef olmak manasını taşır. Böylece bu vazife Hz. Peygamber 

tarafından icra edilen dinî, idarî, siyâsî, askerî, kazaî (yargısal) tüm iş ve işlemleri 

kapsamaktadır.
194

  

Teşriî (yasama) bakımdan, İslâm hukukunun temel kaynakları kitap ve sünnettir. 

İslâm’da, “Allah’tan başka hüküm koyucu yoktur” prensibi gereği; şari’ denilince 

sadece Allah kastedilir. Bununla beraber, şer‘î hükümlerin tebliği vazifesi dolayısıyla 

Hz. Peygamber için de mecazen şâri’ tavsifi yapılabilmektedir.
195

 İşte bu manada teşrî 

(yasama) yetkisi, Hz. Peygamber’in vefatıyla beraber son bulmuştur.
196

 Bununla beraber 

daha evvel de ifade edildiği üzere müçtehitlerin nasslardan hüküm çıkarmak suretiyle 

içtihatlarda bulunması ve bu temel çerçeve içerisinde fetvalar vermesine bir mâni 

yoktur.
197

 Yine hiç şüphesiz halife yahut ümmetin temsilcilerinin yer aldığı bir meclis 

                                                 
194

 Hz. Peygamber’in kazâi faaliyetleri hususundaki açıklamalar için bkz. Fahrettin 

ATAR; “Kazâ” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXV, İstanbul, 2002, s. 

114. Ayrıca bkz. ÖZÇELİK; “İslâmda Devlet Müessesesinin İnkişâfı”, s. 4-5. 

195
  Talip TÜRCAN; “Şeriat” maddesi, DİA, C. XXXVIII, İstanbul, 2010, s. 572. 

196
  ZUHAYLÎ; C. VIII, s. 436-437. Lewis, şer’i ıstılahta “enactment (kanunlaştırma)” 

terimine denk gelen bir terimin bulunmayışına dikkat çeker. Zira şeriata göre bu, bir 

insan faaliyeti değildir, vahye dayalıdır. (Bkz. LEWIS; “İslâm’ın Siyasal Dili”, s. 

175.) 

197
  Hatta Şâtıbî, el-Muvafakat adlı eserinde, bu faaliyeti fonksiyonel anlamda bir teşrî 

(yasama) faaliyeti olarak nitelendirmekte ve müftüleri bu sebeple bir çeşit şâri’ 

olarak vasıflandırmaktadır: “Müftî bir bakıma Şâri’ sayılmaktadır. Çünkü şeriat 

adına bildirmiş olduğu şey, ya bizzat şeriatın sahibinden menkuldür, ya da bu 

nakillerden istinbât yoluyla çıkarılmış şeylerdir. Birinci kısım karşısında müftî 

sadece tebliğci durumundadır. İkinci kısımdan olan hükümlerde ise, müftî, hüküm 



67 

de bu çeşit içtihatlar ortaya koyabilir, bireysel veyahut düzenleyici işlemler (mesela 

kanunnameler) ihdas edebilir.
198

 Nitekim hulefâ-i râşidin döneminde bu yönde 

uygulamalara sıkça rastlanmıştır.
199

 Öte yandan halifenin bu vazifeyi bizzat icra etmesi 

de şart değildir, ulemâdan bir heyet, bu hususta kendisine yardımcı olabilir. Nitekim 

Osmanlı Devleti’ndeki Şeyhülislâmlık müessesesi bu ihtiyacın bir ifadesidir.
200

 

İcra (yürütme) vazifesi de öncelikle Kur'an ve sünnette düzenlenen şer'i 

hükümlerle, bir başka anlatımla Allah'ın indirdikleriyle kayıtlıdır. Ayrıca meşveret 

prensibi gereği, bu işlerin “Ehl-i Rey”  denilen şura üyelerine danışılarak icra edilmesi 

gerekir.
201

  

 

 

                                                                                                                                               

inşası konusunda O’nun makamına kâim bulunmaktadır.” (Ebu İshak Eş-ŞÂTIBÎ, 

El- Muvafakat-İslâmî İlimler Metodolojisi (çev. Mehmed ERDOĞAN), C. IV, İz 

Yayıncılık, İstanbul, 1993, s. 246.)  Bununla birlikte fetva ve fıkıh esasen şeriat ile 

aynı anlama gelmez. Fıkıh, şer’i nasslardan yorum yapmak suretiyle hüküm 

çıkarma ameliyesidir. Bu sebepten ötürü ihtilâf şeriatta değil, fıkıhta ve fetvada söz 

konusu olur. Bu konuda Bkz. MUSTAFA; “İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 97. 

198
  Bkz. MUSTAFA; “İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 109.  

199
  Bkz. ZUHAYLÎ; a.g.e., C.VIII, s. 440. 

200
 Murat AKGÜNDÜZ, Osmanlı Devleti’nde Şeyhülislâmlık, Beyan Yayınları, 

İstanbul, 2002, s. 48. 

201
   MUSTAFA; a.g.e.; s. 109-110. 



68 

Kazaî (yargısal) yetkiye gelince, Hz. Peygamber sağlığında bu yetkiyi ya 

bizzat
202

 veyahut da görevlendirdiği kadılar marifeti ile kullanmaktaydı.
203

 Sonraki 

devirlerde bu yetki merkezî idare tarafından görevlendirilen kadılar eli ile 

yürütülmüştür. Kadının merkezî idare tarafından görevlendirilmiş olması fevkalâde 

önemlidir. Ancak ifade etmek gerekir ki, kadılar kendilerini tayin eden halife adına 

değil, kamu adına görev yapmaktadırlar.
204

  

Kamusal bir yetki kullanımı mahiyetinde olan yargılama (kazâ) faaliyeti, ancak 

bu hususta velâyetin, yani şer’i bir yetkilendirmenin bulunması şartıyla icra edilebilir. 

Bu sebeple kadılık faaliyetinde bulunulabilmesi için sadece kadılık ehliyetine sahip 

olmak, yeterlilik şartlarını taşıyor olmak yeterli değildir. Bunun için ayrıca kamusal 

                                                 
202

  Bkz. Kur’an 4/65-105, 5/48; Ayrıca bkz. Tirmizî; Ahkâm 29, (1366). İbnu Mâce; 

Ahkâm 13, (2332). Ebu Davud; Akdiye 31, (3640). 

203
  Fahrettin ATAR; İslâm Adliye Teşkilatı, Ortaya Çıkışı ve İşleyişi, Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, Ankara, 1979, s. 40-48. 

204
  Hilâfetin saltanata dönüşmesi ile beraber bu prensip de zorlukla uygulanır olmuştur. 

Mesela Abbasî halifesi Mansur tarafından kadılığa tayin edilmek istenen Ebû 

Hanife’nin bu görevi reddedişinin ünlü gerekçesi şu şekildedir: “Allah'tan korkarak 

Allah'tan korkanlardan başka kimseye işleri teslim etme. Benden sürekli memnun 

kalacağınızdan emin değilim. Nerede kaldı ki benden öç almaya 

kalkışmayacağınıza güveneyim. Bir davada aleyhinize yargıda bulunmam gerek ise 

yapacağım. Ama siz beni Fırat'a atıp boğmakla tehdit ederseniz, bu bana kesinlikle 

etki etmez. Fırat'ta boğulmayı tam bir doğrulukla verdiğim hükmü geri almaya 

tercih ederim. Oysa maiyetinizde ayrıcalıklı muamele görmek isteyen birtakım 

kişiler var. Bu nedenle bu makam daha çok onların işine yarar, ben ona layık ve 

uygun birisi değilim.” (Bkz. Corcî Zeydân, İslâm Uygarlıkları Tarihi (Çev. Nejdet 

GÖK), C. I, İletişim Yayınları, 3. Baskı, İstanbul, 2012, s. 308.) 



69 

otorite eliyle yetkilendirilmek (tevliye) şarttır. Kazâ’nın “genel velâyetten kaynaklanan 

bağlayıcı söz” olarak tarif edilmesi de aynı gerekçeyledir.
205

 Yani İslâm hukukuna vâkıf 

olduğu iddiasında bulunan herkes, kendisine göre şer’i yargılama yapıp hüküm veremez 

ve bu hükmü tatbik edemez. Bu bir kamu gücü kullanımıdır ve meşru otorite olan 

hilâfet makamının yetkilendirmesine tâbidir.
206

 Bu konu bilhassa isyan neticesinde belli 

yerlerin bağîlerin hâkimiyeti altında kalması (Dârü’l-Bağy) ve bu kişiler tarafından 

atanmış bulunan kadıların vermiş oldukları kararların geçerliliği bağlamında önem 

taşır.
207

  

Şu hususu da vurgulamak gerekir ki, halifenin yargı yetkisi bakımından elinde 

bulunan bu yetkiler kendisine herhangi bir dokunulmazlık bahşetmez.
208

 Halife eğer 

herhangi bir davada taraf konumunda ise, herkes gibi genel mahkemelerde yargılanır. 

Aydın, halifenin taraf olduğu birçok hukukî davada, sair kimselerle eşit statüde 

görüldüğüne dair birçok tarihî misal bulunduğunu ifade eder.
209

  Elbette bu durum da, 

hilâfetin saltanata dönüşmesi ile beraber giderek teorik bir ihtimal hâlini almıştır.  

                                                 
205

  APAYDIN; “Velâyet” maddesi, DİA, C. XLIII, s. 16.  

206
  Mecelle’de de bu husus özellikle vurgulanmıştır: ““Hâkim, beyn-en-nas vuku’ 

bulan da’va ve muhasamayı ahkâm-ı meşrûasına tevfikan fasl ve hasm için taraf-ı 

sultanîden nasp ve tayin olunan zattır.” (Mecelle, m. 1785) 

207
  Bkz. Tez; İkinci Bölüm, II-E-4. 

208
  ZUHAYLÎ; a.g.e., C.VIII, s. 436. 

209
  AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III, s. 160.  

Halife Hz. Ömer: “Eğer müminlerin halifesi bir kadını günah işlerken görürse ne 

düşünürsünüz?” diye sorunca, Hz. Ali de “Dört şahit getirir, yoksa namusa iftira 

haddi uygulanır. Bu konuda onun durumu diğer müslümanların durumu gibidir.” 

cevabını verir. (Bkz. ABDURRAHMAN; a.g.m., s. 533.) 



70 

Hilâfet kurumunun; toplumda ikiliği önleme, İslâm ümmetinin birlik ve düzenini 

sağlama gayesini göz önünde bulunduran hukukçular, aynı anda birden fazla halifeye 

itaatin mümkün olmayacağı kanaatindedirler.
210

 Bu sebeple birbirine çok yakın 

bölgelerde iki imama biat, uygun görülmemiştir. Zira bu hâl fitne çıkmasına sebeptir.
211

 

Fakat birinin iradesinin diğerini kuşatmayacak şekilde geniş olduğu bölgelerde iki 

imama biat edilmesi, içtihat konusu kabul edilerek mümkün görülmüştür.
212

  

Özetle tarihî uygulama, temelinde devlet başkanının bulunduğu bir idarî sistemin 

tatbiki şeklinde olmuştur. Bu hâl, halifenin kapsayıcı yetki sahibi olan Hz. 

Peygamber’in bir vekili olarak düşünülmesinden ve pratikte hilâfet makamı ile halife 

arasında ayrım yapılmamış olmasından kaynaklanmaktadır. Tüm yetkiler halifede 

toplanınca, etkin çözüm yollarının işletilemediği devrelerde tüm sorunların kaynağı da 

halife olarak görülmekte ve yine tüm sorunların çözümü de halifenin azledilmesinde 

aranmaktadır. İslâm siyâsî tarihinin çoğu zaman kanlı bir manzara aksettirmesinin en 

önemli sebebi de kanımızca budur. Bir diğer sebep ise muhalif fikir sahiplerinin barışçı 

yollarla netice almak imkânından mahrum bulunmasıdır. 

a. Halifenin İşbaşına Gelmesi 

Kamu hukukuna dair meselelerin genelinde olduğu gibi halifenin işbaşına 

gelmesi hususunda da Kur’an’da ve Sünnet’te doğrudan bağlayıcı bir hukuk normu 

(nass) bulunmamaktadır. Şu hâlde mesele, ümmetin içtihadına havale edilmiş demektir. 

                                                 
210

 MAVERDÎ, a.g.e., s. 37-38. İBN CEMAA; “Adl’e Boyun Eğmek”, s. 36. 

211
 CÜRCÂNÎ; a.g.e., C.III, s. 686. İBN CEMAA; a.g.e., s. 36. 

212
 CÜRCÂNÎ; a.g.e., C.III, s. 686. Bu konuda ayrıntılı açıklamalar için bkz. Cengiz 

KALLEK; “Biat” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. VI, İstanbul, 1992, s. 

123. 



71 

Hz. Ömer’den, hilâfeti esnasında söylediği rivayet edilen şu söz, halifenin tayini 

meselesinin içtihadî niteliğini ifade etmek bakımından oldukça açıklayıcıdır: 

“Eğer herhangi bir kimseyi aday göstermezsem yanlış bir iş yapmış olmam, 

çünkü benden hayırlı olan Hz Peygamber de kimseyi tayin etmemiştir. Şayet herhangi 

bir kimseyi aday gösterirsem yine yanlış bir iş yapmış olmam, çünkü benden daha 

hayırlı olan Hz Ebubekir aynı işi yapmıştır.”
213

  

Halifenin ne şekilde işbaşına getirileceği hususunda İslâm hukukçuları hulefâ-i 

râşidin dönemi uygulamalarını esas almış ve böylece seçim ile istihlâf yöntemlerini 

meşrû yöntemler olarak kabul etmişlerdir.
214

 Gerek seçim ve gerekse istihlâf usûlünde 

aslolan, en liyakatli kişinin hilâfet makamına getirilmesidir.
215

 

Bununla birlikte tarihsel pratik her zaman bu şekilde gerçekleşmemiştir. 

Uygulamanın meydana getirdiği kimi zorunluluklar, devrin bir kısım fâkihlerini hilâfet 

makamına cebren geçen kimsenin hilâfetini de meşrû kabul etmek durumunda 

                                                 
213

  EBÛ ZEHRA; “Mezhepler Tarihi”, s. 93. 

214
  Bkz. MAVERDÎ, a.g.e., s. 32-33.  

215
  Meselâ Cürcanî’ye göre hilâfete aday kimseler arasında ilimce en ileri olanı hilâfete 

daha liyakatlidir. İlimce eşitlik mevzubahis ise takvada ileri olan, orada da eşitlik 

var ise daha yaşlı olan tercih edilmelidir. Böylece ihtilâflar da ortadan kalkmış 

olacaktır. Cürcanî’nin liyakat ölçüsünde, ilmî yeterliliğin dindarlıktan önce 

zikredilmiş olmasına bilhassa dikkat etmek gerekir. (Bkz. CÜRCÂNÎ; a.g.e., C.III, 

s. 676.) Mâverdî ise halifede aranan diğer şartlar bakımından eşitlik var ise sırasıyla 

yaşça büyük olan, eğer onda da eşitlerse daha olgun ve vakar sahibi olan 

seçilmelidir, der. Ayrıca öne çıkacak olan kriterin belirlenmesi bakımından da hâl 

ve zamanın icaplarının gözetilmesi gerektiğini ifade eder. (Bkz. MAVERDÎ, a.g.e., 

s. 34.) 



72 

bırakmıştır. Ayrıntılarına ileride tekrar temas edilecek olmakla birlikte bu yaklaşımların 

vâkıayı kabul etme zaruretine dayandığını söylemek mümkündür.
216

    

Şunu da ifade etmek gerekir ki; hilâfet vazifesine liyakat sahibi birisi geçtikten 

sonra, artık kimin en liyakatli olduğunun araştırılmasına gerek yoktur. Mevcut hâlife de 

kendisinden daha liyakatli bir kimsenin bulunması gerekçesine dayanılarak azledilemez. 

Zira İslâm hukukçularının genel kanaatine göre eğer efdâlin (daha faziletli) seçimi 

fitneye, kargaşaya sebebiyet verecekse mefdulün (daha az faziletli olanın) seçilmesi 

geçerlidir. Yeter ki bu vazife için ehil bir kimse olsun.
217

 Bununla birlikte Eş’arî, efdâl 

olan varken, mefdulün hilâfetinin caiz olmadığı kanaatindedir.
218

  

Hilâfet vazifesinin meşrû bir şekilde tahakkuk etmiş olması şarttır. Keza isyan 

(bağy) suçu da, ancak meşrû bir şekilde hilâfeti tahakkuk etmiş bulunan bir devlet 

başkanına karşı işlenebilir.
219

 Öyleyse hilâfet vazifesinin ne şekilde tahakkuk ettiğinin 

ve meşrûiyet şartlarının anlaşılması önemlidir.  

                                                 
216

 AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III, s. 157. Aynı yönde bkz. MUSTAFA; 

“İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 192. 

217
 Bakıllânî’den bu yönde aktarılan görüş için bkz. CANAN; a.g.e., C. I, s. 126-127. Bu 

yöndeki benzer görüşler için bkz. PEZDEVÎ, a.g.e., s. 294-296. İBN CEMAA; 

“Adl’e Boyun Eğmek”, s. 36. MAVERDÎ, a.g.e., s. 35-36. 

218
 Aktaran CANAN, a.g.e., C. I, s. 127. 

219
 ÛDEH; C.II, s. 761. 



73 

aa. Seçim 

Halifenin belirlenmesi bakımından başvurulacak ilk yol seçim yoludur.
220

 Seçim 

usûlünün halife tayini bakımından geçerli bir yol olduğu konusunda Ehl-i Sünnet 

hukukçuları arasında tam bir ittifak vardır.
221

 Hatta Ebû Zehra’ya göre; mâdem ki İslâm 

nizâmı istişare eksenlidir, öyleyse halife seçimi de bu esas ile uyumlu olmalıdır.
222

 Bir 

kısım haricîler ise halifenin belirlenmesinde seçimden başka yol tanımazlar.
223

 Buna 

karşılık Hilâfetin nass ile tayin edilmiş olduğu yönündeki akidevî temellerinden 

hareketle İmamiyye Şiası, seçimi meşrû bir usûl olarak kabul etmez.
224

 Ancak Şia’nın 

Zeydî kolu, adayın ehl-i beytten olması kaydıyla seçimin de meşrû bir yol olduğu 

kanaatindedir.
225

   

                                                 
220

 "İlk halife, bey'atle belirlendiği ve nassa dair bir delil bulunmadığı için halifeyi 

belirlemede asıl, bey' at (seçim-ihtiyar) usulüdür." denir. (Abdülmelik b. Abdullah 

el-CÜVEYNÎ; el-İrşad ilâ Kavatıi'l-Edille fi Usuli'l-İ'tikad, Kahire, 1950, s. 

353’den aktaran Tuncay BAŞOĞLU; “Hilâfetin Sübut Şartı Olarak Bey’at”, İLAM 

Araştırma Dergisi, C. I, S. 2, Temmuz-Aralık 1996, s. 84.) 

221
  İBN HALDUN, a.g.e., C. I, s. 273. 

222
  EBÛ ZEHRA; “Mezhepler Tarihi” s. 91. 

223
  Aktaran Macid HADDURÎ; İslâm’da Adalet Kavramı, Yöneliş Yayınları, İstanbul, 

1991, s. 41. Ayrıca bkz. EBÛ ZEHRA; a.g.e, s. 70. 

224
  Bu hususta açıklamalar için bkz. EBÛ ZEHRA, a.g.e, s. 36. HADDURÎ; a.g.e., s. 

34-35. 

225
  AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III, s. 156. EBÛ ZEHRA, a.g.e, s. 49. 

“Sünnî siyâsî teorinin anahtar kavramları: Şura, icma ve bey'attir. Şii teori ise: 

İmamet, velayet ve ismet kavramları etrafında dönmektedir.” (Hamdi İNAYET; 

Çağdaş İslâmî Siyâsî Düşünce, 1995, s. 22’den aktaran BAŞOĞLU; a.g.m. s. 101) 



74 

Hz. Peygamber’in vefatından sonra bir araya gelen ensâr, Sa‘d b. Ubâde ismi 

üzerinde ittifak sağlamak üzereyken, toplantıya sonradan müdahil olan Hz. Ömer’in 

teklifi ve uzun tartışmalardan sonra Hz. Ebûbekir’in halifeliği uygun görülmüş, ertesi 

gün de mescitte geniş katılımlı bir biat gerçekleştirilerek hilâfet tahakkuk ettirilmiştir.
226

  

Ayrıca Hz. Ali’nin hilâfet makamına geçişi de tartışmalı olmakla beraber 

seçimle gerçekleşmiştir.
227

 Bununla birlikte Hz. Ali’nin Hz. Ömer tarafından seçilen altı 

kişiden biri olduğuna ve Hz. Osman’ın hilâfeti öncesinde son ikiye kalan adaydan biri 

olduğuna da dikkat etmek gerekir.
228

  

Hamidullah, Kur'an'da atıf yapılan hiçbir cumhurî rejim olmamasına rağmen 

hulefâ-i râşidîn döneminde, Cumhuriyet rejimini andıran seçim esaslı bir yönetim 

modeli geliştirilmesinin dikkat çekici olduğunu ifade eder.
229

    

Seçici heyetin, yani ehlü’l-hall ve’l-akd’in vasıflarının ne olması gerektiği de 

İslâm hukukçuları arasında münakaşa konusu olmuştur, zira emaneti ehline tevdî etmek 

de bir ehliyet meselesidir. İslâm hukukçuları, bir yandan râşid hâlifelerin seçim 

sürecinde rol almış bulunan sahâbedeki nitelikleri araştırmış, diğer yandan da 

                                                 
226

  KALLEK; “Biat” maddesi, DİA, C. VI, s. 122; Ayrıca bkz. EBÛ ZEHRA; a.g.e, s. 

28, 87, 93. 

227
  AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III, s. 156. W. Montgomary WATT; 

İslâm’da Siyasal Düşüncenin Oluşumu (Çev. Ulvi Murat KILAVUZ), Birey 

Yayıncılık, 1. Baskı, İstanbul, 2001, s. 64. ZEYDAN; “İslâm Uygarlıkları Tarihi”, 

C. I, s. 169-170. 

228
  PEZDEVÎ, a.g.e., s. 291. 

229
  HAMİDULLAH; “İslâm Peygamberi”, s. 724. 



75 

seçmenlerde aranması gereken nitelikleri devrin hususiyetlerini dikkate alarak 

belirlemeye çalışmıştır.
230

  

Mâverdî, seçici heyet bakımından ilim sahibi olmak
231

, her yönü ile doğru 

bilinen (âdil) kimse olmak, adaylar arasında hangisinin daha liyakatli olduğunu takdire 

yeter derecede bilgi sahibi olmak üzere üç özelliğin zarurî olduğunu ifade etmektedir.
232

 

Bu heyetin erkeklerden müteşekkil olması da şart değildir.
233

  

Son olarak, halifeliğe aday olarak gösterilen kişinin de bu adaylığı kabul etmesi 

gerekir. Bir başka anlatımla kimseye hilâfet vazifesi zorla tevdi edilemez.
234

 

                                                 
230

  AYDIN; “Anayasa”, DİA, C. III, s. 156. Ayrıca bkz. ZUHAYLÎ, C. VIII, s. 413-

416. 

231
  Ferra ve Maverdî’ye göre buradaki ilimden maksat, içtihad derecesindeki bir fıkıh 

ilmi olmayıp, devlet başkanlığına lâyık olanı tesbite yarayacak derecedeki bilgidir. 

Ancak âlimler arasında bunu içtihad derecesindeki ilim olarak anlayanlar da vardır. 

(Ayrıntılı bilgi için bkz. Abdülhamîd İsmâil el-ENSÂRÎ; “Ehlü’l-Hal ve’l-Akd” 

maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. X, İstanbul, 1994, s. 540.) 

232
  MAVERDÎ, a.g.e., s. 31. 

233
  Hz. Peygamber’in ve Abdullah b. Zübeyr’in kadınlardan da biat almış olduğuna 

dikkat çeken Ensarî, seçici heyetin erkeklerden teşekkül etmesi yönünde ileri 

sürülen şartın, dönemin içtimaî telakkisinin bir dayatması olduğu kanaatindedir. 

Bkz. el-ENSÂRÎ, “Ehlü’l-Hal ve’l-Akd” maddesi, DİA, C. X, s.541. Ayrıca bkz. 

Kur’an 60/12.   

234
  MAVERDÎ, a.g.e., s. 34. 



76 

bb. İstihlâf ve Verâset 

Halifenin belirlenmesinde ortaya çıkan usullerden birisi de mevcut halifenin, 

kendisinden sonra bu makama gelecek kişiyi tayin etmesidir. Bu, “istihlâf” suretiyle 

gerçekleşebileceği gibi; hilâfetin veraset esasına oturtulduğu dönemlerde olduğu gibi 

“veliahd tayini” yöntemi ile de gerçekleşebilir.
235

 

İslâm hukukçuları, bilhassa hulefâ-i raşidîn dönemi uygulamaları ile sonraki 

dönem uygulamalarını birbirinden ayırmak için her ikisi de sonraki halife adayını tayin 

özelliği gösteriyor olmakla birlikte, “istihlâf” ve “veraset” arasında ayrım 

yapmışlardır.
236

 Mâverdî de, eğer bir devlet başkanı kendisinden sonrası için aday 

gösterme işlemi yapacak ise, hilâfete en liyakatli, şartları en kuvvetli olanı arayıp 

                                                 
235

  Bu konuda bkz. MAVERDÎ, a.g.e., s. 39-41. 

236
 Bu ayrım kendisini temelde şu beş noktada gösterir: 1- İstihlâfta tayin, mevcut 

hâlifenin ömrünün son demlerinde yapılır, veliahdlıkta ise halife görevde iken, hatta 

bazen göreve gelir gelmez tayin gerçekleştirilir. 2- İstihlâfta evlad yahut akrabalık 

esas değildir, veliahd ise muhakkak evlâd yahut yakın bir akrabadan tayin edilir. 3- 

İstihlâf öncesinde meşveret yapılarak en liyakatli aday belirlenmeye çalışılır. 

Veliahdlıkta ise adaylık için kan bağı yeter sebeptir. 4- İstihlâfta kamu menfaati 

esas tutulurken, veliahdlıkta şahsi, ailevî menfaatler ön plândadır. 5- İstihlâfta 

liyakat sahibi olan kimse aday gösterilir ve bu tayin serbest biat ile tamamlanır. 

Veliahd tayininde ise adayın henüz doğmamış yahut baliğ olmamış bir çocuk 

olması, fâsık ya da yetersiz oluşu hiçbir önem taşımaz. Biat, icabında zor yolu ile 

temin edilir. (Bkz. Hayreddin KARAMAN; Mukayeseli İslâm Hukuku, C. I, Nesil 

Yayınları, İstanbul, 1991, s. 93-94.)  



77 

bulmasının üzerine vacip olduğunu ifade eder.
237

 Zira istihlâf edilen kimse hilâfet için 

aranan şartlara sahip olmalıdır.
238

 

İslâm tarihinde ilk istihlâf, Hz. Ebû Bekir tarafından, -bu hususta 

Müslümanlar’ın umumî efkârı da yoklanarak-
239

 Hz. Ömer için yapılmış olup, bu 

husustaki ahidnâme de Hz. Osman’a yazdırılmıştır.
240

 Vurgulamak gerekir ki, bu istihlâf 

bir teklif mahiyetindedir ve ümmetin hür iradesini tahdid edici mahiyette değildir.
241

 

Mâverdî ise istihlâf eden önceki halifenin biatını yeterli kabul eder.
242

 

Hz. Ömer ise; yeni halifenin belirlenmesi işini, sahabeden altı kişilik seçkin bir 

heyete havale etmiş, bu müzakereler neticesinde de Hz. Osman halife olarak 

seçilmiştir.
243

 Bu işlemin de bir teklif mahiyetinde olduğu, zira ümmet biat etmedikçe 

hilâfetin tahakkuk etmeyeceği, bu sebeple serbest ve sağlıklı bir seçime mani herhangi 

bir durumun söz konusu olmadığı ifade edilmiştir.
244

 Nitekim bu seçim, ümmetin geniş 

                                                 
237

  MAVERDÎ, a.g.e., s.  40.  

238
  İBN CEMAA; “Adl’e Boyun Eğmek”, s. 35. 

239
  WATT; “İslâm’da Siyasal Düşüncenin Oluşumu” s. 63. Aynı yönde bkz. 

ZEYDAN; “İslâm Uygarlıkları Tarihi”, C. I, s. 169. EBÛ ZEHRA; “Mezhepler 

Tarihi”, s. 93. 

240
  İhsan Süreyya SIRMA; Müslümanların Tarihi, C. III, Beyan Yayınları, İstanbul, 

2014, s. 75-80. 

241
  EBÛ ZEHRA; “Mezhepler Tarihi”, s. 93. 

242
  MAVERDÎ, a.g.e., s. 41. 

243
  Ayrıntılı bilgi için bkz. SIRMA; “Müslümanların Tarihi”, C. III, s. 158-167.  

244
  EBÛ ZEHRA; “Mezhepler Tarihi”, s. 94. 



78 

katılımıyla gerçekleştirilen ve hür iradeye dayanan bir biat ile tamamlanmış, hilâfet 

vazifesi böylece tahakkuk ettirilmiştir.
245

 

Dikkat edilecek olursa, ilk döneme ilişkin bu uygulama örneklerinde, görev 

başındaki halifeler, kendilerinden sonraki halifeyi kendi ailelerinden seçmemeye özen 

göstermişlerdir. Hz. Ömer’e, oğlu Abdullah’ı yerine halife olarak atayıp atamayacağı 

sorulduğunda: “Bir evden bir kurban yeter!” diyerek karşılık vermesi
246

 ve halifeyi 

seçecek olan heyete, karar sürecinde bir uzlaşıya varılamaması hâli ile sınırlı olarak -

fakat seçilmemek kaydıyla- oğlunu da şûraya dahil edebilecekleri yönünde takdir 

imkânı sunması
247

, mes’uliyet eksenli hâkimiyet telâkkisinin göstergelerindendir.
248

  

                                                 
245

  ZUHAYLÎ; a.g.e., C. VIII, s. 410. 

246
  Mustafa FAYDA, “Hulefâ-yi Raşidîn” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

XVIII, İstanbul, 1998, s. 326.  

247
 M. Yaşar KANDEMİR; “Abdullah b. Ömer b. Hattâb” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. I, İstanbul, 1988, s. 126-127. MUSTAFA; “İslâm Düşüncesinde 

Muhalefet”, s. 192. 

248
  Bir başka rivayet göre de, Hz. Ömer hasta yatağında iken, halk ısrarla ondan yerine 

birisini vasiyet etmesini (istihlâf) ister. O ise her defasında bu talepleri reddeder. 

Bunun üzerine oğlu “Ya Emîre’l-mü’minîn sizi böyle bir tâyin işi yapmaktan men 

eden nedir?” diye sorunca, O da cevaben: “Hilâfeti bana hem diri ve hem de ölü 

iken mi yüklemek istiyorsunuz?” diye karşılık verir. (Bkz. MAVERDÎ, a.g.e., s. 47.) 

Bu cevabından, Hz. Ömer’in belli bir kişiyi hilâfet makamına nasbetme işini 

mes’uliyet gerektiren ağır bir karar olarak gördüğü anlaşılmaktadır. 



79 

Ayrıca şunu da ifade etmek gerekir ki, halife olarak atanan kişinin rızası 

olmadıkça istihlâf geçerli olmaz.
249

  

Buna karşın Muâviye’nin, oğlu Yezîd’i veliaht tayin ederek onun adına biat 

almasına gelince, görünüşte daha önceki uygulamalara benzer gibi görünen bu 

uygulama biçiminin öncekilerden bariz farklılıklar taşıdığı hemen göze çarpmaktadır.
250

 

Öncelikle Yezid’in nitelik olarak öne çıkan bilinen hiçbir vasfı yoktur.
251

 Keza adaylığı 

ehlü’l-hall ve’l-akd’in almış olduğu bir meşveret kararına da dayalı değildir, daha 

Muaviye’nin sağlığında ve zorla biat aldırılması yoluna gidilmiştir.
252

 Muaviye bu 

davranışı ile hilâfeti fiilen “veraset”e, yani saltana dönüştüren ilk adımı atmıştır. Daha 

sonraki halifelerin çoğu da bu usulle işbaşına gelmiş, hatta birden fazla veliahtın aynı 

                                                 
249

  AYDIN; “İstihlâf” maddesi, DİA, C. XXIII, 2001, s. 339. İBN CEMAA; “Adl’e 

Boyun Eğmek”, s. 35. 

250
  Bu uygulama önde gelen sahabelerin de tepkisini çekmiş, bilahare Yezid karşısında 

iktidar mücadelesine de girişecek olan Abdullah b. Zübeyr, Yezid’e biat edilmesini 

isteyen Muaviye’nin yüzüne karşı: “Biat ettikten sonra hanginize tabi olacağız? 

Başkanlıktan bıktıysan oğluna biat et, biz de seninle biat edelim” diye çıkışmıştır. 

(Bkz. İrfan AYCAN; “Emevîler Döneminde Bir İktidar Mücadelesi Örneği: 

Abdullah b. Zübeyr (622-692)”, AÜİFD, C. XLI, Ankara, 2000, s. 106) 

251
  Yezid’in içki içen ilk halife olması dolayısıyla “el-humûr” (sarhoş) lakabıyla 

anıldığı hususundaki açıklamalar için bkz. Ünal KILIÇ; “Yezid I” maddesi, TDV 

İslâm Ansiklopedisi, C. XLIII, 2013, s. 514. Ayrıca bkz. Ebû Cafer Muhammed bin 

Cerir’üt-TABERÎ; Tarih-i Taberî (Terc. M. Faruk GÜRTUNCA), C. IV, Sağlam 

Yayınları, İstanbul (Tarihsiz), s. 128.  

252
  Şaban ÖZ; Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi, Ankara Okulu Yayınları, Ankara, 

2011,  s. 50. MUSTAFA; “İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 191. 



80 

anda tayin edildiği dahi vâki olmuştur.
253

 Böylece İslâm devletinde hilâfet makamı tıpkı 

babanın oğluna tarla, ticarethane ve zanaat bırakması gibi özel bir mülk mahiyeti arz 

etmiştir.
254

  

 Ebû Zehra, hilâfetin ırsen intikalinin İslâm nizâmının meşveret temelli yapısı ile 

taban tabana zıt olduğunu ve bu nedenle kabul edilemez olduğunu ifade eder. Hatta 

O’na göre Muaviye’ye yöneltilen en ağır tenkitlerden biri, “istişare usulünü biat 

görüntüsü vererek veraset şekline çevirmesi”dir. Böylece biat, “asıl özü olan seçim 

keyfiyetini kaybederek asıl manasından uzaklaşmıştır.”
255

 Ortaylı da bu süreci “İslâm 

toplum ve devlet sisteminin yerleşik Ortadoğu monarşilerininki ile aynîleşmesi” olarak 

tavsif etmektedir.
256

 

                                                 
253

  Saim YILMAZ, “Veliaht” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XLIII, İstanbul, 

2013, s. 29. 

254
  MUSTAFA; a.g.e., s. 191. Zuhaylî, İbn Hazm’dan şu nakli yapmaktadır: “İmamet 

hususunda birbirine mirasçı olmanın caiz olmadığında Müslümanlar arasında 

görüş ayrılığı yoktur.” (Bkz. el-Fisâl, IV/167. Aktaran: ZUHAYLÎ, a.g.e., C. VIII, 

s. 410) 

255
  EBÛ ZEHRA; “Mezhepler Tarihi”, s. 91. Hilâfetin mana ve muhtevasındaki 

savruluş bakımından Harre vak’asını müteakip dikkat çekici bir örnek şöyledir: 

“Müslim b. Ukbe, savaşın ertesi günü Kuba’da Medineliler’den ‘Yezîd’in kulu ve 

kölesi olarak’ biat aldı. Alışılmışın dışında insanları halifenin tasarruf ve 

mülkiyetine sokan bu biat şekline karşı çıkan ve Hz. Ebû Bekir ile Hz. Ömer 

zamanında olduğu gibi, ‘Allah’ın kitabı ve nebîsinin sünneti üzerine biat ederim’ 

diyen bazı kişiler öldürüldü.” (Mustafa Sabri KÜÇÜKAŞCI; “Harre Savaşı” 

maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XVI, İstanbul, 1997, s. 246.) 

256
  ORTAYLI; “Türkiye Teşkilâtı ve İdare Tarihi”, s. 54.  



81 

 

Geleneğin tesiri ile genel bir kabule mazhar olmuş ise de; veliahdlık İslâmî bir 

müessese değildir.
257

  

Veliahd tayini uygulamasının meşrû olduğunu ifade eden sair görüş mensupları; 

bu görüşlerine dayanak olarak, ümmetin ayrılığa düşmesi endişesini göstermişlerdir. 

Buna göre halife, ümmet birliğinin zarar görmemesi için veliaht tayin edebilir. 

Muaviye’nin oğlunu veliaht tayin etmesi de “İslâm toplumunda dinî hassasiyetin 

giderek zayıflayıp yerini kabile asabiyetine ve iktidar hevesine bırakması” ile 

açıklanabilir. Bu şartlar karşısında Muaviye, “lâyık olanı daha lâyık olana tercih edip” 

oğlunu veliaht tayin etmiştir. Kaldı ki, işbaşındaki bir halifenin oğlunu kendi yerine 

veliaht olarak tayin etmesi bakımından yasaklayıcı bir nass da söz konusu değildir. II. 

                                                 
257

  Bu konuda Osmanlı’nın son dönemlerinde yaşanmış dikkat çekici bir anekdota yer 

vermek faydalı olacaktır; vehimli karakteri ile tanınan veliahd Yusuf İzzeddin 

Efendi ile Şeyhulislâm Esad Efendi arasında geçen bir konuşma Mabeyn Başkâtibi 

Ali Fuad Türkgeldi’nin hatıralarında şu şekilde aktarılmaktadır:  

“(Veliahd Yusuf İzzeddin Efendi) Bir gün hanedan meclisinde Şeyh-ul-islâm Esad 

Efendi'ye ‘Şer'an veliahdin hukuku nedir?’ diye sordu. Esad Efendi komisyonda hiç 

bir hususta ağzını açmaz iken o gün ağzından öyle bir söz kaçırdı ki, efendinin 

büsbütün vehmini arttırdı. ‘Şer'an veliahdlık yoktur ki hukuku olsun’ demesi üzerine 

beti benzi sapsarı olarak bıyıklarını yemeğe başladı. (Ali Fuad TÜRKGELDİ; 

Görüp İşittiklerim, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 5. Baskı, Ankara, 2010, s.119-

120.)  



82 

Muaviye ve Ömer b. Abdülazîz’in bu konudaki farklı yaklaşımlarının sonuç vermeyişi 

de Muaviye’nin yaklaşımının isabetli olduğunun bir göstergesidir.
258

 

Ancak hilâfetin saltanata dönüşmesinden sonra ortaya çıkan çatışmaların, 

öncesinden daha fazla olduğu da tarihî bir gerçekliktir. Yezid (ö. 683) devri, başta 

Kerbelâ hadisesi (680) olmak üzere kanlı savaşlar, isyan ve acıların yoğunlaştığı bir 

dönem olmuştur. Öte yandan sistemin ıslahına yönelik tutumlarının olumlu sonuç 

vermeyişi de, verâset sisteminin sorunsuz olmasından değil, fakat hanedanın sahip 

olduğu imtiyazları halifeye karşı dahi savunur hâle gelişinden kaynaklanmaktadır. 

Mesela kendi ailesinden veliahd tayin etme işine sıcak bakmayan II. Muaviye’nin (ö. 

684), ölümünün şüpheli olduğu iddiaları ortaya atılmıştır.
259

 Yine Ömer b. Abdülaziz’in 

(ö.720) Emevî hanedan mensupları ve kamu görevlilerinin haksız kazançlarının tespiti 

için geniş kapsamlı bir çalışma başlatmış olduğu için ölümle tehdit edildiği, ancak bu 

tehditler karşısında dahi tavizsiz tavrını sürdürdüğü ve halifeliği şûra sistemine 

çevirmek yönünde karşı tehditte bulunduğu mâlumdur. Bu çıkışından ötürü Ömer b. 

Abdülaziz’in hanedan mensupları tarafından zehirlendiği iddia edilmektedir. Nitekim 

kaynaklara göre Ömer b. Abdülaziz vefat ettiğinde henüz 40 yaşındadır.
260

 Veraset 

usûlünün bu genel karakteri sadece Emevîler’de değil Abbâsîler’de de kendisini 

göstermiştir. Halife Me’mûn (ö.833), kendi ailesinden biri yerine Hz. Ali soyundan 

birini veliaht göstermeye teşebbüs edince, iş halifenin hal’ edilmesi noktasına kadar 

                                                 
258

  Bu yöndeki görüşü aktaran; YILMAZ; “Veliaht” maddesi, DİA, C. XLIII, s. 29. Bu 

yaklaşımın bir eleştirisi için bkz. ÖZ, “Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi”, s. 45-

48. 

259
  Bkz. Mehmet Ali KAPAR; “Muâviye b. Yezid” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. XXX, İstanbul, 2005, s. 335-336. 

260
  Bkz. İsmail YİĞİT; “Ömer b. Abdülazîz” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

XXXIV, İstanbul, 2007, s. 54.  



83 

varacak, teşebbüsün Abbâsî ailesinde yol açtığı infial, bu teşebbüsten geri adım atılması 

sayesinde ve zorlukla aşılabilecektir.
261

 

Öyleyse, daha gerçekçi bir yaklaşımla meseleyi ele alan bir kısım 

araştırmacıların Muâviye’nin geleneksel Arap biat telâkkisinin yanı sıra Bizans ve 

Sâsânî İmparatorlukları’nda görülen veraset esasını benimseyerek hareket ettiği 

yönündeki görüşleri, akla daha yatkın gözükmektedir.
262

 Öte yandan Hodgson, 

                                                 
261

  Bkz. Nahide BOZKURT; “Me’mun” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

XXIX, İstanbul, 2004, s. 102. ZEYDAN; “İslâm Uygarlıkları Tarihi”, C. I, s. 171. 

262
  Çaylak, bu konuda şu ifadelere yer vermektedir: “Uzun yıllar Bizans sınırı olan 

Suriye-Şam valiliği yapan Muaviye, halife olduktan sonra iktidar merkezini Şam'a 

taşımıştı. Bizans'ın entrikaya, saraya, şatafat ve yeme-içmeye dayalı siyasetini de 

içselleştirmişti. İslâm'da saray kültürüne dayalı siyaset, Muaviye döneminde 

başlamıştır. Bunların yanında Bizans’la girdiği ilişkilerin sonucu Rum 

danışmanlarla da çalışan Muaviye ile birlikte Bizans'a ait olan “kralların kutsal 

yönetme hakları” anlayışı İslâm siyâsî düşüncesini oldukça etkilemiştir.” (Adem 

ÇAYLAK, “İslâm’da Siyâsî Akıl ve Düşüncenin Oluşumu” Muhafazakâr Düşünce 

Dergisi (Doğu’nun Hikmeti), Y. 12, S. 43, Ankara, Ocak-Şubat-Mart 2015, s. 69-

70.) 

“Bizans te'sirini en ziyade hükümet merkezlerini Şam'da kuran Emevîler'de aramak 

lazımdır; onların idarî ve mâli teşkilatında, ordularında, saray hayat ve adetlerinde 

Bizans'ın kuvvetli izleri bulunması lazım gelir.” (M. Fuad KÖPRÜLÜ; Bizans 

Müesseselerinin Osmanlı Müesseselerine Tesiri, Ötüken Neşriyat, İstanbul, 1981, 

s.213.) 

“Bir taraftan Bizans sarayı usullerini benimserken, diğer yandan bedevî 

alışkanlıklarından da kurtulamıyorlar ve millî Arap karakterlerini saklıyorlardı. 

Dört halife devrinde sıkı sıkıya uygulanan İslâm esasları ile Emeviler kendilerini 



84 

Muaviye’nin Suriye’de kurmuş olduğu hassas güçler dengesinin başka bir aileden 

gelecek bir kimsenin beraberinde getireceği ailesi ve kabile bağlarıyla bozulabileceği 

kaygısıyla Yezid’in muhtemelen Suriyeliler tarafından kabul edilebilecek yegâne aday 

olduğunu ifade etmektedir.
263

 

Buna göre ahid yolu, seçimden ayrı bir usul olarak kabul edilse dahi, verasete 

dönüştürülmesi mümkün değildir.
264

 Bu sebeple veraset usûlünün hilâfetin tahakkuku 

bakımından hukukî olmayıp, fiilî bir yol olduğu ifade edilebilir. Bazı İslâm 

hukukçularının, ahdin bulunmadığı durumlarda hilâfetin irsen de intikal edebileceğini 

ifade etmek yerine, seçim esasını diri tutmak uğruna; çok az kişinin katılımı ile 

gerçekleşen tayinleri dahi seçim olarak kabul etme eğilimi göstermeleri dikkat 

çekicidir.
265

 

Bununla birlikte İslâmi idarede kendisini gösteren saltanat, diğer saltanat 

modellerinden yine de farklıdır. Her ne kadar din, siyâsî maksatlar hizmetinde 

kullanılmış ise de; halife-hükümdarlar din işlerini kollamaya ve şeriatı koruma 

arzularını göstermeye devam etmişlerdir.
266

  

                                                                                                                                               

bağlı tutmuyorlardı. Bunun sebebi şudur: Arap karakteri, Bizans saray gelenekleri 

içine girince zaten henüz tam yerleşmemiş olan İslâmlık şuuru bir kenara 

itilmiştir.” (MUMCU; “Siyaseten Katl”, s. 13) 

263
  Marshall G.S. HODGSON, The Venture of Islam, V. I (The Classical Age of 

Islam), The University of Chicago Press, Chicago 1974, p. 219. 

264
  Senhûrî’den aktaran AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III, s. 157. 

265
  AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III, s. 157. Bu konudaki görüşler için bkz. 

MAVERDÎ, a.g.e., s. 33-34. 

266
 MUSTAFA; “İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 191. 



85 

Burada şu hususun vurgulanmasında da fayda vardır. Eğer gerçekten liyakat 

sahibi ise, hilâfetin aynı aile içerisinden bir başka kişiye, mesela oğula, yahut da kardeşe 

geçmesine kimsenin itirazı bulunmamaktadır. Mesela Hz. Ali’ye oğlu Hasan’ı yerine 

halife tayin edip etmeyeceği sorulduğunda; bunu ne emrettiğini, ne de men ettiğini ifade 

etmiş olması
267

 bu cümleden sayılabilir. Yine Hz. Ömer’in, oğlu Abdullah’ı hilâfetten 

men ederken, oğlunun hilâfete ehil olmayışını değil, hilâfet konusunda duymuş olduğu 

ağır sorumluluk duygusunu nazara vermesi de benzer gerekçedendir. Dolayısıyla ehil 

olmak ve ehil kimseler tarafından seçilmek/istihlâf edilmek kaydıyla, halifenin aynı 

aileden gelmesinde hiçbir beis görülmemiştir.  

cc. İstilâ 

Lugatte “bir yeri kuvvet kullanarak ele geçirme”
268

, “bir memleketi silah zoruyla 

ele geçirme”
269

 mânalarına gelen istîlâ, fıkıh literatüründe de lugavî manasının özel bir 

boyutuyla devlet başkanlığının zorla ele geçirilmesini ifade eder.
270

 Bu fiili 

gerçekleştiren kimseye ise “müstevlî” denir. 

                                                 
267

 Bkz. Ethem Ruhi FIĞLALI, “Hasan” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XVI, 

İstanbul, 1997, s. 282.  

268
  Ferit DEVELLİOĞLU; Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Aydın Kitabevi, 

25. Baskı, Ankara, 2008, s. 459 

269
  Pars TUĞLACI; Okyanus Ansiklopedik Sözlük C. IV, Cem Yayınevi, 8. Baskı, 

İstanbul, 1985, s. 1252. 

270
  Ali BARDAKOĞLU; “İstîlâ” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXIII, 

İstanbul, 2001, s. 360. 



86 

Ehl-i Sünnet hukukçuları, halifenin belirlenmesi için esas itibariyle seçim, 

istihlâf ve seçim işini bir heyete devretmek üzere üç yol kabul etmiş olmakla birlikte
271

, 

fiilî durumun ortaya çıkarmış olduğu zaruretler, hilâfetin zorla ele geçirilmesini kerhen 

de olsa meşrû kabul eden yorumların ortaya çıkmasına yol açmıştır.
272

 

Bu konuda Bardakoğlu da şu ifadelere yer vermektedir:  

“Fakihlerin genel tavrı, zorla iş başına gelen ve halkın da kendisine itaat 

etmesini sağlayan kimsenin halifede aranan şartları taşıdığı, dinin ahkâmını açıkça 

çiğnemediği sürece meşrû halife kabul edilmesi yönünde olup bu konuda icmâ iddiası 

                                                 
271

  Ebû Zehra bu konuda İbn Hazm’dan şu nakli yapmaktadır: “Halifeyi başa 

getirmenin yolu bu saydığımız üç yoldan ibarettir. Başka bir yolun icat edilmesi 

caiz değildir Aksi takdirde sahabe-i kiramın üzerinde ittifak ettikleri prensiplerden 

ayrılmış olunur. Zira sahabe, halife seçiminde bu üç yolu kabul etmiş ve buna razı 

olmuştur. Bu sebeple bu üç yol üzerinde icma meydana gelmiştir.” (Bkz. EBÛ 

ZEHRA; “Mezhepler Tarihi”, s. 94.)  

272
  AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III, s. 157. İBN CEMAA; “Adl’e Boyun 

Eğmek”, s. 36. ZUHAYLÎ; a.g.e. C. VIII, s. 411. Ayrıca bkz. Mehmet AKMAN; 

“Önceki Hukukumuzda İsyan Suçu”, Marmara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Hukuk 

Araştırmaları Dergisi, C. IX, S. 1-3, İstanbul, 1995, s. 210.  

  “Silah zoruyla güç ve kuvvette üstün gelen kişi insanları kendisine bağlar, 

itaatlerini sağlar. İnsanlar da ona imam derler. Halifeliği böylece subut bulur. 

Vatandaşların da bu kişiye itaatleri vaciptir. Bunun örneği de Abdülmelik b. 

Mervan’ın durumudur. Ona karşı Abdullah b. Zübeyr isyan ettiğinde halife onu 

şehid etti. O, ülkeleri ve halkını emri altına aldı. Neticede onlar da isteyerek veya 

istemeyerek Abdülmelik b. Mervan’a biat ettiler ve O’na halife dediler.” (ÛDEH; 

a.g.e., C. II, s. 762)  



87 

bile vardır. Bu görüş, bir yönden fakihlerin, toplumu fitne ve iç savaşa sürüklememek ve 

mevcut şartlar içinde iyileştirme imkânını araştırmak maksadıyla fiilî durumu 

kabullenmeleri şeklinde yorumlanabilirse de istîlâ ile ilgili olarak devletlerarası 

hukukta geliştirilen ve fiilî hâkimiyet boşluğunu esas alan bakış açısıyla da yakından 

ilgili görünmektedir.”
273

  

İbn Haldûn, müstevlî kimse hakkında bir ayrıma giderek; “dinin hükümlerine, 

adalete ve övülecek siyasete göre işleri yürütüyorsa” meşrû, eğer bu şekilde 

yürütmüyor ise gayri meşrû olduğunu ifade etmiştir. Buna göre gayrimeşrû olan 

müstevlîye karşı, Müslümanların bir araya gelerek yardımlaşması ve bu şerri birlikte 

defetmeleri gereklidir.
274

  

Cebir altında yaptırılan biatın geçerli olmadığı İslâm kelâm âlimleri ve 

hukukçularının genel kanaatidir.
275

 Hatta cebir altında yaptırılan yemin ve biatın 

geçersizliğini ilân ettiği için, İmam Mâlik’in ağır baskılara mâruz bırakılmış olduğu da 

mâlumdur.
276

 Ancak hilâfetin cebren ele geçirilmesi ile biatın cebren aldırılmış olması 

farklı şeylerdir. Nitekim İmam Mâlik, kendi gücü ile halifelik makamına gelen kimsenin 

yönetimini -eğer bu kişi halktan rızaları ile biat almış ise- meşrû kabul etmiştir.
277

  

                                                 
273

  BARDAKOĞLU; “İstîlâ”, s. 360. 

274
  İBN HALDUN, a.g.e., C. I, s. 274. İbn Haldun bu açıklamaları esasen devlet 

başkanını etkisi altına almış kişi özelinde yapmakta ise de, istilânın özel bir 

biçimini ifade eden bu hâle ilişkin yaklaşımın, iktidarın cebren ele geçirildiği tüm 

durumları kapsadığı da açıktır. 

275
  Bu konudaki görüşler için bkz. MAVERDÎ, a.g.e., s. 36. 

276
  İBN HALDUN, a.g.e., C. I, s. 294. 

277
  EBÛ ZEHRA; “Mezhepler Tarihi”, s. 510. 



88 

Hilâfetin cebren ele geçirilmesi, “sahih hilâfet” ile  “sûrî (nakıs) hilâfet” 

ayrımını gündeme getirmiştir. Gerek Sa’d-ı Taftazanî ve gerekse çağdaş 

araştırmacılardan Senhûrî, ümmetin rızası ile başa gelerek yönetimde şer’i kaidelere 

riayet eden halifenin hilâfetini “sahih”, cebren hükmeden hilâfeti ise “nakıs” olarak 

tavsif etmişlerdir.
278

  

İslâm hukukçularının cebren işbaşına gelmiş olan kişinin idaresine tanıdıkları 

meşrûiyetin zaruret hükümlerine dayandığı ifade edilebilir. Meselâ Taftezanî bu 

prensibe dayanarak şu tespiti kaydeder: “İmamet babında söylenenlerin geçerliliği iki 

temel şarta bağlıdır: Bunlardan birincisi ihtiyar (yani imamı seçme hürriyeti) diğeri ise 

iktidar (yani adayın imamlığa liyakati, ehliyeti)”
279

 Dolayısıyla bu şartların mevcut 

bulunmadığı bir ortamda zaruret hükümleri yürürlükte demektir.  

 İşte Ehl-i sünnet hukukçularının istilâ yolu ile başa gelen bir halifeyi meşrû 

kabul etmelerindeki temel ve bunun sınırları bu şekilde izah edilebilir. 

b. Biat 

Biat, “İslâm devletinde idare edenle idare edilenler arasında yapılan, seçim 

veya bağlılık karakteri taşıyan sosyopolitik akid” olarak tanımlanmıştır.
280

 Başoğlu, 

dönemin fâkih ve kelâmcılarının “bey’at” kelimesini seçimin eş anlamlısı olarak 

                                                 
278

  Bu konuda bkz. BAŞOĞLU; “Hilâfetin Sübut Şartı Olarak Bey’at”, s. 103. 

279
  Aktaran CANAN; a.g.e. C. I, s. 125-126. Benzer açıklamalar için bkz. Ebû Hamid 

el-GAZZALİ; İtikad’da Orta Yol (Çev. Kemal IŞIK), Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, Ankara, 1971, s. 180. 

280
  KALLEK; “Biat” maddesi, DİA, C. VI, s. 120. 



89 

kullandıklarını kaydeder.
281

 Lugatlerde; Bir kimsenin egemenliğini tanıma, ona tâbi 

olma
282

, bağlılığını bildirme (to pay homage)
283

 manalarını ifade eden bu kelime, 

Arapça “ bey’ ” kökünden türemiş olup, kök manası “satış” demektir.
284

 Biat, devlet 

başkanının hukuka uygun idaresi karşılığında diğer Müslümanların itaat mükellefiyeti 

üstlendikleri bir akittir.
285

  

Biat eden tarafın ayırt etme gücüne sahip, Müslüman
286

 ve hür olması gerekir. 

Biat için belli bir şekil şartı mevcut değildir, mümessil vasıtasıyla icrası da mümkündür. 

Şartlı biat, genelde kabul görmemiştir, ancak bazı sınırlı durumlarda bunu uygun gören 

görüşler de mevcuttur.
287

  

                                                 
281

  BAŞOĞLU; “Hilâfetin Sübut Şartı Olarak Bey’at”, s. 83. İstihlâf’ın bir ön seçim 

mahiyetinde olduğunu belirten görüşlere de yeri geldiğinde değinilecektir. 

282
  TUĞLACI; “Okyanus Ansiklopedik Sözlük”, C. I, s. 292. 

283
  WEHR; a.g.e., s. 86. 

284
  ISFAHANÎ; a.g.e., s. 181-182. 

285
 “Genellikle Araplar yaptıkları ticarî anlaşmaları teyit amacıyla el sıkışmayı âdet 

haline getirdiklerinden idare edenle edilen arasında bir nevi anlaşma niteliği 

taşıyan devlet başkanı seçimini de el sıkışma suretiyle belirlemişler ve aradaki 

benzerlikten dolayı buna da bey‘at demişlerdir. Âdeta devlet başkanını belirleme 

akdinin taraflarından biri (halk) yönetilme hakkını öbürüne devretmek, diğeri de 

(devlet başkanı) hukuka riayet etmek suretiyle bunun karşılığını ödemek üzere 

anlaşmışlardır.” Bkz. KALLEK; “Biat” maddesi, DİA, C. VI, s. 121. Benzer bir 

açıklama için bkz. EBÛ ZEHRA; “Mezhepler Tarihi”, s. 89. 

286
 Bu konuda kadın-erkek ayrımı yoktur. Bkz. Kur’an 60/12. 

287
  Bkz. KALLEK; “Biat” maddesi, DİA, C. VI, s. 121. 



90 

Biatin konusu ya boşalmış bir hilâfet makamına yeni bir halifenin seçilmesidir 

ki, buna “seçim biatı” (bey‘atü’l-in‘ikad) yahut “bey‘atü’l-hâssa”; ya da esasen görev 

başında bulunan halifeye bağlılık bildirmektir ki, buna “bağlılık biatı” (bey‘atü’t-tâa), 

yahut “bey’atü’l âmme” denir.
288

 Halifenin seçim ile işbaşına getirildiği örneklerde  

“seçim biatı”, ümmetin zaman içerisinde toplu olarak gerçekleştirdikleri “bağlılık biatı” 

ile takviye edilmektedir.
289

  

İslâm hukukçuları bir kişinin sebepsiz yere biatten uzak durarak kendisini İslâm 

cemaat bütünlüğünün dışında konumlandırmasını uygun görmemişlerdir. Bu yönde 

rivayet edilen hadis metinlerinde, kişinin bir halifeye biat etmeden gerçekleşen 

ölümünün cahiliye ölümüne benzetildiği görülür.
290

  

Halife adayı meşveret esasına göre belirlenmelidir. İlk hâlife seçiminin 

olağanüstü şartlarda gerçekleştiğini ifade eden Hz. Ömer’in: “Kim bir adama 

Müslümanlarla istişare etmeksizin biatta bulunursa biat edene artık hiç biat edilmez. 

Biat edilene de biat edilmez. Kendilerini ölüme sürüklemelerinden korkulur.” dediği 

rivayet edilmektedir.
291

   

Biat’i itaat takip eder. Buna göre biate ilişkin temel ahdi yerine getirmek de ahde 

vefa prensibi uyarınca zorunludur.
292

 İtaatin hudutları ise bellidir. Salt biat etmiş olmak, 

                                                 
288

  KALLEK; a.g.m., s. 122. BAŞOĞLU; “Hilâfetin Sübut Şartı Olarak Bey’at”, s. 83. 

289
  KALLEK; a.g.m., s. 122. 

290
  Müslim; İmare 58. Nevevî, bu hadisin, cahiliye devri insanlarının hiçbir emîrin 

itaati altına girmemesi, bunu ayıp görmesi, kuvvetlisinin zayıfı ezmesi manasında 

olduğunu ifade eder. Bkz. İmam NEVEVÎ; Riyâz’üs-Sâlihîn Tercüme ve Şerhi 

(Terc. İhsan ÖZKES), C. III, Kahraman Yayınları, İstanbul, 1991, s. 225. 

291
  Buhârî; Hudud 30. 

292
  KALLEK; “Biat” maddesi, DİA, C. VI, s. 122. 



91 

halifenin meşrû olsun gayrimeşrû olsun her emir ve uygulamasına kayıtsız şartsız itaat 

etmeyi gerektirmez.
293

 “Zira masiyet konusunda mahlûkata itaat yoktur.”
294

 Bununla 

birlikte Emevîler devri ile beraber biat, salt bağlılık karakteri göstermeye başlamıştır. 

Meşveret esasından da uzaklaşma ifade eden bu hâl, Muaviye’ye yöneltilen en ağır 

tenkidlerin başında gelmektedir.
295

 Bilhassa meşhur Emevî valisi Haccac, Abdülmelik 

bin Mervan adına zorla biat alırken, bu biatı, bir de yemin ile takviye etme gereği
296

 

duymuştur ki, İslâm tarihinde bir ilki teşkil eden bu hâlin otoriteye sadakatin teyit 

edilmesinden başka bir manası yoktur. Biatın cebren alınması uygulaması Abbasîler 

devrinde de devam etmiştir.
297

 

                                                 
293

  “Ey peygamber! Mü’min kadınlar……hiçbir iyi işte sana karşı gelmemek 

konusunda sana biat etmek üzere geldikleri zaman, biatlarını kabul et.” (Kur’an 

60/12) Biatın temel mantığı bakımından hudut çizen bu ayetin yorumu sadedinde 

Öztürk, “Demek oluyor ki, meşru davranma ilkesine terslik söz konusu olduğunda 

bîat, geçerliliğini yitirecek, sosyal mukaveleye göre verilen yetki geri alınacaktır.” 

der. (Bkz. ÖZTÜRK; “Kur’an’ın Temel Kavramları”, C. I, “Biat” maddesi, s. 129.)  

294
  Bu hadis rivayeti hakkında bkz. NEVEVÎ, a.g.e., s. 224. 

295
  EBÛ ZEHRA, “Mezhepler Tarihi”, s. 91. 

296
  Bu yemin, “Eğer halifeye itaatten ayrılırsam kölelerim hür ve kadınlarım boş 

olsun!” dedirttirilmek ve ayrıca yemininden dönenin malının sadaka olacağı ve 

üzerine hac terettüp edeceği biçiminde takviye edilmek biçiminde 

gerçekleştirilmiştir. (Bkz. KALLEK; “Biat” maddesi, DİA, C. VI, s. 123. Ayrıca 

bkz. EBÛ ZEHRA; “Mezhepler Tarihi” s. 90.) 

297
  EBÛ ZEHRA; “Mezhepler Tarihi”, s. 90-91. 



92 

Biat konusu, isyan bağlamında bilhassa önemlidir. Zira isyan ya biat 

mükellefiyetinin ifa edilmemesi
298

, yahut da biatı takip eden itaat mükellefiyetinin terki 

biçiminde kendisini gösterir. Bu hallerde isyancının durumu, ancak biat mükellefiyetini 

terk etmesindeki haklılık durumuna bağlı olarak tayin edilebilir.
299

 Öte taraftan 

                                                 
298

 Esasen biat etmemiş olmak, her durumda salt bu sebeple isyan edilmiş olduğu 

manasına gelmez. Mesela Ensâr’ın ileri gelenlerinden Sa’d b. Ubade, halife seçilen 

Hz. Ebûbekir’e ve sonrasında da Hz. Ömer’e biat etmemiş olduğu hâlde, bu 

davranışı bağy (isyan) sayılmamış, hakkında da herhangi bir ceza tatbik 

edilmemiştir. (Bkz. Mehmet AZİMLİ; “Sa’d b. Ubâde” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. XXXV, İstanbul, 2008, s. 377-378.) Ancak bilhassa valiler gibi 

kamusal yetkileri ellerinde bulunduran kişilerin yeni seçilen halifeye biat 

etmemeleri, emirlerinde bulundurdukları kamusal yetkiler ve güçler bakımından 

merkezden bağımsız bir meşruiyet temeline dayandıkları manasına geldiğinden 

isyan olarak görülebilir. Nitekim Şam valisi Muaviye b. Ebû Süfyan’ın Hz. Ali’ye 

biat etmemesi ve Şam halkından kendi adına biat alması buna örnektir. Ancak 

Hamidullah, Muaviye’nin bu kalkışmasının da -Hz. Ali’ye hiçbir zaman biat 

etmemiş olmasından hareketle- teorik olarak isyan sayılamayacağı fikrindedir. 

(Bkz. Muhammad HAMIDULLAH; Muslim Conduct of State, Sh. Muhammad 

Ashraf, Kashmiri Bazaar-Lahore, 1945, s. 167.) 

299
  İsyanın haklı bir te’vile dayanıp dayanmadığının takdiri ise, her durumda subjektif 

bir nitelendirme olacağından, İslâm hukukçuları isyancıların hukukî statülerine 

ilişkin açıklamalarını te’vilin haklı yahut haksız oluşundan bağımsız olarak 

yapmışlar, her durumda bağîlerin, yol kesicilerden farklı olarak “savaşçı” 

statüsünde olup, haklarında isyanları müddetince ceza ahkâmının askıda olduğu 

kanaatini ifade etmişlerdir. (Bu konuda bkz. Sadia TABASSUM; “Combatants, not 



93 

isyancıya iltihak eden zümreler de isyancıya “biat” etmiş olduklarından; isyan fiili, 

“biat” müessesesinin merkezî konum ihraz ettiği bir otoriteler mücadelesi 

görünümündedir. Neticeyi de çoğu zaman güç belirler. Bu sebeple isyan; hukukla 

siyasetin, hak ile kuvvetin iç içe geçerek karşı karşıya geldiği karmaşık bir görünüm arz 

eder.   

c. Halifenin Vasıfları 

İsyanların her defasında hilâfete daha ehîl olma gerekçelerine dayandırıldığı 

düşünülecek olursa, halifenin vasıfları bahsinin inceleme konusu bağlamında önemi 

daha iyi anlaşılır. 

İslâm hukukçuları, temel kaynaklar ve İslâm’ın idare prensiplerine dayanarak 

halife adayları için belli şartlar ileri sürmüşlerdir. Bu şartların herhangi birinde ortaya 

çıkacak bir eksiklik, fıkıhta şartın esasla olan ilgisine göre değerlendirilir ve farklı 

sonuçlar doğurur.
300

 Esas olan, bir “emanet” niteliğindeki hilâfet vazifesinin ehil olan 

kişiye tevdî edilmesidir. Hatipoğlu da ilgili ayette
301

 yer alan "Ey iman sahipleri" ve 

“sizden” kayıtlarına atıf yaparak, işin başına geçirilecek kimsede “Ehil olmak” ve 

“Mü'min olmak” şeklinde iki şart arandığını ifade etmektedir.
302

 Öyleyse konu, 

Müslüman olmanın yanı başında ehil olmak meselesi olarak kendisini göstermektedir.  

                                                                                                                                               

bandits: the status of rebels in Islamic law”, International Review of the Red Cross, 

Vol. XCIII, N. 881, March 2011, s. 124, 138.) 

300
 KALLEK; “Biat” maddesi, DİA, C. VI, s. 121. 

301
 “Ey iman edenler! … sizden olan ulu’l-emre (idarecilere) de (itaat edin!)”  (Kur’an 

4/59.) 

302
 M. Said HATİBOĞLU; “İslâmda İlk Siyâsî Kavmiyetçilik Hilâfetin Kureyşliliği” 

AÜİFD, C. XXIII, S. 1, 1979, s. 143. 



94 

Tarihsel süreç içerisinde bu konuda değişik görüş ve yaklaşımlar da söz konusu 

olmuştur. Bu nedenle Hilâfetin şartları hususunda şu üçlü ayrımdan söz edebiliriz: 

Bunlardan birincisi mevcudiyetlerinin zarureti hususunda ittifak olan şartlardır ki; 

bunlar halifenin âkil, âdil, bâliğ, hür ve erkek olmasıdır. İkincisi, mevcudiyetleri arzu 

edilen (ideal) şartlardır ki, yoklukları halifenin meşrûiyetine halel getirmez; bunlar 

halifenin müctehîd (kaynaklardan hüküm çıkarıp sorunları çözebilme niteliği), şecî 

(devlete karşı vâki olabilecek saldırıları püskürtmek ve hadleri uygulamak konusunda 

gereken cesaret ve dirayete sahip olması), idarî inisiyatif sahibi (savaş ve barış idaresi, 

kriz yönetimi, ordu idaresi gibi hususlarda bilgi ve yeterlilik sahibi) olmasıdır. 

Üçüncüsü ise, haklarında ihtilâf olan ve hatta bir kısmı batıl olan şartlardır ki; bunlar 

imamın Kureyşî olması, Hâşimî olması (bunu Şia şart koşmuştur),  dine ait tüm 

meseleleri fiilen bilmesi (bunu İmamiyye şart koşmuştur), mucize göstermesi (bunu 

gulat-sapkın sayılan gruplar- şart koşmuştur) şeklindedir.
303

  

Bununla birlikte, yukarıda ideal olarak belirtilen şartları taşımayan bir halifeye 

de biatın caiz olduğu söylenmiştir.
304

  

Şimdi bu şartları kısaca incelemeye geçebiliriz. 

aa. Akıl Sahibi Olmak (Mecnun Ve Matuh Olmamak) ve Uzuvlarının 

Sağlıklı Olması 

İslâm hukukunda tüm mükellefiyetler aklın varlığı ile kâimdir. Akıl sahibi 

olmayan birisi, dinen sorumlu olmadığı gibi yetki sahibi de sayılamaz. Bu, aynı 

zamanda İslâm’ın hâkimiyet prensipleri bahsinde ifade ettiğimiz mes’uliyet eksenli 

                                                 
303

  Bu konuda ayrıntılı açıklamalar için bkz. CÜRCÂNÎ; a.g.e., C.III, s. 676-682.  

Ayrıca bkz. MAVERDÎ, a.g.e., s. 29-30.  

304
  İBN CEMAA; “Adl’e Boyun Eğmek”, s. 34. 



95 

idare telâkkisi ile de yakından alakalıdır. Buradan çıkan netice özetle şudur: Yetkililer 

sorumsuz olamayacağı cihetle, sorumlu tutulamayan kimseler de yetkili olamaz.
305

  

 Dolayısıyla gerek akıl hastası olan kimseler ve gerekse âkil olmakla beraber 

zamanla aklî melekelerinde zayıflama gerçekleşen (matuh) kimseler, halifelik 

makamına getirilemezler. Eğer hilâfet makamında bulunan bir kimsede böyle bir hâl 

gerçekleşmiş ise azli gerekir.
306

 Öte yandan devlet başkanının üzerine üstlendiği görevi 

hakkıyla yerine getirebilmesi için sağırlık, körlük, dilsizlik gibi bedenî eksikliklerden de 

sâlim olması gereklidir.
307

  

bb. Büluğa Ermiş Olmak 

İslâm’da yükümlülük sahibi olmanın akıldan sonra diğer şartı büluğ’dur.
308

 Bu 

sebeple aklen yeterli olgunluğa erişmemiş bulunan çocukların dînen herhangi bir 

mesuliyeti olamayacağı gibi, kamuya ait herhangi bir yetki kullanmaları da mümkün 

olamaz.  

İslâm tarihinde veraset usulünün tatbikinde başlangıçta bu şarta riayet edilmiş 

ise de, veraset sisteminin niteliği gereği ilerleyen dönemlerde bu kaideden de sapmalar 

görülmüştür. Örneğin Abbasi Halifesi Harunu’r Reşid’in henüz beş yaşında olan oğlu 

Emin’i veliaht tayin ettiği bilinmektedir.
309

  

                                                 
305

  “Üç kimseden kalem kaldırıldı (dinî yükümlülüklerden muaf tutuldu): Bulûğa 

erinceye kadar çocuktan, uyanıncaya kadar uyuyandan ve şifa buluncaya kadar 

akıl hastasından” (Buhârî; Hudûd 22, Talâk 11.) 

306
  Bu konuda bkz. MAVERDÎ, a.g.e., s. 56-57. 

307
  İBN HALDUN, a.g.e., C. I, s. 274. MAVERDÎ, a.g.e., s. 56-58.  

308
  Buhârî; Hudûd 22, Talâk 11. 

309
  YILMAZ; “Veliaht” maddesi, DİA, C. XLIII, s. 29. 



96 

Mâverdî’ye göre veliahd tayin edilen kişi, tayin edildiği zamanda hilâfetin 

gerektirdiği şartları taşımak mecburiyetindedir. Buna göre eğer bir halife çocuk yaşta 

birisini veliahd tayin etmiş ise, öldüğü zaman bakılır: Eğer bu kişi reşid olmuşsa ehlü’l-

hall ve’l-akd’in kararı ile halife seçilebilir.
310

 

Selçuklu tarihinde ise çocuk yaşta tahta geçirilmeye çalışılan hanedan 

mensuplarına da rastlanır. Mesela Melikşah’ın vefatını gizleyen Terken Hatun, o 

sıralarda henüz beş yaşını doldurmamış bulunan oğlu Mahmûd’u tahta geçirmiş, 

halifeye haber salarak hutbenin oğlu Mahmûd adına okutulmasını istemiştir. Hatta bu 

konuda soru sorduğu Gazzalî’nin kendisine “Oğlun henüz küçüktür, şeriat onun 

hükümdarlığını caiz görmez” diye cevap verdiği de ifade edilmektedir.
311

 Osmanlılar’da 

da IV. Mehmed ve IV. Murad, çocuk yaşta doğrudan tahta geçmişlerdir.  

Bu durumda devlet başkanının “hacir” altında olması durumu söz konusudur. 

Böylece idarecilerden biri devlet işlerini herhangi bir suiistimale yer vermeden 

yürütmelidir. Fiiliyatta var olan bu hâli, düzenleme altına alan İslâm hukukçuları, salt 

bu sebeple bahse konu tasarrufları geçersiz kabul etmemişler, ancak bahse konu 

idarecinin şeriata aykırı, adaletsiz uygulamaları söz konusu ise, diğer idareciler 

tarafından bu uygulamalarından men edilmesi gerektiğini ifade etmişlerdir.
312

 

cc. Hür olmak 

 Kölelik İslâm hukukunda bir ehliyet arızasıdır. Statüleri gereği köleler hukukî 

işlemlere konu olabilirler. Öte yandan fiil ehliyetlerinden tamamen, hak ehliyetlerinden 

ise kısmen mahrum bir hukukî durumdadırlar. Klâsik İslâm hukuku kaynaklarında 

                                                 
310

  MAVERDÎ; a.g.e.,s. 43. 

311
  İBNÜ’L-ESÎR; a.g.e., C. X, s. 184. 

312
  Bkz. MAVERDÎ; a.g.e., s. 60. 



97 

köleler genel olarak “velâyet, şehâdet ve kazâdan hükmen (hukuken) âciz ve mülkiyet 

hakkından mahrum olan kimse” olarak tarif edilmektedirler. Özetle, köleler hukukun 

bazı alanlarında “tam ehliyetli” kabul edilir iken, kimi durumlarda “sınırlı ehliyetli”, 

kimi durumlarda ise “tam ehliyetsiz” görülmektedirler. Böylece kölelerin, kendilerine 

özgü bir hukukî statüye sahip oldukları ifade edilebilir.
313

 

 Ehliyetleri bu ölçüde sınırlı olan kölelerin en geniş velayet yetkisine sahip hilâfet 

makamına gelmeleri ve hilâfetten kaynaklanan yetkileri kullanmaları da esasen 

beklenemeyeceğinden, hâliyle kölelerin halife olamayacakları kabul edilmiştir. 

Kölelerin bu durumu, tıpkı görevlerini yerine getirmeye mani bir uzuv eksikliği gibi
314

 

görülmüştür.   

 “Üzerinize başı kuru üzüm gibi siyah, Habeşli bir köle bile tayin edilse dinleyin 

ve itaat edin”
315

 mealindeki hadis rivayetine gelince, bu rivayet kölelerin de idareci 

olabileceği manasında olmayıp, itaat mükellefiyetinin amir mevkide bulunan kişinin 

kimliğine bakılmaksızın her durumda yerine getirilmesi gerekli bir vazife olduğunu 

vurgulamaya yöneliktir.
316

  

 Bununla birlikte devlet başkanının herhangi bir baskı yahut isyan olmaksızın, 

yardımcılarından bir kısmının nüfuz alanına girdiği durumlarda teknik anlamıyla bir 

esaret yoktur. Bu durumda, eğer işler dinî hükümlere uygun, adalet ölçülerini gözetir 

                                                 
313

  M. Akif AYDIN-Muhammed HAMİDULLAH; “Köle” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. XXVI, İstanbul, 2002, s. 237, 239. 

314
  İBN HALDUN, a.g.e., C. I, s. 274. 

315
  Buhâri; Ahkâm 4. 

316
  Bkz. CANAN; a.g.e. C. I, s. 118-119. Aynı yönde İBN HALDUN, a.g.e., C. I, s. 

274-275. 



98 

şekilde işliyorsa sorun yoktur, aksi takdirde Müslümanlar devlet başkanının halifelik 

görevini icra etmesine mani olan bu hâlden kurtulması için yardımlaşırlar.
317

  

 Kölelik, hilâfete getirilmeye baştan mâni olduğu gibi, bu durumun sonradan 

ortaya çıkması da görevin devamına mânidir. Istılah’ta adına “kuhre” denen bu hâl, 

devlet başkanının esir düşmesi hâlini ifade eder. Bu esaret harbîler elinde 

gerçekleşebileceği gibi, bağîler elinde de gerçekleşebilir. Buna göre eğer hâlife esir 

düşmüş ve kurtulması da mümkün görülmüyorsa ehlü’l-hall ve’l-akd yeni bir halife 

seçerek ona biat ederler. Bu seçimden sonra eski halife geri gelse dahi, seçilmiş 

halifenin görevi sona ermez.
318

 

dd. Erkek Olmak 

Klâsik kaynaklarda halifenin erkek olması gerektiği yönünde bir fikir birliği 

vardır. Hâricîler ayrı tutulacak olursa, bu hususta tüm mezheplerin ittifak hâlinde 

oldukları ifade edilebilir.
319

  

  Bilindiği üzere Hz. Peygamber vefat ettiğinde kızı Fatima hayattaydı. Bununla 

birlikte hilâfet mevzuunda herhangi bir talebi olmadığı gibi, sahabe tarafından 

kendisine, bu konuda yöneltilmiş bir teklif de söz konusu olmamıştır. Muhammed 

Hamîdullah bu konuda Kur’an temelli bir yasağın bulunmadığına temas ederken, bir 

kısım ulemânın Sebe melîkesi hakkındaki kıssada konuya ilişkin sakındırıcı bir ifadenin 

yer almadığı yönündeki tespitlerine de dikkat çeker. Öte yandan Gatafan kabilesinin 

Ümmü Kırfe ve Ümmü Ziml adlı kadın şefleri ile Temîm kabilesinden Secâh adlı kadın 

                                                 
317

  İBN HALDUN, a.g.e., C. I, s. 274. MAVERDÎ, a.g.e., s. 60. 

318
  MAVERDÎ, a.g.e., s. 60-61. 

319
  AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C.III, s. 156. 



99 

liderinden
320

 bahseden Hamidullah’a göre, o dönemde yaşayan Arap toplumu da kadın 

yönetici fikrine yabancı değildir. Bununla birlikte Hz. Peygamber’den rivayet edilen bir 

hadis
321

 bu konuda hukukçuların düşüncesi üzerinde etkili olmuş olmalıdır.
322

  

ee. Adalet 

İslâm’da adaletin yerine getirilmesi, genel nitelikli bir emirdir.
323

 Fert olarak 

birer Müslüman olan idareciler de öncelikle -her Müslüman gibi- adaleti emreden tüm 

ayetlerin muhatabıdırlar. Fakat görevlerinin mahiyeti, onların adalet konusunda daha 

dikkatli olmalarını gerektirmektedir. Nitekim emanetlerin ehline verilmesi lüzumunu 

ihtar eden ayet, meâlen “(Allah) insanlar arasında hükmettiğiniz zaman adaletle 

hükmetmenizi emrediyor.” (Kur’an 4/58) ifadesiyle devam eder.  Zira adalet de emanet 

gibi bütün insanlara karşı gözetilmesi gerekli bir davranıştır. Bu hususta iyi-kötü, 

                                                 
320

  Bu kadın peygamberlik iddiasında bulunmuş ve bizzat ordu yönetmiştir. Bkz. 

Mustafa FAYDA; “Secâh” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, 

C. XXXVI, İstanbul, 2009, s. 266. 

321
  “Yönetimlerini kadına tevdi eden bir millet dirlik göremez.” (Buhârî; Megazî 82. 

Tirmizî; Fiten 75. Nesâî; Kudât 8) Aydın, Kasımî’ye atfen bahse konu hadisin, Hz. 

Peygamber’in Sâsânîler’e gönderdiği elçinin çok kötü muamele görmesi ve bu 

sırada imparatorun ölüp yerine kızının geçmiş olması gibi özel bir olaya bağlı 

olabileceği kaydını düşmektedir. Bkz. AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III, s. 

156. 

322
 Muhammed HAMİDULLAH; Constitutional Problems in Early Islam, İslâm 

Tetkikleri Enstitüsü Dergisi, C. V,  Cüz 1-4, Zeki Velidi Togan’ın Hatırasına 

Armağan (ed. Tayyib Gökbilgin), İÜEF Yayınları, İstanbul, 1973, s. 25. 

323
  Bkz. Kur’an 4/135, 5/8, 6/152. 



100 

müslim-gayrimüslim ayrımı yapılmaz, adalet Allah'ın kulları arasında eşit biçimde 

uygulanır.
324

  

“Adl” iki türlüdür. Bunlardan birincisi mutlak adl’dir ki, aklın gereği olarak bu 

çeşit adl güzeldir, hiçbir zaman mensuh olmaz (yürürlükten kalkmaz) ve hiçbir zaman 

da haksızlık olarak nitelendirilmez; kişinin kendisine iyilik yapana iyilik yapması ve 

yine kendisine eziyet etmeyene eziyet etmemesi gibi. Buna karşılık diğer bir çeşit adalet 

daha vardır ki; bu, ancak hukukla bilinir. Bu tür adl, zamanla mensuh (yürürlükten 

kaldırılmış) da olabilir
325

; kısas, diyetler gibi hükümler bu kapsamdadır.
326

 Böylece 

halifenin, mutlak olan ilk çeşit adaletle yükümlü olması insanlığının
327

, şer’i hükümleri 

uygulamak suretiyle ikinci çeşit adaletle vazifeli olması da Müslümanlığının bir gereği 

olarak görülmektedir.  

Kur’an’da peygamberler âdil idarenin birer sembolü olarak öne çıkarılırken
328

,  

                                                 
324

  Süleyman ATEŞ; Kur’an-ı Kerîm Tefsîri, C. II, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul, 

1988, s. 636. 

325
  Bkz. Kur’an 2/106. Dinin esasları mahiyetinde olan inanç esaslarının değişmez 

nitelikte olduğu, buna karşılık şeriatın (hukukun) insanlığın gelişim merhalelerine 

göre değişkenlik gösterdiği yönündeki açıklamalar için; Bkz. YAZIR; a.g.e., C. I, s. 

460-461. 

326
  ISFAHANÎ; “Müfredat”, s. 680. 

327
  İnsan vicdanını fıtrî (yapısal) bir hâkim olarak tavsif eden bir analiz için bkz. 

Ahmet Hamdi AKSEKİ; İslâm Fıtrî, Tabiî ve Umumî Bir Dindir, Sebil Yayınları, 

İstanbul, 2004, s. 128-129.  

328
  Peygamberliğinin yanı sıra İsrâiloğulları’nın hükümdarı da olduğu bilinen Hz. 

Dâvud hakkında; “Ona dedik ki: ‘Ey Dâvûd! Gerçekten biz seni yeryüzünde halife 

yaptık. İnsanlar arasında hak ile hüküm ver. Nefis arzusuna uyma, yoksa seni 

Allah’ın yolundan saptırır. Allah’ın yolundan sapanlar için hesap gününü 

unutmaları sebebiyle şiddetli bir azap vardır.’” (Kur’an 38/26) Bu ayette âdil 

yönetimin, keyfî idare karşısında konumlandırılması dikkat çekicidir. Hz. 



101 

firavunlar ve zalim yöneticiler de zulmün birer sembolü olarak anılmışlardır.329 Hz. 

Peygamberin Ebu Cehil için “Ümmetin firavunu” dediği de bilinmektedir.
330

 

Hz. Peygamber’den nakledilen bir rivayet “Allah zulmetmeyen hâkim ile 

beraberdir, zulmederse Allah onu nefsinin eline bırakır.”
331

 bir diğer rivayet ise; “Yüce 

Allah'ın insanlar arasında en sevdiği kişi, adalet yapan bir imam (devlet başkanı)dır . . 

En çok buğz ve gazap ettiği kimse ise, zalim başkandır.”
332

 şeklindedir. Bu prensipler 

                                                                                                                                               

Peygamber hakkında da “(Ey Muhammed!) Bundan dolayı sen çağrıya devam et ve 

emrolunduğun gibi dosdoğru ol. Onların hevâ ve heveslerine uyma ve şöyle de: 

“Ben, Allah’ın indirdiği her kitaba inandım ve aranızda adaleti gerçekleştirmekle 

emrolundum. (Kur’an 42/15) 

329
 Aynı zamanda zalim birer idareci mevkiinde bulunan Mekke müşrikleri, açıkça 

Firavun hanedanına benzetilmiştir: “(Bunların durumu) Firavun ailesinin ve 

onlardan öncekilerin durumu gibidir: Âyetlerimizi yalanladılar. Allah da onları 

günahlarıyla yakaladı. Allah, azabı çok şiddetli olandır.” (Kur’an 3/11) Benzer 

ifadeler için Bkz. Kur’an 8/52-54, 38/12-13, 50/12-13. Firavun’un tarihsel bir 

kişiliğin ötesinde zulüm idaresinin sembolik karakteri olarak öne çıkartıldığı 

tespitini yapan açıklamalar için bkz. Ömer Faruk HARMAN; “Firavun” maddesi, 

TDV İslâm Ansiklopedisi, 1996, C. XXIII, 119-120. Daha ayrıntılı açıklamalar için 

bkz. ÖZTÜRK; “Kur’an’ın Temel Kavramları” C. I, “Firavun” maddesi, s. 265-

281. 

330
  Bkz. Mehmet Ali KAPAR; “Ebû Cehil” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. X, 

İstanbul, 1994, s. 117.   

331
  Tirmizi; Ahkâm 4. İbn Mace; Ahkâm 2. 

332
  Bunu Tirmizî, el-Evsat'ta, Taberanî Ebu Said el-Hudri'den rivayet etmektedir. 

(Aktaran: ZUHAYLÎ; a.g.e., C. VIII, s. 441-442.)  



102 

ışığında, İbn Teymiyye de “Devlet küfür ile ayakta durur ama zulüm ile ayakta 

durmaz” demektedir.
333

 

Hâlife, adaletsiz (zâlimane) davranmak şöyle dursun, adaletin temin ve tesis 

edilme vazifesi boynuna yüklenmiş olan kişidir. Bu manada İslâm tarihinde halifelerin –

bilhassa hulefâ-i râşidîn döneminde- zaman zaman yargılama yaptıkları da 

bilinmektedir.
334

 Bu yetki, zamanla kadılara devredilmişse de İslâm tarihinde adına 

Divan-ı Mezâlim denilen bir mecliste halkın şikâyetlerinin dinlendiği ve bu şikâyetlerin 

karara bağlandığı bilinmektedir.
335

 Yine Divan’ın bir çeşit temyiz fonksiyonu icra ettiği 

de mâlumdur.  

Tüm bu nedenlerle devlet başkanının adâlet vasfına sahip olması gerekir. Yasak 

olan şeyleri işlemek gibi kötülüklerin adalet sıfatını ortadan kaldıracağı hususunda bir 

anlaşmazlık yoktur. Ancak bid’at olan inanışların adalet sıfatını ortadan kaldırıp 

kaldırmayacağında ihtilâf edilmiştir.
336

 

ff. Usul ve Füruda Müctehid Olmak, Dinin Bütün Meselelerini Bilmek 

Halifenin yeterlilik şartları arasında ihtilâflı olan şartlardan birisi de, halifenin 

dinin asılları ve füruları konusunda içtihad derecesinde ilim sahibi olması şartıdır. Bir 

                                                 
333

  Bkz. Hanifi ŞAHİN; “İbn Teymiyye’nin Siyaset Anlayışı”, The Journal of 

Academic Social Science Studies, Vol.VI, I.3, s. 623. 

334
  AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III,, s. 160. 

335
 Osmanlılar’da da ilk dönemlerden itibaren benzer uygulama görülür. Mesela I. 

Bayezid’in (Yıldırım) her sabah halkın dava ve şikâyetlerini dinlediği 

bilinmektedir. (Bkz. Şevkiye İNALCIK; “İbn Hâcer’de Osmanlılara Dair 

Haberler”, AÜDTCFD, C. VI, S. 3, Ankara, 1948, s. 192.)  

336
  İBN HALDUN, a.g.e., C. I, s. 273. 



103 

kısım âlimler bunun şart olduğunu ifade ederler, zira Allah’ın hükümlerini tatbik etmek, 

onları bilmekle mümkün olur ve başkalarını taklit etmek (müçtehit olmamak) bir 

eksiklik ifadesidir.
337

 Yine halifenin yargılama yetkisi, onda aranan içtihat 

derecesindeki ilim şartıyla yakından alakalı olduğundan; bu niteliğiyle kadı olma 

yeterliliği de bulunan halifenin, yargılama yetkisine sahip olmasının tabiî olduğu ifade 

edilir.
338

 Özellikle râşid halifelerin bu vasfa sahip oldukları şüphesizdir. Nitekim 

kaynaklarda bu halifelerin bizzat yargılama faaliyetinde bulundukları ve bu hususta 

kadıları denetledikleri de belirtilmektedir.
339

  

Fakat yargılama yetkisi kadılara devredilebilir bir yetki niteliğinde olduğundan 

ve bu faaliyeti bizzat halifenin yürütmesi yönünde bir zaruret de bulunmadığından bu 

şartın hilâfet için olmaz ise olmaz bir şart olmadığı ifade edilmiştir.
340

 Tarihî pratikte de 

                                                 
337

  Aktaran İBN HALDUN, a.g.e., C. I, s. 273. 

338
  AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III,, s. 160. 

339
  ATAR; “İslâm Adliye Teşkilâtı…”, s. 55-75. 

340
  “Bu şartlar şimdi bir arada bulunmaz. Öyle olmadığında ya bunlardan yoksun 

olanı imam yapmak gerekecektir ve bu takdirde söz konusu şartları koşmak, imamet 

onlarsız gerçekleştiğinden abes olacaktır ya da bu şartlara sahip olan kimseyi tayin 

etmek gerekecektir ki, bu durumda ise güç getirilemeyen şeyle sorumlu tutma 

olacaktır ya ne bu ne de öteki zorunludur ve bu takdirde söz konusu şartların 

koşulması bunlardan yoksun olan kimsenin tayini ile giderilebilecek mefsedetleri 

ortaya çıkarır. Dolayısıyla da bu vasıflar onda dikkate alınmış olmaz. Evet zalim 

olmamak için zahirde adil olması gerekir. Çünkü fâsık kimse malları şahsi 

maksatları doğrultusunda kullanıp hakları zayi edebilir.” (CÜRCÂNÎ; a.g.e., C.III, 

s. 678) 



104 

içtihat seviyesinde ilmî yeterliliği olmayan halifelerin işbaşında olduğu dönemlerde 

yargılama yetkisinin artık halife tarafından bizzat kullanılmadığı görülür.
341

  

gg. İdari, Siyâsî, Askeri İşlerden Çok İyi Anlamak, Rey ve İnisiyatif Sahibi 

Olmak  

Önceki şart nazarî (teorik) ilmî yeterliliği ifade etmekte iken, bu şartın tatbikî 

(pratik) ilmî yeterliliği ifade ettiğini söylemek mümkündür.
342

  

Hamidullah, Talut kıssasındaki peygamberin tüm toplum tarafından tanınıyor 

olmakla birlikte, yine de ayrıca bir idareci görevlendirilmiş olmasından hareketle 

İslâmiyette dinî işlerle maddi işlerin birbirinden ayrılabileceğini ifade eder. Ancak bir 

şartla ki, her ikisi de Allah’ın kanununa tâbi olacaklardır. Böylece dinî meseleler için bir 

reis, maddi ve siyâsî meseleler için bir başka reis olabilecek, ancak her ikisi de aynı 

kanunu takip edeceklerdir.
343

 Dolayısıyla, bu şartın İslâmi idare için muhakkak aranan 

                                                 
341

  Bkz. Fahrettin ATAR; “Kadı” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXIV, 

İstanbul, 2001, s. 67. 

342
  İsrailoğulları kendilerine emîr olarak atanan kişinin (Tâlut) varlıklı bir kişi olmadığı 

itirazında bulununca, peygamberleri de onlara söz konusu kişinin bilgi ve kabiliyet 

yönünden üstün olduğu cevabını vermiştir:  “Şüphesiz Allah, onu sizin üzerinize 

(hükümdar) seçti, onun bilgisini ve gücünü artırdı.” Allah, mülkünü dilediğine 

verir. Allah, lütfu geniş olandır, hakkıyla bilendir.” (Kur’an 2/247)  Yazır, bu ayete 

ilişkin olarak “…Bilfi'il hükümdarlık ve kumandanlık için umde olan şerait de 

budur. Yoksa veraset, neseb, şart-ı aslî değildir.”demektedir. Bkz. YAZIR; a.g.e., 

C. II, s. 829-830. 

343
 Muhammed HAMİDULLAH; İslâm Müesseselerine Giriş (çev. İhsan Süreyya 

Sırma), Beyan Yayınları, İstanbul, 2007, s. 88. 



105 

bir şart olduğu kuşkusuzdur, zira esasen liyakat; adalet ile birlikte kifayet de demektir. 

Fakat tüm bu özelliklerin her zaman bir kişide toplanması da gerekmez.
344

  

İbn Abbas vefatından evvel Hz. Ömer’e, kendisinden sonraki muhtemel halife 

adaylarını tek tek sormuş, Hz. Ömer de her biri hakkındaki tereddütlerini bildirmiştir. 

Hz. Ali hakkında da şöyle dediği rivayet edilir: “Şüphesiz imamlık için Ali ehildir. 

Fakat o bu hususta henüz acemidir. Şayet idare işleriniz ona bırakılırsa tahmin 

edebileceğiniz bir hak yolda size bir takım yükler yükler. Ben böyle görüyorum.”
345

 

hh. Şecaat Sahibi (Şeci’) Olmak 

 Bu şart da, halifenin gerek ordu yönetme ve gerekse hadleri tatbik etme 

konusundaki kararlılık, dirayet ve yeterliliği, devlet idare etmenin getireceği zorluklara 

katlanabilecek güçte olması
346

, kriz anlarında serinkanlılık ve idarî inisiyatifi elde tutma 

kabiliyetine sahip olması gerektiği yönündeki bir şartı ifade eder.   

 Hz. Ömer’in de idarî kararlılık ve tavizsizliği bilinen özelliklerindendir. “Benim 

için her gün valiyi vazifesinden almak, zalim bir valiyi bir an bile yerinde tutmaktan 

daha hayırlıdır.” Buna karşılık Hz. Osman oldukça halim bir kimsedir; kendisine karşı 

isyan eden, evine saldıran, hatta kendisini taşlayan kimselere karşı dahi katı bir 

yaklaşım içinde olmamış, aynı şekilde kendisine isyan edenler hakkında da sert tedbirler 

tatbik etme cihetine gitmemiştir. Keza zalim valileri görevden almak hususunda da Hz. 

Ömer kadar tavizsiz olmadığı bilinmektedir. Bu fazlasıyla müsamahakâr idare, halifenin 

öldürülmesine uzanan sebepler zincirinin bir halkası olarak kabul edilir.
347

 

                                                 
344

 CÜRCÂNÎ; a.g.e., C.III, s. 678, 734-736. 

345
 Bkz. MAVERDÎ, a.g.e., s. 44. 

346
 İBN HALDUN, a.g.e., C. I, s. 273-274. 

347
 EBÛ ZEHRA; “Mezhepler Tarihi”, s. 32-33. 



106 

İbn Abbas’ın vefatından evvel Hz. Ömer’e, kendisinden sonraki muhtemel halife 

adaylarını tek tek sormuş olduğu daha evvel ifade edilmişti. Hz. Ömer’in kendisine 

sorulan farklı farklı adaylar hakkında bildirdiği her tereddüt sebebi, halifede aranan 

vasıflar konusunda ayrı ayrı dikkat çekici mahiyettedir. Bunlardan Abdurrahman bin 

Avf hakkında; “O güzel bir şahıstır. Hatırımda yok değil. Fakat zayıfçadır. Allah'a and 

içerim ki bir Halife böyle olmamalıdır. Ey İbni Abbas! Halife acizlik, zayıflık 

göstermeyen bir yumuşaklıkta olmalı, şiddeti bırakmalı, cimri olmayan fakat hesabını 

sağlam yapan israfsız bir cömert olmalıdır.”
348

  

Zübeyr bin Avvâm hakkında ise şöyle dediği rivayet edilir: “O, cesur, bahadır 

birisidir. Fazlaca vergiler alır, çarşı ve pazarlarda bolluk ve darlığı icâb ettiren işler 

yapar. Böyle birisi mi Müslümanların işini yürütsün?”
349

 Hz. Ömer’in, Zübeyr bin 

Avvâm’ı da gerekenden fazla bahadır bir kimse olarak gördüğü anlaşılmaktadır. Böylesi 

bir halifenin sıkça savaşa girişebileceğinden, bunun da kamu maliyesine ağır bir yük 

getireceğinden ve böylece devletin mâli dengesini bozabileceğinden endişe 

etmektedir.
350

  

                                                 
348

 Bkz. MAVERDÎ, a.g.e., s. 45. 

349
 Bkz. MAVERDÎ, a.g.e., s. 44. 

350
  Bahadır bir sultan olan II. Mehmed’in kamu maliyesi üzerinde meydana getirdiği 

ağır yük ve ortaya çıkan mali bunalımın etraflı bir değerlendirmesi ve bu sosyo-

iktisadi şartların, karakter olarak babasına oldukça benzeyen Cem Sultan karşısında 

daha mutedil bir karaktere sahip olmakla bilinen Bayezid lehine yarattığı destek 

temayülü hususunda değerlendirmeler için bkz. Halil İNALCIK; “Mehmed II” 

maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXVIII, Ankara, 2003, s. 404-405. 



107 

ii. Kureyş Kabilesine Mensup Olmak 

 Hilâfet konusundaki şartlardan birisi de halifenin Kureyş’ten olmasıdır. Bu şart, 

ilk defa Hz. Peygamber’in vefatının hemen ardından gündeme gelmiştir. İmamların 

Kureyş’ten olacağı yönündeki hadis rivayeti
351

 karşısında Ensar, kendilerinden olan 

Sa’d bin Ubade’nin halife seçilmesi talebinden vazgeçmiş ve Hz. Ebûbekir halifeliğe 

seçilmiştir. Ehl-i Sünnet ve Şia
352

 bu şartın varlığında müttefiktir. Haricîler ise en 

başından itibaren halifenin Kureyş’ten olması şartına karşı çıkmışlardır.
353

 

Hilâfetin Kureyşliliği şartını “asabiyet”
354

 kavramı ile açıklayan İbn Haldun’a 

göre, aslolan Müslümanların hilâfet makamına itaatinin sorunsuz bir şekilde 

                                                 
351

  Câbir’den yapılan bir rivayet için bkz. Müslim, İmâret 3 (1819). Ebû Hureyre’den 

yapılan bir rivayet için bkz. Buhâri; Menâkıb 1. Müslim; İmâret 2 (1818) ve 

Abdullah b. Ömer’den yapılan bir rivayet için bkz. Buhâri; Menâkıb 2, Ahkâm 2, 

Enbiyâ 1. Müslim; İmâret 4 (1820). Bu hadis rivayetlerine eleştirel bir bakış için 

bkz. M. Said HATİBOĞLU; “İslâmda İlk Siyâsî Kavmiyetçilik Hilâfetin 

Kureyşliliği” AÜİFD, C. XXIII, S. 1, 1979, s. 121-213. 

352
  Şia, bu hakkı Kureyş’in Ben-i Haşim koluna hasretmiştir. (Aktaran CÜRCANÎ, 

a.g.e., C. III, s. 680.)  

353
  Hatta haricilerden Dırâr ibn Amr isimli kişi, Kureyş dışında birisinin başa 

geçirilmesinin daha evlâ olduğunu, zira aşiret ve taraftar cihetinden daha az 

destekçisi bulunacak böyle bir kişinin haddi aşması durumunda azlinin daha kolay 

olacağını ifade etmiştir. Bkz. CANAN; a.g.e. C. V, s. 377-378., EBÛ ZEHRA; 

“Mezhepler Tarihi”, s. 70. 

354
 “Asabe âsıbın çoğuludur. Kelimenin kökünde “sarmak, kuşatmak” mânası vardır; 

kavgada veya savunma sırasında yakın akraba kişinin etrafını sardığı, onu 

korumaya çalıştığı için bunlara asabe denilmiştir… Asabe İslâm’dan önce, “baba 



108 

gerçekleşmesi, bu hususta anlaşmazlıkların çıkmamasıdır. Bu da güç gerektirir. Zira 

hilâfet vazifesi ağırdır ve bu ağırlığı kaldırabilecek bir güce ihtiyaç vardır. Kureyş’in bu 

vasfını yitirdiği durumlarda, halifenin Müslümanları kendi etrafında toplayabilecek,  

güçlü asabiyet sahibi sair bir kavmin mensubu olmasında sakınca yoktur.
355

 Buhara’lı 

Türk âlim Sadr’üş-Şerî’a’nın da “Zikredilen şartlardan zaruret gereği ortadan kalkan 

şartlar aranmayacaktır. Zamanımızda Kureyşlilik şartı da ortadan kalkmıştır.” dediği 

ifade edilmektedir.
356

  

jj. Üzerinde ittifak olmayan veya batıl olan şartlar: 

Yukarıda sayılanlar dışında kalan bir kısım nitelikler de vardır ki, ya üzerlerinde 

ittifak mevcut değildir, ya da bir kısmı itibariyle batıl (geçersiz) addedilmişlerdir. İslâm 

tarihi boyunca bazı mezheplerin hilâfet iddiaları bakımından bu şartları bir zaruret 

olarak ileri sürdükleri görülmüştür. Bunlar Haşimî soyuna mensup olmak, dinin bütün 

                                                                                                                                               

tarafından gelen erkek akraba ve erkek çocuklar” anlamında kullanılmıştır.” 

(Hayreddin KARAMAN; “Asabe” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. III, 

İstanbul, 1991, s. 452.) Asabiyyete sahip olmak da, bir toplumun kenetlenmiş ve 

güçlü olması, her bir bireyin diğerlerinin yerine kendisinin ölümünü isteyecek 

kadar dayanışma ve yardımlaşma içinde bulunması demektir. İbn Haldun, dönemin 

sosyolojik şartları içerisinde bunun gerçekleşmesinin yegâne şartının nesep bağı ya 

da bu anlama gelebilecek başka bir bağ olduğunu ifade eder. Bkz. İBN HALDUN, 

a.g.e., C. I, s. 171-172, 215. 

355
  İBN HALDUN, a.g.e., C. I, s. 275-277.  

356
 Aktaran Ahmed AKGÜNDÜZ-Said ÖZTÜRK; Bilinmeyen Osmanlı, Osmanlı 

Araştırmaları Vakfı, İstanbul, 1999, s.143. 



109 

meselelerini fiilen bilmek, masum (günahlardan korunmuş) olmak, mucize göstermek 

gibi niteliklerdir ki, Şia’nın bazı kolları haricinde kabul görmemişlerdir.
357

  

d. Halifenin Vazifeleri 

Halifenin, biri diğeri ile bağlantılı kabul edilen iki temel vazifesi, şu şekilde 

ifade edilebilir: İslâm dininin hâkimiyetini tesis etmek ve devleti yönetmek. Bu 

vazifelere ilişkin ayrıntılar zamana, coğrafi şartlara ve toplumdan topluma değişiklik 

gösterebilmektedir.
358

 Ancak ortak bir kısım esaslardan bahsetmek de mümkündür. 

Bunlar, adalet, istişare ve emir sahibine itaattir.
359

 Bunlardan ilk ikisi halifenin, 

sonuncusu ise bu şartları yerine getiren halifeye itaat etmek suretiyle halkın vazifesidir. 

Biat da zaten karşılıklı olarak bu yönde sağlanan bir anlaşmayı ifade eder.
360

 Böylece 

halifenin vazifeleri bahsi, itaat kavramı ile ve dolayısıyla isyan kavramı ile yakından 

ilişkili olmaktadır. 

Öyle ise, halifenin tüm vazifelerini madde madde saymak yerine onları temel 

başlıklar içerisinde bir araya toplamak daha isabetli bir yol olacaktır.
361

  

                                                 
357

  Bu hususta yapılmış açıklamalar için bkz. CÜRCÂNÎ; a.g.e., C.III, s. 680-682. 

358
  AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III, s. 158.  

359
  EBÛ ZEHRA; “Mezhepler Tarihi”, s. 27. 

360
  Bkz. Tez; İkinci Bölüm, I-B-2-b. 

361
  Mâverdi, halifenin vazifelerini on madde hâlinde sıralamıştır. Biz konumuz 

özelinde bilhassa önem arzedenleri genel olarak anlatmayı tercih ettik. Bunun 

dışında halifenin; dinin korunması ve muhafazası, ihtilâf ve uyuşmazlıkların 

çözümü, kamu düzeninin sağlanması, İslâm ülkesinin dışarıya karşı korunması, 

İslâm'ın yayılması uğrunda mücadele, zekât-vergi ve ganimetleri toplama, ihtiyacı 

olanlara hazineden yardım yapma, vergi toplama memuru ve vaizler görevlendirme, 



110 

aa. Şer’i Hükümlerin Uygulanması  

Bu konuya halifenin adalet vasfına sahip olması gerektiği yönündeki açıklamalar 

bağlamında kısmen temas etmiş bulunuyoruz.
362

 Daha önce de ifade etmiş olduğumuz 

gibi adaletin biri mutlak, diğeri ise izafî iki yönü vardır. Mutlak manası ile adalet, akıl 

ile kavranabilir ve esasen akıl bu yolda kâfi bir yol göstericidir; “iyi davranışta 

bulunanlara iyi davranmak, zararsız kimselere zarar vermemek” buna örnek olarak 

verilebilir. Fakat öte yandan adaletin izafî bir yanı daha vardır ki, tam da bu noktada 

hangi durumda ne tür bir davranışın âdil olduğu konusu ancak normatif düzenlemelerle 

bilinebilir.
363

 İşte İslâm hukukunda adaleti temin ve ifade eden bu esaslar, şer’i 

hükümler olarak adlandırılır. Halife de şer’i hükümleri uygulamakla, yani ahkâmda 

adaleti sağlamakla vazifelidir. Bu manada hilâfet; dine bekçilik, gözcülük yapma ve 

onunla dünyayı idare etme konusunda şeriat sahibine vekillik etmek olarak 

görülmektedir.
364

 

İslâm hukukunun üzerine kurulduğu esas, ferdî davranış ve içtimaî 

münasebetlerin ilâhî iradeyi temsil eden şer‘î hükümlere göre tanzimini 

gerektirdiğinden insan davranışlarının şer’i hükümler karşısındaki vaziyetini tespit 

meselesi ortaya çıkmaktadır.
365

 İhtisas gerektiren bu meselenin İslâm idaresinin temeli 

                                                                                                                                               

toplumun işleri ile bizzat meşgul olma gibi vazifelerinin yanında namaz kıldırma 

gibi sırf dinî bir kısım görevleri de vardır. (Bkz. MAVERDÎ, a.g.e.,, s. 52-54.) 

362
  Bkz. Tez; İkinci Bölüm, I-B-2-c-ee. 

363
 Bu konuda Bkz. ISFAHANÎ; “Müfredât”, s. 680, Ayrıca bkz. Hayreddin 

KARAMAN; “Adalet” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. I, İstanbul, 1988, s. 

343. 

364
  İBN HALDUN, a.g.e., C. I, s.  270. 

365
  TÜRCAN; “Ülü’l-emr” maddesi, DİA, C. XLII, s. 296. 



111 

bakımından taşıdığı merkezî önem sebebiyledir ki; daha önce de ifade ettiğimiz gibi, bir 

kısım ulemâ, ayetlerde kendisine itaat emredilen “ülü’l-emr” ile esasen ulemânın ve 

ehlü’l-hall ve’l-akd’in kastedilmiş olduğunu ifade etmektedirler.
366

  

 Öyle ise İslâm hukukuna göre meşrû halife, şer’i ahkâma riayet eden ve onu 

tatbik eden halifedir. Bunun dışında kalan bir yönetim heva
367

 eksenli bir yönetimdir ve 

böyle bir hâlife “fâsık” olarak adlandırılır. Fıkıh literatüründe fısk’ın imâmet, devlet 

başkanlığı ve hâkimlik gibi birçok alanda önemli bir eksiklik olarak görüldüğü ve bu 

alanlarda kişilerin âdil olması veya fâsık olmaması şartının ileri sürüldüğü
368

 

hatırlanacak olursa, konunun itaat mükellefiyeti ve dolaylı olarak isyan konusu 

bakımından önemi daha iyi anlaşılır.
369

 

                                                 
366

  RÂZÎ, “Tefsîr-i Kebîr”, C. VIII, s. 105. 

367
  Lugatlerde hevâ kavramı; heves, istek, arzu gibi manalarla karşılanırken, ehl-i 

hevâ’ya ise; hırs sahipleri, nefsine düşkünler manası verilmektedir. Bkz. 

DEVELLİOĞLU;  Lûgat, s. 359. Bkz. Kur’an, 2/120, 4/135, 5/77, 6/56, 23/70-71, 

25/43, 45/23, 53/3-4.   

368
  Bkz. Ali ŞAFAK; “Fısk” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.XIII, İstanbul, 

1996, s. 37. 

369
 “Kelâmcıların ve fakihlerin genel görüşü devlet başkanında adalet vasfının 

bulunmasının şart olduğu, fâsıkın kamu velayet hakkı bulunmaması sebebiyle bu 

görevi üstlenemeyeceği yönünde ise de fâsıkın namazda imametinin ve ordu 

kumandanlığının câiz oluşuna kıyasen devlet başkanlığının da câiz olacağı, zaruret 

halinde câiz görülebileceği veya başka ehil kimse bulunamazsa fâsıklar içinde en 

ehveninin devlet başkanı olabileceği şeklinde farklı görüşler de mevcuttur. Ayrıca 

devlet başkanında aranan adalet yani fısktan uzak olma şartının kısmen izafî bir 

karakter taşıması sebebiyle bunun bir üstünlük ve öncelik şartı olarak anlaşılması 



112 

Bu sebeple şeriata uygun irade, devlet başkanı için medhe değer bir vasıf olarak 

görülmüştür.
370

 İnalcık da Osmanlı Devleti hakkında “İslâm'ın korunma ve yayılmasını 

en önemli işlevi olarak gören bir devletin şeriatı özenle uygulaması da doğaldır.” 

ifadelerini kullanmaktadır.
371

  

                                                                                                                                               

da mümkün görünmektedir. Devlet başkanının göreve geldikten sonra fısk sayılan 

söz ve davranışlarda bulunması halinde ise Hâricîler’e, Şîa’ya, Mu‘tezile’nin 

cumhuruna ve bazı Ehl-i sünnet âlimlerine göre görevinden düşmüş (mün‘azil) 

sayılır ve değiştirilmesi gerekir… Ehl-i sünnet âlimlerinin ve fakihlerin çoğunluğu 

ise fâsık olan devlet başkanının azledilmesinin gerekmediği, icraatının geçerli olup 

arkasında cuma ve bayram namazlarının kılınabileceği, ancak onun apaçık küfür 

sayılan ve dini inkâr mânası taşıyan söz ve davranışlarda bulunması halinde 

azledilmesinin gerekeceği görüşündedir. Şüphe yok ki bu görüşte, ilk dönemlerden 

itibaren müslümanlar arasında süregelen siyâsî iktidar kavgalarının ve meşruiyet 

tartışmalarının ümmet içinde derin yaralara yol açmış olmasını göz önünde 

bulunduran fakihlerin, ayrılık ve çekişmeyi doktrin bazında olsun önleyebilmeye ve 

toplumsal birlik huzur ve düzeni korumaya öncelik vermiş olmasının önemli ölçüde 

payı vardır.” (Bkz. Yusuf Şevki YAVUZ; “Fâsık” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. XII, İstanbul, 1995, s. 204-205.)  

370
  Mesela Hadîdî, Osmanlılar’ı methederken onları şu ifadelerle anar: “Bularun 

kıssası câna safâdur/Bular sultan-ı şer’i Mustafâ’dur/Kılıç cârubı idüp râh-ı 

dînün,/Kavî katilleridür müşrikînün/ Gurur ehline idüp intikâmı,/Virürler emr-i 

şer’a intizâmı” Bkz. HADÎDÎ, Tevârih-i Âl-i Osman (Haz. Necdet ÖZTÜRK), 

Marmara Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Yayınları, Edebiyat Fakültesi 

Basımevi, İstanbul, 1991. s. 21. 

371
  Halil İNALCIK; Osmanlı İmparatorluğu Klasik Çağ 1300-1600 (Çev. Ruşen 

SEZER),  Yapı Kredi Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 2003, s. 71. 



113 

bb. Emanetin Ehline Tevdii  

Bu konuya esasen İslâmın hâkimiyet telâkkisine dair prensipler bahsinde temas 

etmiş bulunuyoruz. İslâm kamu hukukunda kamusal yetkilerin “emanet” vasfında 

sayılmasının gereği olarak, idarecilerin her işin başına en liyakatli kişiyi bulup 

getirmeleri; vazife ve yetki dağıtımında dostluk, akrabalık, soyluluk ve ırk ayrımı 

yapmamaları gerekir.
372

 Hatta bu konuda kaideten müslim-gayrimüslim ayrımı dahi 

yapılamaz.
373

  

İbn Teymiyye de şer'i siyasetle ilgili bir eserinde, hadislerden delil getirerek, 

halifeye düşen vazifenin Müslümanların işlerinden her birinin başına, bu iş için bulduğu 

en liyakatli kimseyi getirmek olduğunu ifade eder ve liyakatli bir kimse dururken salt 

kendi ırkından yahut kavminden bir kimseyi tercih eden kişinin “Ey iman edenler! 

Allah’a ve Peygamber’e hainlik etmeyin. Bile bile kendi (aranızdaki) emanetlerinize de 

hainlik etmeyin!” meâlindeki ayet uyarınca Allaha ve Resulü’ne hıyanet etmiş olacağına 

dikkat çeker.
374

  

Bu husus, İslâm tarihinde kanlı savaşların başlamasına yol açan sebepler zincirin 

önemli halkalarından birisini de teşkil etmiştir. Hz. Osman’ın -idarede birlik ve 

beraberliği daha kolay sağlama gibi iyi niyetli bir arzuyla da olsa
375

-  devlet görevlerini 

yakın akraba gözeterek tevdî etmesi, istişare edilecek kişileri bu kimselerden seçmesi ve 

bu görev sahiplerinin bir kısmının da vazifeye ehîl kimseler olmadığının ortaya çıkması, 

                                                 
372

  ATEŞ; a.g.e., C. II, s. 635. 

373
  NEBHAN; a.g.e., s. 171. 

374
 İbn Teymiyye; es-Siyasetu’ş-Şer’iyye, s. 3’ten aktaran HATİBOĞLU; “Hilâfetin 

Kureyşliliği”, s. 142.  

375
 G. Levi Della VIDA; ,“Osman” maddesi, MEB İslâm Ansiklopedisi, C. IX, Milli 

Eğitim Basımevi, İstanbul, 1964, s. 429. 



114 

Hz. Osman’a yönelik kanlı isyan fiilinin görünürdeki sebeplerinden birisi olarak 

gösterilmiştir.
376

  

e. Halifenin Vazifesinin Sona Ermesi 

Hilâfet vazifesi; ölüm, istifa ve azil/in’izal durumlarından biri ile sona erer. 

Bunlar aynı zamanda biat akdinin de sona ermesi manasına gelir.  

aa. Ölüm 

Hilâfet idaresinin tarihsel uygulaması, halifenin ömür boyu görevde kalması 

biçiminde gerçekleşmiştir. Buna göre hilâfet makamına gelen bir kimse; azil, hal’, istifa 

gibi durumlar söz konusu değilse, hayatı boyunca hilâfet vazifesini yürütür. Bu hâl, 

                                                 
376

 Bkz. Adem APAK; “Hz. Osman'ın Halifeliği Döneminde Meydana Gelen Siyâsî 

Problemler ve Sebepleri Üzerine Bazı Değerlendirmeler”, Usûl İslâm Araştırmaları 

Dergisi, S.4, Temmuz-Aralık 2005, s. 158-160. EBÛ ZEHRA; “Mezhepler Tarihi”, 

s. 30-32. 



115 

uygulamada ortaya çıkmış ve genel kabul görmüştür.
377

 Yoksa, halifenin belli bir süre 

için seçilmesine mâni, bağlayıcı bir nass yoktur.
378

  

Hilâfetin süreli olması hususunda bir uygulama örneği bulunmasa da, Hz. Ömer 

devrinde bir memurun iki seneden daha uzun bir süre aynı vazifede kalacak şekilde 

görevlendirilmesinin isabetli olmayacağı ifade edilmiştir.
379

  

 Halifenin kayd-ı hayat şartı ile vazifede bırakılması uygulaması ile zamanla 

artan tecrübeler neticesinde idarenin de iyileşmesi sonucunun doğması umulmuştur. 

Ancak tatbikatta muhalefet etme imkânlarının fiilen ortadan kaldırılması ve azil 

                                                 
377

  Hamidullah, bir eserinde ilk kuşak Müslümanların bu uygulamalarında Arap kabile 

teşkilat yapısının tesiri olabileceğini ifade ederken (HAMİDULLAH; “İlk İslâm 

Devleti”, s. 66), bir başka eserinde ise bütün peygamberlerin Allah tarafından ömür 

boyu seçilmiş olduklarını düşünerek böyle davranmış olabilecekleri kanaatini 

belirtir (HAMİDULLAH; “İslâm Peygamberi”, s. 735.) Başoğlu ise, Bakıllanî’den 

naklen oruç, nikâh ve bey’ (satım) akidlerinde görülen uygulamaya benzer şekilde 

hilâfetin de daimî bir akid niteliğinde bulunduğu yönündeki görüşlere işaret eder. 

(BAŞOĞLU; “Hilâfetin Sübut Şartı Olarak Bey’at”, s. 100.)  

378
 Bkz. ARABÎ, “İslâm’da Yönetim Sistemi”, s. 115-117. İslâm nizâmında devlet 

başkanlığını, yönetici ve ümmet (vekaleten ehlü’l-hall ve’l-akd) arasındaki bir ilişki 

olarak tanımlayan Abdurrahman da bahse konu iki taraf arasındaki akdin “biat 

akdi” olduğunu ve hâliyle akdin taraflarından birisi olan ümmetin bu akdi –genel 

maslahat icabı- sınırlamaya salahiyet sahibi olduğunu ifade eder. Böylece başkanlık 

yetkisi bakımından bir müddet tayini yapılması da mümkündür. (Bkz. 

ABDURRAHMAN; “İslâm Ceza Hukuku Bakışında Siyâsî Suçların Kapsamı”, s. 

533.) 

379
  Fahrettin ATAR; “Azil” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. IV, İstanbul, 1991, 

s.  326. 



116 

mekanizmasının da hiçbir zaman işletilememiş olması sebepleriyle, idareden 

beklentilerini temin etmek arzusunda bulunan kimselere fiilen isyan etmekten başka 

çare kalmadığı da bir gerçektir. Bu da mevcut halifenin öldürülmeye çalışılması 

demektir. Nitekim tarihî seyir de bu şekilde olmuştur.  

bb. İstifa (Feragat) 

Halifenin bir şekilde göreve getirilmiş olması, o vazifeden kendi iradesi ile 

hiçbir zaman çekilemeyeceği manasına gelmez. Bir defa İslâm hâkimiyet telâkkisinin 

temelinde bulunan mes’uliyet eksenli idare yaklaşımı, kimi durumlarda bu tercihi 

gerekli de kılabilir. Bu sebeple bir halife eğer, Müslümanların işlerini yapmak 

hususunda aciz içerisinde olduğu kanaatine varırsa bu vazifesinden istifa edebilir.
380

 

Aynı hâl, halifenin maslahat icabı gördüğü lüzum üzerine de mümkündür. Mesela Hz. 

Hasan, Müslümanlar arasında bir çatışma çıkmaması için Muaviye karşısında belli 

şartlarla halifelikten feragat etmiş, Muaviye de halife olmuştur.
381

   

 Bu sebeple İslâm hukukçuları tarafından genel olarak istifanın mümkün olduğu 

kabul edilmiştir.  Ancak istifanın geçerliliğinin ehlü’l-hall ve’l-akd’in onayına bağlı 

olduğu yönünde bir kısım görüşler de mevcuttur. Bununla birlikte, Müslümanların 

zararına yol açacak bir istifanın caiz olmadığı ifade edilmektedir.
382

 Halifenin istifası, 

kıyasen onun ölmesi gibi olduğundan; ümmete, böyle bir durumda yeni bir halife seçme 

vazifesi düşmektedir.
383

  

                                                 
380

  İBN ABİDİN; a.g.e., C. IX, s. 100. 

381
  Bkz. FIĞLALI; “Hasan” maddesi, DİA, C. XVI, s. 282-283. 

382
  Bu konuda bkz. BAŞOĞLU; “Hilâfetin Sübut Şartı Olarak Bey’at”, s. 98. 

383
  CANAN; a.g.e., C. I, s. 143. 



117 

cc. Azil 

İstifa, halifenin kendi arzusu ile görevden ayrılması demek iken; azil ve in’izal 

(hal’), halifenin arzusu dışında gerçekleşen ve hilâfet vazifesinin sona ermesi sonucunu 

doğuran hallerdir. Ümmetin Müslümanların durumunu düzene koyması ve dinî 

vazifeleri icra etmesi için halife seçme yetkisi olduğu gibi, Müslümanların zarar 

görmesine sebep olması yahut din işlerinin tersyüz olmasını gerektirecek işler yapması 

durumunda kaideten onu azletme yetkisi de vardır.
384

 Ancak azil, mucib sebeplere 

dayalı olmalıdır.
385

  

İn’izal ile azil birbirinden farklıdır. İn’izal, -şartların vukuunda- akdin doğrudan 

sona ermesine (infisahına) sebep olur, azilde ise feshi gerektiren bir kısım şartların 

varlığı ile beraber azil yönünde ehlü’l-hall ve’l-akd tarafından verilmiş bir kararın 

mevcudiyeti gereklidir. İn’izalde yeni bir akid yapılmadıkça vazifeye devam edilmesi 

mümkün değildir. Buna rağmen vazifeye devam ediliyorsa bu hukukî değil, fiilî bir 

durumdur. Azil sebeplerinin mevcudiyeti durumunda ise, azil yönünde alınmış bir karar 

bulunmadıkça akid ve vazife hukuken devam eder.
386

 

İn’izal ve azil arasındaki bu mahiyet farklılığı; hangi hallerin in’izal, hangi 

hallerin ise azil sebebi olduğu hususunda ulemayı tartışmaya sevk etmiştir. Bununla 

birlikte irtidat (dinden dönme) hâli ve tedavisine imkân bulunmayan ağır hastalık 

hallerinin in’izal sebebi olduğu hususunda tereddüt yoktur. Ancak halifenin adaletten 

                                                 
384

  ZUHAYLÎ; a.g.e., C.VIII, s. 412, 446. CÜRCÂNÎ, a.g.e., C. III, s. 686. Cürcanî,  

Ehl-i Sünnet ulemâmasının genelinde görüldüğü gibi, azlin fitneye sebep olması 

ihtimalinin mevcudiyeti hâlinde ümmetin iki zararlıdan en az zararlı olanı seçme 

hakkı bulunduğunu ifade etmektedir.  

385
  CANAN; a.g.e., C. I, s. 143. 

386
  BAŞOĞLU; “Hilâfetin Sübut Şartı Olarak Bey’at”, s. 98. 



118 

ayrılması, yani fısk halinin, in’izal sebebi mi azil sebebi mi olduğu hususunda farklı 

görüşler mevcuttur. İlk görüştekiler emanet sıfatına, ikinciler ise hilâfetten beklenen 

gayelere öncelik tanımaktadırlar.
387

 Yine vazifesinin devamına mani olacak hastalık 

hallerinin zuhuru yahut halifenin düşman eline esir düşmesi hâlinde kurtarılma ümidi de 

kalmamışsa, azli gerekir. Azil sonrasında yeni bir halife nasbedilmiş olur da, bilahare 

önceki halifenin azline sebep olan hâl ortadan kalkarsa (iyileşmesi, yahut esaretten 

kurtulması gibi) bu durumda önceki halife bu sebeple görevine iade edilmez.
388

 Keza 

daha az liyakatli olan kişinin (mefdul) de hilâfeti sahih kabul edildiği için, sonradan 

efdal (daha faziletli) bir kimsenin ortaya çıkması, azilde fitne söz konusu olmasa dahi 

öncekinin azline sebep olmaz.
389

  

Fâsık halife konusunda ileride ayrıntılı açıklamalarda bulunulacaktır. Ancak 

burada kısaca şunu ifade etmek gerekir ki; uygulamalarında adaletten ayrılmış olmak, 

hilâfetten azil için geçerli bir sebep ise de Ehl-i sünnet uleması, fitne çıkması endişesine 

binaen meseleye genel olarak temkinli yaklaşmıştır.
390

  

Azil, tek taraflı bir irade beyanıdır, yani halifenin kabulüne ihtiyaç duymadan 

hukukî sonuçlarını doğurur. Ancak halifenin azil kararına uymaması halinde kendisine 

karşı fiilen güç kullanılıp kullanılamayacağı tartışma konusu olmuştur.
391

 Bu 

müesseseyi fonksiyonu bakımından; parlamenter demokrasilerdeki “gensoru”, yarı 

                                                 
387

  BAŞOĞLU; a.g.m., s. 99.  

388
  Bkz. MAVERDÎ, a.g.e., s. 56-62. 

389
  CANAN; a.g.e., C. I, s. 142-143. 

390
 TÜRCAN; “Ülü’l-emr” maddesi, DİA, C. XLII, s. 296. Bu konudaki muhtelif 

görüşler için bkz. Mustafa ÇAĞRICI; “Emir bi’l-ma’ruf nehiy ani’l-münker” 

maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.XI, İstanbul, 1995, s. 140. 

391
  ATAR; “Azil” maddesi, DİA, C. IV, s. 326.  



119 

doğrudan demokrasi uygulamalarındaki “recall” ve başkanlık sistemindeki 

“impeachment” müesseselerine benzetmek mümkündür. Ancak hiç kuşkusuz İslâm 

tarihinde demokratik yönetim biçimlerinde görülen böyle kurumsal bir azil 

mekanizmasının varlığından da söz edilemez. Bu sebeple ehlü’l-hall ve’l-akd kararı ile 

halifenin azli, teorik bir ihtimal olarak kalmış, azil için çoğu zaman isyandan başka 

çıkar yol olmadığı düşünülmüştür.
392

   

II. İSLÂM HUKUKUNDA BAĞY (İSYAN) SUÇU 

Siyâsî suçun tarihî tekâmül süreci ile Türk-İslâm devlet ve hâkimiyet 

telâkkilerinin ana hatlarına dair önceki bölümlerde yer verilen açıklamalardan sonradır 

ki, bağy suçunun, unsurları ile birlikte incelenmesi safhasına gelinmiş bulunmaktadır. 

İslâm ceza hukukundan bahsetmek, aynı zamanda büyük ölçüde Osmanlı ceza 

hukuku’ndan da bahsetmiş olmak manasına gelir. Zira Osmanlı ceza hukuku, esas 

itibariyle İslâm ceza hukukunun –ve bilhassa Hanefî fıkhının- altı asırlık bir 

uygulamasından ibarettir.
393

 Ancak bundan önce İslâm’ın, mensupları arasındaki temel 

ilişki biçimine dair yaklaşımının da anlaşılmasında fayda bulunmaktadır. Bu yaklaşımın 

kavranması, İslâm fukahasının bağy suçuna ilişkin içtihatlarının fikrî arka plânının 

anlaşılması bakımından oldukça açıklayıcı olacaktır.  

İslâm dini, Müslümanların birliği, yani kardeşliği esasına dayanır. Hicretten 

sonra Ensar’dan her bir Müslümanı, muhacir’den bir Müslümanla kardeş ilan eden Hz. 

                                                 
392

  Lewis de, şer’î hukukun hükümdar üzerindeki sınırlayıcı yetkisinin yetersiz 

kalışını, bu yönde denetimi sağlayacak kurumsal bir mekanizmanın oluşamamasına 

bağlamaktadır. (Bkz. LEWIS; “İslâm’ın Siyasal Dili”, s. 172.) 

393
  AKMAN; “Önceki Hukukumuzda İsyan Suçu”, s. 203. 



120 

Peygamber’in bu uygulaması, Medine Sözleşmesi ile de pekiştirilmiş ve ilgili ayet 

metninde
394

 de bu kardeşlik açıkça vurgulanmıştır.  

İslâm’ın, mensuplarının birlik ve bütünlüğüne verdiği önem o derecededir ki, 

mensuplarının birbirlerine kılıç çekmeleri şöyle dursun
395

, birbirleri ile niza’ etmeleri, 

çekişmeleri hususunda dahi sakındırıcı bir tavır söz konusudur: 

“Allah ve Resûlüne itaat edin, birbirinizle çekişmeyin
396

; sonra korkuya 

kapılırsınız da kuvvetiniz
397

 gider. Bir de sabredin. Çünkü Allah sabredenlerle 

beraberdir.” (Kur’an 8/46) 

 

 

                                                 
394

  Bkz. Kur’an 49/10. 

395
 "Nefsimi elinde tutan Zat-ı zülcelâl'e kasem ederim ki, imanınızı öldürmedikçe, 

birbirinize kılıç çekmedikçe ve dünyanıza şerirleriniz reis olmadıkça kıyamet 

kopmaz." Tirmizî; Fiten 9 (2170). Hz. Peygamber’den rivayet edilen bu hadis için 

bkz. CANAN, a.g.e., C. I, s. 119. 

396
  Ayette kınanan davranışın “ihtilâf” değil, niza’ olduğuna dikkat etmek gerekir. 

İhtilaf, farklılık demek olup tabiî bir hâl iken; niza’ çatışmadır, tezini karşı tarafa 

dayatma tutkusudur. (Bkz. Mustafa İSLÂMOĞLU; “Hayat Kitabı Kur’an 

Gerekçeli Meâl-Tefsir”, Düşün Yayıncılık, 10. Baskı, İstanbul, 2009, s. 319-320.) 

397
  Ayette lafzen “rüzgârınız” ifadesi geçmektedir. Râzî, bu ifadeden maksadın 

“devlet” olduğu yönündeki fikri daha isabetli bulur. Zira “Devlet işleri, yürür halde 

ve nüfûzlu iken rüzgâra, bir rüzgârın esmesine benzetilmiştir. Nitekim bir kimsenin 

devleti (saltanat günleri, iyi günleri) yürürlükte iken ‘Falancanın rüzgârları esiyor’ 

denilir.” (RÂZÎ; a.g.e., C. XI, s. 328.)  



121 

Savaş özelinde ifade edilmiş olmasına karşın hükmü genel nitelikte olan
398

 bu 

ayette,  Allah ve Hz. Peygamber’e itaat, Müslümanlar arasındaki birliğin yeter ve lazım 

sebebi olarak ortaya konulmuştur. Bu birlik, aynı zamanda Müslümanların mevcut 

kuvvetlerinin de temelini teşkil eder. Yine bu birlik, aynı zamanda başarının objektif ve 

herkes için geçerli yol ve yöntemidir.
399

 Hâl böyle iken Müslümanların birbirlerine karşı 

silah çekmeleri, birbirlerini öldürmeye teşebbüs etmeleri esasen mümkün olmamalıdır. 

Zira bu davranış açıkça yasaklanmıştır.
400

 Bu sebeple İslâm birliği esasına dayalı olan 

İslâm hukukunda da bu konuda neredeyse doğrudan hiçbir düzenleme bulunmayışına 

şaşmamak gerekir.
401

 Bununla birlikte yine de insan olmaları hasebiyle
402

 Müslümanlar 

arasında da niza’ çıkması, bu niza’ın da çatışmaya dönüşmesi mümkündür. Bu durumda 

yapılması gereken ne olmalıdır? Kur’an’da bu hususta tek bir ayet bulunmaktadır:  

 “Eğer müminlerden iki grup birbiriyle kavgaya tutuşurlarsa hemen aralarını 

düzeltin; ikisinden biri diğerinin hakkına tecavüz etmiş olursa – Allah’ın emrine geri 

dönünceye kadar- haksızlığa sapanlara karşı savaşın; dönerlerse aralarındaki 

anlaşmazlığı adaletle çözüme bağlayın ve herkese hakkını verin. Allah hakkı yerine 

                                                 
398

  “Cihâd hususunda olduğu gibi sair hususlarda da..” Bkz. Ömer Nasuhi BİLMEN; 

Kur’anı Kerim’in Türkçe Meâli Âlisi ve Tefsiri, C. III, Bilmen Basım ve Yayınevi, 

İstanbul (Tarihsiz), s.  1194. 

399
 Hayreddin KARAMAN-Mustafa ÇAĞRICI-İbrahim Kâfi DÖNMEZ- Sadrettin 

GÜMÜŞ; Kur’an Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir, C. II, Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 3. Baskı, Ankara, 2007, s. 697. 

400
  Bkz. Kur’an 2/188, 4/93, 17/33. 

401
  HAMIDULLAH; “Muslim Conduct of State”, s. 165. 

402
  “Hani, Rabbin meleklere, ‘Ben yeryüzünde bir halife yaratacağım’ demişti. Onlar, 

‘Orada bozgunculuk yapacak, kan dökecek birini mi yaratacaksın?...’ demişlerdi.” 

(Kur’an 2/30) 



122 

getirenleri sever. Müminler ancak kardeştirler, öyleyse kardeşlerinizin arasını düzeltin, 

Allah’a itaatsizlikten sakının ki, rahmetine mazhar olasınız.”
403

 (Kur’an: 49/9-10) 

 Dikkat edilirse, bahse konu ayet, Müslümanlar arasında çatışmaya dönüşme 

potansiyeli olan her türlü niza’ı kapsamına almaktadır.
404

 Ayet meâlindeki “ikisinden 

biri diğerinin hakkına tecavüz etmiş olursa” kaydına ilişkin asıl metninde yer alan “fe 

in bağet” ifadesi, taşkınlık manasında “bağy” ile aynı kökten gelmektedir. Yine aynı 

ayet meâlinde yer alan “haksızlığa sapanlara karşı savaşın” ifadesine denk gelen 

“feqâtilulletî tebğî” ifadesi için de aynı şey geçerlidir. Bağy, Arap dilinde taşkınlık 

vurgusu taşıyan bir kelimedir ve daha özelde “haksız yere yükselmek isteyerek 

düşmanlık etme” manasını ifade eder.
405

  

Bağy suçu da, öncelikle Müslümanlardan iki tarafın birbirleri ile niza’ etmeleri 

ve bu niza’ın çatışmaya dönüşmesidir. Bağîlerin de, adî bir suçludan ziyade siyâsî 

mağlup oldukları
406

 bir gerçektir. Bu sebeple itaat, azil ve bağy konularını ele alan İslâm 

hukukçuları, bu ayeti ve daha önce zikrettiğimiz ittifak ve birlik emreden ayetleri bir 

arada değerlendirmek durumunda kalmışlardır. İsyan konusundaki tereddüt ve temkinli 

tavırlarının arkasında yatan fikrî temel; Kur’an’ın bu hususta ortaya konacak tüm yorum 

ve içtihatların hududunu çizen ve nihâi maksadını belirleyen birlik emridir. Bu “temel 

norm”dan kısmî ve geçici sapma gösteren niza’ hâllerinde dahi; emir, temel norma 

dönüş istikametindedir: “Hemen aralarını düzeltin!”. Taraflardan birisi haksız talebinde 

direngen olabilir ve bu sebeple savaşmaktan başka yol da kalmamış olabilir. İşte savaşın 

                                                 
403

  KARAMAN vd.; Kur’an Yolu, C. V, s. 92. 

404
  ATEŞ; a.g.e., C. V, s. 2490. 

405
  YAZIR; a.g.e., C. VI, s. 4463. 

406
  Şensoy, siyâsî suçlular için bu tavsife yer vermektedir. Bkz. Naci ŞENSOY; 

“Siyâsî Suçlar”, İÜHFM, C. XVII, S. 1-2, İstanbul, 1951, s. 55. 



123 

bir zaruret olarak ortaya çıktığı böyle bir durumda dahi: “Dönerlerse aralarındaki 

anlaşmazlığı adaletle çözüme bağlayın ve herkese hakkını verin!” buyurulmaktadır. 

Zira savaş bir maksat değil, birlik emrine yönelik temel norm’a yöneltici bir vasıtadan 

ibarettir.
407

 Nihayetinde prensip açıktır: “Müminler ancak kardeştirler.” Öyle ise 

yapılması gereken, aralarının düzeltilmesidir. Zira bu, Allah’ın emridir. Hâliyle itaat 

gerekir. Nitekim ayet meâlen şu şekilde sona erer: “Allah’a itaatsizlikten sakının ki, 

rahmetine mazhar olasınız.”        

 İslâm hukukunun en başta gelen kaynağı olan Kur'an, Müslümanlar arasındaki 

çatışmalara ilişkin, tıpkı genel savaş hukukunda olduğu gibi bu şekilde bir kısım temel 

prensipler sağlarken, bir diğer yandan Hz. Peygamber'in uygulamaları ile ona halef olan 

                                                 
407

  Hatta Râzî, isyan hâlinde gerçekleşen bu savaşın bir ceza olmadığını, içki içme 

(sarhoşluk suçu) örneği üzerinden anlatır: “Cenâb-ı Hakk, tıpkı içki içme cezasında 

olduğu gibi, içme terkedilse bile bu cezânın uygulanması misâli, haddi aşan tarafla 

yapılan savaşın, haddi aşana bir cezâ olmadığına; tam aksine savaşın, haddi 

aşmadan vazgeçme noktasına kadar devam edeceğine, zira haddi aşan tarafın 

savaştan vazgeçmesi halinde, artık onlarla savaşmanın haram olacağına işaret 

etmek için, “dönünceye kadar” buyurmuştur… Bu savaş, saldıranın saldırmasını 

bertaraf etmek içindir. Dolayısıyla, burada noktalanır. Çünkü, dönme işi herhangi 

bir taraftan sâdır olur ve aynı iş, diğerinden de tahakkuk ederse, ara yerde, kendisi 

sebebiyle savaşın mübah olduğu “haddi aşma” kalmaz. (RÂZÎ, a.g.e., C. XX, s. 

219-220.) Ayrıca Râzi aynı yerde, ayette bağî gruba yönelik gerçekleşecek olan 

savaşa ilişkin ayette yer alan “Allah’ın emrine dönünceye kadar” ibaresindeki 

emr’in; bir başka ayette (Kur’an 4/59) yer alan “Allah’a, resulüne ve ululemre itaat 

emri” olabileceği gibi, ilgili ayetin başında yer alan “barış emri”ne dönüş de 

olabileceğini ifade eder. Yazır da birinci görüşe yakındır; bu emrin Nisa 59’da yer 

alan emir olduğunu ifade eder. (Bkz. YAZIR; a.g.e., C. VI, s. 4463.) 



124 

râşid halifelerin davranış ve açıklamaları da bu kuralları detaylandırmıştır. Bilhassa Hz. 

Ali zamanında Cemel Vak’ası, Muaviye ve Haricîlerle yaşanan iç çatışmalar, bağy 

(isyan) hukuku konusunda Müslüman hukukçular tarafından kabul edilen temel 

normları belirlemiştir. Zira İslâm tarihi, henüz erken dönemlerde birkaç isyan örneği 

kaydederken, bu konu da her zaman hukukçular için temel ve güncel bir mesele 

olmuştur. Dahası hukukçular, isyan hususunda her iki grubun yükümlülükleri 

konusunda da oldukça hassas davranmışlardır, zira İslâm hukuku her iki savaşçı 

grubunu da Müslüman olarak görmektedir.
408

 

Tekrar etmek gerekirse, Müslümanların kardeşliği esası en temel bir prensiptir 

ve bu prensip, konuya dair ortaya konulmuş bulunan tüm içtihatlara nâfiz olan ruhu 

ifade eder. Dâr’ül-İslâm’da bir isyan vâki olup, ülke –fiilen (de facto)- Dârü’l-Adl ile 

Dâr’ül-Bağy olarak ikiye bölünmüş olsa dahi hukuken bir bütün olarak Dârü’l-İslâm 

olma vasfında herhangi bir değişiklik söz konusu olmamaktadır. Bu sebeple, Dâr’ül- 

İslâm’a harbîlerden (gayrimüslim düşmanlar) bir saldırı vâki olacak olursa, İslâm 

kardeşliği esası gereği; bu iki grubun, aralarındaki niza’ı bir tarafa bırakarak ortak 

düşmana karşı birlikte mücadele etmeleri icap eder.
409

 Hatta İslâm hukukçuları böyle bir 

savaşın neticesinde ganimet elde edilecek olursa, bu ganimet bakımından her iki tarafın 

iştirak hâlinde hak sahibi olacağını ifade ederler.
410

 Hatta bu iki gruptan sadece birisi 

                                                 
408

  Bkz. TABASSUM; “Combatants, not bandits…”, s. 121-122. Ayrıca bkz. ŞAFAK; 

“Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 451. 

409
  Ebû Sehl Ebû Bekir Muhammed b. Ahmed SERAHSÎ; Mebsût (Çev. Şerafettin 

KALAY-Osman GÜMAN), Gümüşev Yayınları (Ed. Mustafa Cevat AKŞİT), C. X, 

İstanbul, 2008, s. 234. TABASSUM; Combatants, not bandits…”, s. 137. 

410
  SERAHSÎ; C. X, s. 234. Hz. Ali (r a )'nin; “Elleriniz bizim ellerimizle birlikte 

olduğu sürece ganimet almanızı engellemeyiz!” sözünün anlamı budur. (Bkz. 

SERAHSÎ; C. X, s. 250.) 



125 

dahi ganimeti elde etmiş olsa, yine de her ikisi birlikte ortak olacaktır. Zira bunların her 

biri diğerinin destekçisi olmuştur. Ancak bu kuralın yegâne istisnası, “humus” tabir 

edilen ganimetin beşte birlik kısmıdır ki, hassaten ehl-i adl’e ayrılması gereken bu 

kısmı, zaten maksadına uygun olarak sarfedebilmek, sadece ehl-i adl’in yapmasının 

mümkün olduğu bir iştir.
411

  

Önceki kısımlarda, biatın taraflara çeşitli yükümlülükler yüklediğini; bu 

yükümlülükler cümlesinden olmak üzere halifenin, üzerine aldığı görevi hakkıyla 

yürütmek ve İslâm hukukunun çizdiği şer’i çerçeveye sadık kalmak, buna mukabil 

olarak da biat edenlerin itaat etmek yükümlülüğü altında olduklarını ifade etmiştik.
412

 

Bu biatın kendileri hakkında bağlayıcı (lâzım) olmasından ötürüdür ki, şer’i hudutlar 

içerisinde hareket eden, âdil bir devlet başkanına edilen biatten dönmek ve bu devlet 

başkanına karşı silahlı direniş göstermek, bağy (isyan) suçunu oluşturmaktadır.
413

  

Bu suça ait meseleler de cihada ait meselelere dahil görülerek fıkıh kitaplarında 

cihad bahsi içerisinde “bâbü’l-bugat” tasnifinde yer almıştır. Zira cihad, sadece 

gayrimüslimlere karşı açılan savaşlardan ibaret olmayıp, âsi kuvvetlere karşı açılan 

savaşlar da cihad sayılmıştır.
414

    

A. TANIM 

İsyan suçu, bir yandan biat akdinin bağlayıcılık sınırları, hilâfet makamının 

vazifeleri ve halifenin nitelikleri gibi devletin esas teşkilat hukukuna dair meseleler ile 

alakalı iken; diğer yandan da unsurlarının tespiti ve müeyyidelerin tatbiki cihetinden 

                                                 
411

  BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 417.   

412
  Bkz. Tez; İkinci Bölüm/I-B-2-b. 

413
  Bkz. KALLEK; “Biat” maddesi, DİA, C. VI, s. 123.  

414
  BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…” C. III, s. 410. İBN ABİDİN; a.g.e., C. IX, s. 94. 



126 

ceza hukukunun konusudur. Aynı zamanda İslâm Hukuku’nun tartışmalı konularını da 

ifade eden bu çerçeve, gerek “bağy” ve gerekse “bağî” kavramlarının fıkhî eserlerde, 

ilgili fıkıh ekolünün (mezhebin) tüm bu konular hakkındaki görüş ve usûl anlayışları 

çerçevesinde farklı farklı ifade edilmesi sonucunu doğurmuştur. Bu sebeple biz 

kapsayıcı bir “bağî” tanımını ortaya koyarak, bu tanımın unsurlarını, imkân ölçüsünde 

her bir ekolün farklılaşan görüşlerini de zikretmek suretiyle tartışma usulünü 

benimsemiş bulunuyoruz. Önce mezheplerin bağî tanımlarını ortaya koyalım: 

Hanefîlere göre: “Bağî, hak imama haksız yere itaatten ayrılan kişi olup; bağy 

de, hak imam olan kişiye itaatten haksız yere ayrılmaktır.”
415

 

Şafiîler’e göre: “Devlet reisine karşı çıkan, ona itaati bırakan, üzerlerine düşen 

yükümlülükleri, görevleri yerine getirmekten kaçınan, kendi kendilerine üstünlük 

kurmak ve aralarında, birisine itaati sağlamak üzere ayaklananlardır.”
416

 

Şafiî ekolü içerisindeki bir başka tanıma göre ise,  “Basit bir temele ya da bir 

sağlam esasa dayanmayan, te'vil yoluyla halifeye itaatten dışarı çıkan ve fesadı 

                                                 
415

  Şerhu Fethi'l-Kadîr, C. IV/48 ve Haşiyetü İbni Âbidin C. III/426’den aktaran 

ÛDEH; a.g.e., C. II, s. 756. Bu tanım, çağdaş hukukçuların bir kısmı tarafından 

eleştirilmektedir. Zira; “Devlet başkanına karşı haklı bir başkaldırma hâlinde bu 

insanlar zaten isyancı sayılmazlar, çünkü meşru (haklı) bir devlet başkanına karşı 

haklı bir başkaldırma mümkün değildir. Böyle bir fiil daima haksız, gayri meşru bir 

başkaldırmadır. Meşru olmayan devlet başkanına karşı girişilen böyle bir hareket 

de daima haklıdır, meşrudur.” (Muhammed Talebe Zâyed, Dîvânü’l Cinâyât, s. 

618-619’dan aktaran AKMAN; “Önceki Hukukumuzda İsyan Suçu”, s. 204, [4 nolu 

dipnot]) 

416
  Nihâyet’ül-Muhtâc, C. VIII/382’den aktaran ÛDEH; a.g.e., C. II, s. 756. 



127 

önlenemeyen topluluk, şayet sayı ve silahlı bir güç ve kuvvete sahip iseler ve aralarında 

da kendisine uyulur birisi bulunuyorsa bunlar isyankârlardır.”
417

    

Mâlikîlerin bağy ve bağî tanımı şöyledir: “Devlet reisliği sabit kişiye, haksız bir 

surette olmaksızın te'vil yoluyla bile olsa itaatten kaçınmaktır. (İsyankârlar ise:) Bir 

halife veya halefine karşı yerine getirilmesi üzerlerine gerekli görevleri ifadan kaçınan, 

büyük halife veya naibine muhalefet eden Müslümanlar topluluğudur.”
418

 

 Hanbelîlere göre: “Gayr-ı âdil bile olsa bir devlet reisine karşı güç ve kuvvet 

sahibi bir topluluğun meşru bir yorum (sebep) da olsa ayaklanması, itaatten 

ayrılmasıdır. İsterse bu ayaklananlar arasında kendisine uyulan bir lider 

bulunmasın.”
419

  

Sair mezhepler de fıkıh kitaplarında isyanı kendi yaklaşımları çerçevesinde 

açıklamışlardır.
420

    

                                                 
417

  Esnâ'l Metâlib C.IV/111’den aktaran ÛDEH; a.g.e., C. II, s. 756. 

418
  Şerhu'z-Zurkânî ve Hâşiyetü'ş-Şeybânî, C. VIII/60’den aktaran ÛDEH; a.g.e., C. II, 

s. 756. 

419
  Keşşafü'l Kınâ C.IV/114’den aktaran ÛDEH; a.g.e., C. II, s. 756. 

420
  Zahirîlere göre: “Meşru bir devlet reisine karşı dince hatalı bir sebebe ya da hatalı 

bir yoruma dayanarak ayaklanmak, itaatten dışarı çıkmak veya dünyevi çıkarlar 

sağlamak amacıyla isyan etmektir.” (el-Muhalla C. XI/97-98’den aktaran ÛDEH; 

a.g.e., C. II, s. 756.)  

      Şiâ mezhebinin Zeydiyye kolu’na göre: “Kendisi haklı, devlet reisi haksızdır 

düşüncesiyle ona karşı başkaldıran, bir küçük grup ve kuvvetle halifeye karşı harbe 

girişen, onları kendisine bağlayıp halifenin emrine karşı çıkan kişi veya kişilerdir.” 

(er-Ravzunnazîr C.IV/331’den aktaran ÛDEH; a.g.e., C. II, s. 756.) 



128 

Kur’an hükmü ve bahse konu İslâm hukukçularının yaklaşımları ışığında, bağy 

suçu şu kapsayıcı tanım içerisinde ortaya konulmuştur:  

 “Muhik olan bir veliyyül’emre veya naibine karşı bir te’vile, yani: kendisince 

doğru görülen bir delile istinaden isyan ederek (haksız yere
421

) itaat dairesinden çıkan, 

bununla beraber Müslümanların katlini, mallarının müsaderesini, zürriyetlerinin esir 

edilmesini halâl görmeyen mennea-kuvvet sahibi müslimdir. Cem’i: bugattır. Bağilerin 

heyeti umumiyesine “ehli bağy”, “fiei bağiyye” namı da verilir.
422

 

Bu tarifin günümüz Türkçesi ile ifade ediliş biçimi şöyledir: Haklı bir devlet 

başkanına veya yetkili kıldığı vekiline/naibine karşı bir içtihada dayanmak suretiyle 

(haksız yere) isyan ederek itaatten ayrılan, fakat bununla beraber Müslümanların 

öldürülmesini, mallarının müsaderesini, kadınlarının ve çocuklarının esir edilmesini 

doğru bulmayan, örgütlü (kitlesel, ciddi yoğunlukta güç sahibi) Müslüman kişilerdir. 

Çoğulu “buğat” tır. Bağî olan kitleye, genelini ifade etmek üzere “ehl-i bağy”, “fiei 

bağiyye” adı da verilir.
423

  

                                                 
421

  Kitabın Istılah kısmındaki tanımında (s. 333)  yer almayan bu kayıt, kitabın ayrıntılı 

inceleme içeren kısmında (s. 410)  ayrıca zikredilmiştir. Bkz. BİLMEN; “Hukukı 

İslâmiyye…”, C. III, s. 333, 410. 

422
  BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 333. 

423
  Mavsılî’nin bağî tanımı da benzerdir: “Bağîler güç sahibi olup bir beldeyi zorla ele 

geçirip bir arada toplanarak ‘Haklıyız, yönetimde bulunmak bizim hakkımızdır’ 

deyip öyle bir te’vil ile hareket ederek, adaletli devlet reisi ve onun adamları ile 

savaşan kimselerdir.” Abdullah b. Mahmud El- MAVSILÎ, El-İhtiyar Li-Ta’lîli’l-

Muhtâr, (terc. Mehmet Kesin), C.IV, Hikmet Neşriyat, 6. Baskı, İstanbul, 2013, s. 

112. 



129 

 Öyle ise, bu tarifte yer alan unsurları parça parça ele alarak, sonraki 

açıklamalarımıza temel olmak üzere tarifi belirginleştirebiliriz: 

1- İsyan, meşrû bir devlet başkanına veya bu kişinin görevlendirmiş olduğu 

vekil/naibine karşı gerçekleşmiş olmalıdır. Suçun teşekkülü bakımından mağdurun, 

“muhik” (hak sahibi, meşru) sıfatı ile tarif ve tahdit edildiğine dikkat etmek gerekir.  

2- İsyan fiili, isyancıların kendilerince doğru kabul etmiş oldukları bir içtihada 

(te’vile) dayanıyor olmalıdır. Bu manada bir te’vile dayanmayan kıyamlar bağy suçunu 

oluşturmaz. 

3- İtaat mükellefiyeti haksız yere terk edilmiş olmalıdır. Bu manada haklı 

gerekçelere dayanan isyanlar bağy suçunu oluşturmaz. 

4- İsyancılar prensip olarak Müslümanların öldürülmesini, mallarının 

müsaderesini, kadınlarının ve çocuklarının esir edilmesini doğru bulmayan bir dünya 

görüşüne sahip olmalıdır. Bu şart, bağîleri; kendileri gibi bir içtihada dayanarak itaatten 

ayrılmakla birlikte aşırı bir grup olan haricîler’den ayırmak için ifade edilmiştir. Bu 

ayrımın temelinde haricîler hakkında mürted ahkâmının uygulanması gerektiğini 

savunan hukukçuların görüşleri etkili olmuş olabileceği gibi, Dârü’l-Bağy’de bağîler 

tarafından atanmış bulunan kadıların vermiş oldukları kararların hukuka uygunluk 

karinesinden yararlandırılması istikametindeki temel yaklaşım da etkili olmuş olmalıdır. 

Zira haricîlerin anılan görüşleri, bu çeşit bir hukukî himayeyi hâiz kabul edilemez.   

5- İsyancılar, belli bir güç yoğunluğunu (kitlesel destek ve maddî güç) haiz 

olmalıdır. Zira suçun bilkuvve (potansiyel olarak) işlenebilir olması, bu şartın varlığına 

bağlıdır. Aksi takdirde ortada “işlenemez suç” söz konusu olabilecektir. Öte yandan 

Dârü’l-Bağy’de devlet başkanının velayet yetkisinin kesilmiş sayılması, ancak menea 

sahibi bir topluluğun mevcudiyetiyle mümkündür. 

6- İsyancılar Müslüman kimseler olmalıdır. Zira bağy, biat akdine bağlı itaat 

mükellefiyetinin haksız terkidir ve biat, Müslümanlar hakkında lâzım (bağlayıcı) olan 



130 

bir akittir. Zımmîlerin otoriteye itaati ise biat akdine değil, fakat zimmet akdine dayanır. 

Onların itaat mükellefiyetini terki, “nakz-ı ahd” temelinde tartışılır. Yine müste’menler 

hakkında da eman akdi (emânname) bağlamında durum aynıdır.  

7- İsyanın bilfiil gerçekleşmiş olması şarttır. İsyan fikrine sahip olmak, ya da 

toplanmış olmakla birlikte şiddet içermeyen protesto gösterilerinde bulunmak bağî 

sayılmak için yeterli değildir.  

 

Bağy suçunun tarifinde yer alan unsurların ayrıntılı açıklamasına geçmeden 

önce, bağy suçunun suç tasnifleri içerisindeki yerinin ifade edilmesinde fayda vardır.  

B. BAĞY SUÇUNUN TASNİFİ 

Modern ceza hukuku doktrininde suçun mahiyet ve unsurlarını esas alan değişik 

tasnifler yapılmaktadır. Bu suretle inceleme konusu herhangi bir suç, tasnifte dahil 

olduğu şubenin hususiyetleri cephesinden farklı yönleriyle ele alınabilmektedir. 

İslâm hukukunda da suçlar, gerek konusu bakımından, gerek ihlâl ettikleri 

hakkın mahiyetine göre çeşitli tasniflere tâbi tutulmaktadır. Bunun yanında en çok 

bilinen tasnif ise cezanın şâri’ tarafından tespit edilip edilmediğine göre yapılan hadd, 

kısas ve ta’zîr suçları ayrımıdır.
424

 Bunun yanında bilhassa konumuz bağlamında önemi 

bulunan siyâsî suç-adî suç tasnifini de ifade etmek gerekir.
425

  

Bağy suçunun hadd suçu mu yoksa ta’zir suçu mu, öte yandan siyâsî suç mu 

yoksa adî suç mu olduğu konusundaki tasnif, suçun mahiyetini esas aldığından görece 

basittir. Ancak gerek klâsik fıkıhta genel bir suç ve ceza teorisi bulunmaması gerek suç 

                                                 
424

 Mehmet BOYNUKALIN; “Suç” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXXVII, 

İstanbul, 2009, s. 455. 

425
 Bkz. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 127-132. 



131 

tanımına ait resmî bir kod’un olmaması gibi sebeplerle, suçun unsurlarını esas alan 

diğer tasnifler bakımından bir kısım güçlükler bulunmaktadır. Ancak biz, yine de bu 

husustaki yorum ve açıklamalara bir temel teşkil etmesi bakımından -imkân ölçüsünde- 

bağy suçunun bahse konu tasniflerdeki yeri hususunda da bir kısım açıklamalarda 

bulunacağız.    

1. Suçun Mahiyeti Bakımından Yapılan Tasnif 

Ceza hukuku doktrininde suçlar, niteliği bakımından adi suç-siyâsî suç ayrımına 

tabi tutulduğu gibi, ayrıca İslâm ceza hukukunda, müeyyidenin mâhiyetine göre hadd 

suçu-ta’zîr suçu ayırımına da tâbi tutulmaktadır. Bu ayrımların bir kısım sonuçları da 

vardır, bu sebeple bağy suçunun bu tasnifler çerçevesinde incelenmesinde fayda 

bulunmaktadır.  

a. Hadd Suçu - Ta’zîr Suçu Ayrımı 

İslâm ceza hukuku literatüründe suçların hadd-ta’zîr ve kısas suçları olarak 

ayrılması yaygındır. Geniş anlamda hadd suçları, açıkça suç olarak düzenlenen ve 

cezası da şari’ tarafından belirlenmiş olan suçlardır. Bu kapsama kısas suçları da 

girmektedir. Ancak dar anlamda hadd suçları, Allah hakkına (kamu hukukuna) yönelik 

olma vasfı ile kısas suçlarından ayrılırlar.
426

  

Ta’zîr suçları ise, cezaları Allah ve Hz. Peygamber tarafından belirlenmemiş ve 

düzenlenmesi içtihada bırakılmış suçlar ile cezaları belirlenmiş olduğu hâlde, unsurları 

tam olarak gerçekleşmeyen fiillere dair suçlardır. Hadd ve kısas suçları sınırlı sayıda 

olmalarına mukabil, ta’zîr suçları sınırlı değildir. Ayrıca ta’zîr suçları Allah haklarına 

                                                 
426

  M. Âkif AYDIN; Türk Hukuk Tarihi, Beta Yayınları, 13. Baskı, İstanbul, 2015, s. 

154. 



132 

yönelik olabildikleri gibi, kul haklarına yönelik de olabilirler.
427

 Ta’zîr suçları şüphe ile 

ispat edilebildikleri gibi
428

, bu suçları mümeyyiz küçükler de işleyebilir, keza bu suçlar 

kapsamında olup, Allah (kamu) hakkı galip olanlar bakımından devlet başkanının af 

yetkisi mevcuttur.
429

  

İsyan (bağy) suçunun ta’zîr suçu kapsamında mı, yoksa hadd suçu kapsamında 

mı olduğu ise tartışmalıdır. Ûdeh, Behnesî ve Mür’î gibi çağdaş hukukçular, isyan 

suçunun hadd suçu olduğu kanaatinde iken; Abdülaziz Âmir, Avva gibi bir kısım 

hukukçular ise bahse konu suçun ta’zîr suçu mahiyetinde olduğunu ifade etmişlerdir.
430

 

Ebû Zehra da, kitabında bağy suçuna hadd cezaları arasında yer vermemiştir, Hanefî 

hukuk ekolünün yaklaşımı da bu merkezdedir.
431

 Ancak bu suç kapsamında faile 

yönelik olarak herhangi bir cezanın açıkça öngörülmemiş olması sebebiyle suçun ta’zîr 

                                                 
427

  AYDIN; “Türk Hukuk Tarihi”, s. 155. Tuncay BAŞOĞLU; “Ta’zîr” maddesi, 

TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XL, İstanbul, 2011, s. 198. AKŞİT; “İslâm Ceza 

Hukuku ve İnsânî Esasları”, s. 49-50. 

428
  Ta’zîr suçları bakımından kesin ispat kuralının aranmaması, bu cezalar bakımından 

te’dip fonksiyonunun esas olmasından ve cezaların hafif olmasından ileri 

gelmektedir. Bununla birlikte hayat, hürriyet ve mal üzerinde sonuç doğuran 

cezaların verilmesinde ispatın sağlam delillere dayanması ve cezalarda şüpheye hiç 

yer vermeyen bir kesinliğin aranması şarttır. Bkz. AKŞİT; a.g.e, s. 152.  

429
  Bkz. AKŞİT; a.g.e., s. 50. “Devlet, kul hakkının bulunmadığı, yalnız kamu hakkının 

çiğnendiği suçlarda, suçlunun ve cemiyetin maslahatı söz konusu ise, ta‘zîr cezasını 

affa yetkili sayılmıştır.” Fahrettin ATAR; “Af (Fıkıh)” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. I, İstanbul, 1988, s. 396. 

430
  Aktaran AKMAN; “Önceki Hukukumuzda İsyan Suçu”, s. 206-207. 

431
  Bu konuda açıklamalar için bkz. Melikşah AYDIN; “İslâm Hukukuna Göre İsyan 

(Bağy) Suçu ve Cezası”, SÜHFD, Cilt XXIII, Sayı 2, Konya, 2015, s. 54. 



133 

suçu olarak kabul edilmesi mâkuldür. Zira ilgili ayette geçen “bağy” ifadesi lugavî 

manada “haddi aşma” karşılığı olarak kullanılmıştır.
432

 

“Haddi aşan” Müslüman grupla yapılmasına izin verilen savaşın bir hadd 

müeyyidesi olmadığı, fiilin terk edilmesi hâlinde savaşın da sonlandırılmasına yönelik 

hükümden açıkça bellidir. Eğer hadd cezası mahiyetinde olsa idi, fiil terk edildiğinde 

dahi cezalandırmanın devam etmesi gerekirdi.
433

 

                                                 
432

  AYDIN; “Türk Hukuk Tarihi”, s. 190. Ayrıca bkz. BAŞOĞLU; “Ta’zîr” maddesi, 

DİA; C. XL, s. 199. AKMAN; “Önceki Hukukuzda İsyan Suçu”, s. 217-218. 

433
  RÂZÎ, a.g.e., C. XX, s. 219.  

Bu konuda Bardakoğlu’nun şu açıklamalarına yer vermek isabetli olacaktır: 

“Meşrû devlet başkanına karşı isyan ve ihtilâl (bağy) suçu, içinde birkaç suçu 

barındırabilen karma bir eylem olduğundan bunun hangi aşamasına ne tür cezanın 

uygulanacağı ve verilecek cezanın had mi ta‘zîr mi olduğu İslâm hukukçuları 

arasında tartışmalıdır. Bağy suçu ve cezasıyla ilgili olarak Kur’an’da ve hadislerde 

doğrudan bir hükmün bulunmayışı, öte yandan bu eylemin suç mu yoksa zalim bir 

yöneticiye karşı bir cihad mı sayılacağı konusunun genelde mezheplere ve bakış 

açılarına göre değişen sübjektif bir değerlendirmeye dayanması, bu suç ve cezanın 

had grubunda yer almasını güçleştirmektedir. Hanefî mezhebi hariç diğer üç Sünnî 

mezhebin kaynaklarının önemli bir kısmında bağyin had suçları arasında sayılması 

ise, kısas-diyet dışında kalan ve Allah hakkı olarak infaz edilen cezaları genelde 

had olarak adlandırma alışkanlığı, bağy suçunun diğer had suçlarını içinde 

barındırması durumunda işlenen alt suçlara had cezasının uygulanmasının 

kaçınılmaz oluşu, bazan da devlet başkanına çok geniş bir takdir hakkı tanımanın 

yol açacağı olumsuzlukları önleme gibi sebeplerle açıklanabilir. Öte yandan 

bilhassa Hanefîler’de bağy, tazmin ve kısas sorumluluğu gibi bazı yönlerden âdi 



134 

Ta’zîr suçu tavsifinin bir kısım neticeleri vardır. Öncelikle ta’zîr suçlarında hadd 

ve kısas suçlarından farklı olarak devlet başkanının/kadı’nın takdir yetkisi 

bulunmaktadır. Bu yetki, suç ve suçluya göre değişen biçimlerde takdir edilebilir. 

İkincisi, ta’zîr suçları eğer Allah haklarına yönelik olursa takibi şikayete bağlı değildir, 

re’sen takip edilir. İsyan suçu da bu kapsamda kalmaktadır. Hadd suçlarında devlet 

başkanının af yetkisi söz konusu değilken, ta’zîr suçlarında ve bu arada bağy suçunda da 

suçluların affedilmeleri mümkündür. Ceza miktarı muayyen olmadığından ta’zîr 

suçlarında varsa hafifletici sebepler cezanın takdirinde göz önüne alınır.
434

 

b. Adî Suç- Siyâsî Suç Ayrımı 

Siyâsî suçlar ile âdi suçların mahiyet olarak birbirlerinden ayrı olduklarında 

ihtilâf yok ise de, siyâsî suçun tanımlanmasında hukukçular büyük zorluklarla 

karşılaşmışlardır. Fakat genel olarak siyâsî suçun devletin siyâsî intîzamına karşı işlenen 

suçlar olduğu, bunlar haricinde kalanların ise âdi suçlar olduğu ifade edilebilir.
435

 

Böylece “siyâsî suç” kavramı, “siyasal iktidarın kullanılmasını, bunun elde edilmesini, 

bu iktidara etkili olunmasını ve devletin siyasal menfaatlerine ve temel varlığına ilişkin 

hukuka aykırı fiillerin tümünü”
436

 ihtiva etmektedir. 

                                                                                                                                               

suç değil olağan üstü durum ve savaş hukuku kapsamında görülmüş, diğer âdi 

suçlara göre bir kısmı suçlu lehine birtakım farklı ve istisnaî hükümlere tâbi 

tutulmuştur. Meselâ el-Mebsût, Bedâ’i’us-sanâ’i ve Kenzü’d-Dekâ’ik’te irtidad gibi 

bağyin de devletlerarası hukuk (siyer) bölümünde ele alınması bu açıdan dikkat 

çekicidir.” (Ali BARDAKOĞLU; “Had” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

XIV, İstanbul, 1996, s. 549.) 

434
  AYDIN; “Türk Hukuk Tarihi”, s. 155-156. BAŞOĞLU; “Ta’zîr” maddesi, s. 198. 

435
  KANTAR; “Siyasal Suçlar”, s. 5. 

436
  Köksal BAYRAKTAR; Siyasal Suç, Fakülteler Matbaası, İstanbul, 1982, s. 66. 



135 

 Bu tanımlar çerçevesinden bakıldığında isyan suçunun bir “siyâsî suç” 

olduğunda hiçbir tereddüt bulunmamaktadır.
437

 Böylece bağy suçunun 

cezalandırılmasından umulan başlıca amaç, isyancıların tekrar itaat dairesine girmelerini 

temin olmalıdır.
438

 

Akman, bağy suçunun siyâsî mahiyetine dair olmak üzere, Abdülâziz Âmir’den 

naklen şu satırlarla yer verir: 

“İsyan suçu, niteliği itibariyle irtidat ve yol kesme suçlarından ayrılır. 

İsyancıların amacı yağmalayacakları mal değildir, zalimce öldürecekleri insanlar da 

değildir. Kendi inançlarına göre yeryüzünde fesat çıkarma niyeti taşımamakta, 

mücadeleleri doğrudan dine karşı da yönelmiş bulunmamaktadır. İsyancı sıfatını 

taşıyanların Müslüman olduklarından kimsenin şüphesi yoktur. Fakat bunlar devlet 

başkanına karşı ayaklanarak düzenin değişmesini isteyen, esas amaçları fesat çıkarma 

olmayan, kendilerine göre yaptıklarının İslâm'ın hayrına olduğunu düşünen bir 

topluluktur. Öyleyse bunların esas amaçları adi suç işleme düşüncesinden uzaktır. 

Şeriatın bunlara karşı bazen ölümle de sonuçlanabilecek şekilde giriştiği mücadelenin 

bu kadar şiddetli olmasının esas gayesi anarşi ve karışıklığın önlenmesi gereğidir. 

İsyancıların amaçları siyâsîdir; yol kesme suçundakinin aksine amaçları haksız yere 

mal edinmek, insanları malları için öldürmek ve yağma yapmak değildir. Hal böyleyse 

amacın değişmesi tabiatıyla hükmün de farklı olmasını gerektirecektir.”
439

 Bu hâlin 

                                                 
437

  Bkz. AKMAN; “Önceki Hukukumuzda İsyan Suçu”, s. 207. Kalkışma suçlarının, 

terörist faaliyetlere ilişkin kayıtlar saklı kalmak kaydıyla Modern Ceza hukukunda 

da siyâsî suç sayıldığı hususunda bkz. Ezgi AYGÜN EŞİTLİ; Kalkışma Suçları, 

Yetkin Yayınları, Ankara, 2016, s. 30. 

438
  AKMAN; “Önceki Hukukumuzda İsyan Suçu”, s. 207. 

439
  AKMAN; “Önceki Hukukumuzda İsyan Suçu”, s. 207. 



136 

genel anlamda siyâsî suçların genel karakterini ve siyâsî suçlulara yönelik müsamahalı 

tavrın temelini (elbette Batı hukuku özelinde bilhassa XIX. asırdan itibaren) ifade ettiği 

söylenebilir.
440

  

Bununla birlikte, siyâsî suçların icrası sürecinde çok sayıda can ve mal kaybı 

yaşanması, öte yandan siyâsî suçluların tamamının idealist olmayıp bir kısmının haris, 

tamahkâr, menfaatperest olmaları ve hatta kimi örneklerde şahsî/hizip menfaatlerini 

ülke menfaatinin üzerinde tutan bir “hıyanet” tavrı içerisinde olmaları da mümkün ve 

vâkidir. Bu sebeple, siyâsî suçlar bakımından katıksız müsamahakâr bir tavır da 

sorunludur.
441

 

 Netice itibariyle, her ne kadar tüm devletler tarafından aynı şekilde 

benimsenmese de bir suçun “siyâsî suç” sayılmasının, modern hukukta zamanla kabul 

edilmiş bulunan bir kısım sonuçları vardır. Bunlar; mesela idam yasağı, yahut daha hafif 

ceza tatbiki gibi ceza hukukuna, tecrit şartlarında tutulmama gibi infaz hukukuna, jüri 

önünde yargılanma gibi muhakeme usûlü hukukuna dair olabildiği gibi; iade edilmeme 

ve iltica hakkı tanınması gibi uygulamalarla da milletlerarası hukuka dair olmaktadır. 

Bugün itibariyle siyâsî suçluların iade edilmemesi esası –bir kısım istisnalar saklı 

kalmak kaydıyla- umumî kabul görmüş bir prensiptir.
442

  

                                                 
440

 “Siyâsî suçluluğun en dikkate şayan vasfı, ifadesini umumi efkârın müsamahalı 

görüşünde bulur. Çünkü siyâsî suç failinin gayesi, hizmet etmek istediği ve icabında 

kendisini feda eylediği ideali tahakkuk ettirmeye matuftur. Bu itibarla siyâsî suçlar 

bakımından müsamahayı meşrulaştıran keyfiyet, kendisini harekete getiren 

saiklerin umumiyet itibariyle garaz ve menfaate müstenit olmamasıdır.” Bkz. 

ŞENSOY; “Siyâsî Suçlar”, s. 53. 

441
  Bkz. ŞENSOY; a.g.m., s. 56. 

442
  KANTAR; a.g.e., s. 7-8. BAYRAKTAR; a.g.e., s. 193. ŞENSOY; a.g.m., s. 70. 



137 

 İslâm Hukuku nazarında ise âdi suçlarla siyâsî suçlar daha ilk dönemlerden 

itibaren birbirinden ayrı tutulmuştur. Belirli şartlarda işlenen bazı âdi suçlar “siyâsî suç” 

sayıldığı hâlde, siyâsî amaçla işlenmiş her suç “siyâsî suç” sayılmamıştır. Bu ayrımda 

esas olan; suçun ihtilâl, iç savaş gibi “fevkalâde” hâllerde işlenmiş olmasıdır. Olağan 

hâllerde işlenmiş ise salt suçun siyâsî maksatla işlenmiş olması, onu siyâsî suç 

kılmaz.
443

 Mesela Hz. Ali’nin haricîlerden olan bir kişi tarafından siyâsî maksatla 

öldürüldüğü açık olduğu hâlde, bu fiil âdî suç sayılmıştır. Bu bizzat Hz Ali'nin ve ondan 

sonraki İslâm hukukçularının kabul ettiği görüştür. Yaralandıktan sonra Halife Ali’nin 

oğlu Hz Hasan'a “Onu iyi bağlayın. Eğer yaşarsam ben kanımın velisiyim. Eğer 

ölürsem bana vurduğu gibi ona vurun.”
444

 dediği rivayet edilmektedir. Buna göre eğer 

bahse konu öldürme âdî suç sayılmasaydı, Hz Ali kendisini kanının velisi saymaz, 

kendisine vurulduğu gibi faile vurulmasını oğlundan istemezdi.
445

 

                                                 
443

  İslâm hukukunda görülen bu yaklaşım temeli; âdi suç- siyâsî suç ayrımı 

bakımından Devletler Umumî Hukuku Enstitüsü’nün 1880 tarihli Oxford 

toplantısında kabul edilen “harp âdetleri (usages de la guerre) nazariyesi” ile büyük 

ölçüde benzerlik gösterir. Bahse konu nazariye hakkında açıklamalar için bkz. 

Tahir TANER; Ceza Hukuku Umumî Kısım, İsmail Akgün Matbaası, 3. Basım, 

İstanbul, 1953, s. 119-120. ŞENSOY; a.g.m., s. 60 (19 no’lu dipnot)  

444
  Benzer ifade için bkz. TABERÎ; Tarih-i Taberî, C. IV, Sağlam Yayınları, s. 68.  

İbn Hibban’ın nakli şu şekildedir: “Şunu hapse atın! Güzel yemekler verin! Altına 

yumuşak döşekler serin! Eğer yaşarsam ya ona kısas uygulayacağım ya da 

bağışlayacağım. Eğer bu yaradan dolayı ölürsem, onu da ardımdan yollayın. 

Çünkü âlemlerin rabbi olan Allah'ın huzurunda ondan davacı olacağım.” İbn 

HİBBAN; es-Sîretü’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefâ (çev. Harun Bekiroğlu), 

Ankara Okulu Yayınları, 1. Basım, Ankara, 2017, s. 449-450.  

445
  ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 127-128. 



138 

 Bir suçun siyâsî suç olarak sayılmasının dört şartı bulunmaktadır.  

Bunlardan birincisi, failin siyâsî bir saikle hareket ederek söz konusu suçu 

işlemiş olmasıdır. Siyâsî suçun tavsifinde, failin saikini esas kabul eden bu şart, modern 

ceza hukuku doktrininde subjektif nazariye olarak ifade edilmektedir.
446

 Ancak bu 

siyâsî saik her türlü siyâsî saik değildir. Mesela devleti İslâm nizâmından farklı bir 

nizâma sokmaya teşebbüs, düşman devletler lehine hâkimiyet imkânı sağlamak gibi 

suçlar siyâsî suç sayılmaz ve hiçbir himaye görmez. Bu suçlar, haklarında ağır 

müeyyideler öngörülen âdî suçlardandır.
447

    

İkincisi, faillerin bir te’vile dayanıyor olmasıdır. Bu te’vilin isabetli olması 

gerekmez, ancak hareketlerine mesnet teşkil eden bir içtihat farklılığının varlığı şarttır. 

Herhangi bir te’vile sahip bulunmayan kimseler yol kesicilere dair hükümlere göre 

cezalandırılır.
448

  

Üçüncüsü, faillerin belli bir kuvvet yoğunluğuna (menea) sahip 

bulunmalarıdır.
449

  

Dördüncüsü ise, faillerin fiilen şiddet kullanımına girişmiş olmalarıdır. Zira 

İslâm hukuku nazarında düşünce suçu biçiminde ortaya çıkan bir suç kategorisi 

bulunmamaktadır.
450

 Nitekim Halife Hz. Ali minberde iken, hakem olayını telmîhen 

                                                 
446

  Bkz. BAYRAKTAR; a.g.e., s. 91-96. ŞENSOY; a.g.m., s. 57-58, 60-61. TANER; 

a.g.e., s. 115, 118. 

447
  ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 132-133. 

448
  ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 133. 

449
  ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 133. 

450
  BOYNUKALIN; “Suç” maddesi, DİA, C. XXXVII, s. 455. 



139 

kendisine “Hüküm ancak Allah’ındır!” sloganıyla muhalefet eden haricîlere ilişmemiş, 

onların bu itiraz hakkına saygı duymuştur.
451

 

 Böylece İslâm hukukunda, siyâsî suç olarak kabul edilen isyan (bağy) suçu 

özelinde görece müsamahalı bir hukukî rejimin tatbik edildiğini söylemek hatalı 

olmayacaktır.
452

  

2. Suçun Unsurları Bakımından Yapılan Tasnif 

Modern ceza hukukunda suçlar, unsurlarına göre değişik tasniflere tâbi 

tutulmaktadır. Bunlar genel olarak hareketi, neticeyi, faili ve mağduru esas alan 

tasniflerdir. Bu tasnifler, tasnife dahil şu’beler bakımından umumî bir hüküm ortaya 

koyma imkânı teşkil etmekte, ayrıca inceleme kolaylığı sağlamaktadır. 5237 sayılı 

TCK’nın 40/2. maddesi buna örnek olarak gösterilebilir:  

 “Özgü suçlarda, ancak özel faillik niteliğini taşıyan kişi fail olabilir. Bu 

suçların işlenişine iştirak eden diğer kişiler ise azmettiren veya yardım eden olarak 

sorumlu tutulur.” 

Böylece doktrinde fail unsuruna göre yapılan tasnifler çerçevesinde “özgü suç” 

kategorisine dahil bulunan suçlar bakımından iştirak hükümleri, bu umumî hükme 

uygun olarak uygulanacaktır.  

                                                 
451

  Hz Ali'nin bu kimselere şöyle cevap verdiği rivayet edilir: “Sizin bizim üstümüzde 

üç hakkınız vardır: Allah'ın mescitlerinden, orada Allah'ın adını anmaktan sizi 

engellemememiz, size karşı çarpışmaya başlamamamız, aleyhimize 

ayaklanmadığınız sürece sizi feyden ve harp ganimetlerinden mahrum 

etmememizdir.” (ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 133-134. Ayrıca Bkz. TABERÎ; Tarih-i 

Taberî, C. IV, Sağlam Yayıncılık, s. 53. SERAHSÎ; a.g.e. C. X., s. 233. ) 

452
  Bkz. ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 452. 



140 

Buna karşılık klâsik fıkıhta suçlar meseleci bir metot ile ele alındığından, genel 

bir suç ve ceza nazariyesine rastlanmaz. Aynı gerekçe ile bu yönde bir tasnif de 

görülmez. Ancak yine de inceleme kolaylığı ve mukayese imkânının sağlanması 

bakımından bağy suçunun unsurları esas alan tasnifteki yerini incelemekte fayda 

vardır.
453

 

a. Harekete Göre 

Suçun teşekkülü bakımından, failin yapmak (icra) ya da yapmamak (ihmal) 

biçiminde tezahür eden bir hareketinin olması gerekir. “Hareketsiz suç olmaz (nullum 

crimen sine actione)” prensibinin neticesidir ki, kişilerin iç dünyalarında kalan ve dışa 

yansımayan duygu, düşünce ve fikirlerinden dolayı suçlanmaları düşünülemez.
454

  

Yine suçun teşekkülünde hareket unsurunun varlığının aranması, 

cezalandırmada failin kusur yeterliliğini dikkate alan bir hukuk sistemi bakımından 

zarurettir. Zira failin kusur kabiliyetinin araştırılması, ancak itham için hareketin 

zorunlu kabul edildiği hukuk sistemlerinde söz konusu olabilir. Keza suç ve cezaların 

                                                 
453

 Ûdeh, Hıdır ve Ebû Zehra gibi çağdaş fâkihler modern hukuktaki ayırımlardan 

hareketle suçun genel unsurlarını fıkıh hükümleri çerçevesinde açıklamaya 

çalışmışlardır. Bu hususta bkz. BOYNUKALIN; “Suç” maddesi, DİA, C. XXXVII, 

s. 455. 

454
  Uğur ALACAKAPTAN; Suçun Unsurları, Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi 

Yayınları, Sevinç Matbaası, Ankara, 1975, s. 39. Veli Özer ÖZBEK - M. Nihat 

KANBUR– Pınar BACAKSIZ, vd.; Türk Ceza Hukuku Genel Hükümler, Seçkin 

Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 2010, s. 201. Sulhî DÖNMEZER- Sahir ERMAN; 

Nazarî ve Tatbikî Ceza Hukuku Umumî Kısım, C. I, İsmail Akgün Matbaası, 

İstanbul, 1959, s. 342. 



141 

şahsîliği prensibinin
455

 tatbiki de, ancak hareketin ve failinin belirli olması durumunda 

söz konusu olabilecektir. İslâm ceza hukukunda da suçun teşekkülü için hareket bir şart 

olarak aranmaktadır.
456

  

Modern ceza hukuku doktrininde suçların hareket ekseninde değişik tasniflere 

tâbi tutulduğu mâlumdur, bunlar: Hareketin sayısına göre yapılan tek hareketli suç/çok 

hareketli suç (birleşmiş hareketli-bölünebilen hareketli-seçimlik hareketli suç) tasnifi, 

hareketin şekline göre yapılan icrâi/ihmâli suç tasnifi, hareketin önemine göre yapılan 

bağlı hareketli/serbest hareketli suç tasnifi olarak ifade edilebilir.
457

  

Hareketin sayısına göre yapılan tasnif bakımından: Suç tanımı, tek bir hareketle 

suçun teşekkülüne imkân tanıyorsa, bu suç tipi tek hareketli suç (uno actu perficiuntur) 

olarak adlandırılır.
458

  

Bağy suçu ise, İslâm hukukundaki ağırlıklı görüş çerçevesinde ifade etmek 

gerekirse; cebir ve şiddet kullanmak suretiyle devlet başkanına isyan etmek biçiminde 

gerçekleşir. Cebrin muhtelif şekillerde icrası mümkün bulunduğundan bu suçun, 

“serbest hareketli suçlar” kategorisinde değerlendirileceği de açıktır.  

 Bununla birlikte bir kısım hukukçuların fikirleri doğrultusunda geniş manası ile 

anlaşıldığında
459

, belli yükümlülüklerin ihlâli suretiyle de işlenebileceği kabul edilen 

                                                 
455

 Bkz. Kur’an 6/164, 17/15, 35/18, 31/33. AKŞİT; “İslâm Ceza Hukuku ve İnsâni 

Esasları”, s.93-97. 

456
 Bkz. AKŞİT; a.g.e., s. 42.  BOYNUKALIN; “Suç” maddesi, DİA, C. XXXVII, s. 

455. 

457
  ÖZBEK vd.; a.g.e., s. 214. 

458
  DÖNMEZER-ERMAN; a.g.e., C. I, s. 349. 

459
 “(İsyan suçunun teşekkülü için) devlet başkanının değiştirilmesi veya meşrû 

emirlerinin uygulanmaması kasdının bulunması ve isyancıların bu hususta 



142 

bağy suçu “seçimlik hareketli suç” mahiyetinde kabul edilebilir. Malum olduğu üzere 

bu suç tipi, tanımın imkân tanıdığı muhtelif hareketlerden birinin vukuu ile tekemmül 

etmiş sayılır.
460

 Bu ikinci yaklaşım çerçevesinde suç tanımında yer alan farklı 

hareketlerden herhangi birisinin gerçekleşmesi ile birlikte suç tekemmül etmiş olur, bu 

hareketlerden birkaçının yapılması, birden fazla suçun oluşacağı manasına gelmez.
461

 

Bunun neticesi olarak, Müslümanlardan belli bir grubun halifeye karşı silahlı isyana 

kalkışmış ve bu arada zekât mükellefiyetlerini ifa etmeyi de reddetmiş olmaları hâlinde, 

iki ayrı bağy suçunun işlendiğinden söz edilemeyecektir. 

Hareketin şekline göre yapılan tasnif bakımından: Bilindiği üzere temelde icrâî 

suçlar bir yasağın çiğnenmesi, ihmâli suçlar ise bir emrin yerine getirilmemesi 

biçiminde gerçekleşir.
462

  Bu bakımdan bağy suçu icrâî bir suç mahiyetindedir.
463

  

                                                                                                                                               

kendilerince haklı bir sebebe (te’vil) dayanması (gereklidir.)” Bkz. ŞAFAK; 

“Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 451. Mesela Hz. Ebubekir’in hilâfeti döneminde 

bazı kabilelerin zekât vermekten imtina etmesi biçiminde kendisini gösteren, ancak 

özünde kabile asabiyyetinin ve merkezî otoriteyi reddetme düşüncesinin doğurduğu 

isyankâr tutum buna örnektir (Bkz. Adnan DEMİRCAN; “Dört Halife Döneminde 

Zekât Uygulamaları”, Tarihte ve Günümüzde Zekât Uygulamaları- Milletlerarası 

Tartışmalı İlmî Toplantı içinde, Ensar Neşriyat, 1. Basım, İstanbul, 2017, s. 117).  

Bununla birlikte genel olarak bağy suçunun teşekkülü için cebir ve şiddet 

unsurunun arandığını söylemek yanlış olmaz. 

460
  Bkz. DÖNMEZER-ERMAN; a.g.e., C. I, s. 349. 

461
  ALACAKAPTAN; a.g.e., s. 47. DÖNMEZER-ERMAN; a.g.e., C. I, s. 349-350. 

462
  ÖZBEK vd.; a.g.e., s. 212. DÖNMEZER-ERMAN; a.g.e., C. I, s. 352-353. 

TANER; a.g.e., s. 259-260. 

463
  Kalkışma suçlarının icrâî suç mahiyetinde olduğu hususunda bkz. AYGÜN 

EŞİTLİ; “Kalkışma Suçları”, s. 81, 89. 



143 

Ancak icrâî suçlar aynı zamanda ihmâlî olarak da işlenebildiklerinden (ihmal suretiyle 

icra suçları)
464

 amaca yönelik cebrî hareketi oluşturan münferit bazı hareketlerin ihmâli 

olarak gerçekleşmesi de mümkündür.
465

 Doktrinde ihmal suçunun, “ancak belli bir 

neticenin gerçekleşmesini önlemek hususunda özel bir yükümlülük altında bulunan fail 

tarafından işlenebileceği”
466

 ifade edilmektedir.  

İslâm hukukunda bu konu tartışmalıdır. İslâm hukuku eserlerinde yer alan bir 

kısım misallerden yola çıkılarak Ebû Hanîfe’nin ihmal suretiyle suç işlenmesini 

mümkün görmediği, Ebû Yûsuf ve Muhammed b. Hasen eş-Şeybanî’nin ise bunu 

hafifletici sebep olarak gördüğü ifade edilebilir. Sair hukukçuların ise ihmal suretiyle 

işlenen suçlar ile icra suretiyle işlenen suçlar arasında bir derecelendirme yapmadıkları 

görülmektedir.
467

 

Bilindiği üzere bu tasnif, bilhassa bir suça teşebbüsün mümkün olup olmadığının 

tespiti bakımından önemlidir, zira bilindiği üzere salt ihmâli suçlara teşebbüs, -bu suçlar 

aynı zamanda neticesi harekete bitişik suç mahiyetinde olduklarından- mümkün 

değildir.
468

 Bu sebeple ilk bakışta icrâi bir suç mahiyetinde bulunan bağy suçu 

bakımından da teşebbüsün mümkün olduğu düşünülebilir. Ancak ileride ayrıntılı olarak 

ele alınacağı üzere; bu suçun “kalkışma suçu” mahiyetinde olması, diğer yandan 

                                                 
464

  ÖZBEK vd.; a.g.e., s. 212. ALACAKAPTAN; a.g.e., s. 40. DÖNMEZER-

ERMAN; a.g.e., C. I, s. 353. 

465
  AYGÜN EŞİTLİ; “Kalkışma Suçları”, s. 81. 

466
  Bkz. ÖZBEK vd.; a.g.e., s. 212. 

467
  BOYNUKALIN; “Suç” maddesi, DİA, C. XXXVII, s. 455. 

468
  ÖZBEK vd.; a.g.e., s. 213. DÖNMEZER-ERMAN; a.g.e., C. I, s. 353.  



144 

neticesine göre yapılan tasnife göre “tehlike suçu” ve “şeklî suç” mahiyetinde 

bulunması gibi sebeplerden ötürü, bu suça teşebbüs mümkün değildir.
469

  

Hareketin önemine göre yapılan tasnif bakımından: Kanunkoyucu, kimi suçlar 

bakımından sadece neticeyi göstermek ile yetinir. Bu neticenin hangi hareketlerle 

gerçekleştiğinin suçun tekemmülü bakımından bir önemi bulunmaz. Mesela adam 

öldürme suçu böyledir. Bu tip suçlara doktrinde “serbest hareketli suç” denir. Buna 

karşılık sonucun belli bir hareket, ya da hareketlerle meydana gelmesinin şart koşulduğu 

suçlar ise “bağlı hareketli” suçlar olmaktadır. Bu suçların teşekkülü bakımından 

neticenin gerçekleşmiş olması yetmez, bu neticenin mutlaka belli hareketlerle 

gerçekleştirilmiş olması gerekir.
470

  

Bağy suçu, bu ölçütler içerisinde incelendiğinde serbest hareketli suç 

mahiyetinde görünmektedir. Zira suçun teşekkülü, cebir unsuru ihtiva eden elverişli her 

türlü hareketle mümkündür. Hareketin muhakkak cebir unsuru içermesi, bu suçun bağlı 

hareketli suç olarak tavsifine imkân verir gibi görünse de; suçun teşekkülünde cebir 

unsurunun aranması, suçun icrası sürecinde cebrin yanı sıra diğer elverişli hareketlerin 

de bulunmasına mâni değildir. Keza cebir de öngörülemeyen birçok muhtemel hareketi 

bünyesinde barındırmaktadır. Cebir unsuru, hareketin elverişliliğini değerlendirme 

sürecinde esas alınan bir ölçü mahiyetindedir.
471

 

                                                 
469

   Teşebbüs konusunda ayrıca bkz. Tez; İkinci Bölüm/II-D-1. 

470
  ALACAKAPTAN; a.g.e., s. 37, 46-47. DÖNMEZER-ERMAN; a.g.e., C. I, s. 348. 

471
  Bkz. AYGÜN EŞİTLİ; “Kalkışma Suçları”, s. 89. 



145 

b. Neticeye Göre 

Netice, hareketin dış dünyada meydana getirdiği, suç tarifine uygun değişikliktir. 

Neticesiz suç olmaz.
472

 Bununla birlikte bir hareketin dış dünyada yaratmış olduğu tüm 

sonuçlar ceza hukuku bağlamında bir “netice” olarak kabul edilmezler. Netice, ancak 

suç tanımında yer aldığı ölçüde faile atfedilebilir. Bu hususun, nedensellik (illiyet) 

bağına ilişkin telâkki ile de yakından alakası bulunmaktadır.
473

  

Neticenin bir unsur olarak bu önemine binaen, ceza hukuku doktrininde suçlar 

netice temelli olarak da çeşitli tasniflere tâbi tutulurlar. Bunlar: Şeklî suç/maddî suç 

ayrımı, zarar suçu/tehlike suçu (somut tehlike/soyut tehlike) ayrımı, Ani suç/kesintisiz 

suç ayrımı ve ayrı bir kategori olarak
474

 kalkışma suçları’dır. 

Şekli/maddî suç ayrımı bakımından: Bağy suçunun, tanımında herhangi bir 

netice gösterilmez.
475

 Suç, icrâi yahut ihmâli davranışın gerçekleştirilmesi ile teşekkül 

etmiş olur. Böylece bu suçta neticenin harekete bitişik olduğu söylenebilir. Öyleyse 

                                                 
472

  Nur CENTEL, Hamide ZAFER, Özlem ÇAKMUT; Türk Ceza Hukukuna Giriş, 

Beta Yayınları, 6. Bası, İstanbul, 2010, s. 253. ALACAKAPTAN; a.g.e., s. 49-50. 

DÖNMEZER-ERMAN; a.g.e., C. I, s. 360.  

473
  ALACAKAPTAN; a.g.e., s. 49. DÖNMEZER-ERMAN; a.g.e., C. I, s. 396-397. 

474
  Bkz. ÖZBEK vd.; a.g.e., s. 219. 

475
  “Muhik olan bir veliyyül’emre veya naibine karşı bir te’vile, yani: kendisince doğru 

görülen bir delile istinaden isyan ederek (haksız yere) itaat dairesinden çıkan…” 

Bkz. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 333, 410. 



146 

bağy suçu da şeklî bir suçtur.
476

 Bu tasnifin en önemli sonucu, suçun işlendiği yer ve 

zamanın, hareketin yapıldığı yer ve zaman olmasıdır.
477

  

Zarar suçu/tehlike suçu (somut tehlike/soyut tehlike) ayrımı bakımından: Bağy 

suçunun maddi konusu devlet başkanıdır.
478

 Bununla birlikte bağy suçunun teşekkülü 

bakımından devlet başkanının fiilen zarar görmesi, yani iktidarını kaybetmiş olması 

şartı aranmaz. Zaten böyle bir durum gerçekleşmiş olursa, failin cezalandırılma imkânı 

da kalmamış demektir. Suçun konusu üzerinde tehlikenin meydana gelmiş olması, 

suçun teşekkülü bakımından yeterli kabul edildiği içindir ki, bu suç “tehlike suçu”dur. 

Bununla birlikte bir isyan vukuunda bu tehlikenin somut olarak gerçekleşip 

gerçekleşmediğinin mutlaka araştırılması gerektiğine dair de bir kayıt yoktur. Yani 

iktidarı ele geçirme kastı ile isyan eden grubun somut olayda devlet başkanı bakımından 

gerçekten bir zarar tehlikesi yaratıp yaratmadığını tespit etmek için ayrıca bir araştırma 

yapma mükellefiyeti bulunmamaktadır. Suç tanımına uygun fiilin gerçekleşmesi 

neticesinde tahlikenin de ortaya çıktığı kabul edilir ve böylece suç teşekkül eder. Özetle 

“haksızlık tipi failin hareketi içinde tükenmiştir.”
479

 Bu yönüyle bağy suçu, bir “soyut 

                                                 
476

  “Madde metinlerinde adı geçen amaçlara yönelik hareketlerin kendisi tehlikeli 

kabul edilir. Bunun için kalkışma suçları şeklî suçlar olmaktadırlar.” AYGÜN 

EŞİTLİ; “Kalkışma Suçları”, s. 94. 

477
  ALACAKAPTAN; a.g.e., s. 50-51. ÖZBEK vd.; a.g.e., s. 215. DÖNMEZER-

ERMAN; a.g.e., C. I, s. 360. 

478
  Bkz. AKALIN; “İslâm Hukukunda Devlete İsyan Suçu”, s. 140. 

479
  ÖZBEK vd., a.g.e., s. 217. 



147 

tehlike suçu”dur.
480

  Bağy suçunun bu tasnif içerisindeki yeri, suçun teşekkül şartlarının 

tayini bakımından önemlidir. 

Âni suç-kesintisiz (mütemâdî) suç ayrımı bakımından: Bu tasnifin temelinde, 

hareket neticesinde gerçekleşen sonucun belli bir süre devam edip etmemesi yer alır. Bir 

suçu mütemâdî kılan husus, tanımında yer alan neticenin her an yeniden husule 

gelmesini, yani devam etmesini failin iradesine atfın kâbil olmasıdır.
481

 Mütemâdî 

suçlar ne neticenin ilk tahakkuk ettiği anda, ne de temâdînin son bulduğu anda işlenmiş 

sayılır; fakat bu suç, temâdî devam ettiği müddetçe icra edilmiş olur.
482

  

Bağy suçu, faillerin kendilerince haklı bulduğu bir içtihada istinaden devlet 

başkanına karşı şiddet unsuru içeren fiillerine başlamaları ile birlikte esasen tamamlanır. 

Ancak mâlumdur ki, suçun tamamlanması ile suçun bitmesi birbirinden farklıdır.
483

 

                                                 
480

  “Kalkışma suçlarını soyut tehlike suçları olarak kabul etmek mümkündür. Çünkü 

bu suçlar bünyelerinde her zaman örütülü olarak bir tehlike barındırırlar. Ayrıca 

bu suçların mağduru da bellidir.” (AYGÜN EŞİTLİ; “Kalkışma Suçları”, s. 92-

93.) 

481
  ALACAKAPTAN; a.g.e., s. 51-52. DÖNMEZER-ERMAN; a.g.e., C. I, s. 362. 

Doktrinde bu tasnifi, hareket unsuru bağlamında ele alan bir kısım yazarlar, 

kalkışma suçlarının oluşması için tehlikeli durumun kesintisiz olarak devam 

etmesinin gerekmediğini bu sebeple de suçun “anî suç” mahiyetinde olduğunu ifade 

etmiş iseler de (Bkz. AYGÜN EŞİTLİ; a.g.e, s. 91.) tavsifi hareketin elverişliliği 

açısından ele alan bahse konu yaklaşımı doyurucu bulmadığımızı ifade etmek 

gerekir.    

482
  DÖNMEZER-ERMAN; a.g.e., C. I, s. 361. 

483
  ÖZBEK vd., a.g.e., s. 218. 



148 

Mağdur için tehlikenin ortaya çıkması biçiminde gerçekleşen netice, failler isyanı 

devam ettirdikleri müddetçe devam ettiğinden, bu suç mütemâdî bir suçtur.
484

  

Bir suçun mütemâdî mahiyeti, öncelikle zamanaşımı bakımından önemlidir. 

Mâlumdur ki, zamanaşımı temâdînin kesilmesinden itibaren hesaplanır.
485

 İkincisi, bu 

husus suça iştirak bakımından önemlidir. Zira suç temâdî ettiği müddetçe suça iştirak de 

mümkün olabilir.
486

 Keza suç temâdî ettiği müddetçe, bu suça karşı meşrû müdafaa 

hakkı da devam eder.
487

 Kur’an’ın ilgili ayet hükmü incelendiğinde de isyanın 

sonlanacağı ana kadar savaş izninin devam ettiği görülmektedir: “…Allah’ın emrine 

geri dönünceye kadar- haksızlığa sapanlara karşı savaşın.”
488

  

Kalkışma suçları bakımından: Kaideten, elverişli vasıtalarla icra hareketlerine 

başlanmadığı müddetçe suç teşekkül etmiş sayılamaz. Ancak kimi durumlarda 

korunması istenen hukukî yararın önemine binaen bazı suçların hazırlık hareketleri de 

                                                 
484

  Nitekim bu husus ilgili ayet metnindeki; “…ikisinden biri diğerinin hakkına 

tecavüz etmiş olursa – Allah’ın emrine geri dönünceye kadar- haksızlığa sapanlara 

karşı savaşın.” (Kur’an 49/9) biçimindeki ifadede de açıktır. Görüldüğü üzere, 

suçun karşılığı olan savaş izninin devamı sürecin seyrine göre belirlenmektedir.  

485
  ALACAKAPTAN; a.g.e., s. 54. DÖNMEZER-ERMAN; a.g.e., C. I, s. 364. 

486
  ÖZBEK vd., a.g.e., s. 219. 

487
  Bkz. Aykut ERSAN; Ceza Hukukunda Meşru Savunma ve Meşru Savunmada 

Sınırın Aşılması, On İki Levha Yayıncılık, 1. Baskı, İstanbul, 2013, s. 31. 

488
  Kur’an 49/9. 



149 

cezalandırılabilmektedir.
489

 Selçuk, bu suçları “oluşumu öncelenmiş suçlar” olarak 

adlandırır.
490

 

Bu tavsifin önemi, bahse konu suçlara teşebbüsün esasen mümkün olmamasıdır. 

Zira teşebbüs hükümleri, ancak hareket ile neticenin birbirinden ayrılabildiği zarar 

suçlarında söz konusu olabilir ve korunan değeri tehlikeye düşürdüğü için cezalandırılır. 

Oysa bu tür suçlarda tehlike, suçun hazırlık evresinde iken esasen doğmuştur. Bununla 

birlikte cezalandırmanın mümkün olması için bu tür suçların zarar, yani amaç suçları 

doğurmaya elverişli olmaları gerekir. Korunan değeri tehlikeye düşürmeye yatkın 

olmadığı takdirde hazırlık davranışı suç oluşturmaz. Aynı gerekçe iledir ki; İtalyan ceza 

hukuku doktrininde bir kısım yazarlar tarafından bu suçlar “zarar kasıtlı tehlike suçları” 

olarak tavsif edilmiştir.
491

 

Bu konuda müstakil bir eser kaleme almış bulunan Eşitli, hazırlık hareketlerinin 

cezalandırılamayacağına yönelik genel kuralın, kaideten kalkışma suçları için de geçerli 

olduğunu ifade etmektedir. Bununla birlikte, kalkışma suçlarının hazırlık hareketi olarak 

nitelendirilebilecek “örgüt kurma” suçları bakımından ayrıca cezalandırma 

mümkündür.
492

 

                                                 
489

  ÖZBEK vd., a.g.e., s. 219. 

490
  Sami SELÇUK; “Kalkışma Suçları” ya da ‘Oluşumu Öncelenmiş Suçlar”, 

29.12.2009 tarihli yazısı, Kaynak: https://www.timeturk.com/tr/makale/sami-

selcuk/kalkisma-suclari-ya-da-olusumu-oncelenmis-suclar.html (Erişim Tarihi: 

13.03.2019)  

491
  SELÇUK; aynı yazı. 

492
 AYGÜN EŞİTLİ; “Kalkışma Suçları”, s. 183. Kalkışma suçları, “tamamlanması öne 

alınmış suçlar”dan farklıdır. Zira kalkışma suçlarında neticeten başarıya ulaşılması 

hâlinde failin cezalandırılması hukuken ve fiilen mümkün değildir, buna karşılık 

https://www.timeturk.com/tr/makale/sami-selcuk/kalkisma-suclari-ya-da-olusumu-oncelenmis-suclar.html
https://www.timeturk.com/tr/makale/sami-selcuk/kalkisma-suclari-ya-da-olusumu-oncelenmis-suclar.html


150 

İslâm hukukunda bağy suçu bakımından kabul edilen yaklaşım da tipik fiilin 

icrasına elverişli hareketlerle başlanması hâlinde suçun teşekkül etmiş sayılmasıdır. Bu 

durumda kalkışmanın bizatihi kendisi ayrı bir suç olarak kabul edilmiş demektir. Ancak 

Ebû Hanife, isyancılar fiilen isyana kalkışmamış olsalar bile, isyan kasıtlarını gösterir 

şekilde toplanmaları hâlinde suçun teşekkül etmiş sayılacağını ve bu bağlamda 

müdahale imkân ve yetkisinin hukuken doğacağı kanaatindedir. O’na göre bu kişilerin 

fiilen isyan etmelerini beklemek, müdafaayı büsbütün zorlaştıracağı gibi, büsbütün 

imkânsız da kılabilir.
493

 Öyle ise her iki durumda da bağy suçunun bir “kalkışma suçu” 

niteliğinde görüldüğü açıktır. 

c. Faile Göre 

Her fiilin ve dolayısıyla her suçun bir faili vardır. Fail unsuruna göre yapılan 

tasnif failin suçun teşekkülü bakımından hususiyet arz edip etmemesine ve sayısına göre 

başlıca iki türlüdür. 

Suçun kanunî biçiminde “her kim”, “bir kimse” gibi umumiyet ifade eden bir 

fail tarifi mevcut ise bu suçlar herkes tarafından işlenebilen suçlardır. Buna karşılık eğer 

belli bir kimse ya da grup için yapılmış bir fail tarifi mevcut ise bu durumda “özgü suç” 

söz konusu olur. 

                                                                                                                                               

diğer suç tipinde bu neticenin cezalandırılmaması imkânsızlık durumunun değil, 

kanunkoyucunun bu yönde tecelli eden ceza siyasetinin bir gereği olmaktadır.  

      Yine kalkışma suçları, “teşebbüsü tamamlanmış suç gibi cezalandırılan suçlar”dan 

da farklıdır. Zira bu suçlarda kanunkoyucu neticenin gerçekleşmesi hâlini de ayrıca 

suç olarak düzenlemiştir. Kalkışma suçlarında ise böyle bir durum söz konusu 

değildir. (Bkz. AYGÜN EŞİTLİ; a.g.e., s. 21-22.)    

493
 Bkz. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 134. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 413-414. 



151 

Bu tasnif, bilhassa iştirak durumunda önemlidir. Modern ceza hukuku doktrin ve 

uygulamasının özgü suçlar bakımından yaklaşımı; yasada öngörülen nitelikleri 

taşımayan kişilerin bu suçları tek başlarına işlemelerinin mümkün olmadığı, ancak suça 

fer’an iştirak etmelerinin mümkün olduğu istikametindedir. Nitekim 5237 sayılı Türk 

Ceza Kanunu, özgü (mahsus) suçlarda ancak özel faillik vasfı bulunan kişilerin fail 

olabileceğini, buna karşılık bu suçun işlenişine iştirak eden diğer kişilerin azmettiren 

veya yardım eden olarak sorumlu tutulabileceğini ifade eder (TCK 40/2).
494

 

 Bağy suçu, ancak Müslüman kimseler tarafından işlenebilir. Nitekim suç 

tanımında da “…mennea-kuvvet sahibi Müslim” ifadesi yer almaktadır.
495

 Bu sebeple 

bağy suçunun bir özgü suç olduğu ifade edilebilir. Buna karşılık bağy suçunun 

işlenmesi sırasında gayrimüslim kimselerin de Müslümanların bu fiiline iştirak etmesi 

mümkündür. İslâm hukukçularının bu konudaki içtihatlarına, iştirake dair açıklamalar 

bölümünde yer verilecektir.
496

  

Bir diğer tasnif biçimi ise suçun teşekkülü için kanunkoyucunun aradığı failin 

sayısına göredir. Eğer bir suçun teşekkülü için tek bir failin fiili yeterli ise, bu durumda 

“tek failli suç” söz konusu olur. Mesela adam öldürme ve hırsızlık gibi suçlar böyledir. 

Buna karşılık bazı suçlarda kanunî tip, farklı veya aynı nitelikte olan hareketlerin iki 

veya daha fazla sayıda kişi tarafından gerçekleştirilmesi lüzumunu ortaya koyar ve bu 

                                                 
494

  Bu sınırlandırıcı yaklaşım, kanunda öngörülen vasıfları taşımayan başkaları 

tarafından işlenmesi mümkün olan icrâî suçların da mümkün olduğu gerekçesiyle 

doktrinde tenkit edilmektedir. Bkz. CENTEL-ZAFER-ÇAKMUT; a.g.e., s. 497. 

495
  BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 333. “Ve in tâifetêni mine’l-

mü’minîniqtetelû (Eğer müminlerden iki grup birbirleriyle çatışırlarsa)...” (Kur’an 

49/9) 

496
  Bkz. Tez, İkinci Bölüm/II-D-2. 



152 

kişilerden birinin yokluğu hâlinde suç işlenemez.
497

 İşte bu suçlara doktrinde “çok failli 

suçlar” denmektedir. Bu suçlar iştirak hâlinde işlenen suçlardan farklıdır. Zira iştirâk 

durumunda, birden fazla failin varlığı, suçun kurucu unsuru olmayıp sadece bir işleniş 

biçimidir. Buna karşılık çok failli suçlarda birden fazla failin varlığı suçun kurucu 

unsurudur. 
498

   

 Burada bir noktaya dikkat etmek gerekir ki; bir suçun kimi durumlarda tek kişi 

tarafından işlenmesinin çok zor, hatta imkânsız olması, o suçun salt bu sebeple çok failli 

suç olarak kategorize edilmesine sebep olmaz.
499

 Çok failli suç, ancak kanunî tipten 

çıkarsanabilir. Bir başka anlatımla kanun, suçun teşekkülü için tipik fiili birden çok 

failin birlikte icra etmesini şart koşmuş olmalıdır.  

                                                 
497

  GRISPIGNI; “Il reato plurisoggettivo” in: estratto da annali di diritto e procedura 

penale, Anno X, fasc. 5-6, Torino, 1941, s. 5’den aktaran Türkan Yalçın SANCAR; 

Çok Failli Suçlar, Seçkin Yayınevi, Ankara, 1998, s. 27-28. 

498
  Francesco ANTOLISEI; Manuale di diritto penale, parte generale, undicesima 

edizione, aggiornata e integrata da L. CONTI, MILANO, 1989, s. 511’den aktaran 

SANCAR; a.g.e., s. 29. 

“Faillerin çokluğunun söz konusu olduğu durumlarda muhtelif şahıslar kanun 

tarafından öngörülen tipik fiili gerçekleştirirler. Suça iştirakte ise, bu şahıslardan 

bazıları kanunî tipin dışında bir faaliyet yürütürler ve fakat kanunî tipin 

gerçekleşmesine katkıda bulunurlar. Çok failli suçlarda korunan hukukî değer 

sadece birden çok kişinin faaliyeti ile ihlâl edilebilir ve kanun, kanunî tipi tasvir 

ederken şahısların çokluğunu suçun bir unsuru olarak öngörür. Suça onların 

müşterek faaliyeti vücut verir ve bu suçlar birden çok faili zorunlu kılarlar.” 

(Vincenzo CAVALLO, Diritto penale, parte generale, Vol. II, Napoli, 1955, s. 763. 

Aktaran SANCAR, a.g.e., s. 53-54.) 

499
  SANCAR; a.g.e., s. 32.   



153 

Tam bu noktada bağy suçuna yeniden dönecek olursak, ilgili ayet metninde 

geçen “ve in tâifetêni mine’l-mü’minineqtetelû” (ve eğer müminlerden iki grup 

birbirleri ile savaşırlarsa) ibaresi, suçun kanunî tanımında birden çok failin iştirakini 

arar görünmektedir. Nitekim İslâm âlimlerinin içtihatlarında da bağy suçunun, ancak 

menea (güç-kuvvet) sahibi Müslümanlar tarafından işlenebileceği ifade edilmiştir. 

Neticeten bu durum, bağy suçunun “çok failli suç” olarak kabulünü gerektirir.
500

  

Bir suçun “çok failli suçlar” arasında kabul edilmesinin bir kısım sonuçları 

vardır; özellikle bu tip suçlarda, sadece bir tek hukukî varlık veya menfaat ihlâl 

edildiğinden ve faillerin hiçbirisi tek başına bu ihlâli gerçekleştiremeyeceğinden, suçun 

işleniş sürecindeki subjektif konum ve katkıları ne olursa olsun neticede ortaya çıkan 

suç, tek bir suç olacaktır.
501

  Bunun yanında, ilgili bahiste ayrıca açıklanacağı üzere 

iştirak hükümleri bakımından da özellik söz konusudur.   

d. Mağdura Göre 

Genel olarak bir suçun mağduru, suç ile korunmak istenen hukukî yararın sahibi 

olan gerçek veya tüzel (hükmî) kişilerdir. Suç tipinde ayrıca tanımlanmadığı müddetçe 

suçun mağduru önem arz etmez. Bununla birlikte bazı suçlar, ancak belli kişilere karşı 

işlenebilir.
502

  

 Bağy suçunun tanımına göz atıldığında da suçun “Muhik olan veliyyülemre veya 

naibine karşı…” işlenebileceği açıkça ifade edilmiştir. Tanımdaki bu kayıt, bağy 

suçunun mağdur unsuru bakımından sınırlı bir uygulama alanı olduğunu 

göstermektedir. 

                                                 
500

  Aynı yönde bkz. AKALIN; “İslâm Hukukunda Devlete İsyan Suçu”, s. 138.  

501
  SANCAR; a.g.e., s. 201. 

502
 ÖZBEK vd.; a.g.e., s. 200-201. 



154 

C. BAĞY SUÇUNUN UNSURLARI  

İslâm ceza hukuku, suçları meseleci bir metotla ele aldığından klâsik fıkıh 

kitaplarında suçun genel unsurlarına dair müstakil bir kısma rastlanmaz. Bununla 

birlikte, suç tipleri teker teker incelendiğinde, suçun unsurlarını tespit etmek mümkün 

olmaktadır. Denilebilir ki İslâm ceza hukukundaki suç unsurları, günümüz ceza 

hukukuna ait unsurlar ile aynıdır.
503

 Bu sebeple çağdaş fâkihler, modern ceza 

hukukundaki tasniflerden yola çıkarak, genel nitelikteki suç unsurlarını İslâm ceza 

hukukuna tatbik etmeye çalışmışlardır. Mesela Ûdeh, “kanunî unsur, maddî unsur ve 

mânevî unsur” şeklindeki üçlü ayırımı tercih ederken; Abdülfettâh Hıdır, “maddî unsur 

ve mânevî unsur” şeklindeki ikili ayrımı benimser. Ebû Zehra’ya göre ise suçun yegâne 

unsuru fiil, yani maddî unsurdur. Kanunî unsur ve mânevî unsura gelince, onlar birer 

unsur olmayıp, “şart” olarak kabul edilmelidirler.
504

 

Bilindiği üzere suç; temelde kanunî unsur, maddî unsur, manevî unsur ve hukuka 

aykırılık unsurundan oluşur. Böylece bir fiilin suç teşkil etmesi için bu dört unsurun bir 

arada bulunması gerekir. Bu sebeple bağy (isyan) suçu da bu unsurlar bakımından ayrı 

ayrı incelenecektir.  

                                                 
503

 AKMAN; “Önceki Hukukumuzda İsyan Suçu”, s. 208.  

“Bir fiilin suç sayılıp cezalandırılabilmesi için onun nas veya kanun tarafından suç 

olarak belirlenmiş olması (kanunî unsur), bilfiil işlenmiş olması (maddî unsur), 

failin kusurlu olması (mânevî unsur) ve ayrıca fiilin hukuka aykırı olması gerekir. 

Suça hazırlık mahiyetindeki fiiller ve suça teşebbüs ayrı bir suç teşkil etmediği 

sürece cezalandırılmaz.” Bkz. Ali BARDAKOĞLU; “Ceza (fıkıh)” maddesi, TDV 

İslâm Ansiklopedisi, C. VII, İstanbul, 1993, s. 476. 

504
  Aktaran BOYNUKALIN; “Suç” maddesi, DİA, C. XXXVII, s. 455. 



155 

Bağy’in önceki kısımlarda ortaya konulan tanımlarından
505

, suçun unsurlarını da 

çıkarmak mümkündür. Böylece bu suçun unsurları; devlet başkanının meşrû ve âdil 

olması, isyancıların bu hareketlerini kendilerince haklı gösteren bir te’vile sahip 

olmaları, isyancıların gerek sayı gerek güç bakımından tehlike teşkil edecek bir kuvvete 

sahip olmaları (menea), isyanın kuvvet kullanma yoluyla fiilen başlaması ve isyan 

kasdının mevcudiyeti olarak ifade edilebilir.
506

 

Daha evvel de ifade edildiği üzere bağy suçunun unsurlarına dair yapılacak 

açıklamalar, bu konuda resmî bir kodun bulunmaması sebebiyle oldukça güçtür. 

Değişik fıkıh ekollerinin âsilerde bulunması gerekli şartlardaki ihtilâflarından 

kaynaklanan farklı tanımlamalar, ekollere göre çeşitlenen açıklamalar ortaya 

çıkarabilmektedir. Bununla beraber, temelde unsurlar bakımından bir ittifak 

bulunduğunu ifade etmek de mümkündür. Bu sebeple biz, bundan sonraki 

açıklamalarımızda Bilmen’in bahse konu içtihatlardan istifade ile ortaya koyduğu şu 

kapsayıcı “bağî” (isyankâr) tanımını esas alacağız: 

 “Muhik olan bir veliyyül’emre veya naibine karşı bir te’vile, yani: kendisince 

doğru görülen bir delile istinaden isyan ederek (haksız yere
507

) itaat dairesinden çıkan, 

bununla beraber Müslümanların katlini, mallarının müsaderesini, zürriyetlerinin esir 

edilmesini halâl görmeyen menea-kuvvet sahibi müslimdir.
508

 

                                                 
505

  Bkz. Tez; İkinci Bölüm, II/A. 

506
  Ebû ZEHRA’dan aktaran AKMAN; “Önceki Hukukumuzda İsyan Suçu”, s. 209. 

507
  BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 410. 

508
  BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 333. 



156 

1. Kanunî Unsur 

Kanunî unsur, bir fiilin suç vasfı taşıyabilmesi için onun kaynak değerini haiz bir 

metinde suç olarak tanımlanması gerektiğini ifade eder. Suçta kanunîlik prensibinin bir 

yansıması olan bu unsur, ayrıca fiilin kaynak metinde yer alan tanıma uygun olması 

şartını da ifade eder.
509

 Bu açıdan bağy suçunun kanunî unsuru da öncelikle Kur’an ve 

Sünnet’te aranmalıdır.  

Hucurat Suresi’nin 9-10. ayetleri meâlen şu şekildedir: 

“Eğer müminlerden iki grup birbiriyle kavgaya tutuşurlarsa hemen aralarını 

düzeltin; ikisinden biri diğerinin hakkına tecavüz etmiş olursa – Allah’ın emrine geri 

dönünceye kadar- haksızlığa sapanlara karşı savaşın; dönerlerse aralarındaki 

anlaşmazlığı adaletle çözüme bağlayın ve herkese hakkını verin. Allah hakkı yerine 

getirenleri sever. Müminler ancak kardeştirler, öyleyse kardeşlerinizin arasını düzeltin, 

Allah’a itaatsizlikten sakının ki, rahmetine mazhar olasınız.”
510

 (Kur’an: 49/9-10) 

Yine Hz. Peygamber’den mealen şu hadis rivayet edilmektedir: 

“…Her kim bu ümmetin işi birlik ve beraberlik halde iken onu fırka fırka bölmek 

isterse, her nerede olursa olsun o tefrikacı kişiyi kılıçla vurunuz.”
511

  

2. Maddî Unsur 

Bir suçun varlığından söz edilebilmesi, öncelikle failin olumlu ya da olumsuz bir 

fiilinin varlığına, bu fiilin dış dünyada bir değişikliğe sebep olmasına ve bahse konu 

                                                 
509

  CENTEL-ZAFER-ÇAKMUT; a.g.e., s. 225-226. 

510
  KARAMAN vd.; Kur’an Yolu, C. V, s. 92. 

511
 Müslim; İmare 59-60. Bkz. Sahîh-i Muslim ve Tercemesi (ter. Mehmed 

SOFUOĞLU), İrfan Yayınları, İstanbul, 1988, s. 54-55. 



157 

değişiklik ile bu fiil arasında bir illiyet bağının bulunmasına bağlıdır.
512

 Bu esasın 

mefhum-u muhalifinden şu mana çıkar ki, maddî unsuru mevcut olmayan, yani haricî 

bir hareketle tezahür ederek bir fiil hâlinde tecelli etmeyen, salt bir fikir yahut niyet 

seviyesinde kalan düşünceler ne kadar kötü olursa olsun, suç teşkil etmezler.
513

 Öyle ise 

bir suçun maddi unsurunu teşkil eden, yani o suça vücut veren bir kısım ögeler 

mevcuttur. Bunlar; suçun faili, mağduru, suç konusu, hareket, netice ve illiyet bağından 

ibarettir.  

Bağy suçunun maddî unsuru da; Müslümanlardan bir topluluğun, şiddet 

kullanmak suretiyle meşrû yönetime karşı ayaklanarak iktidarı ele geçirmeye 

çalışmalarıdır.
514

  

Buna göre, resmî ideolojiden farklılık gösteren görüş ve düşüncelere mensup 

olmak, bu düşünceleri ifade etmek, yaymak, hatta şiddet unsuru içermediği müddetçe 

bu görüşler temelinde kitlesel gösteriler tertip etmek, bağy suçunu oluşturmaz. Ancak 

                                                 
512

  CENTEL-ZAFER-ÇAKMUT; a.g.e., s. 228. TANER; a.g.e., s. 259. 

513
  DÖNMEZER-ERMAN; s. 342.  

514
  Mustafa AVCI; Osmanlı Hukukunda Suçlar ve Cezalar, Gökkubbe Yayınları, 

İstanbul, 2004, s. 348. “Müslümanlardan bir topluluğun, kendilerince geçerli bir 

delile dayanarak siyâsî bir maksatla meşrû yönetime baş kaldırması ve müstakil bir 

bölgede hâkimiyet kurmalarına bağy, bu kimselere bugāt (tekili bâgī) veya ehl-i 

bağy denir. İsyancıların hâkim olduğu ülke veya bölge dârülbağy, meşrû yönetimin 

hâkimiyet ve kontrolü altındaki ülke veya bölge dârüladl ve burada yaşayanlar da 

ehl-i adl diye adlandırılır.” (Ahmet ÖZEL; “Dârülbağy” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. VIII, İstanbul, 1993, s. 514.)  



158 

devletin zararlı gördüğü fikirlerin propagandasını yapmak, şartların vukuu hâlinde ta’zir 

cezasını gerektirebilir.
515

  

Daha önce de ifade edildiği üzere bağy suçu, netice bakımından bir tehlike 

suçudur, yani suçun teşekkülü bakımından zararın gerçekleşmesi aranmaz, suç 

konusunun tehlike altına sokulmuş olması yeterlidir. Buna göre iktidarı ele geçirme 

kastı ile hareket eden bir grubun fiilen şiddet kullanımına girişmesi ile zarar tehlikesi 

ortaya çıkar ve esasen suç teşekkül etmiş olur.
516

 Bununla birlikte Ebû Hanife, suçta 

korunan hukukî yararın önemine binaen yerine göre hazırlık hareketlerinin de 

cezalandırılabileceğini ifade etmiştir.
517

  

a. Fail 

Dönemin savaş hâlini esas, barış hâlini ise bir istisna olarak gören ve kabul eden 

uluslararası ilişkiler telâkkisinin bir neticesi olarak
518

; İslâm hukukçuları nazarında 

dünya; İslâm ahkâmının câri olduğu ve Müslümanların güven içerisinde yaşadıkları 

“Dârü’l-İslâm”, İslâm ahkâmının yürürlükte olmadığı, arada bir barış ilişkisi 

bulunmayan ve bu sebeple Müslümanların mal ve can güvenliklerinin bulunmadığı 

“Dârü’l-Harb”, öte yandan Müslümanlar ile barış ilişkileri çerçevesinde karşılıklı can ve 

                                                 
515

  AVCI; a.g.e., s. 348. Bu konuda bkz. Tez; İkinci Bölüm, II-E-1-a.  

516
  Bkz. Tez; İkinci Bölüm, II-B-2-b. 

517
  Bkz. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 134. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 413-

414. 

518
  Bu kouda Bkz. Ahmet ÖZEL; “Harbî” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

XVI, İstanbul, 1993, s. 112. Ahmet ÖZDEMİR, “Fıkıh Mezheplerinin Dârü’l-Harb 

ile İlişkilerde Savaşı Esas Almalarının Sebepleri ve Günümüz Açısından Tahlili”, 

Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. XIII, S. 1, Adana, 2013, s. 114. 



159 

mal güvenliğinin güvence altına alındığı “Dârü’l-Ahd (Sulh)” olmak üzere üçlü bir 

tasnife tâbi tutulmuştur.
519

    

Bir gayrimüslim, Dârü’l-İslâm’da mûkim ve İslâm hâkimiyetini tanıyarak cizye 

vermeyi kabul etmiş ise “zımmî” olarak adlandırılır, İslâm devletinin tebası sayılır, can 

ve mal güvenliği de İslâm devletinin güvencesi altındadır. Bunun dışındaki gayrimüslim 

kimseler İslâm devletinin tebası olarak kabul edilmezler.
520

 Eğer arada barış ilişkisi 

bulunan bir devletin vatandaşı iseler “muâhid” olarak kabul edilirler, cizye 

mükellefiyetleri yoktur, süreli olarak İslâm devleti içerisinde bulunabilir ve bu süre 

içerisinde can ve mal güvenliğinden faydalanırlar.
521

 Bunun dışında kalan 

gayrimüslimler –bir Müslüman tarafından kendilerine eman verilmedikçe- kâideten 

harbî kabul edilirler, bu kişilerin can ve mal güvenlikleri bakımından İslâm devletinin 

bir taahhüdü bulunmamaktadır. Aksi ispat edilmedikçe haklarında casus veya esir 

hükümleri uygulanır.
522

  Kendilerine eman verilmiş olan kimseler ise “müste’men” 

olarak adlandırılırlar. Bunlar da tıpkı muâhidler gibi, süreli bir himaye sahibidirler.
523

   

Zımmî ve müste’menler de İslâm Ceza Hukuku’na tâbidirler. Yani bir suç 

işlemeleri durumunda İslâm Ceza Hukuku kaidelerine göre yargılanarak 

                                                 
519

 KARAMAN; “Mukayeseli İslâm Hukuku”, C. I, s. 60-61. BİLMEN; “Hukukı 

İslâmiyye…”, C. III, s. 368-371. Ahmet ÖZEL; “Dârüssulh” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. IX, İstanbul, 1994, s. 5.  

520
 Ahmet YAMAN; “Zimmî (fıkıh)” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XLIV, 

İstanbul, 2013, s. 434.  

521
  ÖZEL; “Dârüssulh” maddesi, DİA, C. IX, s. 5-6. 

522
  ÖZEL; “Harbî” maddesi, DİA, C. XVI, s. 113. 

523
  Ahmet ÖZEL; “Müste’men” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXXII, 

İstanbul, 2006, s. 141. 



160 

cezalandırılırlar. Ancak bağy suçu bakımından durum farklıdır. Daha önce ifade 

ettiğimiz üzere “özgü suç” niteliğinde bulunan bu suçun faili ancak Müslümanlar 

olabilir.
524

 Zira bağy, biatten doğan itaat mükellefiyetinin haksız terkidir ve sorumluluk 

da hâliyle sadece Müslümanlar için söz konusu olabilir. Bu sebeple kaideten 

gayrimüslimler bağî olamazlar. Ancak sınırlı bazı durumlarda eğer isyancı 

Müslümanlar, ülkede bulunan zımmîlerden yardım istemiş ve onlar da kendilerine 

uyarak (tâbiiyet mevkiinde) isyana dahil olmuşlar ise bu durumda onların da haklarında 

bağî ahkâmı uygulanır. Bunlar zimmet ahdini bozmuş da sayılmazlar.
525

 Bu konuda 

gerekli açıklamalara iştirak bahsinde yer verilecektir.
526

 

Eğer isyan eden kimseler doğrudan “zımmî” kimseler ise bu hâl zimmet akdinin 

bozulması sayılarak, haklarında harbî ahkâmı uygulanır. Bunun neticesi olarak bu 

kişilerle savaşılır, kendileri, kadın ve çocukları köle edinilebilir, malları ganimet olarak 

alınabilir, kaçanları takip edilir ve duruma göre yaralıları da öldürülebilir. 

 “Biladı islâmiyyeden bir beldenin civarında vaki karyelerde mütemekkin olan 

zımmiler, itaati veliyyül’emrden bikülliye huruc edib bazı bilâdı islâmiyyeye istilâ ve 

müslimîn ile muharebe için temekkün ve tehayyüz eyleseler bu taifenin karyeleri şer’an 

darülharb olub haklarında harbî ahkâmı carî olur.”
527

 

                                                 
524

  “Ve in tâifetêni minel-mü’minîniqtetelû…(Eğer mü’minlerden iki grup 

çatışırsa…)” Kur’an 49/9. Ayrıca bkz. Tez; İkinci Bölüm, II/B-2-c. 

525
  Bilhassa Hanefîler’in içtihadı bu merkezdedir. Buna mukabil Hanbelî hukukçuları 

yanılma veyahut bir cebir hâli söz konusu olmadıkça zımmîlerin isyana müdahil 

olmalarını bağy olarak görmez ve zimmet akdinin ihlâli (nakz-ı ahd) sayarlar. Bkz. 

BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 416. 

526
  Bkz. Tez; İkinci Bölüm, II/D-2. 

527
   Bkz. BİLMEN, a.g.e., C.III, s. 370.  



161 

Aynı durum, müste’menler için de geçerlidir. Canlarının ve mallarının 

dokunulmazlığını sağlayan emân ahdine aykırı gerçekleşen bu davranışları neticesinde, 

kendilerine verilmiş olan emân geçersiz sayılarak haklarında harbî ahkâmı uygulanır.
528

 

 “Harbî” kimselere gelince, bu kimselerle İslâm devleti arasında zaten bir ahid 

ve itaat mükellefiyeti bulunmadığından; bunların İslâm devletine saldırıları hâlinde 

doğrudan savaş hukukuna ilişkin genel hükümler söz konusu olur.   

Öyle ise bağy suçunun fail unsurunu ancak Müslümanların teşkil edebileceğini 

söyleyebiliriz.
529

 Bununla birlikte şu üç şartın da varlığı gereklidir: Menea (kuvvet) 

sahibi olmak, kendilerince haklı görülen bir te’vile dayanarak isyan etmiş olmak ve 

Müslümanların katlini, mallarının müsaderesini, zürriyetlerinin esir edilmesini helâl 

görmeyen kimselerden olmak.  

aa. Menea (Kuvvet) Sahibi Olmak 

Suç tanımında failin “menea (kuvvet) sahibi” olması gerektiği açıkça ifade 

edilmiştir. Bu kayıt, isyanın “bağy” olarak nitelendirilebilmesi için, failler bakımından 

belli bir güç yoğunluğu ve sayısal çoğunluğun aranması gerektiğini ifade eder.
530

  

Zira bağy, İslâm hukukunun ceza ahkâmını geçici olarak askıya alan fevkalâde 

bir hâldir. İsyanın fevkalâde bir hâl mahiyeti arz etmesi için de bağî olarak sayılacak 

kimselerin menea sahibi bir grup olmaları icap eder. Aksi takdirde, haklarında İslâm 

                                                 
528

  SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 251. 

529
 Modern Ceza Hukukunun kalkışma suçlarına ilişkin yaklaşımı ise bu suçun herkes 

(gerçek kişiler) tarafından işlenebileceği yönündedir. Bkz. AYGÜN EŞİTLİ; 

“Kalkışma Suçları”, s. 45-46. 

530
  “Ve in tâifetêni minel-mü’minîniqtetelû…(Eğer mü’minlerden iki grup 

çatışırsa…)” Kur’an 49/9. Bkz. Tez; İkinci Bölüm/II-B-2-c. 



162 

ahkâmının kolayca uygulanması mümkün bulunan birkaç kişi bakımından devlet 

başkanının velayet yetkisinin kesintiye uğradığından söz edilmesi mümkün olmaz.
531

 

Bu konuda Serahsî şu açıklamaları yapmaktadır: 

 “…Askerî güç (menea) ile yorum (te’vil) bir araya gelirse hükümlerde 

değişikliğe neden olur. Şayet askerî güç ile yorum beraber olmaz, sadece biri 

bulunursa, işlenilen suçların ödemesi (cezalandırılması) konusunda hüküm 

değişmez.”
532

 

Menea ne sadece sayısal çoğunluktur, ne de sadece maddî kuvvet vasıtalarından 

ibarettir. Fakat bunların bütününü ihtiva eden şümûllü bir mefhumdur. Bilmen 

“menea”yı şu şekilde tarif etmektedir: 

“Kuvvet, cemaat. Bu kelime, hem isim, hem masdar, hem de maiin cem’i 

olabilir. Cem olduğuna göre: ‘bir şahsın hâmisi ve aşireti olan kimseler’ demek olur ki, 

o şahsa başkalarının tecavüz etmelerine mâni olurlar. En az on ve bir kavle göre dört 

kişiden müteşekkil bir kuvvete mâlik olan kimseye ‘zî menea’, ‘sahib-i menea’ denir. 

‘Meneai mümtenia’ da kuvvetli, şevketli menea sahibi demekdir.”
533

 

Öyle ise kuvveti ve kitlesel desteği olmayan herhangi bir kimsenin devlet 

başkanına karşı olan münferid muhalefeti, yahut girişimi bağy suçunu teşekkül 

ettirmez.
534

 

                                                 
531

  “Yorum farklılığı askerî güç kazanamıyorsa dikkate alınmaz. Çünkü İslâm 

devletinin delillerle uygulatma gücü devam ediyor demektir.” Bkz. SERAHSÎ; 

a.g.e., C. X, s. 248. 

532
  SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 249. 

533
  BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 344.  

534
  SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 249. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 412. 



163 

 “Menea” kavramının “kuvvet” içeriği, suçun hareket unsuruna dair elverişlilik 

değerlendirmesi bakımından önemli iken; “sayısal çokluk” içeriği ise, çok failli suç 

niteliğinde olan bağy suçu bakımından kanunî tipin teşekkülünde mevcudiyeti zorunlu 

bir şartı ifade eder.  

Bağîler belli bir maddî kuvvete mâlik olmalıdırlar. Zira bir suçun teşekkülü için, 

failin gayesinin tahakkuku bakımından elverişli araçlarla icraya geçmesi gereklidir. 

Hukuken değer atfolunan “hareket” unsuru, ancak bu şekilde teşekkül etmiş olur. İsyan 

suçu bakımından faillerin belli bir sayı ve kuvvete sahip olmaları, aynı zamanda suç 

maksadına yönelen hareketlerinin elverişlilik ölçüsünü de oluşturmaktadır. Böylece 

suçun maddî konusu üzerinde tehdit yaratma yeterliliğine sahip bir kuvvet ve yeterliliğe 

sahip olmayan kişi veya kişilerin icra ettikleri fiil bakımından modern ceza hukukunda 

“işlenemez suç” olarak ifade edilen duruma benzer bir hâl söz konusu olacaktır.
535

  

                                                 
535

  “Madem ki, irade gerçekleştirebileceği bütün sonuçları kapsar ve bu sebeple 

hukuken önem taşıyan hareket, belli bir tarzda ve belli bir gaye için yapılan 

harekettir, madem ki, kullanılacak vasıtaların seçimi, gayeye yönelmiş iradenin 

başlıca haricîleşme şekillerinden biridir, şu halde, yalnız, elverişli olan, yani, 

uygun bir şekilde önceden hazırlanmış vasıtalar sayesinde, belli bir gayeye şuurlu 

bir şekilde teveccüh etmiş bulunan harekete “hareket”  demek mümkündür. 

Elverişsiz harekete yönelmiş olan bir iradedeki kast ve bilgi elverişsiz fizik 

sebeplere vücut verdikleri cihetle hukuken önem taşımazlar. Gerçekleştirilmesi 

mümkün olmayan bir neticeye yönelmiş bir iradenin, haricîleşmemiş iradeden farkı 

yoktur. Hareketin icrasını sağlayan illiyet zincirine vücut veren irade itişlerinin 

bilerek şartlandırılmaları, yani, yönlerini irade olunan neticenin illî şartlarının 

elverişliliği esasına göre tayin etmeleri lazımdır. 



164 

Diğer taraftan bağîlerin amaç suçu gerçekleştirmeye yetecek sayısal çoğunluğa 

da sahip olmaları gerekir. Zira bağy suçu, “çok failli suç” mahiyetindedir. Bu tip suçlar 

bakımından faillerin sayısal çokluğu, suçun teşekkülü bakımından herhangi bir önem 

taşımayan lâkin suçun işlenişini kolaylaştıran bir destek mahiyetinde değildir. Bilâkis 

suçun teşekkülü için aranan olmazsa olmaz bir şart, yani kurucu unsurdur.
536

 

Hatta Şafiî hukuk ekolü, suçun teşekkülü bakımından bağîlerin alelade bir 

sayısal çoğunluğa sahip olmalarını da yeterli görmez. Onlara göre bağy suçu, ancak 

bağîlerin kendilerine karşı kolaylıkla zafer elde edilemeyecek derecede şevket sahibi 

olmaları hâlinde teşekkül eder. Bu, başlarında bir liderin bulunmasını da gerektirir.
537

 

Şafiîlerin bu yaklaşımı, lidersiz bir kitlenin, aynı maksada yöneltilmeleri imkânsız, 

irtibat unsuru kopuk bir kalabalıktan ibaret olacağı ve böylece suçun teşekkülü için 

aranan menea unsurunun da oluşmayacağı temelinden hareket etmektedir.  

Meşrû halifeye karşı isyana kalkışan Müslümanlar eğer menea sahibi kimseler 

değillerse haklarında bağîlere ilişkin hükümler uygulanmaz, yol kesicilere dair 

hükümler uygulanır.
538

  

                                                                                                                                               

      Özetle somut fiilin kanundaki tipe uygun sayılabilmesi için, sadece şekli bir intibak, 

yani dış görünüş itibariyle modele tetabuk etmesi yetmeyecek, hukuken korunan 

menfaate bir zarar veya tehlike iras edebilme iktidarına da sahip bulunması, başka 

bir deyişle elverişli olması gerekecektir.” (ALACAKAPTAN; a.g.e., s. 33) 

536
  Bkz. SANCAR; “Çok Failli Suçlar”, s. 27-29. Buna karşılık Eşitli, kalkışma 

suçlarının tek failli suç mahiyetinde olduğu kanaatini taşımaktadır. Bu konuda bkz. 

AYGÜN EŞİTLİ; “Kalkışma Suçları”, s. 188. 

537
  Bkz. BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 412. 

538
  ÖZEL; “Dârülbağy” maddesi, DİA, C. VIII, s. 514. BİLMEN; “Hukukı 

İslâmiyye…”, C. III, s. 412. 



165 

bb. Kendilerince Haklı Görülen Bir Te’vile Dayanarak İsyan Etmiş Olmak 

Bağy’in te’vil unsuru, aslında suçun manevî unsuruna ilişkindir ve faillerin özel 

bir kasıt ile hareket etmeleri manasına gelir. Fakat burada kısaca şu kadarına işaret 

etmek gerekir ki;  

Modern ceza hukuku doktrininine göre çok failli suçlarda müşterek özel kastın, 

tüm failleri kapsaması şarttır; aksi takdirde suç oluşmaz. Fakat özel kast aynı olmasına 

rağmen faillerin her birini suça iten, motive eden neden -ki bu kanuni tipte öngörülmez- 

farklı olsa bile suç oluşur.
539

  

Bu durumda eğer isyana katılan bazı failler, bu özel kasttan haberdar değillerse, 

mesela saldırgan bir düşman ile harp etmek üzere çağrıldıkları zannında iseler, isyana 

yönelik te’vil kanaatini taşımayan ve müşterek maksada yönelik manevî bir yönelimleri 

bulunmayan bu kimseler bakımından bağy suçundan söz edilebilecek midir? İslâm ceza 

hukukunda manevî unsura dair yapılan açıklamalar çerçevesinde bu soruya olumsuz 

cevap verilebilir.
540

 Ayrıca Hanbelî fıkhında zımmîler hususunda dahi bu çeşit bir 

bilgisizliğin zimmet akdinin devamına imkân tanıyan bir mazeret olarak kabul 

edildiğine işaret etmek yeterli olacaktır.
541

  

İlgili ayet metni, müminlerden iki grubun birbirleri ile çarpışması durumunda 

aralarının düzeltilmesini emretmektedir. Buna rağmen taraflardan birisi, haksız 

tutumunda devam eder ise ayetin hükmü meâlen şöyledir: “…Eğer biri ötekine karşı 

haddi aşarsa, Allah’ın buyruğuna dönünceye kadar haddi aşan tarafa karşı savaşın.” 

                                                 
539

  GRISPIGNI, Il reato plurisoggetivo, s. 57; VALIANTE,  La criminalitá collettiva, 

s.146’den aktaran SANCAR; “Çok Failli Suçlar”, s. 222. 

540
  Bkz. Ali ŞAFAK; “Kasıt” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXIV, İstanbul, 

2001, s. 560. 

541
  Aktaran BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 416. 



166 

Dikkat edilirse ayet, taraflardan her ikisinin de haddi aşan taraf olma ihtimalinin 

mümkün olduğunu ifade etmektedir. Bu durumda devlet başkanının içinde bulunduğu 

grubun da haddi aşan, bir başka anlatımla haksız olan taraf olması mümkündür. Peki bu 

durumda o kimselere karşı girişilen savaş neticesinde hüküm ne olacaktır?  

Daha önce ifade edildiği üzere; bağy suçu âdil olan bir devlet başkanına karşı 

girişilen haksız bir isyandır. Bir başka anlatımla devlet başkanının zâlim olduğu bir 

olasılık, bağy suçunun kapsamı dışında kalır.
542

 Dolayısı ile böyle bir ihtimali bağy 

suçuna ilişkin açıklamalar çerçevesinde inceleme imkânı yoktur. Devlet başkanının 

zulmü teknik anlamda “bağy” değil, “fısk”tır.
543

  Fâsık olan devlet başkanının cebren 

azli (huruc ale’s sultan) konusunda da hukukçular arasında birbirinden farklı görüşler 

olduğu mâlumdur. Burada onlara hiç temas etmeden sadece konuya dair Râzî’nin 

açıklamalarına yer vermekle iktifa ediyoruz: 

“Eğer onlardan biri diğerine karşı halâ tecavüzde bulunursa, siz, haddi aşanlar, 

yani ‘zalim’ ile savaşınız. Çünkü size onun kötülüğünü ondan defetmek düşer. Sonra, 

                                                 
542

 “İsyan hareketi siyâsî bir maksatla değil yönetimin zulüm ve haksızlığı sebebiyle 

ortaya çıkmışsa isyancılar bağî sayılmazlar. Bu durumda yönetimin zulümden 

vazgeçerek onlara adaletle davranması gerekir.” (ÖZEL; “Dârülbağy” maddesi, 

DİA, C. VIII, s. 514.) 

543
  Zahirîler “bağî” ile “buğat” kavramı arasında bir ayırım yaparlar. Buna göre 

“buğat” sadece devlet başkanına başkaldıranlara ait bir sıfat iken, “bağî” Müslüman 

kardeşine karşı taşkınlıkta bulunan herkesi ve bu arada duruma göre devlet 

başkanını da kapsayan bir kavram olarak ifade edilir. Buna göre eğer devlet başkanı 

bağî ise, diğer Müslümanlar onu önce uyarırlar, durumunu düzeltmezse Allah’ın 

emrine dönünceye kadar onunla mücadele ederler. (el Muhalla C. XI/99’dan 

aktaran ÛDEH; a.g.e., C. II, s. 772.) 



167 

zalim olan eğer halktan ise, emîre düşen, mazlum olan tarafı korumaktır. Yok eğer 

zalim olan emîrin bizzat kendisi ise, Müslümanlara düşen vazife, onu, bu zulmünden 

nasihat ve daha etkili şeylerle alkoymaktır. Ki, bunun şartı da, meselâ iki cemaatin 

birbiriyle dövüşüp savaşması, ya da bunlardan daha şiddetli bir hadisede olduğu gibi, 

bir fitneye sebebiyet vermemesidir…"
544

  

cc. Müslümanların Katlini, Mallarının Müsaderesini, Zürriyetlerinin Esir 

Edilmesini Helâl Görmeyen Kimselerden Olmak  

Bağy suçunun fail unsurunda aranan bir diğer şart, bu faillerin Müslümanların 

katlini, mallarının müsaderesini, zürriyetlerinin esir edilmesini helâl görmeyen 

kimselerden olmalarıdır.
545

  

İslâm hukukunda isyancılar, maksat ve içtihatlarına göre çeşitli sınıflara taksim 

edilirler ve bunlar hakkındaki hükümler birbirlerinden farklıdır. Esasen Müslüman 

oldukları
546

, kendilerince bir te’vile dayanarak isyan ettikleri ve menea (kuvvet ve 

destek) sahibi de oldukları hâlde “Havaric (Hâriciler)”, bir kısım bağî ahkâmının dışında 

tutulmuşlardır.
547

 Bu kimseler devlet başkanının kâfir olduğu fikrine sahiptirler ve 

                                                 
544

  RÂZÎ; a.g.e.; C. XX, s. 217. Ayrıca bkz. Tez; İkinci Bölüm/II-C-4-b. 

545
  İBN ABİDİN; a.g.e., C. IX, s. 95. 

546
  Hz. Ali, Hariciler hakkında ‘Kardeşlerimiz üzerimize tecavüz ettiler’ demiştir. Bu 

tabirden yola çıkan bir kısım ulemâ, onların İslâm’dan çıkmamış oldukları 

kanaatindedirler. Bilmen bu konuda yazılmış bir kısım eserlere dayanarak; “Belki 

bunlar, isyankar bir ruha mâlik, mübtedi’ sapık bir taife-i İslâmiyyeden ibaretdir.” 

demektedir. (Bkz. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 413.) 

547
 “Hariciler küfre nisbet edilmedikleri için, isyan etmedikçe zürriyetleri esir edilmez.” 

(İBN ABİDİN; a.g.e., C. IX, s. 95) Bağîlere gelince, onlar isyan etseler de 



168 

bundan fazla olarak kendilerine muhalif olan Müslümanların öldürülmesini, mallarının 

ganimet olarak alınmasını, eş ve çocuklarının da esir edilmesini helal görürler.
548

 Bu 

anlamda haricîler karşı görüş ve muhalefetlerini yanlışa ve doğruya ihtimalli siyâsî 

uygulama alanından, esasen küfür veya iman anlamındaki dinî inanç alanına 

taşımışlardır.
549

 İnanç ve içtihatlarında mevcut bulunan bu temel hata, kontrolleri altında 

tuttukları bölgede atamış oldukları kadıların ve valilerin vermiş oldukları kararlar 

bakımından sair bağîlerden farklı olarak hukuka uygunluk karinesinden yararlanma 

imkânlarını da ortadan kaldırmaktadır.
550

  

İbn Abidin’in, el-İhtiyar ve Bedayi gibi Hanefî fıkhına dair önemli eserlerden 

yaptığı nakil ve değerlendirmeye göre “bağî” kavramı, daha genel niteliktedir. Bağî’ler 

her iki fırkaya da şamildir. Bununla birlikte haricîlerin zikredilen katı yaklaşımları, 

onların ayrıca ele alınmasına yol açmıştır. Ancak iki fırkanın da hak olan devlet 

başkanına karşı isyan etmekte oldukları mâlumdur.
551

   

Bununla birlikte bir kısım İslâm âlimleri tarafından bağîler hakkındaki 

hükümlerin haricîler hakkında uygulanmasının uygun görülmediğini söylemek 

mümkündür. Mesela İmâm Mâlik’e göre, Haricîler öncelikle tövbekâr olmaya davet 

edilir, itaat etmedikleri takdirde ise küfürlerinden dolayı değil, fakat fesadlarından 

yeryüzünü temizlemek için katledilirler. Buna karşılık fâkihlerin çoğunluğu ve ehl-i 

                                                                                                                                               

zürriyetleri esir edilmez. Haricî fikirler hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. WATT; 

“İslâm’da Siyasal Düşüncenin Oluşumu”, s. 89-93.  

548
  BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 412. İBN ABİDİN; a.g.e, C. IX, s. 93. 

549
  MUSTAFA; “İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 104-105. 

550
  Bu konuda bkz. TABASSUM; “Combatants, not bandits…”, s. 135. Ayrıca bkz. 

SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 242, 250. 

551
 İBN ABİDİN; a.g.e., C. IX,s. 95. 



169 

hadise göre bunlar bağîlere ilişkin hükümlere tâbidir
552

, bir kısım ehl-i hadise göre ise 

mürted hükümlerine tâbidirler.
553

   

b. Mağdur 

Bağy suçunu oluşturan isyan, alelade bir kimseye yahut kimselere karşı 

gerçekleşmiş bir isyan değildir. Bir başka anlatımla bağy suçu bakımından mağdurun 

sıfatı özellik gösterir. Bağy, devlet başkanına veya naibine karşı gerçekleştirilmiş olan 

bir isyandır.
554

 Yine her devlet başkanına karşı gerçekleşen isyan da, bağy suçunu 

oluşturmaz. Bağy suçu, ancak Müslüman, hak (muhik) ve âdil bir devlet başkanına karşı 

işlenebilir. Kaynaklarda “el-imâmü’l hakk” veya “el-hâkimü’l adl” olarak ifade 

edilen
555

 devlet başkanına ait muhik’lik vasfı ise, göreve geliş biçimi ile ilişkili olduğu 

                                                 
552

 İBN ABİDİN; a.g.e., C. IX,s. 93. 

553
 Aktaran BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 412-413. 

554
 ÛDEH; a.g.e., C. II, s. 757. Devletin, idare edenlerin kişiliğinden bağımısız olarak 

hükmî bir şahsiyete (tüzel kişilik) mâlik olduğu telakkisinin kabulüne paralel 

olarak, modern ceza hukukunda kalkışma suçlarının mağdurunun gerçek kişi 

olamayacağı esası benimsenmiştir. (Bkz. AYGÜN EŞİTLİ; “Kalkışma Suçları”, s. 

66.) Bununla birlikte İslâm hukuku nazarında da, devlet başkanının şahsına 

yöneltilen her türlü saldırı -bu öldürme dahi olsa- bağy sayılmamaktadır. Bu fiilin, 

siyâsî maksatla ve olağanüstü durumlarda gerçekleşmiş olması aranır. Bu konuya 

Halife Hz. Ali’ye karşı gerçekleştirilen suikast bağlamında daha evvel temas 

edilmişti. (Bkz. Tez; İkinci Bölüm, II-B/1-b.) Bu manada devlet başkanının bu suç 

bağlamında mağdur olarak kabul edilmesi, konuya dair modern kavrayışla aynı 

nazarî temele istinat etmektedir. Zira suçla korunan hukukî yarar devlet başkanının 

bir gerçek kişi olarak hayat hakkı yahut vücut bütünlüğü değildir.  

555
  AKMAN; “Önceki Hukukumuzda İsyan Suçu”, s. 209. 



170 

kadar, görev esnasındaki icraatı ile de yakından ilişkili görünmektedir. Bir başka 

anlatımla bir devlet başkanının başından beri meşrû bir şekilde işbaşına gelmemiş 

olması mümkün olduğu gibi, meşrû bir şekilde başa gelmiş bulunan bir devlet 

başkanının sonradan kendinde husûle gelen bir eksiklik, yahut iş ve icraatları ile 

meşruiyetini kaybetmiş olması da mümkündür.  

Öyle ise suçun mağdur unsurunu iki alt başlık hâlinde inceleyerek bu meseleye 

yakından bakmakta fayda vardır. 

aa. Mağdurun Devlet Başkanı veya Naibi Olması 

Bağy suçunun hukukî dayanağını oluşturan ilgili ayetler (Kur’an: 49/9-10) 

aslında özü itibariyle genel birer hüküm niteliğindedir. Buna göre ilgili ayet, esasen 

Müslümanlar arasında vukuu mümkün tüm kitlesel çatışmaları düzenlemektedir.
556

 

Bu ayetin, devlete isyan suçu kapsamında özel bir uygulama biçimine 

kavuşturulması ise sonradan gerçekleşmiştir.
557

 

                                                 
556

  Bkz. ATEŞ; a.g.e., C. V, s. 2490. 

557
 Nitekim ilgili ayetin açıklanmasına ilişkin Kur’an Yolu adlı tefsir çalışmasında da şu 

satırlara yer verilmektedir: “9. ayet haksız yere baş kaldıran gruplar ile devlet 

arasındaki savaştan değil, halk arasında meydana gelen anlaşmazlık ve 

kavgalardan, bunlara karşı güçlü çoğunluğun, halkın geri kalanlarının adalet ve 

hakkaniyet ölçüleri içinde tarafları anlaştırma, aralarını bulma ve gerekirse güce 

başvurarak haksızlığı önleme yükümlülüğünden bahsetmektedir. Devlete baş 

kaldıran, hukuka boyun eğmeyen asi gruplar (bağîler), halkın geri kalanına karşı 

da haksız yere savaş ilân etmiş oldukları ve zarar verdikleri için müctehidlerce bu 

ayetin kapsamına alınmışlar; -bazı istisnalar dışında- aynı hükme ve muameleye 

tâbi tutulmuşlardır. Fıkıh kitaplarının ‘bağy ve cihad’ bölümlerinde bu konu 



171 

Öyleyse Müslümanların birbirlerine karşı büyük gruplar hâlinde giriştikleri 

kitlesel çarpışmaların tamamının bu ayet kapsamında kaldığını ifade etmenin yanı sıra; 

bu durumun özel bir görünüm biçimi olan devlet başkanına karşı isyan fiilinin, yani 

bağy suçunun da bu ayet kapsamında kaldığını ve bu anlamda bağy suçunun 

mağdurunun devlet başkanı ya da naibi
558

 olduğunu söyleyebiliriz.  

Hanefî, Malikî, Şafiî ve Hanbelî hukukçuları ile Zeydîler, bağy suçunun ancak 

devlet başkanına karşı işlenebileceği konusunda ittifak halindedirler. Böylece bağy suçu 

ancak Müslüman bir devlet başkanına karşı işlenebilir. Zira Dâr’ül-İslâm’da 

Müslümanların itaat mükellefiyeti sadece Müslüman devlet başkanına yöneliktir. 

Ayetteki “minküm” (sizden) kaydı da bunu ifade eder.
559

  

bb. Devlet Başkanı’nın Muhik (hak) Olması 

“Muhik” kelimesi “hak” kelimesinden türetilmiştir. “Hak” kelimesinin aslı, 

uygunluk ve uyumluluktur. Mesela kapının kendisine uygun olan menteşeye tam denk 

gelmesi ve orada kolaylıkla dönebilmesi bu kelime ile ifade edilir.
560

 Kelime, lugatlerde, 

                                                                                                                                               

detaylarıyla işlenmiştir. Özet olarak İslâm toplumu, hem dışarıda hem içeride 

meydana gelen haksız çatışmalar karşısında ilgisiz ve duyarsız kalamaz, barış ve 

adaletin gerçekleşmesi için elinden geleni yapmakla yükümlüdür.” Bkz. 

KARAMAN vd.; Kur’an Yolu; C. V, s. 93. 

558
  ÛDEH; a.g.e., C. II, s. 761 

559
  Kur’an 4/59 numaralı ayet hakkında bkz. ATEŞ; a.g.e, C. II, , s. 638. 

560
  ISFAHÂNÎ; “Müfredat”, s. 296. 



172 

“bir şey için hak sahibi olmak (being entitled to it, having a right to it)”
561

, hakkı yerine 

getiren, haklı, doğru
562

 tanımları ile karşılanır.  

Muhik olan devlet başkanı, aynı zamanda meşru olan devlet başkanıdır. “Meşrû” 

kelimesinin de “şer’an caiz olan, şeriatın izin verdiği, şeriata/kanuna uygun”
563

 

manalarını ifade ettiği mâlumdur. Öyleyse devlet başkanının muhik oluşunu meşrû 

oluşu olarak; meşru oluşunu da şeriatın/kanunun izin verdiği, onayladığı biçimde 

işbaşında olması olarak anlayabiliriz.
564

 Hâl böyle olunca bağy suçu, ancak meşrû bir 

devlet başkanına karşı işlenebilir. Nitekim bir kimsenin devlet reisliği kesinlik 

kazanmadan ona karşı bağy (isyan) da söz konusu olamaz.
565

 Öte yandan meşrû 

yollardan devlet başkanı olmuş bulunan kişiye halkın itaat etmesi, kâideten bir 

zarurettir. 

“Ey iman edenler! Allah’a itaat edin. Peygamber’e itaat edin ve sizden olan 

ulu’l-emre (idarecilere) de.”  (Kur’an: 4/59) 

Bununla birlikte tarihsel süreç içerisinde “meşru” kavramı, muhteva yönünden 

değişime uğramıştır. Bunun tabiî neticesi, “gâsıp” kavramının da değişikliğe 

uğramasıdır. Başa geçmenin esas ve usullerinin önemini vurgulayan bir ilk şart 

mevkiindeki “meşrûluk” zaman içinde müessir olacak iki şarta indirgenmiştir: Güç 

                                                 
561

  WEHR; “A Dictionary of Modern Written Arabic”, s. 191. 

562
  DEVELLİOĞLU; Lûgat, s. 672. 

563
  DEVELLİOĞLU; Lûgat, s. 631. 

564
  Aynı yönde bkz. AKMAN; “Önceki Hukukumuzda İsyan Suçu”, s. 209. “Meşruluk 

hükümdarın elinde tuttuğu makam için yeterli olması ve bu makamı hak ederek 

hukuk çerçevesinde ele geçirmesi demekti” Bkz. LEWIS; “İslâm’ın Siyasal Dili”, 

s. 153. 

565
  ÛDEH; a.g.e., C. II, s. 761. 



173 

sahibi ve Müslüman olmak. Öyle ki, iktidarı elinde tutmaya yetecek kadar silahlı güce 

sahip olan kişinin, ismen dahi olsa Müslüman olması kâfi görülmüştür.
566

 Bu da 

hilâfette “meşrûiyet” arayışının zaman içerisinde zayıflayarak salt adalet şartı ile 

yetinilmesi biçiminde kendisini gösterir. Neticeten İslâm hukukçuları hilâfetin elde 

ediliş biçiminden ziyade uygulanış biçimine odaklanmışlardır.
567

 

Bilhassa Ehl-i Sünnet hukukçularının eserlerinde, halifenin göreve nasıl 

geldiğinin, âdil olduğu müddetçe önemi olmadığı gibi bir izlenim edinilmektedir. 

Mesela Bilmen, bağy suçunun tanımında yer alan “muhik devlet başkanına karşı” 

şartındaki “devlet başkanı” için, “İslâm toplumu tarafından seçilerek işbaşına getirilen, 

yahut kendi kuvvet ve nüfuziyle bir şekilde bu makama gelmiş olup Müslümanların 

emniyet ve güven içerisinde yaşamalarını temin edebilmiş Müslüman kişi” 

tanımlamasını yapmaktadır.
568

 Ehl-i sünnet hukukçularının bu tavrının, İslâm tarihi 

                                                 
566

  LEWIS; “İslâm’ın Siyasal Dili”, s. 153. 

567
  LEWIS; “İslâm’ın Siyasal Dili”, s. 154. 

568
  BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 410-411. İbn Abidin bu konuda şu 

satırlara yer verir: “Hak olan Müslüman hükümdar, hükümdarlığı zorla eline 

geçirmiş kimseye de şâmildir. Çünkü hükümdarlığı zorla ele geçiren kimse, yerini 

sağlamlaştırıp hükmünü geçirdikten sonra ona isyan edilmesi caiz değildir. Bazı 

fukaha böyle beyan etmişlerdir. Sonra ben "Dürr-i Müntekâ'da: ‘Bu, fukahanın 

kendi zamanlarına göredir, bizim zamanımızda ise hüküm galip olanındır. Çünkü 

herkesin maksadı dünya olduğu için adaletli kimse baği olan kimseden ayırt 

edilememektedir.’ diye zikredilmiş olduğunu gördüm.” (İBN ABİDİN; a.g.e., C. IX, 

s. 94.) 



174 

boyunca hüküm sürmüş olan fiilî durumun ortaya çıkarmış olduğu zaruretten 

kaynaklandığı ifade edilebilir.
569

  

Bu tanımın bağy suçunun teşekkülü bakımından halifenin nasıl işbaşına 

geldiğinin bir önemi olmadığını ifade ettiği barizdir. Fakat elbette bu yaklaşım, zulmü 

meşrû gören bir anlayışın ifadesi de değildir. Mesela Bilmen’in, “Müslümanların 

emniyet ve güven içerisinde yaşamalarını temin edebilmiş Müslüman kişi” kaydı 

önemlidir. Bilhassa Hanefî fıkhında görülen bu kaydın âdil olmayan bir idareciyi, 

mağdur tanımının kapsamı dışında bıraktığı da açıktır. “Adalet” kavramı, önemini İslâm 

toplumlarında her zaman muhafaza etmiştir, bununla birlikte, zaman içerisinde özünden 

çok şey kaybettiği görülmektedir. Bu da “zulüm” ve “zâlim” kavramlarının mana 

erozyonuna uğramış olması demektir. Bununla birlikte yine de bir hükümdara karşı 

çıkmak meselesi söz konusu olduğunda bu isyan, onun göreve geliş biçimindeki 

usulsüzlüğe değil, fakat zalim oluşuna dayandırılmıştır.
570

  

İşte böyle bir devlet başkanına, yani Müslümanları âdil idaresi altında 

bulunduran bir devlet başkanına yönelen isyan hareketi, “bağy” olarak 

vasıflandırılmaktadır. Bu durumda diğer Müslümanlara düşen vazife, âdil olan bu devlet 

başkanına yardım etmek, eğer buna güç ve imkânları elvermiyorsa en azından fitneye 

dahil olmamaktır.
571

   

Bununla birlikte hilâfet (devlet başkanlığı), İslâm’a göre bir vazifedir, yani 

emanettir. Her vazifede olduğu gibi yeterlilik şartları (emanete ehil olma)
572

 ve 

                                                 
569

  AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III, s. 157. 

570
  LEWIS; “İslâm’ın Siyasal Dili”, s. 154-155, 158-159. 

571
  SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 231-232. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 411. 

572
  “Allah, size, emanetleri mutlaka ehline vermenizi ve insanlar arasında 

hükmettiğiniz zaman adaletle hükmetmenizi emrediyor.” (Kur’an: 4/58) 



175 

sorumlulukları mevcuttur. Bu sebeple halifenin meşrû olması, öncelikle usulüne uygun 

olarak göreve gelmiş olmasına,
573

 sonra görevi için gereken yeterlilik koşullarını 

taşımasına ve en sonra da vazifesini hakkıyla yerine getiriyor olmasına bağlıdır. Bu 

şartları sağlayan devlet başkanı, meşru bir devlet başkanıdır. Meşru bir devlet başkanına 

karşı gerçekleşen isyan hareketi de bağy suçunu oluşturur. Bir başka anlatımla bu 

şartları taşımayan, yani meşrû olmayan bir devlet başkanına karşı girişilen isyan 

hareketi bağy suçunu oluşturmaz.
574

 

Bilmen’in “kendisinin kuvvet ve nüfuziyle hâkimiyet makamını ihraz eden” 

devlet başkanı tanımını, fâsık devlet başkanı karşısında kâhir kudreti ile başa gelen âdil 

devlet başkanı olarak da anlamak mümkündür. Zira Bilmen’e göre, “muhik (haklı, 

hakkı yerine getiren)” olan veliyyül emir kaydı, bağy suçunun ancak âdil ve hakkı 

yerine getiren bir devlet başkanının hukuka uygun olan emirlerine karşı yapılan bir karşı 

çıkış, isyandan ibaret olduğunu ifade etmektedir.
575

 Buna göre her isyan “bağy” 

                                                 
573

  “İsyan suçunun bir unsuru da isyanda devlet başkanının değiştirilmesi veya meşrû 

emirlerinin uygulanmaması kasdının bulunması ve isyancıların bu hususta 

kendilerince haklı bir sebebe (te’vil) dayanmasıdır. Devlet başkanının gayri meşrû 

usullerle bu makama geçtiğini söylemek veya görevlerini yerine getirmediğini iddia 

etmek bu tür haklı sebepler arasında sayılabilir…” (ŞAFAK; “Bağy” maddesi, 

DİA, C. IV, s. 451.) 

574
  Udeh, cebren elde edilmiş bulunan hilâfetin meşruiyetine ve bu şekilde işbaşına 

gelmiş bulunan bir halifeye itaatin vacip oluşuna Abdülmelik b. Mervan örneğini 

gösterir. “Ona karşı Abdullah b. Zübeyr isyan ettiğinde halife onu şehid etti. O, 

ülkeleri ve halkını emri altına aldı. Neticede onlar da isteyerek veya istemeyerek 

Abdülmelik b. Mervan’a biat ettiler ve O’na halife dediler.” İşte bu suretle hilâfeti 

tahakkuk etmiş buluna kişiye isyan “bağy” sayılır. (ÛDEH; a.g.e., C. II, s. 762)   

575
  BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 411. 



176 

değildir. Zalim bir devlet başkanının emirlerine, talimatlarına karşı çıkmak, ona isyan 

etmek bağy olarak kabul edilmez.
576

 Böylesi bir durumda, bir İslâm devletinde devlet 

başkanına düşen vazife, hukuka aykırı uygulamalarından vazgeçmek, uygulamakta 

olduğu zulmü terk etmektir. Fakat böyle olmaz da, zulüm icra eden bir devlet başkanına 

karşı isyan vuku bulur ise, Müslümanların devlet başkanının yardım talebine olumlu 

karşılık vermeleri, onu desteklemeleri gerekmez. Bilakis böylesi bir yardım, zulme ve 

zalime destek olma (zulme müzaheret) manasına geleceğinden hatalı bir davranış 

olacaktır. Hatta zulüm ve haksız uygulamalara hakkıyla direnerek karşı duran bir 

topluluğa -eğer yardım fayda getirecek ise- her Müslümanın yardım etmesi bir vazife 

olarak görülmüştür.
577

 Bununla birlikte Hanbelî fâkihleri, âdil olmayan devlet başkanına  

                                                 
576

 BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 411. NEBHAN; a.g.e., s. 477. İBN 

ABİDİN; a.g.e., C. IX, s. 94. KARAMAN; “Mukayeseli İslâm Hukuku”, C. I, s. 

100. 

“Çağdaş araştırmacılardan Abdürrezzâk es-Senhûrî, böyle bir güç kullanma 

sebebiyle milletin daha büyük bir musibete uğramaması için fâsık halifenin ancak 

kuvvetli bir başarı şansı bulunduğu takdirde değiştirilmesine teşebbüs etmenin 

uygun olduğu görüşünü savunur (Fıkhu’l-hilâfe, s. 219). Böyle bir halifeye silâhla 

karşı çıkmanın bağy suçu oluşturmayacağı, bu yüzden de bunlara karşı devlet 

başkanının safında çarpışmanın câiz olmayacağı hususu hukukçular tarafından 

kabul edilmektedir. Yine bu sebeple bir kısım Hanefî hukukçuları bağyi meşrû 

devlet başkanına karşı gayri meşrû ayaklanma şeklinde tarif etmekte, böylece fâsık 

ve zalim devlet başkanına karşı çıkmayı bu tarifin dışında tutmaktadırlar (Avvâ, Fî 

Usûli’n-nizâmi’l-cinaiyyi’l-İslâmî, Kahire 1983, s. 133).” (Aktaran: ŞAFAK; 

“Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 451.) 

577
  BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 411. 



177 

karşı gerçekleşen isyanı da bağy olarak nitelerler.
578

 

c. Suçun Maddî Konusu 

Suçun maddî konusu, tipe uygun hareketin üzerinde gerçekleştiği maddî şey olup, 

suçla korunan hukukî menfaatten farklıdır.
579

  

 Modern ceza hukuku doktrininde suçun maddî konusunun, suçun maddî 

unsuruna dahil olup olmadığı tartışılmıştır. Türk ceza hukuku doktrininde de bir kısım 

yazarlar, suçun maddî konusunu unsurlarından ayrı olarak bir ön şart olarak 

konumlandırmakta iken
580

, bir kısım yazarlar da objektif nitelikteki unsurlar başlığı 

altında incelemektedirler.
581

 Bu konudaki nazarî münakaşalar bir tarafa bırakılacak 

olursa, maddî konusu olmayan bir suçun bulunmadığı ifade edilebilir.  

Suçun maddi konusu; hareket unsuru ile yakından ilişkili, fakat zaman 

bakımından ondan öncedir. Hareket, suçun konusuna yönelir.
582

 Öte yandan zarar yahut 

tehlike neticesi de suçun maddî konusunun üzerinde gerçekleşir.
583

  

                                                 
578

  Keşşafü'l Kınâ C.IV/114’den aktaran ÛDEH; a.g.e., C. II, s. 756. 

579
  ÖZBEK vd.; a.g.e., s. 201. Bununla beraber suçun konusunun “maddî” olduğunun 

ifade edilmesi, onun her durumda mutlaka maddesel bir mahiyeti bulunduğunu 

ifade etmez. Bazı suçların konusu maddî nitelikte değildir, fakat yine de bir 

konuları vardır. Suçun konusu bakımından yapılan “maddî” nitelemesi; bu unsuru, 

suçun hukukî konusundan ayırt etmek için kullanılmıştır. Bkz. Faruk EREM; 

“Suçun Konusu ve Hümanist Doktrin”, AÜHFD, C. XXV, S. 1, 1968, s. 12. 

580
  Bkz. CENTEL-ZAFER-ÇAKMUT; a.g.e., s. 222. 

581
  Bkz. ÖZBEK vd., s. 201 vd. 

582
  EREM; a.g.m, s. 13. 

583
  CENTEL-ZAFER-ÇAKMUT; a.g.e., s. 222. 



178 

Buna göre bağy suçunun maddî konusu da devlet başkanı veya naibi 

olmaktadır.
584

  Zira isyan suçunda şiddet içerikli kitlesel hareket, devlet başkanlığı 

makamına yöneltilmektedir.  

d. Hareket-Netice-İlliyet Bağı 

Ceza hukukunda hareketle neticeyi birlikte ifade etmek üzere “fiil” terimi 

kullanılır, böylece “fiil” ifadesi, sadece hareketi yahut neticeyi değil, fakat her ikisini 

birden ifade eder.
585

  

İslâm ceza hukukunda da fiil; hareket, netice ve illîyet bağını ifade eden bir 

kavram olarak görülür.
586

 Böylece bağy suçunun teşekkülü de, ancak faillerin âdil 

devlet başkanına karşı kendilerince haklı gördükleri bir te’vile dayanarak kuvvet 

kullanmak suretiyle isyana kalkışmaları (hareket) ve bu isyanın neticesinde (illiyet bağı) 

devlet başkanlığı makamının tehlikeye düşürülmüş olması (netice) ile mümkün 

olmaktadır.  

Modern ceza hukukuna göre kaideten her hareket değil, ancak suçu doğurmaya 

elverişli olan hareketler cezalandırılabilir. Kalkışma suçları bakımından da bu esas 

geçerlidir. Kalkışma suçları, en az birisi cebrî olmak kaydıyla, elverişli ve nedensel her 

                                                 
584

  Aynı yönde bkz. AKALIN; “İslâm Hukukunda Devlete İsyan Suçu”, s. 140.  

585
  DÖNMEZER-ERMAN; a.g.e., C. I, s. 345. Bu yaklaşım neticenin hukukî/normatif 

anlayışına ilişkin görüştür. Bununla birlikte “tabiatçı görüş” olarak isimlendirilen 

bir diğer görüş sahibi yazarlara göre ise, netice her suçta zorunlu bir unsur değildir. 

Buna göre neticesi olmayan suçlar da mümkün olabilir. Mesela Eşitli, kalkışma 

suçlarının neticesi olmayan suçlardan olduğu esasını benimsemektedir. Bkz. 

AYGÜN EŞİTLİ; “Kalkışma suçları”, s. 75, 94.   

586
  Bkz. BOYNUKALIN; “Suç” maddesi, DİA, C. XXXVII, s. 455.  



179 

hareketle işlenebilir.
587

 Öyleyse kalkışma suçlarının teşekkülü için icrâî harekete 

başlanmış olması gerekir. Ayrıca icrâî bu hareketin elverişliliğinden söz edebilmek için; 

“hareketin tipik fiile doğrudan doğruya vücut vermesi, tipik fiilin failin cürmî amacını 

yansıtması, ifade etmesi ve cürmî amacı yansıtan bu fiilin de amaca yönelik 

öngörülebilir, olası bir tehlikeye vücut vermesi gerekmektedir.”
588

  

İslâm hukukunda da kuvvet kullanmaksızın halifeye muhalefet etmek veya biat 

etmemek bağy olarak kabul edilmez. Hz. Ali’nin, hilâfeti döneminde kendisine biat 

etmeyerek Nehrevan adlı bir bölgede gruplaşan Haricîler’e salt bu tavırlarından ötürü 

herhangi bir savaş açmamış olması da bunun göstergesidir. Bu kişiler, Hz. Ali’nin o 

bölgeye tayin etmiş olduğu valiyi öldürüp fiilen isyana teşebbüs ettikten sonradır ki 

kendileri ile savaşılmıştır. Ehl-i Sünnet âlimleri de, genel olarak isyan suçunun oluşması 

için bu teşebbüsün cebir ve şiddet kullanılarak yapılmış olmasını şart koşmuşlardır. Bu 

yaklaşıma göre, kuvvet kullanımı olmaksızın gerçekleşen karşı çıkışlar, yerine göre 

başka suçu oluşturabilirse de isyan suçunu oluşturmaz. Fakat Mâlikî hukukçuları ve 

Zâhirîler’e göre, cebir ve şiddet kullanımı söz konusu olmasa dahi halifeye veya meşrû 

emirlerine direnmek, isyan suçunun teşekkülü bakımından yeterlidir.
589

  

Faillerin meneaya (maddî kuvvet ve sayısal çokluk) sahip olması gerektiğine 

dair şart da, -bir diğer açıdan- hareket unsurunun elverişliliği ile alakalı bir ölçüyü ifade 

eder.
590

 Buna göre suçun teşekkülü için, meneaya sahip olan failler, kendilerince haklı 

olan bir te’vile dayanarak, isyan fiiline girişmeli ve böylece cürmî maksatlarını korunan 

hukukî yarara tehlike iras ettirecek biçimde tezahür ettirmelidirler.  

                                                 
587

 AYGÜN EŞİTLİ; a.g.e.,, s. 76-77. 

588
 AYGÜN EŞİTLİ; a.g.e., s. 80. 

589
 Aktaran ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 451. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 134. 

590
 Bkz. Tez; İkinci Bölüm, II-C-2-a. 



180 

Şuna da temas etmek gerekir ki, kimi durumlarda başta bir halife mevcut iken, 

bir başka halifenin de benzer bir iddia ile ortaya çıkarak kendi adına biat alması 

biçiminde bir durum gerçekleşebilir. İslâm hukukçuları, bu durumda önce imam olmuş 

olanın desteklenmesi gerektiğini
591

, buna karşılık diğeri iddiasında ısrar ederse, isyancı 

olarak kabul edilerek iddiasından vazgeçene kadar kendisi ile savaşılması gerektiğini 

ifade ederler.
592

  

Suçun teşekkülü için isyan fiili neticesinde halifenin bir zarara uğraması, mesela 

ölmesi yahut makamından azledilmiş olması aranmaz. Kalkışma ile birlikte suçun 

maddi konusu olan devlet başkanı tehlikeye düşürülmüş; böylece netice gerçekleşmiş ve 

suç teşekkül etmiş olur. Zira daha önce ifade edilmiş olduğu üzere bağy suçu, neticesi 

harekete bitişik bir suç olup, diğer taraftan da bir soyut tehlike suçu mahiyetindedir.  

İleride ayrıntıları ile ele alınacak olmakla birlikte, burada kısaca temas etmek 

gerekirse; isyancıların fiilen şiddet hareketlerine girişmedikleri safhada dahi, toplanarak 

bu yönde bir teşebbüse kesin olarak karar vermeleri hâlinde, Ebû Hanife’ye göre devlet 

başkanının müdahale yetkisi doğmuş demektir. Böylece devlet başkanı bu kişileri, 

maksatlarından vazgeçirene kadar hapsetmek yetkisini haizdir. Aksi takdirde önü 

alınamayan tehlikelere sebebiyet verilmiş olur.
593

 Bu yaklaşımın, hazırlık hareketlerinin 

cezalandırılması biçiminde tezahür ettiği açıktır. Bununla birlikte bu içtihada esas teşkil 

eden yaklaşımı, “fikir suçu” ihdası olarak tavsif etmek esasen hatalıdır. Zira dikkat 

edilecek olursa burada fikir, mücerret hâliyle cezalandırılmamakta; fail tarafından bir 

                                                 
591

 MAVERDÎ; a.g.e., s. 38. 

592
 CÜRCÂNÎ; a.g.e., C.III, s. 686.  

593
 Bkz. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 134. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 413.  



181 

kısım haricî hareketlerle şekillendirilmekte, açığa vurulmaktadır. Cezalandırılan, bu 

kötü fikirlerin sosyal düzeni ihlâl edecek surette açığa vurulmasıdır.
594

 

3. Manevî Unsur 

Ceza hukukunda hiçbir konu, failde bulunması gereken irade kadar önemli ve 

temel bir sorun olmamıştır.
595

 Ceza hukukunda failin sorumluluğu için objektif nitelikli 

unsurların yanında subjektif nitelikli unsurların varlığı da gereklidir. Zira cezâî 

sorumluluğun temel şartı, failin fiili iradî bir şekilde gerçekleştirmesidir. Ortada iradî bir 

fiil yoksa, salt hukuka aykırılıktan yola çıkılarak failin cezalandırılması cihetine 

gidilemez. Böylece subjektif unsur ya da kusurluluk, suç fiiline hayat veren bir nitelik 

göstermektedir.
596

 Failin iç dünyasında gerçekleşen tercih ve yönelişleri ifade etmesi 

ciheti ile adına manevî unsur da denilmiştir.  

İslâm ceza hukukunda da durum böyledir. İslâm hukukunda suçluluk, insanın 

amellerine (iradî tercihlerine) dayandırılır ve bu bakımdan bilgi ve kastın varlığı 

karineten mevcut addedilir. Böylece esasen her suçun kasten (‘amden) işlenmiş olması 

asıldır. Suçlunun, suç kasdının olmadığı yönündeki iddiası, ancak bu yönde mevcut 

bulunan bir delil sonucu kabul edilir. İşte bu kabuller sebebiyledir ki, Kur’an ve 

sünnette, suçlar ve cezalarından bahsedilirken, her defasında, suç kasdı açıkça ifade 

                                                 
594

  Bkz. DÖNMEZER-ERMAN; a.g.e., C. I, s. 344. TANER; a.g.e., s. 264. 

595
  Hyman GROSS; A Theory of Criminal Justice, Newyork, 1977, s. 74’den aktaran 

Kayıhan İÇEL-Füsun SOKULLU AKINCI-İzzet ÖZGENÇ ve diğerleri, Suç 

Teorisi (2. Kitap), Beta Yayınları, 2. Bası, İstanbul, 2000, s. 198.  

596
  İÇEL- SOKULLU AKINCI- ÖZGENÇ vd; a.g.e., s. 198. 



182 

edilmemiştir.
597

 Bununla birlikte bazı suçlar için, kasıt manasına gelen 

“teammüd/müteammiden”  ifadeleri de kullanılmıştır.
598

  

 “Hata ile yaptığınız bir işte size hiçbir günah yoktur. Fakat kasten yaptığınız 

şeylerde size günah vardır.” (Kur’an 33/5) 

 “Ameller (başka değil), ancak niyetlere göredir.”(Buhari; Bedü’l Vahy 1, 

Müslim; İmare 155, Ebu Davud; Talak 11)   

 Böylece İslâm Ceza Hukukunda kaideten objektif sorumluluk esasının 

benimsenmediğini ifade etmek mümkündür. Bu, bilhassa hadd ve ta’zir
599

 cezasını 

gerektiren suçlarda böyledir. Ancak kısas suçları, şahıs haklarına yönelik suçlar 

niteliğinde olduklarından ayırt etme gücüne sahip olmayan küçükler ve akıl hastaları da 

mâli bir kısım müeyyidelerle (diyet) sorumlu tutulabilirler.
600

 Günümüzde de adına 

“kusursuz sorumluluk hâlleri” denilen durumlar, haksız fiillerde kusur şartının bir 

istisnası olarak kabul edilmektedir.
601

 Her iki durumda da bu çeşit bir mükellefiyetin 

mâli müeyyideler ile sınırlı tutulduğuna dikkat etmek gerekir. 

                                                 
597

  Nihat DALGIN; “Cezai Sorumlulukta Kasıt”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, C. X, S.10, Samsun, 1998, s. 218. AKŞİT; a.g.e., s. 88-89.  

598
  “Ve men yaqtul mü’minen müteammiden…(Kim bir mü’mini kasten 

öldürürse…)” (Kur’an 4/93) 

599
  Ta’zir suçları bakımından ayırt etme gücüne sahip olmayan kimselerin herhangi bir 

sorumlulukları yok ise de, ayırt etme gücü bulunan küçükler bakımdan sakındırıcı 

mahiyette olmak üzere, durumlarına uygun bir cezanın verilmesi mümkündür. 

(Bkz. AYDIN; “Türk Hukuk Tarihi”, s. 169) 

600
  AYDIN; aynı yer. 

601
  Bkz. 6098 sayılı Türk Borçlar Kanunu m. 65; 4721 sayılı Türk Medeni Kanunu m. 

369.  



183 

Bağy suçu kasten işlenebilen bir suçtur. Faillerin devlet başkanını cebren 

devirerek onu yönetimden uzaklaştırmak veya meşrû emirlerini uygulamamak yönünde 

bilinç ve iradelerinin (kasıtlarının) mevcut olması gerekir.
602

  

Ayrıca bağy suçu bakımından “faillerin kendilerince haklı gördükleri bir te’vile 

dayanmaları” biçiminde özel bir kast yahut saikin de bulunması gerekir. Bir başka ifade 

ile herhangi bir te’vile dayanmaksızın sadece devlet idaresine başkaldırı fiili, bağy 

suçunu oluşturmaz. Duruma göre bu tür failler yol kesici sayılarak ona göre 

cezalandırılırlar.
603

 Oysa bağy, ceza hukukuna ilişkin genel hükümler bakımından 

farklılık gösteren özel bir durumu ifade etmektedir, ahkâmda değişiklik ise ancak maddî 

kuvvet (menea) ile yorumun (te’vil) bir araya gelmesi hâlinde mümkün olabilir. Şayet 

kuvvet ile yorum beraber olmaz, sadece biri bulunursa, işlenilen suçların 

cezalandırılması konusundaki umumî hüküm değişmez.
604

 

Burada önem arz eden bir husus daha vardır ki; faili suç işlemeye yönelten siyâsî 

saik her türlü siyâsî saik olamaz. Mesela devleti İslâm nizâmından farklı bir nizâma 

sokma niyeti veya düşman devletler lehine hâkimiyet imkânı sağlama kastı gibi bir 

yönelime dayanan suçlar siyâsî suç sayılmaz ve hiçbir himaye görmez. Bu suçlar, 

haklarında ağır müeyyideler öngörülen âdî suçlardandır.
605

  

                                                 
602

  ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 451. 

603
  ŞAFAK; “Bağy” maddesi, s.  451-452. AKMAN; “Önceki Hukukumuzda İsyan 

Suçu”, s. 216-217. Modern Türk ceza hukukundaki kalkışma suçlarına ilişkin 

olarak Eşitli, özel kastın aranmadığı görüşünü ileri sürmektedir. Bkz. AYGÜN 

EŞİTLİ; “Kalkışma Suçları”, s. 171. 

604
  SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 249. 

605
  ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 132-133. ABDURRAHMAN; a.g.e., s. 535. 



184 

Bağy suçunda te’vil, - özel kast olarak- suçun aslî bir unsuru mahiyetinde ortaya 

çıkar, kurucu bir nitelik taşır ve subjektiftir. Bu sebeple eğer özel kast mevcut değilse, 

sadece genel kastla gerçekleşen fiil tipe uygun kabul edilmez ve bağy suçu oluşmaz.
606

  

Mesela modern ceza hukukunda düzenlenen, suç işlemek için örgüt kurma 

suçunda, suçun oluşabilmesi için örgüt kuranların tümünün doğrudan doğruya veya 

diğerleri vasıtasıyla yıkıcı hareketleri veya anayasal düzeni tahrip edici ya da devletin 

şahsiyetine karşı olan bir suçu vb. işlemeyi amaçlamış olmaları gerekir. Bir başka ifade 

ile özel amaca yönelik bir bilinç mevcut olmalıdır.
607

 Aksi takdirde suç oluşmayacaktır.  

Bağy suçu bakımından da durum benzerdir. Faillerin isyana yönelik genel 

kasıtlarının yanı sıra kendilerini isyana yönelten müşterek te’vil ve saikin bilincinde 

olmaları gereklidir.  

                                                 
606

  Bkz. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 411. ÖZEL; “Dârülbağy” 

maddesi, DİA, C. VIII, s. 514. 

“İsyan suçunun bir unsuru da isyanda devlet başkanının değiştirilmesi veya meşrû 

emirlerinin uygulanmaması kasdının bulunması ve isyancıların bu hususta 

kendilerince haklı bir sebebe (te’vil) dayanmasıdır. Devlet başkanının gayri meşrû 

usullerle bu makama geçtiğini söylemek veya görevlerini yerine getirmediğini iddia 

etmek bu tür haklı sebepler arasında sayılabilir. Bu şartın önemi, böyle bir sebebe 

dayanmadan isyan edenlerin bâgī değil, yol kesici sayılmaları ve ona göre 

cezalandırılmalarıdır. Hâricîler böyle bir te’vile dayanarak isyan etmiş kabul 

edildiklerinden bâgī sayılmışlar ve buna göre haklarında hüküm verilmiştir.” 

(ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 451.) 

607
  VALIANTE,  La criminalitá collettiva, s. 150-151’den aktaran SANCAR; “Çok 

Failli Suçlar”, s. 222. 



185 

Özel kast yahut saikin niteliğinin, suçun teşekkülünde önemi vardır. Mesela 

idarenin hukuksuz ve zalimce uygulamalarına karşı gerçekleşen bir isyan teşebbüsü söz 

konusu ise; bu fiil bağy olmayacağı gibi asîler de bağî sayılmazlar. Böyle bir vaziyette 

isyancıların suçlanmaları şöyle dursun, idarenin zulmünden vazgeçmesi ve onlara 

adaletle davranması gerekir.
608

 Ancak Müslümanların emniyet ve güven içerisinde 

yaşamalarını temin etmiş bulunan âdil ve Müslüman bir devlet başkanına -zulmettiği ve 

ihanet içerisinde bulunduğu gerekçesi ile değil de- salt onun makamına ondan daha hak 

sahibi olduğu gibi bir iddia ile isyana kalkışan grup veya taife, hiç şüphesiz bağîlerden 

sayılacaktır.
609

  

4. Hukuka Aykırılık Unsuru 

Bir fiilin suç olup olmadığı, suç tanımına ilişkin ceza normu esas alınarak 

belirlenir. Bu sebeple ceza hukukunda kanunîlik prensibi hâkimdir. İslâm ceza 

hukukunda kısas ve hadd suçları bakımından kanunîlik prensibi çerçevesinde bir sorun 

yoktur. Sorun, ta’zîr suçlarında ortaya çıkmaktadır; bununla beraber bilhassa 

Osmanlılar’da, bu sorun kanunnâmelerle geniş ölçüde giderilmeye çalışılmıştır.
610

  

Bir fiil eğer kanunî tipe uyuyorsa, karineten hukuka da aykırı kabul edilir. Bu 

sebeptendir ki suç tanımında her defasında fiilin hukuka aykırı olduğunun 

vurgulanmasına ihtiyaç duyulmaz.
611

 Fakat kimi durumlarda tipe uygun fiilin hukuk 

düzeni tarafından meşrû görüldüğü durumlar da olabilmektedir. Bu sebepten hukuka 

aykırılık unsuru, maddi ve manevî unsurları eksiksiz ve kanunî tipe de uygun olarak 

teşekkül etmiş bir fiilin sadece ceza hukuku değil bütün hukuk düzeni ile çatışma 

                                                 
608

  ÖZEL; “Dârülbağy” maddesi, DİA, C. VIII, s. 514.  

609
  BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 411. 

610
  AKMAN; “Önceki Hukukumuzda İsyan Suçu”, s. 208-209. 

611
  ÖZBEK vd.; a.g.e., s. 256. 



186 

hâlinde olmasını ifade eder.
612

 Böylece hukuken cevaz verilen, yahut emredilen bir 

davranış, kanunî tipe uygun ve unsurları eksiksiz de olsa suç teşkil etmeyecektir.
613

  

“Bağî: Muhik olan bir veliyyül’emre veya naibine karşı bir te’vile, yani: 

kendisince doğru görülen bir delile istinaden isyan ederek haksız yere itaat dairesinden 

çıkan…müslimdir.
614

 

Yukarıda yer verilen bağî tanımındaki “haksız yere” kaydı da bağy suçunun, 

ancak haksız yere vuku bulan bir karşı çıkış olduğunu ifade eder. Böylece bir hakka, 

yahut vazifeye dayanan karşı çıkış bağy sayılmaz. Mesela zalim, yahut üzerine düşen 

vazifeleri yerine getirmekten aciz bulunan bir devlet başkanına karşı isyan eden kimse 

bağî değildir. Bilakis, böyle bir devlet başkanının azli gerekir. Bir kısım hukukçuların 

böylesi bir teşebbüsü men eden yaklaşımları ise, bu temeli reddeden düşüncelerinden 

değil, fakat fitne çıkmasına yönelik kaygılarından kaynaklanmaktadır.
615

  

a. Korunan Hukukî Yarar 

İslâm ceza hukukunda, adına “zaruriyat-ı hamse” denilen; akıl, din, can, ırz ve 

malın korunması ve bunun yanında insanların genel ve özel yararını bir denge içinde 

gözetme prensibi, şeriatın temel maksadı (makasıdü’şeria) olarak ifade edilir.
616

 Bu 

telâkki çerçevesinde, her ne kadar cezalandırma faaliyeti, İslâm’ın hedef aldığı 

gayelerin gerçekleşmesi ve korunmasında son çare olarak başvurulan bir vasıta 

                                                 
612

  ALACAKAPTAN; a.g.e., s. 95. ÖZBEK vd.; a.g.e., s. 256. 

613
  Bkz. ALACAKAPTAN; a.g.e., s. 96. 

614
  BİLMEN; a.g.e., C.III, s. 333, 410. 

615
  Bkz. BİLMEN; ; a.g.e., C. III, s. 411. 

616
  Bu konuda bkz. Ertuğrul BOYNUKALIN; “Makasıdü’ş- Şerîa” maddesi, TDV 

İslâm Ansiklopedisi, C. XXVII, İstanbul, 2003, s. 423-427.  



187 

mahiyetinde ise de kötülüğü men edip iyiliği muhkem kılma yönündeki temel İslâmî 

prensibin etkin bir parçası, teyid edici bir esası olarak görülür.
617

  

Cezalandırmanın başlı başına bir maksat olmayışı, onun, kendisinden daha 

yüksek bir gayenin tahakkuk vasıtası olması manasına gelir. Bu da ceza hukukunun 

karakteri bakımından genel
618

, cezalandırılan her fiil (suç) için ise özel bir maksadın 

mevcudiyeti manasına gelir. 

İslâm ceza hukukunun genel maksadı da benzerdir.
619

 İslâm telâkkisinde “ceza”; 

maksadı bakımından kötülüğü men iyiliği tahkim etme prensip ve esasının etkin bir 

                                                 
617

  Bkz. BARDAKOĞLU; “Ceza (Fıkıh)” maddesi, DİA, C. VII, s. 472. 

618
  Mevcut Ceza Kanunumuz olan 5237 sayılı Türk Ceza Kanunu’nun da genel 

maksadı daha ilk maddesinde şu şekilde düzenlenmiştir: “Ceza Kanununun amacı; 

kişi hak ve özgürlüklerini, kamu düzen ve güvenliğini, hukuk devletini, kamu 

sağlığını ve çevreyi, toplum barışını korumak, suç işlenmesini önlemektir. 

Kanunda, bu amacın gerçekleştirilmesi için ceza sorumluluğunun temel esasları ile 

suçlar, ceza ve güvenlik tedbirlerinin türleri düzenlenmiştir.” (TCK m. 1) 

619
  Cezalandırmanın amacı, genelde suçun aleniyetine ve yayılmasına engel olarak 

içtimaî vicdanı ve yapıyı korumak, özelde ise suçu önlemek, suçluyu te’dib ve ıslah 

etmektir. Bundan dolayı suçluya verilecek ceza toplumun hukukunu ve ortak 

değerlerini koruyacak, suçun işlenmesine ve tekrarına engel olacak, suçluyu 

uslandıracak, mâşerî vicdanı tatmin edip mağdurun intikam hissini dindirecek 

miktar ve şekilde olmalıdır. Bu çerçeve içinde verilen ceza ilâhî adalet ve rahmetin 

bir parçasını oluşturur… İnsanların suçluya acımada veya onu cezalandırmada 

aşırılığa kaçmaması ve mevcut şartlardan etkilenmemesi için kanun koyucu (şâri‘), 

toplumun ve mağdurun hukukunu birinci derecede ilgilendiren had ve kısas 

cezalarını naslarla belirlemiştir. Kur’ân-ı Kerîm’de zina edenlere 100 sopa 



188 

parçası ve müeyyidesi, tatbiki bakımından da şahsî kin ve garez hislerinden uzak, 

dengeli, genel ve âdil bir karşılık olarak tanımlandığı içindir ki, şahsî hakların ağır 

bastığı cezalar da dahil olmak üzere cezalandırma, devlete ait bir hak ve görev kılınmış, 

böylece “devlet ceza hukuku fikri” tesis edilmiştir.
620

  

İslâm’da devlet olgusunun önem ve değeri, işte devletin bu araçsal niteliğinde 

aranmalıdır.
621

 Halifenin en temel vazifesinin şer’i hükümlerin tatbiki olduğu, yine 

halifede aranan şecaat vasfının had’leri tatbik etmede tereddüt göstermemek maksadına 

yönelik olduğu hatırlanacak olursa; bağy suçu ile korunan hukukî menfaatin, en geniş 

ifadesiyle aslında İslâm hukukunun ceza hukuku ile amaçladığı temel gayesi, yani 

kötülüğü önleyip iyiliği hâkim kılma prensip ve gayreti olduğunu söylemek hatalı 

olmaz.  

Açılımını yukarıda vermiş olduğumuz şekilde anlamak kaydıyla, daha dar 

kapsamlı bir ifade ile şöyle de diyebiliriz ki; bağy suçu ile korunan hukukî yarar, siyâsî 

iktidar düzenidir.
622

  

                                                                                                                                               

vurulması emredildikten sonra, “Allah’ın dini -hükmünü infaz- konusunda suçluya 

karşı merhametli davranmayın” (en-Nûr 24/2) denilmesi, olayı sadece suçlu 

açısından değerlendirmenin yanlış olduğuna işaret eder. (BARDAKOĞLU; “Ceza 

(Fıkıh)” maddesi, DİA, C. VII, s. 472. ) Ayrıca bkz. AKŞİT; “İslâm Ceza Hukuku 

ve İnsânî Esasları”, s. 35-40. 

620
  Bkz. BARDAKOĞLU; “Ceza (Fıkıh)” maddesi, DİA, C. VII,  s. 472-473. 

621
   İslâm devlet telakkisine dair açıklamalar için bkz. Tez; İkinci Bölüm/I-A. 

622
  Bkz. Melikşah AYDIN;“İslâm Hukukuna Göre İsyan (Bağy) Suçu ve Cezası”, s.53.  

       Eşitli, modern ceza hukuku çerçevesinde kalkışma suçlarının hukukî konusuna 

ilişkin şu açıklamaları yapmaktadır: “Bu suçların, hukuki konusu her zaman 

kamusal menfaati korumaktadır. Zira kalkışma suçlarında cezayla korunan hukuki 



189 

b. Hukuka Uygunluk Nedenleri 

Suçun teşekkülü için hukuka aykırılığın bir unsur olması demek, bir diğer 

taraftan tipe uygun fiile cevaz veren hukukî bir ruhsatın da bulunmaması demektir. Bir 

başka anlatımla, eğer failin tipe uygun fiili, hukuk düzeninde meşrû kabul edilen bir 

sebebe dayanıyorsa, fiil suç teşkil etmeyecektir. Bu meşruiyet, fiilin icrası bakımından 

tanımlanmış bir yetki, verilmiş bir görev yahut basitçe tanınmış bir hak olabilir. İşte 

böyle bir sebebin varlığı, fiili daha icrası anında meşrû kılar. Zira bir fiil aynı zamanda 

hem suç hem de meşrû bir hareket olamaz.
623

   

 Burada vurgulanması gereken önemli bir nokta vardır ki o da şudur; hukuka 

uygunluk sebepleri kategorik olarak ceza kanunlarında düzenlenmiş olabilir, fakat genel 

olarak tüm hukuk düzenine yayılmış durumdadırlar. Böylece hukukun herhangi bir 

sahasında meşru tanınan bir fiilin ceza hukukuna göre suç sayılmasına imkân yoktur.
624

  

 Kalkışma suçlarında genel hukuka uygunluk nedenlerinin söz konusu 

olamayacağı, bunun dışında adına “direnme hakkı” denen özel bir hukuka uygunluk 

nedeninin de kabul edilemeyeceği ifade edilmektedir. Bununla birlikte “direnme hakkı” 

bir realite ve kendine özgü bir fiilî durum olarak kabul edilmektedir.
625

 İslâm 

hukukçularının konuya yaklaşımı ise biraz farklıdır: 

                                                                                                                                               

değer ve menfaatin hamili ya devlet tüzel kişiliğini temsile yetkili organlar ya da 

bizzat devlet tüzel kişiliğinin kendisi olmaktadır. Devlet ise bir kamu tüzel kişisidir. 

Dolayısıyla adı geçen suçlarla ihlal edilen menfaat de özel değil kamusal 

menfaattir.” (AYGÜN EŞİTLİ; “Kalkışma Suçları”, s. 63.) 

623
  Bkz. ALACAKAPTAN; a.g.e., s. 98.  

624
  Bkz. ÖZBEK vd.; a.g.e., s. 259. 

625
  AYGÜN EŞİTLİ; “Kalkışma Suçları”, s. 165, 169. 



190 

 Fıkıhta temel insan haklarına, dokunulmazlıklarını vurgulamak maksadıyla 

“hurmet (yasaklananlar)” denmiş, dokunulmazlığı kaldıran gerekçelerin mevcudiyeti 

hâlinde ise durum “ibâha” kavramıyla ifade edilmiştir. Gerek çağdaş Arap ülkelerindeki 

ceza hukukuna dair eserler, gerek çağdaş fâkihler, hukuka uygunluk sebeplerini “el-

bâbü’l-ibâha” başlığı altında ele almaktadırlar. Meşrû müdafaa, çağdaş hukuk 

literatüründe “ed-difâu’ş-şer‘î”, fıkhî eserlerde ise “def‘u’s-sâil” olarak geçmektedir. 

Yine konunun “emir bi’l-ma‘rûf nehiy ani’l-münker” şeklinde ifade edilen toplumsal 

sorumluluk düşüncesi ile ilişkisi de geniş olarak ifade edilmektedir.
626

 

aa. Hakkın Kullanımı 

Bağy, devlet başkanına yönelik bir isyan girişimi olduğuna göre, hukuka 

uygunluk sebepleri bakımından sorulması gereken soru şu olmalıdır: İslâm hukukunda 

isyanın meşrû görüldüğü, hatta –kimi durumlarda- bir hak yahut vazife olarak tanındığı 

hâller var mıdır? 

Öncelikle şu tespitin yapılması gerekir: İsyanın hak yahut suç olarak tavsifi, 

itaatin sınırlarını tespit etmeyi gerektirir. İtaatin sınırları biatın mahiyetine, biat ise 

hâkimiyet telâkkisine bağlıdır. Son tahlilde, isyanın hukukî mahiyeti ile hâkimiyet 

telâkkisi arasında kopmaz bir irtibat mevcuttur.  

Hulefâ-i râşidin örnekliğindeki sahih hilâfet uygulamasında itaat mutlak değil 

şartlıdır.
627

 Buna bağlı olarak biat de karşılıklı mükellefiyetler ihtiva eden bir akit 

                                                 
626

  BOYNUKALIN; “Suç” maddesi, DİA, C. XXXVII, s. 456. 

627
 İlk halife Hz. Ebubekir’in seçildiği zaman yapmış olduğu konuşma bu konuda 

yeterince açıklayıcıdır: “Ey insanlar! Aranızdan en iyiniz olmadığım halde sizin 

başkanınız olarak seçilmiş bulunuyorum. Öyle ise, eğer iyi ve güzel davranırsam 

bana yardım ediniz, şayet kötü davranacak olursam beni düzeltiniz. Gerçekte 



191 

olup
628

, seçim mahiyetindedir.
629

 Seçim için hak sahibi olan ümmet, aynı zamanda 

denetim (murakabe), tenkit, ikaz ve yerine göre azil hakkını da haizdir.
630

 Azil ümmet 

için bir hak olunca, bu karara riayet de halife için bir vazife olacaktır. Halifenin azil 

kararına direnmesi hâlinde, ümmetin de kaideten azil kararını re’sen icra etmeye, yani 

isyan etmeye hakkı (huruç)
631

 olur. Bu hakkın kullanımı da bir suç olarak kabul 

                                                                                                                                               

doğruluk, güven ve emniyet; yalan ise güven ve itimadın kötüye 

kullanılmasıdır…Ben Allah'a ve O’nun Resulü’ne itaat ettiğim sürece, siz de bana 

itaat ediniz. Ne zaman ki O’nun Resulü’ne isyanda bulunurum, o zaman artık bana 

kesinlikle itaat etmeniz gerekmez.” (Bkz. HAMİDULLAH; “İslâm Peygamberi”, s. 

928.)  

628
  Bkz. Tez; İkinci Bölüm, I-B-2-b. 

629
  Biatın seçim manası ile anlaşıldığı ilk dönem telakki biçimi için bkz. BAŞOĞLU; 

“Hilâfetin Sübut Şartı Olarak Bey’at”, s. 83. 

630
  Aynı gerekçe ile Karaman, Mukayeseli İslâm Hukuku adlı eserinin, temel hakları 

ele alan kısmında,  “Başlıca Siyâsî Haklar” başlığı altında “murâkabe hakkı” ve 

“azletme hakkı”nı da saymaktadır. Bkz. KARAMAN; “Mukayeseli İslâm Hukuku”, 

C. I, s. 110. Ayrıca bkz. ZUHAYLÎ; a.g.e., C. VIII, s. 446. Ahmad SAMEER; 

“Pozitif Hukuk ve İslâm Hukuku Arasında Siyâsî Suçlar”, İslâm Ceza Hukuku (ed. 

Abdurrahman Eren, M. Refik Korkusuz), C. II içinde, Uluslararası Hukukçular 

Birliği Yayınları, Antalya, 2017, s. 452. 

631
 Ha-ra-ce kökünden türemiş bulunan “hurûc”; lugavî olarak çıkma (egression), çıkış 

(exit) manalarına; “a’la” edatı ile birlikte kullanıldığında ise hücûm (attack), saldırı 

(assault) manalarına gelmektedir. (WEHR; “A Dictionary of Modern Written 

Arabic”, s. 233.) “Havaric” kelimesi de esasen imam’a itaatten çıkan Müslümanlar 

hakkında kullanılan genel bir ifade biçimi (Bkz. ISFAHANÎ; “Müfredat”, s. 335-

336. WEHR; a.g.e., s. 233.) ise de; zamanla katı görüşleri ile temayüz etmiş 



192 

edilmez. Buna karşılık âdil olan halifeye karşı haksız yere vukû bulan isyan girişimleri 

ise bağy mahiyetinde kabul edilir.
632

 

 

 

                                                                                                                                               

bulunan belli bir grup hakkında “Hâriciler” ifadesi ile yerleşmiş bulunmaktadır. 

Ayrıca halifeye itaatten ayrılarak isyan etmek “hurûc ale’s-sultan” olarak da ifade 

edilmektedir. (Bkz. KARAMAN; “Mukayeseli İslâm Hukuku”, C. I, s. 100.) Ancak 

daha sonra bu terim, Hz. Peygamber'in hane halkı (ehl-i beyt) içindeki çeşitli 

liderlerin Emevî ve Abbasî hükümdarlarının zulüm idarelerine karşı gerçekleşen 

isyanlarına tahsis edilmiştir. Örneğin, Zeyd b. ‘Ali'nin isyan girişimi “huruc” olarak 

adlandırılmıştır. (Bkz. TABASSUM; “Combatants, not bandits…” s. 124, 20 nolu 

dipnot). Başka bir deyişle, "huruc" terimi, genel olarak âdil olmayan (fâsık, unjust) 

hükümdarlara karşı gerçekleşen isyanlar için kullanılmıştır. Ancak, savaşın haklı ve 

haksız niteliği, fikirlerin farklılık gösterebileceği subjektif mahiyette bir konu olup, 

aynı gerekçe ile İslâm hukukçuları da isyana ilişkin içtihatlarını, isyanın âdil mi 

yoksa haksız mı olduğuna bakmaksızın geliştirdiklerinden “huruc” ve “bağy” 

terimleri birbirlerinin müteradifi olarak kullanılmaya başlanmıştır. Bu yüzden 

Hanefî fıkıh kitaplarındaki “Siyer” bölümlerinde, “Bab al Havaric” başlıklı bölüm, 

isyanın âdil ya da adaletsiz olup olmadığına bakılmaksızın isyanla ilgili İslâm 

ahkâmına değinmektedir. (Bkz. TABASSUM; “Combatants, not bandits…” s. 124, 

21 nolu dipnot.) Ancak biz bu başlık altındaki açıklamalarımzda “huruc” terimini, 

zulüm idaresine karşı gerçekleşen haklı isyan manasındaki tarihî vurgusu ile 

kullanmayı tercih ettik.   

632
  ÖZEL; “Dârülbağy” maddesi, DİA, C. VIII, s. 514. 



193 

Buna karşılık saltanat idaresinde, hâkimiyet güce dayalıdır.
633

 Biat, seçim değil 

bağlılık ifade etmektedir.
634

 İtaat nazarî olarak şartlı ise de, tatbikatta mutlaktır.
635

 

Bunun neticesi olarak; ümmetin azil hakkı şöyle dursun, tenkit imkânı dahi yoktur.
636

 

İsyan ise tüm tezahür biçimleri ile bağy olarak telâkki edilerek şiddetle bastırılır. 

Saltanat idaresinde itaatin mutlak olmaması kuralının sırf nazarî mahiyette kaldığının 

bir göstergesi de fâkihlerin huruç hakkını fitne çıkmaması şartına bağlamış olmalarıdır. 

Bir isyan girişiminin karışıklık meydana getirmemesi de neredeyse imkânsız 

olduğundan, bu hâl her durumda sabır demektir.  

Bu bölümde bağy suçu, İslâm hâkimiyet telâkkisi çerçevesinde incelenecek 

olduğundan, bu kısımdaki açıklamaların ilk dönem tatbikatına yön veren temel 

prensiplere dayandırıldığını ifade etmek gerekir. Ancak bilhassa ulema içtihatlarında 

                                                 
633

  Rivayet edildiğine göre Muaviye, Medine’de vermiş olduğu hutbelerden birinde 

kendisini dinleyenlere şu şekilde seslenir: “Ben sizin başınıza lideriniz olmama 

sevinmediğiniz ve sevgi göstermediğiniz halde geçtim. Bu konuda içinizde olanları 

biliyorum ama ben sizin başınıza şu kılıcımla birdenbire geçtim. Hakkınızı tümüyle 

yerine getirdiğimi kabul etmiyorsanız, hiç değilse bir kısmına razı olun” (İbn Kesir, 

el-Bidaye ve'Nihâye, 8/132; Aktaran MUSTAFA, “İslâm Düşüncesinde 

Muhalefet”, s. 190.) 

634
  KALLEK; “Biat” maddesi, DİA, C. VI, s. 123. Ayrıca bkz. EBÛ ZEHRA; 

“Mezhepler Tarihi” s. 90-91. 

635
  MUSTAFA; “İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 187-196, 211. 

636
  Emevî melîklerinden Abdülmelik bin Mervan’a isnad edilen şu söze yer vermek, 

saltanat sisteminde muhalefete bakışı özetleyici mahiyette olacaktır: “Ben bu 

ümmetin hastalıklarını kılıçtan başkasıyla tedavi etmeyeceğim... Yemin olsun ki şu 

andan sonra bana Allah'tan korkmayı emredecek olanın sadece boynunu vururum” 

(Aktaran MUSTAFA; “İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 194.)  



194 

kendisini gösteren ihtiyatkâr tavır, saltanat idaresinin teşkil ettiği tarihî şartlardan tecrit 

edilemeyeceğinden, yeri geldikçe bu hususta da bir kısım açıklamalarda bulunulacaktır.  

Açıklamalarımıza itaate dair ilgili ayet meâli ile başlayabiliz:  

“Ey iman edenler! Allah’a itaat edin. Peygamber’e itaat edin ve sizden olan 

ülü’l-emre (idarecilere) de.”
637

  

Kur’an’ın bahse konu ayetinde ülü’l-emr’e itaat emredilmektedir. Ancak bu itaat 

mutlak olmayıp şartlıdır.
638

 “Ülü’l-emr” kavramından kastedilenin din bilginleri olduğu 

da ileri sürülmüştür.
639

 Zira İslâm’ın toplum hayatında uygulanması bakımından gerekli 

                                                 
637

  Kur’an 4/59. 

638
  Yazır, Nisa Suresi’nin bu ayetine ilişkin olarak; ayetin Allah ve Resulüne itaati 

emreden ilk kısmı ile idarecilere itaati emreden ikinci kısmı arasında bilhassa ifade 

biçiminde kendini gösteren farklılığa dikkat çeker. Buna göre Allah ve Resulü 

hakkındaki itaat, “İtaat edin, itaat edin” biçiminde ve mutlak formda ifade edilmiş 

iken, idareciler hakkındaki itaat, Resul’e atfen ve tamamen ona tâbi olarak ifade 

edilmiştir. Böylece “tâbi'ıyyet tahtinde itaatin hem aynı kuvvetle mutlak olduğu 

gösterilmiş, hem de isyan mevkîleri hükümden hariç bırakılmıştır”. Yani Hz. 

Peygamber’in sünnetine tâbi bir idareye itaat noktasında mutlak bir ifade 

kullanılırken, aynı vurgu ile bu vasıftan sapma gösteren (isyan) uygulamalar, 

hükmün dışında bırakılmıştır. Bkz. YAZIR; a.g.e., C. II, s. 1374-1375. 

639
  Bkz. RÂZÎ; “Tefsîr-i Kebîr”, C. VIII,  s. 105. İslâm âlimleri, bu yaklaşımları ile 

gücün yönlendirdiği bir itaat anlayışından ziyade, ilmin yönlendirdiği bir itaat 

anlayışına temel inşa etmek ve idarecilerin dinî kurallardan sapma ihtimaline karşı 

bir tedbir olarak “şer‘î ilimler ve genel dinî eksende bir sosyal otorite” inşasını 

hedefler görünmektedirler. Bkz. TÜRCAN; “Ülü’l-emr” maddesi, DİA, C. XLII, s. 

296. 



195 

hükümlerin düzenlenmesi din âlimlerine olan ihtiyacı ifade ederken, bu kuralların 

uygulanması, eski ifade ile kuvveden fiile geçirilmesi de idarecilerin varlığını gerektirir. 

Dolayısıyla “ülü’l emr” kavramının her iki boyutu da birbiri ile bağlantılıdır. Nitekim 

tarihî pratikte de iktidar; ulemâ ve ümerâ sınıflarının birlikteliği ile hükmünü icra 

etmiştir.
640

   

İtaatin mutlak olmadığına dair Hz. Peygamber’den rivayet edilen; “Yaratıcıya 

isyan ifade eden bir mevzuda yaratılmışa itaat yoktur.”
641

 hadisi oldukça açıktır. Yine 

Hz. Ebubekir’in “Ben Allah'a ve O’nun Resulü’ne itaat ettiğim sürece, siz de bana itaat 

ediniz. Ne zaman ki O’nun Resulü’ne isyanda bulunurum, o zaman artık bana kesinlikle 

itaat etmeniz gerekmez.”
642

  demesi de aynı sebepledir. Bu şartı sağladıktan sonra ise 

otorite makamında kimin olduğunun bir önemi bulunmamaktadır. Zira Hz. 

Peygamber’den “Üzerinize başı kuru üzüm gibi siyah, Habeşli bir köle bile tayin edilse 

dinleyin ve itaat edin" hadisi
643

 rivayet edilmiştir. 

İtaatin şartlı olduğu bu sistemde biatın da karşılıklı mükellefiyetler içeren bir 

akit olarak kabul edildiğini ifade etmiştik. Nitekim Hz Ali’den “İmam’ın Allah'ın 

indirdiğiyle hükmetmesi, emaneti ödemesi, üzerine borçtur. İmam böyle yapınca 

insanların da onu dinlemeleri, ona itaat etmeleri, çağırdığı zaman ona gitmeleri, 

üzerine borçtur.” sözü rivayet edilmektedir.
644

 Halife’nin en önemli vazifesi adaletin 

teminidir. Bu da öncelikle şer’i hükümlerin gereği gibi uygulanmasının yanı sıra, 

                                                 
640

  TÜRCAN; “Ülü’l-emr” maddesi, s. 296. 

641
  Buhâri; Ahkâm 4. Müslim; İmârat 39. Ebû Davud; Cihad 87. 

642
  HAMİDULLAH; “İslâm Peygamberi”, s. 928. 

643
  Buhâri; Ahkâm 4. 

644
 Bkz. ATEŞ; a.g.e., C. II, s. 637. 



196 

emanetlerin ehline verilmesi manasına gelir.
645

 İdarenin şer’i hükümlere uygun olarak 

yürütülmemesi ise iki muhtemel gerekçeye dayandırılmıştır: Devlet başkanının küfür 

içerisinde olması veyahut fâsık olması.
646

 

aaa. Halife’nin küfrü sebebine dayanan isyan girişimi 

 Devlet başkanının açık küfür içerisinde olması durumunda kendisine itaat 

edilmemesi gerektiği hususunda İslâm hukukçuları arasında bir ihtilâf yoktur.
647

 İtaat 

emrini ihtiva eden ayetteki “minküm (sizden)” kaydı, Dârü’l-İslâm’da gayrimüslim 

yöneticiye itaatin Müslümanlara farz olmadığını ifade eder. Hatta ona karşı koymaya 

güçleri yettiği müddetçe itaat etmemeleri dahi gerekir.
648

 Öyle ise, gayrimüslim bir 

idareciye karşı girişilen isyan hareketinin bağy olarak tavsifine imkân yoktur. Dikkat 

edilirse tipik olan isyan fiili, bu durumda bir hak kullanımı biçiminde tezahür 

etmektedir. 

bbb. Fısk ve zulüm sebebine dayanan isyan girişimleri 

İslâm idaresinde adaleti emreden açık hükümler karşısında devlet başkanının 

fâsık yahut zâlim olmaması gerekir.
649

 Fısk ve zulmün karşıtı ise adalettir.
650

 Kitap ve 

                                                 
645

 Bkz. Tez; İkinci Bölüm, I-B-2-d. 

646
 Bkz. MAVERDÎ; a.g.e., s. 55-56. 

647
 CANAN; a.g.e., C. I, s. 141. İbni Hacer de, kâfir imama karşı isyan vecibesinin icma 

ile sabit olduğunu ve bu vecibenin her Müslümana terettüp ettiğini şu şekilde ifade 

eder: “Buna gücü yeten sevap kazanır, göz yumup müdâhene eden (dalkavukluk 

eden) günahkâr olur, gücü yetmeyen de oradan hicret eder.” (Aktaran CANAN; 

a.g.e., s. 142.) 

648
 ATEŞ; a.g.e., C. II, s. 638. 

649
 Halifenin adalet vasfına dair açıklamalar için bkz. Tez; İkinci Bölüm/I-B-2-c-ee. 

650
 Bkz. ŞAFAK; “Fısk” maddesi, DİA, C. XIII, s. 37. 



197 

sünnette adalet, değişik bağlam ve vurgularla o kadar sık emredilmiştir ki, hilâfet 

hukuku bakımından adaletin merkezî bir konum ihraz etmesi gayet tabiîdir. Halifenin 

âkil olması, bâliğ olması gibi sair hususiyetler her şeyden önce adaleti tahakkuk 

ettirmek bakımından kifâyet ifade eden vasıflar mahiyetindedir. Yine halifenin 

görevlerinden sayılan şerî hükümlerin icrası, emanetin ehil olana tevdii ve işlerin şûra 

ile yürütülmesi de âdil bir idare kurmak maksadına yönelik va’zedilmiş hükümler 

mahiyetindedir.
651

 Öyleyse adalet, halife cihetinden tüm diğer niteliklerin uğruna 

araçsallaştığı yegâne vasıf, hilâfet cihetinden ise tüm diğer vazifelerin nihâi maksadı ve 

esas gayesidir. 

Hz. Ali’den yapılan bir rivayete göre, O şöyle demiştir: “Eğer onlar (haricîler) 

adalet sahibi bir imama karşı gelirlerse onları öldürün. Eğer onlar zalim bir imama 

karşı gelirlerse onlarla mukatele etmeyin. Zira onların söz hakkı var.”
652

 Bu rivayette 

Hz. Ali’nin âdil imama karşı girişilen isyan hareketini gayrimeşrû, buna karşılık zalim 

imama karşı girişilen isyan hareketini ise bir hak olarak görmesi dikkat çekicidir. Ayrıca 

Hz. Ali’nin, muhataplarına saldırıdan sakınmaları ile sınırlı bir tavsiyede bulunduğunu, 

fakat aktif bir yardım yükümlülüğü yüklemediğine de dikkat etmek gerekir. Buna 

karşın, böylesi bir yardımın neticeye ulaşmak bakımından faydalı olacağının 

değerlendirilmesi durumunda yardım da edilmesi gerektiği yönünde içtihatlar vardır. 

Mesela Ömer Nasuhî Bilmen, zulüm ve i’tisafa (haksızlığa) karşı hakkıyla muhalefet 

eden bir zümreye -bir fayda umulduğu takdirde- her Müslümanın yardım etmesinin 

vazife olduğunu ifade eder.
653

 Burada dikkat edilmesi gereken iki kayıt vardır. Birincisi 

                                                 
651

 Bkz. Tez; İkinci Bölüm, I/B-2-d. 

652
 Aktaran CANAN; a.g.e., C. I, s. 132.  

653
 BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 411. Bu konuda bir nakil için bkz. İBN 

ABİDİN; a.g.e., C. IX, s. 94. Hatta rivayetlere nazaran muteber İslâm hukukçuları 

ve âlimleri bizzat kendi hayat pratiklerinde bunu uygulamışlardır. Mesela Ebû 



198 

yardım edilecek kimsenin zulme karşı hakkıyla mücadele eden bir zümre olması; 

ikincisi ise,  böylesi bir yardımdan fayda umuluyor olmasıdır. Senhurî de aynı 

kanaattedir.
654

  

Maverdî, halifeye itaatin “halife, durumunu bozmadığı müddetçe” geçerli 

olduğunu ifade ettikten sonra, onun durumunu bozduğu hâllere dair olmak üzere 

adaletten ayrılmasını ilk örnek olarak sayar.
655

  

Bununla birlikte halifenin azlini gerektiren şartların vukuunda, esas olması 

gereken; hukukî bir müessese olan azil mekanizmasının işlettirilmesi ve halifenin 

ehlü’l-hall ve’l-akd’in kararı ile azledilmesidir. Ancak bunun değişik sebeplerle 

gerçekleşememesi, yahut halifenin azil kararına riayet etmeyerek vazifesinde kalmak 

hususunda direnmesi hâlinde, ortada kuvveden fiile geçirilmesi gereken bir “azil” 

                                                                                                                                               

Hanife, Emevîler’e isyan eden Zeyd b. Ali’ye mâli destekte bulunmuş ve insanlara 

onun yanında bulunmalarını tavsiye etmiştir. Benzer bir tavrı Muhammed b. 

Abdullah ve kardeşi İbrahim’in isyanlarında da (h.145) göstermiştir. Keza Said b. 

Cübeyr, Şa’bî, Ebi Leyla ve İbn Kesir gibi fâkihler Emevîler’e isyan eden 

Abdurrahman b. Eş’as’ın yanında durmuşlardır.  (Bkz. SAMEER; “Pozitif Hukuk 

ve İslâm Hukuku Arasında Siyâsî Suçlar”, s. 452.) 

654
 (Aktaran) ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 451. Çağdaş hukukçulardan Ebû 

Zehra da, iktidarı zorla ele geçiren ve o iktidarı Romalılar’ın yaptığı gibi 

“kayzerlik” veya Farslar’ın yaptığı gibi “şahlık” şekline sokan kimsenin, “zalim” 

sayılacağını ve bu sebeple böyle bir kişinin öldürülmesi ve karşısındaki âdil olana 

yardım edilerek hakka boyun eğdirilmesi gerektiğini ifade eder. (EBÛ ZEHRA; 

“Mezhepler Tarihi”, s. 102.)   

655
 Bkz. MAVERDÎ, a.g.e., s. 55. 



199 

hükmü, yahut in’izal sebebi var demektir.
656

 “Huruç” tartışması işte tam da bu noktada 

ya bir vücub (zorunluluk), ya bir cevaz veyahut da bir yasağın konusu olarak tartışılır. 

Ehl-i sünnet ulemasının çoğunluğun görüşüne göre iktidar elde edildikten sonra 

yöneticinin fâsık veya zalim olması, -kamu düzeninin korunması gerektiği 

düşüncesinden hareketle- o iktidarın meşruiyetini ortadan kaldıran, itaatsizliği veya azli 

gerektiren bir sebep olarak kabul edilmemektedir.
657

 Böylece prensip olarak devlet 

başkanının adâlet vasfına sahip olması ve bu vasfını kaybeden halifenin değiştirilmesi 

gerekmekte ise de, bu yönde bir teşebbüsün kan dökülmesini gerektireceği ve daha 

büyük bir fitne
658

 doğuracağı endişesi bulunduğundan, isyana cevaz verme hususunda 

tereddütlü bir yaklaşım gösterilmiştir.
659

 Bu sebeple Senhûrî’ye göre, fâsık halifenin zor 

kullanmak suretiyle değiştirilebilmesi için bu teşebbüsün başarıya ulaşma ihtimalinin 

oldukça yüksek olması gereklidir. Aksi takdirde bu girişim, Müslümanların kanının 

dökülmesinden başka bir mana ifade etmez. Ayrıca bu teşebbüs, hilâfet için gereken 

                                                 
656

 Bu konudaki açıklamalar için bkz. Tez; İkinci Bölüm, I/B-2-e-cc. 

657
 TÜRCAN; “Ülü’l-emr” maddesi, DİA, C. XLII, s. 296. 

658
 Lewis, “fitne” kavramının siyâsî literatürdeki evrimine dikkat çeker. Buna göre fitne, 

bilhassa Hz. Osman’ın öldürülmesinden sonra yerleşik düzene karşı her türlü 

entelektüel ve askeri huruç girişiminin fakat –mutlaka başarısız girişimlerin- her 

defasında olumsuz bir vurgu ile ifade edilme biçimini teşkil etmiştir. Zira eğer bir 

girişim başarılı olmuş ise bu artık meşrû bir iktidardır ve haliyle bu girişim de 

“fitne” sayılmaz. (Bkz. LEWIS; “İslâm’ın Siyasal Dili”, s. 148.)  

659
 ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 451. Aynı yönde bkz. ARABÎ, “İslâm’da 

Yönetim Sistemi”, s. 153-155. 



200 

niteliklere sahip bulunan bir kişiyi vazifeye getirmek için gerçekleşmiş olmalıdır.
660

 İbn 

Abidin de Haniyye adlı eserden bu hususta şu sözleri nakletmektedir: 

“Bir kimse hükümdar olduktan sonra cevir ve zulüm etse, kahır ve galebe sahibi 

ise, cevir ve zulmünden dolayı hükümdarlıktan çıkarılmaz. Çünkü kahır ve galebesi ile 

yine hükümdar olur. Hükümdarlıktan çıkarılmasında bir faide olmaz. Eğer kahır ve 

galebe sahibi olmazsa cevir ve zulmünden dolayı hükümdarlıktan çıkarılır, çünkü bunda 

fayda vardır”
661

 

Fâkihlerin, içtihatlarında, içinde bulundukları dönemin şartlarını göz önünde 

bulundurmaları tabiîdir. Zira, “Ezmânın tegayyürü ile ahkâmın tegayyürü inkâr 

olunamaz.”
662

 Öyle ise, bu içtihatların bir zaruret çerçevesinde ortaya konulduğuna ve 

zulüm idaresini tasdik manasına gelmediğine dikkat etmek gerekir. Hanefîler, “Fâsık 

halife azli hak etmiştir, fakat hilâfeti kendiliğinden sona ermez; fitneye yol açmayacaksa 

değiştirilir, açacaksa iki zarardan hafif olanı tercih edilir” kanaatindedirler. Aynı 

şekilde Şâfiîler de fâsık halifenin vazifesinin salt bu sebeple sona ereceğini 

benimsemelerine rağmen, mevcut halifenin ne şekilde değiştirileceğine dair sarih bir 

açıklamada bulunmamışlardır.
663

 Hanbelîler’in isyan karşısındaki katı tavrının 

temelinde de aynı gerekçe görülür.
664

 

                                                 
660

 Aktaran AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III, s. 162. 

661
 Aktaran İBN ABİDİN; a.g.e., C. IX, s. 97. 

662
 “Zamanın değişmesi ile hükümlerin de değişmesi inkâr olunamaz.”(Mecelle, m. 39.) 

663
 AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III, s. 162. 

664
 “Fıkhı Hanbelî’de deniliyor ki: İmamül' müslimîn bütün müslümanların vekilidir. Bu 

zat, kendisini azl edebilir ve kendisini kendisinin arzusiyle müslümanlar da azl 

edebilirler. Fakat kendisi arzu etmediği takdirde müslümanlar tarafından 

azledilmesi caiz olmaz. Böyle bir hareket, müslümanlar arasında nifak ve şikak 



201 

Fâsık halifenin azledilmesi hususu, emr-i bi’l-ma’ruf, nehy-i ani’l-münker 

(iyiliği emredip, kötülüğü men etme) yönündeki genel İslâmî mükellefiyet çerçevesinde 

de tartışılmıştır. Haricîler, kötülüğe sapan herkese ve elbette devlet başkanına karşı da 

silah kullanmanın gerekli olduğu kanaatindedirler. Mu‘tezile, Zeydiyye ve Mürcie’nin 

çoğunluğu da zulmü def etmek maksadıyla imkân nispetinde zor kullanmanın şart 

olduğu düşüncesindedirler. Ancak Ebû Hanife kendisine isnad edilen el-Fıkh’ül-ebsat 

adlı eserde yer alan bir kayda göre, bu düşünceye sahip olanların “ıslah ettiklerinden 

ziyade ifsat ettiklerini” belirtir. “Ehl-i hadîs” olarak anılan Selefiyye ekolü de, ümmetin 

birliğini korumak kaygısıyla her ne pahasına olursa olsun, kamu otoritesine karşı silahlı 

mücadeleyi tasvip etmemişlerdir. İbn Hazm’a gelince, O, bu yaklaşımı ziyadesiyle 

teslimiyetçi bularak reddeder. O’na göre; şeriatın hükümlerinden herhangi birini ihmal 

etmek câiz olmadığından, bir yandan bütün uyarılara rağmen zulüm ve haksızlığa 

devam edip, diğer yandan da hukuksuz uygulamalarının müeyyidesine mani olan 

halifenin azledilmesi gereklidir. Gazzali de temelde zalim devlet başkanının idareden 

çekilmesi gerektiği, zira esasen ma’zül bulunduğu fikrindedir. Bununla birlikte, eğer 

değiştirilmesi genel ve önüne geçilemez bir kargaşaya sebep olacak ise, vazifesinde 

bırakılmasının ve kendisine itaate devam edilmesinin zorunlu olduğu kanaatindedir. 

O’na göre bu vaziyette iken idareyi bütünüyle hükümsüz kabul ederek ortadan 

kaldırmaya kalkışmak, kâr sağlamayı düşünürken sermayeyi de kaybetmeye 

benzemektedir. İbn Teymiyye’nin yaklaşımının da benzer olduğu ifade edilebilir.
665

 

                                                                                                                                               

zuhuruna meydan verebilir.”  (Şerhü’l Müntehâ’dan aktaran BİLMEN; “Hukukı 

İslâmiyye…”, C. III, s. 411.) 

665
 Bkz. Mustafa ÇAĞRICI; “Emir bi’l-ma’ruf nehiy ani’l-münker” maddesi, DİA, 

C.XI, s. 140. 



202 

Cürcanî de iyiliği emredip kötülüğü sakındırma yükümlülüğünün ancak fitneye sebep 

olmamak kaydıyla söz konusu olduğunu kaydeder.
666

     

Canan, İbn-i Hacer’den şu nakli yapmaktadır: “Zalim imam mevzuunda 

alimlerin ittifak ettiği husus şudur: Zalim imamı fitne ve zulme yer vermeksizin tahttan 

indirmek mümkünse bunu yapmak bir vecibedir, değilse sabretmek vecibedir. Bir kısmı 

da şöyle demiştir: Fâsık kimse bidayette başa getirilmez. Önceden adaletli olduğu halde 

sonradan fısk u fücûra ve zulme düştüyse buna karşı gelip isyan etmek hususunda ihtilâf 

edilmiştir. Doğru olanı, küfre düşmedikçe isyanın yasak olmasıdır; küfre düştüğü 

takdirde isyan vacip olur.”
667

 

Bununla birlikte tarih boyunca isyanların en önemli gerekçesini de -haklı olsun 

ya da olmasın- genelde zulüm iddiası oluşturmuştur. Bu hâl sadece halifelerin 

kendilerinin işledikleri zulümleri değil, fakat görevlendirdikleri kimselerin işledikleri 

zulümleri de içerir. Zira halifenin atamış olduğu görevlileri denetleme vazifesi 

mevcuttur. Mesela Ebu Zehra, Hz Osman'a karşı girişilen isyan hareketinin önde 

gelenlerinin Mısırlılar olmasının en önemli gerekçesinin, Mısır valisinin zâlimane 

idaresi olduğu tesbitinde bulunur. Zira valinin yaptıkları, halkı adaletin temini 

hususunda ümitsizliğe düşürmüştür.
668

 Bu sebeple İslâm devletleri, zulmü kamu 

                                                 
666

 CÜRCÂNÎ; a.g.e., C.III, s. 740. 

667
 CANAN; a.g.e., C. I, s. 142. 

668
 “Adaletin sağlanmasından ümitsizliğe düşmek, fitne ve fesadın, cinayet ve savaşın 

kapılarını açar. Çünkü fitnelerin kopmasına mani olan sur, yapılan işlerin adaletli 

olduğunu hissetmektir.” (EBÛ ZEHRA; “Mezhepler Tarihi”, s. 32.) 



203 

görevlilerinin reayaya karşı işledikleri bir mahsus (özgü) suç tipi olarak kabul ederek 

cezalandırılması cihetine gitmişlerdir.
669

 

Böylece zalim bir devlet başkanının emirlerine, talimatlarına karşı çıkmak, ona 

isyan etmek bağy olarak kabul edilmez.
670

 Böylesi bir durumda, bir İslâm devletinde 

devlet başkanına düşen vazife, hukuka aykırı uygulamalarından vazgeçmek, 

uygulamakta olduğu zulmü terk etmektir.
671

 Yine suç tanımında yer alan “haksız yere” 

kaydı, bağy suçunun, ancak haksız yere vuku bulan bir karşı çıkış olduğunu ifade 

eder.
672

   

Tüm bu açıklamalar, ümmetin murakabe ve azil hakkını kullandığı durumlarda 

bağy suçunun teşekkül etmeyeceğini, zira bu durumda hakkın kullanılması biçiminde 

tezahür eden bir hukuka uygunluk sebebinin bulunduğunu ortaya koymaktadır. Ancak 

tüm hukuka uygunluk sebepleri gibi bu da ölçülülük prensibi çerçevesinde anlaşılmak 

durumundadır.  

                                                 
669

 Osmanlı Devleti’nde de aynı uygulama mevcuttur. Bu hususta önemli bir çalışma 

için bkz. Ahmet MUMCU; Osmanlı Hukukunda Zulüm Kavramı, Sevinç Matbaası, 

Ankara, 1972.  

670
 Bkz. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 411. 

671
 ÖZEL; “Dârülbağy” maddesi, DİA, C. VIII, s. 514. 

672
 Aynı gerekçeyledir ki, bir kısım Hanefî hukukçuları bağy’i “meşrû devlet başkanına 

karşı gayri meşrû ayaklanma” şeklinde tarif ederek, fâsık ve zalim devlet başkanına 

karşı girişilen isyan hareketini bu tarifin dışında tutmaktadırlar. (Aktaran ŞAFAK; 

“Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 451.)  



204 

D. SUÇUN ÖZEL GÖRÜNÜŞ BİÇİMLERİ 

Tipe uygun fiil icra edilirken, kimi durumlarda maddî unsurların farklı farklı 

tezahür ettiği görülür. Mesela kimi durumlarda failler birden fazladır ve fiilin icrasına 

farklı boyutlarda katkıları mevcuttur, kimi durumlarda fiil tek olduğu halde mağdur 

birden fazladır, bazen de mağdur tek olduğu hâlde mağdura yönelik fiiller birden 

fazladır vs. Tüm bu durumlar suçun farklılaşan hâllerini, yani özel görünüş biçimlerini 

teşkil ederler. Ceza hukuku doktrini de tüm bu konularda bir kısım içtihat ve nazariyeler 

geliştirmiştir. Bağy suçu özelinde konuyu açıklamak bakımından da bu sahada ortaya 

konulan yaklaşımların faydası olacağı kanaatindeyiz.      

1. Teşebbüs 

İslâm ceza hukukuna göre had ve kısas suçlarının cezaları şari’ tarafından 

belirlenmiş olduğu için bu cezalar üzerinden herhangi bir indirim yapılması mümkün 

değildir. O hâlde bu suçlardan ötürü failin cezalandırılması ancak bu suçların 

tamamlanması ile mümkündür. Bu suçlar tamamlanmamış ise, fail işlemeyi kast ettiği 

had/kısas suçuna teşebbüsten değil, icra hareketleri sebebiyle tamamlanmış olan ta’zîr 

suçundan ötürü cezalandırılır.
673

 Mesela hırsızlık yapmak için kapıyı kıran kişinin fiili 

yarım kalmış ise, kapıyı kırmış olması bir ta’zîr suçudur, ceza da ondan verilir.  

Teşebbüs hükümleri, suçun hareket ve netice unsurlarına ilişkindir. Bu sebeple 

bağy suçunun hareket ve netice unsurları bakımından mahiyetine dair daha önce yapmış 

olduğumuz açıklamalar, bu suçun, suça teşebbüse dair doktrin karşısındaki yerini 

anlamak bakımından da açıklayıcı olacaktır.
674

 Öncelikle bağy, bir “kalkışma suçu” 

niteliğindedir. Zira suça konu girişim, kaynak metinler tarafından doğrudan 

                                                 
673

 Bkz. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 365-366. 

674
 Bkz. Tez; İkinci Bölüm, II-B-2-a ve b. 



205 

yasaklanmıştır.
675

 Suçun bu niteliği, teşebbüs hükümlerinin “cezaî sorumluluğun 

genişletilmesi” biçiminde tezahür eden karakterinden açıkça farklıdır. Zira “kalkışma 

suçlarını düzenleyen normlar, suç ve ceza koyan diğer normlardan farksız olarak, 

özgün hukukî değer veya menfaatlerin ihlali olan ve ceza ile müeyyidelendirilmiş 

bulunan bağımsız ceza normlarıdırlar.”
676

 Bunun sonucu olarak da kalkışma suçlarına 

teşebbüs mümkün değildir. Zira “kalkışma suçlarında ya kalkışma suçuna vücut veren 

bir icraî hareket mevcuttur ve suç tamamlanmıştır ya da henüz kalkışma suçu 

oluşmamıştır.”
677

 

Öte yandan bağy suçu, netice bakımından yapılan tasnifler hatırlanacak olursa 

bir cihetten “şeklî suç (neticesi harekete bitişik suç)”, bir diğer cihetten ise “tehlike 

suçu” niteliğinde olduğundan, teşebbüs hükümlerinin uygulanması bu sebeplerle de 

mümkün değildir. Zira bu suçlarda hareket ile netice birbirinden ayrılamamakta, 

elverişli hareketlerle suçun icrasına başlandığı anda suç tamamlanmış, suçun konusu 

üzerinde tehlike de gerçekleşmiş sayılmaktadır.
678

 Ancak bu tür suçların teşekkül etmiş 

sayılması için de korunan hukukî değeri tehlikeye düşürmeye yatkın olmaları gereklidir. 

Bu sebepten doktrinde bu suçlar için “zarar kasıtlı tehlike suçları” da denmekte ve failin 

                                                 
675

  “Eğer müminlerden iki grup birbiriyle kavgaya tutuşurlarsa hemen aralarını 

düzeltin; ikisinden biri diğerinin hakkına tecavüz etmiş olursa – Allah’ın emrine 

geri dönünceye kadar- haksızlığa sapanlara karşı savaşın…”(Kur’an: 49/9-10). 

  “…Her kim bu ümmetin işi birlik ve beraberlik halde iken onu fırka fırka bölmek 

isterse, her nerede olursa olsun o tefrikacı kişiyi kılıçla vurunuz.” Bkz. Müslim; 

İmare, 59-60. Bkz. Sahîh-i Muslim ve Tercemesi (terc. Mehmed SOFUOĞLU), 

İrfan Yayınları, İstanbul, 1988, s. 54-55. 

676
  AYGÜN EŞİTLİ; “Kalkışma Suçları”, s. 182. 

677
  AYGÜN EŞİTLİ; a.g.e., s. 187. Aynı yönde bkz. ÖZBEK vd.; a.g.e., s. 437. 

678
  Bkz. Tez; İkinci Bölüm, II-B-2-b. 



206 

bu kasıtla hareket etmesi gerektiği ifade edilmektedir.
679

 Nitekim suçun faillerinin 

menea sahibi olmaları gerektiğine yönelik kayıt ve bu hususta evvelce yapmış 

olduğumuz açıklamalar, bağy suçunun teşekkülü bakımından korunan hukukî değeri 

tehlikeye düşürme yeterliliğinin arandığını açıkça ifade etmektedir.
680

  

2. İştirak 

İslâm hukukunda suça ya mübaşereten veya tesebbüben iştirak söz konusudur. 

Birincisi suçun doğrudan işlenmesini, ikincisi ise suçun işlenmesine sebep olunmasını 

ifade eder.
681

 Böylece denilebilir ki, İslâm ceza hukukunda iştirak doğrudan (aslî) ve 

dolaylı (fer’i) iştirak olarak iki türlüdür. Suça doğrudan iştirak 5237 sayılı TCK’nın 37. 

maddesi hükmündeki iştirak biçimi gibidir. Buna göre, “suçun kanuni tanımında yer 

alan fiili birlikte gerçekleştiren kişilerden her biri, fail olarak sorumlu olur.”
682

 Buna 

karşılık azmettirme, teşvik ve yardım etme hâlleri ise  “dolaylı iştirak” olarak kabul 

edilir.
683

 Dolaylı iştirak bakımından modern ceza hukuku uygulamalarından bir ayrılma 

söz konusudur. Zira hadd veya kısas suçları ancak suçu bizzat işleyen fail veya failler 

hakkında söz konusu olabilir. Dolaylı şeriklerin fiili, ancak bir ta’zîr suçu mahiyetinde 

olabilir ve hâliyle aslî failden daha düşük bir ceza içerir. Ancak ta’zir suçları 

bakımından böyle bir ayrım yoktur. Dolaylı şerikler, duruma göre aslî failden daha fazla 

                                                 
679

 Sami SELÇUK; “Kalkışma Suçları” ya da ‘Oluşumu Öncelenmiş Suçlar’ ”, 

29.12.2009 tarihli yazısı, Kaynak:https://www.timeturk.com/tr/makale/sami-

selcuk/kalkisma-suclari-ya-da-olusumu-oncelenmis-suclar.html (Erişim tarihi: 

13.03.2019) 

680
  Bkz. Tez; İkinci Bölüm, II-C-2-a.  

681
  Bkz. BOYNUKALIN; “Suç” maddesi, DİA, C. XXXVII, s. 457. 

682
  Bkz. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 383-384. 

683
  ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 388. 

https://www.timeturk.com/tr/makale/sami-selcuk/kalkisma-suclari-ya-da-olusumu-oncelenmis-suclar.html
https://www.timeturk.com/tr/makale/sami-selcuk/kalkisma-suclari-ya-da-olusumu-oncelenmis-suclar.html


207 

cezaya da çarptırılabilirler.
684

 Ancak eğer suça azmettirilen kişi gayri mümeyyiz bir kişi, 

yahut cebir altındaki bir kişi ise bu kişi suçta “araç olarak” kullanılmış olduğu için, 

azmettiren kişi doğrudan fail sayılarak cezalandırılır.
685

  

Suça iştirak, esasen fail unsuruna ilişkin bir meseledir. Dolayısıyla bağy suçunun 

fail eksenli tasnifteki yeri, bu değerlendirmeler bakımından merkezî önem taşıyacaktır. 

Daha önce de ifade etmiş olduğumuz üzere fail unsurunu esas alan tasnifler 

çerçevesinde bağy suçu, bir cihetten “özgü suç” mahiyetindedir, bunun neticesi olarak 

da ancak Müslüman olan kimseler bu suçun faili olarak kabul edilir.
686

 Bu sebeple 

gayrimüslimlerin –bugün geçerli olan kavramlarla ifade etmek gerekirse- ancak 

“azmettiren” yahut “yardım eden” sıfatı ile suça iştirak edebilmeleri beklenir.
687

 

Nitekim Hanbelî hukukçularına göre eğer zımmîler (aynı şekilde muahidler) isyan 

suçuna iştirak etmiş iseler, -bir yanılgı, yahut cebir söz konusu olmadıkça- zimmet 

ahdini bozmuşlar demektir ve haklarında harbî ahkâmı uygulanır, yani bunlar hâliyle 

bağî (fail) sayılmazlar. Ancak Hanefî hukukçuları bu esası benimsememektedirler. 

Onlara göre, bağîler isyana kalkışmak suretiyle nasıl imanlarını yani Müslümanlık 

vasıflarını kaybetmiş olmuyorlar ise, zımmîler de salt isyana iştirak etmiş olmak 

hasebiyle İslâm hukukunun muamelata dair hükümlerini benimsemiş olma vasıflarından 

                                                 
684

  Bkz. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 390-396. 

685
  ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 390-391.  

686
  Bkz. Tez; İkinci Bölüm/II-B-2-c. Zımmîlerin kendi başlarına isyana kalkışmaları, 

zimmet akdini bozan bir sebep olarak görülmüştür. (Bkz. Ahmet YAMAN; 

“Zımmî” maddesi, DİA, C. XLIV, İstanbul, 2013, s. 435.) 

687
  Özgü suçlar bakımından 5237 sayılı TCK bu esası benimsemiştir. (Bkz. TCK m. 

40/2) 



208 

sıyrılmış olmazlar. Dolayısıyla bu zımmîler hakkında harbî hükümleri uygulanmaz.
688

 

Neticeten fail olarak nitelenmeleri mümkündür.   

Bir diğer cihetten ise, bağy suçu “çok failli suç” niteliğindedir. Bunun sonucu 

olarak da çok faillilik bu suçta suçun özel bir görünüş biçimi değil, fakat kurucu 

unsurudur. Zira bu suç tek faille işlenemez.
689

  

İştirak hükümleri bakımından ikinci derecede önem teşkil eden bir diğer unsur 

da suçun netice unsurudur. Bu sebeple bağy suçunun neticeyi esas alan tasnifteki 

“mütemâdî suç” olma vasfını hatırlamak gerekir. Mâlumdur ki, suç temâdî ettiği 

müddetçe, suça iştirak de mümkün olabilir.
690

 Böylece isyana baştan dahil olmayıp, 

isyan başladıktan sonra da iştirak etmek mümkündür. Dolayısıyla bağy suçunda iştirak 

meselesi bu cihetten de ele alınmak durumundadır.  

Aslî faillerin bu suçu birlikte işlemeleri, menea kaydı dolayısıyla suçun kurucu 

unsuru olduğundan, bağy suçu çok failli bir suç niteliğindedir. Bu sebeple bu suça 

iştirak, ancak aslî failler dışında kalan kimseler için mümkündür. Aslî (zorunlu) faillerin 

tipik fiili icrasına bu iştirak de ancak atipik ve haricî bir hareketle mümkün olabilir. Bu 

katkı; suça azmettirme, icrasına kolaylık sağlama, suç vasıtalarını temin etme gibi 

olabilir. İştirakin faillerden birine yahut birkaçına yönelik yapılmış olmasının bir önemi 

bulunmamaktadır. Zira çok failli suç, hareketlerin ve faillerin çokluğuna rağmen tek bir 

suç olarak kabul edilir. Ancak şerikin hareketi, yerini tipik fiile bırakırsa; mesela 

isyancılara silah desteği sağlamakla sınırlı bir katkısı bulunan kişi, daha sonra bilfiil 

isyana katılırsa, bu durumda şerik sıfatı son bulur. Önceki iştirak hareketi, tipik hareket 

                                                 
688

  Bkz. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 416. 

689
  Kalkışma suçlarının tek failli suç olduğu görüşünü savunan, katılmadığımız bir 

yaklaşım için bkz. AYGÜN EŞİTLİ; “Kalkışma Suçları”, s. 188-194. 

690
  Bkz. Tez; İkinci Bölüm/II-B-2-b. Ayrıca bkz. ÖZBEK vd., a.g.e., s. 219. 



209 

tarafından yutulur. Bu durumda hem iştirakten hem de aslî faillikten ötürü ayrı ayrı 

sorumlu tutulmaz.
691

   

 Neticeten bir ta’zîr suçu mahiyetinde olan bağy bakımından aslî failler ile 

dolaylı (fer’i) şerikler arasında cezalandırma bakımından bir fark uygulanması zarureti 

yoktur. Ta’zîr suçları devlet başkanının takdir yetkisine bırakılmış suçlar cümlesinden 

olduğu cihetle,  dolaylı şeriklerin duruma göre faille eşit, hatta failden daha ağır bir 

cezaya çarptırılmaları da mümkündür.
692

 

3. İçtima 

Kanunkoyucu bir fiili suç haline getirmekle belli bir hukukî menfaati korumayı 

gaye edinir. Buna karşın bazen tek bir fiil ile birden fazla hukukî menfaat ihlâl edilmiş 

olabileceği gibi, bazen de bir hukukî menfaat birden fazla fiille ihlâl edilmiş olabilir. 

İşte bu hâller “suçların içtimaı” olarak ifade edilir.
693

 

 

 

 

 

 

                                                 
691

  Bkz. SANCAR; “Çok Failli Suçlar”, s. 230-231. Faruk EREM; Türk Ceza Hukuku 

Genel Hükümler, C. I, 3. Bası, İstiklâl Matbaacılık, Ankara, 1954, s. 433.  

692
  Bkz. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 396. 

693
  ÖZBEK vd.; a.g.e., s. 513. CENTEL-ZAFER-ÇAKMUT; a.g.e., s. 501. 



210 

İçtima meselesine dair olmak üzere ceza hukuku doktrininde muhtelif sistemler 

kabul edilmiştir. Bunlar beliğ sistemi, toplama sistemi ve hukukî içtima sistemidir.
694

 

Bağy suçu incelendiğinde, bu suçun; öldürme, yaralama, mala zarar verme gibi 

birçok suç tipini bünyesinde topladığını görmekteyiz. Mâlumdur ki, isyan suçunun 

teşekkül etmiş sayılabilmesi için cebir ve şiddet unsurunu ihtiva eden bir girişimin 

gerçekleşmiş olması şarttır. Bu hâl ise, uygulamada savaş demektir.  

Savaş hâli ise, her biri esasında birbirinden farklı suçlar olan öldürme, mala 

zarar verme vs. gibi birçok suç tipinin bir arada bulunması demektir. Bu sebeple bağy 

suçunun -her ne kadar İslâm hukukunda böyle bir tavsif mevcut değil ise de- nitelik 

olarak bir mürekkep (bileşik) suç
695

 mahiyetinde olduğu ifade edilebilir.
696

 Ancak 

                                                 
694

  Bunlardan birincisi olan “beliğ sistemi”, failin işlemiş olduğu suçlardan en ağır 

cezayı gerektiren suçun diğerlerini yutması ve böylece failin diğer suçlardan dolayı 

cezalandırılmaması biçiminde olup cezasız bırakılan suçlar yönünden tenkide 

uğramaktadır. İkincisi olan “toplama sistemi” ise failin her suçu için ayrı ayrı 

cezalandırılması demek olup, önceki sistemin aksine olarak cezalandırmada ifrat 

teşkil edeceği yönüyle tenkit edilmektedir. Üçüncüsü olan “hukukî içtima sistemi” 

ise beliğ sisteminin daha mûtedil bir uygulamasından ibarettir. Buna göre failin 

işlemiş olduğu suçlardan en ağırı temel ceza olarak belirlenmek suretiyle, diğer 

suçların gerektirdiği cezanın belirli bir kısmı da bu cezaya ilave edilir. Bkz. EREM; 

a.g.e., C. I, s. 464-465. 

695
  Bileşik suçta (Bkz. TCK m. 42) esasen iki suç vardır, ancak bu suçlardan birisi, 

diğerinin unsurunu veyahut da ağırlaştırıcı nedenini teşkil etmekte, neticeten ortaya 

bir tek suç çıkmaktadır. Dolayısı ile birbiri ile kaynaşarak yekvücut olmuş bu suçlar 

ayrıştırılarak her birinden ayrıca cezaya hükmolunmamakta, bu suçların 

bileşiminden oluşan yeni suç tipi için öngörülen tek ceza verilmektedir. Ancak bu 



211 

fâkihler, savaşlarda gerçekleşen bu gibi zararlardan bağîlerin ayrıca 

cezalandırılmayışını, bileşik suç benzeri bir hukukî müesseseye değil, fakat bağîler ile 

gerçekleşen savaşlar esnasında devlet başkanının velayet yetkisinin kesileceği yönünde 

bir yaklaşıma dayandırmaktadırlar.
697

  

Bu yaklaşımın en önemli neticesi şudur ki; isyan fiilinin tabiatı icabı gerçekleşen 

öldürme, yaralama, mala zarar verme gibi suçlar, isyanın devamı müddetince, bir 

                                                                                                                                               

bileşik suç tipinin bağımsız olarak kanunda düzenlenmiş olması da şarttır. Mesela 

yağma suçu (TCK m. 148) bu niteliktedir. Cebir veya tehdit suçu, hırsızlık suçunun 

bir unsuru olarak gerçekleşmiş ve neticede bağımsız bir suç tipi olan yağma suçu 

ortaya çıkmıştır. Esasen ayrı bir madde içerisinde özel olarak düzenlenmiş bulunan 

bir suç bakımından tek ceza uygulaması, içtima hükümlerinden ziyade fiilin 

tipikliği ile ilgili görünmektedir. Bu sebeple doktrinde bileşik suç düzenlemesinin 

gereksiz bir düzenleme olduğu da ifade edilmektedir. (Bkz. ÖZBEK vd. a.g.e., s. 

513-514). 

696
 “Meşrû devlet başkanına karşı isyan ve ihtilâl (bağy) suçu, içinde birkaç suçu 

barındırabilen karma bir eylem olduğundan…”(Bkz. BARDAKOĞLU; “Had” 

maddesi, DİA, C. XIV, s. 549.) Eşitli de kalkışma suçlarını bir bileşik suç 

mahiyetinde kabul etmektedir. Ancak bunu salt cebir, tehdit ve şantaj suçları ile 

sınırlı olarak anlamaktadır. Buna göre yaralama gibi diğer suçlar kalkışma suçları 

bakımından bileşik suç özelliği göstermezler. Ancak hareket unsuru içerisinde 

değerlendirilerek ayrıca cezalandırılmazlar. (Bkz. AYGÜN EŞİTLİ; “Kalkışma 

Suçları”, s. 197-199.)   

697
  “Menea sahibi olan bir bağî, harb hâlinde ehli adlden birinin bir malını itlâf etse 

bunu zamin olmaz. Çünkü menea mevcud olunca iki taraf beyninde velâyet, münkati 

(kesilmiş) bulunmuş olur.” Bkz. BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 419. 



212 

manada fiilin tipikliğine dahil görülmekte ve tek bir bağy suçunu teşkil eden bu 

durumlardan ötürü diğer suçlardan ayrıca cezalandırma yapılmamaktadır.  

Ancak bağy suçunun hazırlık safhasında, yani suçun icrasına girişilmeden evvel; 

yahut da isyan fiilen sonlandıktan sonra gerçekleşen bu gibi suçlar, ayrı suç teşkil 

edecekler ve ayrıca cezalandırılacaklardır.
698

 Bir diğer husus ise, isyan esnasında 

gerçekleşen ve fiilin tipikliğine dahil bulunmayan suçlardır. Mesela içki içme, ırza 

tasaddi gibi. Bu suçlar bağy suçunun unsurunu teşkil etmediklerinden ayrı birer suç 

teşkil ederler ve ayrıca cezalandırılırlar.
699

 Ancak burada şöyle bir uygulama söz konusu 

olur; her ne kadar ayrı cinsten olan suçlarda gerçek içtima (toplama sistemi) esası söz 

konusu ise de, suçlardan birisinin cezası diğerlerinin uygulanmasını imkânsızlaştırıyorsa 

önce o uygulanarak diğerleri terk edilir. Mesela isyan öncesinde hırsızlık yapmış olan 

kimse, isyan sonrasında idam edilecekse, öncelikle idam cezası uygulanarak, suçlu el 

kesme cezasının eziyetinden kurtarılır. Bununla birlikte eğer şahsî haklara ilişkin bir suç 

da söz konusu ise, (kısas suçları gibi) diyete ayrıca hükmolunabilir.
700

  

Aynı cinsten suçun farklı zamanlarda işlenmesi hâlinde ise (müteselsil suç), eğer 

arada bir hüküm söz konusu değilse, bunlardan sadece birisi için ve tek bir ceza 

uygulanır, herhangi bir artırım cihetine de gidilmez. Buna tedahul (kaynaşma) esası 

denmektedir ki, yukarıda anlatılan beliğ sistemini ifade eder. Ancak eğer bunlar 

hakkında bir hüküm verilmiş de, fail aynı suçu bir kez daha işlemiş ise bu defa tekrar 

                                                 
698

  “…Çünkü bunlar bu hâlde meneadan mahrum, sair Müslümanlar gibi dâr’ül-adl 

ahalisinden madud bulunurlar (sayılırlar).” Bkz. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, 

C. III, s. 419. MAVSILÎ; a.g.e., C. IV, s. 116. 

699
  Bkz. ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s.  452. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 136. 

700
  Bkz. AKŞİT; “İslâm Ceza Hukuku ve İnsanî Esasları”, s. 118-119. SERAHSÎ; 

“Mebsut”, C. IX, s. 61-62, 234-235.  



213 

ceza verilmesi gerekir. Zira cezalandırmadan umulan ıslah maksadı gerçekleşmemiş 

demektir.
701

 

 Bu esaslar, bağy suçuna tatbik edildiğinde şöyle bir netice ortaya çıkar; eğer 

failler haklarında herhangi bir hüküm verilmeden birden fazla kez isyana kalkışmışlar 

ise, yakalandıklarında haklarında tek bir ta’zîr cezasına hükmolunacak demektir. Ancak 

bu ceza uygulandıktan sonra (veya affedildikleri hâlde) failler yeniden isyana 

kalkışırlarsa bu durumda ayrıca cezalandırılabilirler. 

E. DEVLET GÜÇLERİNİN İSYANA MÜDAHALESİ, MÜEYYİDE VE 

İSYANIN SONUÇLARI 

Bağy, İslâm ceza hukuku’na göre bir suçtur. Her suç gibi bu suç bakımından da 

devletin suç öncesinde önleme, suç sürecinde bastırma ve suç sonrasında cezalandırma 

yetki ve mesuliyeti vardır.
702

 Öyle ise bağy suçuna devletin müdahelesi, isyan suçunun 

teşekkül safhalarına göre başkalaşan biçim ve şekillerde tezahür eder. Bu sebepten ötürü 

konunun, adına “suç yolu” denilen süreç içerisinde gerçekleşen safhalara göre ele 

alınması isabetli olacaktır. Tasavvurda başlayıp neticeye ulaşan bu sürecin her 

safhasının farklı bir niteliği ve ceza hukuku nazarında başkalaşan bir önemi vardır. Bu 

safhalar; tasavvur, hazırlık, icra ve tamamlanma safhalarıdır. 

                                                 
701

  AKŞİT; a.g.e., s. 117. Eşitli de, modern Türk ceza hukukunda kalkışma suçları için 

en azından teorik olarak zincirleme suç hükümlerinin uygulanmasının mümkün 

olduğu kanaatindedir. Bkz. AYGÜN EŞİTLİ; “Kalkışma Suçları”, s. 199. 

702
  Bağy suçu bir ta’zîr suçu mahiyetinde olduğundan, had suçlarından farklı olarak 

cezalandırma “yükümlülüğünden” değil, fakat “mes’uliyetinden” söz etmeyi tercih 

ettik. Zira faillerin gerek cezalandırılmaları ve gerekse affedilmeleri, devlet başkanı 

tarafından “mesuliyet eksenli idare anlayışı” çerçevesinde takdir edilecektir. 



214 

Bununla birlikte İslâm ceza hukukunun fikri değil, hareketi esas alan niteliği 

sebebiyle, suçun evvela zihinde teşekkülü ile başlayan tasavvur safhasını bir tarafa 

bırakarak, ikinci safha olan hazırlık safhasından başlamak gerekir.   

1. Hazırlık Safhası 

Hazırlık safhası, faillerin zihinlerinde teşekkül eden suç fikrinin, nihai maksada 

uygun olarak somutlaştırılması merhalesini ifade eder. Bu safha, tipik fiilin bilkuvve 

(potansiyel) teşekkül safhasıdır. Bu safhadan sonrası, bilindiği üzere isyan kastının 

kuvveden fiile aktarılması, yani fiilen icra safhası olacaktır.  

Mâlum olduğu üzere suçun hazırlık safhası, kaideten ceza hukukunun ilgi 

alanına girmez.
703

 Ancak belli başlı suçların niteliği ve korunan hukukî yararın önemi, 

bu genel kuraldan ayrılmayı gerektirebilir. Adına kalkışma suçları denen bu çeşit 

suçlarda faillerin icra safhasına geçmeleri baklenmemekte, bir başka ifade ile suçun 

oluşumu öncelenmektedir.
704

  

Hazırlık safhasında başlangıçta bir fikir olarak var olan te’vil, evvela ifade 

edilerek kitleselleştirilir, ardından bu fikir etrafında harekete geçecek bir kitle vücuda 

getirilir. Bu kitlenin harekete geçirilmesi ise en son gerçekleşir. Bu açıdan hazırlık 

safhasının fikir, ifade ve örgütlenme hürriyeti açısından ele alınıp esas prensiplerin 

ortaya konulması ve bu hürriyetin sınırlarının belirlenmesi gereklidir. 

                                                 
703

  TANER; a.g.e., s. 264. EREM; a.g.e., C.I, s. 398. 

704
  Sami SELÇUK; “Kalkışma Suçları” ya da ‘Oluşumu Öncelenmiş Suçlar”, 

29.12.2009 tarihli yazısı, Kaynak: https://www.timeturk.com/tr/makale/sami-

selcuk/kalkisma-suclari-ya-da-olusumu-oncelenmis-suclar.html (Erişim Tarihi: 

13.03.2019) 

https://www.timeturk.com/tr/makale/sami-selcuk/kalkisma-suclari-ya-da-olusumu-oncelenmis-suclar.html
https://www.timeturk.com/tr/makale/sami-selcuk/kalkisma-suclari-ya-da-olusumu-oncelenmis-suclar.html


215 

a. Prensip 

İnanç ve ifade hürriyeti, Kur’an’ın insanlara ait bir hak olarak tanıyıp önem 

verdiği hususlardandır. İslâm, inanç gibi çok temel bir meselede dahi kişilerin özgür 

iradelerinin belirleyiciliğini kabul eder.
705

 Yazır, bu prensibi ifade eden “Dinde zorlama 

yoktur” (Kur’an 2/256) meâlindeki ayetin izahı sadedinde;  

“…Dinde ikrah kanunu yoktur. Bunu böyle anlamalıdır. Çünkü «fiddin» ikraha 

müteallik değil, haberdir. Asl-ı ma'na ‘ikrah, dinde yoktur’ demek olur. Ya'ni sade dine 

değil her neye olursa olsun cins-i ikrah dîn-i hakk olan İslâmda mevcud değildir…”
706

 

açıklamasına yer vermektedir. 

Böylece hür inanç ve irade ile hür düşünceyi bir hak olarak tanıdığını açıkça 

ifade eden Kur'an; inandığını açıkça söyleme, bu inancı başkalarına aktarma hakkını da 

tanımıştır. Hatta kamunun menfaatinin gerektirdiği kimi hâllerde bu, sadece bir hak 

değil, aynı zamanda da bir yükümlülüktür.
707

  

Öyleyse İslâm, ifade hürriyetini bir kaide olarak kabul ve himaye eder. Ancak 

elbette her kaide gibi bunun da bir kısım sınırları mevcuttur. Mesela yalan beyan, iftira, 

hakaret ve nefret söylemi gibi ifade biçimleri bu himayeden faydalanamaz. İslâm’a 

davet esaslarında da bu prensipler aynı şekilde geçerli kılınmıştır. Mesela Hz. 

                                                 
705

 “Eğer Rabbin dileseydi, yeryüzünde bulunanların hepsi elbette topyekûn iman 

ederlerdi. Böyle iken sen mi mü’min olsunlar diye, insanları zorlayacaksın?” 

(Kur’an 10/99) 

706
  YAZIR; a.g.e., C. II, s. 860. 

707
  Kur’an 3/104 22/41. Ayrıca bkz. Abdülbaki GÜNEŞ; Fırat Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, “Kur'ân Işığında Düşünce, İnanç ve İfade Hürriyeti”, C. X, S. 1, 

Elazığ, 2005, s. 26.  



216 

Peygamber’e, insanları güzel ve hikmetli söz ile dine çağırması emredilmiştir.
708

 

Kişinin bu davetini yaparken, kötü söz söylememesi ve cahillerin sataşmasına kulak 

asmaması gerekir. Bu şekilde davranan kişi şartlanmamış, önyargısız insanlar tarafından 

hürmetle dinlenebilir ve bu kişinin görüşleri takdir edilebilir.
709

 

Batı’da XVII. asır gibi oldukça geç sayılabilecek bir dönemde Galileo, Güneş 

merkezli evren nazariyesine dair Kopernik ve Kepler’in çalışmalarına dayanan sözlerini 

Engizisyon huzurunda geri almaya zorlanmış, bu hususta kendisine and içirilmiştir. Bu 

hadiseden sadece 16 sene evvel Giordano Bruno’nun benzer görüşleri nedeniyle diri diri 

yakılmış olduğu
710

 da hatırlanacak olursa, İslâm’ın daha ilk dönemlerinde fikir ve ifade 

hürriyetine vermiş olduğu önemin değeri daha iyi anlaşılır.  

Kur’an’ın ifade hürriyeti karşısındaki konumu, sadece negatif bir pozisyon alma 

(müdahale etmeme) ile sınırlı da değildir. Bilâkis İslâm, bu hürriyetin kullanılmasını 

mümkün kılmak ve onu güvenceye almak için aktif bir mükellefiyet de getirmektedir; 

mesela inanç ve düşünce hürriyetinin temini, İslâmî cihadın başlıca meşrûiyet 

gerekçesini oluşturmaktadır.
711

 Bir başka anlatımla İslâm nazarında inanç ve düşünce 

hürriyeti, uğruna savaşılması gereken bir değerdir. Bu noktanın altını çizmek gerekir, 

                                                 
708

  “(Ey Muhammed!) Rabbinin yoluna, hikmetle, güzel öğütle çağır ve onlarla en 

güzel şekilde mücadele et…” (Kuran 16/125) 

709
  Abdulkadir Udeh, et-Teşri'u'l-Cinâiyyi'l-İslâmî, Beyrut, trs., I, s. 35. (Aktaran 

GÜNEŞ; a.g.m., s. 27) 

710
  Bu konuda açıklamalar için bkz. Bertrand RUSSELL, Bilim ve Din (çev. Hilmi 

YAVUZ), Cem Yayınevi, İstanbul, 1997, s. 13-32. 

711
  “…hükm-i İslâm altında herkes vazifesini bilihtiyar yapmalı, ikrahsız yaşamalıdır. 

Cihad da bu hikmet ile meşru'dur.” (YAZIR; a.g.e., C. II, s. 861.) 



217 

zira farklı düşünceleri uğruna savaşmayı göze alan isyancıların fikrî temellerinde, 

İslâm’ın bu karakterinin tesiri büyüktür.   

Kur’an’da gerek şura’yı emreden ayetler, gerek Müslümanlara iyiliği emredip 

kötülükten men etme mükellefiyetini yükleyen ayetler; fikir ve görüşlerin her türlü 

vasıta ile belirtilmesi hürriyetini de bir zaruret olarak yüklemiş ve teminat altına 

aldırmıştır. Bu hâl, aynı zamanda Müslümanlara, İslâm toplumunda olup bitenler 

karşısında kayıtsız kalmama gibi bir vazife de yüklemiştir. Bu vazifenin yerine 

getirilmemesi hâlinde ise ilâhî yasa (sünnetullah) gereği tüm toplumun 

cezalandırılabileceği ihtar edilmiş; bu akibet, İsrailoğulları örneği üzerinden tüm 

Müslümanlara hatırlatılmıştır.
712

  

İslâm’ın yapıcı fikirlerin ifadesine imkân tanıyan karakterini bu şekilde ortaya 

koyduktan sonra, fikir ve ifade hürriyetinin siyâsî arenadaki görünümü olan “muhalefet” 

kavramına geçiş yapabiliriz. 

aa. İslâm’da Muhalefet 

İslâm’da muhalefet’e bakış, İslâm’ın insana, insanın gayesine, devlete, devlet 

başkanına ve ümmete bakışı ile yakından alakalıdır. Böylece İslâm’da muhalefet, 

İslâm’ın temel esası ve idare telâkkisine hâkim olan temel prensiplerinden bağımsız 

olarak anlaşılamaz.  

Bilindiği üzere İslâm nazarında tüm kâinat ve yaratılmışlar, Allah'ı tanımak ve 

ona ibadet etmek için yaratılmıştır.
713

 Yine tüm insanlık, hesap gününde kendisini 

                                                 
712

  “İşledikleri herhangi bir kötülükten birbirlerini vazgeçirmeye çalışmazlardı. 

Yapmakta oldukları ne kötüydü!” (Kur’an 5/79). Bkz. GÜNEŞ; a.g.m, s. 27-28. 

713
  Kur’an 51/56. 



218 

gösteren belirli ve zorunlu bir gayeye doğru gitmektedir.
714

 Devlet ise ilâhi emirlerin 

yerine getirilmesi ve yasaklardan sakınılması, yine İslâm toplumunun korunması ve 

dinin muhafazası için salt bir vasıtadan ibarettir.
715

 Halife, araçsal bir kıymeti bulunan 

bu devletin reisi, şer’i hükümlerin icra vazifelisi ve dinin bekçisidir.
716

 Ümmete gelince, 

onlar da birbirlerinin velîsi
717

, iyiliği tavsiye ve kötülüğü men etmekle vazifeli 

kimselerdir.
718

 Ümmetin iyiliği söylemekle vazifeli, kötülüğü ise önlemekle mükellef 

oluşu, onların hayatın akışı içerisinde aktif bir özne olmaları, gözetleyici bir 

konumlarının bulunması demektir.
719

 İşte bu tasavvur ve konumlandırmaya paralel 

                                                 
714

  Bkz. Kur’an 21/35, 29/57, 75/12-15. 

715
  Bu konudaki açıklamalarımız için bkz. Tez/İkinci Bölüm, I-A. 

716
  “İslâm devletinin temsil ettiği hükümet sivil hükümettir. Başında Allah’ın halifesi 

değil ümmetin vekili bulunmaktadır. İslâm usulleri ve hükümlerine uyduğu sürece 

itaat edilir. Allah’ın koyduğu sınırlarını aştığı zaman ise azledilir. Bu yönetici hata 

yapabilir ve bazen de tenkit ve kötü sözlere maruz kalabilir.” (ABDURRAHMAN; 

“İslâm Ceza Hukuku Bakışında Siyâsî Suçların Kapsamı”, s. 533.) 

717
  “Mü’min erkekler ve mü’min kadınlar birbirlerinin dostlarıdır (velisidirler). İyiliği 

emreder, kötülükten alıkoyarlar…” (Kur’an 9/71) 

718
  “Siz, insanlar için çıkarılmış en hayırlı ümmetsiniz. İyiliği emreder, kötülükten men 

eder ve Allah’a iman edersiniz.” (Kur’an 3/110) 

719
  “İslâm’ın anlayışına göre hürriyetin parçalara ayrılması söz konusu değildir. 

İslâm’a göre dinin herhangi bir yönü siyasetten, uygarlıktan ve başkasından 

ayrılmaz. Din hükümlerinin uygulanışında herhangi bir yanlışlık meydana gelir 

yahut İslâmî politika çizgisinde bir sapma görülürse veya hür ilişkiler ile şahsi 

tasarruflarda söz konusu olan medeni haklar herhangi bir şekilde müsadere 

edilecek olursa, her bir Müslümanın bu hususta yöneticiye karşı çıkması, onu 

doğruya iletmesi hakkı vardır.” (ZUHAYLÎ; a.g.e., C. VIII, s. 445-446.) 



219 

olarak İslâm toplumunda muhalefet iki gayeye yönelir: Bunlardan birincisi, ümmetin bu 

maksada ulaşmasını engelleyen her şeye bir meydan okuma ve red; ikincisi ise, bu 

gayeye yönelen araç ve metotlarda farklılaşma.
720

 

Şer’i kaynaklarda görüş ve içtihada açık olmayan mutlak hakikatler (muhkem 

şer'i nass) azdır. Bunlar dışındaki meseleler ise ihtilâf ve görüş farklılığına ihtimallidir, 

keza mekân ve zamanın değişmesiyle değişim ve gelişime de açıktır. Görüş 

ayrılıklarının tabiî ve fıtrî olduğu bu şekilde ortaya konulunca, insanların birbirlerinden 

farklılaşan görüşlerini açıklama imkânından mahkûm bırakılmaları hem akıl, hem şeriat 

nazarında geçerli olmaz. Kaldı ki, İslâm nazarında hak-batıl ayrımı ile doğru-yanlış 

ayrımı birbirlerinden farklı oldukları cihetle, görüş ayrılıkları farklı görüş sahibini salt 

bu nedenle sapık inançlı ve kötü niyetli bir kimse de yapmaz.
721

  

Aynı perspektiften bir İslâm Devleti’nde de ümmetten bir kısım kimselerin farklı 

bir te’vil’e dayanarak, bunu savunmaları ve bu içtihat etrafında bir araya gelmeleri –

devlet başkanına itaatten vazgeçmez, kendilerine başlı başına bir ülke seçmez ve 

devletin kanunlarını haklarında bağlayıcı sayarlarsa- esasen tabiî görülür, 

cezalandırılmaz.
722

 Kendilerinin İslâm hukukunun tanıdığı sınırlar dahilinde inanç ve 

düşüncelerini açıklama hürriyetleri mevcut olduğu gibi, ehl-i adl’in de onlara karşı 

fikirler ileri sürme ve cevap hakları bulunmaktadır.
723

 Yine iktidarda olanlara yönelik 

sivil itaatsizliğin, hukuken “isyan (bağy)” olmadığını söyleyebiliriz. Benzer şekilde, 

                                                 
720

  MUSTAFA; “İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 21-22. 

721
  MUSTAFA; a.g.e., s. 97-100. 

722
  MAVERDÎ; a.g.e., s. 127. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 134. 

723
  ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 134. 



220 

hükümete veya devlete yapılan her şiddetli muhalefet de bağy olarak kabul edilemez 

çünkü bağy, idareye karşı şiddet içerikli bir meydan okuma ifade eder.
724

 

Bu içtihat farklılığının devlet başkanının görüş ve tutumlarından farklı olması da 

durumu değiştirmez. Zira, İslâm nazarında devlet başkanı salt İslâm Hukuku’nun bir 

icra memuru ve dinin bekçisi olarak görüldüğü, bu sebeple şahsının mukaddes bir 

niteliği bulunmadığı cihetle, tüm fikir ve uygulamaları bakımından tenkit edilebilir bir 

mevkidedir.
725

 Hatta Hz. Peygamber’den şu söz rivayet edilmiştir: 

“Biliniz ki, cihadın en faziletlisi zalim devlet başkanına hakkı haykırmaktır.”
726

  

Hz. Peygamber’in şahsının dahi, vahy mahsulü olan ve tartışılmaz kabul edilen 

otoritesinin haricinde kalan işlerde, yani kendi rey ve tasarrufu ile hareket ettiği işlerde 

ashabı ile istişare ettiği ve ashabının kimi durumlarda kendisinden farklı görüşler ileri 

sürdüğü mâlumdur.
727

 Hâl böyle iken idare işleri bakımından Hz. Peygamber’in halefi 

mevkiinde bir vazife icra eden halifenin bundan fazla bir “tartışmasız otorite” taşıması 

esasen düşünülemez. 

Ancak İslâm tarihi göz önüne alındığında muhalefete bakışta bu esasın üç farklı 

kavram etrafında başkalaşan, üç farklı algı ve kavrayış odağında şekillendiği görülür. 

Nevin A. Mustafa, “İslâm Düşüncesinde Muhalefet” adlı eserinde, İslâm devlet 

başkanlığı uygulaması bakımından muhalefete yaklaşımları, birbirinden farklılaşan başlı 

başına üç farklı sistem ve telâkki üzerinden inceler: Hilâfet, saltanat ve imâmet. İslâm 

tarihinde farklı zamanlarda farklı ekollerce savunulan bu sistemlerin muhalefete 

bakışları da yapısal farklılıkları ile paralel olarak birbirinden farklı olmuştur.  

                                                 
724

  TABASSUM; “Combatants, not bandits…”, s. 123. 

725
  Bkz. MUSTAFA; “İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 110-111. 

726
  Ebû Dâvûd; Melâhim 17. Tirmizî; Fiten 13. İbni Mâce; Fiten 20. 

727
  Bu konuda örnekler için bkz. MUSTAFA; a.g.e., s. 130. 



221 

“Hilâfet” sistemi; Ehl-i sünnet ekolü tarafından benimsenen, otoritenin devri 

bakımından seçimi esas tutan ve devlet başkanına herhangi bir kudsiyet atfetmeyen 

sistemdir. Bu sistemde devlet başkanı hukukun uygulayıcısı ve dinin bekçisi olarak 

kabul edilir, seçim ile göreve geldiğinden ilâhî bir tavzif söz konusu olmayıp hâliyle 

“masum (hatasız)” ve hikmetinden sual olunmaz bir kimse değildir.
728

 Hulefâ-i râşidîn 

uygulaması ile şekillenen bu sistem bir hadis rivayetinde de ifade edildiği üzere
729

, 

yaklaşık otuz sene sürmüştür. Bununla beraber her ne kadar veraset esası ile işbaşına 

gelmiş ise de, şûra’ya riayet gösteren ve örnek uygulamalarıyla temayüz eden Ömer b. 

Abdülaziz’in hilâfeti de bu sistem içerisinde mütalaa edilmektedir.
730

 

       Mâlumdur ki, Hz. Ebubekir, yanlış bir davranışta bulunduğu takdirde 

uyarılmasını daha ilk konuşmasında istemiş, Hz. Ömer kendisine yapılan uyarılara 

dikkat ve ihtimam göstermiş, eleştirileri olgunluk ve hoşgörü ile karşılamış
731

, Hz. 

Osman’a gelince; O, kendisine yöneltilen hakaret ve eleştirilere sert tepki vermek şöyle 

dursun, hatta fiilen vaki olan haksız isyan girişimi karşısında dahi Müslümanların 

kanının dökülmemesi için direnmeyi reddetmiş, kendisini korumak isteyen 

                                                 
728

  Bkz. MUSTAFA; “İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 176-187, 210. 

729
  “Hilâfet benden sonra otuz senedir…” (Ebû Davud; Sünnet, 8. Tirmizî; Fiten, 48. 

Ahmed b. Hanbel; 4/272, 5/220-221.) 

730
  Ömer b. Abdülaziz döneminin örnek uygulamaları için bkz. İsmail YİĞİT; “Ömer 

b. Abdülaziz” maddesi, DİA, C. XXXIV, s. 53-54. 

731
  Hz. Ömer’in “Bazı konularda keyfî hareket edersem ne yaparsınız?” sorusuna, 

Beşir b. Sad’ın “Seni ok doğrultur gibi doğrulturuz” diye cevap verdiği 

kaynaklarda yer almaktadır. (İbn Manzûr, V, 224; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, I, 

464.) Aktaran; M. Yaşar KANDEMİR; “Beşîr b. Sa’d” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. VI, İstanbul, 1992, s. 6. Ayrıca bkz. ARABÎ, “İslâm’da Yönetim 

Sistemi”, s. 119-120. 



222 

Müslümanları silah kullanmaktan men ederek bunun neticesinde hayatını 

kaybetmiştir.
732

 Hz. Ali de, kendisi hakkında kötü söz söyleyen ve hatta kendisini 

öldüreceğini söyleyen bir kişiyi affederek kendisine herhangi bir ceza vermemiştir.
733

  

Devlet başkanlığının Muaviye’ye geçişi ile birlikte ise; hilâfet sisteminin, yerini 

saltanata terk ettiği görülür. 

“Saltanat sistemi”nde otoriteyi elde etmenin yolu baskı, zorbalık, cebir, 

veliahtlık gibi salt maddî esaslardır. Sultanın mukaddes bir kişiliği yoktur, bu sebeple 

teorik olarak eleştirilmesi mümkündür. Fakat fiiliyatta böyle bir teşebbüs sert bir şekilde 

                                                 
732

  Bkz. İsmail YİĞİT; “Osman” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXXIII,  

İstanbul, 2007, s. 441. 

733
  “Kufe mescidine Kinde yönündeki kapılardan birinden girdim. İçeriye girince de 

beş kişinin halife Ali (r.a) hakkında kötü sözler sarf ettiğini duydum. Bu beş kişiden 

birinin, üzerinde kapşonlu bir palto vardı. Şöyle söylüyordu: ‘Allah'a ahd ederim ki 

onu öldüreceğim.’ O’nu yakaladım; arkadaşları dağıldılar. Adamı alarak Ali'nin 

huzuruna getirdim. ‘Bu adamın seni öldürmek için Allah'a ahdettiğini duydum’ 

dedim. Ali: ‘Yaklaş! Yazıklar olsun! Kimsin sen?’ dedi.  O da ‘Ben Sivâr'ul 

Minkarî'yim’ diye cevap verdi. Bu konuşmanın peşinden Ali, bana: ‘O'nu serbest 

bırak!’ dedi. ‘Serbest mi bırakayım? O seni öldürmek için Allah'a ahdetti!’ diye 

hayretimi belirttim. Ben böyle söyleyince Ali; ‘Beni öldürmeden onu öldüreyim 

mi?’ karşılığını verdi. ‘O, senin hakkında çok kötü sözler sarf etti.’ deyince de; 

‘İstiyorsan sen de ona kötü sözler söyle veya bırak gitsin' diye cevap verdi.” 

Kesîrü’l-Hadramî’den bu rivayeti nakleden Serahsî; “Bu nakil de, henüz isyan 

başlatmamış bir kimseyi, devlet başkanının öldürerek cezalandırma yetkisinin 

olmadığına delildir” açıklamasını yapar. Bkz. SERAHSÎ; a.g.e, C.X, s. 232. 



223 

cezalandırılacağı için çoğu zaman nazarî bir ihtimal olarak kalmış, ya da bu uğurda 

ciddî bedeller ödenmiştir.
734

  

Otoritenin veraset esasına dayalı olarak devredildiği, fakat uygulamada “hilâfet” 

sistemine oldukça yaklaşmış bulunan örnekler de şüphesiz mevcuttur. Ancak biz 

açıklamalarımızı şu safhada “Saltanat” sisteminin tavizsiz uygulandığı örneklere 

hasretmiş bulunuyoruz. Bu örneklerde şura esası çoğu zaman salt bir şekilden ibarettir. 

Ümmetin hür biatı yerini bağlılık seremonisine terk etmiş, iradeler korku ile esir 

edilmiştir.
735

 Nitekim Muaviye’ye edilen biat da ümmetin kan dökülmesini 

istemeyişinin baskısı altında ve “Muaviye’nin kılıcının insanların boyunları üstünde 

durması ile” gerçekleşmiştir.
736

  

 Hz. Peygamber’in yönetiminde örnekliğini bulan, hulefâ-i raşidîn döneminde 

mevcudiyetini devam ettiren muhalefete hoşgörü anlayışı, saltanat sisteminde büyük 

ölçüde terk edilmiş ve muhalefet sert bir şekilde bastırılmıştır. Buna rağmen ümmet, 

muhalefet hakkının elinden alınmasına teslimiyet göstermemiş fakat karşılaştığı baskı 

                                                 
734

  MUSTAFA; “İslâm Düşüncesinde Muhalefet”, s. 187-196, 211.  

“Emevîler döneminde değişik fikirler takibata uğramış, muhalif (Şii) gruplar 

devleti sabote etmek bahanesiyle hapse atılmış yahut katledilmişlerdir. Bu nedenle 

Şiilerin Sünni yönetimini haksız (zalim) bulması ve Sünni imamete 'Cevrin İmameti' 

adını vermesi kimseyi şaşırtmasa gerektir. Tabii Şiilerin sert Emevî idaresini bu 

denli eleştirmeleri Sünnî İmametin 'nüvesinde' bir kötülük olduğunu göstermez; 

Sünni imamlara destek veren birçok Sünnî lider ve âlim de baskıcı Emevî 

yönetiminden bîzar idiler.” (HADDURÎ; “İslâm’da Adalet Kavramı”, s. 36.) 

735
  Haccâc’ın cebren aldırdığı ve yeminle takviye ettirdiği biat hususundaki örnek ve 

açıklamalar için bkz. KALLEK; “Biat” maddesi, DİA, C. VI, s. 123. 

736
  MUSTAFA, a.g.e., s. 191. 



224 

ve zorbalık sebebiyle de doğruyu söylemedeki cesareti yavaş yavaş kırılmıştır. Böylece 

zulme sabretmek, kötü sonuçlardan emin olunan, güvenlik ve selamet bulunan geçerli 

yol olmuştur.
737

  

 “İmamet sistemi”
738

 ise, Şia ekolü tarafından benimsenmiş olup, İmam’ın nass 

yolu ile tayin edilmiş olduğu, dolayısıyla seçim ile işbaşına gelmesinin mümkün 

olmadığı, masum (hatasız) olması sebebiyle de icraatında sorgulanamaz bir mevkide 

olduğu esasına dayanır. İmam’a muhalefet etmeye, maddî cebir vasıtalarından ziyade, 

sistemin nazarî esası müsaade etmemektedir. Bu sistemde ümmetin, otoritenin devri ve 

denetlenmesi hususunda hiçbir rolü yoktur.
739

  

 Mustafa’nın bu suretle yapmış olduğu tasnif, İslâm devlet başkanlığı 

sistemlerinin hâkimiyet telâkkisini yansıtıcı karşılaştırmalı bir tablosu mahiyetindedir. 

Bu sebeple bu sistemlerden herhangi birini mutlak uygulamaları ile aramak gerekmez. 

İslâm tarihinde bu sistemleri karmaşık olarak bünyesinde bulunduran farklı örneklere 

                                                 
737

  MUSTAFA, a.g.e., s. 195. 

738
  “İmamet” kavramı lugavî manası ile “hilâfet” yerine de kullanılmaktadır. Ancak 

burada Şia hâkimiyet telakkisinin ıstılâhî karşılığı olarak ifade edilmektedir. 

739
 Bkz. MUSTAFA; a.g.e., s. 196-208, 211. Şiî İmamet görüşünün muhtasar bir 

incelemesi için ayrıca bkz. ZUHAYLÎ; a.g.e., C.VIII, s. 400-403. 

Şia’nın “imamet” teorisinde göze çarpan ruhâni veraset ve mehdî-i muntazır (gaib 

imam) esaslarına dair, Pritsch’in şu açıklamalarını da aynen naklediyoruz: “Bu 

mistik nazariye sünnilerin Hilâfet fikrinden başkadır. Burada İrâni olan Kavayem 

chvarenah, ilâhi fludium halinde meşru hükümdarda yaşayan 'kavischen 

Herrscherglanz' hakkındaki telakkinin ve Saosyant, müstakbel dünya kurtarıcısı 

(Weltheiland), telakkisinin tesiri inkâr olunamaz.” PRITSCH; “İslâmda Devlet 

Fikri”, s. 84 (2 nolu dipnot) 



225 

sıkça rastlanır. Bilhassa konumuz bakımından önem arz eden karmaşık yapı; hilâfet-

saltanat karmasıdır. Bu karma yapıda, hilâfet sistemine ait esaslar ağırlık kazandığı 

müddetçe, muhalefete hoşgörü ziyadeleşmiş; saltanat sistemine ait esasların tesiri 

ağırlık kazandıkça da bu hoşgörü, yerini katı bir tutuma terk etmiştir.
740

 

bb. Önleyici Tedbirler 

İslâm Hukuku’nda âdil ve meşrû devlet başkanına karşı girişilecek bir isyan 

hareketinin fikir sahasından hazırlık sürecine evrilmesi, devletin ilgi alanına giren bir 

hâlin mevcudiyetini ifade eder. Her ne kadar ortada henüz cezalandırılması gerekli bir 

suç mevcut değil ise de, korunan hukukî yararın önemi, İslâm idaresine bir kısım 

önleyici tedbirler alma hak ve imkânını tanımaktadır. Aksi takdirde beklenmedik bir 

anda ortaya çıkacak isyan, telafisi güç zararlara sebebiyet verebilir.
741

  

Çağdaş idare hukukunda da idarenin suç öncesi-önleyici (idarî) kolluk 

faaliyetlerinde bulunma yetki ve görevinin bulunduğu kabul edilmektedir. Bu faaliyet, 

kamu düzenini koruma maksadına yönelir ve nihâi olarak kamu yararını sağlamayı 

hedefler. Kamu düzeni mefhumunun ise ferdî ve hususî menfaaatlerin korunmasıyla bir 

alakası bulunmamakta olup, umuma açık yerlerde bulunan nizâmın, emniyet, selamet ve 

sıhhatin muhafazasını ifade eder. İdarî kolluk faaliyetleri fertlerin özel hayatlarındaki 

düzeni koruma hedefine yönelmediği gibi, fertlerin kendi ahlâk telâkkilerine göre 

giriştikleri fiilere müdahele de edemez.
742

 İslâm hisbe teşkilatının temelini teşkil eden 

“iyiliği emretme ve kötülükten men etme” prensibi de aynı şekilde ferdin özel hayatında 

                                                 
740

 MUSTAFA; a.g.e., s. 211-212. 

741
  BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 413. 

742
  Metin GÜNDAY; İdare Hukuku, İmaj Yayınevi, 9. Baskı, Ankara, 2004, s. 258. 



226 

kalan fiilleri ayrı tutmakta, bu sahada tecessüse (gizli araştırma) imkân 

vermemektedir.
743

  

İşte isyan evvelindeki hazırlık hareketleri de kaideten bu esas çerçevesinde takip 

edilir ve idare hukukunu alakadar eder.
744

  

İdarî kolluğun ferdî tercihlere dayalı fiil ve davranışlara müdahale edebilmesi 

için, bunların toplumun dış ve maddî düzeninin bozulması için açık ve yakın bir tehlike 

teşkil etmesi gerekir.
745

 Böylesi bir tehlike söz konusu değilse, fertlerin kendi 

                                                 
743

  “Ey iman edenler! Zannın birçoğundan sakının. Çünkü zannın bir kısmı günahtır. 

Birbirinizin kusurlarını ve mahremiyetlerini araştırmayın...” (Kur’an 49/12).  

“Hiç kimse başka birinin gizli hallerini araştırma, kötü de olsa mahremiyetine vâkıf 

olup aleniyete dökme hakkına sahip değildir.” (Bkz. ÇAĞRICI; “Emir bi’l-ma’ruf 

nehiy ani’l-münker” maddesi, DİA, C. XI, s. 139.) Ayrıca bu konuda bkz. 

NEBHAN; a.g.e., s. 630. 

744
  Hemen belirtelim ki, konunun idare hukukunu ilgilendirdiğini ifade etmek onun 

ceza hukuku ile ilgili boyutunu göz ardı etmeyi gerektirmez. Esasen İslâm 

hukukunun uygulandığı tarihî dönem için böylesi keskin bir ayrımdan söz etmek 

imkânı da bulunmamaktadır. Bu nedenle ta’zîr müessesesinin; bugünkü ayrım 

çerçevesinde suç kadar kabahati, ceza kadar idarî müeyyideyi de ihtiva ettiğini 

söylemek hatalı olmaz. Bu konuda Boynukalın’ın şu ifadelerine yer vermekte fayda 

vardır: “Günümüz teorilerinde disiplin suçu ve idarî suç diye nitelenen fiillerin 

cezalandırılması fıkıh eserlerinde daha çok belirli kişilerin te’dip hakkı ile 

muhtesibin yetkilerinin söz konusu edildiği yerlerde ta‘zîr kavramı kullanılarak ele 

alınmış, yani bunlar da geniş anlamıyla ta‘zîr suçları kapsamında düşünülmüştür.” 

(BOYNUKALIN; “Suç” maddesi, DİA, C. XXXVII, s. 454.) 

745
  GÜNDAY; a.g.e., s. 259. 



227 

dünyalarında, hatta çevrelerinde gözlenen farklı eğilim, tasavvur yahut fikirlerin idarî 

kolluk faaliyetlerine konu edilme imkânı yoktur. İdarî kolluk faaliyetleri, kamu 

düzeninin korunmasını amaçlar; kamu düzeninin ise üç unsuru vardır: Güvenlik 

(emniyet, asayiş), esenlik (selamet, intizam) ve sağlık.  

Konumuz bakımından en önemli unsur olan emniyet (asayiş), fertlerin umuma 

açık yerlerde can ve malları için endişe duymamalarını ifade eder.
746

 Bunun temini de 

hâlifenin en önemli vazifelerinden birisidir.
747

 Bununla birlikte kolluk faaliyeti salt 

maddî düzen ile alakalıdır. Düşünce alanındaki düzenin korunması, kolluk vazifesi 

haricindedir.
748

  

İslâm devletinde de devletin resmi ideolojisinden, halifenin benimsediği siyaset 

biçimi ve uygulamasından rahatsız olan ve bundan büsbütün farklı bir düşünce sistemi 

geliştiren kimselerin bu hakları koruma altında olsa bile bu görüşler çerçevesinde şiddet 

kullanımı, isyan çağrısı veya nefret söylemi gibi tavırlar içerisine girmeleri hukukî 

                                                 
746

  GÜNDAY; a.g.e., s. 260. 

747
  Bkz. MAVERDÎ, a.g.e., s. 121-136. NEBHAN; a.g.e, s. 456. 

748
  A. Şeref GÖZÜBÜYÜK-Turgut TAN; İdare Hukuku Genel Esaslar, C. I, Turhan 

Kitabevi, 6. Bası, Ankara, 2008, s. 747. “Kolluk faaliyeti ile korunmaya çalışılan 

kamu düzeninin bir özelliği de “maddi” oluşudur. Bir başka deyişle, özgürlükçü ve 

demokratik ülkelerde kolluk faaliyeti maddi anlamda kamu düzenini konu almakta, 

düşünce ve ahlâk alanı ile ilgilenmemektedir. Düşünce ve ahlâk alanı ise ancak 

maddi anlamda kamu düzenini bozucu eylem ve gösterilere dönüştüğü ölçüde 

kolluk faaliyetinin konusuna girmektedir. Aslında, böyle durumlarda idari kolluk 

yetkisi, konusu olan düşünce ve inançlar olmayıp yerine göre güvenliğin, dirliğin ve 

sağlığın korunmasıdır.” (GÖZÜBÜYÜK- TAN; a.g.e., C. I, s. 753) 



228 

himayeden yararlanamaz. Bu faaliyetler men edilir ve yerine göre kendilerine –

öldürmeye götürücü olmamak kaydı ile- fiilleri ile orantılı ta’zir cezaları tatbik edilir.
749

  

Ancak tam da bu noktada her devirde geçerli olan temel bir noktaya temas etmek 

zarureti söz konusudur. Mâlumdur ki ceza hukuku, özünde temel hak ve hürriyetleri 

koruyucu bir mahiyet arz ederken bir diğer yandan da onları sınırlandırıcı bir fonksiyon 

icra eder. Bunun tabiî bir neticesi olarak da ceza hukuku, siyaseten muktedir olanların 

ellerinde kimi zaman otoriter idare biçimlerinin tahkimi cihetinde bir vasıta rolüne 

büründürülmüştür. Bu sebeple siyâsî hedef ve maksatların tarihin her devrinde ceza 

hukukunun tatbik ve teşekkülünde önemli bir âmil olarak ortaya çıktığı teslim 

edilmelidir. Devletin ve iktidarın kendisini koruma refleksinin artmasına paralel olarak 

koruma altına alınan varlıklar ve suç sayısında da artış gözlenir. Buna bir de hukuku 

tatbik ve yorumlama makamında bulunan kimselerin, bu vazifeleri uğruna 

araçsallaştırdıkları bir himâyeci gaye eşlik ederse, özünde zaten sınırlandırıcı olan bu 

hükümlerin uygulama alanı daha da genişleyecek ve hürriyetler tamamıyla daralarak 

eleştiriye tahammülsüzlük kaideleşmiş olacaktır.
750

  

Nitekim muhalif tavrın tarihin her döneminde olgunlukla karşılandığı da 

söylenemez. İslâm tarihinde bu konuda hukuksuz uygulamalara da rastlanır. Mesela şu 

hadise ile bu hukuksuz tavrı örneklemek mümkündür:  

Hucr b. Adî, sahabeden bir kimsedir ve Emevîler’e karşı muhalif fikirlere 

sahiptir. Kendisi de bir zamanlar Muaviye’ye muhalif olan ancak daha sonra bu tavrını 

                                                 
749

  Bkz. MAVERDÎ; a.g.e., s. 128. 

750
  Türkan Yalçın SANCAR; “Türk Ceza Kanunu’nun 159. ve 312. Maddelerinde 

Yapılan Değişikliklerin Anlamı”, AÜHFD, C. LII, S. 1, Ankara, 2003, s. 93-94. 



229 

değiştiren ve Kûfe valisi olarak tayin edilen Ziyâd b. Ebih
751

, bu kimseyi muhalif 

tavırlarından vazgeçmeye çağırır ve karşılığında kendisine her türlü maddî imkânın 

temin edileceğini bildirir.
752

 Hucr bu teklifi reddeder. Bir müddet sonra vali Ziyâd, 

Kûfe’de yerine Amr b. Hureys’i bırakıp Basra’ya gider. Hucr da, vali vekili olan bu 

kişiyi alenen eleştirerek, kendisine yerden avuçladığı taşları fırlatır.
753

 Kalabalık bir 

                                                 
751

  “İbn Ebîh”, “Babasının oğlu” demektir. Ziyad b. Ebih, babasının kim olduğu 

bilinmediği için bu isimle tanınırdı. Hz. Ali’nin taraftarlarından birisi olan, onun 

için çarpışan ve Dühât-ı Arab’tan (Arab’ın dört dâhisi) sayılan bu kişinin idarî 

kabiliyetlerinden istifade etmek isteyen ve onu yanına çekmek arzusunda olan 

Muaviye, onu babasının soyuna bağlamak istemiş, bu konuda bir kısım şahitler 

dinlenerek Ziyâd’ın, Ebû Süfyân’ın oğlu olduğunu ispat etmeye çalışmıştır. 

Neticeten Ziyad’ın nesebi Ebû Süfyan’a bağlanmıştır. (Bkz. İrfan AYCAN; “Ziyâd 

b. Ebîh” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XVIV, İstanbul, 2013, s. 481.) Bu 

hadise, Araplar’daki nesep hassasiyeti ve İslâm idaresi bakımından o dönemde artık 

iyiden iyiye tesirini göstermeye başlayan kabile kültürü çerçevesinde anlaşılmalıdır.  

752
  Meşrû ve âdil bir otoriteye itaat, Müslümanlar için zaten bir mükellefiyettir. Öte 

yandan hatalı uygulamaların eleştirilmesi de bir haktır. Bunun haricinde idari 

makamların siyâsî otoriteye sadakatin temini için kamu kaynaklarından tahsisat 

yapması düşünülemez. Zira kamu kaynaklarının harcanacağı sahalar ve bunun 

ölçüleri bellidir. Bkz. Kur’an 9/60, 59/7. Ayrıca bkz. MAVERDÎ, a.g.e, s. 233-241, 

263-270.  

753
  Bugün için garipsenecek bu davranış, o günün şartlarında esasen sert bir eleştiri 

mahiyetinde olup, tabiîdir. Buna bir örnek Hz. Ömer’den verilebilir. Hz. Ömer, 

Suriye’de kumandanları ile Câbiye denilen mevkide buluşur. Onları sadelikten 

uzak, şatafatlı elbiseler içerisinde gören ve bu hâli İslâm’ın sadelik düsturu ile 

bağdaştıramayan halife, atından atladığı gibi yerden bulup topladığı birkaç taşla 



230 

grubun da iştiraki ile büyüyen bu hareketi kontrol etmekte zorlanan Amr, vaziyetten 

Ziyâd’ı haberdar eder. Bu mektup üzerine şehre dönen Ziyâd, Hucr ve arkadaşlarını 

itaate çağıran bir konuşma yaparak tehdit eder. Bu tehdide sert bir şekilde karşılık veren 

Hucr tutuklanır.
754

 Bunun üzerine Hucr ve arkadaşları hakkında “silâhlı isyan (bağy)” 

suçlamasını ihtiva eden bir iddianâme hazırlanır ve şahitlere
755

 imzalatılır. Arkadaşları 

                                                                                                                                               

onları “Şimdiden İranlıların âdetlerine alıştınız demek!” diyerek taşlar. Subaylar 

harp sanatlarını muhafaza ettiklerini ve cengâver ruhlarını yitirmediklerini ima 

ederek ipek ceketlerinin altında zırhlarını giydiklerini söylerler, halife böylece 

yatışır. (Bkz.  NUMANÎ; “Bütün Yönleriyle Hz. Ömer”, s. 235.)  

Hatta bu konuda ilginç bir nokta da halk edebiyatında “hiciv” sanatının “taşlama” 

olarak adlandırılmasıdır. Bu manada taşlama fiilinin –kitlesel linç teşebbüsü 

mahfuz- sembolik olarak sert eleştiri biçiminde anlaşıldığı ifade edilebilir. Bu 

konuda Okay’ın şu satırlarına dikkat çekiyoruz: “Hiciv yazarı konusuna çok defa 

merhametle değil nefretle bakar; amacı yaralamak, yıkmak, yok etmektir. Hicve 

halk edebiyatında taşlama denilmesi, Sihâm-ı Kazâ, Sihâm-ı İlhâm gibi hiciv 

eserlerinin adındaki ok (sihâm) kavramı, Batı ve Türk karikatüründe hicvin ok veya 

taş atan insanla sembolize edilmesi aynı düşüncenin ürünüdür.” (M. Orhan OKAY; 

“Hiciv” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XVII, İstanbul, 1998, s. 447.) 

754
  Bu safhaya kadar her şey normaldir, zira eleştiri kitlesel bir hâl almış, vali zor 

durumda bırakılmış ve asayiş bozulmuştur, Hucr ve arkadaşlarının asayişi bozan bu 

kitlesel faaliyetlerinden ötürü uyarılmaları, zor kullanılarak dağıtılmaları, hatta 

şartları varsa haklarında ta’zir cezası verilmesi mümkün görülebilir. 

755
  Muhtâr es-Sekafî’nin bu yönde şahitlik yapmadığı için hapsedildiğini söylemek, 

bahse konu şahitliklerin hangi şartlar altında yapıldığı hakkında bir fikir verebilir. 

(Bkz. İsmail YİĞİT; “Muhtâr es-Sekafî” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

XXXI, İstanbul, 2006, s, 54-55.) 



231 

ile birlikte Suriye’ye gönderilen Hucr, orada hapsedilir. Tutukluların bir kısmını salan 

Muaviye geriye kalanlara da “Eğer Hz. Ali’yi lânetler ve ondan teberrî ettiklerini 

söylerlerse serbest bırakılacaklarını, aksi takdirde öldürüleceklerini” bildirir. Bu teklifi 

reddeden Hucr ve beraberindeki kişiler öldürülür.
756

  

Hucr, arkadaşları ile birlikte her ne kadar kitlesel bir harekete girişmiş ise de, 

kaynaklara göre halifeyi veye naibini hal’ etmek yönünde ortaya çıkan bir iradelerinin 

bulunduğu söylenemez. Dahası bu yönde girişilmiş bir savaş da bulunmamaktadır. Fiil, 

kitlesel bir tepkidir ve bugünün kavramları ile ifade edilecek olursa “toplantı ve gösteri 

yürüyüşü” mahiyetindedir. Düşünceyi ifade etme ve örgütlenme hürriyeti kapsamında 

mütalaa edilmesi gereken bu hâlin “bağy” olarak tavsif edildiğine ve Muaviye 

tarafından ölüm cezası ile cezalandırıldığına dikkat etmek gerekir. Tatbik edilen 

müeyyide ister idarî mahiyette, ister cezâi mahiyette kabul edilsin, açıkça ölçüsüzdür. 

 Mesela bir önceki halife Hz. Ali, görevlendirmiş olduğu valiyi öldürerek açıkça 

silahlı bir kalkışmaya başlayana kadar, kendisine itaat etmeyi reddeden Hariciler ile 

savaşmamıştır.
757

 Hatta daha evvel de ifade edildiği gibi, bizzat kendisini öldüreceğini 

açıkça ifade etmiş bulunan bir kişiye ceza da vermemiştir.
758

 Hâl böyle iken bağy 

suçunun teşekkül etmediği açık olduğu hâlde bu kişilerin öldürülmeleri kabul 

                                                 
756

  Bkz. Nebi BOZKURT; “Hucr b. Adî” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

XVIII, İstanbul, 1998, s. 277.  

757
  ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 451. MAVERDÎ; a.g.e., s. 128. ÛDEH; 

a.g.e., C. I, s. 134. 

758
  Bkz. SERAHSÎ; a.g.e, C.X, s. 232. Ayrıca Bkz. MAVSILÎ; a.g.e., C. IV, s. 112. 



232 

edilemez.
759

 Muaviye’nin, af için ileri sürdüğü şartın Hz. Ali’nin lanetlenmesi ve ondan 

teberi ettiklerine dair beyanda bulunmaları oluşu da dikkate şayandır. 

Bu misal sonrasında suça hazırlık safhasının safhalarını takiben konuya isyan 

suçu özelinde yeniden dönelim: 

İsyancı grup devlet başkanına karşı isyan edeceklerini kendi aralarında 

konuşmuş ve bu hususta fikir alışverişinde bulunmuş olabilirler. Bu safhada eğer henüz 

bu türlü bir harekete azmetmemiş iseler, onlara karşı devlet başkanı herhangi bir 

saldırıda bulunamaz. Çünkü henüz isyan suçuna azm (kesin karar) bulunmamıştır. Zira, 

icra safhasına ulaşmayan, azm derecesinde de bulunmayan, sadece tasavvur (fikir) 

sahasında kalan hususların, şer’an takibi gerekmez. Hz. Ali’nin haricîler hakkında bu 

yönde benimsediği –daha önce de kısmen temas ettiğimiz- hareket tarzı, fıkıh 

kitaplarında bu yaklaşımın dayanağı olarak genişçe yer bulmuştur.
760

  

Bu safhada taraflar bir araya gelmişler, İslâm idaresi hakkında kendilerince haklı 

gördükleri bir fikir üzerinde uzlaşıya varmışlar, devlet başkanına karşı silahlı bir isyanın 

lüzumuna kanaat getirmişler, ancak henüz kesin olarak bu yönde bir karara 

                                                 
759

  Hasan-ı Basrî, bu olaydan ötürü Muaviye’yi sert bir şekilde eleştirir. O’na göre 

Muaviye’nin iktidarında bulunan ve her biri onu ayrı ayrı helak etmeye yetecek 

olan dört kötü uygulamadan biri de bu olaydır. O şöyle der: “Hucr ve 

arkadaşlarına yaptıklarından dolayı vay hâline Muaviye’nin…” (Bkz. EBÛ 

ZEHRA; “Mezhepler Tarihi”, s. 91-92.) Hz. Aişe’nin de bu olaydan ötürü 

Muaviye’yi azarladığı ifade edilir. (Bkz. BOZKURT; “Hucr b. Adî” maddesi, DİA, 

C. XVIII, s. 277.)  

760
 BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 413. İBN ABİDİN; a.g.e., C. IX, s. 95. 

ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 451. MAVERDÎ; a.g.e., s. 127-128. 

MAVSILÎ; a.g.e., C.IV, s. 113. 



233 

varmamışlardır. Muhalif tavır sabittir; ancak bu muhalefetin tecelli biçiminin silahlı bir 

isyan oluşu kat’iyyet kesbetmemiştir. Peki ya bu karar kesinleşmiş de taraflar fiilen 

silahlanarak, toparlanmaya başlamış, bir diğer ifade ile “suça azm” vukû bulmuşsa ne 

olacaktır? Artık bu hâl; fikir, düşünce, ifade ve örgütlenme hürriyetine ilişkin temel 

prensibin sınırını teşkil eder ve devletin müdahale hakkı doğar. 

b. Sınır (Silahlı İsyan Şüphesi) 

Bir önceki bahiste silahlı isyan fikrinin “azm” derecesinde bulunmaması hâlinde 

sadece tasavvur (fikir) sahasında kalan hususlar bakımından idâri bir tedbir yahut cezâi 

bir müeyyide icrasına mahal olmadığı ifade edildi. Burada, “azm” (kesin karar) vurgusu 

önemlidir. Zira fiilî isyan öncesinde öyle bir safha vardır ki, bu safhada artık isyancılar, 

isyana kesin olarak karar vermiş, tüm ayrıntıları tasarlamış, iş sadece fiilî icraya 

kalmıştır. İşte bu safhada yapılması gereken nedir? Devlet bu safhada beklemede mi 

kalmalıdır, yoksa harekete mi geçmelidir? Harekete geçecek ise, suç teşekkül ettiği için 

midir, yoksa idarî bir tedbir mahiyetinde olduğundan mıdır?  

Bu meseleler, hukukçular arasında tartışma konusu olmuştur. Ancak bu konuda 

devlet başkanının harekete geçerek fiilî isyan teşebbüsünün önünü alabileceği kabul 

edilmektedir. Bu konuda Bilmen’in açıklamalarına temas edecek olursak: 

“Muhik olan bir veliyyül emir (devlet başkanı), bir takım kimselerin kendi 

aleyhine isyan ederek silah teşhir edeceklerine ve kitale (savaşmaya) müteheyyi 

(hazırlanmış) bulunduklarına vâkıf olunca bunları derdest etdirerek (tutuklatarak) 

maksatlarından vazgeçip tövbekar (bir çeşit etkin pişmanlık) oluncaya kadar habs 

etmelidir. Çünkü böyle bir hareket edilmediği takdirde memlekette bir fesad ikaına 

meydan verilmiş olur.”
761

  

                                                 
761

  BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 413. 



234 

Dikkat edilecek olursa, bu safhada alınacak tedbirler ve uygulanacak 

müeyyideler arasında “öldürme” yoktur. Zira devlet başkanı aleyhine isyana kalkışacak 

kişiler, toplu olarak öldürmeye kalkışmadıkları müddetçe kendilerine karşı silah 

kullanılmaz. Zira bu kişilerle gerçekleşecek olan mukatele (çatışma), bu kişilerin 

tehlikelerini bertaraf etmek amacına dayanmaktadır. Bu sebeple isyancılar aktif bir 

saldırıya geçip de tehlikeliliklerini somut olarak tezahür ettirmedikleri müddetçe 

öldürülmeleri uygun değildir.
762

 Nitekim Hz. Ali, haricîlere hitaben “Siz başlamadıkça 

biz sizinle savaşa girmeyiz” demiştir.
763

  

Ehl-i sünnet hukukçuları arasında, bağy suçunun teşekkülü için teşebbüsün 

kuvvet kullanılarak gerçekleştirilmiş olması gerektiği hususunda genel bir ittifak 

bulunduğu söylenebilir. Bu kimselere göre cebir kullanmaksızın muhalefette bulunan 

kimselerin fiilleri, duruma göre farklı bir suça sebebiyet verebilir ise de “bağy” söz 

konusu olmaz. Ancak Mâlikî hukukçuları farklı düşünmektedirler. Onlara göre devlet 

başkanına veya devletin meşrû emîrlerine karşı gelmek –fiilen kuvvet kullanılmamış 

olsa dahi- isyan suçunu oluşturur. Zâhiri hukukçuları da benzer kanaattedirler. Bu 

ihtilâf, suçun teşekkülü ve cezalandırılması bakımından bahse konu hukuk ekolleri 

arasındaki kanaat farklılıklarının da sebebini teşkil eder. Bununla beraber halifenin 

                                                 
762

  BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 413. MAVERDÎ; a.g.e., s. 128. SERAHSÎ, a.g.e., C. X, s. 

232. 

763
  Bkz. ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 452. TABERÎ; Tarih-i Taberî, C. 

IV, Sağlam Yayıncılık, s. 52. Serahsî, bu ifadeyi izah sadedinde; “Bunun anlamı; 

‘Siz İslâm Devleti’ne karşı bir araya gelip savaş hazırlığı yapmadığınız sürece…’ 

demektir.” der. Bkz. SERAHSÎ, a.g.e., C. X, s. 234. 



235 

gayrimeşru talimatlarını yerine getirmeyi reddetmenin bağy suçunu oluşturmayacağı 

hususunda herhangi bir ihtilâf yoktur.
764

  

 Öyleyse -velev ki suça yönelik olsun- fikir sahasında kalan hazırlıkların suç 

teşkil etmeyişi; dolayısıyla da, bu safhada devlet tarafından önleyici tedbir mahiyetinde 

aktif bir teşebbüse mahal olmayışı esastır. Ancak bu muhalif tavır, şiddet içerikli bir 

isyan teşebbüsüne kesin olarak karar verilmesi (azm) noktasına gelmiş ise Ebû 

Hanife’ye göre sınır aşılmış, devlet başkanının müdahale yetkisi doğmuştur. Ancak yine 

de bu müdahale sınırsız olarak icra edilemez, ölçülük prensibi esastır.
765

 Bu sebeple 

eğer fiilen silah kullanılmamışsa kimse öldürülmez. Bu safhada icra edilen tedbirin 

mahiyeti, fiil suç teşkil etsin ya da etmesin yine idârî niteliktedir. Zira bağîlerle 

gerçekleştirilen savaş cezâî bir müeyyide olmayıp, isyanın bastırılmasına yönelik idarî 

bir fiildir.
766

     

Bu tedbir ile bir kısım kimselerin cüz’i bir zarar görmesi mümkün ise de 

umumun menfaati için bu zarar caiz görülmüştür. Zira, “Zarar-ı âmmı def’ için zarar-ı 

hâs ihtiyâr olunur.”(Mecelle, m. 26) 

Teoride adına “kalkışma suçu” denen bu suçların, korunan hukukî değerin 

önemine binaen kimi durumlarda henüz hazırlık safhasında cezalandırılması hususunda 

                                                 
764

  ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 451 

765
  “Sizinle savaşanlara karşı Allah yolunda siz de savaşın. Ancak aşırı gitmeyin. 

Çünkü Allah aşırı gidenleri sevmez.” (Kur’an 2/190). “Zarûretler kendi 

mikdarlarınca takdîr olunur.” (Mecelle, m. 22) Bkz. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 134. 

766
  Nitekim Nebhan da “İslâm Anayasa ve İdare Hukukunun Genel Esasları” adlı 

eserinde, bağîlerle gerçekleşecek savaşa ilişkin görevleri, isabetli olarak “İslâm 

Devletinde Yürütme Organı” üst başlığı altında ve imaret bahsi içerisinde ele 

almıştır. (Bkz. NEBHAN; a.g.e., s. 547-549.) 



236 

bir kısım açıklamalarda bulunan Selçuk, bu uygulamaların gerekçesi hususunda şu 

ifadeyi kullanır: “Sokmadan önce yılanın başını ezmek gerekebilir de ondan.”
767

  

2. İcra Safhası 

Eğer isyancılar, fiilen kuvvet kullanımına başlamış, yani işlemeye azmettikleri 

suçu elverişli araç, yeterli kuvvet ve silahlarla fiilen icraya koymuşlarsa, suçun teşekkül 

etmiş olacağı ve bu sebeple onlarla savaşılabileceği mevzuunda herhangi bir tereddüt 

yoktur.
768

 Akman bu savaşı meşrû müdafaa hâli olarak tanımlar.
769

  

 Bununla birlikte şiddet icrası maksadı ile ortaya çıkmış bu topluluğa karşı 

savaşılması meşrû ise de öncelikle bu savaşın niteliğinin ortaya konulması icap eder. 

Her ne kadar “İslâm savaş hukuku”na hâkim bulunan genel prensiplerin bağîler 

hakkında da câri olacağı açık ise de bağîlerin kendilerine has durumları sebebiyle bu 

genel hükümlerden ayrılan bir kısım uygulamalar bulunmaktadır.
770

 Bir başka ifade ile 

                                                 
767

  Sami SELÇUK; “Kalkışma Suçları” ya da ‘Oluşumu Öncelenmiş Suçlar”, 

29.12.2009 tarihli yazısı, Kaynak: https://www.timeturk.com/tr/makale/sami-

selcuk/kalkisma-suclari-ya-da-olusumu-oncelenmis-suclar.html (Erişim Tarihi: 

13.03.2019) 

768
  Bkz. MAVSILÎ; a.g.e., C.IV, s. 113.  

769
  AKMAN; “Önceki Hukukumuzda İsyan Suçu”, s. 216. 

770
  Maverdî; bağîlerle gerçekleşek bir savaşın şu sekiz açıdan harbî, yol kesici ve 

mürtedlerle yapılan savaştan farklı olduğunu kaydeder: 1- Bağîlerle savaş; 

öldürmek için değil, yanlışlarından uzaklaştırmak içindir. 2- Bağîlerle göğüs 

göğüse savaşılır, kaçanların peşine düşülmez. 3- Bağîlerin yaralıları kendi hâllerine 

bırakılıp harp meydanında terk edilmez 4- Esirleri öldürülmez. Hatta tekrar savaşa 

dönmeyeceklerinden emin olunursa serbest bırakılırlar. 5- Malları ganimet, eş ve 

çocukları da köle olarak alınmaz. 6- Onlarla savaşmak için zımmî ve muahidlerden 

https://www.timeturk.com/tr/makale/sami-selcuk/kalkisma-suclari-ya-da-olusumu-oncelenmis-suclar.html
https://www.timeturk.com/tr/makale/sami-selcuk/kalkisma-suclari-ya-da-olusumu-oncelenmis-suclar.html


237 

İslâm hukukunda bağy savaş hukuku genel savaş hukukunun özel bir görünümünü ifade 

eder. 

 Mâlumdur ki, İslâm hukukuna göre müslümanlar şu 4 sınıfla savaşabilirler. 

Harbîler, yol kesiciler, mürtedler ve bağîler.
771

  

Harbîlerle gerçekleşen savaş, devletler hukukuna (siyer) ilişkin esaslar 

çerçevesinde gerçekleşir ve tabiî olarak İslâm’ın temel prensipleri ile çelişmediği 

müddetçe karşılıklık prensibi geçerlidir. Bu sahada ortaya konulan içtihatlar, devletler 

                                                                                                                                               

yardım alınmaz. 7- Kendileriyle mal karşılığı veya süreli bir anlaşma yapılmaz.  8- 

Mancınıklarla üzerlerine şiddetli taş atışları yapılmaz, evleri yakılmaz, meyve ve 

sebzeleri imha edilmez. (Bkz. MAVERDÎ; a.g.e., s. 129-131.) 

771
  İnceleme konumuz gereği, sadece bağîlerle gerçekleşen savaşa dair hükümler 

üzerinde durulacak, harbîlerle gerçekleşen savaşa dair hükümlere ise salt mukayese 

unsuru olması yönüyle kısaca temas edilecektir. Mürtedler ve yol kesicilerle 

gerçekleşen savaşlar üzerinde ise durulmayacaktır. Fakat burada şunu ifade edelim 

ki “Mürted”, İslâm’ı kabul ettikten sonra İslâm’dan ayrılan kimsedir. Bu kişilere 

ilişkin hükümler, dönemin savaşı esas alan uluslararası ilişkiler tanımı çerçevesinde 

anlaşılmalıdır. Bir başka ifade ile mürted, salt dinden ayrılan kişi olmayıp, düşman 

safına iltihak eden kişi olarak görülmüştür. Bu konuda açıklamalar için bkz. İrfan 

İNCE; “Ridde” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXXV, İstanbul, 2008, s. 

88-91. Yol kesiciler ise ototriteye itaatten ayrılmış, menea (kuvvet) sahibi 

Müslüman kimselerdir. Bağîlerden ayrılan yönleri ise belli bir te’vile dayanmayıp 

salt yağma ve çapul maksadıyla hareket etmeleridir. Bu konuda bkz. Ali 

BARDAKOĞLU; “Eşkıya” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XI, İstanbul, 

1995, s. 463-466. 



238 

arası güç dengesinin korunması ve karşılıklılık prensibi gözetilerek sürecin idaresini 

büyük ölçüde harbin icaplarına terk eden çerçeveci bir yaklaşım içerisindedir.  

Buna karşılık bağîlerle gerçekleşen savaş iç hukukun konusunu teşkil eder, zira 

bu savaşın tarafları Müslümanlardır. Bu sebeple bu sahada va’z edilen hüküm ve ortaya 

konan içtihatların temelinde “Karşılıklılık prensibi”nden ziyade, “İslâm kardeşliği” 

prensibinin hâkim olduğu görülür. Esasa ilişkin bu farklılık, savaş hukukuna dair birçok 

uygulamada netice doğurur. Bu konulara ileride değinilecektir.   

Ayrıca daha evvel de ifade edildiği üzere bu savaş, idarî bir müdahaledir. Cezâî 

bir müeyyide mahiyetinde değildir.
772

  

a. Savaş Öncesi Çağrı  

Öncelikle ifade etmek gerekir ki, savaş öncesinde karşı tarafa son bir kez çağrı 

yapılması, İslâm savaş hukukunun genel bir özelliğidir. Çok istisnai durumlar haricinde, 

ilanı yapılmadan savaşa başlanmaz.
773

  

Bu sebeple devlet başkanı bu kişileri öncelikle “adalet ve itaat dairesine, İslâm 

cemaatinin reyine (ortak kanaatine) rücua (dönmeye)” davet eder. Zira isyancılar bu 

davete uyarlarsa fesad (kargaşa) bertaraf edilmiş olacaktır. Bu davete uyulmadığı 

takdirde ise İslâm devleti içerisinde asayişi temin etme yönündeki vazifesi icabı bu 

                                                 
772

   Bkz. RÂZÎ, a.g.e., C. XX, s. 219. 

773
 Bkz. HAMIDULLAH; “Muslim Conduct of State”, s. 181-183. Bağîlerle 

gerçekleştirilecek savaşa ilişkin ayet metninde de bu husus barizdir: “Eğer 

inananlardan iki grup birbirleriyle savaşırlarsa aralarını düzeltin. Eğer biri 

ötekine karşı haddi aşarsa, Allah’ın buyruğuna dönünceye kadar haddi aşan tarafa 

karşı savaşın…” (Kur’an 49/9) 



239 

kimselerin bozgunculuklarını def etmek için kendileriyle mücadeleye başlar.
774

 Ancak 

şartlar acil bir müdahaleyi gerektirirse bu çağrı zorunlu değildir.
 775

   

Kendilerine savaş öncesi isyanlarından vazgeçmeleri çağrısı yapılan bağîler 

barış talebinde bulunmuşlarsa; bu hâl, bir durum değerlendirmesi gerektirir.  Bahse 

konu barış talebi taktiksel bir manevra mahiyetinde ise kabul edilmez, ancak 

kalkışmalarından vazgeçecekleri umuluyorsa kabul edilir. Bilmen’in Keşşâf’ül Kına 

adlı eserden yapmış olduğu nakle göre Hanbelî fıkıh ekolü de aynı kanaattedir. 

Bağîlerin barış konusunda talep ettikleri süre, eğer vakit kazanmak, yardımcı bir kuvveti 

elde etmek gibi bir amaca dayanıyor ise kendilerine mühlet verilmez. Aksi takdirde ehl-

i adlin mağlubiyetine yol açılmış olur. Öte yandan bağîler ile yapılacak olan barış 

herhangi bir bedel ödenmesi şartına da bağlanamaz. Zira bağîler de Müslümandır ve bu 

usûl İslâm kardeşliği prensibi ile bağdaşmaz.
776

 Bu uygulamanın harbîlerle 

gerçekleşecek savaşa dair umumî prensiplerden bağîler lehine açık bir farklılık 

gösterdiği görülmektedir.  

 Ateşkes yahut barış gibi bir kısım gerekçelerle ehl-i adl (meşrû halifeye itaate 

devam eden Müslümanlar) ile ehl-i bağy (isyancılar) karşılıklı olarak birbirlerine rehin 

                                                 
774

  SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 237. MAVERDÎ; a.g.e., s. 129. MAVSILÎ; a.g.e., C.IV, 

s. 113.  

Savaş öncesi gerçekleşen bu çağrı “müstahsen” olarak görülür, yani zorunlu 

olmadığı hâlde yapılması güzel olan bir davranıştır. Bu sebeple devlet başkanı, eğer 

böyle bir çağrıda bulunmaksızın bu güruha karşı -isyanlarını bastırmak üzere- 

savaşa girişmiş ise bunda bir sakınca yoktur. Zira bu kişiler zaten Müslümandırlar 

ve Dâr-i İslâm’da da bulundukları için kendilerine davet ulaşmış bulunmaktadır. 

Bkz. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 414. 

775
  BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 414. 

776
  BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 414- 415. SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 236-237. 



240 

vermiş olabilirler. Normal şartlar altında bu rehinlere bir zarar verilmemesi gerekir. 

Fakat diyelim ki bağîler kendi ellerinde bulunan rehinleri öldürmüş olsunlar. Bu 

durumda ehl-i adl’in de elinde bulunan rehineleri öldürebilecekleri söylenemez. Ancak 

bu rehineler, bağîler mağlup edilene kadar hapsedilebilirler.
777

  

 Özetle, bağîlerle savaşa girilmeden önce son bir kez kendileri ile görüşülmesi, 

isyana teşebbüs sebeplerini teşkil eden te’villerinin kendilerine açıklattırılması, imkân 

olduğu ölçüde bu hususta kendileri ile ilmî münakaşalara girişilerek ikna edilmeleri 

cihetine gidilmesi gerekir. Nitekim Hz. Ali de kendisine karşı itaat dairesinden ayrılmış 

bulunan haricîlere, sahabenin meşhur âlimlerinden İbn Abbas’ı göndermiş, İbn Abbas 

bu kimselerle giriştiği ilmî münakaşa neticesinde önemli miktarda haricînin isyan 

tavrından vazgeçmesine sebep olmuştur.
778

 En azından bu kimseler bakımından 

sorunun, savaştan ziyade barışçı yöntemlerle çözümlenmiş olmasının değeri inkâr 

edilemez.  Fakat tüm bu girişimlere rağmen bağîler savaşa dair kararlılıklarını 

sürdürürse ne olacaktır? 

                                                 
777

  SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 238-240. Hatta taraflar, aralarında birisinin anlaşmaya 

ihanet etmesi (yani elindeki rehinlere zarar vermesi) hâlinde diğer tarafın da 

elindeki rehinleri öldürebileceğini kararlaştırmış dahi olsa, başından beri bâtıl 

(geçersiz) olan böylesi bir şarta istinaden diğer rehineler öldürülemez. Zira rehinler 

ateşkes sebebiyle eman (güvence) altına girmiş olmaktadırlar. “Gadre karşı gadr 

ile mukabele ise İslâm şiarına muhalifdir.” (BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 415.) 

778
 İ.Lütfü ÇAKAN-Muhammed EROĞLU; “Abdullah b. Abbas b. Abdülmuttalib” 

maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. I, İstanbul, 1988, s. 76-77. MAVSILÎ; 

a.g.e., C. IV, s. 113. 



241 

 “Eğer inananlardan iki grup birbirleriyle savaşırlarsa aralarını düzeltin. Eğer 

biri ötekine karşı haddi aşarsa, Allah’ın buyruğuna dönünceye kadar haddi aşan tarafa 

karşı savaşın…”
779

  

b. Zor Kullanma (Savaş) 

Müslümanların birbirleri ile mücadelesini konu alan ilgili ayet
780

, çekişme 

hâlinde bulunan Müslümanları, öncelikle İslâm ortak paydasındaki kardeşliğe dönmeye 

davet etmekte
781

, bunun mümkün olamadığı durumlarda ise, eğer ortada bir grubun 

diğerinin hakkına karşı giriştiği bir tecavüz söz konusu ise, o tecavüzü sonlandırmak 

üzere çoğunluğu oluşturan diğer âdil Müslümanlara güç kullanma yönünde izin, yetki, 

görev ve sorumluluk yüklemektedir. Ancak bu durum herkesin herkese kılıç çektiği bir 

kaos hâlini de ifade etmez. Bu hâl, özü itibariyle günümüzde şiddet içeren toplumsal 

olaylara karşı gerçekleştirilen kolluk faaliyetlerine denk gelir.  

İslâm’da, savaş, esas itibariyle güzel ve iyi görülmemiş, fakat eğer zorunlu ise     

-Allah’ın bilgisine havale edilerek- neticeleri itibariyle hayırlı olabileceği kabul 

edilmiştir. Özetle İslâm’da kategorik olarak mutlak savaş karşıtlığı yoktur; bu yaklaşım, 

İslâm’ı mutlak pasifist yaklaşımlardan ayırır. Buna göre İslâm’da savaş sadece bir 

                                                 
779

  Kur’an 49/9. 

780
  Kur’an 49/9. 

781
  Benzer bir ifadeye şu meâldeki ayette de rastlamak mümkündür: “Hep birlikte 

Allah’ın ipine (Kur’an’a) sımsıkı sarılın. Parçalanıp bölünmeyin. Allah’ın size olan 

nimetini hatırlayın. Hani sizler birbirinize düşmanlar idiniz de O, kalplerinizi 

birleştirmişti. İşte O’nun bu nimeti sayesinde kardeşler olmuştunuz. Yine siz, bir 

ateş çukurunun tam kenarında idiniz de O sizi oradan kurtarmıştı. İşte Allah size 

âyetlerini böyle apaçık bildiriyor ki doğru yola eresiniz.” (Kur’an: 3/103) 



242 

zorunluluk olarak ortaya çıktığında, yani meşrû ve makûl sebeplere bağlı olarak 

mümkündür.
782

 

Savaş hakkındaki bu genel kaide, isyancılara karşı gerçekleşen savaş 

bakımından da aynı şekilde geçerlidir. Fazladan olarak bağîlerin siyâsî birer suçlu 

oldukları göz önünde bulundurularak, savaş hukukuna ilişkin şartlar yumuşatılmış 

durumdadır. Peki bir isyan hâli vuku bulduğunda, devlet başkanı için savaş bir 

zorunluluk mudur? 

Meşrû ve âdil bir devlet başkanına isyan ciddî bir iç güvenlik ihlâlidir. Öte 

yandan ülkenin iç sorunlarla boğuşmasından cesaret alan dış unsurların da saldırı 

tehlikesini doğurur. Bu sebeple yerinde ve ciddi tedbirlerin alınmasında zaruret vardır. 

Bu tedbirlerin ittihazında kendisini gösterecek olası bir tavizin ne gibi sonuçlara yol 

açacağı Hz. Osman’ın hilâfeti zamanında yaşanan hadiselerde görülmüştür. Rivayetlere 

göre, sahabeden savaşçı sekiz yüz kişi mücadeleye hazır bir durumda beklerken 

Müslüman kanı dökülmesine mâni olmak isteyen iyi niyetli halife, onlara mani olmuş 

ve büyüyen olaylar neticesinde de evinde şehit edilmiştir.
783

   

İlgili ayette
784

 yer alan “aralarını düzeltin” ve “savaşın” meâlindeki hitaplar, İbn 

Abbas’tan da bu yönde yapılan rivayete göre, esasen otorite makamlarına yöneliktir. 

                                                 
782

  BİLMEN, a.g.e.,  C. III, s. 357. ÖZEL, “Cihad” maddesi, s. 531. Ayrıca bkz. Caner 

TASLAMAN; ‘Terör’ün ve ‘Cihad’ın Retoriği, İstanbul Yayınevi, 8. Baskı, 

İstanbul, 2014, s. 43-54.  

783
  EBÛ ZEHRA; “Mezhepler Tarihi”, s. 33.  

784
  “Eğer inananlardan iki grup birbirleriyle savaşırlarsa aralarını düzeltin. Eğer biri 

ötekine karşı haddi aşarsa, Allah’ın buyruğuna dönünceye kadar haddi aşan tarafa 

karşı savaşın. Eğer (Allah’ın emrine) dönerse, artık aralarını adaletle düzeltin ve 



243 

Nitekim, halife iken, isyancılara karşı savaş açan Hz. Ali, "Dinden çıkanlara, döneklere 

ve adaletten ayrılanlara karşı savaşmakla emrolundum” demiştir.
785

 Zira kitlesel bir 

çatışmaya müdahale ederek barıştırabilmek yeterliliği alelâde fertleri aşan bir kudreti 

gerektirir. Fakat yine de ayetin zâhiri genellik ifade ettiğinden, bu aynı zamanda diğer 

Müslümanlar için bu konuda devlet başkanına yardım edilmesi yükümlülüğünü de içerir 

şekilde anlaşılmıştır.
786

    

Suçu sabit olan isyancılarla savaşmak meşrû olduğu gibi, savaş esnasında 

gerçekleşen öldürme fiilleri de mubah kabul edilmiştir. Ancak bu meşrûiyet 

Müslümanların kanlarının birbirlerine haram oluşuna dair temel kaidenin
787

 bir istisnası 

mahiyetinde olduğundan her istisna gibi dar yorumlanmak durumundadır. Zaruretlerin 

                                                                                                                                               

(onlara) adaletli davranın. Çünkü Allah, adaletli davrananları sever.” (Kur’an 

49/9) 

785
  Taberânî, el-Mu'cemu'l-kebîr, X/91; Hâkim, Müstedrek, III/150.’den aktaran 

SERAHSÎ, a.g.e., C. X, s. 232. 

786
  YAZIR; a.g.e., C. VI, s. 4464. 

787
  “Hep birlikte Allah’ın ipine (Kur’an’a) sımsıkı sarılın. Parçalanıp bölünmeyin. 

Allah’ın size olan nimetini hatırlayın. Hani sizler birbirinize düşmanlar idiniz de O, 

kalplerinizi birleştirmişti. İşte O’nun bu nimeti sayesinde kardeşler olmuştunuz. …” 

(Kur’an 3/103) Bkz. Kur’an 49/10 

“Müslüman Müslümanın kardeşidir. Ona hiyânet etmez, yalan söylemez ve yardımı 

terketmez. Her Müslümanın, diğer Müslümana ırzı, malı ve kanı haramdır. Takvâ 

buradadır. Bir kimseye şer olarak Müslüman kardeşini hor ve hakir görmesi 

yeter.”  (Tirmizî; Birr 18.) 

“Her kim mescidlerimizin yahud çarşılarımızın birinden yanında ok varken geçecek 

olursa eliyle demirlerinden tutsun ki bir müslümanı yaralamasın.” (Buhârî; Salât 

67, Fiten 7. Müslim; Birr 120-124.) 



244 

memnû’ olan şeyleri mubah kılışı bir kaide ise de (Mecelle m. 21), zaruretlerin kendi 

mikdarlarınca tayin olunması gerektiği de bir diğer kaidedir (Mecelle, m. 22). Böylece 

ölçülülük prensibi gereğince, ancak zorunluluk hâlinde ve isyanı bastıracak nispette 

kuvvet kullanımı söz konusu olabilecektir.
788

 Zira “Bir özr için câiz olan şey, ol özrün 

zevâliyle bâtıl olur.” (Mecelle m. 23) Böylece devlet başkanı esasen isyancıların 

öldürülmelerini değil, fakat sindirilmelerini hedef alır.
789

 

Yine bu kâidelerin neticelerindendir ki, asilerle gerçekleştirilecek savaşın 

hükümleri, bu konuda İslâm hukukçuları arasında bazı cüz’î görüş ayrılılıkları 

bulunmakla birlikte, pek çok açıdan harbî ve mürtedler hakkında uygulanacak 

hükümlerden farklılık gösterir.
790

  

Öte yandan isyancılara karşı açılan savaş esnasında ehl-i adl olan Müslümanlar, 

bağîlere karşı bir savaş açıldığı ve yardım için kendilerine bir talepte bulunulduğu 

                                                 
788

  ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 452. MAVERDÎ; a.g.e., s.129.  Bu esas 

günümüzde geçerli zor kullanma prensipleri ile yakın benzerlik ifade eder. Mesela 

Çevik Kuvvet Yönetmeliği’nde, zor kullanma tanımı “Zor kullanma; kanunsuz 

toplu hareket haline gelen bir toplumsal olayın etkisiz hale getirilmesi veya 

önlenmesi veya dağıtılması için; toplu hareketin niteliğine veya dağıtma sırasında 

meydana gelen cebir ve şiddet veya saldırı veya direnişin derecesine 

ve gereğine göre kademeli şekilde artan ölçüde bedeni kuvvet, maddi güç ve silah 

kullanılması halini…ifade eder.” şeklinde yapılmıştır. (Bkz. Çevik Kuvvet 

Yönetmeliği, m. 4; 30.12.1982 tarih ve 17914 sayılı Resmi Gazete) 

789
  ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 134. 

790
  ÖZEL; “Dârülbağy” maddesi, DİA, C. VIII, s. 514. Bu farklılıklara ilerideki 

başlıklarda yeri geldikçe temas edilecektir. Ayrıca bkz. ŞAFAK; “Bağy” maddesi, 

DİA, C. IV, s. 452. 



245 

zaman bu talebe riayet etmek durumundadırlar. Bu, İslâm hukukuna göre bir 

zorunluluktur. Zira ancak bu suretle fitne önlenebilecek, anarşi sonlandırılabilecektir. 

Ancak devlet başkanının bu çağrısına icabet etmeye muktedir olamayan yahut destek 

vermeleri halinde de bir fayda olmayacağı kanaatinde bulunan kişilerin en azından 

fitneye dahil olmaması, kendi evlerine çekilerek kargaşaya karışmaktan imtina 

etmelerinin doğru olacağı kabul edilmektedir.
791

  

Şunu da ilâve etmek gerekir ki, Râzî’nin de ifade ettiği üzere, isyancılara karşı 

gerçekleştirilen savaş, hadd suçu işleyen kişiye verilen cezadan farklıdır. Aslında 

mahiyeti itibariyle bir ceza değildir. Mesela içki içme (sarhoşluk) suçunu işlemiş olan 

bir kişi, içmeyi terk etse dahi, ilgili hadd kendisine tatbik edilir. Ancak isyancılarla 

gerçekleşen savaş, bunun tam tersine, haddi aşmadan vazgeçme noktasına kadar icra 

edilir. Eğer haddi aşan taraf savaştan vazgeçerse, artık onlarla savaşmak haram olur. 

Zira ilgili ayette savaş izni, “dönünceye kadar” ibaresi ile sınırlandırılmıştır.
792

 Bu 

kayıt, savaşmanın isyan etmek suretiyle haddi aşan kimseler için bir ceza mahiyetinde 

olmadığının göstergesidir. Dolayısıyla, savaşma izni burada noktalanır. Çünkü, “Dönme 

işi herhangi bir taraftan sâdır olur ve aynı iş, diğerinden de tahakkuk ederse, ara yerde, 

kendisi sebebiyle savaşın mübah olduğu ‘haddi aşma’ kalmaz.”
793

 Yani eğer taraflardan 

birisi –herhangi bir safhada- savaşma iradesini sonlandırır ve diğer taraf da aynı şekilde 

davranırsa, savaşı meşrû kılan “haddi aşma” hâli ortadan kalkmış olacaktır. Bu durum,  

haddi aşan tarafa yönelen müdahalenin, temâdî etmekte olan suçun sonlandırılmasına 

                                                 
791

  BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 411. 

792
  “…Eğer biri ötekine karşı haddi aşarsa, Allah’ın buyruğuna dönünceye kadar 

haddi aşan tarafa karşı savaşın. Eğer (Allah’ın emrine) dönerse, artık aralarını 

adaletle düzeltin ve (onlara) adaletli davranın…” (Kur’an 49/9) 

793
  RÂZÎ; a.g.e., C. XX, s. 220. 



246 

yönelik bir adlî kolluk faaliyetinden ibaret olduğu (ceza mahiyetinde olmadığı) 

manasına gelir.
794

  

aa. Silah Kullanımının Sınırları 

İslâm savaş hukukunda kaideten belli bir silah sınırlaması yoktur. Bu konuda 

savaşın teknik gerekleri ne ise o uygulanacaktır.
795

 Bununla beraber, hedefte fiilen 

muharib vaziyetinde bulunmayan kimseler, kadınlar, yaşlılar ve çocukların da 

bulunması ihtimaline binaen zaruret olmadıkça kalelere ve beldelere yönelik olarak 

toplu ölümlere yol açıcı silahların (o dönemin şartlarında mancınık, top gibi örnekler 

verilmiştir) gelişigüzel kullanılmaması esastır.
796

 Bununla birlikte savaşın akışı 

içerisinde gerekiyor ise bu yöntemlere başvurmakta da bir sakınca görülmemiştir. Zira 

bu saldırıda hedef olarak gözetilen kişiler muharib kimseler olup, kadın ve çocuklar 

doğrudan hedef olarak gözetilmemişlerdir.
797

 

                                                 
794

  Adlî kolluk faaliyetleri kapsamında icra edilen işlemler ve ittihaz edilen koruma 

tedbirleri de fonksiyonel açıdan idarî birer işlem sayılırlar. Bu açıdan bağîlerle 

gerçekleşen savaşın idarî bir faaliyet olduğuna dair geçmiş tespitlerimiz ile bu tavsif 

arasında bir çelişki yoktur.  

795
  Bu konuda ayrıca bkz. Said KEMAL PAŞAZÂDE ve Cebrail GREGOR, Hukuk-u 

Düvel, Matbaa-i Ebu’l Ziya, Konstantiniyye, 1299, s. 122-123. 

796
  BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 366; Serahsî, bu konuda mutlak bir 

yasak koymanın savaşın icapları karşısında İslâm ordusunu zor durumda bırakmak 

anlamına geleceğini ifade ederek, fiilin kasıt unsuru bağlamında muhariplere 

yönelik olduğunu ifade eder. Bkz. a.g.e., s. 59. 

797
  ZUHAYLİ, a.g.e., C. VIII, s. 186; Krş. Hugo GROTIUS; Savaş ve Barış Hukuku-

Seçmeler (çev. Seha L. MERAY), Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi 

Yayınları, Ankara Üniversitesi Basımevi, 1967, s. 205-206, 237. 



247 

Devlet başkanı, bağîler ile savaşmaya karar verirse, bu savaşta tıpkı harbîler ile 

gerçekleşecek muharebelerde olduğu gibi her türlü savaş araçlarına başvurabilecektir.
798

 

Ancak bu ruhsatın, isyanı bastıracak ölçüde gerekli olan kuvvet ile sınırlı olacağı 

barizdir. 

İslâm hukukçuları harbîlerle gerçekleşecek olan bir savaşta dahi her türlü silah 

kullanımını mubah görmemişler, mesela Malikî hukukçuları düşmana karşı zehirli ok, 

süngü, şaraba zehir katmak gibi yöntemleri haram kabul etmişlerdir.
799

 Yine Hz. Ömer 

de düşmana ateş atılmasını, yani düşmanın yakılarak öldürülmesini caiz görmemiştir. 

Ancak diğer bazı hukukçulara göre, eğer ilk önce düşmanlar böyle bir silah kullanırlarsa 

aynı şekilde karşılık verilmesi mümkündür.
800

   

Savaşın yürütülme biçimi, sonraki dönemlerde gerçekleşmesi umulan barışın 

temellerini yok etmemeli, taraflar arasında düşmanlığı devamlı kılıcı tahribata meydan 

vermemelidir. Sürekli barışın temellerine ilişkin bir “deneme” kaleme alan Kant’a göre; 

“Hiçbir devlet harpte ileride barış akdedileceği zaman devletlerin birbirlerine karşılıklı 

güven duymalarını imkansız kılacak yollara başvurmamalıdır.”
801

 İslâm âlimlerinin 

savaş hukuku sahasındaki içtihatlarının da benzer kaygılara dayandığını ifade etmek 

                                                 
798

  BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 414. MAVSILÎ; a.g.e., C.IV, s. 113. SERAHSÎ; a.g.e., C. 

X, s. 238. 

799
  BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 366. GROTIUS, bu konuda şu kaydı düşmektedir: “çok 

eskiden beri, bütün uluslarca olmasa bile uygar uluslarca benimsenmiş olan 

uluslararası hukuk, düşmanı zehirleyerek öldürmeyi yasaklamaktadır.” a.g.e, s. 

201. 

800
  BİLMEN, a.g.e., C. III, s. 366. 

801
  Immanuel KANT; Ebedî Barış Üzerine Felsefi Deneme (Çev. Yavuz ABADAN-

Seha MERAY), Ajans Türk Matbaası, Ankara, 1960, s. 13. 



248 

mümkündür. Bununla birlikte bu kaygılar, bağîlere karşı gerçekleşek bir savaş için 

öncelikle geçerlidir.  

Yine tahrip gücü yüksek silahların rastgele kullanılması, tabiî varlıklara da zarar 

vermek manasına gelir. Oysa zorunluluk olmadıkça harbîlere karşı girişilen savaşlarda 

dahi İslâm milleti tarafından (fetih halinde) kullanılması beklenen meralar, mezraların 

tahrip edilmemesi gerektiği ifade edilmektedir.
802

 Aynı durum, bağîlerle gerçekleşecek 

olan savaşta da geçerlidir.
803

  

bb. Fiilen Savaşmayanlar, Kadın ve Çocukların Durumu 

İslâm savaş hukuku, “ehl-i kıtal” (savaşma yeterliliğine sahip) olmayan 

kimselerin öldürülmesini -bu kimseler fiilen harbe iştirak etmemiş iseler- meşrû kabul 

etmez. Böylece bağîlerin arasında bulunan çocuklar, akıl sağlığı yerinde olmayanlar, 

kadınlar, yaşlılar öldürülmezler. Ancak savaşa iştirakleri sebebiyle ve savaş esnasında 

öldürülmüş olmaları hâli bundan müstesnadır.
804

  

Bunun dışında ehl-i adl’den olan bir Müslümanın bağîler’den birisi hakkında 

emân vermiş olması da mümkündür. Bu durumda emân ile Dârü’l-Adl’e girmiş bulunan 

bağî’ye herhangi bir zarar verilemez. Bununla birlikte meşrû devlet güçleri ile birlikte 

bağîlerle mücadeleye katılmış da olsalar zımmîlerin vermiş oldukları emân’ın bir 

geçerliliği yoktur.
805

 

                                                 
802

 BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 366; SERAHSÎ, a.g.e., s. 58; Krş. 

GROTIUS, a.g.e., s. 237. 

803
  MAVERDÎ; a.g.e., s. 131. 

804
  BİLMEN; a.g.e.; C. III, s. 415. MAVSILÎ; a.g.e., C. IV, s. 116. Krş. GROTIUS, 

a.g.e., s. 200-201. 

805
  SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 240-241. 



249 

cc. Yakın Akraba ile Savaş 

Kur’an anne-babaya ve yakınlara iyi davranmayı emreder.
806

 Yine anne ve 

babaya itaati de emreder. Ancak bu konuda bir kısım sınırlamalar mevcuttur: 

“Eğer, (anne-baban) hakkında hiçbir bilgi sahibi olmadığın bir şeyi bana ortak 

koşman için seninle uğraşırlarsa, onlara itaat etme. Fakat dünyada onlarla iyi 

geçin…”
807

 (Kur’an 31/15) 

İsyan suçuna gelince, mâlum olduğu üzere bu hareket belli bir içtihada dayalı 

olarak ortaya konulmaktadır. Bu sebeple yakın akrabaların birbirleri ile bu konuda ters 

düşmeleri ve karşı karşıya gelmeleri mümkündür. Mesela Hz. Aişe ile kardeşi 

Muhammed, Cemel Vakasında karşı karşıya gelmişlerdir. Keza Emevî idaresine biat 

etmeyerek kendi adına biat alan Abdullah b. Zübeyr’in üzerine sevk edilen Yezid’in 

ordusunun başında kardeşi Amr bulunmaktadır.
808

 Ancak dikkat etmek gerekirse bu 

hâller İslâm’ın temel esasları çerçevesinde ifade edilecek olursa iman-küfür/şirk 

mücadelesi hüviyetinde değildir. Bu sebeple bu tür mücadelelerde gözetilmesi gerekli 

                                                 
806

  Bkz. Kur’an 2/83, 16/90, 4/36, 6/151, 17/23-24, 31/14, 46/15. 

807
  Anne ve baba ile “dünyada iyi geçinmek” tabiri hakkında Râzî: “Onlara cisminle, 

bedeninle sahip çık. Çünkü onların hakkı, senin bedenin üzerindedir. Fakat, aklınla 

da Peygamber'in yoluna uy. Çünkü peygamber de, tıpkı babanın, senin bedenini 

eğitip büyütmesi gibi, senin aklın ve ruhunu eğitip büyütmektedir” demektedir. 

(RÂZÎ; a.g.e., C. XVIII, s. 156-157.) 

Yazır ise bu ifadeyi, anne-babanın şeriata aykırı düşmeyecek dünyevî taleplerinin 

yerine getirilmesi, iyilik ve insanlığın icabı olarak yanlarında bulunmak, 

ihtiyaçlarını gidermek, onlara kötü söz söyleyip eziyet etmemek olarak 

yorumlamaktadır. (YAZIR; a.g.e., C. VI, 3846) 

808
  Bkz. AYCAN; “Emevîler Döneminde…”, s. 104, 108. 



250 

olan akrabalık hukukunun yanı sıra miras hukukunu da ilgilendiren bir boyut söz 

konusudur.      

İslâm hukukçuları, isyanları sebebiyle her ne kadar kendileri ile savaş meşru ve 

öldürülmeleri mubah ise de; bağîler tarafında bulunan baba, kardeş ve diğer hısımların -

meşrû savunma hali hariç olmak üzere- yakınları tarafından bizzat öldürülmemesi 

gerektiğini ifade etmektedirler. Böylesi bir davranış, akrabalık hukukuna aykırı 

olduğundan kerih görülmüş, hoş karşılanmamıştır. Şartlar gereği bu kişilerle mücadele 

bir zaruret ise de bunu başkalarına bırakmak daha uygun görülmüştür. Bununla birlikte 

meşrû savunma hakkının kullanılması hâli, bu durumdan müstesnadır. Bu halde 

öldürme fiili gerçekleşmiş olsa dahi miras hukuku bakımından miras hakkı yitirilmiş 

olmaz, keza herhangi bir tazminat da gerekmez.
809

   

dd. Savaşan Tarafların Yardım Alması 

İsyan fiili, kitlesel bir kalkışma hareketidir. Bu nedenle tarafların büyük ölçüde 

destek ve kuvvete ihtiyaçları bulunur. Hatta tarihte gerçekleşen birçok isyan girişiminin 

başarısızlığa uğrama gerekçesi, isyana kalkışan liderin savaş esnasında yalnız 

bırakılmasıdır.
810

  

                                                 
809

  SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 244-245. BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 419. 

810
  Hz. Hüseyin’i Kûfe’ye davet edip biat etmek isteyen kimseler, bilahare saf 

değiştirerek ondan yüz çevirmişlerdir. Tâberî, tarihinde Hz. Hüseyin’in ağzından şu 

sözleri nakleder: “Bana mektup yazarak çağıran siz değil miydiniz? Benimle beyat 

eyleyen siz değil miydiniz? Şimdi beni bundan ötürü mü getirdiniz ki nahak yere 

öldüreceksiniz?” Cevap şöyledir: “Biz, senin bey’atinden bıkmış bulunuyoruz.” 

(Tarih-i Tâberî, C. IV, Sağlam Yayıncılık, s. 105.)  Abdullah b. Zübeyr de Haccâc’a 

karşı mücadelesinde bağlıları tarafından yalnız bırakılmıştır. Hatta kendisini 



251 

 Bu nedenle taraflar isyan sürecinde yardımcı kuvvet arayışına girmektedirler. 

İslâm hukuku nazarında bu talebin meşrûiyeti bakımından yardım talebinde bulunan ve 

bu talebe muhatap olan kişilerin kimlikleri büyük önem taşımaktadır. 

aaa. Müslümanlardan Yardım Talebi 

Halkın, idaresi altında emniyetle yaşadığı âdil devlet başkanı tarafından 

gerçekleştirilen yardım talebine, -tıpkı genel savaşta olduğu gibi- savaşma yeterliliğine 

sahip her Müslüman’ın riayet etmesi İslâm hukukuna göre bir zorunluluktur.
811

 Çünkü 

ancak böylesi bir yardımla fitne (kargaşa/anarşi) önlenebilecektir. Ancak destek 

vermeleri halinde dahi bir fayda olmayacağı kanaatinde bulunanların, evlerine çekilerek 

fitneye dahil olmamayı tercih etmeleri mümkündür.
812

  

Fakat zulüm icra eden yahut vazifesini yerine getirmekten aciz bir vaziyette 

bulunan bir devlet başkanına karşı isyan (huruç) vukû bulursa; Müslümanların devlet 

başkanının yardım talebine olumlu karşılık vermeleri, onu desteklemeleri gerekmez. 

Hatta böylesi bir yardım, zulme ve zalime destek olma manasına geleceğinden hatalı bir 

davranış olacaktır.
813

  

                                                                                                                                               

bırakanlar arasında evlatları da vardır. (Târih-i Tâberi, s. 191) Bir başka örnek de 

isyana kalkışan Abdurrahman b. Eş’as’tan verilebilir. Kâbil meliki Retbil, Emevî 

valisi Haccac ile -yedi sene müddetince kendisinden haraç alınmaması hususunda- 

bir anlaşma sağlayarak, kendisine sığınmış bulunan Abdurrahman b. Eş’as’ın başını 

Haccâc’a göndermiştir. (Bkz. Tarih-i Tâberî, s. 228-229.)  

811
  Bkz. YAZIR; a.g.e., C. VI, s. 4464. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 411. 

MAVSILÎ; a.g.e., C. IV, s. 114. 

812
  BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 411.  

813
   BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 411. 



252 

Tam da burada isyancıların yardım talebine Müslümanların ne şekilde cevap 

vereceği söz konusu edilmelidir. Bilmen, zulüm ve haksız uygulamalara hakkıyla 

direnerek karşı duran bir topluluğa –eğer yardım fayda getirecek ise- her Müslümanın 

yardım etmesinin bir vazife olduğunu ifade etmektedir.
814

 Ancak bunun tespitinin 

müşkül olduğu da daha evvel ifade edilmişti.  

Bağy suçunun ayırt edici özelliği, belli bir te’vil’e dayanıyor olmasıdır. Bu 

sebeple Müslümanların esasen düşünce, ifade ve örgütlenme hürriyetleri çerçevesinde 

diledikleri görüşü savunma ve destekleme hakları vardır. İsyan suçunu siyâsî suç hâline 

getiren de işte özündeki bu te’vil unsurunun izafî karakteridir. Bununla birlikte -

subjektif bir değerlendirmenin konusunu teşkil etse dahi- temel prensibin ifadesinde 

yine de fayda vardır. Buna göre, âdil bir devlet başkanına isyan etmiş bulunan bağîlere 

dahil olmamak gerektiği gibi, bu kişiler fitne ehli sayıldıklarından kendilerine silah da 

satılmaz. Zira bu tür bir satış, onların haksız teşebbüslerine destek manasına gelir.
815

  

bbb. Zımmîlerden Yardım Talebi 

Harbîlere karşı gerçekleştirilen savaşlarda -katılımlarından bir fayda 

umuluyorsa- zımmîlerin de iştiraki mümkün görülmüştür. Ancak haklarında İslâm 

ordusu kumandanının hükmünün geçerli olması için İslâm sancağı altında olmaları 

gerekir.
816

 Başlarına buyruk bir grup teşkil etmeleri uygun görülmemiştir. 

                                                 
814

 BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 411. 

815
 BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 414. 

816
 BİLMEN, a.g.e., C. III, s. 367. SERAHSÎ, a.g.e., s. 43-44. 



253 

 Bağîlere karşı gerçekleşen savaşta ise devlet başkanının zımmîlerden, yahut 

muahidlerden yardım istemesi uygun görülmemiştir.
817

 Bununla beraber Hanefî 

hukukçuları bunu da mümkün görürler.
818

 

 Eğer zımmîler bağîlerin saflarında savaşmış, onlara yardım etmiş iseler; Hanefî 

hukukçularına göre, bu kişiler hakkında bağî hükümleri uygulanır. Hanbelî 

hukukçularına göre ise geçerli bir mazeret yahut mazur görülebilir bir hata söz konusu 

değil ise bu hâl, zimmet akdinin ihlâli sayılarak haklarında genel savaş hukuku 

hükümleri uygulanır.
819

   

ccc. Harbîlerden Yardım Talebi 

İslâm hukukunda isyan ve isyancılara uygulanacak hukukî rejim, devletin dahilî 

meseleleri kapsamında görüldüğünden, bir başka devletin isyancılara destek vermesi, 

“düşmanca davranışa teşebbüs” olarak addedilir.
820

  

Aynı şekilde devlet güçlerinin de bağîlere karşı gerçekleşen bir savaşta 

harbîlerden yardım istemeleri uygun görülmemiştir. Ancak, Ebû Hanife’ye göre bu 

mümkündür.
821

  Bununla birlikte, eğer bir bölgede bağîler üstün gelmiş de, ehl-i adl, 

gayrimüslim bir milletin ülkesine iltica etmek mecburiyetinde kalmış iseler, bu kişilerin 

o ülke kuvvetleriyle ittifak ederek bağîlere karşı savaşmamaları gerektiği ifade 

                                                 
817

  MAVERDÎ; a.g.e., s. 130. 

818
  SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 247. 

819
  SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 238. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 416. 

İBN CEMAA; “Adl’e Boyun Eğmek”, s. 153. Bu konuda ayrıntılı açıklamalar için 

bkz. Tez; İkinci Bölüm, II/D-2. 

820
  ÖZEL, “Dârülbağy” maddesi, DİA, C. VIII, s. 514. 

821
  Aktaran İBN CEMAA; “Adl’e Boyun Eğmek”, s. 152. 



254 

edilmektedir. Zira böylesi bir savaşta gayrimüslimler, Müslümanlara karşı hâkim bir 

mevkide olacaklardır. Gayrimüslümlerin hâkimiyeti altında bir Müslüman grubun başka 

bir Müslüman gruba –bu grup bağî de olsa- savaş açması meşrû değildir.
822

  

Eğer harbîlerden bir grup bağîlerin yanında isyana iştirak etmişler ise
823

 savaş 

sonrasında haklarında bağî hükümleri uygulanmaz. Bu sebeple gayrımüslim kişilerin 

çocuk ve kadınları esir edilmiş ise bu kimseler köle ve cariye olarak alınabilirler. Çünkü 

bağîler için geçerli olan koruyucu düzenlemeler, bağîlerle ittifak halinde olan 

gayrimüslimlere teşmil edilemez.  Harbî olan bu kişiler Dâr’ül-İslâm’a saldırmak 

suretiyle dahil olduklarından haklarında harbîlere dair hükümler uygulanır.
 824

 

Bir diğer önemli konu ise eman verme meselesidir. Mâlum olduğu üzere bir 

İslâm Devleti’nde -velev ki köle olsun- herhangi bir Müslümanın bir harbîye vermiş 

olduğu emân tüm Müslümanları bağlar; böylece o kişinin canı ve malı dokunulmaz 

olur.
825

 Aynı durum ehl-i bağy’in barış yapmış olduğu bir topluluk karşısında da 

                                                 
822

  SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 247. BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 414. 

823
  Abdullah b. Zübeyr ile Yezid arasında gerçekleşen iktidar mücadelesinde, Husayn 

b. Numeyr komutasındaki ordu Mekke’de bulunan Abdullah ve bağlılarını 

kuşatmak üzere harekete geçtiklerinde Necaşîler tarafından Abdullah’a 200 

mızraklı savaşçı yardımı gönderilmiştir. Müslümanlar arasındaki iktidar 

mücadelesinde görülen bu ilk dış yardımın sebebinin Abdullah’ın babası olan 

Zübeyr b. Avvam’ın II. Habeşistan hicreti esnasında çıkan isyanda Habeş kralına 

yardım etmesi olduğu ifade edilir. Bkz. AYCAN; “Emevîler Döneminde…”, s. 

112-113. 

824
  SERAHSÎ; C. X, s. 251. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 415-416. 

825
  Nebi BOZKURT; “Eman” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XI, İstanbul, 

1995, s. 76. 



255 

geçerlidir. Eğer böyle bir durum söz konusu olmuşsa, ehl-i adl’in bu kimselerle 

savaşması doğru görülmemiştir. Hatta daha sonra bağîler zulmederek bu kavmi esir de 

etseler ehl-i adl bu zulme iştirak etmemelidir.
826

 Hanbelî fıkıh ekolü ise bu konuda 

farklı düşünür; onlara göre, bağîlerin kendilerinden yardım görmüş oldukları harbîlere 

verecekleri emân (güvence), ehl-i adl’i bağlamaz, bu sebeple ehl-i adl bu kimseler 

hakkında yine de harbî muamalesi yapar. Fakat bu kimselere eman vermiş olan bağîler 

vermiş oldukları emân gereği bu kişilere saldırmamalıdır.
827

  

ee. Müsle (İşkence) 

İşkence İslâm’da yasaklanmıştır.
828

 Kur’an, Müslümanları savaş durumunda dahi aşırı 

gitmekten men ettiği gibi
829

, Hz. Peygamber de “Dünyada insanlara işkence edenlere Allah 

da âhirette ceza verir”
830

 diyerek, Müslümanları işkenceden men etmiştir. İslâm dini savaş 

                                                 
826

  SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 247. BİLMEN; a.g.e., C. III, 416. 

827
  Bkz. BİLMEN; a.g.e., C. III, 416. İBN CEMAA; “Adl’e Boyun Eğmek”, s. 153.  

828
  Kur’an 5/8, 42/40. İslâm nazarında işkence; gerek sorgulamada, gerek yargılamada 

ve gerekse infaz safhasında yasaklanmış bir fiildir. Bkz. AKŞİT; “İslâm Ceza 

Hukuku ve İnsânî Esasları”, s.  104-112. 

829
  Kur’an 2/190. Bu ayet ehl-i kıtal olmayan kimselerin öldürülmemesi manasına 

geldiği gibi, müsle yasağını da içerir. “…kezalik katilde müsle yapmayın, ya'ni 

öldürdüğünüz kimselerin burnunu kulağını ve sairesini kesmeğe kalkmayın. - 

Netekim sıbyan-ü nisayı (çocuk ve kadınları) ve eshabı savamiı (manastırda 

bulunan din adamları) katilden ve kezalik müsleden Resulullahın nehyettiği âsarı 

şayia ile sabittir.” (YAZIR; a.g.e., C. II, s. 694.) 

830
  Müslim; Birr 117-119. Ebû Dâvûd; İmâre, 32. 



256 

şartlarında dahi olsa hiçbir ayrım yapmaksızın insanlara işkence edilmesini, keza haklı 

cezalandırmada ölçüyü kaçırıp işkence boyutuna vardırılmasını uygun bulmamıştır.
831

  

Aynı durum bağîler hakkında da geçerlidir. Bağilere ait ölülerin başlarının kesilerek 

meydanda teşhir edilmesi hoş görülmemiştir. Çünkü bu da “müsle” sayılır ve yasaktır.
832

 

Bununla birlikte Bilmen, Bedayi adlı eserden düşmanın gücünü kırmak için psikolojik bir 

harp taktiği olarak icra edilmesinin mümkün olabileceği yolunda bir kısım görüşleri 

nakletmektedir.
833

 Ancak rivayete göre, Hz. Ebubekir’e bir bağînin başı getirildiğinde o bunu 

yadırgamıştır. Kendisine İranlılar ve Bizanslıların da böyle yaptığı hatırlatılınca; “İranlılarla 

Bizanslıların yolundan mı gidilecek?” diye tepki göstermiştir.
834

 

Keza Hz. Peygamber tarafından mukabele-i bi’l-misl için dahi ölülere müsle yapılması 

kesin olarak yasaklanmıştır. Hatta Hz. Peygamber’in savaş yorgunu olan sahabelerine, yabanî 

hayvanlar tarafından parçalanmaması için -müşrik dahi olsalar- ölülerin gömülmesini 

emrettiği bilinmektedir.
835

  

                                                 
831

  Şamil DAĞCI; “İşkence” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXIII, İstanbul, 

2001, s. 430.  

832
  SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 243. 

833
  Aktaran BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 417. 

834
  MAVSILÎ; a.g.e., C. IV, s. 117. SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 243. 

835
  Ünal KILIÇ, “Düşmanlarına Bile Merhametli Muhammed (Sav) (Savaşlar 

Çerçevesinde)”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2013, C.XVII, 

S. 2, s. 27 



257 

ff. Yaralanan, Etkin Pişmanlıkta Bulunan, Kaçan ve Esir Alınan 

İsyancıların Durumu 

Bağy hukukunun genel savaş hukukundan ayrıldığı en önemli yer burasıdır. 

Öncelikle temel ayrılık bağîlerle gerçekleştirilen savaşın maksadında ortaya 

çıkmaktadır. Bağîlerle gerçekleşen savaş onların tehlikeliliklerini ortadan kaldırmak, 

itaatlerini temin ve tehditlerini bertaraf etmek gayesine yöneliktir. Bu sebeple, kaideten 

artık savaşma imkânı kalmamış, yaralanmış, nedamet (pişmanlık) göstererek teslim 

olmuş, kaçmış, esir alınmış bir Müslümanın öldürülmemesi gerekir.
836

 Zira savaştan 

aslolan maksat bu suretle hâsıl olmuştur. “Bir özr için câiz olan şey, ol özrün zevâliyle 

bâtıl olur.” (Mecelle m. 23)  

Ancak maksat, tehlikeliliğin bertaraf edilmesi olduğundan Hanefî fıkhına göre 

bağîler eğer, “menea-i mümtenia (güçlü bir topluluk)” sahibi iseler savaş esnasında 

geride bırakmış oldukları yaralılar ile firarilerin –eğer bu kişilerin kaçıp o topluluğa 

dahil olacakları öngörülüyorsa- öldürülmeleri, yahut öldürmek veya esir etmek 

maksadıyla takip edilmelerinde herhangi bir sakınca bulunmamaktadır. Fakat eğer dahil 

olacakları bir topluluk mevcut değilse yaralıların öldürülmesi, firarilerin de takip 

edilmesi uygun değildir.
837

  

                                                 
836

  SERAHSÎ, a.g.e., C. X, s. 246. Hz. Ali, Cemel vakasında “Kaçanları takip etmeyin, 

yaralıları öldürmeyin.” demiştir. (Bkz. MAVERDÎ; a.g.e., s.129.) 

837
  Bedayi’den aktaran BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 415. MAVERDÎ; 

a.g.e., s. 130. MAVSILÎ; a.g.e., C. IV, s. 114. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 135. 

SERAHSÎ, a.g.e., C. X, s. 234. 



258 

Buna karşılık İmam Malik, İmam Şâfiî ve Ahmed b. Hanbel kaçan âsilerin takip 

edilemeyeceğini ifade etmişlerdir. Nitekim Cemel Vak‘ası esnasında Hz. Ali de 

kaçanların takibine müsaade etmemiştir.
838

  

Bağîlerden esir edilmiş olanlar hakkında devlet başkanının takdir yetkisine sahip 

olduğu kabul edilmektedir. Güçlerini kırmak yahut köklerini kazımak için, dahil 

olabilecekleri güçlü bir toplulukları mevcut olan esirleri öldürebileceği gibi, tamamen 

pişman olacakları ana kadar hapsetmekle de yetinebilir.
839

 Özetle bu konuda durumun 

gereklerine göre hareket edilir. Yoksa kişisel intikam hislerinin tatmini yahut iç 

ferahlatma gibi kişisel bir saik ile hareket edilemez. Ancak eğer esirlerin kendisine 

sığınacakları yahut kendilerinden kuvvet kazanacakları bir toplulukları mevcut değilse 

asla öldürülemezler.
840

  

Silahını elinden bırakmayan bağî öldürülebilir. Fakat pişmanlık göstererek 

silahını bırakan veya silahını bırakmak suretiyle düşünmek için süre isteyen bağîye 

saldırılamaz, zira bağî bu haliyle emân dilemiş olmaktadır. Böyle bir bağî eğer kasten 

öldürülürse hukuka uygunluk nedenlerinde hata hükümlerine (şüphe-i ibahe) binaen 

öldürene kısas gerekmez, fakat diyet ödemesi gerekir.
841

 

                                                 
838

  ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 452. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, 

C. III, s. 415. “Eimme-i selasenin içtihadlarına nazaran böyle bir cemiyetleri 

mevcud olsun olmasın bu mecruhlar (yaralılar) ile firarîlerin öldürülmeleri, takib 

edilmeleri caiz değildir.”(BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 415.) 

839
  “Hz. Ali (r.a ), Haricîlerden ele geçirilenleri, bir daha kesinlikle kendisine karşı 

isyan etmeyeceklerine yemin ettirir, daha sonra serbest bırakırdı.” (Bkz. 

SERAHSÎ, a.g.e., C. X, s. 234.)  

840
  SERAHSÎ, a.g.e., C. X, s. 234-235. BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 415. 

841
  SERAHSÎ, a.g.e., C. X, s. 246. BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 416-417. 



259 

gg. Savaşın Sona Ermesi 

Bağîlere karşı isyanlarından ötürü başlatılan savaş neticeye ulaştıktan ve 

bağîlerin tehditleri bu suretle bertaraf edildikten sonra, zaruret icabı tanınmış olan 

ruhsatların meşrûiyeti sona erer ve genel hükümler uygulanmaya başlanır. Artık ortada 

suç işlemiş Müslüman bir topluluk, o topluluktan arta kalan ölüler, esirler, 

kendilerinden elde edilmiş bulunan mal ve silahlar vardır. Bir başka anlatımla savaştan 

geriye çözüme kavuşturulması gereken bir yığın mesele kalmıştır.  

 Dahilde emniyetin sağlanması gibi bir özür için caiz olan savaş sona ermiş, sıra 

içtimâî barışın yeniden tesis edilmesine gelmiştir. İlgili ayete göre yapılması gereken de 

kardeşlerin arasını düzeltmektir.
842

 Bağîlerin savaş sonrası durumuna ilişkin içtihatlara 

hâkim temel felsefe ve erişilmesi umulan nihâi gaye de budur. Ancak elbette bu maksat 

takip edilirken bağîlerin yeni bir teşebbüsüne yol vermemek de gereklidir. Eğer bağîler 

savaşmak için yeniden toparlanmaya başlarlarsa, fiilen saldırıya geçmeleri beklenmez. 

Kendilerine fırsat verilmeden derhal savaş açılır. Zira yeniden toparlanmalarına ve 

güçlenmelerine izin vermek, içinden çıkılması mümkün olmayan zorluk ve telafisi 

imkânsız zararlara yol açabilir.
843

 

aaa. Esirlerin Durumları 

Harbîlerle (gayrimüslimler) geçekleşen bir savaş sonrasında, zor kullanmak 

suretiyle elde edilen esirlere ne şekilde muamelede bulunulacağı konusunda İslâm 

hukukçuları arasında görüş ayrılıkları bulunmakla birlikte, genel olarak devlet 

başkanının bu konuda seçimlik yetkilerinin bulunduğu kabul edilmektedir. Bu seçimlik 

                                                 
842

  Kur’an 49/9-10. 

843
  MAVSILÎ; a.g.e. C. IV, s. 114. 



260 

yetkiler, Müslümanların menfaat ve maslahatı gözetilerek kullanılır. Buna göre devlet 

başkanı, durumun gereklerine göre;
844

  

 

i. Esirlerin mukatil (savaşçı) kısmını öldürtebilir ve böylece tehlikelerini 

bertaraf edebilir.
845

 

ii. Bu kişileri istirkak edebilir (köle statüsüne geçirebilir).
846

  

iii. İslâm devletinin kontrolünde olmak üzere kendilerine ahd ve eman vererek 

serbest bırakabilir.
847

 

                                                 
844

  BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 399; ZUHAYLİ, a.g.e., C. VIII, s. 226-

227; MAVERDİ, a.g.e., s. 113-114; MAVSILÎ, a.g.e.; s. 58; Krş. GROTIUS, a.g.e, 

s. 217. 

845
  Bu hüküm, Hz.Peygamber’in bir kısım uygulamalarına dayandırılmakta ise de, 

bahse konu uygulamadaki esirlerin öldürülmeyi gerektiren başka özel suçlarının 

olduğu ve bu sebeple öldürülmüş oldukları (yani salt esaretten dolayı değil) tespit 

edilmiştir. Bu tespitten hareketle, İslâm’da savaş esirlerinin öldürülmesi hakkındaki 

anlayış ve uygulamaların nassa dayanmadığı, İslâm tarihinde vâkî olan 

uygulamaların ise daha çok sosyal/siyasal şartlardan kaynaklandığı ifade 

edilmektedir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Mehmet BİRSİN; “İslâm Devletler 

Hukukunda Savaş Esirlerine Uygulanan Yaptırımların Analizi”, Hitit Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2012/1, C. XI, S. 21, s. 163-194.  

846
  Zuhayli; kadın ve çocukların köleleştirilmesi konusunu dönemin esasen mevcut 

bulunan uygulamasının karşılıklılık esası gereğince tatbik edilmesi olarak ifade 

eder. Bununla birlikte zamanla kölelerin azat edilmeleri, zihinleri bu dönüşüme 

hazırlama maksadına yöneliktir. (Bkz. ZUHAYLÎ; a.g.e., C. VIII, s. 228) 

847
   Ancak bu serbest bırakmanın bedelsiz olarak yahut fidye ile yapılıp yapılamayacağı 

konusu İslâm hukukçuları arasında tartışma konusu olmuştur. İmam Şafiî bedelsiz 



261 

iv. Bu kişileri Müslüman esirlere karşılık mübadelede (müfadat-ı üsera) 

kullanabilir.
848

 

Harbîler hakkındaki uygulama özetle bu şekildedir.  

Bağîlere gelince, bunların çocuk ve kadınlarını esir ederek köle ve cariye 

edinmek mümkün değildir. Çünkü bunlar Müslümandır.
849

 “İslâmiyyet ise ibtidaen 

istirkaka manidir.”
850

 Yani esirlerin Müslüman kimlikleri daha en başından köle 

edinilmelerine mânidir. Esirler arasında bulunan zımmî, muahid ve harbîlerin durumuna 

daha önce temas ettiğimizden burada tekrarına ihtiyaç duymuyoruz.
851

 

Esir kişiler eğer fiilen harbe iştirak etmiş iseler haklarında cezaî müeyyide 

gündeme gelebilir. Buna ileride değinilecektir.
852

  

bbb. Malvarlıklarının Durumları 

Harbîlerle gerçekleştirilen savaşlar neticesinde kendilerinden ganimet ve fey’ 

alınması mümkün ve meşrû görülmüştür. Ganimet; savaş veya orduların karşı karşıya 

                                                                                                                                               

olarak serbest bırakmanın da mümkün olduğu görüşünde iken, Hanefî hukukçuları 

temelde bu yaklaşımı benimsememişlerdir. (Aktaran BİLMEN, a.g.e., C.III, s. 

403.); Ayrıca bkz. SERAHSÎ, a.g.e., C. X, s. 44-45; ZUHAYLÎ, a.g.e., C. VIII, s. 

228. 

848
  BİLMEN, a.g.e., C. III, s. 399-400. 

849
  MAVERDÎ; a.g.e., s. 130. MAVSILÎ; a.g.e., C. IV, s. 115. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 

135. SERAHSÎ, a.g.e., C. X, s. 235. 

850
  BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 415. 

851
  Bkz. Tez; İkinci Bölüm, II-E-2-b-dd. 

852
  Bkz. Tez; İkinci Bölüm, II-E-3-b. 



262 

gelmesi esnasında zor kullanmak suretiyle ele geçirilen mallar iken, fey’ ise zor 

kullanmadan ele geçirilmektedir.
853

 

Bağîler’e gelince bu yaklaşım başkalaşır; bağîler yakalanıp tutuklandıktan sonra 

pişmanlıklarını bildirince bu kişilerden savaş esnasında alınan malları kendilerine iade 

edilir, zira Müslüman’ın malı ganimet konusu olmaz. Nitekim Hz. Ali, Cemel 

Savaşı’nda “Mallar ganimet olarak alınmaz.” demiştir.
854

  Silah ve sair savaş 

araçlarının (mesela o dönem için binek hayvanları) savaşta kullanılması hâli saklı 

kalmak üzere, bağîlere ait eşyalardan bir ihtiyaç vaki olsa dahi istifade edilmez. 

Bunların alınıp kullanılması ise, “lihacetin vukubulan bir kısmet”
855

 demek olup temlik 

maksatlı değildir.
856

 Buna karşılık İmam Şafiî bu görüşe karşı çıkar. Savaş sebebiyle de 

                                                 
853

  SERAHSÎ, a.g.e., s. 15; ZUHAYLÎ, C. VIII, a.g.e., s. 214. 

854
  MAVSILÎ; a.g.e., C. IV, s. 115. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 135. SERAHSÎ, a.g.e., C. X, 

s. 235.  

855
  İslâm savaş hukukunda ganimetlerin savaşçılar arasında paylaştırılmasına “taksim”, 

her bir savaşçının payına düşen ganimet malına ise “kısmet” adı verilir. Dârü’l-

İslâm’a geçene kadar geçici olarak savaşçıya teslim edilen pay “kısmet-i îda”, 

Dârü’l-İslâm’da kesin olarak gerçekleşen paylaştırmadan sonra savaşçıya düşen 

paya ise “kısmet-i ganimet” denir. (Bkz. BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 343.) 

“Lihâcetin vukubulan kısmet” ise, savaşçı elinde -bir ihtiyaca binaen- geçici olarak 

ve salt istifade maksatlı bulunan mal manasında olup mülk edinilmesi söz konusu 

değildir.  

856
  SERAHSÎ, a.g.e., C. X, s. 235. Bağîlerin canlı malları eğer bir ihtiyaca binaen 

savaşta kullanılmayacak ise satılarak bedelleri sonradan kendilerine verilmek üzere 

muhafaza edilir. Çünkü bu canlıların bakımı ve korunması masraflı olacağından 

bunların satılması, sahibi için daha lehe bir durumdur. (Bkz. BİLMEN; a.g.e., C. 

III, 417.) Aynı yönde MAVSILÎ; a.g.e., C. IV, s. 115. 



263 

olsa Müslümanların mallarının dokunulmazlığı prensibine sıkı sıkıya bağlı kalan bir 

yaklaşımla, rızası olmadıkça hiçbir Müslümanın malından istifade etmenin mümkün 

olmadığını ifade eder. O’na göre yapılması gereken; bu silah ve binek hayvanlarının 

saklanması, tehditleri son bulduğunda da kendilerine iade edilmesidir.
857

  

ccc. Ölülerin Durumları 

Müslümanlar nazarında cenaze iş ve işlemleri salt şeklî bir ritüel olmanın çok 

ötesinde bir mana ve muhtevaya sahiptir. Ölülerin yıkanması, kefenlenmesi, üzerlerine 

namaz kılınması gibi işlemler; İslâm’ın insana gerek hayatta, gerek vefatta sevgi ve 

hürmete lâyık bir varlık olarak bakması ile yakından alakalı meseleler olarak görülür.
858

  

Bağy, siyâsî bir suç olup irtidat’tan farklıdır. Bir Müslüman salt isyanından ötürü 

dinden çıkmış sayılmaz.
859

 Bağilerle gerçekleşen savaşta her iki taraf da Müslümandır. 

Keza her iki tarafın ölüleri de aynı şekilde Müslüman ölüleridir. Bununla birlikte 

bağîler, haksız isyanları sebebiyle birçok Müslümanın ölümüne sebep olduklarından 

cenaze işlemleri konusunda da bir kısım yaklaşım farklılıkları gözlenmektedir.  

                                                 
857

  BİLMEN; a.g.e., C.III, s. 417. Aynı yönde MAVERDÎ; a.g.e., s. 131. 

858
  Mehmet ŞENER; “Cenaze (İslâm’da Cenaze)” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, 

C. VII, 1993, İstanbul, s. 354.  

859
  İlgili ayet meâlen “Eğer müminlerden iki grup birbirleri ile savaşırlarsa…” ifadesi 

ile başlamakta ve savaş sonrasında da müminlerin aralarının adaletle düzeltilmesi 

emredilmektedir. Buna göre salt bu ihtilâf ve savaş, tarafların Müslümanlık sıfatına 

bir halel getirmemektedir. Rivayete göre de Hz. Ali, isyankârlar için 

“Kardeşlerimiz bize saldırdılar.” demiştir. (MAVSILÎ, a.g.e., C. IV, s. 112)  



264 

Ehl-i adl’den öldürülenler hakkında, bu kişiler zulmen öldürülmüş olduklarından 

dolayı, şehit muamelesi yapılır. Bu sebeple yıkanmaksızın üzerlerine namaz kılınıp 

kefene elverişli elbiseleriyle defnedilirler.
860

  

Buna karşılık Hanefîler’e göre, bağilerin ölüleri yıkandıktan sonra namaz 

kılınmaksızın kefenlenerek defnedilir. Diğer bir yaklaşıma göre ise yıkanmaları da 

uygun değildir. Çünkü onların yıkanmaları, üzerlerine namaz kılınması o kişilere karşı 

bir çeşit dostluk, yakınlık (müvalât) ifade eder. Ehl-i adl ise ehl-i bağy’e dostluk, 

yakınlık göstermekten men edilmiştir. Hasen b. Ziyad’a göre ise bu durum o kişilerin 

toplulukları (cemaatleri) devam ettiği sürece geçerlidir. Onların cemaatleri kalmayınca 

âdil olan her kişi kendi yakının naaşını yıkatarak üzerine namaz kılabilir, bunda bir 

sakınca yoktur.
861

  

Hanbelî fıkhına dair kaleme alınmış bulunan Keşşafü’l-Kınâ ve el-Muğnî gibi 

eserlerden Bilmen’in yaptığı nakle göre, bağîler bid’at ehli olmadıkları takdirde fasık 

(günahkar) bile sayılmazlar, içtihat hatasında bulunmuş kabul edilirler.
862

 Bu 

gerekçeden ötürü Hanbelî fıkıh ekolü mensuplarına göre bağî İslâm dairesinin dışına 

çıkmış sayılamayacağından, ölüleri hem yıkanır, hem kefenlenir, hem de üzerlerine 

namaz kılınır. Şafii ve Malikî hukukçularının da görüşleri bu merkezdedir.
863

  

 

 

                                                 
860

 SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 242. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 417. 

861
 SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 243. BİLMEN; a.g.e., C.III, s. 417. 

862
 Aktaran BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 418. 

863
 Bkz. ŞENER; “Cenaze (İslâm’da Cenaze)” maddesi, DİA, C. VII, s. 355. 



265 

3. Müeyyide 

Herşeyden önce ifade etmek gerekir ki, bir isyan girişimi sebebiyle faillerin 

müeyyideye tâbi tutulması, uygulamada o isyan girişiminin -haklı yahut haksız 

olmasından bağımsız olarak- salt başarı durumuna göre tayin edilmiştir. Huruca cevaz 

veren görüşlerin de “kuvvetli başarı şansı olduğu takdirde” kaydını vurgulamaları bu 

yüzdendir. Zira isyan, te’vili cihetinden haksız da olsa, şayet başarılı olmuş ise 

faillerinin yargılanması imkânsızdır.
864

  

İsyan (bağy) suçuna ilişkin olarak ehl-i adl’e tanınan savaş ruhsatının 

isyancıların bu tavrından vazgeçeceği ana kadar gerçekleşecek bir tedbir, bir bastırma 

faaliyeti olduğu mâlumdur. Bu manada biz de daha önceki bölümlerde bu savaşı bir 

çeşit adlî kolluk faaliyeti olarak tavsif etmiştik. Bu tavsif, aynı zamanda savaşın bir ceza 

mahiyetinde olmadığının da ifadesi manasına gelir.
865

  

Bununla birlikte bu hâl isyana kalkışmış olan kişilerin isyan fiili bastırıldıktan 

sonra müeyyideye tâbi tutulamayacağı manasına gelmez. Zira bu fiilleri ile asayişi 

bozmuş, kamu düzenini ihlâl etmişlerdir. Bir başka anlatımla ortada bir ta’zîr suçu söz 

                                                 
864

  Bu “aslî kurucu iktidar”ın evrensel karakterinde aranmalıdır: “Kurulmuş iktidar 

düzeninin yetkili makamlarının kurucu iktidarı, yani gerçekleştirdikleri kurucu 

iktidar olmaya yönelik kalkışma hareketi başarıya ulaşanları yargılamaları,  fiilî ve 

hukukî imkânsızlıktan ötürü, o suç tipleri kurulu yeni hukuk düzeninde varlığını 

sürdürse dahi mümkün değildir. Zira kurucu iktidar meşrûiyetini kendinden 

aldığından, kurucu iktidarın kurucu iktidar olmaya yönelik hareketleri de hareketin 

amaçlanan başarıya ulaşması koşuluna bağlı olarak, kendiliğinden, meşrû 

olmaktadır.” Bkz. AYGÜN EŞİTLİ; “Kalkışma Suçları”, s. 22 (4 nolu dipnot), 95, 

169. 

865
  Bkz. RÂZÎ; a.g.e., C. XX, s. 219. 



266 

konusudur. Bu da, meselenin içtihat sahasında kalması, devlet başkanının takdir 

yetkisine bırakılması demektir.
866

 Öte yandan konunun hukukî mes’uliyet açısından da 

ele alınması gerekir.  

a. Hukukî Müeyyide 

İslâm hukukunda kişilerin itlâf suretiyle zarar verdikleri malvarlığı değerleri 

bakımından tazmin sorumlulukları mevcuttur. Bu itlâf fiili, doğrudan (mübaşereten) 

gerçekleşmiş ise kusursuz sorumluluk
867

, dolaylı (tesebbüben) gerçekleşmiş ise kusur 

sorumluluğu
868

 esası geçerlidir.
869

  

Bununla birlikte isyan fiiline dair ortaya konulan içtihatlar, temelde İslâm 

kardeşliği esasının korunması ve yeniden tesis edilmesine yönelik olduğu cihetle bu 

genel kaideden ayrılınmış durumdadır.  

“…Eğer (Allah’ın emrine) dönerse, artık aralarını adaletle
870

 düzeltin ve 

(onlara) adaletli davranın. Çünkü Allah, adaletli davrananları sever.” (Kur’an 49/9) 

                                                 
866

  AYDIN; “Türk Hukuk Tarihi”, s. 190. Ayrıca bkz. BAŞOĞLU; “Ta’zîr” maddesi, 

DİA, C. XL, s. 199.  

867
  “Mübâşir müteammid olmasa da zâmin olur.” (Mecelle, m. 92) 

868
  “Mütesebbib müteammid olmadıkça zâmin olmaz.” (Mecelle, m. 93) 

869
  Bkz. AYDIN; “Türk Hukuk Tarihi”, s. 390-393. 

870
  “Fe eslihû beynehüma” (aralarını düzeltin) emri, aynı ayette iki defa geçer. Birisi 

savaş henüz başlamadan, diğeri ise savaş bittikten sonra. İfade ilkinde mutlak 

formda iken, ikincisinde “bi’l-adl (adaletle)” ilavesi vardır. Bu hususa dikkat 

çeken Yazır, “Çünkü mukateleden (çarpışmadan) sonra olduğu için bunda hayf 

(intikam) tehlikesi maznundur.” (Bkz. YAZIR; a.g.e., C. VI, s. 4463.) 



267 

Bu ayette yer alan ve bu konu bakımından üzerinde durulması gereken 

“aralarını adaletle düzeltin” meâlindeki hükmün asıl metindeki karşılığı, “fe eslîhû 

beynehümâ bil ‘adli ve’l-kıst” ibaresidir. Bu ibarede yer alan “kıst” kavramının dilsel 

analizine ilişkin olarak İslâmoğlu şu açıklamaları yapmaktadır: 

“Kıst: Binası tek olup birbirine zıt iki anlama gelen kelimelerdendir. Kıst, ‘hakkı 

tahsil etmek’, kast ‘haktan yüz çevirmek’tir (el-‘udûl ‘ani’l-hak). Kıst’ın anlam alanına 

kendi hakkından yüz çevirmek, yani ‘hakkından feragat etmek’ de dahildir. Burada tam 

da bu mânaya gelir.”
871

  

 Nitekim isyanın bastırılmasından sonra bağîlerin, isyan sırasında ikâ ettikleri 

zararlar tazmin ettirilmez.
872

  

Konunun bir de velayet yetkisine bakan yönü vardır. Bu konuda Bilmen şu 

satırlara yer vermektedir:  

“Menea (kuvvet) sahibi olan bir bağî, harb halinde ehl-i adlden birisinin bir 

malını itlaf etse bunu zamin olmaz (tazmin etmez). Çünkü menea mevcud olunca iki 

taraf beyninde (arasında) velayet (yetki, egemenlik), münkati (kesilmiş) bulunmuş olur. 

Bu halde istifai hak (hakkını almak), müteazzir (zor, adeta imkânsız) olduğundan bu 

hakkın vücubı zamanı (tazmin yükümlülüğü) bir şeyi müfid olmaz (faydasız, 

anlamsızdır).”
873

  

Buna göre, taraflar kuvvet sahibi iki topluluk olarak ortaya çıktıkları zaman 

birisinin diğeri üzerindeki hâkimiyet yetkisi de kesilmiş bulunmaktadır. Bu ortamda hak 

                                                 
871

  İSLÂMOĞLU; “Hayat Kitabı Kur’an”, s. 1029. 

872
  ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s.  452.  ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 135. 

SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 237. 

873
  BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 419. Aynı yönde bkz. SERAHSÎ; a.g.e., 

C. X, s. 237. 



268 

talep etmek imkânı da kalmamış demektir. Nitekim Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî de 

onlara bu yöndeki zararlarını gidermelerini diyaneten fetva yoluyla bildirmenin 

mümkün olduğunu, fakat şer’an onları buna zorlama imkânının bulunmadığını ifade 

eder.
874

  

Aynı eserinde Bilmen, Hanefî fıkhına ait eserlere atfen Müslümanlar arasında bir 

te’vile binaen vuku bulacak bir savaş esnasında zarar verilen şeylerin, dökülen kanların 

daha sonra tazmin edilmemesi hususunda sahabenin icma’ı bulunduğunu kaydeder. 

Keza İmam Şafiî’nin sonraki içtihadı, İmam Malik’in fikri ve Ahmed bin Hanbel’den 

yapılan bir rivayet de aynı istikamettedir.
875

 Zira zarar verilen şeyleri tazmine 

kalkışmak, Müslümanlar arasında ortaya çıkmış bulunan savaşın devamına, barışın ve 

esenliğin gecikmesine sebep olacağı gerekçesi ile uygun olmaz. Bununla birlikte 

Şafiî’nin eski bir içtihadı ve bu konuda Ahmed bin Hanbel’den yapılan başka bir 

rivayet, bağîler hakkında tazmin sorumluluğunun mevcut olduğunu kâildir.
876

   

 Buraya kadar yapılan açıklamalar, isyan sürecinde bağîler tarafından verilmiş 

bulunan zararlara yönelikti. Ancak isyan henüz başlamadan önce ya da başladıktan 

sonra bu kişiler tarafından cana ve mala verilmiş bulunan zararlar bakımından durum 

nedir? Hemen belirtelim ki İslâm hukukçuları bu konuda müttefiken zarara sebep 

olanların tazmin mükellefiyeti altında bulunduklarını ifade etmektedirler.
877

 Zira genel 

kaideye göre “Zarar izâle olunur.” (Mecelle, m. 20) 

 İsyana kalkışmadan önce veya isyanlarının neticesinde kuvvetleri dağıldıktan 

sonra bağîlerin vermiş oldukları zararları tazmin mükellefiyetleri bulunmasının 

                                                 
874

  Bkz. SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 237. 

875
  Bkz. BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 420. ÖZEL; “Dârülbağy” maddesi, s. 514. 

876
  BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 420.  

877
  ÖZEL, “Dârülbağy” maddesi, DİA, C. VIII, s. 514. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 135. 



269 

gerekçesi olarak bu kimselerin “menea”dan mahrum bulundukları bu anlarda, ehl-i 

adl’den herhangi bir kimse gibi, Dârü’l-Adl ahalisinden sayıldıkları, yani bunlar 

üzerinde devlet başkanının hâkimiyet yetkisinin (velâyet) henüz kesilmemiş olması 

yahut da yeniden kurulmuş olması gösterilir.
878

   

b. Cezaî Müeyyide 

Bağîlerle savaşmaya izin veren ayet, bağîler hakkında bir müeyyide hükmü 

içermemektedir.
879

 Dolayısıyla esasen yasaklanmış bulunan bu fiilin cezalandırılması, 

yahut affedilmesi konusunda maslahatın icap ettiği şekilde davranmak konusunda devlet 

başkanının takdir yetkisi bulunmaktadır.
880

 Ta’zîr suçlarının karakteristik vasfını ifade 

eden bu hâl neticesinde devlet başkanının bağîlere karşı durumun gerektirdiği tedbirleri 

                                                 
878

  Bkz. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 419. 

879
  Bkz. RÂZÎ, a.g.e., C. XX, s. 219-220. AKMAN; “Önceki Hukukumuzda İsyan 

Suçu”, s. 207. 

880
  “Esire gelince; devlet reisi onu öldürmek isterse öldürür. Çünkü onun bağîliği 

devam etmektedir. Onu salıvermeyi uygun görürse salıverir. Hz. Ali bir kimseyi esir 

aldığında, onu karşı tarafa yardım etmeyeceğine dair yemin ettirip salıverirdi. 

Şayet bağiler tevbe edinceye kadar onları hapsetmeyi uygun görürse hapseder. En 

güzeli de budur. Zira bu takdirde öldürülmeksizin şerlerinden emin olunmaktadır.” 

(MAVSILÎ; a.g.e., C. IV, s. 114-115.)  

İbn Cemaa ise, “Esir edilen erkekler harp sona erene dek hapsedilirler. Ardından 

serbest bırakılır ve kendilerinden bir daha böyle bir şeye kalkışmayacaklarına dair 

söz (ahd) alınır.” demekle iktifa etmektedir. (Bkz. İBN CEMAA; “Adl’e Boyun 

Eğmek”, s. 46.) 



270 

alma hususunda muhayyer (seçim serbestisi) bulunduğunu söylemek mümkündür.
881

 

Ancak bu cezanın ölçülü bir şekilde tayini şarttır.
882

 

Bağilerin isyan fiilinin bir “çok failli suç” mahiyetinde olduğuna daha evvel 

temas edilmişti. Mâlum olduğu üzere kâideten çok failli suçlarda suçun işlenişine aktif 

olarak katılan her fail, neticenin husûlüne katkısı büyük olsun küçük olsun suçun 

tamamından ötürü, sanki tek başına gerçekleştirmiş gibi cezalandırılır. Zira çok failli 

suçlarda her bir fail suçun teşekkülü için üzerine düşeni yapmaktadır ve bu anlamda 

ilgili normun eşit biçimde ihlâlcisi mevkiindedirler, bu sebeple aynı biçimde 

cezalandırılırlar.
883

 

 Bununla beraber devlet başkanı yine de suçun teşekkülünde görece daha kritik 

mevkide bulunan lider, yönetici kadro vs. kimseleri diğerlerinden farklı bir cezaya 

çarptırabilir, bu kimseleri af’tan hariç tutabilir, yahut sadece bunları öldürmekle 

şerlerini def etmeyi tercih edebilir.
884

 Nitekim modern ceza hukuku nazariyesinde de 

                                                 
881

  ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 136. 

882
  Bir kötülüğün karşılığı, onun gibi bir kötülüktür (ona denk bir cezadır). Ama kim 

affeder ve arayı düzeltirse, onun mükâfatı Allah’a aittir. Şüphesiz O, zâlimleri 

sevmez. (Kur’an 42/40) 

Bu prensip, fıkıhta bilhassa ceza hukuku sahasında esas kabul edilmesi gereken 

umumî bir prensiptir. Yani, haksızlık bir zulümdür, kötülüktür. Kötülüğe meydan 

vermeyip ceza vermek de güzel bir iştir. Ancak bunun güzel olması iki şartla 

mümkündür: Verilecek cezanın failin hoşuna gitmeyen bir fiil olması ve “cürmün 

misli ve müsavisi (ölçülü)” olması, bu hâl adaletin de bir icâbıdır. (Bkz. YAZIR; 

a.g.e., C. VI, s. 4251.) 

883
  Bkz. SANCAR; “Çok Failli Suçlar”, s. 231-232. 

884
  ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 136. 



271 

çok failli suçlar bakımından belli failler için kanun koyucunun farklı uygulamalar 

getiren düzenlemeler yapması mümkün görülmektedir.
885

 

İslâm savaş hukukunun genel karakterinin bir icabı olarak savaş esnasında 

bağîlere ait kadın, çocuk, matuh (bunak) ve ihtiyarlara zarar verilmemesi gerektiği, zira 

bunların ehl-i kıtal olmadıkları daha evvel ifade edilmişti. Fakat yine de bu kişilerden 

savaşa fiilen iştirak etmiş bulunan kadın ve ihtiyarlar, esir düşmeleri hâlinde 

müeyyideye tâbi tutulabilirler.
886

 Burada dikkat edilmesi gereken şudur ki, savaşa 

iştirak etmiş olsalar dahi, gayrimümeyyiz olan çocuklar ve matuh (bunak) kimseler 

cezaî ehliyeti haiz olmadıkları için –savaş esnasında öldürülmüş olmaları hâli hariç 

olmak üzere- müeyyideye tâbi tutulmazlar.
887

 Serahsî kadınların da öldürülemeyeceğini 

kaydeder.
888

   

Temel niteliğindeki bu açıklamalardan sonra şunu ifade etmeliyiz ki, isyan 

sırasında gerçekleşen öldürme, yaralama, mala zarar verme suçlarından bağîler ayrıca 

cezalandırılmazlar.
889

 Sadece isyanları sebebiyle ta’zîren cezalandırılmaları söz konusu 

olur. Ebû Hanîfe’ye göre isyancılar hakkında ta’zîren ölüm cezası vermek dahi mümkün 

                                                 
885

  Bkz. SANCAR; a.g.e., s. 232. 

886
  BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. III, s. 415. 

887
  BİLMEN, a.g.e.,  s. 368, 369, ZUHAYLİ, a.g.e., C. VIII, s. 185-186, 227. 

888
  SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 236. 

889
  Bu prensip, aynı zamanda “Şüpheden sanık yararlanır (In Dubio Pro Reo)” 

prensibinin özel bir görünümü mahiyetindedir. Zira bağî kimse her ne kadar hatalı 

da olsa te’vili icabı ehl-i adl olan kimseyi “öldürülebilir” bir kimse olarak kabul 

etmektedir. Bu hâl ise kısasa mani bir şüphedir. (Bkz. AKŞİT; “İslâm Ceza Hukuku 

ve İnsani Esasları”, s. 102.) 



272 

olduğu hâlde, diğer hukukçular ölüm cezası haricinde kalan bir cezanın tatbik 

edilebileceği kanaatindedirler.
890

  

Ancak savaş esnasında gerçekleşmeyen ve isyanın gerçekleşmesi bakımından 

araçsal niteliği de bulunmayan suçlar bakımından aynı şeyi söylemek mümkün değildir. 

Mesela içki içmek, cinsel saldırıda bulunmak gibi suçlar isyan suçunun unsurları 

içerisinde mütalaa edilmediği gibi, isyan suçu bakımından araçsal bir mahiyet de 

taşımazlar, dolayısıyla bu suçları işleyen failler bu suçlardan ötürü ayrıca 

cezalandırılır.
891

  

Bu hâl de İslâm savaş hukukunun karakteristik vasfı icâbıdır. Zira, harbîlere karşı 

gerçekleşen savaşlarda da aynı esas benimsenmiştir. Buna göre savaş ile ilgisi olmayan 

suçlar bakımından barış hâlindeki yasaklar aynen geçerlidir.
892

 

Grotius, “Savaş ve Barış Hukuku” adlı ünlü eserinde, savaşta düşman kadın ve 

kızlarına karşı cinsel saldırıda bulunulmaması gereğine aynı şekilde temas ettikten 

sonra, şu ifadeleri kullanmaktadır: 

“Bu son görüş bütün ulusların benimsediği bir kural olmasa bile en uygar 

devletlerin benimsedikleri kural olarak ortaya çıkmaktadır.”
893

 

                                                 
890

  ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 452. ÖZEL; “Dârülbağy” maddesi, s. 

514. MAVSILÎ; a.g.e., C. IV, s. 114, 116. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 135. Maverdî, 

kasten adam öldüren bağîlerin öldürülmesi, hataen öldürenlerin ise diyete tâbi 

tutulması gerektiğini ifade eder. Bkz.MAVERDÎ; a.g.e., s. 131.  

891
  Bkz. ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 452. ÛDEH; a.g.e., C. I, s. 136. 

892
  MAVERDÎ, a.g.e., s. 103; Bkz. HAMIDULLAH; “Muslim Conduct of State”, s. 

195-199. 

893
  GROTIUS, a.g.e., s. 204. Müslümanların ilk zamanlardan beri bu kurala riayet 

ederek savaştıkları göz önüne alındığında Grotius’un “en uygar devletler” ifadesi 

ile Müslümanların devletlerini kastediyor olması mümkündür. (Bkz. M. Rahmi 



273 

Yine isyancıların henüz isyan etmeden önce veya cemiyetleri dağıldıktan sonra 

zarar verdikleri mal ve canlardan ötürü ayrıca sorumlu olacakları da açıktır. Zira onlar, 

bu suçlar bakımından sair Müslümanlar gibi Dârü’l-Adl ahalisinden sayılmaktadırlar.
894

 

Bir başka anlatımla devlet başkanının bu kimseler üzerinde velayet (hâkimiyet) yetkisi 

devam etmektedir. Bu sebeple, bağîler bu suçlarından ötürü cezalandırılmayacakları 

yönünde bir ahidde bulunulmasını isteseler, bu ahid batıl olur. Zira kul haklarına konu 

olan bu suçlar bakımından devlet başkanının af yetkisi bulunmamaktadır.
895

  

İsyan suçunun menea sahibi Müslümanlar tarafından işlenmiş olması ve bir te’vile 

dayanması gerektiği daha evvel belirtildiğine nazaran, kendilerince geçerli bir 

gerekçeye istinat etmekle beraber idareyi devirmek gibi bir maksadı bulunmayan 

veyahut böyle bir maksadı bulunsa dahi, bu maksat bakımından yeterli sayı ve güce 

sahip bulunmayan isyancılar da bağî sayılmazlar; hâliyle bu kimselerin girişimleri 

bertaraf edildikten sonra haklarında bağîlere ilişkin hükümler değil, fakat yol kesicilerin 

(hırâbe) tâbi olduğu hükümler uygulanır.
896

  

 

                                                                                                                                               

TELKENAROĞLU; “Muhammed b. Hasen Eş-Şeybânî (189/804) ve Hugo 

Grotius’un (1583-1645) Devletler Hukukuna Etkileri (Mukayeseli Bir Çalışma)”, 

İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi, S. 5, 2005, s. 86-87)  Zira bu “en uygar 

devletler” ifadesinden kastedilenin dönemin hristiyan devletleri olmadığı, Grotius’a 

ait ifadelerin devamından anlaşılmaktadır: “Hıristiyanlar arasında bu kural, yalnız 

bir askerlik düzenbağı [disiplini] kuralı olarak değil, aynı zamanda bir uluslar 

arası hukuk kuralı olarak da uygulanmak gerekir.” 

894
  BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 419. MAVSILÎ; a.g.e., C. IV, s. 116. 

895
  Bkz. SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 242. 

896
  ÖZEL; “Dârülbağy” maddesi, DİA, C. VIII, s. 514. 



274 

4. Bağîlerin İşlemleri ve Dârü’l-Bağy’de İşlenen Suçlar 

İsyan hâli ve bu isyanın bastırılması her zaman kısa sürmez. Devlet başkanının 

otorite sahası dışında müstakil bir hâkimiyet tesis eden ve meşrû devlet başkanına karşı 

yıllar süren bir direniş gösteren örneklere de rastlanmaktadır. İşte “Dârü’l-Bağy” terimi; 

ıstılahta, “meşrû devlet başkanına karşı ayaklanan âsilerin hâkim olduğu topraklar” 

için kullanılır.
897

 Dârü’l-Bağy, velayetin kesintiye uğraması yönünden Dârü’l-Harb’e, 

mûkim ve idarecilerinin Müslüman olması yönüyle de Dârü’l-İslâm’a benzer kendine 

has bir statüdür, fakat Dârü’l-İslâm vasfı hâkimdir.
898

 İslâm hukukçuları, bağîleri 

“savaşçı” statüsünde görüp, onları özel bir hukukî statü içerisinde ele aldıkları gibi, 

kontrolleri altında tuttukları bölgeyi de “Dârü’l-Bağy” olarak tavsif ederek özel bir 

hukukî statüye tâbi tutmuşlardır. Şu kadarını ifade edelim ki, bu durum hukukî bir 

tanıma niteliğinde olmayıp, fiilî (de facto) duruma bağlanmış bazı hukukî sonuçlardan 

ibarettir.
899

 Bunlardan en önemlilerine; Dârü’l-Bağy mahkemelerinin kararları, bağîlerin 

toplamış oldukları vergiler, Dârü’l-Bağy’de işlenmiş olan suçlar bakımından merkezî 

hükümetin yetkisi, Dârü’l-Bağy’e gerçekleşen düşman saldırısında destek mükellefiyeti 

örnek gösterilebilir.   

İfade edildiği gibi, isyan müddetince bağîlerin Dârü’l-Bağy’de bir kısım idarî ve 

kazâî işlemler tesis etmeleri, kararlar almaları ve yöneticiler tayin etmeleri mümkündür. 

Bu işlemlerin hukukî geçerliliklerinin ne olacağı hususu da çözülmesi gereken önemli 

bir meseledir. Bu işlemleri bütün bütün geçersiz (yok hükmünde) saymak, meşrû devlet 

otoritesi cihetinden arzu edilebilir ise de birçok mağduriyet ve hak kayıplarına sebep 

                                                 
897

  ÖZEL, “Dârülbağy” maddesi, DİA, C. VIII, , s. 514. 

898
  Bkz. AKMAN; “Önceki Hukukumuzda İsyan Suçu”, s. 219. 

899
  TABASSUM; “Combatants, not bandits…”, s. 125, 139. 



275 

olacak, dahası hukukî güvenilirlik esası da büyük ölçüde zedelenecektir. Bu sebeple bu 

konuda dengeli bir tavrın gözetilmesine azamî riayet gösterilmiştir.  

Öncelikle bağîlerin hâkimiyet sahasının Dârü’l-İslâm’ın bütünlüğü içerisinde 

kabul edildiğini ve bu manada Dârü’l-Adl ile Dârü’l-Bağy arasında bir ülke ayrılığının 

mevcut bulunmadığını ifade etmek gerekir. Sadece idare bakımından bir ayrılık 

mevzubahistir ve bu vaziyetin de bir kısım neticeleri vardır: Kural olarak, Dârü’l-İslâm 

sınırları içerisinde idarî ve kazâî tüm yetkiler, genel velayet yetkisine bağlı olarak icra 

edilebilir, fakat bağî idarecilerin de facto atamış oldukları yönetici ve kadılar da 

meşrû
900

, bu kimselerin, bağîlerin hâkim olduğu yerlerde verdikleri idarî ve yargısal 

kararlar da geçerli kabul edilir
901

. Mesela bu bölge yeniden Dârü’l-Adl’e dahil edilecek 

olsa, önceki idareciler tarafından toplanan zekât, haraç, öşür ve cizye mükelleflerden 

tekrar tahsil edilmez.
902

 Zekât ile öşrün tahsis sahaları ise esasen belirlenmiş 

                                                 
900

  Bu uygulama; modern idare hukuku doktrininde “fiilî memur teorisi (théorie de 

fonctionnaire de fait)” olarak adlandırılan yaklaşımla neredeyse aynıdır. (Bu 

teoriye dair açıklamalar için Bkz. GÖZÜBÜYÜK-TAN; “İdare Hukuku”, C. I, s. 

463.) 

901
  Bu, bir çeşit “hukuka uygunluk karinesi” olarak görülebilir. Zira temel kaide, 

Dârü’l-Bağy’de çözümlenen uyuşmazlıkların –itiraz edilmedikçe- re’sen 

incelenmemesi; itiraz üzerine ise, ancak İslâm hukukçularının ittifakla hukuksuz 

kabul ettikleri bir esasa dayanması hâlinde iptal edilebileceği yönündedir. Bkz. 

TABASSUM; “Combatants, not bandits…”, s. 135. Ayrıca bkz. SERAHSÎ; a.g.e., 

C. X, s. 242, 250. 

902
  Bilmen, bu vergilerin yeniden tahsil edilememe gerekçesi olarak, devlet başkanının 

bu vergileri o yer ahalisini himaye etme, koruma karşılığında toplayabileceği 

sebebine işaret etmektedir. Buna göre bağîlerin hükümranlığı döneminde, böylesi 



276 

olduğundan, harcanması gereken yerlere harcanmadığı anlaşılan bu vergilerin yeniden 

ödenmesi mükelleflerden dinen talep edilebilir, fakat buna zorlanamazlar. Bağîlerin 

kadı tayin etmeleri de meşrû ve geçerli sayıldığından bu kadıların vermiş olduğu şeriata 

uygun kararlar uygulanabilir. Ancak şeriata aykırı kararların infazı durdurulur.
903

  

Dârü’l-Bağy her ne kadar Dârü’l-İslâm’a dahil ise de meşrû devlet başkanının 

velayet (hâkimiyet) yetkisi yer bakımından kesilmiş bulunduğundan “Dârü’l-Bağy”de 

işlenen suçların akıbeti konusu gündeme gelmektedir. Ceza hukukunun uygulama 

sahasını ifade eden ve modern hukukta da farklı sistemlerin zuhuruna sebep olan bu 

mesele, hukuk ekollerinin birbirinden farklılaşan yaklaşımları çerçevesinde ayrı ayrı ele 

alınmıştır. Hanefî hukuk ekolünün “ülkesellik prensibi”ne sıkı sıkıya bağlı olduğu ifade 

edilebilir. Buna göre, devlet başkanı velayet yetkisinin bulunmadığı bir sahada işlenmiş 

bulunan bir suça dair Dârü’l-İslâm’da (veya Dâr’ül-Adl’de) mahkûmiyet hükmü tesis 

                                                                                                                                               

bir himaye mevcut olmadığından bu vergileri meşrû devlet başkanının toplamasına 

da imkân yoktur.  

       Öşür fakirlere sarf edilmek üzere toplanmaktadır. Buna göre eğer bağîler fakir 

iseler; toplanan öşür de sarf edilmesi gereken yere sarf edilmiş olur.  

       Haraçlar ise, harbîlere karşı cihadda bulunacak olan Müslümanlara sarf 

edileceğinden, Müslüman olan bağîlerin, ihtiyaç halinde harbîlere karşı cihadda 

bulunabilecekleri gerekçesiyle, alacakları harac sarf edilmesi gereken yere 

sarfolunmuş sayılır.  

       Bununla birlikte gelecekte tahakkuk edecek vergileri devlet başkanı toplamaya 

devam edebilecektir. Zira bağîler oradan uzaklaştırılmış olduğundan o beldede 

hâkimiyeti yeniden tesis edilmiş olan devlet başkanı o belde ahalisini yeniden 

himayesi altına almış bulunmaktadır. (Bkz. BİLMEN; “Hukukı İslâmiyye…”, C. 

III, s. 420.)  

903
  ÖZEL; “Dârülbağy” maddesi, DİA, C. VIII, s. 514. BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 421. 



277 

edemez. Bu yaklaşıma göre Dârü’l-Bağy’de işlenen suçlar bakımından, bu yerler 

yeniden Dârü’l-Adl ile birleşse dahi devlet başkanı müeyyide tatbik edemez
904

. Aynı 

durum Dârü’l-Harb’te işlenen suçlar bakımından da geçerlidir. Buna karşılık meseleye 

Müslüman kişinin mükellefiyetleri nazarından bakan ve “şahsîlik prensibi”ni esas kabul 

eden diğer hukuk ekolleri bakımından devlet başkanının bu kişilere cezâi müeyyide 

tatbik etmesi mümkündür.
905

  

Yine bağîler, Dârü’l-Harb halkından bir grupla anlaşma yapmış iseler, devletin 

de onlarla savaşmaması gerekir. Zira, bağîler de Müslüman olup, menea sahibi bir grup 

içerisinde yer alan her Müslümanın verdiği emân bağlayıcıdır.
906

  

Son olarak, isyancılara yabancı bir güç saldırdığında, esasen Dârü’l-İslâm 

hududuna dahil olan bu topraklar bakımından, merkezî hükümetin bağîleri destekleme 

mükellefiyeti mevcuttur.
907

 Zira bu hâl, başta da ifade edildiği üzere İslâm birliğinin bir 

icâbıdır. 

 

 

  

                                                 
904

  SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 241 . Ayrıca bkz. BİLMEN; a.g.e., C. III, s. 419. Bilmen, 

ayrıca bağî hakkında savaş hukukunun câri olduğu böylesi bir durumda kendisi 

mubahüddem (öldürülmesi serbest kişi) olduğundan ceza tayinine mahal 

olmadığına dair Hanefî kaynaklarında yer alan kayıtlara atıf yapmaktadır.  

905
  Bkz. ÖZEL; “Dârülbağy” maddesi, DİA, C. VIII, s. 514-515. BİLMEN; a.g.e., C. 

III, s. 419. 

906
  SERAHSÎ; a.g.e., C. X, s. 247. 

907
  TABASSUM; “Combatants, not bandits…”, s. 137. 



278 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

§3. TÜRK DEVLET ve HÂKİMİYET TELÂKKİSİ ÇERÇEVESİNDE                    

İSYAN SUÇU 

I. TÜRK DEVLET VE HÂKİMİYET TELÂKKİSİ 

Bağy suçunun incelemesine geçilmeden önce itaat mükellefiyetinin sınırları ve 

devlet başkanının yetki ve sorumluluklarının neler olduğu İslâm devlet yapısı ile İslâm 

hâkimiyet telâkkisinin esasları çerçevesinde açıklandı.   

Bu bölümde ise Türk devlet ve hâkimiyet telâkkisinin esasları ortaya konularak, 

Türk tarihinde görülen belli başlı isyanların bu telâkkilerle ilgisi açıklanmaya 

çalışılacaktır. Türkler’in İslâmiyet’i kabullerinden sonra ve bilhassa Osmanlı idaresine 

karşı gerçekleşen isyanlar karşısında ise, her iki telâkki biçiminden izler taşıyan 

uygulamaların varlığı göze çarpmaktadır. Öyle ise, her durumda konuya, Türk devlet ve 

hâkimiyet telâkkisinin incelenmesi ile başlamak bir zaruret olarak görünmektedir.   

A. TÜRK DEVLET TELÂKKİSİ 

1. İslâmiyet Öncesi Türk Devlet Telâkkisi 

Orhun Âbidelerinden tespit edebildiğimize göre Türk bozkır toplum yapısı, aile 

temelli bir yapılanma göstermektedir. Bu yapılanma, aileden devlete şu şekilde uzanır: 

Aile (oguş), aileler birliği (urug), bir siyâsî teşkilâta bağlı kabile/ok (bod), siyâsî açıdan 

bağımsız da olabilen boylar birliği (bodun) ve müstakil bir varlık olan devlet (il).
908

  

                                                 
908

  İbrahim KAFESOĞLU; Türk Millî Kültürü, Ötüken Neşriyat, İstanbul, 1998, s. 

227. 



279 

İslâmiyet öncesi Türk devletlerinde, yarı göçebe kültürün mahiyetine uygun 

olarak teşekkül etmiş kendine has bir feodalizm mevcuttur.
909

 Ancak eski Türk İli’nde 

daha alt yapılanmalara liderlik eden Bey’lerin ve Budun başkanlarının yasama ve 

yürütmeye dair yetki ve mesuliyetleri, tüm il üzerinde hâkim olmak üzere, ilahî 

görevlendirme ile iş başına getirilmiş “kut” sahibi hakana intikal eder ve böylece il 

genelinde vergi toplama, orduyu teşkil edip komuta etme ile yargılama yetkileri de 

hakana intikâl etmiş olurdu. Öte yandan, onlu sisteme dayalı askerî nizâm da, ülkenin 

merkezden idaresini mümkün kılan bir teşkilat vücûda getirmekteydi.
910

   

Öte yandan idare, keyfîlik esasına değil töreye dayanırdı.
911

 Devlet, yurdu 

koruyan, refah ve barış içerisinde yaşatan bir siyâsî kuruluş olarak telâkki edilirdi.
912

 

İdare edenler ve edilenler arasındaki münasebet katı teşrifat kaidelerine bağlanmamış 

                                                 
909

  Coşkun ÜÇOK-Ahmet MUMCU-Gülnihal BOZKURT; Türk Hukuk Tarihi, Turhan 

Kitabevi, 17. Baskı, Ankara, 2015, s. 20. 

910
  KAFESOĞLU; a.g.e., s. 232-233. 

911
  Kafesoğlu, “töre”yi, bozkırlarda fiilen yaşanan hayatın zamanla hukukî-sosyal 

değer kazanmış davranışlarını ihtiva eden, uyulması zorunlu kaideler bütünü olarak 

tarif eder. (Bkz. KAFESOĞLU; a.g.e., s. 246-247.) Ögel ise, Orhun Abidelerindeki 

kayıtlara dayanarak “töre”nin devletin üzerine oturduğu temel düzeni ifade ettiğini 

kaydeder. Bu telakkiye bağlı olarak “töre’nin kaybedilmesi” aynı zamanda Türk 

devletinin yıkılması ve Türk milletinin de yok olması için bir sebep olarak 

görülmüştür. Böylece Türk töresi, Türk milletinin düşünce ve davranışları içine 

işleyen ve onları da kendi düzeni içine alan, umumî kabule mazhar kaideler 

bütününü ifade etmekteydi. (Bkz. Bahaeddin ÖGEL; Türklerde Devlet Anlayışı 

(13. Yüzyıl Sonlarına Kadar), Başbakanlık Basımevi, Ankara, 1982, s. 301-302.) 

912
  KAFESOĞLU; a.g.e., s. 233. 



280 

olup, basit ve sadeydi.
913

 Devletin toprağı mukaddes olup, muhafazası uğrunda hiçbir 

fedakârlıktan kaçınılmazdı.
914

 Bu esaslar sonradan kurulan Türk devletlerinde de aynı 

şekilde geçerlidir. 

2. İslâmiyet Sonrası Türk Devlet Telâkkisi 

 

İslâmiyet sonrası kurulan Türk devletlerinde eski Türk devlet telâkkisi ile İslâm 

devlet telâkkisini bir arada gözlemek mümkündür. Bu durum, zaman içerisinde 

farklılaşan bir sentezi ifade eder. Mesela Karahanlılar’da bozkır kültürünün tesiri daha 

yoğun hissedilirken
915

, sonraki Türk-İslâm devletlerinde İslâmî telâkki, tesirini arttırmış, 

fakat hiçbir zaman Türk devlet telâkkisi bütünü ile terk edilmemiştir. İnceleme 

konumuz bakımından taşıdığı önem sebebiyle bilhassa Osmanlı Devlet telâkkisi 

üzerinde durulacaktır.  

Güçlü aile bağları ve ordu nizâmı ile birbirine kenetlenmiş toplum üzerinde 

hükmeden kut’lu hanedan telâkkisi, kültürel verasetin tesiri ile Osmanlılar’a kadar 

gelmiştir. İslâm hilâfetinin de Emevîlerle başlayan süreç neticesinde bir hanedan 

hâkimiyeti görünümü kazandığı hatırlanacak olursa, Devlet-i Âl-i Osman tabirinin Türk 

devlet an’anesinin bu süregelen tesirinin yanı sıra, “egemen bir hanedanı veya onun 

                                                 
913

  ÖGEL; a.g.e., s. 14. 

914
  ÖGEL; a.g.e., s. 14-15. 

915
 (Karahanlılar) İslâmi unsurları kendi geleneklerine adapte ederek, terkibinde 

kendilerine has telakki, inanış ve geleneklerin çok daha ağır bastığı bir Türk-İslâm 

kültür ve medeniyetinin temsilcileri olmuşlardır. Bkz. Reşat GENÇ; Karahanlı 

Devlet Teşkilatı (XI. Yüzyıl), Kültür Bakanlığı Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 1981, 

s. 342. 



281 

siyâsî hâkimiyetini ifade eden Abbasî algısındaki anlam sürekliliğini yansıttığı”
916

 ifade 

edilebilir.  

Bu konuda gerek devlet adamları arasında gerek tebaada öyle bir “inanç” söz 

konusudur ki Osmanlı hanedanının hakk-ı hâkimiyeti hususunda kimsenin en ufak bir 

tereddüdü dahi olmamıştır. Altı asırlık imparatorluk tarihinde birçok isyan vücuda 

geldiği, Genç Osman gibi bir kısım örneklerde hal’ vak’alarının en çirkin hâliyle icra 

edilmiş olduğu, hatta bizzat Yıldırım Bayezid esir düştüğü hâlde, tahtı başka hiçbir 

hânedan ele geçirmemiştir. Kadim Türk hâkimiyet telâkkisinin tesiri ve asırlar 

içerisinde oturaklaşan bir inançla Osmanoğulları’na bir çeşit kutsiyet atfedilmiş; hakk-ı 

hâkimiyet onlara mahsus addedilmiştir.
917

 Keza XVII. asırdan itibaren başlayan 

duraklama ve gerileme devirlerinde bile eski an'aneye istinaden bu hanedana duyulan 

hürmet, eski nüfûz ve kuvvetin tesirini sağlamış ve saltanat, hanedan elinde mahfuz 

kalmıştır.
918

   

Hâkimiyet sahasının genişlemesine paralel olarak, tarihsel süreç içerisinde 

Osmanlı devlet yapısı da değişim göstermiştir.
919

 Bu nedenle altı asırlık bir hanedanı her 

yönüyle kuşatacak genel bir hükümde bulunmak imkânı sınırlıdır.  

Osmanlılar’ın “Devlet-i ebed müddet” nitelemesi dikkate şayandır. Bu tabir, bir 

taraftan gücün ve zaferin ifadesi iken, diğer taraftan da siyâsî yapının sürekliliğini 

vurgulamaktadır.
920

  

                                                 
916

  Ahmet DAVUTOĞLU, “Devlet” maddesi, T.D.V İslâm Ansiklopedisi, İstanbul, 

1994, C. IX, s. 235. 

917
  İlber ORTAYLI; Türkiye Teşkilâtı ve İdare Tarihi, Cedit Neşriyat, 3. Baskı, 

Ankara, 2008, s. 174. 

918
 İsmail Hakkı UZUNÇARŞILI; Osmanlı Devletinin Saray Teşkilâtı, Türk Tarih 

Kurumu Basımevi, 2. Baskı, Ankara, 1984, s. 42. 

919
  Halil İNALCIK; Osmanlı İmparatorluğu Klasik Çağ 1300-1600 (Çev. Ruşen 

SEZER),  Yapı Kredi Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 2003, s. 71. 

920
  DAVUTOĞLU; “Devlet” maddesi, DİA, C. IX, s. 235. 



282 

İslâm devlet telâkkisinin, devleti, şer’i hükümlerin tatbiki ve adaletin temini ile 

İslâm’ın tebliği hususunda araçsal nitelikte bir aygıt olarak tanımladığını ifade etmiştik. 

Türkler de İslâm'a girdikten sonra yeni kabul ettikleri bu dinin verdiği heyecanı 

yapılarındaki dinamizmle birleştirmiş ve İslâm’a hizmet etmeyi kendileri için en büyük 

bir ideal addetmişlerdi. Türk devletleri içerisinde en uzun ömürlüsü olan Osmanlı 

Devleti'nin de bu ideal bakımından ayrı bir yeri vardır. Kendilerini “nizâm-ı âlem” 

davasının baş mümessili olarak gören ve bu manada “alemin sığınağı” manasında 

"alem-penah" sıfatını kullanan Osmanlı sultanları, Osman Bey’in Orhan Gazi’ye yapmış 

olduğu meşhur nasihatinden
921

 itibaren îlâ-yı kelîmetullah’ı
922

 bir dava olarak 

benimsemişlerdir.
923

  

                                                 
921

  Bkz. Derviş Ahmed Aşıkî; Âşıkpaşaoğlu Tarihi (Atsız Neşri), Milli Eğitim 

Basımevi, Birinci Basılış, İstanbul, 1970, s. 35; Hoca Sadeddin EFENDİ, Tâcü’t-

Tevarih, C. I, Kültür Bakanlığı Yayınları, 2. Baskı, Ankara, 1979, s. 51-52. 

922
  “İslâm literatüründe yerleşik bir kavram olan “i‘lâ-yi kelimetullah”, Allah’ın dini 

ve tevhid inancının yüceltilip yaygınlaştırılması yolunda gösterilen her türlü gayret 

ve faaliyeti kapsamaktadır. Bu gayretler, maruz kalınan şiddet ve tehlikenin def’i 

maksadına yönelik olarak yeri geldiğinde savaşmayı da gerektirmiştir. Yeryüzünde 

bozgunculuk yapanları kötüleyen genel karakterinin bir tezâhürü olarak istilâ, 

tecavüz ve sömürü maksadı için çıkarılan savaşları tanımayan İslâm, ancak 

müslümanların can ve mal güvenliğini sağlamak, inançları konusunda baskı altında 

kalmalarını önlemek, kendilerine ve ülkelerine yönelik tehditlere karşı koymak için 

yapılan savaşı Allah yolunda verilen mücadele olarak meşrû kabul etmiştir.” 

(Metin YURDAGÜR; “İ’lâ-yi Kelimetullah” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, 

C. XXII, İstanbul, 2000, s. 62.)  

923
  Abdülkadir ÖZCAN; “Fâtih’in Teşkilât Kanunnâmesi ve Nizâm-ı Âlem İçin Kardeş 

Katli Meselesi”, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Dergisi, S. 33, 

İstanbul, 1981, s.22-23.  

“İlk Osmanlı sultanlarının Dar-ül Harp sınırlarında ‘Cihad’ yapan gaziler 

oldukları unutulmamalıdır. Gerçekten Osmanlı padişahlarının İslâm davasına 



283 

Bu idealin eski Türk hâkimiyet telâkkisinin yansımaları ile birleşmesi 

neticesinde bilhassa taht çekişmeleri bakımından ne gibi sonuçların doğmasına yol 

açtığı ileride açıklanacaktır. Ancak burada kısaca şunu ifade etmek gerekir ki İslâm’ın 

yayılması ve Müslümanların himayesi için devletin selameti, devletin selameti için de 

hanedanın selameti şart görülmüştür.
924

   

Bu değerlendirme esas alındığında, kardeş katli müessesesinin, kadîm Türk 

hâkimiyet telâkkisi, saltanat sisteminin yapısal sorunları ve İslâm devletinin araçsal 

niteliğinin kesiştiği kavşakta yegâne çıkış yolu olarak görüldüğü söylenebilir. Elbette öz 

kardeşler hakkında geçerli olan bu telâkkinin herhangi bir isyan girişiminde ne tür bir 

şiddetle kendisini göstereceğini kestirmek güç değildir. İşte Osmanlı uygulamasında 

isyan suçuna bakışı ve müeyyidenin şiddetini temellendiren siyâsî, an’anevî ve tarihî 

sebepler bu şekilde özetlenebilir. 

B. ESKİ TÜRK ve OSMANLI HÂKİMİYET TELÂKKİSİ 

Devletler ölçüsünde oldukça kısa sayılabilecek iki-üç asır gibi bir zaman 

diliminde büyük bir imparatorluk hâlini alan ve kurucu-yönetici zümresi Müslüman 

                                                                                                                                               

kendilerini nasıl adadıkları ve İslâm’la nasıl özdeşleştikleri bugün genellikle kabul 

edilen bir olgudur.” Bkz. Taner TİMUR; Osmanlı Kimliği, Hil Yayın, 1. Bası, 

İstanbul, 1986, s. 59.  

924
  Özcan, taht çekişmeleri neticesinde zayıflayacak devlet idaresinin haricî unsurların 

müdahelesini kolaylaştıracak bir zemin meydana getireceğini ve bu sebeple îlâ-yı 

kelîmetullah davasının sekteye uğrayacağını gören Osmanlı padişahlarının bu kaygı 

ile kardeş katli gerçekleştirmiş olduklarını ifade eder. Özcan’a göre bu müessese 

Osmanlılar’ın bu mukaddes dava uğrunda öz kardeşlerini feda etmekten 

çekinmediklerinin göstergesidir. Bkz. ÖZCAN; “Fâtih’in Teşkilât Kanunnâmesi”, 

s. 25-26. 



284 

olan Osmanlı Devleti’nin, bu süre zarfında büsbütün yeni bir dünya görüşü ve 

bambaşka bir kültür yaratması beklenemezdi. Söz konusu olan, klâsik İslâm kültürünün 

benimsenerek yayılmasından ibaretti. Bu da Abbasîlerin doğrudan tesirinin bir mahsulü 

olmayıp, Anadolu Selçuklu mirasının bir ifadesi idi.
925

 Bu sebepledir ki Osmanlı 

hâkimiyet telâkkisini anlamak, Selçuklu mirasını anlamayı; Selçuklu mirasını anlamak 

da, eski Türk hâkimiyet telâkkisini tanımayı gerektirir. Zira bu, tarihî devamlılığın da 

bir icabıdır. Orta Asya Türk devlet geleneğinin Osmanlılara Selçuklular ve Moğollar 

vasıtasıyla olduğu kadar uclarda (askeri hudut bölgeleri) hâkim Türkmen çevresi 

yoluyla da intikal etmiş olması beklenir.
926

 Mesela Türk kağanlığını tanıyan bir Çin 

İmparatoru’nun yaptığı gibi, Selçuklu hükümdârının da Osman Gazi’ye bir tuğ ve davul 

göndermesi, eski Ortaasya an’anelerinin devamından başka bir şey değildir.
927

  

Öyleyse kısaca Anadolu Selçuklu Devleti’nin kuruluş sürecine bakmakta fayda 

vardır. Dikkate şayan bir noktadır ki; Anadolu Selçuklu Devleti’nin kuruluş temelleri, 

biri Bizans, diğer ikisi ise Selçuklu içerisinde gerçekleşen üç isyan hadisesinin önemli 

tesirlerine dayanmaktadır.  

Bilindiği üzere Kutalmış, 1064 yılında Sultan Alparslan’a karşı girişmiş olduğu 

isyanda mağlup edilmiş ve bunun neticesinde oğulları Bizans sınırları olan Urfa civarına 

sürgün edilmişlerdir. Onlar bu hâlde iken, Malazgirt Savaşı kazanılmış (1071) ve Türk 

kumandanlarından Artuk Bey Sakarya kıyılarına kadar ulaşmıştır. Bu sırada Bizans 

içerisinde patlak veren isyan hadisesinde Normand reisi Russel, Bizans tahtına Yuannis 

                                                 
925

  TİMUR; “Osmanlı Kimliği”, s. 58. 

926
  Halil İNALCIK, “Osmanlı Padişahı”, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler 

Fakültesi Dergisi, C. XIII, S. 4, Ankara, 1958, s. 68. 

927
  Bahaeddin ÖGEL; Türk Mitolojisi C. I, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 5. Baskı, 

Ankara, 2010, s. 41. 



285 

Dukas’ı çıkarmak ve Anadolu’da bağımsız bir devlet kurmak teşebbüsüne girişmiştir. 

Bunun üzerine İmparator Mihael, Artuk Bey’in yardımına başvurmak zorunda kalmıştır. 

Artuk Bey de bu isyanları bastırarak fetihlerini İzmit körfezine kadar ilerletme imkânını 

elde etmiştir (1072). Fakat bu defa da Sultan Alparslan ölmüş, Kavurd’un Melikşah’a 

karşı giriştiği meşhur isyan hareketi başlamış, Artuk Bey de merkeze çağrılmıştır. İşte 

tam bu noktada Kutalmış’ın sürgündeki oğulları, etraflarına topladıkları Anadolu 

Türkmenleri ile birlikte harekete geçme imkânı bulmuşlardır. Süleyman Şah, Halep ve 

Antakya kuşatmasından sonra Konya ve havalisini alarak İznik’e kadar gelmiş, orayı da 

fethederek kendisine payitaht yapamış ve böylece Anadolu Selçuklu Devleti 

kurulmuştur (1075).
928

  

Selçuklu Devleti’nin dağılma sürecine girdiği XIV. asrın başlarına gelindiğinde 

ise, Anadolu’da hüküm süren tüm beylikler gibi Osmanlı Beyliği de Selçuklu 

Sultanı’nın menşurla atadığı bir beylik/emîrlik durumundadır. O dönem için hiçbirinin 

“sultan” unvanını kullanamayışı da aynı gerekçe iledir. Zira böylesi bir hareket, meşrû 

sultana ve İlhan’a isyan manası taşırdı. Bilindiği gibi Osman Bey, Kastamonu bölgesi 

sipah-sâlârı olan Çobanoğulları’na, o da Selçuklu Sultanı’na bağlıdır. Selçuklu Sultanı 

da o dönem İran’daki İlhan’a bağımlıdır.
929

 Osman Bey’in bu hiyerarşik konumunu 

bilmek, Beyliğin kuruluş sürecindeki yerini ve Selçuklu hanedanı ile ilişkisini anlamak 

bakımından önemlidir. 

                                                 
928

  Bu konuda bkz. Osman TURAN; Selçuklular Tarihi ve Türk İslâm Medeniyeti, 

Turan Neşriyat Yurdu, 2. Baskı, İstanbul, 1969, s. 213-215. 

929
  Halil İNALCIK; Devlet-i ‘Aliyye (Osmanlı İmparatorluğu Üzerine Araştırmalar-I, 

Klasik Dönem 1302-1606), Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 11. Baskı, 

İstanbul, 2009, s. 11-12. 



286 

1. Kut (İlâhi Menşe’li Hâkimiyet Telâkkisi) 

Eski Türk hâkimiyet telâkkisi ile eski Çin hâkimiyet telâkkisi arasında kısmî 

benzerlik ve yakınlıklar olduğu açıktır. Mesela Çin kültüründe kâinat, adına “Tao” 

denen bir nizâm içerisindedir. Bu sebeple toplum da tıpkı gök cisimleri gibi bir düzen 

içerisinde ve ahenkle hareket etmelidir. "Çin İmparatoru ise Gök'ün bir sembolü ve 

insanlara örnek olarak oturmalıdır"
930

 Çin kültüründe, farklı duygu, düşünce ve yaşam 

biçimlerine sahip kimseleri, farklı diller konuşan bütün toplulukları tek bir hâkimiyet 

altında bir araya getirmek, Gök'ün buyurduğu bir vazifedir.
931

 “Devlet idaresi, güttüğü 

ve izlediği erdem ile kutup yıldızına benzer, kendi yerinde durur, diğer yıldızlar ise onun 

çevresinde saygı ile dolu olarak dönerler ve onun karşısında eğilirler.”
932

  

Aynı motifler Türk telâkkisinde de vardır. “Kutup yıldızı” Türk kültüründe özel 

bir konumu olan ve aynı zamanda devletle ilgili bir motiftir. Türk kâinat telâkkisinde 

yeryüzü, gökyüzüne Demirkazık Kutup Yıldızı ile bağlıdır.
933

   

Ancak Çin hâkimiyet telâkkisiyle görülen bu benzerlikten yola çıkılarak Türk 

hâkimiyet geleneklerinin bütünüyle Çin tesirinde oluştuğunu iddia etmek de mümkün 

değildir.
934

 Kaldı ki her iki telâkki arasında önemli ayrılıklar da mevcuttur. Mesela Çin 

                                                 
930

  P. Schmidt’ten aktaran ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 7.  

931
 Nevzat KÖSOĞLU; Hukuka Bağlılık Açısından Eski Türkler’de-İslâm’da ve 

Osmanlı’da Devlet, Ötüken Yayınları, 3. Basım, İstanbul, 2013, s. 34. 

932
  O. Franke’den aktaran; ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 4. 

933
  ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 5. 

934
  Çin Kültürü’nü meydana getiren iki büyük kültürün de -doğuda Shang ve batıda 

Yhang Shao (Chou devleti)- teşekkül sürecinde Türklerin önemli katkıları 

bulunduğuna dair kapsamlı açıklamalar için bkz. Wolfram EBERHARD; “Eski Çin 

Kültürü ve Türkler” (Çev. İkbal BERK), Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-



287 

telâkkisinde Gök'ün kendisi yaratıcıdır ve imparator da Gök’ün oğlu olarak kutsaldır. 

Türk telâkkisinde ise göğü de yeri de yaratan bir tanrı vardır ve Türk Hakanı’na “kut” 

vermiştir. Bu sebeple Hun hakanlarının ünvanı “Tengrikut”dur.
935

 Osmanlılar’da da 

“kut”, “kutlu” kelimeleri esas ve eski manalarına dokunulmadan çok daha geniş olarak 

ve benzer şekilde işlenmiştir. Bu kavrama, “bereket”, Farsça “ferruh”, “ferhunde” 

karşılıkları katılmış; yine bu mana “mübarek”, “aziz” ve “ta'ziz” kavramları ile 

karşılanmıştır.
936

  

Çinli düşünür Konfüçyüs, İmparatorluk mevkiinin babadan oğula intikaline dair 

ilâhi bir kanunun mevcut olmadığını söyler. Ona göre "Gök’ün oğlu” kelimesini zahirî 

mânâsı ile ele almamak gerekir. Gök’ün oğlu, Gök’ün uhdesine vazifeler yüklediği 

kimsedir. Bu görevin muhakkak babadan oğula devredileceği yönünde bir mecburiyet 

söz konusu değildir. “Gök” bu yetkiyi o kişiden alarak bir başkasına da verebilir.
937

  

                                                                                                                                               

Coğrafya Fakültesi Dergisi, C. I, S. 4, 1943, s. 21-27. Benzer açıklamalar için bkz. 

Wilhelm KOPPERS; Etnolojiye Dayanan Cihan Tarihi Işığı Altında İlk Türklük ve 

İlk İndo-Germenlik, Belleten, C. V, S. 20, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 

1995, s. 449. KAFESOĞLU, a.g.e., s. 250. 

935
  KÖSOĞLU; a.g.e., s. 36. Orta Asya'da kurulmuş Türk devletlerinin çoğunda “kut” 

kelimesinin hükümdarların lakap ve unvanlarına dahil edilişi (Kutlug, Tengrikut, 

Iduk kut gibi) bu kelimenin, yaygın çevirisi olan “saadet”in ötesinde, bir siyâsî 

hâkimiyet ifade ettiğini gösterir. (Bkz. Sadri Maksudi ARSAL; Türk Tarihi ve 

Hukuk, İsmail Akgün Matbaası, İstanbul, 1947, s. 121.) 

936
  ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 187-188. 

937
  Wolfram EBERHARD; “Eski Çin Felsefesinin Esasları (Çev. İkbal BERK)”, 

AÜDTCFD, C. II, S. 2, s. 270. Esasen bu yaklaşım, hükümdarı “gök’ün oğlu” ve 

mukaddes olarak kabul eden Çin devlet felsefesi bakımından bir devrim 



288 

Türk hâkimiyet telâkkisine gelince, iktidarın adeta herkes tarafından ele 

geçirilebileceği şeklindeki böylesi geniş kapsamlı bir telâkki kabul görmemiştir. 

Hükümranlık hakkı Hakan soyuna aittir. “Kut” bu ailede tecelli eder.
938

 Bu kavrayışta, 

liyakat esasının belli bir aileye inhisar ettirildiği ifade edilebilir ki, bu doğrudur. Ancak 

yine de hakanın evlatları arasında tahta geçme hakkı bakımından herhangi bir öncelik 

hakkı tanınmamak suretiyle, sınırlı bir ölçekte de olsa dirayet ve liyakatin öne çıkması 

                                                                                                                                               

niteliğindedir. Temelinde, o dönem iktidar mevkiinde bulunan hanedanın hemen 

bütün iktidarını kaybetmiş olması yatmaktadır. İmparatorun "kanuna uygun” olarak 

bertaraf edilerek yerine yenisinin getirilmesi ihtiyacı, “gök’ün oğlu” kavramını 

lafzen değil, ruhen anlamayı gerektirmiştir. Ayrıntılı bilgi için bkz. EBERHARD; 

a.g.m. s. 270 vd. 

938
  Ögel, doğuştan getirilen kut düşüncesinin Türkler’de mevcut olmadığını ifade eder. 

O’na göre Göktürkler'in yüksek devlet düşüncesinde kut ve devletin Hakan’lara 

doğuştan verilmiş olduğunu düşünebilmek çok zordur. Zira Kağan’ın 

davranışlarının kut’lu oluşuna uygun olmadığı, Tanrı tarafından uygun görülmediği 

durumlar da olmaktadır. Böylece Göktürkler'de de kut, zaman zaman Hakan'ı terk 

edebilmekteydi. Kitâbelerde Hakan'lara kut’un, Tanrı tarafından “Türk milleti yok 

olmasın ve Türk'ün yeri ile suları sahipsiz kalmasın diye” verilmiş olduğunun ifade 

edilmesi bu sebepledir. Burada İlteriş Kağan'ın diğer adının neden “Kutluk” olduğu 

sorusu akla gelebilir. Ancak İlteriş Kağan bu adını Hakan olduktan sonra, Yani 

Tanrı'nın kut’laması ve yükseltmesi ile almıştır. Onun doğuştan kutlu olduğunu 

gösteren hiçbir belge yoktur; bununla birlikte onun yaratılışı ile “kut” bulmaya 

layık olduğu da bir gerçektir. (ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 223) Böylece 

Ögel’in getirdiği açılımla kut telakkisi, daha doğuştan itibaren gerçekleşen 

doğrudan bir ilahi seçme faaliyeti değil, fakat Hakan ailesine bahşedilmiş yüksek 

bir potansiyelin hak eden kişide kendisini göstermesidir.   



289 

temin edilmeye çalışılmıştır. Bu da, Türk tarihinde taht kavgalarının ortaya çıkmasına, 

hatta bunlar sonucunda çoğu zaman devletlerin parçalanmasına yetmiştir. 

Orhun Âbideleri’nde kut telâkkisi şu satırlarla ifade edilir: 

“Üstte Mavi Gök, altta yağız yer kılındıkta, ikisi arasında insan oğlu kılınmış, 

insan oğlunun üzerine ecdadım Bumin Kağan, İstemi Kağan oturmuş. Oturarak Türk 

milletinin ilini, töresini tutuvermiş, düzenleyivermiş. Dört taraf hep düşman imiş. Ordu 

sevk ederek dört taraftaki milleti hep almış, hep tâbi kılmış, başlıya baş eğdirmiş, 

dizliye diz çöktürmüş.”
939

  

Buna göre, hâkimiyete sahip olmak için aslolan, Tanrı’dan “kut” almaktır. Eski 

Hint, İran ve Çin uygarlıklarından farklı olarak Türklerde Hakan, yetkisini Tanrı’dan 

alsa bile Tanrı adına hükmedemez, iktidarı mutlak değildir. Türk Hakanı Açinaoğulları 

soyundan gelir, bu salahiyet kan yoluyla bütün evlatlara geçer, fakat hiçbir noktada 

ilâhlık vasfını haiz değildir.
940

 İlâhî olan sadece Türk budunu üzerine olan 

                                                 
939

  Kül Tigin Âbidesi (Doğu Cephesi 1). Muharrem ERGİN; Orhun Âbideleri, Hisar 

Kültür Gönüllüleri, 2003, s. 14. 

940
 Kül Tigin Âbidesi’nin Güney Cephesi, “Tengriteg Tengride bolmuş Türk Bilge 

Kağan” ifadesini içermekte ise de; Bahaeddin Ögel, bu ifadenin “Tanrı gibi gökte 

yaratılmış Türk Bilge Kağan” şeklinde değil, “Tanrı’ya benzer Gök’ten Kağanlığını 

almış Türk Bilge Kağan” şeklinde anlaşılması gerektiğini, zira bu tür kavramların 

salt kelime karşılıkları ile değil, o husustaki genel anlayış doğrultusunda 

anlamlandırılması gerektiğini söyler. Çünkü Türk anlayışında Kağan, ne gökte 

doğmuştur ne de gökten inmiştir. (ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 49-51.; 

Ayrıca bkz. KÖSOĞLU; a.g.e., s. 37.) 



290 

görevlendirilmedir.
941

 İktidarın devir biçimine ilişkin olarak belirli bir usul mevcut 

değildir.
942

 Tanrı bu aileden kime kut verirse, tahta da o çıkar.
943

 Tahtın verasetle 

                                                 
941

  “Türk milletinin adı sanı yok olmasın diye babam kağanı, annem hatunu yükseltmiş 

olan Tanrı, il veren Tanrı, Türk milletinin adı sanı yok olmasın diye, kendimi o 

Tanrı Kağan oturttu tabiî.” (Kül Tigin Âbidesi; Doğu Cephesi 26. Bkz. ERGİN; 

a.g.e., s. 17) 

“Yukarıda Türk tanrısı Türk Mukaddes yeri, suyu öyle tanzim etmiş Türk milleti yok 

olmasın diye, millet olsun diye babam İltiriş Kağan'ı, Annem İlbilge Hatun’u göğün 

tepesinden tutup yukarı kaldırmış olacak....” (Kül Tigin Âbidesi; Doğu Cephesi 11-

13. ERGİN; a.g.e., s. 15.) 

942
  Bununla birlikte değişik dönemlerde ırsiyet, fetih (potlaç) ve kooptasyon (istihlaf) 

usulleri uygulanmıştır. Bu konuda bkz. Aybars PAMİR; Batıda Egemenlik 

Kavramının Gelişimi ve Eski Türk Egemenlik Anlayışı, Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü (Yüksek Lisans Tezi), Ankara, 1998, s. 56-63. 

943
  Eski Türkler’in, kut’un bir ışık suretinde gökten indiğini gördükleri yönünde bir 

inanış mevcuttur. Buna göre, bu ışık her neye değerse onu kutlu kılar. Yine 

Türkler’in kendine mahsus bir aşk gecesi dahi vardır ki, bu gecede o ışık 

(Gökalp’in isimlendirmesiyle “Altın ışık”) her kime değse onu gebe bırakır. “Ak-

kemikler” denen hâkim sınıf işte böyle üremişlerdir. Bu, bir çeşit toplumsal sınıf 

ayrımıdır. “Kara-kemikler” ezilmişleri ifade ederken, “Ak-kemikler” aristokrat 

sınıfı temsil eder. Hakanlık sülalesinin kökeni de Ak-kemiklerden bir il’e dayanırdı. 

Kara kemikler tabakası Ak kemikler tabakasına bağlı olmakla feodal bir toplum 

kurulurdu. Hakanlar Ak-kemikleri kuran kendi il’ine karşı meşrutî bir 

konumdadırlar. Önemli işler şölenlerde görüşülüp bir karara varılmadan Hakan 

tarafından yürütülemezdi. Hakan da şölen üyelerinden olduğundan orada görüşünü 

söyleyip inandırıcı kanıtlarla şölen kuruluna kabul ettirebilirdi. (Bkz. Ziya 



291 

intikâli mümkündür, ancak yerine göre bunu kılıç (güç) belirler.
944

 Buna “ülüş sistemi” 

adı verilir. Bu suretle Türk hükümranlığının (otoritesinin) karakteri "ilâhî tavzif" 

telâkkisinden ötürü "karizmatik" iktidar tipidir.
945

 Ancak tekrar ifade etmek gerekirse; 

bu iktidar dinî bir vasıf taşımadığı gibi, Türk hükümdarları da insan-üstü bir varlık 

olarak kabul edilmezler.
946

 Kut'u "ilahi hak (droit divin)" olarak karşılayan Gökalp ise, 

bu kavramı “toplumsal bilincin pekiştirdiği hak” olarak anlar. Buna göre Hunlar ve 

dokuz Oğuzlar, hükümdarlarını toplumsal bilincin pekiştirmesi ile hükümdar olmuş 

saymaktadırlar.
947

  

                                                                                                                                               

GÖKALP; Türk Uygarlığı Tarihi, İnkılap Kitabevi, İstanbul, 1991, s. 28-29, 53, 

163.) 

944
  KÖSOĞLU; a.g.e., s. 38-39. KAFESOĞLU; “Türk Millî Kültürü”, s. 270-271.  

945
  İktidarın bu “karizmatik” niteliği, “liderlik gururu” gibi tarihte sık rastlanan bir 

sorunun sebebini de teşkil etmiştir. M.Ö 110’da yaşanan bir olay buna misaldir: 

Hunlar’ın Çinliler ile savaşmak için yeterli imkânlara sahip olmadıkları hassas bir 

dönemdir. Hun hakanının otağında Çin elçisi, Hakan’a karşı küstah bir üslûp 

içerisinde konuşur. Esasında Çin elçisini hemen oracıkta öldürmek kolaydır, lakin 

ülke savaşa hazır değildir. Bu sözlerin Hunlar tarafından duyulmasını da istemeyen 

Hun Hakanı kızarak ayağa kalkar, kılıcını çekerek kabul törenini düzenleyen Büyük 

Hun memurları ile devlete karşı yapılan bu saygısızlığı o esnada gören, duyan kim 

varsa hepsinin başlarını oracıkta keser, elçiyi ise Baykal Gölü kıyılarına sürer. 

(Bkz. ÖGEL; “Türkler’de Devlet Anlayışı”, s. 118.) Ancak ilerideki açıklamalarda 

da görüleceği üzere bu tür zâlimane uygulamalar, halk tarafından onaylanmamış, 

çoğu zaman isyanların da sebebini teşkil etmiştir.   

946
  KAFESOĞLU; “Türk Millî Kültürü”, s. 256.  

947
  GÖKALP; “Türk Uygarlığı Tarihi”, s. 121. 



292 

Hükümranlık hakkının Hakan ailesinin tüm erkek evlatlarına ait olması, tarih 

boyunca tüm Türk devletlerinde bitmek tükenmek bilmeyen taht kavgalarının ve 

isyanların da temel gerekçesidir. Bu hâl, temelde Osmanlılar’da da geçerli olmakla 

birlikte, kadim Oğuz an’anesinde memleketin hükümdar ailesinin müşterek malı 

addedilmesi merkezindeki inanç, Osmanlılar’da yerini hâkimiyetin sadece hükümdar ve 

evlatlarına ait olması esasına bırakmıştır.
948

 Kardeş katli müessesesiyle de taht 

kavgalarının önüne geçilmeye ve bu suretle devlet, dahilî kavga ve karışıklıklardan bir 

nebze olsun kurtarılmaya çalışılmıştır. Bu konuya ileride tekrar değinilecektir.  

Eski Türkler’de, kut’un kabaca herhangi bir fiilî amiriyet, yani tahakküm değil; 

bir tür kutsiyet de taşıyan manevî bir kudret olarak görüldüğüne dikkat etmek gerekir. 

Bu sebeple herhangi birisi değil, sadece bu manevî kudreti haiz olan şahıs, devlet 

idaresinin başında bulunabilir. Bununla birlikte “kut”, aynı şahısta ilânihâye, kayıtsız 

şartsız devam eden bir imtiyaz da değildir.
949

 Kut’un, kutsiyetini muhafaza etmesinin de 

bir takım şartları vardır. Bu şartlara uygun ve bu vasıfları haiz olan kut, manevî bir 

kıymeti haizdir. Bu vasıf ve şartların en önemlileri de adalet (könilik) ve kanuna 

(töreye) riayettir
950

, öte taraftan dağılmış durumda bulunan boyları toparlayarak halkın 

                                                 
948

  UZUNÇARŞILI; “Saray Teşkilâtı” , s. 50. 

949
  “Kutlu olmak” ile “mukaddes olmak” birbirinden farklıdır. Kut, Tanrı tarafından 

kişinin yaşayış ve işine göre verilir ve alınırdı, kutsal özüne göre değil. Bilindiği 

üzere İslâm halifelerinin de ne bedeni ne de ruhu mukaddestir ve yine onlar Çin 

İmparatorluğu gibi “Tanrının oğlu” da değildir. Bu sebeple Türk hâkimiyet 

telâkkisi, İslâm’ın hâkimiyet telâkkisine daha yakındır. (Bkz. ÖGEL; “Türklerde 

Devlet Anlayışı”, s. 218.) 

950
  ARSAL; “Türk Tarihi ve Hukuk”, s. 126. Bkz. PAMİR; “Batıda Egemenlik 

Kavramının…”, s. 79. 



293 

sosyal durumunu düzeltmek de başta gelen vasıflar arasındadır.
951

 Bir başka ifadeyle 

kut’un kudsiyetinin, yani hâkimiyetin meşruiyetinin ölçüsü adalettir. Böylece kağanın 

iktidarı mutlak değil, sınırlı olmaktadır. Türk hakanının meşruiyeti, töreye uyduğu 

müddetçe devam eder, yoksa kut çekilir.
952

 Bu manada Türkler’in hâkimiyetin 

kaynağını Tanrı'ya bağlamaları, Hakan’ı Tanrı huzurunda mes’ul tutmak manasına 

gelmektedir. Böylece insanların güvencesi, hükümdarın şahsî insafına dayandırılmaktan 

kurtarılmış olmaktadır.
953

 

“Kut’un çekilmesi”, kimi zaman bir isyan, kimi zaman kurultay nezdinde 

azledilme, kimi zaman da –eski Türk inancı çerçevesinde- ilâhi bir ceza (saldırıya 

uğrama vs. gibi) ile kendini göstermiştir. Mesela, yerleşik inanca göre “millet yolunda 

gece uyumadan, gündüz oturmadan çalışması gereken”
954

 Türk hakanı bu görevlerini 

yerine getirmezse, Tanrı kendisine tevdî etmiş olduğu kut’u ondan geri alır ve böylece 

hakan iktidardan düşerdi. Nitekim Göktürk hakanı İnel Kagan, 716 yılında benzer 

gerekçelere dayanan bir ihtilâl ile devrilmiştir.
955

  

Kut telâkkisinin tesiri sonraki dönem Türk-İslâm devletlerinde de barizdir. 

Mesela Karahanlılar döneminde (XI. Asır) yazılmış olan ünlü Kutadgu Bilig’te de kut 

telâkkisi
956

 ile ilgili kıymetli kayıtlar mevcuttur: 

                                                 
951

  KAFESOĞLU; “Türk Millî Kültürü”, s. 256. Bkz.; Kül Tigin Âbidesi (Güney 

Cephesi 10). Bkz. PAMİR; “Batıda Egemenlik Kavramının…”, s. 82-84. 

952
  KÖSOĞLU; a.g.e., s. 40. 

953
  KAFESOĞLU; “Türk Millî Kültürü”, s. 237-238. 

954
  Bkz. PAMİR; “Batıda Egemenlik Kavramının…”, s. 77. 

955
  Bu tarihî misal için bkz. KAFESOĞLU; a.g.e., s. 257. 

956
  Arsal, Kutadgu Bilig’de vezir Aytoldu'nun Han olmadığı halde kut’u temsil 

etmesini Yusuf Has Hacip'in yöneticilere bir mesajı olarak manalandırmaktadır. 



294 

"Kutun tabiatı hizmet, şiarı adalettir... Fazilet ve kısmet kuttan doğar.. Beyliğe 

(Hükümdarlığa) yol ondan geçer (674 numaralı beyit)... Herşey kutun eli altındadır, 

bütün istekler onun vasıtası ile gerçekleşir (675-676)... Tanrısaldır (1933-1934)... 

Dünyada tam bir iktidar kuşağı bağladı, kurt ile kuzu bir arada yaşadı (461)... Bey, bu 

makama sen kendi gücün ve isteğin ile gelmedin, onu sana Tanrı verdi (5469)... 

Hükümdarlar iktidarı Tanrı'dan alırlar (5947).." 
957

 

İslâm’ı bir din olarak kabul eden fert ve toplumların, önceki dönemlerde 

benimsemiş oldukları bir kısım âdet, gelenek ve inanışlarını da İslâm ile beraber 

muhafaza etmeleri tabiîdir. Hatta Fuad Köprülü, bazı uzak sahalarda soyutlanmış olarak 

yaşayan bazı küçük Türk şubelerinin son zamanlara kadar dahi eski paganizmi, onunla 

bağlantılı müesseseleri ve kabile an’anelerini muhafaza ettiklerini ifade eder.
958

 Bu 

umumî temayülün sınırlı bir yansıması olarak, Osmanlı Devleti’nde de İslâm öncesi 

Türk devlet ve hâkimiyet telâkkilerinin izlerini görmek ve takip etmek aynı şekilde 

mümkündür. Gerçekten bu izler kendini en ziyade ilahî tavzîf esasına dayanan kut 

telâkkisinde gösterir. Fakat İslâm hâkimiyet telâkkisinde, hâkimiyet hakkı bakımından 

ilâhî tavzîf esası kabul edilmediğinden, kut telâkkisi de bir kısım değişikliklerle 

kendisini göstermektedir. 

                                                                                                                                               

Ona göre eser devletin idaresi salahiyetinin, fiilen Hanlar tarafından vezirlere 

bırakılarak, Hanların sadece kanunların tatbikine ve adaletin tevziine nezaret etmek 

ile iktifa etmelerinin daha uygun olacağını telkin etmektedir. Arsal bu yaklaşımı 

Montesquie ve Locke’dan da önce, kuvvetler ayrılığı fikri yönünde atılmış bir ilk 

adım olarak görmektedir. (ARSAL; “Türk Tarihi ve Hukuk”; s. 126-127.) 

957
  Bkz. KAFESOĞLU; “Türk Milli Kültürü”, s. 250. 

958
  M. Fuad KÖPRÜLÜ; “İslâm Amme Hukukundan Ayrı Bir Türk Amme Hukuku Yok 

mudur?”, İslâm ve Türk Hukuk Tarihi Araştırmaları ve Vakıf Müessesesi içinde, 

Akçağ Yayınları, 2. Baskı, Ankara, 2005, s. 14. 



295 

Mesela Osmanlı kroniklerinde görülen rüya motifinin ilâhî tavzîfe dayalı 

hâkimiyet telâkkisi çerçevesinde sıkça kullanıldığı mâlumdur. Meselâ Âşıkpaşazâde 

Tarihi’nde Osman Gazi’nin bir rüyasından söz edilir. Rivayete göre Osman Bey, 

rüyasında Şeyh Edebali'nin koynundan çıkan bir ışığın kendi koynuna girdiğini ve kendi 

göğsünden gölgesi tüm dünyayı saran büyük bir ağaç çıktığını görür. Uyandığında 

rüyasını anlattığı Şeyh Edebalî, onu padişahlıkla müjdeler ve kızını da kendisine 

verir.
959

 Neşrî tarihinde de bu defa Kur’an’a saygıdan sabaha kadar ayakta bekleyip 

ayaklarını uzatmayan Osman Bey’e bir aralık uykuya daldığında Kur’an’a saygısından 

ötürü soyunun da saygın olacağı müjdelenmiştir.
960

 Aynı rüyanın Ertuğrul Gazi 

tarafından görüldüğüne ilişkin rivayet de vardır.
961

  

Keza Türk kavimleri arasında hâkimiyetini kabul ettirmek bakımından Oğuz 

soyuna mensûbiyet iddia etmek de yaygın bir temayüldür. Zira Türk hakanının Oğuz 

neslinden olması, Orta Asya-Türk hâkimiyet telâkkisinin gelenekselleşmiş meşrûiyet 

ölçüsüdür. Hatta bu uğurda uydurma şecereler dahi tanzim edilmiştir.
962

 Hükümranlığın 

                                                 
959

  Âşıkpaşaoğlu Tarihi, s. 10-11. 

960
  “Alem-i rü’yâda gördi ki, Hak celle ve ‘alâ kıbelinden buna dinildi ki: ‘Ey Osman, 

çün sen benüm kelâmıma hürmet ü ta’zim idüb ‘izzet ü ikrâm eyledün. Ben-dahi 

seni ve senün evlâdını ve etba’ını, eşyâcını âlemde ebedî muazzez ü mükerrem ü 

muhterem kıldum’” (Mehmed NEŞRÎ; Kitâb-ı-Cihan-Nümâ (Haz. Faik Reşit 

UNAT-Mehmed A. KÖYMEN), C.I, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 1949, 

s. 74-75.) 

961
  “Çünki sen benim Kelâm-ı Kadîm’imi böyle ta'zim itdin, ben de seni ve evlâd-ı 

emcâdını, sinin ü şuhur ve a'şar u dühûr devlet u saltanatla i'zaz u tekrim 

itdim”(Gelibolulu Mustafa ‘Ali EFENDİ; Kitâbü’t-Târih-i Künhü’l-Ahbâr (Haz. 

Ahmet Uğur vd.), Kayseri, 1997, s. 38-39.) 

962
  ORTAYLI; “Türkiye Teşkilâtı ve İdare Tarihi”, s. 171. 



296 

Oğuz soyuna verildiğine dair kadîm kültürel inancın tesiriyle Selçuklular
963

, Timur, 

Moğollar ve elbette Osmanlılar da kendi soylarını bu kut’lu hanedana bağlamışlar. 

Hatta yer yer Oğuzhan'ı İslâmi bir kişiliğe dahi büründürmüşlerdir.
964

  

Mesela Şükrullah Efendi, Karakoyunlu hükümdarı Mirza Cihanşah’ın kendisine 

Uygur yazısı ile yazılmış Oğuzlar Tarihi’ne dair eski bir kitapta, Osmanlılar’ın soyunun 

Oğuz soyundan Kayı Han’a dayandığına dair bir kaydı okuduğunu ifade eder.
965

 Lütfî 

Paşa da Oğuz denilen illerin beyleri ve kethüdalarının Osman Gazi’ye gelerek “Siz Kayı 

han neslindensiz. Kayı han hod cem'i Oğuz beylerinin Oğuzdan sonra ağaları ve 

hanları idi ve Gün han vasiyeti ve Oğuz töresi mucibince Oğuz neslinden kimse 

olmiyacak, hanlık ve padişahlık Kayı soyu var iken özge boy soyuna değmez.” demek 

suretiyle, kendilerine artık Selçuklulardan bir medet bulma imkânının kalmadığını ifade 

edip bağlılık bildirdiklerini kaydeder.
966

 İnalcık’a göre, Osmanlıların neseben 

                                                 
963

  Tuğrul ve Çağrı Bey’ler Dandanakan Savaşı’ndan sonra kurmuş oldukları devlet 

kapsamında muhtelif yerlere fetihnameler göndermişler, Abbâsî halîfesine 

gönderdikleri fetihnâmede halifeye ve gaza ruhuna sadakatlerini belirtmelerinin 

yanında “Gazne hükümdarlarının kölezâde, kendilerinin ise pâdişahzâde 

(Afrâsiyâb, Oğuz Han soyundan) olduklarını” ifade etmişlerdir. Yine Oğuzlardan 

beri hâkimiyet simgesi olan yay ve ok figürü de bu mektupta yer almaktadır. Turan, 

Osmanlı tuğra motifinin yay ve ok figürlerinin ihtişamlı bir ifadesini teşkil ettiğini 

kaydeder. (Bkz. TURAN, “Selçuklular Tarihi…”, s. 66-67.) 

964
  Mustafa ALKAN, "Osmanlı Devleti'nde Merkez Teşkilatı", Osmanlı Teşkilat Tarihi 

(ed. Tufan Gündüz) içinde, Grafiker Yayınları, 1. Baskı, Ankara, 2012, s. 19. 

965
  Şükrullah EFENDİ; Dokuz Boy Türkler ve Osmanlı Sultanları Tarihi (Çev. H. 

Nihâl ATSIZ), Arkadaş Basımevi, İstanbul, 1939, s. 27. 

966
  Lütfi PAŞA; Tevârih-i Âl-i Osman, Birinci Tab’, Matbaa-i Amire, İstanbul, 1341, 

s. 21-22. 



297 

Oğuzhan'a bağlanması, siyâsî maksatlara yönelik olup pratik bir ihtiyaçtan 

kaynaklanmaktadır. Zira Osmanlılar, bu suretle Doğudaki Timur oğullarına karşı 

bağımsızlık, hatta üstünlük iddialarını meşrûlaştırmak gayesini takip etmekte idiler.
967

  

İslâm hâkimiyet telâkkisine yabancı olan ilâhî tavzîf (kut) telâkkisinin bu gibi 

rivayetlerle benimsenmiş olması önemli bir noktadır. Zira devlet başkanı ile reaya 

arasındaki itaat ilişkisinin temeli, İslâm öncesi hâkimiyet telâkkisinin yansımalarının 

tesiri altında tanımlanmakta ve bağy suçunun hukukî konusu da bu kültürel tesir ile 

şekillendirilmektedir. 

Bu husus ilerleyen bahislerde ele anılacaktır. Ancak şu kadarına temas edelim ki 

hanedan kanının -kut’un ırsen intikaline dair kadim telâkkinin bir bakiyesi olarak- 

mukaddes kabul edilmesi sebebiyle şehzadelerin idamında kan dökmemek, bir gelenek 

olarak varlığını Osmanlı döneminde de aynen muhafaza etmiştir.
968

 

2. Töre-Örf-Şeriat 

Türk devlet ve hâkimiyet telâkkisinde, ilâhî menşe’li hâkimiyet (kut) fikri ile 

ayrılmaz bir bütün oluşturan bir diğer şey de Türk töresidir. Bir kağan, özellikle devlet 

                                                 
967

  İNALCIK, “Osmanlı Padişahı”, s. 68. Hanedanlıkların, çıkışlarını mistik 

rivayetlere dayandırma gayreti Türklere özgü bir adet de değildir. Rus hanedanı 

Rürikler, Avusturya Habsburgları ve Bourbonnelar'da da hâkimiyetin ele alınışının 

ilahî bir işarete bağlandığı bilinmektedir. (Bkz. ORTAYLI; “Türkiye Teşkilâtı ve 

İdare Tarihi”, s. 172.) 

968
  Bu konuda bkz. M. Fuad KÖPRÜLÜ; “Türk ve Moğol Sülalelerinde Hânedân 

Âzâsının İdamında Kan Dökme Memnûiyeti”, İslâm ve Türk Hukuk Tarihi 

Araştırmaları ve Vakıf Müessesesi içinde, Akçağ Yayınları, 2. Baskı, Ankara, 2005, 

s. 65-72.  



298 

kurucu Türk kağanı, mutlaka bir töre koymalıdır.
969

 Zira toplum zorbalıkla değil, ancak 

adaletle bir arada tutulabilir.
970

 Nitekim Türk devletlerinde her defasında töre’nin 

düzenlenmesi devletin kuruluşundan hemen sonra gelir. Her Türk hakanı, tahta 

çıktığında töreyi yeniden düzenlemektedir.
971

  Bu hâl Osmanlılar’da da böyledir.
972

  

Ayrıca töre, “bozkırlarda fiilen yaşanan hayatın zamanla sosyal değer kazanmış 

davranışlarını” ifade eder ve uyulması zorunlu normlardır. Değişen koşullara 

uyarlanabilir esnek yapısının yanında değişmez nitelikte anayasal bir öze de sahiptir.
973

 

Ögel, törenin örf ve adet hukuku niteliğinde olduğunu ifade ederken
974

, onun ilahî 

                                                 
969

  Halil İNALCIK; Kutadgu Bilig’de Türk İdare Geleneği ve Adalet, Adâlet Kitabı 

(ed. Bülent Arı- Selim Aslantaş), Adalet Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2007, s. 

36.“Bak, bu iyi kanun ne kadar güzel bir şeydir; beylik kanun ile ayakta durur.” 

(Kutadgu Bilig; 5944) 

970
  Kaba güç ve zorbalık Türk dilinde de adaletsizlik olarak görülür. Türkler “güç 

avludan girince töre (Adalet) bacadan çıkar” diyorlardı. Zorbalığın kötü bir idare 

şekli olduğuna dair kadîm telâkkiye, Türk milli kültürü ve folklorundan buna 

benzer çok örnek göstermek mümkündür. XI. asır Türkleri “Hile ile aslan tutulur 

fakat güç ile bir korkuluk bile tutulamaz”, “Güç ile bir sıçan bile tutulamaz” 

derlerdi. Osmanlı toplumunda da benzer bir telâkki mevcuttur, meşrû hâkimiyet 

gücünün dışındaki hareketler kaba güç ve adaletsizlik sayılır. Bkz. ÖGEL; 

“Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 275. 

971
  (Bumin Kağan, İstemi Kağan) oturarak Türk milletinin ilini, töresini tutu vermiş, 

düzenleyivermiş. (Kül Tigin Âbidesi, Doğu Cephesi 1) Bu konuda bkz. ÖGEL; 

“Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 130. 

972
  ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 163. 

973
  KAFESOĞLU; “Türk Millî Kültürü”, s. 246-247. 

974
  ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, (Önsöz’den) s. XVI-XVII. 



299 

temelli olmadığını, ancak uyulması yönünde umumî bir inancın bulunduğunu 

vurgulamak ister. Yoksa töre, müeyyidesi olmayan bir düzenleme değildir.  

Töre, halk kadar idareciyi de (hakan) bağlar. Böylece Türk hükümdarları kendi 

yapmış oldukları kanunlara öncelikle kendileri riayet eden bir idare telâkkisine 

sahiptirler.  Bu esas, hâkimiyetin kaynağını Tanrı'ya bağlayan kut inancı ile bir bütünlük 

ifade eder. Zira bu hâl, Hakan’ı hukuka bağlılık cihetinden Tanrı huzurunda mes’ul 

tutmak manasına gelmektedir.
975

  

Mesela Moğollar’da Cengiz yasasına aykırı davranan bir kağan, tedrîcen artan 

müeyyidelere maruz bırakılır,
976

 hatta İbn-i Battuta’nın kaydına göre azledilirdi.
977

  

Türkler’in İslâmı kabul etmeleri ile beraber töre’nin hâkim mevkii, yerini ilahi 

temelli şer’i hukuka bırakır. Bununla beraber yine de töre büsbütün önemsizleşmez. Bir 

defa büyük bir çoğunluğu İslâmiyet'e aykırı olmayan Türk örf ve adetleri, şeriat ile 

kendiliklerinden birleşmişlerdir.
978

 Onun haricinde, bilhassa Osmanlı Devleti’nde 

şeriatın bağlayıcı düzenleme getirmediği sahalarda örfî hukuk yürürlüktedir. İnalcık 

bunu, Orta Asya bozkır devletinin beg-kagan ve törü-yasa geleneğinin bir devamı, 

bağımsız, sivil bir kanunkoyucu otoritenin yasama faaliyeti olarak tanımlar ve şeriat ile 

“yan yana” konumlandırır.
979

 Buna karşılık bir diğer yaklaşım ise bu görüşe şiddetle 

                                                 
975

  KAFESOĞLU; a.g.e., s. 237-238. 

976
  ARSAL; “Türk Tarihi ve Hukuk”, s. 176-177. 

977
  İBN-İ BATTUTA; Büyük Dünya Seyahatnamesi, Yeni Şafak Kültür Armağanı, 

İstanbul (Tarihsiz), s. 282. 

978
  ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 310. 

979
  Halil İNALCIK; Osmanlı’da Devlet, Hukuk, Adâlet (“Şeriat, Kanun, Din ve 

Devlet” adlı makale), Eren Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 2005, s. 41. Aynı yönde 

bkz.; M. Fuad KÖPRÜLÜ; “İslâm Amme Hukukundan…”, s. 30-35. 



300 

karşı çıkarak; örfî hukuku, “şer’i hükümlerin tanıdığı sınırlı yasama yetkisine 

dayanılarak”, hukukun belli alanlarına ilişkin içtihadî manada düzenlemeler olarak tarif 

eder ve şer’i esasların dışına çıkamayacakları için, bunların İslâm hukukunun haricinde 

bir hukuk nizâmı olarak kabulüne imkân tanımaz.
980

 

Hukukun Türk devletlerindeki merkezî öneminin bir icabı olarak, hakanın yahut 

sultanın hukuka uygun davranma yükümlülüğü altında bulunduğunun bir prensip olarak 

kabul edilmesi oldukça önemlidir. Mesela zahiren hiçbir denetim ve kontrole tâbi 

değilmiş gibi görünen Osmanlı padişahı, aslında mukayyeddir, yani sınırlandırılmıştır. 

Şer'i kanunlara katiyyen riayete mecburdur.
981

 Bilhassa katl, savaş ilanı gibi önemli 

meselelerde, müftî fetvası alması gereklidir. Ayrıca yürürlükteki kanunların yanı sıra örf 

ve an’aneler ile de bağlıdır. Ulemâ içtihatları, müesses nizâm ve geleneklerin sınırlamış 

olduğu bir otoritenin sahibidir. Bununla birlikte Şeyhülislâmlık makamının bütünüyle 

bağımsız işleyen bir organ olduğu da hiç şüphesiz iddia edilemez. Hatta çoğu zaman 

devletin siyasetini temellendiren bir organ durumundadır. Ortaylı bu hâli “Devrin ve 

dünyanın gereği buydu” şeklinde özetler.
982

 

Ancak bunu, Padişahın emirlerini meşrû olsun olmasın her durumda bir şekilde 

meşrû gösterme biçiminde de anlamamak gerekir. Mesela Zenbilli Ali Efendi’nin, I. 

Selim’in (Yavuz) şer’i ahkâma aykırı gördüğü uygulamalarına karşı çıktığı rivayet 

edilir.
983

 Keza Ebüssuûd Efendi’nin, I. Süleyman’ın (Kanunî) bir uygulaması hakkında, 

                                                 
980

  Bkz. Ahmed AKGÜNDÜZ-Said ÖZTÜRK; Bilinmeyen Osmanlı, Osmanlı 

Araştırmaları Vakfı, İstanbul, 1999, s. 361-368.   

981
  UZUNÇARŞILI; “Saray Teşkilâtı” , s. 50. 

982
  ORTAYLI; “Türkiye Teşkilâtı ve İdare Tarihi”, s. 202.  

983
  “(Zenbilli Ali Efendi’nin) ilmî meselelerde tâviz vermediği, hatta sert mizaçlı Yavuz 

Sultan Selim’e bile karşı çıktığı kaynaklarda anlatılır. Görevlilere hukukî kurallar 



301 

“Olmaz! Emr-i sultânî ile, nâmeşrû olan nesne meşrû olmaz; haram olan nesne helâl 

olmak yokdur” demek suretiyle, halifenin icrada sınırlı olan yetkisine dikkat çektiği 

mâlumdur.
984

 Bu yaklaşımın İngiliz hukukundaki “The king can do no wrong (Kral 

yanılmış olamaz)” telâkkisine taban tabana zıt olduğu da açıktır.
985

   

Bununla birlikte tarih boyunca hükümdarın hukuka riayet mükellefiyetini 

denetleyen, sürekli ve faal bir mekanizmanın bulunduğu da şüphesiz iddia edilemez. 

Ancak eski Türklerde kurultay geleneğinin, Osmanlılar döneminde ise şeyhülislâmlık 

makamının bir ölçüde bu vazifeyi yerine getirdiği ifade edilebilir. Öte yandan tarihsel 

süreç içerisinde bu “denetim”in fiilen isyan yolu ile sağlanmaya çalışıldığı da bir 

vakıadır.  Bir başka anlatımla isyanlar her zaman bir çeşit zulüm, yani hukuksuzluk 

isnadı içerir.  

                                                                                                                                               

çerçevesinde ceza verileceğini, padişahın emriyle katledilemeyeceklerini, idamın 

mahkeme kararından sonra müftünün fetvasıyla mümkün olabileceğini çekinmeden 

padişaha söylediği ve birtakım şahsî uygulamalarının önüne geçtiği, padişahın 

yetkisinin sınırlarını da belirlediği ileri sürülür. Rivayete göre, bir defasında Yavuz 

Sultan Selim’e “ahkâm-ı şer‘iyyeye mugayir” infazda bulunacak olursa hal‘ine 

fetva vereceğini açıkça söylemişti. Padişah, yönetimle ilgili vereceği kararlara 

karışmamasını sert bir dille bildirince Zenbilli Ali Efendi, izin almadan hiddetle 

padişahın yanından ayrılmıştı.” Bkz. Yusuf KÜÇÜKDAĞ; “Zenbilli Ali Efendi” 

maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XLIV, İstanbul, 2013, s. 248. Ayrıca bkz. 

Murat AKGÜNDÜZ, Osmanlı Devleti’nde Şeyhülislâmlık, Beyan Yayınları, 

İstanbul, 2002, s. 52. 

984
  Ahmet AKGÜNDÜZ; “Ebüssuûd Efendi” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

X, İstanbul, 1994, s. 367. 

985
  M. Âkif AYDIN; “Anayasa” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi,  C. III, İstanbul, 

1991, s. 160. 



302 

3. Toy-Divân 

Asya Hun Devleti’nde, yılda üç defa toy (şölen, kurultay) tanzim edilmesi 

olağandı. Bunlardan bilhassa ilkbaharda yapılan ikinci kurultay fevkalade önemlidir. Bu 

toplantıda kurbanlar sunulur, hükümdarlıklar tasdik edilir veya yeni tanhu seçimi 

yapılırdı. Devletin ve ülkenin önemli meselelerinin müzakere edildiği bu meclise 

katılmamak devlet ricalinden bir kimse için isyan manası taşırdı.
986

  

Bu kurultayın ardından verilen ziyafete halk da katılır ve yine bu katılım 

hükümdara sadakat manası taşırdı.
987

 Bu sebepledir ki bu kurultaya “isyan ve tâbi olma 

kurultayı”
988

 da denilirdi. Bu gelenek bilhassa sefer zamanlarında, Osmanlı'da da 

görülür. Osmanlı serdâr-ı ekremi ile buluşan Kırım askerinin, kendileri için hazırlanan 

ziyafette kazanlara iştah ile saldırması Osmanlı hükümdarına bağlılık manası taşırdı.
989

 

Tabgaçlar, Göktürkler ve Uygurlar’da, hükümet müessesesinin haricinde siyasal 

ve kültürel tüm konuların müzakere edildiği bir meclis bulunmakta olup; aynı zamanda 

yeni hükümdarlar bu mecliste, "uygun" kararı ile meşrûlaştırılır, yerine göre adaylıkları 

reddedilirdi.
990

 Mesela Göktürk Hakanı Muhan Kağan’ın oğlu Talopien çok bilge ve 

                                                 
986

  KAFESOĞLU; a.g.e., s. 239. 

987
  KÖSOĞLU; a.g.e., s. 31. ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 74, 79. 

988
  ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 85. Bu kurultayda Hun tahtına yeni çıkan 

Hun Tanhu’su bir keçe, yahut halı üstünde kaldırılarak, doğudan güneye doğru 

olmak üzere 9 kere döndürülür. (Bkz. ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s.  65.) 

Bu gelenek Osman Bey'in tahta çıkışında da aynen uygulanmıştır. (Bkz. 

KÖSOĞLU; a.g.e., s. 31.)  

989
  KÖSOĞLU; a.g.e., s. 31. 

990
  KAFESOĞLU; “Türk Millî Kültürü”, s. 261. 



303 

bahadır bir şehzade olmasına rağmen annesi soylu olmadığı için tahta geçememiştir. 

Beğler kurultayı toplanarak İşbara Han’ı tahta çıkarmıştır.
991

  

Ancak hiç şüphesiz bu meclisin tüm idarî yetkileri haiz olduğu da söylenemez. 

Bir kere “kut”, Hakan’da tecelli ettiğine göre, onu idareden aciz bir mevkiye indirgemek 

Türk hâkimiyet felsefesi ile taban tabana zıt bir durum olacaktı. Öte yandan coğrafî 

şartlar ve göçebe kültür sebebiyle de meclisin her durumda toplanması mümkün değildi. 

Bu nedenle hakana devlet işlerinde bir heyetin yardım ettiği bilinmektedir.
992

  

Kadîm Türk kurultay geleneği ile İslâm şûra esası, aynı beşerî ihtiyacın 

ifadesidir. Bu sebeple Türkler, İslâmiyet’i kabul ettikten sonra da aynı müesseseyi, fakat 

bu defa İslâmî uygulamaların tesiri altında devam ettirmişlerdir.
993

   

Abbasîlerin, İslâm devletinin şark eyaletlerine gönderdiği valilerden zamanla 

güçlenerek bağımsızlaşan Tahirîler ve esasen onlara bağlı olmakla beraber 

yıkılmalarından sonra bağımsızlaşan Samanîler, bahse konu coğrafyada Abbasî divan 

geleneklerini yerleştirmişlerdir. Daha sonra Büyük Selçuklu İmparatorluğu da bu 

müesseseyi onlardan alıp
994

 geliştirerek kendisinin yerine geçen büyük küçük birçok 

                                                 
991

  ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 114., KAFESOĞLU; s. 237-238.  

992
  KAFESOĞLU; a.g.e., s. 264. 

993
  Mesela kaynakların sınırlığı nedeniyle hakkında ayrıntılı mâlumat bulunmadığı 

hâlde, Karahanlılar devrinde de Meclis-i Âlî namında bir çeşit divanın bulunduğu, 

Sultan Sancar’ın İnşâ Divanı’ndan çıkmış birtakım mektuplarından anlaşılmaktadır. 

Bkz. Reşat GENÇ; Karahanlı Devlet Teşkilatı (XI. Yüzyıl), Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 1981, s. 255. 

994
  Büyük Selçuklu Devleti’nde de Divân-ı Saltanat (Divan-ı A’lâ) başta olmak üzere, 

–tıpkı Abbasîler’de olduğu gibi- adeta bakanlık teşkilatı gibi örgütlenmiş muhtelif 

vazifeleri olan divânlar bulunurdu. Devletin iç ve dış yazışmalarıyla ilgilenen 



304 

devletlere ve bu arada Anadolu Selçukluları’na miras bırakmışlardır.
995

 Bu müessesenin 

Abbasîlerden Osmanlılar’a geçiş süreci özetle bu şekildedir.  

Osmanlı Devleti’ndeki Dîvân-ı Hümâyun’un gerçek anlamda bir kökenini teşkil 

edecek müessese, Abbasilerde devletin önemli işlerini inceleyen ve karar veren tam bir 

kabine hüviyetindeki "Dîvân üs-Sırr", daha sonraki adıyla " Dîvân ül-Dâr ül-Kebir" yani 

Büyük Divân’dır. Yine Abbasi Devleti’nde bulunan Dîvân-ı Mezâlim, yani halkın 

yakınmalarını dinleyip doğrudan doğruya halifeye ileten kurul, Osmanlı Dîvân-ı 

Hümayûnu bünyesine de dahil olmuştur. Hatta sonraları Şer’iyye mahkemelerinin 

haricinde çalışan Mezâlim mahkemelerinin de ortaya çıkmasına yol açmıştır.
996

 

Sıkı bir merkezî idare esasına dayanan Osmanlı Devleti’nde, Dîvân-ı Hümâyun 

merkezin önemli bürokratlarından teşekkül eder ve padişah namına karar verirdi. Kadîm 

Türk geleneklerindeki kurultay kültürünün tesiri ile diğer İslâm devletlerine göre 

oldukça gelişmiş bir dîvân yapısı teşekkül ettirilmiş, Fatih’in ünlü teşkilât kanunnâmesi 

ile de şekillendirilmiştir. Dîvân-ı Hümâyûn, gerek şer’i yargılama yetkisine sahip oluşu, 

                                                                                                                                               

Divân-ı İnşa (Tuğra), mâli konularıyla ilgilenen Divân-ı İstifa, posta ve istihbarat 

faaliyetleri ile ilgilenen Divân-ı Berîd bunlardan birkaçıdır. Bilhassa Divân-ı 

Saltanatın bir nev’î yargılama fonksiyonunun da olduğu; meselâ, I. Gıyaseddin 

Keyhüsrev’in her gün selamlık sofasında oturup kadı ve müftüyü getirerek dava 

dinlediği ve bu usulün Alâeddin Keykubad’ın vefatına kadar devam ettiği de 

bilinmektedir. (Bkz. Zeki ATÇEKEN-Yaşar BEDİRHAN; Selçuklu Müesseseleri 

ve Medeniyeti Tarihi, 2. Baskı, Eğitim Yayınevi, Konya, 2012, s. 53.) 

995
  Bkz. W. BARTHOLD-M. Fuad KÖPRÜLÜ; İslâm Medeniyeti Tarihi, Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 6. Basım, Ankara, 1984, s. 124-126. 

996
  Ahmet MUMCU; Divan-ı Hümayun, Birey ve Toplum Yayınları, 2. Baskı, Ankara, 

1986, s. 14.  



305 

gerek teşekkül biçimi ve gerekse padişahın sarayında ve gözetimi altında çalışan bir 

kurul olduğundan sadrazamın da üstünde bir makamı ifade eder. Hâliyle bu durum, 

sadrazamların serbest hareket etme imkânını sınırladığından sadrazamları rahatsız etmiş 

ve XVI. asır başlarından itibaren Sadrazam’ın devlet işlerinde padişaha göre 

görünürlüğünün ve fiilî tesirinin artmasına paralel olarak yetkileri yavaş yavaş 

sadrazamın dîvânına (ikindi dîvânı) geçmeye başlamıştır. II. Mahmud devrine kadar bu 

üstünlüğünü sürdüren İkindi Dîvânı, yeni değişiklikler sonrasında yerini kabine 

sistemine terk etmiş, Dîvân-ı Hümâyûn ise sembolik konumunu devletin sonuna kadar 

devam ettirmiştir. Dîvân-ı Hümâyûn’un etkin çalıştığı dönemlerde hiçbir ayırım 

gözetilmeden herkes şikayetini iletmek maksadıyla bu Dîvân’a başvurmak hakkını 

haizdi. Üyeler bütün şikâyetleri dinlemek zorundaydılar. İslâm hukukunda sistematik 

bir temyiz müessesi olmadığı, kadı’nın verdiği hüküm kesin sayıldığı halde, burada 

İslâm hukuku sahasında uzman üyelerin katkısıyla kadı kararları da incelenerek, 

icabında bozulur ve dava yeniden görülmek üzere kadıya gönderilirdi. Örfî meseleler ise 

yerine göre nişancı, vezîriâzam ya da sair vezirler tarafından hükme bağlanırdı.
997

 

 İsyan gibi fevkalade hâllerde dahi meşveret terk edilmezdi. Böyle zamanlarda 

padişahın “ayak dîvânı” teşkil ederek kararlar aldığı mâlumdur.
998

  

                                                 
997

  Ahmet MUMCU; “Dîvân-ı Hümayûn” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. IX, 

İstanbul, 1994, s. 430-432. 

998
  “Padişahın önünde oturulamayacağı için, herkesin ayakta bulunmasından dolayı 

bu divana ‘Ayak Divanı’ denilmiştir. Bu divanda verilen kararlar hemen 

uygulamaya konulurdu. Doğaldır ki, böyle bir divanda normal bir usul 

gözetilmezdi. Olağanüstü durumlarda, özellikle ayaklanmalarda kurulan bu 

divanda verilen kararlar her zaman etkili de olmamıştır.” Bkz. ÜÇOK-MUMCU-

BOZKURT; “Türk Hukuk Tarihi”, s. 259. 



306 

 

4. Evrensel ve Bölünmez Hâkimiyet Telâkkisi 

Hâkimiyetin dünyanın dört bir yanına yayılması gerektiğine dair inanç ve 

telâkki, Türk devlet geleneğinde İslâm öncesinde de rastlanan bir idealdir. Bu evrensel 

hâkimiyet, Orhun Âbidelerinde ifadesini şu şekilde bulur: 

"Doğuda gün doğusuna, güneyde gün ortasına, batıda gün batısına, kuzeyde 

gece ortasına kadar onun içindeki millet hep bana tâbidir, bunca milleti hep düzene 

soktum. O şimdi kötü değildir. Türk Kağanı Ötüken ormanında otursa ilde sıkıntı 

yoktur."
999

  

Ögel, sadece mücerret hâkimiyetin değil, fakat Türk töresinin de 

evrenselleştirilmesi yönünde kadîm bir maksadın bulunduğunu savunur, zira Türk 

hakanı “bütün insanlığın hâkanı” olarak gösterildiğine göre, töre de “bütün insanların 

yaşantısını düzene koyacak kurallar” demek olmalıdır. O’na göre Türklerdeki cihan 

hâkimiyeti mefkûresi, Roma’nın salt istilacı karakter gösteren “imperium” telâkkisiyle, 

yahut İngilizlerin materyalist “Empire” deyimi ile karşılaştırılamaz. Zira bu 

telâkkilerden farklı olarak Türk hâkimiyet telâkkisinde Tanrı korkusu, Tanrıya bağlılık 

ve sadakat kaygısı mevcuttur. İslâm hilâfetinin de din ile siyaset yolunu birleştirip 

insana saygı duyan bir dünya hâkimiyeti kurma idealine sahip olduğunu belirten Ögel, 

Osmanlılar’da belirginleşen bu idealin eski Türk Devletleri’ndeki din, devlet ve insanlık 

ideali üzerine kurulduğunu ifade etmektedir.
 1000

 

Türk devletini ifade eden “il” kelimesinin bir manasının da “barış” olmasından 

yola çıkılarak, Türk cihan hâkimiyeti düşüncesindeki asıl maksadın yeryüzünde huzur 

                                                 
999

  Kültigin Âbidesi, Güney 3; Bkz. Ergin a.g.e.; s. 12. 

1000
  ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, (Önsözden) s. XVI, 2.  



307 

ve sükûnu sağlamak olduğu ifade edilmiştir. Nitekim yazılı kaynaklarda (Chin Sbu), 

Hun hakanı He-lien po po’nun "Barış isteyen insanları kurtarmak için tanrı beni 

vazifelendirdi. Zavallı insanları korumak için o emre uyarak hükümdar oktum"  dediği 

nakledilmektedir.
1001

 Yine Kafesoğlu, Oğuz oğullarının isimleri olan Gün, Ay, Yıldız, 

Gök, Dağ ve Deniz’in aynı zamanda birer saha mes’uliyeti manasında olduğunu ve 

kâinatı kapsayan bir hâkimiyet telâkkisini aksettirdiğini ifade eder.
1002

  

Ögel, Göktürk kitabelerinde “Bengü il” yani “ebedî devlet” olarak tanıtılan Türk 

devletinin, Cengiz Han ile devam ettirildiğini ve batıda “Devlet-i ebed müddet” 

Osmanlı ile en geniş ifadesine kavuşturulduğunu ifade etmiştir.
1003

  

 Mesela Cengiz Han torunlarının tahtında dünyanın dört bucağı ile dört 

bucağının hakanlarının tahtlarını temsil eden dört minder veya şilte bulunur, yani 

yeryüzü taht üzerine kurularak temsil edilirdi. Eski Türkçede “götürmek”, “kötürmek” 

sözünün bir manasının da “yükseltmek” olduğu dikkate alındığında tahta çıkmanın 

“yukarı götürülme ve yükseltilme” anlamını ifade ettiği ve aynı zamanda tahtın, 

                                                 
1001

  KAFESOĞLU; “Türk Millî Kültürü”, s. 254. 

1002
 KAFESOĞLU; a.g.e., s. 255. Bu cihân hâkimiyeti telakkisi, kendisini hükümdarlık 

sembollerinde de gösterir. Mesela “tuğ”, eski çağlarda kendisine kurban verilen ve 

saçı yapılan kadîm bir devlet ve imparatorluk sembolüdür.  Evrendeki dokuz 

gezegen, göğün dokuz katı, dünyanın dokuz bölgesi, dokuz tuğ ile temsil edilirdi. 

Batı Türklerinde ise -Ön Asya kültürünün tesiriyle olsa gerek- yedi sayısı yayılmış 

olduğundan Osmanlılar’da yedi tuğ dikilirdi. Bkz. ÖGEL; “Türklerde Devlet 

Anlayışı”, s. 71. 

1003
 ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 38. 



308 

yükseklik ve edizlik sayıldığı görülmektedir. Elinden tutularak “götürülme” veya tahta 

çıkarılma Osmanlılar’da da vardır.
1004

  

Diğer taraftan Eski Türkler’de ülkenin Doğu ve Batı olarak ikiye bölünerek 

yönetilmesi de, İspartalılar’da görüldüğü gibi birbirlerine eş yetkilere sahip çifte krallık 

manasına gelmeyip, salt bir yönetim kolaylığı mahiyetindeydi. Nitekim Batı’nın 

hükümdarı, Doğu’nun hükümdarına tâbi bulunuyordu.
1005

 

Osmanlılar’ın Oğuzlar’ın Kayı boyuna mensup oldukları yönündeki iddialar 

mâlumdur. Öyleyse Oğuz Kağan Destanı’nda, Oğuz’un hâkimiyet telâkkisini ifade eden 

şu satırlara da temas etmek gereklidir:  

“Oğuz Kağan, Beylere ve halka yarlık verdi ve ‘Ben sizlere oldum Kağan: 

alalım yay ile kalkan, nişan olsun bize buyan, kurt olsun (bize) uran (savaş bağırışı); 

demir kargı olsun orman; av yerinde yür(ü)sün kulan; daha deniz, daha müren (ırmak); 

Güneş bayrak, Gök kurıkan (çadır)’ dedi. Ondan sonra Oğuz Kağan dört yana emirler 

yolladı, tebliğler yazdı ve elçilere verip gönderdi. Bu tedbirlerde şöyle yazılmıştı: ‘Ben 

Uygurların kağanıyım ve yeryüzünün dört köşesinin Kağan'ı olsam gerektir. Sizden 

itaat dilerim. Kim benim emirlerime baş eğerse, hediyelerini kabul ederek onu dost 

edinirim. Kim baş eğmezse gazaba gelirim; düşman sayarak, ona karşı asker çıkarır ve 

derhal baskın yapıp onu astırır ve yok ettiririm.’”
1006

 

                                                 
1004

  ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 71. 

1005
  PAMİR; “Batıda Egemenlik Kavramının…”, s. 71-72. KAFESOĞLU; “Türk Milli 

Kültürü”, s. 274-278. 

1006
  Willi BANG - G. Reşit RAHMETİ; Oğuz Kağan Destanı, İstanbul Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Türk Dili Semineri Neşriyatından, Burhaneddin Basımevi, 

İstanbul, 1936, s. 17. 



309 

Oğuz Kağan’ın hâkimiyet hududunu ifade ettiği şu sözlere dikkat etmek 

gerekir: “Güneş bayrağımız, gök çadırımız!”.
1007

 Asırlar sonra Osman Bey hakkında 

benzeri rivayet edilen, hâkimiyet müjdeleyici rüya motifine bu destanda da rastlarız: 

“Yine söylemeden kalmasın ve belli olsun ki; Oğuz Kağan'ın yanında ak 

sakallı, kır saçlı, uzun tecrübeli bir ihtiyar vardı. O anlayışlı ve asil bir adamdı. Oğuz 

Kağan'ın nâzırı idi Adı Uluğ Türük idi. Günlerden bir gün uykuda bir altın yay ve üç 

gümüş ok gördü. Bu altın yay gün doğusundan, ta gün batısına kadar ulaşmıştı ve üç 

gümüş ok da şimale doğru gidiyordu. Uykudan uyanınca düşte gördüğünü Oğuz 

Kağan'a anlattı ve dedi ki
1008

: “Ey Kağan'ım senin ömrün hoş olsun. Ey Kağan'ım, 

senin hayatın hoş olsun. Gök tanrı düşümde verdiğini hakikate çıkarsın. Tanrı, bütün 

dünyayı senin uruğuna bağışlasın. Oğuz Kağan Uluğ Türük’ün sözünü beğendi onun 

öğüdünü diledi ve öğüdüne göre yaptı.”
1009

 

Özetle Türklerde cihan hâkimiyeti mefkûresinin tarihi oldukça eskidir. Yukarıda 

da kısmen temas edildiği üzere Oğuz-nâmede, Oğuz’un dünyanın dört bir yanına 

yönelik fütuhatı anlatılır
1010

, keza tüm cihanı ihata eden yay ve ok motifi, Uygur 

                                                 
1007

  Ögel, cihanşümûl devlet telakkîsinin temelinde gök tapınmasının bulunduğu ifade 

eder. (Bkz. ÖGEL; “Türkler’de Devlet Anlayışı”, a.g.e., s. 7.) 

1008
  Bahaeddin Ögel, eserinde Reşid Rahmeti’nin bu tercümesini naklederken tam da bu 

noktada tercümeyi müphem bulduğu dipnotunu düşer (ÖGEL; “Türk Mitolojisi”, 

C. I, s. 203). İbrahim Kafesoğlu ise bahse konu rüyayı Oğuz Kağan’ın gördüğünü, 

Uluğ Türük’ün ise bu rüyayı "Gök Tanrı dünyayı sana bağışladı” şeklinde tabir 

ettiğini ifade eder. (KAFESOĞLU; “Türk Millî Kültürü”, s. 254).   

1009
  W. BANG-R. RAHMETİ; a.g.e., s. 29-31. 

1010
  Zeki Velidi TOGAN; Oğuz Destanı (Reşideddin Oğuznâmesi, tercüme ve tahlili), 

Enderun Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 1982, s. 22-49.  



310 

ailesinin menşei efsanesi, Tuğrul Bey ve Melikşah’a verilen “Doğunun ve Batının 

Sultanı” unvanları nesilde nesile aktarılan bu telâkkinin ifadesidir.  

Malûmdur ki Maverâünnehir’e uzanan İslâm hâkimiyeti, çevresindeki Türk 

kültürleri ile kaynaştıkça, bu yeni dine kitleler hâlinde giren Türkler, İslâm’ı en temel 

manevî dayanak noktaları hâline getirerek, yayılması için çok büyük gayret 

sarfetmişlerdir. Bu gayret bir yandan da, Hıristiyanlık dâvası ile savaşan Haçlı 

ordularının tehditlerine karşı tabiî bir refleks olarak kendisini gösteriyordu.
1011

 Türk 

Cihan hâkimiyeti gayesi, İslâm tesîri ile beraber güncellenerek bir çeşit “telâkki 

düzenlemesi”ne uğramıştır. Böylece eski Türkler’deki "mülk ve millet" düstûru, "din ve 

devlet" ile bir terkip meydana getirmiş ve neticede “din-ü devlet, mülk-ü millet” 

telâkkisi ortaya çıkmıştır. Bahse konu telâkki, sonraki yıllarda zirvesini fütûhat sahası 

Hıristiyan âlemine yönelen Osmanlılar’da bulacaktır.
1012

  

                                                 
1011

  “Cihadın meşrûiyetiyle ilgili olarak teoride birbirinden farklı görüşler ileri 

sürmelerine rağmen Hanefî ve Şâfiî kaynaklarında benzer görüş ve ifadelerin yer 

alması, tamamen pratikteki şartların aynı ilişki biçimini gerektirmiş olmasıyla izah 

edilebilir. Bir başka ifadeyle cihadın meşrûluğu konusunda nazarî olarak bir grup 

küfrü, bir grup da müslümanlara savaş açılmasını esas almakla birlikte özellikle 

kilisenin etkisiyle daima canlı tutulan düşmanlık ve saldırılardan kaynaklanan 

şartlar, uygulamada hem Şâfiîler’in hem de Hanefîler’in aynı ilişki biçiminde karar 

kılmalarına yol açmıştır.” (Ahmet ÖZEL; “Cihâd” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C.VII, İstanbul, 1993, s. 530.) 

1012
 KAFESOĞLU; “Türk Milli Kültürü”, s. 365.  



311 

Böylece Oğuzlar’dan bu yana kültürel bir miras ve müşterek bir ideal olarak 

tevarüsen intikâl ettiği anlaşılan bu telâkki
1013

 Osmanlılar’da, İslâm gazâ telâkkisi
1014

 ile 

kaynaşarak; devletin büyüme siyaseti Rumeli'de fetih, Anadolu'da ise iltihak karakteri 

taşımıştır.
1015

 

Osmanlı Devleti bir Türk-İslâm devletidir. Bu sebeple esasen Türk ve İslâm 

hâkimiyet telâkkilerini bünyesinde bulundurması tabiîdir. Bununla birlikte, Osmanlılar 

bu mirası, kendi mahsus şartları içerisinde yoğurarak, şekillendirip bir sentez vücûda 

getirmişlerdir.
1016

 

Keza Bizans ve Sasanî İmparatorlukları, ortaçağ başlarında Ortadoğu ve Doğu 

Akdeniz coğrafyasında iki hâkim güç, iki büyük monarşidir. Hâliyle bu iki siyâsî 

sistemin idarî bakımdan sonraki siyâsî birlikleri geniş ölçüde etkilediği de 

mâlumdur.
1017

 Bu sebeple Osmanlı hâkimiyet telâkkisinin temelinde de kadim Türk-

Moğol gelenekleri, İslâm hâkimiyet geleneği ve Roma hâkimiyet gelenekleri bir 

                                                 
1013

 Togan’ın neşrettiği Reşideddin’in Oğuz Destanı tercümesinde Oğuz Kağan’ın tek 

tanrı inancı uğrunda giriştiği savaştan sonra bir manada “eman” dileyen yakınlarına 

verdiği cevabın İslâm Savaş hukuku ile benzerliği dikkat çekicidir: “Eğer sizler 

Tanrı’ya inanır, birliğini kabul ederseniz canınız aman bulur ve size oturmak için 

Türkistan'ı veririz.” Bu öneriyi reddeden yakınlarını Karakurum’a kadar sürererek 

perişan ettiği ifade edilmiştir. (TOGAN; “Oğuz Destanı”, s. 18-20.) 

1014
 İslâm’ın evrensel hâkimiyet telakkisinin Hz. Peygamberden beri süregelen bir ideal 

olduğuna dair bkz. A. Selçuk ÖZÇELİK; “İslâmda Devlet Müessesesinin İnkişâfı”, 

İÜHFM, C. XX, S. 1-4, İstanbul, 1955, s. 7. 

1015
 ALKAN; "Osmanlı Devleti'nde Merkez Teşkilatı", s. 15.      

1016
 TİMUR; “Osmanlı Kimliği”, s. 53. 

1017
 ORTAYLI; “Türkiye Teşkilâtı ve İdare Tarihi”, s. 24. 



312 

aradadır. Yine bu geleneklerin içinde Hint ve İran'ın izlerini de aramak lazımdır.
1018

 Bu 

sebeple kendine has bir sentez olan Osmanlı hâkimiyetinin, Türk kimliği sebebiyle 

tevarüsen taşıdığı devlet gelenekleri ile İslâm Hukuku’nun etkileri ayrı ayrı ele alınarak 

değerlendirilmek durumundadır. Zira bu husus, devlet başkanı-reaya ilişkisinin telâkki 

biçimi ve haliyle “itaat” mükellefiyetinin mahiyeti bakımından önemlidir. 

Meseleye hükümrânlık cihetinden yaklaşıldığında; devletin ilk üç hükümdarının 

mutlak otoritelerinin bulunduğunu ifade etmek mümkün ise de tesîrini hala devam 

ettiren askerî geleneklerin yansıttığı bir sadelik, örf, adet ve meşveret esaslı bir idare 

biçimi de göze çarpmaktadır. Hükümdarın etrafında hatırı sayılır nüfûz gruplarının ve 

hanedan temsilcilerinin de bulunduğu düşünüldüğünde, bu dönemde hükümdarın askerî 

yetenekleri ile sivrilen “eşitler arası birinci (primus inter pares)” bir yönetici olduğu 

ifade edilebilir.
1019

 Ancak Osmanlı sultanları
1020

 hâkimiyeti tamamen kendi ailelerine 

inhisar ettirmek için, Osman Bey’in silah arkadaşları olan aşiret beyleri vefat ettikçe 

onların yerlerini kendi oğullarına ve kendi beylerine verme yoluna gitmişlerdir.
1021

 

Doğrudan sultana bağlı kapıkulu ocaklarının kurulması da bu süreçte önemli bir 

                                                 
1018

 ALKAN; "Osmanlı Devleti'nde Merkez Teşkilatı", s. 16. 

1019
 ORTAYLI; a.g.e., s. 169. 

1020
 “Sultan” kelimesi, “üstün gelme, baskın çıkma” manasına gelen “selâta” 

kelimesinden türemiştir. “Güç ve yetki sahibi olma” manasına geldiği gibi, “hüccet 

ve delil” manaları da vardır. (Bkz. ISFAHANÎ, Müfredât, s. 507.) Müslüman devlet 

başkanlarına “sultan” denilmesi de kavramın menşe’indeki bu çeşitliliğe paralel 

olarak, bir telâkkiye göre “Allah’ın yeryüzündeki hücceti” konumunda 

olmalarından; bir telâkkiye göre ise, “güç ve otorite sahibi olmalarından” ileri 

gelmektedir. (Bkz. Mustafa ÖZTÜRK; “Sultan” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. XXXVII, İstanbul, 2009, s. 495.) 

1021
 UZUNÇARŞILI; “Saray Teşkilâtı”, s. 40. 



313 

merhaleyi teşkil eder. Öte yandan bu beylerin kendi aralarındaki nüfûz mücadeleleri, 

rekabet ve husumetten istifade eden sultanların bu kimseleri bertaraf ettirmeleri
1022

 

neticesinde merhale merhale tahkîm olunan hanedan hâkimiyeti, Yıldırım Bayezid 

devrinde ihtişamını ve otoritesini arttırmış, mutlak otoritesi ile bilinen klâsik Osmanlı 

Padişahı tipi ise Sultan II. Mehmed (Fatih) ile birlikte doğmuştur.
1023

  

Şöyle ki Sultan II. Murad’a kadar hükümdarlar nüfûzlu şahsiyetler ve beğlerin 

desteği ile işbaşına gelmekte idi. Hükümdarlık için belirleyici önemde bulunan bu güç, 

bahse konu zümreler bakımından önemli bir imtiyazdı. Bu husus konumuz bağlamında 

önemlidir; mesela fetret devrinde muhtelif beylerin metbu’ tanıdıkları şehzadeler için 

verdikleri destek ve mücadele, devleti uzunca bir müddet taht kavgaları içerisinde 

bırakmıştır. Yine II. Murad’ın da, tahta geçtikten sonra, kendi aleyhine Mustafa Çelebi 

için mücadele eden Rumeli beylerini cezalandırmak istediği mâlumdur. Aynı padişah, 

kendi arzusu ile tahtı oğlu Mehmed’e terk ettiği hâlde, saraydaki Çandarlı nüfûzunun 

tesiri ile -elbette yaklaşan dış tehdit ve görülen lüzum üzerine- yeniden tahta çıkmak 

mecburiyetini hissetmiştir. Beylerin bu nüfûzuna II. Mehmed (Fatih), ancak İstanbul’un 

fethinin ardından bir son verebilmiştir.
1024

  

                                                 
1022

 Bkz. UZUNÇARŞILI; “Saray Teşkilâtı”, s. 43. 

1023
 İNALCIK, “Osmanlı Padişahı”, s. 68. ORTAYLI; a.g.e., s. 169-170. Uzunçarşılı, 

yeni kurulan bu mutlak hükümranlık sistemini “Bizans taklidi” olarak tavsif eder. 

Bkz. UZUNÇARŞILI; “Saray Teşkilâtı” , s. 44. 

1024
 UZUNÇARŞILI; “Saray Teşkilâtı” , s. 41. Fethin ertesi günü tutuklanan Çandarlı 

Halil Paşa kısa bir müddet sonra idam edilmiştir. Bkz. Halil İNALCIK; Fatih Devri 

Üzerinde Tetkikler ve Vesikalar I, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1954, s. 

132-133. 



314 

Kardeş katli müessesesinin de kaideleşmesi ile birlikte hâkimiyetin bölünmezliği 

prensibi en üst seviyede ifadesini bulmuştur. Fatih'in vefatından sonra Cem Sultan'ın 

ülkeyi paylaşma teklifinin II. Bayezid tarafından şiddetle reddedilmesi bu prensibin 

artık iyice yerleşmiş olduğunu göstermektedir.
1025

 XV. asır Osmanlı padişahları, bu 

dönemde “Oğuz boylarının hanlığından çok bir Roma kayzeri” görünümündedirler. 

Ayrıca bir yandan da tüm İslâm hükümdarları gibi Müslümanların koruyucusu ve emîri 

oldukları iddiasındadırlar.
1026

 

Osmanlı hâkimiyet telâkkisindeki bu “kültürel” temelin, Emevî, Abbasî, Sasanî 

ve Bizans tesirleri ile kaynaştığı ifade edilmiştir. Bu tesirin izlerini görmek için Fatih’in 

meşhur kanunnamesi Kanunnâme-i Âl-i Osman’ın girişinde yer alan Nişancı Leys-

zâde’nin takdimine bir göz atmak kâfidir.
1027

 Bununla birlikte Köprülü; Jorga ve Scala 

gibi tarihçilerin Osmanlı hâkimiyet telâkkisi üzerinde açık Bizans tesiri bulunduğu 

yönündeki iddialarını da temelsiz bulur. O’na göre, tüm İslâm âlemini yekvücût 

(unique) ve âlem-şümûl (universel) bir devlet olarak kabul eden Abbasî dönemi İslâm 

kamu hukuku telâkkisi, Büyük Selçuklular’ın Bağdat’ı zapt ederek halifeyi himayeleri 

altına aldıktan sonra kendilerini “maşrıktan mağribe kadar bütün İslâm memleketlerinin 

yegâne imparatoru” sayarak âlem-i İslâmın hâmiliğini üstlenmeleri, hatta kadim Türk-

                                                 
1025

 ÖZCAN; “Fatih’in Teşkilat Kanunnâmesi”, s. 19. 

1026
 ORTAYLI; “Türkiye Teşkilâtı ve İdare Tarihi”, s. 173. 

1027
 “Pâdişâh-ı rûy-î zemîn ve Şehinşâh-i sipihrtemkîn, felek-rif’at, hurşîd-menzilet, 

Sultân-ı selâtîn-i cihân ve Hakan-ı kâmrân-ı âlî-şân, Fatih-i bilâdu’r-Rum bi-

nasri’llahi Meliki’l kayyum, nâzır-ı umur-ı dîn ü devlet ve mu’în-i kavânîn-i kadr u 

saltanat, sâhibü’l megâzî el-meşhuretün fi’l-âfâk, melik-i serîr-i hilâfet bil istihkak, 

kahraman-ı zamân, sâhibü’l-emn ve’l emân, es-Sultânü’l-a’zam, halîfetu’llah fi’l-

âlem es-Sultân ibnü’s-sultân Mehemmed Hân ibnü’s sultân Murâd Hân ibnü’s 

sultân Mehemmed Hân” Bkz. ÖZCAN; “Fatih’in Teşkilât Kanunâmesi”, s. 29. 



315 

Moğol geleneğinde kendini gösteren alemşumûl karakter “tek ve ayrılık kabul etmez 

imparatorluk” telâkkisinin Bizans’tan alınmış olduğu iddialarını anlamsız 

kılmaktadır.
1028

    

Kanunî Sultan Süleyman’ın Fransuva’ya yazmış olduğu meşhur mektubunda 

kendini tavsîf ederken “Ben ki sultânü’s-selâtîn ve burhânü’l-havâkîn tâc-bahş-ı 

hüsrevân-ı rû-yi zemîn zıllullâhi fî’l-arzîn…” ifadesini kullanmış olduğunu 

görmekteyiz. Yine Oruç Beğ, tarihinin girişinde kitabı yazma gerekçesi olarak şu 

ifadeleri kullanmaktadır: “İmdi Azizimiz! Her kişiye kendi zamanında olan padişahların 

kıssalarını yazmak gerektir. Zira ‘Zıllullah fi’l-arz’ dır.”
1029

 Aynı ifadeyi Hadîdî 

tarihinde de görürüz: “Müsülmân gâzi, ulu şâhdur bu, Zemîn üstine zıllu’l-lâhdur 

bu”.
1030

 Bu ifadelerin temelindeki telâkki bakımından Emevî-Abbasî tesiri barizdir.
1031

  

                                                 
1028

 M. Fuad KÖPRÜLÜ; Bizans Müesseselerinin Osmanlı Müesseselerine Tesiri, 

Ötüken Neşriyat, İstanbul, 1981, s. 145-155. Ortaylı, Köprülü’nün bu yöndeki 

tespitlerinin önemine işaret ettikten sonra bu konuda Bizans, Roma ve hatta Sasanî 

kaynaklarının incelenmesi lüzumuna da işaret etmektedir.  Ayrıca iddia sahibi 

Batılı yazarların da sınırlı alanlarda karşılaştırma yaptıklarından kesin sonuçlar 

veremediklerini kaydeder. Bkz. ORTAYLI; “Türkiye Teşkilâtı ve İdare Tarihi”, s. 

30. 

1029
 Oruç BEY (Edirneli); Oruç Beğ Tarihi (haz. H. Nihâl ATSIZ); Tercüman 1001 

Temel Eser, İstanbul, 1972, s.17. 

1030
 HADÎDÎ, Tevârih-i Âl-i Osman (Haz. Necdet ÖZTÜRK), Marmara Üniversitesi 

Fen-Edebiyat Fakültesi Yayınları, Edebiyat Fakültesi Basımevi, İstanbul, 1991. s. 

21. 

1031
 Malûm olduğu üzere “halifetullah” tabiri mecazî manasıyla Emevî ve Abbasî 

hanedânları tarafından mevkîlerini güçlendirmek üzere kullanılmıştır. Keza 



316 

Konumuz bakımından evrensel hâkimiyet telâkkisi önemlidir. Zira, cihânı 

hükümranlığı altında birleştirmek gayesinde bulunan bir devlet telâkkisinin, içerde 

bölünme ve parçalanmaya tahammül etmesi esasen beklenemez. Bu sebeple isyan 

ihtimâlinin daha kaynağında kurutulması cihetine gidilmiş ve bu gayenin önünde mâni 

teşkil etmesi mümkün hiçbir dahilî fitne potansiyeline geçit verilmemiştir. Kardeş 

katlinin kanunlaştırılmasının ve devşirme sisteminin yerleştirilmesinin, unvanı “Fatih” 

olan Sultan II. Mehmed devrinde gerçekleşmesi bu sebeple tesadüf değildir. 

Osmanlılar’daki bölünmez hâkimiyet telâkkisi (ve elbette bu uğurda alınan katı 

tedbirler), cihanşümûl hâkimiyet telâkkisi ile yakından alakalıdır. Bu da öncelikle 

merkezî otoritenin tahkîmi ile mümkün görülmüştür. 

II. TÜRKLER’DE ve OSMANLI’DA İSYAN SUÇU 

A. TÜRKLER’DE AZİL VE İSYAN 

Hâkimiyet telâkkisi; isyanın biçim, meşrûiyet ve muhtevasına tesir ettiği gibi, 

yine isyan girişimine karşı gösterilen tepkinin biçim ve derecesi ile müeyyidenin 

şiddetini belirler. İsyan, muktedire yöneltilmiş bir tehdittir. Bu nedenle iktidarın, yâni 

hâkimiyetin telâkki biçiminden bağımsız düşünülemez. Buraya kadar eski Türk devlet 

ve idare telâkkisine dair özet mahiyetinde bir bilgi vermemizin gerekçesi de budur.  

Kut’un mutlak olmayışının, töre ile sınırlı oluşunun, hakanın zulmetmesi, yahut 

vazifelerini ihmal etmesi gibi durumlarda kut’un kendisinden çekilmiş sayılmasının çok 

önemli sonuçları vardır. Bu telâkki, Türk hakanına keyfî idare yetkisinin tanınmamış 

olması demektir. İkinci olarak da bu durumu gözeten şuurlu bir toplum yapısının 

                                                                                                                                               

“Zıllullah-i fi’l arz” tabiri de Abbasî halifeleri tarafından kullanılan unvanlar 

arasındadır. Bkz. AYDIN; “Anayasa” maddesi, DİA, C. III, s. 160-161. 



317 

mevcûdiyeti manasına gelmektedir.
1032

 Ancak nazarî planda hâkim olan bu prensiplerin 

tarihî süreç içerisinde her zaman kusursuz olarak işlediğini söylemek de mümkün 

değildir.  

Bu bölümde konu, azil ve isyan başlığı altında ayrı ayrı ele alınacaktır. Azil, 

hakanın vazifesine yetkili makamlar aracılığıyla son veren hukukî bir müessese iken, 

isyan ise şiddet kullanımına dayanan fiilî bir durumu ifade eder. 

1. Azil 

Eski Türkler’de kurultayın kimi durumlarda azil yetkisini de haiz olduğuna daha 

evvel kısmen temas etmiş bulunuyoruz. Mesela MS. 580 yılında ölen Tabi Kağan’ın 

yerine oğlu Anlo geçer. Ancak şahsiyeti zayıf olan bu kağanın hükümdarlığı münakaşa 

konusu olunca; derhal büyük Kurultay toplanır, Kağan tahttan indirilerek, yerine 

meşhur Göktürk hakanı İşbara Kağan geçirilir.
1033

 Göktürk hakanı Muhan Kağan’ın 

                                                 
1032

 Mesela MÖ 53’te, Çin’e bağlanmayı düşünen Hun hükümdarı Ho-Han-yeh’e, bu 

gündem ile açılan Kurultay görüşmesinde halk açıkça karşı çıkmıştır. Hunların 

gelenek, cesaret ve güçlülüğünün bir onur meselesi olduğunu söyleyen halk, 

başkalarına bağlanıp onlara hizmet etmenin aşağılık bir davranış olduğunu ve bu 

uğurda icap ederse ölmeye hazır olduklarını ifade etmişlerdir. Bkz. ÖGEL, 

“Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 119. Ayrıca bkz. İBN BATTUTA, a.g.e., s. 282. 

1033
 Çin tarihleri İşbara Kağan için “Cesur ve alp bir kişidir, halkının kalbini kazanmıştı, 

kuzeydeki kavimlerin hepsi onun buyruğu altına girmişti.” derler. Bkz. ÖGEL; 

“Türklerde Devlet Anlayışı” , s. 116.  



318 

oğlu Talopien de çok bilge ve bahadır bir şehzade olmasına rağmen, anası soylu 

olmadığı için kurultay kararı ile tahta geçişi engellenmiştir.
1034

   

Arsal, devlet idaresinde yasaya riayet hususunda Cengiz Biligleri’nden bazı 

mühim vecizeler nakletmektedir ki, bunlardan birisi şu şekildedir: “Bizim sülaleden 

herhangi birisi yasa esaslarına mugayir hareket ederse, birinci defasında onu sözle 

öğütlemelidir. İkinci defa yasayı ihlal ederse, uzun nutukla onu iknaa çalışmalı. Üçüncü 

defa olarak yasayı ihlal eden sülaleme mensup şahsı Balcıyun Kulcur denilen mahalle 

sürmelidir. Orada bir müddet kalıp döndükten sonra o aklını başına toplar; şayet 

bundan sonra dahi O kendisini ıslah edemez ise onu zincire vurarak hapse atmalıdır. 

Eğer hapisten çıktıktan sonra uslanmış olursa, âla. Aksi takdirde bütün akrabaları 

toplanarak bir meclis kursunlar ve danıştıktan sonra bu suçluya karşı ne gibi tedbir 

almak icab edeceğine karar versinler.”
1035 Buna göre Cengiz Yasası’nı ihlâl eden 

hakan tedrîcen artan nisbette bir müeyyideye maruz bırakılır. Son tahlilde de mesele 

kurultaya havale edilmektedir.  

İbn Battuta, Cengiz Han’ın yasasına uymayan hükümdarların azledildiğini şu 

sözlerle ifade etmektedir. “Cengiz Han ‘yasa’ adıyla bilinen bir kanunname 

düzenlemişti. Bu kanunlara uymayan padişahlar mutlaka alaşağı edilir. Sözü edilen 

kanunnamedeki bir hükme göre senede bir defa toplantı yapılır ve toplantının yapıldığı 

bu güne ‘yevm-i ziyafet’ yani ziyafet günü manasında gelen ‘toy’ adı verilir. Bu ziyafette 

halktan başka bütün Cengiz evlad beğler, hatunlar ve ileri gelen askeri kumandanlar da 

hazır bulunurlar. Hükümdar, sözü edilen kanun hükümlerinden birini değiştirmiş ise, 

halkın ileri gelenleri ona yaklaşarak ‘sen şunu değiştirdin, bunu değiştirdin, şöyle 

                                                 
1034

 ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı” s. 114. KAFESOĞLU; “Türk Millî Kültürü”, 

s. 237-238. 

1035
 ARSAL; “Türk Tarihi ve Hukuk”, s. 176-177. 



319 

yaptın, böyle yaptın, bunun için seni tahttan indirmek lazım oldu’ diye elinden tutup 

tahttan indirirler ve yerine Cengiz evladından başka birini oturturlar. Aynı şekilde 

ümeradan biri de beğliği dahilindeki ülkede bir hata işlemişse onun müstahak olduğu 

ceza da o günkü toplantıda hükme bağlanır.”
1036  

Böylece azil müessesesi, Hakan’ı Türk töresine riayete zorlayan hukukî bir 

müessese olarak gözükmektedir.  

2. İsyan 

İsyanın hâkimiyet telâkkisi ile yakından ilişkili olduğunu ifade etmiştik. Bu 

sebeple kadîm Türk hâkimiyet telâkkisinin icabı olarak hakk-ı hükümrânlık iddiası ile 

ortaya çıkan isyanlar genellikle sınırlı bir zümreye münhasır kalmıştır. Kimi durumlarda 

halkın katılımı ile gerçekleşen isyanlar da olmuştur, ancak bunlar neticesinde de tahta 

yine Hakan ailesinden bir kimse geçirilmiştir. Özetle hâkimiyet telâkkisi, isyanın 

hududunu tayin etmiştir.  

Türk devlet geleneğinde isyanlar muhtelif gerekçelerle ortaya çıkmıştır. 

Bunlardan en yaygın olanını, hanedanın erkek mensuplarının tahtta hak sahibi olma 

iddiası ile isyan etmeleri oluşturmuştur. Kut inancının tabiî bir neticesi olan bu hâl, çoğu 

zaman Türk devletlerinin bölünmesi ve hatta dağılmasına yol açmıştır. Bu, kadîm bir 

meseledir. Mesela M.Ö 53 tarihli kurultayda dahi “taht kavgaları için millet ve devlet 

ikiye bölünemez” dendiği
1037

 göz önünde bulundurulacak olursa, veraset usulünün 

kaçınılmaz neticesi olan bu hâlin, aynı zamanda tarih boyunca bir tehdit olarak da 

anlaşıldığı neticesine varılır.  

                                                 
1036

 İBN BATTUTA, a.g.e., s. 282. 

1037
 Bkz. ÖGEL; “Türk Devlet Anlayışı”, s. 116. 



320 

Bir diğer isyan biçimi, mevziî olsa da devlet görevlilerinin yahut emirlerin isyan 

ederek merkezden bağımsız hareket etmeye başlamalarıdır. Öyle ise isyan biçimlerini 

hanedan mensuplarının isyanı ve devlet görevlilerinin isyanı olarak iki alt başlık altında 

incelemek uygundur. Bu ikincisine, halkın kötü gördükleri bir kısım uygulamalardan 

ötürü giriştikleri isyanları da eklemek gerekir. 

a. Hanedan Mensuplarının İsyanı 

Türk devlet geleneğinde devlet başkanının otoritesi her türlü değerin üzerinde 

tutulmuş ve bu hususta tavizsiz bir tavır gösterilmiştir. Bu sebeple isyancılar ağır 

cezalara maruz bırakılmış, çoğu zaman malvarlıkları müsadere edilmiş, hatta öldükten 

sonra da devam eden bir kısım ağır uygulamalara rastlandığı vâki olmuştur. İsyancılara 

karşı gerçekleşen bu katı tavrın yegâne istisnası, isyanın hanedan içerisinden çıkmış 

kimselerden kaynaklanmış olmasıdır. Zira hakanlık, hanedanın ortak hakkı olarak kabul 

edildiğinden, hanedana mensup bir kişinin isyanı -hatalı da olsa- hak kullanımı 

mahiyetinde kabul edilir, bu sebeple daha müsamahalı bir tavır gösterilir; isyankâr 

hanedan mensubu affedilebilir veya kendisine daha hafif ceza verilebilirdi. İdamın 

uygulandığı örneklerde dahi âsî, yay kirişi ile boğdurulmak suretiyle, kanının yere 

dökülmemesine azamî ihtimam gösterilirdi.
1038

  

Çin’in ilk resmî tarihi sayılan Shih-Çi’nin 110. Bölümünde yer alan kayıtlardan 

Ögel’in yapmış olduğu bir nakle göre; Büyük Hun İmparatoru Teoman (Tuman), tahtı 

diğer oğluna vermeyi düşündüğünden Mete’yi Yüe-Çi’lere rehine olarak teslim eder. 

Bunun üzerine Mete, etrafındaki askerleri ile orada bir karışıklık vücuda getirerek kaçar 

ve geri döner. Bu duruma sevinir görünen Tuman, Mete’yi kumandanlığa getirerek taltif 

                                                 
1038

 Cüneyt KANAT; Ortaçağ Türk Devletlerinde Suç ve Ceza, Küre Yayınları, 2. 

Baskı, İstanbul, 2013, s. 62. Ayrıca bkz. KÖPRÜLÜ; “Kan Dökme Memnûiyeti”, s. 

65-72. 



321 

eder. Emrindeki orduyu mutlak itaate alıştıran Mete, bir müddet sonra babası Tuman’ı 

öldürtür. Ardından üvey annesini, üvey kardeşini ve onları destekleyen devlet 

görevlilerinin tamamını öldürterek tahta geçer.
1039

  

Hanedan içi taht mücadelesi konusunda en müsamakâr tavır, Timur’a ait olduğu 

ifade edilen Tüzükât’ta görülmektedir: 

“Emrettim ki, eğer öz oğullarımdan herhangi biri saltanat talebinde bulunarak 

baş kaldırırsa, onu vurup-dövüp öldürmeye veya azalarından birine zarar vermeye 

kimse cüret etmesin. Lakin bu yolundan geri dönünceye kadar onu tutuklukta 

saklasınlar ki, bu iş halk içinde bozgunluğa yol açmasın. 

Eğer torunlar, akraba, karındaşlar âsîliğe başvururlarsa bunların aylıklarını 

keserek fakir etsinler."
1040

  

Görülmektedir ki, Timur (ö. 1405) evlatlarının isyana kalkışması durumunda 

cismâni herhangi bir zarara uğratılmalarına müsaade etmemekte, bununla birlikte isyan 

                                                 
1039

 ÖGEL; “Türk Mitolojisi”, C. I, s. 6-7.  

Baba öldürme motifi Türk mitolojisinde sık rastlanan vakalardandır. Manas 

Destanı’nda Manas Han, töreye karşı geldiği için babası Yakup Han’ı öldürmeye 

teşebbüs eder. Aynı motifi Kırgız Alman-Bet destanında da görmek mümkündür. 

Yine Manas Destanı’na göre çocuğuna isim bulamayan Manas’ın yanına gelerek 

çocuğu kucağına alan meçhul bir yaşlı zat (Hızır), “…çong atasın öltürsün, çogol 

çunak bu bolsun! (Bu oğlan kendi eli ile babasını öldürsün, bu kadar korkunç bir er 

olsun!)” der. Destanını bu kısmını aktaran Ögel şu yorumu yapar: “Hızır, bu 

sözünde haklıdır. Çünkü töre ve disiplin uğruna, babasını bile öldüren bir kimse 

kadar korkunç bir bahadır ve hükümdâr olamazdı.”(Aynı eser, s. 10) 

1040
 TİMUR; Timur’un Günlüğü –Tüzükât-ı Timur- (Haz. Kutlukhan Şakirov-Adnan 

Aslan), İnsan Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 2010, s. 92. 



322 

tehdidinin bertaraf edilmesi maksadıyla bu tavırlarından vazgeçene kadar 

hapsedilmeleri lüzumunu ifade etmektedir. Öte yandan isyana kalkışan hanedan 

azalarının gelirlerinin kesilerek zayıflatılmaları ve böylece yeniden isyan etmelerinin 

önüne geçilmesi amaçlanmıştır.
1041

 

Timur’un bu müsamahakâr tavrı uygulamaya da yansımış, kendisine isyan 

hazırlığı içerisinde olduğunu öğrendiği oğlu Miranşah üzerine yürüyen Timur, oğlunun 

af dilemesi üzerine kendisine merhamet edip zarar vermemiş, fakat valilikten 

azletmiştir. Ancak Miranşah’ın bu teşebbüsüne akıl hocalığı ettiği anlaşılan danışmanlar 

idam edilmişlerdir.
1042

  

Hanedan mensuplarının isyanında kendisini gösteren müsâmahakâr tutuma Türk 

tarihinden birçok örnek verilebilir:  

                                                 
1041

 Bu yaklaşıma esas teşkil eden mantık, Türk tarihinin muhtelif evrelerinde sık sık 

görülür. Devlet görevlilerinin gereğinden fazla zenginleşmesi ve güçlenmesi, 

sultanlar tarafından bir tehdit olarak algılanırdı. Bu sebepten, çoğu zaman 

göstermelik sebeplerle bu kimseler bertaraf edilir ve malvarlıkları da müsadere 

edilirdi. (Bkz. KANAT; “Ortaçağ Türk Devletlerinde Suç ve Ceza”, s. 32-33.) 

Osmanlılar’da da –kul sisteminin bir neticesi olarak- siyaset edilen devlet 

görevlilerinin malları müsadere edilmekteydi. Mâlum olduğu üzere bu uygulama, 

II. Mahmud devrinde sınırlandırılmış ise de ortadan kalkması ancak Tanzimat’ın 

ilânı ile mümkün olmuştur. (Bkz. ÜÇOK-MUMCU-BOZKURT; “Türk Hukuk 

Tarihi”, s. 322.) 

1042
 KANAT; a.g.e., s. 68. Ayrıca bkz. Ruy Gonzales de CLAVIJO; Anadolu, Orta Asya 

ve Timur (Terc. Ömer Rıza Doğrul), Ses Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 1993, s. 103-

104. 



323 

Mesela Tuğrul Bey’in Musul seferi esnasında, amcazâdesi Kutalmış’ın kardeşi 

Resûl–tekin; Basra, Ahvâz ve Şiraz taraflarını istilâ ederek isyan etmiştir (1057). 

Sultan’ın bu kişinin güçlerine karşı gönderdiği ordu ile gerçekleşen savaşta Resûl-tekin 

mâğlûp ve esir edilir, ancak Halîfenin ricası ile sultanın cezalandırmasından kurtulur.
1043

  

Tuğrul Bey’e, kardeşi İbrahim Yınal da 1050 yılında isyan etmiş, çıkan savaşta 

mağlup edilmiş, ancak affedilmiştir. Buna karşın 1058’de, asıl tehlikeli ve Türk-İslâm 

tarihi açısından oldukça önemli ikinci bir isyana daha kalkışmıştır. Yayılarak genişleyen 

bu isyan; 1059 yılında Alp Arslan, Yakutî ve Kavurd’un desteği ile ve güçlükle 

bastırılabilmiş, bu isyan neticesinde esir edilen İbrahim Yınal ve kendisine destek veren 

yeğenleri Ahmet ve Mahmut boğularak öldürülmüştür.
1044

 İbrahim’in, Fatımilerin 

kışkırtmasıyla Selçuklu tahtını ele geçirmek için başlattığı bu isyan başarısız olmuşsa da 

bir yıl kadar süren bu uğraş sebebiyle devlet gücü ciddi ölçüde zaafa uğramış, Selçuklu 

askerleri Irak’tan ayrılmak zorunda kaldığından, Büveyhîler 1058'de Bağdat'a girerek 

şehri işgal etmiş, halifeyi de esir almışlardır. Besâsîrî, Bağdat'ta Abbasiler adına okunan 

                                                 
1043

 TURAN; “Selçuklular Tarihi…” s. 96. 

1044
 Cihan PİYADEOĞLU; “Selçuklu Hanedanının Önemli Bir Mensubu: İbrahim 

Yınal”, İstanbul Üniversitesi Türkiyat Mecmuası, C. XXIII, Güz, 2013, s. 117-143. 

TURAN; “Selçuklular Tarihi…” s.  96-98. 

Bahse konu isyanın arkasında, Abbasî hilâfetini Büyük Selçuklu Devleti’nin 

desteğinden mahrum bırakmak isteyen Mısır Fatımî halifesinin ve onlarla işbirliği 

içerisinde hareket eden Büveyhî komutanlarından Besâsîrî’nin desteğinin 

bulunduğunu açıklayan kapsamlı bir çalışma için Bkz. Süleyman GENÇ; “Selçuklu 

Tarihinde İbrahim Yınal İsyanı ve Onun Fatımî Arkaplanı”, Dokuz Eylül İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, C. XXI, S. 31, 2010, s. 9-48. 



324 

hutbeye son verip Fatımî halifesi el-Mustansır adına hutbe okutmuştur.
1045

 Ancak isyan 

bastırılmış ve Bağdat, halifeye iade edilmiştir.
1046

 

Özetle isyanın kendisi başarısız olmuş ise de isyanı teşvik eden haricî unsurların 

maksatları, bir müddet için dahi olsa hâsıl olmuştur. Çin tarihinde de bu tür hadiselere 

rastlanır; Mesela Çin'de gerçekleşen An-lu-shan İsyanı'nın neticesinde, Çinlilerin bu 

karışık durumundan istifade etmek isteyen Uygurlar, Çin imparatorunun tarafına 

geçerek kendilerine yeni haklar elde etmeye çalışmışlardır.
1047

  

Kutalmış’ın 1064 yılındaki başarısız isyan girişimi neticesinde esir düşen 

oğulları öldürülmek istenmişler ise de “Hanedan mensubunu idamın uğursuzluk 

getireceği ve devletin bekasına tesir edeceği” düşüncesiyle bundan vazgeçilmiş, ancak 

yeni bir isyana kalkışmalarına mahal vermemek maksadıyla da Bizans hudutlarına 

                                                 
1045

 S. GENÇ; “Selçuklu Tarihinde İbrahim Yınal...” s. 41-42. Ancak Tuğrul Bey 1059 

yılında Bağdat’a dönerek Büveyhî varlığına son vermiş, halifeyi kurtarmış ve Sünni 

hilâfeti yeniden ihya ve tesis etmiştir.   

1046
 İsyanın bastırılmasından sonra ordusu ile beraber yeniden Bağdat’a girerek kontrolü 

ele geçiren Tuğrul Bey’in tavrı oldukça ilginçtir. Tuğrul Bey, Halîfeyi derhal 

Bağdat’a getirerek karşılar, dönemin hürmet anlayışının bir ifadesi olarak atından 

inip kurtardığı halîfe önünde yedi defa yer öper. Halîfe de sultana duâ edip, 

kendisinden başka hiçbir şeyinin kalmadığını ifade ettiği kılıcını ona kuşatır. Sultan 

da halîfenin katırının yularını tutarak onu sarayına yerleştirir. Bkz. TURAN; 

“Selçuklular Tarihi…” s. 98. 

1047
 Özkan İZGİ; Kutluk Bilge Kül Kağan, Böğü Kağan ve Uygurlar, Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları, 1. Baskı, Ankara, 1986, s. 19-20. 



325 

(Diyarbekir-Urfa havalisine ve Birecik yakınlarına) sürülmüşlerdir.
1048

 Bu oğullardan 

Süleyman Şah bilahare Anadolu Selçuklu Devleti’nin kurucusu olacaktır.
1049

 

Kirman Selçukluları
1050

’nın başında bulunan Kâvurd
1051

 da, Büyük Selçuklu 

İmparatorluğu’na karşı üç defa isyan teşebbüsünde bulunur. Bunlardan ilk ikisi, kardeşi 

Alp Arslan'a karşıdır. 1064 yılındaki ilk isyanında Alp Arslan’ın hızlı müdahalesi 

üzerine itaatini bildirir, bunun üzerine kendisine zarar verilmez. 1067 de vukubulan 

ikinci isyan teşebbüsü Alp Arslan adına okunan hutbeyi kesmesi biçiminde 

gerçekleşmiştir.
1052

 Yenilince bağışlanmayı diler, dileği tekrar yerine getirilir. Ancak 

mevziî nitelikteki bu isyanlardan sonra Büyük Selçuklu Devleti tahtını ele geçirme 

talebine yönelik asıl isyanını, 1074 yılında yeğeni Melikşâh'ın saltanatının 

                                                 
1048

 Osman TURAN; Selçuklular Zamanında Türkiye, Turan Neşriyat Yurdu, İstanbul, 

1971, s. 45-46. 

1049
 Bu konudaki açıklamalar için bkz. TURAN; “Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm 

Medeniyeti”, s. 213-215. 

1050
 Büyük Selçuklu İmparatorluğu’nun ilk kurulan kolu olup 1041' den 1187 yılına 

kadar Kirmân'da hüküm sürmüşlerdir. 

1051
 Çağrı Bey’in oğlu olan Kavurd’un, kardeşi Alparslan ile birlikte İbrahim Yınal 

isyanın bastırılmasında önemli katkısı bulunmaktaydı. Tuğrul Bey’in vefatından 

sonra ise bu defa Kavurd’un isyanı neticesinde karşı karşıya geleceklerdir.  

1052
 Bu isyanın gerçek sebebinin, Alp Arslan'ın 1066 yılında komutanlarını toplayarak 

oğlu Melikşâh için veliahtlık biatı alması, hükümranlık sahasındaki tüm 

memleketlerde okunacak hutbede oğlunun da adının zikredilmesini emretmesi 

olduğu ifade edilmektedir. Ayrıca aile üyelerine belirli yerleri ikta ettiği sırada 

adlarını sayarken Kâvurd adını anmamasının da bu isyanda etkili olabileceği ifade 

edilmektedir. (Bkz. Mehmet Altay KÖYMEN; “Kirman Selçukluları Tarihi”, 

AÜDTCFD, C. II, S. 1, 1943, s. 129.) 



326 

başlangıcında gerçekleştirir. Bunun üzerine çıkan savaşta yenilir, isyanı neticesinde 

yakalanarak boğulur veya zehirlenir.
1053

 Bu isyanda Kavurd ile birlikte savaşa katılıp 

esir düşen oğulları Sultan Şah ile Emiran Şah öldürülmek istenmez, fakat yeniden bir 

isyana kalkışmalarının da önüne geçilmek istendiğinden gözlerine mil çekilerek 

cezalandırılırlar. Bu işlem neticesinde Emiran Şah hayatını kaybeder.
1054

  

Sultan Alparslan, Herat’ta bulunan amcası Yabgu’nun da isyanını bastırmış, 

ancak isyana kalkışan amcasını affederek kendisine herhangi bir zarar vermemiştir.
1055

  

Bir örnek de Melikşah’ın oğulları ve kardeşleri arasında geçen taht savaşlarından 

verilebilir. Melikşah’ın vefatı üzerine durumu herkesten gizleyen zevcesi Terken Hatun 

5 yaşındaki oğlu Muhammed’i tahta çıkarmış, Berkyaruk’u ise hapsettirmiştir. Bu 

durum isyana sebep olmuş, 1093’te çıkan savaş neticesinde galip gelen Berkyaruk 

(Melikşah’ın Zübeyde Hatun’dan olan diğer oğlu) tahta geçmiştir.
1056

 Berkyaruk, 

kendisine yönelik bu girişimlerinden sonra dahi Terken Hatun ve oğlu Muhammed’i 

öldürtmemiş, anlaşma yoluna gitmiştir. Bu kez İsmâil b. Yâkūtî (Azerbaycan  meliki) 

                                                 
1053

 KÖYMEN; a.g.m., s. 129. İBNÜ’L-ESÎR; İslâm Tarihi, El-Kâmil Fi’t-Târîh 

tercümesi (Terc. Abdülkerim ÖZAYDIN), C. X, Bahar Yayınları, İstanbul, 1987, s. 

82. Hatta bu son isyanında dahi Melikşah’ın, amcası Kavurd’u öldürtmek 

istemediği, “Amca baba yarısıdır, ben nesebi zayi etmem” dediği rivayet edilir. 

Ancak Nizâmülmülk’ün “devletin bekası için” Kavurd’un öldürtülmesi gerektiğini 

ifade etmesi üzerine idamı yönünde karar verdiği nakledilmektedir. (Bkz. KANAT; 

“Ortaçağ Türk Devletlerinde Suç ve Ceza”, s. 63.)   

1054
 KANAT; a.g.e., s. 63. 

1055
 KANAT; a.g.e., s. 63. 

1056
 İBNÜ’L-ESÎR; a.g.e., C. X, s. 184-185. 



327 

isyana kalkışmış, bu kişinin isyanı da başarısızlıkla sonuçlanmıştır.
1057

 Onun ardından 

Berkyaruk’a karşı amcası Tâcüddevle Tutuş isyan etmiş, savaşarak öldürtülmüş
1058

; 

diğer amcası Şihabüddevle Tekiş isyan etmiş
1059

, Fırat’a atılıp boğdurulmak 

suretiyle
1060

 öldürtülmüş; bir başka amcası Arslan Argun isyan etmiş, onunla 

savaşılmış
1061

; Muhammed b. Süleyman’ın isyanı da 1097’de bertaraf edilmiştir. Tam 

                                                 
1057

 İsyanın başarısızlığa ulaşmasından sonra ablası Zübeyde Hatun’un yanına sığınan 

İsmail, burada Gümüştekin el-Cândâr, Aksungur ve Bozan ile kimsenin olmadığı 

bir yerde görüşür. Sohbet esnasında İsmâil, saltanatı ele geçirmek ve Berkyaruk’u 

öldürmek niyetinde olduğunu söyleyince bu kişiler ona hücum edip öldürürler. Bkz. 

İBNÜ’L-ESÎR; a.g.e., C. X, s. 192. 

1058
 İBNÜ’L-ESÎR; a.g.e., C. X, s. 207.  

1059
 Esasen Tekiş, kardeşi Melikşah’a karşı da isyan etmiştir. Ancak Melikşah onu 

cezalandırmayacağına dair imanı üzerine yemin ettiğinden onu cezalandırmamıştır. 

Bununla birlikte bir çeşit hile-i şer’iyye’ye başvurularak onu, kendi oğlu Ahmet’e 

teslim etmiş, o da gözlerine mil çektirerek zindana attırmıştır. (KANAT; “Ortaçağ 

Türk Devletlerinde Suç ve Ceza”, s. 64. İBNÜ’L-ESÎR; a.g.e., C. X, s. 128.) 

Berkyaruk’a karşı giriştiği bu isyanından, gözlerine mil çektirilmiş olmasının dahi, 

Tekiş’in isyan azminden hiçbir şey eksiltmediği anlaşılmaktadır. 

1060
 KÖPRÜLÜ, “Kan Dökme Memnûiyeti” , s. 68. 

1061
 Berkyaruk, amcası Arslan Argun üzerine, kendisine sadık olan amcası Böripars’ı 

yollamış ise de esir alınan Böripars bir yıllık hapsin ardından Arslan Argun 

tarafından boğularak öldürülmüş, Arslan Argun ise kölesi tarafından katledilmiştir. 

(Bkz. Faruk SÜMER; “Arslan Argun” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. III, 

İstanbul, 1991, s. 399-400. İBNÜ’L-ESÎR; a.g.e., C. X, s. 219.) 



328 

sükûnet temin edildi derken, bu defa kardeşi Muhammed Tapar’ın isyanı ile uğraşmak 

zorunda kalınmıştır.
1062

 

Büyük Selçuklu sultanı Sencer de 1098’de kendisine isyan etmiş olan hanedan 

mensubu Devletşah’ı affetmiş, fakat yeniden isyana kalkışmaması için gözlerine mil 

çektirerek hapsettirmiştir.
1063

 

Irak Selçukluları Sultanı Mahmud da kendisine isyan eden kardeşi Mesud’un 

isyanını (1120) bastırmış; olayda dahli olan Mesud’un veziri Tuğraî adlı kişiyi hemen 

idam ettirmiş ise de bilahare teslim olan kardeşini affetmiş, ancak bir daha isyana 

kalkışmaması için gelir kaynaklarında kısıntıya giderek elinden Musul’u almıştır.
1064

   

İzzeddin Keykavus’a isyan eden kardeşi Alâeddin Keykûbad’ın bu girişimi 

bastırılmış, kaçarak Ankara kalesine sığınan ve orada kuşatılan Alâeddin, eman 

diledikten sonra teslim alınmış, hapsedilmiştir (1212).
1065

 Keykavus’un vefatı üzerine 

tahta çıkarılan (1220) Keykûbad’ın en başarılı Selçuklu sultanlarından biri olduğu da 

mâlumdur. 

Hindistan Delhi Türk Sultanlığı Hünkârı İltutmuş’un vefatı üzerine tahta çıkan 

kızı Raziyye’ye karşı -başarılı bir yönetim sergilemesine rağmen- kardeşi Muizuddin 

Behram Şah, 1240 yılında isyan başlatmış, bu isyan neticesinde Raziyye tahttan 

                                                 
1062

 Abdülkerim ÖZAYDIN; “Berkyaruk” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. V, 

İstanbul, 1992,  s. 514-516.  

1063
 İBNÜ’L-ESÎR; a.g.e., C. X, s. 232. 

1064
 KANAT; a.g.e., s. 65. 

1065
 KANAT; a.g.e., s. 65-66. Bu olaydan sonra Keykavus’un kardeşi Keykûbâd’ı 

öldürtmek istediği ancak hocası Mecdüddin İshak’ın buna mâni olduğu ifade edilir. 

(Bkz. Faruk SÜMER; “Keykubad I” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXV, 

İstanbul, 2002, s. 358-359.) 



329 

indirilerek öldürülmüştür. Gerek Behram Şah ve gerek kendisinden sonra tahta çıkan 

Alaaddin Mesud Şah da aynı akıbete maruz kalmışlardır.
1066

 

Genel olarak hânedan mensuplarının isyan girişimlerinde müsamahalı bir tavrın 

ortaya konulduğu, cezalandırmalarda dahi hanedanın onurunun korunmasına azami 

riayet edildiği görülmektedir.
1067

 Bununla birlikte Selçuklu tarihinde “Cimri Olayı”nda 

(1279) olduğu gibi neticesi çok ağır girişimler de olmuştur. Alâeddin Siyâvuş adlı bir 

kişi, Karamanoğlu Mehmed Bey tarafından hanedan mensubu olduğu iddia edilerek
1068

 

                                                 
1066

 Ahmet GÖKBEL; Kıpçak Türkleri, Ötüken Yayınları, İstanbul, 2000, s. 121. 

1067
 Hanedan kavgalarının bir iç mesele olarak tutulmasına azamî dikkat gösterilir, 

hanedanın itibarına leke sürdürülmesine asla müsaade edilmezdi. Buna dair ilginç 

bir örnek şu şekildedir: Taht mücadelesi olmuş, Rükneddin Süleyman Şah galip 

gelmiştir. Bunun üzerine I. Gıyaseddin Keyhüsrev de Konya’ya çekilmek 

durumunda kalmıştır. Oğulları İzzeddin Keykâvus ve Alâeddin Keykûbad da 

görevliler eşliğinde Konya’ya yönelmişlerdir. Bu grup yollarını kaybedince Lâdik 

köyüne varırlar. Lâdik köylüleri güçten düşmüş bulunan bu hanedân mensuplarını 

küçümseyerek alaya alır, hakaretler ederek yaralar ve üstüne bir de mallarını 

yağmalarlar. Durum sultana şikayet edilir. Sultan sanki vaziyetten memnun 

kalmışçasına ödül vaadiyle bu işi yapanları davet eder. Herkes gitmek için birbirleri 

ile yarışır. Kendi elleri ile teslim olan bu gruptan tahkikat neticesinde suçları sabit 

görülenler cellatlara teslim edilmiş ve şehrin surlarında çarmıha gerilerek 

cezalandırılmışlardır. Böylece mağlup da olsa bir hanedân mensubuna saygısızlık 

etmenin ne demek olduğu bu suretle herkese gösterilmek istenmiştir. Bkz. KANAT; 

a.g.e., s. 170-171. 

1068
 İbn Bibi, bu kişinin düzmece bir şehzade olduğuna dair rivayetlere değinerek bu 

sebepten ötürü kendisine “cimri” dendiğini kaydeder. (Bkz. İBN BİBİ; El-

Evamirü’l-Ala’iye Fi’l-Umuri’l-Ala’iye (Selçuk-name, Çev. Mürsel ÖZTÜRK), C. 



330 

tahta çıkarılmış; kısa bir müddet sonra sultan Giyaseddin Keyhüsrev ile giriştiği taht 

mücadelesini kaybedince de -bir kısım rivayetlere göre- derisi diri diri yüzdürülerek 

içine saman doldurulmuş ve ibret-i âlem için tüm Selçuklu şehirlerinde 

dolaştırılmıştır.
1069

  

Daha önce ifade edildiği üzere kimi durumlarda isyana kalkışan şehzadeler ölüm 

cezası ile cezalandırılabilmektedir. Mesela babasına karşı isyan eden ve giriştiği savaşı 

kaybeden Akkoyunlu şehzadesi Uğurlu Mehmed yakalanarak idam edilmiştir.
1070

  

Özetlemek gerekirse, Türk devletinde isyanın en yaygın biçimini, hanedan 

mensupları tarafından tahtı ele geçirmek üzere başlatılanları teşkil eder. Bu hâl tabiidir; 

zira taht hakkı sadece Hakan soyuna ait olduğundan, başka kimselerin bu yönde bir 

taleple isyan etmesi esasen düşünülemezdi. 

b. Halkın ve Devlet Görevlilerinin İsyan Girişimleri 

Bir önceki bölümde Türk hâkimiyet telâkkisinin bir icabı olarak ortaya çıkan 

isyanlardan söz ettik. Bununla birlikte hakanın yönetim biçimindeki haksız 

uygulamaları karşısında tepkisel olarak gelişen isyan hareketleri de mevcuttu. Bu 

örneklerde değişim için isyan yolunun tercih edilmesi, çeşitli gerekçelerden ötürü 

kurultay kararı ile bir sonuç alma imkânının kalmaması sonucu da olabilir. Nitekim İbn 

                                                                                                                                               

II, Kültür Bakanlığı Yayınları, 1. Baskı, Ankara, 1996, s. 15.) Cüneyt Kanat, bu 

kişinin II. İzzeddin Keykâvus’un gerçek oğlu olduğunu ifade eder. Bkz. KANAT; 

a.g.e., s. 66. 

1069
 KANAT; a.g.e., s. 66-67. TURAN; “Selçuklular Zamanında Türkiye”, s. 569-570.  

1070
 KANAT; a.g.e., s. 70. 



331 

Battuta, Cengiz soyundan Tarmaşirin’in, azil yetkisini de haiz olan kurultay toplantısını 

kaldırmaya teşebbüs ettiği için azledildiğini kaydeder.
1071

  

aa. Halkın İsyan Girişimleri 

Türk hakanının töreye sadakati, yani âdil oluşu meşruiyetinin temel prensibidir 

ve günümüzde “direnme hakkı” olarak bilinen hakkı temellendirir.
1072

 Hakan, 

yönetilenlerin kalbini kazanmak zorundadır. Bu çabaya bilhassa şehzadelikleri 

döneminde Selçuklu ve Osmanlı hanedan mensupları arasında da rastlanır. Zira bu, 

önemli bir prestij ve meşruiyet ölçüsüdür.
1073

 Bu manada eski Türk devletlerinde idare 

esası, bir yönüyle İslâmî biat müessesesinin özü ile benzer durumdadır. Ögel’in nakline 

göre, Uygur kağanı Bayan-çur, isyan eden kendi halkına “Gel bana yine bağlan böylece 

ölmezsin, yitmezsin dedim, yeniden işini gücünü bana ver dedim, iki ay bekledim 

gelmedi.” demiştir. Burada “milletin devlete işini gücünü vermesi” vurgusu önemlidir.  

Yani bir çeşit karşılıklı anlaşma söz konusudur. Zira “devlet de millete işini gücünü 

verir” ve bu aynı zamanda hakanların millete karşı vazifelerini oluşturur.
1074

  

Bu sebeple halka yakın olmak, halkın desteğini arkasında bulundurmak, Türk 

Hakanı için fevkalade önemli olmuştur. Daha evvel ifade edildiği üzere Türk 

telâkkisinde, Çin hâkimiyet telâkkisinden farklılık gösteren en önemli noktalardan birisi 

de budur. Mesela Türkmen halkı kırmızı berk ile sarı çizme giyerlerdi. Aynı şekilde eski 

Türk devletlerinde altunlu kırmızı kemer ile sarı edük’ün hakanlık sembolü olduğu 

görülür. Bu hâl Mısır Türkleri ile Osmanlılarda da (kuruluş döneminde) böyledir. 

                                                 
1071

 İBN BATTUTA; a.g.e., s. 282. 

1072
 KÖSOĞLU; a.g.e., s. 41. Ayrıca bkz. PAMİR; “Batıda Egemenlik Kavramının…”, 

s. 72-73. 

1073
 ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 112. 

1074
 ÖGEL; a.g.e., s. 167-168. 



332 

Böylece idare edenlerle edilenleri birbirinden ayıran kesin engeller 

bulunmamaktadır.
1075

 Bu anlamda kut’un hakanı mukaddes kılmayan, sadece halkı 

üzerinde vazifeli ve elbette mes’ul kılan bir telâkkiye işaret ettiğini yeniden vurgulamak 

gerekir. Buna karşılık “Gök’ün oğlu” olan mukaddes Çin İmparatoru’nun durumu 

oldukça farklıdır. Çinde altın ile onun sarı rengi, Çin imparatorunun sembolü olup sarı 

elbise giymek bile yasaktır ve bir isyan hareketi olarak kabul edilir.
1076

 Bizans’ta da 

erguvan rengi, soylular ve imparatorlara mahsus kabul edilirdi; zira bu kişiler kendi aile 

ve cetlerini “erguvan kanlı” olarak isimlendirmişlerdi. Sadece imparatorlar “erguvanî 

pelerin” giyebilir, halk ise bu rengi kullanamazdı. Böylece sıradan halk ile imparatorun 

erişilemez sınıfsal farklılığı ve mutlak kudreti; elde edilmesi oldukça zor bir renk olan 

erguvanla daha da etkin bir biçimde simgelenmekteydi.
1077

 

Kutadgu Bilig adlı eserde de, İslâm biat telâkkisini yansıtan ve tebaa ile 

hükümdar arasındaki mes’uliyet-hak dengesini gözeten satırlar mevcuttur.
1078

 Bu 

                                                 
1075

 ÖGEL; a.g.e., s. 121. 

1076
 ÖGEL; a.g.e., s. 145. 

1077
 Bkz. Aynur KOÇAK, Serdar GÜRÇAY; “Soyluluk Çiçeği ‘Erguvan’a Kültürel Bir 

İnceleme” Folklor/Edebiyat Dergisi (Ed. Metin Karadağ), C. XXI, S. 84, Ankara, 

2015/4, s. 36. 

1078
 “Tebeanın senin üzerinde üç hakkı vardır; bu hakları öde ve onları zorluğa 

düşürme. Bunlardan biri memleketinde gümüş temiz kalsın, onun ayarını koru, ey 

bilgili insan. İkincisi halkı âdil kanunlar ile idare et; birinin diğerine tahakküme 

kalkışmasına meydan verme, onları koru. Üçüncüsü bütün yolları emin tut; yol 

kesici ve haydutların hepsini ortadan kaldır. Böylece tebea hakkını ödedikten 

sonra, sen de onlardan kendi hakkını isteyebilirsin, ey cömert hükümdar.” 

(Kutadgu Bilig, 5574-5578) 



333 

satırlarda, tebaasından sadakat beklentisine girmeden önce hükümdarın vazifelerini 

yerine getirmesinin önemi vurgulanmaktadır. Buna göre tebaasının iktisadî istikrar, adîl 

idare ve asayiş beklentisini
1079

 karşılayan bir hükümdara karşı tebaanın da itaat, vergi ve 

sadakat mükellefiyeti doğacaktır. Burada itaat mükellefiyetinin adalet, iktisadî istikrar 

ve asayişin karşılığı olarak konumlandırılmasına dikkat etmek gerekir.
1080

  Zira zulüm 

idaresi karşılığında itaat beklentisi gerçekçi değildir. Mesela M.Ö 57 yılında çok 

acımasız olan Hun hakanına karşı bütün devlet ayaklanmış ve hakanın ordusu daha 

savaş başlamadan hakanı terk etmiştir. Akıbeti hakkında kaygılanan Hakan, küçük 

kardeşi Sağ Bilge Prensi’nden yardım talebinde bulununca, aldığı cevap şöyle olmuştur: 

“Sen insanları sevmedin. Küçük kardeşinle devletin ileri gelenlerinden hepsini 

öldürdün. Nerede öleceksen orada öl, bana gelme ve beni kirletme!” Küçük kardeşinin 

bu cevabı üzerine oldukça üzülen hakan, çözümü intihar etmekte bulmuştur.
1081

 

Yine kaynaklara göre M.S 627’den sonraki dönemde Batı Göktürk Kağanı olan 

Tung Yabgu Kağan, gücünden ve servetinden dolayı duyduğu gurur neticesinde halkına 

                                                                                                                                               

    “Tebea üzerinde senin üç hakkın vardır; bunu onlardan istemelisin, iyice dinle. 

Biri halk senin emirlerine hürmet etmeli ve bu emir ne olursa-olsun, onu derhâl 

yerine getirmelidir. İkincisi hazine hakkını gözetmeli ve bunu vaktinde 

ödemelidirler, ey eli açık insan! Üçüncüsü senin dostuna dost ve düşmanına 

düşman olmalıdır. Böylece sen onlara karşı vazifeni yapmış olursun, onlar da senin 

hakkını ödemiş olurlar.” (Kutadgu Bilig, 5579-5583) 

1079
 Bkz. KAFESOĞLU; “Türk Millî Kültürü”, s. 257. 

1080
 İslâm hâkimiyet telakkisi bakımından sultanın ve reayanın karşılıklı hak ve 

vazifelerinin ayrıntılı bir sayım dökümü için bkz. Bedreddin İbn CEMAA; Adl’e 

Boyun Eğmek-Ehl-i İslâm’ın Yönetimi İçin Hükümler, Klâsik Yayınları, 1. Basım, 

İstanbul, 2010, s. 40-43. 

1081
 ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 112-113. 



334 

iyi bakmayıp kötü davrandığından, halkı ondan nefret etmeye başlamıştır. Bunun 

neticesinde Karluklar’ın büyük bir bölümü ona karşı isyan etmiş ve 628 yılında da 

öldürülmüştür.
1082

  

Batı Göktürk Kağan'ı olan Tulu Kağan hakkında ise MS 642 yılına ilişkin olarak  

Çin tarihleri şöyle demektedirler: “Tulu Kağan yaratılıştan çok acımasız ve gururlu idi. 

Batı Türkistan’ı aldı, ancak askerleri arasında çatışma çıktı, kendisine karşı gelen 

Nuşibi Türk kesimlerini ezdi… bu zaferlerinden yararlanarak eski halkını yanına 

çağırmak istedi. Onlar da Tulu Kağan’a şöyle dediler: ‘Bir kişinin önceden ezip yendiği 

binlerce kişinin başına yeniden geçmesi düşünülemez, biz bundan sonra size bağlı 

kalmayacağız.’” bunun üzerine Kağan, askerlerini alıp Toharistan’a gitmiştir.
1083

 

Türkler bir ordu milletir. Bilhassa eski Türkler’de ücretli askerin mevcut 

olmaması da aynı sebepledir. Bozkır kültürü ve yaşam tarzı sebebiyle tüm toplum; 

onluk sistem içerisinde birbirine bağlanıyor, idarî birimleri de teşkil eden bu hiyerarşi, 

en tepede tüm Türk milletini birbirine bağlayan birlik unsurunu teşkîl ediyordu.
1084

 Bu 

sebeple esasen Türk toplumu için olağan olan hâl, isyan değil, itaat hâlidir. Fakat bu 

birliği teşkil etmek ve korumak da tıpkı halkı eğitmek, doyurmak, giydirmek ve âdil 

davranmak gibi hakanın vazifesi dahilinde, sorumluluğu içerisindedir. Hakanın bu 

vazifesindeki suistimali, çoğu zaman kendisine yönelik itaati ve neticeten devletin 

birliğini bozmuştur.     

Ayrıca vurgulamak gerekir ki Türk milletinin birliğini teşkil eden bu örgütlü 

toplumsal yapı ve hiyerarşik düzen, bir diğer yandan isyanı da oldukça kolaylaştıran 

maddî şartları teşkil eder. Halkı kendisine küstüren bir hakan, teşkilatlı bir askerî gücü 

                                                 
1082

 ÖGEL; a.g.e., s. 115. 

1083
 ÖGEL; a.g.e., s. 115. 

1084
 Bkz. KAFESOĞLU; “Türk Millî Kültürü”, s. 281-287. 



335 

karşısına almış olmaktan başka, kendisini himaye için çoğu zaman sığınacağı bir güçten 

de mahrum kalmaktadır. Bu sebeple Türk milletinin itaati caydırıcı, isyanı ise sarsıcı 

olmuştur. Yine bu sebeple eski Türklerde fitne, “bulanma”
1085

 olarak ifade edilmiştir.   

Mesela 747 senesinde Uygur kağanı Moyun çur’a, Dokuz Tatarlar ile birleşerek 

isyan eden “Sekiz Oğuzlar”
1086

; yapılan savaş neticesinde mağlup edilmiş ve bir kısmı 

esir edilmiş ise de Uygurlar, Oğuzlar’ın kendilerine dokunmamışlar, isyanın ele 

başlarını öldürmekle yetinmişlerdir. Hatta bu yenilgiden sonra Oğuzlar tekrar Dokuz 

Tatarlarla birleşerek isyan etmiş, fakat bu isyan da Selenga ırmağı kıyısında yapılan 

savaş sonucunda bastırılmıştır.
1087

 Uygur Kağanı’nın, Sekiz Oğuzlar’ın isyanı 

karşısında toplu cezalandırma cihetine gitmektense, isyanın elebaşları ile sınırlı bir 

cezalandırma yoluna başvurduğuna dikkat etmek gerekir.  

Bilge Kağan da kendine isyan edip kaçan ve sonra da geri dönen Dokuz 

Oğuzlar’ı cezalandırmayı değil, onları yeniden onararak kalkındırmayı tercih 

etmiştir.
1088

  

Disiplin ve karşılıklı saygı, eski Türk topluluklarının vazgeçilmez özelliği ve 

prensibidir. Kitâbe’ye göre, Göktürk Devleti, beyleri ile millet anlaşamamış (tüzsüz) 

                                                 
1085

 Orhun abidelerinde bu kavram dokuz oğuzların isyanı bağlamında şu şekilde 

kullanılır: “Dokuz Oğuzlar benim milletim idi. Gök ve yerin karışmasından dolayı 

düşman oldu. (Kültigin âbidesi, Kuzey 4-5)” Yer ve göğün bulanması, aynı 

zamanda devlet içinde fitnenin çoğalması ve gönüllerin bulanması manasına 

geliyordu. (Bkz. ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 168-169.) 

1086
 Kağan’a başlangıçta Dokuz Oğuzlar’ın itaat ettiği, ancak bunlardan bir boy hariç 

diğerlerinin isyan ettiği anlaşılmaktadır.  

1087
 İZGİ; “Kutluk Bilge Kül Kağan, Böğü Kağan ve Uygurlar”, s. 57. 

1088
 Bilge Kağan Âbidesi, Doğu 35. Ayrıca bkz. ÖGEL; a.g.e., s. 127. 



336 

oldukları için, Çin milletinin hilekârlığı ve bölücülüğü yüzünden ve küçük-büyük 

kardeşler birbirlerine karşı suikast düzenledikleri için yıkılıp gitmiştir.
1089

  

Ancak kimi durumlarda Türk kağanı, halkının birliği ve kalkınması için üzerine 

düşen herşeyi yaptığı hâlde yine isyan çıkmıştır. Mesela Kül Tigin Âbidesi’nin ilgili 

bölümü Türk milletinin bu tavrını sorgulamıştır: “Üstte gök basmasa, altta yer 

delinmese Türk milleti, ilini töreni kim bozabilecekti? Türk milleti vazgeç! Pişman ol! 

Disiplinsizliğinden dolayı, beslemiş olan bilgili kağanınla hür ve müstakil iyi iline karşı 

kendin hata ettin kötü hale soktun.”
1090

  

Göktürkler “isyan” ve “başkaldırma” ifadelerini kullanmayıp, bunların karşılığı 

olarak “yanılma” ifadesini kullanmışlardır. Bu telâkkiye göre, Türk milletinin isyanları 

birer “yanılma” idi, yanılma ise tabiatıyla akıl ve bilgisizlikle ilgiliydi.
1091

 Böylece 

“bilig bilmez kişi” ifadesi de devlete bağlılığın ne olduğunu bilmeyen kişi olsa 

gerektir.
1092

  

“Türgiş Kağanı Türk’üm, milletim idi. Bilmediği için, bize karşı yanlış hareket 

ettiği, ihanet ettiği için, Kağan'ı öldü. Buyruğu, beyleri de öldü. On ok kavmi eziyet 

gördü.”
1093

 Kitâbe’ye göre, Türgişlerin başına gelen her şey, “bilgisizlikleri” yüzünden 

geldi. Bu manada isyan Hakan'a bağlanmama, Tanrı’nın yolunu izlememe veya 

bilmeme gibi bir telâkki ile yorumlanıyor olsa gerektir.
1094

  

                                                 
1089

 Kül Tigin Âbidesi Doğu 5-7;  Ayrıca bkz. ÖGEL; a.g.e., s. 157-158. 

1090
 Kül Tigin Âbidesi, Doğu 23., Bkz. ERGİN; a.g.e., s. 17. 

1091
 ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 243. 

1092
 ÖGEL; a.g.e., s. 253. 

1093
 Bilge Kağan Âbidesi, Doğu 16., Bkz. ERGİN; a.g.e., s. 26. 

1094
 ÖGEL; a.g.e., s. 252. 



337 

İtaat’e gelince tekrar ifade etmek gerekir ki esasen bu hâl, Türkler’de yerleşik 

bir karakter, tabiî bir temayüldür. Bozkırlı çobanların, geliştirdikleri “sevk-idare 

kabiliyeti ve emretme-itaat alışkanlığını hayvan sürülerinden insan kütlelerine intikal 

ettirerek insanlık tarihinde çok etkili bir dinamizm yarattıkları” bilinen bir gerçektir. 

Hatta Kafesoğlu da, Menghin’in “Eski yüksek medeniyetlerin, savaşçı atlı çobanların 

müdahalesinden sonra doğduğu” tespitini bu bağlamda nakleder.
1095

 Koppers’in, Çin 

medeniyetinin oluşum sürecine ilişkin benzer açıklamaları da mâlumdur.
1096

 Bu sebeple 

itaat kültürünün Türk devlet yapısının karakteristik vasfı olduğunu söylemek hatalı 

olmaz.  

bb. Devlet Görevlilerinin İsyan Girişimleri 

Hanedan içi taht mücadelesi kadîm kut telâkkisinin tesiri ile bir çeşit hak 

kullanımı olarak anlaşılabilir ve bu sebeple mazur görülebilirdi. Ancak devlet 

adamlarının ve halkın isyanının itaatsizlikten başka bir açıklaması olamazdı ve bu 

sebeple bu çeşit isyanlara verilen tepki de oldukça sert olmuştur. 

Mesela Memlûkler ve Eyyûbîler’de devlete isyan eden kamu görevlilerinin bu 

fiilleri cezasız kalmamış; isyancılar eğer öldürülmemişlerse, bu kimseler için özel 

olarak hazırlanmış bulunan hapishanelerde (sicn el-cebb) çok kötü şartlar içerisinde 

tutulmuş, ölümden beter bir hâle terk edilmişlerdir.
1097

  

Sultan Alparslan da kendisine vergi ödemeyi reddeden Huttelan hâkiminin 

üzerine yürümüş ve şiddetli bir savaş neticesinde şehri ele geçirerek, bu kişiyi idam 

                                                 
1095

 KAFESOĞLU; “Türk Millî Kültürü”, s. 223. 

1096
 KOPPERS; “Etnolojiye Dayanan Cihan Tarihi Işığı Altında İlk Türklük ve İlk İndo-

Germenlik”, s. 449. 

1097
 KANAT; “Ortaçağ Türk Devletlerinde Suç ve Ceza”, s. 71-72. 



338 

etmiştir. Yine kendisine isyan eden Çağaniyan emîri Musa’yı savaş neticesinde esir 

etmiş, emîr, affedilmesi karşılığında çokça mal vermeyi teklif etmesine rağmen onu 

affetmeyerek idam ettirmiştir.
1098

  

İsyanlar karşısında yer yer yumuşak ve müsamahalı bir tavrın gösterildiği 

örnekler de bulunmaktadır. Mesela Kirman melîki Kara Arslan, harîs vezirinin 

yönlendirmelerine uyarak, Kirmân’da, Sultan Alparslan adına okunan hutbeye son verip 

isyan etmiş; bunun üzerine sür’atle oraya yönelen Alparslan, Kara Arslan’ın öncü 

birliklerini dağıtıp onu kaçmak zorunda bırakmıştır. Bilahare Alparslan’ın huzuruna 

çıkarak yeniden itaatini arz edip af dileyen Kara Arslan’ın bu dileği kabul edilmiş, hatta 

Alparslan, bu kişinin kızlarının düğün masraflarını da karşılayıp kendilerine değerli 

hediyeler göndererek, ihsanlarda bulunmuştur.
1099

   

Kimi durumlarda, emîrlerin isyan etmelerinin beklenmesi, bu kimseler ittifak 

ettiklerinde def’i müşkil bir vaziyet de teşkil edebileceğinden, tehlikenin kaynağında 

kurutulması cihetine gidilmiştir. Mesela Anadolu Selçuklu sultanı Alaeddin Keykûbad, 

kendisine bağlı emirlerden Seyfeddin Ayaba, Zeyneddîn Başara ve Bahaeddin 

Kutluğca’nın aleyhinde isyana girişecekleri yönünde bir bilgiye ulaşınca bu kimseleri 

bir ziyafet vesilesi ile saraya davet etmiş, yemek çıkışında önceden hazırlattığı adamlar 

vasıtasıyla bu kişileri ayrı ayrı yakalatarak idam ettirmiştir. Bu kişilerin tüm mal ve 

servetleri müsadereye tâbi tutulmuş, müeyyide bu kişilerin bağlılarına kadar da teşmîl 

edilmiştir. Fakat daha sonra bu uygulamanın yaratacağı güven bunalımından çekinilerek 

bu karardan vazgeçilmiştir.
1100

 Faruk Sümer, sultanın bu tasfiyesinin devleti 

                                                 
1098

 KANAT; a.g.e., s. 72-73. 

1099
 İBNÜ’L-ESÎR; a.g.e., C. X, s. 62. 

1100
 KANAT; a.g.e., s. 76-77. İBN BİBİ, a.g.e., C. I, s. 283-289.  



339 

zayıflattığını ve Kösedağ bozgununa giden süreçte önemli bir tesîri bulunduğunu 

kaydetmektedir.
1101

  

Bu olayın tesîri devam ederken, bu defa orta dereceli emirlerden Kemâlüddin 

Kamyar, Kâfi-yi Tercüman oğlu Zahuriddin Mansur ve Mah-i Horasan oğlu 

Şemseddin’i gizli gizli konuşurlarken gören Sultan, bu tavırlarını isyan hazırlığına 

hamlederek onları sopalarla dövdürmüş, sınırdışı etmiş ve evlerini yağmalatmıştır. Bu 

kimselerden Kemâlüddin Kamyar’ı bilahare affederek taltîf etmiştir.
1102

  

Timurlu Devleti’nde de isyan eden emîrler feci akibetlere maruz 

bırakılmışlardır. Sultan Şahruh’a isyan eden Emîr Said Hoca, kaçtığı yerden iadesi talep 

edilerek idam edilmiş
1103

; yine Şahruh’a isyan eden Emîrzâde Halil’in adamlarından 

Mûrid yakalanarak, ibret-i âlem için kulağı, burnu, dudağı ve eli kesilmiştir.
1104

  

Emîr Hüseyin-i Şerbetdâr’ın başına gelenler ise muhtemelen en kötülerinden 

birisidir. Bu kişi, saltanat hevesi ile ayaklanarak bir gece Timur’un torunu Pir 

Muhammed’i çadırında öldürmüştür. Pir Muhammed’in kardeşi İskender de bunu 

duyunca Şiraz’a gelerek şehri teslim almıştır. Şirâz’ı kuşatan ancak alamayınca 

kaçmaya başlayan Hüseyin, yakalanmış ve önce kulağı, sonra sakal ve bıyıkları 

kesilerek yüzüne allık sürülmüş, kadın gibi giydirilip süslenerek başına iki parça börk 

geçirilmiş ve öküz üzerine bindirilerek İskender’e yollanmıştır. İskender de bu kişinin 

sağ gözünü oymuş, sonra bu kişi bayıldıkça yeniden ayıltılmak suretiyle dövüle dövüle 

öldürülmüştür.
1105

 

                                                 
1101

 SÜMER; “Keykubad I” maddesi, DİA, C. XXV, s. 358. 

1102
 İBN BİBİ, a.g.e., C. I, s. 289-290. 

1103
 KANAT; “Ortaçağ Türk Devletlerinde Suç ve Ceza”, s. 82.  

1104
 KANAT; a.g.e., s. 83-84.  

1105
 KANAT; a.g.e., s. 82-83. 



340 

Memlûklere atfedilen cezalandırma yöntemleri de ürperticidir. Mesela Memlûk 

Sultanı Şeyh el-Mahmûdî tarafından Şam’a tayin edilen Emir Kanıbay isyan etmiş ve 

çıkan savaşta yakalanarak idam edilmiştir. Ona savaşta yardım eden Sudun el-Yusufî 

ise bilahare yakalandığında Halep kalesi altında bir tahtaya büyük çivilerle çivilenmiş 

ve ortasından ikiye bölünerek öldürülmüştür.
1106

  

 Memluk Sultanı Kayıtbay döneminde, Yukarı Mısır’da görevlendirilen Emir 

Yaşbek’in de asilere yönelik korkunç cezalandırma yöntemleri bulunmaktaydı. 

Rivayetlere göre, Beni Adiy şeyhi Mahmud’u canlı canlı kızarttırmış, Arapların bir 

kısmını kazığa oturtmuş, bir kısmının derisini yüzmüş, bir kısmını ise diri diri toprağa 

gömmüştür.
1107

  

 Bu gibi vahşet uygulamaları, bilhassa “siyâsî suç” kavramının algılanış 

biçiminde dönemin hâkimiyet telâkkisi ve siyâsî yapının tesîrini açıkça gösterir 

niteliktedir. Zira bağy ahkâmına dair kısımda ayrıntıları ile açıkladığımız üzere, İslâm 

hukukunun bağîlere (isyancılara) yönelik ahkâmında işkence (müsle) kesinlikle 

yasaklanmış olduğu gibi, bağîlerin haysiyet ve onurlarını kırıcı muameleler de men 

edilmiştir. Bağîlerin meşrû malvarlıklarının müsadere edilmesi şöyle dursun, isyan 

esnasında kendilerinden ele geçirilmiş bulunan mallarının, hatta silahlarının dahi 

ganimet olarak alınması mümkün değildir. Hele hele Müslüman kimselerin eş ve 

çocuklarının esir edilerek köle pazarlarında satılmasının İslâm hukuku nazarında 

açıklanır tarafı yoktur.
1108

 Ancak tarihsel uygulama saltanat esasının tahkîmi uğrunda bu 

tür uygulamalara çokça sahne olmuş gözükmektedir. 

                                                 
1106

 KANAT; a.g.e., s. 86. Kâzım Yaşar KOPRAMAN; Mısır Memlükleri Tarihi, Kültür 

Bakanlığı Yayınları, 1. Baskı, Ankara, 1989, s. 160. 

1107
 KANAT; a.g.e., s. 89. 

1108
 Bu konuda bkz. Tez; İkinci Bölüm/II-E-2-b. 



341 

B. OSMANLI DEVLETİ’NDE İSYAN ve KARDEŞ KATLİ 

Önceki başlıklarda Eski Türkler’de, Selçuklular’da ve muhtelif Türk 

devletlerinde hanedan mensuplarının ve devlet görevlilerinin isyanları bahsi incelendi. 

Bu bahisler, Osmanlı devlet uygulamasının anlaşılması bakımından önemli bir 

mukayese unsuru ve esaslı bir temel teşkil eder. Ancak elbette Osmanlı uygulamasının 

kendine özgü bir kısım hususiyetleri de mevcuttur. Diğer bir ifade ile Osmanlı 

hâkimiyet telâkkisi, kadim Türk hâkimiyet telâkkisinden kopuk olmadığı gibi, onun bir 

kopyasından ibaret de değildir. 

Öncelikle Osmanlılar’ın isyan fiiline dair uygulamaları İslâm hukukuna ve 

bilhassa Hanefî fıkhına dayalıdır. Bu manada Molla Hüsrev’in “Dürer al-Hükkâm” adlı 

eseri ile İbrahim Halebî’nin “Multeka’l-Ebhur” adlı eseri özellikle zikredilmelidir.
1109

 

Bir ta’zîr suçu mahiyeti gösteren isyan suçuna ilişkin olmak üzere, devlet başkanının 

takdir yetkisinin mevcut bulunduğunu ve bu anlamda bilhassa Hanefî fıkhında ta’zîr 

cezası olarak idamın da mümkün görüldüğü malûmdur.
1110

  Bu manada Tanzîmat 

dönemine kadar esasen bu konudaki şer’î ahkâm ile Osmanlı sultanlarının örfî 

yetkilerine istinaden ortaya koydukları siyaseten katl uygulamaları söz konusu 

olmuştur. Tanzîmat döneminde çıkarılan ceza kanunnâmelerinde de konu ayrıca ele 

alınmıştır.
1111

    

                                                 
1109

 TİMUR; “Osmanlı Kimliği”, s. 62-63.  

1110
 Vehbe ZUHAYLÎ; İslâm Fıkhı Ansiklopedisi (ter. Ahmet EFE, Beşir ERYARSOY 

vd.), C. VII, Risale Yayınları, İstanbul, 1990, s. 475-476. 

1111
 Bu konuda bkz. Mehmet AKMAN; “Önceki Hukukumuzda İsyan Suçu”, Marmara 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Hukuk Araştırmaları Dergisi, C. IX, S. 1-3, İstanbul, 

1995, s. 220-222. 



342 

İsyan suçuna ilişkin olarak Osmanlı hukukundaki tarihî gelişim süreci ana hatları 

ile ifade edildikten sonra, konunun içerisinde şekillendiği tarihsel ortam ve şartlara dair 

bir kısım bilgiler verilmesi yerinde olacaktır. Zira Osmanlı Devletinde hanedan 

mensuplarının isyanından sonra en dikkat çekici siyaseten katl uygulamaları askerî sınıf 

denen kamu görevlileri hakkında vâki olmuştur. 

Daha önce de temas edildiği gibi Osmanlı hâkimiyetinin teessüs ve tahkîm 

sürecinde Kapıkulu ocaklarının kurulmasının önemi büyüktür. Zira bu güç, padişah 

üzerindeki Türk eren ve alplerinin tesîrini kıracak ve padişaha doğrudan bağlı bir kuvvet 

teşkîl edecekti. Teşkilatın kurulması ile husûlü umulan bu maksat, ocağın ismini teşkîl 

eden “kapıkulu” ibaresinden dahi anlaşılır.
1112

 Başlangıçta savaşlar neticesinde elde 

edilen gayrimüslim esirlerin 1/5’lik meşrû kısmından
1113

 teşkîl edilen bu kuvvet
1114

, 

                                                 
1112

 MUMCU; “Siyaseten Katl”, s. 58. ÜÇOK-MUMCU-BOZKURT; “Türk Hukuk 

Tarihi”, s. 207. 

1113
 İslâm savaş hukukuna göre, savaş neticesinde elde edilen ganimetlerin ve bu 

hükümde olan malların 1/5’lik kısmı, devlet hazinesine ayrılır. Savaş esirleri de bu 

kapsamdadır. Ayrıntılı bilgi için bkz. H. Yunus APAYDIN; “Humus” maddesi, 

TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XVIII, İstanbul, 1998, s. 365-369.  

1114
 Bkz. İsmail Hakkı UZUNÇARŞILI; Osmanlı Devleti Teşkilâtından Kapıkulu 

Ocakları, C. I, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 3. Baskı, Ankara, 1988, s. 6-12. 

“Bir gün Karaman ilinden Kara Rüstem derler bir bilgiç kişi geldi. Kazasker olan 

Çandarlı Halil’e geldi. Dedi ki: “Efendi! Bunca hanlık malını niçin ziyan 

edersiniz?”. Kadı: “O dediğin hangi maldır” diye sordu. Rüstem: “İşte bu esirler 

ki gaziler alırlar, Tanrı buyruğunda bunların beşte biri hanındır. Niçin almazsınız” 

dedi. Kazasker bunu hana arzetti.. Han: “Tanrı buyruğu neyse yap” dedi. Kendi 

Gelibolu’da oturdu Her esirden 25 akça aldı. Bu yeni iş iki bilgiçin tedbiridir. Biri 

Çandarlı Halil, biri Karamanlı Kara Rüstem.” (Âşıkpaşaoğlu Tarihi, s. 59.) 



343 

zamanla genişleyen ihtiyaçlar çerçevesinde zımmî hukukunun –muhtemelen Şafiî 

fıkhının zımmî statüsüne dair ayrım kabul eden yorumu esas kabul edilmek 

sûretiyle
1115

- genişletilerek yorumlanması sonucu Balkanlar’da bulunan zımmî reayaya 

da teşmîl edilmiş ve böylece tarihte bir ilk olmak üzere devşirme sisteminin temelleri 

atılmıştır.
1116

  

Devşirmeler sadece asker olarak kullanılmıyor, fakat bunlardan zeki ve 

kabiliyetli olanları devlet hizmetlerinde kullanılmak üzere daha yüksek mevkîlere de 

getiriliyordu. Zamanla merkez bürokrasisinde Türk kökenli devlet adamlarının yerini 

alacak olan devşirmeler, Türk kökenli olmadıklarından reaya nezdinde bir destek ve 

karşılıkları bulunmamaktaydı. Yine hukuken padişahın kölesi hüviyetinde -bir manada 

şahsî malı- sayıldıklarından, haklarında padişahın hükmü kuvvetli bir geçerliliğe sahip 

görülmekteydi ve bu sayede bertaraf edilmeleri de daha kolay olmaktaydı. Buna örnek 

olarak II. Mehmed’in (Fatih) Türk kökenli Çandarlı Halil Paşa’yı bertaraf etmekte 

karşılaştığı zorlukla, devşirme Mahmud Paşa’nın azl ve katledilişindeki kolaylığın 

mukayesesi kâfîdir.
1117

 

                                                 
1115

 Paul WITTEK’e ait olan bu nazariye hakkında bkz. Ahmet MUMCU; Siyaseten 

Katl, Birey ve Toplum Yayınları, 2. Baskı, Ankara, 1985, s. 60-62.  

1116
 WITTEK’ten aktaran MUMCU; “Siyaseten Katl”, s. 58-59. Devşirmelerin 

toplanma süreci ve usulüne dair ayrıntılı bilgi için bkz. İsmail Hakkı 

UZUNÇARŞILI; Osmanlı Devleti Teşkilâtından Kapıkulu Ocakları, C. I, Türk 

Tarih Kurumu Basımevi, 3. Baskı, Ankara, 1988, s. 16-21. 

1117
 MUMCU; “Siyaseten Katl”, s. 64-67.  İnalcık, Çandarlı’nın azil ve idamında rol 

oynayan rakiplerinin bilahare birer birer bertaraf edilme sebebine dair şu dikkat 

çekici tespiti yapmaktadır: 



344 

Bu özet girizgâh, devşirme (kul) siteminin Osmanlı devlet idaresine girmesinin,  

padişahın otoritesinin tahkîmi sürecinde nasıl müessir olduğunu ve siyaseten katl 

uygulamaları bakımından ehemmiyetli mevkiini ifadeye yeter kanaatindeyiz.  

Osmanlı Devleti’nde görülen isyan hadiseleri, içinde bulunulan devrin 

hususiyetlerinden bağımsız olarak anlaşılamaz. Gerçekten mutlak hükümranlık ifade 

eden klâsik dönem uygulamalarında, isyan fiillerine karşı gösterilen tepkilerin oldukça 

katı ve tavizsiz, buna karşılık Tanzimat sonrası dönemde çıkartılan kanunnamelerdeki 

müeyyide ve tedbirlerin daha müsamahakâr oldukları bir vakıadır. Öte yandan Tanzimat 

sonrası dönemde muhakeme hukuku bakımından önceki uygulamalara nazaran önemli 

güvencelerin bulunduğu da ifade edilebilir. Bu sebeple Osmanlı uygulamasını, isyan 

suçu bağlamında Klâsik dönem ve Tanzimat sonrası dönem olarak iki başlık altında 

incelemek faydalı olacaktır.  

                                                                                                                                               

“Acaba, Çandarlı'nm habs ve katlinden sonra, onun düşmanları neden böyle birer 

birer iş başından uzaklaştırılmıştır? Görünüşe nazaran bu, koca vezirin idamından 

sonra asker ve ûlema arasında görülen teessür ve aksülamelle izah edilebilir. 

Rivâyetler, ûlemanm büyük kısmı itibariyle daima Çandarlı'ya müzahir olduğunu, 

onun siyasetini desteklediğini göstermektedir. Öbür taraftan yukarıda uzun uzadıya 

anlattığımız hâdiseler, onun Kapıkulu arasında eskiden beri sahib olduğu büyük 

nüfuz hakkında şüphe bırakmaz. Öyle görünüyor ki, devlet gemisini o kadar 

vartalardan kurtarmış, ûlema ve yeniçerilerin gözdesi emekli vezirin katli,…bir 

garez eseri sayılarak asker ve halk arasında derin bir teessür ve hoşnutsuzluk 

yaratmış, ve genç Fatih, mesuliyeti tamamiyle onun eski düşmanları üzerine 

yüklemek için, umumî efkâra bir ta'viz olarak, hepsini devlet kapısından 

uzaklaştırmıştır.” (İNALCIK;  “Fatih Devri Üzerinde Tetkikler ve Vesikalar I”, s. 

135-136.) 



345 

1. Klâsik Dönem 

İsyan suçu bağlamında Tanzimat Fermanı’nın ilânına kadar geçen dönemi klâsik 

dönem olarak adlandırarak, bilhassa hanedan mensuplarının isyanı bakımından Osmanlı 

uygulamasını ele almaya çalışacağız. Yine bir isyan fiili söz konusu olmasa dahi 

önemine binaen kardeş katli meselesi de bu başlık altında ele alınacaktır. 

a. İsyan 

Osmanlı Devleti bir İslâm devletidir. Bu sebeple bir İslâm devleti’nde isyan 

hâlinde geçerli olan tüm şer’i hükümler Osmanlı Devleti bakımından da aynı şekilde 

geçerlidir. Bu yüzden bu bölümde, sadece hanedan mensuplarının ve bazı devlet 

görevlilerinin rol oynadığı isyanlar ele alınacaktır.
1118

  

Osmanlı devlet yönetiminin kendine özgü yapısının bir örneğini teşkil eden 

devşirme (kul) sistemi, devlet adamlarının siyaseten katli konusunda diğer devletlerin 

uygulamalarından farklılaşan kendine has bir rejimin ortaya çıkmasına sebep olmuştur. 

Bununla beraber sınırlı bir kısım örnekler hariç tutulacak olursa, bu sahada büsbütün 

keyfî bir uygulamanın hüküm sürdüğünü söylemek de mümkün değildir.
1119

 Bilindiği 

                                                 
1118

 Hiç şüphesiz bunların tamamını ele alıp incelemek imkânı da mevcut değildir. Zira 

Mumcu’nun tespitine nazaran, sadece sadrazamlar esas alınacak olursa, bunların 

23’ü azledilmeden, 20 tanesi de azledildikten sonra siyaseten katledilmişlerdir. Bu 

sebeple bu hususta genel bir açıklama ile yetinilerek ağırlıklı olarak hanedan 

mensuplarının isyanları üzerinde durulacaktır. 

1119
 “Siyaseten katl tam anlamı ile bir hukuki kurumdur…Siyaseten katl, belirli hukuki 

ilişkilere bağlı olarak gelişmiştir ve gene belirli şartlara ve bunların doğurduğu 

çeşitli kurallara göre uygulanarak belli bir sonuca ulaştığı için bir hukuki kurum 

sayılmak gerektir. Nitekim siyaseten katl kurumu İslâm hukuku sisteminin esaslı bir 



346 

üzere Türk asıllı olmayan devlet adamları ne halk nezdinde, ne de devlet teşkilatında 

destek görme imkânını haizdir. Bu hâl, şartlar gerektirdiğinde onların bertaraf 

edilebilmeleri bakımından kolaylık sağlamaktaydı. Bir diğer yandan kendilerine özgü 

hukukî statüleri sebebiyle “padişahın kulu” sayıldıklarından, can ve malları üzerinde 

padişahın yetkisinin de tam ve mutlak olduğu kabul edilmekteydi.
1120

 Padişah ve devlet 

görevlileri arasındaki münasebet bu şekilde tanımlanınca,  padişaha sadakatin ve hâliyle 

isyan sayılan hallerin kapsamı da genişliyordu.
1121

 Hiç şüphesiz sadakatsizlik sayılan bu 

                                                                                                                                               

dalı olan İslâm ceza hukukunun bir parçasıdır… İslâm ceza hukukunda ölüm 

cezasını gerektiren hallerin çok az olması, devletin sorumlu makamlarında 

bulunanların, gene fıkhın ta'zir kurumundan faydalanarak idam hükmü 

verebilmelerini sağlamıştır. İslâm Teokrasisini etkisi altına alan çeşitli sistemlerin 

doğurduğu bir zaruret gereği olarak da, hükümdarın ta’zir hakkı son derece 

genişlemiş ve temel fikri itibarı ile yerinde bir hukuki kurum sayılması gerekli 

siyaseten katl zaman zaman en önemli despotluk vasıtası haline gelmiştir. Osmanlı 

Devletinde doğunun bütün İslâm devletlerinde olduğu gibi kurumun uygulanması 

böyle cereyan etmiştir. Devletin çok büyük dış tehlikelerle karşı karşıya olması 

itibarı ile hükümdarın mutlak egemenliğinin zaruri sayılabilecek şartlar yüzünden 

son derece artması siyaseten katlin keyfi bir şekilde uygulanmasına yol açmıştır… 

dış tehlikelerin son derece önemli olması yüzünden mutlak hükümdarlık otoritesinin 

artması bile, siyaseten katlin, İslâm hukukunun ana prensiplerine aykırı olarak 

kullanılmasını haklı gösteremez. Fakat bu nazarî mülahaza, uygulamada hiç 

dikkate alınmamış ve siyaseten katlin bir zulüm vasıtası olmasında ulema da, 

hükümdar ile işbirliği yapmıştır.” (MUMCU; “Siyaseten Katl”, s. 205-206) 

1120
  Bkz. MUMCU; “Siyaseten Katl” s. 59-67. 

1121
 Mumcu, eserinde genel isyan sebeplerinin yanı sıra, bir kısım özel siyaseten katl 

sebeplerini de sayar: Padişahın mutlak otoritesini sınırlamak istemek, padişahın 



347 

gibi hâllerin tamamını İslâm Ceza Hukuku nazarında bağy (isyan) suçu saymaya imkân 

yoktur. Bu yöndeki tavsîf, büyük ölçüde devrin hâkimiyet telâkkisine göre yapılmış ve 

müeyyideler de örfî hukuk kapsamında uygulanmıştır.  

Osmanlı Sultanları’nın bilhassa II. Mehmed devrinden sonra sağlam ve 

sarsılmaz bir hâl alan otoriteleri, yetkilerinin neredeyse manevî sorumluluk telâkkisi 

haricinde sınırlanamadığı bir nizâm meydana getirmiştir, denilebilir. Bununla birlikte 

şeyhülislâmların fetva verme yetkisi bakımından belli ölçülerde hukukî bir denetimin 

mevcudiyetinden söz edilebilir. Bir diğer yandan ise bilhassa kriz zamanlarında devlet 

otoritesinin sarsılmasından istifade eden merkezdeki kullar ve ulemânın işbirliği ile 

gerçekleşen hukuk dışı ve fiilî bir denetim söz konusudur.
1122

  

Buna karşılık kadîm Türk-Moğol hâkimiyet telâkkisi uyarınca Osmanlı tahtı 

üzerinde hanedanın erkek üyeleri hak sahibi olduklarından, asıl tehdit hanedandan 

gelmiştir. Bu sebeple isyan suçu bakımından, sürecin işleyişini her bir padişah için adım 

adım takip etmek yerinde olacaktır. 

Ertuğrul Gazi’nin ölümünden sonra Osman Bey, beyliğin başına geçti. Ancak 

amcası Dündar Bey de aşiret reisliğine talipti ve rivayete göre Kayı’dan başka aşiretler 

                                                                                                                                               

tahtına karşı tehlike, padişahın hayatına kasd, padişahı tahkîr, padişaha yalan 

söyleme, padişahın derhal katle zaruret gördüğü haller (hikmet-i hükûmet), 

memurluk yetkisini kötüye kullanma, görevde başarısızlık vs. (Bkz. MUMCU; 

“Siyaseten Katl”, s. 84-100.) 

1122
 Aybars PAMİR; “İslâm Hukukunda ve Osmanlı Devleti’nde Egemenlik Anlayışı” 

(Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstütüsü, Ankara, 2001, s. 

125-126. 



348 

tarafından da yaşlı olduğu için destekleniyordu.
1123

 Kaynaklarda Dündar’ın, Osman 

Bey’e olan teveccühün fazlalığını görerek ona biat ettiği
1124

 ancak bilahare aleyhinde 

faaliyetlerde bulunduğu için Osman Bey tarafından katledildiği ifade edilmektedir.
1125

 

Burada dikkat çeken nokta, ülüş sistemi uyarınca amca Dündar Bey’in de yeğeni kadar 

tahtta hak sahibi olduğunu iddia etmesidir.
1126

 

Orhan Bey ise babası vefat ettiğinde en büyük evlat olarak, âhilerin de desteğiyle 

tahta geçti. Bu süreçte kardeşi Alaüddin Bey’in destek ve yardımını gördüğü rivayet 

edilir.
1127

 Hâliyle bu dönemde herhangi bir isyan ve katil hâli söz konusu olmamıştır. 

Orhan Bey’in yerine geçen büyük oğlu I.Murad’a karşı kardeşleri Halil ve 

İbrahim, isyan etmiş; taht üzerinde hak iddia eden bu şehzadeler bertaraf edilerek 

katledilmişlerdir. Dündar Bey’in katlini saymazsak, bu girişimler Osmanlı tarihindeki 

ilk isyan ve siyaseten katl hadiseleridir.
1128

 Bu teşebbüsler saltanatın intikâli hususunda 

                                                 
1123

 İsmail Hakkı UZUNÇARŞILI; Büyük Osmanlı Tarihi, C. I, 7. Baskı, Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, s. 103.  

1124
 NEŞRÎ, “Kitâb-ı Cihan-Nümâ”, C. I, s. 79. 

1125
 UZUNÇARŞILI; “Büyük Osmanlı Tarihi”, C. I, s. 104. Neşrî, Osman Bey’in, 

Bilecik tekfurunun yakalanması hususunda müşavere ettiği Dündar Bey’i muhalif 

fikrinden rahatsız olarak okla vurup öldürdüğünü kaydeder. (Bkz. NEŞRÎ, “Kitâb-ı 

Cihan-Nümâ”, C. I, s. 95.) Ayrıca bkz. Mehmet AKMAN; Osmanlı Devletinde 

Kardeş Katli, Eren Yayıncılık, 1. Basım, İstanbul, 1997, s. 43-46. 

1126
 MUMCU; “Siyaseten Katl”, s. 189. 

1127
 NEŞRÎ, “Kitâb-ı Cihan-Nümâ”, C. I, s. 148-149. Âşıkpaşaoğlu Tarihi, s. 40-41. 

1128
 İsmail Hâmi DANİŞMEND; İzahlı Osmanlı Tarihi Kronolojisi, C. I, Türkiye 

Yayınevi, İstanbul, 1971, s. 33. Akman, isabetli olarak bu uygulamanın bir kardeş 



349 

bir kaidenin yerleşmemiş bulunduğunu gösterir.
1129

 Ayrıca Sultan I. Murad’a karşı, 

Rumeli’de fetihlere çıktığı bir esnada Bursa’da bıraktığı oğlu Savcı Bey isyan etmiş, 

bunu haber alarak geri dönen I. Murad, Kite Ovası’nda gerçekleşen muharebe 

neticesinde bu isyanı bastırmıştır. Savcı Bey de gözlerine mil çektirilerek, 

öldürülmüştür.
1130

 Bu teşebbüs, bir şehzadenin babası hayatta olsa dahi taht üzerinde 

hak iddia edebiliyor oluşuna dair dikkate şayan bir misaldir.  

 I.Murad’ın büyük oğlu I. Bayezid (Yıldırım) ise babası Kosova Muharebesi 

esnasında öldürülünce tahta geçti. Bu esnada kardeşi Yakub Çelebi de ordunun bir 

kanadına komuta etmekteydi. Emrinde asker bulunan bir şehzadenin hem de harp 

meydanında taht iddiasına girişmesi ve bu sebeple tehlike teşkil etmesi mümkün 

olduğundan I. Bayezid, -henüz ortada gerçekleşmiş bir isyan teşebbüsü mevcut 

olmadığı hâlde- kardeşi Yakub Çelebi’yi boğdurdu (1389), ancak bu uygulama ordu 

                                                                                                                                               

katli mahiyetinde sayılamayacağını ifade eder. Bkz. AKMAN; “Osmanlı 

Devletinde Kardeş Katli”, s. 48. Zira şehzadeler fiilen isyana kalkışmışlardır. 

1129
 MUMCU; “Siyaseten Katl”, s. 190. 

1130
 UZUNÇARŞILI; “Büyük Osmanlı Tarihi”, C. I, s. 142. Hoca Sadeddin EFENDİ, 

“Tâcü’t-Tevârih”, C. I, s. 156-158. Savcı Bey ve Bizans prensi Andronikos’un 

babalarına karşı isyan fiillerinde ittifak ettikleri ifade edilmektedir. Savcı Bey 

öldürüldüğü için bu emeline nâil olamazken, Andronikos’un bilahare Bozcaada’yı 

Cenevizlilere vererek yardım temin edip, Bizans tahtını ele geçirdiği, babası ve 

kardeşlerini de zindana attırdığı ifade edilmektedir. Bkz. DANİŞMEND; a.g.e, C. I, 

s. 61. Bu konuda ayrıntılı bilgi için ayrıca bkz. Nilgün ELAM; “Babalar ve 

Oğullar: IV. Andronikos Palaiologos ve Savcı Çelebi’nin İsyanı (1373)”, Ankara 

Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Tarih Bölümü Tarih Araştırmaları 

Dergisi, C. XXX, S. 49, Ankara, 2011, s. 29-73. 



350 

tarafından tepki ile karşılandı.
1131

 Bu uygulamanın aslında isyan bahsi içerisinde ele 

alınmayıp, kardeş katli bahsi içerisinde ve bir alt başlıkta ele alınması düşünülebilir.
1132

 

Ancak biz, o bahsi Fatih’in teşkilat kanunnamesinden sonra cereyan eden katil 

hadiselerine tahsis etmiş bulunuyoruz. Yakub Çelebi’nin öldürülmesi, esasen bilinen ilk 

kardeş katlidir
1133

, fakat bir nokta ile farklılık gösterir ki o da her ne kadar fiilen bir 

isyan girişimi mevcut değil ise de bu hâl bir savaş meydanında gerçekleşmiştir ve o 

esnada Yakub Çelebi’nin emrinde hazır kıta bir ordu beklemektedir. Suç teşekkül 

etmemiş ise de, tehlikenin kuvvetli olduğu ifade edilebilir.
1134

 Sonraki uygulamalarda 

ise bu somutlukta bir tehlike söz konusu olmadan da katiller gerçekleştirilmiştir.   

                                                 
1131

  MUMCU; “Siyaseten Katl”, s. 190-191.  

“Tanrı, kabrini nurlandırsın, Gazi Murad, Hak emrine varınca beğler dahi bir yere 

gelip ittifak ettiler. Sultan Bayazıd Han'ı babası yerine layık gördüler. Yakub 

Çelebi'ye haber gönderdiler. «Gel, seni baban ister» diyip getirdiler. Çadır içinde 

kaydını gördüler.” (Oruç BEĞ Tarihi, s. 48.) Âşıkpaşaoğlu, tarihinde bu olayı 

anlattıktan sonra “O gece askere ızdırap düştü.” demektedir. (Âşıkpaşaoğlu Tarihi, 

s. 68.) 

1132
 Akman, bu hadisenin gerçek anlamda ilk kardeş katli olduğunu ifade eder. (Bkz. 

AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 51.) 

1133
 Bu uygulama ile Bostanzade Yahya Efendi’nin ifadesi ile bir “bid’ât-i seyyie” ihdas 

edilmiştir. (Bkz. AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 55.)  

1134
 Kanunnâme-i Âl-i Osman’ı kaleme alan sadrazam Karamanî Mehmed Paşa’nın, bu 

hadisenin meşruiyetini zaruret prensibine dayandırması dikkat çekicidir: “...Yakub 

Çelebi adlı bir kardeşi vardı. Doğru düşünenlere gizli olmayacağı gibi bunun 

yaşamasında büyük kötülükler vardı. Sultan onun vücudunu kaldırttı. Çünkü 

zaruretler yapılmayacak şeyleri yaptırır. Böylelikle atalardan kalan ülke bir rakibin 

düşmanlığı ve aykırılığı olmaksızın yiğit, cömert ve yüce sultanın elinde kaldı.” 



351 

 Ankara Savaşı sonrası I. Bayezid’in esareti ve ölümü (1402) sonrasında Osmanlı 

tarihinde 11 sene sürecek bir fetret devri yaşandı ve bu süreçte taht üzerinde eşit 

derecede hak sahibi olan şehzadeler Musa, İsa, Süleyman ve Mehmed Çelebi arasında 

zaman zaman Bizans İmparatoru ile Anadolu beylerinin de dahil olduğu taht 

mücadeleleri
1135

 baş gösterdi. Şehzade Musa, Süleyman Çelebi’yi bertaraf etti (1410). 

Şehzade Mehmed Çelebi de İsa (1405) ve Musa Çelebi’leri öldürterek (1413) devleti 

yeniden eski birliğine kavuşturdu.
1136

 I. Mehmed’in kardeşlerine karşı giriştiği taht 

mücadelesi neticesinde kardeşlerini öldürtmesini, Orta Asya geleneklerine (Türe-i 

İlhânî) uygun görmeyen
1137

 Timurlu Devleti hükümdarı Şahruh’un, bu uygulamaları 

protesto eden mektubuna I. Mehmed, mealen şu sözlerle cevap verdi: “Kardeşler 

hakkında öğütleriniz baş üstüne! Lakin Osmanlı Devleti'nin başlangıcından beri 

                                                                                                                                               

(Bkz. AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 52.) Bu katlin “Zıllullah-i 

fi’l arz (sâye-i uluhiyet)” telakkisi icabı, sâye ile sâyedar arası benzerlik gerektiği 

yönündeki bir şuura dayandığı biçiminde, dikkat çekici bir açıklaması için bkz. 

Hoca Sadeddin EFENDİ, Tâcü’t Tevârih, C. I, s. 190.  

1135
 Bkz. Fahamettin BAŞAR; “Fetret Devri” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

XXII, İstanbul, 1995, s. 480-482. UZUNÇARŞILI; “Büyük Osmanlı Tarihi”, C. I., 

s. 146-148.   

1136
 DANİŞMEND; a.g.e., C. I, s. 152-153, 160-161, 166-167.  

1137
 Timur’un Tüzükat’ında bu konuda ölüm cezasından men edici bir hüküm yer 

almaktadır: “Emrettim ki, eğer öz oğullarımdan herhangi biri saltanat talebinde 

bulunarak baş kaldırırsa, onu vurup-dövüp öldürmeye veya azalarından birine 

zarar vermeye kimse cüret etmesin. Lakin bu yolundan geri dönünceye kadar onu 

tutuklukta saklasınlar ki, bu iş halk içinde bozgunluğa yol açmasın. Eğer torunlar, 

akraba, karındaşlar âsîliğe başvururlarsa bunların aylıklarını keserek fakir 

etsinler.” (Bkz. Timur’un Günlüğü –Tüzükât-ı Timur-; s. 92.)  



352 

atalarımız müşkülleri tecrübe eliyle çözmüşlerdir…… İki padişah bir memlekette 

barınamaz. Hususiyle bizim etrafımızdaki düşmanlar daima fırsat beklerler.”
1138

 Sultan 

I. Mehmed’in kardeşlerine yönelik bu katil işlemlerini fetret devrinin karmaşa 

ortamında ve vukubulan savaş ve mücadeleler neticesinde gerçekleştirdiğine dikkat 

etmek gerekir.  

Fetret devrinin tüm sıkıntılarını bizzat idrak etmiş olan ve tekrarından endişe 

eden I. Mehmed’in, devlet görevlilerine oğlu Murad’ı vasiyet ederek, ölümünü gizli 

tutmalarını tembihlediği ifade edilmektedir.
1139

 Bu şekilde tahta cülûs eden II. Murad’a 

karşı evvela amcası (Düzmece) Mustafa
1140

 isyan etmiştir. Fetret devrinden beri Bizans 

elinde rehin olarak tutulan Mustafa
1141

, II. Murad’ın cülûsu üzerine Osmanlı 

                                                 
1138

 Bkz. Halil İNALCIK; “Osmanlılar’da Saltanat Verâseti Usûlü ve Türk Hâkimiyet 

Telâkkisiyle İlgisi”, AÜSBFD, C. XIV, S. 1, Ankara, 1959, s. 90. 

1139
 “Tiz ulu oğlum Murad’ı getirdün. Ben hod bu döşekten kurtulmazun. Murad 

gelmedin ben ölürün. Memleket biribirine tokuşur. Tedaruk idün. Benum vefatum 

duyulmuya!” (DANİŞMEND; a.g.e., C. I, s. 182-183.) Ölümü gizlenen ilk padişah, 

Sultan I. Mehmed (Çelebi) olmuştur. Bu uygulama, III. Mehmed’in cülûsuna kadar 

sürecek, bu padişah döneminde şehzadelerin sancağa çıkma usulleri tümüyle 

kalktığından sultanın öldüğünün gizlenmesine de artık gerek kalmayacaktır. 

1140
 Mustafa Çelebi, “Düzmece” bir saltanat müddeîsi değil, fakat gerçek bir hanedan 

mensubudur. Bununla beraber isyanının akîm bırakılması maksadıyla hakkında 

“düzmece” olduğu rivayeti çıkarılmış, ilginç bir şekilde kroniklerde de aynı şekilde 

ifade bulmuştur. Resmî tarih yazıcılığının bu niteliğine dikkat çeken bir açıklama 

için bkz. AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 59. 

1141
 Esasen Mustafa Çelebi, Ankara Savaşı’nda babası Yıldırım Bayezid ile beraber esir 

düşmüş, serbest kaldıktan sonra önce Karamanlılar’a sonra da Bizans’a sığınmıştır. 

(Bkz. AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 58.) 



353 

Devleti’nde iç karışıklık vücuda getirmek isteyen Bizans tarafından, gemilerle 

Gelibolu’ya getirtilmiş ve Edirne’de tahta çıkarılmıştır.
1142

 II. Murad’ın sadrazam 

Bayezid Paşa emrinde gönderdiği kuvvetler Sazlıdere’de Mustafa karşısında başarısız 

olmuş ve Bayezid Paşa
1143

 öldürülmüştür (1421). Daha sonra II. Murad amcası 

Mustafa’yı takip etmiş ise de; Mustafa, Biga üzerinden Gelibolu’ya kaçmaya muvaffak 

olmuş, hatta bu hadiseden ötürü kaçmasına engel olmayan Biga kadısı –ulemadan 

olduğu hâlde- II. Murad tarafından idam edilmiştir. Foça Cenevizlerinden tedarik edilen 

gemilerle
1144

 takip edilen Mustafa, Kızılağaç Yenice’sinde yakalanarak idam 

edilmiştir.
1145

  

                                                 
1142

 Bizans, Mustafa Çelebi’ye bu yardımı, Gelibolu ile Rumeli, Karadeniz ve Akdeniz 

sahillerinin kendisine verilmesi karşılığında yapmıştır. Başta bu anlaşmayı kabul 

eden Mustafa Çelebi’nin Edirne’de tahta cülûs ettikten sonra bunu yerine getirmeyi 

reddetmesi kayda değerdir. (Bkz. DANİŞMEND; a.g.e., C.I, s. 185, 

UZUNÇARŞILI; “Büyük Osmanlı Tarihi”, C. I, s. 148.)   

1143
 Şeyh Bedreddin isyanı sırasında da önemli hizmetleri geçmiş olan bu kişi, Osmanlı 

tarihinin savaşta telef olan ilk sadrazamıdır. Hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Aydın 

TANERİ; “Bayezid Paşa” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. V, İstanbul, 

1992, s. 242-243. 

1144
 Foça Cenevizleri’nin bu yardım karşılığında Foça madenleri ve vergileri hakkında 

bir kısım menfaatler temin etmiş olduklarını (Bkz. UZUNÇARŞILI; “Büyük 

Osmanlı Tarihi”, C. I, s. 149) kaydetmek, isyan fiillerinin devlet menfaatleri 

bakımından zararlı sonuçları hakkında fikir verebilir.  

1145
 DANİŞMEND; a.g.e., C. I, s. 184-187. Akman, II. Murad’ın Mustafa Çelebi 

hakkında –Düzmece sayıldığından olsa gerek- alelade kimseler gibi asılarak idam 

edilmesi yönünde emir verdiğini kaydeder. (Bkz. AKMAN; “Osmanlı Devletinde 

Kardeş Katli”, s. 60.) Hanedan mensuplarının idamlarında hanedan onurunun 



354 

II. Murad’a karşı bir diğer isyan teşebbüsü; -rivayete göre- 13 yaşındaki kardeşi 

Mustafa tarafından gerçekleştirilmiştir. Bu isyan sebebiyle o sıralarda devam etmekte 

olan İstanbul kuşatması da kaldırılmak zorunda kalınmıştır.
1146

 İsyan bastırılarak 

Mustafa idam edilmiştir.
1147

  

II. Murad daha sağlığında tahtı oğlu II. Mehmed’e terk ederek Manisa’ya 

çekilmiş ise de bu sırada Bizans elinde rehin olarak bulunan şehzade Orhan
1148

 

İstanbul’dan İncegiz’e ve oradan Dobruca’ya geçerek hareketlenmiş, ancak Beylerbeyi 

Şahabettin Şahin tarafından bu girişim önlenerek, şehzade İstanbul’a dönmeye mecbur 

edilmiştir.
1149

  

                                                                                                                                               

korunması, kadîm bir Türk uygulaması olduğu cihetle, hakkında “Düzmece” 

olduğu rivayeti –maksatlı olarak- yayılan Mustafa hakkında reva görülen bu 

muamele biçimi de kayda değerdir.  

1146
 Osmanlı isyan ve iç karışıklıklarının desteklenmesi son demlerini yaşamakta olan 

Bizans için bir müdafaa stratejisi olarak görülmektedir. Osmanlı açısından 

bakıldığında ise, isyanlar bir enerji, zaman ve kaynak kaybı olarak ortaya 

çıkmaktadır. Sonraları, II. Mehmed’in kardeş katlini kanunlaştırırken, fetih siyaseti 

bakımından isyan ve taht kavgalarının bu menfî tesirini göz önünde bulundurduğu 

muhakkaktır.  

1147
 DANİŞMEND; a.g.e., C. I, s. 189. UZUNÇARŞILI; “Büyük Osmanlı Tarihi”, C. I, 

s. 149. AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 61-64. 

1148
 İnalcık, Bizans elinde rehin bulunan Orhan Çelebi’nin babasını tayin etmenin 

mevcut veriler ışığında mümkün olmadığını, ancak Osmanlı hanedânından 

olduğunun muhakkak olduğunu kaydeder. (Bkz. İNALCIK; “Fatih Devri Üzerinde 

Tetkikler”, s. 69-70, dipnot:2) 

1149
  İNALCIK; “Fatih Devri Üzerinde Tetkikler”, s. 36,  



355 

Orhan Çelebi’nin Bizans elinde rehin olması ve her an devletin başına yeni 

gâileler açma potansiyeli taşıması, sadrazam Çandarlı Halil’i daima Bizans’a karşı 

mülayim ve barışçı bir politika takip etmeye sevk etmiştir.
1150

 Ancak daha ilk 

cülûsundan itibaren II. Mehmed, İstanbul’u fethetmek arzusundadır. İçinde bulunulan 

şartlarda bu teşebbüsü fazla cüretkâr bulan Çandarlı Halil’in biraz da şahsî otoritesinin 

zaafa uğrayacağı kaygısıyla bu ve benzeri birçok konuda II. Mehmed’e muhalefet ettiği 

ve tahta yeniden geçmesi hususunda II. Murad’ı iknaya çalıştığı mâlumdur. Hatta bu 

telkinlerinde, II. Mehmed’in etrafındaki bir kısım “akılsızların”
1151

 onu, tam istiklâle 

                                                                                                                                               

“Orhan meselesi, Osmanlı kaynakları tarafından daima meskût veya kapalı 

geçilmekle beraber 1453'e kadar Osmanlı siyaseti üzerinde kuvvetle tesir yapmış 

bir âmildir.-Herhalde Orhan'ın muvaffak olamayışı, en ziyade kendi taht davası ile 

düşmanın yıkıcı maksatlarına hizmet etmesinden ileri gelmiştir ve bu sebepten 

Rumeli'de kendine taraftar bulamamıştır. Osmanlılar o zaman bir ölüm-kalım 

buhranı içinde bulunuyor ve Chalkokondyles’in dediği gibi her türlü iç savaştan 

nefret ediyorlardı.” (İNALCIK; a.g.e, s. 70.) 

1150
 İNALCIK; a.g.e, s. 82.  

1151
  “Nâkıs ül-akl olanların puhtesine mağrur olup havâ-i ıgvâya uymak ihtimali var... 

istiklâl ki kemâl-i maksûddur, atanın vücudu ana mâni-i tâmdır, anın eyyâmında 

murâd hâsıl olmaz, ol varken sana itibar etmezler, beylik karar bulmaz diyen 

iblislerin telbisine câizdir ki tâbi olâ” Kemâlpaşazâde’den aktaran İNALCIK; 

“Fatih Devri Üzerinde Tetkikler”, s. 92.  Çandarlı Halil Paşa’nın benzer bir uyarısı 

için bkz. TURSUN BEY; Fatih’in Tarihi - Târih-i Ebul Feth (Haz. Ahmet 

TEZBAŞAR), Tercüman 1001 Temel Eser, İstanbul, (Tarihsiz), s. 36. İsyan 

düşüncesi içerisinde bulunan kimselerin bu tavrının “akıl eksikliğine” atfen ifade 

edilmesi, eski Türkler’de isyana kalkışan kimseler için kullanılan “bilig bilmez 

kişi” (Bkz. ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s.  253.) ifadesini hatırlatmaktadır. 



356 

kavuşmak için babasından kurtulmaya sevk edebileceklerini dahi ima ettiği 

kaydedilmektedir. Bu esnada Çandarlı Halil’in organize ettiği ifade edilen bir yeniçeri 

isyanı Buçuktepe’de patlak vermiştir. Yeniçeri (II. Murad’ın dönüşünün önünde engel 

olarak görülen) Şahabeddin Paşa’yı öldürmek istemiş ve evini yağmalayarak, -hatta 

Orhan Çelebi’yi imâ ederek- İstanbul’da bulunan Yıldırım Han evladının yanına 

gidecekleri tehdidinde bulunmuşlardır. Bu teşebbüsü haber alan II. Murad derhal emir 

yollayarak bu işe teşebbüs edenleri âsi ilan etmiş ve katledilmeleri talimatını vermiştir. 

Birçok yeniçeri katledilince, âsiler de ulûfelerin arttırılması, şiddetli tenkîl hareketine 

girişilmesi ve halkın desteğine başvurulması sureti ile yatıştırılmıştır. İsyanın II. 

Murad’ı yeniden tahta geçirmek maksadı ile Çandarlı tarafından tertip edildiği açık ise 

de sonradan maksadından saparak Orhan Çelebi’ye katılmak iddiaları ile tehdidin 

büyüdüğü görülmektedir.
1152

      

II. Murad’ın vefatından sonra II. Mehmed, sür’atle tahta geçmiş, bu defa kalıcı 

olarak cülûs etmiştir. Bu sür’atli intikal, Bizans’ın tıpkı 1444’te olduğu gibi, Orhan 

Çelebi’yi Rumeli’de serbest bırakarak Boğazları kesmesi ihtimaline binaen bir zaruretti. 

II. Murad’ın vefat haberini alan yeniçerinin isyana kalkıştığı, ancak Çandarlı’nın dirayet 

ve nüfûzu ile bu isyanın yatıştırıldığı kaydedilmektedir.
1153

  

II. Mehmed’in tahta çıktığı dönemde Karamanoğlu İbrahim, bir kısım yer ve 

kaleleri zapt etmiş, keza Germiyan, Menteşe ve Aydın’da hak sahibi olduklarını iddia 

eden müddeîler harekete geçmişti. Bu hassas şartlarda Avrupa’ya karşı barışı tesis 

etmek mecburiyetinde kalan ve bu uğurda tavizler vermeye razı olan II. Mehmed, 

                                                                                                                                               

Kanımızca bu benzerlik, devlet ve hâkimiyet telakkisindeki devamlılığın bir 

göstergesidir.  

1152
 Bkz. İNALCIK; “Fatih Devri Üzerinde Tetkikler”, s. 90-100. 

1153
 İNALCIK; a.g.e., s. 110. 



357 

Karaman’a sefere çıktı. Ancak seferde iken Bizans elçileri tarafından Orhan Çelebi ile 

tehdit edilerek va’dolunan tahsisatın iki katına çıkarılması istendi. Bu esnada 

Anadolu’da bulunan sultanın payitahta dönmesini önlemek için boğazların 

kesilebileceği ihtimâli de düşünülecek olursa, esasen tehlike büyüktü. Sultan, seferi 

kaldırarak Karamanoğlu ile tavizler içeren bir anlaşma akdedip alelacele payitahta 

dönmek arzusundaydı. Ancak bu defa da yeniçeriler, tehditkâr bir üslup içerisinde 

padişahın yolu üzerinde iki taraflı ve silahlı olarak durup “ihsan” talebinde bulundular. 

Sultan kendilerine ihsanda bulunmak mecburiyetinde kaldı, fakat Gelibolu’ya vardıktan 

sonra (boğaz geçilmiş, tehlike atlatılmıştır) toplanan Divan’da, 1446’da cereyan eden 

isyanda da dahli bulunan yeniçeri ağası Kurtçu Doğan’ı dayak cezasına çarptırıp azletti 

ve bu harekete sebebiyet veren yayabaşılarını da yüzer sopa ile cezalandırdı.
1154

  

Bu açıklamalar bilhassa önemlidir; zira isyan etmesinden endişe edilen Orhan 

Çelebi’nin içeride ve dışarıda sebebiyet verdiği tavizler idrak edilmeden, gerek yabancı 

elçilerin, gerek yeniçerilerin kural tanımaz davranışlarını sineye çekmek biçiminde 

kendisini gösteren uygulamalar bilinmeden, yine aynı sebepler yüzünden bir tehdit 

vukuunda Anadolu’ya intikalin her zaman risk taşıyacak oluşu anlaşılmadan, II. 

Mehmed’in köklü tedbirler geliştirme zaruretini hangi şartlar altında hissettiğini 

kavramak mümkün olmaz. 

Sonuç itibariyle İstanbul kuşatması sırasında Osmanlı ordusuna karşı surlar 

üzerinde savaştığı da rivayet edilen Orhan Çelebi bulunarak idam edilmiş ve devleti 

yıllarca uğraştıran bu fitne kaynağı da Bizans’la birlikte böylece kurutulmuştur.
1155

 II. 

Mehmed (Fatih), otoritesini kuvvetlendirmek gayesiyle, ilk cülûsundan beri kendisine 

sürekli muhalefet eden, devlet içerisindeki nüfûzu sebebiyle de kolayca bertaraf 

                                                 
1154

 Bkz. İNALCIK; a.g.e., s. 113-119. 

1155
 İNALCIK; a.g.e, s. 132. AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 67-69. 



358 

edilmesine imkân bulunmayan Çandarlı Halil Paşa’yı -Bizans’la sulh vadeden 

yazışmalar, mutad hediyeler ve kuşatma sırasında dahi ric’at fikrini ileri sürmek 

biçiminde kendisini gösteren tavır, bir çeşit ihanet olarak vasıflandırılarak- önce hapis 

sonra da idam ettirmiştir. Malları müsadere edilmiş ise de daha sonra ailesine iade 

edilmiştir.
1156

 

 II. Mehmed vefat ettiğinde bir taht mücadelesi de Bayezid ile Cem Sultan 

arasında yaşandı. Yeniçerilerin Bayezid’in sultanlığını desteklemesi sayesinde tahta II. 

Bayezid geçmiş ise de bu mücadele yıllarca sürdü. Cem, Bayezid’e haberci göndererek 

ülkenin ikiye taksim edilerek Anadolu’nun kendisine terk edilmesi teklifinde bulundu. 

Bu teklifin reddedilmesi üzerine, taraflar arasında Yenişehir Ovası’nda gerçekleşen 

savaşta Cem’in kuvvetleri mağlup edildi. Bu savaştan sonra tüm malları ve hazinesi 

yağmalanan Cem, Memlûk sultanına sığındı ve daha sonra Karamanoğlu Kasım Bey’le 

–kendisine taviz vaadinde bulunarak- ittifak edip; önce Konya’yı, sonra Aksaray’ı 

kuşatmışsa da halkın destek vermemesi üzerine başarılı olamadı. Cem, sığındığı Rodos 

Şovalyeleri tarafından Osmanlılar’a karşı bir koz olarak kullanıldı, salınmaması 

karşılığında Osmanlı hazinesinden yıllık kırkbeşbin altınlık tahsisat alınmasına neden 

oldu. Kendisini çıkarları doğrultusunda kullanmak isteyen Papa tarafından Roma’ya 

getirtilen Cem, Fransa kralına teslim edilmeden önce muhtemelen zehirlendiği için 

henüz otuzaltı yaşında iken vefat etti.
 1157

   

Sultan II. Bayezid’in, sağlığında, oğlu şehzade Ahmed’e tahtı bırakmak 

eğiliminde olup onun lehinde bir kısım tasarruflar yapmasından rahatsız olan Şehzade 

Selim, görevli bulunduğu Trabzon sancağından ayrılarak oğlu Süleyman’ın görevli 

olduğu Tefe sancağına gelerek kendisine Rumeli’den bir sancak verilmesini talep 

                                                 
1156

  İNALCIK; a.g.e, s. 132-133. 

1157
 Bkz. UZUNÇARŞILI; “Büyük Osmanlı Tarihi”, C. II, 7. Baskı, Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, Ankara, s. 161-179. 



359 

etti.
1158

 Bu talep, Ahmed’e yakın devlet adamlarının araya girmesi ile reddedilince 

Selim, -maksadının savaş olmadığını her fırsatta dikkatle ifade ederek- büyük bir 

kuvvetle Tunca nehri kıyısına kadar ilerledi. Selim’in ilerleyişi, II. Bayezid’e isyan 

teşebbüsü olarak haber verilince, Sultan’ın kuvvetleri ile Selim’in kuvvetleri karşı 

karşıya geldi. Ancak Selim, askerlerine kesinlikle ilerlememeleri yönünde talimat 

vermiş olduğundan sultanın kuvvetleri tarafından da herhangi bir saldırı 

gerçekleştirilmedi.
1159

 Sultanın kuvvetlerinin bulunduğu bir yere, silahlı birlikleri ile 

ilerlemiş bulunan bir şehzadeye karşı, isyan yönünde azmi bulunduğu gerekçesi ile harp 

ilan etmek esasen mümkün olduğu hâlde, fiilen bir saldırı vâki olmadığı için savaşın 

başlatılmamış olması dikkate şâyandır. Şehzade Selim, maksadının babası ile görüşerek 

elini öpmek olduğunu tekrar ederek, Rumeli’den sancak istediğini Sultan’a yeniden 

bildirdi. Ahmed’e yakın devlet adamları, bu talebe sıcak bakmayarak sultanı bu yönde 

bir isteği kabul etmemesi yönünde iknaya çalıştılar. Sultan II. Bayezid, Şehzade Selim’e 

kaygılarını gideren bir kısım ahitlerde bulundu.
1160

 Ancak devlet görevlilerinin asıl 

                                                 
1158

 “(Selim) babasına ve Sadrâzama, Ahmet'in padişah yapılmaması için mektuplar 

yazdı. Selim bunda haklıydı da. Fâtih Kânunnamesinde padişah olanın, 

kardeşlerini öldüreceğine dair sarahat vardı. Fakat yaş kaydı yoktu. Padişahlığı 

lâyık olana bırakıyordu. Selim, üç kardeşine nazaran bu yere kendini münasip 

görüyordu.” (Çağatay ULUÇAY; “Yavuz Sultan Selim Nasıl Padişah Oldu?”, 

İÜEFTD, C. VI, S. 9, İstanbul, 1954, s. 78-79.) 

1159
 Bkz. Faruk SÖYLEMEZ; “Yavuz Sultan Selim’in Taht Mücadelesi”, Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, S. 33, 2012/2, s. 67-71. Ayrıca bkz. 

ULUÇAY; a.g.m., s. 77-86. 

1160
 Şehzade Selim, kendisine sunulan seçeneklerden, Semendire Sancağı’na geçmeyi 

kabul etmiş, Macarlar’la savaşmak için izin almış, ilaveten Sultan’dan sağlığında 

Şehzade Ahmed’i tahta geçirmeyeceğine dair de söz almıştır. Fakat Macarlar’la 

mücadele gerekçesi ile Semendire’ye geçme işini ağırdan alarak, bugün Bulgaristan 

http://kaynakca.hacettepe.edu.tr/eser/121539#dergi_187101


360 

maksadı Selim’i oyalayarak Edirne’den uzaklaştırmak ve şehzade Ahmed’i tahta 

geçirmekti.
1161

 Edirne’den İstanbul’a dönmekte olan Sultan II. Bayezid’in, tahtı 

Ahmed’e terk edebileceği yönünde duyumlar alan Selim, babası ile aralarında yapmış 

oldukları ahdin bozulduğuna hükmederek, babasına Çorlu civarında yetişmiş ise de, 

Vezir-i azam Ali Paşa’nın Selim’in yanındaki kuvvetleri göstererek onun savaşmak 

azminde olduğunu Bayezid’e telkin etmesi neticesinde, Sultan Bayezid, Selim’e karşı 

savaş emri verdi. Rivayete göre, beklenmedik bu saldırı karşısında şaşıran Selim, 

askerlerine savaşmamaları yönünde kesin talimat vererek önce Ahyolu’na oradan da 

gemilerle Kefe’ye çekildi.
1162

 Bu noktada Selim bakımından artık yapılacak bir şey 

kalmamıştır, babasına affı için bir âriza yazdı ve işini talihe bıraktı.
1163

  

                                                                                                                                               

sınırları içerisinde “Stara Zagora” adıyla anılan Eski Zağra’da beklemeye 

başlamıştır. Kendisine iltihak eden Rumeli Beyleri, akıncılar ve sipahiler ile birlikte 

Şahkulu isyanı sebebi ile gelişmeleri izlemek üzere sancağa gitme işini ertelediğini 

merkeze bildirmiş, Edirne’ye doğru ilerlemiştir. (Ayrıntılar için bkz. SÖYLEMEZ; 

a.g.m., s. 71-73. ULUÇAY; “Yavuz Sultan Selim Nasıl Padişah Oldu?”, s. 86-87.) 

1161
 ULUÇAY; a.g.m., s. 86. 

1162
 ULUÇAY; a.g.m., s. 87-88. Esasen Selim’in bu hareketinde şaşılacak bir şey 

yoktur. Osmanlı hâkimiyet telâkkisi mûcibince taht üzerinde kardeşleri kadar hak 

sahibi olan Şehzade Selim, bu hakkının peşine düşmüştür. Görünüşe göre maksat 

babasına isyan değil, fakat Şehzade Ahmed’in, devlet adamlarının iğvası ile tahta 

geçirilmesine mani olmaktır. Nitekim babasının rahatsızlığını ve tahtı bırakacağını 

haber alan Şehzade Korkud da görevli olduğu Antalya sancağını izinsiz terk ederek 

Kütahya’ya kadar gelmiş, öte taraftan Şehzade Ahmed de Amasya’dan Ankara’ya 

geçmiştir.  

1163
 Bkz. ULUÇAY; a.g.m., s. 89-90. 



361 

Şahkulu isyanında şahsî ikbâlini esas maksat yaparak âsilerin tenkîlinde 

gevşeklik gösteren Şehzade Ahmed’in yeniçeri nezdindeki itibar kaybı
1164

, Şehzade 

Ahmed’in tahta geçirilmesi yönünde sultanın arzusu ve devlet görevlilerinin 

teşebbüsüne karşı isyana sebep olmuş, bu isyana karşı koymanın mümkün olmadığını 

anlayan Sultan II. Bayezid de Şehzade Selim’i Kefe’den çağırarak tahtı ona devretmiştir 

(1512).
1165

  

                                                 
1164

 Bkz. ULUÇAY; a.g.m., s. 74. 

Yeniçeriler: “Şeytankulu uğraşında Sultan Ahmed, Ali Paşa’ya imdada cüret 

idemeyüp havfından eyaletine çekilüp gide ve ırz-ı saltanatı kayırmak kaydında 

olmayup terk-i nâmus ide, bâ-husus ol tâife-i ehl-i fesad kendü sancağına karîb 

bulunmuş iken min bad andan bir merdâne hareket sâdır ve dilirâne cünbüş zâhir 

olmaya. Bu makule ten-perver olan makam-ı hilâfete neden istihkak bulur ve 

padişahlığa ne hüner isbatı ile lâyık olur. Serîr-i saltanata sezâ-vâr Sultan Selim-i 

nâmdârdır, biz andan gayrisini kabul itmezüz” diyerek ayaklandılar. (Şükrî-i 

Bitlisi; Vakayi-i Sultan Bayezid ve Selim Han, v. 29b-30a.’den aktaran: 

SÖYLEMEZ; a.g.m., s. 79 [63 nolu dipnot] ) 

1165
 Şehzade Korkud’un Antalya’yı bir geceyarısı aniden terk etmesi, orada yerleşik 

bulunan Kızılbaş Türkmenler’de Sultan’ın öldüğü yönünde bir intiba meydana 

getirerek, Antalya merkezli meşhur “Şahkulu isyanı”nın başlamasına fırsat 

oluşturmuştur. Bu isyanı bastırmak üzere veziriazam Ali Paşa, Şehzade Ahmed ile 

birlikte harekete geçmiş, ancak Şehzade Ahmed’in isyanı bastırmaktan ziyade 

yeniçeriden biat istemek azminde bulunması, âsileri takip eden Ali Paşa’ya 

vakitlice desteğe gitmemesi, bu çarpışmada da Ali Paşa’nın şehit olması gibi 

sebepler; yeniçeride Şehzade Ahmed’e karşı bir soğukluk meydana getirmiştir. 

Yeniçerideki bu hayalkırıklığı yıllardır sefer yapamamanın getirdiği bezginlik ile 

birleşince, girişken kişiliği ile temayüz eden şehzade Selim’e meyil sebebi olmuş ve 



362 

 Sultan I. Selim’in (Yavuz) sancılı taht mücadelesi bilinmeden şehzade Ahmed 

ve Korkud’a karşı tutumunu anlamak mümkün olmaz. Şehzade Ahmed, Üsküdar’a 

kadar gelmiş, padişahlık adeta son anda ellerinden kayıp gitmiştir. Yeniçerilerin tavrına 

karşı öfke dolu olan Ahmed, Anadolu’ya dönerek Konya’yı ele geçirmiştir. Ahmed’in 

sultan olamayacağını anlayan bir kısım devlet görevlileri bu defa Şehzade Korkud’a 

haber göndermiştir. Ancak İstanbul’a gelen Korkud, yeniçerilerle yapmış olduğu 

görüşmeler neticesinde, yeniçerilerin kendisine destek vermeyeceklerini, menfaat 

kaygısı güdenlerce tuzağa çekildiğini anlayınca taht arzusundan vazgeçerek
1166

, 

yeniçerilerin tavassutuyla kendisine zarar verilmeden Manisa’ya çekilmiştir. Ancak 

artık kendisi de şüphe altındadır.
1167

  

 I.Selim, Cem hadisesinin ortaya koyduğu bir tecrübe ile, şehzadelerin Avrupa’ya 

kaçmalarına mâni olmak için Anadolu sahillerine kadırgalar yollayarak tedbirlerini 

almıştır.
1168

 Bu arada ilk başta öldürmeyerek Manisa’ya dönmesine izin verdiği kardeşi 

Korkud’a da bir kısım şüpheli tavırları
1169

 dikkat çektiği için, devlet görevlilerinin 

                                                                                                                                               

O’nun yanında yer alma tavrı göstermişlerdir. Nitekim gerek Anadolu’da baş 

gösteren isyan, gerek Ali Paşa’nın şehâdeti, ve gerekse Şehzade Şehinşah’ın vefat 

etmesi sebepleriyle devletin iyi yönetilemediğini gören ve tahtı terk etmek isteyen 

Sultan II. Bayezid, Şehzade Ahmed’i İstanbul’a çağırtınca; yeniçeri isyan ederek 

Şehzade Ahmed’i gerisin geriye Anadolu’ya dönmeye zorlamış, neticeten Şehzade 

Selim yeniden çağrılarak tahta geçirilmiştir. (Bkz. SÖYLEMEZ; a.g.m., s. 74-83.) 

1166
 Bkz. SÖYLEMEZ; a.g.m., s. 80-81. 

1167
 UZUNÇARŞILI; “Büyük Osmanlı Tarihi”, C. II, s. 249. 

1168
 UZUNÇARŞILI; “Büyük Osmanlı Tarihi”, C. II, s. 250. 

1169
 Korkud, Manisa’ya gider gitmez, kendisine Midilli’yi istemiş, ayrıca emrindeki 

askerleri de muhafaza etmeye devam etmişti. Öte yandan kendi kontrolüne Aydın, 

Menteşe ve Teke sancaklarının da ilavesini istemişti. (Bkz. İsmail Hakkı 



363 

ağzından mektuplar yazdırarak isyan kastı bulunup bulunmadığını anlamak istedi ve 

Korkud’un müspet cevaplar vermesi üzerine kendisini yakalatarak boğdurttu (1513).
1170

 

 Şehzade Ahmed de Yenişehir Ovası’nda vuku bulan muharebe neticesinde 

yakalanmış, boğdurularak öldürülmüştür (1513).
1171

  

                                                                                                                                               

UZUNÇARŞILI; “II inci Bayezid’in Evlatlarından Sultan Korkut”, Belleten 

Dergisi, C. XXX, S. 120, Ekim 1966, s. 581-582.) 

1170
 Korkud, Selim’in gelmekte olduğunu öğrenince, tebdil-i kıyafetle gizlice saraydan 

kaçıp Rodos’a geçmek üzere bir mağarada, sadık kölesi Piyâle ile saklanmış, ancak 

bir köylünün yer göstermesiyle yakalanmıştır. Bursa’ya getirilirken yolda 

boğdurulmuş, kölesi Piyâle de başına türbedâr olarak tayin edilmiştir. (Bkz. 

UZUNÇARŞILI, “Büyük Osmanlı Tarihi”, C. II, s. 251.)  

1171
 Şehzade Ahmed’in oğlu Alâüddin, Bursa üzerine yürümüş ve burada birçok kimseyi 

katlederek mallarını zaptetmiş, babası adına hutbe okutmuştu. Ancak, üzerine 

gönderilen kuvvetlerin tazyikiyle kaçarak Memlûklere iltica etmişti. Şehzade 

Ahmed üzerine de Malkoçoğlu Bâli Bey’in oğlu Ali Bey kumandasında bir kuvvet 

sevkedilmiş, fakat kendisi Malatya’ya kaçarak oradan da oğulları aracılığı ile Şah 

İsmail’den yardım istemişti. Bilâhare de durumu müsait görerek Amasya’ya 

geçmişti. Sadrazam Koca Mustafa Paşa da kendisi ile gizlice muhabere etmekte ve 

ona taraftar vaziyette bulunmakta idi. Bunu haber alan Selim, önce sadrazamı idam 

etti, bilâhare de devlet görevlilerinin ağzından destek mektupları yazarak ağabeyini 

tuzağa düşürüp savaşarak mağlup etti. Şehzade Ahmed, affını rica etmiş ise de, 

kabul edilmeyerek boğdurulmuştur. (Bkz. UZUNÇARŞILI; “Büyük Osmanlı 

Tarihi”, C. II, s. 250-252.) 

Solakzâde de tarihinde, I. Selim’in ağzından, kendilerinden isyan zuhur etmedikçe 

kardeşlerine dokunmayacağına dair verdiği söz hususunda şu nakli yapar: “Bu 



364 

 Sultan I. Süleyman (Kanunî), tahtın tek vârisi olması sebebiyle tahta sorunsuz 

bir şekilde geçmiş ise de saltanatı esnasında taht mücadeleleri ile uğraşmak zorunda 

kalmıştır. Bunlardan en önemlisi, Şehzade Mustafa meselesidir. Mustafa, Kanuni’nin en 

büyük oğlu, yeniçeri ve ulemâ tarafından çokça sevilen bir şehzadedir. Ancak zamanla 

gözden düşmüş olmalı ki Saruhan sancağından Amasya sancağına kaydırılmış, yerine 

ise önce Mehmed, o ölünce de Selim geçirilmiştir.
1172

  

Peçevî, Rüstem Paşa kumandasında İran üzerine yollanan ordu Aksaray 

civarında iken, ordu içerisinden bir kısım fesatçıların Sultan Süleyman’ın kocadığını bu 

sebepten ötürü sadrazamı sefere saldığını, ikbâline engel olan kişinin ise Rüstem Paşa 

olduğunu ifade ederek Şehzade Mustafa’yı Rüstem Paşa üzerine sevk ettiğini ve 

Şehzade Mustafa’nın da bunlara meylettiğini kaydeder. Vaziyet kendisine bildirilen 

                                                                                                                                               

eyyâm-ı meserret encâmda bir haber gelüb Sultân Ahmed’in Anadoli Vilâyetine 

istilâsın ve Bursa halkının oglı Sultân Alaeddîn pençe-i kahrına ibtilâsın ve ol 

tahtgâh-ı kâdim ahâlisin kudûm-i şehriyâr intizârların ve ol şehzâdenin mâl-i emân 

isteyüb belde-i mezbûre Subaşısın katl idüb tekâlif-i şâkkaya müşâr baʻzı kârların 

‘arz iylediklerinde ateş-i gazabları alevlenüb erkân-ı devlete buyurdılar ki pâdişâh-

ı saʻîd merhûm babam Sultân Bâyezîd Hazretleri böyle vasiyyet kılmışlar idi ki:  

‘Mâdâm ki biraderimden suret-i muhâlefet ve ‘inâd zuhûr itmeye benden anlara 

zarar ve gezend irmeye ve tîg-i hilâf gılâfından çıkub aramıza girmeye. Lâkin bu 

güne harekat-ı şenîʻyelerinden sonra tahammül mahz-ı ihmâl ve emr-i saltanata 

mûcîb-i ihtilâldir. Bir vilâyetde iki şâh olıcak sipâh ve ra‘iyyet istirâhat bulamaz ve 

bir mekânda iki şîr olmaz’ diyü… Anadoli cânibine teveccüh buyurdılar.”(Bkz. 

Süleyman LOKMACI; Solak-zâde Tarihinin Tahlili ve Metin Tenkidi, Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, Erzurum, 2015, s. 447.)  

1172
 Şerafettin TURAN; Kanuni Süleyman Dönemi Taht Kavgaları, Bilgi Yayınevi, 2. 

Basım, Ankara, 1997, s. 22-23. 



365 

Sultan Süleyman ise Şehzade Mustafa hakkındaki iddialara inanmamayı yeğlemiş; fakat 

belli ki kendisi hakkında “kocadığı” yönünde çıkan dedikodulardan da rahatsız olarak, 

baharda bizzat ordu başında sefere çıkmak üzere sadrazamı geri çağırmış, Mustafa’ya 

yakınlık gösteren sipahileri de yerlerine göndermiştir.
1173

  

Gökbilgin, Şehzade Mustafa’nın babasına karşı herhangi bir isyan düşüncesi 

içerisinde olmadığını, fakat Sadrazam Rüstem Paşa’nın, Şehzade Mustafa’ya ait bir 

mührün sahtesini hazırlatarak, adamları vasıtasıyla Şah Tahmasb’a bir mektup 

yazdırdığını ve oradan gelen cevabı da aynı vesaitle ele geçirmiş gibi gösterdiğini iddia 

eden, ihbar içerikli, isim ve tarihsiz bir vesika göstermektedir.
1174

 Hürrem Sultan’ın taht 

mücadelesinde kendi oğullarını ön plana çıkarmak için bu mektuplara dayandığı ifade 

edilmektedir.
1175

 Hatta bundan evvel Makbul İbrahim Paşa’nın siyaseten katlini de diğer 

bir kısım sebeplerin yanında, Paşa’nın, şehzade Mustafa’ya verdiği destekten ötürü 

tedrîcen gözden düşürülmesine bağlayan açıklamalar mevcuttur.
1176

  

                                                 
1173

 PEÇEVİ İbrahim Efendi; Peçevi Tarihi (Haz. Bekir Sıtkı BAYKAL), C. I, Kültür 

Bakanlığı Yayınları, 1. Baskı, Ankara, 1981, s. 213-214. TURAN; “Kanuni 

Süleyman Dönemi Taht Kavgaları”, s. 36. 

1174
 M. Tayyib GÖKBİLGİN; “Rüstem Paşa ve Hakkındaki İthamlar”, İÜEFTD, C. 

VIII, S. 11-12, İstanbul, 1956, s. 24-26. (Bilhassa bkz. s. 38-43, Vesika No:4) 

1175
 TURAN; “Kanuni Süleyman Dönemi Taht Kavgaları”, s. 36. 

1176
 İbrahim Paşa’nın idamında; padişahlara mahsus unvanlar takınmasının (bilhassa 

Şark seferi sonrasında Ser-asker Sultan unvanını kullanması), “Sultan İbrahim” 

sıfatı ile bir kısım fermanlara imza atmasının ve yüksek yekûn tutan masraflarının 

şüphe çekmesi kadar Şehzade Mustafa’yı destekliyor oluşunun Hürrem Sultan 

nazarında kendisini hedef konumuna getirmesinin de sebep teşkil ettiği ifade 



366 

Şehzade Mustafa’nın kendisini kardeşlerinden daha ehil gördüğü ve taht 

üzerinde hak dava ettiği ve bu uğurda hazırlık içerisinde olduğu muhakkaktır. Ancak 

Ayas Paşa’ya yazmış olduğu mektup içeriğinden, bu talebin bir isyan iradesinden 

ziyade, babası vefat ettikten sonra gerçekleşecek olan bir hak talebi olduğu 

anlaşılmaktadır.
1177

 Netice olarak, Sultan Süleyman Nahcevan üzerine yapacağı sefer 

esnasında -rivayete nazaran gerçek maksadını izhar etmeden dolaylı bir olaydan 

hareketle Ebussuud Efendi’den fetva da alarak
1178

- Aktepe’de Şehzade Mustafa’yı 

ordugâha davet ederek boğdurmuştur (1553).
1179

 Bu uygulama, Şehzade Mustafa’nın 

isyan kastının bulunmadığı gibi gerekçelerle tenkid edilmiş ise de
1180

 isyan şüphesine 

                                                                                                                                               

edilmektedir. (Bkz. M. Tayyib GÖKBİLGİN; “İbrahim Paşa” maddesi, MEB 

İslâm Ansiklopedisi, C.V/2, MEB Basımevi, İstanbul, 1978, s. 914.) 

1177
 Bkz. GÖKBİLGİN; “Rüstem Paşa ve Hakkındaki İthamlar”, s. 22-23. 

1178
 TURAN; “Kanuni Süleyman Dönemi Taht Kavgaları”, s. 37. 

1179
 Peçevî, bu hadise hakkında “Bir saat önceki yüksek saygınlık ve büyüklük bir anda 

o kadar üzüntü ve tasaya dönüştü ki, yalnız kendi kullarına değil, tüm İslâm 

askerlerinin başına sanki kıyamet kopmuştu.” der ve hadiseyi hesab-ı cifrî ile 

tarihleyen bir şiirin “Mekr-i Rüstem” (Rüstem’in oyunu) kaydını düştüğünü 

nakleder. (PEÇEVÎ; a.g.e., C. I, s. 215) Avrupalı elçi Busbecq de, bu hadiseden 

ötürü yeniçerilerin günlerce yemeden içmeden kesildiklerini, sarsıldıklarını, şayet 

başlarına biri geçecek olsa, onları durduracak bir gücün olamayacağını kaydeder. 

Bkz. Ogier Ghislain de BUSBECQ; Türk Mektupları (çev. Derin TÜRKÖMER), 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 2011, s. 35.  

1180
 Bu konuda bir mersiye yazarak tenkitlerde bulunmuş olan Taşlıcalı Yahya, 

Peçevî’nin Âli Efendi’den yapmış olduğu nakle nazaran Rüstem Paşa’nın ikinci 

sadaretinde öldürtülmek istenmiş ise de, Sultan Süleyman buna müsaade 

etmemiştir. Bkz. PEÇEVÎ; C. I, s. 216.   



367 

dayanılarak gerçekleştirildiği muhakkak olup kardeş katli müessesesi ile hiçbir ilgisi 

yoktur.   

Kanunî devrindeki ikinci mühim isyan ise Düzme Mustafa isyanıdır. Bu isyan, 

Şehzade Mustafa hadisesi ile yakından irtibatlıdır. Zira bu isyanı başlatan kişi, Şehzade 

Mustafa’ya oldukça benzeyen bir kişi olup, şehzade Mustafa’nın aslında 

öldürülmediğini, ona benzer bir başka kişinin öldürülmüş olduğu yalanına dayanmıştır. 

Leventlerin, suhtelerin ve tımarlı sipahilerin bu isyanı desteklemesinin ardında Şehzade 

Mustafa’nın katlinden duyulan teessürün yanı sıra, iktisâdi vaziyetlerinin kötü 

olmasının, ayrıca sabit gelir (ulûfe) sahibi kapıkulu ocaklarına duyulan hasedin de tesiri 

olduğu ifade edilmiştir.
1181

 Neticeten yakalanan Düzme Mustafa, ağır eziyetlere maruz 

bırakıldıktan sonra öldürülmüştür.
1182

  

Dönemin Avrupalı elçilerinden Busbecq, Sultan Süleyman’ın işkencelerle 

konuşturduğu bu kişilerden, işin arkasında Şehzade Bayezid’in bir tertibi bulunduğunu, 

isyanın şartları olgunlaşınca büyük bir kuvvetle onlara iltihak edip kardeşi Selim 

üzerine yürümek emelinde olduğunu öğrendiğini ifade eder.
1183

 Muhtemelen duyumlara 

dayanan bu nakli doğrulamaya imkân bulunmasa da bu kimselerle irtibata geçtiği 

anlaşılan Şehzade Bayezid hakkında Sultan Süleyman’ın güveninin sarsıldığı 

söylenebilir. Bu hadise sebebiyle Sadrazam Kara Ahmed Paşa, gerektiği ölçüde müessir 

olamadığı, hatta el altından ayaklanmayı desteklediği iddiasıyla idam edilmiş; ayrıca 

olaya karışanlar ve bilhassa tımarlı sipahiler şiddetle cezalandırılıp, elebaşıları idam 

edilerek, dirlikleri de ellerinden alınmıştır.
1184

 

                                                 
1181

 TURAN; “Kanuni Süleyman Dönemi Taht Kavgaları”, s. 45-46. 

1182
 TURAN; “Kanuni Süleyman Dönemi Taht Kavgaları”, s. 46. 

1183
 BUSBECQ; “Türk Mektupları”, s. 91-92. 

1184
 Bkz. TURAN; “Kanuni Süleyman Dönemi Taht Kavgaları”, s. 47-49. 



368 

Şehzade Mustafa’nın katlinden, Şehzade Cihangir ve Mehmed’in ise ecelleri ile 

ölmesinden sonra taht mücadelesinde geriye Şehzade Bayezid ve Selim kalmıştır. 

Bayezid Kütahya sancağına, Selim ise Manisa sancağına verilmiştir. Bu şehzadeler 

arasındaki rekabet, karşılıklı casusluk faaliyetleri ile çığırından çıkıp Sultan Süleyman’a 

birbirleri hakkında olmadık itham ve ihbarların yapılması seviyesine ulaşınca, Sultan da 

Bayezid’i Amasya’ya, Selim’i Konya’ya kaydırmıştır (1558). Kendisi için dezavantajlı 

bir durum yaratan bu nakil işlemi, Bayezid’in oldukça gücüne gitmiştir. Bayezid, 

Sultan’a yazmış olduğu muhtelif mektuplarda, kırgınlığını ifade ederken, bir yandan 

asker toplamış, diğer yandan ise itibarını muhafaza görüntüsü altında ihtiyaç duyduğu 

maddî kaynakları temin için terakki talep etmiştir.  Babasının bu taleplere oyalayıcı 

mahiyette cevaplar vermesi üzerine kırgınlığı artan Bayezid,  babasını yalancılıkla 

suçlayan mektuplar yazmaya başlamıştır.
1185

 Giderek, adeta bir ültimatom 

                                                 
1185

  “Heman bir garez hileniz vardır. Hem dirsiz, garez yok deyü. Merd olan yalan 

söylemez! Hâşâ ki Sultanımdan yalan gele!.. Eğer istedüklerimden eksik virirseniz, 

beni muradım üzre teselli etmezseniz, vallah, billah rızanız üzre olmazam, sonra 

günah benden olmaz. Siz her nesneyi bilmezlikden gelürsüz ammâ ki ilde söz 

çokdur.” (Bkz. TURAN; “Kanuni Süleyman Dönemi Taht Kavgaları”, s. 71.) 

“Ben Sultanımın sözüne itimad eyledim Engüri'den geldim idi. Bilmez idim ki böyle 

ahdinize yalan olacağınızı!.. Padişah-ı âlemsiniz, siz böyle yalan söyleyince ya biz 

şimden girü kangı sözünüze inanalım?" (Bkz. TURAN; “Kanuni Süleyman Dönemi 

Taht Kavgaları”, s. 72.) 

“Ben dahi bilürem; bu bana böyle ezâ etmekden murad, benden bir hata sâdır olub 

bir bahane ile ben ortadan gidüb olbiri (Selim) yalnız kala. Anı dahi ihtiyar iderem 

(yaparım), nihayet sonunda rahat olasız! Amma ol insan elinde değildir, Allah 

elindedir. Ve dahi ben her ne murad idinürsem nâ-makul olur (uygun olmaz), fe-

ammâ ol cânibden her ne murad olunursa Cebrail-i İrem gökden indürür gibi aslâ 



369 

mahiyetindeki şu satırları da kaleme alır: “…verem ile ölmekten ise, padişah hışmiyle 

gitmek yeğdür, nihayet şehadet (şehitlik) müyesser ola. El-hasıl, gerek itimad idesiz, 

gerek itmiyesiz, söz bir olur. Evvelbaharda ben burda durmak yokdur. Varacağım ya 

Kütahya'dır veya Ankara'dır. Bunlar dahi olmaz ise, 5-6 kişi ile ılgayub (ata binip) 

Üsküdar'a varuram; padişahın gazabına karşu, ne hakareti varsa anda ide. Î1 taanı 

(yabancıların suçlaması) beni helak etmekden, kendü elinde (padişahın) helâk olmak 

yeğdür."
1186

  

Bayezid, bir yandan adlarına “yevimlu” denen kimseleri asker olarak toplarken, 

Sultan Süleyman da diğer yandan Selim’e maddî ve askerî yardımlar sunmakta ve 

Bayezid gibi asker yazdırmasını emretmektedir. Hatta Anadolu’ya haber salarak 

Bayezid’e destek olanların siyaset edilmesi talimatını dahi verir.
1187

 Taraflar arasında bu 

                                                                                                                                               

tehâlüf (aykırı) olmaz... îmdi, vallah bu tebdil ve tağyir (değiştirme) olalı, evvelki 

ezayı hatırımdan giderdi; şimdi bir yeni yara dahi urdunuz yüreğime… İl söyler ki, 

durmadan bunun tevâbiin (adamlarını) yabana atub, anun (Selim'in) tevâbiin 

dolayına getiriyorlar: bundan garez ne olsun? Muradları bu kişiyi sıradan 

gidermekdir deyü. Ben bu sözleri işidiyorken, ben nice sabr idebilürem?” (Bkz. 

TURAN; “Kanuni Süleyman Dönemi Taht Kavgaları”, s. 74.) 

1186
 TURAN; “Kanuni Süleyman Dönemi Taht Kavgaları”, s. 74-75. 

1187
 Bayezid, Sultan Süleyman’a “yaramaz bir kastının olmadığını” her fırsatta ifade 

ediyor, fakat bir mektubunda bilhassa kendisine destek olanlar için verilen siyaset 

emrinin il’de kötü bir kısım algılara yol açtığını söylemekten geri durmuyordu. 

Örtülü ifadelerle Sultan’ı kendisine yönelik ifadelerinde bir anlamda samimiyete 

davet ediyor, kendisine va’dedilen terakkilerin veya hiç olmazsa Engüri (Ankara) 

sancağına naklinin sağlanmasını rica ediyordu. Bkz. İsmail Hakkı UZUNÇARŞILI; 

“Babasından Sonra Saltanatı Elde Etmek İçin Kardeş’i Selimle Çatışan Şehzade 



370 

süre zarfında bir kısım yazışmalar vâki olmuş ise de, harp realitesi artık belirgin bir 

şekilde ortaya çıkmış durumdadır. Bu sırada Bayezid, babasının kendisini âsî ilan eden 

bir fetva
1188

 da aldığını işitince harp kararı kat’iyyet kazanmış; Şehzade Selim ve 

Bayezid kuvvetleri arasında Konya’da gerçekleşen savaş, Bayezid’in mağlubiyetiyle 

sonuçlanmıştır. Bayezid önce Amasya’ya oradan da İran’a kaçmak zorunda kalmıştır 

(1559).
1189

 Bilâhare tehditvâri bir üslûpla İran’dan iadesi istenen şehzade, karşlıklı uzun 

                                                                                                                                               

Bayezid’in Amasya’dan Babası Kanunî Sultan Süleyman’a Göndermiş Olduğu 

Ariza”, Belleten Dergisi, C. XXIV, S. 96, Ekim 1960,  s. 597-600. 

1188
 Bir Sultân-ı 'âdilin ebnâsından biri, ta'atinden hurûc idüb ba'zı kıla'ya müstevlî olub 

ve ba'zı bilâdın ehline mal salub, cebr ile alub ve 'asker cem 'idüb, gayri tarîkle ref’ 

mümkün olmayub kıtâle mübaşeret eyleseler, sınub cem'iyyetleri tağılıncaya değin 

katileri şer'ân helâl olur mu? 

     El-cevâb (Müftî-i a'zâm, sadrü'l-ahâli Ebû's-Su'ud Efendi hazretlerinin cevâb-ı 

sahihidir): Helâldir. Nass-ı Kur'an-ı ‘azîm ile sâbit olmuşdur, hükm-i şer'îdir ve 

icmâ'-ı sahâbe-i kirâm dahi bunun üzerindedir. Kıtâle kâdir olanlar, kıtâl ile; 'âciz 

olanlar, kelâm-ı Hak ile ve hayr du'â ile def'-i fitne ve fesada sa'y itmek vâcibdir. 

Bkz. TURAN; “Kanuni Süleyman Dönemi Taht Kavgaları”, s. 180. 

1189
 Şah Tahmasb’ın kardeşi Elkas Mirza da kendisine isyan etmiş, ancak başarısızlığa 

uğrayınca Osmanlılar’a sığınmıştı (1547). Osmanlılar’ın koruma altına aldığı bu 

kişi, bilahare İran üzerine sefer açılmasına (1548) önayak olacak, hatta emrine 

verilen kuvvetlerle birlikte Osmanlı namına Hemedan’a kadar ilerleyecekti. 

Osmanlı ordusunun çekilmesi üzerine yakalanan, hapsedildikten sonra da idam 

edilen bu şehzadenin hatırası belleklerde olduğundan Şah Tahmasb’ın Bayezid’in 

kendisine sığınması üzerine "Bu bize Elkas karşılığında Allah’ın bir büyük 

armağanıdır" dediği rivayet olunmaktadır. Bkz. TURAN; “Kanuni Süleyman 

Dönemi Taht Kavgaları”, s.114. 



371 

yazışma, vaad ve ihsanlardan sonra
1190

, orada Şah’ın güvenini de kaybetmiş olduğundan 

Osmanlılar’a iade edilmiş, teslim alındığında da oğulları Orhan, Mehmed, Abdullah ve 

Mahmud ile birlikte boğdurulmuştur (1562).
1191

  

Şehzade Bayezid hadisesi, Anadolu’da idarenin icraatlarından memnun olmayan 

kitlelerin sancaklarda bulunan şehzadenin etrafında bir araya geldiklerinin ve merkezî 

idareye karşı kitlesel bir tehdit meydana getirebildiklerinin somut göstergesi olmuştur. 

Bu sebeple en büyük şehzade haricindeki diğer şehzadelerin sancağa çıkarılması 

uygulamasından vazgeçilmiştir.
1192

 Bu suretle timarlı sipahilerin tehlikelilikleri bertaraf 

edilirken bu defa kapıkulu ocakları merkezde rakipsiz duruma getirilmiş ve padişah 

karşısında belirleyici bir gücün ifadesi mevkiine taşınmıştır.
1193

   

II. Selim, artık rakipsiz kaldığından, 1566 senesinde Kanunî’nin vefatı üzerine 

sorunsuz bir şekilde tahta geçmiştir. Onun ardından büyük oğlu III. Murad, onun 

ardından da III. Mehmed tahta geçmişlerdir.
1194

 Bu padişahlar zamanında fiilî bir isyan 

                                                 
1190

 Bahse konu ihsan ve hediyeler için bkz. İsmail Hakkı UZUNÇARŞILI; “İran 

Şahına İltica Etmiş Olan Şehzade Bayezid’in Teslimi için Sultan Süleyman ve Oğlu 

Selim Taraflarından Şaha Gönderilen Altınlar ve Kıymetli Hediyeler” Belleten 

Dergisi, C. XXIV, S. 93, Ocak 1960, s. 106-110. 

1191
 Bayezid isyanının ayrıntıları için bkz. TURAN; “Kanuni Süleyman Dönemi Taht 

Kavgaları”, s. 54-135. Ayrıca bkz. AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, 

s. 94-98. 

1192
 I. Ahmed ile birlikte bu uygulama da kaldırılacak, artık şehzadelerin hiçbirisi 

sancağa çıkarılmayacaktır.  

1193
 TURAN; “Kanuni Süleyman Dönemi Taht Kavgaları”, s. 153. 

1194
 I. (Çelebi) Mehmed’den beri süregelen padişahın vefatının gizlenmesi 

uygulamasının son örneğini III. Murad’ın vefatı teşkil eder. III. Mehmed’den sonra 



372 

teşebbüsü olmamıştır. I. Ahmed’in tahta geçmesi ile birlikte de şehzadelerin sancağa 

çıkarılması usulüne son verilmiştir. Şehzade Ahmed tahta geçtiğinde henüz 14 yaşında 

olduğundan ve evladı bulunmadığından kardeşi Mustafa’ya dokunulmamış, oğlu 

olduktan sonra onu katletmek istemiş ise de Mustafa’nın aklî melekeleri yerinde 

olmadığından kendisinin bir tehlike teşkil etmeyeceği hususunda ikna edilerek bu 

kararından vazgeçirilmiştir. Ancak I. Ahmed erken vefat edince, oğlu Osman da henüz 

küçük olduğundan I. Mustafa tahta geçirilmiştir. Bu uygulama ile ilk kez “amûd-ı 

nesebî”
1195

 uygulaması fiilen terk edilmiş oluyordu. Nitekim bu padişah aklî melekeleri 

yerinde olmadığından azledilerek yerine II. Osman tahta geçirildiğinde, II. Osman’ın bu 

fiilî uygulamayı tenkid ettiği ve bu yüzden Sadrazam Halil Paşa’yı azlettiği ifade 

edilir.
1196

  

II. Osman’ın hal’i üzerine yeniden tahta I. Mustafa geçirilmiş ise de aynı 

gerekçe ile bir kez daha azledilmiş, bu defa yerine II. Osman’ın kardeşi olan IV. Murad 

geçirilmiştir.
1197

 

Veraset usulünün seniorat
1198

 esasında kaideleşmesi, şehzadelerin sancağa çıkma 

usulünün II. Selim devrinde kısmen, III. Mehmed’den sonra ise tamamen terk edilmesi 

                                                                                                                                               

şehzadelerin sancağa çıkma uygulaması bütünüyle terk edildiğinden, artık bu 

uygulamaya ihtiyaç kalmamıştır. (AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 

100) 

1195
 “Amûd-ı nesebî”, saltanat veraseti usulünde dikey geçiş esasını (babadan oğula) 

ifade etmektedir.  

1196
 UZUNÇARŞILI; “Saray Teşkilâtı” , s. 47-48. 

1197
 UZUNÇARŞILI; “Saray Teşkilâtı” , s. 48. 

1198
 “Seniorat”, saltanat veraseti usulü bakımından, hanedanın en yaşlı erkek üyesinin 

tahta geçmesi esasını ifade etmektedir.   



373 

ile birlikte taşranın memnuniyetsiz kuvvetlerinin şehzade etrafında bir araraya gelmeleri 

imkânının kalmaması gibi sebeplerle, sonraki dönemlerde Osmanlı Devleti’nde hanedan 

mensuplarının isyanına rastlanmamıştır. Fakat bu defa devleti çokça uğraştıracak olan 

celâli isyanları ve yeniçeri isyanları baş göstermiştir. 

b. Kardeş Katli 

Kardeş katline dair açıklamalar yapacağımız bu bölümü yukarıdaki isyan 

bahsinden ayıran husus, ortada fiilî bir isyan teşebbüsü, hatta bu yönde bir fikir dahi 

olmadığı hâlde sultanın hanedan mensubu olan kardeşlerini öldürtmesidir. Esasen bu 

uygulamayı bağy suçu kapsamında temellendirmek imkânı yoktur. Zira ileride ilgili 

bahis altında ele alınacağı üzere, ortada henüz bir hareket unsuru yoktur. Hazırlık 

hareketlerine girişilmiş olması şöyle dursun, suça dair bir tasavvur dahi mevcut değildir. 

İsyan, potansiyel failin zihninde bir plân olarak mevcut olmayıp, potansiyel mağdurun 

zihninde bir vehim olarak mevcuttur. 

Mumcu’ya göre kardeş katli, devletin yüksek menfaatleri gereğince, sırf 

padişahın iradesine bağlı olan bir siyaseten katl sayılmak gerektir.
1199

 Akman ise isyan 

etmeyen hanedan üyelerinin öldürülmelerinin İslâm hukukundaki ta’zîr bi’l-katl ya da 

siyaseten katl müesseseleriyle açıklanamayacağını, hatta ceza hukukunun dahi 

konusunu teşkil edemeyeceğini, zira katledilen hanedan üyelerinin hanedanın kanını 

taşımaktan başka bir suçları bulunmadığını ifade eder. Failin “sâi bi’l-fesâd” olması, 

siyaseten katl’in uygulanabilmesi için lazım gelen temel şart olduğu cihetle, kardeş katli 

müessesesi bir siyaseten katl uygulaması sayılamaz. Örfî hukukun konusunu teşkil 

eder.
1200

  Her iki yazarın temas ettiği nokta esasta benzerdir. Fark, Mumcu’nun 

                                                 
1199

 MUMCU; “Siyaseten Katl”, s. 194. 

1200
 AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 158. 



374 

“siyaset”, “ta’zîr” ve “örf” kavramlarını iç içe kullanmasından ileri gelmektedir.
1201

 

Yoksa Mumcu da kardeş katlinin bir ceza hukuku müessesesi olmadığının 

farkındadır.
1202

 Bahse konu kavram kargaşası, Mumcu’nun kardeş katlini, kendine has 

bir siyaseten katl sebebi saymasına sebep olmuştur.
1203

   

Bir örfî hukuk uygulaması olduğunda şüphe bulunmayan bu müessesenin şeriata 

uydurulması için, “Fitnenin katilden eşedd olduğu”, “Zarar-ı ‘âmmı def’ için zarar-ı 

hâs’ın ihtiyar olunacağı”, “Zaruretlerin memnu olan şeyleri mübah kıldığı”, “İstihsân” 

                                                 
1201

 “Tâ’ziri ‘ceza hukukunda yargıcın siyaseti’ olarak tarif etmek kabildir. Bu 

bakımdan tâ’zîr ile siyaset birbirlerinin müteradifidirler. Fakat, genel anlamı ile 

siyaset, daha geniş bir kavram belirtmektedir. Siyaset, hükümdarın kamu menfaati 

yararı ile alacağı tedbirlerdir. O halde, her tâ’zîr cezası bir siyasettir, fakat her 

siyâsî tedbir tâ’zîr değildir. Böylece, siyaset tâ’zîrden daha geniş bir 

kavramdır.”……“Örfi hukuk siyasetin ta kendisidir.” (Bkz. MUMCU; “Siyaseten 

Katl”, s. 49.) Benzer bir eleştiri için bkz. AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş 

Katli”, s. 158 (2 no’lu dipnot). 

1202
 Mumcu, Kardeş Katli bahsini şu cümle ile sonlandırır: “Böylece İslâm ceza hukuku 

ile ilişkin olmadan, sırf egemenlik anlayışı ve saltanatın intikali usulü yüzünden 

doğmuş ve sonradan hukukîleştirilmiş, ayrı ve özel bir siyaseten katl çeşitini teşkil 

eden bu konuyu da incelemiş olmaktayız.” (Bkz. MUMCU; “Siyaseten Katl”, s. 

204.) 

1203
 Bu husus şu ifadede barizdir: “Kardeş idamının siyaseten katl sayılıp sayılmadığı 

hakkında kesin bir belge bulamadık. Ancak ulemanın bu katilleri tecviz etmesi, 

yalnız siyaseten katl kurumu ile açıklanabilir kanaatındayız.” (Bkz. MUMCU; 

“Siyaseten Katl”, s. 194.) 



375 

ve “Mesâlih-i Mürsele (Kamu Yararı)” gibi bir kısım genel prensiplere dayanma 

ihtiyacı hissedilmiştir.
1204

  

İslâm hukukuna göre, örfî hukukun şer’î hukuka aykırılık teşkil etmemesi 

şarttır.
1205

 Ancak bu hâl, uygulamada şer’î hukuka aykırı hiçbir örfî düzenlemenin 

bulunmadığı manasına gelmez. Bir uygulamanın belli şer’î prensiplerle 

temellendirilmeye çalışılmasının da, onu şer’î kılmaya yetmeyeceği açıktır. Kardeş katli 

müessesesi de kanımızca bu kapsamdadır.
1206

 Bununla birlikte bu müesseseyi sırf 

saltanat hırsı ile açıklamak imkânı da yoktur. Özcan, bu uygulamaya ilişkin olarak 

Osmanlıların, iç barışı korumak ve bu suretle muhafaza ettikleri güçlerini i’lâ-yi 

kelimetullah
1207

 ideali uğrunda kullanmak kaygısında olduklarını ifade eder.
1208

 

Hanedan mensupları arasındaki taht mücadeleleri hâkimiyet telâkkisinin bir 

yansıması olarak Türk tarihinde çokça görülen hadiselerdendir. Mesela M.Ö. 55 yılında 

Hun hanedanından Ho-han-yeh’in Çi-çi ile giriştiği taht mücadelesi, Çin kaynaklarında: 

“Şimdi iki kardeş mücadele ediyorlar, büyük veya küçük kardeş (ikisinden biri) devlete 

                                                 
1204

 Bu gerekçelendirmelerin tamamını teker teker ele alarak reddeden kapsamlı bir 

tenkit için bkz. AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 150-156. 

1205
 Ahmed AKGÜNDÜZ; Mukayeseli İslâm ve Osmanlı Hukuku Külliyatı, Dicle 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Yayınları, Diyarbakır, 1986, s. 364. 

1206
 Aynı yönde bkz. AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 159-160. 

1207
 “İslâm literatüründe yerleşik bir kavram olan “i‘lâ-yi kelimetullah”, Allah’ın dini 

ve tevhid inancının yüceltilip yaygınlaştırılması yolunda gösterilen her türlü gayret 

ve faaliyeti kapsamaktadır.” Bu konuda bkz. Metin YURDAGÜR; “İ’lâ-yi 

Kelimetullah” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXII, İstanbul, 2000, s. 62. 

1208
 Bkz. ÖZCAN; “Fâtih’in Teşkilât Kanunnâmesi”, s. 25-26. 



376 

sahip olacak” ifadeleriyle nakledilmiştir.
1209

 Büyük Selçuklular’da hanedan mensupları 

hep fiilî bir isyanın neticesi olarak katledilmişken, Anadolu Selçuklu Devleti’nde Sultan 

II. Kılıçarslan’ın kendisine rakip olarak gördüğü ortanca kardeşini boğdurduğu (1155) 

bilinmektedir.
1210

 Anadolu Beylikleri’nde de bu tür uygulamalara rastlanmaktadır.
1211

 

Hatta denilebilir ki, saltanat kavgaları, Selçuklu tarihini teşkil eden olayların yarısını 

oluşturmaktadır. Osmanlılar’da görülen kardeş katli uygulamasının da, fikrî temelleri 

bakımından Selçuklular’ın üç yüz senelik hâkimiyet döneminde yaşanan sayısız taht 

kavgası ve iç çekişmelerden büyük ölçüde etkilenmiş olduğunu söylemek mümkündür. 

Buna fetret dönemindeki anarşi ortamının zihinlerdeki acı hatıraları da eklenmelidir.
1212

 

Kanunî döneminin Avrupalı elçilerinden Busbecq de hatıralarında, bu uygulamanın 

yeniçerilerin tehditlerinin bertaraf edilmesinin yegâne çaresi olarak görüldüğünü 

kaydeder.
1213

  Öte yandan devletin ilk yıllarında uygulandığı anlaşılan şehzade rehni 

                                                 
1209

 Aktaran KAFESOĞLU; “Türk Millî Kültürü”, s. 275-276. 

1210
 Bkz. Osman TURAN; “Kılıç Arslan II” maddesi, MEB İslâm Ansiklopedisi, C. VI, 

İstanbul, 1977, s. 688. 

1211
 Örnekler için bkz. AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 35-36.  

1212
 AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 117, 121. 

1213
 “Türk sultanlarının oğlu olmak büyük bir mutsuzluk, zira aralarından biri babasının 

yerine tahta geçtiğinde bu diğerleri için kaçınılmaz bir ölüm demek. Türkler tahta 

rakip istemez. Onları zorlayan aslında hassa askerlerinin davranışıdır. Eğer tahta 

geçenin kardeşlerinden biri hayatta kalabilmişse bu askerler sultandan devamlı 

olarak ihsan talep ederler. Bu talepleri geri çevrilecek olursa ‘Allah kardeşine uzun 

ömür versin’, ‘Allah kardeşini korusun’ nidaları duyulmaya başlar. Bu yolla 

kardeşini tahta geçirmek istediklerini açıkça belli ederler. Dolayısıyla Türk 

sultanları ellerini kardeş kanıyla kirletmek ve saltanatlarına cinayetle başlamak 

zorunda kalırlar.” (Bkz. BUSBECQ; “Türk Mektupları”, s. 32.) 



377 

meselesinin ortaya çıkardığı sorunlar ve yine hayatta kalan şehzadelerin iç ve dış 

tesirlerle sürekli isyana kalkışmaları da bu müessesenin ortaya çıkışının sebeplerini 

teşkil etmiştir.
1214

 Daha önce de ifade ettiğimiz üzere, Osmanlı hâkimiyet telâkkisi, 

zaman içinde, Eski Türk hâkimiyet telâkkisi olan “ülüş” esasından, hâkimiyetin 

bölünmezliği esasına doğru evrildiğinden, hâkimiyet telâkkisindeki bu değişim de 

tatbikatta kendisini kardeş katli müessesesinin kaideleşmesi ile göstermiştir.
1215

 

İlk Osmanlı hükümdarlarının, her defasında bir önceki hükümdarın büyük oğlu 

olması, primogenituras sisteminin benimsendiği izlenimini verse de bu hâl 

kurumsallaşmış bir esastan daha ziyade, Uc’ da idareci ve komutan olarak 

görevlendirilmiş olan bu kişilerin kudret ve hâkimiyet sahibi olmaları ile alakalı 

gözükmektedir. Yoksa veraset bakımından kaideleşen bir prensip mevcut değildir. 

Ancak Osmanlılar, Oğuz ve Selçuklu Türkleri’nden farklı olarak, hanedanın müştereken 

hak sahibi olduğu bir veraset telâkkisini zamanla terk ederek, meseleyi katl yolu ile 

çözmek yoluna gitmişlerdir.
1216

 

Bu hususta ilk örnek, daha önce de temas edildiği gibi, I. Bayezid’in (Yıldırım), 

kardeşi Yakub Çelebi’yi öldürtmesidir (1389). Maktul şehzadenin isyan (bağy) suçunu 

teşkil edecek herhangi bir hareketi olmadığı gibi, bu kapsamın dışında kalan fakat 

katlini gerektirecek bir başka “hareket”i de yoktur. Bu sebeple ta’zîren katlolunduğu da 

                                                 
1214

 Bkz. AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 122-124. 

1215
 Hâkimiyetin bölünmezliği prensibinin İslâm Kamu Hukuku’nun esaslarından 

birisini teşkil ettiği hususunda açıklamalar için bkz. Ebu’l Hasan Habib el-

MAVERDÎ, el-Âhkâmü’s Sultaniye (İslâm’da Devlet ve Hilâfet Hukuku, çev. Ali 

ŞAFAK), Bedir Yayınları, İstanbul, 2017, s. 37-38.  

1216
 ORTAYLI; “Türkiye Teşkilâtı ve İdare Tarihi”, s. 170. 



378 

kabul edilemez.
1217

  Bununla birlikte yine de katl fiilinin, Kosova Savaşı esnasında 

ordunun bir koluna kumanda eden bir şehzade hakkında işlenmesi, en azından belli 

ölçülerde bir tehlikenin mevcut olduğunu ifade etmeye imkân tanır. Fakat yine de örfî 

nitelikteki bu uygulamanın kadîm Türk hâkimiyet telâkkisi ile bağdaşmadığı, Germiyan, 

Aydınlı, Menteşe, Saruhan ve Hamitli gibi dönemin bağlı beyliklerinin, bu hadiseyi 

gerekçe göstererek şehzadenin intikamını almak iddiası ile Karamanoğulları ile birlik 

olup Osmanlı Devleti’ne saldırmalarından anlaşılmaktadır.
1218

  

Sultan II. Murad ise kendisine henüz isyan etmemiş olan kardeşleri Mahmud ve 

Yusuf’u öldürtmemiş; fakat önce amcası Mustafa Çelebi’nin sonra da kardeşi Şehzade 

Mustafa’nın isyanından sonra
1219

 gözlerine mil çektirerek Tokat’ta hapsetmiş, ardından 

da Bursa’ya getirtmiştir.
1220

 Hükümdarlığında, amcasının ve kardeşinin isyanı ile 

uğraşmak zorunda kalan ve bunlardan sonuncusu yüzünden İstanbul muhasarasını 

kaldırmak mecburiyetini yaşayan Sultan II. Murad’ın, kardeşlerinin tahtta hak iddia 

etmelerinin önüne geçmek istemesi anlaşılabilir bir durumdur. Ancak bunun için onları 

öldürtmek yerine daha hafif bir tedbir düşündüğü görülmektedir. Bununla birlikte 

önceki bölümlerde, mil çekme tedbirinin dahi tahtta hak iddia etmek isteyen 

şehzadelerin bu hırsına mâni olamayabildiğine dair Selçuklular devrinden Tekiş 

örneğini vermiştik.
1221

 Fetret devrindeki taht kavgalarının devleti düşürdüğü durumun 

                                                 
1217

 Bkz. AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 161. 

1218
 Bkz. Mükrimin Halil YİNANÇ; “Bayezid I” maddesi, MEB İslâm Ansiklopedisi, C. 

II, 5. Baskı, İstanbul, 1979, s. 369. 

1219
 Bkz. AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 63-64. 

1220
 Âşıkpaşaoğlu Tarihi, s. 112. 

1221
 Bkz. Tez; Üçüncü Bölüm/II-A-2-a (1060 no’lu dipnot). İBNÜ’L-ESÎR; a.g.e., C. X, 

s. 128. 



379 

taze hatıraları
1222

 yanında, bu gibi sebeplerle olsa gerek, II. Mehmed meseleye kökten 

bir çözüm bulma yoluna gitmiştir. 

Sultan II. Mehmed’in tahta geçer geçmez daha kundakta bir bebek olan kardeşi 

Ahmed’i boğdurtması, kardeş katli uygulamasının gerçek anlamda ilk örneğidir.
1223

 Bu 

uygulama, hâkimiyetin bölünmezliğini temin ve devleti ileride çıkabilecek tehlikelerden 

koruma kaygılarına dayanıyordu. Zira II. Mehmed nazarında Çandarlı Halil Paşa'nın bir 

fesat çıkarması veya Bizans'ın yeni bir Şehzade sorunu çıkarması ihtimali göz ardı 

edilebilir gibi değildi.
1224

 Bir önceki bölümde ifade ettiğimiz üzere, İstanbul’un 

fethinden sonra, padişah otoritesinin tahkimi yönünde atılan önemli adımların birisi de 

kardeş katlinin kanunlaştırılmasıdır. Kanunnâme-i Âl-i Osman’ın meşhur ifadesi ile: 

“Ve her kimesneye evlâdımdan saltanat müyesser ola, karındaşların nizâm-ı âlem için 

katletmek münasibdir, ekseri ulemâ dahi tecviz etmiştir, anınla âmil olalar”
1225

     

Bununla birlikte Ortaylı, şehzadelerden birinin padişah olduğu gün kardeşlerini 

boğdurtması olayının bir kural olmayıp, istisna olduğunu ifade eder. Hatta 

Osmanlılar’da gerçekleşen taht kavgalarının ve bu tür katillerin, başka hanedanlarda 

gözlenen benzer mücadelelerden daha şiddetli olmadığını da kaydeder. Aslında sorun, 

saltanat sisteminin yapısındadır. Bu sistemin bir icabı olarak, hanedan mensupları 

iktidar için doğmaktadırlar ve hâliyle bu mücadelede yenik düşünce de ağır bedel 

ödemektedirler. Zira padişahların, evlatları ve kardeşleri ile olan ilişkileri, sair aile 

ilişkilerine benzememektedir; dolayısıyla aile içi bu gibi mücadelelerin bedeli de salt 

aile ile sınırlı netice doğurmamakta, tesiri geniş, tahribi umumî olmaktadır. Bu noktada, 

                                                 
1222

 ÖZCAN; “Fatih’in Teşkilat Kanunnâmesi”, s. 19. 

1223
 Bkz. İNALCIK; “Saltanat Veraseti Usulü”, s. 92-93.  

1224
 AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 67. 

1225
 ÖZCAN; “Fatih’in Teşkilat Kanunnâmesi”, s. 46. 



380 

hayatı bağışlanan bazı şehzadelerin isyan ettikleri, bazıları adına da başka kimselerin 

isyan çıkarmaya çalıştıkları malûmdur.
1226

  

Kardeş katline dair bu girizgâhtan sonra, müessesenin uygulama örneklerine 

kaldığımız yerden devam edebiliriz. 

Cem Sultan’ın vefatı üzerine oğlu Oğuzhan, hâmisi sadrazam Gedik Ahmet 

Paşa’nın bertaraf edilmesinden sonra II. Bayezid’in emri ile öldürülmüştür.
1227

 Cem’in 

diğer oğlu Murad, Rodos’a kaçıp Hristiyanlaşmış
1228

, Kanunî Sultan Süleyman devrinde 

Rodos’un fethini takiben oğulları ile birlikte yakalanarak öldürülmüştür.
1229

     

 II. Bayezid’in ardından tahta geçen I. Selim de (Yavuz), cülûsundan önce vefat 

etmiş olan kardeşleri Şehinşah’ın oğlu Mehmed’i, Âlemşah’ın oğlu Osman’ı ve 

Mahmud’un oğulları olan Musa, Orhan ile Emir’i; ardından da diğer kardeşi Ahmed’in 

oğulları Mustafa,  Osman ve Kâsım’ı yâni toplamda sekiz yeğenini boğdurmuştur.
1230

 

Ayrıca kardeşi Şehzade Korkud’u boğdurtmuş ise de bir önceki bölümde izah edildiği 

                                                 
1226

 ORTAYLI; “Türkiye Teşkilâtı ve İdare Tarihi”, s. 175-176. 

1227
 AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 69-71. 

1228
 Bkz. M. Cavid BAYSUN; “Cem” maddesi, MEB İslâm Ansiklopedisi, C. III, s. 79. 

1229
 UZUNÇARŞILI; “Büyük Osmanlı Tarihi”, C. II, s. 175. Turan, Şehzâde Cem’in 

oğlu Murad’ı ellerinde tutan St. Jean Şovalyelerinin, aralarında Şah İsmail’in de 

bulunduğu muhtelif devletlerin sultanları ve Papa X. Leon ile irtibata geçip Şehzade 

Murad’ı Osmanlı’ya karşı bir koz olarak kullanmak emelinde olduklarını ifade eder. 

Bkz. Şerafettin TURAN; “Rodos’un Zaptından Malta Muhasarasına”, Kanunî 

Armağanı, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1970,  s. 51-53. 

1230
 UZUNÇARŞILI; “Büyük Osmanlı Tarihi”, C. II, s. 250. AKMAN; “Osmanlı 

Devletinde Kardeş Katli”, s. 76-78. 



381 

üzere bu, salt Fatih’in kardeş katlini düzenleyen teşkilât kanunnamesine istinad eden bir 

katil değildir, isyan niyetinin açığa çıkması üzerine gerçekleşmiştir.
1231

  

 I.Süleyman (Kanunî), Şehzade Mustafa’nın bir önceki bölümde ayrıntılarına yer 

verilen katlinden sonra o sıralar yedi yaşlarında olan torunu Mehmed’in de katlini 

emretmiş ve bu emir yerine getirilmiştir.
1232

 Şehzade Bayezid’in kendisi ile beraber 

İran’a kaçan dört oğlunun da iadelerini müteakip boğdurulduğunu ifade etmiştik. Geride 

yaşı küçük olduğu için bırakılan oğlu Murad da bilahare boğdurulmuştur.
1233

 

 II. Selim’den sonra tahta geçen oğlu III. Murad, tahta geçer geçmez kardeşleri 

Mustafa, Osman, Süleyman, Cihangir ve Abdullah’ı boğdurmuştur (1574). Böylece 

diğer şehzadeler, babaları II. Selim ile birlikte onun vefatından bir gün sonra 

defnedilmişlerdir.
1234

  

 III. Murad’ın 102 çocuğundan, vefatı esnasında hayatta kalan 19 oğlu
1235

, büyük 

oğul III. Mehmed’in Manisa Sancağı’ndan tahta cülûs etmesi ile birlikte idam 

                                                 
1231

 Bkz. UZUNÇARŞILI; “Büyük Osmanlı Tarihi”, C. II, s. 251. AKMAN; “Osmanlı 

Devletinde Kardeş Katli”, s. 78-81. 

1232
 AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 87.  

1233
 Bu idamın gerçekleşme biçimine dair acı bir tasvir için bkz. BUSBECQ; “Türk 

Mektupları”, s. 236-237. 

1234
 AKMAN; ; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 98-99. 

1235
 Bu şehzadelerin isimleri; Mustafa, Osman, Bayezid, Selim, Cihangir, Abdullah, 

Abdurrahman, Hasan, Ahmed, Yakub, Alemşah, Yusuf, Hüseyin, Korkut, Ali, 

İshak, Ömer, Alaaddin ve Davud’tur. (Bkz. AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş 

Katli”, s. 100-101.) 



382 

edilmişlerdir (1595).
1236

 Bu hadise, bir defada gerçekleştirilen en kapsamlı kardeş katli 

uygulaması olup adeta bir kıyım mahiyetindedir. Hadisenin meydana getirdiği teessür o 

ölçüde olmuştur ki Sultan I. Ahmed, bu uygulamayı devam ettirmemiş, çok sonraları 

tahta geçen IV. Murad dahi kardeşlerini, cülûsundan uzun süre sonra 

katledebilmiştir.
1237

 III. Mehmed’in, oğlu Şehzade Mahmud’u da ortada henüz bir isyan 

niyet ve kasdı yokken boğdurduğu bilinmektedir.
1238

  

                                                 
1236

 Bkz. Selânikî Mustafa EFENDİ, Tarih-i Selanikî (Haz. Mehmet İPŞİRLİ), C. II, 

Türk Tarih Kurumu Basımevi, 2. Baskı, Ankara, 1999, s. 435-436. 

1237
 AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 102. Bu hadiseden üç asır sonra 

tahta çıkan son Osmanlı padişahlarından Sultan V. Mehmed Reşad hakkında, 

saraya kapanıp kaldığı yönünde tenkit ve dedikodular çıkınca, dönemin mâbeyn 

başkâtibi Ali Fuad Bey, Sultan’a Cuma selamlığının bu sefer Ayasofya’da icra 

edilmesini teklif eder. Teklifi cazip kılmak maksadıyla olsa gerek, “Bu vesileyle, 

aralarında III. Mehmed’in de bulunduğu atalar türbelerinin de ziyaret edilmiş 

olacağını” ifade edince, sultandan hiç beklemediği sert bir tepkiyle karşılaşır: “Ben 

öyle on yedi kardeşini bir günde öldürten adamın türbesini ziyarete gitmem.” (Bkz. 

Ali Fuad TÜRKGELDİ; Görüp İşittiklerim, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 5. 

Baskı, Ankara, 2010, s. 113.) Bu tepki, meşrûiyetine hangi gerekçe gösterilmiş 

olursa olsun kardeş katli müessesesine, sultanlık makamına oturmuş bir kişi 

tarafından dahi nefretle bakıldığını göstermesi bakımından dikkat çekicidir.  

1238
 Bu hadiseye dair biri Osmanlı kroniklerine diğeri ise İngiliz elçisi Lello’nun 

muhtırasına dayanan iki rivayet vardır. Bunlardan birisi Şehzadenin babasına Celâli 

isyanlarına karşı bilfiil ordu başında harekete geçebileceğini söyleyerek babasının 

gözünde erken bir taht kavgası verebileceğini ihsas ettirmesi, diğeri ise annesinin 

bir şeyh ile yazışarak oğlunun akibetini öğrenmek istemesi, şeyhin yazmış olduğu 

cevabî yazının da Valide Sultan’ın eline geçmesi, içeriğinin yanlış anlaşılmasıdır. 



383 

 Bundan sonraki kardeş katli uygulaması, II. Osman tarafından 

gerçekleştirilmiştir. Tahta geçtiğinde henüz küçük yaşta olan kardeşlerine dokunmayan 

II. Osman, Lehistan seferine çıkmadan önce kardeşi Şehzade Mehmed’in katli için fetva 

almak istemiş, ancak Şeyhülislâm Es’ad Efendi bu fetvayı vermemiştir. Bunun üzerine 

Rumeli Kazaskeri Taşköprülüzâde Kemaleddin Efendi’den bu fetvayı alan II. Osman 

kardeşi Mehmed’i boğdurtmuştur.
1239

 Padişahın bahse konu katli gerçekleştirmeden 

evvel, şer’î bir dayanak arama cihetine gitmesi ve bu şer’î fetvayı güçlükle alabilmiş 

olması dikkate şayandır.  

 II. Osman’ın hal’edilmesinden sonra, tahta henüz 11 yaşında geçen IV. Murad, 

yetişkin çağına gelip de idareyi eline aldıktan sonra Revan fethini müteakip kardeşleri 

Süleyman ve Bayezid’i (1635), Bağdat seferi öncesinde de kardeşi Kasım’ı (1638) 

boğdurtmuştur. Sultan’ın, bu katl fiillerini fetih şenliği ve bayram gibi günlere denk 

getirerek muhtemel bir tepkinin önüne geçmeye çalıştığı kaydedilmektedir.
1240

 

Hastalandığı bir sırada hayatta kalan son kardeşi İbrahim’in de katlini emrettiği ancak 

bu isteğin yerine getirilmediği ifade edilir.
1241

  

 Son kardeş katli hadisesi ise Sultan III. Osman devrinde, sultanın amcazâdesi 

Şehzade Mehmed hakkında vuku bulmuştur (1755).
1242

  

                                                                                                                                               

Bu konuda bkz. İsmail Hakkı UZUNÇARŞILI; “Üçüncü Mehmed’in Oğlu Şehzâde 

Mahmud’un Ölümü”, Belleten Dergisi, C. XXIV, S. 94, Nisan 1960, s. 263-267. 

1239
 AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 105. 

1240
 AKMAN; a.g.e., s. 107-108. 

1241
 AKMAN; a.g.e., s. 108.  

1242
 Bu katil olayı, bir asrı aşkın bir süredir terk edilmiş bir uygulamanın yeniden hayata 

geçirilmesi demekti. Bu sebeple devlet görevlileri tarafından sıcak bakılmamış, 

ancak sadrazam değişikliği ile gerçekleştirilebilmiştir. Bu hadisede dahli bulunan 



384 

2. Tanzimat Sonrası Dönem 

Tanzimat Fermanı ile birlikte getirilen yeniliklerden en önemlileri; bir ceza 

kanununun yapılacağının belirtilmesi ve ceza davaları alenî ve etraflıca görülmedikçe ve 

suçlular hakkında şer’i veya kanunî hüküm bulunmadıkça, kimsenin açık ya da gizli 

öldürtülmeyeceğinin ifade edilmesiydi. Bu da padişahın örfî ceza verme yetkisinden 

vazgeçip, yargılama yetkisini bütünüyle mahkemelere bırakmış olması anlamına 

geliyordu.
1243

 Konumuz bakımından bu husus önemlidir. Zira hâkimiyet telâkkisinin 

değişmesine bağlı olarak, isyan sayılan ve katl cezası verilen fiiller bakımından önemli 

bir muhteva daralması bulunduğu açıktır.  

Tanzimat Fermanı gereğince 1840’da çıkarılmış olan ilk Ceza Kanunu’nda ve 

daha sonra çıkarılan 1851 tarihli Kanun-ı Cedit’te, isyan suçuna dair bazı hükümler 

mevcuttur. Bu suç, anılan kanunlarda öncelikle, padişahın, yaşama hakkının 

dokunulmazlığına dair vermiş olduğu güvence meyânında istisnâi bir hâl olarak ve 

dolaylı bir şekilde yer almaktadır. Buna göre, Osmanlı Devleti tebaasından herhangi 

birisinin, padişaha ihanet ve devlet aleyhine fitne uyandırmaya kalkışmasına yönelik 

açık bir fiili, gerekli tahkikat ve incelemeler ile dikkatli bir yargılama neticesinde sübût 

bulmadıkça kimse gizli yahut açık herhangi bir şekilde öldürülmeyecektir.
1244

 Bu 

                                                                                                                                               

Sadrazam Bâhir Mustafa Paşa, bilahare III. Mustafa tarafından bu sebeple idam 

edilecektir. (Bkz. AKMAN; a.g.e., s. 108-109.)  

1243
 Bkz. ÜÇOK-MUMCU-BOZKURT; “Türk Hukuk Tarihi”, s. 328-329. 

1244
 Bila istisna tebea-i Devlet-i Aliyyeden olanların (Osmanlı Devleti vatandaşlarının) 

metbu-u şer’îsi (hukûkî lideri) olan Padişahına ihanet ve Devlet-i Aliyye aleyhine 

îkâz-ı fitneye (fitne uyandırmaya) cesaret ve katl-i nefse (adam öldürmeye) cür’et 

misillû bir hareket-i sarîhası (açık bir hareketi) vuku bulup da şer'an ve kanunen ve 

alenen ve tahkikat-ı lâzıme ve tetkikat-ı muktaziye (gerekli soruşturma ve 



385 

hükümden, yapılacak yargılama neticesinde bu yönde bir fiili sübût bulmuş kimselerin, 

idam edilebilecekleri neticesi çıkmaktadır.  

İlerleyen maddelerde karışıklık çıkaran kimseler (sâi bil-fesad) sözlü ve fiilî 

olarak ikiye ayrılmakta ve haklarında farklı hükümler va’z edilmektedir. Buna göre, 

eğer bir kimse başkalarını, devlete ve yasal düzene karşı çıkmaya sözlü olarak teşvik 

ederse, bir yıldan beş yıla kadar kürek cezasına mahkûm edilir.
1245

 1851 (1267) tarihli 

Ceza Kanunu, ilaveten bir de pranga vurulması hükmünü içermektedir.
1246

 Buna karşılık 

                                                                                                                                               

incelemeler) ile kirâren ve mirâren (defalarca) davası görülerek bila garaz cünhası 

ba’des-sübût hüküm terettüp etmeksizin (tarafsız bir şekilde suçu sübut bulup da 

mahkemece karara bağlanmaksızın) hafî ve celî (gizli ve açık) ve katîlen ve 

tesmîmen (öldürülerek ve zehirlenerek) ve gerek her türlü suver-i mümküne ile hiç 

kimsenin canına kasdolunmamasına, taraf- ı eşref-i Hazret-i Şahâneden (Padişah 

tarafından) ahdü mîsak buyurulmuş olduğundan (söz verildiğinden), Devlet-i Aliyye 

memurlarından ve alel-ıtlak sair eşhastan hiç kimse diğer birisinin canına 

kasdedemiyeceğine binaen; faraza vuzerâdan (vezirlerden) birisi tarafından bir 

çobanın bile canına kasd vukuunda ol vezirin hakkında dahi kısas-ı şer'i icra oluna. 

(Fasl-ı Evvel md. 1) Bkz. AKGÜNDÜZ; “Mukayeseli İslâm ve Osmanlı Hukuku 

Külliyatı”, s. 811 ve 822. 

1245
 “Sâi Bil-fesad olanlar (karışıklık çıkaranlar) iki suretten hali olmayıp, birisi kavlen 

ve diğeri fiilen olacağından; mesela bir adam diğer bir adamı veyahut bir takım 

adamları Devlet-i Aliyyeye ve kavânin ve nizâmâta mugayir harekâta terğib (teşvik) 

vadisinde fesadlı sözler söyleyecek olur ise, bir seneden beş seneye kadar fesadının 

derecesine göre vaz'-ı kürek oluna (kürek cezasına mahkûm edile).” (1256/1840 

tarihli Ceza Kanunnâme-i Hümâyûnu İkinci Fasıl m.1 ve 1267/1851 tarihli Kanun-

u Cedîd, Fasl-ı Evvel, m.5) Bkz. AKGÜNDÜZ; a.g.e., s. 812 ve 823. 

1246
 “…ve pranga bend ola.” Bkz. AKGÜNDÜZ; a.g.e., s. 823. 



386 

eğer bu girişim fiilî olarak gerçekleşmişse, mesela tebaadan birilerini bağy ve isyana 

davet ederek onlara silah ve barut vermek gibi davranışlara teşebbüs edilmiş ise bu 

hareket çok ciddî bir suç teşkîl edeceğinden cezası idamdır. Ancak haklarında idam 

kararı verilen bu kimseler hakkındaki hüküm Padişaha arz edilir, padişahın bu cezayı 

hafifleterek müebbed kürek cezasına çevirme yetkisi saklıdır.
1247

 

Büyük ölçüde 1810 tarihli Fransız Ceza Kanunu örnek alınarak hazırlanmış olan 

1858 tarihli Ceza Kanunnâme-i Hümâyûnu’nda ise bu tip suçlar için “Devlet-i Aliyyenin 

Emniyet-i Dahiliyesini İhlal Eden Cinâyet ve Cünhalar” başlıklı müstakil bir fasıl 

ayrılmış ve ayrıntılı düzenleme yapılmıştır. Kanun’un 55. maddesine göre, Osmanlı 

Devleti tebaa ve sakinlerini bizzat yahut aracı kullanarak saltanat aleyhine silahlı isyana 

azmettiren kişi, bu isyanın gerçekleşmesi veyahut fiilen icrasına girişilmeye başlanmış 

olması hâlinde idam edilecektir.
1248

  Bu suçun toplu olarak icra edilmesi veya icrasına 

                                                 
1247

 “Fiilen olduğu hâlde, yani bir kimesneyi veya bir takım adamları bağy (devlete 

karşı gelmeye) ve isyana davet etmek ve onlara esliha ve barut vermek gibi şeylere 

tasaddi (teşebbüs) oldukta bu makûlelerin cünhası (suçu) pek azîm olacağından 

siyaseten katl ve idam kılına. Şu kadar ki bu makûle siyaseten katl olunacakların 

idamına hükmolunduktan sonra taraf-ı eşref-i Hazret-i Padişahîye arz ve istîzan 

oluna. Ve sahib-i cünhanın (suçlunun) katle bedel müebbeden küreğe vaz’ı 

merâhim-âde-i Cenab-ı Şahaneye mufavvaz ola (bırakıla)” (1256/1840 tarihli Ceza 

Kanunnâme-i Hümâyûnu İkinci Fasıl m.2 ve 1267/1851 tarihli Kanun-u Cedid, 

Fasl-ı Evvel, m.6) Bkz. AKGÜNDÜZ; a.g.e., s. 812 ve 823. 

1248
  “Her kim bizzat veya bilvasıta tebea-i Devlet-i Aliyye ve sekene-i memâlik-i 

mahrûseyi, saltanat-ı seniyye aleyhine müsellehan isyan ettirmek üzere tahrik edip 

de maksadı olan kaziyye-i isyan tamamiyle fiile çıkar veyahut madde-i isyanın 

icrasına başlanmış bulunur ise ol kimse idam olunur.” (1858 tarihli Ceza 

Kanunnâme-i Hümâyûnu, m. 55) , Bkz. AKGÜNDÜZ; a.g.e., s. 842. 



387 

teşebbüs edilmesi hâlinde, bahse konu topluluğun yöneticisi ve bahse konu isyanın asıl 

azmettiricisi olan kişiler her nerede ele geçirilirlerse idam edileceklerdir. Topluluğun 

diğer üyelerine gelince onlar da işlenen suçtaki iştiraklerinin derecesine göre 

müebbeden yahut geçici olarak kürek cezasına mahkûm edileceklerdir.
1249

 Ayrıca 

meydan, sokak gibi halka açık alanlarda yazılı, basılı veya sözlü isyan propagandası 

yapmak suretiyle halkı isyana doğrudan doğruya teşvik eden kişi, isyan suçu işlemiş 

gibi cezalandırılır. Ancak isyan gerçekleşmezse ömür boyu sürgün cezası uygulanır.
1250

 

Kardeş katli meselesine gelince, bu uygulamanın son olarak Sultan III. Osman 

devrinde, sultanın amcazâdesi Şehzade Mehmed hakkında vuku bulduğu (1755) daha 

evvel ifade edilmişti.
1251

 Öte yandan XIX. asırda Osmanlı devlet uygulamasında 

                                                 
1249

 “Bâlâda muharrer 55. ve 56. maddelerde beyan olunan fesadlardan birini, bir 

takım eşkiya birlikte olarak icra eder veyahut icrasına tasaddi eylerler ise, ol 

cemiyet-i şekavete dahil bulunanlardan asıl reis-i eşkiya ve muharrik-i mefsedet 

olanlar her nerede tutulur ise idam olunup sairlerinden dahi mevki-i cinayette ahz 

ve girift olanlar, madde-i fesadda tebeyyün edecek cinayet ve medhallerinin 

derecâtına göre müebbeden yahut muvakkaten küreğe vaz olunur.” (1858 tarihli 

Ceza Kanunnâme-i Hümâyûnu, m. 57) Bkz. AKGÜNDÜZ; a.g.e., s. 843. 

1250
 “Her kim meydan ve esvakda ve mecma-i nâs olan mahallerde, gerek nutuk irad 

ederek ve gerek yafta yapıştırarak veyahut matbu varaka neşr eyleyerek, ahali ve 

sekeneyi işbu fasılda beyan olunan cinayetleri işlemeğe doğrudan doğruya tahrik 

eder ise, ol cinayetlerin fiilen murtekibi gibi mücâzat olunur. Fakat zikrolunan 

tahrikâtın bir gûnâ eser-i fiilîsi zuhur etmez ise nefy-i ebed cezasıyla mücâzat 

kılınır.” (1858 tarihli Ceza Kanunnâme-i Hümâyûnu, m. 66) Bkz. AKGÜNDÜZ; 

a.g.e., s. 844. 

1251
 Bu katil olayı, bir asrı aşkın bir süredir terk edilmiş bir uygulamanın yeniden hayata 

geçirilmesi demekti. Bu sebeple devlet görevlileri tarafından sıcak bakılmamış, 



388 

hanedanın en yaşlı erkek üyesinin tahta çıkması (senioritas) bir kaide olarak 

yerleştiğinden, artık ne katil ve ne de hapis uygulamaları söz konusu olacaktır.
1252

 

Nihayet bu kâide, 1876 tarihli Kanun-ı Esâsî’de de düzenlenmiştir. Kanun-ı Esâsî’nin 3. 

Maddesine göre: 

“Saltanat-ı seniye-i Osmaniye hilâfet-i kübrâyı İslâmiye’yi hâiz olarak sülale-i 

Âl-i Osman’dan usul-ü kadimesi vechile ekber evlada aittir.”  

 

  

                                                                                                                                               

ancak sadrazam değişikliği ile gerçekleştirilebilmiştir. Bu hadisede dahli bulunan 

Sadrazam Bâhir Mustafa Paşa, bilahare III. Mustafa tarafından bu sebeple idam 

edilmiştir. (Bkz. AKMAN; “Osmanlı Devletinde Kardeş Katli”, s. 108-109.)  

1252
 ORTAYLI; “Türkiye Teşkilâtı ve İdare Tarihi”, s. 183. 



389 

SONUÇ  

İsyan (bağy) suçu, siyâsî bir suç mahiyetindedir.
1253

 Geçmişi, iktidar olgusu ile 

yaşıttır.
1254

 Bu sebeple iktidar tarihinden bağımsız olarak düşünülemez. İktidarın ruhu 

ise hâkimiyet telâkkisidir ve bir devlette geçerli olan hâkimiyet telâkkisi anlaşılmadan o 

devletin siyâsî suçlulara ve bilhassa isyancılara yaklaşım şeklini anlamak mümkün 

olmaz. Bu sebeple isyan suçunun Türk-İslâm tarihinde görülen uygulamalarını anlamak, 

öncelikle Türk ve İslâm hâkimiyet telâkkilerini tanımaktan geçmektedir.  

Kadîm Türk hâkimiyet telâkkisinde, hâkimiyet bakımından münhasır hak 

tanımlaması mevcuttur. Buna göre kut (hâkimiyet yetkisi) hanedanın erkek 

fertlerindedir. Ancak bu hanedan mensuplarının Çin imparatorlarında olduğu gibi kudsî 

bir mahiyet taşıdıkları da söylenemez.
1255

 Töre, hakanı da bağlayan temel hukuk 

kuralları mecmuasıdır.
1256

 Bozkır kültürünün ve tabiî şartların tesiri ile sürekli ve 

                                                 
1253

 Mehmet AKMAN; “Önceki Hukukumuzda İsyan Suçu”, Marmara Ünversitesi 

Hukuk Fakültesi Hukuk Araştırmaları Dergisi, C. IX, S. 1-3, İstanbul, 1995, s. 207. 

Ali ŞAFAK; “Bağy” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. IV, İstanbul, 1991, s. 

452. 

1254
 İlkçağlardan günümüze kadar muhtelif devirlerde ve devletlerde siyâsî suça bakışı 

özetleyen açıklamalar için bkz. Köksal BAYRAKTAR; Siyasal Suç, Fakülteler 

Matbaası, İstanbul, 1982, s. 1-30. 

1255
 Bahaeddin ÖGEL; Türklerde Devlet Anlayışı (13. Yüzyıl Sonlarına Kadar), 

Başbakanlık Basımevi, Ankara, 1982, s. 49-51. Ayrıca bkz. Nevzat KÖSOĞLU; 

Hukuka Bağlılık Açısından Eski Türkler’de-İslâm’da ve Osmanlı’da Devlet, 

Ötüken Yayınları, 3. Basım, İstanbul, 2013, s. 37. 

1256
 İbrahim KAFESOĞLU; Türk Millî Kültürü, Ötüken Neşriyat, İstanbul, 1998, s. 

246-247. 



390 

düzenli olarak toplanan bir meclisten söz edilemese de yılın belli dönemlerinde toplanan 

ve önemli kararların alındığı toy’lar mevcuttur.
1257

 Töre ile bağlı olan hakanın, 

yönetilenlere karşı bir kısım vazife ve sorumlulukları vardır.
1258

 Bu sorumluluklarını 

yerine getirmemesi, yahut halkına kötü davranması hâlinde kendisinden kut çekilir. Bu 

da azil, yahut kimi durumlarda isyan demektir.
1259

 İsyan arzu edilmez; zira isyan bir 

“yanılma”dır,
1260

 “bilig bilmez kişi işi”dir,
1261

 “bulanma”dır,
1262

 “yer ve gök’ün 

birbirine karışması”dır.
1263

 Ne ki kimi zaman vâki olmuştur, olunca da; “Üstte gök 

basmasa, alta yer delinmese asla bozulmayacak olan Türk’ün ili, töresi bozulmuş”; 

“Mızraklılar (düşman) gelince de, kanı su gibi koşmuş, kemiği dağ gibi yatmış, beylik 

erkek evlatlar kul, hanımlık kız evlatlar câriye olmuştur.”
1264

   

Türkler, İslâm dini ile tanışmadan önce de devlet ve hâkimiyet sahibi bir millet 

olarak ortaya çıkmış bulunuyorlardı. Kendilerine ait hâkimiyet telâkkileri mevcuttu. Bu 

cümleden olmak üzere taht üzerinde hak iddia etmek, hanedanın her erkek üyesi için 

                                                 
1257

 KAFESOĞLU; a.g.e., s. 239, 264. ÖGEL; a.g.e., s. 85. 

1258
 KAFESOĞLU; “Türk Millî Kültürü”, s. 256. Bkz.; Kül Tigin Âbidesi (Güney 

Cephesi 10). Bkz. Aybars PAMİR; Batıda Egemenlik Kavramının Gelişimi ve Eski 

Türk Egemenlik Anlayışı, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü (Yüksek 

Lisans Tezi), Ankara, 1998, s.  82-84. 

1259
 ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 218. KÖSOĞLU; a.g.e., s. 40-41. 

1260
 ÖGEL; a.g.e., s. 243, 253. 

1261
 ÖGEL; a.g.e., s. 253. 

1262
 Kültigin Âbidesi, Kuzey 4-5. Ayrıca bkz. ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 

168-169. 

1263
 ÖGEL; “Türklerde Devlet Anlayışı”, s. 168-169. 

1264
 Kül Tigin Âbidesi, Doğu 23-25., Bkz. Muharrem ERGİN; Orhun Âbideleri, Hisar 

Kültür Gönüllüleri, 2003, s. 17. 



391 

tabiî idi. Bitmek tükenmek bilmez taht mücadelelerine ve hatta devletin parçalanmasına 

yol açan esas bu olduğu hâlde, yine de bu talep, tabiî ve mazur görülmekteydi. Bu 

sebeple sair devlet görevlileri ve halkın isyan teşebbüslerine karşı acımasız 

müeyyidelerle karşı konulmasına rağmen, hanedan mensuplarından gelen bu çeşit 

çıkışlar karşısında, genelde daha müsamahakâr bir tutum izlenmekteydi.
1265

 Bu sebeple 

kabul ettikleri yeni dinin, bilhassa kamu hukukuna dair esaslarının mevcut devlet 

düzenleri ile bağdaştırılması meselesi ortaya çıkmıştır.  

İslâm’da kamu hukukuna dair salt prensipler seviyesinde bir kısım düzenlemeler 

mevcuttur. Bu da zaman ve şartlara göre değişebilen esnek bir uygulama imkânı 

sağlıyordu. Bu prensipler, esasında Allah’a ait olan hâkimiyetin Müslümanlar elinde bir 

emanet hüviyetinde bulunduğu, bu yüzden ehil olana tevdiinin gerektiği, işbaşına gelen 

devlet başkanının da Müslümanları koruyup işlerini meşveret esası çerçevesinde idare 

ederek, şer’i hükümler gereğince hükmetmesi esaslarına dayanıyordu. Böylece devletin 

de, riyasetin de, sair görevlerin de şer’i hükümlerin tatbiki uğruna araçsallaştığı bir idare 

sistemi söz konusuydu. Bu da hâliyle devlet başkanı için ağır bir sorumluluk, ümmet 

için ise denetim mükellefiyeti demekti.
1266

 Şekle ilişkin düzenlemeleri, öze ilişkin 

prensiplere nispetle tâli mahiyette gören karakterinin bir icâbı olarak ayrıntılı kurum ve 

düzenlemelere sahip bulunmayan bu hukuk sisteminin, sair milletlerin tecrübelerinden 

istifade etmesi ve onları kendi inanç sistemlerine uygun bir dönüşüme uğratarak tatbik 

etmesi tabiî idi ve nitekim tatbikatta da böyle olmuştu.
1267

 Bununla beraber bilhassa 

Emevî ve Abbasî hanedanları döneminde saltanata tahvil edilen hilâfette, 

dönüştürülerek müesseseleştirilmesi gereken ithâl uygulamalar, temel yapıyı 

                                                 
1265

 Cüneyt KANAT; Ortaçağ Türk Devletlerinde Suç ve Ceza, Küre Yayınları, 2. 

Baskı, İstanbul, 2013, s. 62. 

1266
 Bu konuda bkz. Tez; İkinci Bölüm, I-B-1. 

1267
 Bkz. Taner TİMUR; Osmanlı Kimliği, Hil Yayın, 1. Bası, İstanbul, 1986, s.56. 



392 

dönüştürme pahasına sür’atle kabul edildiğinden, Bizans ve Sasanî devlet gelenekleri 

İslâm devlet ve hâkimiyet felsefesinde önemli tesir icra etti.
1268

 Bununla beraber yine de 

bilhassa müçtehitlerin büyük gayretleri neticesinde hukuk, istiklâlini muhafaza 

edebilmişti. Ancak bu, elbette zaruret prensibi çerçevesinde statüko lehine verilen 

önemli tavizler pahasına sağlanmıştı.  

Türklerin İslâmiyet ile tanışmaları da bu ortamda söz konusu olmuştu. Bir Arap 

devleti özelliği gösteren Emevî hanedanı zamanında ilk temaslar gerçekleşmiş ise de 

diğer unsurlarla birlikte “mevâli” denilerek ötekileştirilen Türkler’in kitlesel bir 

ihtidasına bu dönemde pek rastlanmaz. Fakat bilhassa Abbasîler döneminde gerçekleşen 

temaslar neticesinde Türklerin kitleler hâlinde İslâmiyet’i benimsedikleri 

gözlenmektedir. IX. asırdan itibaren gerçekleşen bu gelişme, Oğuz’un dilinden “Güneş 

bayrağımız, gök çadırımız!” ifadesi ile ilân edilen
1269

 Türk cihân hâkimiyeti 

mefkûresinin, İslâm’ın gazâ ruhu ile kaynaşması manasına geliyordu.
1270

 Hâkimiyetin 

tekliği prensibi çerçevesinde sair sultanlıkların şeklen dahi olsa niyabet makamında 

görüldüğü bir zeminde Türkler, Abbasî hilâfetinin önce tâbisi, bilahare hâmisi 

olmuşlardı. Bu himâye bilhassa Selçuklu Devlet idaresinde bârizdir.
1271

 Moğol istilâsı 

                                                 
1268

 M. Fuad KÖPRÜLÜ; Bizans Müesseselerinin Osmanlı Müesseselerine Tesiri, 

Ötüken Neşriyat, İstanbul, 1981, s.213. Ahmet MUMCU; Siyaseten Katl, Birey ve 

Toplum Yayınları, 2. Baskı, Ankara, 1985, s. 13 

1269
 Willi BANG- G. Reşit RAHMETİ; Oğuz Kağan Destanı, İÜEF Türk Dili Semineri 

Neşriyatından, Burhaneddin Basımevi, İstanbul, 1936, s. 17. 

1270
 Halil İNALCIK; Devlet-i ‘Aliyye (Osmanlı İmparatorluğu Üzerine Araştırmalar-I, 

Klasik Dönem 1302-1606), Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 11. Baskı, 

İstanbul, 2009, s. 31-32. Bkz. Osman TURAN; Selçuklular Tarihi ve Türk İslâm 

Medeniyeti, Turan Neşriyat Yurdu, 2. Baskı, İstanbul, 1969, s. 95. 

1271
 Bkz. TURAN, “Selçuklular Tarihi…”, s. 76, 94-95. 



393 

ile birlikte dağılan Selçuklu hâkimiyeti sonrasında, Abbasî hanedanından sağ kalanların 

Mısır’a, yine bir Türk devleti olan Kölemenler’e sığındıkları da mâlumdur. Bu tarihten 

sonra hilâfet makamı artık bütünüyle şeklî bir mâhiyet arz etmektedir. İşte aynı zaman 

diliminde Anadolu’da Osmanlı Beyliği’nin temelleri atılmış, bu beylik Rumeli’de fetih, 

Anadolu’da iltihak karakteri gösteren büyüme siyaseti ile hâkimiyet sahasını günden 

güne genişletmiştir.
1272

 I. Selim’in Mısır fethi ile beraber Abbasî hilâfetine son 

verilmesinden sonra Osmanlı sultanları, artık kesin olarak Müslümanların şark ve 

garptaki tek hâmileri, Hâdimü’l Harameyniş-Şerifeyn olmuşlardır. 

Bir Türk-İslâm devleti olan Osmanlı Devleti’nde de, isyanlar bakımından 

öncelikle İslâm ceza hukukunun bağy hükümleri geçerli olmuştur.  

Bağy suçu, ta’zîr suçları cümlesinden olup, karşılığında Kur’an ve Sünnet’in 

belirlemiş olduğu bir ceza hükmü mevcut değildir; hâliyle cezası devlet başkanı 

tarafından takdir edilir.
1273

 Bağîlerle gerçekleştirilen savaş ise bir ceza olmayıp, devlet 

başkanının dâhilî nizâmı koruma vazifesinden kaynaklanan bir çeşit kolluk faaliyeti 

mahiyetindedir. Allah (kamu) haklarının galip olduğu bir ta’zîr suçu mahiyetinde 

olduğu için de, devlet başkanının af yetkisi mevcuttur.
1274

     

                                                 
1272

 Mustafa ALKAN, "Osmanlı Devleti'nde Merkez Teşkilatı", Osmanlı Teşkilat Tarihi 

(ed. Tufan Gündüz) içinde, Grafiker Yayınları, 1. Baskı, Ankara, 2012, s. 15. 

1273
 AKMAN; “Önceki Hukukuzda İsyan Suçu”, s. 217-218. 

1274
 Abdulkâdir ÛDEH; Mukayeseli İslâm Ceza Hukuku-Genel Hükümler (Çev. Ali 

ŞAFAK), C. I, Kayıhan Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 2012, s. 136. Fahrettin 

ATAR; “Af (Fıkıh)” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. I, İstanbul, 1988, s. 

396. 



394 

Suç, menea sahibi Müslüman bir topluluğun kendilerince haklı sayılan bir te’vile 

istinaden âdil devlet başkanına karşı şiddet kullanarak başkaldırmasıyla teşekkül 

eder.
1275

  

Suçun teşekkülü için hâkimiyeti ele geçirme maksadına yönelmiş elverişli bir 

hareketin varlığı şarttır. Bu manada kaideten hazırlık hareketleri cezalandırılmaz. 

Muhalefet hürriyeti asıl olduğu cihetle fikir suçu da söz konusu değildir. Bununla 

beraber isyan kasdı ile bir araya gelmiş ve fiilen isyana kalkışmak üzere toplanmakta 

olan kişilerin bu hazırlık hareketleri ta’zîren cezalandırılabilir, lâkin baskın görüşe göre 

bağy olarak tavsif edilemez.
1276

 Hareket unsuru esas alınmak kaydıyla yapılan tasnifler 

bakımından bağy suçu; cebir ihtiva eden icrâî hareketlerle işlenebilen, serbest hareketli 

bir suç mahiyetindedir. Ancak icrâî suçlar kaideten ihmâl suretiyle de işlenebildiğinden 

bu suçun unsurunu teşkil eden toplu harekete ihmâl suretiyle iştirak da mümkündür.
1277

  

Neticesi bakımından yapılan tasnifler çerçevesinde, bağy suçu neticesi harekete 

bitişik olan şeklî bir suç mahiyetindedir. Suç tanımında netice gösterilmemiş olup, salt 

hareketin icrası ile birlikte netice de gerçekleşir ve suç teşekkül eder. Bunun neticesi 

olarak da suçun işlendiği yer ve zaman, hareketin gerçekleştiği yer ve zamandır. Zarar 

biçiminde tezahür eden bir netice aranmamakta olduğundan, bu suç bir tehlike suçudur. 

Bununla birlikte isyanın vukuu ile birlikte suç konusu üzerinde tehlikenin gerçekleşmiş 

olduğu kabul edildiğinden, yani bu tehlikenin somut olarak gerçekleşip 

gerçekleşmediğinin ayrıca araştırılması gerekmediğinden; bu, bir soyut tehlike suçudur. 

Keza suç, elverişli hareketle birlikte tamamlanmış olmakla beraber, netice failin 

                                                 
1275

 Ömer Nasuhi BİLMEN, Hukukı İslâmiyye ve Istılahatı Fıkhiyye Kamusu, C. III, 

Bilmen Yayınevi, İstanbul (Tarihsiz), s. 333, 410. 

1276
 ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. s. 451. 

1277
 Bkz. Tez; İkinci Bölüm, II-B-2-a. 



395 

iradesine bağlı olarak devam edebildiğinden mütemâdî suç mahiyetindedir; hâliyle 

temâdî müddetince suça iştirak mümkün olup, zamanaşımı da temâdînin kesilmesi ile 

işlemeye başlar.
1278

  

Kalkışmanın kendisi, müstakil olarak suç sayıldığından ötürüdür ki bağy, bir 

kalkışma suçu mahiyetindedir. Bir başka anlatımla bu suç bakımından teşebbüs 

hükümlerinin uygulanma imkânı yoktur.   

Fail unsuru çerçevesinde yapılacak bir tasnife göre ise, kural olarak bu suç, 

sadece Müslümanlar tarafından işlenebileceğinden özgü suç mahiyetindedir. Hanefî 

hukukçularına göre eğer zimmîler bu suçun işlenişine iştirak etmişlerse onların da 

haklarında bağî ahkâmı uygulanır. Ancak sırf zimmî yahut müste’menlerden müteşekkil 

bir kuvvetin isyan etmesi durumunda, haklarında harbî ahkâmının (bağy değil) 

uygulanacağı hususunda ittifak vardır. Bir diğer açıdan bu suç, ancak menea sahibi bir 

topluluk tarafından işlenebileceğinden ötürü çok failli bir suç mahiyetindedir. 

Dolayısıyla birden fazla failin tipik fiili birlikte icrası, suçun işlenmesini kolaylaştıran 

bir hâl olmayıp, suçun kurucu unsurudur. Bunun neticesi olarak da bu kimseler şerik 

değil faildirler. Bununla birlikte tipik fiilin tanımına dahil olmayan yardımları ile 

başkaları bu suça dolaylı şerik sıfatı ile iştirak edebilirler.
1279

  

Bu suç, mağdur unsuru açısından da hususiyet gösterir; zira bu suç, ancak devlet 

başkanı veya naibine karşı işlenebilir.
1280

  

 

                                                 
1278

 Bkz. Tez; İkinci Bölüm, II-B-2-b. 

1279
 Bkz. Tez; İkinci Bölüm, II-B-2-c. 

1280
 ÛDEH; a.g.e., C. II, s. 757. 



396 

Manevî unsur bakımından kasten (‘amden) işlenebilen suçlardandır. Bunun 

yanında bağîlerin kendilerince haklı gördükleri bir içtihada dayanmak biçiminde tezahür 

eden özel kastlarının da bulunması şarttır.
1281

  

Bağy suçunun bir siyâsî suç olması ve faillerinin Müslüman olması sebebiyle 

kendileri ile gerçekleştirilen savaş, bir imha savaşı olmayıp, itaatlerini temin maksadına 

yöneliktir. Savaş neticesinde ele geçirilen esirler köle edinilemeyeceği gibi, bağîlerin 

malları hakkında da ganimet ahkâmı uygulanamaz. Keza savaş esnasında teslim olanlar 

ve yaralılar öldürülmez, kaçanlar takip edilmez. Savaşta sebep oldukları zararlar 

kendilerine tazmin ettirilemeyeceği gibi, savaşın tabiatı icabı mal ve cana vermiş 

oldukları zararlardan ötürü de cezalandırılmazlar. Fakat asayişi bozmuş olmaları 

sebebiyle devlet başkanının haklarında ta’zîren bir ceza vermesi mümkündür. İmam 

Şafiî, Malik ve Hanbel’e göre bu ceza, ölüm cezası haricinde bir cezadır, buna karşın 

Ebû Hanife ta’zîren ölüm cezası verilmesinin de mümkün olduğu kanaatindedir.
1282

 

Bağîlerin fiilî (de facto) hâkimiyetlerini tesis ettikleri bölge, “Dârü’l-Bağy” 

olarak isimlendirilir. Bu bölge, kendine özgü bir hukukî rejime tâbidir. Hukuken Dârü’l 

İslâm’a dahil kabul edilmesine karşın, mevcut fiilî duruma da bir kısım hukukî sonuçlar 

bağlanmıştır. Bu bölgede bağîlerin atamış oldukları kadılar ve valilerin vermiş oldukları 

kararlar, itiraza konu edilmedikçe geçerli kabul edilirler. İtiraz konusu oldukları 

durumlarda dahi, ittifakla batıl kabul edilen bir temele dayanmadıkları müddetçe 

geçersizliklerine hükmolunmaz. Keza bağîler tarafından toplanmış bulunan zekât, öşür, 

cizye ve haraç gibi vergiler mükerreren tahsil edilmez. Dârü’l-Bağy’de işlenmiş suçlar 

bakımından devlet başkanının velayet yetkisi kesilmiş olduğundan, Hanefîlere göre, 

                                                 
1281

 ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 451. 

1282
 ŞAFAK; “Bağy” maddesi, DİA, C. IV, s. 452. Ahmet ÖZEL; “Dârülbağy” 

maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. VIII, İstanbul, 1993, s. 514. 



397 

ceza verilemez; diğer hukuk ekollerine göre ise ceza verilmesi mümkündür. Öte yandan 

bağîlerin bir saldırıya uğramaları durumunda İslâm birliği prensibi mûcibince 

kendilerine yardım edilmesi gerekir. Görülmektedir ki İslâm hukukçuları bir yandan 

Dârü’l-Bağy’i Dârü’l-İslâm’a dahil kabul etmek suretiyle bağîlerin hâkimiyetlerine 

meşrûiyet tanımamaya, bir diğer yandan ise mevcut fiilî duruma bir kısım hukukî 

sonuçlar bağlamak suretiyle hukukî güvenlik prensibini muhafaza etmeye 

çalışmışlardır.
1283

  

Osmanlı Devleti, bir Türk-İslâm devletidir. Kadîm Türk hâkimiyet telâkkisinin 

yücelttiği “kut’lu” bir hanedan ile hiçbir zümreye hukuk karşısında üstünlük tanımayan, 

mes’uliyet eksenli İslâm hâkimiyet telâkkisinin bir sentezini ifade eder. Öte yandan 

Emevîlerin Bizans, Abbasîler’in Sasanî tesiri ile müesseseleştirdikleri telâkkilerin 

Selçuklular vasıtasıyla intikal edişini de buna eklemek gerekir. Devşirme sistemi ve 

kardeş katli gibi nev’i şahsına münhasır uygulamaların da ortaya konması ile birlikte 

Osmanlı, kendine has hususiyetler de gösteren dikkat çekici bir devlet tipi olmuştur.
1284

 

Avrupa’da siyâsî suç ve suçlu mefhumları, tarihî tekâmül süreci içerisinde nasıl inişli-

çıkışlı bir seyir göstermiş iseler; Osmanlı hâkimiyet telâkkisinin tüm hususiyetleri ile 

kendisini gösterdiği uygulama örnekliğinde de, isyan suçuna yaklaşım benzer bir 

farklılık göstermiştir. Bu manada İslâm hukuku prensiplerinin yanı sıra kendisine özgü 

bir kısım hususiyetler taşıması da elbette beklenmeliydi ve nitekim öyle de olmuştur.  

Devşirme sistemi ile birlikte bir yandan askerî sınıfın padişah karşısındaki 

konumu tam bir tabiiyet mevkiine indirgenirken
1285

, bir diğer yandan kardeş katli 

                                                 
1283

 Bkz. Tez, İkinci Bölüm, II-E-4. 

1284
 Bkz. Tez, Üçüncü Bölüm, I-B-4. 

1285
 Bkz. Coşkun ÜÇOK-Ahmet MUMCU-Gülnihal BOZKURT; Türk Hukuk Tarihi, 

Turhan Kitabevi, 17. Baskı, Ankara, 2015, s. 209-210. 



398 

müessesesi ile hanedan içindeki taht kavgalarının önüne geçilmeye çalışılmıştır.
1286

 Bu 

da siyaseten katl müessesesinin oldukça yaygın olarak tatbik edilmesi neticesini 

doğurmuştur. İslâm ceza hukukunda, isyan maksadıyla fiilî bir şiddet tezahürü, yahut bu 

yönde kat’i emarelerin ortaya çıkması neticesinde ancak cevazına izin verilen savaş ve 

katl yetkisi, bu tatbikat biçiminde çok küçük ve önemsiz emarelere bağlanmış, 

muhtevası oldukça genişletilmiştir.
1287

 Kardeş katli uygulamasının ise bağy kurumu ile 

hatta ceza hukuku ile hiçbir alakası yoktur. Bütünüyle kendine has örfî bir tatbikattan 

ibarettir.
1288

 Zira ortada isyan yönünde bir fikir dahi mevcut değilken, salt Osmanlı 

hanedanına mensup olmak, potansiyel bir tehdit kabul edilerek, şehzadelerin katli 

cihetine gidilmiştir. Henüz yaşını bile doldurmamış bebeklerin katledilmesinden, bir 

defada 19 kardeşin aynı anda öldürülmesine kadar birçok müessif hadise yaşanmıştır. 

Ancak bunun yanında, fiilen isyana teşebbüs etmiş bir kısım şehzadeler ile Şahkulu 

isyanı örneklerinde görüldüğü üzere İslâm ceza hukukunun bağy hükümleri 

uygulanmıştır. 

Tanzimat Fermanı ile birlikte idam cezalarının yargı kararı olmaksızın icra 

edilemeyecek olması önemli bir gelişmedir. İsyan suçu, bu dönemde çıkarılan 1840, 

1851 ve 1858 tarihli Ceza Kanunlarında düzenlenmiş ve faillerine fiilin niteliğine göre 

değişen cezalar öngörülmüştür. Bununla birlikte padişahın idam cezalarını af ve 

hafifletme yetkisi mahfuz tutulmuştur. Bu dönemde isyan sayılan hâllerin de klâsik 

dönemdeki telâkki biçimine göre önemli bir muhteva daralmasına uğradığı 

görülmektedir. Öte yandan XIX. asırdan itibaren, hanedanın en yaşlı erkek üyesinin 

                                                 
1286

 İlber ORTAYLI; Türkiye Teşkilâtı ve İdare Tarihi, Cedit Neşriyat, 3. Baskı, 

Ankara, 2008, s. 170. 

1287
 Bkz. MUMCU; “Siyaseten Katl”, s. 84-100. 

1288
 Mehmet AKMAN; Osmanlı Devletinde Kardeş Katli, Eren Yayıncılık, 1. Basım, 

İstanbul, 1997, s.158. 



399 

tahta çıkması bir kaide olarak yerleştiğinden, kardeş katli ve hapis uygulamaları da terk 

edilmiştir. Bu esas 1876 tarihli Kanun-i Esâsî ile de anayasal seviyede açıklığa 

kavuşturulmuştur. 

  



400 

KAYNAKÇA 

ABDURRAHMAN, Aveen Khaled, (2017), “İslâm Ceza Hukuku Bakışında Siyâsî 

Suçların Kapsamı”, İslâm Ceza Hukuku (ed. Abdurrahman Eren, M. Refik 

Korkusuz), C. II içinde, Uluslararası Hukukçular Birliği Yayınları, Antalya, s. 

526-553. 

ABDURRAZIK, Ali, (1995), İslâmda İktidarın Temelleri –Bir “İdeolojik Devlet” 

Eleştirisi- (Çev. Ömer Rıza Doğrul), Birleşik Yayıncılık, İstanbul. 

AKALIN, Adnan, (2015), “İslâm Hukukunda Devlete İsyan Suçu” (Doktora Tezi), 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü,  Ankara. 

AKGÜNDÜZ, Ahmed, (1986), Mukayeseli İslâm ve Osmanlı Hukuku Külliyatı, Dicle 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Yayınları, Diyarbakır. 

__________________, “Ebüssuûd Efendi” maddesi, (1994),  TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. X, İstanbul, s. 365-371. 

AKGÜNDÜZ, Ahmed – ÖZTÜRK, Said, (1999), Bilinmeyen Osmanlı, Osmanlı 

Araştırmaları Vakfı, İstanbul. 

AKGÜNDÜZ, Murat, (2002), Osmanlı Devleti’nde Şeyhülislâmlık, Beyan Yayınları, 

İstanbul. 

AKMAN, Mehmet, (1995), “Önceki Hukukumuzda İsyan Suçu”, Marmara Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi Hukuk Araştırmaları Dergisi, C. IX, S. 1-3, İstanbul, s. 203-

222. 

_______________, (1997) Osmanlı Devletinde Kardeş Katli, Eren Yayıncılık, 1. 

Basım, İstanbul. 

AKSEKİ, Ahmet Hamdi, (2004), İslâm Fıtrî, Tabiî ve Umumî Bir Dindir, Sebil 

Yayınları, İstanbul.  



401 

 

AKŞİT, M. Cevat, (1976), İslâm Ceza Hukuku ve İnsanî Esasları, Edebiyat Fakültesi 

Matbaası, İstanbul. 

ALACAKAPTAN, Uğur, (1975), Suçun Unsurları, Ankara Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Yayınları, Sevinç Matbaası, Ankara. 

ALKAN, Mustafa, (2012), "Osmanlı Devleti'nde Merkez Teşkilatı", Osmanlı Teşkilat 

Tarihi (ed. Tufan Gündüz) içinde, Grafiker Yayınları, 1. Baskı, Ankara. 

APAK, Adem, (Temmuz-Aralık 2005),  “Hz. Osman'ın Halifeliği Döneminde Meydana 

Gelen Siyâsî Problemler ve Sebepleri Üzerine Bazı Değerlendirmeler”, Usûl 

İslâm Araştırmaları Dergisi, S.4, s. 157 – 170. 

APAYDIN, H. Yunus, (1988), “Humus” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XVIII, 

İstanbul, 1998, s. 365-369. 

___________________, (2013), “Velayet” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

XLIII, İstanbul, s. 15-19. 

el- ARABÎ, Abdullah, (1991), İslâm’da Yönetim Sistemi (Çev. Süleyman Güzel), Şura 

Yayınları, İstanbul, 1991. 

ARİSTOTELES, Politika (Çev. Mete Tunçay), (1975), Remzi Kitabevi, Birinci Basım, 

İstanbul. 

ARSAL, Sadri Maksudi, (1947), Türk Tarihi ve Hukuk, İsmail Akgün Matbaası, 

İstanbul. 

AŞIKÎ, Derviş Ahmed,(1970), Âşıkpaşaoğlu Tarihi (H. Nihâl Atsız neşri), Milli Eğitim 

Basımevi, Birinci Basılış, İstanbul. 

ATAR, Fahrettin, (1979), İslâm Adliye Teşkilatı, Ortaya Çıkışı ve İşleyişi, Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara.  



402 

 

_____________, (1988), “Af (Fıkıh)” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. I, 

İstanbul, s. 395-396. 

_____________, (1991), “Azil” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. IV, İstanbul, s. 

326-327. 

_____________,(2001), “Kadı” maddesi; TDV İslâm Ansiklopedisi,  C. XXIV, 

İstanbul, s. 66-69. 

_____________,(2002) “Kazâ” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi,  C. XXV, İstanbul, 

s. 113-117. 

ATEŞ, Süleyman, (1988), Kur’an-ı Kerîm Tefsîri, C. I-VI, Yeni Ufuklar Neşriyat, 

İstanbul.  

ATÇEKEN, Zeki – BEDİRHAN, Yaşar, (2012), Selçuklu Müesseseleri ve Medeniyeti 

Tarihi, 2. Baskı, Eğitim Yayınevi, Konya. 

AVCI, Mustafa,  (2004), Osmanlı Hukukunda Suçlar ve Cezalar, Gökkubbe Yayınları, 

İstanbul.  

AYCAN, İrfan, (2000), “Emevîler Döneminde Bir İktidar Mücadelesi Örneği: Abdullah 

b. Zübeyr (622-692)”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. XLI, 

Ankara, s. 99-115. 

____________, (2013), “Ziyâd b. Ebîh” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XLIV, 

İstanbul, s. 480-482. 

AYDIN, M. Akif, (1990), “İslâm Hukukunda Devlet Başkanının Tayin Usulü”, The 

Journal of Ottoman Studies-X (ed. Halil İNALCIK vd.) içinde, İstanbul.  

______________, (1991),  “Anayasa” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi,  C. III, 

İstanbul, s. 153-164. 



403 

______________, (2001),  “İstihlâf” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi,  C. XXIII, 

İstanbul, s. 337-339. 

______________, (2015), Türk Hukuk Tarihi, Beta Yayınları, 13. Baskı, İstanbul. 

AYDIN, M. Akif – HAMİDULLAH, Muhammed, (2002), “Köle” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. XXVI, İstanbul, s. 237-246. 

AYDIN, Melikşah, (2015), “İslâm Hukukuna Göre İsyan (Bağy) Suçu ve Cezası”, 

Selçuk Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt XXIII, Sayı 2, Konya, s. 

49-77. 

AYGÜN EŞİTLİ, Ezgi, (2016),  Kalkışma Suçları, Yetkin Yayınları, Ankara.  

AZİMLİ, Mehmet, (2008), “Sa’d b. Ubâde” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

XXXV, İstanbul, s. 377-378. 

BANG, Willi – RAHMETİ, G. Reşit, (1936), Oğuz Kağan Destanı, İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Türk Dili Semineri Neşriyatından, 

Burhaneddin Basımevi, İstanbul. 

BARDAKOĞLU, Ali, (1993), “Ceza (fıkıh)” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi,  C. 

VII, İstanbul, s. 470-478.  

_________________, (1995), “Eşkıya” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XI, 

İstanbul, s. 463-466. 

__________________, (1996) , “Had” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi,  C. XIV, 

İstanbul, s. 547-551. 

__________________, (2001) , “İstîlâ” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXIII, 

İstanbul, s. 359-361. 

BARTHOLD, W. - KÖPRÜLÜ, M. Fuad, (1984), İslâm Medeniyeti Tarihi, Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 6. Basım, Ankara. 



404 

 

BAŞAR, Fahamettin, (1995), “Fetret Devri” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi,  C. 

XII, İstanbul, s. 480-482.    

BAŞGİL, Ali Fuad, (1946), “Devlet Nedir? (Realist Bir Tarif Denemesi)”, İÜHFM, C. 

XII, S. 4, s. 981-990. 

BAŞOĞLU, Tuncay, (Temmuz-Aralık 1996), “Hilâfetin Sübut Şartı Olarak Bey’at”, 

İLAM Araştırma Dergisi, C. I, S. 2, s. 81-111. 

________________, (2011), “Ta’zîr” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XL, 

İstanbul, s. 198-202. 

BAYRAKTAR, Köksal, (1982), Siyasal Suç, Fakülteler Matbaası, İstanbul. 

BAYSUN, M. Cavid, “Cem” maddesi, MEB İslâm Ansiklopedisi C. III, s. 69-81. 

BİLMEN, Ömer Nasuhi, Hukukı İslâmiyye ve Istılahatı Fıkhiyye Kamusu, C. I-VIII, 

Bilmen Yayınevi, İstanbul (Tarihsiz) 

___________________,  Kur’anı Kerim’in Türkçe Meâli Âlisi ve Tefsiri, C. I-VIII, 

Bilmen Basım ve Yayınevi, İstanbul (Tarihsiz). 

BİRSİN, Mehmet, (2012/1), “İslâm Devletler Hukukunda Savaş Esirlerine Uygulanan 

Yaptırımların Analizi”, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. XI, S. 

21, s. 163-194. 

BOYNUKALIN, Ertuğrul, (2003), “Makasıdü’ş- Şerîa” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi,  C. XXVII, İstanbul, s. 423-427.  

BOYNUKALIN, Mehmet, (2009), “Suç” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

XXXVII, İstanbul, s. 453-457. 

BOZKURT, Nahide, (2004), “Me’mun” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi,  C. XXIX, 

İstanbul, s. 101-104. 



405 

BOZKURT, Nebi, (1995),  “Eman” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi,  C. XI, 

İstanbul, s. 75-77.  

______________, (1998),  “Hucr b. Adî” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi,  C. 

XVIII, İstanbul, s. 277-278. 

BUHÂRÎ, (1987), Sahîh-i Buhârî ve Tercemesi (ter. Mehmed Sofuoğlu), Ötüken 

Neşriyat, C. II, İstanbul. 

BUSBECQ, Ogier Ghislain de, (2011), Türk Mektupları (çev. Derin TÜRKÖMER), 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 1. Baskı, İstanbul. 

CANAN, İbrahim, Kütüb-i Sitte Hadis Ansiklopedisi, C. I-XVIII, Akçağ Yayınları, 

Ankara (Tarihsiz). 

CENTEL, Nur – ZAFER, Hamide – ÇAKMUT, Özlem, (2010), Türk Ceza Hukukuna 

Giriş, Beta Yayınları, 6. Bası, İstanbul.  

CLAVIJO, Ruy Gonzales de, (1993), Anadolu, Orta Asya ve Timur (Terc. Ömer Rıza 

Doğrul), Ses Yayınları, 1. Baskı, İstanbul. 

CÜRCÂNÎ, Seyyid Şerif, (2015), Şerhu’l-Mevâkıf (çev. Ömer TÜRKER), C. I-III, 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 1. Baskı, İstanbul. 

ÇAĞRICI, Mustafa, (1995), “Emir bi’l-ma’ruf nehiy ani’l-münker” maddesi, TDV 

İslâm Ansiklopedisi, C.XI, İstanbul, s. 138-141.  

ÇAKAN, İ. Lütfü – EROĞLU, Muhammed, (1988), “Abdullah b. Abbas b. 

Abdülmuttalib” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. I, İstanbul, s. 76-77. 

ÇAYLAK, Adem, (Ocak-Şubat-Mart 2015), “İslâm’da Siyâsî Akıl ve Düşüncenin 

Oluşumu” Muhafazakar Düşünce Dergisi (Doğu’nun Hikmeti), Y. 12, S. 43, 

Ankara, s. 15-71. 

 



406 

DAĞCI, Şamil, (2001), “İşkence” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXIII, 

İstanbul, s. 429-433. 

DALGIN, Nihat, (1998), “Cezai Sorumlulukta Kasıt”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 10, S.10, Samsun, s. 207-248. 

DANİŞMEND, İsmail Hâmi, (1971), İzahlı Osmanlı Tarihi Kronolojisi, C. I, Türkiye 

Yayınevi, İstanbul. 

DAVUTOĞLU, Ahmet, (1994), “Devlet” maddesi, T.D.V İslâm Ansiklopedisi, 

İstanbul, C. IX, s. 234-240. 

DEĞİRMENCİOĞLU YILDIZ, Burcu, (2016), “John Locke’ta Doğa Durumu ve 

Direnme Hakkı”, Gazi Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, C. XX, S. 3, 

Ankara, s. 375-410. 

DEMİRCAN Adnan, (2017), “Dört Halife Döneminde Zekât Uygulamaları”, Tarihte 

ve Günümüzde Zekât Uygulamaları- Milletlerarası Tartışmalı İlmî Toplantı 

içinde, Ensar Neşriyat, 1. Basım, İstanbul. 

DEVELLİOĞLU, Ferit, (2008), Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Aydın 

Kitabevi, 25. Baskı, Ankara. 

DÖNMEZER, Sulhi – ERMAN, Sahir, (1959), Nazarî ve Tatbikî Ceza Hukuku Umumî 

Kısım, C. I, İsmail Akgün Matbaası, İstanbul. 

EBERHARD, Wolfram, (1943), “Eski Çin Kültürü ve Türkler” (Çev. İkbal BERK), 

Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, C. I, S. 4, s. 19-

29.  

 



407 

___________________ , (1944), “Eski Çin Felsefesinin Esasları” (Çev. İkbal BERK), 

Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, C. II, S. 2, 

Ankara, s. 265-276.  

EBÛ ZEHRA, Muhammed, (2011), İslâm’da Siyâsî, İtikâdî ve Fıkhî Mezhepler Tarihi 

(Çev. Abdülkadir Şener, Hasan Karakaya ve Kerim Aytekin), Hisar Yayınevi, 

İstanbul. 

ELAM, Nilgün, (2011), “Babalar ve Oğullar: IV. Andronikos Palaiologos ve Savcı 

Çelebi’nin İsyanı (1373)”, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya 

Fakültesi Tarih Bölümü Tarih Araştırmaları Dergisi, C. XXX, S. 49, 

Ankara, s. 29-73. 

el-ENSÂRÎ, Abdülhamîd İsmâil, (1994), “Ehlü’l-Hal ve’l-Akd” kavramı, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. X, İstanbul. 

EREM, Faruk, (1954), Türk Ceza Hukuku Genel Hükümler, C. I, 3. Bası, İstiklâl 

Matbaacılık, Ankara.  

____________, (1968), “Suçun Konusu ve Hümanist Doktrin”, Ankara Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi Dergisi, C. 25, S. 1., s. 11-33. 

ERGİN, Muharrem, (2003), Orhun Âbideleri, Hisar Kültür Gönüllüleri. 

ERSAN, Aykut, (2013), Ceza Hukukunda Meşru Savunma ve Meşru Savunmada 

Sınırın Aşılması, On İki Levha Yayıncılık, 1. Baskı, İstanbul. 

FAYDA, Mustafa, (1998), “Hulefâ-yi Raşidîn” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi,  C. 

XVIII, İstanbul, s. 324-338. 

______________, (2009), “Secâh” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, 

C. XXXVI, İstanbul, s. 266. 

 



408 

FIĞLALI, Ethem Ruhi, (1993), “Dârünnedve” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi,  C. 

VIII, İstanbul, s. 555-556. 

__________________, (1997), “Hasan” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XVI, 

İstanbul, s. 282-285. 

FOUCAULT, Michel, (1992),  Hapishanenin Doğuşu (Çev. Mehmet Ali KILIÇBAY), 

İmge Kitabevi, Ankara. 

GARAUDY, Roger, (2017),  İslâm ve İnsanlığın Geleceği (Çev. Cemal AYDIN), Türk 

Edebiyatı Vakfı Yayınları, 11. Baskı, İstanbul. 

el-GAZZALÎ, Muhammed b. Ahmed, (1971), İtikad’da Orta Yol (Çev. Kemal IŞIK), 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara.  

_____________________________, (1993), Bâtınîliğin İçyüzü (Çev. Avni İlhan),  

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara. 

Gelibolulu Mustafa ‘Ali EFENDİ, (1997), Kitâbü’t-Târih-i Künhü’l-Ahbâr (Haz. Ahmet 

Uğur vd.), Kayseri. 

GENÇ, Reşat, (1981), Karahanlı Devlet Teşkilatı (XI. Yüzyıl), Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1. Baskı, İstanbul.  

GENÇ, Süleyman, (2010), “Selçuklu Tarihinde İbrahim Yınal İsyanı ve Onun Fatımî 

Arkaplanı”, Dokuz Eylül İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. XXI, S. 31, s. 9-48. 

GÖKALP, Ziya, (1991), Türk Uygarlığı Tarihi, İnkılap Kitabevi, İstanbul. 

GÖKBEL, Ahmet, (2000), Kıpçak Türkleri, Ötüken Yayınları, İstanbul. 

GÖKBİLGİN, M. Tayyib, (1956), “Rüstem Paşa ve Hakkındaki İthamlar”, İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Dergisi, C. VIII, S. 11-12, İstanbul, s. 

11-50.  

 



409 

_____________________, (1978), “İbrahim Paşa” maddesi, MEB İslâm Ansiklopedisi 

C.V/2, MEB Basımevi, İstanbul, s. 908-915. 

GÖRMEZ, Mehmet, (Yaz-Güz Dönemi 1995), “İslâm Dünyasında Laiklik Tartışmasını 

Başlatan Bir Kitab ve Bu Kitabın Serencâmı”; İslâmi Araştırmalar Dergisi, C. 

VIII, S. 3-4, s.  223-231. 

GÖZLER, Kemal, (Kış 2017- Yayın Tarihi: 31 Mart 2017), “‘Devlet’ Kelimesi Üzerine 

Bir Deneme”, Türkiye Günlüğü, Sayı 129, s. 5-9.  

GÖZÜBÜYÜK, A.Şeref –TAN, Turgut, (2008), İdare Hukuku Genel Esaslar, C. I, 

Turhan Kitabevi, 6. Bası, Ankara. 

GROTIUS, Hugo, (1967),  Savaş ve Barış Hukuku-Seçmeler (çev. Seha L. MERAY), 

Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayınları, Ankara Üniversitesi 

Basımevi. 

GÜNDAY, Metin, (2004), İdare Hukuku, İmaj Yayınevi, 9. Baskı, Ankara. 

GÜNEŞ, Abdülbaki, (2005),  Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, “Kur'ân 

Işığında Düşünce, İnanç ve İfade Hürriyeti”, C. X, S. 1, Elazığ, s. 1-36.  

GÜRİZ, Adnan, (1955),  “Hobbes, Şahsiyeti ve Siyâsî Fikirleri”, Ankara Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi Dergisi, C. XII, S.1, Ankara, s. 298-315. 

HADDURÎ, Macid, (1991), İslâm’da Adalet Kavramı, Yöneliş Yayınları, İstanbul. 

HADÎDÎ, (1991),  Tevârih-i Âl-i Osman (Haz. Necdet ÖZTÜRK), Marmara 

Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Yayınları, Edebiyat Fakültesi Basımevi, 

İstanbul. 

HAMİDULLAH, Muhammed, (1945), Muslim Conduct of State, Sh. Muhammad 

Ashraf, Kashmiri Bazaar-Lahore. 

 



410 

_______________________, (1973), Constitutional Problems in Early Islam, İslâm 

Tetkikleri Enstitüsü Dergisi, C. V, Cüz 1-4, Zeki Velidi Togan’ın Hatırasına 

Armağan (ed. Tayyib Gökbilgin), İÜEF Yayınları, İstanbul. 

________________________, (1975),  The First Written Constitution in The World, An 

Important Document of The Time of The Holy Prophet, 3rd Edition, 

Muhammad Ashraf, Lahore. 

_________________________, (2007a), İlk İslâm Devleti (çev. İhsan Süreyya 

SIRMA), Beyan Yayınları, İstanbul. 

_________________________, (2007b),  İslâm Müesseselerine Giriş (çev. İhsan 

Süreyya Sırma), Beyan Yayınları, İstanbul. 

_________________________, (2011), İslâm Peygamberi (Çev. Mehmet Yazgan), 

Beyan Yayınları, İstanbul. 

HARMAN, Ömer Faruk, (1996), “Firavun” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi,  C. 

XIII, İstanbul, s. 118-121. 

HASSAN, Ümit, (1971), “Siyâsî Suç Kavramı”, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler 

Fakültesi Dergisi, C. XXVI, S. 1, Ankara, s. 197-217. 

HATİBOĞLU, M. Said, (1979), “İslâmda İlk Siyâsî Kavmiyetçilik Hilâfetin 

Kureyşliliği” Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. XXIII, S. 1, s. 

121-213. 

Hoca Sadeddin EFENDİ, (1979), Tâcü’t-Tevarih, C. I-V, Kültür Bakanlığı Yayınları, 2. 

Baskı, Ankara.  

HODGSON, Marshall G.S., (1974), The Venture of Islam, V. I (The Classical Age of 

Islam), The University of Chicago Press, Chicago. 



411 

El-ISFAHANÎ, Rağıb, (2012),  Müfredât Kur’an Kavramları Sözlüğü (çev.Abdulbaki 

Güneş-Mehmet Yolcu), Çıra Yayınları, 3. Baskı, İstanbul. 

İBN ABİDÎN, Muhammed Emin b. Ömer b. Abdülaziz, (1982),  Reddü’l-Muhtâr ale’d-

Dürri’l-Muhtâr Şerhu Tenvîri’l-Ebsâr (Çev. Ahmed Davudoğlu), C. IX, Şamil 

Yayınevi, İstanbul. 

İBN-İ BATTUTA, (Tarihsiz), Büyük Dünya Seyahatnamesi, Yeni Şafak Kültür 

Armağanı, İstanbul. 

İBN BİBİ, (1996), El-Evamirü’l-Ala’iye Fi’l-Umuri’l-Ala’iye (Selçuk-name, Çev. 

Mürsel ÖZTÜRK), C. I-II, Kültür Bakanlığı Yayınları, 1. Baskı, Ankara. 

İBN CEMAA, Bedreddin, (2010),  Adl’e Boyun Eğmek - Ehl-i İslâm’ın Yönetimi İçin 

Hükümler, Klâsik Yayınları, 1. Basım, İstanbul. 

İBNÜ’L-ESÎR, (1987),  İslâm Tarihi, El-Kâmil Fi’t-Târîh tercümesi (Terc. Abdülkerim 

ÖZAYDIN), C. X, Bahar Yayınları, İstanbul. 

İBN HALDUN, Abdurrahman bin Muhammed, (2004), Mukaddime (Çev. Halil 

Kendir), C. I-II, Yeni Şafak Kültür Armağanı, Ankara. 

İBN HİBBAN, (2017),  es-Sîretü’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefâ (çev. Harun 

Bekiroğlu), Ankara Okulu Yayınları, 1. Basım, Ankara. 

İÇEL, Kayıhan - SOKULLU AKINCI, Füsun – ÖZGENÇ, İzzet ve diğerleri, (2000),  

Suç Teorisi (2. Kitap), Beta Yayınları, 2. Bası, İstanbul. 

İNALCIK, Halil, (1954), Fatih Devri Üzerinde Tetkikler ve Vesikalar I, Türk Tarih 

Kurumu Basımevi, Ankara.  

______________, (1958),  “Osmanlı Padişahı”, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler 

Fakültesi Dergisi, C. XIII, S. 4, Ankara, s. 68-79. 



412 

______________, (1959), “Osmanlılar’da Saltanat Verâseti Usûlü ve Türk Hâkimiyet 

Telâkkisiyle İlgisi”, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, C. 

XIV, S. 1, Ankara, s. 69-94.  

______________, (2003a),  “Mehmed II” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

XXVIII, Ankara, s. 395-407. 

_______________, (2003b),  Osmanlı İmparatorluğu Klasik Çağ 1300-1600 (Çev. 

Ruşen SEZER),  Yapı Kredi Yayınları, 1. Baskı, İstanbul. 

______________, (2005), “Osmanlı’da Devlet, Hukuk, Adâlet”, Eren Yayınları, 2. 

Baskı, İstanbul. 

______________, (2007),  “Kutadgu Bilig’de Türk İdare Geleneği ve Adalet”, Adâlet 

Kitabı (ed. Bülent Arı- Selim Aslantaş), Adalet Bakanlığı Yayınları, Ankara, 

s. 25-39. 

______________, (2009),  Devlet-i ‘Aliyye (Osmanlı İmparatorluğu Üzerine 

Araştırmalar-I, Klasik Dönem 1302-1606), Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 11. Baskı, İstanbul. 

İNALCIK, Şevkiye, (1948),  “İbn Hâcer’de Osmanlı’lara Dair Haberler”, Ankara 

Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, C. VI, S. 3, Ankara, s. 

189-195. 

İNCE, İrfan, (2008), “Ridde” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXXV, İstanbul, 

s. 88-91. 

İSLÂMOĞLU, Mustafa, (2009),  Hayat Kitabı Kur’an Gerekçeli Meâl-Tefsir, İstanbul, 

Düşün Yayıncılık, 10. Baskı. 

İZGİ, Özkan, (1986),  Kutluk Bilge Kül Kağan, Böğü Kağan ve Uygurlar, Kültür ve 

Turizm Bakanlığı Yayınları, 1. Baskı, Ankara. 



413 

KAFESOĞLU, İbrahim, (1998), Türk Millî Kültürü, Ötüken Neşriyat, İstanbul. 

KALLEK, Cengiz, (1992),  “Biat” kavramı, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. VI, İstanbul, 

s. 120-124. 

______________, (2003), “Mâverdî” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi,  C. XXVIII, 

İstanbul, s. 180-186. 

KANAT, Cüneyt, (2013),  Ortaçağ Türk Devletlerinde Suç ve Ceza, Küre Yayınları, 2. 

Baskı, İstanbul. 

KANDEMİR, M. Yaşar, (1988),  “Abdullah b. Ömer b. Hattâb” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. I, İstanbul, s. 126-128. 

___________________, (1992), “Beşîr b. Sa’d” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi,  

C. VI, İstanbul, s. 6-7. 

KANT, Immanuel, (1960),  Ebedî Barış Üzerine Felsefi Deneme (Çev.Yavuz 

ABADAN-Seha MERAY), Ajans Türk Matbaası, Ankara. 

KANTAR, Baha, (1936),  Siyasal Suçlar, Hapisane Matbaası, Ankara. 

KAPAR, Mehmet Ali, (1994),  “Ebû Cehil” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. X, 

İstanbul, s. 117-118. 

_________________, (2005), “Muâviye b. Yezid” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, 

C. XXX, İstanbul, s. 335-336. 

KARAMAN, Hayreddin – ÇAĞRICI, Mustafa – DÖNMEZ, İbrahim Kâfi - GÜMÜŞ 

Sadrettin, (2007),  Kur’an Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir, C. I-V, Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 3. Baskı, Ankara. 

KARAMAN, Hayreddin, (1988),  “Adalet” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. I, 

İstanbul, s. 343-344. 



414 

____________________, (1991),  “Asabe” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. III, 

İstanbul, s. 452-453. 

KEMAL PAŞAZÂDE, Said - GREGOR, Cebrail, (1299),  Hukuk-u Düvel, Matbaa-i 

Ebu’l Ziya, Konstantiniyye.  

KILIÇ, Ünal, (2013),  “Düşmanlarına Bile Merhametli Muhammed (Sav) (Savaşlar 

Çerçevesinde)”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, , 

C.XVII, S. 2, s. 11-34. 

_________________, (2013),  “Yezid I” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XLIII, 

İstanbul, s. 513-514. 

KOÇAK, Aynur- GÜRÇAY, Serdar, (2015/4), “Soyluluk Çiçeği ‘Erguvan’a Kültürel 

Bir İnceleme” Folklor/Edebiyat Dergisi (Ed. Metin Karadağ), C. XXI, S. 84, 

Ankara, s. 33-44. 

KOPPERS, Wilhelm, (1995),  Etnolojiye Dayanan Cihan Tarihi Işığı Altında İlk 

Türklük ve İlk İndo-Germenlik, Belleten, C. V, S. 20, Türk Tarih Kurumu 

Basımevi, Ankara, s. 439-480. 

KOPRAMAN, Kâzım Yaşar, (1989),  Mısır Memlükleri Tarihi, Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1. Baskı, Ankara. 

KÖPRÜLÜ, M. Fuad, (1981),  Bizans Müesseselerinin Osmanlı Müesseselerine Tesiri, 

Ötüken Neşriyat, İstanbul. 

_________________, (2005a), “İslâm Amme Hukukundan Ayrı Bir Türk Amme Hukuku 

Yok mudur?”, İslâm ve Türk Hukuk Tarihi Araştırmaları ve Vakıf 

Müessesesi içinde, Akçağ Yayınları, 2. Baskı, Ankara, s. 11-35. 

_________________, (2005b),  “Türk ve Moğol Sülalelerinde Hânedân Âzâsının 

İdamında Kan Dökme Memnûiyeti”, İslâm ve Türk Hukuk Tarihi 



415 

Araştırmaları ve Vakıf Müessesesi içinde, Akçağ Yayınları, 2. Baskı, Ankara, 

s. 65-72. 

KÖSOĞLU, Nevzat, (2013), Hukuka Bağlılık Açısından Eski Türkler’de-İslâm’da ve 

Osmanlı’da Devlet, Ötüken Yayınları, 3. Basım, İstanbul. 

KÖYMEN, Mehmet Altay, (1943),  “Kirman Selçukluları Tarihi”, Ankara Üniversitesi 

Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi Dergisi, C. II, S. 1, s. 127-134. 

KÜÇÜKAŞCI, Mustafa Sabri, (1997), “Harre Savaşı” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. XVI, İstanbul, s. 245-247. 

KÜÇÜKDAĞ, Yusuf, (2013), “Zenbilli Ali Efendi” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. XLIV, İstanbul, s. 247-249. 

LEWIS, Bernard, (1992),  İslâm’ın Siyasal Dili (Çev. Fatih TAŞAR), Rey Yayıncılık, 

İstanbul.  

LOKMACI, Süleyman, (2015), Solak-zâde Tarihinin Tahlili ve Metin Tenkidi, Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, Erzurum. 

Lütfi PAŞA, (1341),  Tevârih-i Âl-i Osman, Birinci Tab’, Matbaa-i Amire, İstanbul. 

El- MAVERDÎ, Ebu’l-Hasan Habib, (2017), El-Ahkâmü’s Sultaniye (İslâmda Devlet ve 

Hilâfet Hukuku, çev. Ali Şafak), Bedir Yayınevi, İstanbul. 

el- MAVSILÎ, Abdullah b. Mahmud, (2013),  El-İhtiyar Li-Ta’lîli’l-Muhtâr (terc. 

Mehmet Kesin), C. I-IV, Hikmet Neşriyat, 6. Baskı, İstanbul. 

MUMCU, Ahmet, (1972),  Osmanlı Hukukunda Zulüm Kavramı, Sevinç Matbaası, 

Ankara. 

_______________, (1985),  Siyaseten Katl, Birey ve Toplum Yayınları, 2. Baskı, 

Ankara.  



416 

_______________, (1986),  Divan-ı Hümayun, Birey ve Toplum Yayınları, 2. Baskı, 

Ankara. 

________________, (1994), “Dîvân-ı Hümayûn” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, 

C. IX, İstanbul, s. 430-432. 

MUSTAFA, Nevin Abdulhâlık, (2001), İslâm Düşüncesinde Muhalefet (Çev. Vecdi 

AKYÜZ), Ayışığı Kitapları, İstanbul. 

MÜSLİM, (1988), Sahîh-i Muslim ve Tercemesi (ter. Mehmed SOFUOĞLU), İrfan 

Yayınları, İstanbul. 

En- NEBHAN, Muhammed Faruk, (1980), İslâm Anayasa ve İdare Hukukunun Genel 

Esasları (terc. Servet Armağan), Sönmez Neşriyat, İstanbul. 

NEŞRÎ, Mehmed, (1949), Kitâb-ı-Cihan-Nümâ (Haz. Faik Reşit UNAT-Mehmed A. 

KÖYMEN), C.I, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara. 

NEVEVÎ, (1991),  Riyâz’üs-Sâlihîn Tercüme ve Şerhi (Terc. İhsan ÖZKES), C. I-VI, 

Kahraman Yayınları, İstanbul. 

NUMANÎ, Şibli, (1975),  Bütün Yönleriyle Hz. Ömer ve Devlet İdaresi (Çev. Talip 

Yaşar Alp), C. I, Hikmet-Dâva-Çağ Yayınları, İstanbul. 

OKAY, M. Orhan, (1998), “Hiciv” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XVII, 

İstanbul, s. 447. 

ORTAYLI, İlber, (2008),  Türkiye Teşkilatı ve İdare Tarihi, Cedit Neşriyat, 3. Baskı, 

Ankara.  

Oruç BEY (Edirneli) , (1972), Oruç Beğ Tarihi (haz. H. Nihâl ATSIZ); Tercüman 1001 

Temel Eser, İstanbul. 

OXFORD Wordpower Dictionary (Edited by Miranda Steel) , (2001), Oxford 

University Press, London, 5th Impression. 



417 

ÖGEL, Bahaeddin, (1982), Türklerde Devlet Anlayışı (13. Yüzyıl Sonlarına Kadar), 

Başbakanlık Basımevi, Ankara.  

_______________, (2010), Türk Mitolojisi C. I, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 5. 

Baskı, Ankara. 

ÖZ, Mustafa - eş-ŞEK’A, Mustafa Muhammed, (2001), “İsmâiliyye” maddesi, TDV 

İslâm Ansiklopedisi, C. XXIII, İstanbul, 128-133. 

ÖZ, Şaban, (2011),  Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi, Ankara Okulu Yayınları, 

Ankara. 

ÖZAYDIN, Abdülkerim, (1992), “Berkyaruk” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

V, İstanbul, s. 514-516. 

ÖZBEK, Veli Özer - KANBUR, M. Nihat – BACAKSIZ, Pınar vd. , (2010),  Türk Ceza 

Hukuku Genel Hükümler, Seçkin yayınları, 1. Baskı, İstanbul.  

ÖZCAN, Abdülkadir, (1981),  “Fâtih’in Teşkilât Kanunnâmesi ve Nizâm-ı Âlem İçin 

Kardeş Katli Meselesi”, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih 

Dergisi, S. 33, İstanbul, s. 7-56. 

_________________,  (1993),  “Cülûs” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.VIII, 

İstanbul, s. 108-114. 

ÖZÇELİK, A.Selçuk, (1955), “İslâmda Devlet Müessesesinin İnkişâfı”, İstanbul 

Ünivesitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, C. XX, S. 1-4, İstanbul, s. 3-11. 

ÖZDEMİR, Ahmet, (2013), “Fıkıh Mezheplerinin Dârü’l-Harb ile İlişkilerde Savaşı 

Esas Almalarının Sebepleri ve Günümüz Açısından Tahlili”, Çukurova 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. XIII, S. 1, Adana, s. 113-134. 

ÖZEK, Çetin, (1967), Siyâsî İktidar Düzeni ve Fonksiyonları Aleyhine Cürümler, 

Cezaevi Matbaası, İstanbul. 



418 

ÖZEL, Ahmet, (1993a),  “Cihâd” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.VII, İstanbul, 

s. 527-531. 

___________, (1993b), “Darülbağy” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. VIII, 

İstanbul, s. 514-515. 

___________, (1993c), “Dârülislâm” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. VIII, 

İstanbul, s. 541-543. 

 

___________, (1994), “Dârüssulh” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. IX, 

İstanbul, s. 5-6. 

____________, (1997), “Harbî” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XVI, İstanbul, 

s. 112-114. 

___________, (2006), “Müste’men” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXXII, 

İstanbul, s. 140-143. 

ÖZERVARLI, M. Sait, (2006),  “Mülk” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXXI, 

İstanbul, s. 540.  

ÖZTÜRK, Mustafa, (2009), “Sultan” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXXVII, 

İstanbul, s. 495-496. 

ÖZTÜRK, Yaşar Nuri, (2014), Kur’an’ın Temel Kavramları, C. I-II, Yeni Boyut 

Yayınları, 26. Baskı, İstanbul. 

PAMİR, Aybars, (1998), Batıda Egemenlik Kavramının Gelişimi ve Eski Türk 

Egemenlik Anlayışı, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü (Yüksek 

Lisans Tezi), Ankara. 

_____________, (2001), İslâm Hukukunda ve Osmanlı Devleti’nde Egemenlik Anlayışı 

(Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstütüsü, Ankara. 



419 

PEÇEVİ İbrahim Efendi, (1981),  Peçevi Tarihi (Haz. Bekir Sıtkı BAYKAL), C. I-II, 

Kültür Bakanlığı Yayınları, 1. Baskı, Ankara. 

PEDERSEN, Johannes, (1991),  “Masdjid” The Encyclopedia of Islam (ed. 

C.E.Bosworth et.al), Vol.6, p. 668. 

el-PEZDEVÎ, (2015), Ebu’l Yusr Muhammed, Ehl-i Sünnet Akâidi (terc. Şerafeddin 

Gölcük), Kayıhan Yayınları, İstanbul. 

PİYADEOĞLU, Cihan, (2013),  “Selçuklu Hanedanının Önemli Bir Mensubu: İbrahim 

Yınal”, İstanbul Üniversitesi Türkiyat Mecmuası, C. XXIII, Güz, s. 117-143. 

PRITSCH, Erich, (1944), “İslâmda Devlet Fikri” (terc. Sabri Şahir ANSAY), Ankara 

Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, C. I, S. 2, Ankara, s. 74-86. 

er-RÂZÎ, Fahruddîn, (1990), Tefsîr-i Kebîr Mefâtîfu’l-Gayb, Huzur Yayınevi, C. I-

XXIII, Ankara. 

RUSSELL, Bertrand, (1997), Bilim ve Din (çev. Hilmi YAVUZ), Cem Yayınevi, 

İstanbul. 

SAMEER, Ahmad, (2017), “Pozitif Hukuk ve İslâm Hukuku Arasında Siyâsî Suçlar”, 

İslâm Ceza Hukuku (ed. Abdurrahman Eren, M. Refik Korkusuz), C. II 

içinde, Uluslararası Hukukçular Birliği Yayınları, Antalya, s. 438-471. 

SANCAR, Türkan Yalçın, (1998),  Çok Failli Suçlar, Seçkin Yayınevi, Ankara. 

_____________________, (2003),  “Türk Ceza Kanunu’nun 159. ve 312. Maddelerinde 

Yapılan Değişikliklerin Anlamı”, Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi 

Dergisi, C. LII, S. 1, Ankara, s. 89-99. 

SAYGILI, Abdurrahman, (2014),  “Jean Bodin’in Egemenlik Anlayışı Çerçevesinde 

Kralın İki Bedeni Kuramına Kısa Bir Bakış”, Ankara Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi, C. LXIII, S. 1, Ankara, s. 185-198. 



420 

Selânikî Mustafa EFENDİ, (1999),  Tarih-i Selanikî (Haz. Mehmet İPŞİRLİ), C. I-II, 

Türk Tarih Kurumu Basımevi, 2. Baskı, Ankara. 

SELÇUK, Sami, (29.12.2009), “Kalkışma Suçları” ya da ‘Oluşumu Öncelenmiş 

Suçlar”, tarihli yazısı, Kaynak: https://www.timeturk.com/tr/makale/sami-

selcuk/kalkisma-suclari-ya-da-olusumu-oncelenmis-suclar.html 

SERAHSÎ, Ebû Sehl Ebû Bekir Muhammed b. Ahmed, (2008),  Mebsût (Çev. Şerafettin 

KALAY-Osman GÜMAN), Gümüşev Yayınları (Ed. Mustafa Cevat AKŞİT), 

C. X, İstanbul.  

Seyyid BEY, Hilâfetin Mâhiyet-i Şer’iyyesi, Türkiye Büyük Millet Meclisinin 3 Mart 

1940 Tarihinde Mün’akid İkinci İctima’ında Adliye Vekili Seyyid Bey 

Tarafından Îrâd Olunan Nutuk, Türkiye Büyük Millet Meclisi Matbaası, 

Ankara. 

SIRMA, İhsan Süreyya, (2014), Müslümanların Tarihi, C. I-V, Beyan Yayınları, 

İstanbul. 

SÖYLEMEZ, Faruk, (2012/2),  “Yavuz Sultan Selim’in Taht Mücadelesi”, Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, S. 33,  s. 63-86. 

SÜMER, Faruk, (1991), “Arslan Argun” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. III, 

İstanbul, s. 399-400. 

____________, (2002), “Keykubad I” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXV, 

İstanbul, s. 358-359. 

ŞAFAK, Ali, (1991),  “Bağy” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. IV, İstanbul, s. 

451-452. 

__________, (1996), “Fısk” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.XIII, İstanbul, s. 

37-38. 

https://www.timeturk.com/tr/makale/sami-selcuk/kalkisma-suclari-ya-da-olusumu-oncelenmis-suclar.html
https://www.timeturk.com/tr/makale/sami-selcuk/kalkisma-suclari-ya-da-olusumu-oncelenmis-suclar.html


421 

__________, (2001), “Kasıt” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXIV, İstanbul, s. 

559-561 

ŞAHİN, Hanifi, “İbn Teymiyye’nin Siyaset Anlayışı”, The Journal of Academic Social 

Science Studies, Vol.VI, I.3, s. 615-638. 

eş-ŞÂTIBÎ, Ebu İshak, (1993),  El-Muvafakat-İslâmî İlimler Metodolojisi (çev. 

Mehmed ERDOĞAN), C. I-IV, İz Yayıncılık, İstanbul.  

ŞENER, Mehmet, (1993), “Cenaze (İslâm’da Cenaze)” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. VII, İstanbul, s. 354-357. 

ŞENSOY, Naci, (1951),  “Siyâsî Suçlar”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi 

Mecmuası, C. XVII, S. 1-2, İstanbul, s. 53-74. 

Şükrullah EFENDİ, (1939),  Dokuz Boy Türkler ve Osmanlı Sultanları Tarihi (Çev. H. 

Nihâl ATSIZ), Arkadaş Basımevi, İstanbul. 

TABASSUM, Sadia, (March 2011),  “Combatants, not bandits: the status of rebels in 

Islamic law”, International Review of the Red Cross, Vol. XCIII, N. 881, , s. 

121-139. 

TABERÎ, Ebu Cafer Muhammed b. Cerîr, Tarih-i Taberî (Terc. M. Faruk 

GÜRTUNCA), C. IV, Sağlam Yayınları, İstanbul (Tarihsiz). 

TANER, Tahir, (1953),  Ceza Hukuku Umumî Kısım, İsmail Akgün Matbaası, 3. 

Basım, İstanbul. 

TANERİ, Aydın, (1992), “Bayezid Paşa” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. V, 

İstanbul, s. 242-243. 

_____________, (1993),  Harezmşahlar, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1. Baskı, 

Ankara. 



422 

TASLAMAN, Caner, (2014),  ‘Terör’ün ve ‘Cihad’ın Retoriği, İstanbul Yayınevi, 8. 

Baskı, İstanbul. 

TELKENAROĞLU, M. Rahmi, (2005),  “Muhammed b. Hasen Eş-Şeybânî (189/804) 

ve Hugo Grotius’un (1583-1645) Devletler Hukukuna Etkileri (Mukayeseli 

Bir Çalışma)”, İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi,  S. 5, s. 67-94. 

TİMUR, (2010),  Timur’un Günlüğü –Tüzükât-ı Timur- (Haz. Kutlukhan Şakirov-

Adnan Aslan), İnsan Yayınları, 2. Baskı, İstanbul.  

TİMUR, Taner, (1986), Osmanlı Kimliği, Hil Yayın, 1. Bası, İstanbul. 

TOGAN, Zeki Velidi, (1982),  Oğuz Destanı (Reşideddin Oğuznâmesi, tercüme ve 

tahlili), Enderun Yayınları, 2. Baskı, İstanbul. 

TUĞLACI, Pars, (1985),  Okyanus Ansiklopedik Sözlük C. I-IX, Cem Yayınevi, 8. 

Baskı, İstanbul. 

TURAN, Osman, (1969),  Selçuklular Tarihi ve Türk İslâm Medeniyeti, Turan Neşriyat 

Yurdu, 2. Baskı, İstanbul.  

_____________, (1971),  Selçuklular Zamanında Türkiye, Turan Neşriyat Yurdu, 

İstanbul.   

_____________, (1977),  “Kılıç Arslan II” maddesi, MEB İslâm Ansiklopedisi C. VI, 

İstanbul, s. 688-703. 

TURAN, Şerafettin, (1970), “Rodos’un Zaptından Malta Muhasarasına”, Kanunî 

Armağanı, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, s. 47-117. 

 ________________, (1997), Kanuni Süleyman Dönemi Taht Kavgaları, Bilgi 

Yayınevi, 2. Basım, Ankara. 

TURSUN BEY, (Tarihsiz), Fatih’in Tarihi - Târih-i Ebul Feth (Haz. Ahmet 

TEZBAŞAR), Tercüman 1001 Temel Eser, İstanbul.  



423 

TÜRCAN, Talip, (2010), “Şeriat” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXXVIII, 

İstanbul, s. 571-574. 

_____________, (2012), “Ülü’l-emr” maddesi,  TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XLII, 

İstanbul, s. 295-297. 

TÜRKGELDİ, Ali Fuad, (2010),  Görüp İşittiklerim, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 5. 

Baskı, Ankara. 

ÛDEH, Abdulkâdir, (2012), Mukayeseli İslâm Ceza Hukuku-Genel Hükümler (Çev. Ali 

ŞAFAK), C. I, Kayıhan Yayınları, 2. Baskı, İstanbul. 

________________, (2012), Mukayeseli İslâm Ceza Hukuku -Özel Hükümler (Çev. Ali 

Şafak), C. II, Kayıhan Yayınları, 2. Baskı, İstanbul.  

ULUÇAY, Çağatay, (1954),  “Yavuz Sultan Selim Nasıl Padişah Oldu?”, İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Dergisi, C. VI, S. 9, İstanbul, s. 53-90. 

UZUNÇARŞILI, İsmail Hakkı, Büyük Osmanlı Tarihi C. I-II, 7. Baskı, Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, Ankara (Tarihsiz)  

_________________________,  (Ocak 1960),  “İran Şahına İltica Etmiş Olan Şehzade 

Bayezid’in Teslimi için Sultan Süleyman ve Oğlu Selim Taraflarından Şaha 

Gönderilen Altınlar ve Kıymetli Hediyeler” Belleten Dergisi, C. XXIV, S. 93, 

s. 103-110. 

_________________________, (Ekim 1960),  “Babasından Sonra Saltanatı Elde 

Etmek İçin Kardeş’i Selimle Çatışan Şehzade Bayezid’in Amasya’dan Babası 

Kanunî Sultan Süleyman’a Göndermiş Olduğu Ariza”, Belleten Dergisi, C. 

XXIV, S. 96, s. 597-600. 

________________________, (Nisan 1960), “Üçüncü Mehmed’in Oğlu Şehzâde 

Mahmud’un Ölümü”, Belleten Dergisi, C. XXIV, S. 94, s. 263-267.  

http://kaynakca.hacettepe.edu.tr/eser/121539#dergi_187101
http://kaynakca.hacettepe.edu.tr/eser/121539#dergi_187101


424 

_________________________, (Ekim 1966),  “II inci Bayezid’in Evlatlarından Sultan 

Korkut”, Belleten Dergisi, C. XXX, S. 120, s. 539-601.  

________________________, (1984), Osmanlı Devletinin Saray Teşkilâtı, Türk Tarih 

Kurumu Basımevi, 2. Baskı, Ankara.  

________________________, (1988), Osmanlı Devleti Teşkilâtından Kapıkulu 

Ocakları, C. I, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 3. Baskı, Ankara. 

ÜÇOK, Coşkun – MUMCU, Ahmet – BOZKURT, Gülnihal, (2015), Türk Hukuk 

Tarihi, Turhan Kitabevi, 17. Baskı, Ankara. 

VIDA, G. Levi Della, (1964), “Osman” maddesi, MEB İslâm Ansiklopedisi, C. IX, 

Milli Eğitim Basımevi, İstanbul, s. 427-431. 

WATT, W. Montgomary, (2001), İslâm’da Siyasal Düşüncenin Oluşumu (Çev. Ulvi 

Murat KILAVUZ), Birey Yayıncılık, 1. Baskı, İstanbul. 

WEHR, Hans, (1976), A Dictionary of Modern Written Arabic (Ed. J. Milton 

COWAN), Third Edition, Spoken Language Services Inc, New York.  

WELLHAUSEN, Julius, (1963),  Arap Devleti ve Sukutu (çev. Fikret IŞILTAN), 

Ankara Üniversitesi Basımevi, Ankara.  

YAMAN, Ahmet, (2013),  “Zimmî (fıkıh)” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

XLIV, İstanbul, s. 434-438. 

YAVUZ, Yusuf Şevki, (1995), “Fâsık” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XII, 

İstanbul,  s. 202-205. 

YAZIR, Elmalılı M. Hamdi, (1979),  Hak Dini Kur’an Dili, C. I-IX, Eser Neşriyat, 3. 

Baskı, İstanbul. 

YILMAZ, Saim, (2013),  “Veliaht” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XLIII, 

İstanbul, s. 28-30.  



425 

YİĞİT, İsmail, (2006),  “Muhtâr es-Sekafî” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

XXXI, İstanbul,  s. 54-55. 

____________, (2007a), “Osman” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XXXIII,  

İstanbul, s. 438-443.  

____________, (2007b),  “Ömer b. Abdülazîz” maddesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

XXXIV, İstanbul, s. 53-55. 

YİNANÇ, Mükrimin Halil, (1979),  “Bayezid I” maddesi, MEB İslâm Ansiklopedisi C. 

II, 5. Baskı, İstanbul, s. 369-392. 

YURDAGÜR, Metin, (2000), “İ’lâ-yi Kelimetullah” maddesi, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. XXII, İstanbul, s. 62- 63 

ZEMAHŞERÎ, (2016), El-Keşşâf (Çev. Muhammed COŞKUN, Ömer ÇELİK, Nejdet 

ÇAĞIL, Adil BEBEK), Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları 

(Ed. Murat SÜLÜN), 1. Baskı, İstanbul. 

ZEYDÂN, (2012),  Corcî, İslâm Uygarlıkları Tarihi (Çev. Nejdet GÖK), C. I, İletişim 

Yayınları, 3. Baskı, İstanbul. 

ZUHAYLÎ, Vehbe, (1990),  İslâm Fıkhı Ansiklopedisi (ter. Ahmet EFE, Beşir 

ERYARSOY vd.), C. VII-VIII, Risale Yayınları, İstanbul. 

 

 

 

  



426 

ÖZET 

İsyan suçu, siyâsî bir suçtur. Tüm siyâsî suçlar gibi isyan da, gerçekleştiği 

dönemin tarihî şartları ve o devirde geçerli hâkimiyet telâkkileri ile sıkı sıkıya 

irtibatlıdır. Gerek Avrupa tarihi, gerek Türk-İslâm tarihinde görülen uygulamalar, bu 

umumî hükmün birer teyidi mahiyetindedir. Böylece, isyan suçunun ve bu suçun 

faillerine tatbik edilen müeyyidelerin anlaşılması bakımından o devirde geçerli bulunan 

hâkimiyet telâkkisinin bilinmesi gereklidir. 

Türk hâkimiyet telâkkisinde, hâkimiyet hakkı Hakan ailesine mahsustur. İlâhi bir 

tavzif mahiyetinde bulunan “kut” bu ailede tecelli eder. Bu telâkkinin bir yansıması 

olarak isyan girişimleri tarih boyunca genel olarak hanedan mensupları tarafından, 

yahut onlar namına gerçekleştirilmiştir. Yine bu telâkkinin bir yansıması olarak 

isyanlarda hanedan mensuplarına daha müsamahakâr bir tutum gösterilirken, diğer 

kişilere karşı sert ve tavizsiz müeyyideler tatbik edilmiştir.  

İslâm hâkimiyet telâkkisi ise hâkimiyeti emanet vasfında gören, yöneticilerin 

mes’uliyeti esasına dayanan meşveret eksenli yapısı nedeniyle –bilhassa hulefâ-i raşidîn 

döneminde- muhalefete karşı hoşgörülü bir uygulama örnekliği gösterir. Fakat hilâfetin 

saltanat esasına dönmesi ile birlikte, kadîm Arap kabile gelenekleri, Sasanî ve Bizans 

tesirleri hâkimiyet telâkkisini dönüşüme uğrattığından siyâsî suçlulara ve bilhassa 

bağîlere karşı daha sert uygulamalar görülür. 

İslâmiyet sonrasında kurulan tüm Türk devletleri’nde olduğu gibi Osmanlı 

Devleti’nde de şer’î hukuk geçerlidir. Bunun yanında şer’î esaslara aykırı olmamak 

üzere padişah iradesi ile ortaya konulan kanunnâmeler de mevcuttur. Ta’zîr suçu 

mahiyetinde bulunan bağy suçu da klâsik dönem uygulamasında öncelikle şer’î hukuka, 

cezalandırmada takdir yetkisinin kullanımı bakımından da padişah iradesine 

dayandırılmıştır. Bunun yanında XVIII. asra kadar - isyan tehlikesinin önlenmesi 



427 

kaygısıyla bir siyâsî tedbir olarak ve bütünüyle örfî hukuk mahiyetinde olmak üzere - 

kardeş katli müessesesi de mevcuttur.  

Tanzimat Fermanı’nın kabulü ile birlikte ise, isyan suçu ceza kanunları ile 

düzenlenmeye başlamış, mahkeme önünde tarafsız bir yargılama yapılmaksızın 

kimsenin öldürülemeyeceği esası benimsenmiştir. Mutlak idare biçiminde kendisini 

gösteren hâkimiyet telâkkisinden meşrutî idare biçimine doğru gerçekleşen bu tedricî 

dönüşüm süreci içerisinde, isyancılara uygulanan hukukî rejim ve verilecek cezalar 

bakımından da önemli sayılabilecek ölçüde bir yumuşama gözlenmektedir. 

 

 

  



428 

ABSTRACT  

The crime of rebellion is a political crime. Like all political crimes, the rebellion 

is closely related to the historical conditions of the period in which it took place and the 

prevailing conception of sovereignty. The practices seen in both European history and 

Turkish-Islamic history are confirmation of this general provision. Thus, in order to 

understand the crime of rebellion and the sanctions imposed on the perpetrators of this 

crime, it is necessary to know the conception of sovereignty that was valid in that 

period.  

In the conception of Turkish sovereignty, the right to sovereignty belongs to the 

"Hakan’s dynasty". “Kut”, a divine assignment, is manifested in this family. As a 

reflection of this conception, in general, the attempts of rebellion had been carried out 

by the members of the dynasty or on behalf of them. Again, as a reflection of this 

conception, the members of the dynasty were tolerated in their riots, while harsh and 

uncompromising sanctions were imposed on other people. 

The conception of Islamic sovereignty, on the other hand, shows an example of a 

tolerant practice against the opposition, especially in the period of al-Khulafa al-

Rashidun, because of its mentality-based structure, which sees sovereignty as a “trust” 

and is based on the responsibility of the administrators. However, with the return of the 

caliphate to the sultanate, harsh practices against the political criminals and especially 

the rebels had been seen since the ancient Arab tribal traditions and the Sassanid and 

Byzantine influences transformed the conception of sovereignty. 

Sharia law was valid in the Ottoman Empire as in all Turkish states established 

after Islam. In addition to this, there were also statutory laws set forth by the will of the 

Sultan, which were not contrary to the Shari'a principles. The crime of baghy, which is a 

crime of ta’zir, was primarily based on the Sharia law in the classical period and the will 



429 

of the Sultan in terms of the use of discretionary power in punishment. In addition, until 

the 18th century - as a political measure with the concern of preventing the danger of 

rebellion and in the nature of a completely customary law - there was fratricide.  

With the adoption of the Tanzimat Edict, the crime of rebellion began to be 

regulated by criminal laws, and it was adopted that no one could be killed without an 

impartial trial before the court. In this gradual transformation process from the 

conception of sovereignty, which manifests itself in the form of absolute administration, 

to a form of limited administration, a significant softening is observed in terms of the 

legal regime and punishments applied to the rebels. 

 


