
i 
 

T.C. 
NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TASAVVUF BİLİM DALI 

 

 

MUĞLA VE ÇEVRESİNDEKİ TARİKATLER VE 

ÖNEMLİ TEMSİLCİLERİ  

 

 

 

ENDER CANLI SAV 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

DANIŞMAN: 

DOÇ. DR. BETÜL GÜRER 

 

 

 

KONYA 2019







iii 
 

ÖZET 

 

Muğla ve civarı fiziksel anlamda karadan erişimi zor olsa da özellikle beylik ve Osmanlı 

döneminde şehre gelen şehzade, sancakbeyi gibi devlet idarecileri ile maiyetleri burada sosyal ve kültürel 

hareketlilik yaşanmasına neden olmuştur. Bu hareketliliğe diğer önemli katkı da şehirde yetişen veya 

yaşamak için burayı tercih eden önemli ilim adamları ve bu araştırmanın konusu olan mutasavvıf ve 

tarikat ehli şahsiyetlerden kaynaklanmıştır. 

Başta Mevlevilik olmak üzere büyük tarikatlerin  temsilcilerinin zaman içinde Muğla ve civarına 

geldiği, yaşadığı ve adeta bölgeye maya çaldığı görülmektedir. Kimi zaman bu maya tutarak uzun süre o 

tarikatın ışığı şehirde yanarken, kimisi de nispeten kısa zamanda yok olmuştur. Halkın günümüzde halen 

bildiği, saydığı, öncelikli mutasavvıf ve tarikat ehli olan bazı önemli şahsiyetler bu çalışmada incelenmiştir. 

Her birisi ayrıca detaylı araştırmayı hak eden bu önemli zatların Muğla ve çevresinin dini ve içtimai 

hayatına önemli katkılar sunduğu görülmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Muğla, Tasavvuf, Tarikat, Mevlevilik, İbrahim Şahidi 

 

  

Ö
ğr

en
ci

ni
n 

Adı Soyadı Ender CANLI SAV 

Numarası 
 

148106011060 
 
Ana Bilim / Bilim Dalı Temel İslam Bilimleri / Tasavvuf 

Programı 
Tezli Yüksek Lisans    * 

 
Doktora  

Tez Danışmanı Doç. Dr. Betül GÜRER 

Tezin Adı 
 

Muğla ve Çevresindeki Tarikatler ve Önemli Temsilcileri 
 



iv 
 

ABSTRACT 

 

 

Although it is difficult to access the land in Muğla and its vicinity physically, the state 

administrators and their retinue such as princes and sancakbeyi who came to the city especially during the 

terminal seigniory and Ottoman period caused social and cultural mobility. The state administrators and 

their entourage such as prince, sancakbeyi who came to the city caused social and cultural mobility. The 

other important contribution to this mobility was caused by the important scholars who grew up in the city 

or preferred to live in this city and the Sufis and religious figures who were the subjects of this research. 

It is seen that the representatives of the great sects, especially Mevlevi, came to Muğla and its 

environs, lived and leavened in the region. While the light of that sect lit up in the city for a long time by 

this yeast, some of them disappeared in a relatively short time. In this study, some important personalities 

that are known and counted by the public today, who are primarily Sufis and religious figures are 

examined. It is seen that these important individuals, each of whom deserves detailed research, have made 

significant contributions to the religious and social life of Muğla and its surroundings. 

Keywords: Muğla, Sufism, Sect, Mevlevi, Ibrahim Sahidi 

 

 

A
ut

ho
r’

s 

Name and Surname Ender CANLI SAV 

Student Number 
 

148106011060 
 
 Department Temel İslam Bilimleri / Tasavvuf 

 Study Programme 
 Master’s Degree (M.A.)    * 

 
 Doctoral Degree (Ph.D.)  

Supervisor Doç. Dr. Betül GÜRER 

Title of the 
Thesis/Dissertation Sects and Their Important Representatives in and Around Muğla 



i 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET .......................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ............................................................................................................... iv 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................. i 

KISALTMALAR ........................................................................................................ iv 

ÖNSÖZ .........................................................................................................................v 

GİRİŞ ....................................................................................................................... - 1 - 

GENEL OLARAK TASAVVUF VE MUĞLA’DA DİNİ VE SOSYAL HAYAT - 1 - 

1. Tasavvuf ........................................................................................................... - 1 - 

1.1. Tarikatlar ................................................................................................... - 4 - 

1.2. Tasavvuf Tarihi ......................................................................................... - 5 - 

1.2.1. Zühd Dönemi ..................................................................................... - 6 - 

1.2.2. Tasavvuf Dönemi ............................................................................... - 6 - 

1.2.3. Tarikatler Dönemi .............................................................................. - 8 - 

2. Anadolu’da Tasavvuf ve Tarikatlerin  Doğuşu ................................................ - 9 - 

3. Muğla’nın Tarihi, Sosyal, Kültürel ve Dini Özellikleri ................................. - 11 - 

2.1. Sosyal, Kültürel Özellikleri ..................................................................... - 13 - 

2.2. Dini Özellikleri ........................................................................................ - 19 - 

BİRİNCİ BÖLÜM ................................................................................................. - 21 - 

MUĞLA’DA DİNİ HAYATIN UNSURU OLAN YAPILAR ............................. - 21 - 

1. Camii ve Mescitler ......................................................................................... - 23 - 

1.1. Şahidi Camii ............................................................................................ - 23 - 

1.2. Şeyh Bedreddin/Şeyh Câmii .................................................................... - 24 - 

1.3. Kurşunlu Câmi ......................................................................................... - 24 - 

1.4. Ulu Camii ................................................................................................ - 25 - 

1.5. Ahi Sinan Camii ...................................................................................... - 26 - 

1.6. Mehmed Beşe Mescidi/Câmii ................................................................. - 27 - 

1.7. Câmi-i Kebîr ............................................................................................ - 27 - 

1.8. Ayvalı Kapu Câmii .................................................................................. - 27 - 



ii 
 

1.9. Süleyman Efendi/Hacı Ebubekir Câmii .................................................. - 28 - 

1.10. Kurbanzade Câmii ................................................................................. - 28 - 

2. Medreseler ...................................................................................................... - 30 - 

2.1. Konya Mollası Mehmed Efendi Medresesi ............................................. - 30 - 

2.2. Hacı Kahraman Medresesi ...................................................................... - 30 - 

2.3. Kâtib Mehmed Efendi Medresesi ............................................................ - 31 - 

2.4. Mehmed Efendi, Hacı Abbas ve Diğer Kişilerin İnşa Ettikleri Hücreler - 31 - 

3. Zaviye, Tekke ve Türbeler ............................................................................. - 31 - 

3.1. Muğla Mevlevihanesi .............................................................................. - 32 - 

3.2. Şemseddin Bey Zâviyesi ......................................................................... - 32 - 

3.3. Ahi Sinan Zâviyesi .................................................................................. - 33 - 

3.4. Ahi Yahya Zâviyesi ................................................................................. - 33 - 

3.5. Hoca Mukbil Zaviyesi ............................................................................. - 33 - 

3.6. Düğerek Köyü Tekkesi ............................................................................ - 34 - 

3.7. İkiz Türbe ................................................................................................ - 34 - 

3.8. Şeyh Şâhidî Türbesi ................................................................................. - 35 - 

İKİNCİ BÖLÜM ................................................................................................... - 36 - 

MUĞLA’DA TASAVVUFİ HAYATA ŞEKİL VEREN TARİKATLAR ........... - 36 - 

1. Mevleviyye ..................................................................................................... - 37 - 

1.1. Mevlânâ Celâleddîn-i Rumî (H. 604-672/M. 1207-1273) ....................... - 37 - 

1.2. Muğla’da Mevleviyye ............................................................................. - 48 - 

2. Nakşibendiyye ................................................................................................ - 51 - 

2.1. Bahâeddin Nakşibend (H. 718-791/M. 1318-1389) ................................ - 52 - 

2.2. Muğla’da Nakşibendiyye ......................................................................... - 54 - 

3. Rifâiyye .......................................................................................................... - 55 - 

3.1. Seyyid Ahmed er-Rifâî (H. 512-578/M. 1118-1182) .............................. - 55 - 

3.2. Muğla’da Rifâîyye ................................................................................... - 60 - 

4. Bayramiyye .................................................................................................... - 61 - 

4.1. Muğla’da Bayramiyye ............................................................................. - 68 - 

5. Zeyniyye ......................................................................................................... - 68 - 

5.1. Muğla’da Zeyniyye ................................................................................. - 69 - 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ............................................................................................... - 70 - 

MUĞLA’DA YAŞAMIŞ OLAN ÖNEMLİ ŞAHSİYETLER .............................. - 70 - 



iii 
 

1. Mevleviyye Mensubu Şahsiyetler .................................................................. - 72 - 

1.1. Şeyh Seyyid Kemaleddin (H. ?-830/ M. ?-1430) .................................... - 72 - 

1.2. Hüdai Salih Dede (H. 785-885/M. 1383-1480) ....................................... - 73 - 

1.3. İbrahim Şahidi (H. 875-957/M. 1470-1550) ........................................... - 74 - 

1.4. Şuhudi Dede (H. ?-1000/M. ?-1591) ....................................................... - 82 - 

1.5. Hüsameddin Efendi (H. ?-1026/M. ?-1617) ............................................ - 83 - 

1.6. Sül Efendi (17. yy. sonu) ......................................................................... - 83 - 

1.7. Yusuf Ziyaeddin (H. 1252-1327/M. 1836-1909) .................................... - 84 - 

1.8. Hacı Mehmet Zekai (H. 1256-1351/M. 1849-1932) ............................... - 84 - 

2. Nakşibendiyye Mensubu Şahsiyetler ............................................................. - 85 - 

2.1. Kurbanzade Hacı Süleyman Efendi (H. 1211-1291/M. 1797-1875) ....... - 85 - 

2.2. Şeyh İbrahim Efendi (H. 1256-1319/M. 1840-1901) .............................. - 86 - 

3. Rifâîyye Mensubu Şahsiyetler ....................................................................... - 87 - 

3.1. Şeyh Hasan Nuri (19.yy) ......................................................................... - 87 - 

3.2. Ahi Sinan, Ahi Ebu Bekir, Ahi Yahya (14. yy. Başları) ......................... - 88 - 

4. Bayramiyye Mensubu Şahsiyetler .................................................................. - 89 - 

4.1. Üç Erenler (14. yy) .................................................................................. - 89 - 

4.2. Pisili Hoca (H. 895-974/M. 1490-1567) .................................................. - 89 - 

5. Diğer Önemli Şahsiyetler ............................................................................... - 90 - 

SONUÇ .................................................................................................................. - 99 - 

KAYNAKÇA ...................................................................................................... - 101 - 

ÖZGEÇMİŞ ......................................................................................................... - 110 - 

 

  



iv 
 

KISALTMALAR  

a.g.e. adı geçen eser 
a.g.k. adı geçen kaynak 
a.g.m. adı geçen makâle  
a.s Aleyhi’s-selâm  
bkz. bakınız  
c. cilt  
çev. çeviren  
ed. editör 
haz. hazırlayan  
Hz. Hazret-i  
m. miladî  
r.a. radiyallahu anhü/anhâ/anhümâ/anhüm 
s. sayfa  
s.a.v. Sallallâhü aleyhi ve sellem  
ter. tercüme eden  
tsz. tarihsiz  
Yay. yayınları 
yy. yüzyıl 

  



v 
 

ÖNSÖZ 

Tasavvuf, Kur’an ve Hadis tarafından önemi işaret edilen, asırlar boyunca 

dervişlerin yanında filozof ve şairlerin intisap ettiği inanış ve yaşayıştan oluşan bir 

düşünce sistemidir.  

Tesadüfî bir şeyin olmadığı kâinatta her şeyin bir gayesi vardır. Tasavvuf da 

insanın kötü ahlâk ve huylardan uzaklaşarak güzele dönmesi, Allah ve Resulü’nün 

(s.a.v.) ahlâkıyla ahlaklanmasını gaye edinmiştir. Bu yönüyle bir eğitim işi de olup 

tarikatlar, tekkeler, fütüvvet ve ahî birlikleri gibi ana müesseselerde zaman içinde 

gelişmiştir. Tasavvufta tarikat kalbin arındırılması, nefsin temizlenmesi yöntemlerine 

bina edilen bir kurum olup her dönem ihtiyaç duyulmuş, yaşam tarzı bakımından da 

varlığını hep hissettirmiştir. Hz. Peygamber’e uzanan silsile sahibi şeyhlerle 

tarikatlar, ilim yaymış, insanlara rehberlik etmiştir.  

Anadolu’nun İslamlaştırılması gayesiyle muhtelif yerlerden Anadolu’ya 

tasavvuf erbabı önemli şahsiyetler gelmiştir. Mevlâna Celâleddin-i Rûmî (ö. 

672/1273), Hacı Bektaş-ı Velî (ö. 669/1271), Necmeddîn Dâye (ö. 654/1256), 

Fahreddîn-i Irakî (ö. 688/1289) gibi şahsiyetlerin öncülüğünde Anadolu’da fikri 

canlılık artmıştır. Siyasî otoritenin de desteğiyle İslâm, sûfîler aracılığıyla 

tanınmıştır. 

Anadolu’da tasavvufî düşünce; İbnü’l-Arabî (ö. 638/1240), Sadreddîn-i 

Konevî (ö. 673/1274), Mevlânâ ve Orta Asya-Horasan tasavvuf anlayışı yönünden 

Hacı Bektaş-ı Velî ve Yunus Emre (ö. 720/1320 ?) tarafından temsil edilmiştir. 

Anılan kaynakların farklı tasavvuf telâkkileri Anadolu’da aynı potada 

birleştirilmiştir. Özellikle Orta Asya ve Horasan’dan gelen tasavvuf anlayışı 

Anadolu’da klâsik Türk tasavvufunun teşekkülünde önemli rol üstlenmiş, akın akın 

Anadolu’ya yayılan pek çok tasavvuf erbabı, bölgelerindeki anlayışı taşımış, 

gittikleri yerlerde bir kıvılcım olmuşlardır.  

Muğla şehri de anılan tasavvuf erbabının getirdiği anlayıştan nasibini almış, 

kimi zaman gür bir ateş kimi zaman da bir köz ateşi gibi insanların gönlünde 

yanmıştır. Şehrin coğrafi konumu, doğal ve tarihi özellikleri ile idari anlamda önemli 



vi 
 

görülmesi, sosyal, kültürel olduğu kadar dini yönden de hareketli olmasına sebep 

olmuştur. Sonuç olarak 14. yüzyıldan başlayarak günümüze kadar Muğla’da kurulan 

zaviyelerde önemli mutasavvıflar yetişerek şehrin tasavvuf tarihinde önemli bir ilim 

merkezi olarak yer edinmesine vesile olmuşlardır.  

Bu çalışmada da Muğla ve civarındaki tarikatler ile bölgede yaşamış 

tasavvufi şahsiyetler konu edinilmiştir. Bölgedeki tasavvuf geleneğinin gelişim 

sürecinin ortaya konulması amaçlanmıştır.  

Çalışma, giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. Giriş, genel olarak tasavvuf, 

tarikat ve tasavvuf tarihinin incelendiği, Anadolu’da tasavvufi hareketlerin gelişim 

süreci ile tarihi, sosyal ve dini yönlerden Muğla’nın incelendiği bir bölümdür. 

Birinci bölümde, Muğla’da dini hayatın unsuru olan yapılar, cami, mescit, 

medrese, zaviye, tekke ve türbeler başlıkları altında incelenmiştir. Anılan yapılardan 

tarikatlarla bağlantılı olanlar ile tasavvufi hayata etki edenler ilgili kaynaklar 

doğrultusunda ele alınmıştır.  

İkinci bölümde Muğla’da tasavvufi hayata şekil veren tarikatler başlığında, 

Mevleviyye, Nakşibendiyye, Rifâiyye, Bayramiyye, Zeyniyye tarikatlarına ilişkin 

bilgi verilmiş, her bir tarikatın kurucuları, tarihi, genel özellikleri ve Muğla ile 

bağlantıları incelenmiştir.  

Üçüncü ve son bölümde Muğla’da yaşamış olan önemli şahsiyetlerden tarikat 

mensubu veya tasavvuf ehli olanlar ile herhangi bir tarikata mensup olduğu 

bilinmemekle birlikte Muğla’da dini-tasavvufi hayata yön vermiş önemli şahsiyetlere 

ilişkin bilgi verilmiştir.  

Bu çalışmanın hazırlanmasında, görüş, öneri ve yönlendirmeleriyle rehberlik 

eden, yardım ve desteğini esirgemeyen değerli danışmanım Doç. Dr. Betül Gürer’e 

teşekkürlerimi borç bilirim. Yine çalışmamıza katkılarından dolayı, her zaman bize 

vakit ayıran yetişmemizde emeği geçen kıymetli hocam Prof. Dr. Dilaver Gürer’e 

şükranlarımı sunarım. Çalışma süreci boyunca yoluma ışık tutan ve beni 

cesaretlendiren, çok kıymetli Prof. Dr. Namık Açıkgöz’e de minnetlerimi sunmak 

isterim. 

Ender Canlı Sav      Konya, 2020 



vii 
 

 



1 

 

GİRİŞ 

GENEL OLARAK TASAVVUF VE MUĞLA’DA DİNİ VE SOSYAL HAYAT 

1. Tasavvuf 

İslam’ın anlaşılması ve yaşanması noktasında önemli bir düşünce sistemi olan 

tasavvuf, mânevî bir hayat tarzı özelliği taşır. Kitap ve Sünnet’le irtibatlı olması, 

Allah’la kulun ilişkileri, güzel ahlâk, kalbin temizliği, nefsin terbiye edilmesi gibi 

işlevleri yönüyle çok farklı şekillerde tanımlanmaktadır. Sûfîlerin sayısı kadar farklı 

tanımı olduğu belirtilmektedir. Tasavvuf, Schimmel’in aktardığı gibi çözümlenmesi, 

sözcüklerle derinliklerine inilmesi “sözcükler kıyıdan fazla açılamadığı için” 

neredeyse imkânsızdır.1 Araştırmanın çerçevesini belirlemesi açısından girişte 

tasavvuftan anlaşılan tanımın paylaşılmasının elzem olduğu düşünülmektedir. 

Tasavvufun kaynağı İslam inançları ve maneviyatıdır. Schimmel de 

tasavvufun kaynağına ilişkin ideolojik-oryantalist bakış açısıyla bakmanın 

yanlışlığına işaret ederek tarihsel etkileşim bağlamında tamamen İslami bir düşünce 

sisteminden bahsetmektedir. Ona göre tasavvuf, “her dinin özünde olan mistik 

denilen bir boyutun diğer adı, bir yeniçağ hareketi veya ezoterik bir hareket 

değildir”.2 Kur’an ve Hadis kaynaklı bir gelenektir. Asırlarca dervişlerle birlikte 

filozof ve şairlerin intisap ettiği inanış ve yaşayışın oluşturduğu düşünce sistemidir. 

İslam dini ve çeşitli kültürlerin etkisiyle zamanla şekillenmiş, ortak katkı ve 

birikimle oluşmuş ve benimsenmiştir.3  

Tasavvuf kelimesinin kökeni hakkında farklı görüşler bulunmaktadır: 

“1. Sıra, dizi anlamındaki “saff” kelimesinden türemiştir. 

2. Çölde biten bir bitki olan “sufane” den türemiştir. 

                                                 
1 Annemarie Schimmel, İslamın Mistik Boyutları, çev. E. Kocabıyık. İstanbul: Kabalcı Yayınları, 
2001, s. 25. 
2 Schimmel, a.g.e., s. 22. 
3 Ahmet Kabaklı, Tasavvuf, Tarikat, Edebiyat, Türk Edebiyatı Vakfı Yayınları, İstanbul, 2006, s. 9. 



2 

 

3. Temizlik, saflık anlamındaki “safâ” dan türemiştir. 

4. Hz. Peygamber’in mescidinin bitişiğindeki bir bölümde yaşayan 

ve hayatlarını Hz. Peygamber’e yakınlık içerisinde ilim ve zikir ile 

geçirmiş olan Ashâb­ı Suffe’nin “suffe” sinden türemiştir. 

5. Yunanca bir kelime olan ve hikmet anlamına gelen “sophia” 
dan türemiştir. 

6. Yün anlamına gelen Arapça “sûf” kelimesinden türemiştir.” 4 

 

Tarikat ve tekkeler de tasavvufun sınıflara ayrılmasıyla oluşmuş, önemli 

yapılardır. Tekke denildiğinde sanat, edebiyat, musiki, ahlâkta ve hizmet konularında 

kemâl akla gelmektedir.5 

Tasavvuf, “ebedî saadete nail olmak için nefsi tezkiye (temizleme) ahlâkı 

tasfiye (saflaştırma), zahir (görünen) ve batını (görünmeyen) tenvir (aydınlatma) 

hallerinden bahseden bir ilim” şeklinde tanımlanmaktadır. Bu tanıma ilişkin görüş 

birliğinden söz etmek zordur6. Kişiye özel olmasının ağır bastığı tecrübe ve tespitler 

bu çeşitliliğe neden olmaktadır. Tasavvufun yaşandığı makamda manevî tecrübeler 

farklı farklıdır. Çeşitlilik o kadar fazladır ki, İngiliz araştırmacı Nicholson, “Kuşeyrî 

Risalesi, Tezkiretü’l-evliya’sı ve Nefehâtü’l-üns” gibi kaynaklarda geçen yetmiş sekiz 

tasavvuf tanımına ulaşmış ve kronolojik sırasını dâhil yayınlamıştır.7  

Tasavvuf tanımlarında ortak noktalar vardır, kısaca dünyanın zevklerinden el 

çekme, tümüyle vazgeçme, geçici nimetlerden korunarak, Allah’ın rızası için güzel 

ahlak ve kalbin temizlenmesine çalışma olarak tarif edilmektedir. Başka bir tanımda 

tasavvuf on farklı anlamda sınıflandırılmıştır: 

“1. Tasavvuf zühttür, 

                                                 
4 Dilaver Gürer, Düşünce ve Kültürde Tasavvuf, Ensar Yayınları, İstanbul, 2007, s.28. 
5 Ramazan Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf (18. Yüzyıl), İnsan Yayınları, İstanbul, 2004, s. 
11. 
6 Selçuk Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 
İstanbul, 1981, s. 15. 
7 Ethem Cebecioğlu, “Prof. Nicholson'ın Kronolojik Esaslı Tasavvuf Târifleri” Ankara Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt. 29 sayı.1, 1987, s. 387. 



3 

 

2. Güzel ahlaktır, 

3. Tasfiye; yani kalp temizliğidir, 

4. Tezkiye; nefs ile mücahededir,  

5. İstikamet; yani kitap ve sünnete sarılmaktır, 

6. Allâh’a tam teslimiyet ve rabbaniliktir, 

7. Hakk’a vuslattır (ihsan), 

8. İslâm’ın ruh hayatıdır, 

9. Bir batın ilmidir, 

10. Havassa ait ledün ilmidir.” 8 

 

Tanımı konusundaki geniş yelpazeye rağmen tasavvufun konusu hakkında bir 

ittifaktan söz edilebilir. “Allah ve insan” tasavvufun konusudur. Allah, insan ve 

varlık arası ilişki, “vahdet-i vücûd”, “vahdet-i şühûd” ya da “tevhîd-i vücûdî ve 

tevhîd-i şühûdî” düşünce sistemleri incelenmektedir. İnsan açısından ruh ve nefis 

yapısı, ruhu arındırmak, ahlâkı yüceltmek, kalbini temizlemek, nefsini bilmek, aşk, 

nefret, sevgi, kin gibi duygularla bunların bilgisi tasavvufun konusunu teşkil 

etmektedir9.  

Tesadüfî bir şeyin olmadığı kâinatta her şeyin gayesi vardır. İslâmî ilimler de 

“dünya ve ahiret mutluluğu” için vardır. Tasavvuf da insanın kötü ahlâk ve huylardan 

uzaklaşarak güzele dönmesi, Allah ve Resulü’nün (s.a.v.) ahlâkıyla ahlaklanmasını 

gaye edinmiştir. Bu taraftan bakınca hem bir ilim hem de bir eğitim işidir. İlim ve 

eğitimin yürütülebilmesi için üç ana müessese zaman içinde gelişmiştir: 

i. Tarikatlar, 

ii. Tekkeler, 

                                                 
8 Hasan Kamil Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, Ensar Neşriyat, İstanbul, 2011, s. 
29. 
9 Yılmaz, a.g.e., s. 57. 



4 

 

iii. Fütüvvet ve Ahî birlikleridir. 10 

Anılan müesseselerden kısaca araştırmanın kapsamına giren tarikatlerden 

bahsetmenin fayda sağlayacağı düşünülmektedir. 

1.1. Tarikatlar 

Tarikatlar, İslam dünyasında 11. yüzyıl sonu 12. yüzyıl başlarında görülmeye 

başlayan toplumsal bir ihtiyacın sonucudur. İhtiyaç aslen ilk olarak mezhepleri, daha 

sonra da tarikatlerin  doğuşunu hazırlamıştır. Dış dünyaya ilginin kesilerek kalbin 

temizlenmesini hedefleyen tarikatı; “Allah Teâlâ’ya yaklaşmak ve O’nun 

hoşnutluğunu kazanmak maksadıyla takip edilmesi gereken yol” olarak tanımlamak 

mümkündür.11 Tasavvufta tarikat da kalbin arındırılması, nefsin temizlenmesi 

yöntemlerine bina edilen bir kurumdur.12 Her dönemin ihtiyacı olan tarikatler yaşam 

tarzı bakımından varlığını hep hissettirmiştir. İslâm’ın ilk döneminde tasavvuf ilmi 

diğer dinî ilimler gibi Kur’an ve Hadis içinde derç edilen bir ilim olmuştur. İslam’ı 

öğrenerek yaşamak isteği halkın bazı İslâm büyüklerinin çevresinde toplanmasına 

vesile olmuş, oluşan topluluklar da zaman içinde tarikat olarak anılmıştır. Zahiri 

manadaki şeriattan, öz mana olan hakikate bir yoldur. Yolda Hz. Peygamber’e 

uzanan kesintisiz silsile sahibi şeyh ve mürşid denilen bir rehbere de ihtiyaç vardır.13 

İhtiyaç sonucu ortaya çıkan ve yayılan tarikatlerin  manevi ve sosyal yönden 

iki faktör nedeniyle öne çıktığını söylemek mümkündür. İlki manevî faktördür. 

Sahabe devri sonrası ilk sofilere kadar ki devrede manevî şahıslarda manevî 

hususiyetlerin temerküz ve tezahürü ile görülmüştür. İkinci olarak her sınıftan 

insanın tasavvufa yönelmesiyle görülen sosyal faktördür. Bu faktörler sayesinde 

tarikatlerin  tesis ve yükselişi mümkün olabilmiştir. Tarikatlerin  mezheplere göre 

                                                 
10 Yılmaz, a.g.e., s. 229. 
11 Eraydın, a.g.e., s. 172. 
12 Hasan Kamil Yılmaz, Azîz Mahmûd Hüdâyî ve Celveti Tarîkatı, Marmara Üniversitesi İlâhiyat 
Fakültesi Vakfı Yayınları, İstanbul, 1982, s. 143. 
13 Mustafa Tahralı, Tasavvuf Notları, İstanbul Yüksek İslâm Enstitüsü, İstanbul, tsz., s. 1-4. 



5 

 

fıkhî ve itikadî yönünden daha ziyade tasavvufî olduğu ifade edilebilir. Tarikat 

mensuplarının ayrıca mezhebe mensubiyeti vardır. 14 

Tarikatlerin  sosyal faktörü, insan ilişkilerinin ve günlük hayatın da 

etkilenmesine yol açtığı görülmektedir. 12. yüzyıl sonrası kurulan tarikatlar, süreçte 

bazı alt kollara da ayrılmıştır. İslâm dünyasında mevcut yaklaşık 400 tarikatın, 12 

ana tarikattan doğduğu düşünülmektedir. Bir kısmı zamanla yok olsa da büyük kısmı 

halen varlığını devam ettirmektedir. Pir veya şeyh önderliğinde, özgün kural ve 

kıyafetlerle ortak kültür oluşmuştur. Bağış ve vakıflar gelir kaynağını 

oluşturmuştur.15 

1.2. Tasavvuf Tarihi  

Muğla’da tasavvufi hayata geçmeden genel olarak tasavvuf tarihine kısaca 

bakmanın konunun anlaşılmasına yarar sağlayacağı öngörülmektedir. 

Tasavvuf, İslam medeniyetinde dinî, ahlakî ve mistik açıdan önemli bir yapı 

taşıdır. Kaynağı Hz. Peygamber’e dayanan ve oradan yayılan bir rayihadır. 

Başlangıcından itibaren her safhasından Kur’an ve Sünnet doğrultusunda 

geliştirilmiştir. Bu gelişim içinde esasa uymayan kimi fikir ve davranışlar olmuşsa da 

bunların tezahürü eşyanın tabiatı, sosyal hayatın vazgeçilmezi olarak 

görülmektedir.16 

Tasavvuf, ruhu kemale götüren hal ilmine önem vermiştir. Halin oluşumu, 

Kur’an ve Sünnet çerçevesinde prensiplerin tespiti ve uygulaması ile 

gerçekleşmektedir. Hz. Peygamber ve ashabının örnek hayatlarının gelişimine sebep 

olan eğitimin sonrakilere aktarımı bir disiplin ile mümkündür. Tasavvuf bu 

disiplindir ve ilk olarak bir züht hareketi şeklinde ortaya çıkmıştır. Sonrasında 

teşkilatlanarak tarikatler oluşmuştur. Günümüzde tasavvuf tarihi çoğunlukla “zühd 

dönemi, tasavvuf dönemi ve tarikatler dönemi” olarak üç dönemde incelenmektedir. 

                                                 
14 Yılmaz, a.g.e., s. 144. 
15 Eraydın, a.g.e., s. 172. 
16 Eraydın, a.g.e., s. 59. 



6 

 

1.2.1. Zühd Dönemi 

Asr-ı saadetle başlamakta ve Hicri olarak ilk iki asrı kapsamaktadır. Sofi 

deyimi ilk kez bu dönemde kullanılmıştır. Tasavvufta Hz. Peygamber sofilerin 

piridir, mevcut ilim, marifet ve hâl O’ndan alınmıştır. Bu ruhani hayat ve dini 

heyecan nesiller boyunca aktarılmaktadır. Okuma-yazma ile öğrenilmeyen hayat 

yaşanılmakta ve yaşatılmaktadır.  

Hadis ilmi tasavvufta çok önemlidir. Hz. Peygamber’in zühd hayatına ilişkin 

sözleri, hadis ve tasavvuf ilimlerini birbirleriyle girift hale getirmiştir. Bunun 

örnekleri muhaddis ve mutasavvıflar tarafından kalem alınan “Kitabu’z-zühdler”de 

görülmektedir.17 

Tasavvuf kavramı ve sofi kelimesi lafız olarak Kur’an ve Sünnette 

geçmemekte ancak tasavvufun tarifinde kullanılan kavramların çoğu bu 

kaynaklardandır. Mutasavvıflar "tasavvuf zühttür" tarifini yapmakta, zühtün 

övüldüğü hadislere işaret etmektedirler. Hz. Peygamber ve ashabının hayatında züht; 

takva, tevekkül, sabır, feragat, cömertlik olarak yaşanmıştır. En güzel örnekleri 

benimseyen diğer sahabe ve onlardan sonra kemale eren zühd hareketi ile tasavvufi 

akımların doğduğu anlaşılmaktadır. “Zühdün nihayeti tasavvufun bidayetidir” 

kaidesi bireysel hayatta züht yaşayışı, sosyal alanda züht hareketi açısından geçerli 

ve doğrudur.18 

1.2.2. Tasavvuf Dönemi 

Sahabe nesli biterken ve Tâbiûn nesli başlarken yaşanan Kerbelâ olayı, 

Haricîlerin tutumu ve Emevîler dönemi siyasi gelişmeleri İslam dünyasında bir eksen 

kayması yaşatmıştır. Artarak devam eden fetihler refah ve zenginliği artırmış, Saadet 

Devri’nde olmayan lüks hayat tarzı ortaya çıkmıştır. 

Hicrî 2. asırda görülen bu dünyevileşme kaynaklı öze yabancılaşma devrin 

zahitlerini incitmiş, Hz. Peygamber ve Sahabe neslinin akidelerini alarak dünyevi 

                                                 
17 Yılmaz, a.g.e., s. 59-60 
18 Mustafa Kara, Dini Hayat ve Sanat Açısından Tekkeler ve Zaviyeler, Dergâh Yayınları, İstanbul, 
1990, s. 31-32. 



7 

 

hayattan uzaklaşmalarına neden olmuştur. Hasan Basrî (ö. 110/728), Ömer b. 

Abdülaziz (ö. 101/720), Rabiatu’l-Adevîyye (ö. 135/752) devrin önemli âlimleridir.19 

Züht hayatı devamında doğan tasavvuf cereyanı ile manevi tecrübeler 

kazanarak zenginleşen sofiler, Kur’an ve Sünnet ekseninde birikimlerini izah eden 

kitaplar telif etmişlerdir. Tefsirciler, hadisçiler ve fakihler yorum, rivayet ve 

içtihatlarına ruhanî tecrübe, aşk ve manevi bilgilerini de katarak Allah’ı tanımak ve 

sevmek konusundaki marifetleri ile birlikte yeni ekoller geliştirmişlerdir. Sahabe 

devrindeki gibi manevi derinliğin canlı tutulmasını bir şekilde devam ettirmişlerdir. 

Sofiler ise diğer âlimler gibi Kur’an ve Sünnet ekseninde amelleri, yazdıkları eserler 

ve manevi tecrübelerden kaynaklanan içtihatlar ile sistemli müstakil bir amel yolu ve 

de ilim olan Tasavvuf ilmini geliştirmişlerdir. Önemli sufi ve mutasavvıflar da bu 

dönemde yetişmiştir: İmam-ı Gazalî (ö. 505/1111), Cüneyd-i Bağdadî (ö. 297/909), 

Bâyezîd-i Bistâmî (ö. 234/848 ?). Hicri 2. asır tasavvuf açısından nazari yönden 

gelişimin amelî yöne göre üstün olmaya başladığı dönemdir. Sofiler marifet, hakikat, 

sır ve irfan şeklinde tanımlanan manevi tecrübe kaynaklı bilgilere erişmişlerdir.20 

Zamanla ferdilikten kolektif bir boyuta geçen tasavvuf topluluklarca da 

benimsenmiş, üstad ve şeyhlerin etrafında müritler halka oluşturmuştur. Bu sebeple 

hânkâh ve tekkelerde değişik etkinliklerin olduğu müessesseler teşkil edilmiştir.21 

Coğrafi anlamda da önce Basra, Medîne, Bağdat, Kûfe gibi şehirlerde gelişme 

görülürken Arap Yarımadası’nın tamamı, Nişabur, Mısır ve Horasan da Hicri 3. Asır 

sonunda tasavvuf hareketi ile tanışmış ve geniş bir coğrafyada müesseseler 

yayılmıştır.22 

Neredeyse ortaya çıkışından itibaren tasavvuf hareketi iki ayrı ekol olarak 

ilerlemiştir. İlki “Bağdat Ekolü” olarak bilinen, dinin zahiri hükümlerini esas alarak 

şeriat kurallarından taviz vermeyen, zahir-bâtın dengesini koruyan ekoldür. Hasan-ı 

Basrî, Cüneyd-i Bağdadî, Hâris-i Muhâsibi, Ebû Nasr Serrâc et-Tûsî, Ebû Tâlib-i 

                                                 
19 Yılmaz, a.g.e., s.109 
20 Kara, a.g.e., s. 38. 
21 Hayrani Altıntaş, “Tasavvuf”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt 31 Sayı.1, 
1989, s. 75. 
22 Osman Türer, Tasavvuf Tarihine Giriş, Erzurum, 1992, s. 66. 



8 

 

Mekkî, Kelâbâzî, Kuşeyrî, Hucvîrî ve nihayet İmam-ı Gazzâlî bu ekoldeki önemli 

şahsiyetlerdir. 

Tasavvufta diğer ekol, sufilerde manevî sarhoşluk, cezbe, ilahî aşk hallerinin 

ağırlıklı görüldüğü özelliktedir. Bu ekolde Rabiatül-Adeviyye, Bayezîd-i Bistamî, 

Hallâc-ı Mansûr (ö. 309/922), Mevlânâ C. Rûmî gibi sûfîler önde gelmektedir.23 

Tasavvufi hareket başlangıcından itibaren kimi fıkıh âlimlerinin itiraz ve 

hücumlarına maruz kalmıştır. Aşk ve cezbeyi önemseyen mutasavvıflara yönelen 

saldırılar kimi zaman kendilerini anlamayan siyasi otoritenin de kararı ile bu 

şahsiyetler için sürgün, işkence ve eziyetlere dönüşmüştür. İdam edilen Hallâcı 

Mansûr, devrin bu yöndeki sembol örneğidir.24 

İmam Gazzâlî kritik bir rol üstlenerek medrese ve tekkenin uzlaşmasına, 

rasyonalizmle ve ir-rasyonalizm dengesine vesile olarak tasavvufi hayatı daha 

anlaşılır ve herkesçe benimsenip, saygı görülen bir şekilde açıklamıştır.25 

Nitekim Hicri 7. asır, tasavvufî düşüncenin doruk noktası olmuştur. Kitleleri 

etkileyen fikir sistemi cazipliği, pratik hayat için teşkilatlı yapısı ile hem Müslüman 

toplumları kendine çekmiş hem de İslâm’ın yayılmasında önemli rol oynamıştır.26 

1.2.3. Tarikatler Dönemi 

Miladi 11. asırdan başlayarak tasavvuf kurumlarının temsilcisi denilebilecek 

tarikatler ortaya çıkmış ve sosyal hayatın parçası olmuştur. Bu alanda çalışan 

tarihçilerin ekseriyeti tarafından süreç, “Tarikatler Dönemi” olarak tanımlanmıştır.27 

Miladi 13. asra kadar alabildiğine yayılan her tarafta hânkâh, tekke, zâviyeler tesis 

edilmiş, tarikatler kurulmuştur. Orta Asya, tasavvufî hayatın ve tarikatlerin  en 

                                                 
23 Yılmaz, a.g.e., s. 110-125. 
24 Hayrani Altıntaş, Tasavvuf Tarihi, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara, 1986, 
s. 11. 
25 Hilmi Ziya Ülken, Türk Tefekkürü Tarihi, Cilt II, Matbaai Ebüzziya, İstanbul, 1934, s. 97. 
26 Altıntaş, a.g.e., s. 75. 
27 Mustafa Aşkar, Tasavvuf Tarihi Literatürü, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 
Ankara, 1986, s. 15. 



9 

 

yaygın ve hareketli olduğu yerlerdendir. Türk toplumunun İslâmiyet ile tanışması, 

kitleler halinde dini benimsemesinde tarikatlerin  rolü büyüktür.  

Mutasavvıflar, ilâhî kelâmın yorumlanması ile İslam anlayışına zenginlik 

katmış, şekilden çok ruha ve duygulara önem veren din anlayışı geliştirmişlerdir; 

diğer yandan düşünce ve felsefeler geliştirmek için çalışmışlardır. Allah-insan, 

Allah-âlem, insan-insan, insan-âlem münasebetine dair izahlar getiren anlayış, 

İslâm’ı katı kurallar dini olmaktan çıkarmış ve önemli bir ivme kazandırmıştır.28 

Mevlânâ ve Muhyiddin İbnü’l-Arabî ile gelen anlayış, Sadreddin Konevî, 

Müeyyidüddîn Cendî (ö. 691/1292 ?), Sadeddin Fergânî (ö. 699/1300), Seyyid 

Burhâneddin (ö. 639/1241), Evhadüddîn Kirmânî (ö. 635/1238), Necmeddin Dâye, 

Fahreddin Irâkî, Afifüddîn Tilimsânî (ö. 690/1291), Hacı Bektaş Velî, Ahî Evren (ö. 

653/1261), Yunus Emre gibi pek çok Hak aşığıyla desteklenmiştir. Anadolu’da her 

tarafta tekkeler, zaviyeler ve tasavvuf mektebi inşa edilmiştir.29 

Örneğin Anadolu’da “Beylikler” mozaiğinde yaşanan kıyasıya rekabet 

Yunus’un “gelin tanış olalım”, “sevelim-sevilelim” düsturuyla halkı yakınlaştırmış, 

eşsiz bir medeniyet kurulmasına varan sürece harç sağlamıştır. Bu harç üzerine 

kurulan Osmanlı’da sultanlar da genellikle bir şeyhe intisap ederek tasavvuf ve 

tarikatlere hoşgörüyle yaklaşmıştır. Tekke anlayışı kurumsallaşarak, ihtiyaç duyan 

her fert ulaşabilmiştir.30 

2. Anadolu’da Tasavvuf ve Tarikatlerin  Doğuşu 

Hz. Peygamber (s.a.v), 628’de Doğu Roma Kralına mektup göndermiş, 

Anadolu’yla irtibatı başlatmış, coğrafyanın İslamlaştırılması için çaba göstermiştir. 

Bu ideal doğrultusunda hareket eden ecdat Moğol istilâsı gibi yıkıcı olay neticesinde 

Anadolu’yu yeni vatan seçmiştir. “Kolonizatör Dervişler” marifetiyle topluluklar, 

İslâm potasında Hıristiyan unsurlar yoğrulmuş, İslâm kardeşliği esas tutulmuştur. 

Muhtelif yerlerden Anadolu’ya tasavvuf erbabı gelmiştir: Mevlâna Celâleddin-i 

                                                 
28 Yılmaz, a.g.e., s. 126-133. 
29 Fuat Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara, 
1976, s. 204. 
30 Mustafa Kara, “Osmanlılarda Tekke Siyaseti”, Hareket Dergisi, Ocak-Şubat 1975, Sayı. 9, s. 109. 



10 

 

Rûmî Konya, Hacı Bektaş-ı Velî Kırşehir, Necmeddîn Dâye Kayseri, Fahreddîn-i 

Irakî Tokat.31 

12. yüzyılda Haçlı seferleri Müslümanların batıya karşı aktif taarruzunu ve 

muharip, yayılmacı tarikatlerin  ortaya çıkmasını sağlamıştır. Yine Müslümanların 

İspanya’dan çıkarılması ve Moğol istilâsı sonucu Harzem medeniyetinin yıkılması bu 

medeniyetlerin Anadolu’ya taşınmasına, fikri canlılığın artmasına neden olmuştur. 

Tasavvufi gelişmeler çağ atlarken, medrese çevresinde, felsefe ve müspet ilimler 

alanında bir duraklama başlamıştır. Siyasî otoritenin de desteğiyle İslâm, Türkler 

arasında sûfîler kanalıyla tanınmıştır.32 

Anadolu’da tasavvufî düşüncenin gelişiminde üç kaynak önemlidir. Mağrib 

Mektebi, İbnü’l-Arabî ve Sadreddîn-i Konevî tarafından temsil edilmektedir. İkinci 

olarak tasavvufun estetik yönünü Mevlânâ temsil etmektedir. Son olarak da Orta 

Asya-Horasan tasavvuf anlayışı, Hacı Bektaş-ı Velî ve Yunus Emre ile temsil 

edilmektedir. Ancak Anadolu’da anılan kaynakların farklı tasavvuf telâkkileri aynı 

potada birleştirilmiştir. Kesin kategorilere ayrılması mümkün olmayıp, her görüşün 

izini diğerinde görmek mümkündür. 13. yüzyıl ve sonrası Anadolu’da tasavvufî 

düşünce İbnü’l-Arabî’den fazlasıyla etkilenmiştir. Kendisinin Endülüs’ü zorunlu 

olarak terk ettikten sonra, Kuzey Afrika, Orta Doğu’yu kapsayan ilmî seyahati yedi 

yıl sürmüş ve Konya’da sonra ermiştir. Üvey evladı Sadreddîn-i Konevî’nin de 

yetişmesine katkı sağlamıştır. İbnü’l-Arabî’de düşünce sistemi iki yönlü ilerlemiş, 

Kur’an’ın tasavvufî tefsiri yanında Yeni Eflâtun felsefesi, İslâm işrâk felsefesi de 

devam etmiştir. İslâm felsefesine getirdiği Vahdet-i Vücûd felsefesi, genel anlamda 

en büyük uzlaştırmacı düşünce sistemi olarak kabul edilmektedir. Felsefesi “akıl ile 

iman, ilim ile din, zâhir ile bâtın ve hürriyet ile zaruret” gibi konuları birlikte telif 

etmiştir. Yaklaşımıyla kimi zaman kâfirlikle itham edilmişse de mücadeleci, aktif 

tutumunu değiştirmemiştir. “Fusûsu’l-Hikem” ve “Fütûhât-ı Mekkiyye” gibi eserleri 

Anadolu’da Türk tasavvufunun temel taşlarını teşkil etmiştir. Yine yetiştirdiği 

Sadreddîn-i Konevî, Molla Câmî (ö. 898/1492), Fahreddîn-i Irakî, Davûd-ı Kayseri 
                                                 
31 Mehmet Akkuş, "Tasavvufun Anadolu'ya Girişi ve İslamlaşmada Rolü", Tanımı Kaynakları ve 
Tesirleriyle Tasavvuf, (Vefatının 10. Yılında Mehmet Zahit Kotku ve Tasavvuf Sempozyumu 
Tebliğleri) Haz., Coşkun Yılmaz, Seha Neşriyat, İstanbul 1991, s. 133. 
32 Mehmet Bayraktar, İslâm Felsefesine Giriş, Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 1988, s.131-132. 



11 

 

(ö. 751/1350) gibi birçok kimse Anadolu’da onun tasavvuf düşüncesinin yayılmasına 

katkı sunmuştur.33 

Anadolu’da tasavvufî hayata etki eden diğer önemli unsur Mevlânâ 

Celâleddîn-i Rûmî’nin tasavvuf anlayışı olmuştur. İran etkisi taşıyan Mevlânâ, sanat 

ve estetiğe ağırlık vermiştir. Sınırsız hoşgörü ve insan sevgisi ile Türk tasavvufunda 

İbnü’l-Arabî’nin ahlâkçı ve aksiyoner anlayışına denge getirerek geliştirmiştir.34 

Anadolu’da Haçlı seferleri, Moğol istilâsı gibi kargaşa yaşayan insanlara manevî bir 

huzur limanı oluşturmuştur. Geliştirdiği “sema” şekli ve musikisi Anadolu tasavvuf 

hayatına estetik bir boyut getirmiştir.  

Orta Asya ve Horasan’dan gelen tasavvuf anlayışı da Anadolu’da klâsik Türk 

tasavvufunun teşekkülü açısından önemlidir. Akın akın Anadolu’ya gelen pek çok 

tasavvuf erbabı, bölgelerindeki anlayışı taşımıştır. En büyük gayesi ahlâkî olgunluğa 

erişmek olan anlayış Ahmed Yesevî (ö. 562/1166) ve Necmeddîn-i Kübrâ (ö. 

618/1221)’nın tesirinde gelişmiştir. Tövbe, feragat, nefsin fedası gibi unsurlar, ahlâkî 

olgunluk aracı görülmüş, hikmet ve vatan anlayışı ustalıkla birleştirilmiştir.35 Bunun 

en büyük örneği Osmanlı Devleti’dir. Osmanlı’da tasavvuf denince ilk akla gelen 

Hoca Ahmed Yesevi’dir. Her safhada hem Sünnî hem Alevîlerde onun izleri 

görülebilmektedir. Toplumda Hoca Ahmed Yesevi’nin izini taşıyan, tasavvuf 

kültürünü yayan bazı tarikatler şunlardır;36 “Halvetiyye, Mevleviyye, Nakşibendiyye, 

Celvetiyye, Bayramiyye, Kâdiriyye, Bektâşiyye”. 

Bu tarikatlerden bazıları Muğla ve civarında da yayılma imkânı bulmuştur. 

Sonraki bölümlerde detaylı olarak incelenecektir. 

3. Muğla’nın Tarihi, Sosyal, Kültürel ve Dini Özellikleri  

Muğla ve civarında tasavvuf ve tarikatlerin  gelişimini daha iyi anlayabilmek 

için bölgenin tarihi ile sosyal kültürel ortamının, bu ortamda neşet eden dini düşünce 

                                                 
33 Hilmi Ziya Ülken, “Türk Vakıf Sistemi ve Türk Şehirciliği”, Vakıflar Dergisi, Cilt.9, 1971, s. 135. 
34 Ülken, a.g.m., s.136. 
35 Ülken, a.g.m., s.136. 
36 Nejdet Yılmaz, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf: Sûfîler, Devlet ve Ulemâ (XVII. yüzyıl). 
Osmanlı Araştırmaları Vakfı Yayınları, İstanbul, 2001, s.98. 



12 

 

ve kurumların incelenmesinin fayda sağlayacağı öngörülmektedir. Bu düşünceyle 

Muğla’nın tarihine kısaca bakıldığında M.Ö. 3000’lere kadar uzanan bir geçmişe 

sahip olduğu görülecektir. Bölge ilk çağlarda Karia olarak anılmışsa da bilinen tarihi 

Hititlerle başlamaktadır. Hititlerin Lugga adını verdiği bölgeye daha sonra sırayla 

Frigler ve Lydialılar egemen olmuştur. Yine bölge tarihinde yolu buradan geçen 

Perslerin, Büyük İskender’in, Bergama Krallığının, Roma ve Doğu Roma 

İmparatorluklarının hâkimiyeti söz konusu olmuştur.37 

Türklerle tanışma Uç Beylerden Menteşe Beyin fethi ile gerçekleşmiştir. 

Bölgeye Menteşe beye ithafen Menteşe ili denilmiştir. 

1391’de, Yıldırım Beyazıt ile Osmanlı toprağı olan bölge, 1402’de Timur 

tarafından alınarak tekrar Menteşe Beyliği’ne verilmiştir. 1425’te II. Murat bölgeyi 

tekrar almıştır. Aradaki dönemde Rodos adasına Sait Jean şövalyeleri yerleşmiş 

Menteşe oğulları ve Osmanlılarla savaşmışlardır. 1522’de Kanuni Rodos adası ve 

Bodrum Kalesini alarak Milas olan il merkezini de Muğla’ya taşımıştır. 

“Muğla” adının kaynağı konusunda farklı söylentiler bulunmaktadır. En 

yaygın olanı bölgeyi fetheden Selçuklu Komutanı “Muğlu” Beyin adından geldiği 

yönünde olandır. 1889 Aydın ili salnamesinde şehrin antik dönem ismi olan 

“Mobella” (Mobolla, Mogola) ismi geçmektedir.  

Osmanlı’nın dağılış sürecinde bölge İtalya tarafından 11 Mayıs 1919’den 

itibaren işgal edilmiştir. Ancak Yörük Ali Efe, Demirci Mehmet Efe gibi öncülerle 

gerçekleştirilen ulusal direnişler başarılı olmuştur. Kurtuluş Savaşı sürecinde de 

“Vatan Müdafaa Cemiyeti, Serdengeçtiler Müfrezesi, Muğla Kuvayı Milliyesi” gibi 

komitelerle ulusal mücadeleye katkı sağlanmıştır.38 

Şehrin fiziksel gelişiminin 14. yüzyıldan itibaren Menteşe Beyliği siyasî güç 

kazandıkça kalenin dışına çıkmış ve açık bir şehir haline gelmiştir. Savunma ihtiyacı 

olmadan yerleşim kale olan dağdan inen dereler boyunca genişlemiştir. Topografik 

yapı iskânı güneydeki ovaya yönlendirmiştir. Fizikî yapıda Türklerin elinden çıkan 

                                                 
37 T.C. Menteşe Belediye Başkanlığı, “Muğla Tarihi”, http://www.mentese.bel.tr/mugla-tarihi/ (12 
Haziran 2019). 
38 Ünal Türkeş, Kurtuluş Savaşında Muğla. Yelken matbaası, 1973, s. 54. 



13 

 

en eski yapı İbrâhim Bey tarafından 1344’te yaptırılan Ulu Cami’dir. Bu tarihten 

önce de şehirleşme elbette vardır. Hatta İbn Battûta bundan on yıl önce bölgeyi 

ziyaret ettiğinde misafir olarak bir zâviyede kaldığını ifade etmiştir. Cami bir merkez 

olmuş, Pazar ve meydan çevresinde yer almıştır. 

Fizikî yapı dikkate alınarak aynı gelişim 15. yüzyılda da Hacı Muslihuddin’in 

yaptırdığı cami, medrese, çeşme gibi unsurlarda görülmüştür. Külliye şehrin güney 

ucunu belirlemiştir. Tabakhane deresi boyunca uzanan çarşı çeşitli dükkân ve 

atölyelere sahiplik etmiştir. 16. yüzyılda 250-300 dükkân olduğu bilinmektedir. Aynı 

dönemde iki tane de kervansaray olduğu anlaşılmaktadır.39 

2.1. Sosyal, Kültürel Özellikleri 

Muğla’da sosyal ve kültürel özelliklerin incelenmesinde Osmanlı dönemine 

ilişkin kayıtlar fayda sağlamaktadır. Bu kaynaklar incelendiğinde şehrin sosyal ve 

kültürel durumu ile tasavvufi hayatına dair fikir yürütmek mümkün olmaktadır.  

Sosyal yapıda temel oluşturan “aile” kurumu dini tercihlerin belirlenmesinde 

etkilidir. Hüdai Salih Dede’den başlayarak İbrâhim Şahidi, Şuhudi Dede ve 

Hüsamettin Efendi ile ailede devam eden Mevlevi şeyhlik kurumu en açık örnektir. 

Yine ailede tarikat mensubu veya mutasavvıf büyük bir zatın bulunması o ailenin de 

zatın ismiyle anılmasına sebep olmuştur. 

Çeşitlilik ve dönüşümün sıklığı Muğla’da sosyal yapıyı ve dini-içtimai hayatı 

da etkilemiştir. Bunun için en bariz örnek de camiler ve zaviyeler etrafında oluşan 

mahallelerdir. 16. yüzyılda Muğla’da on iki mahallenin olduğu ve isimlerini 

genellikle merkezinde bulunan cami ya da mescitlerden aldığı kayıtlarda 

geçmektedir. “Hacı Muslihuddin, Kerâmeddin, Hacı Rüstem, Bâlî Hâce, Hacı 

Bayezid, Kadı Mescidi” bunlardan yeri bilinen bazı örneklerdir. 1676’daki tahrir 

kayıtlarından bölgenin sıkça depremlerden etkilendiği anlaşılmaktadır. Mahalle 

isimlerinin değişmesi, sayısının azalması bölgedeki cami veya zâviyelerin özellikle 

                                                 
39 T.C. Menteşe Belediye Başkanlığı, “Muğla Tarihi”, http://www.mentese.bel.tr/mugla-tarihi/ (12 
Haziran 2019). 



14 

 

deprem veya başka bir nedenle yıkılması, kaybolması ile gerçekleşmektedir.40 1890 

tarihli kayda göre şehre ait bazı bilgiler şu şekildedir: 

“Muğla’nın nüfusu 9655 idi. Bu tarihte şehirde 2383 ev, 342 
dükkân, altmış yedi mağaza, otuz üç kahvehane, altı han, yirmi 
dört fırın, üç otel (oda), 327 Rum evi, üç hamam, yirmi altı 
değirmen, sekiz Müslüman okulu, bir Rum okulu, bir Rum kilisesi, 
iki kütüphane, on iki türbe, hükümet konağı, kışla, hapishane, 
telgrafhane, mezbaha, kırk yedi çeşme ve sebil, altı meyhane, üç 
kiremithane, iki gazino, iki karakol hane, bir Mevlevî tekkesi, bir 
Rifâî tekkesi, altı cami, yirmi dokuz mescit vardı. Şehir merkezinde 
peştemal, havlu, ipek gömleklik bez ve astarlık dokuyan birçok 
tezgâh bulunuyordu.” 41 

 

Dini yapılar anlamında; türbe, Mevlevî tekkesi, Rifâî tekkesi, cami ve 

mescitlerin öne çıkmaktadır. 

Şehirde yaygın olan “terzilik, demircilik, tabaklık, kalaycılık, semercilik, 

sapancılık, kaşıkçılık, sandıkçılık” gibi iş kollarının uzun yıllar aktif ve gelişmiş 

olduğu bilinmektedir. İş kollarının bu denli çeşitli olması ve gelişmişliğinde esnaf ve 

zanaatkârlara önem veren ve kollayan Ahilik yapılanması ile Bayramilik gibi 

tarikatlerin  etkisi olduğu da söylenebilir.  

Yine sosyal yapının değişimini gözler önüne seren bir kayıt 1895 yılına aittir. 

Şehirde on beş mahalle, 3370 ev ve 15.941 kişi bulunmaktadır. Nüfus artışı yanında 

cami, mescit sayılarının artmasını getirirken, diğer yandan bu ve benzeri yapılara 

destek olan varlıklı şahısların sayısında ve vakfedilen mallarda artış sağlamıştır. 1902 

sayımında da nüfus 17.498 kişi olarak artışını sürdürmüştür. Hareketli sosyal yapıda 

16. yüzyılda şehirde kalan şehzadeler, sancak beyleri ve kalabalık maiyetleri yer 

almıştır. Bazı belge ve kaynaklarda, 15. yüzyılın sonunda Muğla’nın sancak merkezi 

olduğu, yönetici olarak hânedandan üyelerin (Fâtih Sultan Mehmed’in oğlu Şehzade 

Cem ile II. Bayezid’in oğulları Şehzade Şehinşah ve Alemşah) şehirde bulunduğu 

görülmektedir. Merkezden gelen sancak beylerinin yönettiği şehir daha sonra emekli 

                                                 
40 Zekai Mete, “Muğla”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Cilt 30, Türkiye Diyanet 
Vakfı Yayını, İstanbul, 2007, s. 377. 
41 Mete, , a.g.e., s. 377. 



15 

 

paşalar için arpalık olmuştur. Bir süre de mütesellimler tarafından idare edilmiş, bu 

yönetim şekli terk edildiğinde ise muhassıl görevlileri tayin edilmiştir. Bu kadroların 

varlığı şehrin sosyal ve kültürel yapısında etki etmiştir. İbrâhim Şâhidî gibi bazı 

şahsiyetlerin öne çıkmasını sağlamıştır. Yine Şeyh Bedreddin gibi mutasavvıflar ve 

kurulan zâviyeler ile Muğla’nın 16. yüzyılda tasavvuf açısından öne çıktığı 

söylenebilir. 42  

Muğla’da sosyal ve kültürel anlamda nüfusun sınıflar halinde farklılaşması 

sosyal tabakaları oluşturmaktadır. 16. yüzyıla dair kayıtlarda şehirde “iki müderris, 

üç mülâzım, dört dânişmend, on üç talebe” bulunduğu aktarılmaktadır. 43 Adalet, din 

ve eğitim görevlerinin çoğunlukla Muğla’daki yerli ailelerden gelen görevlilerle 

yürütüldüğü, bunların yanında halk arasından çokça “şeyh, hâce, çelebi ve fakih” 

unvanı bulunan şahıslar olduğu dikkate alındığında Muğla’da 16. yüzyılda ilim ve 

kültürün önemli seviyede olduğu, tasavvufi hareketlerin, tarikatlerin  zemin 

bulmasına, yayılmasına müsait ortamın bulunduğu anlaşılmaktadır.  

Sosyolojik anlamda siyasi ve ekonomik etmenler öncelikli olmak üzere 

Osmanlı toplumunda çeşitli sınıflar oluşmuşsa da din öğesi ile bağlantılı sınıflar da 

toplumda önemli yer tutmuştur. Osmanlıda bilinen sosyal sınıflar şu şekildedir: 

i. Yönetici-Yönetilen, (Âyan / Eşraf),  

ii. Bilim Adamları (Ehl-i İlim),  

iii. Yönetici Sınıfı (Ehl-i Örf),  

iv. Şehir Halkı (Reaya). 44 

Anılan sınıfların Muğla gibi şehirlerde dini-tasavvufi hayatın seyrine etki 

ettiği, içtimai yönleri ile şehirdeki şeyh, pir gibi önderlerin rahat olarak 

bulunabilmesi, ekonomik ve sosyal anlamda gelişip varlığını idame ettirebilmesi 

açısından önem arz etmektedir. Kısaca sınıfların bu meseleye bakan yönü 

incelendiğinde; 

                                                 
42 Mete, , a.g.e., s. 378. 
43 Mete, , a.g.e., s. 378. 
44 Amiran Kurtkan, Genel Sosyoloji, Divan Yayınları, İstanbul, 1976, s. 149. 



16 

 

* Eşraf olarak tanımlanan kesim ulema ve esnaftan oluşmaktadır. İç politikayı 

şekillendiren sınıf mensupları askerî ve idareci sınıftan temsilcilerle ilişkilerini iyi 

tutmaya çalışmakta, dikkatli davranmaktadırlar. Toplumdaki statüleri nedeniyle şehir 

halkını temsil etme yetkisini doğal olarak kendisinde gören ulema, tüccar ve lonca 

yetkilileri halk üzerinde oldukça etkilidir. Kendileri de halktan olmalarına karşın 

zenginlik ve etraflarındaki taraftarlar sayesinde imtiyazlı konumdadırlar.45 Dini 

hayata da çok yönlü katkılarının olduğu söylenebilir. Özellikle esnaf kesiminde 

teşkilatlanmış olan Ahiler, Anadolu’da birçok yere gitmişler, kardeşlik ve dayanışma 

mantığıyla kolayca yayılmışlar, mensubu oldukları tarikat görüşünü de gittikleri yere 

aktarmışlardır.  

Ahilerin anıldığı noktada bu gibi teşkilatlanmaların Osmanlı’da sivil toplum 

örgütlenmesi anlamında önemli güç oluşturduğunu da söylemek gerekmektedir. 

Şehir ve kasabalarda esnaf örgütleri belirli kâidelere bağlı olarak alış-veriş ilişkilerini 

yönetirken dini hassasiyetleri de gözetmektedir. Âhîlik gibi “lonca” teşkilatları da 

esnaf gruplarının bağlı olduğu yapılardır. Her esnaf teşkilatın başındaki ehl-i örfle 

esnaf arası ilişkiyi düzenleyen, yöneten “Âhî Baba, Şeyh, Bazarbaşı, Kethüda, 

Yiğitbaşı” gibi isimlerle anılan yöneticiler bulunmaktadır. Oluşturulan sağlam bağlar 

esnafı ve diğer tüm paydaşları güvenceye almakta, sistemin sağlıklı işlemesini 

sağlamaktadır.46 Muğla için Ahi Sinan, Ahi Yahya örnekleri dini-içtimai hayata 

Ahilik geleneklerini aktarırken kurdukları tekke ve imarethane yapıları ile de 

bölgelerinde İslamiyet’i anlatmayı hedeflemişlerdir.  

Eşrafın ulema yönüyle de dini hayata büyük katkısı vardır. İdarecilerle arası 

iyi olan ulemanın tasavvufi görüşünü, tarikat bilgisini aktarmasına müsaade 

edilmekte, vakıf ve benzeri yapılarla maddi olarak desteklenmektedir. Muğla için 

Fatih Sultan Mehmed’in muhabbetinden feyz aldığı Hüdai Dede’ye Muğla 

Mevlevihanesi’ni kurması için istediği yeri vermesi nadir görülebilecek güzel bir 

örnektir. 

                                                 
45 Yusuf Halaçoğlu, XIV-XVII. Yüzyıllarda Osmanlılarda Devlet Teşkilâtı ve Sosyal Yapı, Türk 
Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1998, s. 11. 
46 Rıfat Özdemir, XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Ankara, Kültür ve Turizm Bakanlığı, Ankara, 1986, 
s. 175. 



17 

 

* “Ehl-i örf” denilen yönetici (umera) sınıfı da eşraf gibi şehirde sosyal 

tabakada en üstte yer almaktadır. Yönetim; kadı, mutasarrıf ve mütesellim tarafından 

sağlanmaktadır. Bunlardan başka; “kethüda yeri, şehir kethüdası, ihtisab nazırı, 

defterdar” gibi görevliler de bulunabilmektedir. Bu sınıfta yer alanların dini hayata 

etkisi şahsi tercihleri doğrultusunda müridi bulundukları veya en azından ilgi duyup 

saygı gösterdikleri tarikat veya tasavvuf ehlinin halkın nazarında da itibar görmesi ve 

yükselmesi söz konusudur. Bu seviyelerdeki bir örf ehlinin bir şeyhe danışması, 

ziyaretinde bulunması dahi önemlidir.47 

Vakıf görevlileri; “müezzin kayyumlar, müezzin başı, cüz-han, ser mahfil, 

çerâğdâr, ferrâş, türbedar, şeyh, hademe” gibi meslek gruplarından insanlardır. 

İmam-hatip, müezzin gibi görevliler cami ve mescitlerde Müslümanların 

ibadetlerinde yardımcı olmaktadırlar. Cemaatle ibadetin yanında, toplumun 

problemlerine çözüm üretme, halkı hurafelere karşı uyarma benzeri görevleri de 

yerine getirmişlerdir. Buraların temizliği için ayrıca ücreti ilgili vakıf tarafından 

karşılanan görevliler istihdam edilmektedir. Görevlerde babadan oğula geçme 

uygulaması yaygındır. Sayılan görevler sayesinde hem hizmetler yürütülmekte hem 

de belirli oranda işsizliğe çare bulunmaktadır.48 O zamanın dini ve tasavvufi hayatı 

açısından önemli bir katkı olduğu değerlendirilmektedir. Muğla’da da hem bir vakıf 

görevlisi hem de şeyh veya müderris olan örnekler vardır. Kurbanzâde Hacı 

Süleyman Efendi’nin hem imam hem de postnişin olduğu bilinmektedir. 

* Ehl-i İlim veya İlmiye Sınıfı medrese kökenlidir, halkta itibarları yüksek, 

sözleri dinlenir kişilerdir. Yargı hizmeti kadı veya naib tarafından yürütülmektedir. 

Kadıların yanında “kadı yardımcısı, kâtip, mukayyid, muhzırbaşı, beytülmal emini, 

kassâm” gibi padişah beratı ile görevlendirilen kimseler vardır. 1583’deki tahrir 

defterinde Muğla’da altı kadının ikamet ettiği görülmektedir.  

Kadı ve mahkeme görevlileri haricinde “ehl-i ilm” sınıfı mensubu 

“müderrisler, müftüler, nakibü’l-eşraf kâim makamları, cami, mescit, tekke, zaviye 

                                                 
47 Musa Çadırcı, Tanzimat’a Girerken Türkiye’de Şehirler İdâresi, Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi, 
Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi, Ankara, 1972, s. 95 96. 
48 İbrahim Yılmazçelik, XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Diyarbakır, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 
Ankara, 1995, s. 262. 



18 

 

gibi ilmî ve dinî kurumlarda görev yapan görevliler” şehirlerde yönetimde söz 

sahibidir. Halkın kalanına göre gelir seviyesi yüksek insanlardır.49 Muğla’da doğup 

yetişen veya Muğla ve çevresinde görev yapan çok önemli âlimler bulunmaktadır. 

Burada Beylik ve Osmanlı erken dönemlerinde daha çok dışarıdan gelen 

İslamlaştırma-Türkleştirme gayesi güden hareketlerin 18.-19. yüzyıllarda artık 

Muğla’dan da dışarıya yöneldiği söylenebilir.  

Müftüler de ilmiye sınıfı mensubu olan fetva görevini yürüten görevlilerdir. 

Problemlere ayet ve hadis başta olmak üzere ictihâd ve kıyas hükümleri ile hüküm 

veren konumdadırlar. Sosyal hayata fazlaca etkileri olup genel olarak Hanefî 

mezhebine uygun kaynaklardan fetva çıkarmışlardır.50 Bazı yörelerde, mezhep 

yoğunluğu dikkate alınarak müftü ataması da yapılmıştır. Normalde siyasete 

karışmaları yasak olan müftüler buna karşın siyasete karışması veya şikâyet 

edilmeleri durumunda sürgün edilmişlerdir. Bazıları ise müftülük görevi dışında 

“tarikat şeyhliği, vakıf mütevelliliği, müderrislik, vaizlik” görevlerini de deruhte 

etmişlerdir. Muğlalı olan veya yolu Muğla’dan geçmiş değerli müftüler vardır. Ali 

Rıza Hakses (ö. 1983), Mehmet Sâdık Oğuz (ö. 1938) bunlara örnektir. 

Müderrisler, medreselerde eğitim ve öğretimi yürütmüştür. 5-6 yaş grubu 

çocuklar “mekteb-i sıbyân” sonrası medreseye devam etmekte ve bir süre eğitim 

sonrası “icâzetname” alarak, mezun olmaktadır. Medreselerin ihtiyacı, kurulan 

vakıflarca karşılanmıştır. Müderrislerin çoğunlukla ölene kadar görev yaptığı bilinse 

de azledilenlere de rastlanmaktadır.51 Muğla’da da tarikat şeyhi olan veya tasavvuf 

ehli olan birçok müderris görev yapmıştır. Örnek olarak kendisi Mevlevi olan 

müderris Hacı Mehmet Zekai (ö. 1932), uzun yıllar Muğla müftülüğü de yapmıştır. 

Medreselerin verilen eğitim sayesinde tüm şehirlerde olduğu gibi Muğla’nın 

da kültür seviyesine, dini hayatına önemli katkı sağladığı, büyük bir boşluğu 

doldurduğu değerlendirilmektedir. 

                                                 
49 Hüseyin Güneş, Lale Devrinde Amasya (XVIII. yüzyılın ikinci çeyreği), Doktora Tezi, Ondokuz 
Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Samsun, 2001, s. 144-147. 
50 Özdemir, a.g.e., s. 205. 
51 Cahit Baltacı, XV. ve XVI. Asırlarda Osmanlı Medreseleri, İrfan Matbaası, İstanbul, 1975, s. 25. 



19 

 

İlmiye sınıfından olan imamlar, cami ya da mescit benzeri küçük 

ibadethanelerde, padişâh beratıyla atanan, vazifesi karşılığı genelde vakıflardan ücret 

alan kişilerdir. İmamlık yanında “defter nazırlığı, doğanların, ölenlerin, evlenenlerin, 

sazlı sözlü âlem yapanların, tesettüre uymayanların, genel ahlâka aykırı 

davrananların engellenmesi, mahallenin temiz tutulması, bazı vergilerin 

toplanmasında görevlilere yardım edilmesi, muhtarlık teşkilatı kuruluncaya kadar 

mahalle halkına, muhtarlık teşkilatı kurulduktan sonra da, muhtarlara kefil olmak ve 

bazı dava oluşumlarında “şuhûdü’l-hâl” üyesi olarak bulunmak” gibi görevleri yerine 

getirmişlerdir. Toplumda değerli, itibarlı bir konumda olmuşlardır.52 Muğla’nın dini-

içtimai hayatında yer eden önemli imamlar vardır. 

* Halk (Reaya), Muğla’da halkın, çoğunluğu Müslüman, bir kısmı ise 

Hristiyan ve Yahudi gruplardan oluşmuştur. Büyük kısmı ticaret, tarım ve zanaat ile 

uğraşmıştır. Kadın ve çocuklar ağırlıklı olarak tarımda çalışmıştır. Şehirde ihtiyaç 

duyulan hemen her konuda “bakkallık, bezzazlık, kasaplık, haffaflık, attarlık, 

boyacılık, demircilik, mumculuk vb.” esnaf gurubu yer almıştır.53 Muğla’da sosyal 

yaşama dair bir gösterge de kullanılan rumuz ve lakaplardır. Dini kimliğe de işaret 

eden bu lakaplardan özellikle “Hacı” unvanına sıkça rastlanmaktadır. 

2.2. Dini Özellikleri 

Anadolu İslam tarihi açısından önemli faktörlerden biri, Anadolu’nun 

Türkleşmesini sağlayan Oğuzlar’dır. Anadolu din tarihi açısından buraya yerleşen 

Türkmenlerin sıkı sıkıya bağlı oldukları kavmi ananeleri ile Türkmen babalarının 

telkini akideleri vardır. Ayrıca eski inanç ve kültürlerini de yaşattıkları dini 

anlayışlarını Anadolu’ya taşımışlardır. Ayrıca bu Türkmenler arasında tarikat 

mensubu şeyhler ile tasavvuf ehli insanlarda vardır. Moğol tehlikesi onları farklı 

bölgelerden (Buhara, Türkistan, Irak, İran) Anadolu’ya getirmiştir. Şehirlere ve uç 

bölgelere yerleştirilen “Kolonizatör Türk Dervişleri” Anadolu’nun Türkleşmesi ve 

İslamlaşması için önemli rol oynamışlardır. Anadolu Selçuklu idarecileri de 

kendilerinden önceki Türk-İslam devletlerinde olduğu gibi kendilerine hürmet 

                                                 
52 Çadırcı, a.g.e., s. 409-420. 
53 Güneş, a.g.e., s. 86. 



20 

 

göstermiş, fetih yapılan yerlerde tekkeler inşa ettirmiş, vakıflar kurdurmuştur. 

Mutasavvıflar sayesinde, Anadolu’da sufilik akımı kırsal kesimdeki Türkmenleri 

dahi sarmıştır. Bu kesimler için Ahmed Yesevi geleneğinden gelen sufiler etkin iken 

medrese eğitimi olan şehirlerde tasavvufi anlayış tarikatlerin  etkinliğinde devam 

etmiştir.54 

Türkmenler arasında yayılan tarikatlerden öne çıkan önemli şahsiyetler 

arasında Baba İlyas, Hacı Bektaşi Veli, Sarı Saltuk, Barak Baba, Yunus Emre, Aybek 

Baba, Kumral Abdal, Abdal Musa, Geyikli Baba gibi zatlar bulunmaktadır. Bu 

şahsiyetler Anadolu’ya hem dini anlamda hem de sosyal, kültürel ve siyasal 

yönlerden etki etmişlerdir.55 

Sürekli değişen ve gelişen bu tarihi süreç içinde Muğla şehri de Türkmen 

göçlerinin yaşandığı ve göçlerle birlikte gelen dini anlayışın etkilerine maruz kalmış 

bir şehirdir. Dini hayatın yapı taşları arasında onun göstergesi olan cami ve mescitler 

ile medrese ve külliyeler önemlidir. 

  

                                                 
54 Özden Erdoğan, XVIII. Y.Y.’a Kadar Anadolu’daki Türkmenlerin Dini Durumu, Yüksek Lisans 
Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2003, s. 124-125. 
55 Hasan Basri Öcalan, “Anadolu Selçukluları Zamanında Tasavvuf Düşüncesi”, Halil İnalcık (Ed.) 
Türkler Ansiklopedisi. 7, 462-470. Yeni Türkiye Yayınları: Ankara. 2002, s. 467. 



21 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MUĞLA’DA DİNİ HAYATIN UNSURU OLAN YAPILAR 

  



22 

 

Muğla şehri dini hayatı görünenden de fazla çeşitliliğe sahiptir. Örneğin 

Kur’an-ı Kerim’de hikâyesi anlatılan “Ashab-ı Kehf”in izlerine Muğla’da da 

rastlanmaktadır. Yedi Hıristiyan genç ve köpekleri Kıtmir bir mağaraya sığınmış ve 

309 yıl uyku sonrası tekrar ortaya çıkmış ve dünyanın değişmiş, zulmeden kralın 300 

yıl önce ölmüş olduğunu fark etmişlerdir. Muğla Karabağlar Yaylasında “Kehf 

Oturağı” Camii’nde duvarda Ashab-ı Kehf ve köpeğin isimleri yazılıdır. Yine 

Muğla’daki Şahidi Camii’nde Ashab-ı Kehf izine rastlamak mümkündür. 

Mevlevihane olarak da kullanılan Camii’nin yuvarlak iç mekânı 8 ahşap direkle 

çevrilmiştir. Direklerin başında olan yarım kemerlerden içe bakan 7’si 7 Hıristiyan 

genci, dışa bakan da köpeklerini temsil etmektedir.56 

Müslüman ve Hıristiyanların yanı sıra Musevilerin de yaygın olarak bildiği 

Yedi Uyurlar hikâyesinin Muğla’da izlerinin bulunması çeşitliliğin bir işareti olarak 

değerlendirilebilir. Bu düşünceyi destekleyecek bir araştırma da “XVIII. Yüzyılda 

Muğla’da Dinî ve Sosyal Yapılar” isimli çalışmadır. Vakıflar Genel Müdürlüğü 

Arşivi kullanılarak Muğla ile ilgili Hurufat defterleri incelenmiş, Muğla ve 

köylerinde 1691–1830 tarihleri arası kurulan vakıf kayıtları çıkarılmıştır. Kayıtlar 

vakıfların çeşidi, yeri, görevli şahıslar ve aldıkları ücrete kadar çeşitli bilgiler 

içermektedir.  

Anılan çalışmayı esas alarak Muğla ve köylerindeki cami ve mescit gibi 

ibadethaneler ile medrese ve zaviyelerden tasavvufi yönü olanlar, bir tarikatın 

etkisinde bulunanlar incelenmiştir. 

  

                                                 
56 Namık Açıkgöz, “Ashab-ı Kehf ve Muğla”, Hamle Gazetesi, 07 Temmuz 2015, 
https://www.hamlegazetesi.com.tr/ashab-i-kehf-ve-mugla/ (11 Haziran 2019). 



23 

 

1. Camii ve Mescitler 

Diyanet İşleri Başkanlığı kayıtlarına göre Muğla’da köyler dâhil toplam 1082 

cami bulunmaktadır. Tarih boyunca ihtiyaca ve fiziksel etkenlere göre cami sayısı 

sürekli değişmiştir. Evliya Çelebi, Muğla için “on bir mahalle 70 mihraptır” ifadesini 

kullanmıştır.57 Hurufat defterlerine göre ise; “13 mahallede 37, 12 köyde 19 ve 

Karabağlar Yaylağı’nda 13 ve yer bilgisi bilinmeyen 4 olmak üzere toplam 74 câmi 

ve mescit” bulunmaktadır.58 Buna göre ancak kırsal bölgelerdeki câmi ve mescitler 

dâhil edilirse Evliya Çelebi’nin ifadesi doğru olmaktadır. Diğer taraftan, harap olan, 

yetersiz kalan bazı mescitlerin câmiye dönüştürüldüğü, aynı isimde birkaç câmi ve 

mescit olabildiği, aynı caminin bazen farklı isimle anıldığı, bir hayır sahibi tarafından 

tamir ettirilen câmi veya mescidin yeni isimle anılabildiği durumlar yaşanbilmekte, 

sayı anlamında anılan durumlar karışıklığa sebep olabilmektedir.  

Günümüzde ise Hurufat defterlerinde anılan şekli ile cami ve mescit 

isimlerinin büyük çoğunluğunun bulunmadığı, ya yapıların korunamadığı ya da farklı 

isimlerle anıldığı anlaşılmaktadır. Bu konuya özel detaylı araştırma ihtiyacı 

bulunmaktadır. O dönem için bilinen ve bazı tarikatler ile sofilerin etkisinde olan, 

onlar adına yaptırılan cami ve mescitlere ilişkin bilgiler şu şekildedir: 

1.1. Şahidi Camii 

Geleneksel mimariden örnekler taşıyan Osmanlı dönemi camisidir. 

Muğla’daki en önemli tasavvuf geçmişi olan yapıdır. Camikebir Mahallesi’nde yer 

almakta olup adını mevlevihane şeyhi Şahidi İbrahim Dede’den almıştır. Caminin 

bugünkü yerinde Şeyh Seyyid Kemâleddîn’in 1390’da yaptırdığı Mevlevihane 

Mescidi 18. Yüzyıla kadar yer almıştır. Yıkılan bu mescidin yerine, 1848’de Hacı 

Osman Ağa, şimdiki camiyi inşa ettirmiştir. İlk olarak 1869’da, ikinci olarak da 

1911’de esaslı onarımlar geçirmiştir. İkinci onarım Mevlevi Postnişini Şeyh Cemal 

tarafından yaptırmıştır. Cami bahçesinde Şeyh Seyyid Kemâleddîn’in mezarı, Şeyh 

                                                 
57 Evliya Çelebi, Seyahatnâme, Cilt 9-10, (Sadeleştiren Mümin Çevik) Üçdal Neşriyat, İstanbul, 
1984, s. 88. 
58 Ertan Gökmen, "XVIII. Yüzyılda Muğla’da Dinî ve Sosyal Yapılar." Muğla Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Dergisi Cilt 28, 2013, s. 108. 



24 

 

Şahidi ve babası Hüdai’nin türbesi yer almaktadır. Cami içinde dervişlerin halka 

olarak zikir yaptığı alan aynen korunmuştur.59 

Halk arasında şehre yukarıdan bakan cami bahçesindeki yatan Mevlevi 

şahsiyetlerin Menteşe’yi manevi anlamda koruduğu düşünülmektedir. 

Cami girişindeki kitabede şu ifade yer almaktadır: 

“Muğla Hanedanından Merhum ve Mağfurun İley Hacı Osman 
Ağazade El Hacı Mehmet Ağanın Ruhuna El Fatiha”. 60 

 

1.2. Şeyh Bedreddin/Şeyh Câmii 

Hurufat defterlerinde câmi hakkında 1700-1831 arasında 46 atama kaydı 

vardır. Şehrin diğer câmilerine kıyasla cihet çeşitliliği fazladır. Kayıtlar câmi vakfı 

mütevelliliği, hatip, imam, kayyım, müezzin, nâzır, ferrâş ve vâiz atamalarına 

ilişkindir.  

1790’lardan itibaren “imam-ı evvel ve imam-ı sânî” olmak üzere iki imamın 

görev yaptığı anlaşılmaktadır.61 

1.3. Kurşunlu Câmi 

Muğla’nın Balıbey Mahallesi’ndeki en eski yapılarından olan cami, 1493 

yılında Menteşe beylerinden Esseyit Şucaaddin tarafından inşa ettirilmiştir. Son 

cemaat yerini Şerif Efendi, minaresini Hacı İsmail 1900’de ekletmiştir. Kurşunla 

kaplanan büyük kubbesi 1853’teki tadilatında yapılmıştır. İlk döneminde otuz odalı 

medrese olarak hizmet vermiştir. İçerisindeki süslemeler kalem işi olup kökboyaları 

Rodos’tan getirilmiştir. Örme beden duvarlarıyla Selçuklu’dan izler taşımaktadır.62 

                                                 
59 T.C. Menteşe Belediyesi, “Gezi Rehberi”, http://www.mentese.bel.tr/gezi-rehberi/ (15 Haziran 
2019). 
60 T.C. Menteşe Kaymakamlığı, “İlçemiz”, <http://www.mentese.gov.tr/ilcemiz-hakkinda> (21 
Haziran 2019). 
61 Gökmen, a.g.m., s. 90. 
62 T.C. Menteşe Kaymakamlığı, a.g.k. 



25 

 

Cami hakkında hurufat defterlerinde 1704-1824 arası için 28 kayıt 

bulunmaktadır. Emir-i Küçük Mahallesi içinde olduğu belirtilen kayıtlarla birlikte 

cami için görevden alma ve ataması yapılan kayyım, imam, hatip, Cuma vâizi, 

ferrâşlara ilişkin kayıtlar vardır. Ayrıca caminin tamirine ilişkin de 1769 ve 1824 

tarihli kayıtlar bulunmaktadır. Detayında “Menteşe mütesellimi Ser-Bevvâbân-ı 

Dergâh-ı Âli El-Hâc Ahmed Ağa”nın câmiyi tamir ettirdiği ifade edilmektedir.63 

1.4. Ulu Camii 

Şeyh Mahallesi’ndeki Selçuklu dönemi yapısıdır. Muğla’daki en eski yapı 

olan Cami, Menteşe Beyi İbrahim Bey 1344 yılında inşa ettirilmiştir. İlk yapı 

kitabesinde şu ifadelere yer almaktadır: 

“Bismillâhirrahmanirrahim Enel emir’ul kebir’ül ecellü İbrahim 

Bey İbn Orhan kemâ kalen nebüyyü Aleyhisselâm. Men benâ 

mesciden Lillâhi ben Allahû lehu beyten fil cenneti. Senet’i hamsin 

ve erbâun ve seb’a mie. 

Besmele, Ben Orhan oğlu büyük ve ölümlü Emir İbrahim Bey, 

Peygamber’den beri. Bana cennette bir köşk ihsan etmesi için 

Allah rızası için bir mescit inşa ettim. Elli ve kırk ve altmış senet 

ile” 

1838’de cemaat yeri ve abdesthane eklenerek genişletilmiştir. Kesme taştan, 

ahşap çatılı, tek şerefeli minaresi vardır. İlk yapısı bozulmaksızın 1938’de Muğlalı 

Abdizade Bey tarafından tadil edilmiştir.64 

  

                                                 
63 Gökmen, a.g.m., s. 85. 
64 T.C. Menteşe Kaymakamlığı, a.g.k. 



26 

 

1.5. Ahi Sinan Camii 

Ahilik geleneğinin Muğla’da yaşadığını gösteren en önemli kanıttır. Ahi 

Evran’ın halifelerinden olan Ahi Sinan adına yaptırılmıştır. Kendisi Denizli’de 

yaşamış olmasına rağmen Muğla ve civarında da bilinip sevildiği anlaşılmaktadır. 

Orta Anadolu’da Kırşehir’den yayılan ahiliğin Muğla’ya kadar gelişinin hikâyesi 

ilginçtir. 

Anadolu’da Selçuklu sonrası karışıklık hâkimdir. Moğol istilası kargaşayı 

iyice artırmış, Türkmen-Oğuz boyları bozgun yaşamıştır. Hz. Mevlânâ, Hacı Bektaş-ı 

Veli, Yunus Emre, Ahi Evran gibi veliler halkın nabzını tutmuş, büsbütün 

dağılmasına engel olmuştur. Bundan rahatsız olan Hulâğû, 1235’de Ahi Evran’ı 

Denizli’ye sürerek Kırşehir’den uzaklaştırmıştır. Ahi Evran, bir yıl sürgünde kalmış 

ancak bu yöreye de manevi mayasını taşımıştır. Kötülük gibi görünen durumdan iyi 

bir sonuç çıkmıştır. Ahi Evran, sürgünden dönerken Batı Anadolu’da geleneğini 

sürdürecek halife olarak Ahi Sinan’ı bırakmıştır. Tahminen Denizli’de ahi 

zaviyesinde yetişen bir zat ateşi Muğla’ya taşıyarak bir zaviye ve mescit inşasına 

vesile olmuştur.  

Halen Düğerek mahallesinde bulunan Ahi Sinan Camii, 13. yüzyıl 

ortalarından kalan bir eserdir. Zaviye yıkılmış ve kaybolmuştur ancak Cami tadilat-

tamirat görmüş, ayakta kalmıştır.  

Yine Cami’nin minaresine ilişkin ilginç bir bilgi kitabesinden 

öğrenilmektedir. 15 Ağustos 1889’da “Hacı İmam-zâde Hacı Molla Mehemmed” 

tarafından yaptırıldığı kitabeden öğrenilen minarenin ustası ise bir gayrimüslim olan 

Mimar Mihal’dir. Kitabe şu şekildedir: 

“Hacı İmam-zâde Hacı Molla Mehemmed itdi delâlet 

Görüldi ahâlî-i karyeden dahi bir hayli gayret 

Düğerek câmi’-i şerîf minâresinde okunan ezândan bulsun nezâket 

Minârenin hitâmı 1305 Ağustosuna itdi isâbet 

Binâsına Mimâr Mihâl virdi metânet 



27 

 

Sene 1305, fî 3 Ağustos” 65 

Kitabede oluşturulan kompozisyon gereği çerçeve içine ilk dört mısra, dışına 

ise sol tarafa mimarın adı, sağına tarih nakşedilmiştir. Bu şekilde hem estetik 

korunmuş hem de bir gayrimüslimin adı öncelikli alanda zikredilmemiştir. 

1.6. Mehmed Beşe Mescidi/Câmii 

Hurûfat defteri kayıtlarından Mehmed Beşe tarafından Kerâmüddin 

mahallesinde yaptırıldığı anlaşılmaktadır. 1734’te minber konulmuş ve câmiye 

dönüştürülmüşse de bir kısım kayıtlarda halen mescit olarak tanımlandığı 

görülmektedir.  

Cami’yi yaptıran Mehmed Beşe’nin tasavvuf ehli olabileceğini gösteren en 

önemli işaret bazı kayıtlarda Mehmed Beşe yerine Mehmet Çelebi isminin 

zikredilmesidir.66 

1.7. Câmi-i Kebîr 

1750’lerde “Elvân Bey binâsı Câmi-i Kebîr” şeklinde bilinen camide yalnızca 

ibadet edilmediği, Kur’ân eğitimi de verildiği bilinmektedir.  

Cami’nin tarikatlarla bağlantısı olduğu 1760, 1773 ve 1792 tarihli kayıtlardan 

anlaşılmaktadır. “Câmi-i Kebîr’de Cuma günü vaaz yapan vâizlerin aynı zamanda 

Emir Küçük mahallesinde Mevlevihâne bahçesi yakınında Mehmed ve Hacı Abbas 

Efendilerin bina eyledikleri hücrelerde hasbî dersiâmlık yaptıkları” ifade 

edilmektedir.67 

1.8. Ayvalı Kapu Câmii 

Kitabesinden miladi 1895’te yaptırıldığı anlaşılan yapı Karabağlar 

Yaylağı’nda bulunmaktadır. Yanık Hacı Mehmed’in oğlu Hacı Hüseyin inşa 

ettirmiştir. Kitabesinde o dönem eserlerinde sıkça kullanılan şair Ziyâ’nın şiiri vardır. 
                                                 
65 Namık Açıkgöz, “Düğerek Ahi Sinan Camii Minare Kitabesi”, Hamle Gazetesi, 14 Kasım 2017, 
https://www.hamlegazetesi.com.tr/dugerek-ahi-sinan-camii-minare-kitabesi/ (22 Haziran 2019). 
66 Gökmen, a.g.m., s. 89. 
67 Gökmen, a.g.m., s. 81. 



28 

 

Câmi’nin kitabesinde: 

“Habbezâ Yanık Hacı Mehmed ol hayrât-ı dîn 

Oğludur inşâsına gayret eden Hacı Hüseyn 

“Men benâ” hadîsini anlar edip gör iktidâ 

İşte ra’nâ yapdı câmi’ü’s-salâ yâ mü’minîn 

Et vuzû’ gel dur namâza sıdk ile ey müslimîn 

Hâzihi cennâtü adnin fe’dhulûhâ hâlidîn 

Secde-i şükrü edâ ile yazdı târîhini Ziyâ 

Râh-ı Hak’da yapdılar bak secdegâhı pek metîn 

“Ne güzel!… O, din uğruna hayırlar yapan Yanık Mehmet’in oğlu 
Hacı Hüseyin inşasına gayret etti 

Onlar, “Her kim ki bir mescit inşa eder” hadisine uyup bu namaz 
camiini ne güzel yaptı ey mü’minler! 

Ey Müslümanlar, abdestinizi alıp sıdk ile namaza durun, ebedî 
olarak bu adn cennetlerine girin. 

Ziyâ, şükür secdesini eda edip tarihini şöyle yazdı: Bak, Hak 
yolunda secdegâhı çok sağlam yaptılar.” 68 

 

1.9. Süleyman Efendi/Hacı Ebubekir Câmii 

Câmi-i Kebîr mahallesinde yer alan Cami, Şâhidi mezarının hemen 

bitişiğindedir. Süleyman Efendi tarafından yaptırılmıştır. 1755’de harap olan yapıyı 

Cezâyirli Ebubekir Efendi tekrar yaptırmıştır.69 

1.10. Kurbanzade Câmii 

Şehir merkezindeki cami Nakşibendi tarikatına mensup Kurbanzade Hacı 

Süleyman Efendi tarafından yaptırılmıştır. Yapım tarihi net olarak bilinmemektedir. 

Vakıf kaydına göre 1875 yılı öncesi yapıldığı düşünülmektedir. 

                                                 
68 Namık Açıkgöz, “Ayvalı Camii Kitabesi”, Hamle Gazetesi, 23 Ağustos 2016, 
https://www.hamlegazetesi.com.tr/ayvali-camii-kitabesi/ (22 Haziran 2019). 
69 Gökmen, a.g.m., s. 82. 



29 

 

Caminin ayrıca Nakşibendi dergâhı olarak kullanıldığı, Kurbanzâde Hacı 

Süleyman Efendi’nin hem imam hem de postnişin olduğu değerlendirilmektedir.70 

Burada anılanlardan başka Hurufat defterlerinde kayıtları bulunan tasavvuf 

veya tarikat ehli olduğu değerlendirilen şahısların isimleri bulunan cami ve mescitler 

de vardır. Dede, molla, çelebi, Hoca (Hace), pir, Seyyid gibi isimlerde geçen 

tanımlar şahısların yönelimine dair işaretler taşımaktadır. Aşağıda anılan isimlerden 

Pisili Hoca’nın Zikrhane müdavimi olduğu bilgisi mevcuttur.71 

i. Bostan Dede Câmii 

ii. Molla Mehmed Halife Câmii 

iii. Ahmed Gazi Camii 

iv. Yahya Efendi/Çelebi Mescidi 

v. El-Hâc Mustafa Mescidi/Câmii 

vi. Ahmed Hâce Mescidi/Câmii 

vii. Düğerek Köyü Ali Fakih Mescidi 

viii. Hacı Bayezid/Pîrî Câmii 

ix. Elhâc Süleyman Mescidi/Câmii 

x. El-Hâc Dede Câmii 

xi. Seyyid Ebubekir Câmii 

xii. Pisi Köyü Pisi Hoca Câmii 

  

                                                 
70 Ali Rıza Hakses, Muğla Menteşe Büyükleri, Muğla Valiliği Yayınları, Muğla, 1999, s. 102. 
71 Gökmen, a.g.m., s. 80-97. 



30 

 

2. Medreseler 

Osmanlı’da yaygın eğitim kurumlarından birisi sıbyan mektepleri diğeri 

medreselerdir. Muallimhâne, mahalle mektebi, taş mektep de denilen Sıbyan 

mektepleri, mahalle ve köylerde 6-11 yaş aralığındakilere okuma- yazma dinî 

kuralların öğretildiği okuldur. Medreseler, orta ve yükseköğretim seviyesinde şehir 

ve kasabalarda, kimi zaman vakıflarca kurulan eğitim müesseseleridir. 

Muğla’daki medreseler hakkında hem Evliya Çelebi’nin ikrarı hem de hurufat 

defterlerinin kayıtları bilgi vermektedir. 17. yüzyılda 11 medrese olduğu 

kaydedilmiştir. Evliya Çelebi’ye göre sayı 7’dir. Bunun sebebi zaman içinde 

kapanan, açılan sayılarındaki değişiklik olabileceği gibi medreselere ek olarak 

yapılan yerlerin ayrı bir medrese gibi anılmasıyla da ilgisi bulunduğu 

değerlendirilmektedir.  

20. yüzyıla dair kayıtlar ise sayının otuz üç olduğunu göstermektedir. On 

dördü merkezde, yedisi kasabalarda, kalanlar ise köylerdedir.72  

2.1. Konya Mollası Mehmed Efendi Medresesi 

Medrese Şemseddin zaviyesinde inşa edilmiştir. 1721-1723 arası kayıtlarda 

zâviye harap olmuş yerine Konya Mollası Mehmed Efendi’nin medrese yaptırdığı 

ifade edilmiştir. Ayrıca zâviyedâr, dersiam ve mütevelli atamalarına ilişkin kayıtlar 

vardır. Câmi-i Kebîr mahallesinde olup Şeyh Şâhidî’nin mezarına yakındır.73  

2.2. Hacı Kahraman Medresesi 

Câmi-i Kebîr yakınındadır. Hacı Kahraman Ağa inşa ettirmiştir.74 

                                                 
72 Zekai Eroğlu, Muğla Tarihi, Muğla Belediyesi Kültür Yayını, Muğla, 2011, s. 157. 
73 Gökmen, a.g.m., s. 104. 
74 Gökmen, a.g.m., s. 104. 



31 

 

2.3. Kâtib Mehmed Efendi Medresesi 

Medrese Kurşunlu Câmisi avlusunda inşa edilmiş ve kayda göre Şeyh İsmail 

müderris olarak atanmıştır. Hasan Çavuş-zâde Hacı Ahmed Ağa tarafından dershâne 

ve on hücre eklenmiş ve kısmen yenilenmiştir.75 

2.4. Mehmed Efendi, Hacı Abbas ve Diğer Kişilerin İnşa Ettikleri 

Hücreler 

Emir-i Küçük Mahallesi Mevlevîhâne bahçesine yakın olarak hücreler inşa 

edilmiştir.  

Burada anılan medreseler doğrudan Mevlevihane, zaviye avlusu veya 

yakınında inşa edilmişlerdir. Buradan medreselerin tarikatlarla bağlantılı olduğu, 

müderris, dersiam ve hocalarının tarikat ehli olduğunu değerlendirmek mümkündür. 

Ayrıca hakkında kayıt bulunmakla birlikte yeri ve inşa bilgisi detaylı olmayan 

medreseler de vardır. “Mehmed Ağa Medresesi, İbrahim Paşa Medresesi, Mehmed 

Efendi Medresesi” bunlara örnektir.76 

3. Zaviye, Tekke ve Türbeler 

Muğla, sosyal ve kültürel anlamda 16. yüzyılda öne çıkmıştır. Bunda 

şehirdeki şehzade ve sancakbeyleri ile yönetici kadroları, medrese ve zaviyelerin çok 

önemli etkisi vardır. 

Muğla Mevleviliği, İbrâhim Şâhidî ve Şeyh Bedreddin tarafından şöhret 

kazandırılmış, kurulan zaviye ve tekkeler önemli merkez olmasını sağlamıştır. 

Hurufat defterlerinde kayıtları bulunan bazı zaviye ve tekke bilgileri şu şekildedir: 

                                                 
75 Gökmen, a.g.m., s. 105. 
76 Gökmen, a.g.m., s. 105. 



32 

 

3.1. Muğla Mevlevihanesi 

Mevlevihane halk tarafından sevilen, tanınan, Mevlevi Şeyhi İbrahim 

Şahidi’nin babası Hüdai Salih Dede tarafından kurulmuştur. Mevlevihane’nin 

kuruluşuna dair Esrar Dede şunları ifade etmiştir: 

“Babası tarafından Muğla’da ikamet eden Seyyid Kemaleddin 

Hazretlerinin manevi terbiyesine tecdi edilen Hüdai Dede, ta’lim-i 

enva-ı ‘ulum-ı diniyye ve ledünniyeden sonra Mevlevilik yoluna 

girmiş ve şöhret kazanmıştır. Irak ve Acem diyarını ziyaretini 

müteakip İstanbul’a gelmiş, sadrazam tarafından Fatih Sultan 

Mehmed Han’ın huzuruna çıkarılmış; Sultan kendisiyle 

tanışmaktan müşerref ve bereketli sohbetlerinden müstefid 

olduğunu söyleyerek bir arzuları olup olmadığını sormuş, Hüdai 

Dede de, Muğla’da Seyyid Kemaleddin Hazretlerinin medfun 

oldukları Türbe-i Şerife’nin kendilerine Mevlevi Zaviyesi olarak 

ihsan olunmasını talep etmiştir. Sultan Fatih de bu arzuyu kabul 

ederek ziyadesiyle ihsanda bulunmuştur. 77 

Hüdai Dede’nin yaşı dikkate alındığında Mevlevihane’nin tesisinin 1470’leri 

bulduğu tahmin edilmektedir. Konya Mevlevihanesi’nin Hazine-i Evrak Arşivi 

belgelerinde zaviyeye ilişkin farklı başlıklarda kayıtlar olduğu bir çalışma ile bunları 

tasnif eden Mustafa Çıpan tarafından ifade edilmiştir. 

3.2. Şemseddin Bey Zâviyesi 

Zâviye ilk kuruluşu hakkında bilgi bulunmamakla birlikte 1721-1723 

arasındaki kayıtlardan harap olduğu ve Konya Mollası Mehmed Efendi’nin medrese 

olarak tamir ettirdiği anlaşılmaktadır. Daha sonra vakfa “zâviyedâr, dersiâm ve 

mütevelli” atamaları yapılmıştır.78 

                                                 
77 Mustafa Çıpan, Muğlalı Şahidi Dede (Hayatı-Şahsiyeti-Eserleri), Bahçıvanlar Basım, Konya 
2014, s.25. 
78 Gökmen, a.g.m., s. 98. 



33 

 

3.3. Ahi Sinan Zâviyesi 

Câmi-i Kebîr mahallesinde olduğu, genel atamaların yapıldığı kayıtlarda 

geçmektedir.79 

3.4. Ahi Yahya Zâviyesi 

Ahi Sinan Zâviyesiyle beraber kayıtlarda yer alan zaviyenin Düğerek 

köyünde olduğu anlaşılmaktadır.80 

3.5. Hoca Mukbil Zaviyesi 

Menteşe Beyliği döneminde Milas’ta manevi şahsiyetlerden olan Hoca 

Mukbil yaptırmıştır. 1562 yılı evkaf defteri içeriğinde cami ve zaviye için vakıf 

kaydı bulunmaktadır.  

Kaydın detayında zaviyeye bağışlanan vakıf malları sıralanmıştır: 

“Başdeğirmen’de iki değirmen, Yusufça deresinde bir bahçe, 

Mamalus köyünde üç parça arazi, Kavak’ta bir bağ, Teküranbarı 

köyünde bir arazi, Nusret Pınarı’nda bir değirmen, Nusret 

pınarında bir ev, Kaba Menkeş, Kırcağız, Acısu, Budamya ve 

Kirişli Beli’nde ve Suçam’da birer parça arazi, Başdeğirmen’de 2 

parça arazi, Hisaraltı’nda bir bademlik”. 81 

  

                                                 
79 Gökmen, a.g.m., s. 98. 
80 Gökmen, a.g.m., s. 98. 
81 Namık Açıkgöz, “Milas Hoca Mukbil Zaviyesi Kitabesi”, Hamle Gazetesi, 15 Kasım 2016, 
https://www.hamlegazetesi.com.tr/milas-hoca-mukbil-zaviyesi-kitabesi/ (22 Haziran 2019). 



34 

 

Kitabesindeki ifade ise şu şekildedir: 

“Bismillahirrahmanirrahim 

Benâ hâzi’z-zâviyeti’l-mübârek Ebu’l-hayrât ve ma’denü’-hasenât 

Hâce Mukbil sene fî seb’a ve seb’în ve seb’ami’e 

 

Bismillahirrahmanirrahim 

Bu mübarek zaviyeyi hayrat babası ve hasenat maden ocağı 

777 senesinde Hoca Mukbil bina etmiştir.” 82 

 

3.6. Düğerek Köyü Tekkesi 

Hurufat kayıtlarında tekkenin durumuna dair bilgi verilirken, tamiratı için Ahi 

Sinan ve Ahi Yahya zaviyelerinin vakıf gelirlerinden pay aktarılması 

kararlaştırılmıştır.83 

3.7. İkiz Türbe 

Osmanlı dönemine ait nadir türbe yapılarındandır. Türbe köyü olarak anılan 

bölgeye tahminen Horasan’dan gelen Pir Ahmed Çelebi ile beraberindekiler 

yerleşmiştir. Pir Ahmed Çelebi adına bir zaviye bulunan bölge aynı zamanda 

yolcuların konakladığı bir mekân olarak kullanılmıştır. Çelebi’nin türbesi de 

bölgededir. Hassasiyet gösterilmediğinden yakın zamana kadar harap haldeki yapı 

restore edilerek ziyarete açılmıştır.84 

  

                                                 
82 Açıkgöz, a.g.k. 
83 Gökmen, a.g.m., s. 98. 
84 Milliyet, “İkiz Türbe ve Cami Ziyarete Açıldı”, Milliyet Gazetesi, 13 Kasım 2014, 
http://www.milliyet.com.tr/ikiz-turbe-ve-cami-ziyarete-acildi-mugla-yerelhaber-471016/ (29 Haziran 
2019). 



35 

 

3.8. Şeyh Şâhidî Türbesi 

Câmi-i Kebîr mahallesindeki türbe yanında Mehmed Efendi medresesi yer 

almaktadır. Türbedâr, zâviye-nişîni, ferrâşı, bevvâb atamalarına ilişkin kayıtlar 

vardır.85 

  

                                                 
85 Gökmen, a.g.m., s. 98. 



36 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

MUĞLA’DA TASAVVUFİ HAYATA ŞEKİL VEREN TARİKATLAR 

  



37 

 

Mevlânâ’nın Konya’dan başlattığı İslam ilmini ve tasavvufu yayma çabası 

Anadolu’nun diğer yerlerine olduğu gibi Muğla’ya da ulaşmıştır. Günümüze kadar 

başta Mevleviyye tarikatında olmak önemli mutasavvıflar, âlimler yetişmiştir. Ayrıca 

Nakşibendiyye, Rifaiyye, Bayramiyye ve Zeyniyye tarikatlarının temsilcileri de bu 

topraklarda İslam’ı sevdirmek için çalışmışlardır. Bu bölümde tarikatlerin  kronolojik 

sırası gözetilmeksizin Muğla ve civarında en bilinen ve temsilcisi en fazla olan 

Mevleviyye tarkatı başta olmak üzere Nakşibendiyye, Rifaiyye, Bayramiyye ve 

Zeyniyye tarikatları, tarikatlerin  önder şahsiyetleri ve Muğla’daki varlıklarına ilişkin 

bilgi sunulmuştur. 

1. Mevleviyye 

Selçuklular zamanında özellikle Sünni tasavvufî hareketler arasında, 

Anadolu’da doğarak geniş çevrelere özellikle devlet adamlarına ulaşan en etkili 

tarikat Mevlevîliktir. Mevlevîliğin anlaşılabilmesi için Mevlâna’nın hayatı, felsefesi, 

diğer tasavvufî akım ve zümrelerle ilişkilerini öncelikle incelemek yerinde olacaktır. 

1.1. Mevlânâ Celâleddîn-i Rumî (H. 604-672/M. 1207-1273)  

Rivayete göre 1207 yılında Belh Şehrinin ileri gelenlerinden, Kübrevi tarikatı 

kurucusu Necmeddin Kübra’nın halifesi Bahâeddin Veled (ö. 628/1231), Belh 

şehrinde halka ve Hârzemşâh hükümdarına gücenerek aynı yıl doğan oğlu Celâleddin 

de birlikte olmak üzere ailesiyle yolculuğa çıkmıştır. Alâeddin Keykubâd (ö. 

634/1237)’ın, ısrar etmesi üzerine Konya’ya gelerek yerleşmiştir.86 

İrşat vazifesine devam eden Bahâeddin Veled, 1231’de vefat etmiştir. Babası 

ve ilk hocasından aldığı manevi terbiye ve yükselişini sürdüren Celâleddin Rûmî, iyi 

bir müderris, etkili bir vâiz ve şer’î konuları çözen bir halk müftüsü olmuş gittikçe 

ünü artmıştır.87 

                                                 
86 Ahmet Eflâkî, Menakibu’l-Arifin, Trc. Tahsin Yazıcı, Milli Eğitim Basımevi, Ankara, 1954, C.1, 
s. 91. 
87 Bedîüzzaman Fürûzanfer, Mevlâna Celâleddin, (Çev. F.N.Uzluk) , Milli Eğitim Bakanlığı (MEB) 
Yayınları, İstanbul 1997, s.35. 



38 

 

Hayatında dönüm noktalarından birisi de 1244’te Şemseddin-i Tebrîzî (ö. 

645/1247 ?) ile karşılaşmasıdır. Onun feyzinden çok etkilenmiş, adeta Mevlânâ’yı 

yetiştirmiş, farklı bir derinlik kazandırmıştır. Ancak, müritleri tüm zamanını bu 

yabancı ile geçiren Mevlânâ’yı kıskanmış, Şems’in, Konya’dan ayrılmasına sebep 

olmuşlardır. Onun da vefatıyla Çelebi Hüsameddin (ö. 683/1284) ile birlikte yıllarca 

tasavvufî konularda sohbetlerde bulunmuş, eserler vermiştir.88 

Mevlânâ, hayatını "Hamdım, piştim, yandım" sözüyle özetlediği hayatını 17 

Aralık 1273’te tamamlamıştır. Ölümünü yeniden doğuş olarak gördüğü için o günü 

düğün veya gelin gecesi anlamında “Şeb-i Arûs” olarak anılmasını istemiştir.  

Anadolu’da yaşayıp vefat ettiği için “Rûmî” diye bilinen Muhammed 

Celâleddîn’in diğer lakabları, Mevlanâ ve Hüdâvendigâr’dır. 

Mevlevî silsilenamesine göre tarikatın pîri olan Mevlânâ’nın silsilesini Eflâkî, 

“Menâḳıbü’l-ʿârifîn”de “Burhâneddin Muhakkık-ı Tirmizî, babası Bahâeddin Veled, 

Şemsüleimme es-Serahsî, dedesi Hatîb-i Belhî, Ahmed el-Gazzâlî, Ebû Bekir en-

Nessâc, Muhammed ez-Zeccâc, Cüneyd-i Bağdâdî, Serî es-Sakatî, Ma’rûf-i Kerhî, 

Dâvûd et-Tâî, Habîb el-Acemî, Hasan-ı Basrî” tarafından Hz. Ali’ye ulaştırmaktadır.  

Mevlânâ sonrası ise silsile “Şems-i Tebrîzî ile devam etmiş Sultan Veled’e, 

Sultan Veled ile Hüsâmeddin Çelebi’nin Ulu Ârif Çelebi’ye, Ulu Ârif Çelebi’nin 

Şemseddin Emîr Âbid, Selâhaddin Zâhid ve Hüsâmeddin Vâcid çelebilere, Emîr 

Âbid Çelebi’nin Emîr Âdil Çelebi”den kendi dönemine kadar geldiğini ifade 

etmiştir.89 

Mevlânâ, eserlerinde Kur’an ve Hadis eksenli esin kaynağını daha sonra antik 

çağ düşüncesi, Batılı ve doğulu şair ve yazarlarla geliştirmiştir.90 

Altı cilt, yaklaşık 25.700 beyitlik büyük eserinin kâtipliğini ilk halifesi 

Hüsâmeddîn Çelebî yapmıştır. Çelebi, marifet sırları ile sülûk konularını dervişlere 

                                                 
88 Eflâkî, a.g.e., C.1, s. 131-133. 
89 Eflâkî, a.g.e., C.2, s. 998-999. 
90 Ahmet Kazım Ürün, “Mevlana’nın Edebi Kişiliğini Etkileyen Şahsiyetler ve Eserleri” , III. 
Uluslararası Mevlana Kongresi, Konya, Mayıs 2003, s. 169. 



39 

 

aktaracak bir eser ricası üzerine Mesnevî’yi yazmaya başlamıştır.91 Yazmaya 

başlarken Mevlânâ, gönlüne ilham olunduğunu söylemiş, manzum eser için, “Bişnev 

ez ney çün hikâyet mî kuned” şeklinde başlayan Mesnevî’den ilk on sekiz beyiti 

sarığından çıkararak, Hüsameddin Çelebi’ye vermiştir.  

Mesnevi’nin yazımı farklı görüşler olmakla birlikte sekiz, on yıl arası 

sürmüştür. 1268’de tamamlanmıştır. Mesnevi’nin şiir amacı taşımadığını, düşünceyi 

aktaran bir alet olduğunu, manayı betimleyen suret olduğunu ifade eden Pir, suret 

olmadan da mananın zuhurunun mümkün olmadığını, tasavvufî manalar için şiirin 

kullanılmasının uygun olacağını vurgulamıştır.92 

Mesnevî’nin içerik yönüyle tahlilinde din ve dinin temeli olan “amel (şeriat), 

hal (tarikat) ve hakikat” konularını içerdiği, aralarındaki sıkı bağa işaret ettiği 

görülmektedir. 

Hakikatin elde edebilmesi amel ve hal varlığı gerekli iken, amel ve hal de 

hakikatten anlamını almaktadır.93 Tasavvufî eserlerin genel anlamda anılan 

kavramları sebep-sonuç ilişkisi içinde incelediği görülmektedir. Yesevî görüşündeki 

“Dört Kapı” anlayışı ile Hacı Bektâş’ın Makâlât’ında işlediği benzer kavramlar bu 

ilişkiye işaret eden güzel bir örneklerdir. 

Mevlânâ, Mesnevi’yi dini bütün şekilde konu edilmesi ile içerik ve üslup 

yönüyle Kur’an-ı Kerîm’e benzetmiştir. Bazı Kur’an sıfatlarını da tavsif etmesi 

nedeiyle lâfzî olarak ortaklık kurulduğu değerlendirmelerine neden olmuştur.94 

Ancak Mesnevî manzum bir işarî tefsir şeklinde tanımlanabilir. İçerikte işlenen 950 

hikâye ellinin üzerinde ayet ve yine elliden fazla hadis başlığı taşıması hikâyelerin 

temellendirilmesinde naslara riayeti açıkça göstermektedir.95 

                                                 
91 Köprülü, a.g.e., s. 222. 
92 Semih Ceyhan, “Mesnevi”, DİA, Cilt 29, s.325-334, Ankara, 2004, s.326. 
93 Ceyhan, a.g.e., s. 327. 
94 Mikail Bayram, Sosyal ve Siyasi Boyutlarıyla Ahi Evren-Mevlânâ Mücadelesi, Damla Ofset, 
ikinci baskı, Konya, 2006, s. 86. 
95 Ceyhan, a.g.e., s. 328. 



40 

 

Mevlânâ’ya ait olduğu bilinen beş eserden ikisi manzum, üçü mensurdur: 

“Mesnevî, Divan-ı Kebîr, Fîhi Mâ Fîh, Mecâlis-i Seb’a ve Mektubât”. Eserlerinde 

dönem itibari ile edebi dil Farsça’yı kullanmıştır.96 

Mevleviyye Tarikatı genel itibariyle incelendiğinde, tarikatın 13. yüzyıl 

sonlarında, Mevlânâ adına oğlu Sultan Veled (ö. 712/1312) tarafından kurulduğu 

görülmektedir. Tarikatın piri, Mevlânâ’dır, derin yol göstericiliği ile din ve insanlık 

yolunda halkı uyarmıştır.97 

Moğol hâkimiyeti sonrası Anadolu’da siyasi kaos ve halkın yaşadığı ızdırap, 

insanları dergâh ve zaviyelere çekmiş, buralar adeta sığınılacak yerler olarak 

görülmüştür. Mevlânâ’nın Konya ve Anadolu’nun kalanında halk üzerindeki etkisi 

Mevlevîlik açısından kurulum ve teşkilatlanma noktasında diğer tarikatlere nazaran 

avantaj sağlamıştır. Halkın tarikat ve tasavvufa yönelimini, yöneticileri de etkilemiş, 

tasavvuf önderleri dönemin yöneticileriyle genellikle iyi ilişkiler kurmuştur. Sonuç 

olarak tarikatlerin  kurumsallaşması gerçekleşirken vakıf tahsisleri de artmıştır. 

Mevlevilik için de anılan durum geçerli olup Mevlânâ’nın soyundan gelenler 

yöneticilerle ilişkilerini geliştirerek Mevlevîliği kurumsallaştırmıştır. 

Mevleviliğin temelleri tasavvufa dayanmaktadır. Yaratana ulaşma, aşk ve 

hakikat ilmi olan tasavvufun maksadı nefisle savaşarak, onu dizginlemektir. 

Arzuların şiddetinden korunan benlik, âlemdeki varlıkların bilinmeyenlerini 

kavramayı ve riyazeti gerektirmektedir.98  

Anılan temellere oturan Mevlevilik sistematiği, Çelebi Hüsâmeddin dönemi 

başta olmak üzere, Sultan Veled ve oğlu Ulu Ârif Çelebi (ö. 719/1320) dönemlerinde 

Mevlânâ âşıkları tarafından oluşturulmuştur. İnsanların gönlüne ışık tutmak için 

tekkeler kurulmuştur. İkinci Pir olarak görülen Sultan Veled, babasının düşüncelerini 

sistemleştirmiş, tarikat oluşumunu sağlamıştır. Mevlevilik için; “Mevlânâ ilham etti, 

                                                 
96 Safi Arpaguş, Mevlana’nın Dini Anlatım Metodu, Basılmamış Doktora Tezi, Marmara Üniversites, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2001, s. 35. 
97 H.Hüseyin Adalıoğlu ve Nizamettin Aslan, Eskişehir Mevlevihanesi, Kesit Yayınları, İstanbul, 
2009, s. 29. 
98 Asaf Halet Çelebi. Mevlana ve Mevlevilik, Hece Yayınları, İstanbul, 1974, s. 196. 



41 

 

Çelebi Hüsameddin ihya etti, Sultan Veled kurdu, Ulu Arif Çelebi te’kid etti” 

denilmektedir.99 

Aslında Mevlânâ’nın tarikat kurma düşüncesinde olmadığı söylenmektedir. 

Zaten başlangıçta Mevlevîlik Anadolu’da bulunan başka tasavvuf akımlarındaki gibi 

âdâb ve erkânı belirli, tekke düzeninin sağlandığı klasik tarikat niteliğinde değildir. 

İbn Battûta’ya göre sûfîlerin ilk dönemine ilişkin Cüneydiyye, Harrâziyye gibi 

teşkilatlanmanın sağlanması öncesinde isimleri “Mevlânâî” olan zümreler 

bulunmaktadır.  

Mevlânâ’nın baştaki görüşünün “Biz şu atlas kubbenin altında ev kurmayız” 

matla’lı gazelinin de işaret ettiği üzere herhangi bir bina ve benzeri yapının kendi 

adına yapılmamasıdır. Hatta ders verdiği medrese yakınında daha önce başka binalar 

yapan ve bir de dârü’l-uşşâk (âşıklar yurdu) kurmak isteyen Hârizmli Emîr Tâceddin 

Mu’tezz-i Horasânî’nin 3000 altın göndererek yaptığı teklifi geri çevirmiştir. 

Sonradan Sultan Veled’in ısrarıyla medrese yanına fakirler için bazı odaların inşa 

edilmesine razı olmuştur. Sonuç olarak Mevlânâ döneminde medresenin ancak küçük 

bir tekke olduğunu söylemek mümkündür. 

Onun ölümü sonrası sevenleri bu tasavvuf yolunu ayakta tutmak için bu 

çabaya girişmiştir. Halifesi olarak Çelebi Hüsameddîn kabul edilmiştir. Çelebi 

Hüsâmeddin döneminde türbe yapılması, vakıf tahsisi, türbenin yanında mescit ve 

semâhane yaptırılması ile Mevlânâ dostlarının toplanacağı ortam da hazırlanmıştır. 

Her Cuma namazı sonrası semâ tertip edilerek Kur’an ve Mesnevî okunması âdet 

haline getirilmiş, konuklara ikramlarda bulunulmuştur. Ayrıca Mesnevi’nin yeni 

kopyaları ile Mevlevîliğin temelleri atılmıştır.100  

İbnü’l-Arabî’nin melâmet neşvesi mertebesinde (tasavvufun son mertebesi) 

saydığı Mevlânâ, türbe yapılmasına, üzerine kubbe örtülmesine “mâna erlerince 

makbul olmadığı” gerekçesiyle karşı çıkmışsa da halifesi Hüsâmeddin Çelebi 

döneminde, Sultan Veled, Muînüddin Süleyman Pervâne ve karısı Gürcü Hatun’un 

teşvik ve desteğiyle türbe yapılmıştır. Türbe ve çevresi ziyaretgâha dönüşmüş, burası 
                                                 
99 Çelebi, a.g.e., s. 201. 
100 Nuri Şimşekler, “Mevlevîliğin Tarihi Seyri”, Mevlâna Celâleddîn-i Rûmî, İnsanlığın Aynası, 
Editör: Ahmet Efe, Konya B. Şehir Belediyesi Yay., 313 s., Konya, 2004, s. 150. 



42 

 

için vakıflar kurulmaya başlanmıştır. Buradaki imam, mesnevîhan, semâ meclisinde 

hizmet görenlerin geçimi vakıflar aracılığıyla sağlanmıştır. Çelebi Hüsameddîn 

sonrası 1284’te Mevlânâ’nın oğlu Sultan Veled ve ondan sonra gelen Ulu Ârif Çelebi 

zamanında da anılan faaliyetler artarak devam ettirilmiştir.  

İlk tarikatlaşma faaliyetleri Hüsâmeddin Çelebi sonrası Sultan Veled 

zamanında başlamıştır. Anadolu’daki siyasî-içtimaî sıkıntılar devam ederken 

babasının görüşlerini yaymak, vakıf gelirini arttırmak amacıyla Anadolu’ya hâkim 

Moğollar, Selçuklu hânedan üyeleri ve Türkmen beyleri ile ilişkilerini geliştirmiştir. 

Seçtiği halifeleri Anadolu’ya göndermiştir: “Şeyh Süleyman-ı Veledî Kırşehir, 

Alaeddîn Amasya, Hüseyin Hüsameddîn Erzincan”. Buralarda zâviyeler kurularak 

Mevlevîlik anlayışının yayılmasına çalışmıştır. Hem babası ve hem onun halefi 

Hüsâmeddin Çelebi gibi müderrislik yapmıştır. Sultan Veled medreseden başka her 

mekânda da zikir, semâ ya da sohbet meclisi düzenlemiştir. Konya Mevlevîhânesi 

ancak türbe yapımı sonrası kurulmuştur. 

Mevlevîlik, Ulu Ârif Çelebi zamanında (1312-1320) Anadolu’da geniş bir 

yayılım göstermiştir. Ilgın, Akşehir, Bayburt, Tokat, Niğde, Larende (Karaman), 

Denizli gibi illere yayılmıştır. Ulu Ârif Çelebi, seyahatler yaparak Mevlevîliğin 

Sivas, Tokat, Kütahya, Sultaniye, Tebriz, Aydın gibi yerlerde yayılmasına 

çalışmıştır101. Seyahatlerinde Ulu Ârif Çelebi, özellikle Batıdaki Anadolu 

Beyliklerinden Menteşeoğulları, Germiyanoğulları, Eşrefoğulları, Aydınoğulları ile 

iyi ilişkiler kurmuştur. Zikir ve sema meclisleri buralarda ilgi görmüş, taraftar 

sayısını artırmış ve yeni mevlevîhaneler açılmasına vesile olmuştur. 

Anılan devre ilk yayılış olarak anılmaktadır. Devamında Mevlevîlik Divane 

Mehmet Çelebi tarafından yayılmıştır. “Lazkiye, Halep, Mısır, Cezayir, Sakız, 

Eğirdir, Sandıklı, Midilli, Muğla, Burdur ve Galata Mevlevîhaneleri” onun 

gayretleriyle açılmıştır.102 16. yüzyıl başında neredeyse Anadolu’nun tamamında 

yaygın Mevlevî köyleri bulunmaktadır. Devlet kurumu statüsüne geçişinde ise 

Mevlevîlik, devlet ricâli tarikata katıldıkça önce daha sonra şehirlere intikal etmiş, 

                                                 
101 Eflâkî, a.g.e., s. 633. 
102 Abdülbaki Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, İnkılâp Kitabevi, İstanbul, 2006, s. 334. 



43 

 

zamanla yüksek zümreye mal olmuş, devlet adamlarının desteğiyle birçok zaviye 

tesis edilmiştir: “Konya Pîrî Mehmed Paşa Zâviyesi Vezîriâzam Pîrî Mehmed Paşa, 

Eskişehir Mevlevîhânesi Vezir Çoban Mustafa Paşa, Kilis Mevlevîhânesi Emîr 

Abdülhamîd el-Murtazâ, Halep Mevlevîhânesi Ulvân ve Fûlâd mirzalar, Peçuy 

Mevlevîhânesi Yakovalı Hasan Paşa, Ankara Mevlevîhânesi Ankara Beylerbeyi 

Cenâbî Ahmed Paşa, Şam Mevlevîhânesi Vali Hasan Paşa, Kudüs Mevlevîhânesi 

Emîr Gazi Ebû Seb”.103 

Mevlevîliğin yayılmasında, Sultan Veled’in kızı Mutahhara Hatun kolundan 

gelen “inâs çelebisi” olarak bilinen ve çelebilik makamından hilâfet alan Mevlevî 

şeyhlerinin rolü büyüktür. Bunlar içinde Balı Mehmed Çelebi ve Celâleddin Ergun 

Çelebi en bilinenleridir. Ergun Çelebi, tarafından kurulan Kütahya Erguniyye 

Dergâhı, Konya ve Afyon’un ardından en büyük merkez kabul edilmektedir. Benzer 

şekilde Abâpûş-i Velî olarak bilinen Balı Mehmed Çelebi de tarikatın ileride 

yayılmasında önemli rol alacak olan Afyonkarahisar Mevlevîhânesi’ni kurmuştur.104 

1509’da Hüsrev Çelebi çelebilik makamına geçmiş ve Yavuz Sultan Selim, 

Kanûnî Sultan Süleyman zamanında görev yapmıştır. Onun döneminde Mevlevîlik 

büyük atılım yapmıştır. Anadolu’daki Safevî propagandası yoğunlaştıkça Osmanlı 

yönetimi halkta nüfuz sahibi Mevlevîlik ve Bektaşîlik ile denge sağlamaya 

çalışmıştır. Hüsrev Çelebi sonrası Ferruh Çelebi dönemi başlamıştır. Bu dönem vakıf 

gelirlerinin artışıyla çelebilerin ihtilâfıyla öne çıkmıştır. Merkezi hükumet Ferruh 

Çelebi’yi azletmiş, Mevlevîlik için sıkıntılı bir dönem yaşanmıştır. Çelebilik makamı 

18 yıl boş kalmış, I. Bostan Çelebi’nin atanması süreci sonlandırmıştır.105 

Padişah ile görüşen I. Bostan Çelebi vakıfları devralmış, tarikatı kısa 

zamanda toparlamıştır. Mevlevilik açısından “Mesnevî şârihi İsmâil Rusûhî 

Ankaravî, Gelibolu ve Beşiktaş mevlevîhânelerinin ilk şeyhi Gelibolulu Ağazâde 

Mehmed Hakîkî Dede, Kartal Dede, Cünûnî Ahmed Dede” şahsiyetler de bu 

                                                 
103 Ş. Barihüda Tanrıkorur, “Mevleviyye” DİA, Cilt 29, s.468-475, Ankara, 2004, s. 468. 
104 Tanrıkorur, a.g.e., s. 470; Betül Saylan, “Mustafa Sâkıb Dede’nin Gözünden Kütahya 
Mevlevîhânesi ve Celâleddin Ergūn Çelebi”, Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, Cilt 5, 2014, ss. 57-91 s. 61. 
105 Tanrıkorur, a.g.e., s.472; Halil İnalcık, The Otoman Empire, London: Variorum Reprints. 1973, 
s. 201. 



44 

 

dönemde yetişmiştir. Önemli merkezlerden Gelibolu Mevlevîhânesi, Selânik, Üsküp 

mevlevîhâneleri, ikinci Bursa Mevlevîhânesi de bu dönemde tesis edilmiştir. 

Başkent İstanbul’da Mevleviliğin gelişim süreci de Mevlevilik tarihi 

açısından önemlidir. İlk Mevlevîhâne olan Galata’nın ilk postnişini Şeyh Yûnus 

Efendi’dir. Buradaki kurumlaşma süreci Mehmed Çelebi’nin halifesi olan Safâyî 

Dede tarafından devam ettirilmiştir. Sonradan açılan Yenikapı, Beşiktaş, Kasımpaşa 

Mevlevîhâneleri şehrin sosyal yapısına damga vurmuş, kültürel anlamda temel 

taşlardan biri olmuştur. Yenikapı Mevlevîhânesi, Şeyh Kemal Ahmed Dede için 

yeniçeri başhalifesi olan “Malkoç Mehmed Efendi” tarafından yaptırılmıştır. 

Mevlevîhâne’nin etkinliği IV. Murad zamanında artmış, Şeyh Doğanî Mehmed 

Dede, saray ile iyi ilişkiler kurmuştur. Ancak bürokraside sivrilen Sadrazam Sofu 

Mehmed Paşa gibi devlet adamlarının tarikata intisabı Mevlevîliğe itibar kazandırsa 

da şahsî çıkarların öne çıkması Mevlevîliğin siyasîleşmesine neden olmuştur.106 

Safâî Dede sonrası Galata Mevlevîhânesi postnişini Mesnevîhan Mehmed 

Dede zamanında Halvetîler’e geçen Mevlevîhâne, 17. yüzyıl başında Sırrî Abdi Dede 

tarafından Mevlevîliğe tekrar bağlanmıştır. Sırrî Dede, buna rağmen görevinden 

alınmış, İsmâil Rusûhî Ankaravî yerine tayin edilmiştir. Ankaravî, yeniden tarikatın 

yaygınlaştırılması faaliyetine hız vermiştir. İstanbul’da sürdürdüğü faaliyetleri 

tarikatın mahiyeti, âdâb ve erkânına ilişkin “Minhâcü’l-fukarâ” ve “Mesnevî Şerhi” 

eserlerle sürdürmüştür. Anılan çalışmalar aynı zamanda Osmanlı fikir hayatında 

Mevlevî düşüncesinin rolünü artıran çalışmalardır.107 

Yayılma faaliyetinin işareti olarak Sırrî Dede, Kasımpaşa, Ohrili Hüseyin 

Paşa Beşiktaş Mevlevîhânesi’ni tesis etmiştir. Beşiktaş Mevlevîhânesi’de Şeyh 

Ağazâde Mehmed Hakîkî Dede, Hüseyin Paşa aracılığıyla Mevlevîliğe siyasî destek 

sağlamıştır.  

Aslında İstanbul’da etkinliği diğer ana tarikatlerden fazla olmasına karşın 

mevlevîhâne sayısı beklenenden daha azdır. Bunun nedeninin, Mevlevîliğin tasavvuf 

                                                 
106 Tanrıkorur, a.g.e., s.473; M. Baha Tanman, “Galata Mevlevîhânesi”, DİA, Cilt 13, s. 317-321, 
Ankara, 1996, s. 318. 
107 Tanrıkorur, a.g.e., s. 475. 



45 

 

kültürü gereği büyük külliye planıyla kurulması ve düşünce, edebiyat, mûsikî düzeyi 

ile daha seçkin bir kitleye hitap etmesinden kaynaklandığı değerlendirilmektedir. 

III. Selim döneminde âyan ve eşraf ile birlikte tarikatlerin  da yetki ve 

muafiyetlerinin kısıtlanması kendisi dahi Mevlevî olan padişaha yönelik tepkiye 

neden olmuştur. Tarikatın gelir kaynağı olan “Evkāf-ı Celâliyye”nin kontrolünün 

Dârüssaâde ağasına verilmesiyle avârız muafiyetinin kaybedilmesi tehlikesi 

doğmuştur. Mehmed Çelebi, anılan uygulamalara sebep olan Nizâm-ı Cedîd’e karşı 

tavır takınmıştır. Mevlevîhâne şeyhleri arasında da farklı görüşler çıkmasına neden 

olan uygulamada Ebûbekir Dede, Galib ve Ali Nutkî dedeler yeniliğe destek vermiş, 

reformcu nitelik göstermişlerdir.108 

Padişah II. Mahmud’un da Mevlevîliğe girişi tarikata maddî ve mânevî 

desteği artırmış, yöneticilerin ilgisi sürdürmüştür. Özellikle Hâlet Efendi’nin 

desteğiyle mevlevîhânelerin bakım-onarımları yapılmış, şeyhler maaşa bağlanmıştır. 

Yeniçeri ocağının kaldırılmasında da Mevlevîler’in devleti desteklemesi tarikata 

ilgiyi üst seviyeye taşımıştır. Sonraki devirlerde de devletin yaşadığı iktisadî, siyasî 

problemler halkı elinde tutmak isteyen devletin mevlevîhânelerden desteğini 

esirgememesini sağlamıştır.109 

Benzer durum Sultan Reşad (V. Mehmed) döneminde de devam etmiştir. 

Mevlânâ neslinden olan Konya Mevlevîhânesi postnişini Abdülhalim Çelebi’ye 

kılıcını Sultan Reşad kuşattırmıştır. Mevlânâ Dergâhı dâhil olmak üzere Yenikapı, 

Bahâriye gibi mevlevîhânelerde onarım ve yenilemeler yaptırılmıştır. Balkan 

Savaşları ve Çanakkale savaşında sosyal dayanışma ve yardımlaşma anlamında 

mevlevîhâneler görev almıştır. Ulaşım hattında olan Yenikapı Mevlevîhânesi hastane 

vazifesi görmüştür. Galata Mevlevîhânesi öncülüğünde yardım toplanmış, sıkıntı 

yaşanan beldelerde mevlevîhâneler Müslümanlara sığınak olmuş, Anadolu’ya 

geçmek için köprü vazifesi görmüştür. I. Dünya Savaşı’nda Veled Çelebi 

                                                 
108 Tanrıkorur, a.g.e., s.475; Kemal Beydilli, “Selim III”, DİA, Cilt 36, s.425-426, Ankara, 2009, s. 
425. 
109 Nimetullah Akay, “Osmanli Sultani II. Mahmud Döneminde Mevlevilik”, Harran Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, Yıl: 20, Sayı 33, Ocak–Haziran 2015, s. 84. 



46 

 

kumandasında “Mücâhidîn-i Mevleviyye” adında gönüllü alay kurularak Filistin’de 

görev almıştır. 

Tekkeler kapatıldığında Konya’dan Mehmed Bâkır Çelebi öncülüğünde 

Mevlevîlik Halep’e merkezini taşımış, Türkiye toprakları haricindeki mevlevîhâneler 

buraya bağlanmıştır. Hatay sorununda Bâkır Çelebi’nin Türkiye tarafını tutması 

Suriye hükümeti tarafından hoş karşılanmamış, casusluk değerlendirmesiyle 

Türkiye’den dönüşüne izin verilmemiştir. 1944 yılında Suriye’nin aldığı kararla 

çelebilik makamı kaldırılmış, Mevlevîliğin kurumsal yapısı tarihe karışmıştır. 

Mevlevilik, Anadolu kültüründe büyük etki bırakmıştır. Eğitim müessesesi 

Mevlevi tekkeleri geniş kitlelere hitap etmiştir. Gelir kaynağı oluşturmak için 

uğraşılan el sanatları da Türk el sanatlarının gelişimine katkı sunmuştur. Yine sözlü 

sanat kolu olan şiirle ilgilenilmiş zengin bir edebiyat oluşumu sağlanmıştır. Klasik 

Osmanlı edebiyatı, ağırlıklı Farsça olmak üzere birçok eserle Mevlevilerin etkisiyle 

gelişmiştir.  

Müzik yüksek sanat olarak görülmüş, Türk tasavvuf ve tekke müziği Mevlevi 

müziği ile gelişmiştir. Klasik Türk musikisinde en büyük bestekârların çoğu, aynı 

zamanda tarikat ehli divan şairlerinin büyük çoğunluğu Mevlevî kökenlidir. Tarikat 

gerçekten de Türk sanatına, kültürüne ciddi somut katkıda bulunmuştur. İstanbul 

mevlevîhânelerinin 18. ve 19. yüzyıllarda konservatuvar gibi çalıştığı görülmektedir. 

Önemli musiki büyükleri yetişmiştir. 

Osmanlılarda resim yerine kullanılan Hüsn-i hat bir sanat kolu olmuştur. 

Birçok sanat eseri levha, müze, kütüphane ve koleksiyonların en güzel eserleri 

arasındadır. Mevlevi hattatların işlediği Mevlevilik ile ilgili konular en güzel 

örnekler arasındadır.110 

                                                 
110 Sezai Küçük, “Yenileşme Dönemi Kültür ve Sanatına Katkıda Bulunan Mevleviler ve Mevlevi 
Dergâhında Güzel Sanatlar”, Halil İnalcık (Ed.) Türkler Ansiklopedisi, Cilt XV, s.539-552. Yeni 
Türkiye Yayınları, Ankara 2002, s. 543. 



47 

 

Mevlevihane mimarisi de dikkat çekicidir. Tenha alanlarda, büyük bahçe 

içinde kurulmuşlardır. Az da olsa ibadet ve ayin kısımları, türbeler, selamlık ve 

harem bölümleri kısmen süslüdür.111  

Mevleviliğin tarikat ayini, semahtır. Müzik eşliğinde yapılır. Ayrıca “zikir 

telkini, taç ve hırka giyme, halvet” gibi başka ritüeller de vardır. Mevlevilik, diğer 

tarikatler gibi, 13 Eylül 1925’te çıkarılan kanunla son bulmuştur. 1926’da Konya 

merkez tekkesi ile Mevlânâ türbesi müze olarak ziyarete açılmıştır. 1950’lerde 

maalesef külliye bilinçsiz bir imar çalışmasına tabi tutularak zarar görmüştür.112 

Mevlevîliğin esasını “aşk, mârifet ve hizmet” oluştrmaktadır. Tarikata giriş 

için belirli ritüeller vardır. Buna tâlip olan kişi gusül abdestini alarak muhip ya da 

çilekeş can olma hedefiyle şeyhe gelmektedir. Şeyh muhiplik talebini kabul ettiği 

takdirde başını dizine koyarak, sikkesini giydirip, tekbir getirmekte, taliple birlikte 

Fâtiha’yı okuduktan sonra sağ ellerini eşzamanlı kaldırarak parmaklarını öpmektedir. 

Ankaravî, takiben tâlibin saç ve bıyığından birkaç tel kesilmektedir. Bundan sonra 

nevniyaz ismiyle muhibbâna katılan tâlip, şeyh tarafından görevlendirilen dededen 

tarikatın âdâbını öğrenmeye başlamaktadır. Muhip dergâhta kalmak zorunda olmayıp 

sadece semâ ve mukabeleye katılabilmektedir.  

Muhibbân içerisinde istidadına göre “ney üflemeyi, na’t, âyin ve ilâhi 

söylemeyi belleyenler, Mes̱nevî okuyanlar, icâzet alıp destar sarmaya hak kazananlar 

yahut tarikattaki hizmetine karşılık destar sarmak” için icâzet alınabilmektedir. 

Muhiplerin çilekeş canlar gibi çile çıkarma veya başkaca bir mecburiyeti yoktur. 

Hırka ve sikke giyilmesi de isteğe bağlıdır. Dede olmak için ise ikrar verilmekte 

çileye soyunulmaktadır, bu da onlar için iradeye bağlıdır. Tarikatın tarihinde devlet 

adamları, ticaret erbabından, ilim ve sanat insanlarından muhibbân olan çok sayıda 

kişi vardır. 

Çilekeş can olma kısmında tâlip, binbir gün süren riyâzete tâbi tutulmaktadır. 

Mevlânâ’ya göre çalışmak en üstün vazife olup riyâzetin hizmet şeklidir. Hizmet 

çilesi ile dergâhta nefsini tasfiye eden çilekeş can, kapıya yakın saka postunda üç gün 
                                                 
111 Nilgün Açık, “Mevlana ve Mevlevi Tarikatının Eğiticiliği” III. Uluslar Arası Mevlana Kongresi 
Bildiri Kitabı, s. 99-114, Mayıs 2003, s. 107. 
112 Haşim Karpuz, “Mevlana Külliyesi”, DİA, Cilt 29, s.448-452 Ankara 2004, s. 451. 



48 

 

boyunca murakabe durumunda oturarak diğer matbah canları seyrederek, çileye 

soyunma ikrarı verilirse 18 günlük ayakçılık hizmeti yapmaktadır. Hizmetinin 

bitiminde uygun görülmesi halinde, ilk elbisesini çıkararak tennûre giyip matbah canı 

olmaktadır. Matbah Can, yine matbah-ı şerifin dedelerinin kontrolünde on sekiz 

değişik hizmeti (pazarcı, çamaşırcı, bulaşıkçı, helâ temizliği vb.) yerine 

getirmektedir. Bu hizmetlerle beraber kabiliyetleri nispetinde semâ meşki, sanat 

faaliyetleri ile farklı meslek dallarına yönlendirilerek öğrenmeleri sağlanmakta, 

ayrıca farklı ilim dallarında yönlendirme yapılmaktadır. Çilekeş canların çiledeyken 

matbah-ı şerif dışında gecelemesi mümkün değildir, bu halde çile kırılmakta ve 

yeniden başlatılmaktadır. Çilesi biten can şeyhten evrâd-ezkâr dersini alarak hücre 

sahibi dede olmaktadır.113 

Her Mevlevî için bilinmesi gereken hafî ve devranî zikir semâ, çilekeş 

eğitimin önemli konusudur. Semâ meşki alınmadan sikke giyilmemektedir. Meşk 

veya semâ için çilekeş canlar semâ dedesi kontrolünde çivili tahtada eğitim 

yapmakta, mukabeleye hazır hale gelmektedirler. Gündüz vakti öğlen, gece ise yatsı 

sonrası, tekkeye göre farklılık gösterebilen günlerde semâ âyini yapılmaktadır. 

Zikirler esnasında aşırı cezbe haline müsaade edilmemekte, zikir halkasının kontrolü 

meydancı dede tarafından yapılmaktadır.114 

1.2. Muğla’da Mevleviyye 

Mevlevilik sistematiği 14. yüzyıl başlarında hayata geçmiştir. Konya başta 

olmak üzere Anadolu ve Balkanlarda Mevlevihaneler aracılığıyla klâsik kültürün 

kurucu, koruyucu, nakledici kurumu haline gelmiştir. Hayli geniş yayılım coğrafyası 

içinde Mevlevî geleneğinin uzunca bir süre aktif olduğu yerlerden biri de Muğla’dır. 

Menteşe bölgesi ve Muğla’ya Mevlevilik, Ulu Arif Çelebi ile müridi Menteşe oğlu 

Mes’ud Bey tarafından getirilmiştir. Sultan Divani’nin Muğla’ya yaptığı sefer 

sonrasında Mevlevilik şehirde yerleşmiş ve sevilmiştir. Esrar Dede’nin ifadesiyle 

Mevlevilik şehre Şahidi’nin babası Hüdayi Salih tarafından getirilmiştir. Ancak bu 

                                                 
113 Tanrıkorur, a.g.e., s. 477. 
114 Tanrıkorur, a.g.e., s. 478. 



49 

 

ifade Mevlevihane kurulması ve kültürün Muğla’da yerleşmesi, kökleşmesi 

konusunda doğru ise de ilk kez tanıştırma konusunda anıldığı üzere yanlıştır.115 

Sâlih Hüdâyî Dede, Muğla yöresinde Mevlevî geleneğinin ilk temsilcisi 

olarak kabul edilmektedir. Seyyid Kemâleddin’den ders almış ve Mevleviliğe 

instisab etmiştir. 1450’lerde Fatih Sultan Mehmed’in müsaadesiyle Muğla’da 

Mevlevihane kurarak, Mesnevi okuttuğu bilinmektedir. 1491’de tesis edilen dergâh 

Anadolu’daki ilklerden olup İstanbul Galata Mevlevihanesi’nden daha önce 

yapılmıştır. 

Muğla Mevlevîhânesi’nin gelişimi Salih Dede’nin oğlu Şâhîdî zamanında 

olmuştur. İbrahim Şâhîdî, tahsilini babasından almış, Farsça öğrenmiştir. Edebiyat 

tarihine önemli eserler veren “Muğlalı Şâhîdî”, bir eserinde kendisine ilişkin şu 

satırları yazmıştır: 

“Gedâyem Şâhidî-i Mevlevîyem  

Diyâr-ı Menteşe’de Muğlevîyem  

Şâhidiyem Mevlevî-i ârifem gelsün bana  

İsteyen sırr-ı Hudâyı ben Hüdâyî-zâdeyem.” 116 

 

İstanbul Fatih ve Bursa Yıldırım Han Medreselerinde eğitim görmüş özellikle 

Bursa’da yaşadıklarından çok etkilenmiştir. “Gülşen-i Esrar” isimli eserinde kırılma 

noktasını şu şekilde anlatmaktadır: 

“Bir gün, Seyyid Hüseynî‟nin Kenzü‟r-Rümûz‟unu okurken, bir 
softa ona, „Bu nedir?‟ diye sorar. O da eser için, „Dünyayı terk 
etmeyi, dünya nimetlerine ehemmiyet vermemeyi telkin ediyor.‟ ---
der. Bunun üzerine softanın, „Bu kadar zahmetten sonra, demek 
dünyayı terk edeceğim hal Bana mevki, mal, mülk, evlat gerek‟ 
demesi, Şâhidî‟ye çok dokunur. Zavallı softa da onun yanından 
ayrılıp, odasına geçince, vebaya yakalanarak ölür. Bu olay, Şâhidî 
için dönüm noktası olur; öğrenimini tamamlamadan Muğla‟ya 
döner ve annesine, artık medresede okumayacağını, derviş olmak 
istediğini söyler. Bu sırada Muğla’da iki Şeyh vardır. Bunlardan 
Şeyh Vefâ’nın halifesi olan Şeyh Hayreddin’in ne Şeyhlikle ve ne 
de dervişlikle ilgisi vardı. Tekkesi bile yoktur. Oysa Şeyh 

                                                 
115 Ayfer Nalçakar ve Arif Özgür Ülger, “Muğla'da Bir Çınar: İbrahim Şahidi Dede Hayatı ve 
Eserleri", 1. Uluslararası Mevlevîlik ve Şâhidî Sempozyumu, Muğla, 17 Aralık 2014, s. 88. 
116 Nilgün Açık Önkaş, Muğlalı İbrahim Şahidi, Muğla Valiliği Yayınevi, Muğla, 2012, s. 45. 



50 

 

Bedreddin, tekke sahibidir ve Şehzādelerle beylerin saygısına 
mazhar olmuştur. Şâhidî annesinin de isteğine uyarak, Vefâî Şeyhi 
Bedreddin’e bağlanır, ondan tefsir okur”. 117 

 

Şâhîdî’nin Mevlevîliğe intisabı ise daha sonra olmuştur. Hayatına sonraki 

bölümde daha detaylı yer verilecektir.  

Şâhidî öncesinde Muğla’da Mevlevîlik hakkında fazla bilgi 

bulunmamaktadır. Bilinenler arasında Hüdâyî Dede’nin Mesnevi okuttuğu, İbrahim 

Şâhîdî’ye Farsça öğrettiği, Şâhidî’nin tefsir okuyarak feyz aldığıdır. Ayrıca Şâhidî 

öncesi yörede Mevleviliğin varlığına dair bir delil de Vakıf köyünde imamın Mevlevî 

Fenâyî olduğu bilgisidir. Muğla Mevlevîhanesi’nin asıl ünü Şâhidî ile olmuştur.118 

Şâhîdî Dede’nin 1550/51’de vefatıyla yerine oğlu Şuhudî Dede geçmiş, 40 

yıla yakın şeyhlik yapmıştır. Kendisinden sonra 19. yüzyıla kadar Mevlevîhane 

şeyhlerine dair pek bilgi yoktur.119  

İki belgede Muğla’da Mevlevi tarikatına ilişkin ifade öne çıkmaktadır. 

Başbakanlık Osmanlı Arşivi kaynaklı 29 Ocak 1855 tarihli belgede “Muğla’da 

bulunan Şemseddin Mevlevîhanesi” ifadesi yer almaktadır. Şeyh Abdülkadir 

Efendi’ye ait dilekçede, mevlevîhanenin suyu ile ilgili haksız bir durum olduğu ve 

ortadan kaldırılması talebi yer almaktadır. Burada Şuhudi Dede sonrası harabe olan 

Mevlevihane’nin ihya eden Şemseddin isimli birine işaret edilmesi muhtemeldir.  

Ancak 1857 tarihli başka bir belge ise Seyyid Kemaleddin Zaviyesi postnişini 

Tesrifî Dede’den şeyhliğin alınarak başkasına tevcihi hususunun Çelebi Efendi 

tarafından talep edildiği görülmektedir. Çelebi Efendi’nin talebi üzerine yazılan 

başka bir yazıda Seyyid Kemaleddin Kadiri mesayihi olduğundan talebin öncelikle 

araştırılması istenmiştir. Buradan Muğla Mevlevîhanesi’nin kuruluşunda Mevlevî 

                                                 
117 Namık Açıkgöz, “Muğla’da Mevlevilik ve Şahidi”, Mevlana Mesnevi ve Mevlevihaneler 
Sempozyumu Bildirileri 30 Eylül- 01 Ekim 2006, Manisa, s. 89. 
118 Açıkgöz, a.g.e., s. 90. 
119 Açıkgöz, a.g.e., s. 91. 



51 

 

zaviyesi kurmasına müsaade edilen Seyyid Kemaleddin zaviyesi zamanla Kadiri 

tarikatı mensuplarınca ele geçirilmiştir.120 

8 Aralık 1858 tarihli başka bir belge ise Hacı Mehmet Dede Muğla 

Mevlevîhanesi Şeyhi olarak bahsedilmekte, dergâhı idarede sıkıntı çeken şeyhe maaş 

tahsisi talep edilmektedir. Tasnif ve tarihlendirme hataları olabileceği göz önünde 

bulundurularak Hacı Mehmet Dede’nin Çelebi Efendi’nin talebiyle şeyh olarak 

tevcih edildiği tahmin edilmektedir. 121 

Sonuç olarak altın çağını 16. Yüzyılda Şahidi zamanında yaşayan Muğla 

Mevlevhanesi ve Muğla Mevleviliğinden söz edilebilir. Şâhidî’nin eseri Gülşen-i 

Esrâr, dönem hakkında Konya gibi sûfîlerin doldurduğu tasavvuf merkezi 

tanımlaması yapmaktadır. Muğla çevresinde yakın illerden Afyon, Denizli, 

Kütahya’da Mevlevîhaneler, “Söke, Kemer, Çukurköy, Kozluk, Karye ve Vakıf 

köylerinde” zaviyeler olduğu, mesnevî okunup semâ meclisleri kurulduğu 

bilinmektedir.122  

 

2. Nakşibendiyye 

Nakşibendilik olarak da bilinmektedir. Muhammed Bahaeddin Şah-ı 

Nakşibend tarafından kurulmuştur. Sistemini Abdülhâliḳ Gucdüvânî (ö. 575/1179?) 

oluşturmuştur. “Nakış yapan” anlamındaki Nakşibend, müritlerinin kalbini ahirete 

bağladığı düşüncesi ile tercih edilmiş, kullanılmıştır. Tarikatın sessiz, gösterişsiz 

zikir uygulaması vardır. Bahâeddin Nakşbend öncesi “Hacegan” olarak bilinen 

tarikat Harezm’e kadar yayılmışken Bahâeddin Nakşbend sonrası Buhara merkezli 

olarak Maverâünnehir ve Horasan’a kadar ilerlemiştir. Orta Asya’da etkisi gittikçe 

artmış, mürit sayısı artmıştır.123 

                                                 
120 Serdar Ösen, Osmanlı Devlet ve Toplum Hayatına Mevlevilik, 19. yüzyıl. Kitap Yayınevi, 
İstanbul, 2015. s. 140. 
121 Ösen, a.g.e., s. 141. 
122 Gölpınarlı, a.g.e., s. 245. 
123 Hamid Algar, “Nakşibendiyye”, DİA, İstanbul, 2006, 335-342. 



52 

 

2.1. Bahâeddin Nakşibend (H. 718-791/M. 1318-1389) 

Tam adı “Muhammed b. Muhammed el Buharî”dir. 1318’de Buhara 

yakınlarında Kasr-ı Hindüvan (Kasr-ı Ârifan)’da doğmuştur. Hacegân Tarikatından 

Şeyh Muhammed Baba Semmasî köylerine geldiği sırada kendisini manevi evlat 

olarak kabul etmiştir. Müritlerinden Emir Külâl’e “Bu erin terbiyesi sana aittir.” 

dediği anlatılmaktadır. Emir Külâl’e intisab etmesine karşın gerçek şeyhinin, çok 

önceden vefat etmiş “Abdülhalık Gücdevanî” olduğu kabul edilmektedir. Bu terbiye 

usûlüne tasavvufta “Üveysîlik yolu” denilmektedir. Hacegân Tarikatının alenî zikrine 

karşılık Nakşbend “Hafi Zikri” tercih etmiştir. Semmasî’nin ve o öldükten sonra da 

dervişlerin sohbetlerini takip etmiştir. Emir Külal’den hilafet almış ardından Yesevî 

şeyhleri Halil Atâ ve Kasım Şeyh ile tanışmıştır. Mevlânâ Arif ile yedi yıl, Halil Ata 

ile on iki yıl birlikte kalmıştır. 124 

Bazı kaynaklara göre Nakşbend, Kasr-ı Arifan’da ikamet etmiş ancak sıkça 

ziyaret için Nefes’e gitmiştir. Nitekim Kasr-ı Arifân’da hastalanmış ve yetmiş üç 

yaşında vefat etmiştir (1389).  

Hanefî olan Nakşbend, “Tarikimiz Sohbettir.” diyerek her fırsatta sohbet 

etmeyi tercih eder, ilim ve ahlâka önem verirdi.125 

Nakşibendiyye Tarikatı genel olarak incelendiğinde, Bahaeddin Nakşbend’in 

halifeleri Alaeddin Attar, Zahid Bedahşî ve Muhammed Parsa tarikatı geniş bir alana 

yaydığı görülmektedir. Yeseviyye Tarikatının olduğu yerlerde ilerleme 

kaydedilmiştir. Özellikle İmam Rabbani döneminde Hindistan’da ciddi yayılma 

gösterilmiştir. İmam Rabbani’nin oğlu Muhammed Ma’sum babasının tasavvuf 

yolundan gitmiş ve tarikatın yayılmasına hizmet etmiştir. Ebu Said Müceddidî ve 

Gulam Ali Dehlevî ile tarikatın Hindistan ve civarında gelişimi hızlanmıştır.126 

                                                 
124 Selçuk Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 
İstanbul, 2011, s. 371. 
125 Molla Cami, Nefahatü’l-Üns, (Ter. Lami Çelebi), Medine Yayınları İstanbul, 2017, s. 428. 
126 Eraydın, a.g.e., s. 372. 



53 

 

Şeyh Seyfeddin ve halifesi Seyid Nur Mehmed Bedvânî’nin çabalarıyla 

tarikatın naklî, tasavvufî ve müspet ilimler öğreten bir halka açık bir medrese 

açılmıştır. 

Tarikatın Fatih Sultan Mehmed döneminde İstanbul’a geldiği bilinmektedir. 

Übeydullah Ahrar’ın halifesi Molla İlâhî aracı olmuştur.  

Osmanlı’da gelişim ise biraz daha geç olmuştur. 18. yüzyıla gelindiğinde 

Mevlânâ Ziyaeddin Bağdadi ile istikrar ve genişleme söz konusu olmuştur. 

Sultanların ilgisiyle Nakşibendîlik himaye edilmiştir. Padişah Vahdettin için Nakşî 

tarikatı Halidî kolu mensubu olduğu rivayet edilmektedir.  

Tarikatın, Hz. Ebubekir (r.a.)’den başlatılan (Sıddîkiyye), Mevlânâ Halid’e 

kadar (Nakşibendiyye-i Halidiyye) uzanan silsilesi olduğu kabul edilmektedir. 

Tarikatın Abdülhâliḳ Gucdüvânî’nin tanzim ettiği esasları şu şekildedir: 

“1- Vukuf-ı zamanî: Bütün zamanın iyi değerlendirilmesidir. Her 
zaman Hakk’ı düşünmeli, O’ndan gafil olmamalıdır.  

2. Vukûf-i adedî: Mürîdin verilen dersin adedine vakıf olmasıdır.  

3. Vukûf-i kalbî (Kalbi ayık tutmak): Zikreden kimse her zaman 
gönlünü Allah’a karşı uyanık tutmalıdır. Bu sayede masivaya karşı 
duyulan aşırı sevgi azalacaktır.  

4. Hûş der-dem (Nefes alıp verirken gaflette olmamak): Gafletten 
korunmaktır. Kalbi huzura kavuşturmaktadır. 

5. Nazar ber-kadem (Ayağa Nazar): Yürürken önüne bakan kimse, 
masiva ile fazla meşgul olmaz, etrafa bakıp dalmak kalbi 
perdelemektedir. 

6. Sefer der-vatan (Hak’tan Hakk’a Sefer): İnsanın kötü huylardan, 
beşeri sıfatlardan, güzel huylara; insanî sıfatlardan, meslekî 
sıfatlara sefer etmesi, ahlaki olgunluğa kavuşmasıdır. Ayrıca 
dervişlerin feyz alabilecekleri birini buluncaya kadar yolculuk 
etmelerine de bu isim verilmiştir.  

7. Halvet der-encümen (Toplulukla Halvet): Maddi varlığı halk ile 
meşgul olurken, gönlün hak ile huzur bulmasıdır. 

8. Yâd-kerd (Zikretmek): İnsanın, murakabe mertebesine ulaştıktan 
sonra nefy ve isbatı belli bir miktar dil ile yapmasıdır ki; böylelikle 
kalp pas tutmaktan kurtulmuştur. 



54 

 

9. Bâz-geşt (Dönüş): Nefesini tutup, nefy ve isbat zikrini (La ilahe 
illallah) yaptıktan sonra, nefesini bırakırken “ilahi ente maksûdî ve 
rızaike matlubî” cümlesindeki manayı düşünen mürit “Allahım 
benim muradım Sensin, Senin rızanı isterim; başka bir şey değil.” 
der. 

10. Nigah-daşt (Muhafaza): Zikir yapanın kalbine sahip olmasıdır. 

11. Yâd-daşt (Yadetmek): Allah’ı devamlı düşünmek, hatırdan 
masivayı atmak ve böylelikle huzura ermektir.” 127 

 

Bu tarikatta müridin vazifeleri, nefsine karşı vazifeleri, zikir, rabıta, Hatm-i 

Hacegan’ın ne şekilde olacağı mufassal olarak açıklanmıştır. Ancak diğer 

tarikatlerden ayırt edici karakteristik şeklinde algılanamaz. Hemen her tasavvufî 

tarikatın geleneğinde bu ilkelere rastlamak mümkündür.128 

Nakşîlik, Sünni bir tarikattır. Zikir ve adabında sükûnet ve mahviyet 

hâkimdir. Türk kültürüne, halkın bilinçlenmesine ve Anadolu’nun birliğine büyük 

hizmetleri geçmiştir.129 

2.2. Muğla’da Nakşibendiyye 

Muğla’da Nakşibendiyye hakkında çok fazla bilgi bulunmamakla birlikte 

Kurbanzade Hacı Süleyman Efendi’nin tarikatın mensubu olduğu, kendi adına 

yaptırdığı caminin aynı zamanda dergâh olarak kullanıldığı ve kendisinin postnişin 

olduğu bilgisi bulunmaktadır. 

Yine Muğla’da Nakşibendiyye izleri mezar taşlarında da görülmektedir. 

1937’de Kurşunlu Câmii etrafındaki mezar taşları Muğla merkezdeki büyük 

mezarlığa taşınmıştır. Burada âile kabristanı halinde 200 civarında eski yazılı mezar 

taşı bulunmaktadır. Prof. Dr. Açıkgöz’ün aktardığına göre bu ailelerden birisi 

Konya’nın Bozkır ilçesinden Muğla’ya göçen bir âileye aittir. Taşın yazısından göç 

eden ilk zatın kadılık göreviyle Muğla’ya gelen Sadeddin Efendi olduğu 
                                                 
127 Johan G. ter Haar, “Nakşbendiyye’de Manevî Rehberliğin Önemi”, çev: Ahmet Cahid Haksever, 
Tasavvuf Dergisi Sayı. 9, 2002, s. 385. 
128 Hasan Kamil Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, Ensar Neşriyat, İstanbul, 2007, s. 
89. 
129 Eraydın, a.g.e., s. 372. 



55 

 

anlaşılmaktadır. Ayrıca bu zatın Nakşıbendî tarîkatı Hâlidiyye kolunun şeyhi olduğu 

da mezar taşındaki manzume sayesinde öğrenilmiştir: 

Hüve’l-Hallâkü’l-Bâkî 

 22 C. âhir fî sene 1313 

 Müftî Sa’deddîn Efendi câre fâh 

 Konya’nın Hoca köyünden rû-be-râh 

 Ders ü irşâd ü fetâvâsıyla bu 

 Muğla’yı tenvîr edip pür-intibâh 

 Zâ’irâ bu merkad-i gül-bûya gel 

 Fâtiha-hân ol edeble bî-günâh 

 Post-nişîn-i Nakşıbendî Hâlidî 

 Vâlid ü üstâz ü şeyhim hem-penâh 

 Kalb-i mâtem (Nûrî’dir) târîhe zamm 

 Tayr-ı rûhu ten kafesden kaçdı âh 130 

 

Yine manzumeden Sadettin Efendi’nin Hicrî 1313 (1895) yılında vefat ettiği, 

oğlu Nûrî’nin de aynı tarikatın mensubu olduğu görülmektedir.  

 

3. Rifâiyye 

Kurucusundan dolayı Rifâiyye, Ahmediyye veya kurulduğu bölgeden 

(Batâih) dolayı Batâihiyye olarak bilinen 12. yüzyılda sistematik hale gelen ilk Sünni 

tarikattır. Kurucusu Seyyid Ahmed b. Alî el-Mekkî b. Yahyâ er-Rifâî (1118–

1182)’dir.131  

3.1. Seyyid Ahmed er-Rifâî (H. 512-578/M. 1118-1182) 

Seyyid Ahmed, Basra’da Batâih bölgesi Ümmüabîde köyünde doğmuş, Şafii 

fıkhını öğrenmiş sonrasında tasavvufa sulûk etmiştir. 

                                                 
130 Namık Açıköz, Muğla’da Eski Yazı Akrostişli Bir Mezar Taşı. Muğla Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2011, 8. 
131 Mustafa Tahralı, “Rifâiyye”, DİA, Cilt 35, s.99-103 Ankara 2008, s. 99. 



56 

 

Babasının vefatı üzerine mutasavvıf olan dayısı Şeyh Mansur el Batâihi’nin 

himayesine girmiştir. Küçük yaşta hafız olmuş, dinî ilim tahsili için Şeyh Ali Ebu’l 

Fazl el-Vasıtî’ye gitmiştir. Aklî ve naklî ilimlerde üstün başarı göstermiş, önemli 

ölçüde ilmi kariyer edinmiştir. “Sükûtla emir olundum.” diyerek fazla öne çıkmayan, 

az konuşan mazbut yaşayan Ahmed er-Rifâî, müritlerine örnek olmuştur. Ahmed er-

Rifâî önce Ali Ebü’l-Fazl el-Vâsıtî’den, daha sonra dayısı Mansûr el-Batâihî’den 

hilâfet aldığı için Rifâiyye’nin Hz. Ali’ye ulaşan iki silsilesi bulunmaktadır. İlk 

şeyhinden silsilesi; “Ebü’l-Fazl b. Kâmih el-Vâsıtî, Gulâm b. Türkân, Ebû Ali er-

Rûzbârî, Ali el-Acemî, Ebû Bekir eş-Şiblî”; ikinci şeyhinden silsilesi “Ebû Mansûr 

et-Tayyib, Ebû Saîd en-Neccâr, Ebû Ali el-Karmezî, Ebü’l-Kāsım es-Sundûsî (es-

Sundurûsî), Ebû Muhammed Ruveym el-Bağdâdî” ile Cüneyd-i Bağdâdî’ye oradan 

da Hz. Ali’ye varmaktadır. 132  

Genç yaşta dayısından bir mürit grubu devralması teşkilatlanmasını hızlı 

yapmasını sağlamıştır. Şeyh Mansûr, kendisine 1145 yılında “şeyhü’ş-şüyûh” unvanı 

vermiş, tüm tekkeleri kendisine bağlamıştır.  

Seyyid Ahmed tarafından genişletilen Ümmüabîde’deki merkez tekke çok 

büyük bir alanı kapsayacak şekilde genişletilmiştir. Kemerli revaklardan oluşan 

bölgeye zaviye yerine daha çok rivak denilmiştir. Bu şekilde inşada bölgenin 

bataklık olmasının da etkisi vardır. 

Binlerce muhibbin sağladığı bağış ve hediyelerle büyük zikir meclisleri 

kurulduğu 20 bin müridin rivakta toplandığı ifade edilmektedir. Ziyadesiyle bolluk 

bulunan bölgede su kanalları sayesinde kayıkla ulaşım sağlandığı bilinmektedir. 

Bölgede günümüzde Ahmed er-Rifâî’nin türbesi dışında yapı bulunmamaktadır.  

Rifâiyye, Ahmed er-Rifâî’nin vefatı sonrası Anadolu, Rumeli ve Ortadoğu’da 

devam etmiş, pek çok kola ayrılsa da günümüze kadar ulaşabilmiştir. 

Kurucusunun nisbesi dolayısıyla Rifâiyye olarak bilinmektedir. Ayrıca 

doğrudan ismine izâfen Ahmediyye, kuruluş bölgesine atıfla Batâihiyye isimleriyle 

de anılmaktadır. Sonraki dönemde muhtemeldir ki Batâihiyye adı daha çok 

kullanılmadığından ve 13. yüzyılda Ahmediyye ismiyle ortaya çıkan “Bedeviyye” 
                                                 
132 Tahralı, a.g.e., s. 100. 



57 

 

tarikatı ile karışmasını önlemek için Rifâiyye daha fazla kullanılarak, 

yaygınlaşmıştır. Günümüzde özellikle halk dilinde Rufâiyye olarak 

kullanılmaktadır.133 

13. yüzyılda Rifâiyye, Anadolu’yu kaosa sürükleyen Moğol istilâsından 

etkilenmiş, yine de Irak başta olmak üzere Anadolu, Azerbaycan ve Altınordu’nun 

bazı yerlerinde yayılma imkânı bulabilmiştir. 

Ahmed er-Rifâî sonrası Ümmüabîde’deki merkez tekkede irşad postu yeğeni 

ve damadı olan Ali b. Osman ve diğer damadı Abdürrahîm b. Osman’a geçmiştir. 

Onlardan sonra ise ilk damadından torunu olan İbrâhim el-A’zeb’e geçmiş ve aile 

içinde şeyhlik devam etmiştir.  

İskenderiye’ye Ahmed er-Rifâî’nin gönderdiği Ebü’l-Feth el-Vâsıtî sayesinde 

Mısır’da teşkilâtlanma sağlanmıştır, bu anlamda ilk tarikattır.134  

Rifâî’nin torunu İzzeddin Ahmed es-Sayyâd döneminde tarikatın Irak, Hicaz, 

Yemen, Suriye ve Mısır’da yayıldığı anlaşılmaktadır. 15. yüzyılda Tunus’ta Rifâî 

şeyhi olduğu ifade edilmektedir. 

Rifâiyye’nin Anadolu’da varlığına ilişkin deliller ise 13. Yüzyılın ortalarına 

işaret etmektedir. Taşova’da Seyyid Nûreddin Alparslan Zâviyesi’ne düzenlenen 

vakfiye Eylül 1257 tarihinde yapılmıştır. Kayseri Develi’de Rifâî şeyhi Seyyid 

Şerif’a ait 1295-96 tarihli mezar taşı bulunmuştur. Yine Anadolu’da Eflâkî kaydında 

Mevlânâ’nın sağlığında Konya’ya gelen Rifâîler’den bahsedilmektedir.135  

Bir rivayeti nakleden Eflâkî şunları anlatmıştır: 

“Seyyid Ahmed Rifâî’nin oğlu Seyyid Tâceddin ve dervişler, ipek 
kumaş giyenler ve kendisini ilâhlaştıranlardan bir grupla birlikte 
Konya’ya geldiler. Emirler, eşrâf, halk grubu ve fütüvvet erbabı 
(ahiler) onları karşılayıp Karatay Medresesinde misafir ettiler.  

Halkın bazısı onların delisi gibi olduğu halde, bir kısmı da onlara 
pek fazla yüz vermedi. Çünkü bunlar kendilerini ateşe atmak, 
kızgın demiri ağızlarına sokmak, şeker yapmak, kamçıdan kan 

                                                 
133 Tahralı, a.g.e., s. 100. 
134 Tahralı, a.g.e., s. 101. 
135 Tahralı, a.g.e., s. 102. 



58 

 

akıtmak ve daha bunlar gibi başka hileli oyunlar (sihirbazlıklar) 
yapıyorlardı. Konya halkı bu gibi şeyleri pek az gördüğünden çok 
tuhaf ve garip buluyor, aşağı tabakadan bazı insanlar da bunları, 
keramet sanıyordu. Oysaki olgun, hâl sahibi kişiler ve veliler 
nazarında bu gibi hokkabazlıklar, dervişlerin yemek kırıntıları, 
şeyhlerin artıkları ve velilerin belâya tutulup cezalanmaları olarak 
kabul edilir.  

İşte Rifâîlerin geldiğini duyan Konya hatunlarının çoğu, 
Mevlânâ’nın eşi Kira Hatun’un mürideleri olduğundan ona 
gelerek, bu dervişlerin mârifetlerini seyretmek için, beraberlerinde 
Karatayî medresesine gelmesi için ısrarlı ricalar ettiler. Kira 
Hatun da dayanmayıp onlarla gitti. Mevlâna eve geldiğinde bunu 
duyunca eşine çok kızdı ve yüzüne sert sert baktı.” 136 

 

İbn Battûta da 1332-1334 arası dolaştığı Kuzey Anadolu, İzmir, Bergama, 

Amasya ve Macar isimli Türkistan şehrinde Rifâiyye tariklerini gördüğünü ifade 

etmektedir. Anlattığına göre dedesinin kabrini ziyarete giden Şeyh Ahmed Küçük ve 

yanındakilerin ikindi namazı sonrası def çalıp, raks ettiği, yatsı sonrası da dervişlerin 

zikir ve semâ’ eylediği, ateşlenen odunlara girip yuvarlandıklarını söylemiştir. 

Rifâîler’in bunlarla tanındığını ifade etmiştir.137 

Fizik kanunlarıyla açıklanması mümkün olmayan kerametler gösterdikleri 

ifade edilen Rifailer, İzmir, Bergama, Amasya’da Sonisa, Taşova Uluköy’de Rifâî 

tekkeleri olduğu, tarikat mensuplarıyla tanıştığı, zaviyelerde misafir olduğunu İbn 

Batuta ifade etmektedir.138 Dönem itibariyle siyasî, sosyal alanların yanında 

tasavvufî anlamda da etkiler bıraktıkları, birçok zümre tarafından fark edildikleri 

söylenebilir.  

Köprülü, bu delillerden hareketle Rifâiyye’nin Osmanlı’nın kuruluş 

döneminde Anadolu’da en etkili tarikatlerden olduğunu ifade etmektedir. Rifâiyye 

tarikatına da intisabı bilinen Molla Fenârî 15. yüzyılda Bursa’da yaşamıştır. Buradan 

tarikatın Anadolu’da devam ettiği anlaşılmaktadır. İstanbul’da Rifâîliğe 16. yüzyıl 

                                                 
136 Eflâkî, a.g.e., C.1, s. 112. 
137 İbn Batuta, Seyâhatname, (Nşr. M. Çevik) İstanbul, Üçdal Neşriyat, İstanbul, 1993, s. 126. 
138 İbni Batuta, a.g.e., s. 204. 



59 

 

sonlarında rastlanmaktadır. Yemen’den gelen Şeyh Muhammed b. Ukayl, 

Üsküdar’da Tavâşî Hasan Ağa Camii’nde âyin yapmıştır. Yaygınlaşması ise 18. 

yüzyılda Üsküdar’da kurulan Rifâî Âsitânesi ile olmuştur. Bu dönemde İstanbul’daki 

en büyük tarikatlerden biri olmuştur. Yine aynı dönemde birkaç tekkenin Edirne’de 

kurulduğu, Kabûlî Mustafa Efendi gibi şeyhin yetiştiği bilinmektedir. 

Tarikatın Anadolu’da fütüvvet, Rumeli’de Bektaşilik ile karıştığı, Bektaşi 

tekkelerindeki içkili toplantılar yapıldığı, bu nedenle II. Mahmud tarafından 

tekkelerinin kapatıldığı kaynaklarda yer almaktadır. Bu olayın münferit olduğu 

değerlendirilebilir. II. Abdülhamid’in yakınında Ebü’l-Hüdâ es-Sayyâdî isimli Rifâî-

Sayyâdî şeyhinin bulunması, Rifâiyye’nin 19-20. yüzyıllarda Osmanlı’da faaliyette 

olduğunu göstermektedir. 19. yüzyıl sonunda İstanbul’da kırkın üzerinde Rifâî 

tekkesinin olduğu bilinmektedir.139  

Aynı dönemde dünyada Endonezya, Hindistan, Balkanlar ve Afrika’ya kadar 

tüm İslâm dünyasında Rifâiyye yayılmıştır. Günümüzde ise; Yemen, Irak, Türkiye, 

Mısır, Suriye ve Balkan ülkelerinde devam etmektedir.140 Yine göçler neticesinde 

Avrupa’da bazı ülkelerde ABD’de, Kanada ve Avustralya’da Rifâîler’in kurduğu 

tekkeler bulunmaktadır. 

Sonraki dönemde “Sayyadiye, Ma’rufiye, Kelaliyye, Hariciyye, Nuriyye, 

Zeyniyye, Vasitiyye, Fenariye, Burhaniyye, Fazliyye, Cündeliyye, Cemiliyye, 

Diriniyye, Aslaniyye, Sebsebiyye, Aziziyye ve Kantaniyye” çok sayıda kola 

ayrılmıştır.141 

Tarikatın esasları Ahmed er-Rifâî tarafından belirlenmiştir. Kendi ifadesinde 

Kitap ve Sünnet’e dayalı, alçak gönüllülük ve tevazunun esas olduğu bir tarikattır. 

Şeyhe intisap bir anlaşma olarak (biat ve mübâyaa) kabul edilirken, bunun için bir 

tören yapılmaktadır. Tarikata giren kişiden şeriatın emir ve yasaklarını öğrenmesi, 

gereklerini yapması, farzların yanında nâfile ibadetleri yerine getirmesi istenir. 

Sohbet öncelikle tercih edilen şeriat edebidir. Mürşidini dikkatle dinleyen mürid 
                                                 
139 Hasan Küçük, Tarikatlar: Osmanlı Devletini Tarih Sahnesine Çıkaran Kuvvetlerden Biri ve 
Türkler Üzerindeki Müsbet Tesirleri, Türdav Yayınları, İstanbul,1980, s. 80. 
140 Tahralı, a.g.e., s. 102. 
141 Tahralı, a.g.e., s. 103. 



60 

 

onun haline dikkat ederek örnek almalıdır. Sohbet ve beraberlik kötü huyların 

dönüşmesinde yardımcı olacaktır. 

Müridler, tek başına veya toplu zikirler yaparlar. Tek başlarına olduklarında 

kendileri işitecek kadar yaparlar. Toplu zikir, ayakta veya oturarak belli usuller 

izlenerek yapılır. Zikir sırasında yanak, karın gibi vücutta değişik yerlere kılıç, şiş 

gibi aletler saplanır, ayrıca akkor demirin çıplak vücuda basılması gibi uygulamalar 

yapılmaktadır. Yine zehir içme, ateşe girme, vahşi hayvanla oynama, cam parçası 

çiğneme benzeri uygulamalarla da zikir yapılabilmektedir. Allah dilemedikçe 

bunların sıkıntı vermeyeceği ispatlanmaya çalışılmakta, inkârcıların da inanması 

hedeflenmektedir.142  

Ahmed er-Rifâî, yapılanların kemal alameti olmadığını ifade etmiştir. 

Tarikata ilişkin ilk kaynaklar bu olaylardan bahsetmezken, devam eden silsileler için 

bunlar ayırt edici olmuştur. Köprülü bu uygulamalar için Moğollar sonrası ortaya 

çıkan şamanist olaylar değerlendirmesi yapmıştır. Ancak Moğollar öncesi de bu 

uygulamaların Rifâiyye mensuplarınca yapıldığı bilinmektedir. Siyah tacın sünnet 

olduğu kabul edilmekte, özel bayrak ve sancak sembol olarak kabul edilmektedir.143 

3.2. Muğla’da Rifâîyye 

Şeyh Hasan Nuri, Muğla’da bu tarikatın bilinen temsilcisidir. Türbe 

kitabesinde Rifâî tarikatına bağlı olduğu açıkça ifade edilmektedir. Yine Menteşe’de 

bulunan ünlü üç Ahi’nin Rifâî tarikatına bağlı olduğu iddia edilmektedir. Buna işaret 

olarak Ahi Köyünde bulunan Ahi Ebu Bekir Zâviyesi’nin vakıfların ve şeyhliğinin 

Rifâî Tarikatından Şeyh Hasan tarafından idare edilmesine ilişkin 1863 tarihli berat 

ve Ahilerin “Dört Kutub’un ikincisi tarikat piri, Âlemlerin babası Seyyid Ahmed-er 

Rufai el-Hüseyni Hazretleri”ne mensup olduklarını ifade eden yaygın bilinen sözleri 

gösterilmektedir.144 

                                                 
142 Tahralı, a.g.e., s.101. 
143 Tahralı, a.g.e., s.103. 
144 Namık Açıkgöz, “Muğla’da Rifâ’î Şeyhi Hasan Nuri Dergâhı Kitabesi”, Hamle Gazetesi, 14 Mart 
2017, https://www.hamlegazetesi.com.tr/muglada-rifai-seyhi-hasan-nuri-dergahi-kitabesi/ (11 
Temmuz 2019). 



61 

 

4. Bayramiyye 

Anadolu topraklarında doğup büyüyen bir mutasavvıf Hacı Bayrâm-ı Velî (ö. 

833/1429-30?) tarafından kurulmuş ilk Türk tarikatıdır. Bayramiyye kurucusunun 

sağlığında Ankara ve civarında yaygınlık kazanmıştır.145 

Hacı Bayrâm-ı Velî’den sonrası Akşemseddin (ö. 863/1459) tarafından 

Şemsiyye ve Ömer Sikkînî (ö. 880/1475) tarafından Melâmiyye olmak üzere iki 

büyük kola ayrılmış, Bayramiyye Şemsiyye kolundan devam etmiştir. 

Silsilesi, Safeviyye’nin kurucusu “Safiyyüddîn-i Erdebîlî, İbrâhim Zâhid-i 

Geylânî, Kutbüddîn-i Ebherî, Ebü’n-Necîb es-Sühreverdî, Cüneyd-i Bağdâdî ve 

Hasan-ı Basrî” silsilesiyle Hz. Ali’ye ulaşmaktadır. 

Safiyyüddin sonrası “Erdebil sûfîleri” olarak anılan aileye Osmanlı 

padişahları da saygı göstermiştir. Tarikatın baştaki Sünnî, Halvetî yapısı Hâce 

Alâeddin ve oğlu Şeyh Şah ile Şiîleştiği torun Şeyh Cüneyd döneminde de tamamen 

Şiî-Bâtınî hüviyete büründüğü söylenebilir.146 

Tarikatın kuruluşu Hacı Bayrâm-ı Velî’nin, Aksaray’da vefat eden şeyhinden 

sonra Ankara’da irşad faaliyetine başlaması olarak kabul edilmektedir (1412 yılı). 

Kuruluş safhası bu tarihten II. Murad’ın Hacı Bayram’ı Edirne’ye çağırmasına kadar 

geçen süre olarak sayılmaktadır. Edirne’ye çağrılma gerekçesi kaynaklarda 

belirtilmese de kısa sürede mensup sayısı artan Hacı Bayram’ın halkı sapıklığa 

yönlendirdiği ve saltanat hevesi güttüğü iddiaları bulunmaktadır.  

Sultan’ın Edirne’de görüştüğü Hacı Bayrâm-ı Velî’den doğru olmadığını 

anladığı iddialar için özür dileyip Ankara’ya dönüşüne izin verdiği, tarikat 

mensuplarının vergiden muaf tutulmasını emrettiği söylenmektedir. Edirne’de de 

Hacı Bayram adına bir zâviye, mahalle ve vakıflar kurulmuştur.147 

II. Murad ile görüşmesinden sonra Hacı Bayram daha önce Hamîdüddin 

Aksarâyî’den sonra giydiği on iki dilimli kızıl tacını beyaz çuha ile değiştirerek 

                                                 
145 Fuat Bayramoğlu ve Nihat Azamat, “Bayramiyye”, DİA, Cilt 5, s.269-273, Ankara, 1992, s. 270. 
146 Bayramoğlu ve Azamat, a.g.e., s. 271. 
147 Bayramoğlu ve Azamat, a.g.e., s. 271. 



62 

 

Erdebil sûfîleriyle Bayramiyye tarikatının ilgisi olmadığını vurgulamıştır. Ölümüne 

kadar geçen süreçte tarikatın devlet nezdinde itibarı artmıştır. Vergi muafiyeti şikâyet 

konusu olmuş, padişah Hacı Bayram’a mürid sayısını bildirmesini istemiştir. 

15. yüzyıl ilk yarısında Ankara dışında Beypazarı, Göynük, Gelibolu, 

Balıkesir, Bursa, Lârende, İskilip, Bolu, Kütahya gibi yerlerde Bayramilik Hacı 

Bayram’ın halifelerince temsil edilmiştir. 

Hacı Bayram’ın vefatı sonrası vasiyeti gereği Akşemseddin’e biat edilmiştir. 

Tarikat onun Şemsiyye-i Bayrâmiyye koluyla devam etmiştir. Devamında halifesi 

Kayserili İbrâhim Tennûrî ve onun oğulları Şeyh Ali, Lütfullah ve Kasım ile Şeyh 

Muhyiddin Yavsî tarafından devam ettirilmiştir.  

Anadolu’ya gelerek Hacı Bayram’dan sülûkünü tamamlayan İnce 

Bedreddin’in Lârende-Bursa civarında müridlerinin olduğuna, “koyun zikri” denilen 

zikir usulü uyguladıklarına işaret etmektedir.148 Buradan 17. Yüzyılda Anadolu’da 

faaliyetlerinin olduğu anlaşılmaktadır.  

Ayrıca Hacı Bayrâm’ın halifesi Hızır Dede’den feyiz alan Üftâde’nin halifesi 

Aziz Mahmud Hüdâyî tarafından kurulan Celvetiye tarikatı da silsile olarak 

Bayramiyye’nin koludur ancak müstakil olarak gelişmiştir. 

Silsile olarak Bayramiyye’ye ulaşan ancak içerik olarak çok da ilgisi 

kalmayan Melâmiyye hakkında Kefevî’nin anlattıkları kadarıyla bilgiler mevcuttur. 

Hacı Bayram sonrası Akşemseddin ve Ömer Sikkînî arasında zikir meclisi, kılık 

kıyafet gibi şeklî unsurlarda farklılık yaşanmıştır. Ömer Sikkînî, Hacı Bayram’ın taç, 

hırka, zikir meclisi gibi geleneklerine rağbet etmeyen melâmetî anlayışı tercih etmiş, 

ayrı bir kol oluşturmuştur. Melâmiyye’yi Akşemseddin’den ayrılan bir kol şeklinde 

algılayanlar da vardır. Vahdet-i vücûdu benimsemiş, Ehl-i beyt’e aşırı sevgi duyan 

Bayramî-Melâmîler, siyasî, sosyoekonomik yönlerden Osmanlı’da önemli tesirler 

bırakmışlardır.149 

                                                 
148 Bayramoğlu ve Azamat, a.g.e., s. 272. 
149 Bayramoğlu ve Azamat, a.g.e., s. 269. 



63 

 

Tarikata dair eserler Hacı Bayram’ın yazdığı dört adet şiiri, kendisine ait 

olma olasılığı zayıf mektup ve bir risâlesi dışında görüş, âdâb ve erkânı anlatan eser 

varlığı bilinmemektedir.  

Sınırlı bilgiler arasında Hacı Bayram’ın Edirne dönüşü Sünnî hüviyete 

bağlılığı, kendisinin çiftçilik yapması, imece usulünü kullanması, esnafa yakınlığı ve 

“Ahî Baba” olarak tanınması halkla iç içe tasavvuf anlayışı takip ettiğini 

göstermektedir. Köylü ve esnaf arasında yaygın olması, devletin resmî Sünnî 

politikasını desteklemesi, Anadolu halkının birlik ve beraberliğine katkı sağlaması, 

mânevî hayatı şekillendirmesi önemlidir. Akşemseddin, Akbıyık ve Molla Zeyrek’in 

bulunduğu grupla Bayramiyye mensuplarının Fâtih ile beraber İstanbul’un fethine 

katılması tarikatın itibarını arttırmıştır.150 

Bayramiyye tarikatı tacının altı terki tevhid sırrına ulaştıran tasavvuftaki altı 

ilkeyi (az yeme, az uyuma, az konuşma, sürekli zikir, havâtırı nefy, tefekkür), altı 

ciheti kâinatı kuşatmayı, Allah’ın zâtî sıfatları ile imanın şartlarını simgelemektedir.  

Ankara’da Bayramî Dergâhı şeyhliğine Hacı Bayram’ın oğlu Ahmed Baba 

geçmiş, sonra torunu Edhem Baba geçmiştir. Tekkeler kapatılıncaya kadar “en büyük 

ve en lâyık” oğul şeyhlik görevini sürdürmüştür. Şemsî-Himmetî anlayışını 

benimseyen şeyhlerin sonuncusu Şemseddin (Bayramoğlu) Efendi’dir.151 

Ankara dışında ilk tekke, II. Bayezid döneminde 1470 tarihli vakfiye olan 

Edirne zâviyesidir. 

İstanbul’un ilk Bayramî tekkesi Yavuz Sultan Selim Camii yakınlarında II. 

Bayezid’in yaptırdığı bir tekkedir. Akşemseddin ile fethe katılanlar İstanbul’da 

kalmalarına karşın tekke kurmamıştır. Şeyh Yavsî’nin İstanbul’a getirdiği 

Bayramiyye 17. yüzyıl ikinci yarısında Şeyh Himmet Efendi ile yaygınlaşmıştır. 

1840’a gelindiğinde İstanbul ve civarında Himmetiyye’ye ait tekkeler; “Eyüp Abdi 

Baba Tekkesi, Topkapı Bayezid Ağa Tekkesi, Salacak Emekyemez (Etyemez) 

Tekkesi, Kâğıthane Abdüssamed Ağa Tekkesi, Divitçiler Bezcizâde Muhyiddin 

Efendi Tekkesi, Altımermer Tavil Mehmed Efendi Tekkesi, Aksaray Cismilatîf 

                                                 
150 Bayramoğlu ve Azamat, a.g.e., s. 271. 
151 Bayramoğlu ve Azamat, a.g.e., s. 273. 



64 

 

Tekkesi, Nakkaşpaşa Himmetzâde Tekkesi, Kasımpaşa Hâşimî Osman Tekkesi”. 

Tekkelerin kapatılmasından önce (1924) faal dört tekke olduğu (Emekyemez, 

Himmetzâde, Çarşamba Mehmed Ağa Camii, Helvayî Yâkub) bilinmektedir. Diğer 

şehirlerdeki Bayramî tekkeleri hakkında kaynak bilgisi oldukça kısıtlıdır.152 

Bayramîlik tarikatında dervişlerin nefisleri ile daima bir mücahede 

durumunda olduğu, sürekli ibadetle “savm-ı visâl” tutulduğu, sonuçta mazhar 

olunacak ilâhî nimetin asıl bayramının âhirette olacağı inancı vardır. Bu nedenle 

kendilerine “Bayramî” denildiğini Mecdi’de geçmektedir.153 

Hacı Bayram’ın irşad usulünü “Menâkıb-ı Akşemseddin”in yazarı Hüseyin 

Enîsî, Akşemseddin’in el yazısı ile bir kitabın arkasına yazdığını ifade etmektedir. 

Buna göre Hacı Bayram’ın irşad usulü şu şekildedir: 

“On iki rek’at teheccüd namazı kılınır. Hacı Bayram’ın tertip ettiği 
uzun bir vird ile Bakara, Secde, Yâsîn, Duhân, Hâ Mîm, Feth, 
Vâkıa, Mülk ve Amme sûreleri okunur. Zikir kelime-i tevhid 
zikridir. İbret almak için kâinattaki olağan üstülükleri düşünme 
anlamına gelen ve “tefekkür fî acâibi’l-kudre” şeklinde ifade 
edilen düşünme tarzı da Bayramiyye’nin esaslarındandır. 
“Allahümme yâ nûre külli şey’in” diye başlayan kısa bir münâcât 
okunur. 

Halvetin ilk gecesi 1000 salavat, 1000 kelime-i tevhid okunur. Hz. 
Peygamber’in şefaatine nâil olma amacıyla (hâcet-i şefâat-i nebî) 
iki rek’at namaz kılınır. İkinci gece 1000 İhlâs, 1000 kelime-i 
tevhid okunur ve Allah’ı görme dileğiyle (hâcet-i dîdâr) iki rek’at 
namaz kılınır. Üçüncü gece 1000 Felak sûresi, 1000 kelime-i 
tevhid ve kalpteki perdelerin kalkması için (ref’-i hicâb) iki rek’at 
namaz kılınır. Dördüncü gece 1000 Nâs sûresi, 1000 kelime-i 
tevhid okunup yine iki rek’at namaz kılınır.” 154 

 

Enîsî’nin aktardığı bilgiyi Harîrîzâde, Mehmet Ali Ayni ve Fuat Bayramoğlu 

da teyit etmiştir. Ayrıca bu kaynaklarda sabah namazı sonrası Hacı Bayram’ın 

okuduğu vird metni yer almaktadır. 

                                                 
152Bayramoğlu ve Azamat, a.g.e., s. 273. 
153 Bayramoğlu ve Azamat, a.g.e., s. 273. 
154 Bayramoğlu ve Azamat, a.g.e., s. 271. 



65 

 

Esmâ zikrine dayanan Hacı Bayram’ın irşad usulü Bayramî-Şemsîlerce 

uygulanmış, ancak Bayramî-Melâmîler müsemmâ yolunu seçerek sıkāl ya da “gönül 

bekleme” denilen hafî zikir şeklini uygulamışlardır. 

Böylece Şemsiyye ve Melâmiyye arasında silsileden sonra bir de zikir 

konusunda tercih farklılığı vardır. Ancak çelişki de burada başlamaktadır. Halvetî 

silsilesini takip eden Melâmîler cehrî zikir yerine hafî zikri, Nakşibendî silsilesini 

takip eden Şemsîler de hafi yerine cehrî zikri benimsemiştir. Bu aykırılığın 

Şemsîler’in tarikatı Sünnî çizgide tutma, Nakşibendiyye ve Halvetiyye birleşimi bir 

tarikat tanımlamasından sıyrılma ve tabi ki Şiîlik atfından uzaklaşma amacı güttüğü 

söylenebilir. 

Tibyân’da Bayramiyye bölümünde tarikatın “cezbe, muhabbet ve sırr-ı ilâhî” 

olarak üç esasa dayandığına işaret eden adı bilinmeyen şaire ait yedi beyit yer 

almaktadır. Mehmet Ali Ayni, bu kaynağa dayanarak Şemsî-Melâmî ayırmadan bu 

üç esası kabul etmektedir.155 

Cezbe 

Sözlük anlamı “celbetme, çekme, Allah’a koşmak” olan cezbe tasavvufi 

olarak ise, “ilahi inayetin gereği olarak Cenab-ı Hakkın kendisine giden yolda ihtiyaç 

duyulan her şeyi kuluna bahşedib, çabası ve çalışması olmaksızın onu kendisine 

çekmesi ve yaklaştırması” anlamındadır.156 

Cezbede iken vecd hali olması kaçınılmazdır. Vecd de kalbin, “sâlikin kesbi 

olmaksızın” Allah’ın bahşettiği manalarla karşılaşması olup insanı hüzün veya sürura 

sevkeder. Sâlikin durumu değişir, Hakk’ı görmekle kendi niteliklerinden uzaklaşır, 

habersiz kalır. 

Bu durumaki insanın Allah’ın cemâlinde esir olarak dış etkilere kapanması 

söz konusudur. Cezbedeki kul, vahdeti müşahede etmiş, İslamî tasavvuf sayesinde 

Allah’ın birliğine şahit olmuştur. Allah’ın razı olduğu cezbedeki kuldur, zaten onu 

seçmiş, eriterek sonraki aşamalara ulaştırmıştır. Cezbede sâlikte şiddetli aşk hali 

görünür. Mutasavvıflar, cezbe halindekilerin varlığa ihtiyaç duymadığını, mutlak 

                                                 
155 Bayramoğlu ve Azamat, a.g.e., s. 271. 
156 Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2005, s. 89. 



66 

 

gerçekle var olacağını bildiğini söylemektedir. Ancak cezbeki kişinin olgunluğa 

ulaşabilmesi için geriye dönerek, dünyayla kayıtlı varlığa bürünerek irşad makamına 

çıkabileceği düşünülmektedir. 

Melamî ve Bayramî Melamîlerde cezbe, sülûkun temeli olup hakikat yolcusu 

yolunu ancak bu sayede aşarak hakikate ulaşabilir. Aşkı oluşturan cezbe mürşidin 

feyzli bakışında görülür.157 

Muhabbet 

Sözlük anlamı “sevgi, Allah’ın kulunu, kulun Allah’ı sevmesidir”. Tasavvufta 

muhabbet ise; “Allah’ın kulunu, kulun Allah’ı veli ve dost edinmesidir”. Kulun 

Allah’ı sevmesi daha sonradır. Allah’ın kuluna sevgisi olmasa, kul da Allah’ı 

sevemezdi.158 Muhabbet, “güçlü sevgi, bağlılık, tutku” anlamlarıyla da kimi sufilerin 

bunun seven kişiyi sevilende yok olmaya götüren şiddetli sevgi şeklinde 

tanımlamıştır. 

Bu bağlamda Allah’a ermede aşırı sevgi temel öğedir. “Visâl-i Hakk” ancak 

adem ile mümkündür. Diğer ifadeyle Allah’da yok olma yani fenâ fillâh seviyesine 

ulaşarak gerçekleşir. Nefse hâkim olarak maddi ölüm öncesi ölüm olan fenâ fillâh 

meydana gelebilir. Bu hâkimiyet en kısa yoldan aşk sayesinde olabilir. Sufiler aşkı 

iki çeşit görmektedir: 

* Aşk-ı mecazî: Geçici aşk, 

* Aşk-ı hakikî: Allah aşkı 

Mecazî olanda, geçici suretlerle, görünüşle birisini sevmek varken, gerçek 

sevgide, mutlak olanın, Allah’ın sevilmesi vardır. Mutasavvıflar için geçici sevgiye 

de alışkanlık ve yetenek kazandırdığı için hoşgörü ile yaklaşılır. Geçici olanın 

gerçeğe dönüşmesi pekâlâ mümkün olabilir. 

                                                 
157 Fuat Bayramoğlu, Hacı Bayram-ı Veli Yaşamı-Soyu-Vakfı, c.1-2, Türk Tarih Kurumu Yayınları. 
Ankara, 1986, s. 69-70. 
158 Uludağ, a.g.e., s. 232. 



67 

 

Sûfiler arasında “geçici sevgi kişiyi gerçek sevgiye ulaştıran köprüdür” 

denilmektedir. Yine, Hakk aşkı ile bakan kimse her baktığında mutlak güzelliği 

görecektir.159 

Sırr-ı İlâhi 

Sır, “gizem, esrar” sözlük anlamıyla bilinmektedir. Ayrıca “mevcut olan var-

yok arası kapalılık” anlamı tasavvuf anlamına işaret etmektedir. Tasavvûfî sır; 

“gönül ehlinden ve keşif sahiplerinden başkasının idrak edemediği hususlar, 

tasavvufi duygular ve bilgiler” demektir. Bayramîlikte, cezbe ve muhabbet sonrası, 

dervişlerin hedefi ilahî sırları elde etmek için çabalamaktır.160 

Risâletü’n-nûriyye, Akşemseddin tarafından yazılan bir Bayramî şeyhinin 

yazdığı ilk eserdir. Bu eser aynı zamanda tarikatın ilk zamanlarına ilişkin bilgiler 

vermektedir. Hatta Akşemseddin, “tâife-i nûriyye” dediği sûfîlerce Bayramiyye 

mensuplarının bazı davranışlarının sünnete uymadığı, bid’at olduğu tenkitlerine 

işaret etmiştir. Kendisi de müderris olduğundan tenkid edilen hususları, “fıkıh, hadis 

ve tasavvuf kitaplarından” delil göstererek uygunluğunu savunmuştur. Eserin açık 

ettiği bir diğer husus da Bayramîler’in halka olarak cehrî zikir yaptığı, Yûnus Emre 

şiirlerinin zikirde okunduğu bilgileridir. Yine savm-ı visâl tutulması, vecde 

gelenlerin haykırdığı, taçlarının büyüklüğü, dilenme hususu, asâ kullanılması, eski-

yamalı kıyafet giyildiği, halvet halinin kırk gün sürdüğü bilgileri öğrenilmektedir.  

Akşemseddin’in yazdığı “Defʿu meṭâʿini’ṣ-ṣûfiyye” isimli eseri de 

Bayramiyye’de vahdet-i vücûd anlayışı olduğunu açıkça göstermektedir. Kısaca 

Defʿu meṭâʿin veya bazı kaynaklarda Hall-i Müşkilât olarak anılan kitap 856 (1452) 

yılında kaleme alınmıştır. Arapça eserde Muhyiddin İbnü’l-Arabî gibi bazı 

mutasavvıfların küfür ve ilhadla ithamına karşı onların sözlerini Kuşeyrî, Gazzâlî, 

Cüneyd-i Bağdâdî, Necmeddîn-i Kübrâ gibi ulemâ ve meşâyihin sözleriyle fark 

olmadığını, hepsinin yolunun aynı olduğunu ispata çalışarak ithamları 

reddetmiştir.161 

                                                 
159 Bayramoğlu, a.g.e., s. 71-72.  
160 Ethem Cebecioğlu, Hacı Bayram Veli, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1991, s. 124. 
161 Bayramoğlu ve Azamat, a.g.e., 1992, s. 271. 



68 

 

4.1. Muğla’da Bayramiyye 

Muğla ve civarında Bayramiyye tarikatının varlığına ilişkin çeşitli rivayetler 

vardır. Bunlardan en güçlüsü “Üç Erenler”e ilişkin olandır. Erenlerden birinin 

Muğla’nın Düğerek Köyü, ikinci Yeşilyurt Beldesi, üçüncüsü de Yatağan ilçesinde 

bulunmaktadır. Salih, Ömer ve Mehmet adındaki Erenlerin Bayramiye tarikatına 

mensup oldukları ve Buhara’dan geldikleri anlaşılmaktadır.162 

 

5. Zeyniyye 

Horasan kaynaklı, Sühreverdiyye’nin kolu olan Zeyniyye, 15. yüzyılda 

Osmanlı’ya girmiş, devlet adamları ile medrese çevresinin dikkatini çekmiştir. 

Tarikatı kuran Zeynüddin Hâfî’nin halifesi Abdürrahim Rûmî 1428 yılında 

Merzifon’a gelerek tekkesini kurmuş, II. Murad kendisine imaretin evkafından maaş 

bağlamıştır. Fâtih Sultan Mehmed de İstanbul Vefa’da Şeyh Vefâ için cami- 

tevhithâne hamam yaptırmış, şeyhe temlik arazi vermiştir. Kanûnî de Zeyniyye 

tarikatından Eğridir şeyhi Burhâneddin Efendi maaş bağlatmıştır.163 

Anılanlardan başka özellikle Abdüllatîf el- Kudsî ile halifelerinin çabalarıyla 

“İstanbul, Bursa, Edirne yanında Ferecik (bugün Yunanistan’da), Kastamonu, 

Bilecik, Hamîd-ili, Tire, Muğla” gibi yerlerde tekkeler kurulmuş, geniş alana 

yayılarak 15. yüzyıl ikinci yarısı itibariyle Osmanlı’da etkili tarikatlarından biri 

olmuştur.  

“Sadrazamlardan Mahmud Paşa, Sinan Paşa, İbrâhim Paşa, Rüstem Paşa, 

şeyhülislâmlardan Molla Fenârî ve Zenbilli Ali Efendi, kazaskerlerden 

Veliyyüddinzâde Ahmed Paşa, Muallimzâde Ahmed, Alâeddin Ali Fenârî, ileri gelen 

âlimlerden Fâtih Sultan Mehmed’in hocası Mevlâ Ayas, Hayâlî, Musannifek, Molla 

Hüsrev, Kutbüddinzâde İznikî, Şücâ’ Çelebi, Hasan Çelebi Fenârî, Molla Lutfi” gibi 

önemli şahsiyetler tarikata girmiştir. 

                                                 
162 Hakses, a.g.e., s. 26. 
163 Semih Ceyhan (Ed.), Türkiye’de Tarîkatlar, İslam Araştırmaları Merkezi (İSAM) Yayınları, 
İstanbul, 2015, s. 72. 



69 

 

Kısa sürede yükselen tarikat 16. Yüzyıldan itibaren de Anadolu’da etkisini 

kaybetmiştir. Tarikatın son tekkesi Bursa’da 18. Yüzyıl ortalarında başka tarikatlerin  

etkisine girerek kaybolmuştur.164 

5.1. Muğla’da Zeyniyye 

Muğla, Anadolu’da Şeyh Vefâ kolundan gelen Zeynîler’in 16. Yüzyılın ilk 

yarısında etkin oldukları önemli merkezlerdendir. Gölpınarlı, Gülşen-i Esrâr’a 

dayanarak, Mevlevîler gibi semâ eden Şeyh Vefâ dervişlerine Muğla’da rastlandığını 

aktarmıştır. Bunlardan Melâmîmeşrep Hayreddin Efendi ile tekkede irşat faaliyeti ile 

şehzade ve beylerin hürmetini kazanmış Şeyh Bedreddin’i kaydetmektedir.165 

Faroqhi de 1500-1530 yıllarında faal olduğunu tahmin ettiği Şeyh Bedreddin’in 

Muğla’da büyük saygı gördüğünü belirtmektedir.166 

Bursalı Mehmed Tâhir, Anadolu’da müderrislik yapmış olan Muğlalı 

Şeyhzâde Vefâî’nin (ö. 940/1533-34) Zeyniyye’nin Vefâiyye koluna müntesip 

olduğunu, tarikatı babası Şeyh Mahmud Muğlavî’den almış olabileceğini 

aktarmaktadır. Ancak Şeyh Mahmud’un mürit yetiştirip yetiştirmediği bilinmemekle 

birlikte böyle bir faaliyeti oldu ise bunu da büyük ihtimalle Muğla’da gerçekleştirdiği 

tahmin edilmektedir. 

  

                                                 
164 Ceyhan, a.g.e., s. 73. 
165 Gölpınarlı, a.g.e., s. 245. 
166 Suraiya Faroqhi, Menteşeoğullarından Osmanlılara Muğla. Tarih İçinde Muğla, 2006, 16-33, s. 
28. 



70 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MUĞLA’DA YAŞAMIŞ OLAN ÖNEMLİ ŞAHSİYETLER 

  



71 

 

Muğla ve civarı tarihi boyunca fiziksel anlamda karadan erişilmesi zor da olsa 

kritik ve elde tutulmak istenen bir bölge olmuştur. Bu isteğin bir yansıması olarak 

bölge bir süre mücadele alanı olmuştur. Menteşe Beyliği ve Osmanlı dönemi ise 

yükselişinin devam ettiği devirdir. Özellikle Osmanlı döneminde şehre gelen 

şehzade, sancakbeyi gibi devlet idarecileri ile maiyetleri hem sosyal hem kültürel 

hareketlilik yaşanmasına neden olmuştur. Bu hareketliliğe kuşkusuz en önemli katkı 

da bu şehirde yetişen veya yaşamak için burayı tercih eden önemli ilim adamı ve bu 

araştırmanın konusu olan mutasavvıf ve tarikat ehli şahsiyetlerden 

kaynaklanmaktadır. 

Başta Mevlevilik olmak üzere önceki bölümde anılan tarikatlerin  

temsilcilerinin zaman içinde Muğla ve civarına geldiği, yaşadığı ve adeta bölgeye 

maya çaldığı görülmektedir. Kimi zaman bu maya tutarak uzun süre o tarikatın ışığı 

şehirde yanarken, kimisi de nispeten kısa zamanda yok olmuştur. Halkın günümüzde 

halen bildiği, saydığı bazı önemli şahsiyetlere öncelikli mutasavvıf ve tarikat ehli 

kimliği olanlar olmak üzere bu bölümde yer verilmiştir. Her birisi ayrıca detaylı 

araştırmayı hak eden bu önemli zatların burada kısa hayatı, çevresine etkisi konusu 

kısıtlı kaynaklarla da olsa işlenmiştir. 

İncelemede önemli şahsiyetlerin yaşadıkları dönem kronolijisi 

gözetilmemiştir. Bunun yerine önceki bölümde işlenen Muğla ve civarında etkin olan 

tarikatlerin  sırasına uygun bir sıralama tercih edilmiştir. Buna göre Mevlevilik, 

Muğla ve civarında en köklü ve en yaygın tarikat olup İbrahim Şahidi gibi ünlü bir 

mutasavvıfı yetiştirmesi nedeniyle öne çıkmaktadır. Nakşibendiyye, Rifâiyye, 

Bayramiyye ve Zeyniyye tarikatleri tarikatleri mensupları devamında incelenmiştir.  

  



72 

 

1. Mevleviyye Mensubu Şahsiyetler 

1.1. Şeyh Seyyid Kemaleddin (H. ?-830/ M. ?-1430)  

Seyyid ve Mevlevi şeyhlerinin büyüklerinden olup Muğla’da Şâhidî türbesi 

yakınında medfundur. Doğum ve ölüm tarihi bilinmemekle birlikte Yıldırım Beyazıt 

ve Çelebi Mehmet zamanında yaşadığı sanılmaktadır.167 

Kendi adıyla bilinen zaviye uzun yıllar irfan dağıtmıştır. Evliya Çelebi, 

Menteşe’den bahsettiği bölümde Seyyid Kemaleddin hakkında bir kerameti nakleder: 

“Bu şehrin kuzeyindeki kale dibinde Seyyid Kemaleddin, üstü açık 
dört köşe duvar içindedir. Pek çok kerametleri vardır. 
Kerametlerinden birincisi şudur: Mübarek başları ucunda büyük 
bir ardıç ağacı vardır. Ağacın içi boştur. Çevresini ancak beş kişi 
birlikte kucaklayabilir. Ağacın içi on kişinin girebileceği kadar 
geniştir. Bir gün inancı olmayan birkaç kişi Seyyid Kemaleddin’i 
imtihan için gelip, hediye olarak badem getirirler ve keramet 
göstermesini isterler. Şeyh Efendi: Badem getiren adamlar….! 
Diye seslenerek “Şeyhlerin keramet göstermesi kadınların hayızlı 
hallerini teşhir etmeleri gibidir. Ancak, şu getirdiğiniz bademlerin 
tazesini yiyiniz” diyerek getirdikleri bademlerden bir tanesini 
ardıç ağacının kovuğuna “bismillah” deyip koyar. Allah’ın izni ve 
inayetiyle bademin hemen dalları çıkar ve yedi saat içerisinde taze 
badem verir. Hala o kadar çok badem verir ki, diğer vilayetlere 
hediye olarak götürürler. Bademin kökleri toprakta değil de ardıç 
ağacındadır. Bu kerametten sonra Seyyid Kemaleddin vefat eder.” 

168 

 

Yine Çelebi’nin aktardığı rivayetlerden birisi Bursa’da Emir Sultan’ın Seyyid 

Kemaleddin’in kardeşi olduğu yönündedir. Başka bir rivayette, Şâhidî’nin hocası 

olduğu yönündedir. Ancak Çelebi bunun mümkün olmayacağını ifade etmiştir.169 

Anılan keramet dolayısıyla halk arasında Seyyid Kemaleddin türbesi oldukça 

ilgi görmektedir. Genellikle bolluk-bereket için dua edilmektedir.  

                                                 
167 Eroğlu, a.g.e., s. 91. 
168 Evliya Çelebi, a.g.e., s. 91. 
169 Evliya Çelebi, a.g.e., s. 92. 



73 

 

1.2. Hüdai Salih Dede (H. 785-885/M. 1383-1480) 

Hüdai Dede, Muğla’da doğmuştur. Babasının adı bilinmemekle birlikte Esrar 

Dede Tezkiresinde Rumeli’de savaşa katılmış âlim ve arif birisi olduğu 

kaydedilmiştir. Yine babasının Hicaz’dan sefer dönüşü Mısır yakınında kâfir 

köyünden bir kızla evlendiği, bu evlilikten Hüdai’nin doğduğu rivayet 

edilmektedir.170 

Babası tarafından küçük yaşlarda Seyyit Kemal’in yanına verilmiş, manevi 

terbiye alması istenmiştir. Hüdai dini ve ledünni ilimleri ondan tahsil etmiş ve 

Mevlevi olmuştur. Daha sonra İran ve Irak’a gitmiş ve ilim tahsil etmiştir.  

Uzun seyahatler yapmış, son olarak İstanbul’da, Fatih Sultan Mehmed’in 

meclislerine katılmış, huzura çıkmıştır. Padişahtan Seyyid Kemaleddin’in türbesinin 

Mevlevi zaviyesi yapılması için ihsanını istemiştir. Bu sayede Muğla Mevlevi 

Zaviyesi, 1470’lerde onun himmetiyle kurulmuştur. Kalan ömrünü halkın irşadı ve 

risale yazımıyla geçirmiştir. Vefat ettiğinde 90 yaşının üzerindedir ve Şeyhi Seyyid 

Kemaleddin’in ayakucunda gömülmüştür. Mezarı halen Muğla Şahidi Camisi 

türbesindedir. Muğla’da Mevlevilik için çok önemli hizmetler yürütmüştür. 

Ayrıca Hüdai Dede, güçlü bir şair olup şiirlerinde, düzgün aruz kullanmış, 

dile hâkim bir yapı sergilemiştir. Aşağıdaki gazeli ünlüdür: 

“Ey dil istersen eğer kâmil ola noksanun 

Sikkesi altına gir Hazret-i Mevlânâ’nun 

Hak-i dergâhını iksir bil ol şahun kim 

Gıll u gıştan arınup halis ola imanun 

Sıdk ile salik olan silk-i Celalü’d-din’e 

Şüphesiz vasıl olur rahmetine Rahmanun 

Mesnevi’den işiden mağz-ı kelamu’llahı 

Bilür esrarını künhiyle kamu eşyanun 

Nay parmağ ile yol gösterüp irşad eyler 

Neydüğin sırr-ı sema’ın bize ol sultanun 

                                                 
170 İlhan Genç, Esrar Dede Tezkire-i Şu'ara-yı Mevleviyye, AKM Yayınları, Ankara, 2000, s. 42. 



74 

 

Virseler bir kavline zerre kadar meyletmez 

Kaf’dan Kaf’a değin saltanatın dünyanun 

Şevk-ı şems ile Hudayi göğe çıksa n’ola suz 

Zerre-i hak-i rehisin kamu dervişanun” 171 

 

Tasavvufi görüşlerini şiirlerinde aktarmaya çalışmıştır: 

“Aşka baglandı gönül benden çeküp el neyleyim 

Benden çün razı olur bendinden azad olmasın 

Sormazam esrar-ı aşkun müşkilünden zahide 

Çünki şakird olmamış bu fende üstad olmasın” 172 

 

1.3. İbrahim Şahidi (H. 875-957/M. 1470-1550) 

“Gedâyim Şâhidî-i Mevlevîyim  

Diyâr-ı Menteşe’de Muğlavîyim” 

 

1470 (H. 875) yılında Muğla’da doğan mutasavvıf ve şair kendisinin Muğlalı 

olduğu ve mahlasının “Şâhidî” olduğunu yukarıdaki dizelerle ifade etmiştir. Babası 

Muğla Mevlevihanesi Şeyhi Salih Hüdai Dede’dir. 173 

Hayatına ilişkin bilgilerin bir kısmı “Gülşen-i Esrâr” isimli eserinde yer 

almaktadır. Babası ve ilk öğretmeni olan babasını on yaşındayken kaybetmiştir. 

Kendisinden Farsça öğrenmiştir. Babasının vasiyeti gereği bir süre sûfî bir kazzâz 

yanında çırak durmuş ancak okuma isteği nedeniyle bırakmıştır. Yaşı on sekize 

geldiğinde ders almak için Muğla’dan ayrılmış, İstanbul Fâtih, Bursa Yıldırım’da 

medreselere gitmiştir.174  

                                                 
171 Genç, a.g.e., s. 42. 
172 Genç, a.g.e., s. 43. 
173 Mustafa Çıpan, “Şâhidî, İbrâhim”, DİA, Cilt 38, s.273-274, Ankara, 2010, s. 273. 
174 Çıpan, a.g.e., s. 273. 



75 

 

Muğla’ya dönüşünde dervişlik arzusu duymuş ve Muğla’da Şeyh Bedreddin, 

Lazkiye’de Fânî Dede, Mevlânâ soyundan gelen Paşa Çelebi’ye intisap etmiş, onun 

oğlu Emîr Âdil’e hoca olmuştur. Daha sonra yine Mevlânâ’nın soyundan 

Karahisar’da kalan Şeyh Divane Mehmed Çelebi’ye intisap etmiştir. Tasavvufî 

terbiyesinin yanında müfessir, muhaddis ve Mesnevi şârihi olarak kendini 

yetiştirmiştir.175 

Şeyhinin vefatıyla Muğla Mevlevîhânesi’ne Şeyh olmuştur. Kalan ömründe 

irşad ve bazı eserlerin müellifliğini yapmıştır. Seyahatnamesi’nde Şâhidî’den 

bahseden Evliya Çelebi: “Muğla’da Şâhidî Hazretlerinin bir mektebi vardır. Şehrin 

bütün çocukları orada ilim tahsil ederler. Binden fazla çocuk vardır. Başka şehirlerde 

olup da derslere aklı ermeyen, buraya gelip birkaç ders okuyunca zihni açılır” 

demiştir. 

Her yıl Karahisar’daki şeyhinin kabrini ziyaret etmeyi adet edinmiş, son 

ziyaretinde kırk gün kalmıştır. Oğluna şeyhliği teslim etmiş, Muğla’ya göndermiştir. 

Vefatı ile şeyhinin ayakucuna gömülmüştür.176 

Vefat tarihi ve mezar yeri konusunda ihtilaf bulunmaktadır. Hakses, ölüm 

tarihini 1524 olarak belirtmekte, mezarının ise Muğla Şahidi Camii haziresinde 

olduğunu iddia etmektedir177. Açık-Önkaş178, ölüm tarihini 1550, mezar yerini 

Muğla Şahidi Camii bahçesi olarak ifade etmektedir. Afyon’dan naaşının Muğla’ya 

taşındığını iddia etmektedir. 

Çıpan,179 ölüm tarihi konusunda 1550 tarihinde mutabık olmakla birlikte, 

Afyon Karahisar’da öldüğünü, şeyhinin ayakucunda yattığını ve anısı için Muğla’da 

mezar taşı yaptırıldığını söylemektedir. Çıpan’ı destekleyen başka bir görüş Sakıb 

                                                 
175 Çıpan, a.g.e., s. 274. 
176 Sâkıb Mustafa Dede, Sefine-i Nefise-i Mevleviyân - 3 Cilt, Matbaa-i Vehbiye, Kahire, 1283, 2. 
Cilt, s. 15-19. 
177 Ali Rıza Hakses, Muğla Menteşe Büyükleri, Muğla Valiliği Yayınları, Muğla, 1999, s. 26. 
178 Açık-Önkaş, a.g.e., s. 46. 
179 Mustafa Çıpan, Muğlalı Şahidi Dede (Hayatı-Şahsiyeti-Eserleri), Bahçıvanlar Basım, Konya, 
2014, s. 32. 



76 

 

Dede’ye aittir. Halkın inandığı gibi Muğla’da babasının yanındaki mezar Şâhidî’ye 

ait değildir, mezar Şuhudi’ye aittir.180 

Şahidi’nin ailesi Mevleviliğin Muğla’da temsilini başlatan ve devam ettiren 

ailedir. Babasına ilişkin şu beyiti yazmıştır: 
Şahidiyem Mevlevi-i arifem gelsün bana 
İsteyen sırr-ı Hüdayı ben Hüdayı-zadeyem 181 

Şahidi’nin iki oğlu; Şuhudi Dede ve Hüsameddin Efendi’dir. Şuhudi Dede 

için Şahidi’nin manevi oğlu yönünde rivayetler de vardır. Ayrıca 2’si erkek, 4’ü kız 

olmak üzere 6 kardeşi olduğu bilinmektedir. Eşine dair bilgi bulunmamaktadır.182 

Kendi dilinden Gülşen-i Esrâr’da Mevlevî oluşunu anlatan ünlü mutasavvıf 

şöyle demektedir: 

“Şâhidî’nin, köy köy dolaştığı zamanlarda, Kozluk köyünde, bir 
Cuma günü abdest alırken, garip bir hale düşer, kendinden geçer. 
Orada bulunan bir meczup kendisine, “Abdest alırken göğe 
bakmadın mı? Bütün melekler başının üstündeydi” der. Bu söz, 
Şâhidî’yi çok etkiler. Cuma namazından sonra, minbere çıkıp va’za 
başlar. Va’zı bitirip kürsüden inerken, herkes elini öpmeye koşar. 
Bu arada, dinleyiciler arasında bulunan bir Mevlevî dervişi, 
“Sende bu kadar bilgi varken, neden başında Mevlevî külâhı yok?” 
der. Şâhidî de, “Bir pir bulsam, derhal Mevlevî külâhı giyerim” 
cevabını verir. Böylece, bu dervişle birlikte, Vakıf adlı köyde 
imamlık yapan ve Fenâyî (V. H. 925/M. 1519) mahlasını kullanan 
Mevlevî dervişiyle beraber, Lazkiye (Denizli)”deki Mevlevi Şeyhi 
Fânî Dede (V. H. 910/M.1504)’ye giderler”. 183 

 

Şâhîdî’nin Vefâilik’ten ayrılarak Mevlevîliğe intisabı ve Muğla bölgesinde 

Mevlevîlik adına hizmetinin başlangıcı bu şekilde olmuştur. Aynı konuda daha fazla 

detay veren Sahih Ahmed Dede şu önemli bilgileri vermiştir: 

                                                 
180 Sâkıb Mustafa Dede, a.g.e., Cilt II, s. 18. 
181 Hakses, a.g.e., s. 27. 
182 Numan Külekçi, Şâhidî İbrahim Dede ve Gülşen-i Vahdet, Akçağ Yayınları, Ankara, 1996, s. 
45. 
183 Çıpan, a.g.e., s. 33. 



77 

 

“Ve bu sâlde, Şâhidi İbrâhîm Efendi cenâbı 24 yaşında iken 7 sene 
yanında olduğu Şeyh Hayreddîn-i Vefâyî ve Şeyh Bedreddîn-i 
Vefâyî cenâblarından mufârakat ve Mevlevî olmak istedi; 
vâlidesinden icâzet aldı. Ba’dehû, Baba Acem cenâbı ile berâber 
Burusa’ya varıp Mesnevî Şerîf okuyanların meclisinde Baba Acem 
yedinde “Mesnevî-yi Şerîf” verip, “Cild-i evvelden sen de oku!” 
dedi. Bu okumağa başladı. Ondan, mezkûr Lazkiye’ye azîmet 
eyledi. Lazkiye’de Sultân Bâyezîd Hân-ı Sânî cenâbının Şehzâde 
iken, vücûda gelen oğlu Sultân Alemşâh cenâbı ve dahî 
Karahisârsâhib’de Çelebi Emîr Âdil-i Sâlis merhûmun oğlu Pâşâ 
Çelebi cenâbı, 71 yaşında külâh-pûş ve Lazkiye’de tekye-i 
Mevlevîde Şeyh Ahmed-i Fânî cenâbı ve küçüğü Dervîş Şeydâyî 
cenâbı ve mesnevîdân Vakıf karyesi imâmı Dede Fenâyî cenâbı 
külâh-pûş-i Mevlevî ve Lazkiye’de Mevlevîhânede Şeyh Ahmed-i 
Fânî ve Dede Fenâyî ve Dervîş Şeydâyî ve Pâşâ Çelebi ve Şâhidî 
İbrâhîm Efendi hırka ve külâh-pûş ve arakıyye-keş, dervîş-i 
Mevlevî oldu; tekye-nişînlikde kaldı… 

Ve bu sâlde, 2 sene Lazkiye Mevlevîhânesi’nde Mevlevî dervîş olup 
tekye-i mezkûrede sâkin olan Şâhidî İbrâhîm Efendi cenâbı, Sultân 
Dîvânî Semâ’î Mehmed Efendi cenâbının keşf ve kerâmetlerini 
işitip, görmeğe müştâk oldu. Ondan Karahisârsâhib’e görmeğe 
geldi. O sene Sultân Dîvânî hazretleri hacc-ı Şerîfe gitmiş idi. 
Bekleyip istikbâle Konya ve Karaman’a niyyet, akîbinde 
vâlidesinden mektûb gelip kardaşları vefâtı haberi geldikte, Şâhidî 
İbrâhîm Efendi Muğla’ya gelip vâlidesi ile görüşüp, ondan yine 
vakt-i şitâ iken azm-i râh edip, 27 yaşında idi. 

Ve bu sâlde, Kütahya’ya gelip Sultân Dîvânî Semâ’î Mehmed 
Efendi cenâbı ve Pâşâ Çelebi cenâbını Kütahya’da bulup, onda 
görüşüp, bende ve mürîd oldu… Ve hicret-i nebeviyyenin 908 
sâlinde, mezkûr Sultân Dîvânî Semâ’î Mehmed Efendi cenâbı 64 
yaşında Karahisârsâhib’den kalkıp, Muğla kasabasına teşrîf 
buyurup, mürîd-i muhlisı mezkûr Şâhidî İbrâhîm Efendi cenâbı 36 
yaşında idi; istikbâl edip hânesinde iskân buyurdu.” 184 

Mevlânâ etkisinde tasavvufî şiirleri yazan Şâhidî, Divane Mehmed Çelebi ve 

babasının tesirinde kalmış, Mevleviliği yayma amacı güden şiirler yazmıştır. 

Şahidi’nin Mevlevilik literatürüne kattığı önemli eserler şunlardır:185 

                                                 
184 Seyyid Sahîh Ahmed Dede, Mecmûatü‟t-Tevârîhi‟l-Mevleviyye, (haz. Cem Zorlu), İnsan 
Yayınları, İstanbul, 2003, s. 139-140. 
185 Nalçakar ve Ülger, a.g.e., s. 89. 



78 

 

i. Divan: Şahidi divanının tam nüshası bulunmamaktadır. Bu nedenle toplam 

şiir sayısı bilinmemektedir. Bilinen yedi nüshası içinde önceden kırk üç 

bilinen şiir sayısı Mustafa Çıpan tarafından yapılan çalışma sonucunda 107 

olarak tespit edilmiştir. Süleymaniye Kütüphanesi’ndeki kayıtlı nüshada 

diğerlerinden daha fazla şiir vardır. Mevlânâ müzesinde de nüshası 

bulunan eserde “kaside, terciibend, muhammes, tahmîs, müstezad, gazel, 

kıta, rubâî ve beyit” örnekleri vardır.  

ii. Gülşen-i Vahdet: 1536’da Mesnevî ile aynı tarz ve vezinde yazılmıştır. 

Türkçe, Farsça iki önsözlü eser Türkçe’dir. Sade ve hareketli dilde insan 

güzelliğine ilişkin tasavvufî anlamlar detaylı şekilde açıklanmıştır. Saç, 

sakal, yüz, göz, ağız, baş gibi insan yüzünün unsurları kişileştirilmiş, 457 

(Çıpan’a göre 491) beyit ile hikâyeleştirilmiştir. Kurulan diyaloglarla 

okuyanların vahdet fikrine erişmesi hedeflenmiştir. Mantıku’t-Tayr 

(Feridüddin-i Attar) ve Gülşen-i Raz (Şebüsteri) isimli eserlerden 

etkilendiği düşünülse de olayların işlenmesi ve unsurları bakımından 

özgün ve yerel olduğu kabul edilmektedir. Doğrudan Mevlevî terimler 

kullanılmamış, tasavvufî remizlerle oluşturulmuştur. Genel olarak 

tasavvufa ve Mevlevîlik birikimine katkı sağlamıştır. Şâhidî, bu eseri 

yazdığında 68 yaşındadır. Birikimini özgün biçimde yansıtabileceği 

seviyeye eriştikten sonra böyle bir eser yazmıştır. 1996’da Numan Külekçi 

tarafından Ankara’da yayımlanmıştır. 

iii. Gülşen-i Tevḥîd: 1530’da Mesnevî ile aynı tarz ve vezinde yazılmıştır. 

Mevlevilikle ilgili sözlükten sonra ikinci eseridir. Farsça olup 

Mesnevî’den seçilen beyitlerin (her ciltten 100 beyit) beşer beyitle 

şerhinden oluşmaktadır. Cezire-i Mesnevî (Yusuf-ı Sine-çâk) isimli 

Mesnevî şerhi takip edilmiştir. Kırk iki nüshası bulunan eseri Ahmed 

Niyâzî neşretmiştir. Midhat Bahârî Baytur Türkçe’ye çevirmiştir.  

Şâhidî 62 yaşında bu eseri yazmıştır. Yıllar boyu Mesnevî okutmuş, şerh 

etmiş ve birikimi böyle bir esere aktarmıştır. 

Şâhidî kitabında şerh ettiği beyitlerde örnek getiren, olay anlatan beyitler 

yerine, hikmet ve anlam yoğunluğu olanları seçmiştir. Aslında Şâhidî, 



79 

 

Mesnevi’den sonra oluşan 250-300 yıllık birikimi bir anlamda 

yorumlamıştır. Örnek olarak Mesnevî’den 1426. Beyiti; 

 
“Sûfî ibnü’l-vakt başed der-misâl 
Lîk sâfî, fâriğest ez-vakt ü hâl” 
 
“Sûfî, vaktin evlâdıdır sözü, bir misal olarak söylenir.  
Fakat sâfî olan sûfî vakitten de hâlden de geçmiştir”,  

 

Şâhidî’nin şerhi ise şu şekildedir: 

 
“Âgâh ol da, sen bu hâli iste:  
Mevlevî ol, abdal denilen velîlere âşık ol.  
Bu hâle âgâh olmak istiyorsan, çılgın bir âşık olan Şâhidî’ye gel.  
Ey sâdık dost!  
Eğer bana dost olursan, benim bu sırlarıma vâkıf olursun.  
Ben bu acayip hâli istemekteyim.  
Yalnız istemek değil, belki de bu çalışmamla, bu isteğimle o 
hâldeyim.  
Dilberin visâlini istiyorum, her isteyenlerden daha ziyâde 
istiyorum.” 

 

iv. Gülşen-i Esrâr: Farsça eserde Şahidi, Mevlevîlik, Mevlevi şahsiyetler ve 

kendisi hakkında bilgiler verilmiştir. Ömrünün son döneminde bir nevi 

hatıratını kaleme almıştır. 1544’de 76 yaşında Hakk’a yürümeden 6 yıl 

önce yazmıştır. Manzum olan eserin Muğla Mevlevîliğinin açılım ve 

gelişimi tarihini anlatması yönüyle önem arz etmektedir. 

v. Tuhfe-i Şâhidî: Mesnevî için hazırlanmış Farsça-Türkçe manzum 

sözlüktür. Şahidi’nin ilk Mevlevi eseridir. Eser 1514’te telif edilmiş ve 

ziyadesiyle önem görmüştür. Mesnevi tarzındaki altmış bir beyitle 

başlamaktadır. Yirmi altı bölümde beş- yirmi beyit aralığında nazımlar 

halinde düzenlenmiştir. Her bölümün kıta başlığı vardır. Mesnevi tarzında 

136 beyit olan yirmi yedinci bölümün ardından “Der Beyân-ı Târîh-i 

Şâhîdî” başlığındaki bölüm yer almaktadır. Oldukça kapsamlı olan eserin 

hedefi iptidaî düzeyde Farsça’nın öğrenilmesidir. Ezberlenmesi kolay 1400 



80 

 

Farsça kelime için Türkçe, az da olsa Arapça karşılıkları bulunmaktadır. 

İngilizce çevirisi de yayımlanmıştır.  

Şâhidî’nin ilk eser olarak Tuhfe’yi yazması pedagojik anlamda oldukça 

isabetli bir yaklaşım olmuştur. Mevlevihane’de okuttuğu Mesnevî’nin 

daha kolay anlaşılması, etkili olabilmesi için sözlük gereklidir. Eser 

manzum sözlük geleneğini gündeme tekrar taşımış, Şâhidî ve Muğla 

Mevleviliği dünyada tanınmıştır. Bilinen yirmi dokuz şerhi ile etkisi 20. 

Yüzyılda dahi devam etmiştir. 

vi. Mevlid: Bilinen diğer mevlitlerden farklı olup 823 beyitten oluşmaktadır.  

vii. Şerḥ-i Gülistân: İki nüsha olarak Süleymaniye Kütüphanesi’nde bulunan 

Sa’dî-i Şîrâzî eserinin Farsça şerhidir.  

viii. Risâle-i Âfâḳ u Enfüs: 74 beyitten oluşan eser nazım türündedir. İlk ve 

diğer beyitlerde ikinci mısralar arasında kafiyelidir. Tasavvufî risaledir, 

konusu insanın kâinattaki varlığıdır. Bazen Mevlâna’ya nispet edilse de 

dil, üslup, kelime seçimi incelendiğinde Şâhidî’ye aidiyeti daha 

kuvvetlidir.97 Zayıflığın Şâhidî’nin Farsçayı kitaptan öğrenmesinden 

kaynaklanmaktadır.  

Eserin Süleymaniye Koleksiyonları, Ankara Millî Kütüphane, Beyazıt 

Devlet Kütüphanesi, Mevlânâ Müzesi ve Konya İl Halk kütüphanelerinde 

nüshaları bulunmaktadır.186 

ix. Sohbetnâme: Mürşid ile müridin sohbet âdâbına ilişkindir. Sahih Ahmed 

Dede, Mecmûatü’t-tevârîhi’l-Mevleviyye’de, Sâkıb Dede Sefîne’de 

kaydetmiştir.  

x. Gülşen-i İrfân: Oğlu Şuhûdî’ye yazdığı Farsça eserin nüshası 

bulunamamıştır. Esrar Dede zikretmiştir.  

xi. Tırâşnâme: Farsça, yetmiş dokuz beyitten oluşan tasavvufî mesnevidir. 

Kesin olarak Şâhidî’ye ait denilememektedir. Mevlânâ veya Sultan 

Veled’e de atfedilmiştir.  

                                                 
186 Mürşide Topcu, Işknâme, Tırâşnâme, Risâle-i Âfâk u Enfus (metin-çeviri-inceleme). Yüksek 
Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü, 2009, s. 107. 



81 

 

xii. Müşâhedât-ı Şâhidiyye: Sefîne’de kaydedilen risâlede Mevlânâ ve 

Divane Mehmed Çelebi’den Şâhidî’nin aldığı feyiz ve gördüğü mânevî 

lütuflar belirtilmektedir.187 

Şâhidî hakkında hayatına ilişkin veya gösterdiği mucizeleri içeren birçok 

menkıbe vardır. Örnek olarak dedesinin izdivacı, babasının doğumu için şu menkıbe 

anlatılmaktadır: 

“Dedem Hicaz seferinden dönerken Mısır’a yakın bir kâfir köyüne 
uğrayıp sergerdelerden birinin evine misafir olur. Gece yatarken 
evin kızı tarafından uyandırılıp ‘Misafir! Müslüman mısın?’ diye 
sorulduğunda, dedem ‘Lâ ilâhe illâllah Muhammedün Resulullah’ 
diye cevap verir. Bunun üzerine kızın, ‘Rasûl-i Ekrem Hazretleri 
bana rüyamda İslam’ı telkin etti, beni alıp bu kabristandan 
kurtarmalısın. Aksi halde, elim eteğinde olur, davacı olurum’ 
demesiyle kızı da alarak tekrar hicaz tarafına gider. Kızı kendisine 
nikâhlar ve bu izdivacdan babam doğmuştur”. 188 
 

Şahidî’nin zaman ve mekân atlama kerametine ilişkin anlatılan 

menkıbelerden bir diğeri de şu şekildedir: 

“Eren’in kerametleri İstanbul’da padişahın kulağına gidiyor. 
Padişah merak ediyor ve Şahidî’yi davet etmek için haberci 
gönderiyor. Haberciler İstanbul’dan Muğla’ya at sırtında ve 
atlarını değiştirerek ancak dört ayda gelebiliyorlar. Şahidî’nin 
şimdiki türbesinin bulunduğu yere geliyorlar. Şahidî’yi orada 
buluyorlar. Geldikleri sırada cuma ezanı okunmak üzeredir. Şahidî 
Eren abdest alıyor. Padişahın davetini bildiriyorlar. Bunun üzerine 
Şahidî Eren “peki” diyor. Cuma namazını burda mı yoksa 
İstanbul’da mı kılmak istediklerini soruyor. Haberciler çok 
şaşırıyorlar. Namaza çok az bir süre kalmış ve onlar ancak dört ay 
gibi bir sürede bu mesafeyi aşmış, gelmişler. Meraklarını gidermek 
için “İstanbul’da” diyorlar. Şahidî Eren onlardan gözlerini 
kapatmalarını istiyor. Kısa süre sonra gözlerini açıyorlar ve 
kendilerini İstanbul’da bir camide buluyorlar.” 189 

Şahidî Hazretlerinin bir gecede Kur’an yazdığına ilişkin anlatılan menkıbe de 

vardır: Padişahın huzuruna çıktığında, onun kerametlerini duyan ve merak eden 
                                                 
187 Çıpan, a.g.e., s. 274. 
188 Mehmet Naci Önal, Muğla Efsaneleri, Muğla Üniversitesi Yayınları, Muğla, 2003, s. 317. 
189 Mehmet Naci Önal, “Hoca Ahmet Yesevî Tesirindeki Muğla Erenleri”, I. Türk Dünyası Lehçe ve 
Edebiyatları Sempozyumu Bildirileri Kitabı, s. 167-183, 21-22 Nisan 2000, Muğla, s. 179.  



82 

 

Padişah kendisinden bir gecede Kur’an-ı Kerim yazarak ciltli olarak hazır etmesini 

istemiş. diyle her şeyiyle hazırlamasını istiyor. 

Odasına çekilen Hazreti gece saraydakiler merak ederek odasına geliyor. 

Kapıyı açtıklarında meleklerin geldiğini, bazılarının kâğıtları toparlarken, 

diğerlerinin yazdığı ve ciltlediği görülüyor. Sabah Padişah’ın istediği Kur’an-ı 

Kerimi hazırlanıyor.190 

1.4. Şuhudi Dede (H. ?-1000/M. ?-1591) 

Şâhidî’nin iki oğlundan birisidir. Şuhudi’nin ilk öğretmeni babasıdır. Uzun 

yıllar babasına hizmet etmiştir. Babasıyla gittiği Afyon Sultan Divani’de 40 gün 

kalmış ve babasının vefatıyla Muğla’ya dönmüştür. Babası vefatından sonra 43 yıl 

Muğla Mevlevihâne’sinde şeyhlik yapmıştır. 

Sakıb Dede’nin belirttiği üzere, mezarı Muğla Mevlevi Zâviyesi’nde Seyyid 

Kemaleddin Efendi’nin ayakucundadır.  

Ali Enver Tezkiresi’nde, Şuhudi Dede için babasına hal ve olgunluk yönüyle 

çok benzediğini ifade etmiştir. Esrar Dede, Gülşen-i İrfan isimli eseri Şahidi’nin, 

Şuhudi için yazdığını belirtmiştir. Ancak eserin nüshası tespit edilememiştir.191 

Önemli bir mutasavvıf olan Şuhudi Dede, tasavvufi fikirlerini yaymak 

amacıyla babası ve dedesi gibi şiirler yazmıştır. Yazdığı örneklerde aruz ve dile 

hâkimiyeti görülmektedir: 

“Dehan-ı fikr-i dilde gonce-i gülzarı canumdur  

Hayal-i serv-kaddün haylinden hatır-nişanumdur  

Firak-ı la’l-i nabunla bela bezminde ey saki  

Demadem eşk-i gülgunum şerab-ı ergavanumdur” 192 

 

                                                 
190 Namık Açıkgöz, “Muğla Menkabe ve Efsanelerinde Kanunî Sultan Süleyman İzleri” Prof. Dr. 
Dursun Yıldırım Armağanı, Ankara, 1998, s. 107. 
191 Mustafa Çıpan, Muğlalı Şahidi Dede, Hayatı-Şahsiyeti-Eserleri, Nur Basımevi, Konya, 1986, 
s.51; Külekçi, a.g.e., 1996, s. 38. 
192 Genç, a.g.e., s. 44. 



83 

 

1.5. Hüsameddin Efendi (H. ?-1026/M. ?-1617) 

Şahidi’nin oğludur. Babası ve kardeşi gibi mutasavvıftır. Hüsameddin, 

tasavvufi görüşlerini ifade etmek amacıyla şiiri kullanmış, 1585’te “Tuhfe-i 

Hüsami”yi yazmıştır. Farsça kuralları içeren bir eserdir. 

“Kilk-i sıhhatile bunı yazdı Hüsam bin Şâhidî 

Okuyan tahsil-i fürs idüp murādına ire 

Didiler gökde melāik şevk ile tarih ile 

Şâhidî-zâde Hüsāmį yadigārını göre” 

 

Ula’nın dini merkez olma özelliğinde Hüsamettin Efendinin etkisi olmuştur. 

1617’de vefat etmiştir, türbesi de Ula’dadır. Türbe karşısında kendi adını taşıyan 

cami bulunmaktadır. Ayrıca türbenin yanında halkın kara selvi dediği çapı 3 metreyi 

aşan tarihi ağaçlar bulunmaktadır. Türbe kapısındaki kitabede şu mısralar 

bulunmaktadır: 

“Bina-yı arş-ı iştibaha sarf-i malile 

Ehibba etdiler Hamza Efendi hazretin tayin 

Mükâfatın ide Firdevs-i A’la’da Mevla 

Civar-ı hazret-i sultan-ı Kevneyn ile hur-i iyn 

Muhakkak kutb-i ‘alem gavs-i azamdı asrında 

Aceb mi aşiyan-ı murg-ı ruhı olsa ‘illiyyin 

Edüb bir savt hatifden didi tarihçun Kesbi 

Yapıldı Türbe Halen oldı asude Husameddin” 193 

 

1.6. Sül Efendi (17. yy. sonu) 

Yerkesik’e Buhara’dan gelen sûfîlerdendir. Mevlânâ’nın tedrisinden geçmiş, 

Konya’dan Muğla’ya gelmiştir. Mezarı da Yerkesik’tedir. Vebadan ölmüş ve taun 

                                                 
193 Genç, a.g.e., s. 45. 



84 

 

mezarlığına gömülmüştür. Şaman, Alevî ve diğer inançlara karşılık Hanifi-Mevlevî 

yorum getirmiştir. 194 

1.7. Yusuf Ziyaeddin (H. 1252-1327/M. 1836-1909) 

Babası Koca Mustafa Efendi’dir. Ulemadan “Hacı Ömer ve Hacı Veliyüddin 

Efendi”lerden icazet almış bir Mevlevi’dir. 1909’da vefat etmiştir.  

Usta bir şairdir. Hiciv yazma kabiliyeti ile tanınmıştır. Birçok kitabe ve mezar 

taşında manzumesi vardır.195 

1.8. Hacı Mehmet Zekai (H. 1256-1351/M. 1849-1932) 

Kurşunlu Medresesi196 müderrislerinden Hacı Mehmet Rahimi’nin oğlu olup 

kendisi de 1878’de Saadettin Efendi’den icazet almış ve aynı medresede müderrislik 

yapmıştır. 1904’te Muğla Müftüsü atanmış, yaş haddinden emekliliğine kadar (1913) 

görevini sürdürmüştür. Aynı zamanda mesnevihanlık yapmış, Arapça ve Farsça’yı 

iyi bilen bir mutasavvıftır. 1932’de vefat etmiştir, mezarı Eski Şehir 

Mezarlığı’ndadır. 

Basılmamış “İthafü’l-Ahlaf fi Tefsiri Sureti’l-Kaf” adında Arapça tasavvufi-

felsefi tefsiri, “Mevlidü’n-Nebi” manzumu, Divan’ı, mantık ve kelam notları, medh 

ve hicv beyitleri bulunmaktadır. Aşıkane-rindane tarzında yazdığı “Ey bülbül” isimli 

gazeli meşhurdur: 

Nedir şeydaca derdli derdli bu efganın ey bülbül 

Acep bir gonce-i terruya mı nalanın ey bülbül 

Safif-i nale-i dil-suz ile gülzarı ağlattın 

Sirişkinden suvarmak mı güle cevlanın ey bülbül 

Şeb-i yeldayı hasretle dimağın telhkam elbet 

Visal-i fecr için mi her seher elhanın ey bülbül 

Neva-yi ateşinin gülde tesir m’eylemez yoksa 

Çeker mi kendini naze gül-i handanın ey bülbül 
                                                 
194 Önal, a.g.e., s. 181. 
195 Eroğlu, a.g.e., s. 88. 
196 Bkz. Kurşunlu Cami açıklaması s. 24. 



85 

 

Senin de kendi halince bilinmez dertlerin varmış 

Derun-ı derd-nakin için nedir dermanın ey bülbül 

Hezaran işvesiyle gonceler hande eder ahın 

Kesilmez yine etraf-i güle devranın ey bülbül 

Rubab-ı nevhadar-var bu huruş-ı dil-hıraşında 

Bugün bir gülşen-i rana senin külhanın ey bülbül 

Sen ağlarsın gül için gülyağın ağyar sarfeyler 

Firak-ı yar ile her an bu mudur şanın ey bülbül 

Zekai-var meclub-ı gül ü mül olduğun zahir 

Bu envar-ı taaşşuk ile meftur canın ey bülbül 197 

 

2. Nakşibendîyye Mensubu Şahsiyetler 

2.1. Kurbanzade Hacı Süleyman Efendi (H. 1211-1291/M. 1797-1875) 

1797’de doğmuştur. 20 yaşlarında Kırkağaç’ta ilim tahsiline başlamış, yüksek 

ilmini Evliyazade Hacı İbrahim Efendi’den almıştır. Bundan sonra tasavvufa 

yönelmiş, Bozkırlı Memiş Efendi ve Abdullah Mekki Hazretlerinden sırlarını 

öğrenmiştir. Memleketi Muğla’ya dönerek Kurbanzade Camii Medresesini inşa 

ettirmiş, insanlara İslamî bilgiler aktarmış, ruh terbiyesine çalışmıştır. Camide 

imamlık ve tekkede şeyhlik yapmıştır. 

1875’te vefat etmiş, Kurbazade Camii öncesinde orada bulunan camiinin 

imamı Bülbül Hoca isimli kişinin yanına defnedilmiştir. Nakşibendî Tarikatı 

büyüklerinden sayılan Kurbanzade Hacı Süleyman Efendi, bazı zamanlarda “Hatm-i 

Hacegan” yaptırmış, tefsir, hadis ve tasavvuf konularında irşad etmiştir. Kendini ilme 

adayan, güzel ahlaklı, cömert kişiliğiyle nam salmıştır.198 

Halen ziyaret edilen mezarına dilekleri için vasıta arayanlar gelmektedir. 

Kurbanzade Efendi hakkında halk arasında bazı kerametli olaylar anlatılmaktadır. 

                                                 
197 Eroğlu, a.g.e., s. 89. 
198 Hakses, a.g.e., s. 102. 



86 

 

Vefat edeceği günü ziyaret edenlere söylediği, evinin önünde küçük 

torbalarda yemiş koyarak gelen çocuklara ikramda bulunduğu, “bunları ayıplamayın 

kurban oğlunun keseleridir” dediği, hizmetine bakan talebesi Şaban’ın Osman 

Dayı’dan Muğla kütüphanesinden “Ruhu’l-Beyan Tefsirini” getirmesini istediği, 

Osman Dayı’nın anahtarla açarak girdiği kütüphanede Kurbanzade’nin kitabı kendi 

eliyle ona uzattığı, Halifesi Hacı Molla Mustafa Efendi’ye verdiği testiyi Muğla’da 

kütüphanede bulunan eşiyle birlikte doldurup getirmesini istediği. Molla Mustafa 

Efendi’nin kütüphaneyi açtığı sırada Kurbanzade’nin orada namaz kıldığını gördüğü, 

testiyi alıp ses etmeden çıktığı, doldurduğu testilerle yaylaya gelip oradaki 

Kurbanzade’ye verdiği anlatılmaktadır. 199 

Halkta tesiri yüksek olan benzeri kerametler kendisine ilgiyi artırmış ve 

efsaneleştirmiştir. Hatta Muğla’da birisine hızlı olduğunu anlatmak için “Kurbanzade 

gibi maşallah” dendiği, çok gezenlere de “Kurbanzade’yi geçtin” dendiği 

bilinmektedir.200 

2.2. Şeyh İbrahim Efendi (H. 1256-1319/M. 1840-1901) 

Manisa’da Hacı Evliya Hoca’dan icazet almıştır. Daha sonra Denizli’de 

Nakşibendi Şeyhi Yalvaçlı Hacı Hasan Feyzi Efendi’ye bağlanarak manevi ilimleri 

tahsil etmiştir. Onun halifesi olarak Muğla’ya dönmüş Hacı Zorbaz Mehmet Ağa 

selamlıklarında dersler vermiştir. Marmaris ve Ahiköy’de öğretmenlik yapmış, 

ilkokullarda güzel yazı öğretmiştir. Rodos’ta Vali Abidin Paşa’nın ilmi 

münakaşalarına katılmıştır.  

Oğlu Hasan Hulusi Efendi’nin ifadelerine göre İstanbul’da eğitimi süresince 

babasının 1500’den fazla tekke ve okulu ziyaret etmiş, hemen tüm tarikatlerin  usul 

ve adabını öğrenmiştir. Devrinde güzel yazı bilgisi, ilmi münakaşalarda yer alarak 

halkı aydınlatıcı açıklamalar yapmasıyla bilinmektedir.  

                                                 
199 Hakses, a.g.e., s. 102. 
200 İsmet Eşmeli, Muğla-Yatağan ve çevresi halk inanışları ve uygulamaları üzerine bir araştırma. 
Yüksek Lisans Tezi. Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü, İzmir, 2006, s.24. 



87 

 

General Mustafa Muğlalı’nın dayısıdır.201 

3. Rifâîyye Mensubu Şahsiyetler 

3.1. Şeyh Hasan Nuri (19.yy) 

“Tarîkat-i Hazret-i Seyyid Rifâ’î bendegânından 

Cenâb-ı Şeyh Hasan Nûrî Efendi hasbeten li’llâh 

Edip sa’y-i belîğ icrâ içün erkân-ı pîrânı (?) 

Yapup bu dergehi uşşâka dil-hâh üzre ma’bed-gâh 

Boyar (?) levh-i gönülden âb-ı havz-ı 

Açar gül gibi gülsitân-ı dil-âbı habâb-ı eşbâh (?) 

Gelüp dört er didi yârâna erenler cevherîn târîh 

Tamâm oldı Rıfa’î hânekâhı baba eyvah 1278” 

 

Yukarıda metni verilen kitabe Hasan Nuri’nin Muğla’daki türbesindeki 

metindir. Buradan Hasan Nuri’nin Rifâ’î şeyhi olduğu, 1861’de Rif’î dergâhı inşa 

ettirdiği bilgilerine ulaşılmaktadır202. Biyografisi hakkında daha fazla araştırmaya 

ihtiyaç duyulmaktadır. 

Şeyh Hasan Nuri hakkında sözlü gelenekteki meşhur menkıbe şu şekildedir: 

“Dağdan gelip Muğla’yı basan eşkıyalar, Şeyh Hasan Nuri’ye 
gösterilen teveccühü görünce ondan bütün zenginliğini istemiştir. 
Şeyh, tek zenginliğim muhabbetullah, onu alın, kötü yollardan 
vazgeçin demiştir.  

Eşkıya başı, inanmamış, ısrarla hazineyi istemiştir. Aynı cevabı 
alınca, din iman bilmez eşkıya başı, “Yakın şu fırını ve atın içine 
bunu!…” demiştir. Adamları denileni yapmış, yanan fırına Şeyh 
Hasan Nuri’yi atarak kapağını kapatmışlar. Biraz sonra kapağı 
açtıklarında Şeyh’in içerde oturmuş, tesbih çektiğini görmüşler. 
Daha fazla odun atıp yine kapatmışlar. Tekrar açtıklarında hazret 
yine tespih çekmekteymiş. Birkaç kez daha olunca eşkıya başı, “Bu 
adam mübarek biri, bunun paralarını alamayız.” diyerek hazreti 
fırından çıkarmışlar. Ayrılacakları sırada hazret, “Evladım, sana 
muhabbetullah zenginliğimden vereyim” demiş, eşkıya başı 

                                                 
201 Hakses, a.g.e., ss. 149-150. 
202 Açıkgöz, a.g.k., 2017. 



88 

 

dönerek “O dediğin ne işe yarar?” diye sormuştur. Hazret, “Hem 
bu dünyanı, hem öteki dünyanı bu hazine ile mamur edersin.” 
deyince eşkıya bütün adamlarıyla beraber, Şeyh Hasan Nuri’nin 
elini öpüp tövbe etmiş ve dergâha bağlanmıştır.” 203 

3.2. Ahi Sinan, Ahi Ebu Bekir, Ahi Yahya (14. yy. Başları) 

Ahilik, Kırşehir’de Ahi Evran-ı Veli tarafından temsil edilen “kardeşler” 

anlamına gelen dini-içtimai bir teşkilattır. Fakirleri koruyup gözeten, imaret kuran, 

işleten, kendilerine has iletişim şekilleri ve gizleri bulunan bir yapılanmadır. Ticaret 

ve sanat erbabı arasında yaygın olup mutlak kardeşlik inancına bağlıdır. Ahi 

reislerinin okur-yazar, yaşadığı dönem ve yerin bilgili, ahlaklı kişilerinden olduğu ve 

halk tarafından da muhabbetle karşılandığı bilinmektedir. 

Muğla yöresinde de Orhan Gazi ve Murad Hüdavendigar dönemlerinde İbn-i 

Batuta’nın aktardığına göre 1332 yıllarında Ahi zaviyeleri bulunduğu, kendisinin de 

buralarda misafir edildiği, ikram gördüğü anlaşılmaktadır. Menteşe bölgesinde ünlü 

seyyahın da aktardığına göre bilinen üç ünlü Ahi vardır. Ahi Sinan, Muğla’nın 

Düğerek köyünde yaşamıştır, türbesi de buradadır. Leyne’de zaviyesi (küçük tekke) 

bulunmaktadır. Düğerek köyü vakıfları buralardaki Ahilerin merkezi olmuştur.204 

Ahi Ebu Bekir, Ahi Köyünde (Yatağan Nahiyesi) yaşamış ve türbesi buradadır. Aynı 

yerde zaviyesi de vardır. Zaviyenin vakıfları ile şeyhliğini Rifâiyye tarikatı ehlinden 

Şeyh Hasan’ın yürüttüğü ifade edilmektedir. Buna ilişkin 1863 tarihli yetki fermanı 

bulunmaktadır. Ahi Yahya, mezarının Muğla’da Yusuf Efendi Mektebinde olduğu 

bilinmektedir.205  

Ahilerin, “Dört Kutub’un ikincisi tarikat piri, Âlemlerin babası Seyyid 

Ahmed-er Rufai el-Hüseyni Hazretleri”ne mensup olduklarını ifade eden sözleri 

nedeniyle Rifâiyye tarikatına bağlı oldukları ifade edilmektedir. 206 

                                                 
203 Açıkgöz, a.g.k., 2017. 
204 Eşmeli, a.g.e., s. 26. 
205 http://dumberek.atwebpages.com/index-5.1_makale-arastirma-ahi-sinan-cami.html (21 Temmuz 
2019). 
206 Hakses, a.g.e., s. 40. 



89 

 

4. Bayramiyye Mensubu Şahsiyetler 

4.1. Üç Erenler (14. yy) 

Eski Türkçe’de eren “erkek” anlamındaki er kelimesinin çoğul halidir. 

Kelime anlamını zamanla yitirmiş tekil olmuştur. Kullanımında “er, eren, erenler, 

Hak erleri, Hak erenler, Allah adamı” gibi ifadeler vardır. Türk tasavvufunda “velî” 

anlamında kullanılmış, “Allah’ın dostluğunu kazanmış, insanlara rehberlik 

yapabilecek faziletli, fedakâr ve cömert kişiler” için kullanılmıştır. Mensup olduğu 

bölgeye göre de “Horasan erenleri, Rum erenleri” ifadeleri ile anılan kişiler saygı 

duyulan, insân-ı kâmil kabul edilen kişilerdir. Erenlere şefkat, fedakârlık ve 

hoşgörüleri için “baba, ata, dede” de denilmiştir. Özellikle Mevlevî ve Bektaşîler 

tarikat büyükleri için “erenler, erenlerim” demiştir.207 

Muğla yakınlarında da Ömer, Salih ve Mehmet adıyla Bayramiyye tarikatı 

mensubu “Üç Erenler” bulunduğu rivayet edilmektedir. Buhara’dan geldikleri 

Düğerek Köyü Aşağı Camii mevkii, Muğla Pisi (Yeşilyurt Beldesi)’de ve 

Yatağan’da yerleştikleri bilinmektedir. Mezar yerleri konusunda farklı rivayetler 

vardır. Yine haklarında birçok söylenti de bulunmaktadır. Osmanlı Padişahı Yıldırım 

Beyazid’ın beylikleri kaldırmak için yaptığı savaşta şehit düştükleri bu 

söylentilerdendir.208 

Ahi Sinan’ın bu zatların en büyüğü, diğerlerinin onun müridi olduğu diğer 

söylentidir.  

4.2. Pisili Hoca (H. 895-974/M. 1490-1567) 

Halk arasında Pisili Hoca denilen Pisili İsa Abdülvahap’ın 16. Yüzyılda 

yaşadığı rivayet edilmektedir. Bölge haklı arasında tanınan ve sevilen eren, 

Kanuni’nin Rodos Seferine giderken kendisini ziyareti ile meşhur olmuştur. Türbesi 

                                                 
207 Süleyman Uludağ, “Erenler”, DİA, Cilt 11, Ankara, 1995, s. 294. 
208 Hakses, a.g.e., s. 28. 



90 

 

Muğla Yeşilyurt’tadır. Bölgede Cami’den başka bir medrese de olduğu 

söylenmektedir.209 

Muğla ve Ege bölgesinde bilinen ve ziyaret edilen türbede adaklar adanmakta 

ve yemekler dağıtılmaktadır. 

Kendisini meşhur eden Kanuni ziyareti sırasında Rodos’a sefere giden 

Padişahın ziyaret ettiği ve hayır duasını almak istediği Hoca, Rodos’u alıp 

alamayacağını soran Sultan Süleyman’a: “Marmaris civarındaki Armutalan’dan 

askerlerini geçirirken üzerlerini yoklayın. Eğer üzerlerinde armut bulunursa 

gitmeyin, bulunmazsa gidin muvaffak olursunuz” demiştir. Kanuni’nin Marmaris’ten 

çıkarken bunu uygulattığı ve armut çıkmayınca sefere gittiği rivayet edilmektedir.  

Muğla’da Pisili Hoca, Ahilik geleneğiyle anılmaktadır. Kanuni ve askerlerine 

ikramda bulunan Pisili Hoca rivayete göre, az miktarda süt ile tüm orduyu, yine az 

miktarda saman ve arpayla tüm hayvanlarını beslediği anlatılmaktadır.  

Pisili Hoca’nın Pisi Mescid-i Şerifi Zikirhanesi ve Sofuhanesinin kurucusu 

olduğu bilinmektedir.210 

5. Diğer Önemli Şahsiyetler 

Tasavvuf veya tarikat bağlantısı konusunda kesin bilgi bulunmamakla birlikte 

Muğla ve civarında yaşadığı bilinen dini kimliğiyle ön plana çıkan bazı şahsiyetler 

şunlardır: 

5.1. Pîr Ahmet Çelebi (11. yy) 

Eski Türbe köyünde, İkiz türbe denilen yerde Pîr Ahmet Çelebi ve 

torunlarının mezarı bulunmaktadır. Pîr Ahmet Çelebi için Buhara’dan geldiği, 

kurduğu medrese ile ilim yaydığı bilinmektedir. Hakkında anlatılan farklı menkıbeler 

vardır.211 

5.2. Saldır Şeyh Horasanî (Selçuklular Dönemi) 

                                                 
209 Eşmeli, a.g.e., s. 27. 
210 Önal, a.g.e., s. 171. 
211 Önal, a.g.e., s. 181. 



91 

 

Türbesi Bodrum Gümbet sırtlarındadır. Türbeden başka başının gömüldüğü 

bir mezar daha vardır. Rivayete göre uç beyi olan Saldır Şeyh Horasanî’nin 

Gümbet’te Bizans askerleri ile savaşırken düşman kılıcıyla başının kesildiği, yerden 

aldığı başıyla savaşmaya devam ettiği, kendisini gören bir kadının bunu söylemesiyle 

başın düştüğü anlatılmaktadır. Başın düştüğü yere ve savaşmaya devam edip yüz 

metre ileride düşen bedeninin olduğu yere birer mezar yapılmıştır.212 

5.3. Ahmed Gazi (H. ?-793/M. ?-1391) 

Milas ve Beçin hükümdarıdır, Menteşeoğlu İbrâhim Bey’in üç oğlundan 

birisidir. Rodos Şövalyeleri ve Kıbrıs Krallığıyla mücadele etmiştir. “Emir-i Kebir, 

Muratıp, Sultanı Mülükül Arap Velecem” ünvanları ile anılmaktadır.213  

Kitabede yazıldığına göre Ahmed Gazi tarafından Milas yakınlarındaki 

Peçin’de medrese 1375-76 yılında inşa ettirilmiştir. Menteşeoğulları’nın merkezi de 

Ahmed Gazi tarafından Peçin olarak belirlenmiş ve imarı için çalışmıştır. Yine 

kitabede şu ifadeler görülmektedir: 

“İlim talep etmek tüm Müslüman erkek ve kadınlara farzdır. Bu 

kutlu medresenin yapımını büyük emir, murabıt, sahillerin sultanı, 

din ve devletin tacı İbrahim oğlu Ahmed Gazi, yardımı aziz olsun, 

emretti.” 214 

Evliya Çelebi’nin 1671’de bölgeye yaptığı ziyarette “Ahmed Ağa 

Medresesi”nin Orhan Bey Camii karşısında olduğu ifade edilmiştir. Fethiye’deki 

Üzümlü ve Kaya’daki cami vakıflarını tespit ettirmiş, medrese yaptırmış, vakfını 

tespit ettirmiştir. Adıyla anılan medresenin bir kısmı türbe yapılmış Ahmed Gazi 

burada yatmaktadır. Kitabeden 1391’de vefat ettiği anlaşılmaktadır. 

Halk nazarında bir ziyaretgâh haline gelen türbe çevresinde Beçin Dede kabri 

ve tarihi bir çeşme de vardır. 

5.4. Şenköy Dedesi (H. ?-872/M. ?-1468) 
                                                 
212 Önal, a.g.e., s. 176. 
213 Semavi Eyice, “Ahmed Gazi Medresesi ve Türbesi”, DİA, Cilt 2, s.69, Ankara, 1989, s. 69. 
214 Habertürk Gazetesi, “Ahmed Gazi Medresesi Ziyaretçilerine Hazırlanıyor” Habertürk Gazetesi, 15 
Aralık 2018, https://www.haberturk.com/mugla-haberleri/65432383-ahmed-gazi-medresesi-
ziyaretcilerine-hazirlaniyor(16 Temmuz 2019). 



92 

 

Milas’ın yeni adı Şenköy eski adı Şeyh köy olan köyünde bir türbe 

bulunmaktadır. Zekai Eroğlu’nun ifadesine göre türbede üç kabir olduğu ikisinde 

fatiha yazıldığı belirtilmiştir. Türbe kapısındaki kitabede: 

“Hanei türbe Şehyül ârifin Abdurrahman Efendi fi sene-i salişin 

dülef ve rakamla 1030 /1620” 215 

ifadesi bulunmaktadır. 

Türbe içinde mezar taşının birisindeki; 

“Ve hüve halifetü Seyyid Mehmed el-Buharî el-müteveffü fî- şehr-i 

Bursa. Ente fa’nâ’llahu ruhahu ve’l-caziz. Âmin yâ rabbe’l-

’âlemîn tarih fi 884/ 1468” 

ifadesinden buranın Bursa’da vefat eden Buharalı Seyyid Mehmed’in makamı 

olduğu anlaşılmaktadır. 

Türbe için anlatılan efsane şu şekildedir:216 “Eskiden savaş sırasında asker 

vurulur. Vurulduğu yerde bir gecede türbe oluşur. Kendisi ve askerleri o türbede 

yatmaktadır. Türbenin taşları civarda bulunmamaktadır, nereden geldiği de 

bilinmemektedir”. 

5.5. Hamursuz Mustafa veya Mehmet Sait Dede (14. veya 15. yy) 

Hamursuz Dede’nin Seyyid Kemaleddin’in kardeşi olduğu, asıl adının 

Mehmet Said olduğu kaydedilmektedir. Biyografisine ilişkin detaylı bilgi veya belge 

bulunmamaktadır. Ekmek yaparken hamura maya katmadığından “Hamursuz” 

lakabıyla anılmaktadır.217 

Muğla-Düğerek arası kendi adı ile anılan tepede yattığına inanılmaktadır. 

Muğla’nın ilçe ve köylerinden gelenler dua ve niyazda bulunarak, mum yakmakta, 

adak kurban kesmektedir. Halk arasında Muğla merkezinin çevreye göre 

                                                 
215 Eroğlu, a.g.e., s. 189. 
216 Önal, a.g.e., s. 176. 
217 Eroğlu, a.g.e., s. 210. 



93 

 

depremlerden daha az etkilenmesinin nedeninin Hamursuz Dede’nin kerameti 

olduğuna inanılmaktadır.218 

Hamursuz Dede’nin “Yahudi” olduğu, Hamursuz Dağı’ndaki türbesinin “açık 

kilise” olduğuna ilişkin kesin bilgi ve belgeye dayalı olmayan söylentiler vardır.219 

5.6. Sarı Ana (15. yy. sonu) 

Eren veya evliya denildiğinde erkek şahıs akla gelse de Anadolu’da onlarca 

kadın eren ve evliya da vardır. Muğla’da bilinen iki kadın eren bulunmaktadır. 

Muğla’ya ilk su getiren kişi olarak bilinen Şemsi Ana ve Marmaris’in manevi mimarı 

kabul edilen 15. yüzyıl sonu, 16. yüzyıl başlarında yaşadığı tahmin edilen Sarı 

Ana’dır. 

Şahsında efsaneleşmiş, yüzyıllarca halkta yaşamış tarihi birisidir. Kesin bilgi 

bulunmamakla birlikte tasavvufi yönü olduğu söylenmektedir. Asıl adı “Yörük 

Fatma” olup muhtemelen sarışın olduğundan lakabıyla bilinmektedir.220 

Osmanlı döneminde Anadolu’nun Türkleşmesi ve İslamlaşması için 

kullanılan “Kolonizatör Türk Dervişleri” arasında “Baciyan-ı Rum” olarak 

tanımlanan kadın dervişlerden kabul edilmektedir.221 

Türbesi Marmaris’te kendi adıyla anılan bölgede olup kitabesinde şu ifade 

yazılıdır: 

Ya Hu, 

Gerçek bendeyim Sarı Ana’yım 

Her gönüldeyim Sarı Ana’yım 

Elde kirman, dilde zikrim 

Marmarisli Sarı Ana’yım222 

 
                                                 
218 Eşmeli, a.g.e., s. 29. 
219 Özgür, a.g.k. 
220 Türbeler, “Sarı ana Hz.,” https://turbeler.org/turbe-detay-870 (21 Temmuz 2019). 
221 Ömer Lütfü Barkan, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Kolonizatör Türk Dervişleri”, Vakıflar Dergisi, 
Cilt.2, 1974, s. 279-304. 
222 Namık Açıkgöz, Sarı ana ve Haziresindeki Mezar Taşları, Türkiye Diyanet Vakfı Marmaris 
Şubesi Yayını, Muğla, 2011, s. 18. 



94 

 

Yine türbede Sarı ana ile ilgisi bulunmamakla birlikte bölgede Mevlevi 

varlığına işaret eden bir kitabe vardır. Marmaris’te 1836-37 yıllarında 2. Mahmut 

tarafından yaptırılan Haşim Dede dergâhı veya Marmaris Mevlevihanesi’ne ait 

olduğu anlaşılan kitabe muhtemelen Mevlevihane’nin yıkılmasıyla korunacağı 

düşünüldüğü için buraya bırakılmıştır. Kitabe metninde; 

Tekye-i Hâşim Dede oldı zamânında küşâd 

Eyleyüp inşâsına himmet şeh-i cennet-mekân  

Marmaris halkı dün ü gün o şâh-ı ekremi 

Ağlayup rahmetle yâd itse sezâdır her zamân 

Yazdı Savfet de dü-gah âgâz idüp târihini 

Mevlevî dergâhı yapdı lutf idip Mahmûd Hân 223 

 

Hakkında anlatılan ve kendisini efsaneleştiren menkıbeler bulunmaktadır. 

Gaibi ve geleceği bildiğine ilişkin anlatılan menkıbe şöyledir: 

“Sarı Ana, hoşgörü, sevgisiyle, iyilikleriyle halkın gönlünü kazanmış. Kanunî 

Marmaris’e gelince şehrin büyüğünü sorarak duasını almak istemiş. Sarı Anayı 

öğütlemişler. Padişah ordusuyla ona misafir olmuş. Sarı Ana tek sarı ineğin sütüyle 

tüm orduyu doyurmuş. Padişah: Sarı Ana’m söyleyiver Rodos’u alabilecek miyim? 

diye sorunca; Orduda kimsenin yanında haram lokma nesne yoksa zafer senindir, 

cevabını almış. Nasıl anlayacağını soran Padişaha: Şimdi armut mevsimidir. 

Askerlerin torbasına baktır. Armut varsa Bu Marmaris bahçelerinden toplanmış 

haram nesnedir. Ancak benim de bir isteğim var. Torbalarında haram lokma çıkana 

bir şey yapma, onu gazadan alıkoy. Bu ona büyük bir ceza olur, demiş. Kanuni, 

askerlerin torbalarını aratmış, armut çıkanları da gazadan alıkoymuş. Rodos’tan 

dönüşte Sarı Ana’ya uğrayarak elini öpmüş ve gönlünü almış.” 224 

                                                 
223 Açıkgöz, a.g.e., s. 19. 
224 Önal, a.g.e., s. 172. 



95 

 

Sarı Ana, bölge halkına göre balıkçı ve denizcilerin de koruyucusudur. 

Denizde zorda kalanların ve ondan medet umanların yardımına koştuğuna 

inanılmaktadır.225 

Sarı Ana için diğer bir iddia da kendisinin Alevi olduğu, Padişah 2. Mahmut 

döneminde türbesindeki Aleviliğe ilişkin emarelerin kaldırılarak, türbe yanında cami 

yaptırıldığı ifade edilmektedir.226 

 

5.7. Emir Bayezid (H. 895-973/M. 1490-1566) 

Kanunî döneminde yaşamıştır. Buharalı olup, irşad için Muğla’ya gelmiştir. 

Şeyh Kerameddin ve Şeyh Muslihiddin ile aynı dönemde yaşamıştır. Mezarı Emir 

Bayezid Mahallesi’ndedir. 

5.8. Muslihiddin Efendi (H. 895-981/M. 1490-1574) 

Rivayete göre Horasan veya Buhara’dan gelmiştir. Şeyh Kerameddin Hoca 

ile birlikte anılmaktadır. Mezarı Muslihiddin mahallesinde cami yakınındadır.227 

5.9. Hacı Efendi (17. yy. sonu) 

17.-18. Yüzyılda yaşadığı tahmin edilen Hacı Efendi Yerkesik’te medfundur, 

yayla yolu bucağa 6 km uzaktadır. Buhara’dan gelen sufilerden olduğu 

bilinmektedir.228 

5.10. Sinan Efendi (H. ?-1132/M. ?-1720) 

Yerkesik’e Hacı Efendi gibi Buhara’dan gelen ilk gelen erenlerdendir. Sûfî 

olup kabri Yerkesik’tedir. Hakkında bilinen bilgi ya da menkıbe 

bulunmamaktadır.229 

                                                 
225 Sedat Ünal, “Yörük Fatma- Sarıana”, Gerçek Fethiye Gazetesi, 23 Temmuz 2018 
http://gercekfethiye.com/yazi/sedat-unal/yoruk-fatma--sariana/1884/ (22 Haziran 2019). 
226 Özcan Özgür, “Bir Ramazan Yazısı Daha…”, Hamle Gazetesi, 29 Ağustos 2009, 
http://www.hamlegazetesi.com.tr/bir-ramazan-yazisi-daha/(22 Haziran 2019). 
227 Önal, a.g.e., s. 179. 
228 Önal, a.g.e., s. 177. 
229 Önal, a.g.e., s. 177. 



96 

 

5.11. Hacı Kazım Efendi (H. 1281-1331/M. 1865-1913) 

1913’te vefat eden Hacı Kazım Efendi’nin mezarı Muğla’da Pazar Camii 

yakını kabristandadır. Cami yakınındaki medreseyi tekrar inşa ettirmiştir. Âlim bir 

zat olan Hacı Kazım Efendi’nin önceden bilme kerameti olduğu, kendisine gelen 

ziyaretçileri kapısı çalınmadan bildiği ve istediğini kabul ettiği anlatılmaktadır.230 

5.12. Mehmet Sâdık Oğuz (H. 1290-1356/M. 1874-1938)  

Milas’ta müftülük yapan Mehmet Sâdık Oğuz, iz bırakan bir âlimdir. 

Cumhuriyet’in ilk dönemine tanıklık etmiştir. 231  

1874’te Milas Hayıtlı’da doğmuştur, babası Müezzinoğlu Durmuş Ali 

Efendi’dir. İstanbul’da Fatih Dersiâmlarından Muğlalı Ali Rıza Efendi’den ders 

almış, 1902’de icazet almış, Milas’a müderris tayin edilmiştir. Ağa Cami 

müderrisliği, Cam-i Kebir vâizliği yapmıştır. 

Arapça ve felsefeye hâkim olan Mehmet Sadık Efendi’nin çok sayıda basılı 

eseri bulunmaktadır232: “Cihâd-ı Ekber, Vezâ’if-i Mühimme-i İslamiyye, Mevâ’iz-i 

Diniyye ve Fevâ’id-i İslamiyye Mecmuası”. 

Eserleri arasında 4 ciltlik Mevâ’iz-i Diniyye ve Fevâ’id-i İslâmiyye Mecmuası 

Mehmed Sâdık Efendi’nin, medrese tahsili ve dinî bilgilere hâkimiyeti yanında 

döneminin sosyal, siyasal hayatına siyasi ve sosyolojik tahlillerle yaklaştığının 

işaretidir. Kitabın alt başlığı “Ahkâm-ı Siyasiyye ve Ahvâl-i İctimaiyye-i İslamiyye” 

(Siyasî hükümler ve İslam’ın toplumsal durumları) olup içeriğine dair fikir 

vermektedir. Yine bir kısımda örf ve âdet konularının İslam toplumlarında 

değerlendirilme şekline dikkat çekilmiş, İslâm’la uyumlu örf ve adetler için 

uygulama durumu izah edilmiştir. Benzer durum 1925’te yazılan “Cihâd-ı Ekber” 

                                                 
230 Önal, a.g.e., s. 177. 
231 Hüseyin Avni Kunduracıoğlu, “Bazen... / fotoğrafların peşinden ...”, Milas Önder Gazetesi,19 
Ekim 2017, https://www.milasonder.com/yazarlar/havni-kunduracioglu/bazen-fotograflarin-
pesinden/1059 (17 Temmuz 2019). 
232 Kunduracıoğlu, a.g.k., 2017. 



97 

 

eseri için de geçerlidir. Daha kitap başlarken, İmparatorluktan cumhuriyete dönüşüm 

konusu işlenmiş, dönemin ahvaline dikkat çekilmiştir.233 

Mehmet Sadık Oğuz, 1938 yılında hayatını kaybetmiştir. 

5.13. Ali Rıza Hakses (H. 1308-1403/M. 1892-1983) 

Kayseri Saracık’ta doğmuştur. Saracıklı Osman Efendi’nin oğludur. İstanbul 

Üsküdar’da ilk tahsil ve hâfızlığını tamamlamış, “Kırâat-i aşere ve takrîb” dersleri 

almıştır. Vanlı Hâfız Zekeriyyâ Efendi’den ders almış, “Dârü’l-hilâfeti’l-aliyye” 

medresesinde “âlî” kısmını tamamlamıştır. Ruûs imtihandan geçerek “Medresetü’l-

mütehassısîn’in fıkıh ve usûl-i fıkıh” şubesinden mezun olmuş, dersiâmlık hakkı 

kazanmıştır.  

Memuriyete hâfız-ı kütüb olarak Üsküdar Hacı Selim Ağa Kütüphanesi’nde 

başlamıştır. Daha sonra sırayla Kadıköy ve Muğla’da (1938-1948) müftülük, Ege’de 

gezici vaizlik ve Fatih müftülüğü yapmıştır.  

Hakses emekli olduktan sonra yine göreve çağrılmış, Din İşleri Yüksek 

Kurulu üyesi, kurul başkanı ve İbrahim Bedrettin Elmalı’nın ardından Diyanet İşleri 

Başkanlığı yapmıştır. Bu defa yaş haddinden emekli olmuş (1968), kalan ömründe 

vaaz ve irşadı sürdürmüştür. 1983 yılında İstanbul’da vefat etmiştir.234 

Ali Rıza Hakses’i Muğla için özel kılan burada yaptığı 10 yıllık müftülük 

görevidir. Muğla için yazdığı “Muğla-Menteşe Büyükleri” isimli çalışması da 

önemlidir. Diyanet İşleri Başkanlığı’nın il müftülerinden ile şahsiyet kazandıran 

tarihî kişiliklere ilişkin çalışma istemiştir. Hakses de Muğla ve Menteşe yöresi için 

dinî, tasavvufî, edebî ve idarî şahsiyetlerin hayatını ve özelliklerini anlatan çalışmayı 

yapmıştır. Günümüzün bir doktora çalışması seviyesindedir. Hakses’in gençliğinden 

itibaren kütüphanecilik yapması el yazması kaynaklar dâhil büyük bir literatüre 

hâkim olması Muğla şehrinin hafızasını oluşturan bu nitelikli eserin ortaya çıkmasına 

vesile olmuştur.235 

                                                 
233 Namık Açıkgöz, “Âkif’in Dostu Milas Müftüsü”, Hamle Gazetesi, 07 Nisan 2015, 
https://www.hamlegazetesi.com.tr/akifin-dostu-milas-muftusu/ (19 Temmuz 2019). 
234 Veli Ertan, “HAKSES, Ali Rıza”, DİA, Cilt 15, s.210, Ankara, 1997, s. 210. 
235 Namık Açıkgöz, “Ali Rıza Hakses Camii”, Hamle Gazetesi, 14 Haziran 2016, 
http://www.hamlegazetesi.com.tr/ali-riza-hakses-camii/ (14 Temmuz 2019). 



98 

 

Şehre hizmet eden âlimin adı Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi Yerleşkesinde 

2015 yılında yapılarak hizmete alınan Cami’ye verilmiştir. 

  



99 

 

SONUÇ 

Malazgirt zaferinden 22 yıl sonra Menteşe bölgesi Türk toprağı olmuştur. 

Müslüman Türkler, Anadolu’ya sosyal düzen yanında yeni dinî anlayışlarını da 

getirmiştir. Uç bölgelere yerleşen aşiretler 14. yüzyıla kadar devam eden göçlerle 

İslamlaşma sürecini devam ettirmiştir. Aynı zamanda Şaman tesirinden uzaklaşma 

gerçekleşmiş, halk Türkmen babalarının ananelerine uygun telkinlerine kulak 

vermiştir.  

Anılan etkinin sağlanmasında Orta Asya’dan gelen Ahmed Yesevî etkisindeki 

şeyhler, babalar, dervişler, etkili olmuş, Moğol baskısından kaçanların sığındığı 

Selçuklu toprakları cihat mantığıyla gelen dervişlere mesken olmuştur. Bu durum 

için kuşkusuz Menteşe biçilmiş bir kaftan olup erenlerin konağı olmuştur. Daha 

sonrki Muğla halkı da erenleri buralara gelen ilk ataları olduğu düşüncesiyle sahip 

çıkmış, nerede bir türbe, yatır veya mezar görse ziyarete gitmiş, dilek ve 

temennilerde aracı kılmıştır.  

İslam Dünyasının önde gelen sûfîlerinden Mevlânâ’nın Konya’dan yaktığı 

ateş İslam ilmini ve tasavvufu yayma açısından oldukça başarılı olmuştur. Muğla’da 

da uzun yıllar sistemli teşkilatı ile önemli mutasavvıflar Mevleviyye tarikatında 

yetişmiştir. Yine Nakşibendiyye, Rifaiyye, Bayramiyye ve Zeyniyye tarikatlarının 

temsilcileri de bu topraklarda maya çalmış, İslam’ı sevdirip Allah’a imanı anlatmaya 

çalışmışlardır.  

Horasan ve Buhara kaynaklı Muğla erenleri Kanunî’nin Rodos seferinde 

yardımlarını esirgememiş, Pisili Hoca’nın bereketi ile ordunun karnını doyurmuştur. 

Bu örnekteki gibi genel olarak temayüz eden tarikatların, dönemin idarecileri ile iyi 

geçinmesi tarikatın halk arasında yayılması, terakki etmesi ve maddi anlamda 

sürdürülebilirliğini sağlamıştır. Fatih ile görüşen ve onu etkileyen Hüdai Salih 

Dede’ye verilen Muğla Zaviyesi ve vakıfları Muğla’da daha önceden tohumları 

atılmış olan Mevleviliğin büyüyüp gelişmesini, İbrahim Şahidi Hazretleri gibi 

Mevlevilik için müthiş birikimiyle katkı sağlayan bir şahsiyetin yetişmesine vesile 

olmuştur.  



100 

 

Benzer şekilde Ahilik teşkilatının temsilcileri ile ekonomik düzeni kurulan 

Muğla’da fakirlerin korunup gözetilmesi sağlanmış, içtimai hayatın gelişimine katkı 

sunmuştur. Muğla merkez yanında Milas, Yatağan, Bodrum, Fethiye gibi ilçelerde ve 

köylerinde de yayılan Allah dostu şahsiyetler gösterdikleri kerametlerle dilden dile 

anlatılmış, şeyhlerinden, pirlerinden öğrendikleri sırları geldikleri yerlerde kurdukları 

zaviye ve tekkelerde insanlara aktarmış, Allah’a ulaşma yolunda öncülük 

yapmışlardır. 

Muğla’da tarikat mensubu önemli şahsiyetler denildiğinde ilk olarak akla 

İbrahim Şahidi Hazretleri gelse de babası ve çocukları olmak üzere onun ailesi, 

onların şeyhi Seyyid Kemaleddin Mevlevilik açısından öne çıkan şahsiyetlerdir. 

Nakşibendiyye tarikatı açısından Hacı Süleyman Efendi önemli bayraktarlık yapmış, 

halkın çok sevdiği bir zat olmuştur. Rifailik Hasan Nuri Hazretleri ve bazı Ahi 

büyüklerince temsil edilmiştir. Yine Bayramilik Ahi erenlerinin Muğla ve civarına 

getirdiği bir tarikat olup takipçileri bulunmuştur. Zeyniyye tarikatı için ismen bir 

temsilci zikredilmese de kaynaklar bu tarikatın Muğla’da faaliyet gösterdiğini teyit 

etmektedir. 

Sonuç olarak Menteşe bölgesi 14. Yüzyıldan itibaren açık bir şekilde 

tarikatlerin  temsilcilerinin bulunduğu, açılan medrese ve zaviyelerle irşad faaliyeti 

yürüttüğü, dini ilimlerin öğretildiği ve önemli şahsiyetlerin yetiştiği müstesna bir yer 

olmuştur. Anılan tarihin gün yüzüne çıkarılması için daha fazla belgeye dayalı 

çalışma yapılmasına ihtiyaç duyulduğu değerlendirilmektedir.  

  



101 

 

KAYNAKÇA 

AÇIK, Nilgün. “Mevlânâ ve Mevlevi Tarikatının Eğiticiliği” III. Uluslar Arası 

Mevlânâ Kongresi Bildiri Kitabı, s. 99-114, Mayıs 2003. 

AÇIKGÖZ, Namık “Âkif’in Dostu Milas Müftüsü”, Hamle Gazetesi, 07 Nisan 2015, 

https://www.hamlegazetesi.com.tr/akifin-dostu-milas-muftusu/ (19 Temmuz 

2019) 

AÇIKGÖZ, Namık. “Ali Rıza Hakses Camii”, Hamle Gazetesi, 14 Haziran 2016, 

http://www.hamlegazetesi.com.tr/ali-riza-hakses-camii/ (14 Temmuz 2019) 

AÇIKGÖZ, Namık. “Ashab-ı Kehf ve Muğla”, Hamle Gazetesi, 07 Temmuz 2015, 

https://www.hamlegazetesi.com.tr/ashab-i-kehf-ve-mugla/ (11 Haziran 

2019).  

AÇIKGÖZ, Namık. “Ayvalı Camii Kitabesi”, Hamle Gazetesi, 23 Ağustos 2016, 

https://www.hamlegazetesi.com.tr/ayvali-camii-kitabesi/ (22 Haziran 2019). 

AÇIKGÖZ, Namık. “Düğerek Ahi Sinan Camii Minare Kitabesi”, Hamle Gazetesi, 

14 Kasım 2017, https://www.hamlegazetesi.com.tr/dugerek-ahi-sinan-camii-

minare-kitabesi/ (22 Haziran 2019). 

AÇIKGÖZ, Namık. “Milas Hoca Mukbil Zaviyesi Kitabesi”, Hamle Gazetesi, 15 

Kasım 2016, https://www.hamlegazetesi.com.tr/milas-hoca-mukbil-

zaviyesi-kitabesi/ (22 Haziran 2019). 

AÇIKÖZ, Namık. Muğla’da Eski Yazı Akrostişli Bir Mezar Taşı. Muğla Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2011, 8. 

AÇIKGÖZ, Namık. “Muğla’da Mevlevilik ve Şahidi”, Mevlânâ Mesnevi ve 

Mevlevihaneler Sempozyumu Bildirileri (30 Eylül- 01 Ekim 2006), Manisa 

2007 

AÇIKGÖZ, Namık. “Muğla’da Rifâ’î Şeyhi Hasan Nuri Dergâhı Kitabesi”, Hamle 

Gazetesi, 14 Mart 2017, https://www.hamlegazetesi.com.tr/muglada-rifai-

seyhi-hasan-nuri-dergahi-kitabesi/ (11 Temmuz 2019). 



102 

 

AÇIK ÖNKAŞ, Nilgün. Muğlalı İbrahim Şahidi, Muğla Valiliği Yayınevi, Muğla, 

2012. 

ADALIOĞLU, H.Hüseyin ve ASLAN, Nizamettin. Eskişehir Mevlevihanesi, Kesit 

Yayınları, İstanbul, 2009. 

AKAY, Nimetullah, “Osmanli Sultani II. Mahmud Döneminde Mevlevilik”, Harran 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Yıl: 20, Sayı 33, Ocak–Haziran 

2015, s.83-105. 

AKKUŞ, Mehmet. "Tasavvufun Anadolu’ya Girişi ve İslamlaşmada Rolü: Tanımı 

Kaynakları ve Tesirleriyle Tasavvuf”, Vefatının 10. Yılında Mehmet 

Zahit Kotku ve Tasavvuf Sempozyumu Tebliğleri, s.133-142. Haz., 

Coşkun Yılmaz, Seha Neşriyat, İstanbul 1991.  

ALGAR, Hamid. “Nakşibendiyye”. DİA, İstanbul, 2006, 335-342.  

ALTINTAŞ, Hayrani. “Tasavvuf”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

Cilt 31 Sayı.1, 1989, s. 73-83. 

ALTINTAŞ, Hayrani. Tasavvuf Tarihi, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, Ankara, 1986. 

ARPAGUŞ, Safi. Mevlânâ’nın Dini Anlatım Metodu, Basılmamış Doktora Tezi, 

Marmara Üniversites, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2001. 

AŞKAR, Mustafa. Tasavvuf Tarihi Literatürü, İz Yayıncılık, Ankara, 2001. 

BALTACI, Cahit. XV. ve XVI. Asırlarda Osmanlı Medreseleri, İrfan Matbaası, 

İstanbul, 1975. 

BARKAN, Ömer Lütfü. “Osmanlı İmparatorluğu’nda Kolonizatör Türk Dervişleri”, 

Vakıflar Dergisi, Cilt.2, 1974, s.279-304. 

BAYRAKTAR, Mehmet. İslâm Felsefesine Giriş, Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 

1988. 

BAYRAM, Mikail, Sosyal ve Siyasi Boyutlarıyla Ahi Evren-Mevlânâ 

Mücadelesi, Damla Ofset, ikinci baskı, Konya, 2006. 



103 

 

BAYRAMOĞLU Fuat ve AZAMAT, Nihat. “Bayramiyye”, Türkiye Diyanet 

Vakfı, İslam Ansiklopedisi, Cilt 5, s.269-273, Ankara, 1992. 

BAYRAMOĞLU, Fuat. Hacı Bayram-ı Veli Yaşamı-Soyu-Vakfı, c.1-2, Türk Tarih 

Kurumu Yayınları. Ankara, 1986. 

BEYDİLLİ, Kemal “Selim III”, Türkiye Diyanet Vakfı, İslam Ansiklopedisi, Cilt 

36, s.425-426, Ankara, 2009. 

CEBECİOĞLU, Ethem. “Prof. Nicholson’ın Kronolojik Esaslı Tasavvuf Târifleri” 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt. 29, Sayı.1, 1987, s. 

387-406. 

CEBECİOĞLU, Ethem. Hacı Bayram Veli, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 

1991. 

CEYHAN, Semih. “Mesnevi”, Türkiye Diyanet Vakfı, İslam Ansiklopedisi, Cilt 

29, s.325-334, Ankara, 2004, s.326. 

CEYHAN, Semih (Ed.). Türkiye’de Tarîkatlar, İslam Araştırmaları Merkezi 

(İSAM) Yayınları, İstanbul, 2015. 

ÇADIRCI, Musa. Tanzimat’a Girerken Türkiye’de Şehirler İdâresi, Doktora Tezi, 

Ankara Üniversitesi, Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi, Ankara, 1972. 

ÇELEBİ, Asaf Halet. Mevlânâ ve Mevlevilik, Hece Yayınları, İstanbul, 1974. 

ÇIPAN, Mustafa. “Şâhidî, İbrâhim”, Türkiye Diyanet Vakfı, İslam Ansiklopedisi, 

Cilt 38, s.273-274, Ankara, 2010. 

ÇIPAN, Mustafa. Muğlalı Şahidi Dede (Hayatı-Şahsiyeti-Eserleri), Bahçıvanlar 

Basım, Konya 2014. 

ÇIPAN, Mustafa. Muğlalı Şahidi Dede, Hayatı-Şahsiyeti-Eserleri, Nur Basımevi, 

Konya, 1986.  

EFLÂKÎ, Ahmet. Menakibu’l-Arifin, Trc. Tahsin Yazıcı, Milli Eğitim Basımevi, 

Ankara, 1954. 

ERAYDIN, Selçuk. Tasavvuf ve Tarikatlar, Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Vakfı Yayınları, İstanbul, 1981. 



104 

 

ERAYDIN, Selçuk. Tasavvuf ve Tarikatlar, Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Vakfı Yayınları, İstanbul, 2011. 

ERDOĞAN, Özden. XVIII. Y.Y.’a Kadar Anadolu’daki Türkmenlerin Dini Durumu, 

Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi  Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Ankara, 2003. 

EROĞLU, Zekai. Muğla Tarihi, Muğla Belediyesi Kültür Yayını, Muğla, 2011. 

ERTAN, Veli. “HAKSES, Ali Rıza”, Türkiye Diyanet Vakfı, İslam Ansiklopedisi, 

Cilt 15, s.210, Ankara, 1997 

EŞMELİ, İsmet. Muğla-Yatağan ve çevresi halk inanışları ve uygulamaları üzerine 

bir araştırma. Yüksek Lisans Tezi. Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal 

Bilimleri Enstitüsü, 2006. 

EVLİYA ÇELEBİ. Seyahatnâme, Cilt 9-10, (Sadeleştiren Mümin Çevik) Üçdal 

Neşriyat, İstanbul, 1984. 

EYİCE, Semavi. “Ahmed Gazi Medresesi ve Türbesi”, Türkiye Diyanet Vakfı, 

İslam Ansiklopedisi, Cilt 2, s.69, Ankara, 1989. 

FAROQHI, Suraiya. Menteşeoğullarından Osmanlılara Muğla. Tarih İçinde Muğla, 

2006, 16-33. 

FÜRÛZANFER, Bedîüzzaman. Mevlâna Celâleddin, (Çev. F.N.Uzluk) , Milli 

Eğitim Bakanlığı (MEB) Yayınları, İstanbul 1997. 

GENÇ, İlhan. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’ara-yı Mevleviyye, AKM Yayınları, 

Ankara, 2000. 

GÖKMEN, Ertan. "XVIII. Yüzyılda Muğla’da Dinî ve Sosyal Yapılar." Muğla 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi Cilt 28, 2013, 74-113. 

GÖLPINARLI, Abdülbaki. Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, İnkılâp Kitabevi, 

İstanbul, 2006. 

GÜNEŞ, Hüseyin, Lale Devrinde Amasya (XVIII. yüzyılın ikinci çeyreği), Doktora 

Tezi, Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Samsun, 2001. 

GÜRER, Dilaver. Düşünce ve Kültürde Tasavvuf, Ensar Yayınları, İstanbul, 2007. 



105 

 

HAAR, Johan G. “Nakşbendiyye’de Manevî Rehberliğin Önemi”, Çev: Ahmet 

Cahid Haksever, Tasavvuf Dergisi Sayı. 9, 2002, s.385-386. 

Habertürk Gazetesi, “Ahmed Gazi Medresesi Ziyaretçilerine Hazırlanıyor” 

Habertürk Gazetesi, 15 Aralık 2018, https://www.haberturk.com/mugla-

haberleri/65432383-ahmed-gazi-medresesi-ziyaretcilerine-hazirlaniyor(16 

Temmuz 2019). 

HAKSES, Ali Rıza. Muğla Menteşe Büyükleri, Muğla Valiliği Yayınları, Muğla, 

1999. 

HALAÇOĞLU, Yusuf. XIV-XVII. Yüzyıllarda Osmanlılarda Devlet Teşkilâtı ve 

Sosyal Yapı, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1998. 

http://dumberek.atwebpages.com/index-5.1_makale-arastirma-ahi-sinan-cami.html 

(21 Temmuz 2019). 

İBN BATUTA. Seyâhatname, (nşr. M. Çevik) İstanbul, Üçdal Neşriyat, İstanbul. 

1993. 

İNALCIK, Halil. The Otoman Empire, London: Variorum Reprints. 1973 

KABAKLI, Ahmet. Tasavvuf, Tarikat, Edebiyat, Türk Edebiyatı Vakfı Yayınları 

İstanbul, 2006. 

KARA, Mustafa. Dini Hayat ve Sanat Açısından Tekkeler ve Zaviyeler, Dergâh 

Yayınları, İstanbul, 1990. 

KARA, Mustafa. “Osmanlılarda Tekke Siyaseti”, Hareket Dergisi, Ocak-Şubat 

1975, Sayı. 9, s. 109-110. 

KARPUZ, Haşim. “Mevlânâ Külliyesi”, Türkiye Diyanet Vakfı, İslam 

Ansiklopedisi, Cilt 29, s.448-452 Ankara 2004. 

KÖPRÜLÜ, Fuat. Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, Ankara, 1976. 

KUNDURACIOĞLU, Hüseyin Avni. “Bazen... / fotoğrafların peşinden ...”, Milas 

Önder Gazetesi,19 Ekim 2017, https://www.milasonder.com/yazarlar/havni-

kunduracioglu/bazen-fotograflarin-pesinden/1059 (17 Temmuz 2019). 



106 

 

KURTKAN, Amiran. Genel Sosyoloji, Divan Yayınları, İstanbul, 1976. 

KÜÇÜK, Hasan. Tarikatlar: Osmanlı Devletini Tarih Sahnesine Çıkaran 

Kuvvetlerden Biri ve Türkler Üzerindeki Müsbet Tesirleri, Türdav 

Yayınları, İstanbul, 1980. 

KÜÇÜK, Sezai. “Yenileşme Dönemi Kültür ve Sanatına Katkıda Bulunan 

Mevleviler ve Mevlevi Dergâhında Güzel Sanatlar”, İçinde: Halil İnalcık 

(Ed.) Türkler Ansiklopedisi, Cilt XV, s.539-552. Yeni Türkiye Yayınları, 

Ankara 2002. 

KÜLEKÇİ, Numan. Şâhidî İbrahim Dede ve Gülşen-i Vahdet. Akçağ Yayınları, 

Ankara, 1996. 

METE, Zekai. “Muğla”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Cilt 30, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayını, İstanbul, 2007. 

Milliyet. “İkiz Türbe ve Cami Ziyarete Açıldı”, Milliyet Gazetesi, 13 Kasım 2014, 

http://www.milliyet.com.tr/ikiz-turbe-ve-cami-ziyarete-acildi-mugla-

yerelhaber-471016/ (29 Haziran 2019). 

MOLLA CAMİ. Nefahatü’l-Üns,(Ter. Lami Çelebi), Medine Yayınları İstanbul, 

2017. 

MUSLU, Ramazan. Osmanlı Toplumunda Tasavvuf (18. Yüzyıl), İnsan Yayınları, 

İstanbul, 2004. 

NALÇAKAR, Ayfer ve ÜLGER, Arif Özgür. “Muğla’da Bir Çınar: İbrahim Şahidi 

Dede Hayatı ve Eserleri", 1. Uluslararası Mevlevîlik ve Şâhidî 

Sempozyumu, Muğla, 17 Aralık 2014. 

ÖCALAN, Hasan Basri. “Anadolu Selçukluları Zamanında Tasavvuf Düşüncesi”. 

İçinde: Halil İnalcık (Ed.) Türkler Ansiklopedisi. Cilt VII, s.462-470. Yeni 

Türkiye Yayınları: Ankara. 2002. 

ÖNAL, Mehmet Naci. “Hoca Ahmed Yesevî Tesirindeki Muğla Erenleri”, I. Türk 

Dünyası Lehçe ve Edebiyatları Sempozyumu Bildirileri Kitabı, s. 167-

183, 21-22 Nisan 2000, Muğla. 



107 

 

ÖNAL, Mehmet Naci. Muğla Efsaneleri, Muğla Üniversitesi Yayınları, Muğla, 

2003. 

ÖSEN, Serdar. Osmanlı Devlet ve Toplum Hayatına Mevlevilik, 19. yüzyıl. Kitap 

Yayınevi, İstanbul, 2015. 

ÖZDEMİR, Rıfat. XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Ankara, Kültür ve Turizm 

Bakanlığı, Ankara, 1986. 

ÖZGÜR, Özcan “Bir Ramazan Yazısı Daha…”, Hamle Gazetesi, 29 Ağustos 2009, 

http://www.hamlegazetesi.com.tr/bir-ramazan-yazisi-daha/ (22 Haziran 

2019). 

SÂKIB MUSTAFA DEDE. Sefine-i Nefise-i Mevleviyân, 3 Cilt, Matbaa-i Vehbiye, 

Kahire, 1283. 

SAYLAN, Betül “Mustafa Sâkıb Dede’nin Gözünden Kütahya Mevlevîhânesi ve 

Celâleddin Ergūn Çelebi”, Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Cilt 5, 2014, ss. 57-91. 

SCHIMMEL, Annemarie. İslamın Mistik Boyutları, çev. E. Kocabıyık. İstanbul: 

Kabalcı Yayınları, 2001. 

SEYYİD SAHÎH AHMED DEDE. Mecmûatü‟t-Tevârîhi‟l-Mevleviyye, (haz. 

Cem Zorlu), İnsan Yayınları, İstanbul, 2003. 

ŞİMŞEKLER, Nuri. Mevlevîliğin Tarihi Seyri, Mevlânâ Celaleddîn-i Rumi, 

İnsanlığın Aynası, Konya Büyükşehir Belediyesi Yayınları, Konya 2004. 

TANMAN, M. Baha “Galata Mevlevîhânesi”, Türkiye Diyanet Vakfı, İslam 

Ansiklopedisi, Cilt 13, s.317-321, Ankara, 1996, s.318. 

T.C. Menteşe Belediye Başkanlığı. Muğla Tarihi, http://www.mentese.bel.tr/mugla-

tarihi/ (12 Haziran 2019). 

T.C. Menteşe Belediyesi. “Gezi Rehberi”, http://www.mentese.bel.tr/gezi-rehberi/ 

(15 Haziran 2019). 

T.C. Menteşe Kaymakamlığı. İlçemiz, <http://www.mentese.gov.tr/ilcemiz-

hakkinda> (21 Haziran 2019). 



108 

 

TAHRALI, Mustafa. “Rifâiyye”, Türkiye Diyanet Vakfı, İslam Ansiklopedisi, Cilt 

35, s.99-103 Ankara 2008. 

TAHRALI, Mustafa. İstanbul Tasavvuf Notları, Yüksek İslâm Enstitüsü, İstanbul. 

TANRIKORUR, Ş. Barihüda “Mevleviyye” Türkiye Diyanet Vakfı, İslam 

Ansiklopedisi, Cilt 29, s.468-475, Ankara, 2004. 

TOPCU, Mürşide. Işknâme, Tırâşnâme, Risâle-i Âfâk u Enfus (metin-çeviri-

inceleme). Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimleri 

Enstitüsü, 2009. 

TÜRER, Osman. Tasavvuf Tarihine Giriş, Erzurum, 1992. 

TÜRKEŞ, Ünal. Kurtuluş Savaşında Muğla. Yelken matbaası, 1973. 

ULUDAĞ, Süleyman. “Erenler”, Türkiye Diyanet Vakfı, İslam Ansiklopedisi, Cilt 

11, s.294-295, Ankara, 1995. 

ULUDAĞ, Süleyman. Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınevi, İstanbul 

2005. 

ÜLKEN, Hilmi Ziya. “Türk Vakıf Sistemi ve Türk Şehirciliği”, Vakıflar Dergisi, 

Cilt.9, 1971, s. 135-136 

ÜLKEN, Hilmi Ziya. Türk Tefekkürü Tarihi, Cilt II, Matbaai Ebüzziya, İstanbul, 

1934. 

ÜNAL, Sedat. “Yörük Fatma- Sarıana”, Gerçek Fethiye Gazetesi, 23 Temmuz 2018 

http://gercekfethiye.com/yazi/sedat-unal/yoruk-fatma--sariana/1884/ (22 

Haziran 2019) 

ÜRÜN, Ahmet Kazım. “Mevlânâ’nın Edebi Kişiliğini Etkileyen Şahsiyetler ve 

Eserleri” III. Uluslararası Mevlânâ Kongresi, Konya, Mayıs 2003. 

YILMAZ, Hasan Kamil. Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, Ensar Neşriyat, 

İstanbul, 2011. 

YILMAZ, Hasan Kamil. Azîz Mahmûd Hüdâyî ve Celveti Tarîkatı, Marmara 

Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, İstanbul, 1982. 



109 

 

YILMAZ, Nejdet. Osmanlı toplumunda tasavvuf: sûfîler, devlet ve ulemâ (XVII. 

yüzyıl). Osmanlı Araştırmaları Vakfı Yayınları, İstanbul, 2001. 

YILMAZÇELİK, İbrahim. XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Diyarbakır, Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, Ankara, 1995. 

 

 

  



110 

 

ÖZGEÇMİŞ 

           21.03.1977 tarihinde İzmir’ de doğdu. İlköğretimini Kıbrıs Paşaköy 

ilkokulun’ da ortaokulu Erzincan Kazım Karabekir Lisesi’nde ve lise eğitimini de 

Konya Gazi Lisesinde tamamladıktan sonra 1995 yılında Ankara Gazi Üniversitesi 

Gazi Eğitim Fakültesi Arap Dili Eğitimi bölümüne girdi. Adı geçen bölümden 2000 

yılında mezun olduktan sonra “Uluslararası Öğrenci Değişim Programı” kapsamında 

girdiği sınavı kazanarak Suriye/ Şam’da 8 ay Arap dili eğitimi aldı. 

             2005 yılında atanarak İmam Hatip Liselerinde Arapça Öğretmeni olarak 

görev yapmaya başladı. 

              Arapça dışında orta derecede İngilizce ve az derecede Farsça bilmektedir. 

              Evli ve iki erkek çocuk annesidir. 

              

 


	ÖZET
	ABSTRACT
	İÇİNDEKİLER
	KISALTMALAR
	ÖNSÖZ
	GİRİŞ
	GENEL OLARAK TASAVVUF VE MUĞLA’DA DİNİ VE SOSYAL HAYAT
	1. Tasavvuf
	1.1. Tarikatlar
	1.2. Tasavvuf Tarihi
	1.2.1. Zühd Dönemi
	1.2.2. Tasavvuf Dönemi
	1.2.3. Tarikatler Dönemi


	2. Anadolu’da Tasavvuf ve Tarikatlerin  Doğuşu
	3. Muğla’nın Tarihi, Sosyal, Kültürel ve Dini Özellikleri
	2.1. Sosyal, Kültürel Özellikleri
	2.2. Dini Özellikleri


	BİRİNCİ BÖLÜM
	MUĞLA’DA DİNİ HAYATIN UNSURU OLAN YAPILAR
	1. Camii ve Mescitler
	1.1. Şahidi Camii
	1.2. Şeyh Bedreddin/Şeyh Câmii
	1.3. Kurşunlu Câmi
	1.4. Ulu Camii
	1.5. Ahi Sinan Camii
	1.6. Mehmed Beşe Mescidi/Câmii
	1.7. Câmi-i Kebîr
	1.8. Ayvalı Kapu Câmii
	1.9. Süleyman Efendi/Hacı Ebubekir Câmii
	1.10. Kurbanzade Câmii

	2. Medreseler
	2.1. Konya Mollası Mehmed Efendi Medresesi
	2.2. Hacı Kahraman Medresesi
	2.3. Kâtib Mehmed Efendi Medresesi
	2.4. Mehmed Efendi, Hacı Abbas ve Diğer Kişilerin İnşa Ettikleri Hücreler

	3. Zaviye, Tekke ve Türbeler
	3.1. Muğla Mevlevihanesi
	3.2. Şemseddin Bey Zâviyesi
	3.3. Ahi Sinan Zâviyesi
	3.4. Ahi Yahya Zâviyesi
	3.5. Hoca Mukbil Zaviyesi
	3.6. Düğerek Köyü Tekkesi
	3.7. İkiz Türbe
	3.8. Şeyh Şâhidî Türbesi


	İKİNCİ BÖLÜM
	MUĞLA’DA TASAVVUFİ HAYATA ŞEKİL VEREN TARİKATLAR
	1. Mevleviyye
	1.1. Mevlânâ Celâleddîn-i Rumî (H. 604-672/M. 1207-1273)
	1.2. Muğla’da Mevleviyye

	2. Nakşibendiyye
	2.1. Bahâeddin Nakşibend (H. 718-791/M. 1318-1389)
	2.2. Muğla’da Nakşibendiyye

	3. Rifâiyye
	3.1. Seyyid Ahmed er-Rifâî (H. 512-578/M. 1118-1182)
	3.2. Muğla’da Rifâîyye

	4. Bayramiyye
	4.1. Muğla’da Bayramiyye

	5. Zeyniyye
	5.1. Muğla’da Zeyniyye


	ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
	MUĞLA’DA YAŞAMIŞ OLAN ÖNEMLİ ŞAHSİYETLER
	1. Mevleviyye Mensubu Şahsiyetler
	1.1. Şeyh Seyyid Kemaleddin (H. ?-830/ M. ?-1430)
	1.2. Hüdai Salih Dede (H. 785-885/M. 1383-1480)
	1.3. İbrahim Şahidi (H. 875-957/M. 1470-1550)
	1.4. Şuhudi Dede (H. ?-1000/M. ?-1591)
	1.5. Hüsameddin Efendi (H. ?-1026/M. ?-1617)
	1.6. Sül Efendi (17. yy. sonu)
	1.7. Yusuf Ziyaeddin (H. 1252-1327/M. 1836-1909)
	1.8. Hacı Mehmet Zekai (H. 1256-1351/M. 1849-1932)

	2. Nakşibendîyye Mensubu Şahsiyetler
	2.1. Kurbanzade Hacı Süleyman Efendi (H. 1211-1291/M. 1797-1875)
	2.2. Şeyh İbrahim Efendi (H. 1256-1319/M. 1840-1901)

	3. Rifâîyye Mensubu Şahsiyetler
	3.1. Şeyh Hasan Nuri (19.yy)
	3.2. Ahi Sinan, Ahi Ebu Bekir, Ahi Yahya (14. yy. Başları)

	4. Bayramiyye Mensubu Şahsiyetler
	4.1. Üç Erenler (14. yy)
	4.2. Pisili Hoca (H. 895-974/M. 1490-1567)

	5. Diğer Önemli Şahsiyetler

	SONUÇ
	KAYNAKÇA
	ÖZGEÇMİŞ



