
T.C. 

DOKUZ EYLÜL ÜNİVERSİTESİ 

GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 

MÜZİK BİLİMLERİ BÖLÜMÜ 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

YEREL KİMLİĞİN MÜZİKSEL TEMSİLİ “ TÜRK CAZ MUSİKİSİ” ÖRNEĞİ 

 
 
 
 
 

Hazırlayan 

Zeynep DEMİR 

 
 
 
 

Danışman 

Prof. Dr. Aykut Barış ÇEREZCİOĞLU 

 

 

 

İZMİR / 2023 

 

 



 

 

ii 

YEMİN METNİ 

 

Yüksek Lisans tezi olarak sunduğum “YEREL KİMLİĞİN MÜZİKSEL 
TEMSİLİ “ TÜRK CAZ MUSİKİSİ” ÖRNEĞİ” adlı çalışmanın, tarafımdan, bilimsel 
ahlak ve geleneklere aykırı düşecek bir yardıma başvurmaksızın yazıldığını ve 
yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilenlerden oluştuğunu, bunlara atıf yapılarak 
yararlanılmış olduğunu belirtir ve bunu onurumla doğrularım. 

 

Tarih -- /-- /---- 

                                                                              Zeynep DEMİR 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
  

Ozan Gelen



 

 

iii 

TUTANAK 

Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü’nün ……/ ……/ 

………. tarih ve ………… sayılı toplantısında oluşturulan jüri, Lisansüstü Öğretim 

Yönetmeliği’nin …….. maddesine göre yüksek lisans öğrencisi Zeynep DEMİR’in 

“YEREL KİMLİĞİN MÜZİKSEL TEMSİLİ “ TÜRK CAZ MUSİKİSİ” 

ÖRNEĞİ” konulu tezi incelenmiş ve aday ……/ ……. / ………... tarihinde, saat 

…………….’da jüri önünde tez savunmasına alınmıştır. 

Adayın kişisel çalışmaya dayanan tezini savunmasından sonra …………. 

dakikalık süre içinde gerek tez konusu, gerekse tezin dayanağı olan anabilim 

dallarından jüri üyelerine sorulan sorulara verdiği cevaplar değerlendirilerek tezin 

…………………….. olduğuna oy ……………………… ile karar verilmiştir. 

 
 

BAŞKAN 

 
 
 

ÜYE                                               ÜYE 

 
 
 
 
 
 
 
  



 

 

iv 

ÖZET 

Caz müzik türü ortaya çıktığı yıllardan itibaren yaklaşık olarak her on yılda bir 

değişime uğramış ve farklı müziksel unsurlarla üsluplara/stillere ayrılmıştır. Bu 

durum, caz müziğini inceleyen yazarlara göre, türün doğaçlamaya dayalı ve sınırları 

olmayan açık uçlu özü nedeniyle gerçekleşir. Türkiye’de caz tarihi, ülkeye giriş 

yaptığı mütareke yıllarından bu yana birçok farklı müzisyen tarafından icra edilmiş ve 

yerel motiflerin bu türde kullanılıp kullanılmaması üzerine tartışmaların yer aldığı 

süreci oluşturmuştur. Caz müziğinin Türkiye’de ortaya çıkarak üretim ve dağıtım 

alanın genişlemesi sürecinde ilk örneklerin Ermeniler ve Yahudiler gibi farklı etnik 

kimliklere  mensup müzisyenler tarafından icra edildiği belirtilmektedir.  Türk 

kimliğine sahip müzisyenlerin de bu farklı etnik kimlikli müzisyenleri dinleyerek, 

izleyerek ve gözlemleyerek türe dair icralarını oluşturduğu anlatılmaktadır. Türkiye’de 

caz müzik türünün müziksel yapısı ve enstrümanlarına sadık kalınıp Türk müziğinin 

enstrümanları, nazariyatı, usulleri, koma sesleri ve makamları gibi müziksel ögelerinin 

eklendiği icralar bulunmaktadır. Bu icralar, caz müzik türü üzerine yerel olan Türk 

müziği öğelerinin kullanılması ile küresel caz scene içerisinde yerel scene'e dair 

unsurlar olarak belirginleşir.  

Çalışmada, ana akım bir tür olan caz müziğinin Türkiye’deki icralarında 

önemli bir üsluplaşmayı ifade eden “Türk Caz Musikisi” ifadesini kullanan müzisyenin 

yerel kimliğiyle kendini küresel olan müzik türü içinde nasıl temsil ettiği incelenmiştir. 

Burada temel problemi, “Türk Caz Musiki ifadesinin kullanımında ortaya çıkan 

müziksel ve performansa dayalı unsurların ana akım ve yerel kimlik gösterini olarak 

ortaya çıktığı yerlerin neler olduğu ve bu unsurların Türk Caz Musikisi söylemi ile 

üretim yapan müzisyenin, Anıl Şallıel’in, yerel kimlik gösteriminde nasıl işlediği” 

soruları oluşturur.  Çalışmada, Türkiye’deki caz müziğinin tarihsel süreci, yerel 

unsurların eklenmesi ile oluşan üsluplar ve bunun bir örneğini oluşturan Anıl Şallıel’in  

kayıtları ve performanslarında görünürlük kazanan Türk Caz Musikisi ifadesi, scene, 

yerel scene ve yerel kimlik kavramlarıyla incelenir.  

Anahtar Kelimeler: Scene, Yerel Scene, Yerel Kimlik  

 



 

 

v 

ABSTRACT  

Jazz music genre has changed approximately every ten years since its 

emergence and has been divided into styles/styles with different musical elements. 

According to the authors of jazz music, this happens because of the improvisational and 

open-ended nature of the genre.  The history of jazz in Turkey has been performed by 

many different musicians since the armistice years when it entered the country and it 

has created a process in which there are discussions on whether or not local motifs 

should be used in this genre. It is stated that the first examples were performed by 

musicians belonging to different ethnicities, such as Armenians and Jews, in the process 

of expanding the field of production and distribution of jazz music in Turkey. It is 

explained that musicians with Turkish identity also create their performances on the 

genre by listening, watching and observing these musicians with different ethnic 

identities. In Turkey, there are performances in which musical elements of Turkish 

music such as instruments, theory, procedures, coma sounds and modes are added, 

while remaining faithful to the musical structure and instruments of the jazz music 

genre. These performances become evident as elements of the local scene within the 

global jazz scene, with the use of local Turkish music elements on the jazz music genre. 

In the study, how the musician, who uses the expression “Turkish Jazz Music”, 

which expresses an important stylisticization in the performances of jazz music, which 

is a mainstream genre in Turkey, with his local identity, represents himself in the global 

music genre. The main problem here is what are the places where the musical and 

performance-based elements that emerge in the use of the expression "Turkish Jazz 

Music" emerge as a mainstream and local identity show, and how these elements are 

used in the representation of the local identity of the musician, Anıl Şallıel, who 

produces with the Turkish Jazz Music discourse. constitutes the questions. In the study, 

the historical process of jazz music in Turkey, the styles formed by the addition of local 

elements, and the Turkish Jazz Music expression, which becomes visible in the 

recordings and performances of Anıl Şallıel, which is an example of this, are examined 

with the concepts of scene, local scene and local identity. 

 

Keywords: Scene, Local Scene, Local Identy 



 

 

vi 

ÖNSÖZ 

Hayatın benim için yoğun ve karmaşık olduğu zamanlarda hep müziğe 

sarılmışımdır. Müziğin insan hayatında hatta sosyal hayatının düzenlemesinde de 

önemli bir rolü olduğunu düşünürüm. Öyle ki benim müziğe olan ilgim, sevdiğim 

şarkıların müziksel özellikleri ve sözleri dışında sevdiğim müzik türlerinin tarihine ve 

sanatçıların kültürlerine olan merakımı oluşturdu. Küçük yaşlarda keman eğitimiyle 

başladığım müzik yaşantım, lise ve lisans eğitimi tercihlerimi de etkiledi ve hayatım 

müzik etrafında gelişti. Lisans ve yüksek lisans süresince yaptıkları ve yapmaya devam 

ettikleri çalışmalarıyla akademik çalışmalara olan merakımı arttıran sorularımı 

yanıtlayıp bana yol gösteren sevgili Prof. Dr. Fırat Kutluk, Prof. Dr. Ayhan Erol, Doç. 

Dr. Levent Ergun hocalarıma teşekkürü borç birlim. Ayrıca Prof. Dr. İbrahim Yavuz 

Yükselsin, Doç. Dr. Ali Cenk Gedik ve Doç. Dr. Elif Tekin Gürgen hocalarıma teşekkür 

ederim. Yüksek lisans ders aşamasında Prof. Dr. Ayhan Erol hocamdan aldığım 

“Müziğin Kültürel Çalışmaları” ve Prof. Dr. Aykut Barış Çerezcioğlu hocamdan 

aldığım “Küreselleşme ve Müzik” adlı derslerden hareketle çalışmamın nasıl 

şekilleneceği belli olmuş oldu. Hem albüm kayıtlarına hem de sahne performanslarına 

ilgi duyduğum ve yakinen takip ettiğim Anıl Şallıel’in, albümünde kullanmış olduğu 

“Türk Caz Musiki” ifadesi ve çalışmaya başlamadan önceki sohbetlerimizde kullandığı 

ifadenin bir “alt tür” olabileceğine dair söylemleri, benim için akademik bir araştırma 

merakına dönüştü. Sevgili danışmanım Prof. Dr. Aykut Barış Çerezcioğlu hocamla 

paylaştığım bu merak sonrasında hocamın yönlendirmelerinden hareketle sanatçıyla 

yaptığım görüşmelerden edinilen bilgiler çerçevesinde çalışmanın kavramları scene, 

yerel scene ve yerel kimlik kavramları olarak belirlendi. Çalışmanın örnek olayı olarak 

“Türk Caz Musikisi” bestecisi, görüşme sorularını açıklıkla ve sıkılmadan yanıtlamış 

olan Anıl Şallıel’e teşekkürlerimi sunarım.  

Çalışma fikrimi sunduğum andan itibaren konuya farklı açılardan bakmamı 

sağlayan yol gösteren bilgi, birikim ve kaynakları her an özveriyle paylaşan ve 

geçirdiğimiz pandemi sürecinde dahi her türlü teknik ve yöntemi kullanarak bana imkân 

sağlayan örnek aldığım pek değerli danışman hocam Prof. Dr. Aykut Barış 

Çerezcioğlu’na sonsuz teşekkürlerimi sunarım. 



 

 

vii 

Hayatımın her anında, her zaman ve her koşulda olduğu gibi bu süreçte de 

yanımda olan sevgili anne ve babama teşekkürü bir borç bilirim. Sevgi ve desteklerini 

benden esirgemeyen Ayşin-Orkun Özben çiftine, çalışma boyunca yanımda olup beni 

yalnız bırakmayan değerli Ozan Gelen’e ve çalışmamın tamamlanmasında gerek 

fikirleriyle gerekse motivasyon konuşmalarıyla bana zaman ayıran değerli Arş. Gör. 

Burçe Ulubilgin Çuhadar’a teşekkürlerimi sunarım. İyi ki varsınız. 

  



 

 

viii 

İÇİNDEKİLER 

 

YEMİN METNİ..................................................................................................ii 

TUTANAK........................................................................................................iii 

ÖZET..................................................................................................................iv 

ABSTRACT........................................................................................................v 

ÖNSÖZ...............................................................................................................vi 

İÇİNDEKİLER...............................................................................................viii 

GİRİŞ..................................................................................................................1 

1. BÖLÜM 

SCENE KAVRAMI VE KÜRESEL CAZ SCENE 

1.1. Scene………………………………………………………………………6 

1.2. Yerel Scene………………………………………………………………..8 

1.3. Küresel Caz Scene: Tanım ve Tarihçe…………………………………..9 

                                             2.    BÖLÜM 

YEREL KİMLİĞİN MÜZİKSEL TEMSİLİ “TÜRK CAZ MUSİKİ” 

ÖRNEĞİ 

2.1.Yerel Kimliğin Müziksel Temsili………………………………….........20 

2.2. Türkiye Caz Scene: Tarihçe ………....…………………….………….22 

2.3. Yerel Kimliğin Müziksel Temsili Olarak “Türk Caz Musikisi”    

Örneği…………………………………………………………………….……32 



 

 

ix 

2.3.1. 166 Days Albüm Analizi………………………………………..41 

2.3.2. Türk Caz Musikisi 2 Analizi………………………………...…46 

SONUÇ……………………………………………………………………….48 

KAYNAKÇA……………………………………………………………...…51 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

1 

GİRİŞ 

İnsanoğlunun var olduğu tarihten bu yana bir şeye dair aidiyet hissine sahip 

olmaları, bir gruba ait olma ve o grupta yer almasından süregelen, grubun işleyişindeki 

görevi dolayısıyla kimliği, kendini nasıl tanımladığı ve istemsiz grupta yer alan 

bireylerin o gruba yüklediği “anlam”lar sayesinde şekillenir (Hall, 2017:7). 

Kimlik, yüzeysel olarak basitçe kişilerin çeşitli büyüklük ve nitelikteki 

toplumsal grupların “kimsiniz, kimlerdensiniz?” sorusuna verdikleri 

cevaptır.(Güvenç’ten aktaran Erol, 2017:212). Bu soruyla karşılaşan bireyler 

kendilerine “ben kimim?” sorusunu sorduklarında ya bir hayatı sorunsallaştırıp cevap 

ararlar ya da “ben kimim?” sorusunun dayanağı olan “ben”in tanınması ve tanımlanması 

için aidiyet duygusu çalıştırırlar. Bu duruma kişi,  soru karşısında varlığıyla ilgili tüm 

anlamları kapsayan öznel bir duygu olarak kişisel kimliğini inşa eder diyebiliriz. “Ben 

kimim?”  sorusuna verilen yanıt, bir kimliği, bir yapıyı insanın var oluş kategorileri 

içinde anlamlı bir eylem nesnesi olarak sunan bir tanımdır (Wiegert, Teitge’den aktaran 

Yıldız, 2007:9). Bu soruya yanıt olarak verilen her cevap, kişinin kim olduğunu 

araştırmaya yönelik, kimlik sorunsalına yol açan, kişisel bilgiler toplamına dahil 

olabilir. Kimlik tanımlaması, insanın kendisini ne olarak, neye dayanarak veya kendini 

diğerlerinden farklı kılan özelliklerin neler olduğunu cevaplamaya çalışan sorulardan 

oluşur. Bu anlamda özetle kişinin “mensubiyet”(attachment) ve “ait olma”(belonging) 

konusundaki araştırma çerçeveleri, kimlik tutumunu (cohesion) sağlayan dayanaklardır 

( Yıldız,2007:9).  

Yıldız, kimlik ile ilgili sorulan sorulara verilen yanıtların sosyal psikolojik 

olduğundan bahseder. Bu durumda kişilerin veya toplumların tek bir kimliği olduğunu 

söylemek yanlış olur. Farklı bağlamlarda ve farklı kimliklerle tanındığımızı ya da 

tanıtıldığımızı, kendimizi tanıttığımızı görebiliriz. Burada bireysel kimlikten bahsetmek 

gerekirse, kişiyi ötekilerden ayıran yani, isim benzerliği, fotoğraf, doğum tarihi, yeri, iş, 

okul bilgileri gibi veriler sayesinde öznelliğini koruyan, karışıklığa neden olmayan şahsi 

veriler bütünüdür. Bu çerçevede, kimlik iki temel bileşenden oluşur diyebiliriz. Birincisi 

tanımlama ve tanıma, ikincisi aidiyettir. Kendini tanımlama, toplumda kendini bir 

sıfatla tanıtma isteği, hem insana özgüdür hem de insani bir ihtiyaçtır (2007:10). Tajfel 

ve Turner gibi sosyal kimlik kuramcıları insan benliğini sosyal kimlik ve bireysel 



 

 

2 

kimlik olmak üzere iki alt kategoriye ayırmışlardır. Buna göre İngiliz, Müslüman, 

öğretmen ya da müzisyen olmak kişinin sosyal kimliğini ifade edip, bir gruba dâhil 

olmaya işaret eder. Mehmet’in kızı, neşeli, Bach sever, Caz dinler vb gibi daha öznel 

bilgiler ise bireysel ilişkileri ve atıfları temsil eder. Sosyal kimlik kuramcıları arasında 

tartışılan toplumsal kimlik ve bireysel kimlik tanımlamalarıyla ilgili tam bir görüş 

birliği yoktur. Brewer ve Turner gibi kuramcılar bu kimliklerin, birbirinden çok farklı 

içeriklere sahip olduğunu savunmaz. Bir kimliğin, toplumsal veya bireysel olma 

durumunu, bireyin içinde bulunduğu ortamda özgül fakat göreceli olarak 

değişebileceğini savunur. Hogg ve Abrams gibi sosyal psikologlar ise bu iki kimlik 

türünü daha keskin bir ayrımla anlatılması gerektiğini söyler (Şimşek, 2002:36).  

Bireysel düzeyde kimlik, bireyin kim olduğunu tanımlarken kendini “diğer”lerinden 

ayırmasının yanı sıra “kim ve kimlerden olmadığının” da söylemini içerir. Sosyal 

kimlik ise bireyin kendini sosyal bir gruba ait görmesiyle ilgili bilgi ve bilincine 

dayanan kısmıdır. Kendini bir sosyal grubun üyesi olarak isimlendiren birey, varlığına 

ve “ötekiler” karşısındaki farklılıklarına işaret eder (Ata, 2021:31). 

Bireysel kimlik, bir mensubiyet ve aidiyet unsurları içermesi bakımından 

kolektif kimliğe işaret etmektedir (Özdil, 2017:391). Toplumsal kimlik olarak da 

isimlendirebileceğimiz kolektif kimlik aynı grup içerisindeki bireylerin ortak 

aidiyetleriyle ve paylaşılan benzer pozisyonlara sahip olmasıyla benzerlik üzerinden 

inşa edildiği ve bunun bilincinde olunan kimliktir (Yapıcı’dan aktaran Özdil, 2017:392).  

Dolayısıyla ortak bir aidiyet hissi oluşumu bu haliyle kültürel kimliğe de gönderme 

yapar. Kültürel kimliklerin söylemsel inşasında siyasal, ekonomik, kurumsal, mekansal 

ve benzeri öğeler ile ilişkisiyle etkileşim halindedir (Dalbay, 2018:172). Çünkü 

“kolektif kimlikte geçmişe dönük bir yan vardır, birtakım semboller, anılar, sanat 

eserleri, töreler, alışkanlıklar, değerler, inançlar ve bilgilerle yüklü bir gelenekten, 

geçmişin mirasından, yani genel anlamda kolektif bellekten hareketle inşa edilir. İnsan 

toplulukları kendilerini ortak geçmişte tanır, bu geçmişi belleğine işler, ritüel törenlerle 

anar ve yorumlar” (Dalbay,2018:170).  Dolayısıyla ortak tarih mitleştirilir, aktörler 

kahramanlaştırılır. Bu süreçte entelektüeller ve sanatçılar iletişim araçları vasıtasıyla 

aktif rol oynar. Kolektif kimlik üyeler tarafından sübjektif bir biçimde algılanır, yaşanır 

ve ötekiyle farklılıklar vurgulanarak inşa edilir. 



 

 

3 

Moscovici ve Doice’ye (1992) göre insanlar benzerlikleri arttıkça 

farklılaşmaya çalışır (Bilgin’den aktaran Çerezcioğlu,2013:12). Kim olduğuna dair 

tanımlamalar yapan birey kendini ait hissettiği topluluğun içinde bu sefer yine kişisel 

kimliğiyle bilinmek ve yeni anlamlar yaratmak için, yani yeniden kimliklenme süreci 

başlatabilir. Bu süreçte birey, dahil olduğu kolektiviteyi sağlayan unsurları sürdürürken, 

bir yandan da kolektivite içinde farklılığını vurgulayacak unsurlar aramaya başlar. Bu 

unsurlar kimi zaman icad edilebilir. Kimliğin sürekli yeniden inşasında, içinde yer 

alınan kolektiviteler ya da niceliğin önemi yoktur. Buradan, insanların kimliklerini hem 

sürekli ait hissettikleri (dinsel vb.) hem de “icad edilen” yeni kültürel pratiklerden 

hareketle sürekli yeniledikleri veya bu durumu değiştirebildikleri sonucuna varabiliriz. 

Bu çerçevede aslında kişilerin ya da toplumsal grupların tek bir kimliği bulunmaz. 

Farklı bağlamlarda farklı ve çeşitli kimliklerle tanınabilir veya birey kendini tanıtabilir.  

Bu çeşitli kimliklerle ilgili olarak Güvenç; “Kimlik, hem tümüyle toplumsal hem de 

eşsiz biçimde kişiseldir; değişen derecelerde kişinin kendisi tarafından oluşturulan veya 

başkaları tarafından yüklenen anlamlar dolayısıyla oluşur.”, der (Yıldız, 2007:10). Bir 

kişi hayatını, kendisinin sahiplendiği fakat başkalarının ona atfetmediği ya da başkaları 

tarafından kendisine atfedilmiş fakat kişinin benimsemediği kimliklerin sonsuz 

ikilemleri içinde geçirir demek yanlış olmayacaktır (Yıldız, 2007:10). Bu bağlamda 

kimlik kavramı, bireysel olmasının dışında toplum içerisinde şekillenerek ve anlam 

kazanarak kültürel boyutuyla, makro ölçekte bir toplumsal kavram olmaya başlamıştır. 

Bu yönüyle kimlik bireysel anlamlar ürettiği kadar sosyal bağlamı içerisinde de bir 

temsil rolüne sahiptir. 

Caz müzikle ilgilenen bir müzisyen olmak, o alandaki öbür müzisyenler ile 

yani caz müzisyenliği çevresinde toplanan kimseler için ortak bir aidiyet hissi oluşturur 

demek yanlış olmayacaktır. Zira müzisyenin çaldığı enstrüman dahil caz müzisyenliği 

çerçevesinde gelişmiş, o alanda var olma durumuyla şekillenen seçimlerden oluşuyor 

olabilir. Saksafon veya kontrbas çalmak bu duruma örnek verilebilir. Sadece enstrüman 

çalmak değil,  caz müzisyenliğine yönelik, kendini ifade ederken ya da o müzisyen 

grubuna dahil olurken kendi kimliğini inşa sürecinde yaşadığı enstrüman çalma becerisi, 

bu kazanılan beceri içerisine caz müzisyeni olmak için çalınması gereken eserler, tarzlar 

ve enstrümanlar dahil bir süreç olarak göz önüne çıkar. Aynı zamanda kendini bir müzik 



 

 

4 

türü ile ilişkilendirip tanımlama çabasında olan bir müzisyeni bu çerçevede ele almak 

kimliklenme süreciyle ilgili örnek teşkil edecek durumdadır (Çerezcioğlu, 2013:12). 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1.BÖLÜM 

SCENE KAVRAMI VE KÜRESEL CAZ SCENE 

  



 

 

6 

1.BÖLÜM 

SCENE KAVRAMI VE KÜRESEL CAZ SCENE 

1.1.  Scene  

Scene terimi Cohen (1999)’e göre ilk defa 1950’lerde caz müziği ile ilgili bir 

kavram olarak caz scene şeklinde kullanılmıştır. Burada ki anlamı kültürel bağlamda 

ortak bir beğeni ve etkinlik içinde bulunan bir grup insandır (Aktaran Satır, 2016:242). 

Scene terimi, popüler müzik çalışmalarında anahtar bir kavram olarak kullanılır ve 

altkültür kavramıyla yakından ilişkilidir. Ancak “altkültür” terimi 70’lerden 90’lara 

kadar popüler müzik çalışmalarında önemli bir çözümleme birimi olarak iş görse de 

90’lar itibariyle yerini ‘scene’e bırakmıştır. “Altkültür” kavramının enine boyuna 

tartışılıp çalışmalar içerisinde anlatılmak istenen parametleri tam karşılamaması 

nedeniyle yerini scene terimine bıraktığını söylemek mümkündür. Etnografik 

incelemelerde kullanılan topluluk (community) kavramı, kökleri coğrafi olarak 

belirlenen müzikler ile ilişkili insan gruplarına işaret eder. Altkültür (subculture)  

kavramı da, sınırları genellikle keskince çizilen insan gruplarına işaret eder. Genel 

hatlarıyla bakıldığında topluluk kavramı, etnomüzikoloji ya da antropoloji temelli 

araştırmacıların, geleneksel sanat müzikleri ya da folk müzikler ile ilgili çalışmalarında 

inceledikleri müziklerle ilişkisi ‘zahmetsiz’ kurulan insan gruplarını tanımlamakta 

kullanılmıştır (Erol, 2015:233). Yani, popüler müzik incelemelerinde pek tercih 

edilmemiştir. Dolayısıyla, popüler müzik incelemelerinin, etnografik bağlamlı 

araştırmalarında scene terimi,  altkültür teriminin yerini almıştır (Çerezcioğlu, 

2011:142). Altkültür, en basit haliyle “toplum içinde cemaat” olarak tanımlanır. Bir 

başka deyişle kendi toplumsal normlarıyla yaşayan, farklı bir (kendine özgü) ahlâkı, 

iletişim biçimi, barınma, eğlenme tarzı ve sanatsal faaliyeti olan topluma işaret eder. 

Kısaca “kültür” adına farklı bir bütünlüğü yeniden üreten bir topluluk, bir toplumsal 

ilişkiler sistemidir (Erol, 2015:233). Scene terimi ise, temelde tiyatro kökenlidir ve  

“hareketin icra edildiği alan”a işaret eder. Şehir ve gece hayatıyla ilişkili güçlü 

anlamlara sahiptir. Ayrıca “paylaşılan, içine katılmayı ya da katılmamayı tercih 

ettiğimiz bir şey” anlamını taşımaktadır. Bu durumda scene, kamusal bir alan olabilir ya 



 

 

7 

da daha genel anlamda bir hayat biçimi de olabilir. Popüler müzik çalışmalarının son 

yıllarında, scene kavramı, gençlik kültürünü ve bu kültürün popüler müzik 

aktivitelerinin gerçekleştiği ‘mekân’ı ifade etmek için kullanıldığını söylemek gerekir. 

Dolayısıyla scene’nin bu anlamda kullanımı, altkültür kavramını reddetme amacı taşır 

(Çerezcioğlu, 2011:145). 

 Scene kavramı, bir siyasal sınır, bir bölge ya da kent ölçeğinde bir mekân ile 

eşlendiğinde yerel bir müzik etkinliği kimliği kazanır. Burada amaç tek bir müzik 

türünü ifade etmekten çok, o yerle ilişkili yerel olanaklar, kaynaklar, müzisyenler, 

izlerkitle (audience), tınılar (soundlar) ve ideolojilerin paylaşıldığı, benzerlikler ve 

örtüşmelere vurgu yapmaktır (Erol, 2015:235). Ayrıca scene terimi bir bölge ya da 

genellikle bir kent ile birlikte bir müzik türünü belirterek kullanıldığında, o müzik türü 

ile ilgili yerel olanaklarla gerçekleştirilen endüstriyel ve endüstriyel olmayan müzik 

pratikleri anlaşılır. Örneğin, Liverpool Rock Scene denildiğinde Rock müziğin 

Liverpool yereli sınırları içindeki endüstriyel ya da endüstriyel olmayan ortak tını, 

sound, üslup, çalgı kullanımı, performansa dayalı davranışlar gibi ortaklıklar 

anlaşılmalıdır. Burada belirli bir müzik türü ile mekân/kent ilişkisi kendiliğinden oluşur. 

En belirgin özelliği ise o kent ile özdeşleştirilen/kimliklendirilen soundu oluşturmasıdır. 

(Erol, 2015:235). Bir müzik türü ve bir bölgesel yerin (ülke, şehir ya da ilçe gibi) scene 

kavramı ile birlikte kullanımında o müzik türünün kuramsal boyutta ‘yer’,’mekan’ ve 

‘yerel’in ortaklığına işaret edilmiş olur. Yalnızca müzik türü ve scene ifadesi 

kullanıldığında ise yer ve mekandan bağımsız olarak o müzik türüne dair tüm 

ortaklıklar anlaşılır. Burada ki ‘yer’i (place) Giddens’ın “yer, coğrafi olarak 

konumlandırılmış fiziksel eylemin alanı” (Erol, 2015:235) olarak anlamak gerekir. 

‘Mekân’ı (space) ise özellikle zaman-mekan ilişkisinin parçalanmış olduğu modern 

yaşamda, sosyo-kültürel eylemin gerçekleştiği alan/ortam olarak anlamak gerekir (Erol, 

2015:235). Bir başka deyişle scene, popüler müzik çalışmalarında anahtar bir kavram 

olarak, müziğin içinde üretildiği alana işaret eder. Bununla birlikte müzik etkinliğinin 

değişen, dinamik ve küresel olarak birbirine bağlı doğasına vurgu yapmasından dolayı 

tercih edildiği söylenebilir. Straw (2006:6)’a göre “scene, etkinliğin yerel kümelerini 

çerçevelemek ve dünyanın her tarafına yayılmış pratikleri bir arada görebilmek için 

kullanılır.” ( Aktaran Çerezcioğlu, 2011:146). 



 

 

8 

Scene terimi, popüler müzik incelemelerinde eşlendiği sözcüğe göre anlam 

kazanır. Terimin ilk kullanımı olan müzik türü ve scene birleşimi, caz scene, rock scene, 

metal scene gibi, o müzik türü içindeki küresel ölçekteki ortaklıklara gönderme yapar. 

Bir başka deyişle belirli bir bölge ya da kent düşünülmeden, ancak onları da kapsayacak 

şekilde içine alan bir bütünleşme anlaşılır.  

 

1.2. Yerel Scene  

 Scene terimi, belirli bir yerelliği ve bu yerelden oluşan müzik pratiğini ifade 

etmek için kullanıldığında ‘yerel scene’lere ve ‘yerel sound’lara gönderme yapar. 

Coğrafi sınırları belli ve farklı ölçeklerde bulunabilen yerelliklerin ona özgü müziksel 

kodlarını ve müzik çevresinde şekillenen davranışlarını isimlendirmek için kullanılan 

‘yerel scene’ terimi, Seattle Rock Scene, İstanbul Metal Scene, Türkiye Metal Scene ya 

da Türkiye Caz Scene gibi, belirli coğrafi bütünlüğün adıyla birlikte müzik türü 

kullanımını içerir. Böylece müzik performansının bölgesel ortaklıklarının yanı sıra 

bölgesel olarak farklılaşan üsluplarına da işaret eder.  Yerel scene bu bağlamda yerelde 

gerçekleşen, yerelin sosyal hayatında yaşanan pratiklerden beslenir demek yanlış 

olmayacaktır. Yani yerel dil, giyim, yerel tarih, kültür ve coğrafi konum gibi kimi 

özelliklerin toplamından oluşur. Yerel olanın, yani kendine özgü olanın “farklılık” 

unsurları, müzikte temsil bulur.  Dolayısıyla hem yerel scene’i oluşturan şehir, ülke 

kendini ana akım içinde farklılaştırmış olur, hem de yerel scene’in mensubu olan 

müzisyenler, dinleyiciler, yapımcılar gibi aktörler kendi farklılıklarını inşa etmiş olur. 

Yerel müzik sceneleri üzerine yapılan çalışmalar, bu sceneleri kendi yerelliklerinin ayırt 

edici unsurlarını inşa etmek için müziği, küresel akışlar ve ağlar yoluyla nasıl 

şekillendirdiklerine odaklanır (Çerezcioğlu, 2011:147).  

Shank (1993)’e göre sceneler, içinde güçlü duygular barındıran kinetik bir 

oluşumdur. Scene, yeni kimliklerin ortaya koyduğu performansları değerlendirmek için 

oldukça önemli bir bağlamdır. Cohen (1999)’e göre kimlik ve aidiyet duygularıyla 

beraber kültürel miras, yerel kimlik, coğrafya aynı zamanda tarihsel köken gibi 

bağlamlarla iç içedir (Aktaran Satır, 2016:243). Bu durumda tek tip bir scene yerine 

farklı mekan ve coğrafyalara ait farklı yerel scene kategorilerinden söz edilebilir. 



 

 

9 

Dolayısıyla bu scenelerin hepsi kendi içerisinde, kendine özgü bir karakterle, kendine 

özgü bir kimlikle görünürlük kazanır. Bu durum, keskin sınırları olmayan, bağlamsal 

değişmelere açık olan yapısını etkilemez. Çerezcioğlu’na göre, belirli bir yerdeki bir 

müziksel üretim biçimi, o yerin, bu müziksel pratiği etkileyecek tüm kendine özgü 

unsurları göz önüne alındığında, bu pratiğin neden “orada”, “o” şekilde cereyan ettiğini 

anlamış oluruz. Bu kendine özgülük, o yerin yerel unsurlarının bir sonucu olarak, 

müziğe ilişkin pratiklerin şekillenmesinde rol oynar. Karşılaştırmalı popüler müzik 

çalışmalarında yerellik, kültürel coğrafya kavramıyla ilgilidir. Buradaki temel vurgu 

yerelliği tanımlamada müziğin rolü ve etkiliğindedir (Çerezcioğlu, 2011:148). 

Popüler müzik çalışmalarında, günümüz sosyal medya haberciliği ya da 

akademik çalışmalarda dahil olmak üzere incelenen müzik pratiği için genellikle ilgili 

müzik grubunun veya bestecinin nereli olduğu, nereden geldiği gibi sorular sorulur. Bu 

durumu hem yerel kimlik hem yerel sound hem de yerel scene kavramlarıyla anlamak 

mümkündür. Burada önemli olan bu yerel unsurların, müziğin üretim ve tüketimini 

şekillendirip şekillendirmediği ve yerelliğin müziğin anlamını etkileyip etkilemediğidir 

(Shuker’den akt. Çerezcioğlu, 2011:148). Yerel scene, yerel dil, kültür ve coğrafi 

konumla ilgili olduğu gibi yerel kimlikle de doğrudan ilgilidir. 

 

1.3.Küresel Caz Scene: Tanım ve Tarihçe 

Caz müzik, 19.yüzyıl sonlarında ortaya çıkmış bir müzik türüdür. Caz müzikle 

ilgili yapılan araştırmalarda dikkat çeken sorulardan biri bu müziğe neden caz müzik 

dendiği ve bu tabirin nereden geldiğidir. Cazın etimolojik kökeniyle ilgili pek çok farklı 

bilgi bulunmaktadır. Örneğin Marshall Stearns’ın “The Story of Jazz” isimli kitabında, 

caz tanımı ile ilgili birkaç teori vardır. Bu teorilerden biri Caz’ı, Afrika’dan Amerika’ya 

götürülen yerlilerin, “hızlandırmak”, “heyecanlandırmak” anlamında kullandığıdır 

(Lambaoğlu, 2006:24). Henry George Farmer’a göre ise Arabistan’dan Sudan 

aracılığıyla Afrika’ya geçtiğini aslında “cazip”, “cezbe” gibi Arapça kelimelerden 

türediği ayrıca bu teoriyi takip eden bir diğer düşünce ise caz’ın Arapça hazdan geldiği 

yönündedir. Yazar Irving Schwerke’e göre de Fransızca “jaizer” kelimesinden geldiği 

ve “konuşmak”, “gevezelik etmek”, anlamında kullanılan, buradan müziğe aktarılan bir 



 

 

10 

terim olduğu yönündedir (Akıncı, 2021:37). Bir başka bilgi ise caz’ın, kökeninde vodvil 

ve sirk şovlarında “komediyi hızlandırmak ve artırmak” manasına gelen “jaz her up”  

şeklinde bir deyimi vardır (Tan, 2023:79).  

 Caz Müziği ile ilgili yapılan araştırmaların sonuçlarına bakıldığında dünyanın 

her yerinde hem icra eden müzisyenlerin hem de dinleyici kitlesinin çokluğu nedeniyle 

evrensel bir nitelik taşıdığı göz önündedir. “Caz” sözcüğü ilk kullanılışından bu yana 

fonetik olarak büyük farklılıklar göstermemiştir. Dilimizdeki hali köken olarak 

İngilizce’deki “Jazz” kelimesinden gelir ve fonetik olarak kelimenin Fransızca’sının 

Türkçe’deki telaffuzu kabul edilmiştir (Keseroğlu, 2005:13). “Caz” kelimesinin ilk 

kullanımıyla ilgili Berendt, Caz Kitabı’nda bu bilgiyi verir; 

“Bir orkestra şefi olan Tom Brown, “Jazz” sözcüğünü ilk kez 
kendisinin,1915’te Chicago’da çalarken dinleyici önünde 
kullandığını iddia eder. Oysa sözcük daha 1913’te bir San Francisco 
gazetesinde müzikal bağlamda kullanılmıştı. Daha eskiden “jass” ( 
daha öncesinde ise jasm ve gism olarak) sporda ve oyunda hız ve 
enerjiyi ifade eden argo bir sözcüktü; ayrıca yine argoda cinsel 
bağlamda tohum yerine kullanılırdı.”   (2019:27). 

 Bu tanımlamaların yanı sıra caz müzik için tanımlama yapmanın mümkün 

olmadığını savunan görüşlerde mevcuttur. Yazar ve besteci Günther Schüller, “doğası 

gereği, gerçek caz bir formüle dayandırılamaz veya değişmeyen bir mükemmellik 

anlayışıyla temellendirilemez” der (Aktaran Keseroğlu, 2005:4). Caz müzik, tarihi 

boyunca neredeyse her on yılda bir değişime uğramıştır. Bebop, Cool, Modal, Free, Caz 

Rock, Fusion gibi her seferinde yeni ve bir öncekinden farklı akımlar ortaya çıkmıştır. 

Dolayısıyla, yazar-çizer ve eleştirmenler cazın ne olduğuna dair tanımlar yapmaya 

çalışsa da caz müziğin sınırlandırılamayan, formule olmayan hali, caz müziğin bir 

bakıma tanımı haline gelmiştir. Berendt, cazın üç temel müziksel bileşeni olarak 

gördüğü swing, doğaçlama ve sound/cümlelemeyi “uygun” şekilde icra etmesine 

rağmen caz olarak kabul edilemeyecek sanatçılardan bahseder. Berendt’e göre; “Caz 

kaliteyle var olur. Kalite ile hissedilir, akılla algılanmaz” (Tan, 2023:81) der. 

Saksofoncu Wayne Shorter, “Benim için caz kategori dışıdır!”  söyleminde bulurken, 

Louis Armstrong da cazı tanımlamasını isteyen muhabire,  “Bu soruyu sorduğuna göre, 

hiçbir zaman öğrenemeyeceksin demektir!” yanıtını vermiştir (Aktaran Keseroğlu, 

2005:4). 



 

 

11 

 Amerika’da ortaya çıkan caz müziğinin, değişim sürecinde Avrupa’nın 

armonilerinden ve enstrümanlarından, Afrika’nın ritmik ve melodik öğelerinden 

beslendiğini söylemek gerekir. Müziğin temel öğeleri olarak sıralayabileceğimiz, ritim, 

melodi ve armoniye, caz müziğinde yine temel bir öğe olarak “doğaçlama” katılmıştır. 

Doğaçlama elbet sadece caz müziğe ait bir öğe değildir, fakat Barok günlerinden 20. 

Yüzyıla kadar caz müziğinde ki doğaçlama yapma pratiği, Batı müziğinde bu kadar 

önemli olmamıştır (Akıncı, 2021:37).   

Caz’ın doğduğu dönemde ses kayıt teknolojilerinin yetersizliği ve ses 

teknolojilerinin günümüz koşulları kadar gelişmemiş olması nedeniyle caz müziğin ne 

zaman ortaya çıktığı tam olarak saptanamamaktadır. Caz müziğin hangi tarihte ortaya 

çıktığı, literatür içerisindeki verilerin, yazar kişiler tarafından farklı anlatımlarla ve 

hikayelerin farklı varyasyonları ile aktarılması nedeniyle belirsizliğini korusa da müzik 

tarihçileri ve etnomüzikologlar tarafından caz’ın ilk olarak New Orleans şehrinde ortaya 

çıktığı düşünülmektedir (Akıncı, 2021:389). 

Caz müziğin ilk endüstriyel kayıtları müzik şirketlerinin, ses kayıt 

stüdyolarının daha fazla bulunduğu ve ses kayıt teknolojilerine ulaşabilirliğin daha fazla 

olduğu New York şehrinde yapılmıştır. Caz müziğin ilk plak kaydı 26 şubat 1917 

tarihinde Victor Talking Machine Company tarafından Original Dixieland “Jass Band” 

grubunun “Dixieland Jass Band One-Step” ve “Livery Stable Blues” adlı şarkıların 

kayıtları alınarak gerçekleştirilmiştir. Kaydedilen iki şarkı 78 rpm’lik plakların iki ayrı 

yüzüne tek tek kaydedilmiş ve satışa sunulmuştur. Amerika Birleşik Devletleri’nin 

Birinci Dünya Savaşı’na dahil olmasından birkaç gün sonra müzik mağazalarında yerini 

alan Original Dixieland “Jass Band” grubunun plağı satış rekorları kırmıştır. Caz 

müziğin bu ilk plak kaydının başarısı caz müziğinin müzik endüstrisi bağlamında 

ilerlemesine ve dünyaya yayılmasına olanak sağlamıştır (Myers, 1956:2). Bu gelişmeyle 

birlikte “caz çağı” adıyla anılan bir dönem başlamış oldu (Mimaroğlu, 2012:141). 

Müzik endüstrisi için Victor Talking Machine Company tarafından kaydedilen 

Original Dixieland “Jass Band” grubunun iki şarkısının bulunduğu plak resmi olarak 

mağazalarda halka satışa sunulan ilk caz müzik albümü olarak düşünülmektedir. Fakat 

ilk plak kaydı caz müziğin dönemlerinin başlangıcı için referans alınmamakta ve konu 

üzerine çalışan araştırmacılara göre caz müzik dönemleri ilk plak kaydından daha eski 



 

 

12 

zamanlarda başlamaktadır. Genel olarak hem tanımsal, hem de tarihsel süreçte 

sınırlandırılamayan ve sabitleştirilemeyen tanımlama çabalarını, tarihsel olarak 

gelişimini ve müzikal farklılıklarını daha iyi anlayabilmek için Berendt’in caz 

dönemleri ayrımını aktaracağım. 1890’lardan başlayıp her on yılda bir yeni çıkan 

üsluplar sırasıyla, 1890’lar Ragtime, 1900’ler New Orleans, 1910’lar Dixieland, 

1920’ler Chicago, 1930’lar Swing, 1940’lar Bebop, 1950’ler Cool-Hard pop, 1960’lar 

Serbest caz, 1970’ler Fusion ve Caz Rock, 1980’den sonra şeklindedir. 

John Edward Hasse’ye göre, Amerika’nın ilk müzik türlerinden biri olarak 

görülmekte olan Ragtime, 1890’lı yıllarda ortaya çıkmıştır ve diğer Amerikan müzik 

tarzlarına pek benzememektedir (Hasse, 1985:1). Ragtime ilk zamanlar müzik 

içerisindeki çeşitli tarzları, müzisyenleri, bestecileri, tarz içerisindeki zaman dilimlerini, 

performans bağlamlarını tek bir başlıkta kapsayan bir kavram olarak kullanılmıştır. 

Yirminci yüzyılın başlarında ise kavram popüler müzik için her şeyi kapsayan bir 

kavram olarak kullanılır. Çağdaş kullanımda ise Ragtime kavramı müzik stilini, ragtime 

ile ilgili repertuarı, ragtime dans stilini ve dönemi ifade eden bir kavram haline gelir 

(Wright, 2016:9). Ragged time , “parçalara ayrılmış zaman” anlamına gelmektedir. 

1800’lü yılların sonlarında Missouri’de doğduğu biliniyor. Bu alt türün önde gelen ismi 

Scott Joplin’dir. 1868 yılında Texas’ta doğan Joplin, ragtime bestecisi ve piyanisttir. 

Türün belirgin özelliği piyanoyla icra edilmesidir. Ayrıca 2/2 veya 4/4’lük zamanlarda 

yazılan ve walking bassla süslenen bir çeşit dans müziğidir (Yanıkoğlu, 2007:9). Piyano 

açısından Ragtime’daki birçok şey 19. Yüzyılın piyano müziğinden etkilenmiştir. O 

dönemlerden Chopin ve Listz gibi bestecilerden, marş ve polka gibi formlardan 

esinlenmeler vardır. Birçok ragtime parçası sonat formunda yazılmıştır. Besteye dayanır 

ve doğaçlamadan yoksundur (Berendt, 2019:20-21). Ragtime’ın diğer bir özelliği de 

pek çok caz stilinden farklı olarak siyah ve beyaz müzisyenlerin çalış tarzları arasında 

ayrım olmamasıdır.(Cooke’dan Aktaran Yanıkoğlu, 2007:10).  

1900’lerin başlarında İspanyol ile Fransız hâkimiyetinde olan New Orleans ve 

Louisiana eyaletleri ABD tarafından satın alındığında kentte kültür farklılıkları 

oluşmaya başladı. Öyle ki sadece Fransızlar ve İspanyollar değil. İngilizler, İtalyanlar 

hatta Almanlar ve Slavlar yanı sıra Afrika’dan getirilen kölelerin torunları da yaşıyordu. 

Durum böyle iken bitlikte yaşayan bu nüfusun ulusal ve kültürel farklılıkları, kendi 



 

 

13 

tınılarını icra etmeleri dolayısıyla yapılan danslar ve ritimsel öğeler birleşti. İngiliz 

şarkıları, İspanyol dansları, Fransız halk ve bale müziği, farklı mezheplerin ilahi ve 

koralleri, siyahi ‘Shouts’ları, (şarkı tarzındaki haykırışlar anlamına geliyor), Afrika 

ritim ve dansları bir arada gerçekleşti Yanıkoğlu, 2007:10). Bütün bunlar müzikal 

canlılığın oluşmasına sebep oldu ve birbirlerinden etkilenmeleri sonucunda “New 

Orleans Stili” ortaya çıktı. (Berendt, 2019:24-25).  New Orleans stilinin müzikal 

özellikleri ise 1 ve 3. vuruşlarının güçlü olmasıdır. Stil çoğunlukla bir kornet veya 

trompet, bir trombon ve bir klarnetten üflenen üç melodik çizgiyle karakterize edilir. Bu 

üç melodi çalgısına eşlik eden ritim çalgıları ise kontrbas ve tuba, davul, banço veya 

gitar bazen de piyanodur (Berendt, 2019:25). Piyano Ragtime’e göre daha az 

kullanılmaktadır. Çalgı gruplarının melodilerinde doğaçlama görülür. New Orleans’ın 

eski grupları yüzyıl başındaki marş ve sirk orkestralarına benzer. Hem enstrümantal 

açıdan hem de toplumsal işlevleri nedeniyle bu orkestralarla doğrudan bağları vardır. 

Ayrıca New Orleans Stili “hot” stilleri arasındadır. Bu icra tarzını ifade etmek için 

kullanılır. Sound, cümleleme, vibrato ve attacca özgünleşir. Müzisyen enstrümanını 

çalmaktan çok, onunla konuşur gibi duygularını yansıtır (Berendt, 2019:26). 

Varyasyonlar tema veya temalar üzerine yapılır. 8 veya 16 ölçüden oluşur ve genellikle 

majör gamlar seçilir. Melodi çizgilerinin birbirine karışmaması adına dikey basit 

çokseslilik çerçevesinde kalmıştır (Yanıkoğlu, 2007:12). 1910’lu yıllara gelindiğinde 

“Dixieland” isimli alt tür oluşur. Bu türü New Orleans’tan ayıran en belirgin farklılık 

beyaz müzisyenler tarafından icra ediliyor olmasıdır. Dixieland, sözcüğünün nereden 

geldiğine dair kesin bir bilgi olmamakla birlikte, söylentiye göre Louisiana’nın on 

dolarlık banknotlarından çıkar. Banknotta İngilizce ten rakamının yanında Fransızca 

dix(on) yazılıdır. Bu durum Kuzeyli Yankee’lerin o kadar hoşuna gider ki ülkeyi bu 

isimle adlandırırlar. Ardından gelen süreçte Dixieland Jazz denmeye başlar. Ragtime, 

Nex Orleans ve Dixieland cazı ile caz müziğinin tarihi başlar (Berendts, 2019:27).  

Devamındaki süreçte 1920’li yıllarda New Orleans müziğinin Chicago eyaletinde 

parlaması nedeniyle Chicago isimli alt tür oluşur. Birinci dünya savaşı sırasında liman 

kenti olan New Orleans’ın deniz kuvvetleri komutanı, askerlerin oradaki eğlence 

hayatından olumsuz etkilendiğini düşünerek Storyville’in kapanması sağlamıştır. 

Ardından geçimini buradan sağlayan pek çok müzisyen işsiz kalınca kenti terk edip, 



 

 

14 

Chicago ve Michigan Gölü kıyısındaki Windy City’ye yerleşmeye başlar. New 

Orleans’lı müzisyenlerin o bölgeye yapmış olduğu göç nedeniyle 1920’li yılların 

Chicago’su, New Orleans stilinin altın devri olmasına neden olur. New Orleans cazının 

meşhur plakları, doğduğu kentte değil, Chicago’da savaş sonrası giderek popüler olan 

gramofon için kaydedildi (Berendt, 2019:28-29).  Müzikal anlamda New Orleans 

stilinden farklı yönleri vardır. 1920’li yıllar Blues’un parlak dönemidir ve Klasik Blues  

dönemi olarak kabul edilir. New Orleans’lı müzisyenler ve Blues şarkıcılarının 

Chicago’da buluşması dolayısıyla yeni bir eğlence hayatı oluşur. Farklı kültürlerin bir 

arada olması ve artan ırk ayrımcılığı nedeniyle New Orleans stilinden farklı yeni bir stil 

ortaya çıkar (Berendt, 2019:29). Zaten genel hatlarıyla bakıldığında caz tarihinin 

başlangıcından buraya kadar olan tarihsel çizgide her on yıl da, yeni bir stil ortaya çıkar. 

Bu stilde New Orleans’ın melodi çizgileri görülmez ve aynı anda icra edilen farklı 

melodiler birbiriyle çakışmadan çalınır. Solo önemlidir ve bireysellik ön plana 

çıkmıştır. Kayıtlarda solo performansların çokluğu dikkat çeker. Ayrıca saksafon önem 

kazanmaya başlar. 

“Swing” ise 1930’lu yılların caz stilinin adıdır. Cazın eski stilleri two beat jazz 

(iki vuruşlu caz) adı altında sınıflandırılır. Beat sözcüğü, vuruş, ritmik ağırlık noktası 

anlamına gelir ve two beats ölçüsü, iki ritmik ağırlık noktasından oluşur. 1930’larda 

Chicago’dan New York’a uzanan ikinci büyük göç sonucunda Harlem’de ve Kansan 

City’de ortaya çıkmıştır. (Berendt, 2019:30). Swing two beat jazz yerine four beat jazz 

yani dört vuruşlu caz olarak isimlendirilir. Çünkü ölçüdeki dört vuruşta eşit olarak 

vurgulanır. 1930’lu yıllarda büyük orkestralar gelişirken, öte yandan solo yapmanın da 

önemli hale gelmesi kendi içinde bir çelişkidir. Zira caz her zaman aynı anda hem bir 

kolektifin hem de bir bireyin müziği olmuştur (Berendt, 2019:31). Orkestranın 

büyümesi nedeniyle bir yandan da big band dönemi başlamış, parça düzenlemelerinin 

çeşitliliği kaçınılmaz olarak artmıştır (Yarkın, 2022:9). Tuba yerine kontrbas, banjo 

yerine gitar kullanılmaya başlanmıştır (Akıncı, 2021:46). Sallanma ve salınım 

anlamlarına gelen Swing, dinleyicilere ve dans gecelerine katılan insanlar için 

gerçekleştirilmiştir. Artan radyo yayınları sayesinde dönemin popüler türü olmuştur. 

Davul setinde zamanı tutmakla özdeşleşen Hi-hat kullanımı artmıştır. Bu dönemin ve 

caz tarihinin önemli isimlerinden örnek, müzisyen ve orkestra lideri Duke Ellington’dır. 



 

 

15 

1930’lu yılların sonlarında Swing büyük bir endüstri haline dönüşmüştür. Hatta bütün 

zamanların en büyük müzik endüstrisi olarak isimlendirilmiştir. Bir stil ya da icra tarzı 

ticarileştiğinde, gelişme tersi yönünde olur ve bu durum caz müziğinde sık karşılaşılan 

bir durumdur (Berendt, 2019:32). Bu popülarizme karşı çıkan bir grup müzisyen bir 

araya gelerek yeni bir şey söylemek istediler. Yine bir on yılın başlangıcında 1940’larda 

Kansas City’de bir stil gelişti. Bu stil için müzisyenlerin bir araya gelip bilinçli bir 

şekilde üretmiş olduğu bir stil demek doğru olmaz. Farklı yerlerde yaşayan 

müzisyenlerin icra ettiği melodiler ve enstrümanlarından doğmuştur. Doğan yeni stile 

“Be-bop” adı verildi (Berendt, 2019:32). İçinde müzikal anlamda çok teknik bulunduğu 

için Swing kadar popüler olmadı. Ayrıca stilin ismini Dizzy Gillespie’nin açıklamasına 

göre o dönem çok kullanılan bemol beşli aralık vokalizasyonunu yansıtır. Bu aralık 

sayesinde Be-bop ve re-bop sözcükleri bu türde şarkı söylenmek istendiğinde, 

kendiliğinden dudaklardan dökülür deniliyor (Berendt, 2019:33). Dolayısıyla bemol 

beşli, türün en belirgin özelliği olarak karşımıza çıkar. Türün icracılarında Duke 

Ellington, Willie “The Lion” Smith gibi müzisyenler tarafından sadece geçişlerde 

kullanılırken bemol beşli, tüm stili kapsar hale gelir. Caz formunun kendi içinde, 

kurallarını bozmadan yeni üretilene adepte olma hali nedeniyle gelişmeye devam etmesi 

şaşırılacak bir durum değildir. Klasik bir Be-bop grubun oluşması için davul, bas, 

piyano ve iki nefesli, alto saksafon ve trompet gereklidir (Yanıkoğlu, 2007:17). 1940’lı 

yılların sonlarına doğru, aranjörlüğünü Gil Evans’ın üstlendiği, Miles Davis’ın “The 

Birth of the Cool” albümü ile başladığı kabul edilen bu dönemde, aranjörlük kavramının 

ve düzenlemelerin önemi artmıştır. Nedeni ise caz müziğinde doğaçlama unsuru 

etkisinin be-bop stilinde ki gibi baskın olmaması ve notasyon öneminin artmasıdır 

(Yarkın, 2022:10). 40’ların sonlarına doğru Berendt, bebop’un asabi huzursuzluğunun 

ve taşkınlığının yerini giderek olgunluk, huzur ve uyuma bıraktığından söz eder 

(2019:35). 1950’ler Berendt’in sıralamasına göre “Cool-Hard Pop” dönemi olarak 

isimlendirilir. Bu tavır ilk kez trompetçi  Miles Davis tarafından icra edilmiştir. 

Önceleri, 1945’li yıllarda Dizzy Gillespie’nin tarzında olduğu gibi asabi çalan Davis 

daha sonra uyumlu ve cool üflemeye başlamıştır. Bu çalımın aynısı John Lewis’in 

piyano doğaçlamalarında görülmüştür (Berendt, 2019:35). 



 

 

16 

Aranjörlük kavramıyla birlikte notasyon kullanımı artışı, düzenlemelerin 

önemini belirginleştirmiştir. Dolayısıyla gruplardaki enstrüman sayısı ve türü Be-bop’a 

göre çeşitlenmiştir. Klasik enstrümanlar; flüt, obua, tuba, bariton saksafon vs. gibi 

klasik müzik enstrümanlarıyla genişlemeye başlamıştır. Düzenlemeler ve polifoni önem 

kazanmıştır. Ayrıca parçalarda ki ritim partileri etkisizleştirilerek, davulda fırça baget 

kullanımı başlamış, basit ritimler üzerine kolay okunabilir sözler yazılarak vokal 

partileri oluşturulmuştur (Yanıkoğlu, 2007:18). Dinamik ve güçlü icralar ile be-bop 

etkisini devam ettiren Hard- pop stilinde ise, be-bop stilinde ki alışılmış akor dizilimleri 

değişmiş, homofonik ve polifonik icra artmıştır. Yanı sıra Afro-Amerikan kökenli blues 

ve soul etkisi önem kazanmıştır. O dönem 50’lerin sonlarına doğru etkisi artan modal 

caz müziğinde tonal müzik yerini modal müziğe bırakmıştır. 1960’lı yıllar “Serbest 

Caz” dönemi olarak ele alınır. Caz müzikte kullanılan enstrümanların müzikal anlamda 

sınırları test edilmiş, armonik yaklaşım yerini kromatik yaklaşıma bırakmıştır. Bu 

durumda da tonal müzik yerini atonal müziğe bırakmış olur. Ayrıca burada standardize 

edilmiş tempo, stil ve dinamik icralar terk edilmiş zamanın özgürlük hareketinin müziğe 

yansıması olarak düşünülebilecek daha öznel daha kişisel bir tür olarak özgür caz ortaya 

çıkmıştır (Yarkın, 2022:11). 1960’lı yıllarda önceki caz stillerinde olmayan bir durum 

gerçekleşmiş olur. Öyle ki kendini bir anda Hindistan’dan Afrika’ya, Japonya’dan 

Arabistan’a açan caz, dünya müziğini içine almaya başlamıştır. Birçok caz müzisyeni 

caz müziğe bu dönem aşırı önem vermeye başlar. Hatta bazıları dinsel anlamda bir 

şeyler bulup üretmeye başlamıştır. Müzikal sound daha önce olmadığı kadar yoğun 

bazen gürültü denilebilecek kadar genişler ve bu dönem caz müzik için serbest 

tonaliteden atonaliteye kadar uzanan düzleme erişir (Akıncı, 2021). 

1970’li yıllarla birlikte, caz müziğin gelişim süreciyle ilgili olarak her on yılda 

bir yeni bir alt tür oluştuğunu belirtmiştik. 1960’lı yıllar birçok caz müziğinin geliştiği 

ve kabul gördüğü bir dönem olmuştur.  Ayrıca plak şirketleri ve müzik mekanları caz 

müziğini desteklemeye devam etmiştir. O dönem rock müziğin popüler olması caz 

müziğin şekillenmesinde rol oynamıştır demek yanlış olmayacaktır. 1970’ler itibariyle 

fusion ve caz rock, klasik caz doğaçlamaları ve rock ritimlerinin elektronik tınılarla 

birleşmesine olanak sağlamıştır (Berendt, 2019:51). Bu dönemi Berentd kitabında yedi 

ayrı eğilimle anlatmıştır. Bunlardan ilki, fusion ve caz rock az önce bahsettiğim rock 



 

 

17 

ritimlerinin ve elektronik tınının birleşmesidir. İkincisi caz müzikte Avrupa romantik 

oda müziğine eğilimdir. Bu eğilim cazın bir tür estetize edilmiş hali olarak ifade edilir.  

Üçüncüsü 1973-1974’lü yıllarda serbest cazın geri dönüşü, dördüncüsü Swing’in, 

beşincisi Be-Bop’un geri dönüşüdür. Altıncısı Avrupalı müzisyenlerin kendi köklerine 

dönerek Avrupa Caz’ını buluşu ve yedincisi ise tüm müzik tarzlarını birleştirerek yeni 

bir müzisyen tipinin doğmasıdır. 1980’lerden sonra caz müziğini temsil eden tek bir 

türden bahsetmek mümkün değildir. Bu dönemde caz müziğinin belirgin özelliği, stiller 

arası geçişlerin var olduğu ancak caz müziğin sınırlarının bozulmadan oluşan yeni 

akımlara ayak uydurarak varlığını sürdürmüş olmasıdır. Caz müzik küresel akışta, 

dünyanın farklı yerlerinde farklı isimlerle varlığını sürdürmeye devam etmiştir. 

 “Küresel” olarak kabul edilen herhangi bir unsur, örneğin bir popüler müzik 

türü olan caz müzik, dünya genelinde, caz müzikle ilişkili bireylerin aktivitelerinin 

birbiriyle bağlantılılığı çerçevesinde şekillenir. Bu haliyle caz scene olarak ele alınabilir. 

Dünya üzerinde bu türü, yani caz müziğini paylaşan ve birbirlerinden coğrafi olarak 

uzakta yer alan bireylerin aktivitelerinin, küresel bağlantılılığıyla varlığını 

sürdürdüğünü söyleyebiliriz. Çerezcioğlu; 

“Kendilerini bir popüler müzik kolektivitesi içinde 
konumlandıran bireyler, içinde yer aldıkları “Popüler Müzik 
Scene’inin” kendilerinden uzaktaki üyelerin eylemlerinden de sürekli 
olarak etkilenirler. Böyle bakıldığında bir popüler müzik scene’i 
içinde yer alan bireylerin, birbirlerinden coğrafi olarak uzakta 
meydana gelen aktivitelerin, karşılıklı bağlantılılığı ile varlıklarını 
sürdürdüklerini söylemek yanlış olmaz. Örneğin bir popüler müzik 
türü içinde yer alan alt türler ve üsluplar, birbirlerinden coğrafi 
olarak uzakta yer alan yerel scenelerin üyelerinin yaratıcılıklarıyla 
şekillenir.”  (2011:140) der. 

1970’li yılların sonundan günümüze kadar yerel scene üyelerinin 

yaratıcılıklarıyla birçok alt türe evrilmiştir. Bunlara, smooth caz, funk caz, punk caz, 

latin caz, Afro-cuban caz, etnik caz, Türk caz gibi türler örnek gösterilebilir 

Scene kavramı bir önceki başlıkta anlatıldığı gibi, müzik yazarları ve 

araştırmacılar tarafından paylaşılan müzik etkinliği, pratiği, türü veya belirli bir müzik 

zevki gibi ortaklaşa bir şeye sahip olan insan grubunu işaret edecek şekilde ele alınır. 

Yanı sıra insan gruplarına, belli müzik türlerine ya da alt üsluplarının üretimi- tüketimi 



 

 

18 

ile ilişkili olayları anlamaya çalışmakta kullanılır. Zira scene teriminin ilk kullanımı da 

1950’li yıllarda “Caz ve Caz Scene” şeklinde “kültürel bağlamda ortak bir beğeni ve 

etkinlik içinde bulunan bir grup insan”ı ifade etmek için kullanılmıştır. Bir müzik 

türünde alt tür ve üslupların, yerellikteki bireylerin katkılarıyla oluşması, dolayısıyla o 

müzik türünün, tüm yerel scenelerin katkılarıyla küresel ölçekte var olmasını sağlayan 

bir unsur olduğunu söylemek gerekir. 

Caz Müzik ortaya çıktığı yıllardan itibaren geçirdiği gelişim ve değişim 

sürecinde, özünü kaybetmeden günümüze kadar gelmiştir. Bu durumu aslında diğer 

dünya müzikleri ile girdiği ilişkilere borçludur. Caz müziğin ana akım müzik türü olarak 

bile alt tür ve üsluba dayalı çeşitlenmesinde,  caz müziği icra eden müzisyenlerin yerel 

kimlikleri ve kültürel farklılıkları nedeniyle olduğunu söylemek mümkün.  Aslında caz 

müziğin ana akım olma nedeninin, bu yerel kimlik ve kültürel farklılıklardan beslenerek 

çeşitlenip büyüdüğünü, geliştiğini belirtmek gerekir. Dolayısıyla yıllar içerisinde ki 

gelişimini popüler müziklerin yeni akımlarından farklılıklar alarak ve aldığı müziksel 

farklılıkları kendi bünyesinde sentezleyerek kullanması nedeniyle varlığını 

sürdürdüğünü ve küresel ölçekte bir caz scene oluşturduğunu söylemek yerinde 

olacaktır. Bu durumun nedenlerinden biri cazın doğaçlama yapmak isteyen 

müzisyenlere farklı müzikal ifade seviyelerine ulaşabilme imkânı vermesidir. Bu durum 

ise doğaçlama yapmayı temel unsur haline getirmiş müzisyenler için itici bir güç 

oluşturmuştur. Varlığını sürdürmesinin bir diğer nedeni ise icra ve yaratım sürecinde 

klasik Batı müziği gibi mutlak kurallara ve formlara dayanmadığından, geleneksel 

olandan farklı ve daha özgür müzik yapma ihtimalinin olduğunu söylemek yanlış olmaz 

(Akıncı, 2021:37).  

 Caz müziğin yüz elli yılı bulmayan geçmişi göz önüne alındığında günümüz 

dünya müzik literatüründe önemli bir yere sahip olduğunu, Afrika ve Avrupa kıtalarının 

gelişimini kapsayan köklü geleneklerini, kültürlerini, danslarını ve müziklerini 

içerisinde barındırdığını söylemek yanlış olmaz (Yarkın, 2022:5). Ayrıca caz müziğin 

ortaya çıktığı yıllardan günümüzdeki sürecine kadar olan gelişimi, yaşadığı sayısız 

değişimin içinde barındırdığı açık uçluluk durumu, değişime ve ilerlemeye izin veren 

özü olduğunu söyleyebiliriz (Akıncı, 2021:38).  



 

 

 

 

 

 

2. BÖLÜM 

YEREL KİMLİĞİN MÜZİKSEL TEMSİLİ  

“TÜRK CAZ MUSİKİ” ÖRNEĞİ 

 

  



 

 

20 

2. BÖLÜM 

YEREL KİMLİĞİN MÜZİKSEL TEMSİLİ 

“TÜRK CAZ MUSİKİ” ÖRNEĞİ 

 

2.1. Yerel Kimliğin Müziksel Temsili 

Çalışmanın birinci bölümünde scene kavramı ve bu kavramın yerel unsurlarla 

birlikte ele alındığında yerel scene’lere ve yerel sound’lara gönderme yaptığından 

bahsedilmektedir. Yerelde gerçekleşen, yerelin sosyal hayatında yaşanan pratiklerle 

şekillenen müzik türlerinin olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Scene kavramı, 

popüler müzik incelemelerinde anahtar bir kavram olmakla birlikte müziksel ve müzik 

dışı davranışlara işaret etmektedir. Belirli bir müzik türünün özelliklerini sıralamak için, 

o müzik türünün geliştiği yerelde ki, dil, giyim-kuşam kodları, yerel tarih, kültür ve 

yerel kimlik gibi unsurları da göz önüne almak gereklidir.  

İnsanlığın var olduğu tarihten bu yana, bir gruba ait olma isteği ve o gruba ait 

olması nedeniyle grubun işleyişinde ki görevi yani kimliği, kendini nasıl tanımladığı 

ayrıca grupta yer alan bireylerin o gruba yüklediği “anlam”lar sayesinde şekillenir. Bu 

süreçte oluşan/ oluşturulan anlamlar, kültür ve kimlik kavramlarıyla ele alınabilir. 

Kültür kavramı, popüler çalışmalarda sıkça başvurulan bir terim olmakla birlikte, 

kavram ile ilgili pek çok tanımlama bulunmaktadır. Kültür kavramıyla ilgili 

tanımlamalardan bazıları; insanların sembolik temsil pratikleri yoluyla anlam inşa 

etmeye çalıştıkları bir yaşam düzeni olarak görülebilmektedir. Kültür, insanların hem 

bireysel hem de kolektif biçimde, birbirleriyle iletişim kurarak yaşamlarını nasıl anlamlı 

hale getirdikleriyle yakından ilişkilidir. Yanı sıra kültür, insanın beşeri faaliyetleri 

sonucu ortaya çıkan maddi ve manevi ürünlerin tümünü içine almaktadır (Tomlinson, 

2004:33). Çalışmada, Stuart Hall’un Temsil isimli kitabında, “kültür, ‘paylaşılan 

anlamlarla’ ilgilidir.” (2017:7) söyleminden hareketle insanların sosyal ilişkilerini, 

ürettikleri temsiller ve anlamlar üzerinden ele almaya çalışılacaktır. “Paylaşılan 

anlamlar”a yapılan vurgu, bazen kültürün fazla bütünlükçü ve bilişsel anlaşılmasına 



 

 

21 

neden olabilir. Ancak bütün kültürlerde, rastgele bir konuya dair her zaman çeşitli 

anlamlar ve o anlamları yorumlama veya temsil etmenin birden fazla yolu vardır. 

Ayrıca Hall kitabında kültürün, kavramlar ve fikirlerle olduğu kadar duygular, 

bağlılıklar ve hislerle de ilgili olduğunu belirtiyor. Zira ait olunan kültüre göre 

birbirinden farklı göstergeler ya da dilbilimiyle ele alınabilecek seslerin bile, 

anlamlarının farklılıkları üzerine araştırmalar mevcuttur. 

Kültür, insanların toplumsal yaşam içinde tarih boyunca ürettikleri bütün 

maddi ve manevi değerler bütünüdür. Tarih boyunca üretilen anlamlar kurdukları 

iletişimlerle kurulur ve dolayısıyla bu iletişimde dilin oldukça önemli bir yeri vardır. 

Çünkü “temsili bir sistem” olarak çalışır. Dil sayesinde kelimelerimizle, fikirlerimizi, ne 

hissettiğimizi ifade edebiliriz veya diğer insanlarla iletişim kurmak için işaret ve 

semboller kullanırız. Buna örnek kullandığımız sesler, yazılı kelimeler, üretilmiş 

görseller (fotoğraflar), müzik notaları veya bir cisim bir nesne bile olabilir. Yani dil 

yoluyla “temsil”, “anlam”ın üretildiği süreçte çok önemlidir. Kültürel anlamlar sadece 

“kişinin kafasının içinde” değildir diyen Hall, bu anlamlarla sosyal pratiklerin 

düzenlendiğini, davranışlarımızın etkilendiğini ve bu nedenle de gerçek ve pratik 

etkileri olduğunu dile getirir (2017:9). Bu anlamların herkes üzerinde kesin, net, tam ve 

kalıcı anlamlar olarak kalıp kalmayacağı netlik göstermez. Söz konusu kültüre dahil 

olan bireyin zihninde şekillenen şey bir eşya bile olsa, onu kullanma şeklimiz, onun 

hakkında söylediklerimiz, düşündüklerimiz ve hissettiklerimiz yoluyla ona bir “anlam” 

veririz. Nesneleri, insanları ve pratikleri kısmen onlara dair oluşturduğumuz yorum 

hatlarıyla anlamlandırırız. Kültürün, o kültüre mensup kişiler tarafından bir anlam 

bütünlüğü sağlanıp zihinlerinde farklı kodlar dahi olsa geniş hatlarıyla aynı şeylerden 

bahsedildiğini anlamalarını sağladığını söylemek mümkündür. Bir “anlam” bütünlüğü 

sağlanması nedeniyle “temsil” farklı toplumbilim disiplinlerinde birer çalışma nesnesi 

olarak iş görür. Kültürel çalışmalarda pek çok makaleye ve kitaba konu olan temsil 

kavramı üzerine, Hall kitabında üç yaklaşımdan bahsetmektedir. Bunlar “yansıtıcı”, 

“kasıtlı” ve “inşacı” yaklaşımdır. “Yansıtmacı Yaklaşım”a göre, bir anlamın en basit ve 

doğrudan ifade edilmesini sağlayan şey dildir. Dil anlamı yansıtır. Bu haliyle dil, olup 

biten her şeyi en gerçek haliyle yansıtan bir ayna işlevi görmektedir. Bir diğeri olan 

“Kasıtlı Yaklaşım”da ise dili kullananın amaçladığı anlamın dışında bir anlam 



 

 

22 

üretilmesi söz konusu değildir. Kısacası kasıtlı olarak ne isteniyorsa anlam o şekilde 

üretilmektedir. Son olarak “İnşacı Yaklaşım” dilin işaretlerden meydana geldiğini ve 

anlamı yaratmak için bu işaretleri belirli bir düzende kullanarak anlamı inşa etmek 

gerektiğini savunur (Kandemir, 2022:113). İşaretlerle inşa edilen anlamın temsille 

meydana geldiğini belirten Hall, temsil çalışmalarını genellikle inşacı yaklaşım üzerine 

temellendirmiştir (Hall, 2017:23). 

İnşacı yaklaşımı kimlik inşası süreciyle ele aldığımızda aslında 19. Yüzyılın 

sonlarında görünür hale gelen modernizmle beraber, modernizmin rasyonalitesine, 

ilkelerine itiraz olarak doğan postmodernist yaklaşımlar örnek olarak gösterilebilir. 

Özelikle 70’ler ile hem kültürel çalışmaların hem de postkolonyal çalışmaların 

artmasıyla modernitenin tek tip kimlikleri, ikili karşıt kimlikleri; kadın-erkek, 

geleneksel- modern gibi karşıtlıkların bir kenara bırakıldığı ve etnisite, azınlıklar ve 

queer teori gibi konulara odaklanan çalışmaların ortaya çıktığını söyleyebiliriz. Bir 

“anlam” üreterek, o anlamı “temsil etme” düzleminde düşünüldüğünde azınlık, etnisite, 

queer veya yerel kültürel kodların üzerine olan çalışmaların ortaya çıktığını söylemek 

mümkündür. Popüler müzik çalışmaları için düşünüldüğünde ise ana akım caz müzik 

içerisinde bir “farklılık unsuru olarak”, yerel kimliğin kullanılıp, “Türk Caz Musiki” 

ismiyle bir anlam üretilip, bu anlamın küreselde yerel olanı temsil etmesi üzerine 

düşünülmüş bir çalışma yahut proje inşacı perspektifle anlaşılabilir hal alır. 

 

2.2. Türkiye Caz Scene: Tarihçe  

Caz müziğinin Türkiye’deki varlığının 1918-1922 yılları arasında Mondros 

Ateşkes anlaşmasının imzalanması ile başlayan ve Mudanya Ateşkes Anlaşması ile 

bittiği kabul edilen mütareke yıllarına dayandığı düşünülmektedir. Mütareke dönemi, 

Osmanlı Devleti’nden Türkiye Cumhuriyet’ine geçiş evresini teşkil eder. O dönem, 

siyasal olduğu kadar toplumsal dönüşümlerin de yoğun olduğu bir süreç olarak 

karşımıza çıkar.  Caz müziğin, Mütareke yıllarında İstanbul’u işgal eden İtilaf 

Devletleri’ne ait personelin kültürel ihtiyaçlarını ve şehrin kozmopolit yapısını 

potansiyel olarak gören özel girişimlerin kültürel taleplerini karşılamak amacıyla 

geldiğini söylemek mümkündür (Tan, 2022:311). 



 

 

23 

 Cumhuriyet dönemiyle birlikte Türkiye’de müzik anlayışı değişmeye 

başlamıştır. Caz müziği de bu süreçten etkilenerek ilk ürünlerini çok geç vermiştir. Bu 

müzik ilk kez Türkiye’de mütareke döneminde, İstanbul Maksim gazinosunda duyulur. 

Seven Palm Beach isimli, tamamı Afro- Amerikan ve her biri virtüöz olan yedi siyahî 

müzisyenden oluşur (Adil’den Aktaran Tan, 2023:107). Dönem dolayısıyla, farklı etnik 

kimliklerden oluşan Osmanlı devletinin kozmopolit yapısı, Türkiye Cumhuriyeti’ne 

geçiş döneminde de kozmopolit yapısını sürdürdüğü için, sanat dallarında yaşanılan 

gelişmelerde önemli bir unsur olmuştur (Yarkın, 2022:15). 1920’li yıllarda ve takip 

eden ilk dönemlerde, caz müziğinin yetenekli gayrimüslim müzisyenlerden oluşan 

gruplar ile icra edildiği bilgisi karşımıza çıkar. Akyol’un, Cüneyt Sermet’le yaptığı 

görüşmede Sermet şu bilgiyi verir; 

“Haçaturyan ile beraber her yerde olduğu gibi Yahudiler 
vardı. Viktor Kohenka vardı, Haris Akıncı vardı, Süheyl… Ondan 
sonra bunlar Yahudi kulübünde çalıyordu Tünel’de.1930’ların sonu 
falan. Şimdi tabii şunu söyleyebiliriz, Türkiye’deki birçok sanat 
hareketlerinde öncü Ermeni’ler olmuştur. Tiyatroda olduğu gibi, 
müzikte de bunların payı var muhakkak ki. Ama birinci derecede 
diyebilir miyiz? Bilemiyorum. Yahudileri de koymak lazım oraya.” 
(2021:170). 

Gayrimüslim müzisyenlerin çok sesli müziğe aşinalığı sebebi ile Ermeni ve 

Yahudi müzisyenlerin Türkiye’de caz müziğe öncülük ettikleri görülür (İlbi, 2019:24). 

Sermet’in bahsettiği isimlerin geçtiği dönemde Türkiye Cumhuriyeti batılılaşma 

sürecinden geçtiği için sadece caz müzik değil, Türkiye’de yaşayan müzisyenler için 

farklı türlerden müziklerin icralarına da rastlamak mümkündür. Necip Celal Andel, 

bestelediği Mazi ve Ayrılık gibi tango eserleriyle, Türkiye’de tango müziğin temelini ve 

çok sesli müziğin de ilk adımlarını atmıştır (Akyol, 2021:163) . Yine o dönem 

trombonist Gido Kornfilt, kemancı ve orkestra şefi Gregor Kelekyan, kemancı ve alto 

saksofonist Leon Avidgor, davulcu Viktor Kohenka, trombonist Arto Haçaturyan gibi 

Ermeni ve Yahudi müzisyenlerin caz müziğe etkileri olmuştur. Yanı sıra müzisyen ve 

söz yazarı Erdem Buri, davulcu Şadan Çaylıgil, klarnetist Mehmet Akter gibi isimler de 

cumhuriyetin ilk yıllarında, caza yönelik çok sesli müzik atılımında rol oynamıştır 

(Mimaroğlu, 2013).  



 

 

24 

Cumhuriyetin ilk yıllarının ardından Caz müzik Türkiye’de 1940’lı yıllar ile 

birlikte daha geniş kitlelere yayılmaya başlamış ve popülaritesi artmıştır. 1940’lı 

yıllarda cazın gelişimine katkı sağlayan en önemli etkenin radyo olduğu 

düşünülmektedir.  İstanbul ve çevresine yayım yapan İstanbul Radyosu, Caz müzik 

türünün yayım yapılan yörelere ulaşmasını ve tanınmasını sağlamaktadır. Necip Aşkın 

yönetiminde Radyo Salon Orkestrası ve Nihat Esengün yönetiminde Radyo Senfoni 

Orkestrası’nın İstanbul Radyosu bünyesinde düzenli programlar yaparak Caz müzik 

türünde eserler çaldıkları bilinmektedir. Yapılan düzenli programlar ile Caz müziğin 

İstanbul ve çevresinde geniş kitlelere yayıldığı ve bu kitleler tarafından benimsenmeye 

başladığı düşünülmektedir. İstanbul Radyosu’nda 1940’lı yıllarda düzenli yapılan 

programlarda 1920’li yılların sonuna doğru akşamüstü başlayan gece yarısı biten 

programların son yirmi dakikasının “caz band”a ayrıldığı bilgisi verilmiştir. Bu durum 

İstanbul Radyosu’nun Caz müziğin tanınmasında büyük bir etken olduğunu 

göstermektedir. 1944 yılında Halil Bedi Yönetken’in Ankara Radyosu’nda yaptığı izahlı 

programlar Caz müziğin tanınmasında büyük etki eden bir başka program olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Yönetken’in yaptığı program Ankara ve çevresine yayım yapan 

Ankara Radyosu sayesinde Anadolu’nun da Caz müzik ile tanıştığını göstermektedir. 

Caz müziğin İstanbul dışında Anadolu’da tanınmasında büyük rol oynayan bir başka 

radyonun ise Amerika radyo istasyonu “The Voice Of Amerika” olduğu görülmektedir. 

“The Voice Of Amerika” istasyonunda 1940’lı yıllarda yayımlanan caz programlarının, 

Türkiye’de ilgi gördüğü ve birçok dinleyici topladığı düşünülmektedir. Tüm bu veriler 

radyonun Caz müziğin Türkiye’deki gelişimine ve ülkede yayılmasına büyük katkısı 

olduğunu göstermektedir (Meriç, 2006:190). 

1940’lı yıllarda, Türkiye’deki ilk caz toplulukları olarak nitelendirilen 

oluşumlar, Erdem Buri ve İlhan Mimaroğlu’nun Moda’da kurduğu, Cüneyt Sermet’inde 

Sarıyer’de kurduğu gruplar olarak bilinmektedir. Buri ve Sermet, müzisyen 

kimliklerinin yanında radyocu kimlikleriyle de öne çıkan isimlerden olmuşlardır. 

Gerçekleştirdikleri radyo programlarında caz tarihinden kesitler sunarak caz müziğinin 

Türkiye’de yaygınlaşmasına katkıda bulunmuşlardır (Yarkın, 2022:17). 

Dönem içerisinde Moda ve Sarıyer’de kurulan küçük caz toplulukları haricinde 

başka Caz toplulukları olduğu da bilinmektedir. Türkiye’nin ilk büyük Caz topluluğu, 



 

 

25 

Mühendisyan Orkestrası’dır.  Grup üyeleri; Arif Mardin (piyano), İsmet Sıral (tenor 

saksofon), Arto Hacaturyan (trombon), Cüneyt Sermet’in (kontrbas) içinde bulunduğu 

orkestra olarak bilinmektedir.  Moda ve Sarıyer’de kurulan küçük caz toplulukları ile 

aynı dönem içerisinde kurulduğu düşünülmektedir. Moda ve Sarıyer’de kurulan 

grupların aksine bu orkestra Türkiye’nin ilk büyük Caz topluluğu olarak anılmaktadır 

(Akyol, 2013). Taksim Halk Evi bünyesinde 1947 yılında İlham Gencer (piyano), 

Cüneyt Serment (kontrbas) ve Turhan Eteke’nin (gitar) kurduğu caz triosu da dönem 

içerisinde kurulan caz müzik oluşumlarına örnek gösterilebilir. 

1948 yılında Türkiye’de kısıtlı imkânlarla Caz müzik icra etmeye çalışan Nihat 

Esengün (saksafon) ve Tarık Bulut (piyano), Amerika WPIX Radyo İstasyonu’nda bazı 

türküleri Batı müzik formları ile yorumlayarak icra etmişlerdir. Yapılan Batı formları ile 

türkü icraları Türkiye’de de gerçekleştirmiş fakat pek ilgi görmemiştir. İlgi görmeyen 

bu fikir ilerleyen yıllarda büyük tartışmalara yol açacaktır (Meriç, 2006:190). 

Sonrasında İsmet Sıral’ın uğraştığı bu yerli motifleri kullanarak ürettiği parçalar ilgi 

görmeye başlar. Dolayısıyla süreç caz müzikte yerli motifler kullanılsın mı? 

Kullanılmasın mı? Şeklinde iki soruyla şekillenir. Bir kısım cazcılar, caz müziğin 

evrensel bir müzik olduğunu, kendi halinde çalınması gerektiğini savunurken diğer bir 

kısım, caz müziğin yerli motiflerle birleşebileceğini hatta halk müziğinden 

düzenlemeler yapılmasını ve bu tarzda özgün beste çalışmalarının yapılması gerektiğini 

savunur. Tam o dönemde İsveç’te eğitim gören ve orada çalışmalarını sürdüren Okay 

Temiz, caz şarkılarında yerli motiflerin ısrarla kullanılmasını savunan 

müzisyenlerdendir (Meriç, 2006:193).  Temiz, bu düşünceyle hem özgün besteler hem 

de türkü düzenlemeleri yapar. Bu yüzden söz konusu yerli motiflerle caz müziğin 

birleştiği noktada kendisini söz konusu türün dünyada ki öncülerinden biri olarak kabul 

edebiliriz. Pek çok albümü yayınlanan sanatçının müzikal merkezi, cazla Türk folk ve 

Türk musikisini birleştirmek olmuştur.  Bestelerinde ve düzenlemelerinde caz müziğin 

dışına çıksa da cazın özü, ruhu anlamına gelen doğaçlama duygusunu bu müziklerde 

kullandığı görülür (Kahyaoğlu, 2010:120). Burada yine caz müzikle Türk folk ve Türk 

musikisinin birleştiği ürünlerin olması göz önünde tutmamız gereken bir durumdur. 

Ayrıca sanatçının çalışmaları bir dönem TRT televizyonu tarafından manzara 

resimlerinin altında vakit doldurmak için kullanılır. Dolayısıyla izler kitlenin 



 

 

26 

kulaklarına yerleşir. Temiz’in o yıllarda kimi plakları ‘TRT Ara Müziği’ başlığıyla 

yayımlanmıştır (Meriç, 2006:193). 

1950-1951 yılları yaşanırken Türkiye’de Caz müziğini icra eden müzisyenler 

arasında fikir ayrılıklarının ortaya çıktığı görülmektedir. Türkiye’de yirmi-otuz yıllık 

geçmişi olan Caz müzik türünü icra eden gençlerin icra konusunda fikir ayrılığına 

düşmeleri Türkiye’de Caz müziğin popülarite kazandığını göstermektedir. Müzisyenler 

arasında yaşanan bu fikir ayrılıkları “modern” cazı savunanlar ve “1920’lerin cazını” 

savunanlar şeklinde iki ayrı müzisyen tarafı oluşturmuştur. Avrupa yakası tarafında 

Cüneyt Sermet ve Tahir Su “modern” cazı savunurken Anadolu yakası Moda tarafında 

Erdem Buri, Şadan Çaylıgil ve İlhan Mimaroğlu “1920’lerin caz müziğini” 

savunmuştur. Bahsi geçen bu savunma durumu Caz müziğin 1920’lerdeki haline sadık 

kalınarak icra edilmesi ve değiştirilmemesi gerektiği düşüncesi ile Caz müziğin 

modernleşmesi ve modern şekilde icra edilmesi gerektiği şeklinde iki farklı görüşün 

savunulması durumudur (Değirmenci, 2018:193). 

1950’li yıllardaki caz müzikte yerli motifler kullanılsın ya da kullanılmasın 

şeklindeki fikir ayrılıkları sürerken, yerel motiflerin kullanılmasından yana olan 

sanatçılardan İsmet Sıral, modern cazı savunan Cüneyt Sermet ile birlikte grup 

kurmuştur. İsmet Sıral, Cüneyt Sermet ile kurduğu grupta ve diğer performans yaptığı 

ekiplerde yerli motifleri Caz müziği içerisinde sıkça kullanmıştır. Sıral’ın 1950’li 

yıllarda Arif Mardin ile yaptığı bestelerde içerisinde yerli motifleri barındırmakta ve bu 

bestelerin Türkiye’de ilk özgün caz müziği ürünleri oldukları düşünülmektedir 

(Meriç,2006:1992). Arif Mardin ile Sıral’ın birlikte yaptığı besteler Sıral ve arkadaşları 

tarafından İsveç’te icra edilir ve büyük ilgi görür. Sıral’ın İsveç performanslarında 

orkestra vokalleri Ayten Alpman ve Hayati Kafe’dir. İsveç’te gerçekleştirilen 

performansların ardından Sıral ve Alpman Türkiye’ye döner fakat Kafe İsveç’te kalır. 

İsveç’te kalan Hayati Kafe sonradan İsveç’in en ünlü Caz vokallerinden biri olur. Sıral, 

Türkiye’ye döndüğünde kurduğu orkestra dönemin yetenekli müzisyenlerinin de dâhil 

olması ile büyür ve ülkenin hatırı sayılır mühim orkestralarından biri olarak gösterilir. 

Çalışmalarına ülke içerisinde devam etmekte olan Sıral, 1950’li yılların çok sonraları 

Özdemir Erdoğan ile birlikte çalışmalar yapar, ikilinin yaptığı çalışmalar dönem 

içerisinde caz müzik ile yerli motiflerin birleşmesi konusunda önemli bir rol oynar. 



 

 

27 

Literatür dâhilinde İsmet Sıral’ın Caz müziğini yerli motiflerle birleştiren ilk sanatçılar 

arasında olduğu düşünülebilir. Bu veriler kapsamında Türk müziği motiflerinin ilk kez 

1950’li yıllarda Caz müzik içerisinde bazı sanatçıların icraları sırasında yer bulduğu 

görülmektedir. 

1950’li yılların ilk yarısını kapatırken, 1955 yılında gerçekleşen 6-7 Eylül 

Olayları’ndan dolayı kalburüstü müzisyenler İstanbul’dan ayrılmış; özellikle 

gayrimüslim müzisyenlerin kendilerini geri çekmeleri, caz alanında büyük bir kayba 

sebebiyet vermiştir (Akyol, 2013). Yaşanan olayların Caz müziğin gelişmesinde kısa bir 

sürede olsa durgunluk yarattığı düşünülmektedir. 1956 yılına gelindiğinde bir yıllık bir 

aranın ardından caz müzikte tekrardan canlılık başlamış ve gelişmeler hızlanmıştır. 

Bununla beraber, aynı dönemde Cüneyt Sermet’in büyük emek verdiği, Arif Mardin’in 

A.B.D.’nin Boston şehrinde bulunan Berklee College of Music’te okumaya hak 

kazanması ve kendinden sonraki jenerasyonların önünü açması, Türkiye’de caz müziği 

adına önemli bir gelişme olmuştur. Piyanist Nejat Cendeli ve İlham Gencer, kontrbasçı 

Selçuk Sun, davulcu Erol Pekcan, vokalistler Sevinç ve Sevim Tevs, trompetist 

Muvaffak Falay, armonika sanatçısı ve Türkiye’deki ilk caz kulübü 306’nın sahibi 

Hasan Kocamaz, tenor saksafonist İsmet Sıral ve orkestra şefi Süheyl Denizci’nin 

çalışmaları Türkiye’de caz müziğinin gelişimine önemli katkılar sağlamıştır.  

1950’lerin ikinci yarısından itibaren Türkiye Cumhuriyeti’nde caz müziği de 

öylece elit bir kesimin tekelinde kalakalmıştır. Caz, köklerinden uzaklaşıp, belirli bir 

sosyal ve ekonomik statüye sahip kesimin ulaşabildiği “elit” bir müzik olmaktan ileri 

gidememiştir (Değirmenci, 2018:205). 1960’lı yıllara gelindiğinde caz müzisyeni Hasan 

Kocamaz, İstanbul Bebek’te “306” isimli caz kulübüyle, birçok sanatçının dinleyiciye 

ulaşmasına olanak sağlamıştır. “306” Türkiye’nin ilk caz kulübü olarak bilinmektedir. 

1960’lı yıllarda caz müzikte yaşanan bir başka gelişme ise Duygu Sağıroğlu’nun ilk caz 

müzik dergisini çıkartmasıdır (Özen, 2018:45). 

Caz müziğin ülke içerisinde daha geniş kitlelere duyurulmasında etken olan 

radyo yayınlarına 1960 yılında İzmir radyosu da katılmıştır. İstanbul ve Ankara 

radyosunda geçmiş yıllardan beri yapılan caz programları, caz müziğin Türkiye’de 

tanıtılmasına büyük etki sağlamıştır. İzmir radyosunda yapılan programda İzmir ve 

çevresinde caz müziğin tanınmasına neden olmuştur. 



 

 

28 

1960’lı yıllarda yaşanan bir başka gelişme ise sınırlarımız dışında 

gerçekleşmesine rağmen ülkemizde ses getiren ve müzik kültürümüzün yurt dışına 

duyurulmasını sağlayan Erdoğan Çaplı’nın Time Plak etiketiyle yayınladığı “Exciting 

Rhythms Of Piano Pasha” albümüdür. Amerika’da 1961 yılında piyasaya çıkan bu 

albüm 1959 yılında yayınlanan “Piano Pasha” adlı albümünde Türk ezgilerini piyano ile 

sunmasının yabancı dinleyicilerde etki bırakması ve yer edinmesine karşılık ortaya 

çıkmıştır (Aydın, 2018:6). 

Türkiye’de ilk caz plakları 1960’lı yılların ortalarında yayımlanmaya 

başlamıştır. O dönemin ilk büyük hit parçası olan Burçak Tarlası ve Mecnunum 

Leylamı Gördüm plakları, Tülay German’a aittir. Doruk Onatkut Orkestrası eşliğinde 

doldurulan bu plak, Türkiye’nin basılı ilk caz düzenlemeleri olarak nitelendirilmektedir. 

Canbazoğlu kitabında, Burçak Tarlası bir devrimdir; hem Türkçe’dir hem bizim 

melodimizdir, hem de çokseslidir (2009:22) diyor. Bu parçanın bu kadar tutulması 

amatör grupların önünü açar ve bu gruplar, halk türkülerini kendi yorumlarıyla icra 

etmeye başlarlar. Dolayısıyla bu durum da yapılan müziğin cazdan uzaklaşarak, rock 

müziğe doğru evrilmesine neden olur. Oluşan yeni akıma German, “çok sesli Türk 

popüler müziği” adını verir. Ardından gelecek on yılda Batı müziği çalgıları ve 

formlarıyla halk müziğini birleştiren yorumlar doğar ve Anadolu Pop isimli yeni bir 

akım başlar (Canbazoğlu, 2009:23). 1960’lı yıllarda Erol Pekçan “Altın Mikrofon” 

isimli yarışmayla “aranjman” müziğinin ortaya çıkması nedeniyle Türkiye’de Caz 

müziğin katledildiğini dile getirmiştir.1 Bu akım bir yana dursun Erol Pekcan, bu 

yıllarda Türkiye’de kurduğu “Erol Pekcan 5” isimli orkestrasıyla çalışmalarına devam 

eder. Tarık Özal, Saadettin Öktenay ve Fatih Erkoç’un solistliğinde üç tane 45’lik plak 

yapar (Meriç, 2006:1989). Bu plaklarda Tuna Ötenel’in düzenlemeleriyle Allı Turnam, 

Kabak, Evlerinin Önü Zeytin Ağacı, Nihavend Longa gibi yerli klasikler yorumlanır. 

Pekcan ısrarla yerliliği savunurken, Selçuk Sun, cazın evrenselliğini göz önünde tutarak 

yapılan işlerin böyle olmaması gerektiğini söyler. Bu durum bir tarafa yani yerli motif 

tartışmaları sürerken, dönemin mühim müzisyenlerinden Uğur Dikmen, Süheyl Denizci, 

İsmet Sıral, Cankut Özgül ve Onno Tunç, Özdemir Erdoğan ile birlikte yaptıkları kimi 

 

1 https://core.ac.uk/download/pdf/159213811.pdf(03.03.23) 



 

 

29 

düzenlemeler Türkiye dışında Amerika’da ses getirir. Müzik yaşamına yabancı şarkı 

söyleyerek başlayan Özdemir Erdoğan, ilerleyen zamanlarda caza ağırlık vermiştir. 

Yöreselden ulusala oradan evrensele ulaşmak gerektiğini savunan sanatçılardandır 

(Meriç, 2006:198).  

1960’lı yılların ortalarında başlayan ve 1970’lerin ortalarına kadar sürecek 

Anadolu pop akımı ve Türk Sanat Musikisinin çok sesli hale getirilme çabasının tarihi 

bir dönemeç olduğunu söylemek gereklidir. O dönemde yapılan Altın Mikrofon 

yarışması özellikle Türkçe sözlü hafif müziğin gelişmesi için ülke çapında ilgi 

görmüştür ve dikkat çekmiştir. Yarışmanın genel amacı: Batı müziğinin teknik ve teorik 

özelliklerinden faydalanarak yine Batı müziği Enstrümanları kullanılarak, Türk 

musikisine yön verilecek, aranjmanın egemenliğine giren yerli piyasada bu tarz 

açılımlarla milli bir pop müzik yaratılacaktır (Canbazoğlu, 2009:23). Bu yarışma 

sayesinde insanlar, o zamana kadar geleneksel tarzda dinledikleri müzikleri farklı 

yorumlarla, yani Batılı normlarla düzenlenmiş halleriyle dinlediklerinde oldukça ilgiyle 

karşılarlar.  

1970’lerin sonlarına doğru oluşan politik sıkıntılar toplumsal hayatta belirgin 

değişimlere neden olur. Ayrıca kırdan kente göç olması nedeniyle oluşan işsizliliğin ve 

maddi zorlukların ağır bastığı bir dönem olmuştur (Küçükkaplan, 2015:71).  Dolayısıyla 

bu dönem caz müzik için iyi sonuçlar doğurmamıştır. O döneme denk gelen Arabesk 

müziğin yayılmasıyla beraber caz müzik artık daha az anılır bir hal alır 

(Meriç,2006:198). Açılan caz barlar kapanmaya başlar. Meriç kitabında; o dönemle 

ilgili en önemli bilginin, üç tane ciddi albüm yayınlanması olduğunu söylüyor. Jazz 

Semai (1978), Ruacan (1979) ve Zikir (1979).  Jazz Semai; Erol Pekcan (davul, 

perküsyon) , Tuna Ötenel (piyano, saksafon, perküsyon) ve Kudret Öztoprak (bas, 

perküsyon) tarafından yapılan “Türkiye’nin ilk özgün caz albümü” dür (2006:199). Bu 

albüm hazırlanırken aslında yurt dışı piyasasına uygun kapakla hazırlanmış fakat 

içerisinde yerli motifler kullanılmaktan kaçınılmamıştır. Ruacan, Ali Kocatepe’nin 

yapımcılığını üstlendiği albümdür. Zikir adlı albüm de Okay Temiz ve grubu Oriental 

Wind’in yurtdışında yaptığı, tasavvufun yorumlandığı bir albümdür. Genel olarak ele 

aldığımız da siyasi ve toplumsal alandaki olumsuzluklara rağmen 70’lerle birlikte 

yaşanan teknolojik gelişmeler, müzik teknolojileri alanında önemli yeniliklere neden 



 

 

30 

olur ve Türkiye’de 73 yılında mono kayıttan stereoya geçilmiş, kısa zamanda birçok 

stüdyo da bu yeniliğe ayak uydurmuştur (Küçükkaplan, 2015:72).  Caz müzik için 

konuşacak olursak yapılan çalışmalar o dönemde bir süre gündeme gelmesine neden 

olur ancak 80 darbesiyle caz’ın adı bile anılmaz. 

Türkiye’nin politik durumu nedeniyle her şey bir anda değişirken yinede 

Süheyl Denizci’nin kurduğu Türkiye’nin ilk Big Band’i sayılabilecek TRT Caz 

Orkestrası’nın radyo programları ilgiyle dinlenir (Meriç,2006:200). 80 sonrası 

Türkiye’li caz müzisyenleri yurtdışında isimlerini duyuracak çalışmalar yaparlar. O 

dönemde sıkça anılan isimlerden biri Okay Temiz’dir. Yaptığı albümler Türkiye’de de 

yayımlanır ve dikkat çeker. Ayrıca Aydın Esen’in önemli albümlerinden biri olan 

Anadolu, Türkiye’ye 94 yılında gelir. Yaptığı iki 45’lik plakla adından söz ettiren 

Senem Diyici, darbe sonrasında Fransa’ya gitmek zorunda kalmış ve orada kurduğu 

gruplarla, Oynak ve Sextet ile Anatolie(1986), Takalar(1989) gibi çalışmalar yapmıştır. 

Yaptığı müziği “Folk Caz” olarak tanımlayan Diyici, Türkiye’ye sadece konser vermek 

için gelir (Meriç, 2006:200). Ardından Mesut Ali ile Duo adında çalışmalar yapar. Ali 

farklı ülkelerden getirdiği müzisyenlerle birlikte 90 yılında “Ehtno-jazz” adında bir 

albüm yapar. Tayfun Erdem, Burhan Öçal gibi sanatçılarda yurtdışında çıkardıkları 

albümlerle ve verdikleri konserlerle tanınır hale gelirler. Türkiye’de bu mesele başlarda 

kısıtlı sayıda dinleyicinin ilgisini çekse de sonradan yayılır. İlerleyen yıllarda 

Türkiye’de caz müzik çalışmaları hızlanmaya başlar. Çünkü çok sayıda festival 

düzenlemeye başlanır. Bu festivallerde Miles Davis, Charlie Haden, Jan Garbarek, 

Keith Jarret, Chick Korea, Kassandra Wilson, Dave Brubeck gibi ünlü caz ustaları 

sahne alır ve bu müzik türüne olan ilgili yeniden arttırırlar (Meriç, 2006:201). 

1982 yılında İstanbul Filarmoni Derneği tarafından düzenlenen uluslar arası 

caz Festivali bu sürecin ilk adımıdır. Ardından 85 yılında Bilim Sanat Kültür Kurumu 

(BİLSAK) tarafından düzenlenen düzenli devam eden festival yine mühim sanatçıları 

dinleyiciyle buluşturur ve İstanbul Festivali içerisinde büyük ilgi görünce, programdan 

ayrılır. 1994’ten bu yana bağımsız bir festival halini alır. Genel hatlarıyla 1980’lerin 

sonu 1990’ların başı itibariyle caz festivalleri ilk konserlerinde yoğun ilgiyle 

karşılaşınca, bu festivaller isim değiştirerek artmaya ve farklı şehirlerde konserler 

düzenlenerek ünlü caz müzisyenlerinin dinleyicilerle buluşmasına olanak sağlamıştır. 



 

 

31 

Ayrıca o yıllarda caza olan ilgi sadece konserlerle kalmaz. Bilkent Üniversitesi’nde caz 

bölümü kurulur. ODTÜ ve Hacettepe Üniversitesi’nde Durul Gence ve Yıldız 

İbrahimova caz dersleri vermeye başlarlar. Bunun üzerine İstanbul’da müzik 

dershaneleri açılmaya başlar. Ayrıca 1994 sonrası art arda pek çok albüm yayınlanır. 

Bazı firmalar bu albümlere sponsor olur. Bu albümler sayesinde pek çok caz müzisyeni 

kendini gösterme şansı bulur. İlkin Deniz, Önder Focan, Tuna Ötenel, Emin Fındıkoğlu, 

Kerem Görsev, Erkan Oğur, Acid Trippin, Trio Mrio, Audio Fact gibi müzisyenler ve 

gruplar bu dönemde albümlerini yayınlar.  Bu arada Barbaros Erköse’nin 

Cazname/Atlantik ve Osman İşmen Project’in JazzEastern albümleri gibi deneysel 

çalışmalar yayımlanır. Craih Harris ile Erköse, Brooklyn Funk Essential ile Laço Tayfa 

birlikte konserler verirler. Ayrıca New York’ta yaşayan İlhan Erşahin’de Türkiye’de 

yaptığı konserler ve albümlerle isminden söz ettirir (Meriç,2006:202). Ayrıca 90’larda 

Doublemoon isimli, sadece caz albümleri yapmak üzere bir şirket kurulmuştur. O 

dönemde yine bazı motifleri Anadolu’dan alan, blues alt yapıları üzerine oturtan 

müzikal yapıda ürünler çıkartılmıştır. Son yıllara doğru caz, Türkiye de ilgi gören bir 

müzik türü olmuştur. İstanbul’da ve Ankara’da Caz derneği kurulur. 96 yılının Ocak 

ayından itibaren Zuhal Focan yönetiminde üç aylık olarak yayımlanmaya başlayan 

“jazz, blues, emprovize müzik dergisi” Jazz, hala faaliyette olan bir dergidir(Meriç, 

2006:203). 

Türkiye’de mütareke yıllarında icra edilmeye başlanan caz müziği, 1990’lar ve 

2000’ler sonrası ivme kazanmaya başlamıştır. Caz müziğin, Türkiye’de icra edilmeye 

başlandığı günden bugüne caz müzikte yerel motiflerin kullanılma çabası olduğunu 

söylemek mümkündür. Deneysel müzik çalışmaları adıyla çıkarılan albümleri ve Türkü 

düzenlemelerini de göz önünde bulunduracak olursak, caz müziğin Türkiye’de gelişim 

süreci için ana akım caz müzikle, yerel müzik kimliğinin bir arada kullanılması 

çabalarının olduğunu ve icra eden müzisyenlerinde caz müzikte yerel motifler 

kullanılsın mı? Kullanılmasın mı? Şeklinde fikir ayrılığına düştüklerini görürüz. Fikir 

ayrılıkları oluşsa da yerel motiflerin caz müzik içerisinde kullanılmasını destekleyen 

müzisyenler tarafından Türkiye Caz Scene’i oluşturan, yerellik unsurları olarak, 

kullanılan yerel motifler caz müziğin Türkiye’deki icralarında göz önüne çıkmaktadır. 



 

 

32 

2.3. Yerel Kimliğin Müziksel Temsili olarak ‘Türk Caz Musiki’ Örneği: 

Çalışmaya konu olan, yerel kimliğin müziksel temsili olarak “Türk Caz 

Musikisi” ifadesi Anıl Şallıel’in bir projesinden ortaya çıkmıştır. Türk Caz Musiki 

ifadesi caz gibi küresel ölçekte bir scene özelliği taşıyan müzik türünün, Türk müziği 

için kullanılan “Musiki” ve yerel kimlik göstergesi olarak kullanılan “Türk” ifadelerinin 

bir arada kullanılması durumu bu çalışmanın yapılmasındaki merakı oluşturur. Buradan 

hareketle çalışma içerisinde Anıl Şallıel’in albüm analizleri yapılarak, yerele yönelik ve 

küresel caz scene’e yönelik unsurlar aranmıştır. Bununla birlikte Şallıel’in bu ifadeleri 

kullanmakta ki maksadı onun müzikal geçmişinde ve müzik kariyerindeki unsurlarda 

aranarak ele alınmaya çalışılmıştır. Buradaki “Musiki” ifadesinin Türk Sanat Müziği 

için kullanılan, geçmişe gönderme yapan eserleri ifade etmek için kullanıldığı, “Türk” 

ifadesinin kullanılmasında ise yerel kimliğine gönderme yaptığı anlaşılır. Çalışmanın bu 

bölümünde, Şallıel’in hem “Türk Caz Musikisi” isimli eserini, hem de buna benzer 

kategorilendirdiği ve dinleyiciler tarafından kategorilendirilen eserlerine bakılmıştır. 

Yanı sıra Şallıel’in kültürel sermayesi olarak ele alınabilecek hem caz müziğinden hem 

de Türk Sanat Musikisi’nden nasıl etkilendiği anlaşılmaya çalışılarak örnek olayı 

oluşturan “Türk Caz Musikisi” ifadesindeki yerel scene ve küresel caz scene unsurlarına 

odaklanılacaktır.  

Anıl Şallıel, 1993 yılında Mersin’de doğmuş bir saksafon sanatçısıdır. 

Müzisyen bir ailede yetişmiş olan Şallıel’in kardeşi Batu Şallıel de kendisi gibi bir 

saksafon sanatçısıdır. Enstrümanla tanışması kendisi gibi saksafon sanatçısı olan babası 

Mümin Şallıel’in sayesinde olmuştur. Amcası müzisyen Rıfat Şallıel, “Neden Saçların 

Beyazlamış Arkadaş”, “İtirazım Var” ve “Kemancı” gibi ünlü şarkıların bestecisidir. 

Kendisinin oğlu Orhan Şallıel ise senfoni orkestrası şefi ve piyanisttir.  

TRT-2 kanalında Türk Caz Standartları Enstitüsü programının altıncı bölüm 

konuğu olan Anıl Şallıel, programdaki konuşmasında, çocukluğundan bu yana caz 

müzikle iç içe olduğunu ve farklı müzik türlerini dinleyerek büyüdüğünü dile getirir. 

“Bizim evimizde ünlü saksofoncu Michael Brecker, Bob 
Mintzer, Bob Malach, gibi isimlerle ben büyüdüm, daha çok Fusion 



 

 

33 

cazla büyüdüm. O yaşlarda onu çok sevdiğimiz için babamda bize 
çok güzel müzik aşılaması yaptı diyelim.” 2 

Sahne almaya henüz 12-13 yaşlarında başlayan Şallıel, farklı müzik türleri 

icracılarıyla birlikte sahne alma fırsatı bulmuştur. Orhan Osman, Dave Weckl, Aycan 

Teztel, Şenova Ülker, Volkan Öktem, Aşkın Arsunan ve Önder Focan gibi isimler yer 

aldığı sahnelerde birlikte çalıştığı kişilerdir. Şallıel, “fusion cazla büyüdüm” derken, 

buna uygun olarak enstrüman seçimi ve yer aldığını projeler ile caz müzisyeni kimliğine 

olan aidiyet duygusunu pekiştirmiştir demek yanlış olmaz.  

Şallıel’in müzik geçmişi, kendisi için oldukça geniş bir çalışma alanı 

sağlamakla birlikte farklı türlerde icra deneyimi kazanmasına neden olmuştur. 

Kendisine yönelttiğim “Farklı isimlerle çalışmak size neler kattı?” sorusuna şu yanıtı 

vermiştir. 

“Ben aynı zamanda stüdyo müzisyenliği kayıt müzisyenliği de 
yapıyorum. Türkiye’de ünlü birçok sanatçıya da sahnede eşlik ettim. 
Sanatçılardan bazıları, Sezen Aksu, Edis ondan sonra Volkan Konak, 
Kenan Doğulu, Buziki Orhan, Funda Arar gibi sıralayabilirim ve 
daha bir sürüsü. Kayıtlarda çaldıklarıma gelirsek onu da şöyle 
açıklayayım, Türk Halk müziğinden, Türk Sanat Müziğine, Türk pop 
müziği dâhil tabiî ki caz fusion funk türlerinde birçok kayıt çaldım. 
Tek tek isim verirsem çok uzun sürer ama bugün Türkiye’de 
dinlediğin birçok albümde biz çaldık. Hatta Türk Hava Yollarına 
binince duyduğun kabin müziklerini de ben çaldım.” (Kişisel 
Görüşme, 06/01/2020). 

Birbirinden farklı türlerde icrada bulunması kendisinin kültürel sermayesi 

olarak ele alınabilecek bir durumdur. Hem caz müzisyenliği kimliğini, hem de 

Türkiye’de yaşaması dolayısıyla, Türkiye’de icra edilen müziklerden beslenerek 

oluşmuş olan yerel kimliğini ortaya koyarak yeni bir kimlik inşası sürecine girdiğini 

söylemek yerinde olacaktır.  

Anıl Şallıel ile 2020 ve 2023 yıllarında yaptığım ayrı görüşmelerde, yaptığı 

müziği nasıl tanımladığı yönünde yönelttiğim soruya 2020 yılında şöyle yanıt vermiştir. 

 

2https://www.trtizle.com/programlar/turk-caz-standartlari-ensitusu/turk-caz-standartlari-
enstitusu-6-bolum-7777595(28.01.23) 



 

 

34 

 “Artık Yeni Türk caz müziği diye geçiyor. Ama benim 
yaptığım müzikte bence hem alaturka var hem rap var hem jazz da 
var. Yani artık biraz harmanlayıp yeni bir jazz stili haline getirmek. 
Zaten birkaç röportajda söylemiştim.” (Kişisel Görüşme, 
06/01/2020). 

2023 yılında yaptığımız görüşmede ise yine aynı soruyu 

yönelttiğimde şu şekilde yanıtlamıştır; 

 “Yaptığım müzik orijinal Türk Caz Müziği. Bence artık 
öyle, çünkü böyle bir harmanlama yapılmadı uzun süredir. Bayadır 
yapılmadı aslında. Okay Temiz yapıyordu ama bu şekilde hem Caz 
hem Türk Müziği doğru armonilerle beraber harmanlamak zor iş. 
Bir de bu işi de bilmek lazım. O yüzden bence Türk Caz Müziği’nin 
başlangıcı diyebiliriz. Ama bazı kişiler bunu onaylamıyor, böyle 
Türk Caz Müziği mi olur diyorlar. Onaylamayan kişiler de bazı 
müzisyen camiasından kişiler ama bence bu gerçek Türk Caz Müziği 
(Kişisel Görüşme, 25/04/2023). 

 

Farklı yıllarda yapılan görüşmelerde verdiği yanıtlar birbirini destekler nitelikte 

olup, aradan geçen üç senede yaptığı müziği keskin ve net bir şekilde tanımlamış ya da 

başka bir deyişle kendi müziği için kullanılan ifadeleri benimsemiştir.Üretmiş olduğu 

müzikle, küresel caz scene içerisinde bir farklılaşma unsuru olarak kimliğini müzikle 

temsil ettiği söylenebilir. Şallıel’in verdiği yanıtlara göre, yaptığı müziği  “Orijinal Türk 

Caz Müziği” olarak tanımladığı görülmektedir. 

Kendisine yönelttiğim “harmanlama ifadesini nasıl açıklarsınız?” sorusuna şu 

şekilde yanıt vermiştir. 

 “Mesela Arap müziğiyle cazı direk entegre edebilirsin, 
harmanlayabilirsin alaturka müzikle de entegre edebilirsin benim 
yaptığım gibi, fakat bunları uygularken müziği iyi bilmek gerekir. Bu 
müzik türlerini, iki tarafı da iyi bilmek gerekir. Şimdi nazariyat var 
ya mesela Gamzedeyim Deva Bulmam, onu dümdüz çaldığında 
(parçayı mırıldanıyor). (Nazariyatlı dediği halinde nameli bir 
şekilde mırıldanıyor) Bu haliyle nazariyata giriyor, o yüzden cazla 
beraber birleştiğinde de (Onu da mırıldanıyor. Melodik ezgiyi 
düzenleyip tekrar sundu) caz rifflerini koyup harmanlayabilirsin. 
Ama işte bilmek lazım.”(Kişisel Görüşme, 25/04/2023). 

Şallıel, müzik türlerinin harmanlanması olayını, iki farklı müzik türünün 

birbirine entegre edilmesi olarak tanımlamaktadır. Müzikte harmanlama yapılırken 



 

 

35 

birbiriyle harmanlanacak iki türünde yapısal özelliklerinin iyi bilinmesi gerektiğini 

söylemektedir.  

Yönelttiğim bir başka soruda ise “Harmanlama yaparken alaturka müzikle 

entegre edebiliriz” dediniz. Alaturka müzik derken neyi kastediyorsunuz? Sorusuna ise 

şu şekilde yanıt vermiştir. 

“Alaturka deyince ben Tatyos Efendi ve onun döneminde 
yapılan alaturkalardan bahsediyorum. 100 sene önceki parçalardan 
bahsediyorum. Bunların bir sürü saz semaileri var. Başka örmek 
Bülent Ersoy, Zeki Müren gibi sanatçıların yaptığı alaturkadan 
bahsediyorum. Alaturka deyince insanların aklına Roman’ların 
yaptığı bugünkü müzik gelebilir. Fakat bu müziğin gerçek alaturka 
müzikle hiçbir alakası yok. Genel olarak bahsettiğim sanatçıların 
Türk Sanat müziği yaptığını söylüyorlar. Bu doğru. Fakat ben 
alaturkayı açıklamak için onları örnek gösterdim. Ergün 
şenlendirici, Selim sesler müziği güzel. Tam böyle güzel orijinal 
alaturka çalıyor klarneti. Şey alaturkadan bahsediyorum nazariyatlı 
olandan bahsediyorum. Mesela usullü okurlar ya. Korolarda herkes 
aynı sesleri doğru verir. Doğru alaturka çalımı cazla 
harmanladığında zaten armonik olarak çok güzel oluyor. Bir de 
şöyle mesela şimdi fa diyez koma var, re majör bastığında re fa diyez 
la, fa diyez koma olunca akor düzeni kurarken ona göre düzenlemek 
lazım. Re, la basabilirsin, re, la, mi basabilirsin, fa diyez koma 
olduğu için normal basarsan çakışır. Re, la, mi, si basabilirsin ki fa 
diyez sırıtmasın diye en basitinden bahsediyorum. Bunu en yalın 
dilde anlaşılabilmesi için böyle basit anlattım. Bazı aranjmanlarda 
bahsettiğim armonize uygulaması yapılmadığından koma sesler 
natürel seslerle çakışıp patlıyor (örneğin fa koma, fa diyez). Kötü 
duyuluyor. Benim kendi işimde de mesela özelikle armonize ederken 
akorlarla çakışmaması lazım. Sana bahsettiğim olaya geliyor. Bu 
anlattıklarımı da doğru ve bilerek uyguladığında karşına yeni bir 
tarz çıkıyor. Aslında yeni bir tarz oluşturmuş oluyorsun.”  (Kişisel 
Görüşme, 25/04/2023). 

Kelime anlamı olarak Alla turca, İtalyanca olup “Türk üslubuna göre/Türk 

üslubunda” anlamını taşımaktadır. Bu terim batı müzik kültüründe, Mehter Müziği ya 

da Yeniçeri Müziği’nden alınan bazı elementlerin, Avrupa Sanat Müziği’nde işlenmesi 

ve özümsenmesiyle ortaya çıkan bir üslubu veya akımı temsil etmektedir (Kalyoncu, 

2005:311).  Literatüre İtalyanca’dan geçen bu terim günümüzde Türk Sanat Müziği için 

kullanılmaktadır. Şallıel de “alaturka müzikle de entegre edebilirsin benim yaptığım 

gibi” söylemiyle alaturka ve caz müziğini harmanlandığını belirtmektedir. Bu harmanı 



 

 

36 

yaparken müzik türlerinin yapılarını çok iyi bilmek gerektiğini, armonizesinin doğru ve 

türün kurallarına göre yapılması gerektiğini vurgulamaktadır. Üretmiş olduğu müziği 

yeni bir tarz, caz müzik içerisinde bir alt tür olarak isimlendirmektedir. 

Kendisine yönelttiğim “Türk caz müziği ifadesi ilk kez 166 Days isimli 

albümünüzde geçti. Türk Caz musiki besteniz ve albüm nasıl ortaya çıktı?” sorusuna 

aşağıdaki yanıtı vermiştir. 

“Benden çok fazla kişi caz albümü bekliyordu. Quartet caz 
albümü, düz bir caz albümü bekliyordu. Ama dedim ben zaten 
türküm, neden klasik bir caz albümü yapayım. Nardis’te, 
festivallerde gidip caz çalıyorum. Dedim kendi müziğimle 
birleştireyim ve albüm bu şekilde oluşmaya başladı. Albümün 
tamamı 4-5 günde bitti. Bütün partileri öyle yazdım. Türk caz 
Musikisi’nde de bildiğin üzere bir A melodisi var. A melodisinden 
sonra ritim change ediyor. Tempo change ediyor. Orada bir tane 
alaturka enstrüman kullanmak istedim. Ne yapabilirim? Ezginin ve 
melodinin güzel olması lazım. Aklıma şöyle bir şey geldi (türk caz 
musikisindeki –türk müziği diye nitelendirdiği yeri mırıldanıyor). 
Bunu saksafonla çalsam normal olur. Ama bir tane enstrüman daha 
koysam bağlama veya ut güzel olur diye düşündüm. Normal 
albümlerde, çalıyor mesela pop albümlerinde bu enstrümanlar 
çalınıyor.  Ama jazz albümünde yapılmadı. Yani bu tür etnik caz 
veya drone jazz albümlerinde yapılmadı. O yüzden ben bu albümde 
özellikle Mustafa İpekçioğlu’ndan rica ettim. Çaldık güzel oldu diye 
düşünüyorum. Yani Türk Caz Musikisi öyle doğdu aslında. Yani ben 
Türk Caz musikisi ismini koydum ve B melodisinden sonra tamam 
işte dedim. Burada şuan da caz musikisi oldu. Yani toparlamak 
istersem A’dan sonra buraya bir tane Türk Sanat müziği bir şey 
yazmam lazım, insanların seveceği tarzda bir şey yapmam lazım 
güzel bir ezgi olması lazım, çünkü bizim enstrümanımız soyutlanmış 
bir enstrüman yani Müslüman mahallesinde salyangoz satıyoruz 
sonuçta ama bunu nasıl becerebiliriz? nasıl birleştirebiliriz? 
Saksofon, bağlama ve utla beraber böyle bir melodi yazarak, 7 veya 
8 mezur(ölçü) bir melodi yazıyorum. Sonra yeniden caza 
döndürüyorum. Zaten albümde de duyuyorsun orayı. B bölümü işte 
mi-re-do-re-si-re-do- sol-la-si-la-sol-la olan bölüm orası do minör 
nihavend aslında, do minör üstüne nihavend çalıyorsun orda. Uşak 
ta basabilirsin aslında. Sonra Atonalle normal tonal müziği 
birleştiriyorum. Bunların hepsi sıra sıra yazılmış melodiler. La-sol-
si-la-sol-fa orası köprü ve ardından caz bölümüne geçiyor. Köprü 
yani orda başka bir bölüme geçiyor. Aslında parça A- B-C bence bu 
arada ama A-B de denilebilir. Tempo change oluyor(değişiyor) ve 
orada bağlama solo çalıyor sonrada c bölümüne giriyoruz.” (Kişisel 
Görüşme, 06/01/2020). 



 

 

37 

Buradaki söyleminde, üretmiş olduğu müzikte, yerel enstrüman 

diyebileceğimiz Türk Müziği enstrümanları ut ve bağlama ile parçadaki Türk müziği 

tınısının yaratım sürecini aktarıyor. İnsanların kendisinden aslında klasik bir caz albümü 

beklediğini söylerken caz müzisyenliğine olan aidiyet duygusunun yanı sıra kendisine 

atfedilmiş olan caz müzisyenliği kimliğini doğruladığını fakat caz müzisyenliği 

içerisinde farklılaşma unsuru olarak yerel kimliğini kullandığını söyleyebiliriz. Tam 

olarak çalışmanın temel problemini oluşturan yerel kimliğin müziksel temsili olarak 

yaratmış olduğu müzikte, caz müzisyenliğinin bir farklılık unsuru olarak Türk 

kimliğinden hareketle, yeni kimlik inşasını başlattığını söyleyebiliriz. Caz müzisyeni 

kimliğiyle yerel kimliğini yani Türk olma faktörünü albümünde nasıl birleştirdiğini 

aktaran Şallıel, bu farklılık unsurlarını, albümde kullanılan Türk müziği 

enstrümanlarıyla ve Türk müziği armonisiyle verdiğini, ayrıca caz müziği 

enstrümanıyla, Türk müziğinde olan komaları sesleri kullanarak Türk Müziği nazariyatı 

bilgisini aktardığını dile getirmektedir. 

Buraya kadar Şallıel’in iki farklı kimliğini ve iki farklı kültürel sermayesini 

birleştirerek üretmiş olduğu müzikle, küresel caz scene içerisinde kendisini 

farklılaştırdığını, bu durumu ise müzik kariyeri boyunca nasıl inşa ettiğini ele almak için 

yer aldığı projeleri kronolojik sırayla aktarmak yerinde olacaktır.  

Kendisinin müzik kariyerinde, kardeşi Batu Şallıel ile birlikte “Şallıel Bros” 

olarak anıldıklarını da belirtmek gerekir. Şallıel kardeşler, müzik kariyerleri boyunca 

pek çok ünlü sanatçının projesinde ve albüm kaydında hem Şallıel Bros projesiyle hem 

de birbirlerinden bağımsız bireysel olarak yer almışlardır. 2016 yılında, Şallıel Bros 

projesiyle Önder Focan’ın bestelerini funk yorumuyla seslendirdikleri A.K müzik 

yapım etiketli “Önder Focan ve Şallıel Bros-Funkbook” isimli 9 şarkıdan oluşan albümü 

yayınlamışlardır.3 2011 yılında Anıl Şallıel’in öncülüğünde kurulan “Şallıel Bross-What 

Da Funk Project” isimli grupla, Arpej yapım etiketli 2017 çıkışlı “WTF1” isimli bir 

cover albüm çıkarırlar. Albümle ilgili 2018 tarihli, Gaia dergisinde çıkan haber 

aşağıdaki şekildedir. 

 

3https://cazkolik.com/turk-caz-albumleri/onder-focan-salliel-bros-funkbook-2016-ak-
muzik(13.04.23). 



 

 

38 

“Funk, Jazz ve Soul tarzdaki müzikleri harmanlayarak Türk 
müziğine yeni bir akım getiren ve 2010 yılından bu yana kendi 
enstrümanlarının önde gelen kreatif müzisyenlerinin isimlerinin bir 
araya geldiği “What Da Funk” grubu, Arpej Müzik etiketiyle 
yayınlanan ilk albümleri “WDF1” ile piyasaya hızlı bir giriş yaptı. 
 “WDF1” albümünde; efsane şarkıları ve kendi bestelerini bir araya 
getirip; kendi tarzlarında müzikleriyle ünlü şarkıcılarla düetler 
gerçekleştirdi.”4 

“WTF1” isimli albümdeki parçaların sıralaması ve vokalleri şu şekildedir: 

1- İstersen-Harun Kolçak 

2- Sana İhtiyacım var-İrem Derici 

3- Mecbursun-Gülçin Ergül 

4- Yeter ki-Buray 

5- Adem Olan Anlar-Simge 

6- Aman Yavaş Aheste-Bedük 

7- Dinleyiverin Gari-Ferman Akgül 

8- Seyyah Oldum-Duygu Tarhan 

9- Sadece Senin Olmak İstedim 

10- Ne Yapardım-Gökçe 

11- Serseri Aşık-Ebu Yeniyol 

12- Masal-İrfan Özata 

13- Olmuyor-Duygu Tarhan 

14- İyisin- Gülçin Ergül 

15- Kimliksizim-Ebu Yeniyol 

Albüm Türkçe popüler müzik şarkılarından oluşmaktadır. Şarkılar genel olarak 

pop müzik vokalleri tarafından seslendirilmiştir. Şarkıların sözleri ve genel ezgi 

yapılarına sadık kalınarak WTF grubu tarafından caz, funk ve groove gibi müzik türleri 

temel alınarak yeniden düzenlenmiştir. Albümde kullanılan; klavye, davul, bas gitar, 

gitar, saksafon (tenor, soprano, alto),flüt, trompet, trombon, flugelhorn ve perküsyon 

 

4 Deniz Ali Tatar (13.02.2018) https://gaiadergi.com/what-da-funk-ankarada-ikinci-evimizde-
ilk-albumle-olmak-heyecan-verici/(13.04.23) 



 

 

39 

enstrümanlarıdır. Her şarkının kendi ezgisine sadık kalınmış ve ezgiler ağırlıklı olarak 

saksafonla çalınmıştır. Alt yapıda süreğen ritim ve enstrümanlar arasında soru-cevap 

motifleri kullanılmaktadır. Şallıel, WTF grubuyla yaptığı bu albüm çalışmasının 

ardından 2018 yılında kardeşi Batu Şallıel ile “Şallıel Bros” isimli Lin Records etiketli 7 

şarkılık ikinci bir albüm daha çıkarırlar. Albüm içerisindeki parça sıralaması şu 

şekildedir: 

1- Famire 

2- İlk Gün 

3- Whisper 

4- By Bro 

5- Traditional 

6- Geyikli 

7- Yine Doğar İçime 

Bu albümde “Traditional”, “Yine Doğar İçime” parçaları hariç, “Famire”, “İlk 

Gün”, “Whisper”, “By Bro” ve “Geyikli” parçalarının besteleri Anıl Şallıel’e aittir 

(Kişisel Görüşme, 2023).  Bu albümde “Famire” isimli parça da saksafonla Türk müziği 

motiflerinin icra edildiği bir bölüm vardır. Sonrasında yer aldığı albümlerde yine caz, 

Türk müziği ve Funk gibi müzik türlerini bir arada kullandığını söyleyebiliriz. Aynı yıl 

yine Önder Focan ile Lin Records etiketiyle “Funkbook A La Turc-Önder Focan, Şallıel 

Bros” isimli albüm çıkarmışlardır. Albümdeki parça sıralaması şöyledir: 

1- Çeçen Kızı 

2- Haydar Haydar 

3- Gamzedeyim Deva Bulmam 

4- Çengelköylü 

5- Ayrılık 

6- Ah Bir Ataş Ver 

7- Firfor 

Albümle ilgili olarak kendisiyle yapılan röportajda şu sözleri söylemiştir. 



 

 

40 

“Bu albümde Türkçe eski parçaları jazz haliyle yorumladık. 
Türk müziğine yakın çaldım. Daha dinlenebilir hale getirdik. Jazz 
dışında her tarzda çalmaya özen gösteriyorum. Bir tarafım da 
alaturka çaldığı için; bunu da saksafonda yapan biri yok. Ve bunu 
en güzel şekilde icra etmeye çalışıyorum.” 5  

Bu görüşmeden alıntıladığım bölümde özellikle, “Bir tarafım da alaturka 

çaldığı için; bunu da saksafonda yapan biri yok. Ve bunu en güzel şekilde icra etmeye 

çalışıyorum.” söylemi 2019 yılında Lin Recors etiketli “166 Days” isimli ilk solo 

albümündeki performansının ortaya çıkışını gerekçelendirir niteliktedir. 166 Days isimli 

bu albüm, araştırmanın örnek olayı olan “Türk Caz Musikisi” ifadesinin kullanıldığı 

albümdür. Albümdeki parça sıralaması şöyledir: 

1- İntro 

2- Arap kadri 

3- Dafi 

4- 166 Days 

5- Nefes 

6- Türk Caz Musiki 

7- O.S.L.O 

 İntro dâhil yedi parçadan oluşan bu albüm ağırlıklı olarak Türk müziği ve caz 

müziği türleri temel alınarak icra edilmiştir. Albümde “Nefes” isimli Redd grubuna ait 

olan parça hariç bütün şarkılar Anıl Şallıel’in kendi besteleridir. Bir sonraki alt başlıkta 

albüm analizi yer almaktadır. Bu albümden sonra çıkardığı albümler ve tekli parçaları 

da yine Türk müziği, caz ve funk gibi müzik türlerinin birlikte kullanıldığı projeler 

olmuştur. 2019 tarihinde çıkarmış olduğu 166 Days isimli albümde kullandığı ve “hem 

alaturca… hem caz… yeni bir caz stili” olarak tanımladığı Türk Caz Musiki ifadesine 

benzer projeleriyle aşağıda saydığım albümlerinde de devam etmiştir.  

 

09.06.2021-166 Days-Mosso Noise Version (Single) 

 

5  İrem Gökbudak (03.01.2019) https://www.jazzdergisi.com/anil-salliel-jazzda-ruhuna-ve-
kulagina-guvenmelisin/ (13.04.23) 



 

 

41 

04.02.2022-Türk Caz Musiki 2 (2 şarkı, EP6) 

29.07.2022-Makamsal Groove (Single) 

 

Bu projelere ek olarak 2022 yılında yaptığı Old Town (16.12.2022)  ve 

Celebration (21.01.2023) single (tekli) çalışmalarında ise Türk Caz Musiki olarak 

tanımladığı “yeni stilin” çalgısal armonik ve performansa dayalı unsurlarına 

rastlanmamıştır. Ancak 2023 yılında yayınladığı “Excited” isimli on bir şarkıdan oluşan 

albümde her ne kadar sanatçının kendisi tarafından “daha fusion” bir albüm olarak 

nitelendirilmişse de Türk Caz Musiki olarak tanımladığı performansa dayalı müziksel 

gösterenler sanatçının albümünde yeniden karşımıza çıkar. Bu çalışmayı 

sonuçlandırdığımız an itibariyle Excited isimli albümün, sanatçının son projesi olduğu 

ve yeniden Türk Caz Musiki ifadesiyle gerçeklenen kayıtlarla müzik üretimini devam 

ettirdiği söylenebilir. 

 2.3.1.  166 Days  (2019) Albüm Analizi 

 Bu albüm 08.11.2019 çıkışlı ve intro dahil 7 şarkıdan oluşmaktadır. Albümün 

ismi olan 166 Days ise sanatçının ifadesiyle yılın yarısından fazlasını konserlerde 

geçiren bir müzisyenin 166 gününe ithafen konulmuştur. Albümde kullanılan ana 

enstrümanları; Tolga Erzurumlu (piyano ve tuşlu çalgıları), Cahit Kutrafalı (bas gitarı) 

ve Ekin Cengizkan(davulu) çalmaktadır. Ayrıca albüm içerisindeki parçalara Anıl 

Şallıel’e Hüsnü Şenlendirici (Klarnet), Deniz Taşar (Vokal), Önder Focan (Gitar), Cenk 

Erdoğan (Perdesiz Gitar), Mustafa İpekçioğlu (Elektro bağlama), Furkan Bilgi (Klasik 

kemençe), Batu Şallel (Soprano Saksafon), Hasan Gözetlik (Trompet) ve Memduh 

Akatay (perküsyon) konuk olarak eşlik eder. Albümdeki şarkıların müzik analizi ise 

aşağıda verilmiştir. 

 

  

 

6 EP (İngilizce açılımı: extended play, "uzun çalar"), ortalama bir albümden daha kısa, 
genellikle 4-5 şarkı içeren kayıtlardır veya underground albümler de EP sayılabilir.  



 

 

42 

• Arap Kadri: Anıl Şallıel-Cenk Erdoğan (perdesiz gitar)-(6.07dk.)7 

Enstrümanlar: Bas gitar, davul, klavye ve saksafon kullanılıyor. Bu parçada 

Cenk Erdoğan perdesiz gitarla parçada eşlik eder. 

Parça: 4/4’lük, 170 Bpm 

0.23 saniyeye kadar  parça b.g., d., k, ile ilerler. 

 0.23- devreye saksafon ve elektrik perdesiz gitar giriyor ve unison bir çalımla 

devam eder.  

1.05-1.26 arası köprü 

1.27-1.36 arası bas aynı köprüyü tekrar eder.  

1.36-3.00 arası saksofon doğaçlama (türk müziği olarak isimlendirilen bölüm) 

3.00-4.01 arası elektro perdesiz gitar doğaçlama (t.m.e) 

4.01-5.00 arası klavye solo alt yapı caz formunda devam eder.  

5.00-5.40 arası yine e. p. g.  

5.40-5.58 arası parçadaki bütün enstrümanlar aynı anda giriş ezgisini çalarak 

parçayı bitirirler. 

• Dafi: Anıl Şallıel-Furkan Bilgi (klasik kemençe)-(6.26dk)8 

Enstrümanlar: piyano, bas gitar, davul,  saksofon kullanılır. Furkan Bilgin klasik 

kemençe ile eşlik eder. 

Parça: 4/4’lük, Bpm farklılık gösterir. 

 

7 Arap kadri: https://www.youtube.com/watch?v=ldfzKji75XE 

8 Dafi: https://www.youtube.com/watch?v=gu_rIDlb0AI 



 

 

43 

0.00-0.11 piyano girişiyle başlar. 

0.11-0.50 ye kadar saksofon ve piyano unison aynı ezgisel motifi 2 ölçü çalar. 

0.51-1.07 arası ezgi cümlesine klasik kemençe dahil olur ve alt yapı devam 

ederken 1.07’ye kadar kendini belli eder. (Türk müziği olarak isimlendirilen bölüm) 

1.08-2.07 arası kemençe ve saksafon soru- cevap şeklinde ilerler. 

2.08-2.16 arası giriş cümlesi tekrarlanır. 

2.18-3.24 arası davul ve b.g. üzerine piyano doğaçlama çalar. 

3.24- 4. 28 arası k.k. dâhil olur ve doğaçlama k.k çalar. 

4.29-5.32  arası s., p.,d., p. doğaçlama çalar. 

5.33-5.50 arası s. ana ezgiye dönüş yapar. 

5.51-6.06 arası k.k. ezgiye dahil olur. 

6.07-6.21 ana ezgi son kez tekrar edilip parça biter. 

• 166 Days: Anıl Şallıel-Hüsnü Şenlendirici(S. Klarnet)-Deniz Taşar(Vokal)- 

Hasan Gözetlik(Alaturka Sürdün Trompet)-Batu Şallıel(Soprano 

Saksofon)-(5.25dk.)9 

Enstürmanlar: piyano, bas gitar, davul, saksofon,  sol klarnet, soprano 

saksofon, vokal  ve trompet 

Parça: 4/4’lük,  96 bpm 

0.03-0.13 piyano alt yapı cümlesinin girişini çalar. 

0.13-0.23 arası   b.g., d.,  dahil olur. 

 

9 166 Days: https://www.youtube.com/watch?v=mOPHpHj_p-w 



 

 

44 

0.24-0.45 arası s. saksofon ve saksofon dahil olur. 

0.46-1.05 s. s. üst ezgiyi çalar. (doğaçlama 

1.06-1.25 trompet üst ezgiyi çalıyor. (türk müziği olarak isimlendirilen bölüm) 

(doğaçlama) 

1.25-1. 46 arası diğer üflemeliler de ezgiye katılır. (giriş cümlesiyle aynı ezgi) 

1.46-2.05 arası piyano üst ezgi görevini alır. (köprü gibi) 

2.06-2. 27 arası saksofon üst ezgiyi çalar. 

2.28-2.31 üflemeliler aynı ezgiyi çalar. (köprü gibi) 

2.32-2.37 arası giriş ezgisine dönüş yapılır. 

2.38-3.18 arası klarnet üst ezgiyi alır.(doğaçlama) 

3.19-4.29 arası diğer üflemeliler ana motifi tekrarlayarak aynı ezgiyi çalar. 

4.29-5.15 arası vokal deniz taşar İngilizce (sözleri kendine ait) rap vokal 

yapmaya başlar. Alt yapı ana ezgi formunda bütün enstümanların var olduğu şekilde 

devam eder ve sonlanır. 

• Nefes: Anıl Şallıel-Önder Focan(Gitar)-(9.56dk.)10 

Albümde tek cover olan parça Nefes isimli parçadır. Türk Caz Musikisi 

şeklinde ifade edilen müziksel unsurlara rastlanmadığından bu çalışma için analiz 

ihtiyacı görülmemiştir. 

Enstrümanlar: piyano, bas gitar, gitar, saksofon, davul 

 

10 Nefes: https://www.youtube.com/watch?v=-PX1HlfkC9Y 



 

 

45 

• Türk Caz Musikisi: Anıl Şallıel-Mustafa İpekçioğlu(e. bağlama)-Memduh 

Akatay(perküsyon)-(5.16dk.)11 

Enstrümanlar: piyano, bas gitar, davul, saksofon kullanılıyor. Elektro 

bağlama, perküsyon eşlik eder. 

Parça: serbest ölçü, davul, piyano ile parça başlar. 

0.11 de saksofon dahil olur  (giriş bölümü) 

0.21-0.37 arası ana ezgi saksafonla çalınır. 

0.38-0.50 arası aynı ezgi unison e. bağlama ile beraber çalınır. (A bölümü) 

0.52-1.01 arası metronom düşer, e. bağlama köprü görevini gören 1 ölçülük bir 

geçiş çalar.  

1.02-1.32 arası saksafon ve bağlama unison B bölümünü çalar. (tük müziği 

olarak isimlendirilen bölüm) 

1.33-2.39 arası saksafon (doğaçlama) 

2.40-2.55 arası piyano ve bas akor yürüyüşü yapar. 

2.56-3.43 arası piyano üst ezgi görevini alır. (doğaçlama) 

3.44-4.11 saksafon devreye girer ve ana ezgiye dönüş için köprü görevi gören 

bölümü çalınır. 

4.12-4.44 arası saksafon tekrar ana ezgi A bölümünü çalar ve şarkı biter. 

 

 

 

11 Türk Caz Musikisi: https://www.youtube.com/watch?v=rv_SqMxg_60 



 

 

46 

• O.S.L.O: Anıl Şallıel-(6.20dk.)12 

Bu parçada da Türk Caz Musikisi şeklinde ifade edilen müziksel unsurlara 

rastlanmadığından bu çalışma için analiz ihtiyacı görülmemiştir. 

Enstrümanlar: piyano, bas gitar, davul ve saksafon kullanılır. 

 

2.3.2.Türk Caz Musiki 2 (2022) EP Analizi13 

 TJM 2 isimli,  TJM ve Arz Talep Menfaat isimli iki parçadan oluşan ve 12 

farklı isimle çalışılmış bir projedir. Anıl Şallıel (T. Saksafon), Batu Şallıel (A. 

Saksafon), Aycan Tezel (trombon), Tolga Erzurumlu (Klavye), Cahit Kutrafalı( B. 

Gitar), Ekin Cengizkan (Davul), Deniz Taşar (Vokal), Hayen (Vokal), Burak Dursu 

(Trombon), Ergün Şenlendirici( Klarnet), Memduh Akatay (Perküsyon), Mustafa 

İpekçioğlu (Bağlama). 

• TJM:( A. Şallıel - A. Tezgel – D. Taşar – B. Şallıel – E. Şenlendirici) 

166 Days isimli albümdeki Türk Caz Musiki parçasının uzun versiyonu olarak 

düzenlenmiş halidir. 

Enstrümanlar: Klavye, T. Saksafon, trombon, vokal, A.saksafon, klarnet. 

Parça: Davul ve klavye ile parça başlar. 

 0.11 de saksafon dâhil olur (giriş bölümü) 

0.21-0.37 arası ana ezgi saksafonla çalınır. 

0.38- 0.50 arası aynı ezgi unison e. bağlama ile beraber çalınıyor. (A bölümü) 

 

12 O.S.L.O : https://www.youtube.com/watch?v=pTJ6GMGNUqk 

13 Türk Caz Musikisi 2 : https://www.youtube.com/watch?v=K2C1lzsdyxs 



 

 

47 

0.52-1.01 arası metronom düşer. Saksafon köprü görevini gören 1 ölçülük bir 

geçiş çalıyor  

1.02-1.32 arası bateri, klavye eşliğinde saksafon ve vokal unison eşliğe başlar. 

Köprü görevi gören ezgiye eşlik eden vokal 1.33 e kadar devam eder. (Köprü denebilir). 

1.33-1.56 vokal (İngilizce sözler) girer. 

1.56-2.16 ya kadar yine köprü görevi gören ezgiye eşlik eden vokal devam 

eder. 

2.17-2.47 arası Türk Caz Musiki nakarat ezgi (Türk müziği olarak 

isimlendirilen bölüm) 

2.49-3.25 klarnet doğaçlama ezgi- alt yapı giriş ezgiyi sürdürür. 

3.26-3.37 saksafon doğaçlama ezgi klarnet doğaçlamaya yanıt olarak Türk 

müziği motifleri içerir. 

3.38-  4.11 klarnet – saksafon birlikte atışmalı doğaçlama devam ederken 

köprü görevi gören ezgi tekrarlanır. 

4.14- 5.17 saksafon doğaçlama  

5.18-6.24 alt yapı devam eder(bateri bas, klavye, klavye solo). 

6.25-7.26 trombon solo 

7.27-7.55 A temasına dönüş için ara ezgi (köprü) 

7.56-8.16 trombon doğaçlama geçiş ezgisi çalar, doğaçlama vokal söze hazırlık  

8.17-8.59 vokal söz 

9.00-9.20 köprü görevi gören ezgi tekrarlanır. 



 

 

48 

9.21-10.05 arası nakarat ezgi(Türk müziği olarak isimlendirilen bölüm) parça 

sonlanır. 

• Arz Talep Menfaat: (Anıl Şallıel-Hayen-Memduh Akatay-Ergün 

Şenlendirici)14 

Yine 166 Days isimli albümdeki Türk Caz Musiki parçasının farklı bir 

versiyonu ve Türkçe rap sözler ile düzenlenmiş halidir. Alt yapı ve ezgi gidişi olarak 

önceki şarkıdan çok farklı olmayıp temel farklılığı Türkçe rap sözleri bulunmasıdır. 

Ayrıntılı şarkı analizine bu anlamda gerek duyulmamıştır. 

 

SONUÇ 

Araştırmaya konu olan “Türk Caz Musiki” ifadesi, Anıl Şallıel’in 166 Days 

isimli albümünde kullanılmıştır. Kendisi bu ifadeyi ilk defa albümünde kullandığını dile 

getirmiştir. Yapılan görüşmelerde, caz müzisyenliği kimliğini kabul ederken küresel caz 

scene’in unsurlarını müziğinde kullanmış ancak yerel kimliği doğrultusunda Türk 

müziğine dair unsurları da müziğine ekleyerek scene içerisinde farklılaşma yoluna 

gitmiştir. Böylelikle sanatçı hem küresel scene’nin dinleyici kitlesini hedef alırken hem 

de Türk müziğinden aldığı müziksel unsurlarla yereldeki dinleyicilere de talip olmuştur. 

Kendi değimiyle Türkiye’de caz müzik yapmayı “Müslüman mahallesinde salyangoz 

satmak” olarak ifade eden Şallıel, yerel dinleyiciye hitap edebilmek için ise Türk müziği 

ve cazı nasıl birleştirebileceğini düşünerek ürettiği müzikte caz müzik unsurlarına yerel 

çalgıları ve motifleri eklemeyi çözüm olarak görmüş ve bu durumu şu sözlerle ifade 

etmiştir: 

“ Buraya Türk Sanat müziği bir şey yazmam lazım, insanların seveceği 
tarzda bir şey yapmam lazım… ama bunu nasıl becerebiliriz? nasıl 
birleştirebiliriz? Saksafon, bağlama ve ut ile beraber böyle bir melodi 
yazarak…”  

 

14 Arz Talep Menfaat: https://www.youtube.com/watch?v=Ii-u6NCFYK0 



 

 

49 

İki farklı türü harmanlayarak yaptığı müziği ise “Türk Caz Musiki” ifadesiyle 

tanımlamış küresel caz scene içerisinde bir farklılaşma unsuru olarak Türkiye yereline 

ait çalgısal ve performansa dayalı müziksel öğeleri yerelin bir temsili biçiminde 

kullanmıştır. Türkiye’de yaşayan bir müzisyen olma durumuyla yerel kimliğinin 

kazandırdığı müzik donanımını müzik icralarında ortaya çıkarır. Buradan hareketle 

çocukluğundan bu yana ailesi, müzisyen çevresi ve aldığı eğitimlerle edindiği caz 

müziğine yönelik donanım neticesinde hem küresel hem yerel dinleyiciye hitap 

etmesinin yolu olan Türk Caz Musiki ifadesi ortaya çıkmıştır. Bu müziğin 

şekillenmesinde ve ilk görüşmelerde tam olarak tanımlayamadığı Türk caz musikisi 

söylemi aradan geçen 3 yılın ardından bir başka görüşmede artık bir yerel kimlik 

söylemine dönüşmüştür. 166 Days isimli albümde geçen “Türk Caz Musikisi” isimli 

parça dâhil albümde bulunan tüm eserler Şallıel’in söylemine göre Türk müziği ve Caz 

müziğinin harmanlanması ile oluşmuş, ayrıca sanatçı, albümde bulunan şarkısına 

verdiği “Türk Caz Musiki” ismini kendi yaptığı müzik türünün ismi olarak da 

kullanmıştır. Sanatçı “Orijinal Türk Caz Müziği” adlı bir ‘tür’ icra etmekte olduğunu 

söyleyerek bunun yalnızca albümde ki  bir eserden ibaret olmadığını da ortaya koymuş 

olur. Bu söylemini ise önceki bölümde söz edilen farklı single ve albüm çalışmalarında 

da Türk müziği ve caz müziği unsurlarının bir arada kullanıldığı eserlerle 

göstermektedir. Şallıel, Türk müziğine ait tavır, usül ve stilleri, Türk müziğinde yer alan 

makamları icra ettiği müzik türü içerisinde sıkça kullanmaktadır. Bu durum, 166 Days 

ve TJM2 isimli albümlerin analizlerinde gözlemlenir. Şallıel, albümlerinde ki Türk 

müziği makamsal özellikleri yanı sıra, Türk müziğine ait olan enstrümanları kullanarak 

türün icra edildiğini dile getirir. Albümlerinde; klasik kemençe, Karadeniz kemençe, sol 

klarnet, bağlama ve perdesiz gitar gibi Türk müziğinde yer alan enstrümanları 

kullandığını ifade eder.. Bu enstrümanların kendi türlerine ait ve tavırlarına uygun 

olarak Caz müziği içerisinde Türk müziğine ait temalarda kullanıldığını söylemek 

mümkündür. Türk müziği formlarına sıkça yer veren sanatçının uzun hava, kırık hava 

gibi formları da caz müziği içerisine yerleştirerek kullandığı görülür. Türk müziğine ait 

müziksel özellikleri, makamsal olarak doğru biçimde olması gerektiğini belirten ve bu 

şekilde kullandığını söyleyen sanatçı, Türk müziği makamları içerisinde bulunan koma 

seslerini Caz müziği enstrümanı olan saksafon ile sıkça kullanmaktadır. Saksafon, 



 

 

50 

yapısı itibariyle perdeli bir enstrüman olup koma sesler için sık başvurulan bir 

enstrüman değildir. Batılı müzik türlerinde Şallıel’in icra ettiği, saksafonda koma sesleri 

kullanma durumu,  Batılı müzik türlerinin yapısı nedeniyle genel olarak karşılaşılan bir 

durum değildir. Şallıel’in Türk müziğine ait enstrümanları, makamsal özellikleri ve 

temaları, saksafonla icra ettiği Türk müziği komaları da dahil olmak üzere bu 

değişkenliklerin tamamını caz müziği ile harmanlaması sonucu geçmişte de var olan 

müzik sentezini kendi adına meşrulaştırarak, kendi ifadesi olan “Türk Caz Musiki” 

ismiyle Küresel Caz Scene içinde bir alt tür olarak kabul edilebileceğini dile getirmiştir. 

Şallıel’in, ana akım müzik türü olan caz müzik içerisinde bir “farklılık unsuru olarak” 

yerel kimliğini kullanılıp, “Türk Caz Musiki” söylemiyle bir anlam üretmesi, bir başka 

deyişle müzisyenin dahil olduğu müzik türü içerisinde kendini farklılaştırması ve bunu 

da yerel kimlik unsurlarıyla birlikte yapması, küreselde yerel olanın temsilidir ve inşacı 

bir perspektifle anlaşılabilir. “Türk Caz Musikisi” türünü kendisinin başlatmadığını ve 

daha önce örneklerinin olduğunu belirten sanatçı, bu türün isminin olmadığını ve ilk 

olarak “Türk Caz Musikisi” ifadesini kendisinin kullandığı belirtmiştir. Kendisinin de 

belirttiği gibi, Türk müziğine ait figürler ve kısa müziksel cümlelerin, Türkiye’de icra 

edilen caz müziğinde kullanıldığı, Türkiye Caz Scene başlığında aktarılmıştır. 

1900’lerin ortaları ve ikinci yarısından günümüze kadar olan sürede Türk Halk Müziği 

ve Türk Sanat Müziği eselerinin caz düzenlemeleri bulunmaktadır. Fakat bahsedilen 

eserler Türk Halk Müziği ve Türk Sanat Müziği eserlerinin caz düzenlemeleri ile 

Türkiye’de caz müziğin yayılması, sevilmesi ve dinlenmesi için yapılmış çalışmalardır. 

Şallıel’in çıkarttığı solo albümlerinde bulunan parçalar, aranjman ya da düzenleme 

değil,  Türk müziği ve Caz müziğini entegre ederek yarattığı özgün ve kendisine ait 

parçalardır. 

 Araştırma kapsamında incelenen literatür çerçevesince Türk müziğine ait 

gösterenlerin ilk olarak İsmet Sıral tarafından kullanıldığı düşünülmektedir. İsmet Sıral 

ile başlayan caz müzikte yerel motiflerin kullanılması durumu, Okay Temiz, Erol 

Pekçan, Cüneyt Sermet gibi Türkiye’de caz icra etmekte olan müzisyenler tarafından 

devam etmiştir. Bir grup müzisyen caz müziğin Avrupalı halinin icra edilmesi 

gerektiğini savunurken, bir grup müzisyen caz müziğin doğaçlamaya açık olduğunu ve 

yerel müziksel unsurlardan beslenerek yeniden üretilebileceğini savunmuştur. 



 

 

51 

Anıl Şallıel, üretmiş olduğu Türk Caz Müziği’nde, Türk müziğinin makamsal 

özelliklerine ve temalarına yer vererek, “Türk Caz Musiki”si ismini verdiği bir tür 

oluşturduğunu dile getirmiştir. Bu durum Küresel Caz Scene içerisinde, Türkiye’de 

gerçekleşen caz müzik pratiklerinin bir göstereni olarak, müzisyen tarafından yerel 

kimliğin kullanılması nedeniyle anlam yüklediği ve bir kimlik inşası sürecinden 

geçerek, müziksel bir temsil olduğunu gösterir. Bu bağlamda çalışmanın merak 

unsurunu oluşturan Türk Caz Musiki Örneği, yerel kimliğin müziksel temsilini 

göstermektedir. 

 

 

  



 

 

52 

KAYNAKÇA 

 

Kitaplar 

 
AKINCI, Şevket (2021). Öteki Caz, İstanbul: Pan Yayıncılık. 

 

AKYOL, Batu (2021). Caz Çok Zor, İstanbul: Karaplak Yayınları. 

 

BERENT, Joachim Ernst. (2019), Caz Kitabı, çev. Neşe Ozan, İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

 

CAMBAZOĞLU, Cumhur (2009). Kentin Türküsü Anadolu-Pop Rock, 

İstanbul: Pan Yayıncılık. 

 

EROL, Ayhan (2015). Müzik Üzerine Düşünmek, İstanbul: Bağlam Yayıncılık.  

 

EROL, Ayhan (2017). Popüler Müziği Anlamak Kültürel Kimlik Bağlamında 

Popüler Müzikte Anlam, İstanbul: Bağlam Yayıncılık 

 

HALL, Stuart (2017), Temsil: Kültürel Temsiller ve Anlamlandırma 

Uygulamaları, çev. İdil Dündar, İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 

 

HASSE, John Edward (1985). Ragtime: Its History, Composers, and Music, 

Amerika Birleşik Devletleri New York: Schirmer Books 

 

KAHYAOĞLU, Orhan (2010). Caz'dan Pop'a. İstanbul: Everest Yayınları. 

 

KÜÇÜKKAPLAN, Uğur (2015). Türkiye'nin Pop Müziği, İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

 



 

 

53 

MERİÇ, Murat (2006). Pop Dedik, İstanbul: İletişim Yayıncılık. 

 

MİMAROĞLU, İlhan (2012). Müzik Tarihi, İstanbul: Varlık Yayınları. 

 

MİMAROĞLU, İlhan (2013). Caz Sanatı, İstanbul: Pan Yayıncılık. 

 

MYERS, Marc (1956). Why Jazz Happened, İngiltere Londra: University Of 

California Press, Ltd. 

 

TOMLINSON, John (2004). Küreselleşme ve Kültür, İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

 

 

Kitap İçi Bölüm 

 

DEĞİRMENCİ, Koray (2018). “Müzik ve Politika Sempozyum Bildiri Kitabı”, 

Türkiye Cumhuriyeti'nin 1950'li Yılları:Popüler Kültürde Amerikan Müziği İthalatı (ed. 

Doç. Dr. Özlem Doğuş Varlı), Bursa, ss. 187-207. 

 

Dergi ve Makaleler 

 

ATA, Yasemin (2021). “Etnik Kimlik İnşasında Müziğin Rolü: Kısa Bir 

İnceleme”, Sinop Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Yıl 5, Sayı 1, ss. 27-44. 

 

ÇEREZCİOĞLU, Aykut Barış (2013). “Benzerlik ve Farklılığın Müzik 

Yoluyla Eşzamanlı İnşası: Anatolian Death Metal”, Yedi: Sanat, Tasarım ve Bilim 

Dergisi, Sayı 9, ss. 11-12.  

 

DALBAY, Ramazan Saim (2018). “Kimlik ve Toplumsal Kimlik Kavramı”, 

Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Yıl 2018/2, Sayı 31, 

ss-161-176. 



 

 

54 

 

KANDEMİR, Seda (2022). “Kültürel Çalışmaların Baş Aktörü Temsil: 

Kültürel Temsiller ve Anlamlandırma Uygulamaları”, İstanbul Üniversitesi 4. Boyut 

Medya ve Kültürel Çalışmalar Dergisi, Sayı 21, ss. 111-118. 

 

KALYONCU, Nesrin (2005). “Alla Turca Stiline Genel Bir Bakış”, Uludağ 

Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, Sayı 2, ss. 309-322. 

 

SATIR, Ömer Can (2016). “Müzikolojide İki Yeni Kavram: Scene ve Yerel 

Sound”, Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Yıl 9, Sayı 1, ss. 240-255. 

 

 

ŞİMŞEK, Sefa (2002). “Günümüzün Kimlik Sorunu ve Bu Sorunun Yaşandığı 

Temel Çatışma Eksenleri”, U.Ü. Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Birimler Dergisi, Yıl 3, 

Sayı 3, ss. 29-39. 

 

ÖZDİL, Muhammet (2017). “Kolektif ve Bireysel Kimlikler Bağlamında 

Sosyal Bütünleşme”, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

Yıl 2017/3, Sayı 28, ss. 383-400. 

 

TAN, Selim (2022). “Çokkültürlü ve Ulusötesi Bir Uzam Olarak Mütareke 

Yılları İstanbul’unda Caz”, Etnomuzikoloji Dergisi, Yıl 5, Sayı 1, ss. 309-327. 

 

YILDIZ, Süleyman (2007). “Kimlik ve Ulusal Kimlik Kavramlarının 

Toplumsal Niteliği”, Millî Folklor, Yıl 19, Sayı 74, ss. 9-16. 

 

 

Basılmamış Kaynaklar 

 

AYDIN, İsmet (2018).  Türkiye'deki Caz Müziği Pratiklerinde Folklorik 

Öğeler: Geleneksel Anadolu Müzik Kültürlerinden Devşirilenlerden Konvensiyonel 



 

 

55 

Stratejiler Ekseninde İcat Edilenlere Yerellikler ve Temsiliyetler, dan. Prof. Dr. Hakkı 

Alper Maral, Bahçeşehir Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, Ses Teknolojileri 

Yüksek Lisans Programı, İstanbul 

 

ÇEREZCİOĞLU, Aykut Barış (2011). Küreselleşme Bağlamında Extreme 

Metal Scene: İzmir Metal Atmosferi, Doktora Tezi, dan. Prof. Dr. Ayhan Erol, Dokuz 

Eylül Üniversitesi, Güzel Sanatlar Enstitüsü, Müzik Bilimleri Anabilim Dalı, İzmir 

 

İLBİ, Deniz (2019). Türkiye’de Enstruman Çalan Kadın Caz Müzisyenlerinin 

Toplumsal Cinsiyet Bağlamında İncelenmesi, Yüksek Lisans Tezi, dan. Doç. Dr. Esra 

Karaol, İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Müzikoloji Anabilim Dalı, 

İstanbul 

 

KESEROĞLU, Ercan (2005). Caz Müziğin Gelişim Süreci ve Etnik Müziklerle 

Etkileşimi, Yüksek Lisans Tezi, dan. Prof. Emel Çelebilioğlu, İstanbul Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Müzikoloji Anabilim Dalı, İstanbul 

 

LAMBAOĞLU, Şenay (2006). Küresel Müzik Endüstrisinin “Yerel Müzikleri” 

Caz Müziği ile İlişkilendirme Süreçleri, Yüksek Lisans Tezi, dan. Ögr. Gör. Zehra 

Erkün, Yıldız Teknik Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, SBE Sanat ve Tasarım 

Anasanat Dalı, İstanbul 

 

 

ÖZEN, Fatma (2018). İstanbul’da Caz Müziği Arzı ve Kültürel Sermaye 

İlişkisi, Yüksek Lisans Tezi, dan. Doç. Dr. Derya Fırat Şannan, Mimar Sinan Güzel 

Sanatlar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Anabilim Dalı, İstanbul 

 

 

TAN, Selim (2023). Müziksel Meşruiyet ve Değer: Ankara Caz Atmosferi, 

Doktora Tezi, dan. Doç. Dr. Aykut Barış Çerezcioğlu, Dokuz Eylül Üniversitesi, Güzel 

Sanatlar Enstitüsü, Müzik Bilimleri Anabilim Dalı, İzmir 



 

 

56 

 

YANIKOĞLU, Arzum (2007). Caz Müziğinin Bugünkü Sorunları: Caz 

Müziğinin Üretilme Koşullarının Güncel Görünümü, Yüksek Lisans Tezi, dan. Dr. İ. 

Lütfü Erol, Başkent Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Müzik Bilimi Anabilim 

Dalı, Ankara 

 

YARKIN, Mehmet Baturay (2022). 1970-1980 Yılları Arasında Yayımlanan ve 

Türk Müziği Ögeleri İçeren Caz Albümlerindeki Müzikal ve Yapısal Unsurlar 

Bağlamında Model Bir Beste Çalışması, Sanatta Yeterlilik Tezi, dan. Prof. Dr. Hatice 

Gülden Teztel, İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Müzik Anasanat Dalı, 

İstanbul 

 

WRIGHT, Bryan S. (2016). The Ragtime Piano Revival In Amerıca: Its 

Origins, Institutions, And Community, 1940-2015, Doktora Tezi, dan. Prof. Deane Root,  

University Of Pittsburgh, Kenneth P. Dietrich School of Arts and Sciences, Pittsburgh, 

Pensilvanya, Amerika Birleşik Devletleri 

 

İnternet Kaynakları 

PAÇACI, Beran (2022, 30 Mart). “TRT2 Programı; Türk Caz Standartları 

Enstitüsü,”  Jazz Dergisi, https://www.jazzdergisi.com/trt2-programi-turk-caz-

standartlari-enstitusu/[28 Ocak 2023]. 

Türk Caz Standartları Programı. 6. Bölüm konuğu Anıl Şallıel 

https://www.trtizle.com/programlar/turk-caz-standartlari-ensitusu/turk-caz-standartlari-

enstitusu-6-bolum-7777595/[28 Ocak 2023]. 

 

 



 

 

57 

Cazkolik.com (2013, 08 Temmuz). “Yönetmen Batu Akyol "Türkiye`de Caz" 

belgeselinin ilk gösterimini festival kapsamında gerçekleştirecek.” 

https://cazkolik.com/icerik/yonetmen-batu-akyol-turkiyede-caz-belgeselinin-ilk-

gosterimini-festival-kapsaminda-gerceklestirecek [28Ocak 2023]. 

 

AKYOL, Batu (2013,30 Eylül). “Jazz in Turkey - Türkiye'de Caz 

(Documentary | Belgesel)”, https://www.izlesene.com/video/jazz-in-turkey-turkiyede-

caz-documentary-belgesel/10190022  [30 Ocak 2023]. 

 

Görüşmeler:  

Anıl Şallıel ile 06/01/2010 tarihli görüşme, İstanbul. 

Amıl Şallıel ile 24/09/2020 tarihli çevrimiçi görüşme. 

Anıl Şallıel ile 25/04/2023 tarihli çevrimiçi görüşme. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ÖZGEÇMİŞ 

 

  KİŞİSEL  

  
 Ad, Soyadı: Zeynep Demir 

 

 

  EĞİTİM 

 

  Lisans: 2019- Dokuz Eylül Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Müzik Bilimleri 

Enstitüsü 

 

  SEMPOZYUMLAR 

  2019- 10. Uluslararası Hisarlı Ahmet Sempozyumu, “Yoga’da Müziksel Bir “Alan” 

Olarak Kirtan Pratiği: Gorango Yoga Merkezi”. Kütahya Güzel Sanatlar Derneği. 

 


