
 

 

 

 

T.C. 

 

Temel Ġslam Bilimleri Anabilim Dalı 

 

Ġslam Mezhepleri Tarihi Bilim Dalı 

 

 

 
 

Doktora Tezi 

 

TENASÜHÜN KÖKENİ VE BÂTINÎ MEZHEPLERE ETKİSİ 

 

 

Kadriye YANMIġ 

16932302 

 

 

 

 

 

 

 

Diyarbakır, 2023  



 

 

 

 

T.C. 

 

Temel Ġslam Bilimleri Anabilim Dalı 

 

Ġslam Mezhepleri Tarihi Bilim Dalı 

 

 

 

 
 

Doktora Tezi 

 

TENASÜHÜN KÖKENİ ve BÂTINİ MEZHEPLERE ETKİSİ 

 

 

 

Kadriye YANMIġ 

16932302 

 

 

 

DanıĢman 

Prof. Dr. Metin BOZAN 

 

 

 

Diyarbakır, 2023 



 

  

TAAHHÜTNAME 

 

SOSYAL BĠLĠMLERĠ ENSTĠTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

 

Dicle Üniversitesi Lisansüstü Eğitim-Öğretim ve Sınav Yönetmeliğine göre 

hazırlamıĢ Olduğum “Tenasühün Kökeni ve Bâtıni Mezheplere Etkisi” adlı tezin 

tamamen kendi çalıĢmam olduğunu ve her alıntıya kaynak gösterdiğimi ve tez yazım 

kılavuzuna uygun olarak hazırladığımı taahhüt eder, tezimin kağıt ve elektronik 

kopyalarının Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü arĢivlerinde saklanmasına 

izin verdiğimi onaylarım. Lisansüstü Eğitim-Öğretim yönetmeliğinin ilgili maddeleri 

uyarınca gereğinin yapılmasını arz ederim. 

 Tezimin/Projemin tamamı her yerden eriĢime açılabilir.  

 

sonunda uzatma için baĢvuruda bulunmadığım takdirde, tezimin/projemin tamamı 

her yerden eriĢime açılabilir. 

 

 

18/07/2023 

Kadriye YANMIġ  

 



I 

 

ÖN SÖZ 

Bâtınilik kadim senkretik din, kültür ve felsefelerden hareketle kendi 

epistemolojisini kurmuĢ bir öğreti ve düĢünce biçimidir. Müslüman toplumlardaki 

batıni fırkalar da bir yönüyle kadim gelenekten, bir yönüyle de Ġslam‟dan 

etkilenmiĢtir. Bu açıdan batıni zihniyetin itikadȋ yönü kadar sosyo-politik yönü de 

bulunmaktadır. Sonradan ortaya çıkan çeĢitli bâtınî dini yapılanmalar, hemen hiçbir 

zaman bu köklerden bağımsız değildir. Ġlgili literatür incelendiğinde Müslümanlar 

arasında benimsenen bâtınî fırkaların da kuruluĢ ve geliĢim sürecinde söz konusu 

kökenlerden/kadim halkların etkilerini görmek mümkündür. Bu sebeple Ġslam 

coğrafyasında ortaya çıkan bâtınî dini yapılanmalar; diğer din, kültür ve 

medeniyetlerle iliĢkili bâtınî fırkalarla birçok ortak noktaya sahiptirler, denilebilir.  

Tenasüh, Ġslam öncesi ve sonrası batıni inançların kesiĢim noktalarından 

birisidir. Bedenin ölümünden sonra ruhun yeni bir beden giyerek dünyevi âleme 

tekrar dönmesi ya da bir canlının ölümünden sonra önceki yaĢamının karĢılığını 

bulmak üzere, ruhunun bedenden bedene geçmesi Ģeklinde tanımlanabilecek olan 

tenasühün daha ziyade Hint dinleriyle iliĢkili bir inanç olduğu kabul edilmektedir. 

Ancak tenasüh sadece Hint kıtasında yoktur. Mesela Mezopotamya, Mısır ve 

Avrupa‟daki ezoterik, hermetik, orfik gelenekler ve bazı filozoflarında da tenasüh ve 

benzeri inançlara rastlamak mümkündür. Bu bağlamda Ġslam coğrafyasında ortaya 

çıkan batini mezheplerde de tenasüh görülmektedir. Dahası tenasühün tamamlayıcı 

bir yönü olarak hulûl de bu mezheplerde kendisini göstermiĢtir. ĠĢte biz de tezimizde 

tenasüh, hulûl ve ilgili kavramlar merkezli olarak Ġslam coğrafyasında ortaya çıkan 

bâtınî mezhepleri ele almayı hedefledik. Bu bağlamda güçlü hulûl veya tenasüh 

inancına sahip mezheplerden Nusayrilik, Yezidilik, Dürzilik ve Alevilik-BektaĢilik 

incelenmiĢtir. Bu noktada bir bütün olarak Ġsmaililiği çalıĢmaya dâhil etmek yerine 

ondan güçlü Ģekilde etkilenen ve daha açık tenasüh anlayıĢlarına sahip Nusayrilik ve 

Dürziliği inceledik. Diğer yandan kısmen tenasüh inancını benimseyen küçük bir 

topluluk olan Ehli Hakklar yerine onlara çok benzeyen daha yaygın gruplar Yezidilik 

ve Alevilik ele alınmıĢtır. Söz konusu mezheplerde var olan hulûl ve tenasühün arka 



II 

 

planını, iliĢkilendirdikleri diğer kavramları ve tenasüh anlayıĢlarında birbirlerinden 

farklarını araĢtırma konusu yaptık. 

Yapısı gereği geniĢ bir alanı kapsayan bu araĢtırma bir yönüyle tarihsel bir 

yönüyle de modern zamanlardaki tarih, din ve sosyoloji literatürüne dayanmaktadır. 

Ġlgili fırkaların geçmiĢteki hulûl ve tenasüh inançları incelenirken onların bugüne 

yansımalarını ele almamak eksiklik olacağından fırkaların günümüzde tenasühe nasıl 

yaklaĢtıkları da çalıĢmaya dâhil edilmiĢtir. ÇalıĢmanın ana eksenini oluĢturan hulûl 

ve tenasühün kadim medeniyet, inanç ve topluluklarda nasıl yorumlandığı, bunların 

hangi süreçlerde hangi sebeplerle Ġslam mezheplerine girdiği ayrıntılara girmeden 

tahlil edilmiĢtir. Ele alınan fırkaların tenasüh ve hulûl konusunda genelde ayrıntılı 

beyanlarda bulunmaması da araĢtırmamızın zorlayıcı yönlerini oluĢturmuĢtur. 

ÇalıĢmanın Ġslam Mezhepleri Tarihi alanında ve genel araĢtırmalarda tenasüh 

ile bâtınî fırkalar arasındaki iliĢkiler bağlamında sistemli bilgiler sunması 

beklenmektedir. Ayrıca birbirine benzeyen hulûl, tenasüh, reenkarnasyon, 

enkarnasyon, yıldızlaĢma, tekammus, don değiĢtirme gibi kavramların aynı 

çalıĢmada birbiriyle mukayese yapılarak ele alınması bunların anlaĢılmasını 

kolaylaĢtıracaktır. ÇalıĢmanın nihai hedeflerinden biri özellikle bu inançların hangi 

tarihi kökten beslenerek ortaya çıktığı, nasıl geliĢtiği ve her bir fırkada nasıl 

açıklandığını ortaya koymak olmuĢtur. Bu noktada batıni fırkaların doğuĢunda ve 

geliĢiminde sadece Ġslam‟ın değil Mezopotamya, Mısır, Yunan, Ġran, Hint ve Orta 

Asya‟nın kadim inanç sistemlerinin de çok belirgin etkilerinin olduğu hulûl ve 

tenasüh bağlamında araĢtırmacılara sunulmak istenmiĢtir.  

 “Tenasühün Kökeni ve Bâtıni Mezhepler Üzerine Etkisi” isimli doktora 

çalıĢmamın öncesi, tez belirlenmesinden tezin son halini almasına kadar olan süreçte 

katkı ve desteklerini esirgemeyen danıĢman hocam Prof. Dr. Metin Bozan‟a 

katkılarından dolayı teĢekkür ederim. Aynı Ģekilde ders ve tez hazırlama 

aĢamalarında değerli zamanlarını ve fikirlerini benimle paylaĢarak tezin daha iyi hale 

gelmesinde emeği geçen baĢta Doç. Dr. Halide Rumeysa KÜÇÜKÖNER olmak 

üzere diğer hocalarıma da minnettarlığımı sunmayı borç bilirim. AraĢtırmanın hemen 

her aĢamasında gerek okuma ve değerlendirmeleriyle gerek manevi katkılarıyla beni 



III 

 

destekleyen eĢime ve bu çalıĢma sürecinde zaman zaman ihmal etmek zorunda 

kaldığım oğullarım Ahmet Talip ve Rafet Emir‟e Ģükranlarımı sunarım.  

               Kadriye YANMIġ 

                         Diyarbakır-2023  



IV 

 

ÖZET 

Ölüm ve ölüm ötesiyle ilgili düĢünceler insanlık tarihi kadar eskidir. Ölüm 

sonrasında yokluğu kabul etmeyen insan aklı ve vicdanı çeĢitli teori ve inançlarla 

bunu izah etmeye çalıĢmıĢtır. Tenasüh inancı da insanoğlunun bu arzusuna paralel 

olarak geliĢtirdiği bir düĢüncedir. 

Tez çalıĢmamızın giriĢ kısmında, ölüm, ruh, ölüm ötesi hayat ve yeniden 

diriliĢ üzerine kavram ve teoriler incelenmiĢtir. Bu bağlamda tenasühün çeĢitli 

inançlar ve kültürler yoluyla Ġran Platosu‟ndan Hindistan‟a, Mısır‟dan Antik 

Yunan‟a ve Uzak Doğu‟ya kadar yaptığı yolculuğun genel hatları ortaya konmaya 

çalıĢılmıĢtır. Ġlgili konuların tarihsel zeminini oturtmak için özellikle Bâtınilik 

konusunda araĢtırmalar yapılmıĢ ve Ezoterizm, Hermetizm, Gnostisizm, Orfizm ve 

ruhçuluk gibi akımlar ele alınmıĢtır. GiriĢ bölümünde ayrıca, Ġslam toplumlarında 

Bâtınilik, öncesi ve ortaya çıkıĢ sebepleri değerlendirilmiĢtir.  

ÇalıĢmanın birinci bölümünde tenasühün kavramsal ve tarihi boyutları 

incelenmiĢtir. Kavramsal bir çalıĢma yapıldığından tenasühle benzeĢen sözcükler 

gerekli görüldüğü ölçüde tanıtılmıĢtır. Yapılan ön tespitler ıĢığında tenasühün 

kültürel-dini bir olgu olduğu ve toplumsal etkileĢim sonucunda da medeniyetler 

arasında yayıldığı kanaati oluĢmuĢtur. Ancak bu ilk tespitin geçerli olup olmadığı 

eski Helen, Hint, Ġran ve Mısır medeniyetleri hakkında yapılan okumalarla tetkik 

edilmiĢtir.  

Ġkinci bölümde tenasüh inancının Ġslam kültürüne ve mezheplerine nasıl 

sirayet ettiği araĢtırılmıĢtır. AraĢtırma Nusayriler, Yezidiler, Dürziler ve Alevi-

BektaĢiler bağlamında yapılmıĢtır. Kısmen baĢka bâtınî fırkalardan da örnekler 

verilmiĢtir. Genel anlamda bâtınî mezheplerde tenasühün çeĢitli versiyonlarının 

olduğu görülmüĢtür. Bunun sebebi her birinin farklı kadim din ve kültürlerden 

etkilenmesidir. ÇalıĢmada bu inanıĢın bâtınî mezheplere geçiĢi ele alınıp hangi 

mezhepte nasıl ifade bulduğu ortaya konulmuĢtur. Bunların tespiti bâtınî mezheplere 

bütüncül bakmayı, kadim din ve kültürlerden ne derece faydalanıp kendilerine neler 

kattıklarını görmeyi kolaylaĢtıracaktır.  



V 

 

Anahtar Kelimeler: 

Tenasüh, Hulûl, Bâtınilik, Nusayrilik, Yezidilik, Dürzilik ve Alevi-BektaĢilik 

  



VI 

 

ABSTRACT 

Thoughts about death and afterlife are as old as human history. The human 

mind and conscience, which do not accept non-existence after death, have tried to 

explain this with various theories and beliefs. The belief in tanasukh is an idea 

developed in parallel with this desire of mankind. 

In the introduction part of our thesis, the concepts and theories on death, soul, 

life after death and resurrection were analyzed. In this context, the general outlines of 

the journey of tanasukh through various beliefs and cultures from the Iranian Plateau 

to India, from Egypt to Ancient Greece and the Far East have been tried to be 

revealed in order to establish the historical background of the related issues. 

Research has been conducted on the subject of Bâtınism and movements such as 

Esotericism, Hermetism, Gnosticism, Orphism and Spiritualism have been discussed. 

The introduction also includes. Bâtınism in Islamic societies, its antecedents and the 

reasons for its emergence are evaluated. 

In the first part of the study, the conceptual and historical dimensions of 

tanasukh are examined. Since this is a conceptual study, words that are similar to 

tanasukh have been introduced to the extent deemed necessary. In the light of the 

preliminary findings, it has been concluded that tanasukh is a cultural-religious 

phenomenon and that it has spread among civilizations as a result of social 

interaction. However, whether this preliminary conclusion is valid or not through 

readings on ancient Hellenic, Indian, Iranian and Egyptian civilizations has been 

analyzed. 

In the second part, we will analyze how the belief in tanasukh has been 

integrated into Islamic culture and sects. The research was conducted in the context 

of the Nusayris, Yazidis, Druze and Alevi-Bektashis. Some examples from other 

superstitious sects are also given. In general, it has been observed that there are 

various versions of tanasukh in the esoteric sects. This is because each of them is 

influenced by different ancient religions and cultures. In this study, the transition of 

this belief to the esoteric sects is discussed and how it finds expression in which sect 

is revealed. The determination of these will make it easier to look at the esoteric sects 



VII 

 

holistically and to see to what extent they have benefited from ancient religions and 

cultures and what they have added to themselves. 

Keywords: 

Tanasukh, Ġnitiation, Bâtınism, Esotericism, Nusayris, Yezidis, Druze and 

Alawite-Bektashis. 

  



VIII 

 

ĠÇĠNDEKĠLER 

         

                        Sayfa No. 

 

ÖN SÖZ ............................................................................................................ I 

ÖZET ............................................................................................................. IV 

ABSTRACT .................................................................................................. VI 

ĠÇĠNDEKĠLER .......................................................................................... VIII 

KISALTMALAR ....................................................................................... XIII 

GĠRĠġ ............................................................................................................... 1 

1. ARAġTIRMANIN METODU..................................................................... 7 

2. ARAġTIRMANIN KAYNAKLARI ......................................................... 10 

2.1. Bâtıni Kaynaklar ................................................................................. 11 

2.2. Klasik Kaynaklar ................................................................................ 17 

2.3. ÇağdaĢ AraĢtırmalar ........................................................................... 20 

3. BÂTINÎLĠK KAVRAMI VE ĠLĠġKĠLĠ KAVRAMLAR ....................... 27 

3.1. Ezoterizm .............................................................................................. 29 

3.2. Hermetik Felsefe ................................................................................... 32 

3.3. Gnostisizm ............................................................................................ 35 

3.4. Orfizm ve Ruhçuluk .............................................................................. 38 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM 

TENASÜH KAVRAMININ KADĠM DĠNLERDE, KÜLTÜRLERDE VE 

ĠSLAM FĠLOZOFLARINDAKĠ SEYRĠ 

1.1. TENASÜHÜN KAVRAMSAL VE TARĠHSEL ÇERÇEVESĠ .......... 41 

1.1. 1. Tenasüh Kavramı…........................................................................ 42 

1.1.2.  Tenasühün ÇeĢitleri .......................................................................... 46 



IX 

 

1.1.2.1. Klasik Tenasüh ...................................................................... 46 

1.1.2.2. Devirlerin Tenasühü .............................................................. 47 

1.1.2.3. Ġlâhî Ruhun Seçkin ġahsiyetlerde Tenasühü ya da Hulûl ..... 48 

1.1.3. Tenasüh Ġnancı Ġle BenzeĢen Kavramlar ........................................... 50 

1.1.3.1. Avatar .................................................................................... 50 

1.1.3.2. Hulûl Ve Ġttihâd ..................................................................... 52 

1.1.3.3. Reenkarnasyon ...................................................................... 56 

1.1.3.4. Devr/Devriye ve Yedi Devir ................................................. 60 

1.1.4. Tenasüh Ġnancını Doğuran DüĢünce ve Ritüeller .............................. 63 

1.1.4.1. Atalar Kültü ........................................................................... 64 

1.1.4.2. Kozmogonik Devinim Ya Da Devirli Zaman ....................... 68 

1.1.4.3. Erginlenme ve Esrime Ritüelleri ........................................... 71 

1.2. KADĠM DĠN, KÜLTÜR VE ĠSLAM FĠLOZOFLARINDA TENASÜH

 75 

1.2.1. Eski Kabile Kültürlerinde Tenasüh .................................................... 76 

1.2.2. Hint Dinlerinde Tenasüh .................................................................... 81 

1.2.2.1. Hinduizm‟de Tenasüh Ġnancı ................................................ 82 

1.2.2.2. Caynizm‟de Tenasüh Ġnancı .................................................. 89 

1.2.2.3. Budizm‟de Tenasüh Ġnancı .................................................... 90 

1.2.3. Ġran Dinlerinde Tenasüh .................................................................... 93 

1.2.4. Erken Dönem Mısır‟da Tenasüh ........................................................ 98 

1.2.5. Uzak Doğu Dinlerinde Tenasüh ...................................................... 104 

1.2.6. Helenistik Kültür ve Yeni-Platonculukta Tenasüh .......................... 106 

1.2.7. Harran Sâbiîler‟inde Tenasüh Ġnancı ............................................... 110 

1.2.8. Yahudi Kabalizminde Tenasüh ........................................................ 114 

1.2.8.1. Gilgul Ġnancı Bağlamında Tenasüh ..................................... 117 



X 

 

1.2.8.2. Yahudilikte Tenasühle ĠliĢkili Diğer Ġnançlar ..................... 120 

1.2.9. Hristiyanlıkta Tenasüh ..................................................................... 122 

1.2.9.1. Enkarnasyon Öğretisi .......................................................... 123 

1.2.9.2. DiriliĢ Doktrini ve Reenkarnasyon DüĢüncesi .................... 125 

1.2.9.3. Günümüz Hristiyan Dünyasında Reenkarnasyon ................ 127 

1.2.10. Ġslam Filozoflarında Tenasüh ........................................................ 131 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM 

BÂTINĠ ĠSLAM MEZHEPLERĠNDE TENASÜH ĠNANCI 

2.1. ĠSLAM TOPLUMLARINDA BÂTINîLĠK ......................................... 142 

2.1.1. Bȃtınîliği Ortaya Çıkaran Sebepler .................................................. 143 

2.1.2. Bâtıni Mezheplerin Temel Ortak Özellikleri ................................... 150 

2.2. GULAT ġĠA ........................................................................................... 157 

2.2.1. Gulat ġii Fırkalarda Tenasühe Zemin OluĢturan Ġnançlar ............... 158 

2.2.2. Gulat ġia‟da Tenasüh ve Ġlgili Unsurlar .......................................... 163 

2.3. FATIMÎ VE KARMATÎ ĠSMAĠLÎLERĠ ............................................ 169 

2.3.1. Tarihsel Analiz ve Yedi Devir DüĢüncesi ....................................... 169 

2.3.2. Ġsmâilî DüĢüncede Tenasüh ............................................................. 172 

2.4. NUSAYRĠLĠK ........................................................................................ 175 

2.4.1. Nusayrilik‟te Hulûl Ġnancı ve Nusayri Üçlemesi- AMS Teorisi ..... 176 

2.4.2. Tenasüh Ġnancı, Mükâfat ve Ceza .................................................... 179 

2.4.3. SeçilmiĢlik Ġnancı ve Tenasüh ......................................................... 187 

2.4.4. Tenasüh Bağlamında Yedi Devir Ġnancı .......................................... 190 

2.4.5. Kadınların Tenasühü ........................................................................ 191 

2.4.5. Günümüz Nusayrilerinin Tenasüh AnlayıĢı..................................... 193 

2.5. YEZĠDĠLĠK ............................................................................................ 201 



XI 

 

2.5.1. Tanrı‟nın Sultan Ezî, ġeyh „Adî ve Melek Tavus‟ta Temessülü ..... 203 

2.5.2. Devir Ġnancı: Tanrısal Ruhun ġeyh ve Pirlerde Sürekli Ġntikali ...... 205 

2.5.3. Yezidilikte Tenasüh “Kıras Gorin/Guhertin” .................................. 208 

2.5.3.1. Yezidi Dini Kaynaklarında Tenasüh ................................... 211 

2.5.3.2. Ruhların Tekrar Bedenlenme Seyri ..................................... 213 

2.5.3.3. Yezidilerde Tenasüh Ġnancının Yansımaları ....................... 215 

2.5.3.3.1. Holhole İnancı ....................................................................... 215 

2.4.3.3.2. Koçerlerin Ölen Kimselerin Ruhlarını Beklemesi ................... 216 

2.5.3.3.3. Suyun Tenasühü Kolaylaştırıcı Etkilerine Dair İnançlar .......... 217 

2.5.3.3.4. Tenasüh İnancının Diğer Yansımaları .................................... 219 

2.5.3.4. Yezidilerde Tenasüh Bağlamında Kıyamet, Cennet ve 

Cehennem Ġnancı ...................................................................................... 221 

2.5.4. Günümüz Yezidilerinde Tenasüh AnlayıĢı ...................................... 227 

2.6. DÜRZÎLĠK ............................................................................................. 231 

2.6.1. Ulûhiyet Ġnancı ................................................................................ 232 

2.6.2.2. Tecelli Ġnancı ve Nefislerin YaratılıĢı ................................. 234 

2.6.2.3. SınırlandırılmıĢ Tenasüh: Tekammus.................................. 237 

2.6.2.4. Tekammus Ġnancının Delilleri ............................................. 246 

2.6.5. Günümüz Dürzilerinin Tenasüh AnlayıĢı ........................................ 250 

2.7. ALEVĠLĠK ve BEKTAġĠLĠK .............................................................. 256 

2.7.1. Köken TartıĢmaları .......................................................................... 257 

2.7.1.1. Ġsimlendirme Konusundaki TartıĢmalar .............................. 257 

2.7.1.2. Aleviliğin Orta Asya Kökeni ............................................... 261 

2.7.1.3. Aleviliğin Farisi Kökeni ...................................................... 263 

2.7.2. Ġnanç Esasları ................................................................................... 264 

2.7.2.1. YaratılıĢ ve Gürûh-u Naci Ġnancı ........................................ 265 

2.7.2.2. Tanrısal Varlıklar ve Don DeğiĢtirme ................................. 268 



XII 

 

2.7.2.3. Devir Ġnancı ve Varlık AĢamaları ........................................ 270 

2.7.3. Tenasüh, Don DeğiĢtirme ve Ahiret Ġnancı ..................................... 275 

2.7.3.1. Don DeğiĢtirme Ġnancının Mahiyeti .................................... 277 

2.7.3.2. Don DeğiĢtirme ve Tenasüh Ġnançlarının Kökeni ............... 281 

2.7.3.3. Tenasüh ve Don DeğiĢtirme Ġnançlarının Varyasyonları .... 284 

2.7.4. Günümüz Alevi ve BektaĢilerinin Tenasüh AnlayıĢları .................. 289 

SONUÇ ........................................................................................................ 296 

KAYNAKÇA .............................................................................................. 303 

 



XIII 

 

KISALTMALAR 

Kısaltma Açılımı  

Akt Aktaran 

Bkz. Bakınız  

c. Cilt 

çev. Çeviren 

DEÜĠFD Dokuz Eylül Ġlahiyat Fakültesi Dergisi 

DĠB Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı 

Dü. Düzenleyen 

h. Hicri 

ĠA  Ġslam Ansiklopedisi 

ĠÜĠFD Ġstanbul Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi 

MEB Milli Eğitim Bakanlığı 

MÜĠFD Marmara Ġlahiyat Fakültesi Dergisi 

s. Sayfa 

Sy. Sayı 

SBE Sosyal Bilimler Enstitüsü 

TDVĠA Türkiye Diyanet Vakfı Ġslam Ansiklopedisi 

USA United State of America 

v. Vefat Tarihi 

vbĢ. Ve BaĢka Yerlerde (Aynı Metin Ġçerisinde) 

vd. Ve Devamı 

Yay. Yayınevi 

YDH Yeni Dini Hareketler 

 

 

 



1 

 

GĠRĠġ 

Ġnsanın doğada ilk keĢfettiği Ģeylerden birisinin ruh olduğu söylenebilir. 

Aslında tarih boyunca ruhun varlığını sürdürdüğü yaygın olarak kabul edilmiĢtir. 

Nitekim kadim dinler, filozoflar ve ilkel insanlar nefes ya da psychenin vücudu terk 

edince yok olmadığını ve ölüm sonrasında ruhun baĢka bir yere gittiğini 

düĢünmüĢlerdir.
1
 Bu Ģekilde ruhun ölümsüz olduğunu kabul eden insanoğlu, ölüm 

sonrasıyla ilgili olarak iki inanç geliĢtirmiĢtir. Ölüm sonrasıyla ilgili ilk görüĢe göre 

ruh yaĢamdan dolayı mükâfatlandırılır ya da cezalandırılır. Ġkinci görüĢe göre ise ruh 

öldükten sonra da yaĢamaktadır.
2
  

Müller, ruhun ölümden sonra yaĢadığı yerle ilgili toplumların ve dinlerin 

görüĢlerini genel olarak üçe ayırmaktadır. BaĢta Yahudi ve bir kısım antik Yunanlılar 

olmak üzere bazı milletlere göre ölümden sonraki hayat, herhangi bir haz, acı ya da 

mükâfat olmadan gerçekleĢecektir. Eski Yunanlılara göre ruhlar, ölülerin efendisi 

Aides‟in görülemeyen evine gider. Bu sınırsız evin dünyanın altında veya güneĢin 

battığı yerde olduğu düĢünülmektedir. GeçmiĢte ölülerini yakan Yahudilere göre ise 

ölen kimsenin ruhu, dünyanın altındaki “sheol”  denilen bir yere gitmektedir. Sheol 

cezalandırma veya mükâfatlandırma yeri değildir. Oraya iyiler de kötüler de 

gidecektir.
3
 Bazılarına göre ölümden sonraki hayat tanrıların eĢlik ettiği mutlu bir 

yaĢamdır. Eski Hint inançları buna örnek verilebilir. Diğer bir görüĢe göre ruhun 

yeni vücutlarda her ölümden sonra tekrar dünyaya geldiği ve neticede nihai hedefe 

yani Tanrıya yaklaĢtığı ve onunla birleĢtiği fikridir.
4
 

Günümüz modern düĢüncesinde de ölümden sonra insanı bekleyen yaĢam ve 

bu yaĢamın nasıl sürdürüleceği ile ilgili farklı teoriler ortaya konulmuĢtur. 

Bunlardan, insanın ölümünün her Ģeyin sonu olduğunu iddia eden düĢünce, ölümden 

                                                 
1
 Frazer, G. James, Altın Dal Dinin ve Folklorun Kökleri I, Payel, Ġstanbul, 2004, s. 121, 123. 

2
 Müller, Friedrich W. K. Anthropological Religion, The Gifford Lectures, London, 1892, s. 338. 

3
 Bu hususta ayrıca bkz. Paçacı, Mehmet, Kutsal Kitaplarda Ölüm Ötesi, Ankara Okulu, Ankara, 

2001, s. 49-50. 
4
 Müller, Anthropological Religion, s. 342. 



2 

 

sonra varlığa devam eden herhangi bir ruhsal unsur kabul etmemektedir.
5
 Ruhun 

ölüm sonrası bir baĢka bedenle birleĢmeden varlığına devam edemeyeceği teorisi de 

reenkarnasyon görüĢüdür. Ahiret, hesap, cennet-cehennem inançlarını devre dıĢı 

bırakan bu düĢünceye göre ruh, devam eden yeniden doğumlarının sonucunda 

Nirvana‟ya ulaĢarak huzura ermektedir.
6
 Realist doktrine göre ise ölümle birlikte 

fonksiyonları sona eren bedene ahiret yurdunda ruhun tekrar iade edilmesiyle 

yeniden dirilme gerçekleĢecektir. Bu, kitabi dinler ve teistik düĢünceye uygun bir 

yaklaĢımdır.
7
 

Tezimizin konusu olan tenasüh düĢüncesi de kendi içerisinde farklı görüĢleri 

barındırmaktadır. Bir görüĢe göre ruhun tekâmülü ancak tekrar tekrar insan 

bedeninde hayat bulmasıyla olmaktadır. Ruhun doğuĢ çarkına bağlı her var oluĢ 

dönemindeki seviyesi, karakteri, Ģartları, imkânları ve tecrübesi önceki 

hayatlarındaki yaptığı iĢlere ve baĢarılarına bağlıdır. Yani hayat, bir bakıma, yapılan 

kötülüklerin, iĢlenen suçların telâfi imkânı veya daha da ileride bir cezası olmaktadır. 

Yeniden doğuĢ, manevi ve ahlâkî alanı da kapsamak üzere, bir sebep-sonuç iliĢkisi 

içinde olduğundan, insan bir yerde kendi hayatının mimarı olmak durumundadır.
8
 Bu 

anlamda tenasüh bir yeniden “oluĢ” süreci ya da değiĢim ve tekâmül sürecidir. 

Ruhun bütün yaĢamları bir doğru çizgiden ziyade dairesel harekete benzemektedir.
9
 

Ancak, her kötülüğün karĢılığının olması gerektiğini kabul eden bu inançta ceza ve 

mükâfat dünyadadır. 

Yeniden doğuĢ fikrinin belki sonucu belki de öncüsü olan fikirlerden biri 

Tanrının insan suretinde geliĢi ya da ruhların tanrılaĢtırılması inancıdır. Dini ya da 

siyasi liderlerin tanrısal vasıflarla kutsanması fikri bilinen ilk yerleĢik ve sistemli 

toplumlardan beri varlığını sürdürmektedir. Frazer‟a göre insanların çok sevdikleri, 

değer verdikleri yakınlarının veya kahramanlarının ölümünü kabullenememesi 

                                                 
5
 Düzgün, ġaban Ali, “Modern Batı DüĢüncesinde Ölüm Sonrasına ĠliĢkin TartıĢmalar: EleĢtirel Bir 

Tahlil”, Kelam AraĢtırmaları, S. 8, C. 2,  2010, s. 28. 
6
 Davis, Stephen T., After We Die: Theology, Philosophy, and the Question of Life After Death, 

Claremont Graduate School, New York, 1989, s. 65-81. 
7
 Koç, Turan, Ölümsüzlük DüĢüncesi, Ġz Yayınları, Ġstanbul, 2015, s. 138-139; Düzgün, “Modern 

Batı DüĢüncesinde Ölüm Sonrasına ĠliĢkin TartıĢmalar: EleĢtirel Bir Tahlil”,  s. 29.  
8
 Ducasse, C. J.  A Critical Examination of the Belief in a After Death, Illinois, Kessinger 

Publishing, 1961, s. 489. 
9
 Koç, Ölümsüzlük DüĢüncesi, s. 115. 



3 

 

zamanla onları hayal gücünde ölümsüzleĢtirmelerine yol açmaktadır. Ölümü 

kabullenmekte zorlanan kimsenin önce ruhunun hala dünyada dolaĢtığına inanılır. 

Süreç içerisinde bu ruhlara saygı ve onları rahatsız etme korkusu aĢırı tazime 

dönüĢür ve böylece tanrılaĢtırma süreci baĢlamıĢ olur.
10

 Bunun hulûl inancının tersi 

bir insan tanrılaĢtırma süreci olduğu görülmektedir.  

Ġnsana ilahi vasıflar yükleme ve ilahi ruhun insan bedeninde dünyada faal 

olduğu fikri politik sahada oldukça köklü bir tarihe sahiptir. Aynı Ģekilde dünyevi 

liderlerin kutsanarak Tanrının temsilcisi veya gölgesi Ģeklinde yorumlanması da 

görülmektedir. Ġlk bâtınî fırkalarda da sıklıkla karĢılaĢtığımız bu durum Lapidus‟a 

göre insanlığın henüz ilk yönetici elitlerinin toplumsal meĢruiyetlerini kazanmak için 

kendilerine tanrısal özellikler atfetmesine kadar gitmektedir. Bu kutsiyetin kan bağı 

yoluyla aile fertlerine geçtiğine inanılmaktaydı. Ortadoğu‟da oluĢan ilk Ģehir ya da 

kasaba devletleri dini liderlerin kontrolündeydi ve tapınak kentlerine 

dayanmaktaydılar. Bu sistemde liderler kendilerini Tanrının temsilcisi, gölgesi ve 

doğal olarak tanrısal düzenin koruyucusu kabul ediyorlardı.
11

 Böylece kralların ve 

sultanların kutsanması geleneği baĢlamıĢtır. Dini alanda ise mistik hareketler ve 

bâtınî fırkalar önemli liderlerini tâzimde ileri gittiklerinde onun ya doğrudan 

Tanrının hulûlü olduğunu ya da dolaylı yollardan tanrısal vasıflar taĢıdığını 

söylemiĢlerdir. Watt‟ın tespitleri Lapidus‟u desteklemektedir. Ona göre, ilk dönem 

Müslüman toplumları arasında zaman zaman görülen liderlerin tanrılaĢtırılması fikri 

otantik Mezopotamya halklarının ve özelde de Arami-Ġran toplumlarının 

inançlarından kaynaklanmaktadır. Aynı Ģekilde tanrısal vasıflar yüklenen güçlü-

etkileyici ataların bu özelliklerinin kan bağı yoluyla tevarüs edilmesi fikri de zamanla 

Arap toplumlarına geçmiĢ ve günümüze kadar varlığını sürdürmüĢtür. Öte yandan 

ġiilerin Ġmamet teorisi ve Sünnilerdeki halifeliğin KureyĢî/HâĢimî soylu olması 

                                                 
10

 Frazer, James George, Ġnsan, Tanrı, Ölümsüzlük: Ġnsan GeliĢimi Üzerine DüĢünceler,  çev. 

Onur Aydın, Ġrem Demirel, Kanon, Ġstanbul, 2020, s. 510. 
11

 Lapidus, Ira M., Ġslam Toplumları Tarihi: Hazreti Muhammed'den 19. Yüzyıla çev. Yasin 

Aktay, ĠletiĢim, Ġstanbul, 2016, c. I, s. 32, 45. Eski devirlerde devletler liderlere ve ailelerine nispetle 

değer kazandığından kutsiyet bu aile ve bireylere atfediliyordu. Ancak modern zamanlarda devletler 

kurumsallaĢıp liderlerden ziyade bizzat devletin kendisi önem kazanınca kutsama ve tanrısal 

meĢruiyet devletlere yüklenmeye baĢlanmıĢtır. Bugün Dünya‟nın en seküler devletlerinden biri olan 

ABD bile tanrısal kutsamayı güçlü bir Ģekilde kullanıyor. Bazı baĢkanlar kendilerini açıkça Tanrı 

adına terörle savaĢmaya adayabiliyor. Bilgi için bkz. Kemal Ataman, Ulus Olmanın Kutsal Temeli: 

Sivil Din, Bursa, Sentez, 2014. 



4 

 

tartıĢmaları Aramiler‟den beri devam eden geleneğin ve çekiĢmelerin bir 

yansımasıdır.
12

 

Yeniden dirilme teorileri farklılık göstermektedir. Bir görüĢe göre ölümün 

ardından dağılan beden belli bir süre sonra tekrar ruhla birleĢecektir. Bu süre zarfında 

ruh varlığına bedensiz olarak devam edecektir. Ancak tam bir kimlik ve Ģahsiyet 

oluĢumu ruh ve bedenin yeniden birleĢtirilmesiyle gerçekleĢecektir.
13

 Replika 

(benzer beden/misl) teorisine göre de Allah kıyamet gününde insanları kendi 

bedenlerine benzer bedenlerde tekrar yaratacaktır. Ancak bu bedenlerin ölen 

kimselerin fiziksel özellikleriyle aynı mı olacağı, çürüyen bedenin bir benzerinin mi 

yaratılacağı ya da bunun ruhsal bir beden mi olacağı hususları tartıĢmalıdır.
14

 Bir 

baĢka teoride ise tıpkı fiziksel bedenlerimiz gibi, semavi (astral) bedenlerimizin de 

olduğu ve ölümle birlikte varlığa ruhsal olarak devam edileceği tezini savunan gölge 

varlık öğretisi tartıĢılmaktadır. Buna göre fiziksel bedenin görevi koruyucu bir kılıf 

olmaktan öteye gidemez. Ölümle eski beden yok olunca yeni bir beden 

verilmeyecektir. Gerçekte ölüm de ruhun fiziksel bedenden kurtulup özgürlüğüne 

kavuĢmasından baĢka bir Ģey değildir.
15

 

Ruhun nuranileĢmesi, yıldızlaĢması ya da ilahi özle bütünleĢmesini savunan 

görüĢlerden baĢka, bu dünyada tekrar tekrar bedenleneceğini ileri sürenler de vardır. 

Bunlardan bir kısmı ruhun sadece insandan insana değil; hayvan, bitki ve diğer 

cansız varlıklara da geçebileceğini söylemektedir. Buna göre bitki ile hayvan 

arasında mahiyet değil, sadece bir derece farkı vardır. Ġnsanın, genel olarak ruhun 

tüm aĢağı tabiat düzenleri boyunca yukarı doğru tekâmül ettiğine inanılır. Bunun 

yanı sıra insan bitki, hayvan hatta cansız bir varlıkta bile tecessüm edebilmektedir. 

Yani bedenden bedene intikalde bir metamorphose (baĢkalaĢım) olayı da 

yaĢanabilmektedir.
16

 Konuya farklı bir açıdan bakan C. Gustav Jung‟a göre ise psiĢik 

                                                 
12

 Watt, Montgomery, Ġslam DüĢüncesinin TeĢekkül Devri, çev. Ethem Ruhi Fığlalı, Umran, 

Ankara, 1981, s. 66. 
13

 Stephen T. Davis, “Survival of Death”, A Companion to Philosophy of Religion (ed. P. Quinn & C. 

Taliaferro, UK, 1997, s.560. 
14

 Koç, Ölümsüzlük DüĢüncesi, s. 150-169; Düzgün, “Modern Batı DüĢüncesinde Ölüm Sonrasına 

ĠliĢkin TartıĢmalar: EleĢtirel Bir Tahlil”, s. 30.  
15

 Koç, Ölümsüzlük DüĢüncesi, s. 170-171; Düzgün, “Modern Batı DüĢüncesinde Ölüm Sonrasına 

ĠliĢkin TartıĢmalar: EleĢtirel Bir Tahlil”,  s. 33-34. 
16

 Koç, Ölümsüzlük DüĢüncesi, s. 115. 



5 

 

bir gerçeklik olan yeniden doğuĢ fikri, insanlığın ilk ifadelerindendir. Duyuötesiyle 

ilgili tüm ifadelerin temelinde arketipler olduğu gibi tenasüh düĢüncesinin de 

temelinde arketipler vardır.
17

 Dolayısıyla farklı toplumların yeniden doğuĢ hakkında 

benzer ifadeler kullanmasına ĢaĢırmamak gerekir. 

Temelde ruhun varlığı ve ölümsüzlüğü anlayıĢlarına dayanan tenasüh inancını 

benimseyenler, çeĢitli gerekçeler ve izahlarla bu anlayıĢlarının haklılığını 

savunmaktadırlar. Bu izahlarda genelde, kötülük problemine akla yatkın bir cevap 

bulma ve ruhun kimliğini koruma çabası göze çarpmaktadır.
18

 Özelde ise, kiĢilerin 

ahlâkî özellikleriyle içinde bulundukları Ģartlar arasındaki çeliĢkiyi izah etme 

zorunluluğu önemli bir faktör olarak görülmektedir. Tenasüh inancı ahlâkî eĢitsizlik, 

adaletsizlik ve türlü kötülüklerle ilgili muammayı çözmek için bir açıklama 

sunmaktadır.
19

 Ġtikadȋ anlamdaki ruhun yaratılıĢı ve mukadderatına iliĢkin sırrı 

aklîleĢtirmektedir. Hayattaki açık adaletsizlikleri ve anlaĢılması imkânsız acıları 

insana makul göstermeye çalıĢmaktadır. Ġnsanın kendi kaderini kolayca kabullenmesi 

hedeflenmektedir. 

Bâtıniliğin Ġslam toplumlarında yayılıĢı araĢtırmamızın bir diğer önemli 

baĢlığını oluĢturmaktadır. Bu konu tenasüh ve bâtınîliği anlamamızı 

kolaylaĢtırmaktadır. Zenâdıka veya Bâtıniyye Ģeklinde bilinen bu düĢüncenin Ġran 

üzerinden Müslümanlar arasına girdiği yaygın kanaattir. Ġran‟ın Müslümanlarca 

fethedilmesinden sonra ihtiyaç duyulan bürokratların Sasani saraylarında görevli eski 

memurlar ya da okur-yazar ZerdüĢt/Maniheist ve Nasturiler arasından seçildiği 

bilinmektedir. Bu gruplar gnostik ve hermetik fikirlere sahiptir. Bunların bir kısmı 

zamanla ĠslamlaĢırken bir kısmı değiĢik sebeplerle eski inançlarını sürdürmekle 

beraber görünürde Müslüman olmuĢtur. Mesela Abbasi halifesi el-Mehdi döneminde 

(m. 782-786) zındıka baskılarından kurtulmak isteyen birçok Maniheist kâtibin 

ġiiliğe döndüğü aktarılmaktadır. Maniheizm gibi bir gizem dinine bağlı olan Fars 

elitlerinin bir kısmı böylece baĢka bir sır grubu olan ġiilik içerisinde faal olmuĢtur. 

                                                 
17

 Jung, Carl Gustav, Dört Arketip, Çev. Zehra Aksu Yılmazer, Metis Yayınları, Ġstanbul, 2019, s. 

49. 
18

 Düzgün, “Modern Batı DüĢüncesinde Ölüm Sonrasına ĠliĢkin TartıĢmalar: EleĢtirel Bir Tahlil”, s. 

27-38. 
19

 Ducasse, A Critical Examination of the Belief in a After Death, s. 490; Koç, Ölümsüzlük 

DüĢüncesi, s. 117. 



6 

 

ġiilikte Ġmam ve bazı din adamlarına tanrısal vasıflar yüklenmesinde bu sürecin bir 

etkisi olmuĢtur.
20

 ÇalıĢmada ayrıntılarını göreceğimiz bazı bâtınî fırkaların kuruluĢ 

ve dönüĢüm süreçlerinde de eski dinlerinden kısmen dönen ya da “siyasi 

pozisyonunu korumak için din değiĢtirdiği düĢünülen” Nasturi, ZerdüĢt, Sabiî, 

Maniheist, Budistlerin ve putperestlerin etkileri olmuĢtur. Bu durum hulûl, mesih 

beklentisi, rec‟at ve tenasüh inançlarının Müslüman topluluklara giriĢini 

kolaylaĢtırmıĢtır. Özellikle hulûl, ittihat ve tenasüh fikrinin güçlü olduğu kadim 

bâtınî grupların baĢka bir dini ve o dinin Tanrı, peygamber anlayıĢlarını kolayca 

kendi inançlarına te‟vil edebilmeleri sebebiyle Ģekil değiĢtirebildikleri görülmektedir.  

Din değiĢtirme süreçlerinde inançlar arası etkileĢim zirveye çıkmaktadır. 

Tenasühün de ister Hint ister Ġran-Mezopotamya ister pagan felsefi geleneklerden 

gelsin benzer bir etkileĢimle Ġslam toplumuna dâhil olduğu gözlenmektedir. Çünkü 

yeni bir dine giren halkların, ne kadar samimi olurlarsa olsunlar, eski inançlarındaki 

bazı akideleri, yeni inançlarıyla değiĢtirmeleri süreç almaktadır. Bir dinin bittiği 

yerde diğeri baĢlamaz. Eski ve yeni dini inançlar ve ritüeller bir süre iç içe devam 

etmektedir.
21

 Hususiyle kırsal bölgelerde yaĢayan toplumların din değiĢtirme 

sürecinde karĢılıklı etkileĢimler olmuĢtur. Heterodoks ya da bâtınî olarak nitelenip 

uzun müddet Ģu veya bu sebeplerle ana kitleden dıĢlanan topluluk veya inanç 

sistemleri karma inanç esaslarını bir arada sürdürebilirler. Ġslam‟ın Anadolu ve 

Balkanlarda yayılmasında önemli fonksiyonlar icra eden, bâtınî ritüel ve inançlara 

bağlı babalar, dedeler, abdalların bir kısmı bu etkileĢimde köprü görevi 

görmüĢlerdir.
22

 

Bâtıni gruplar muhaliflerinin oluĢturmak istedikleri algı çerçevesinde 

ötekileĢtirici ve dıĢlayıcı bir bakıĢ açısıyla ele alındıkları için doğru bir Ģekilde 

anlaĢılamamıĢlardır. Bâtıniliğe siyasi bir anlam yüklenmesinin belirleyici olduğunu 

iddia eden Avcu‟ya göre, bu kavram genellikle Sünnî Ġslam anlayıĢına meydan 

                                                 
20

 Koçak, Yusuf, “Gnostik Geleneğin Erken Dönem ġiîlik‟teki Tezahürleri: ġiî Gulat Örneği”, Ankara 

Ünv. SBE. Doktora Tezi, 2021, s. 197-211; Topaloğlu, Fatih, “Eski Ġran‟daki Yarı Tanrı-Kral 

AnlayıĢının ġii Ġmamet Ġnancına Etkisi”, PÜĠFD, Sy. 6, 2016, s. 75; Watt, Ġslam DüĢüncesinin 

TeĢekkül Devri, s. 96, 216. 
21

 Tori, Bir Kürt DüĢüncesi: Yezidilik ve Yezidiler, Berfin, Ġstanbul, 2000, s. 30, 32. 
22

 
22

 Ocak, Ahmet YaĢar, Alevî ve BektaĢî Ġnançlarının Ġslam Öncesi Temelleri, ĠletiĢim, Ġstanbul, 

2007, s. 191, 199, 209. 



7 

 

okuyan ve amacı Ġslam inancını bozmak olan siyasi bir tehdit unsuru olarak 

görülmüĢtür. Bu bakıĢ açısı, Bâtıniliğin arkasındaki Ġslam öncesi kadim kültürlere 

dayanan zengin düĢünce ve felsefenin fark edilememesine ya da göz ardı edilmesine 

sebep olmuĢtur.
23

 Ona göre ziyadesiyle politikleĢmiĢ bir konu olan bâtınîleri tasnif 

ederken fırkaların sosyo-politik özellikleri yerine itikadȋ yapıları analiz edilmelidir. 

Bu bize daha sağlıklı bir değerlendirme fırsatı sunacaktır.
24

 Bâtıni grupların ayrıntılı 

itikadȋ analizlerini yapmak çalıĢmamızın sınırlarını aĢmakla birlikte bunların ruh, 

ölüm, tenasüh, hulûl ve ittihat görüĢleri analiz edilmiĢtir. 

Ġslam öncesi devirlerde gnostik inançlar tarafından geliĢtirilen bâtınî 

epistemik bakıĢ açısı, Ġslam‟ın içerisinde ortaya çıkan bir takım Gulat topluluklarda 

kendisine zemin bulmuĢtur. Bu topluluklar farklı bir kozmoloji, kozmogoni ve insan 

anlayıĢı geliĢtirerek diğer Ġslam mezheplerinden ayrıĢmıĢlardır. Özellikle, 

geliĢtirdikleri antropomorfist Tanrı anlayıĢları, ahiret inancına getirdikleri yeni 

yorumlar, seçilmiĢlik düĢüncesi, döngüsel zaman ve tenasüh inançları bu 

mezheplerin ayırt edici vasıfları olmuĢtur. Bu araĢtırmada Ġslam toplumlarındaki 

tenasüh inancının kökeni ve bu inancın bâtınî fırkalar üzerindeki etkileri merkeze 

alınmıĢtır. Yezidiler, Nusayriler, Dürziler ve BektaĢi-Aleviler bağlamında bâtınî 

fırkaların yeniden bedenlenme anlayıĢları tetkik edilmiĢtir.  

1. ARAġTIRMANIN METODU 

Bilimsel araĢtırmaların sıradan entelektüel meraktan farkları vardır. Zira 

bilimsel araĢtırmalarda bir konunun derinlemesine araĢtırılması esastır. Dolayısıyla 

yıllarca sürebilecek bir inceleme ve tetkik süresi öngörülebilir. Diğer taraftan bu 

sürecin nasıl yönetileceğinin de baĢtan belirlenmesi gerekir. Aksi halde her araĢtırma 

ana mecrasından sapmaya adaydır. Bunun yapılabilmesi de sağlam bir metodolojiyle 

olabilir.  

                                                 
23

 Avcu, Ali, “Batıni Ekolleri Anlamada Anahtar Bir Kavram: Ezılle/Gölgeler Nazariyesi”. 

Cumhuriyet Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, sy. 2, c. XX, 2016, (101-135), s. 129. 
24

 Avcu, Ali, “Batını Din AnlayıĢının Epistemik Temelleri”, düz. Mustafa Öztürk, Kur'an'ın Batıni 

ve ĠĢari Yorumu, Ġstanbul 29 Mayıs Üniversitesi Kur'an AraĢtırmaları Merkezi Yay, Ġstanbul, 2018, 

(19-58), s. 20. 



8 

 

Mezhepler tarihi araĢtırmacılığı kendine has özellikleri barındırmaktadır. Bu 

alandaki araĢtırmaların inceleme konusuna objektif ve ilk elden kaynaklarla 

yaklaĢması yanında usul açısından da isimlendirme, doğuĢ ve geliĢim süreçleri, 

siyasi-itikadȋ görüĢleri gibi dikkat edilmesi gereken noktalar vardır.
25

 ÇalıĢmada ele 

aldığımız batini fırkaların isimlendirme, kuruluĢ ve geliĢim süreçleri, doğdukları 

siyasi, tarihi, fikri ve itikadȋ çevreler, belirleyici tartıĢmalar ve grup dıĢı-grup içi 

ayrıĢmaların belirlenmesi ve fırkaların temel itikadȋ fikirleri tespit edilmeye 

çalıĢılmıĢtır. Ancak bu konularda ayrıntıya girilmemiĢtir. ÇalıĢmamızın omurgasını 

ilgili batini fırkaların ölüm düĢüncesi, ahiret inançları ve yeniden doğuĢ bağlamında 

tenasühe yaklaĢımları oluĢturmuĢtur. Her bâtınî fırkanın ölüm ve yeniden 

bedenlenme konusuna yaklaĢımı öncelikle kendi kaynaklarından sonra da bu 

gruplarla ilgili yazılmıĢ mezhep dıĢı kaynaklardan belirlenmeye çalıĢılmıĢtır. Ġslam 

Tarihi ve Mezhepler Tarihi yazarlarınca genelde olumsuz nakledildiklerinden bu 

mezheplerle ilgili bilgiler kendi kaynaklarıyla kıyaslanarak incelenmiĢtir. Diğer 

yandan bu grupların 1900‟lerden sonra yaĢadıkları ĢehirleĢme, göç, diaspora, 

modernleĢme ve çok kültürlü toplumlarda yaĢama deneyimlerinin topluluklarda 

inanç ve gelenek değiĢimlerine neden olduğu belirlenmiĢtir. Dolayısıyla tenasüh 

veya yeniden bedenlenme düĢüncelerinde de geçmiĢle günümüz arasında bir ayrım 

yapma zorunluluğu doğmuĢtur. 

Bâtıni grupların incelenmesinde karĢılaĢılan sorunlardan birisi kuĢkusuz fikir-

hadise irtibatının kurulmasının zorluğudur. Mezhepler Tarihi yazıcılığında fikir-

hadise irtibatını
26

 kurmak ve incelenen fırkaların tetkikinde bunu göz önünde 

bulundurmak önemlidir. Biz de çalıĢmamızda bâtıni fırkaların yaratılıĢ teorilerinden 

kuruluĢlarına ve gelecek tasavvurlarına kadar hemen her Ģeyde fikir-hadise irtibatının 

kendi zaman telakkilerine göre Ģekillendiğini akılda tutarak ilerlemeye çalıĢtık. 

Bâtıni grupların tenasüh inançlarını ortaya çıkarırken kaynakları incelemek ve 

grupların resimlerini çekmek gerekmektedir. Mezhepler tarihi metodolojisi 

açısından, mezheplerin “ne ise o” Ģeklinde tasvirini yapmak betimleyici, tasvirci 

                                                 
25

 Kutlu, Sönmez, “Ġslam Mezhepleri Tarihinde Usul Sorunu”, Dü. Ġ. Kurt, & S. A. Tüz, Ġslami 

Ġlimlerde Metodoloji / Usul Mes'elesi- I, Ensar, Ġstanbul, 2005, (391-440), s. 397-400. 
26

 Onat, Hasan, Emeviler Devri ġiî Hareketleri ve Günümüz ġiîliği, TDV, Ankara, 1993, s. 14-18. 



9 

 

veya deskriptif yaklaĢım Ģeklinde tanımlanmaktadır.
27

 Elbette her tasvir yine direkt 

veya dolaylı kaynaklar aracılığıyla olmak zorundadır. Ancak araĢtırmacının konuya 

objektif yaklaĢımı ve tetkik konusundaki dikkati incelediği konuyu hakkıyla 

betimlemesini mümkün kılmaktadır. Bu nedenle araĢtırmada ilgili fırkaların tenasüh 

konusundaki görüĢleri hem tarihi kaynaklardan hem güncel verilerden hareketle 

“betimlenmeye” çalıĢılmıĢtır. 

Ġslam Mezhepleri Tarihi araĢtırmalarında dikkat edilmesi gereken konulardan 

birisi de araĢtırma sahasında kaynaklık edebilecek eserlerin konuya uygunluğunun 

belirlenmesidir. Eserin kim tarafından, hangi tarihlerde ve hangi düĢünceyle 

yazıldığının belirlenmesi ondan nasıl istifade edileceği konusunda araĢtırmacıya fikir 

vermektedir.
28

 Biz de araĢtırmamızda bâtınî fırkalar konusunda yazılan reddiyelerin 

sertliğini göz önünde bulundurmaya çalıĢtık. Grup dıĢından yazılan eserlerin aĢırıya 

kaçması yanında bâtınî mezhep temsilcilerinin eserlerinde de te‟vil yapıldığı ve 

anakronizme düĢüldüğü belirlenmiĢtir. Aynı Ģekilde, bazı Müslüman araĢtırmacıların 

bâtınileri kendi inanç sistemlerine göre ele aldıklarını görmek de mümkündür. Diğer 

yandan, Batılı araĢtırmacıların incelemelerinde de zaman zaman bâtınî fırkaları 

Hristiyanlıkla benzeĢtirme gayretine girdikleri görülmüĢtür. Bu durum bâtınî 

grupların yanlıĢ anlaĢılmasına neden olabilmektedir. Bütün bu sebeplerle hem bâtınî 

dini yapılanmaların kendileri hakkında yazdıkları hem de dıĢarıdan yazılmıĢ eserler 

dikkatle tetkik edilmiĢtir. 

Ortadoğu halklarının eski inançlarının Ġslam‟la karıĢtığı bilinmektedir.
29

 

Ancak Watt‟ın belirttiği gibi bu inançların kökeniyle uğraĢmak yerine ilgili 

inançların Ġslam topluluğu içerisinde aldıkları Ģekil ve hangi fonksiyonları icra 

ettiklerini belirlemeye çalıĢmak akla daha yatkındır.
30

 ÇalıĢmamızda nihai olarak, 

bâtınî fırkaların tenasüh ve benzeri inançları, bu inançların ilgili gruplardaki aldığı 

Ģekiller tespit edilip genel bir kanaate ulaĢılmaya çalıĢılmıĢtır. Böyle bir genel görüĢ 

birbirine belirli noktalarda benzeyen gruplar üzerine inceleme yapan 

                                                 
27

 Kutlu, “Ġslam Mezhepleri Tarihinde Usul Sorunu”, s. 434. 
28

 Kutlu, Sönmez, “Ġslam DüĢünce Ekollerinin Ortaya ÇıkıĢ Sebepleri”, Ġslam DüĢünce Ekolleri 

Tarihi, ed. Hasan Onat, Ġlitam, Ankara, 2006, s. 9, 10; Bozan, Metin, Ġmâmiyye ġia‟sının Ġmamet 

Tasavvuru, Ġlahiyat, Ankara 2007, s. 12. 
29

 Bu konuda birçok kaynak ilgili fırkaların iĢlendiği bölümlerde verilmiĢtir. 
30

 Watt, Ġslam DüĢüncesinin TeĢekkül Devri, s. 96. 



10 

 

araĢtırmacılardan beklenmektedir. Buna meta-teori ya da “kuram oluĢturma” da 

denilmektedir. Her bilimsel çalıĢmadan ham bilgi yığınlarından hareketle 

benzerlikler, farklılıklar ve bağlantıları analiz ederek bir varsayıma ulaĢması 

beklenmektedir.
31 

Biz de çalıĢmamızda bâtınîlerin tenasüh anlayıĢları konusunda 

genel yaklaĢımları ve farklılıkları tespit ederek vakıayı ortaya koymayı amaçladık. 

Böylece tenasüh ve hızla popüler hale gelen reenkarnasyon inançlarının Ġslam 

toplumlarındaki kökenini ve izdüĢümlerini anlamamız kolaylaĢacaktır. 

Bâtıni fırkalarda yaratılıĢ, hulûl, dinin gizli yorumları ve yeniden doğuĢ 

konusunda geçmiĢten beri süregelen iddialar vardır. Bunlar sır olup dıĢarıya 

açıklanmadığından mahiyetleri yeterince bilinmemektedir. Bu araĢtırma Ġslam 

dünyasındaki önemli bazı bâtınî fırkaların hulûl, yeniden doğuĢ ve bunlarla bağlantılı 

inançlarını inceleyerek Mezhepler Tarihi araĢtırmalarına katkı sunmayı amaçlamıĢtır. 

Yeniden doğuĢ inancının mezheplere göre farkları, bu inancın türleri ve tarihsel 

süreçte yeniden doğuĢun bu fırkalarda ortaya çıkıĢına neden olan faktörlere 

odaklanmaya çalıĢılmıĢtır. Her bir bâtınî fırkanın günümüz temsilcilerinde ruhların 

yeniden bedenlenmesi inancının mahiyeti araĢtırılmıĢ ve tarihsel akidelerde bir 

değiĢimin olup olmadığı belirlenmeye özen gösterilmiĢtir. 

2. ARAġTIRMANIN KAYNAKLARI 

Mezhepler Tarihi araĢtırmalarında bir mezhebin orijinini, görüĢlerini, bu 

görüĢlerin geçirdiği evreleri ve farklılaĢma sürecini ana hatlarıyla ortaya koyup 

sağlıklı sonuçlara ulaĢabilmek için kaynak eserlerin ilk elden ve güvenilir olması bir 

zarurettir. Bu sebeple öncelikle, incelendiğimiz bâtınî fırkalarla ilgili birinci elden 

kaynaklara ve kendileri hakkında yayınladıkları araĢtırmalara ulaĢmaya çalıĢtık. Öte 

yandan klasik eserler, son yüzyıllarda batılıların yaptıkları yayınlar ile ilgili 

bölgelerde görev yapmıĢ Osmanlı Devletinin görevlendirdiği araĢtırmacıların eserleri 

de bâtınîler hakkında önemli bilgiler vermektedir. Bunun dıĢında gerek batıda 

                                                 
31

 Corbin, Jüliet & Strauss, Anselm, Basics of Qualitative Research: Techniques and Procedures 

for Developing Grounded Theory, London, Sage, 1990, s. 87; Yıldırım & ġimĢek, Sosyal 

Bilimerde Nitel AraĢtırma Yöntemleri, Ankara, Seçkin, 2011, s. 56. 



11 

 

gerekse Ġslam coğrafyasında bâtınî mezhepler hususunda yapılmıĢ çağdaĢ 

çalıĢmalardan da istifade edilmiĢtir.  

2.1. Bâtıni Kaynaklar 

Gizliliğin esas olduğu bâtınî hareketlerin ekseriyetle sözlü kültür üzerinden 

geliĢmeleri; sınırlı sayıda yazılı kaynak üretmeleri kendileriyle ilgili çalıĢmaları 

zorlaĢtırmaktadır.
32

 Kaldı ki, batınilerin temel kaynaklarının günümüze ilk 

Ģekilleriyle intikal edip etmediği de belli değildir. Dolayısıyla bunların ilk teĢekkül 

süreçlerini aydınlatacak kendi kaynakları oldukça azdır. Bunların azımsanmayacak 

bir kısmı son yüzyıllarda bölgeyi ziyaret eden batılı araĢtırmacıların yayınları ve 

bâtınî mezhep mensuplarının bazı temel kaynaklarını neĢri ile ulaĢılabilir olmuĢtur. 

Öte yandan sözkonusu mezheplerin mensuplarının toplumları ve inançları hakkında 

yayınladıkları da bu hususta değerli bilgiler sunmaktadırlar.  

ÇalıĢmamızda Sicistânî
33

 ve Kirmânî‟nin
34

 eserlerinden çokça istifade ettik. 

Bu eserlerde dikkat çeken husus, Ġsmaili davetin tarihsel süreçte değiĢen iç ve dıĢ 

yapısıyla birlikte tenasüh inancında da görülen kırılmalardır. Ġsmaili kelamcılar 

baĢlangıçta tenasüh ve Ģeriatın neshi gibi fikirleri savunurlarken Fatımiliği 

benimsedikten sonra bu fikirlerini gözden geçirmiĢler; ancak son derece kapalı ve 

anlaĢılması zor felsefi bir dil kullanmıĢlardır. 

ÇalıĢmamızın Nusayrilik bölümünde faydalandığımız en önemli külliyat 

Silsiletü‟t-Turasi‟l-Alevî: Resâilü‟l-Hikme‟l-Alevîyye‟dir. 12 ciltlik sözkonusu 

eser Nusayrilerin kurucu isimlerinin kaleme aldığı risalelerden oluĢmakta ve bu 

inancın Ģimdiye kadar sır olarak saklanan birçok noktasına açıklık getirmektedir. 

Silsiletü‟t-Türâs serisinin II. cildinde yer alan Kitâb Hâvî‟l-Esrâr
35

 baĢlıklı 

                                                 
32

 Avcu, Ali, “Karmatîler‟in DoğuĢu ve GeliĢim Süreci”, Ankara Üniv. SBE. BasılmamıĢ Doktora 

Tezi, Ankara, 2009, s. 2; Ġlhan, Avni, “Bâtıniyye”, Ġslâm Ansiklopedisi, c. 5. TDV, Ġstanbul, 1992, s. 

192. 
33

 Sicistânî, Ebu Yakub Ġshak b. Ahmed, Ġsbâtu‟n-Nubuât, thk. Arif Tamir, Beyrut 1966; Kitâbu‟l-

Mekâlid, thk. Ġsmâîl Kurbân Ponawala, Dârü‟l-Garb, Tunus, 2011. 
34

 Kirmânî, Hamîdüddin, Rahatü‟l-Akl, thk. Muhammed Kâmil Hüseyin, Dârü‟l-Fikr el-Arabî, 

Kahire, t.y. 
35

 el-Cillî, Muhammed b. Ali. “Kitâb hâvî‟l-Esrâr”, Silsiletü‟t-Türâsi‟l-Alevî: Resâilü‟l-Hikme‟l-

Alevîyye, mlf. Ebû Mûsâ el-Harîrî,  Dâr liecli‟l-Marife, Lübnan, 2006, c. 2, s. 157-339. 



12 

 

risaleden ruhların ve bedenlerin yaratılıĢı, tenasühle ya da mesh olunarak 

cezalandırılan sınıflar hakkında, Kur‟an ayetleri delil gösterilerek verilen ayrıntılı 

bilgiler ıĢığında istifade edilmiĢtir. Bu seride bulunan Risâletü‟n-Numâniyye adlı 

risale de yine faydalandığımız eserlerden birisidir. Bu eserde  Seyyid Muhammed b. 

Ali el-Cilli Nusayri inancındaki tevhid öğretisini izah etmektedir.
36

 Cillî, hulûl 

inancını reddetmekle birlikte manâ-isim-bâb inancının Hristiyanlıktaki baba-oğul-

kutsal ruh inancı ile karıĢtırılmaması gerektiğini ve bu öğretinin tevhid ilkesini 

reddedici değil; aksine onu açıklayıcı nitelikte olduğunu söylemektedir. 

Yine Türâsü‟l- Alevîyye serisinin ilk cildinde yayımlanan Kitâbü‟l-Misâl 

ve‟s-Sûrah
37

 ile Kitâbü‟l-Ekvâr ve‟l-Edvâr
38

 adlı risalelerden Tanrı‟nın görünümü, 

ıĢık âlemi ve maddî âlemdeki mertebeler ve tenasüh zinciri gibi temel Nusayri 

inançları konularında oldukça istifade ettik. 

Risâletü‟r-RastbâĢiyye
39

 ve Fıkhu‟r-Risâleti‟r-RastbaĢiyye
40

, 

çalıĢmamızda faydalandığımız Hâsibî‟ye (968) ait iki risaledir. Mezhebe yeni 

girenlere inanç esaslarını ayrıntılarıyla açıklamak gayesiyle yazılmıĢlardır. Risaleler 

tenasüh inancıyla ilgili oldukça geniĢ malumat ihtiva etmektedir. Hasîbî bu 

risalelerde inkâr ehli olan günahkârların 100.000 tenasühten geçtiğini ve müminlerin 

de Kıyamet gününe kadar 80 kez tenasühle yeniden bedenleneceklerini 

açıklamaktadır. 

Yine Silsiletü‟t-Turasi‟l-Alevî‟nin 6. cildinde yer alan ve Muhammed b. 

Sinan‟a ait olan Kitâbü‟l-Envar ve‟l-Hucb adlı risale de tezimiz açısından önemli 

                                                 
36

 el-Cillî, Muhammed b. Ali, “Risâletü‟n-Numâniyye”, Silsiletü‟t-Türâsi‟l-Alevî: Resâilü‟l-

Hikme‟l-Alevîyye, mlf. Ebû Mûsâ el-Harîrî, Dâr liecli‟l-Marife, Lübnan, 2006, c. 2, s. 303-308. 
37

 en-Numeyrî, Muhammed b. Nusayr, “Kitâbü‟l-Misâl ve‟s-Sûrah”, Silsiletü‟t-Türâsi‟l-Alevî: 

Resâilü‟l-Hikme‟l-Alevîyye, mlf. Ebû Mûsâ el-Harîrî, Dâr liecli‟l-Marife, Lübnan, 2006, c. 1, s. 207-

234. 
38

 en-Numeyrî, Muhammed b. Nusayr, “Kitâbü‟l-Ekvâri‟n- Nûrâniyye ve‟l- Edvâri‟r-Ruhaniyye”, 

Silsiletü‟t-Türâsi‟l-Alevî: Resâilü‟l-Hikme‟l-Alevîyye, mlf. Ebû Mûsâ ve ġeyh Mûsa, Lübnan, Dâr 

liecli‟l-Marife, Lübnan, 2006, c. 1, s. 33-205. 
39

 el-Hasîbî, Ebû Abdullah Hüseyin b. Hamdan, “er-Risâletü‟r-RastbâĢiyye”, Silsiletü‟t-Türâsi‟l-

Alevî: Resâilü‟l-Hikme‟l-Alevîyye, mlf. Ebû Mûsa ve ġeyh Mûsa, Diyâru‟l-„Akl, Lübnan, 2006, c. 

2, s. 16-82. 
40

 el-Hasîbî, Ebû Abdullah Hüseyin b. Hamdan, “Fıkhu‟r-Risâleti‟r-RastbaĢiyye”, Silsiletü‟t-

Türâsi‟l-Alevî: Resâilü‟l-Hikme‟l-Alevîyye, mlf. Ebû Mûsa ve ġeyh Mûsa, Diyâru‟l-„Akl, Lübnan, 

2006, c. 2, s. 83-156. 



13 

 

bilgiler ihtiva etmektedir. Risalede geçen “kubbe” terimi geniĢçe anlatılmıĢtır. 

Kavram Ali ile baĢlayan imamlar dönemini kastetmektedir.
41

   

XIX. yüzyılda, önceleri bir Nusayri iken, din değiĢtirerek Hristiyan olan 

Süleyman el-Ezenî tarafından yazılan ve Nusayriliğin tarihi, inanç ve ibadetleri 

hakkında önemli bilgiler edindiğimiz bir baĢka eser de el-Bâkûratü‟s-

Süleymaniyye‟dir. Eser, Nusayrilikteki batınî tarafların ortaya konmasında bize 

önemli katkı sunmuĢtur. ÇalıĢmamız açısından diğer bir önemi ise içerisinde ilk defa 

Kitâbu‟l-Mecmû‟un yayınlanmıĢ olmasıdır. Nusayriliğin kutsal kitabı olarak bilinen 

Kitâbü‟l-Mecmû, aslında anonim olarak yazılmıĢ, ibadetlerinin bazı kısımlarında 

okunan bir dua kitabı Ģeklindedir.
42

 

Mustafa b. Ebu Bekir el-Kayseri tarafından yazılmıĢ olan Risale-i Dâmiğu‟n-

Nusayriye adlı risaleden, Nusayrilerin 19. yy.da yaĢamıĢ oldukları bölgeler, inanç 

dünyaları, mezhebin kuruluĢ ve geliĢim evreleri hakkında önemli bilgilere 

ulaĢılmıĢtır. Risale, Osmanlı tarihinde Nusayrileri sorunlu bir topluluk olarak gören 

ve onların bilinmeyen taraflarını açığa çıkaran ilk reddiye türü eserlerden birisi 

olması hasebiyle de önemlidir.
43

 Risaleye göre Nusayriliğe mensup kiĢiler öldükten 

sonra yaptıkları iyiliklere göre beden değiĢtirip yerin yedi kat yükseğine yükselirler. 

Hayatını kötülük yaparak geçirenler ise hayvanlar âlemindeki canlılarda yaĢamını 

devam ettirirler. 

Nusayrilerin tarihi, inançları, özellikle de ahiret düĢünceleri ve tenasüh  

konularında yararlandığımız önemli kaynaklardan birisi de Muhammed Emin et-

Tavil (1863) tarafından yazılan Arap Alevileri Tarihi adlı eserdir.
44

 Türkiye'de 

etkili Nusayri Ģeyhlerinden Nasireddin Eskiocak‟ın Yaratıcının Azameti ve 

Kur'an'daki Reenkarnasyon adlı eserinden tenasüh inancının gayesi ve Hz. Ali‟ye 

                                                 
41

 ez-Zahirî, Muhammed b. Sinan, “Kitâbü‟l-Envar ve‟l-Hucb”, Silsiletü‟t-Türâsi‟l-Alevî: Resâilü‟l-

Hikme‟l-Alevîyye, mlf. Ebû Musa ve ġeyh Musa, Diyâru‟l-Akl, Lübnan, 2006, c. 6, s. 65-94. 
42

 el-Ezenî, Süleyman Efendi, el- Bâkûratü‟s- Süleymâniyye, Dâru‟l Mektebe, Beyrut, 1863; 

Sinanoğlu, Abdülhamit, Nusayrîlerin Ġnanç Dünyası ve Kutsal Kitabı (Çağımızda Bâtınîlik 

Örneği), Esra Yayınları, Konya, 1997, s. 40. 
43

 Kuzu, Serkan, “Risale-i Dâmıgu‟n-Nusayriye Transkripsiyon ve Değerlendirme”, Gaziantep Ünv. 

SBE. Yüksek Lisans Tezi, 2012. 
44

 et-Tavil, Muhammed Emin, Arap Alevileri Tarihi, çev. Ġsmail Özdemir, Adana, Karahan, 2015, s. 

80, 256. 



14 

 

beĢer üstü bir tabiat atfedilerek ilahi sırların Hz. Ali‟de toplanması hususunda önemli 

bilgilere ulaĢılmıĢtır.
45

 

Yezidilerin kendilerine ait kaynaklar arasında ise öncelikle istifade ettiğimiz 

dini metinler olan Kitabu‟l-Cilve
46

 ve Mushaf-ı ReĢ‟tir.
47

 Bunlardan evrenin ve 

insanın yaratılması, melekler, Yezidilerin ve diğer insanların yaratılıĢ farklılıkları ve 

mezhebin inançları gibi hususlarda istifade edilmiĢtir. Burada birkaç cümleyle de 

olsa tenasühe açık vurguların olması çok önemlidir. 

1900‟lerin baĢlarında yaĢamıĢ Yezidi emirlerinden birisi olan Ġsmail Beg 

Çöl‟ün El Yezidiyye: Qadiman ve Hadisan
48

 isimli eseri, Yezidilerin kendi yaratılıĢ 

hikayeleri, meleklerin yaratılması ve Tanrı tarafından her birinin tanrısal iĢlerle 

görevlendirilmesi, bu melek-tanrıların tenasüh yoluyla bedenlenerek meĢhur Yezidi 

Ģeyhleri olarak dünyaya geri dönmeleri gibi konularda oldukça önemli bilgiler ihtiva 

etmektedir. Cennet ve cehennem inancının Yezidilikteki yeri, ölümden sonra iyi ve 

kötü ruhların akıbetlerinin ne olacağı, kaç kez tenasüh edecekleri gibi konular eserde 

ayrıntılı olarak anlatılmıĢtır. Modern Yezidi düĢüncesi ve teolojisi konusunda 

faydalandığımız metinlerden biri de 1980‟lerde bu toplumun dünyevi liderlerinden 

olan Emir Muaviye b. Ġsmail el-Yezidi‟nin ZerdüĢt Bizimle KonuĢtu
49

 adlı 

makalesidir. 

Dürziliğin kurucu isimleri ve davetin inanç sisteminde özel konumu olan 

cismani hudûd (ilk beĢ dâî) tarafından yazılan Resâilü‟l-Hikme isimli metinlerden, 

Dürziliğin ortaya çıktığı dönemde karĢılaĢılan sorunları ele alması yönüyle son 

derece istifade ettik. Dönemin aydınları arasındaki mektup ve yazıĢmalardan oluĢan 

bu koleksiyonda Kuran'ın yanı sıra Yunan, Fars ve Hint felsefe ve teolojilerinin 

etkisi açıktır. Toplamda 111 adet olan bu risalelerden tenasüh kavramıyla ilgili 

                                                 
45

 Eskiocak, Nasireddin, Yaratıcının Azameti ve Kur'an'daki Reenkarnasyon, Kayhan, Ġstanbul, 

1998; Ayrıntılı bilgi için bkz. Üzüm, Ġlyas, “Türkiye'de Alevi/Nusayri Önderlerinin Eserlerinde Ġnanç 

Konularına YaklaĢım”, Ġslam AraĢtırmaları Dergisi, Sayı 4, Ġst, 2000, s. 173-187. 
46

 “Kitâbu'l- Cilve”, Sadık el-Demlȗcî, El Yezidiyye, Ġttihat Mat. Musul, 1949, (121-124). 
47

 “Mushaf-ı ReĢ: Kitab ül Esved”, Sever, Erol, Yezidilik ve Yezidilerin Kökeni, Berfin, Ġstanbul, 

2018, s. 164-167. 
48

 Çöl, Ġsmail Beg, El Yezidiyye: Qadiman ve Hadisan, Beyrut, Amerikan Press, 1934. 
49

 el-Yezidi, Muaviye B. Ġsmail, “ZerdüĢt Bizimle KonuĢtu”, Dü. Erol Sever, Yezidilik ve Yezidilerin 

Kökeni, Berfin, Ġstanbul, 2018, (123-154); Korkmaz, Esat, Ezidiler (Melek Tavus‟un Talihsiz 

Halkı/Kırmızı Ezid‟in Kuzuları), Anahtar Kitaplar, Ġstanbul, 2015, s. 149-152. 



15 

 

olarak ele aldıklarımız, Risâletü‟t- Dâmiğa, Risâletü‟l-Mevsûme bi Te‟dîbi‟l-

Veledi‟l-Âk, Bed‟ü‟l- Halk (mücerred ruh kavramı), min Dûni Kâimi‟z-Zaman 

(ruhların belli sayıda yaratılmaları),  Mi‟râcü Necâti‟l-Muvahhidîn, Risale ilâ 

Hammar b. CeyĢ (manevi-mecazi mesh), Zikru‟r-Reddi alâ Ehli‟t-Te‟vîl ve el-

Mevsûme bi‟l-Hakâik (müĢrik-muvahhid-mürted ruhlar) adlı risalelerdir.
50

 Bu 

risalelerden Risâletü‟t- Dâmiğa içerisinde tekammus, takiyye ve hulûl hakkında net 

açıklamalar bulunmaktadır.
51

 Nusayrilerle kendilerini ayırmak ve Nusayrileri 

kötülemek amacıyla yazılmıĢtır. Bu risalede yer alan Dürzi-Nusayri polemiği, 

Dürziliğin oluĢum aĢamasında Nusayriler ve Dürziler arasındaki sosyal ve dini 

temasların var olduğunu göstermesi açısından önemlidir. Risâletü‟l-Mevsûme bi 

Te‟dîbi‟l-Veledi‟l-'Âk mine‟l-Evlâd baĢlıklı risalede de tekammus ve ruhların 

suretlere intikali konusu Tevhid dinine inanmamanın cezası olarak ele 

alınmaktadır.
52

 Min Dûni Kâimi‟z-Zaman risalesinde ise öncelikle Tanrı‟nın insan 

bedenlerinde tecelli etmesi ve cismani hudûdların Dürzilikteki konumları hakkındaki 

bilgilere ulaĢılmıĢtır.
53

 Devamında da ruhların tekammusu, insanoğlunun Tanrı 

nezdindeki yeri ve dünya üzerindeki insan nüfusunun kıyamete kadar sabit kalacağı 

ifadeleri dikkat çekicidir. Yine bu risaleden edindiğimiz önemli bir bilgi, Dürzi 

akideye sonradan dâhil edilen bir inanç olarak nutuk düĢüncesinin mantıki delillerle 

açıklanmaya çalıĢılmasıdır. Zikru‟r-Reddi alâ Ehli‟t-Te‟vîl risalesi, tevil ehlinin 

tecelli ve nefislerle ilgili görüĢleri ve tekammus nazariyesinin delillerle izahı 

hususlarında çalıĢmamıza ciddi katkı sağlamıĢtır. 
54

 

Dürzi yazarlarca yazılan en önemli eserlerden biri olan Abdullah Neccâr‟ın 

Mezhebü‟d- Dürûz ve‟t-Tevhîd adlı eseri bize çalıĢmamızda özellikle tekammus 

nazariyesinin Dürzi akideyle çeliĢtiği bazı noktaları açıklama hususunda yardımcı 

olmuĢtur.
55

 

                                                 
50

 ġenzeybek, Aytekin, “Dürzî Kutsal Metinleri Ġçerisinde Yer Alan Bazı Risalelerin Tasnif ve 

Tahlili”, SÜĠFD, Bahar 2010, s. 213-223; Bağlıoğlu, Ahmet, “Dürziliğin Temel Kaynakları: Dürzi 

Risaleleri”, FÜĠFD, c. 8, 2003, s. 179-198. 
51

 Resâilü‟l-Hikme, Risâletü‟t- Dâmiğa, c. I, s. 170. 
52

 Resâilü‟l-Hikme, Risâletü‟l-Mevsûme bi Te‟dîbi‟l-Veledi‟l-Âk mine‟l-Evlâd, c. II, s. 486-491. 
53

 Resâilü‟l-Hikme, min Dûni Kâimi‟z- Zaman, c. II, s. 526-537. 
54

 Resâilü‟l-Hikme, Zikru‟r-Reddi alâ Ehli‟t-Te‟vîl, c. II, s. 678-683. 
55

 Neccâr, Abdullah, Mezhebü‟d- Dürûz ve‟t- Tevhid, Dâru‟l Meârif, Mısır, 1965. 



16 

 

ÇalıĢmamızın Alevilik-BektaĢilik bölümünde faydalandığımız eserlerin bir 

kısmı Nefesler ve Ģiir antolojileridir. Bunların en önemlilerinden biri olan ġah 

Ġsmail‟in Nefeslerini bir araya getiren, Hatâyî Divanı: ġah Ġsmail Safevî, Edebi 

Hayatı ve Nefesleri
56

 adlı çalıĢmadan Alevi-BektaĢi inançlarında karĢılığını 

gördüğümüz don değiĢtirme, Tanrının Âdem, Muhammet, Ali, Mansur, ġah Ġsmail 

gibi kimselerin bedenlerinde tezahürü konularında yararlanılmıĢtır. Eser, Safevilik ile 

BektaĢi Nefeslerinde iĢlenen konuların benzerliğini anlama noktasında da kolaylıklar 

sağlamaktadır. Hacı BektaĢi Veli‟nin nefeslerini bir araya getiren, BektaĢi Gülleri: 

BektaĢî-Alevî ġiirleri Antolojisi
57

 de Aleviliği anlamak için önemli kaynaklardan 

birisidir. Bu eserden hulûl, don değiĢtirme, 1001 dona girme gibi kavramların direkt 

ya da dolaylı anlatım örneklerinin tespiti konusunda istifade edilmiĢtir. 

Aleviliğin diğer önemli kaynakları olan Buyruklar da Alevi-BektaĢi 

geleneğinin sosyal, hukuki ve itikadȋ görüĢlerini özetlemesi açısından önemli bilgiler 

sunmaktadır. Ancak daha çok sözlü kültürle beslenen Aleviler bu Buyruk‟ları ortak 

birer metin haline getirememiĢtir. ġeyh Sâfî Buyruğu, Ġmam Cafer Buyruğu, 

Menâkıb-ı Evliya ve Menâkıb çok bilinenleridir. ÇalıĢmamızda en fazla istifade 

ettiğimiz “ġeyh Sâfî Buyruğu”
58

 ġeyh Sadreddin ile ġeyh Sâfî arasındaki 

diyaloglardan oluĢmaktadır. Alevi erkânı ve düzeniyle ilgili hemen her Ģey burada 

sıralanmıĢtır. Kutlu‟nun Alevîlik-BektaĢîlik Yazıları: Alevîliğin Yazılı 

Kaynakları-Buyruk, Tezkire-i ġeyh Safi
59

 eserinden Aleviliğin genel tarihi, 

inançları, politik problemleri ve yazılı kaynakları noktasında çokça istifade ettik. 

Baba ve dedenin ruhunun intikaline dair örnekler veren ve Abdulbaki 

Gölpınarlı tarafından düzenlenmiĢ olan Menakıb-ı ġeyh Bedreddin de tezimiz 

açısından değerli bilgiler ihtiva etmektedir.
60

 

 

                                                 
56

 Ergun, Sadeddin Nüzhet, Hatâyî Divanı: ġah Ġsmail Safevî, Edebi Hayatı ve Nefesleri, Maarif 

Kitaphanesi, Ġstanbul, 1946. 
57

 Öztelli, Cahit, BektaĢi Gülleri: BektaĢî-Alevî ġiirleri Antolojisi, Özgür, Ġstanbul, 1997. 
58

 TaĢğın, Ahmet, ġeyh Safi Buyruğu, Çizgi, Ġstanbul, 2013. KarĢılaĢtırma için Bkz. Mehmet Yaman, 

Erdebilli ġeyh Safi ve Buyruğu, Ufuk Matbaası, Ġstanbul, 1994. 
59

 Kutlu, Sönmez, Alevîlik-BektaĢîlik Yazıları: Alevîliğin Yazılı Kaynakları-Buyruk, Tezkire-i 

ġeyh Safi, Ankara Okulu, Ankara, 2016. 
60

 Bedreddin, ġeyh, Menakıb, Dü. Abdulbaki Gölpınarlı, Ġstanbul, 1967. 



17 

 

2.2. Klasik Kaynaklar 

Bâtıni mezhepler hususunda istifade edilen klasik kaynaklar mezhepler esas 

alınarak tasnif edilmeye kalkıĢıldığında karmaĢıklık ve tekrara düĢme ihtimali söz 

konusudur. Bu nedenle klasik kaynaklar kronolojik olarak verilecektir.  

Bâtıni mezhepler hususunda erken dönem bilgi veren önemli kaynaklardan 

birisi Taberî‟nin (310/923) Tarihu't-Tarih‟idir. Taberi kitabında Karmatîler hakkında 

önemli bilgiler vermektedir. Hareketin liderlerinden olan Hamdân‟ın aslında gerçek 

kimliğini saklayan bir Sabiî olduğunun iddia edilmesi dikkat çekicidir.
61

 Bu tür 

bilgilere elbette temkinli yaklaĢılmalıdır. 

Nevbahtî‟nin (310/922) Fıraku‟Ģ-ġîa‟sı
62

 ilk batıni toplulukları tespit 

konusunda; Kummî‟nin (301/913) Kitâbu‟l-Makâlât ve‟l-Fırak‟ı
63

 da özellikle 

Muhammise fırkası ve Ebu‟l-Hattab‟ın taraftarları hakkında verdiği bilgilerle 

oldukça istifade ettiğimiz kaynaklardır. Makdisî‟nin (390/1000) el-Bed‟ü ve‟t-

Tarîh‟inden, Ġslam toplumlarında Batıniliğin geliĢimi konusunda yararlanılmıĢtır. 

Özellikle Sâbiîlerin kökeni ve devir inancının ilk örnekleriyle ilgili bilgiler elde 

edilmiĢtir.
64

 

Yahyâ b. Saîd el-Antâkî‟nin (458/1066) Tarihu‟l-Antâkî‟si, Hâkim bi-

Emrillah döneminde meydana gelen olayları naklederek halifenin Ģahsiyeti ve 

uygulamaları hakkında bilgiler vermektedir.
65

 Dürzileri bu isimle tanıtan ilk kaynak 

olması bakımından da önemlidir. 

                                                 
61

 et-Taberî, Muhammed b. Cerîr, Târîḫu‟r-Rusül ve‟l-Mülûk, düz. Muhammed Ebu‟l-Fazl, c. I-XI, 

Dâru Süveydân, Beyrut, 1960, c. X, s. 25. 
62

 en-Nevbahtî, Ebû Muhammed Hasan b. Mûsâ, Fıraku‟Ģ- ġîa, Ġstanbul, 1931. Eserin Türkçe 

tercümesi için bkz. Kummî ve Nevbahtî, ġiî Fırkalar: Kitâbu‟l-Makâlât ve‟l-Fırak-Fıraku‟Ģ-ġîa, 

çev. Sabri Hizmetli-Hasan Onat-Sönmez Kutlu-Ramazan ġimĢek, Ankara Okulu Yayınları, Ankara, 

2004. 
63

 Kummî, Sa‟d b. Abdillah el-EĢ‟arî, Kitâbu‟l-Makâlât ve‟l-Fırak, thk. Dr. Muhammed Cevâd 

MeĢkûr, Matbuat-i Atâî, Tahran, 1963. Eserin Türkçe tercümesi için bkz. Kummî ve Nevbahtî, ġiî 

Fırkalar: Kitâbu‟l-Makâlât ve‟l-Fırak-Fıraku‟Ģ-ġîa, çev. Sabri Hizmetli-Hasan Onat-Sönmez 

Kutlu-Ramazan ġimĢek, Ankara Okulu Yayınları, Ankara, 2004. 
64

 el-Makdisî, Mutahhar b. Tâhir, el-Bed‟ü ve‟t-Tarîh, Bertrand Matbaası, ġalon, Nehresun, trhsz, c. 

3. 
65

 el-Antâkî, Yahya b. Said b. Yahya, Tarihu‟l-Antâkî el-Ma‟rûf bi-Sılati Tarihi Ûtihâ, thk. Ömer 

Abdüsselam et-Tedmûrî, Trablus 1990. 



18 

 

Hucvirî (465/1072)‟nin KeĢfu‟l- Mahcûb eseri ittihat ve hulûl düĢüncesinde 

olan bazı sȗfi gruplardan bahsetmekte ve bu fikirlerin öncelikle Ġran bölgesinde 

yayıldığını ifade ederek tezimiz açısından önemli tespitlerde bulunmaktadır.
66

 Bâtınî 

fırkaları dini inançlarından ziyade eski dinlerini gizleyen Mecûsî, ZerdüĢt ve dinsiz 

filozoflar olarak gören Gazâlî
 
(505/1111) de özellikle Karmatîleri dönemin hâkim 

anlayıĢının gözünden görme noktasında bize yol gösterici olmuĢtur.
67

 Ona göre bu 

fırkalar dini içeriden bozarak Müslümanlara zarar vermeyi hedeflemektedirler. 

ÇalıĢmamıza katkı sunan önemli iki kaynak, ilk ġii-Bâtıni topluluklardaki 

hulûl ve tenasüh inançlarını geniĢçe ele alan ve tenasüh inancının kökeninin Harranlı 

Sabiîlere dayandığını iddia eden ġehristânî (548/1153)
68

 ile; daha çok Gulat 

ġiiler‟den bahsederek, onların Allah‟ın ruhunun önce peygamberlere, sonra da 

imamlara tenasüh ettiğine inandıklarını aktaran Bağdâdî (429/1037) dir.
69

 

Adevilerin henüz ilk dönemleriyle ilgili bilgi veren önemli isimlerden biri de 

Ebȗ Firȃs (658/1260)‟tır. Onun Kitȃbu'r-Reddi ale'r-Rȃfiza ve'l-Yezîdiyyeti'l 

Muhȃlifin lil-Milleti'1-Ġslȃmiyyeti'1-Muhammediyye
70

 adlı eserinden Yezidiler 

hakkında önemli bilgiler edinilmiĢtir. Yazar bu fırkalar hakkında önyargılı olsa da 

onların görüĢlerine de yer vermesi açısından değerlidir. Ġbn Teymiyye‟nin(728/1328) 

Adeviyye‟ye nasihat etmek ve onları doğru yola davet etmek için kaleme aldığı el-

Vasiyyetü'l-Kübrâ
71

 adlı risalesi de çalıĢmamıza değerli katkılar sunmuĢtur. 

Özellikle toplulukta ġeyh Adî sonrasında bir takım aĢırılıkların ortaya çıktığına ve 

ġeyh Hasan b. Adî döneminde batıl Ģeylerin arttığına vurgu yapılması önemlidir. 

                                                 
66

 Hucvirî, Ali b. Osman Cüllâbî, KeĢfu‟l-mahcûb: Hakikat Bilgisi, Hazırlayan: Süleyman Uludağ, 

Dergâh Yayınları, Ġstanbul, 1982. 
67

 Gazâlî, Bâtınîliğin Ġçyüzü, çev. Ġlhan Avni, Ankara, TDV. 2019, s. 31. 
68

 ġehristânî, Ebu‟l-Feth Muhammed b. Abdilkerîm b. Ahmed, el-Milel ve'n-Nihal, Dar e'l-Fikr, 

Beyrut, 2008. 
69

 el-Bağdâdî, Abdülkâhir, el-Fark Beyne‟l Fırâk (Mezhepler Arasındaki Farklar), çev. Ethem 

Ruhi Fığlalı, TDV Yay. Ankara, 2008, s. 216-219. 
70

 Ebu Firȃs, Ubeydullah b. ġibl b. Ebi Firȃs b. Cemil, Kitȃbu'r-Reddi ale'r-Rȃfiza ve'l-

Yezidiyyeti‟l Muhȃlifin lil-Milleti'l-Ġslȃmiyyeti'l-Muhammediyye, Köprülü Kütüphanesi, Fazıl 

Ahmet PaĢa Koleksiyonu, Yazma Eserler, Nu. 1617. 
71

 Ġbn Teymiyye, Ebû'l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdülhalîm, el-Vasiyyetü'l-Kübrâ 

(Mecmuatü‟r-Resâili‟l-Kübrâ), Mısır, 1823, c. I, (262-318). 



19 

 

Ġbni Hallikân‟ın (681/1282) Vefeyâtu'l A'yân ve Enbâu Ebnâi'z Zamân 

isimli eserinden Yezidiliğin menĢei ve Dürzilik‟teki Hâkim‟in ulûhiyet iddiası, hulûl 

ve tenasüh inançları hususunda istifade ettik.
72

 

Makrizî‟nin (845/1442) es-Sülȗk li Ma'rifeti Düveli'l-Mülȗk ve Hıtat ve'l- 

Mevaiz ve'l Ġ'tibar eserlerinden de Adeviyye tarikatının Yezidiliğe dönüĢümünün 

ilk zamanları ile ilgili bilgiler ve Ehl-i Sünnet çizgisinden Bâtıniliğe dönüĢtüğü iddia 

edilen hareketin tarihini anlama noktasında önemli bilgiler edindik.
73

 

ÇalıĢmamızda Yezidilerin kökeni ve değiĢim sürecini anlamak için 

baĢvurduğumuz kaynaklardan biri de XVI. yy.da yaĢamıĢ olan Mevlânâ Sâlih el-

Kürdî‟nin “Kelimât fî Beyâni Mezhebi‟t-Tâ‟ifeti‟l-Yezîdiyye ve Hukmihim ve 

Hukmi‟l-Emvâli‟l-Kâ‟ini bi Eydîhim
”74

 adlı fetvasıdır. Fetva dönemin Yezidileri 

hakkında bilgiler içermektedir. 1504-1534 tarihleri arasında Bitlis‟te bir süre ikamet 

etmiĢ olan Mevlânâ Muhammed Berkal'î‟nin, Kürdî‟nin fetvasına yazdığı ta‟lik
75

 de 

devrin klasik Ehli Sünnet ulemasının gözüyle Yezidileri görmemizi sağlamıĢtır. Bu 

iki belgede Yezidilerin XVI. yy.da tenasüh ve Melek Tavus‟a tapınma inançlarını 

bilmedikleri görülmektedir. 

Ahmet Teymȗr PaĢa‟nın (1930) Arap Kaynaklarına Göre Yezidiler ve 

Yezidiliğin DoğuĢu
76

 adlı eseri 19. yy sonlarında Yezidiler konusunda yapılmıĢ ilk 

ve önemli araĢtırmalardan birisidir. Bu eserden, fırkanın doğuĢu, dönüĢümü, 

                                                 
72

 Ġbn‟i Hallikân, Ahmed b. Muhammed, Vefeyâtu'l A'yân ve Enbâu Ebnâi'z Zamân, Dâr'us 

Sekafe, Beyrut, 1970, c. 1. 
73

 el-Makrizî, Takıyyüd‟dîn Ahmed b. Ali, es-Sülȗk li Ma'rifeti Düveli'l-Mülȗk, Daru'l Kütüb'ül-

Ġlmiyye, Beyrut, 1997, s. 370; el-Makrizî, Hıtât ve'l- Mevaiz ve'l Ġ'tibâr, Nil Matbaası, Mısır, 1326, 

c. 4.  
74

 (Yezidi Taifesinin Mezhebi ve Onlar ile Onların Elinde Bulunan Mallara Uygulanacak Hükmün 

Beyanı Hakkında uygulanacak hükme dair). Bu fetvanın yazarı ve içeriği hakkında bkz. Dehqan, 

Mustafa, “The Fatwâ of Malâ Sâlih al-Kurdî al-Hakkârî: An Arabic Manuscript on the Yezidi 

Religion”, Journal of Kurdish Studies, c. 6, sy. 6, 2008, (140-162). 
75

 Berkal'î‟nin ta‟lik yazısı hakkındaki incelemeler için bkz. Dehqan, Mustafa “A Yezidi Commentary 

by Mawlānā Muḥammad al-Barqal‟ī: ġîroveyeke Êzîdîtiyê ya Mewlana Mihemedê Berqel‟î”, 

Nubihar Akademi, sy. 3, 2015, (137-151); Dehqan‟ın iki belgesi üzerine yapılmıĢ baĢka bir 

değerlendirme için de bkz. Bozan, Metin, “XVI. Asırda Yezidiler (Êzidîler)‟in Dinî Statüsü 

Hakkındaki TartıĢmalara Dair Ġki Belge: Mevlânâ Sâlih El-Kürdî‟nin Bir Fetvası Ġle Mevlânâ 

Muhammed Berkal„î‟nin Ta‟liki”, e-ġarkiyat Ġlmi AraĢtırmalar Dergisi, 2020, c. 12, sy. 2, (224-

253), s. 250. 
76

 Teymȗr PaĢa, Ahmet, Arap Kaynaklarına Göre Yezidiler ve Yezidiliğin DoğuĢu, çev. Eyüp 

Tanrıverdi, Ataç, Ġstanbul, 2008, 



20 

 

Ģeyhlerin dönüĢüm üzerindeki etkileri, Yezid sevgisi ve Ģeytana saygıyı baĢlatan 

sebepler hakkında önemli katkılar sağladık. 

2.3. ÇağdaĢ AraĢtırmalar 

ÇağdaĢ araĢtırmalar alanında gerek mezhep mensuplarının gerek batılı 

araĢtırmacıların önemli yayınları sözkonusudur. Ancak yurdumuzda da baĢta 

akademisyenler olmak üzere alana nitelikli katkı sunan pek çok çalıĢma mevcuttur. 

 Ġsmaililer hakkında en çok istifade ettiğimiz araĢtırmacı kendisi de Ġsmailî 

olan Farhad Daftary‟dir. Ġsmaililik ile ilgili birçok araĢtırması bulunan F. Daftary‟nin 

eserlerinden Ġsmaili tarihi ve inançları konusunda çokça istifade ettik. Özellikle 

tenasüh inancının ilk ġii-Bâtıni hareketlerdeki imamın ezeli olduğu ve gaybetinden 

sonra tekrar döneceği (rec‟at) düĢüncesinden doğmuĢ olabileceği iddiası dikkat 

çekicidir.
77

 Heinz Halm
78

 ve Ekinci‟nin
79

 Ġsmaililer‟i Ġhvân‟ı Safa ile iliĢkilendiren 

tezleri dikkat çekici diğer iki çalıĢmadır. Öte yandan Ali Avcu‟nun Horasan-

Maveraünnehir‟de Ġsmaililik
80

 kitabı, Muzaffer Tan‟ın “Tarihsel Süreçte Ġsmaililik 

ve YaĢadığı farklılaĢmalar” baĢlıklı makalesi
81

, son dönemde yapılmıĢ tezlerden 

özellikle dikkatimizi çeken Yusuf Koçak
82

, Hüseyin Günarslan
83

 ve Rammy 

Mahmoud‟un çalıĢmaları bize ciddi anlamda katkı sunmuĢtur.
84

   

                                                 
77

 Daftary, Farhad, The Isma‟ilîs: Their History and Doktrines, Cambridge University Press, 

Cambridge, 2007. 
78

 Heinz Halm‟a göre ise Ġsmaililerin tenasüh düĢünceleri aynı coğrafyayı paylaĢtıkları ve benzer bir 

teĢkilatlanma tarzına sahip oldukları Ġhvânı Safa‟dan onlara geçmiĢtir. Bkz. Halm, Heinz, “The 

Cosmology of the pre-Fatimid Isma‟iliyya”, Mediaval Isma‟ili History And Thought, ed. Farhad 

Daftary, Cambridge Üniversity Pres, 1996, s. 75. 
79

 Ġhvân-ı Safâ, kendi ideolojilerini yaymak için çeĢitli bölgelere giden Karmati dailerin yaptığı 

teopolitik propaganda faaliyetlerinin sonucunda ortaya çıkmıĢtır. Bkz. Ekinci, Abdullah, 

Ortadoğu‟da Marjinal Bir Hareket: Karmatiler, Odak Yayınları, Ankara, 2005. 
80

 Avcu, Ali, Horasan-Maveraünnehir‟de Ġsmailîlik, Marmara Akademi Yayınları, Ġstanbul, 2018. 
81

 Tan, Muzaffer, “Tarihsel Süreçte Ġsmaililik ve YaĢadığı FarklılaĢmalar”, Fırat. Ünv. Ġlahiyat 

Fakültesi Dergisi, c. 17, Sy. 2, Elazığ, 2012. 
82

 Koçak, Yusuf, “Gnostik Geleneğin Erken Dönem ġiîlik‟teki Tezahürleri: ġiî Gulat Örneği”, Ankara 

Ünv. SBE. Doktora Tezi, 2021. 
83

 Günarslan, Hüseyin, “Ağa Hanlar ve Günümüzdeki Faaliyetleri”, Harran Ünv. SBE. BasılmamıĢ 

Doktora Tezi, ġanlıurfa, 2017. 
84

 Mahmoud, Rammy, “Fâtımîler Dönemi Ġsmâilî Ġnanç Sistemi”, Ġstanbul Ünv. SBE. BasılmamıĢ 

Doktora Tezi, Ġstanbul, 2019. 



21 

 

Nusayrilik ile ilgili bölümde oldukça istifade ettiğimiz araĢtırmalardan birisi 

E. Edward Salisbury‟dir. Ġngiliz araĢtırmacı 1864‟te Süleyman el-Ezeni‟nin kaleme 

aldığı, Nusayriliğin sırlarını ortaya çıkaran el-Bâkûratü‟s- Süleymâniyye‟yi tanıtmak 

için yazdığı makalesinde
85

, ilk insan yaratılmadan önceki tenasüh devirlerini “kubbe” 

terimiyle izah etmektedir. Bu makalede tenasüh zincirini tersine iĢletmesi dikkat 

çekicidir. Ona göre yedi kubbe Nurlar âlemindeki düĢme kademelerini ifade 

etmektedir. ÇalıĢmamızda oldukça istifade ettiğimiz bir diğer araĢtırma Yaron 

Friedman‟ın The Nusayrî-Alawîs: An Introduction to the Religion‟dır. 

Nusayriliğin birincil kaynakları diyebileceğimiz Silsiletü‟t- Türâs risaleleri hakkında 

yapılan en kapsamlı çalıĢma olması açısından önemlidir.
86

 Ayrıca dikkatimizi çeken 

nokta, Friedman‟ın Nusayri inanç esaslarını ele alırken, ruhların göçünü ve onların 

çeĢitli reenkarnasyon seviyelerini dini bir doktrin olarak görmesi; zamana ve tarihe 

oldukça döngüsel bir bakıĢ açısı ortaya koymasıdır. Hulûl kavramıyla ilgili önemli 

bir yaklaĢım Matti Moosa‟nın  Extremist Shiites: The Ghulat Sects adlı 

çalıĢmasında karĢımıza çıkmıĢtır.
87

 Moosa‟ya göre Nusayri akidedeki hulûl 

düĢüncesi inkarnasyondan baĢka bir Ģey değildir; dolayısıyla Tanrı gerçek bir 

bedende bedenlenmektedir. Yine bu çalıĢmada Alevi-BektaĢi gelenekteki önemli 

Ģahsiyetlerin Hz. Ali‟nin yeniden bedenlenmiĢ hali olduğu inanıĢı ve BektaĢilere 

yakın oldukları düĢünülen Batı Ġran‟daki Ehl-i Haklar‟da da hulûl ve Hz. Ali‟nin 

tanrısallığı inancının baskın olduğu ifadeleri dikkat çekmektedir. BaĢvurduğumuz bir 

diğer kaynak Rene Dussaud‟un Histoire et Religion des Nosairîs isimli 

çalıĢmasıdır.
88

 ÇalıĢmanın bizim açımızdan önemi, Nusayrilerle ilgili yapılan ilk 

monografik eser olması ve Dussaud‟un gözlemlediği yaĢayan Nusayrilerden edindiği 

bilgileri kullanmasıdır. Dussaud araĢtırmasında Nusayrilerin tenasüh inançlarının 

kökeninin Babil topraklarına ve Pers inançlarına kadar uzandığını, kısmen de 

Gnostiklerin, Kabalistlerin, Mitracıların ve Fenikelilerin inançlarından etkilendiğini 

ifade eder. Hatta Ġsmaîlîlerle karĢılaĢmadan önce onların Harranlılar gibi putperest 

                                                 
85

 Salisbury, Edward E, “The Book of Sulaimân‟s First Ripe Fruit, Disclosing the Mysteries of the 

Nusairian Religion, By Sulaimân „Efendi of „Adhanah; with Copious Extracts”, JAOS, c. VIII, 1864. 
86

 Friedman, Yaron, The Nusayrî-Alawîs: An Introduction to the Religion, History and Identity of 

the Leading Minority in Syria, Leiden-Boston Brill, Boston, 2010. 
87

 Moosa, Matti,  Extremist Shiites: The Ghulat Sects, New York, Syracuse University, 1987. 
88

 Dussaud, Rene, Histoire et Religion des Nosairîs, Paris, Libraire Émile Bouillon, 1900. 



22 

 

olduklarını yazması dikkat çekicidir.
89

 Nusayrilikteki manâ-isim-bâb teorisini anlama 

noktasında, Bar-Asher ve Kofsky‟nin yazdığı, Ahmet YaĢar Ocak tarafından 

Türkçe‟ye çevrilen “Ali b. Ebî Talib‟in Ġlahi Vasıflarına Dair Nusayrî Öğretisi ve 

VII/XIII. Yüzyıldan Kalma YayımlanmamıĢ Bir Risâleye Göre Nusayrî 

Üçlemesi” baĢlıklı makaleden oldukça istifade ettik.
90

 ÇalıĢmada ele alınan risalede 

Ali b. Ebî Talib'in ilahi vasıfları ve AMS (Ali-Muhammed-Selman) teorisinin özüyle 

ilgili Nusayriliğin kendi içinde görülen fikir ayrılıkları dikkat çekicidir.  

Yezidilerin dini metinlerini kayda geçiren ilk araĢtırmacılardan olan Isya 

Joseph‟in Devil Worship: The Sacred Books and Traditions of the Yezidiz
91

 adlı 

eseri hem Kitabu‟l-Cilve ve Mushaf-ı ReĢ‟i hem de dini hayatın önemli bir parçası 

olan kawller, Ezdiyâti ve çirokları tanıtması bakımından bizim için faydalı olmuĢtur. 

AraĢtırmamızda bu kawller, çiroklar ve diğer sözlü kültür ögelerinden çokça 

faydalandık. Sözlü kültürün hüküm sürdüğü Yezidi toplum hakkında ilk saha 

araĢtırmalarından birini yapan Allison‟ın The Yezidi Oral Tradition in Iraqi 

Kurdistan
92

 adlı çalıĢmasından da Irak Yezidilerinin Ģiir, efsane, türkü ve kawllerine 

ulaĢtık.   

Yezidiliğin Ehli Hakk ve diğer bazı bâtınî Ortadoğu mezhepleriyle karĢılıklı 

araĢtırılmasına dayanan Asatrian ve Arakelova‟nın The Religion Of The Peacook 

Angel: The Yezidis and Their Spirit World
93 

adlı çalıĢmaları da Yezidilikteki 

tanrı, Ģeytan, Melek Tavus, hulûl, tenasüh, yaratılıĢ ve ölüm sonrasına iliĢkin 

inançların kökenlerinin anlaĢılmasında bizim için yol gösterici olmuĢtur. Yezidilerin 

tarihi ve Yezidiyye mezhebinin diğer dinlerle alaka ve bağlantısının belirlenmesi 

noktasında farklı bir bakıĢ açısı sunan Sıddîk ed-Demlȗcî‟nin El Yezidiyye
94

 isimli 

                                                 
89

 Dussaud, Histoire et Religion des Nosairîs, s. 127. 
90

 Bar-Asher, Meir M. & Kofsky, Aryeh, “Ali b. Ebî Talib‟in Ġlahi Vasıflarına Dair Nusayrî Öğretisi 

ve VII/XIII. Yüzyıldan Kalma YayımlanmamıĢ Bir Risâleye Göre Nusayrî Üçlemesi”, Tarihten 

Teolojiye: Ġslam Ġnançlarında Hz Ali, Çev. Ahmet YaĢar Ocak, Türk Tarih Kurumu Yay, Ankara, 

2005, Sy. 4, ss. 136-172. 
91

 Joseph, Isya, Devil Worship: The Sacred Books and Traditions of the Yezidiz, Boston, The 

Gorham, 1919. 
92

 Allison, Chiristine, The Yezidi Oral Tradition in Iraqi Kurdistan, Richmond: Curzon Press, 

2001. 
93

 Asatrian, G. S., & Arakelova, V. The Religion Of The Peacook Angel: The Yezidis and Their 

Spirit World. New York: Routledge, 2014. 
94

 Sadık el-Demlûcî, El Yezidiyye, Ġttihat Mat. Musul, 1949. 



23 

 

eseri ise mezhebin kökeninin Maniheizm olduğunu iddia ederek pek çok inançları 

gibi tenasühün de Mani dininden alındığını savunur.
95

 Demlûcî bazı Yezidi 

Ģeyhleriyle yaptığı görüĢmelerle bu savını destekler ve Yezidiliğin kökeninin 

Ġslam‟dan çok önceye Hz. Ġbrahim zamanına kadar dayandığını ifade eder. Yezidilik 

konusunda genel kabul görmüĢ bir eser de Abbâs Azzȃvî tarafından kaleme alınan 

Târîhu‟l-Yezîdiyye ve Aslu Akîdetihim
96 

isimli çalıĢmadır. Yazarın kanaatine göre 

Yezidilik Ġslam orijinli ancak bunun yanı sıra bir takım cahiliye ya da paganizm 

benzeri gelenekleri bulunan bir mezheptir. Azzȃvî tenasüh inancının tasavvuf 

kaynaklı olup bir yönüyle vahdet-i vücut bir yönüyle de ittihat ve hulûl benzeri 

olduğunu ifade etmektedir. 

Genel olarak istifade ettiğimiz diğer eserlerin baĢında Lescot, Guest ve 

Kreyenbroek‟un çalıĢmaları yol gösterici olmaları açısından önem arzetmektedir. 

Lescot‟un Yezidiler; Din Tarih ve Toplumsal Hayat. Cebel Sincar ve Suriye 

Yezidileri
97

 çalıĢmasından özellikle 1900‟lerin baĢında onlarla yaptığı görüĢmeler 

sayesinde Yezidilerin inançlarını anlama, tarihçe ve geleneklerini tanıma noktasında 

yararlandık. 

Silvestre De Sacy‟nin Exposé De La Religion Des Druzes isimli çalıĢması 

da Dürzi fırkası üzerine yapılan ilk kapsamlı ve ciddi eserdir.
98

 Yine 1928‟de Philip 

K. Hitti tarafından yazılmıĢ olan The Origins of The Druze People and Religion 

adlı çalıĢma Dürzi gizli yazmalarının özetlerini içerdiğinden bizim için önem 

arzetmiĢtir.
99

 David R. W. Bryer 1971‟de Oxford Üniversitesi'nde yaptığı doktora 

çalıĢmasında, Dürzi doktrininin analizini yapmıĢtır. The Origins of The Druze 

Religion adlı çalıĢmanın ikinci kısmına Hamza'nın yazılarının bir baskısını da 

eklemiĢtir.
100

 

                                                 
95

 Maniheizm-tenasüh bağlamında yapılan bu yorum Ocak‟ın Alevi-BektaĢiler ile Maniheizm 

arasındaki iliĢkide de karĢımıza çıkıyor. Ocak‟a göre tenasüh inancının baĢlamasında Budizm‟in etkisi 

olsa da bu inancın Yezidiler, Nusayriler ve Alevi-BektaĢilerde zemin bulmasında asıl etkili olan 

Maniheizm‟dir. Ocak, Alevî ve BektaĢî Ġnançlarının Ġslam Öncesi Temelleri, s. 196. 
96

 Azzȃvî, Abbâs, Târîhu‟l-Yezîdiyye ve Aslu Akîdetihim, ġâriu‟l Me‟mun, Bağdat, 1935. 
97

 Lescot, Roger, Yezidiler, çev. AyĢe Meral, Avesta, Ġstanbul, 2009. 
98

 De Sacy, Silvestre, Exposé De La Religion Des Druzes, c. I, Paris, 1838. 
99

 Hitti, Philip, K, The Origins of the Druze People and Religion, Columbia University Press, New 

York, 1928. 
100

 Bryer, David R. W, The Origins of The Druze Religion, Bodleian Library Oxford, 1971.  



24 

 

ÇalıĢmamızda istifade ettiğimiz eserlerden biri de Muhammed Kamil 

Hüseyin‟in Tâifetü‟d-Dürûz Târîhuhâ ve Akâidühâ adlı çalıĢmasıdır.
101

 Bilhassa 

Dürzi tarihi, Hâkim Biemrillah‟ın ulûhiyeti, tecelli düĢüncesi ve Dürzi inancında 

tevhid akidesi konularında faydalanılmıĢtır. Ayrıca çalıĢma, Dürzilik ile Ġsmaîlilik 

arasındaki ortak noktaları vurgulaması yönüyle de dikkat çekicidir. Dürzi 

inançlarının ve özellikle tekammus inancının ciddi olarak incelendiği bir diğer 

çalıĢma da Enver Yasin, Vâil es-Seyyid ve Bahauddin Seyfullah tarafından kaleme 

alınan Beyne‟l-Akl ve‟n-Nebiyy‟dir.
102

 Eserde Resâilü‟l-Hikme metinlerinden 

yapılan alıntılar, risale Ģerhleriyle desteklenmiĢtir. Bununla birlikte çalıĢmada, 

Dürzileri Ġslâm dairesi dıĢında gösterme gayretlerinin olduğu gözlenmiĢtir. 

Seabrook‟un Adventures In Arabia adlı çalıĢmasında tenasüh inancının, Hint 

geleneklerinden alındığı ancak Dürzilerce yeniden doğuĢ sürecinin “ilahi varlıkta 

yeniden birleĢme” fikriyle birlikte geliĢtirildiği iddiası dikkat çekicidir.
103

 Dürzi 

risalelerini temel alarak hazırlanmıĢ olan Aytekin ġenzeybek‟in Ana Kaynaklarına 

Göre Dürzilik kitabı ise Dürzilik ile ilgili Ģimdiye kadar yapılmıĢ akademik 

düzeydeki en kapsamlı çalıĢma olması açısından baĢlıca kaynaklarımızdan biri 

olmuĢtur.
104

 Yine Kais M. Firro‟nun çalıĢmaları
105

 Dürzi inancındaki Ġsmaili ve 

tasavvufi unsurların ne kadar baskın olduğunu görmemize yardımcı olmuĢtur.  

Günümüz Dürzi toplumunda kimlik ve birlik duygusunun korunmasında 

tenasühün oynadığı rolü yaĢanmıĢ olduğu iddia edilen örnekler üzerinden anlatan 

makaleler de çalıĢmamız için oldukça destekleyici olmuĢtur.
106

 Benzer bir çalıĢma 

Maha Natoor‟un Dürzi inancında yeri olan Nutuk hadisesini deneyimleyen kiĢilerin 

geçmiĢ yaĢamlarını hatırlama ve konuĢma konusunu incelediği makalesidir.
107

 Anis 

                                                 
101

 Hüseyin, Muhammed, Kamil, Tâifetü‟d-Dürûz Târîhuhâ ve Akâidühâ, Kahire, 1960. 
102

 Yasin, Enver- es-Seyyid, Vâil- Seyfullah, Bahâuddîn, Beyne‟l-Akl ve‟n-Nebiyy, Dâr li-ecli‟l 

Ma‟rife, Lübnan, 1985. 
103

 W. B. Seabrook, Adventures In Arabia; Among The Bedouins, Druses, Whirling Derwishs 

Yezidee Worshipers, Harcourt, Brace and Company, New York, 1987. 
104

 ġenzeybek, Aytekin, Ana Kaynaklarına Göre Dürzilik, Emin Yayınları, Bursa, 2012. 
105

 Firro, Kais M, A History of The Druzes, E. J. Brill, Leiden, New York, Köln, 1992; “The Druze 

Faith: Origin, Development and Interpretation”, Arabica, T. 58, Fasc. 1/2, Brill, 2011. 
106

 Bennett, Anne, “Reincarnation, Sect Unity, And Identity Among The Druze”, Ethnology, V. 45, 

No: 2, University of Pittsburgh, 2006, ss. 87-104. 
107

 Natoor, Maha, “Life, Death, and Beyond: The Belief in Reincarnation and the Phenomenon of 

Notq in the Druze Community”, Al-Durziyya: Druze and Other Minorities in the Middle East, c. 

I, s. I, Tel Aviv, 2022. 



25 

 

Obeid ve Fuad I. Khuri‟nin çalıĢmaları da bize, Dürzi inancın önemli unsurlarının 

içeriden birinin gözüyle nasıl açıklandığına dair önemli anekdotlar sunmuĢtur.
108

 

Alevi-BektaĢi teolojisini anlayabilmek ve bununla birlikte Anadolu Ġslam 

heterodoksisi hakkında tespitlerde bulunabilmek için iki temel kaynaktan birisi 

Menâkıbnâmeler diğeri Alevi-BektaĢi nefesleridir. Bu noktada bize Ahmet YaĢar 

Ocak‟ın “BektaĢî Menâkıbnâmelerinde Ġslam Öncesi Ġnanç Motifleri” kitabı 

oldukça yardımcı olmuĢtur.
109

 Yine modern dönem Batılı Alevi, KızılbaĢ ve BektaĢi 

araĢtırmalarının ilklerinden ve en kapsamlılarından biri olan John Kingsley Birge‟nin 

The Bektashi Order of Dervishes 
110

 adlı monografik çalıĢması da birçok alan 

araĢtırması yaparak Aleviliğin henüz otantikliğini koruduğu bir dönemde bu inanç ve 

geleneği günümüze aktarmıĢtır. Sonraki Alevi-BektaĢi çalıĢmaları için yol gösterici 

bir eser olduğu gibi biz de çalıĢmamızda Alevi tarihi, inancın kökenleri, halk 

arasındaki uygulamalar ve inançlar konusunda bundan faydalandık. Daha yakın 

tarihli Batılı araĢtırmalardan biri olan Bodrogi‟nin KızılbaĢlık/Alevilik
111

 isimli 

çalıĢması da Alevi-KızılbaĢ toplumun inanç esasları, erkânları ve tenasüh-don 

değiĢtirme-hulûl anlayıĢlarıyla ilgili bize çarpıcı bilgiler sunmuĢtur. 

Alevi-BektaĢi araĢtırmalarında önemli sorunlardan birisi coğrafya 

farklılıklarıdır. Anadolu, Balkanlar, Azerbaycan ve Ġran coğrafyasında bulunan 

Aleviler farklı isimler benimsese de etnik ve mezhepsel açıdan benzerlikler 

taĢımaktadır. Anadolu içerisinde ise BektaĢiler, Tahtacılar, Çepniler, Kürt Aleviler ve 

Trakya Alevileri gibi farklı tasnifler yapmak mümkündür. Elbette Ehl-i Hakk ve 

Nusayrilik ile Alevilik arasında benzerlikler dikkat çekici olsa da diğer Türkmen 

toplulukların kültür ve inanç benzerliği daha belirgindir. Bütün bu Alevi 

toplulukların karĢılaĢtırmalı analizleri için Melikoff‟un uzun yıllar yaptığı saha 

araĢtırmalarını topladığı Uyur Ġdik Uyardılar
112

 adlı çalıĢmasından faydalanılmıĢtır. 

Burada Aleviliğin ġaman kökenleri, ġii etkileĢimleri, yerli halklardan alınan inanç 

                                                 
108

 Obeid, Anis, The Druze and Their Faith in Tawhid, NY: Syracuse University Press, Syracuse,  

2006; Khuri, Fuad I, Being A Druze, Druze Heritage Foundation, London, 2004. 
109

 Ocak, BektaĢî Menâkıbnâmelerinde Ġslam Öncesi Ġnanç Motifleri,  Enderun Kitabevi, Ġst, 1983. 
110

 Birge, John Kingsley, The Bektashi Order of Dervishes, London, Luzac & Co. 1937. 
111

 Bodrogi, Kehl Krisztina, KızılbaĢlar/Aleviler, çev. Oktay Değirmenci, Bilge Ege Aybudak, 

Ayrıntı Ġdea, Ġstanbul, 2017. 
112

 Melikoff, Ġrene, Uyur Ġdik Uyardılar, çev. Turan Alptekin, Demos, Ġstanbul, 2009. 



26 

 

unsurları, don değiĢtirme ve tenasühün seyri incelenmiĢtir. Özellikle karĢılaĢtırmalı 

bir araĢtırma olması sebebiyle çalıĢmamıza katkı sağlamıĢtır. 

Alevi-BektaĢi ve diğer bâtınî fırkaların inançları ve tarihi konusunda 

faydalandığımız eserlerden biri de Ocak‟ın Alevî ve BektaĢî Ġnançlarının Ġslam 

Öncesi Temelleri
113

 çalıĢmasıdır. Bu çalıĢma Alevi-BektaĢiliğin Ġslam öncesindeki 

beslendiği kaynakları belirleme; eski Türk halklarının adet, gelenek ve inançlarıyla 

yakın dönem Alevi-BektaĢi inançları arasındaki benzerliklerin çerçevesini ortaya 

koyma ve hulûl, tenasüh, ittihat, don değiĢtirme gibi bizim çalıĢma alanımıza giren 

önemli baĢlıkların da karĢılaĢtırılması noktasında yol gösterici olmuĢtur. Yine 

Ocak‟ın Türkiye Sosyal Tarihinde Ġslamın Macerası
114

 adlı çalıĢmasında da 

Aleviliğin tarihsel süreci ve Alevi-BektaĢi geleneğindeki tenasüh, hulûl, don 

değiĢtirme inançlarının kökenlerine değinilmektedir.Yusuf Ziya Yörükȃn‟ın 

Müslümanlıktan Evvel Türk Dinleri:ġamanizm eserinden, Atalar kültü ve tenasüh 

iliĢkisi noktasında özellikle istifade edilmiĢtir. Yazar, Türklerde açıkça bir tenasüh 

inancı olmadığı ancak atalara tapınma (taabbud-i ecdat) inancının tenasüh fikrini 

doğuracağı kanaatindedir.
115

 

ÇalıĢmamız için yol gösterici olan, Alevi-BektaĢi gelenekte tenasüh ve don 

değiĢtirme inançlarını örnekleriyle analiz edip açıklayan, Mehmet Alparslan 

Küçük‟ün makalesinden de çokça istifade ettik.
116

 Bir baĢka makale de Özcan 

Güngör ve Erdal Aksoy‟un birlikte kaleme aldıkları, “Sosyolojik Açıdan 

Alevi/BektaĢilerde Tenasüh Ġnancı” isimli çalıĢmadır. Bu makalede tezimiz 

açısından yol gösterici olan tespit, Alevi-BektaĢilerin neredeyse tamamının ahiret ve 

hesaba inandıkları halde aynı zamanda tenasüh inancını içeren bir yaklaĢıma da sahip 

olmalarıdır.
117

 Ayrıca yine Ahmet YaĢar Ocak‟ın, “BektaĢî Menâkıbnâmelerinde 

Tenasüh (Reincarnation- Metempsycose) Ġnancı” baĢlıklı makalesi de BektaĢi 

                                                 
113

 Ocak, Ahmet YaĢar, Alevî ve BektaĢî Ġnançlarının Ġslam Öncesi Temelleri, ĠletiĢim, Ġstanbul, 

2007. 
114

 Ocak, Ahmet YaĢar, Türkiye Sosyal Tarihinde Ġslamın Macerası, TimaĢ, Ġstanbul, 2010. 
115

 Yörükȃn, Yusuf Ziya, Müslümanlıktan Evvel Türk Dinleri: ġamanizm, dü. Turhan Yörükȃn, 

Ötüken, Ġstanbul, 2019. 
116

 Küçük, Mehmet Alparslan, “Orta Asya‟dan Anadolu‟ya Türk Geleneğinde „Don DeğiĢtirme‟”, 

bilig- Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi, 2020, Sayı:94, ss. 97-122. 
117

 Güngör, Özcan & Aksoy, Erdal, “Sosyolojik Açıdan Alevi/BektaĢilerde Tenasüh Ġnancı”, Türk 

Kültürü ve Hacı BektaĢ Velî AraĢtırma Dergisi, S. 62, 2012, ss. 249-270. 



27 

 

menâkıbnâmelerinde tenasühle ilgili kaydedilenlerden en tipik olanları ele alması 

yönüyle bize katkı sunmuĢtur. 

3. BÂTINÎLĠK KAVRAMI VE ĠLĠġKĠLĠ KAVRAMLAR 

“Batn” veya “butȗn” kökünden türetilen bâtın “iç, gizli, gizli olmak, gizli 

olanın anlamını bilmek, derûn” manalarına gelmektedir. Zâhir ve bâtın birbirini 

tamamlamakta; aynı Ģeyin biri içini diğerini dıĢını ifade etmektedir.
118

 Bȃtınilik ise 

gizli bilgilere vakıf olmak, hakikati ve olayların iç yüzünü bilmek Ģeklinde 

açıklanmaktadır.
119

 

Terim olarak “bâtınîlik” ise, “her zâhirin bir bâtını ve her nassın bir te‟vili 

olduğuna inanan, bâtınî bilgileri de yalnızca Tanrı tarafından seçilmiĢ ve onunla 

bağlantı kurabilen bir kimsenin bilebileceğini düĢünen kadim bir öğreti” olarak tarif 

edilmektedir.
120

 Bu bağlamda bâtınilik, her Ģeyin zahir ve bâtın olmak üzere iki yönü 

olduğunu iddia ederek gerçek manayı bâtında arayanların ortak adı olmuĢtur. 

Kavram genel anlamda Hermetik, Yeni Platoncu ve Yeni Pisagorcu felsefelerden 

beslenmiĢ bir mahiyet arz etmektedir.
121

 Genel kanaate göre bâtınilerin ilk ortaya 

çıkıĢı hicri II. asırdır.
122

 Ancak bunların bâtınî ismiyle tanımlanması çok sonraları 

olmuĢtur. Kavramı ilk kez Makdisȋ el-Bed ve‟t-Tȃrȋh adlı eserinde kullanmıĢtır.
123

 

Bâtınilik kavramının Ġslam ulemasının literatürüne giriĢi Ġsmaililik ile birlikte 

olmuĢtur. Bu sebeple çoğunlukla Ġsmaililik ile Bâtıniliğin aynı anlamlarda 

                                                 
118

 Uludağ, Süleyman, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Marifet Yayınları, Ġstanbul, 1995, s. 87. 
119

 Uludağ, Süleyman, "BaĢlangıçtan Günümüze Tasavvufta Usul Meselesi", Ġslami Ġlimlerde 

Metodoloji (Usul) Meselesi, ĠSAV TartıĢmalı Ġlmi Ġhtisas Toplantısı, Ensar NeĢriyat, Ġstanbul 2005, 

II, 1045-1048. 
120

 Ġlhan,  “Bâtıniyye”, s. 191; Avcu, “Batını Din AnlayıĢının Epistemik Temelleri”, s. 20. 
121

 Avcu, Ali, "Gnostik „Kurtarıcı Bilgi‟ (Gnosis) AnlayıĢı ve Ġsmaililik‟teki Tezahürleri", e-Makâlât 

Mezhep AraĢtırmaları Dergisi 12 / 2 (Aralık 2019) s. 323. 
122

 Lapidus, Ira M., Ġslam Toplumları Tarihi: Hazreti Muhammed'den 19. Yüzyıla çev. Yasin 

Aktay, ĠletiĢim, Ġstanbul, 2016, c. I, s. 134, 148; Uluçay, Ömer, Bȃtınilik: Devlet-Din-Mezhep-

MeĢrep-Tasavvuf-Hareket-ÇatıĢma-SavaĢ, Gözde, Ġstanbul, 2017, s. 14-16. 
123

 el-Makdisȋ, Ebû Nasr el-Mutahhar b. Tâhir, el-Bed‟ ve‟t-Târîḫ, nĢr. Clément Huart, Bağdat, c. 4, 

1899, s. 6; Ġlhan, “Bâtıniyye”, s. 190. 



28 

 

kullanıldığı görülmektedir.
124

 Bazı Ehli Sünnet uleması ve ġiiler, bâtınîyye 

sözcüğünü özel anlamda Ġsmailiyye‟yi tanımlamak için tercih etmiĢtir.
125

 Ancak 

Bâtınilik tek bir sistemi tanımlamadığından Ġslam mezhepleri tarihinde Ġsmaililiğin 

ötesinde çok farklı grupları isimlendirmek için de kullanılmıĢtır. Nitekim “Bâtınî” 

sözcüğünün kullanıldığı ilk dönemlerde kavram, Kur‟an ve hadislerin açık 

manalarını kabul etmeyen ve bunların gerçek manalarının ancak Allah ile irtibat 

kurabildiğine inanılan seçilmiĢ bir imam tarafından bilinebileceğine inanan fırkaları 

tanımlamıĢtır.
126

 Bunun da ötesinde Ġslam kültürü içerisinde doğan ancak ana akım 

mezheplerden ayrı tutulan, daha çok Ehl-i Sünnet dıĢı küçük dini grupları 

tanımlamak için de tercih edilmiĢtir. Bu bağlamda siyasi muhalefet için gizlice 

örgütlenen ve isyan çıkaran gruplar ile ayet ve hadisleri açık manalarının dıĢında 

gizli anlamlarla yorumlayan tasavvuf erbabına da “bâtınî” denildiği görülmektedir.
127

 

Biz ise çalıĢmamızda Bâtınilik kavramını hulûl ve tenasüh inancı odaklı ele 

aldık. Bu bağlamda Bâtınilik varlık ve bilgi düzeyinde düalist olan her türlü zihniyet 

olarak düĢünülebilir. Batınilikteki bu düalist bakıĢ açısı tenasühü mümkün 

kılmaktadır. Çünkü varlık ve alem gibi bilgi de düalisttir. Sır olarak telakki edilen 

batıni bilgiyi ise Allah sadece seçtiği kullarına yani imamlara vermektedir. Ancak sır 

olarak kabul edilen bu bilginin sonraki nesillere aktarılması gerekmektedir. Bu 

ihtiyaç tenasühü gerekli kılmaktadır. ÇalıĢmamızda ele aldığımız mezhepleri bu 

                                                 
124

 el-Hatîb, Muhammed Ahmed, el-Harekâtü‟l-Bâtıniyye fi‟l-Âlemi‟l-Ġslâmî, Mektebetü‟l- Aksâ, 

Ammân, 1986, s. 57. Ġsmaililer, hususiyle Fatımi devletinin kuruluĢuyla Sünni ulemanın ġiîlere karĢı 

güçlü eleĢtiriler yaptıklarını hatta hakaretamiz ifadeler kullandıklarını ileri sürmektedir. Bu dönemde 

ġiîleri aĢağılamak için kullanılan sözcüklerden birisinin de Bâtınîyye ifadesi olduğu bilinmektedir. 

Daftary, Ġslam'da Entelektüel Gelenekler, s. 119. 
125

 Çağatay, NeĢet & Çubukçu, Ġbrahim Agâh, Ġslam Mezhepleri Tarihi I, Ankara, 1965, s. 424; 

IĢılak, Halil, “Ġslam Mezhepleri Tarihi Anabilim Dalı V. Koordinasyon Toplantısı Ġsmaîlilik ve Bâtınî 

Zihniyet ÇalıĢtayı”, Pamukkale Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi Eylül/2014, Yıl: 1, Sayı: 2, 

s. 114-115. Ancak kimi kaynak ve araĢtırmacılar bununla Ġsmaililiğin değil daha çok onun aĢırılaĢmıĢ 

ve doktrinden uzaklaĢmıĢ kolu olarak tanımlanan Nizarilik ya da Hasan Sabbah ve onun HaĢhaĢi 

Ģeklinde bilinen kolu için kullanılır denilmektedir. TartıĢma ve kaynaklar için Bkz. Daftary, Farhad, 

Ġslam'da Entelektüel Gelenekler,  çev. Muhammed ġeviker, Ġnsan, Ġstanbul, 2014, s. 119; Atıcı, 

AyĢe, “Büyük Selçuklu Ġmparatorluğu‟nda Bâtinî Hareketi: Hasan Sabbah Ġle Ġlk Halefleri ve Ġran 

Nizârî Ġsmâilîleri (1090-1157)”, Ankara Ünv. SBE. Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 2005, s. 2. 
126

 eĢ-ġehristânî, Ebu‟l-Feth Muhammed b. Abdilkerîm b. Ahmed, el-Milel ve'n-Nihal, Dar e'l-Fikr, 

Beyrut, 2008; Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki Farklar, çev E. R. Fığlalı, Ank: TDV. 2005, s. 219 

vd. 
127

 Avcu, “Batını Din AnlayıĢının Epistemik Temelleri”, s. 19. 



29 

 

açıdan değerlendirerek onları batıni Ġslam mezhepleri olarak isimlendirmeyi tercih 

ettik.   

Ġslam mezhepleri tarihinde incelenen bâtınî mezheplerin çoğunlukla Ġslam 

öncesi din ve kültürlerden etkilendiği görülmektedir. Gerek Bâtınilerin din 

yorumları, kozmogoni anlayıĢları gerekse Tanrı fikirleri ele alındığında bu fırkaların 

eski Mısır, Ġran, Yunan dinleri ve felsefeleriyle yakınlıkları göze çarpmaktadır. Bu 

bölümde bâtınî fırkaların inançlarını ve tenasüh anlayıĢlarını daha iyi anlayabilmek 

için Ezoterizm, Hermetizm, Gnostisizm ve Orfizm geleneklerini ele alacağız. 

3.1. Ezoterizm 

Ezoterizm sözcüğü Grekçe esoterikos (iç, içsel) veya eisotheo (içsel ve gizli 

olan) kelimelerinden türetilmiĢtir.
128

 DıĢa dönük, dıĢsal anlamlarındaki egzoterizm 

sözcüğünün karĢıt anlamlısıdır. Bu öğretiye göre bilgi genellikle erginleĢmiĢ bir usta 

eĢliğinde içsel uğraĢıyla elde edilebilir. Bilgi ancak belirli eğitimden geçmiĢ ve 

inisiye olmuĢ kimselere açıklanabilir. Ġnisiyasyon esnasında bu gizli bilgi belirli 

sırayla ve müridin kaldırabileceği kadar öğretilir.
129

 Ġnisiyasyon ritüelleri ise en eski 

gizem dinlerinden beri vardır. Ġnisiyasyon, müridin sembolik olarak bu yaĢamda ölüp 

sonsuz yaĢamda dirilmesidir. Bu ritüellerde amaç inisiyasyon sonucu Nur‟a ya da 

ıĢığa kavuĢan kiĢinin geçmiĢ yaĢamını terk edip ezoterik toplulukta yeniden yaĢama 

baĢlamasıdır.
130

 Ġnisiyasyon süreci aslında kiĢinin kendi içindeki tanrısal özü bulma 

yolunda alınması gerekenleri aldığı bir eğitimdir. Bu yönüyle inisiyasyon müridin 

çeĢitli aĢamalardan ve sınavlardan da geçtiği bir süreçtir.  

Ezoterizmin baĢlı baĢına bir inanç sistemi mi yoksa bir zihniyeti mi temsil 

ettiği tartıĢılmıĢtır. Eliade, Corbin, Jung gibi uzmanlara göre ezoterizm baĢlı baĢına 

bir inanç sistemi değildir. Ancak bir dinin inanç ve ruhsal boyutuyla ilgili deneyim 

                                                 
128

 Candan, Ergun, Ezoterizme GiriĢ, Sınırötesi Yayınları, Ġstanbul, 2013, s. 33-34; Zinser, Hartmut,  

Ezoterizme GiriĢ, Çev. N. Eryar, Kırmızı Kedi Yayınevi, Ġstanbul, 2011, s. 7. 
129

 Riffard, Pierre, Dictionnaire de L‟Esoterisme, Editions Payot & Rivages, Paris,1993, s. 127; 

Candan, Ezoterizme GiriĢ, s. 42. 
130

 Corsetti, Jean-Paul, “Histoire de l‟Esotérisme et des Sciences Occultes”, Larousse, Paris, 1992, s. 

67-68; Eliade, DoğuĢ ve Yeniden DoğuĢ, s. 62, 88. 



30 

 

ve öğretilerini ifade etmektedir.
131

 R. Guẻnon ise bunu felsefi ve kültürel 

geleneklerin dinler üzerine etkisi Ģeklinde tanımlamaktadır. Yahudilik‟te 

Kabbalacılık, Hristiyanlıkta Katharlar, Budizm‟de Vajrayana ve Ġslam kültüründeki 

Bâtıniliği bu kapsamda değerlendirmektedir.
132

 Ezoterizmi bilim, din ve felsefenin 

birleĢimi olarak tanımlayan yazarlar da vardır. Bunlara göre ezoterik felsefe tüm 

dinlerin kökenidir. Dolayısıyla da tüm dinler aynı kökenden gelmektedir.
133

 Bu 

anlayıĢı savunanlara göre ezoterizm, tarih öncesi dünyanın yaygın genel dini olarak 

görülmektedir. 

Ezoterizmi bir din ya da dini gelenek Ģeklinde kabul etmeyen yaklaĢıma göre 

odaklanılması gereken Ģey her kültürün ve medeniyetin sahip olduğu dini yorumlama 

biçimidir. Dolayısıyla Hermetizm ve Okültizm gibi akımlar tek tek değil de Batı 

Ezoterizmi, Hint Ezoterizmi, Yahudi Okültizmi gibi genel inançlar çerçevesinde 

incelenmelidir. Aynı Ģekilde ezoterik hareketleri belirli kalıplara koymak onları ortak 

paydalarda tanımlamaya çalıĢmak da riskler barındırmaktadır.
134

 

Ezoterik düĢüncenin temelinde var olan tek Tanrı düĢüncesine göre evren ve 

Tanrı birdir; dolayısıyla her Ģey Tanrı‟dan doğmuĢtur.
135

 Tanrısal ıĢığın bir parçası 

olan ruh ise ölümsüzdür ve asıl kaynağı olan Tanrı‟ya dönmeyi istemektedir. Bunun 

yolu da yeniden doğuĢ yasasıyla ruhun tekâmül etmesidir.
136

 Tanrı‟dan sâdır olan 

                                                 
131

 Egzoterizm ise dinin dogmalarını ve sosyo-kültürel kısmını tanımlamaktadır. Dolayısıyla 

ezoterizm ve egzoterizm tek baĢlarına hususi bir dini anlayıĢın tanımlanmasında kullanılmamalıdır. 

Bkz. Hanegraaff, Wouter J. “Esotericism”, Düz. W. J. Hanegraaff, Dictionary of Gnosis & Western 

Esotericism, Leiden-Boston, Brill, 2006, (s. 336-340), s. 339; Zinser, Ezoterizme GiriĢ, s. 11-12. 
132

 R. Guẻnon‟a göre ezoterizm ne bir dini inanıĢ ne de bir inancın iç yüzüdür.  Ezoterizm bu etkiyi en 

kuvvetli olarak Bâtınilikte gösterir. Hemen her dini gelenekte karĢımıza çıkan bu ezoterik fırkaların 

Ġslam kültüründe karĢılığı Bâtınilik, Yahudilik‟te Kabbalacılık, Hristiyanlıkta en bilineni Katharlar ve 

Budizm‟de Vajrayana‟dır. Bahsi geçen mezhepler Guẻnon‟a göre bu dinlerin mistik yorumlarıyla 

karıĢtırılmamalıdır. Bkz. Guénon, Rene, Perspectives on Initiation, London, Sophia Perennis, 2002, 

s. 67-72. 
133

 Zinser, Ezoterizme GiriĢ, s. 17; Eliade, Mircea, Mitlerin Özellikleri,  Çev. Sema Rifat, Alfa 

Yayınları, Ġstanbul, 2021, s. 54. 
134

 Hanegraaff , “Esotericism”, s. 338; Ezoterizm kavramı sıklıkla Batı‟da 1970‟lerden sonra ortaya 

çıkan Yeni Dini Hareketleri tanımlamak için kullanılmaktadır. Dünyadaki hemen her öğretiden-

dinden bir Ģeyler alan bu hareketler öğretilerini batı ezoterizmi ve kültürüyle yoğurmaktadırlar. Ancak 

bunlara modern ezoterik hareketler demek gerçekçi görülmemektedir. Bkz. Köse, Ali, Milenyum 

Tarikatları: Batı'da Yeni Dini Akımlar, Truva, Ġstanbul, 2006; Özkan, A. Rafet, Kıyamet 

Tarikatları: Yeni Dini Hareketler, IQ Kültür Sanat, Ġstanbul, 2006. 
135

 Lubicz, Esoterism & Symbol, s. 28; Candan, Ezoterizme GiriĢ, s. 42. 
136

 Gener, Cihangir, Ezoterik-Bâtıni Doktrinler Tarihi, Gece Yayınları, Ankara, 1994, s. 9; 

Churchward, James Colonel, KaybolmuĢ Mu Kıtası, Ives Washburn, New York, 1934, s. 116-117. 



31 

 

ancak onun kadar mükemmel olmayan insanın amacı, dünyada yaĢadığı hayatlarının 

sonucunda tekâmül ederek yeniden Tanrı‟ya dönmesidir. Ezoterik açıdan yeniden 

doğuĢ sadece insan bedeni için söz konusudur. Yani hayvan olarak tekrar doğmak 

söz konusu değildir. Bu tekâmül sürecinin asırlar ve uygarlıklar boyunca devam 

ettiği ve bu süreç içerisinde çeĢitli ırkların yaĢadıkları ve sonra da yok oldukları 

kabul edilmektedir.
137

 

Ġnsan bazı ezoterik sistemlerde Tanrının bir yansıması olarak kabul 

edilmektedir. Ancak bu, insanın bizzatihi tanrı olduğu anlamına gelmemektedir.
138

 

Ġnsan, Tanrı‟nın evidir. Nasıl aynadaki görüntü kendi baĢına var olamazsa, insan da 

aynı Ģekilde Tanrı olmadan kendi baĢına var olamaz.
139

 

Hint dinleri, Uzak Doğu inançları, Budizm, Yahudilik, Hristiyanlık ve Ġslam 

hep bir ezoterik çekirdek etrafında oluĢmuĢlardır. Hatta, bir görüĢe göre, bu ezoterik 

çekirdek tektir ve dinlerin hepsi de ondan doğmuĢtur.
140

 Bu dinlerin, herkese 

açıklanmayan ezoterik-bâtınî bir çekirdeği, bir de insan iliĢkilerini düzenleyen 

toplumsal zahiri bir yüzü vardır. Aslolan, bu ezoterik bâtınî özel bilginin kuĢaktan 

kuĢağa aktarılmasıdır. Ezoterik öğretilerde semboller ve alegoriler önemli bir yer 

tutar. Bu sembol dili sayesinde ezoterik düĢünce neredeyse her kavimde, her millette 

varlığını sürdürerek yüzyıllar boyunca nesilden nesile aktarılabilmiĢtir.
141

 

Dolayısıyla ezoterik bilgiler ancak bu konuda uzmanlaĢmıĢ kimseler eĢliğinde 

öğrenilebilir. Aynı Ģekilde gizli bilgilere talip olacak kiĢilerin de belirli vasıflara 

sahip olması gerekmektedir. Ancak, bu aktarım zaman zaman sekteye uğramıĢtır.
142

 

Müslüman toplumlarda da ezoterik bir gelenek bulunduğunu ve bunun 

egzoterik yönünün “tasavvuf” olarak ortaya çıktığını savunanlar vardır.
143

 Tarih 

                                                 
137

 Öztürk, Zeynel, Dünya Dinleri Gizli Tarihi, s. 16, 29;  Erhan Altunay, “Ezoterizm nedir?”, 

©1999, (Çevrimiçi) http://www.hermetics.org/Ezoterizm%20Nedir.html, 5 Ocak 2018. 
138

 Gener, Ezoterik-Bâtıni Doktrinler Tarihi, s. 11-12; Algan, Refik, “Ezoterizme Genel Bir GiriĢ”, 

Cogito, 2006, Sy. 46, s. 130.  
139

 Algan, “Ezoterizme Genel Bir GiriĢ”, s. 132; Guénon, Perspectives on Initiation, s. 76. 
140

 Algan, “Ezoterizme Genel Bir GiriĢ”, s. 136. 
141

 Hanegraaff , “Esotericism”, s. 338; Lubicz, R. A. Schwaller de, Esoterism & Symbol, Inner 

Traditions, 1985, s. 11-17. 
142

 Riffard, Dictionnaire de L‟Esoterisme, s. 130-131; Gener, Ezoterik-Bâtıni Doktrinler Tarihi, s. 

26-28; Algan, “Ezoterizme Genel Bir GiriĢ”, s. 139. 
143

 Gölpınarlı, Abdülbaki, Türkiye'de Mezhepler ve Tarikatlar, Ġnkılap Yayınevi, Ġstanbul, 2016, s. 

15; Göktepe, Gülay Acar, “Ezoterik Toplulukların Sosyolojisi: Masonlar Üzerine Bir Ġnceleme”, 

 



32 

 

boyunca, değiĢik coğrafya ve kültürlerden geçerek baĢka mecralarda hayat bulan 

ezoterik okullar kurumsallaĢarak bazı tarikatları oluĢturmuĢlardır. Bir takım bâtıni 

mezheplerin arka planında da bu tarikatların etkilerinin var olduğu tahmin 

edilmektedir. Ġsmaîliliğin de ezoterik Mezopotamya dinlerinin bakiyelerinden oluĢan 

tarihsel bir zeminde ortaya çıktığı düĢünülmektedir.
144

    

3.2. Hermetik Felsefe 

 “Hermetik” kelimesi, “gizli, hiçbir Ģeyin dıĢarı çıkmaması için mühürlenmiĢ, 

bilgelik pınarı” gibi anlamları içermektedir.
145

 “Hermes” ve “hermetik bilgelik” 

Ģüphesiz hemen bütün düĢünce geleneklerinde önemsenmektedir. Bu sebeple Hermes 

ismi veya ona atfedilen ortak özelliklere sahip bir kiĢilik çeĢitli toplumlarda 

karĢımıza çıkmaktadır.
146

 Ġddiaya göre bu kiĢi aslında Mısırlıların ilahı Thoth, 

Budizm‟deki Budha, ZerdüĢtlerdeki HûĢeng, Tevrat‟taki Enok/Uhnuh, Utarid ve 

Kur‟an‟daki Ġdris peygamberdir.
147

 

                                                                                                                                          
Ankara Ünv. SBE Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 2019, s. 25. Algan‟ın naklettiğine bir görüĢe göre 

Hz. Muhammed de, ilk vahyini aldığı 40 yaĢından,  Tanrı katına yükseldiği, yani mirac ettiği 53 

yaĢına kadar 13 yıl bu dönüĢüm sürecini bizzat kendisi yaĢamıĢ ve etrafına da yaĢatmıĢtır. Halifeler 

dönemindeki siyasi olaylardan sonra Arap yarımadasından Orta Asya‟ya taĢınan Ġslamiyet ile birlikte 

bu ezoterik düĢünce Anadolu‟ya gelmiĢtir. Bkz. Algan, “Ezoterizme Genel Bir GiriĢ”, s. 133-134; 

Göktepe, “Ezoterik Toplulukların Sosyolojisi: Masonlar Üzerine Bir Ġnceleme”, s. 50. 
144

 Detaylı bilgi için bkz. Ay, Zahide, “Moğol Ġstilası Öncesi ve Sonrasında Orta Asya‟da Ezoterist Bir 

Ġslam Toplumu: 10-15. Yüzyıllarda BedahĢan Ġsmailileri”, Dokuz Eylül Ünv. SBE Doktora Tezi, 

Ġzmir, 2013. 
145

 Initiates, Three, Kybalion: Yedi Kozmik Yasa-Antik Mısır ve Yunan Hermetik Felsefesi, Dü. 

M. Sağlam, Hermes, Ġstanbul, 2018, s. 17. 
146

 Hope, Murry, Practical Egyptian Magic, New York, St. Martin's Press, 1986, s. 24, 45 vbĢ; Broek 

van den Roelof, “Hermes Trismegistus I: Antiquity”, Dictionary of Gnosis & Western Esotericism, 

Wouter J. Hanegraaff, Brill Leiden-Boston, 2006,  (474-478), s. 476. 
147

 Ahmed Efendi, TaĢköprülüzâde, Mevzuâtu‟l-Ulûm, Sad. Mümin Çevik, Üçdal NeĢriyat, Ġstanbul, 

2013, c. II, s. 866; Aynî, Mehmet Ali, Tasavvuf Tarihi, derleyen: Hüseyin Rahmi Yananlı, 

Büyüyenay Yayınları, Ġstanbul, 2017, s. 30-31; Kılıç, Mahmud Erol, “Ebu'l-Hukemâ”, Hikmetin 

Atası: Hermetik Felsefenin Ġslam DüĢünce Tarihinden Görünümü”, Divan, 1998, sy. 2, s. 1.  

Hermetizm kökü tarihte kaybolmuĢ gizemli bir öğretidir. Tarihsel açıdan Hermetizm‟e bir baĢlangıç 

tarihi belirlemek zordur. Churchward Hermetizm‟in M.Ö. 18-20 bin yıl önce Atlantis-Mu 

Medeniyetinde Osiris tarafından geliĢtirildiğini ileri sürmektedir. Bu gizemli bilimin buradan dünyaya 

yayıldığı iddia edilmektedir. Hermes veya Yunan kültüründe Hermes Trismegistus‟un (üç kere büyük 

Hermes) Atlantis-MU medeniyetinden aldığı öğretileri Mısır‟a aktardığı tahmin edilmektedir. Eski 

Mısır‟da geliĢtirildiği düĢünülen bu öğretinin bir din olmadığı ileri sürülmektedir.
 
Hermetizm‟in 

kökeninin, Mu Medeniyeti ve Mısır olduğu iddialarına karĢılık Eliade, Hermetizm‟in M.Ö. III. yüzyıl 

gibi daha yakın tarihlerde Helenizm‟in etkisiyle, farklı kültürlerin katkısıyla ortaya çıktığını 

düĢünmektedir. Kültürlerin harmanlanıp etkileĢimin zirveye çıktığı bu dönemde Hermetizm çağın 

astroloji, büyü ve simya gibi ilimlerini mecz edip gnostik tarzda yorumlanmasıyla olgunlaĢmıĢtır. Bu 

 



33 

 

Hermetik öğretinin gizli bilgileri her dinden, toplumdan insana aktardığı ve 

her inanca kendine has tarzda etkilerde bulunduğu savunulmaktadır. Ġddiaya göre, 

gizli öğretinin bilinen ana ilkeleri yedi adettir ve bu öğretiler genel kitlelere 

aktarılmaya kalkıĢılırsa batıl, sapkın, kült dinine veya mezhebine dönüĢmesi 

kaçınılmazdır. Dolayısıyla Hermetizm bir bilgelik yolu kabul edilmeli ve bir inanca 

dönüĢmemelidir.
148

 Hermetik öğretide Tanrı fikri yer yer düalist ve yer yer de 

panteisttir. Yani hem görülmez bir Tanrı âlemde mündemiçtir, hem de âlem 

Tanrı‟nın doğrudan yaratması değildir. Cennet-cehennem gibi bir ödül-ceza sistemi 

de kabul edilmemektedir. Bu görüĢe göre evren ezeli ve ebedi olan bütün‟den kopan 

parçalardan ibarettir. Bütün‟ün dıĢında hiçbir Ģey var olamaz. O her Ģeydir ve her Ģey 

odur. Her varlık titreĢim kuvvetine göre maddi, zihinsel ya da ruhsal form kazanır. 

Nihayetinde her parça ait olduğu yer olan bütün‟e dönerek sonsuzlaĢır. YaratılıĢ bir 

maddileĢme, bireyleĢme, bozulma veya dağılma süreciyken dönüĢ ruhani 

bütünleĢmeyi ifade eder. Bu anlamda insanın ruhu da temizlenerek bu yolu takip 

etmelidir. Kâinatın hakikatlerini idrak edebilmesi için önce ruhun erdemlerle bezenip 

aydınlanması gerekir. Bütün‟le birleĢen aydınlanmıĢ ruh yok olmaz ancak bütünde 

geniĢler, sonsuzluğa ulaĢır ve ölümsüzleĢir. Eğer arınma baĢarılamazsa ruh yeniden 

dirilmeye devam eder.
149

 

Hermetik öğretide bedenin de maddi yönüyle değersiz kabul edildiği 

görülmektedir. Ancak dikkat çekici olan birçok ezoterik ve bâtınî anlayıĢta görülen 

bedenin ve maddi varlıkların aĢağı olduğu inancı Hermetizm‟de yoktur. Madde 

bütün‟ün enerjisini ve titreĢimini kaybetmiĢ hali olarak kabul edilmektedir. Her 

varlık gibi o da bir süre sonra bütün‟e dönüp ruhsal olacağı için madde formu geçici 

görülür. Madde/beden ve ruh aynı Ģeyin iki kutbu Ģeklinde kabul edilir ve bedene 

                                                                                                                                          
iddiaya göre hermetik düĢünce M.S. ilk yüzyıllarda yaygın olarak bilinmezken ancak Ortaçağ‟da etkili 

bir akıma dönüĢmüĢtür.
 
Churchward, KaybolmuĢ Mu Kıtası, s. 116; Hope, Practical Egyptian 

Magic, s. 45 vbĢ; Initiates, Kybalion: Yedi Kozmik Yasa-Antik Mısır ve Yunan Hermetik 

Felsefesi, s. 17; Eliade, Mircea & Couliano, Ioan P. Dinler Tarihi Sözlüğü, çev. Ali ErbaĢ, Ġnsan, 

Ġstanbul, 2018, s. 127. 
148

 Initiates, Kybalion: Yedi Kozmik Yasa-Antik Mısır ve Yunan Hermetik Felsefesi, s. 17, 19; 

“Hermetic Writings”, Encylopedia Judaica, Jerusalem, c. IX, s. 372. 
149

 Hançerlioğlu, Orhan, “Hermesçilik”, Felsefe Ansiklopedisi, Remzi Kitabevi, Ġst, 2013, c. II, s. 

310-312; Initiates, Kybalion: Yedi Kozmik Yasa-Antik Mısır ve Yunan Hermetik Felsefesi, s. 24, 

42; Kılıç, M. Erol, “Ebu'l-Hukemâ”, Hikmetin Atası..”, s. 12-13. 



34 

 

olumsuz anlam yüklenmez.
150

 Evrendeki varlıklar arasında hiçbir mahiyet farkı 

yoktur, sadece derece farkı vardır. Neticede hepsi bütün‟den kopmuĢ ve ona 

dönmekte olan parçalardır. Elbette tinsel hale gelmek nihai amaçtır. Ġnsan isterse 

hakikati araĢtırarak bilginin yardımıyla tanrısal vasıflara sahip olabilir.
151

 

Ġslam kültüründe Hermes motifi Ġdris peygamberin mukabili olarak 

düĢünülmüĢtür. Buna göre Harran Sabiîleri de Hermesçiliğin mirasçılarıdır.
152

 

Onlarda Babil dinlerine ait unsurlar ve Grek geleneğinin ezoterik yönleri bir arada 

bulunmaktadır. 

Hermetik düĢünce geleneklerinin bazılarında tenasüh inancı görülmektedir. 

Yeniden doğuĢ hayatın yedi prensibinden biri olan ritmik yasanın kaçınılmaz 

sonucudur.
153

 Evrendeki yaratılmıĢ bütün varlıklar ritmik açıdan bir doğuĢ, büyüme, 

olgunlaĢma, yozlaĢma, ölüm ve yeniden doğuĢ yasasına tabidir. Bu sebeple tenasüh 

sadece insanlar için değil bütün varlıklar için geçerlidir. BireyselleĢen ruh ve 

bedeninin tekrar bütün‟le buluĢması için çabalayan insanın kurtuluĢu arınmaya 

bağlıdır. Bunu baĢaramayan ruh tekrar ceza olarak bedenlenir. Hatta belirli oranda 

saflaĢmıĢ, yükselmiĢ ruhların bile spiritüel yasaları ihlal edince aĢağı düĢtüğüne 

inanılır. DüĢen ruh, DeğiĢmez Yasa denilen kanuna göre cezasını çekerek yeniden 

yolculuğuna baĢlar. Gerçek kurtuluĢ için ise hermetik öğretiyi iyice bilmek ve önceki 

yaĢamdan edindikleri bilgileri kendileriyle getirmiĢ olmak gerekir.
154

 Bu anlayıĢa 

göre ruh sürekli tekâmül edemez. Ruhun kurtuluĢu çok sayıda tenasüh sonrasında 

olabilmektedir. Önemli olan gizli öğretiyi kavrayabilmektir.  

                                                 
150

 Initiates, Kybalion: Yedi Kozmik Yasa-Antik Mısır ve Yunan Hermetik Felsefesi, s. 65, 88; 

IĢık, Caner, “Eski Dünyanın Kadim Bilgesi Hermes”, Doğu-Batı Dergisi: Antik Dünya Bilgeliği, 

2007, c. 10, sy. 40, s. 55-56. 
151

 Nasr, Seyyid Hüseyin, Islamic Life and Thought, State University of New York Press, Albany, 

1981, s. 96. 
152

 ġehristânî, el-Milel ve‟n-Nihal, s. 202-206; Kılıç, M. Erol, “Ebu'l-Hukemâ”, Hikmetin Atası..”, s. 

6-7. 
153

 Initiates Kybalion: Yedi Kozmik Yasa-Antik Mısır ve Yunan Hermetik Felsefesi, s. 92-94; 

IĢık, “Eski Dünyanın Kadim Bilgesi Hermes”, s. 67. 
154

 Copenhaver, Brian P., Hermetica: The Greek Corpus Hermeticum and the Latin Asclepius in 

a New English Translation with notes and introduction, Cambridge University Press, New York, 

1992, c. II, sy. 17, c. X, s. 7-8, 19-22; Initiates, Kybalion: Yedi Kozmik Yasa-Antik Mısır ve 

Yunan Hermetik Felsefesi, s. 78, 79. 



35 

 

Ġnsanın iradesi konusu eski-yeni hemen her öğretide önemli noktalardan 

birisidir. Hermetik felsefeye göre birey veya madde, yaratım merkezinden 

uzaklaĢtıkça bağımlı hale gelir. Mutlak özgürlük tinsel bütün‟le yakın olmaya 

bağlıdır. Ġnsanın tenasüh döngüsündeki amacı tinsel varlığa yaklaĢarak özgürlüğünü 

elde etmektir.
155

 Bireyin kurtuluĢu ve kaderi tamamen kendi elindedir. Ancak 

toplumsal belirlenim ve maddesel zaaflardan dolayı kiĢi özgürlüğüne sahip 

çıkamayabilir. Hermetik öğreti bu açıdan bireye ruhsal özgürlüğünü vaat etmektedir. 

3.3. Gnostisizm 

Bȃtınilik ile iliĢkili bir diğer kavram Gnostisizm‟dir. Gnostik deyiĢi, 

Ortaçağ‟ın ilk yüzyıllarında ortaya çıkmıĢ belli bir felsefi-dini anlayıĢı olan çeĢitli 

toplulukları tanımlamak üzere modern dönemde üretilmiĢ bir kavramdır.
156

 

Gnostisizm‟i tanrı, insan ve kozmogoni anlayıĢları bağlamında kısaca 

tanımlamak mümkündür. Williams‟ın tespitine göre hemen bütün gnostik akımlar 

maddi âlemden uzak, aĢkın bir tanrı ile dünyayı yaratan bir tanrı veya tanrılar 

arasında ayrım yapmaktadır. Buna Gnostisizm‟in en güçlü olduğu dinlerden biri olan 

Hristiyanlığın tanrı anlayıĢı da dâhildir. Ġncil‟in anlatımında görülen aĢkın ve 

yaratıcı-dünyaya müdahil tanrı ayrımı bunu göstermektedir. Diğer bir konu da aĢkın 

âlemden dünyaya kurtarıcı ve gizli mesajların iletilmesidir.
157

 Ġnsanın gerçek 

kurtuluĢu bu gizli mesajları öğrenmesine bağlıdır. En önemli noktalardan biri de 

                                                 
155

 Initiates, Kybalion: Yedi Kozmik Yasa-Antik Mısır ve Yunan Hermetik Felsefesi, s. 104; 

Özbudun, Sibel, Hermes‟ten Ġdris‟e Bir Dinsel Geleneğin DönüĢüm Dinamikleri, Ütopya 

Yayınları, Ankara, 2004, s. 52. 
156

 Martin, Sean, Gnostikler: Ġlk Hristiyan Sapkınlar, Kalkedon, Ġstanbul, 2010, s. 3. Bu öğretide 

tanrısallığın içsel bilgisi anlamına gelen “gnosis”e vurgu yapılmaktadır. Kavramın ne anlam ifade 

ettiği ve hangi grupların gnostik olduğu noktasında pek çok tartıĢma yaĢanmıĢtır. Bunun neticesinde 

1966 yılında düzenlenen Gnostisizm kongresinde kavramsal bir öneri ortaya konulmuĢ; “gnosis”in 

“özel bir grup için rezerve edilmiĢ ilahi sırların bilgisi” olduğu kabul edilmiĢtir. Bir diğer açıklamaya 

göre de “ilahi sırların sezgi yoluyla bilinmesine” gnosis denilmektedir. Floramo, Giovanni, 

Gnostisizm Tarihi, çev. Selma Aygül BaĢ & Bilal BaĢ, Litera Yayınları, Ġstanbul, 2005, s. 269; 

Williams, Michael Allen, Rethinking “Gnosticism”, Princeton University Press, New Jersey, 1996, 

s. 27. 
157

 BaĢka bâtınî geleneklerde de göreceğimiz üzere gnostiklerde de gizli bilgilerin insanlar arasında 

kaynağı olarak sıklıkla Hz. ġit öne çıkarılmaktadır. Bk. Gündüz, ġinasi, “Nag Hammȃdȋ Literatürü ve 

“Âdem‟in Vahyi”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, 1993, (93-126). 



36 

 

aĢkın dünyadan gelen mesajların bu dünyanın değersizliğini insana öğretip sonsuz 

âlemi tanıtması ve aĢkın âleme yükselme ümidi sunmasıdır.
158

  

Düalist varlık anlayıĢı, kutsal bilgi, kurtuluĢ ve kurtarıcı doktrinleri sebebiyle 

Gnostisizm‟in dini-felsefi bir akım olarak Ortadoğu dinsel geleneklerinden 

birçoğunun altyapısını oluĢturduğu düĢünülmektedir.
159

 Hristiyanlığın 3. ve 4. 

yüzyıllarında heretik olarak ilan ettiği Gnostisizmin gizli öğretileri ve sihir-büyüsel 

uygulamaları zamanla bu dine girmeye baĢlamıĢtır.
160

 Günümüzde hangi geleneğin 

önce ve belirgin etkiye sahip olduğunu söylemek zordur. Bir yaklaĢıma göre 

Gnostisizm, Helenistik felsefenin etkisi altında kalmıĢ Hristiyanlığa ait bir 

olgudur.
161

 Diğer bir yaklaĢıma göre ise Gnostik düĢüncenin batı ile herhangi bir 

ilgisi olmayıp tamamen doğu kökenlidir. Yaygın kanaat gnostik öğretide doğu dinleri 

ve inançlarının izlerini taĢıyan kavramların ve dini inançların son derece yoğun bir 

Ģekilde bulunduğu yönündedir.
162

 

Gnostisizm Hristiyanlıkta güçlü bir etkiye sahiptir. Bunun dıĢında Yahudilik, 

Hinduizm, Budizm, Ġslam, Sâbiilik ve Maniheizm‟in bâtınî yorumlarında varlığını 

                                                 
158

 Williams, Rethinking “Gnosticism”, s. 26. 
159

 Gündüz, ġinasi, “Sâbiîlik‟te Din ve Din AnlayıĢı”, Dinler Tarihi AraĢtırmaları - II, 

(Sempozyum: 1998, Konya), 2000, s. 136. 
160

 Süreç içerisinde Hristiyanlık Gnostisizmin kaynaklarından biri olarak görülmüĢtür. Bkz. IĢık, 

Harun, “Gnostisizmin Genel Teolojik Arka Planı ve Tarihsel GeliĢimi”, Gnostik Akımlar ve 

Okültizm Sempozyumu, 25-27 Mayıs 2012- Malatya, s. 31-33.  
161

 Pelikan‟da aktarılan bilgilere göre Gnostisizm ve ezoterik gelenek köklü bir geçmiĢe sahiptir. 

Helenizm‟in etkisiyle bu geleneklerin daha da güçlendiği anlaĢılmaktadır. Bu sayede Gnostisizm 

Hristiyanlığı önemli ölçüde etkilemiĢtir. BaĢlangıçta bâtınî unsurlara önem vermeyen bu din gnostik 

bilginlerin karĢı saldırılarıyla zamanla felsefi ve bâtınî yönünü geliĢtirmiĢtir. Teoriye göre, ilk 

Havariler ve takipçileri Hz. Ġsa‟dan hemen sonra, bir kurumsallaĢma oluĢmadan güçlü Grek felsefesi 

ve mitolojisiyle çatıĢtılar. Hususiyle Patristik Dönemde Hristiyanlık, Hz. Ġsa‟nın tanrısallaĢtırılması ve 

Ġncil‟in Helen/Grek kültürü ve Platoncu felsefeyle etkileĢimi sonucu değiĢim yaĢamıĢtır. Walker göre 

Gnostiklerin havarilere ve onların takipçilerine eleĢtirilerinin özü dinlerinin yüzeysel olduğu 

yönündeydi. Hakikatin gizli bilgisine sahip olduklarını iddia etmekte ve Helenistik büyü, keramet, 

mucize yetenekleriyle toplumda güçlü bir etki bırakmaktaydılar. Bunlarla mücadele eden ilk dönem 

Hristiyanlık savunucuları süreç içerisinde bu gnostik öğretilerden etkilendiler. Hz. Ġsa‟nın insani 

yönünün inkâr edilip “kutsal ruh” kabul edilmesi gnostik ve hermetik ruhçuluğa dönüĢün iĢaretleridir. 

Bkz. Pelikan, Jaroslav, Christianity and Classical Culture: the Metamorphosis of Natural 

Theology in the Christian Encounter with Hellenism, New York, Yale University, 1993, s. 21, 28 

vbĢ; Martin, Gnostikler: Ġlk Hristiyan Sapkınlar, s. 3, 11. 23, vbĢ; Walker, Benjamin, Gnosticism; 

Its History and Influence, The Aquarian Press, Northamptonshire, 1983; IĢık, “Gnostisizmin Genel 

Teolojik Arka Planı ve Tarihsel GeliĢimi”, s. 33 
162

 Carus, Paul, “Gnosticism in Its Relation to Christianity”, The Monist, Hegeler Institute, c. 8, Sy. 4, 

1898, (502-546), s. 505; Gündüz, ġinasi, “Pavlus Teolojisinde Gnostik Unsurlar”, Dini AraĢtırmalar 

Dergisi, c. 2, Sy. 6, 2000, (51-75). 



37 

 

sürdürmüĢtür.
163

 Bu gelenekte “varlık” ve “bilgi” kaynağı ilahi nur âlemi olduğu için 

kutsal bir mahiyet arz etmektedir. Duyu ve algılarımızla kavranamayan bu bilgi ifade 

edilemez, tecrübe ve çalıĢmayla kazanılamaz.
164

 Bu anlamıyla Gnostisizm Ġslam 

toplumlarındaki irfani anlayıĢı etkilemiĢtir. Modern Arapça‟da kullanılan bir terim 

olan “Ġrfâniyye”, Tanrı, varlıklar ve dinî konularda gerçek ve derunî bilginin ancak 

keĢif ve ilham yoluyla elde edilebileceğini ifade etmektedir.
165

 

Tenasüh ya da yeniden doğuĢ konusu gnostik geleneklerde önemsenmektedir. 

Zahir veya bâtın anlamlarında kabul görmüĢtür. Yaygın görüĢe göre yeniden doğuĢ 

kiĢinin vaftiz edilmesi veya inisiye olmasıyla ilgilidir. KiĢi bu süreçte ruhsal manada 

yeniden doğmuĢ gibi arınır ve nihai amacına yaklaĢmıĢ olur. Ruh bu dünyada 

“düĢmüĢ” görülür. Sonsuz ruh dünyada görevini yerine getirince sonsuzluğa yeniden 

kavuĢur. Diğer tenasühçü geleneklerde olduğu gibi ruhun tekrar tekrar bedenlenmesi 

reddedilir. Ruhun yüceltilmesine karĢın bedenin aĢağı görülmesi de bu anlamda 

tutarlıdır.
166

 Burada inisiye olma ve vaftiz ritüellerinin gnostik gelenekte oldukça 

önemli olması konumuz açısından dikkat çekicidir. Neticede bu ritüelin kiĢinin 

ruhsal manada yeniden doğuĢunu temsil ettiği akılda tutulmalıdır. 

Gnostiklerde bir diğer görüĢe göre bazı ruhlar imtihan için tekrar dünyaya 

geri gönderilip bedenlenebilirler. Bu görüĢe göre ruhların içerisindeki lanetliler ve 

kurtuluĢa erenler arasında büyük bir uçurum vardır. SeçilmiĢ ruhların tekrar dünyaya 

gelmesine gerek yoktur. Bilgeliğe ulaĢamayan ve kurtuluĢa ulaĢma yeteneğine sahip 

olmadığına inanılan mutlak kötü ruhlar için de yeniden bedenlenmek yoktur. Bunlar 

tensel kimselerdir ve direkt cehenneme gidecektir. Bir diğer grup insan ise ruh-beden 

dengesi daha sağlıklı olan kimselerdir. Ġlk yaĢamlarında baĢarılı olamazlarsa azabın 

                                                 
163

 IĢık, “Gnostisizmin Genel Teolojik Arka Planı ve Tarihsel GeliĢimi”, s. 33. 
164

 Williams, Rethinking “Gnosticism”, s. 264, 266; Gündüz, ġinasi, “Gnostik Dinler”, Dinler 

Tarihi, der. Ekrem Sarıkçıoğlu, Kardelen Kitabevi, 1999, Isparta, s. 116. 
165

 Alper, Ömer Mahir, “Ġrfaniyye”, ĠSAM Ansiklopedisi, TDV, c. 22, Ankara, 2000, s. 444-447; 

Gnostik bilgi edinme yoluyla Ġrfaniyye‟nin aynı Ģeyler olduğu düĢünülmemelidir. Burada 

benzerliklere ve muhtemel etkileĢime dikkat çekilmiĢtir. Gnostik epistemoloji için bkz. Williams, 

Rethinking “Gnosticism”, s. 54-76. 
166

 Williams, Rethinking “Gnosticism”, s. 132, 136, 199; Gündüz, “Pavlus Teolojisinde Gnostik 

Unsurlar”, s. 68, 68. 



38 

 

az olduğu bir cehennemde kalıp tekrar bir Ģans elde ederek dünyada 

bedenlenebilirler. Bu bedenlenme 3-4 kez tekrarlanabilir.
167

 

3.4. Orfizm ve Ruhçuluk 

Orfizm bâtınî inançları ve yorumları etkileyen önemli bir öğretidir. 

Orpheus‟un geliĢtirdiği düĢünülen bu öğretiden, kendinden sonraki zamanlara kalan 

bazı esaslar vardır.
168

 Bunlar orijinal öğretiler olmaktan ziyade baĢka din ve 

geleneklerden alınmıĢ ancak yeniden yorumlanmıĢ öğretilerdir. Tamamen farklı bir 

Tanrı, kozmos ve ibadet anlayıĢları yoktur.
169

 Dolayısıyla nelerin Orfik nelerin baĢka 

dini geleneklere ait olduğunun belirlenmesi zordur. 

Dinsel metinlerin görünür anlamlarını ve standart ritüelleri yeterli bulmayıp 

bunlarda tabiatüstü sırlar arama geleneği insanın entelektüel bir parçası kabul 

edilebilir. Dolayısıyla insanlığın çok eski dönemlerinden beri bu tür arayıĢlarla 

karĢılaĢmak mümkündür. Bu anlamda ilk tespit edilen ezoterik veya bâtınî 

akımlardan birinin M.Ö. 6. yüzyılda yayılan Orfizm olduğu anlaĢılmaktadır.
170

 

Birçok tarihçinin ortak tespitine göre Orfizm, sadece eski Mısır, Mezopotamya, 

Yunan dinlerini etkilemekle kalmamıĢ Roma, Ġran, Hristiyanlık, Yunan felsefesi ve 

edebiyatına da belirgin etkilerde bulunmuĢtur. BaĢka geleneklerden çeĢitli unsurları 

                                                 
167

 Walker, Gnosticism; Its History and Influence, s. 63, 64. Yeniden doğuĢ gnostiklerde iki 

anlamda kullanılmaktadır. Ruhun ölümden sonra ceza olarak yeni bir bedende dirilmesi veya kiĢinin 

seçkinlerin oluĢturduğu bir inisiye grubuna katılıp ruhsal arınmaya eriĢmesi gnostiklerde yeniden 

doğuĢ kabul edilmektedir. 
168

 Kadim toplumların din anlayıĢını kavramamızda Orfizm kilit bir öneme sahiptir. Özellikle Grek ve 

Mısır kültürlerini tanımak için bu öğretinin bilinmesi gerekmektedir. Orpheus‟un takriben M.Ö. 6. 

yy.dan önce yaĢadığı düĢünülmektedir. Bir efsane olabileceği iddia edilse de kendisinden aktarılan 

Ģiirler ve anekdotlardan dolayı tarihi bir Ģahsiyet olma olasılığı ağır basmaktadır. Orpheus‟un 

geliĢtirdiği öğretiler genellikle bir din Ģeklinde tanımlanmamakla birlikte insanın anlam arayıĢına 

bâtınî cevaplar üretmiĢtir. Kozmogonik yorumları, ruha yükledikleri anlam ve sıkı ahlakçılıkları 

sebebiyle “dini öğreti” Ģeklinde tanımlanmaları gelenek olmuĢtur. Tarih boyu, Hristiyanlık dâhil 

birçok dine belirgin etkileri olmuĢtur. Bkz. Guthrie, Orpheus and Greek Religion, s. I, XI, XIII, 2; 

Önemli bir orfizm uzmanı olan Edmonds bu öğretinin asıl etkisinin Hristiyanlık ve hususiyle Kilise 

Babalarıyla ortaya çıktığını ileri sürmektedir. Bkz. Edmonds III, Radcliffe G, Redefining Ancient 

Orphism: A Study in Greek Religion, Cambridge, Cambridge University Press, 2013, s. 72. 
169

 Edmonds III, Redefining Ancient Orphism: A Study in Greek Religion, s. 396; Guthrie, Willam 

Keith Chambers, Orpheus and Greek Religion, New Jersey, Princeton University, 1993, s. 2, 6.  
170

 Akat, Melih Ülkü, Ezoterizm ve Batınilik Tarihi, Nokta, Ġstanbul, 2007, s. 43; Orfizm‟in Mısır ve 

Pisagorcu geleneğini mi etkilediği ya da onlardan mı etkilendiği tartıĢılmaktadır. Bilgi için Bkz. 

Altunay, Erhan, http://www.felsefetasi.org/orpheus-ve-orfeusculuk/. 12 15, 2019 tarihinde alındı, 

(2014, 9 22). 



39 

 

içerisine alsa da bunları harmanlayarak yeni bir anlayıĢ baĢlatmıĢ; özellikle Platon, 

Pisagor ve Yeni Platonculuk vasıtasıyla düĢünce gelenekleri üzerinde kalıcı etkiler 

bırakmıĢtır.
171

 

Orfik düĢünceye göre madde-ruh ya da ilahi olan ve olmayan ayrımı her Ģeyi 

belirlemektedir. Ġlahi âlemin bir parçası olan ruh maddi bedene esir düĢmüĢtür. Ruh 

ilahi âleme tekrar dönebilmek için bedenle birlikte sıkı bir disiplinle hareket 

etmelidir. Ruhun tenasüh zincirini kırması için et ve bazı hayvansal-bitkisel 

yiyecekleri yememek, cinsellikten uzak durmak, sarhoĢ olmamak, intihar etmemek 

ve dürüst bir yaĢam sürmek gerekmektedir. Bunların yanında kurtuluĢ için bir sır 

grubuna dâhil olmak önemlidir. ErginleĢmek (initiation) veya inisiye olmak Ģeklinde 

tanımlanan bu giriĢ ritüeli için ölüm ve yeniden doğma deneyimini yaĢamak Ģarttır. 

Bahsi geçen ölüm ve yeniden diriliĢin sembolik olup olmadığı bilinmemektedir. 

Ġnanca göre inisiyasyon bir taraftan toplumun geleneklerinden kurtulup ruhun-

bedenin özgürleĢmesi diğer yandan yeni topluluk içerisinde kendini “temizleme” 

fırsatı yaratmaktadır.
172

 ġayet ruh bu temizlenme imtihanından baĢarıyla çıkarsa bir 

çeĢit cennete gider. Bu baĢarılamazsa cezalandırma yapılır ve sonra yeniden dünyaya 

gönderilir.
173

 Tek tanrılı dinlerin bâtınî mezheplerine de yansıyan bu arınma 

                                                 
171

 De Gruyter, Anthi Chrysanthou- Defining Orphism: The Beliefs, The Teletae And The 

Writings, Berlin/Boston, CPI books GmbH, 2020, s. 9; Guthrie, Orpheus and Greek Religion, s. I, 

XI, XIII, 2;  
172

 Guthrie, Orpheus and Greek Religion, s. 169; Cömert, Bedrettin, Mitoloji ve Ġkonografi, De Ki, 

Ankara, 2010, s. 119. 
173

 Guthrie, Orpheus and Greek Religion, s. 148-150, 169; Akat, Ezoterizm ve Batınilik Tarihi, s. 

42; Cömert, Mitoloji ve Ġkonografi, s. 119. Ruhun ölümsüzlüğü ve tekrar tekrar dünyaya geleceği 

inancı Orfik düĢüncenin önemli bir özelliğidir. Orfizm‟e göre insan Dyonisos ve Titan tanrılarının 

kavgasından doğan bir varlıktır. Ġyiliği ve kötülüğü temsil eden bu tanrılar sebebiyle insan ruhu da bu 

iki temel özelliğe sahiptir. Tanrısal yaratılıĢ sebebiyle ölümsüzlük onun doğasında vardır. Aynı 

Ģekilde ruhun yaratılmasında lanetlenmiĢ Titan tanrılarının da katkısı olduğu için ruhun arınması ve 

kurtuluĢa ermesi için yeniden dünyaya gelerek kefaretini ödemesi gerekir. Ruhun tekrar tekrar farklı 

cesetlere girmesi (metansomatoz) aslında bir ıstıraptır ve Orfik gelenekte cesede girmek ile mezara 

girmek aynı anlamlara gelmektedir. Titan tanrılarından tevarüs edilen kirliliğin ancak bu Ģekilde 

temizleneceğine inanılmaktadır. Eliade‟nin yukarıdaki aktarımına benzeyen baĢka bir anlatıda De 

Gruyter Ģunları aktarmaktadır: Olympiodorus (ö. 570), Orfik inançta tekrar tekrar ölüp dirilen 

Dyonisos ile onu öldürenlerden biri olan Titanlar arası iliĢkinin insanın kaderini belirlediğini ileri 

sürmüĢtür. Titanların soyundan gelen insanoğlu Dyonisos‟u öldürmenin cezası olarak reenkarnasyon 

yaĢar ve arınıncaya kadar bu devam eder. KurtuluĢ ve mutlu bir ahiret yaĢamak için reenkarnasyon 

yaĢamaları gerekir. Ġnsan ruhunun tekrar bedenlenmesi, kuruduktan sonrada yeĢerdiği düĢünülen 

üzüm asmasıyla sembolize edilen Dyonisosla temas kurmasının bir sonucudur. Aslında bunun sadece 

bir ceza değil bir kurtuluĢ reçetesi olduğu da bilinmelidir. Bkz. Eliade & Couliano, Dinler Tarihi 

Sözlüğü, s. 104; De Gruyter, Anthi Chrysanthou- Defining Orphism: The Beliefs, The Teletae 

And The Writings, s. 95. 



40 

 

sürecinde sırlara ortak olma, inisiye edilmek veya bir toplulukça ergin kabul edilmek 

önemli bir ilkedir.
174

 

  

                                                 
174

 Ġnisiye törenleri Orfizm‟i anlama konusunda bize kolaylıklar sağlamaktadır. Bu toplantılarda ölüm 

sonrasına hazırlık yapıldığı anlaĢılmaktadır. Bazı mezar kalıntılarındaki tabletlerde Orfik geleneğe 

bağlı müritlere ölüm sonrası süreç konusunda yol gösterici nitelikte bilgiler yazıldığı tespit edilmiĢtir. 

KiĢinin ölüm sonrasında Hades‟in konağının sağ-solundaki yollardan sağ tarafa yönelmesi gerektiği 

ve kendisini karĢılayan bekçilere nasıl cevaplar vereceği gizem törenlerinde öğretilmektedir. Bu 

tabletlerde ölen kiĢiye tanrısal göklerden olduğu ve bedenin kirlerine karĢılık tanrısal arınma özlemine 

vurgu yapması tavsiye edilmektedir. Birey burada bekçilerin sorularına doğru cevap verirse tanrısal 

çayırlarda (Elysium) hükmedecektir. Aksi durumda belirli bir süre azap görüp baĢka bir surette tekrar 

dünyaya gelecektir. Altunay, Erhan, http://www.felsefetasi.org/orpheus-ve-orfeusculuk/. 12 15, 2019 

tarihinde alındı, (2014, 9 22). 



41 

 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM 

TENASÜH KAVRAMININ KADĠM DĠNLERDE, 

KÜLTÜRLERDE VE ĠSLAM FĠLOZOFLARINDAKĠ SEYRĠ 

Ölümden sonra ruhun ne olacağı sorunu insanlığın her daim ilgisini çekmiĢtir. 

Bu konuda geliĢtirilen teorilerden biri tenasüh inancıdır. Reenkarnasyon, 

enkarnasyon, avatar, hulûl, ittihat, ruh göçü gibi sözcükler temelde Tanrı veya insan 

ruhunun tekrar tekrar dünyaya dönüĢüyle ilgili olsa da tenasühten farklı anlamlar 

taĢımaktadırlar. Bu bölümde çalıĢmamızın esasını oluĢturan tenasüh inancıyla 

benzeri kavramlar arasındaki anlam iliĢkisini ortaya koymayı amaçladık ve akabinde 

tarihsel süreçte tenasüh fikrinin izini sürmeye çalıĢtık. Bu bağlamda kadim din, 

kültür ve medeniyetlerle Ġslam düĢünürlerinin ruh göçü inancı bağlamında fikirlerini 

inceledik. 

1.1. TENASÜHÜN KAVRAMSAL VE TARĠHSEL ÇERÇEVESĠ 

Tenasüh eski kabile inançlarıyla ortaya çıkıp, felsefeyle kavramsallaĢan ve 

değiĢik kültürlerde o coğrafyanın rengini alarak Ģekillenen bir inançtır. Günümüzde 

de birçok farklı formatta yaĢamaya devam ettiği görülmektedir. Ġster bu dünyada, 

ister baĢka bir gezegende yeniden doğuĢ olarak anlaĢılan ruhun ölümsüzlüğü 

varsayımı, kökleri insanlık tarihinde çok gerilere giden bir öğretidir. Dolayısıyla 

insanlık üzerinde, ahirette bedenle diriliĢi kabul eden kitabi dinler kadar yaygın ve 

kalıcı etkileri olmuĢtur.
175

  

Ruhun ölümden sonra tekrar dünyaya geri döneceği ile ilgili inançlar genel 

mahiyetiyle pek çok dinde mevcuttur. Ruhun cisimden ayrı bir varlık olduğu 

düĢüncesi bu inançların çıkıĢ noktasıdır. Evrimci anlayıĢa göre ilkel inançlarda ruh 

                                                 
175

 Koç, Turan, Ölümsüzlük DüĢüncesi, s. 114. 



42 

 

düĢüncesi zamanla geliĢmiĢ, çeĢitli efsane ve mitlerde kendini göstermiĢtir. Bilinen 

ilk toplumlar ruhun kanda yaĢadığını ya da bir kiĢinin birden fazla ruhu ve ruhani 

kuvveti olduğunu düĢünürlerdi. Bu düĢünceye göre, ruh vücuttan ayrılarak baĢka 

yerlere gidebilir ya da insan, ruhunu bir ağaç yahut herhangi bir yerde saklayabilirdi. 

Afrika ve Orta Amerika'da karĢılaĢılan bu fikirler, efsaneler aracılığıyla günümüze 

kadar ulaĢmıĢtır. Ruhun farklı yollarla dünyaya geldiğine inanılan toplumlardaki 

arkeolojik kalıntılarda da ruh sıklıkla kuĢ, fare, yılan ve kelebek Ģeklinde sembolize 

edilmektedir.
176

  

Ölümden sonra ruhun tekrar dünyaya dönerek bedenleneceği inancı ilkel 

kabilelerden kadim Hint, Mısır, Helen, Sabiî toplumlara kadar yayılmıĢtır. 

ÇalıĢmamızın sınırlılıkları içerisinde aĢağıda bâtınî fırkaları etkilediğini 

düĢündüğümüz Doğu-Mezopotamya dinleri ve kültürleri incelenecektir. Diğer 

yandan günümüz Avrupa toplumlarında da yeniden doğuĢ fikriyle karĢılaĢmak 

mümkündür. Batı dillerinde tenasüh, “reincarnation” (yeniden tecessüm ya da tekrar 

bedenlenme), “transmigration” (ruh göçü, tenasüh) ya da “metempsychosis” (ruhun 

bir bedenden diğerine geçmesi) veya “palingenesis” (yeniden doğuĢ) gibi çeĢitli 

adlarla anılmaktadır. Bu öğretiye göre ruh, bedeni terk edince bir baĢka bedende 

yeniden doğar.
177

 Dolayısıyla ruhun yok olması düĢünülemez. Çoğunlukla da ruhun 

bedenlenme süreçlerinde belirli bir olgunluğa ulaĢtığına inanılmaktadır. 

1.1.1. Tenasüh Kavramı 

Tenasüh sözcüğü Arapça  نسخ  fiilinden türetilmiĢtir. Sözlüklerde bu fiilin 

anlamları genellikle kopyalamak, kaldırmak veya iptal etmek, bir Ģeyi bir yerden 

baĢka bir yere nakletmek Ģeklinde geçmektedir. 

 sözcüğünün anlamlarından biri Ġbn Manzûr‟un Lisânu‟l-Arab‟ında  نسخ

“kopyalamak”tır. “Nesh” bir Ģeyi olduğu gibi baĢka bir yere nakletmek veya 

kopyalamak, bir Ģeyi karĢıtlarıyla birlikte aktarmak ve bir Ģeyin tıpkısını çıkarmak 

                                                 
176

 Schimmel, Annemarie, Dinler Tarihine GiriĢ, çev. Recep Kibar, Külliyat, Ġstanbul, 1999, s. 17. 
177

 Ducasse, A Critical Examination of the Belief in a After Death, s. 189. 



43 

 

anlamlarını içermektedir.
178

 “Nesh” bir kitabın ya da yazılı bir metnin harfi harfine 

kopyasını çıkarmak, istinsah etmektir. Asıl nüshadan yazılmıĢ olan da, onun yerini 

aldığı için aslı gibidir.
179

 Bu açıdan nesh kavramının bu en meĢhur anlamının yazıyla 

ilgili olduğu söylenebilir. 

“Nesh” sözcüğünün klasik sözlüklerdeki ikinci yaygın anlamı “kaldırmak 

veya iptal etmek”tir. Bu durumda “nesh” birbirini izale ile müteakip olmak, yani bir 

Ģeyin baĢka bir Ģeyi ortadan kaldırarak, onun yerine geçmesi ve bir Ģeyi iptal ederek 

onun yerine baĢkasını ikâme etmesi anlamlarına gelmektedir.
180

 Bir konu hakkında 

nazil olmuĢ bir ayetin daha sonra hafifletilerek diğer bir ayetle ortadan kaldırılması 

kelimenin bu anlamına örnek verilebilir. GüneĢin gölgeyi ortadan kaldırması, onu 

izale etmesi, rüzgârın yeryüzünde bir Ģeyleri yok etmesi de bu anlamda 

kullanılmaktadır.
181

 

Klasik sözlüklerde “nesh” sözcüğünün üçüncü bir anlamı „bir Ģeyi bir 

mekândan diğerine nakletmek‟tir. Ezherî, neshi bu manasıyla açıklamıĢtır.
182

  Ayrıca 

Miras ve Ferâiz ilminde, ölen mirasçının yerine taksim yapılmadan, diğer bir 

mirasçının ikâme edilmesi; devletlerin birinin yerine bir diğerinin kurulması ve 

bunun gibi zamanın tenasühü manalarını da ihtiva etmektedir.
183

  

Görüldüğü gibi nesh kavramı sözlük manası itibarıyla baĢlıca üç manayı 

kendisinde barındırmaktadır. Bu manaların üçü de bir durumdan diğerine geçmek 

anlamı etrafında dönmektedir. Ġkinci tanım ilkinin Ģeklini ya da yerini almıĢtır. 

Sözcük zamanla ruhların bir cisimden diğerine intikal etmesi manasında 

kullanılmaya baĢlamıĢtır. Elbette farklı yorumlar da eklendiğinde nesh sözcüğü yeni 

anlamlar da kazanmıĢtır. Terim olarak nesh veya tenasüh kavramının 

“sınırlandırılmıĢ” (mukayyed) ve “sınırlandırılmamıĢ” (mutlak) Ģeklinde ikili 

                                                 
178

 Ġbn Manzûr, Lisânü‟l-Arab, c. 6, s. 289, Bâbu‟l- Hâ ve Faslu‟n- Nûn. 
179

 el-Ezherî, Ebu Mansur Muhammed b. Ahmed, Tehzîbü‟l- Lugah, tahk. Abdüsselam Serhan, 

Dâru‟l Mısriyye, Kahire, 1964, c. 7, s. 181. 
180

 Ġbn Manzûr, Lisânü‟l-Arab, “Tenasüh”, 6. Cilt, s. 289; Ebu Abdurrahman Halil b. Ahmed el- 

Farâhîdî, Kitabü‟l- Ayn, tahk. Mehdî el-Mahzûmî, Ġbrahim Sâmirâî, Dâru‟r- ReĢîd, 1967, c. 4, s. 201. 
181

 el- Cevherî, Ġsmail b. Hammâd, es- Sıhâh, Dâru‟l- Melâyîn, Beyrut, 1979, c. 1, s. 433. 
182

 el-Ezherî, Tehzîbü‟l- Lugah, c. 7, s. 181. 
183

 Ġbn Sîde, el- Muhkem ve‟l- Muhît, tahk. Abdüssettar Ahmed Ferrâc, Kahire, 1958, s. 52-53; 

Ahmed b. Fâris Zekeriyâ, Mekâyîsü‟l- Lugah, Dâru‟l- Fikr, Kahire, 1979, c. 5, s. 424; Ġbn Manzur, 

Lisânü‟l- Arab, c. 6, s. 289; el- Farâhîdî, Kitabü‟l- Ayn, c. 4, s. 201. 



44 

 

tanımları yapılmıĢtır. AĢağıda sözcüğün sıklıkla kullanılan kavramsal anlamları 

görülecektir: 

1- Bir görüĢe göre tenasüh, ruhun bir bedenden ayrıldıktan sonra hiç zaman 

geçirmeksizin diğer bir bedene iliĢmesi veya taalluk etmesidir. 

Cürcânî‟nin yorumuna göre ruh ve yeni beden arasında bir yakınlık 

kurulabilmesi için araya zaman girmemesi gerekmektedir.
184

 

2- Bir diğer tarifte ise tenasüh, bedenin ölümünden sonra ruhun yeni bir 

bedenle giyinmiĢ olarak dünyevî âleme dönmesidir.
185

 

3- Bazı felsefeciler de tenasühü nefs-i natıkanın bir bedenden diğer bir 

bedene intikal etmesi olarak tanımlamıĢlardır. Bu “tekammüs” olarak da 

bilinmektedir.
186

 el-Ġsfehanî tenasühü tanımlarken ona inananların, 

Ģeriatın ispat ettiği diriliĢi inkâr ettiklerini ve ruhların sonsuza kadar 

bedenlere intikalini savunduklarını ileri sürmüĢtür.
187

 

4- Dördüncü bir görüĢe göre tenasüh, ruhun ikinci bir doğum yoluyla bir 

insanın hayatından diğerine geçiĢidir.
188

  Benzer Ģekilde tenasühü, ruhun 

ebedi ayrılıktan sonra diğer bedenlere, insan ya da hayvan olarak dönüĢü 

olarak açıklayanlar da vardır.
189

 Yine terim olarak tenasüh, insan 

varlığının bir bölümünü oluĢturan ruhun, ölümden sonra bu âlemde tekrar, 

kendine uygun canlı veya cansız baĢka bir bedene geçmesini ifade 

etmektedir.
190

  

Yukarıda geçen tanımları göz önünde bulundurarak tenasüh kavramının bazı 

kalıplara girdiğini ve bazılarından Ģu veya bu Ģekilde ayrıĢtığını görmekteyiz. 

Buradan hareketle tenasühün insan, hayvan, bitki ve cansız nesnelerde 

gerçekleĢtiğini anlıyoruz. Ancak bu özellikle dördüncü tanımda ortaya konmaktadır. 

                                                 
184

 el-Cürcânî, Ali b. Muhammed ġerif, Kitâbü‟t- Ta‟rifât, Mektebetü Lübnan, Beyrut, 1985, s. 72. 
185

 ġelbî, Ahmed, Edyânü‟l- Hindi‟l- Kübrâ, Mektebetü‟n- Nehdatü‟l- Mısriyye, Kahire, 2000, 11. 

Baskı, s. 61. 
186

 el- Büstânî, Butrus, Kutru‟l- Muhît, Beyrut, 1869, s. 2163. 
187

 el- Ġsfehânî, Hüseyin b. Muhammed Râgıb, el- Müfredât fi Garîbi‟l- Kur‟an, tahk. Muhammed 

Seyyid Kîlânî, Dâru‟l- Marife, Beyrut, 1906, s. 490. 
188

 ġelbî, Edyânü‟l- Hindi‟l- Kübrâ, s. 72.  
189

 Vecdî, Muhammed Ferid, Dâiratü Meârifi‟l- Karni‟l- IĢrûn, Dâru‟l Fikr, Beyrut, 1971, c. 10, s. 

172. 
190

 Yitik, Ali Ġhsan, Hint Kökenli Dinlerde Karma Ġnancının Tenasüh Ġnancıyla ĠliĢkisi, Ruh ve 

Madde, Ġstanbul, 1996, s. 69. 



45 

 

Halkın yeniden diriliĢ ile tenasühü karıĢtırmaması düĢüncesiyle felsefeciler üçüncü 

tanımı oluĢturmuĢlardır. Cürcânî‟nin tenasüh yorumuna göre Tanrı, insanın kendi 

varlığına olan sevgi ve hayranlığını tenasüh ile göstermiĢtir. Ruh da bir bedene 

ihtiyaç duymaktadır.
191

 Ancak genel kanaate göre tenasüh daha çok cezanın 

kaçınılmazlığı temeli üzerinde ortaya çıkmıĢtır ve ruhun bedenle hiçbir kiĢisel iliĢkisi 

yoktur. 

Tenasüh en kapsamlı manasıyla, bedenin ölümünden sonra ruhun yeni bir 

beden giyerek dünyevi âleme tekrar dönmesidir. Bir canlının ölümünden sonra ödül 

ya da ceza olarak yaĢamının karĢılığını bulmak üzere, ruhun bir insan bedeninden 

baĢka bir insan bedenine veya baĢka varlıklara geçtiğini kabul eden inanca tenasüh 

denilmiĢtir.
192

 Temelde ruhun sadece insanlar arasında dolaĢtığına inanılsa da kötü 

ruhların hayvan, bitki veya cansız varlıkların bedeninde cezalandırıldığına da 

inanılmaktadır. Diğer yandan ruhun tenasühle sadece tekâmül edeceğini ve baĢka 

varlıkların bedeninde ceza olarak dirilmesini reddeden (reenkarnasyon) görüĢler de 

vardır. 

Tenasüh düĢüncesine göre insan bu dünyada ne ekerse sonraki yaĢamında da 

onu biçer. Dolayısıyla onun doğuĢ çarkına göre her var oluĢ dönemindeki mertebesi, 

yaĢam Ģartları, tecrübesi ve karakteri önceki hayatlarında nasıl bir insan olduğuna, 

yaptığı iĢlere ve baĢarılarına bağlıdır. Yani hayat, bir bakıma, yapılan kötülüklerin, 

iĢlenen suçların telâfi imkânı veya daha da ileride bir cezası olmaktadır. Yeniden 

doğuĢ, manevi ve ahlâkî alanı da kapsamak üzere, bir sebep-sonuç iliĢkisi içinde 

olduğundan, insan bir yerde kendi nihaî mukadderatının mimarı olmak 

durumundadır.
193

 Buna göre tenasüh inancında ölüm iyi ya da kötü bir değiĢim 

sürecidir. YaĢam döngüsü doğrusal çizgi değil, dairevi karakterdedir.
194

 Buna göre 

ceza ve mükâfat yeri, kıyamet sonrası bir öteki dünya değil; aksine döngüsel hayat 

içerisinde sürüp gitmektedir. 

                                                 
191

 el-Cürcânî, Ali b. Muhammed ġerif, Kitâbü‟t- Ta‟rifât, Mektebetü Lübnan, Beyrut, 1985, s. 72. 
192

 Vaux, Be Carra De, “Tenasuh”, Ġslam Ansiklopedisi, MEB, Ġstanbul, 1979, c. XII, (158-160), s. 

158. 
193

 Ducasse, A Critical Examination of the Belief in a After Death, s. 489. 
194

 Koç, Ölümsüzlük DüĢüncesi, s. 115. 



46 

 

1.1.2.  Tenasühün ÇeĢitleri 

Tenasüh inancı farklı Ģekillerde tezahür etmektedir. Elbette her inanç 

çevresinde bu tanımlamalar değiĢmekle birlikte genel bir benzerliğin varlığından 

bahsedebiliriz. Tenasüh bir mekândan diğerine ya da bir cisimden bir baĢka cisme 

intikal manalarını içerdiği için, bu aktarımın, bazı dinlerin ve aĢırı fırkaların 

inandıkları farklı Ģekil ve türleri bulunmaktadır. Bunları genel manada üç baĢlıkta ele 

alabiliriz; 1- Ġnsan ruhunun baĢka insan, hayvan, bitki ya da cansız varlıklarda tekrar 

bedenlenmesi (Klasik Tenasüh),  2- Devirlerin Tenasühü,  3- Ġlahi ruhun seçkin 

Ģahıslarda yeniden bedenlenmesi (Hulûl). ġimdi bunları kısaca açıklayalım. 

1.1.2.1. Klasik Tenasüh 

Ruhun baĢka bedenlere intikali konusundaki ilk görüĢe göre ruh her ölümden 

sonra yeniden insan, hayvan, bitki ya da cansız bir varlığa yerleĢmektedir. Bu 

tenasühte insan ruhu tüm kategorilerde ve bedenlerde bulunabilmektedir.
195

 

Hinduizm, Caynizm ve Budizm‟de bu Ģekilde bir tenasüh düĢüncesi görülmektedir. 

Klasik manada tenasühün dört ayrı Ģekilde gerçekleĢtiği belirtilmektedir. 

Yeniden bedenlenme inancının olduğu gruplarda ölen bir insanın ruhunun tekrar 

baĢka bir insanda bedenlenmesini ifade eden kavram “nesh”tir. Diğer bir kavram da 

“mesh”tir. Ölen kimsenin ruhunun bir hayvanda yeniden bedenlenmesi anlamına 

gelmektedir. Mesh inancı tenasühe inanan her din ve fırkada görülmemektedir. 

Ancak tenasühe inananlar açısından özellikle inançsızlar, baĢka din mensupları ve 

çok günahkâr dindaĢlar için öngörülen akıbet meshtir. “Rash” da insan ruhunun bir 

bitkide yeniden dirilmesidir. “Fesh” ruhun cansız varlıkta bedenlenmesini 

anlatmaktadır.
196

 Bu son ikisi daha sonra göreceğimiz üzere çok az rastlanan tenasüh 

çeĢitlerindendir. Ġncelediğimiz bâtınî fırkaların da mesh ve fesh inancını büyük 

oranda inkâr ettiklerini görmekteyiz. 

                                                 
195

 Yitik, Hint Kökenli Dinlerde Karma Ġnancının Tenasüh Ġnancıyla ĠliĢkisi, s. 69. 
196

 ġehristânî, el-Milel ve‟n-Nihal, c. I, s. 178; Günaltay, Felsefe-i Ûlâ, s. 191. 



47 

 

1.1.2.2. Devirlerin Tenasühü  

Diğer bir tenasüh çeĢidi olarak “devirlerin tenasühü” karĢımıza çıkmaktadır. 

Ġnsan ruhunun ölümden sonra tenasüh yoluyla baĢka bir bedene geçiĢ yapacağına 

inanan toplumlar analiz edildiğinde bu intikalin bireysel ya da külli olabileceği 

görülmektedir. Külli tenasüh devirlerin tenasühü Ģeklinde de açıklanabilir. Burada 

bireysel değil topluca bir ruh intikali söz konusudur. Devirlerin tenasühünde 

dünyadaki her Ģeyin zamana ait unsurları topluca bir sonraki devre intikal etmektedir. 

Belirtilen süre dolunca ikinci, üçüncü, dördüncü devirler baĢlar ve bu böyle devam 

eder. 

Devr/ Edvâr ifadesi, bir Ģeyin etrafında tavaf etmek veya bir Ģeyin baĢladığı 

yere geri dönmesi manasında kullanılmaktadır.
197

 Kevr ise sarmak, dürmek, 

katlamak manalarına gelmektedir. Devirlerin baĢladığı aynı yerlerde 

tamamlanmasına “kevr” adı verilir.
198

 Bâtıni öğretiler epistemolojilerini döngüsel-

devirli zaman anlayıĢı üzerine inĢa etmiĢlerdir. Buna göre Ġsmaili kozmolojide tarih, 

sürekli bir devinim, döngü ve tekâmüldür. Çok sayıda devirden oluĢan kozmik çağa 

ise kevr adını vermiĢlerdir.
199

 Bu tenasüh Ģekli, âlemdeki her Ģeyin kendi ekseni 

etrafında tavaf etmesi, dönmesi ve devirlerin tekrar etmesidir. GeçmiĢte yani bir 

önceki devirde olan Ģeyler bir kez daha meydana gelir. Devr inancı olan dinlerde 

zaman sabit olmasa da her devir 70, 90, 500, 1000 vb. yıllık periyotlara bölünmüĢtür. 

ġehristȃnî‟nin tespitlerine göre, devirlerin tekrarı sonsuzdur ve her devirde, önceki 

devirde olan Ģeylerin aynısının gerçekleĢmesi mümkündür. Buradan anlaĢıldığı üzere 

de bu çeĢit tenasühte ruh her devirde yeni bir elbise giymektedir. Tenasühün bu Ģekli 

Hinduizm‟de ve Harran Sâbiîlerinde bulunmaktaydı.
200

 

Bireysel anlamda ruhların tenasühü yaygın Ģekilde karĢımıza çıkarken devr 

tenasühü kısmen görülmektedir. Ġslam toplumunda da çoğunlukla bireysel tenasüh 

gözlenmektedir. Devr tenasühü ise daha çok seçkin Ģahısların tenasühü inancında 

                                                 
197

 Ġbn Manzûr, Lisânü‟l- Arab, c. 4, s. 296; Ritter, Hellmut, “Devir”, ĠA, MEB, 1864, c.3, s.558; 

Yurdagür, Metin, “Devir”, DĠA, TDV Yayınları, c.9, Ġstanbul, 1994, s. 232. 
198

 Ġbn Manzûr, Lisânü‟l- Arab, c. 5, s. 155;  
199

 Kutluer, Ġlhan, “Devir”, DĠA, c.9, s.232-234; Tan, Muzaffer, “Ġsmaili davet: Sosyo- Politik GeliĢim 

Süreci”, s. 93. 
200

 ġehristânî, el-Milel ve‟n-Nihal, s. 362. 



48 

 

karĢımıza çıkmaktadır. Seçkin imamların ve kurtarıcı mehdilerin belirli devirlerde 

geri gelerek tanrıya inanan toplulukları zulümden kurtaracağına inanılmaktadır. 

Bâtıni fırkalarda bu konunun ayrıntılarına değinilecektir. 

1.1.2.3. Ġlâhî Ruhun Seçkin ġahsiyetlerde Tenasühü ya da Hulûl 

Tenasühün bu çeĢidi insanlığın en eski devirlerinden günümüze kadar, 

iktidarını güçlendirmek isteyen otorite sahiplerince bir meĢruiyet kaynağı olarak 

kullanılmıĢtır. Kutsal bir makam tarafından seçildiği iddiasıyla kurulan tanrısal 

krallıklar, yetkilerini ilahi güçlerle irtibatlandırarak otoritelerini 

sağlamlaĢtırmıĢlardır. Böylelikle halk, hükümdarlarının birtakım ilahi niteliklere haiz 

olduğuna inanmıĢ ve krallarını ilah ya da yarı ilah gibi insanüstü özelliklere sahip 

kiĢiler olarak telakki etmiĢtir.
201

 Tarihte Fars, Hint, Mısır, Türk, Japon ve 

Mezopotamya‟da yaĢamıĢ birçok kültürde tanrısal krallık anlayıĢının çeĢitli 

versiyonları görülmüĢtür. 

Örneğin Farslar, krallarını tanrısal varlıklar olarak görmüĢler, onların 

yeryüzünde Allah‟ın gölgesi olduğuna ve Allah tarafından seçildiklerine 

inanmıĢlardır. Dolayısıyla onlara itaat etmek zorunludur.
202

 Fars kültüründeki Ģahın 

kutsallığı fikrinin ZerdüĢtlük etkisiyle varlığını sürdürdüğü anlaĢılmaktadır. Çünkü 

ZerdüĢt inancında da Tanrı Ahura Mazda ile Kral arasında bir bağlantı söz 

konusuydu.
203

 

Hint dinlerinde de Avatar olarak isimlendirilen Tanrı‟nın tezahürü kutsal 

varlıklar vardır.  Avatarlar Tanrı‟nın insan ya da hayvan Ģeklinde bedenleĢerek 

dünyaya indiği varlıklardır.
204

 Dokuzuncu avatar olarak bilinen Hint geleneğindeki 

Buda tasavvuru da tanrı ViĢnu‟nun, maddi formda yeryüzüne inmiĢ Ģeklidir. Yani 

                                                 
201

 Ahmetoğlu, ġahin, “Ġslam Mezhepleri Tarihinde Karizmatik Liderlik AnlayıĢı: Hz. Ali Örneği”, 

Milel ve Nihal Ġnanç, Kültür ve Mitoloji AraĢtırmaları Dergisi, c.7, Sy. 3, Eylül-Aralık 2010, s. 

171; Niyazi Akyüz, “Dinlerin TeĢekkülünde Dini Liderlerin Karizması”, AÜĠFD, c. 41, 2000, s. 282. 
202

 Topaloğlu, “Eski Ġran‟daki Yarı Tanrı-Kral AnlayıĢının ġii Ġmamet Ġnancına Etkisi”, s. 75;  
203

 Günaltay, ġemsettin, Ġran Tarihi, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 1987, s. 261; Tezcan, 

Mehmet, “Eski Ġranlılarda Xvarenah AnlayıĢı ve Bunun Türklerdeki Kut Ġle Münasebeti”, Tarih 

Ġncelemeleri Dergisi, c. 22, Sy. 2, 2007, s. 178;  
204

 Kutlutürk, Cemil, Hinduizm‟de Avatar Ġnancı, Otto Yay. Ankara, 2017, s. 37-38; Gündüz, 

ġinasi, Din ve inanç Sözlüğü, s. 50. 



49 

 

Buda tanrısal bir varlık olarak kabul edilmekte ve ona ibadet edilmektedir.
205

 Antik 

Mısır‟da da iktidarı elinde bulunduran kralların ilâhî güce sahip olduklarına 

inanılmaktaydı. Bu kralların her biri aynı zamanda bir ilâhın ismini taĢımaktaydı.
206

 

Firavunlar da tanrısal ruhun tezahürleri olarak görülmekteydi. Onlar yeryüzündeki 

nizamın korunmasından sorumluydular ve mabetlerde onlar adına ibadet yapılıyordu. 

Ayrıca Firavun öldüğünde onun, babası Tanrı Ra‟ya yükseldiğine inanılmaktaydı.
207

 

Ġktidarın babadan oğula veya kardeĢten kardeĢe intikal ettiren firavunlar 

meĢruiyetlerini Tanrı‟ya dayandırmıĢlardır. 

Eski Türklerdeki Kut anlayıĢında da Tanrı adına hâkimiyetin hükümdarlara 

verildiğine inanılmaktaydı.
208

 Türk ve Moğol hanedanlarının Gök Tanrı tarafından 

gönderilen bir soya dayanmaları gerekmekteydi. Soylarının tanrısal bir menĢei 

olduğuna, doğaüstü özel yeteneklerle donatıldıklarına inanılan kağan ve hakanlar 

Tanrı‟nın kendilerine tevdi ettiği vazifeyi yerine getiren kutsal memurlardı.
209

 

Bununla birlikte kağan Tanrı‟nın kendisine verdiği özel vasıfların dıĢında, 

olağanüstü bir varlık olarak görülmemiĢtir. Görevini hakkıyla yerine getiremezse 

Tanrı ondan bu sorumluluğu geri alabilirdi.
210

 Moğollarda ise tanrısal otoritenin 

yanında Cengiz Han, Tanrı‟nın yeryüzündeki temsilcisi ya da Tanrı‟nın oğlu olarak 

da görülmekteydi.
211

 Kadim Mezopotamya uygarlıklarında ise krallar hem Tanrı‟nın 

yeryüzündeki temsilcisi hem de Tanrılar dünyası ile insanlar dünyası arasında bir 

aracıydılar.
212

 Sümerler‟de krallar yarı Tanrı kabul edilirdi. GılgamıĢ destanında 

                                                 
205

 Kutlutürk, Hinduizm‟de Avatar Ġnancı, s. 142-146; Yitik, Ali Ġhsan, Doğu Dinleri, ĠSAM, 

Ankara, 2017, s. 84. 
206

 Ġnan, Afet, Eski Mısır Tarih ve Medeniyeti, Türk Tarih Kurumu Yay. Ankara, 1987, s. 58; 

Frankfort, Henry, Kingship and the Gods, The University of Chicago Press, Chicago, 1948, s. 150. 
207

 Harman, Ömer Faruk, “Firavun”, DĠA, TDV Yay. c. 13, Ġstanbul, 1996, s. 119; Ġnan, Eski Mısır 

Tarih ve Medeniyeti, s. 166. 
208

 KarakaĢ, Selim, “Kut-Tanrı ĠliĢkisi Bağlamında Türklerde Yönetim Erkinin Ġlahi Temelleri”, 

GÜGEFD, c. 29, 2009, s. 30-32; Bogenbayev, Nurbolat- Calmırza, Aydın, “Eski Türk Dünya 

GörüĢündeki Kut ve Karga Kavramları”, Milli Folklar Uluslararası Kültür AraĢtırmaları Dergisi, 

Sy. 103, 2014, s.70. 
209

 Arslan, Mahmut, “Eski Türk Devlet AnlayıĢı ve Kutadgu Bilig”, OMÜEFD, c. 1, 1986, s. 103-

104. 
210

 Karadeniz, Hasan Basri, “Türklerde „Kut‟ Kavramı ve Osmanlıların Kutsiyet Elde Etme Çabaları”, 

Akademik BakıĢ Uluslararası Hakemli Sosyal Bilimler E-Dergisi, Sy. 7, 2005, s. 3; Arslan, Eski 

Türk Devlet AnlayıĢı ve Kutadgu Bilig, s. 104. 
211

 Roux, Jean Paul, Türklerin ve Moğolların Eski Dini, çev. Aykut Kazancıgil, ĠĢaret Yay. Ġstanbul, 

1994, s. 91; Kafalı, Mustafa, “Cengiz Han”, DĠA, TDV Yayınları, c. 7, Ġstanbul, 1993, s. 367-369. 
212

 Eliade, Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi (TaĢ Devrinden Eleusis Mysteria‟larına), c. I, s. 

95- 96. 



50 

 

kahramanların hem kral hem de ilah oldukları görülmektedir.
213

 Japon 

imparatorlarının da Tanrıların soyundan geldiğine inanılmaktaydı. ġintoizm‟deki 

kami inancına göre sadece imparatorlar değil Japon adaları ve Japon halkı da ilahi 

kökenlidir.
214

 Dolayısıyla Japonya Tanrılar ülkesi olarak görülmektedir. 

ġintoizm‟deki tanrısal devlet kültürü imparatorlara sınırsız otorite sağlamıĢ ve onları 

ilah konumuna yükseltmiĢtir.
215

 

1.1.3. Tenasüh Ġnancı Ġle BenzeĢen Kavramlar 

Ruh, tenasühçü dini geleneklerde farklı anlamlar kazanmıĢtır. Buradaki 

tanımlamalar genel çerçeveyi ortaya koymaktadır. Ancak ilkel kabile dinlerinden en 

geliĢmiĢ sosyo-ekonomik topluluklarda ortaya çıkan Yeni Dini Hareketler‟e kadar 

çeĢitli zaman ve yerlerde karĢımıza çıkan ruh göçü inancının baĢka açıklamalarının 

da olabileceği akılda tutulmalıdır. ÇeĢitli çağlarda ve toplumlarda derin izler bırakan 

tenasüh inancının daha iyi anlaĢılabilmesi için tenasühe benzeyen kavramları 

sorgulamak gerekmektedir. Burada tanrısal varlıktan maddi âleme ve beĢere doğru 

bir seyir takip edileceğinden avatar, hulûl-ittihat, reenkarnasyon ve devr sıralamasına 

dikkat edilmiĢtir. Ayrıca Yedi Devir, YıldızlaĢma ve Tekammus gibi tenasühle 

benzeĢen kavramlar da ilgili fırkalar incelenirken ele alınacaktır. 

1.1.3.1. Avatar  

Sanskritçe bir kavram olan “avatar” ava (iniĢ) ve ti (çaprazlama) 

kelimelerinin birleĢimiyle türetilmiĢtir. Tanrının yeryüzüne inmesi ve insan ya da 

baĢka bir varlıkta bedenlenmesi avatar sözcüğüyle ifade edilmektedir.
216

 Kavram 

Hint dinlerinde tanrının dünyada değiĢik Ģekillerde bedenlenmesi anlamında eskiden 

beri kullanılmakla birlikte MÖ. III. veya II. yüzyılda yazılan meĢhur Mahabharata 

                                                 
213

 Demirci, KürĢat, Eski Mezopotamya Dinlerine GiriĢ, AyıĢığıkitapları Yay. Ġstanbul, 2013, s. 27. 
214

 Demirci, “ġintoizm”, DĠA, TDV Yay. Ġstanbul, 2010, c. 39, s. 178; ġenavcu, Halil Ġbrahim, 

“ġintoizm‟de Tanrı”, Bir Dünya Tanrı, Ed. Mustafa Tekin, Rağbet Yay. Ġstanbul, 2022, s. 349-366. 
215

 Örnek, Sedat Veyis, “Japonya ve Türkiye‟deki Dini, Kültürel ve Sosyal Reformlara Bir BakıĢ”, 

çev. Özlem Akgök, Folklor/Edebiyat Dergisi, c. 21, Sy. 82, 2015/2, s. 493-494.  
216

 Sheth, Noel, “Hindu Avatara and Christian Incarnation: A Comparison”, Philosophy East, West, 

c. 52, S. 1, 2002, (98-125), s. 99, 100. 



51 

 

destanın bir bölümünü oluĢturan Bhagavad Gita‟da sistemleĢmiĢtir. Burada hayatın 

amacı (dharma) bozulup, günahkârlık (adharma) çoğalınca tanrının yeniden 

bedenleneceği anlatılmaktadır.
217

 Bu inanca genel anlamda avatar denilmektedir. 

Avatar terimi, Tanrı‟nın aldığı bir takım bedensel formları ifade etmek için 

kullanılmaktadır. Teolojik olarak, Hindu tanrılarının en önemlisi olan ViĢnu ile 

iliĢkilendirilmektedir. Hinduizm‟de avatar, Tanrının yeryüzünde görünmesi veya 

gökten iniĢi olarak bilinse de özelde Tanrı ViĢnu‟nun dünyadaki tezahürleri yoluyla 

dünyaya müdahale etmesi anlamına gelmektedir. Avatar inancı Hinduizm‟in kendine 

has birçok değer yargılarını ve toplumsal özelliklerini barındıran; bu değerlerin 

nesiller arası aktarımını sağlayan en temel inançlardan biridir. Tanrı ViĢnu 

kötülükleri ortadan kaldırmak, adaletini ortaya koymak ve yolunu ĢaĢırmıĢ Hindulara 

yardım etmek için avatarlar Ģeklinde yeryüzüne gelmektedir. Özellikle toplumda dini 

ve ahlaki bozulmalar görüldüğü zamanlarda avatarlar evrensel düzeni yeniden 

dengelemek için ortaya çıkmaktadırlar. Avatar inancı sayesinde Hinduizm asırlarca 

varlığını koruyabilmiĢ, bedenleĢme düĢüncesi de Hindular arasında güçlü bir biçimde 

yaĢamaya devam etmiĢtir.
218

  

Avatar inancının ortaya çıktığı dönemde Hint inançları arasında güçlü bir 

Ģekilde varlığını devam ettiren samsara-tenasüh düĢüncesi de avatar inancının 

yaygınlaĢmasını ve tutarlılığını desteklemiĢtir. Avatarların farklı zamanlarda ve 

insanlığın kurtuluĢuna yardımcı olmak maksadıyla yeryüzüne inerek bedenleĢmeleri 

tenasüh inancıyla izah edilmeye çalıĢılmıĢtır. Hinduizm‟deki tenasüh düĢüncesine 

göre ruhun doğum-ölüm çarkından kurtulup nihai özgürlüğe ve mutluluğa 

                                                 
217

 Yitik, Ali Ġhsan, “Avatara”, Felsefe Ansiklopedisi, ed. Ahmet Cevizci, Etik, c. I, Ġstanbul, 2003, s. 

745; Ürdüç, Gülsüm, “CisimleĢme”, Felsefe Ansiklopedisi, ed. Ahmet Cevizci, Babil, c. III, Ġstanbul, 

2004, (240-246), s. 240. 
218

 Hein, N.J., “Avatar, Avatara”, The Perennial Dictionary of World Religions, ed. Keith Crim, 

Harper San Fransisco Publisher, New York, 1981, s. 82; Kutlutürk, Cemil, Hinduizm‟de Avatar 

Ġnancı, s. 37-38. Avatar inancı, tam anlamıyla Destanlar Dönemi‟nde ĢekillenmiĢtir. Dönemin klasik 

dini metinlerinde, insan Ģekline girebilen ve insani özellikler taĢıyan bir Tanrı tasavvuru göze 

çarpmaktadır. Hem avatar hem de tenasüh inancının Hint dinlerindeki anlam ve yerini daha iyi 

görebilmek için o dönemde Hindu toplumunda meydana gelen bir takım hareketlilikler bu inancın 

tutunmasında etkili olmuĢtur. Bilhassa bu dönemde çok sayıda göçebe topluluğun Hindistan‟a gelerek 

kast sistemini zayıflattıkları ve kastlar arasındaki dengelerin değiĢmesine neden oldukları 

bilinmektedir. Bunun yanında bozulan sosyal düzen ve ahlaki yozlaĢma da toplumda avatar inancının 

ortaya çıkıĢını hazırlamıĢtır. Bunun neticesinde Hint toplumunda Tanrı ViĢnu‟nun yeryüzüne gelerek 

insanlara yardım etmesi ve bozulan düzeni, dharmayı yeniden tesis etmesi beklentisi ortaya çıkmıĢtır. 

Bkz. Sheth, “Hindu Avatara and..,” s. 114; Hein, “Avatar, Avatara”, s. 83. 



52 

 

eriĢebilmesi için baĢarılı bir Ģekilde karmasını tamamlaması gerekmektedir. Bunun 

için de bir yol göstericiye ihtiyacı vardır. ĠĢte bu noktada Tanrı avatar Ģekline 

bürünerek insanlara kurtuluĢa ulaĢma yollarını göstermektedir. Bu Ģekilde tanrı 

insana merhametini göstermiĢ olmaktadır.
219

 Buna göre aslında avatarların hepsi 

tanrı ViĢnu‟nun değiĢik dönemlerdeki bedenleĢmeleridir. Ġslam toplumlarındaki 

mesih inancı bu açıdan avatardan farklıdır. Mesih‟in ululuğuna inanç ve ona birçok 

olağanüstü vasıf yüklemesi yapılsa da Mesih‟in tanrının kendisi olduğu açıktan iddia 

edilmemektedir. 

1.1.3.2. Hulûl Ve Ġttihâd 

Hulûl ve ittihad Ġslam toplumlarında tenasüh fikrinin ortaya çıkmasına ve 

yaygınlaĢmasına zemin hazırlamıĢtır. Bu nedenle önce bu kavramlar üzerinde 

duracak sonra da tenasühle aralarındaki irtibatı ortaya koymaya çalıĢacağız. 

Ġslam inanç ve düĢünce dünyasında çok öncelerden beri yer etmiĢ bir kavram 

olan hulȗl, Arapça   حل kökünden türetilmiĢtir. Kelime olarak çözmek, halletmek, 

zuhur etmek, bir yere konmak, yerleĢmek, bir Ģeyin içine nüfuz etmek ve bir yere 

intikal etmek anlamlarını ihtiva etmektedir.
220

 Dini literatürde iki cismin birleĢimidir 

ki birine yapılan gönderme diğerine atıfta bulunur.
221

 Bir Ģeyin bir Ģeye hulûl 

etmesinin anlamı, onun kendi içindeki varlığının, o Ģeyin varoluĢunun ta kendisi 

olmasıdır.
222

 Hulûl aynı zamanda cevher-araz, yaratıcı-yaratılan arasındaki iliĢkiyi 

anlatmakta ve Allah‟ın yarattığı varlıkların bedenine intikal etmesi düĢüncesini ifade 

etmektedir.
223

 Tanrının eĢyaya intikal etmesi ya da bir insan bedenine bürünmesi 

Ģeklinde iki farklı yönü olan hulûl anlayıĢı, tenasüh inancıyla oldukça yakın anlamlar 

içermektedir.
224

 Ancak tenasüh insan ruhunun ölümden sonra baĢka bir insan ya da 

hayvan bedenine geçmesini ifade ederken, hulûl daha çok Allah‟ın bir insan 

                                                 
219

 Sheth, “Hindu Avatara and..,” s. 99; Kutlutürk, Hinduizm‟de Avatar Ġnancı, s. 53, 107, 128; 

Arslan, Hammet, “Dinler Tarihinde..,” s. 51. 
220

 Ġbn Manzur, Lisânü‟l-Arab, c. II, s. 972; Cürcânî, Kitâbü‟t-Ta‟rifât, Beyrut, 1985, s. 98. 
221

 el- Büstânî, Dâiratü‟l- Meârif, Matbaati‟l Meârif, Beyrut, 1883, c. 7, s. 157. 
222

 et- Tehânevî, KeĢĢâf Istılâhâtü‟l- Fünûn ve‟l- Ulûm, Mektebetü Lübnan, Beyrut, 1996, c. I, s. 

706. 
223

 el-Ġsfehânî, Râgıb, el-Müfredât fi Garîbi‟l-Kur‟an, hzr. Seyyid Kîlânî, Kahire, 1381/1961, s. 706. 
224

 Demirci, KürĢat, “Hulûl”, DĠA, TDV, Ġstanbul, 1998, c.18, s.340. 



53 

 

bedeninde cisimleĢmesi anlamına gelmektedir. Bu bazen seçilmiĢ bir kiĢiye veya 

belirli kiĢilere hasredilirken (muayyen ya da seçkin Ģahsiyetlerde hulûl), bazen de 

Allah‟ın her Ģeyde görünmesi, her yerde bulunması, her dilde konuĢması ve her 

insanda tecelli etmesi (mutlak hulûl) Ģeklinde anlaĢılmaktadır.
225

 

Hulûl ve ittihad telakkileri birbirlerine oldukça yakın manalar ihtiva 

etmektedir. Ġttihad kavramı hakiki ve mecazi anlam olarak iki Ģekilde açıklanabilir. 

Hakiki manada olan bir Ģeyin baĢka bir Ģeye dönüĢmesidir.
226

 Mecazi manada ittihad 

ise ya değiĢim ve geçiĢ yoluyla bir Ģeyin baĢka bir Ģey olması, ya da sentez- birleĢme 

yoluyla bir Ģeyin baĢka bir Ģeye dönüĢmesidir. Seyr-i sülûk ehlinin tanımına göre ise 

tek bir mutlak varlığın tasdik edilmiĢ varlığının ifadesidir ki her Ģey O‟nun 

huzurunda vardır, kendinde yoktur.
227

 Ġttihad iki kısımdır. Muayyen ittihad tıpkı 

muayyen hulûl gibi Hakk‟ın varlığının özünün yaratılmıĢların varlığının özü olduğu, 

göklerin ve yerin yaratıcısı olan Allah‟ın varlığının yaratılmıĢların varlığı ile aynı 

olduğu manasındadır. Bu düĢünceyi savunanlar, sonradan yaratılmıĢların Yaradan‟ın 

varlığının özü olduğunu, ne O‟nun dıĢında ne de O‟ndan baĢkası olmadığını 

söylerler.
228

 

Hulûl inancının Ġslam dünyasına intikalinde bilhassa Yeni Platoncu felsefenin 

rolü büyüktür. Yeni Platoncu felsefeye göre, tüm varlık âlemi Tanrı‟dan baĢlayarak 

bir akıĢ (sudûr) halindedir. Buna göre Sudûr Nazariyesinde insanın var olma amacı, 

kozmik varlığıyla yeniden bir araya gelerek kurtuluĢa ermektir.
229

 Söz konusu 

düĢünce Ġsmaili âlimler ve felsefi/nazari tasavvuf tarafından kendilerine özgü bir 

biçimde yeniden yorumlanmıĢtır. Özellikle felsefi/nazari tasavvufta bu konuda üç 

yaklaĢım göze çarpmaktadır: Ġlki Allah‟ın âlemde mündemiç (içkin) olduğunu ve her 

Ģeye hulûl ettiğini kabul eden panteist-mutlak hulûl anlayıĢı; ikincisi Allah‟ın âlemde 

hem içkin hem de aĢkın olduğunu iddia eden vahdet-i vücutçu yaklaĢımdır.
230

 Buna 

                                                 
225

 ġehristânî, Milel ve‟n-Nihal, s.178. 
226

 et- Tehânevî, KeĢĢâf, c. I, s. 707. 
227

 et- Tehânevî, KeĢĢâf, , c. II, s. 1774. 
228

 Ġbn Teymiye, Mecmûatü‟r- Resâil ve‟l- Mesâil, c. I, s. 172. 
229

 Tan Muzaffer, “Tarihsel Süreçte Ġsmaîlilik ve YaĢadığı FarklılaĢmalar”, FÜĠFD, 2012, Sy. 17, s. 

128-129. 
230

 Yavuz, Yusuf ġevki, “Ġslam DüĢüncesinde Hulûl”, DĠA, Ġst, 1998, c. 18, s. 342. Tasavvuftaki hulûl 

ve ittihat fikirleri vahdet-i vücut anlayıĢı dıĢında da karĢımıza çıkmaktadır. Bunlardan biri meydana 

çıkma, belirme ve zuhur etme Ģeklinde tanımlanan “bürûz” sözcüğüdür. Günaltay‟a göre 

 



54 

 

göre âlem Allah‟ın isim ve sıfatlarının tecellisinden ibarettir. Ancak Allah aynı 

zamanda yaratılmıĢ hiçbir Ģeye benzemeyen mutlak ve aĢkın bir varlıktır. Üçüncü 

yaklaĢım ise sudûrcu anlayıĢtır: Âlem Tanrı‟dan bir akıĢ neticesinde varlık bulmuĢtur 

ve nihayetinde her Ģey Tanrı‟yla yeniden birleĢecektir.
231

 

Ġlk dönem Ġslam toplumlarında tasavvufi anlayıĢlar üzerine araĢtırmalar 

yapan Hucvîrî, ittihat ve hulûl düĢüncesinde olan bazı sȗfi gruplardan bahsetmiĢ ve 

bunların kısmen Brahmanizm ve Hint dinlerinden etkilendiği kanaatinde olduğunu 

söylemiĢtir. Gazne‟de doğan ve Hint kültür coğrafyasında yetiĢen KeĢfü‟l-Mahcȗb 

yazarı Hucvîrî‟ye göre bu fikirlerin öncelikle Ġran bölgesinde yayılması Hint 

kültürüyle olan yakınlığına bağlanabilir. Bu dönemde hulûl düĢüncesinin ana 

eksenini ilgili fırkaların kendi imamlarını veya Ģeyhlerini yüceltme gayreti 

oluĢturuyordu. Kendi imamları ve Ģeyhleri hakkında ileri giden gruplar iddialarını 

halka kabul ettirmek için Allah‟ın ruhunun önce peygamberlere sonrasında da veli 

kullarına geçtiğini iddia etmiĢlerdir. ġii ekollerde hulûlün ancak kan bağıyla, 

peygamberin soyuna dayandırılarak temellendirilirken tasavvuf geleneğinde daha 

dolambaçlı ancak yine de asil bir soya dayanmak esas olmuĢtur.
232

 

Hristiyanlıktaki enkarnasyon inancı hulûl inancının bir benzeri olarak 

görülebilir. Ġnkarnasyon Ģeklinde de ifade edilebilen bu kavram Latince‟de “et” 

anlamında “caro” ve “ete kemiğe bürünme” anlamına gelen “incarno” sözcüğüyle 

ifade edilmektedir.
233

 Teknik açıdan Tanrının ruhsal mahiyeti yanında insan 

bedenine girmesini ifade etmektedir. Ġnsanlığın kurtuluĢu için yol gösterici olmak 

isteyen Tanrı acı çeken, mutluluk yaĢayan ve ölümü tadan bir varlığa yani Ġsa‟ya 

                                                                                                                                          
tasavvufçularda klasik anlamda tenasüh ve hulûl yoktur. Bunun yerine Allah‟ın yüce sıfatlarını ve 

hallerini kâmil bir kuluna aksettirmesi anlamında bürûz vardır. Böylece bu kâmil kiĢi Allah‟ın 

mazharı (tecellisi) olmaktadır. Burada açıkça Allah‟ın bir kulunda bedenlenmesi yerine Allah‟ın sıfat 

ve hallerinin insanda tecelli etmesi anlayıĢı vardır. Bkz. Günaltay, Felsefe-i Ûlâ, s. 221. Bâtınî 

fırkalarda karĢılaĢtığımız Ģekilde tanrısal ruhun dolaĢması anlatılmaz ancak hulûl olmadan kiĢilere 

kutsiyet yüklenmesinin önü açılması açısından dikkat çekicidir. Bürûzilik kavramının tasavvufa Hint 

inançlarından geçtiği de iddia edilmektedir. Ayrıca kavramın Ahmediyye‟de kullamını hususundaki 

değerlendirmeler için Bkz. Küçüköner, Halide Rumeysa, “Mirza Gulam Ahmed ve Ahmedîlerin 

Mirza Gulam Ahmed Telakkisi”, Diyarbakır: Dicle Ünv. SBE. 2018, s. 293-295. 
231

 Kaya, Mahmut, “Sudûr”, DĠA, Ġst, 2009, c. 37, s. 467-468. 
232

 Hucvirî, KeĢfu‟l-mahcûb: Hakikat Bilgisi, s. 388-389; Al-Hujwîrî, Ali b. Uthman Al-Jullȃbî, The 

Kashf Al-Mahjȗb: The Oldest Persıan Treatıse On Sufiis,. çev. R. A. Nicholson, Hertford, 

Stephen Austın And Sons, 1911, s. 236, 260. 
233

 Walter Drum, “The Incarnation”, The Catholic Encyclopedia, Robert Appleton Company, c. 7. 

New York, 1910, https://www.newadvent.org/cathen/07706b.htm, Online eriĢim. 1.11.2021. 

https://www.newadvent.org/cathen/07706b.htm


55 

 

dönüĢür. Ġlk dönem Hristiyan konsillerinde genel kabul gören bu inancın eski gnostik 

ve ezoterik inançlardan alındığı düĢünülmektedir. VII. yüzyıldan itibaren Anadolu‟da 

ortaya çıkan erken dönem heretik Hristiyan gruplardan Paulikanlar ve Tondrakiler 

Hz. Ġsa‟nın Tanrı olarak doğmadığına, bu vasfın ona sonradan verildiğine 

inanmıĢlardır.
234

 Bu inanıĢa göre Tanrı, 30 yaĢından sonra Ġsa‟yı oğlu olarak seçmiĢ 

ve onun bedenine yerleĢmiĢtir.
235

 Üstelik onlar bunun sadece Hz. Ġsa‟ya has olmayıp 

kendi mensuplarından dindar olanların da Ġsa‟nın konumuna yükselebileceğine yani 

Tanrısal ruhun bedenlerine yerleĢebileceğine inanmaktadırlar. Bunun için Tanrı‟nın 

emirlerine uymak ve “ben”i ortadan kaldırmak gerekmektedir.
236

 Hıristiyanlık‟taki 

görüĢüne göre özetle Tanrı insan bedenine girmekle tanrısallığını kaybetmez. Onun 

tanrısal ve insani kiĢiliği mükemmel bir Ģekilde Ġsa-Mesih‟in bedeninde ortaya 

çıkmıĢtır.
237

 

Enkarnasyonun üç ayrı Ģekilde gerçekleĢebileceği söylenebilir; öncelikle ve 

yaygın olan enkarnasyon fikrine göre Tanrı Ġsa-Mesih suretinde bedenlenmiĢtir. 

Ġkinci fikre göre inkarnasyon Ġsa-Mesih‟le sınırlı değil baĢka dini liderlerde de 

gerçekleĢebilir. Daha az karĢılaĢılan ve Gnostisizm‟de gördüğümüz bir görüĢe göre 

ise Tanrı‟nın günahkâr insan bedeninin temizlenmesi için tekrar tekrar dünyaya 

gelmesini ifade etmektedir.
238

 

Gulat ġia‟da ise genel olarak Allah‟ın ruhunun imamlara intikal ettiği 

düĢüncesi yaygındır.
239

 Tanrı‟nın doğası, ruh ve ölüm sonrası gibi konular 

neticesinde Tanrı‟nın kendisini değiĢik biçimlerde ya da varlıklar üzerinde gösterdiği 

erken dönemlerde tartıĢılmaya baĢlanmıĢtır. Tanrısal özün öncelikle imamlar baĢta 

olmak üzere bir takım seçkin Ģahsiyetlerin bedenlerine intikal ettiği Ģeklinde 

                                                 
234

 Ay, Resul, “Bizans‟tan Osmanlı‟ya Anadolu‟da Heterodoks ĠnanıĢlar: „Öteki‟ Dindarlığın Ortak 

Doğası Üzerine (650-1600)”, OTAM, Sy. 31, 2012, (1-40), s. 9-10. 
235

 Fred C. Conybeare, M. A., The Key of Truth: A Manual of the Paulician Church of Armenia, 

At the Clarendon Pres, Oxford, 1898, s. 99-100. 
236

 Conybeare, The Key of Truth, s. 81. 
237

 Donald K. McKim, “Incarnation”, Westminster Dictionary of Theological Terms, Westminster 

John Knox Press, Louisville, 1996, s. 140 
238

 Waida, Manabu, “Incarnation”, Encyclopedia of Religion, ed. Mircea Eliade, c. VII, , Macmillan, 

New York, 1987, s. 160-161; Söderblom, Nathan, “Incarnation”, Encyclopedia of Religion End 

Ethics, ed. James Hastings c. VII, The Scolar Press Ilkley, Edinburgh, 1980, s. 65. 
239

 EĢ‟arî, Makâlâtu‟l-Ġslâmiyyîn, s. 36; ġehristânî, Milel ve‟n-Nihal, s. 248; Kummî, Kitâbu‟l- 

Makâlât, s. 53-54; Nevbahtî, Fıraku‟Ģ- ġîa, s. 40-41. 



56 

 

düĢünceler ortaya çıkmıĢtır.
240

 Sonraki dönemlerde bu konular özellikle imamet 

nazariyesi ekseninde yorumlanarak baĢta Hz. Ali olmak üzere, Ġmamlar üzerinden 

açıklanmıĢtır. Buna göre, ilahi ruh insan suretinde önce Hz. Ali‟ye, sonra diğer 

imamlara ve oradan da tenasüh yoluyla kendi fırkalarının önemli kiĢilerine hulûl 

etmiĢtir.
241

 Ġmamın aile Ģeceresi ve otoritesi konularında üretilen fikirler 

çerçevesinde ortaya çıkan hulûl düĢüncesi zamanla tenasüh inancıyla desteklenmiĢtir. 

Hulûl ve tenasüh inançlarının ilk ortaya çıkıĢları, ġehristânî‟ye göre Hulûliyye, 

Tenâsühiyye, MüĢebbihe ve aĢırı Râfizî fırkalarla olmuĢtur.
242

 Ġkinci bölümde bu 

fırkalar daha detaylı olarak ele alınacaktır. 

Sonuç olarak felsefi ve kelȃmi anlamda hulûl, bir vücudun araz ile cevher 

arasındaki ikiliğini ima etmektedir. Farabi‟ye göre hulûl, ruhun bedenle birleĢmesi, 

(ruh-beden hulûlü) ve Faal Akl‟ın insana hulûl etmesi Ģeklinde karĢımıza 

çıkmaktadır. Buna Hallac-ı Mansur‟un öncülüğünü yaptığı, Allah‟ın insanla 

tamamen birleĢmesi (ittihad) de eklenebilir.
243

 

1.1.3.3. Reenkarnasyon 

Birçok dini gelenekte karĢımıza çıkan tenasüh ve ruh göçü inancı temelde 

Aryan kaynaklıdır. Günümüz modern toplumlarında da Ģekil değiĢtirerek karĢımıza 

çıkmaktadır. 

Aryan kökenli (ortak dil, din, inanç ve mitolojilere sahip Hint ve Ġran 

ırkları)
244

 Hinduizm‟deki karma doktrininde insan için, sonu olmayan bir tenasüh 

döngüsü söz konusudur. Buna göre ölüm korkulacak bir durum veya yokluğa geçiĢ 

değildir. Bu nedenle her Hindu sonraki hayatının daha iyi olmasını garantileyebilmek 

için çaba gösterir. Dolayısıyla Hint kast sisteminde karma düĢüncesi etken bir 

                                                 
240

 Yavuz, Yusuf ġevki, “Ġslam DüĢüncesinde Hulûl”, DĠA, c. 18, s. 341-342; Kurt, Hasan, “ġia‟da 

Hulûl AnlayıĢının Etkileri”, Hitit Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, s. 2, c. 10, 2011, s. 20. 
241

 Ay, Resul, “Erken Dönem Anadolu Sufiliği ve Halk Ġslam‟ında Hulûlcü YaklaĢımlar ve Hulûl 

AnlayıĢının Farklı Tezahürleri”, Bilig, Sy. 72, 2015, s. 4. 
242

 ġehristȃnî, el-Milel ve‟n- Nihal, Dâru‟l Ma‟rife, 1993, Beyrut, c. I, s. 26-27.  
243

 Genel Sünni ve ġiî ulema üç hulûl düĢüncesini de reddetmiĢtir. Bununla birlikte iki gelenekte de bu 

inanca bağlı fırkalar görülmektedir. Massignon, Louis, “Hulȗl”, Ġslam Ansiklopedisi, Ġst: MEB. 

1987, (584-585), s. 584. 
244

 Yıldırım, Nimet, Ġran Mitolojisi, Pinhan Yay, 2018, Ġst, s. 16; Taraporewala, ZerdüĢt Dini, s. 23-

24. 



57 

 

otokontrol mekanizması iĢlevi görmektedir.
245

 Herkes doğduğu kastın adil olduğunu 

ve bir önceki yaĢamın sonucu bunu yaĢadığını kabul etmektedir. Böylece iyi olanlar 

daha iyi bir kasta geçmek için gayret sarf ederken, kastın alt tabakalarında bulunanlar 

da bir sonraki yaĢamlarında daha iyi bir konum için çalıĢırlar. Bu inanca göre ruhsal 

olgunluğa veya temizliğe ulaĢanların bir sonraki yaĢamlarında üst kastlarda yer 

alabilmeleri mümkün olmaktadır. Dünya hayatında mevcut düzene isyan etmeden 

yaĢamak, dini inancın bir parçası haline gelmiĢtir.
246

 

Hinduizm‟in inanç esaslarından biri olan tenasüh-karma doktrininin süreç 

içerisinde dönüĢerek batıda reenkarnasyon formunu aldığı görülmektedir. 

Reenkarnasyon inancının batıda popülerleĢmesiyle bazı marjinal Yahudi ve Hristiyan 

gruplar bu inancı benimsemiĢtir. Aynı Ģekilde 19.yy. sonlarına doğru ġarkiyatçılığın 

etkisi ve batıda akademik kariyer yapan Hinduların eğitim kurumlarında görev 

almasıyla seküler aydınlar arasında da reenkarnasyona doğru bir yöneliĢ yaĢanmıĢtır. 

Hindistan‟ın sömürge döneminde Ġngiliz yazar ve araĢtırmacıların Hinduizm ve 

Budizm‟le tanıĢmaları da bir diğer etken olmuĢtur. Bu araĢtırmacıların Uzakdoğu 

dinlerini ayrıntılı olarak incelemeleri neticesinde, bazı kesimler gizli ilimlerle 

yakından ilgilenmeye baĢlamıĢtır. Günümüzde de reenkarnasyon kavramını 

öğretilerinin merkezine alarak mezhep ya da din oluĢturma iddiasında bulunan 

değiĢik grupların varlığı göze çarpmaktadır.
247

 

Dolayısıyla tenasühü, reenkarnasyonun ilk prototipi olarak düĢünebiliriz. 

Batılı spiritualistlerce ve bilimsel araĢtırmalarda reenkarnasyon düĢüncesi bir yaĢam 

felsefesi kabul edilmekte ve tenasüh inancından özellikle ayrılmaktadır.
 248

 

                                                 
245

 Yitik, Hint Kökenli Dinlerde Karma Ġnancının Tenasüh Ġnancıyla ĠliĢkisi, s. 114.  
246

 YeĢilyurt, Temel, “Reenkarnasyon/Tenasüh DüĢüncesi”, Ed. ġaban Ali Düzgün, Kelam: El 

Kitabı, Ankara, Grafiker, 2012, s. 702i 
247

 Köse, Milenyum Tarikatları, s. 131; Özkan, Kıyamet Tarikatları: Yeni Dini Hareketler, s. 13-

25. 
248

 Reenkarnasyon konusu bilim çevrelerinde 1970‟lerden sonra popüler olmaya baĢladı. Batılı bilim 

çevreleri zamanla bu inançların bilimselliğini tartıĢma konusu yaptılar. Biyolog Huxley reenkarnasyon 

fikrinin makul bir fikir olduğunu düĢünmüĢ ve kitabında bu fikri tartıĢmalı olarak ele almıĢtır. Bkz. 

Thomas Huxley, Evolution and Ethics (Evrim ve Etik), 1st World Library-Literary Society 2003, 

Austin, s. 244-278; Psikiyatrist Stevenson tarafından sürdürülen bilimsel araĢtırmaların sonuçlarının 

yayımlanmasıyla reenkarnasyona olan ilgi biraz daha popüler hale gelmiĢtir. Reenkarnasyon 

konusunda ayrıntılı kiĢisel rapor dosyaları yayınlamıĢtır: Stevenson, Ian, Twenty Cases Suggestive of 

Reincarnation (Yirmi Açık Reenkarnasyon Vakası), The University Pres of Virginia, USA, 1974; 

 



58 

 

Réincarnation sözcüğü batı dillerinde ilk kez Kardec (v.1869) tarafından 

kullanılmıĢ ve “tekrar ete bürünme” anlamında açıklanmıĢtır. Sonraki süreçte 

Avrupalı spiritualistlerce geliĢtirilen ruh göçü fikri Hinduizm‟deki temel anlamını 

korumakla birlikte anlam kayması yaĢamıĢtır.
249

 Reenkarnasyon Fransızcada “ruhun 

tekâmülü” anlamında da kullanılmaktadır. Bu öğretide tekrar doğmak bir ceza ya da 

mükâfat değil, ruhun tecrübe ve geliĢiminin bir yoludur. Ruh yaĢamıĢ olduğu bir 

önceki gezegene reenkarne olabileceği gibi baĢka bir gezegene de reenkarne 

olabilir.
250

 Bu durumda gündelik hayatta tenasüh ve reenkarnasyon kelimeleri birbiri 

yerine kullanılsa da bu, gerçekte doğru bir kullanım değildir. Reenkarnasyon, 

tenasüh sözcüğüyle bazı benzerliklere sahip olsa da farklı anlamlar taĢımaktadır. 

Reenkarne olmak ölümle bedeni terk etmiĢ olan ruhun, dünyevi tekâmül yasasına 

aykırı olmayacak Ģekilde ve son bedenlendiği türden daha geri bir düzeyde 

doğmamak koĢuluyla tekrar bedenlenmesidir. Tenasühte ise tekrar bedenlenme farklı 

Ģekillerde olabilmektedir.
251

 

                                                                                                                                          
Stevenson, Ian, Reincarnation and Biology: A Contribution to the Etiology of Birthmarks and 

Birth Defects (Reenkarnasyon ve Biyoloji: Doğum ĠĢaretlerinin ve Doğum Kusurlarının Etiyolojisine 

Bir Katkı), Westport, Connecticut, 1997; Stevenson, Ian, Children Who Remember Previous Lives: 

A Question of Reincarnation (Reenkarnasyon ve Biyoloji: Doğum ĠĢaretlerinin ve Doğum 

Kusurlarının Etiyolojisine Bir Katkı, Doğum ĠĢaretleri ve Diğer Anormallikler), Library of Congress 

Cataloguing in Publication Data, USA, 2001; Stevenson, Ian, European Cases of the Reincarnation 

Type (Avrupa‟da Reenkarnasyon Türü Vakalar), McFarland & Co, USA, 2009. Stevenson yaklaĢık 

1000 çocuk üzerinde incelemelerde bulundu ve her vakada çocukların raporlarını sistemli olarak 

belgeledi. Böylece, çocukların anlattıkları ile ölen kiĢilere ait olguların paralellik göstermekte 

olduğunu doğrulamaya çalıĢtı. Bkz. Stevenson, European Cases of the Reincarnation Type; Aynı 

zamanda, söz konusu ölen kiĢilerde ölüm ve yaralanmaya yol açmıĢ yara izlerinin ilgili çocuklarda 

doğum iĢareti ve doğum kusuru olarak belirmiĢ olduğunu, otopsi fotoğrafları gibi tıbbi kayıtlarla 

doğruladı. Bkz. Stevenson, Twenty Cases Suggestive of Reincarnation, s. 272-73. Stevenson ilk 

incelemelerini daha ziyade, reenkarnasyon inancının yoğun olduğu ülkelerde yapmıĢtı. Bu bakımdan 

eleĢtirilmiĢtir. 

Reenkarnasyon konusunda araĢtırma yapan bilim adamlarından biri de Tucker‟dir. Ona göre 

bilinç, yaĢam boyunca vücudumuzda bulunan kuantum ve atom altı seviyede enerji olması sebebiyle 

asla yok olmuyor. Tucker, reenkarnasyona uğradığına dair iĢaretler gösteren 2.500 gençle röportaj 

yapmıĢtı. Bkz. Tucker, Jım, B, Return To Life: Extraordinary Cases of Children Who Remember 

Past Lives, St. Martin‟s, Griffin, 2015; Reenkarnasyon üzerine çalıĢan uzmanlar arasında Ramster, 

Weiss, Semkiw ve baĢkaları sayılabilir. Fakat bu kiĢilerin çalıĢmaları bilim çevreleri tarafından 

genellikle kuĢkuyla karĢılanmıĢtır. Sagan gibi bazı kuĢkucu uzmanlar, teorinin ispatı için daha fazla 

reenkarnasyon araĢtırmasının yapılması gerektiği düĢüncesindedirler. Sagan, Carl, Kozmos-Evrenin 

ve YaĢamın Sırları, çev. ReĢit AĢçıoğlu, Kesim Matbaası, 1982;  
249

 Mann, A. T. Reenkarnasyon: Yeniden DoğuĢ, çev. Gökhan Sezgi, HYB, Ankara, 1998, s. 63. 
250

 Long, J. Bruce, “Reincarnation”, The Encyclopedia Religion, New York, Mcmillan, XII, 1987, s. 

265. 
251

 Çobanlı, Cem, YaĢama Yeniden BaĢlamanın Evrensel Yolu: Reenkarnasyon, Omega, Ġstanbul, 

2005, 15-27; Mann, Reenkarnasyon: Yeniden DoğuĢ, s. 77. 



59 

 

Hint kültüründeki tenasüh (metempsikoz) inancı ile reenkarnasyonun 

ayrıĢtırılması açısından Ģu iki noktaya dikkat etmek gerekmektedir; evvela, 

reenkarnasyonda bir gerileme yoktur. Tekâmül yani ruhun daima ileriye doğru gidiĢi 

vardır. Ġnsan ruhu daha alt seviyeye reenkarne olmaz. Ġkincisi, insan bir önceki 

hayatında neden baĢarısız olduğunun cevabını vermek için değil, baĢarılı olması 

gerektiği için dünyaya gelmektedir.
252

 Yani yeryüzüne ceza için değil ruhun 

yükselmesi için gönderilir. Tenasühte ruhun cansız varlıkların veya hayvanların 

cesedine girme fikri varken reenkarnasyon sadece insan bedenleri arasındaki ruh 

göçünü ifade etmektedir. Bu sebeple reenkarnasyonun tenasüh inancının tekâmül 

etmiĢ formu olduğu ileri sürülmektedir. 

Reenkarnasyon inancının eĢitlikçi bir anlayıĢın sonucu doğduğu 

söylenmektedir. Zira insanlar bu dünyada zengin-fakir, sağlıklı-hasta, uzun-kısa 

ömürlü gibi zıtlıklarla bulunur. Bu zıtlıklardan nimet olarak kabul edilenlerini 

yaĢamıĢ olan birine karĢı, sıkıntılı hayat yaĢayanların durumunun bir haksızlık 

olduğu düĢünülebilir. Sakat, muhtaç, hasta, fakir, çirkin doğan çocukların suçu nedir, 

sorusunu soran reenkarnasyon taraftarları, adalet için reenkarne olmanın gerekliliğini 

savunmaktadırlar.
253

 Reenkarnasyon her doğumda bireye daha güzel fırsatların 

sunulduğunu iddia etmektedir. Ruh yeni bir bedenle yeni hayata merhaba 

demektedir. Aslında beden yeni olsa da ruh eskidir. ġuur ve ruh önceki hayatından 

kalan yaĢamına kaldığı yerden devam ederken buna aracı olan beden değiĢmiĢtir. Bu 

inanca göre ölüm sadece “elbiselerin değiĢimi”dir.
254

  

                                                 
252

 Stevenson, Ian, Cases of The Reincarnation Type, Charlottesville, University of Virginia Press, 

1975, s. 268. 
253

 Çobanlı, YaĢama Yeniden.., s. 113. 
254

 Has, Kenan, “Dinler Tarihi Perspektifinden TartıĢmalı Bir Kavram; Reenkarnasyon”, Ġslami 

AraĢtırmalar Dergisi, c. 17, sy. 4, 2004, s. 393; Burada ruhun yeni ölmüĢ kimsenin yeni doğana 

“karıĢması” bir tartıĢma konusudur. Hem ilahi dinler hem de bilim açısından kabul gören bir gerçek Ģu 

ki ruh ölümsüz saf bir enerjidir. Ve insan bilinci beyinde değil ruhtadır. Ruhani varlıkların tamamı 

biyolojik bir beyine sahip olmaksızın bilince sahiptirler. Ayrıca ruhani varlıklar için zaman ve mekân 

kavramı da yoktur. Reenkarnasyon vakaları her ne kadar “yeniden doğuĢa” inanç gibi bir kabule 

neden olsa da bunların neden ve nasıl olduğuna dair tek açıklama bu değildir. Nörolog Tarlacı‟ya göre 

bu vakalardaki çocukların anlattıkları bilgiler doğrudur ve ölmüĢ birinin ölümünden sonra elde 

ettikleri bu bilgiler normal duyularla elde edilmemiĢtir. Dolayısıyla bu vakaların aslında, ölen kiĢi 

açısından, ölümden sonra bir Ģekilde devam eden kiĢilik veya bellek kanıtı olabileceğini iddia 

etmektedir. Aslında reenkarnasyon vakaları kiĢinin kendi bedensel ölümü esnasında yahut ölümünden 

hemen sonra, doğmakta olan ya da doğan kiĢiye belleğini sokuĢturması (instrusyon) ile de ortaya 

çıkıyor olabilir. Bu durumda ölen kiĢi etkindir ve yeni doğanı etkileyip bir Ģekilde onun beynine 

 



60 

 

Günümüzde reenkarnasyona inanan kiĢilerin sayısı tahminen bir milyarı 

aĢmaktadır. Yukarıda belirtildiği gibi reenkarnasyonu kabul eden inanç sistemleri de 

artmıĢtır. Bunların ekserisi 1970 sonrasında geliĢmiĢ Batı toplumlarında ortaya çıkan 

Yeni Dini Hareketler (YDH) veya New Age (Yeni Çağ) gruplardır. YDH‟ler daha 

önce Batı‟ya yabancı kabul edilen tenasüh, reikiki, reenkarnasyon, meditasyon, yoga 

gibi inanç ve ritüelleri buralarda tanıtmıĢtır.
255

 Bu akımlar öğretileri arasında 

reenkarnasyona özel bir yer vermektedir. Bunun nedeni, eĢitlik prensibi, sosyal 

problemler ve dünyada çekilen ıstıraplar üzerinde fazlaca durmalarıydı. 

Reenkarnasyon inancıyla, dünyadaki hallerinden memnun olmayanlara, dünyaya 

daha iyi Ģartlarda tekrar gelecekleri vaat edilmektedir. 

Öyle görünmektedir ki, reenkarnasyon inancı modern toplumlarda 

Hinduizm‟deki dini hüviyetinin yanında bir yaĢam felsefesine dönüĢmeye 

baĢlamıĢtır. Ölümü kabul etmek istemeyen insanoğlu tekrar tekrar hayata dönmenin 

çekiciliğine kapılmıĢ görünmektedir. Bilim çevreleri de bunu farklı Ģekillerde izah 

etmeye çalıĢmaktadır. Kavram bu haliyle ilk baĢta benzer anlamlarda kullanılan 

tenasüh sözcüğünden uzaklaĢmıĢtır. 

1.1.3.4. Devr/Devriye ve Yedi Devir 

Tenasüh, hulûl ve ittihat kavramlarıyla benzerliği açısından “devr” sözcüğünü 

de açıklamakta fayda vardır. Yeni Platoncu felsefe Ġslam düĢüncesinde iki ayrı 

mecrada geliĢme göstermiĢtir. Ġlki, kaynağı Kur‟an ve hadisler olan, her Ģeyin Allah 

                                                                                                                                          
bulaĢır (posesyon). Bu yolla da tekrar doğduğunu iddia eden kiĢi aslında baĢka birinin belleğine sahip 

olur. Hatta sahip olmaktan ziyade, yeni doğan kiĢi kendi anılarını henüz biriktirmediğinden (4 

yaĢındaki bir çocuğu düĢünün) kendine bulaĢan anıların egemenliği altına girer. Tekrar doğuĢ 

vakalarının geçmiĢ yaĢam anılarına sahip olmasını açıklayan diğer bir teori de “zamanda kuantum 

dolaĢıklık” (entanglement) tır. Buna göre evrende bütün nesneler birbiriyle iletiĢim halindedir. 

GeçmiĢte ölen bir beyin veya kiĢinin bilgisi, gelecekte doğan birinin bilgisini (zihin içeriğini) 

değiĢtirebilir ve bu karĢılıklı korelasyon içinde olur. Yani gelecekteki kiĢi de bir ölçüde geçmiĢteki 

kiĢinin durumunu etkiler. Bkz. Tarlacı, Sultan, Ölüm‟Sözlük: Ölümlüler Ġçin Yol Rehberi, Tuti 

Kitap, Ġstanbul, 2016, s. 196, 250, 284, 289, 301. 
255

 Neo-Paganizm, Witchcraft (büyücülük), ġamanizm, FIAT Lux, Teosofi, Scientology ve Satanizm 

gibi New Age gruplarının en belirgin özellikleri, modern toplumda dinî karakter içeren bir karĢı kültür 

olarak ortaya çıkmalarıdır. Ortak inanç noktalarından birisi de, insanlığın yeni bir bilinç evresine 

girdiği ve köklü bir manevi değiĢim yaĢadığıdır. New Age felsefesinde ruh-beden-zihin bütünlüğü 

önemle vurgulanır. “Manevi evrim” önemli kavramlarından biridir. Köse, Milenyum Tarikatları, s. 

131, 137; Özkan, Kıyamet Tarikatları: Yeni Dini Hareketler, s. 83, 161, 181. 



61 

 

tarafından yoktan var edildiğini kabul eden görüĢtür. Bu görüĢü genel olarak Ġslam 

âlimleri ve filozoflar savunmuĢlardır. Diğeri ise sudûr nazariyesidir. Buna göre 

yaratılıĢ ve kâinat, ilahî özden taĢarak teĢekkül etmiĢtir.
256

 

Yeni Platoncu düĢünce ekseninde geliĢen “devr” kavramı, ruhun mutlak 

varlıktan ayrılıp aĢama aĢama maddeleĢmesi ve sonra aynı Ģekilde mutlak varlıkla 

birleĢme döngüsünü ifade etmektedir.
257

 Bu nazariyeye göre maddi âleme düĢen her 

insan ruhu hakikate ulaĢma yolculuğunda değiĢik aĢamalardan geçerek geldiği 

noktaya yani Hakk‟a yükselmektedir. Önce topraktan madene, oradan bitkilere, 

bitkilerden hayvanlara ve nihayetinde de mahlûkatın özü ve en Ģereflisi olarak 

yaratılan insan suretlerine intikal eden ruh, “insan-ı kâmil” mertebesine yükselerek 

Hakka vasıl olmaktadır.
258

 Bu yolculukta insan-ı kâmile kadar olan aĢamaya kavs-i 

nüzûl, insan-ı kâmilden baĢlayarak Allah‟a ulaĢmaya da kavs-i urûc adı 

verilmektedir.
259

 Her aĢamada bulunan farklı varlık katlarını birer birer geçen insan, 

yaĢarken hangi manevi aĢamaya kadar yükselmiĢse, ölünce de ruhu o aĢamada 

kalmaktadır. Tasavvufi literatürün baĢat kavramları olan vahdet-i vücûd, seyr-i sülûk 

ve bu mertebelerin sonunda doğan insan-ı kâmilin keyfiyeti, devir nazariyesinin 

temelini oluĢturmaktadır.
260

 Devir nazariyesine göre zaten insan, görünür âleme 

gelmeden önce, canlılar, cansızlar ve bitkiler âleminde zerreler halinde 

bulunmaktadır. Bu noktadan insan haline gelinceye kadar maddi âlemde devir 

yapmaktadır.
261

 Bir görüĢe göre tarihi dörtlü veya yedili devirlere ayırma fikri Ġran 

                                                 
256

 Aytaç, Pakize, “Devriye Metinlerinde Geçen Omurga Kavramlar”, Alevilik AraĢtırmaları 

Dergisi, Sy. 2, 2011, Ankara, s. 3. 
257

 Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s. 105-106. 
258

 Uzun, Mustafa, “Devriye", DĠA, c. 9, Ġstanbul, 1994, s. 252; Cebecioğlu, Ethem, “Devir”, 

Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Anka Yayınları, Ġstanbul, s. 165-166; Keskin, Ahmet, 

“Türk Tasavvuf Kültürü ve Devir Nazariyesi Bağlamında NeĢet ErtaĢ”, Sûfî AraĢtırmaları, Sy. 12, 

2015, s. 139. 
259

 Uludağ, Süleyman, “Devr”, Ġslam Ansiklopedisi, c. 9, TDV, Ankara, 1994, s. 231; Cebecioğlu, 

“Devir”, s. 165-166. 
260

 Saluk, Reyhan Gökben, “Türk Tasavvuf Edebiyatında Devir Nazariyesi ve Bir Devriyye Risalesi”, 

Alevilik AraĢtırmaları Dergisi, Sy. 7, Ankara, 2014, s. 217; Aytaç, “Devriye Metinlerinde Geçen 

Omurga Kavramlar”, s. 4. 
261

 AĢkar, Mustafa, “Reenkarnasyon (Tenasüh) Meselesi ve Mutasavvıfların Bu Konuya BakıĢlarının 

Değerlendirilmesi”, Tasavvuf: Ġlmi ve Akademik AraĢtırma Dergisi, TDV, Ankara, 2000, s. 99. 



62 

 

merkezlidir. Bu düĢünce gezegenleri, burçları, yıldızları ve insanlık tarihini 

bölümlere ayırmaktadır.
262

  

Devir nazariyesi tenasühle yakın anlamlar taĢımaktadır. Ġkisinde de ruhun 

olgunlaĢması ve arınması süreci ruhun çeĢitli aĢamalardan geçmesine 

bağlanmaktadır. Ancak temelde devir anlayıĢından bütün varlığın tanrısal özden 

kopup tekrar ona dönüĢ süreci anlaĢılmaktadır. Burada Vahdet-i Vücut anlayıĢıyla 

tamamlanan bir anlayıĢla her varlık tek olan tanrıdan kopmuĢ ve devrini 

tamamlayarak tekrar onunla bütünleĢecektir. Tenasühte ise ruhların tekraren 

bedenlenip öldüğü ve bu Ģekilde mükemmelleĢtiğine inanılmaktadır. Ġnanç 

sahiplerine göre değiĢmekle birlikte bu süreçte ruhlar canlı-cansız, hayvan-insan 

envaî çeĢit varlıkta bedenlenmekte ve kurtuluĢa ermektedir.
263

 Sonuç olarak devir ve 

tenasüh sözcükleri farklı temellere sahiptir. Ancak batınî fırkalarda tekrar 

göreceğimiz gibi özellikle tarihsel devir ya da yedi devir fikriyle hulûl ve tenasüh 

inançları bağdaĢtırılmıĢtır.  

Sudûr nazariyesi Ġslam toplumlarında batınî fırkalarda olduğu gibi tasavvufi 

hareketlerde de karĢımıza çıkmaktadır. Bu gruplarda Tanrının ruhunun madde ve 

insan formunda bedenlenmesi ve tekrar devrini tamamlayıp kendi öz formuna 

ulaĢması süreci bazı nüanslarla tasavvuftan ayrılmaktadır. Ayrımın ana noktalarından 

biri ruhların tekrar olgunlaĢma sürecinin tek bir hayat değil tenasüh ile tekrarlayan 

farklı bedenlerde gerçekleĢmesidir. Aynı Ģekilde bütün varlık da temelde yedi 

devirde yeniden oluĢarak kemale erecektir. Ġslam toplumlarında “devr” anlayıĢını ilk 

savunan topluluklardan olan Ġsmaililerin de sözcüğü bu anlamda kullanması dikkat 

çekicidir. Daha sonra da göreceğimiz üzere Emevi ve Abbasiler karĢısında imamet 

iddiasında bulunan Ġsmaili imamlar meĢruiyetlerini devr anlayıĢıyla sağlamaya 

çalıĢmıĢlardır. Çokça alt fırkalara ayrılan bu gruplar özünde tarihin yedi devirden 

oluĢtuğunu ve her devirde yedi nâtık imam ile onların yedi sâmiti olduğunu ileri 

sürmüĢlerdir.
264

 

                                                 
262

 Hamdani, Hüseyin, “A Compendium of Ismâ„îlî Esoterics”, Islamic Culture, v. 11, 1937, 217. 
263

 GülĢen-i Râz ġerhi, NeĢr. Gölpınarlı, Abdülbâki Ġstanbul, 1968, s. 4, 7, 10.  
264

 en-Nevbahtî, Fıraku‟Ģ- ġîa, s. 62.  



63 

 

Yedi devir telakkisi ZerdüĢtlük, Mecusilik, Maniheizm ve Yeni Platoncu din 

ve felsefelerin etkisiyle ilk dönem ġii Gulat fırkalar ve Karmatilerde görülmüĢtür.
265

 

Sonraları ortaya çıkan Dürzilik, Nusayrilik, Alevi-BektaĢilik, Ehli Haklar gibi 

fırkalar da devir inancını geliĢtirerek kullanmıĢtır. AraĢtırmamızın ilerleyen 

bölümlerinde de göreceğimiz gibi ilk dönem ġii fırkalarda bu devir inancı imamların 

kutsanması açısından kritik öneme sahip olmuĢtur. Bu dönemde tenasüh henüz inanç 

sistemi içerisine girmemiĢtir. Ancak, çalıĢmamızın temelini oluĢturan sonraki dönem 

batınî fırkalarda devir inancına ilaveten tenasüh ve seçilmiĢlik de önem kazanmıĢtır.  

Özetle devir düĢüncesi, Allah‟tan gelen varlığın tekâmül sürecinin sonunda 

tekrar Allah‟a ulaĢmasını ifade etmektedir. Ancak bu anlayıĢ tenasühle 

karıĢtırılmamalıdır. Devr nazariyesinde tenasüh inancında olduğu gibi ruhun baĢka 

bedenlere veya baĢka formlara girmesi söz konusu değildir. Burada daha çok evrenin 

ve varlığın tekâmül süreci ve mertebeleri izah edilirken kısmen de bireyin devri 

anlatılmaktadır. Bâtıni fırkalar bu noktada bireyin ruhsal arınmasını tasavvufta 

olduğu gibi devr ile değil tenasüh ve benzeri kavramlarla açıklamayı tercih 

etmektedir. 

1.1.4. Tenasüh Ġnancını Doğuran DüĢünce ve Ritüeller 

Ölümden sonra ruhların dünyada yeniden bedenleneceği inancı muhtemelen 

farklı inançlardan etkilenmiĢ ve zaman içerisinde tenasüh formuna kavuĢmuĢtur. 

Bizleri bu düĢünceye sevk eden husus, tenasüh ile atalar kültü, kozmogonik inançlar, 

                                                 
265

 el-Büstî, “KeĢfü Esrâri‟l-Bâtıniyye ve Ğavar Mezhebihim”, s. 316; Hamdani, “A Compendium of 

Ismâ„îlî Esoterics”, s. 217. Yedi devir inancı Ġsmȃililik ve bilhassa Karmatilik açısından belirgin bir 

öneme sahiptir. Henüz Ġsmaililiğin ilk teĢekkül süreci kabul edilen Cafer b. Sadık‟ın ölümüyle 

(148/765) ilk Fatımi halifesinin ilanı (286/899) arasındaki baĢlangıç döneminde bile bu inanç 

hareketin görüĢlerini dayandırdığı esaslardan biri olmuĢtur. Ġnanca göre tarih yedi devre ayrılmakta 

her devrin bir nȃtık‟ı bulunmaktadır. Âdem, Nuh, Ġbrahim, Musa, Ġsa ve Hz. Muhammed ilk altı nȃtık 

iken son nȃtık da Muhammed b. Ġsmail b. Cafer‟dir (180/796). Her nȃtıkın gizli sırları insanlara 

açıklayan yardımcısı veya bir vasî/sâmit adı verilen takipçisi olduğu gibi Ġsmail b. Cafer‟in de vasîsi 

Kaim Mehdi‟dir. Her yedi devir içinde vasî/sâmitlere yardımcı ayrı yedi “Mutim” imam da 

bulunmaktadır. Bunlar da nȃtık ve vasî/sâmitlerin getirdikleri Ģeriatın zahir-batın yönlerini açıklama 

görevini yerine getirmektedirler. Muhammed b. Ġsmail yedinci nȃtık olduğu için Allah‟ın insanlara 

gönderdiği son temsilci kabul edilir ve onun Ģeriatı kendinden öncekileri iptal etme yetkisine sahiptir. 

Kıyamete kadar da o ve onun imamlarının getirdiği-açıkladığı Ģeriat hüküm sürmelidir. Bkz. Kummî, 

Sa‟d b. Abdillah el-EĢ‟arî, Kitâbu‟l-Makâlât ve‟l-Fırak, s. 84; Cafer b. Mansur el-Yemen, Ebu‟l-

Kâsım, Kitâbu‟l-KeĢf, thk. Mustafa Galib, Beyrut 1984, s. 14, 27, 109; Sicistânî, Ebu Yakub Ġshak b. 

Ahmed, Ġsbâtu‟n-Nubuât, thk. Arif Tamir, Beyrut 1966, s. 181,185. 



64 

 

erginlenme ritüelleri gibi inanç ve uygulamaların arasındaki yakınlıktır. Bu bölümde 

tenasühe köken olabilecek inanç ve ritüelleri kısaca inceleyeceğiz. 

1.1.4.1. Atalar Kültü 

Ruhların ölümsüzlüğü, tenasüh ve yeniden bedenlenme fikrinin muhtemel 

kaynaklarından birisi “Atalar Kültü” nazariyesidir. Dinler tarihi uzmanlarına göre 

ruhların kutsanması fikri bir anlamda onların sonsuzluğuna inanmayı gerektiriyordu. 

Ölmeyen ruhların ya hiç dünyadan ayrılmadığı ya da tenasüh yoluyla tekrar dünyaya 

gelecekleri düĢünülüyordu. Ataların ruhlarına tâzim, onların hatıralarını canlı tutma 

isteği zamanla onlardan korkma ve ruhlara tapınmaya dönüĢtü. Buna atalar kültü 

denilmektedir.
266

 

Ġlk antropologların ilgi alanlarından birisi ruh ve din arasındaki iliĢkiydi. 

Pozitivist düĢünürler ruh fikrinin dinin muhtemel kaynaklarından birisi olduğu 

kanaatindedir. Freud‟a göre, ilkel toplumlar kutsadıkları ve totem kabul ettikleri 

hayvanları zamanla ataları olarak gördü ve onların ruhlarına hürmet etti. Totemlerin 

ruhlarına yapılan tâzim zamanla dine dönüĢtü.
267

 Frazer da, eski toplumların yaĢam 

ile ölüm arasındaki değiĢimin ruhun varlığı-yokluğuyla ilgili olduğunu fark 

ettiklerinde aslında dinin doğmaya baĢladığını ileri sürmektedir. Ruhun bedenden 

ayrılmasını önlemek ve ayrılan ruhların tekrar bedene dönmesini sağlamak için 

birçok yasak ve tabu icat edilmiĢtir. Ona göre, bunlar zamanla ilkel dinlerin temelini 

oluĢturmuĢtur.
268

 Ruhlara yapılan hürmet ve insanın hayal gücü bu ruhları süreç 

içerisinde önce kahraman veya aziz sonra da tanrı mertebesine çıkarmaktadır. Frazer 

ruhların normal bir insandan kahraman, aziz ve tanrı mertebesine geçiĢini “neredeyse 

algılanamaz” bir geçiĢ süreci olarak tanımlamaktadır.
269

 Bu iki araĢtırmacıda da 

ruhların bedenden ayrılması, ruhların tekrar geri getirilmesi ve geri dönen ataların-

                                                 
266

 Tümer, Günay, “Atalar Kültü”, Ġslam Ansiklopedisi, C. 4, TDV, Ġstanbul, 1991, s. 42-43. 
267

 Totem, bir insan ya da insan topluluğu ile dinsel-büyüsel iliĢkisi olduğuna ve o insanı ya da 

topluluğu koruduğuna, onunla kader birliği kurduğuna inanılan hayvan, bitki, cansız nesne veya 

doğasal olaydır. Totemizm de herhangi bir toteme bağlılık inancını ifade eder. GeniĢ bilgi için bkz. 

Durkheim, Emile, Dini Hayatın Ġlkel Biçimleri, çev. Fuat Aydın, Ataç, Ġstanbul, 2005, s. 115-284; 

Yakar, Yakar, Cenap, Ġnançlar ve Tutumlar Üzerine, Ankara Gazi Ünv. 1988, s. 22-25; Freud, 

Sigmund, Totem ve Tabu, çev. Niyazi Berkes, Cumhuriyet Dünya Klasikleri, Ankara, 1998, s. 151. 
268

 Frazer, Ġnsan, Tanrı, Ölümsüzlük: Ġnsan GeliĢimi Üzerine DüĢünceler, s. 469, 475. 
269

 Frazer, Ġnsan, Tanrı, Ölümsüzlük: Ġnsan GeliĢimi Üzerine DüĢünceler, s. 510. 



65 

 

totemin ruhuyla iyi iliĢki kurma zorunluluğuna dair inançların oldukça eski bir 

kökeni olduğu açıkça görülmektedir. Tenasüh inancının kökeninin buralarda 

aranması akla uygun düĢmektedir. 

Ġlkel toplumlarda atalara saygının çok önemli olduğunu biliyoruz. Ataların 

ruhlarının yeni doğan çocuklarla yeniden dünyaya geldiği düĢünülürdü. Bu 

toplumlarda insanlar kendilerini de ritlerle atasına dönüĢtürmeye çalıĢırdı. 

Avustralya‟daki kabilelerde görülen yarı hayvan yarı insan ata ruhlarının ayinlerle 

yeniden canlandırılması törenleri bunun güzel örneklerindendir.
270

 Ölen ataların 

korku ya da sevgi hisleriyle kutsallaĢtırılması Yunan kültüründe de benzer bir Ģekilde 

karĢımıza çıkmaktadır. Müller‟e göre Yunanlarda bu Ģekilde tanrılar panteonuna 

dâhil olan tanrılar, Hindistan‟dan bile fazladır. Antik Yunan‟da sevilen ve korkulan 

kahramanlar tanrıların lideri Zeus‟un oğlu olarak kabul edilmekteydi. Sonradan onlar 

da tanrı seviyesine yükseltilmiĢlerdir. Güçlü kralları da aynı Ģekilde öldüklerinde 

Zeus‟un oğlu kabul edilmiĢ ve tanrılaĢtırılmıĢlardır.
271

 

Spencer‟a göre atalar kültü inancının baĢlangıcı, ataların hayattayken sahip 

oldukları birtakım üstün vasıflara bağlıdır.
272

 Ġlkel insan, kendi sınırlarını aĢan her 

Ģeyi doğaüstü ve kutsal kabul etmiĢtir. Dolayısıyla sıra dıĢı yeteneklere sahip olan 

kabilesinin kurucusuna, cesaretiyle meĢhur bir savaĢçıya, bir mucit, sanatçı ya da bir 

yeri fetheden kahramana da sağlığında olduğu gibi öldükten sonra da saygı 

göstermeye devam etmiĢtir. Zamanla bu saygı ve korku kutsamaya ya da ruhunun 

teskin edilmesi için bir ibadet Ģekline dönüĢmüĢtür. David Hume da ilkel insanların 

güç, cesaret ya da anlayıĢ bakımından üstün bazı ölümlüleri tanrılaĢtırarak onlara 

tapındıklarını kabul etmektedir.
273

 

Atalar kültü farklı toplumlarda karĢımıza çıkmaktadır. Arap kültüründe puta 

tapınma geleneğinin bir anlamda bu inançla iliĢkilendirildiği görülebilir. Atalara 

Ģiirler atfetme, onların isimlerini yüceltme ve onları temsilen putlar yontma Ġslam 

                                                 
270

 Jung, C. Gustav, Dört Arketip, çev. Z. A. Yılmazer, Metis, Ġst, 2019, s. 57. 
271

 Müller, Anthropological Religion, s. 354. 
272

 Spencer, Herbert, The Study of Sociology, Henry S. King & Co. London, 1873, s. 48; Müller, 

Anthropological Religion, s. 127, 128. 
273

 KarataĢ, Ġ. Ethem, “Max Müller: Hayatı, Eserleri ve Dinler Tarihindeki Yeri”, Dokuz Eylül Ünv. 

SBE, (YayınlanmamıĢ Doktora Tezi), Ġzmir, 2006, s. 91. 



66 

 

öncesi Arap toplumlarında bilinen bir uygulamadır. Putların bazen “baba” Ģeklinde 

isimlendirilmesi ve kendilerini “putların çocukları” olarak tanımlayıp bununla gurur 

duymaları
274

 eski Araplarda atalar kültüne iĢaret etmektedir. Ölen büyüklerin 

kabirlerine kutsiyet yükleme ve bunlara tapma da eski Arap toplumunda vardır. 

Putlara tapınma ve Kur‟an‟da ikaz edilen “ataların dinine sorgusuz bağlılık” 

alıĢkanlığı da atalara gösterilen aĢırı hürmetle iliĢkilidir. Bu inançta ölen kimselerin 

ruhlarının tanrı ile insanlar arasında iletiĢim kuracağına inanılıyordu.
275

 

Atalara (Pitriler) tapınma inancı Aryan topluluklar olan eski Ġran ve Hint 

toplumlarında da karĢımıza çıkmaktadır. “Çörek Sunumu” veya Darun-Purodasha 

denilen bu törenler iki Aryan toplulukta da dönüĢerek geliĢmiĢtir. Zamanla 

ilahlaĢtırılan ataların ruhlarına Ġran‟da süt ve Hindistan‟da inekten üretilen bir ürünün 

sunulması bu törenlerin bir özelliğidir. Atalara tapma özellikle ZerdüĢtlükte daha çok 

geliĢmiĢtir. Onlara göre tanrı Ahura dâhil her varlık mükemmelleĢtikçe yeryüzünde 

ahlaki, ruhi, bedensel ve akli bir FravaĢi‟si ya da silueti oluĢmaktadır.
276

 Bu noktada 

ZerdüĢtlerin atalara yaptıkları törenler, iyi ruhların FravaĢi‟ye dönüĢmeleri sebebiyle 

bir çeĢit tanrılara tapınma ibadeti gibi yorumlanabilir. 

Çin ve ondan etkilendiği düĢünülen Japon kültüründe de atalara tapma 

geleneğinin güçlü olduğu görülmektedir. Çin aristokrasisinin atalarının ruhlarının 

kendi kaderlerini belirlediği, yaĢayan insanlara ceza ve mükâfatlar verdiğine inandığı 

ve bu sebeple onların ruhlarını memnun etmek için kendilerine tapınıldığı 

aktarılmaktadır. Onların heykellerine ibadet, ruhlar için kurban kesimi ve onlardan 

bilgi alma giriĢimleri ataların ruhlarıyla iyi iliĢki yollarından bazılarıydı. ġinto 

geleneğinde de kısmen görülen bu inanç Konfüçyüs inancının bazı kolları 

aracılığıyla Japonya‟da yaygınlaĢmıĢtır.
277

 

                                                 
274

 Cevâd Ali, Mufassal Tarihu‟l-Arab Kable‟l-Ġslam, 2. b. Bağdat, 1993/1413, s. 469. 
275

 Cevâd Ali, Mufassal Tarihu‟l-Arab Kable‟l-Ġslam, s. 469, 477. 
276

 Taraporewala, Irach J. I. ZerdüĢt Dini, ZerdüĢt'ün Gathaları Üç UnutulmuĢ Din: Mitraizm, 

Maniheizm, Mazdakizm, çev. Nice Damar, Avesta, Ġst, 2016, s. 23, 24. 
277

 Tümer, “Atalar Kültü”, s. 42, 43. 

https://www.kirmizikedi.com/kitap/kisi/57428
https://www.kirmizikedi.com/kitap/kisi/34225?o=0


67 

 

Atalara tapınma inancı hemen her devirde Çin dini yaĢantısının bir özelliği 

olmuĢtur.
278

 Konfüçyüs de bu konuda Çin geleneklerine uymuĢ ve atalara tâzimi 

önemseyen öğütler vermiĢtir. Kendisinin vefatından sonra Çin Hanları kendisinin 

mezarını ziyaret ederek burada ilahiler okutmuĢ, kendisine yemekler ve kurbanlar 

sunulmuĢtur. Zamanla da Çin geleneklerindeki atalara tapınma Konfüçyüs‟ün 

kendisine yönelmiĢ ve Konfüçyüs inancının önemli bir ritüeli haline gelmiĢtir. Bu 

inancın klasik anlamda tenasüh olmadığı görülmektedir.
279

 

Tenasüh inancının atalar kültü ile iliĢkisi eski Türk inançlarında da göze 

çarpmaktadır. Özellikle bâtınî çevrelerde dedenin ya da babanın ruhunun torun veya 

evlatta ortaya çıktığı inancı atalar kültü ile yakından iliĢkilidir. Budizm kanalıyla eski 

Türk inançlarına girdiği düĢünülen tenasüh inancının atalar kültü ile yeniden 

yorumlanmıĢtır.
280

 Eski Türk inançlarında yer alan, dedenin veya babanın ruhunun 

torunda yahut evlatta ortaya çıkacağı düĢüncesi atalar kültünün eski dönemdeki 

örneğidir.  

Eski Türklerin ataların ruhlarını memnun etmek için ayinler düzenlemesi, 

mezarlara önem vermesi, onlar için adaklar adaması ve mezarların bulunduğu yerlere 

değer atfetmeleri atalar kültünün tipik göstergeleridir. Bugün Anadolu‟da 

yaygınlığını koruyan cenaze sonrası verilen yemekler gibi geçmiĢte de “ölünün 

ruhuna değsin!” denilerek ikram edilen yiyecekler ataların ruhlarından korunmak için 

verilirdi. ġaman ve kamların dünyada kalan ruhlar, kötü ruhlar ve ıstırap çeken 

ruhlarla iliĢkiye geçtiğine inanılırdı. Bu inançta ruhların yine dünyada kaldığı ve 

insanların hayatına müdahale edebileceği düĢünülmekteydi.
281

 Yörükân bunlara 

rağmen Eski Türklerde ataların ruhlarına ibadetin olmadığını belirtmektedir. Ona 

göre, ruh fikrinin geliĢmesiyle beraber insanlar ölmüĢ atalarının ruhlarına tapınmaya 

baĢlamıĢtır. Atalar kültünde hürmet ve saygı tapınmaya ve ondan korunmaya 

dönüĢmektedir. Atalar kültü, az çok geliĢmiĢ toplumlarda ortaya çıkmıĢtır ve erkeğin 

                                                 
278

 Güç, Ahmet, “Konfüçyüsçülük”,  Ġslam Ansiklopedisi, C. 26, TDV, Ġstanbul, 2002 (167-170), s. 

168. 
279

 Pike, Royston E, Encyclopedia of Religion and Religions, London 1958, s. 109. 
280

 Ocak, Ahmet YaĢar, Alevî ve BektaĢî Ġnançlarının Ġslam Öncesi Temelleri, ĠletiĢim, Ġstanbul, 

2007, s. 174-175. 
281

 Perrin, Michel, ġamanizm. çev. Bülent ArıbaĢ, ĠletiĢim, Ġstanbul, 2015, s. 12, 13; Yörükȃn, Yusuf 

Ziya, Müslümanlıktan Evvel Türk Dinleri: ġamanizm, s. 33, 34. 



68 

 

hüküm sürdüğü aile yapısının görüldüğü toplumlarda aranmalıdır. Eski Türklerin bu 

anlamda kadına önem veren bir toplum olduğunu ve atalara tapınma geleneğine sahip 

olmadıklarını ileri sürmektedir. Yörükân‟a göre kamların ataların ruhlarıyla iliĢki 

kurması ve evlerde atalara ait heykellerin olması bu toplumun ataların ruhlarına 

taptığı anlamına gelmemektedir. Yazar bir toplumda atalara tapınma (taabbud-i 

ecdat) inancının tenasüh fikrini de doğuracağı kanaatindedir. Ona göre, Türklerde 

açıkça bir tenasüh inancı yoktur.
282

 BaĢka bir görüĢe göre, atalar kültünün ölen 

ruhların dünyada bir baĢka insan ya da hayvan bedeninde yaĢamaya devam ettiği 

inancıyla iliĢkisi vardır. Eberhard eski Türklerde ve Hunlarda bu inancın olduğunu 

ileri sürmektedir.
283

 

Sonuç olarak, atalar kültünde ölen kimselerin bazılarının ruhlarının dünyada 

dolaĢtığına ve onların kötülüğünden korunmak için bu ruhları memnun etmek 

gerektiğine inanıldığı görülmektedir. Bu ruhların yeni doğan kimselerin bedenlerinde 

yeniden hayat sürdükleri inancı pek yaygın değildir. Ancak ölen kimselerin 

ruhlarının dünyada dolaĢması ve bazı kimselerin bedenlerine girmesi gibi 

benzerlikler sebebiyle atalar kültünün tenasüh inancının ilk formu olabileceği 

düĢünülebilir.  

1.1.4.2. Kozmogonik Devinim ya da Devirli Zaman 

Kozmogoni kısaca evrenin yaratılıĢını inceleyen bilim demektir. Evrenin 

baĢlangıcı ve dünyanın varoluĢunu inceleyen teoriler Ģeklinde tanımlanmaktadır.
284

 

TDK da kavramı “evren doğumu” olarak açıklamıĢtır.
285

 Ölüm ile yeniden doğuĢ ve 

kozmogoni ile dünyanın yenilenmesi çiftleri arasında bir iliĢkinin olduğu inancı 

birçok kültürde vardır. Evrenin sürekli bir devinimle hareket etmesi ve tabiatın 

döngüsüyle insanın yaĢamı arasında benzerlik kurmak kozmogonik düĢüncenin tipik 

özelliğidir. 

                                                 
282

 Yörükȃn, Müslümanlıktan Evvel Türk Dinleri: ġamanizm, s. 48-51. 
283

 Eberhard, Wolfram, Çin'in ġimal KomĢuları,. Çev. Nimet Uluğtuğ, Ankara, 1942, s. 45. 

284 Merriam-Webster, “cosmogony", Online Dictionary.  https://web.archive.org/web/ 

20071225192546/ http://www.m-w.com/dictionary/cosmology, 06.10.2022 tarihinde eriĢildi. 

285 TDK, “Kozmogoni”, https://sozluk.gov.tr/, 06.10.2022 tarihinde eriĢildi. 

https://web.archive.org/web/%2020071225192546/%20http:/www.m-w.com/dictionary/cosmology
https://web.archive.org/web/%2020071225192546/%20http:/www.m-w.com/dictionary/cosmology
https://sozluk.gov.tr/


69 

 

Evrende her Ģey kaostan kozmosa ve yokluktan varlığa doğru yayılır. 

Kozmolojiye göre en üstten alta yayılan varlık tekrar merkezle iliĢki kurarak değer 

kazanır. Değer hiyerarĢisi yukarıdan aĢağı sıralandığı gibi yukarıdan aĢağıya 

inildikçe her Ģey bizi hakikatten koparmıĢ olur. Hakikate ulaĢmanın yolu en üstteki 

varlıkla iliĢki kurmaktır. Bu sebeple makrokozmosun merkezine yapılan ruhi ve 

bedeni ziyaretlerle insanın kutsiyet kazandığı düĢünülmektedir. Mesela mikrokozmos 

olan insanın hac, kurban ve dini ritüellerle merkezle iletiĢim kurup temizlendiğine 

inanılır. Bilgi de merkez ya da tanrı/larla iliĢki kurulmasıyla elde edilebilir. Hakikate 

ermek için zamanı ve mekânı kutsamak gerekmektedir.
286

 Kozmolojide evrende her 

yaratılıĢın ve ayinin ilk modeli rabbanidir. Her Ģey onu taklit etmektedir. Hemen 

bütün dinlerin benzer kozmogoni düĢüncesine sahip olduğunu görmekteyiz. Bu 

noktada insanlığın geçirdiği evrelerin belirgin etkilerinin olduğu düĢünülebilir. 

Kozmik düĢüncenin nasıl baĢladığı farklı görüĢlerce açıklanmıĢtır. Bir görüĢe 

göre kozmogoninin insanın inançlarına etkisi tarımsal üretimin baĢlamasıyla 

olmuĢtur. Bu bağlamda “tarih öncesi tarım miti” insanın tabiatla yeniden tanıĢmasını 

açıklamaktadır. Avcı toplayıcı dönemde insanın daha çok hayvanlarla uğraĢması 

onun kültürünü nasıl etkilemiĢse tarımsal faaliyetlerin geliĢimi de birçok kültürel 

öğeyi değiĢtirmiĢtir. Eliade insanın tarihteki en önemli geliĢimlerden birini bitkiler ve 

evrenin iĢleyiĢiyle ilgili gözlemleriyle elde ettiğini ileri sürmektedir. Tohumun 

ekilmesi, yeĢermesi, büyümesi, kuruması ve tekrar yeĢermesiyle insanın kaderi 

arasında iliĢki kurması ölüm konusundaki düĢüncesini etkilemiĢtir. Ġnsanlık tarımsal 

faaliyetlerini geliĢtirdikçe bitkinin toprakta çürüyüp yeniden canlanması gibi insanın 

da bir kozmik döngü yaĢayacağına inancı artmıĢtır.
287

 Tarımın etkisiyle değiĢen 

kültürler “kozmik din” olgusunu ortaya çıkarmıĢtır. Tabiatın gözlenmesiyle 

keĢfedilen evrendeki gizemli dönüĢüm ve yenilenme hareketi insanın anlam arayıĢına 

yeni bir ufuk kazandırmıĢtır. Dünyanın belirli aralıklarla yenilenmesi dinsel bir ritüel 

gibi algılanmaya baĢlanmıĢtır. Buradan hareketle insanın var oluĢu ve yaĢamı da 

                                                 
286 Eliade, Mircea, Ebedi DönüĢ Miti, çev. AyĢe Meral, Dergâh, Ġstanbul, 2018, s. 32. 
287

 Eliade, Mircea, Dinler Tarihine GiriĢ, çev. Lale Arslan Özcan, Kabalcı, Ġstanbul, 2014, s. 339, 

349. 



70 

 

kozmogonik döngüye benzetilmiĢtir.
288

 Antik Mısır inançlarında sıklıkla karĢılaĢılan 

tanrı Osiris‟in mumyalı ve filizlenen tahıllarla kaplı vücudu tarım kültürüyle inançlar 

arasındaki iliĢkiye örnek verilebilir. Bu tanrının tohum içerisinde ölüp-dirildiğine 

inanılmaktaydı.
289

 Ġnsanın toprakla iliĢkisinin inançlarına etkisi, evrimci din 

anlayıĢlarının bir kabulüdür. Bu düĢüncede insanlık geliĢim seviyesine göre her 

alanda değiĢim yaĢamaktadır. Evrimci teori açısından Mısır ve Hindistan gibi tarımın 

insan hayatının temel kaynağı olduğu coğrafyalarda bu inancın doğup yaygınlaĢması 

ĢaĢırtıcı değildir. 

Özellikle Hindu inançlarında ama genel manada birçok gelenekte kozmolojik 

döngü insanın yaĢamı ve ölümü hakkında yeni fikirlerin doğmasına neden olmuĢtur. 

Bu gözlemden hareketle insanın ölümden sonra dünyaya döneceği ve evrendeki 

zamanı yeniden yaĢayacağına inanılır. Tarımsal faaliyetler aracılığıyla keĢfedilen 

kozmik zaman döngüsü Vedalar sonrası Hint inançlarında genel olarak iki öğreti 

Ģeklini almıĢtır: sonsuza kadar tekrarlanan zamansal döngüler (yugalar) ve ruh göçü 

(tenasüh).
290

 Hinduizm‟de canlıların tenasühe tabi olmaları gibi evrenin kendisi de 

sürekli oluĢ ve yok oluĢ çarkında deveran etmektedir. Hindu kozmolojisine göre 

devrî olan zaman, her biri dört milyar üç yüz yirmi milyon yıl süren ve adına “kalpa” 

denilen bu devirler halinde sonsuza kadar akıp gitmektedir. Her devrenin sonunda 

kıyamet kopmakta ve ardından yeni bir devir baĢlamaktadır.
291

 Yakın Doğu ve 

Akdeniz Dünyasındaki kadim birçok inancın kökeninde de kozmik zaman döngüsü 

düĢüncesinin etkilerini görmekteyiz.
292

 

Kozmolojik bilginin nasıl baĢladığı bir tartıĢma konusu olduğu gibi bu 

yaklaĢımın inanç sistemlerini nasıl etkilediği de bir muammadır. Güçlü teoriye göre 

kozmolojinin inanç sistemlerini etkilemesi Gnostik felsefenin yaygınlaĢmasıyla 

                                                 
288

 Eliade, Mircea, Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi (Cilt 1, 2, 3), çev. Ali Berktay, Kabalcı, 

Ġstanbul, 2015/a, c. I, s. 59. 
289

 Hall, Manly P. Mısır'da Ruh ve Ölüm Ötesi, çev. Ozan Can Hacıoğlu, Hermes, Ġstanbul, 2017, s. 

46. 
290

 Eliade, Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi, c. I, s. 60; Sarma, D. S. Hint Dini Tarihine GiriĢ, 

çev. Fuat Aydın, Ġst: Ataç, 2005, s. 20. 
291

 Eliade, Ebedi DönüĢ Miti, s. 124; Kutlutürk, Hinduizm‟de Avatar Ġnancı, s. 24, 84. 
292

 Eliade, Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi, c. I, s. 60; Sarma, D. S. Hint Dini Tarihine GiriĢ, 

çev. Fuat Aydın, Ġst: Ataç, 2005, s. 20. 



71 

 

iliĢkilidir. Yeni Platonculuk kozmogonik anlayıĢın dinlere ve geniĢ kitlelere 

ulaĢmasında belirgin bir rol oynamıĢtır.  

Kozmik din düĢüncesinde ay ve ayın ritmik hareketinin özel anlamı vardır. 

Kadim birçok gelenekte ruhun, cesedin ölümü sonrası aya ulaĢacağı ve orada 

dinlenip yeniden doğuĢ döngüsüne gireceğine inanılır. Ay ve ayın devreleri ritmik bir 

devir, ölüm ve yeniden doğuĢ sembolü kabul edilmiĢtir. Ayın evreleri erginlenme 

törenlerinin zamanını da belirler.
293

 Bu ve benzeri kozmolojik yorumlarla Orfik 

kültürlerde de sıklıkla karĢılaĢılmaktadır. Ġnsanın varlığı ve ölümü tanrısal hikmetle 

dolu olduğuna inanılan ay ya da bütün gökyüzüyle iliĢkilendirilerek açıklanmaya 

çalıĢılmaktadır. Ayın, güneĢin, dünyanın belirli aralıklarla devrini yenilemesiyle 

insanın kendisini günahlardan arındırıp yenilemesi arasında bağ olduğu 

düĢünülmektedir. Oruç, abdest, hac, kurban, Ģeytan kovma ayinleri, erginlenme 

ritüeli hep belirli zamanlarda yapılmaktadır. Böylece insan kozmik düzene uygun 

Ģekilde yenilenerek kötülüklerden arınacağı düĢünülmektedir.
294

 Ġnsanın ritüelleri 

takvime bağlama alıĢkanlığının kozmogoniyle bağlantılı olduğu görülmektedir. 

GeçiĢ dönemleri yenilenmenin sembolüdür ve kozmolojik yeniden dirilmenin 

baĢlangıcıdır. Özellikle yılbaĢı ve bahar baĢlangıçlarının büyük Ģenliklerle 

kutlanmasıyla kozmogonik dini anlayıĢ arasında iliĢkiyi görmekteyiz. Kökeni eski 

çağlara dayanan halkların bu dönüm noktalarını büyük Ģenliklerle kutlamaları ve bu 

törenleri dini-politik yeniden doğuĢlarına iĢaret kabul etmeleri dikkat çekicidir. Bu 

yeniden doğuĢlarla insanın tekraren doğuĢu arasında iliĢki kurulduğu 

gözlenmektedir. 

1.1.4.3. Erginlenme ve Esrime Ritüelleri 

Tenasüh inancının doğuĢuna etki ettiği düĢünülen uygulamalardan biri de 

erginlenme ritüelidir. Grekçe initiatio sözcüğünden türeyen erginlenme gnostik ve 

bâtınî geleneklerin önemli bir özelliğidir. Yeni yetiĢen topluluk üyelerinin ve 

dıĢarıdan topluluğa yeni katılanların bağlılıklarını ilan eden etkinliklere “initiation, 

                                                 
293

 Eliade, Dinler Tarihine GiriĢ, s. 216. 
294

 Eliade, Ebedi DönüĢ Miti, s. 67. 



72 

 

erginlenme veya esrime” denilmektedir. En geniĢ anlamıyla, kiĢinin dini, kültürel 

hayatında kesin bir dönüĢümü baĢlatan ritüel ve öğretilere erginlenme, bu eylem de 

“inisiye olmak” ya da “erginlenmek” olarak tanımlanmaktadır.
295

  

Dinler tarihçilerine göre, insanlığın dinle tanıĢma sürecinde ortaya çıkan 

Totemizm bir anlamda yeniden doğuĢ inancının da kökenidir. Ruhu kontrol etmeyi 

ve insanın iradesine tabi kılmayı amaçlayan birçok totem uygulaması kaydedilmiĢtir. 

Bunlardan biri de erginlenme merasimleridir. Frazer‟a göre, topluluğa alınacak genç 

bireyin geçmiĢi ve geleceğiyle arasına kesin bir çizgi çekmek amacıyla yapılan bu 

erginlenme merasimlerinde ruhun ölümü ve yeniden doğumu simule edilmiĢ 

olmaktadır.
296

 Bu uygulamalarda bireyin yeniden doğuĢu sembolik bir anlam 

taĢımaktadır. Ancak ritüelin anlamı ve önemi erginlenme törenleriyle ruhun yeniden 

doğuĢu fikri arasında iliĢki kurulabileceğini göstermektedir. 

Antropolojide “geçiĢ töreni” Ģeklinde ifade edilen erginlenme ritüeli bâtınî 

gruplara katılım aĢamasında özel anlam kazanır. Bu gruplar çoğunlukla gizli 

örgütlendikleri için herkesi içlerine almak istememektedir. Dolayısıyla gruba 

katılacak kiĢinin belirli ön aĢamaları geçip kuralları kabul ettiğini beyan edeceği özel 

bir törene ihtiyaç duyulur. Ġnitiation kavramının içerdiği Ģekliyle bu aynı zamanda bir 

otoriteye bağlanıp ondan bilgi alma sürecidir. KiĢi erginlenme sürecinde doğru yolu 

bulmak ve erginleĢmek için irĢatçısına bağlanır. Ġnisiye olan üyenin eski 

günahlarından arındığı ve yeniden doğduğu ima edilir. Doğanın kozmik yenilenmesi 

gibi inisiye olup erginleĢen bireyin de yeniden doğduğu düĢünülür. Vaftiz olan 

kiĢinin de bu anlamda “yeniden doğduğuna” ve “kutsandığına” inanılır.
297

 PsiĢik 

manada bu törenlerin bireye yeni bir temiz hayat düĢüncesi verdiği söylenebilir. 

Ayrıca günahlarından arındığına ve hakikate erdiğine inanan ergin bireyin ölüm 

sonrası için de hazırlık yaptığı anlaĢılmaktadır. Erginlenme bir çeĢit ölüm 

düĢüncesiyle baĢa çıkma yoludur. Orfik yazıtlarda bu doğrultuda bulguların olması 

düĢünce geleneklerinin etkileĢimini görmek açısından ilgi çekicidir.
298

 Orfik kültürün 

önemli bir temsilcisi olan Pisagor‟un yeniden dirilmeyi buradaki anlamda da 

                                                 
295

 Eliade, Mircea, DoğuĢ ve Yeniden DoğuĢ, çev. Fuat Aydın, Kabalcı, Ġstanbul, 2015/b, s. 15. 
296

 Frazer, Ġnsan, Tanrı, Ölümsüzlük: Ġnsan GeliĢimi Üzerine DüĢünceler, s. 475. 
297

 Eliade, DoğuĢ ve Yeniden DoğuĢ, s. 15, 62, 88. 
298

 Orfizm, erginlenme ve yeniden doğuĢ konusunda, bkz. bu metin, “Orfizm ve Ruhçuluk”.   



73 

 

kullanması ilginçtir. Keldânî, Mısır, Latin ve Roma kültürlerini derinlemesine 

inceleyen bu filozofun teorisine göre ruh adım adım temizlenerek aslına dönmelidir. 

Ġnisiyasyon bu anlamda ruhun temizlenmesi ve yeniden dirilmesidir.
299

 

Arkaik Ģaman geleneklerinde gördüğümüz esrime ritüeli, erginlenmenin bir 

örneğidir. Esrime Ģaman olmanın Ģartıdır. ġaman adayı belki günler haftalar boyu 

sürecek yeniden doğuĢ tecrübesi yaĢar. Bu geleneğe göre Ģaman adayı gündelik 

hayatın bütün unsurlarını terk eder. Bedensel hayatı bırakıp ruhsal boyuta geçmeye 

çalıĢır. Göğe yükselme, görünmez ya da yanmaz hale gelme, büyüsel uçuĢ gibi 

Ģamanik özellikleri kazanan adayın beĢeri durumu aĢtığına inanılır. Böylece bireyin 

aĢkınlaĢtığına ve mutlak manada özgürleĢtiğine inanılır. Halk bu kimselerin sıradan 

insanlardan üstün, yarı tabiatüstü varlıklar olduklarına inanırdı. Esrime deneyimi 

büyük dini geleneklerdeki mistik ritüellere benzetilmektedir.
300

  Elbette “yeniden 

doğan” esrik Ģamanın deneyimi bir çeĢit delilik veya ölüm sonrası durumu da akla 

getirmektedir. Dolayısıyla esrimenin, erginlenmenin radikal bir çeĢidi olduğu 

söylenebilir. Türk kültüründeki kam ozanlar veya abdalların bu Ģaman geleneğini 

yansıttığı akla gelmektedir. 

Eski Mısır toplumunda da inisiyasyon ve erginlenme törenleri dini-toplumsal 

hayatın çok önemli bir parçası kabul edilmiĢtir. Bu törenlerde inisiye adayının 

olgunlaĢması ve sonraki yaĢamı iyice kavraması için ağır ruhsal ritüeller vardır. 

Bazen adayların öldüğü bu geçiĢ ayinlerinde nihai amaç ruhun gerçek yaĢama, ikinci 

hayata hazırlanmasıdır. Ölüler Kitabı‟nda
301

 bu ikinci yaĢamın ayrıntıları net değilse 

de inisiye olmuĢ ve arınmıĢ kimseler için ölümden sonra yaĢamın dünya hayatına 

benzer Ģekillerde devam edeceği anlaĢılmaktadır. Dolayısıyla bu metinlerde 

erginlenme merasimlerinin “ruhu” hem dünyada hem ölüm sonrası yaĢamda “yeni 

                                                 
299

 Bernard H. Springett, Secret Sects of Syria and the Lebanon; Consideration of Their Origin, 

Creeds and Religious Ceremonies, and Their Connection With and Influence Upon Modern 

Freemasonry, London And New York, Routledge, 2006, s. 101. 
300

 GeniĢ bilgi için bkz. Eliade, DoğuĢ ve Yeniden DoğuĢ, s. 202; Ocak, Türk Sufiliğine BakıĢlar, 

2008; Yörükȃn, Müslümanlıktan Evvel Türk Dinleri: ġamanizm, s. 81. 
301

 Eski Mısır‟daki inançları anlatan Ölüler Kitabı‟nda ruh, ölüm ve ölüm sonrası hayat konusunda 

çokça tasvir ve bilgi bulunmaktadır. GeniĢ bilgi bkz. Budge, Wallis, E. A. The Egyptian Book of the 

Dead: The Papyrus of Ani in the British Museum, Dover Pub. London, 1967, s. xi; Çeviri bir eser 

için bkz. Champdor, Albert, Mısır‟ın Ölüler Kitabı, Çeviren: Suat Tahsuğ, Ruh ve Madde Yayınları, 

Ġstanbul, 1984. 



74 

 

hayatına hazırlama” gayreti olduğu açıktır. Bu metinler incelendiğinde ölüm sonrası 

yeni yaĢamın niteliğinin de açık olmadığı görülmektedir. Ancak yapılan ayrıntılı 

tasvirler ölüm sonrası ruhsal ve bedensel yaĢama güçlü inançlara sahip olduklarını 

göstermektedir.
302

 Eski Mısır uygulamalarındaki esrime törenlerinden anlaĢılan 

ruhun arınmasının önemli olduğudur. Ruhun arınmasıyla dünyada ya da baĢka 

âlemlerde “yeni bir yaĢama baĢlangıç” hedeflenmektedir. Bu açıdan kadim 

Mısır‟daki erginlenme ve ölünün bedeninin arındırılması törenleri ruh göçü fikrine 

yabancı olmadıklarını akla getirmektedir. 

Eliade‟nin kökene dönüĢ miti olarak adlandırdığı erginlenme ritüelleri, 

yeniden doğmayı ve uzun ömürlü olmayı amaçladığı kadar tedaviyi ve fizyolojik ve 

ruhsal-zihinsel tekniklerle kurtuluĢa ermeyi de amaçlamaktadır.
303

 Hindistan‟da 

yaĢlıları dölyatağı biçimindeki bir çukura gömerek onları gençleĢtirme ve eski 

canlılıklarını kazandırma uygulaması yapılmaktadır. Buna göre hasta ve yaĢlı 

insanlar, Toprak Ana‟nın bağrından yeniden doğmalarını sağlamak amacıyla 

gömülmektedir. 

Erginlenme törenlerinde bireyin bedenen yeniden doğmasından ziyade ruh ve 

düĢünce olarak yeni bir hayata baĢladığı düĢünülmektedir. Ancak yeniden doğuĢçu 

geleneklerde bedenden ziyade ruh önemli olduğu için bunun da bir çeĢit yeniden 

doğuĢ kabul edilmesi ĢaĢırtıcı değildir. Ele aldığımız batıni fırkalarda da önemsenen 

bu tür erginlenme ve kabul törenlerinin benzer özelliklere sahip oldukları 

görülmektedir.  

                                                 
302

 Champdor, Mısır‟ın Ölüler Kitabı, s. 21, 87, 111. 
303

 Eliade, Mitlerin Özellikleri, s. 115-116. 



75 

 

1.2. KADĠM DĠN, KÜLTÜR VE ĠSLAM FĠLOZOFLARINDA 

TENASÜH 

Güçlü uygarlıkların yıkılması onlara ait bütün dini ve kültürel unsurların yok 

olup gitmesi anlamına gelmemektedir. Uygarlıkların çöküĢüyle onların dini, kültürel, 

felsefi mirasları çoğunlukla bir duraklama veya gerileme dönemine girmekle birlikte 

süreç içerisinde kendilerine, varlıklarını devam ettirebilecekleri Ģartlar yaratırlar. 

Uygun sosyo-kültürel Ģartlar oluĢtuğunda bu dini ve kültürel öğeler ya asli Ģekliyle 

ya da değiĢmiĢ haliyle baĢka topluluklarda ortaya çıkmaktadırlar. Bir baĢka ifadeyle 

ilkel dinlerin efsane ve mitlerinin tesiriyle oluĢmuĢ olan inanç sistemleri, tarihsel 

süreçte evrensel dinlere aktarılırken yeni Ģekillerde kendini göstermiĢtir. Tenasüh 

inancı da kökü ilkel toplumlara kadar uzanan ve kültürel etkileĢimle sonrasında 

ortaya çıkan dinlere de geçmiĢ olan bir inançtır. Hususiyle Aryan dinlerinde özellikle 

de Hint dinlerinde büyük bir öneme sahiptir. Eski Vedalarda bir tür ahlaki kontrol 

sistemi gibi sunulsa da UpaniĢadlar‟da ve Budizm‟de, insanı zincirleyen dünyevi 

kuvvetlerin aracına dönüĢmüĢtür. Hint Karma inanıĢında insan, ölümden sonra 

amellerine göre, yeniden insan, hayvan, bitki, ilah olarak tekrar bedenlenecektir. 

Tenasüh Mezopotamya, Mısır ve Yunan toplumlarında da Orfizm ve buna dayanan 

bâtınî akımlar aracılığıyla zemin bulmuĢtur. Bunlardan etkilenen bazı Hristiyan ve 

Müslüman mezheplerde de tenasüh inancı gözlenmektedir. Modern Avrupa'da da 

tenasüh özellikle Yeni Dini Hareketlerle yaygınlaĢmıĢtır.
304

 

Din bilginleri, tarihçiler ve filozofları meĢgul eden yeniden doğuĢ fikrini 

doğrudan doğruya Doğu ya da Batı düĢüncesine mal etmek isabetli 

görünmemektedir. Bu inancın tohumu, ilkel dinlerde ekilmiĢ ve zamanla filizlenip 

büyüyerek yayılmıĢ, günümüze kadar süregelmiĢtir. Kavramın tarihsel kökenine 

yönelik yapılacak bir inceleme bu açıdan önemlidir. Tenasüh inancının tarih 

içerisindeki değiĢimi bugünkü halini anlamamızı da kolaylaĢtıracaktır. 

                                                 
304

 Schimmel, Annemarie, Dinler Tarihine GiriĢ, s. 322. 



76 

 

1.2.1. Eski Kabile Kültürlerinde Tenasüh 

Ġlkel toplumlardaki tenasühün kökeni konusunda ilk iddialardan birisi 

Frazer‟a aittir. Ona göre, ilkel insan tehlike anında ruhunu bir yere saklar ve tehlike 

geçtiğinde onu tekrar alırdı. Eğer bedenine ölümcül bir darbe alacak olursa ruhunun 

yanında olmaması sebebiyle ölümün gerçekleĢmeyeceği inancının varlığı ilginçtir. 

Bunu ölümden sakınmak için yapardı. Bazı ilkel anlatılarda ise bunun bir adım 

ötesine geçilerek ölen kiĢin son anlarında ruhunu baĢka bir canlıya naklederek onun 

bedeninde yaĢamına devam ettiği görülmektedir.
305

  

Ölümsüzlük inancının tarihsel kökeniyle ilgili yapılan araĢtırmalarda bunun 

iki kaynağının olabileceği sonucuna varılmıĢtır. Ġlk kanaate göre insanların ölüleri 

toprağa gömmeleriyle bağlantılı olarak ruhların yer altında dolaĢtığı ve bir süre sonra 

oradan tohumlar gibi yeniden doğabilecekleri düĢüncesi geliĢtirilmiĢtir. Bulgulardan 

hareketle geliĢtirilen diğer bir teoriye göre ise insanların ruhları gökyüzüne çıkmakta 

ve yıldızlarda ikamet etmektedir. Gök birçok inançta “ana tanrıça” kabul 

edildiğinden oraya ulaĢan ruhun da sonsuzluğa ulaĢacağı düĢünülmüĢtür. Bu tür 

inançlara göre, ölüm sonrasında ruhun yıldızlara yükselmesi orada yeniden doğması 

anlamına gelmektedir.
306

 Bu iki yeniden doğuĢ teorisi de doğuĢun bedensel mi yoksa 

ruhsal mı olacağıyla ilgili farklı görüĢler ileri sürmüĢtür. Eldeki bulgular ilkel 

toplumların bu konuda belirsiz bir yeniden doğuĢ fikrine sahip olduklarını 

göstermektedir. 

Gökyüzünün ve yeraltının ruhların mekânı olduğu inancı neolitik çağlara 

kadar gitmektedir. Ġlkel insan düĢüncesinde toprak ve yeryüzü her zaman ayrıcalıklı 

bir yere sahiptir. “Toprak ana” kavramı da ona olan hürmeti göstermesi yönüyle 

önemlidir. Ġlkel düĢünceye göre toprak canlılığın kaynağı, ruhların dinlendikleri ve 

yenilenip tekrar hayata döndükleri rahimdir. Toprağa “yeryüzü ana” veya “toprak 

ana” denilmesinin kökeninde bu düĢünce vardır. Doğayı ve toprağı bu Ģekilde 

kutsayan dinlerde çocuklar öldüğünde tekrar dünyaya dönmeleri için gömülürken 

yetiĢkinler yakılmaktaydı. Ġnanca göre ölüler toprağa ekilen tohumlar gibi tekrar 

                                                 
305

 Frazer, Ġnsan, Tanrı, Ölümsüzlük: Ġnsan GeliĢimi Üzerine DüĢünceler, s. 475, 476. 
306

 Eliade, Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi, c. I, s. 120. 



77 

 

dünyaya gelmek için toprak altında beklemekteydi.
307

 Özellikle cesedin cenin 

Ģeklinde kıvrılarak gömülmesi onun yeniden doğabileceği inancıyla iliĢkili 

görülmüĢtür. Bu Ģekilde gömülen cesedin tekrar anne karnındaki gibi cenin 

pozisyonunda topraktan dirilebileceği varsayılmaktadır. Ölünün kiĢisel eĢyalarıyla 

gömülmesi, mezar yönlerinin doğuya çevrilmesi ve ataların kafatası kemiklerinin 

saklanması gibi uygulamalar da yeniden doğuĢ umudunun ilkel toplumlardaki 

yansımaları kabul edilmektedir.
308

 

Antropologlara göre, insanlığın oldukça erken zamanlarını kapsayan 

Neanderthal dönemde (MÖ. 200.000-75.000/25.000) ölülerin gömüldüklerine iliĢkin 

herhangi bir bulgu mevcut değildir. Buradan hareketle ruh göçü inancının kökeni, 

Neanderthal insanın yaĢadığı paleolitik döneme kadar geriye götürülebilir. Bu 

dönemin sonlarından kaldığı düĢünülen Irak‟taki Shanidar mağarası, ölüm ve sonrası 

inançlar hakkında önemli bilgiler vermektedir. Bu mağarada bir çukura, ceninin ana 

rahmindeki pozisyonunda gömülmüĢ, yanına çeĢitli eĢyalar bırakılmıĢ, baĢının altına 

yastık iĢlevi gören taĢlar konulmuĢ ve kırmızı renkli aĢı boyasıyla boyanmıĢ bir 

iskelet bulunmuĢtur. Boya, canlılığın ve yaĢamın simgesi olarak görülebilir. Çukur 

ise ana rahmini simgelemektedir. Bunların hepsi ölümden sonra yaĢamın devam 

ettiğine iliĢkin ipuçlarıdır. Yine ölünün yanına savunmasız kalmaması için çeĢitli 

aletlerin konulması, iyileĢebilir umuduyla Ģifalı bitkiler bırakılması da bu insanların 

yeniden doğuĢa ve ölümden sonra yaĢamın sürdüğüne inandıklarını 

göstermektedir.
309

  

Müller‟e göre ölülerini yakan halkların, ölüden geriye külleri ve tozlarından 

baĢka bir Ģey kalmasa da ruhun ölümsüzlüğü ve bazen de tekrar yaĢama döneceği 

konusunda Ģüpheleri yoktur. Bu toplumların ruhun sonraki yaĢamındaki yeri 

konusundaki görüĢleri, ölülerini evlerinin yakınına bazen de altına gömenlere ya da 

Mısırlılar gibi ölülerini mumyalayanlara göre daha az detaylıdır ve daha maddi 

niteliktedir.
310

 Gelecek yaĢamın buradakinin bir devamı olduğunu düĢünen bazı 

                                                 
307

 Eliade, Dinler Tarihine GiriĢ, s. 252, 263. 
308

 Eliade, Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi, c. I, s. 23-29. 
309

 Campbell, Joseph, Ġlkel Mitoloji:Tanrının Maskeleri, çev. E. Cengiz, Dü., & K. Emiroğlu, Ġmge, 

Ankara, 1995, 23-29. 
310

 Müller, Anthropological Religion, s. 296. 



78 

 

toplumlarda ölen kimsenin yay, ok, tencere ve tabak, oyuncak, eĢ, hizmetçisi de 

ölüyle birlikte yakılır veya gömülür. Ölünün yeniden bedenleneceği gelecek yaĢamda 

bunları kullanacağına inanılmaktadır.
311

  

Yörükȃn da Eskimo‟larda, ölen kiĢinin ismini yeni doğan bir bebeğe koyma 

âdetinin tenasüh fikrinin baĢlangıcı olabileceğini iddia etmektedir. Aynı Ģekilde bazı 

eski Türk klanlarında da ölünün çadırı, eĢyaları hatta köleleriyle gömülmesi âdeti de 

yeni hayat için bir ön hazırlık olarak yorumlanmaktadır.
312

 Ölünün eĢyalarıyla 

gömülmesi, ona yemek ve su bırakılması ölümden sonraki hayatına kolay alıĢması 

içindir ve Orta Asya‟dan Anadolu‟ya geçen bir uygulamadır. Bu adet ve inançların 

bir kısmı Anadolu‟daki ilk Alevi topluluklarında da bulunmaktaydı.
313

 Aynı Ģekilde 

bazı Orta Asya, Anadolu ve Mezopotamya toplumlarında doğan bebeğin ölmüĢ bir 

akrabaya benzemesi onun ruhunun yeniden bedenlenmesi yani tenasüh olarak kabul 

edilmiĢtir.
314

 

Ġlkel topluluklarda tenasüh anlayıĢına iĢaret ettiği düĢünülen inançlar arasında 

animizm
315

 ve totemizm önemli yer tutmaktadır. Ġlk insanların kendi duygu ve 

isteklerini çevresindeki dünyada etkin kuvvetlere yükledikleri ve bu dünyada bir sürü 

ruhların iĢ baĢında olduğuna inandıkları bilinmektedir. Bu ruhların canlılar üzerine 

iyi ya da kötü etkilerde bulanabilecekleri düĢünülmekteydi. Dolayısıyla ruhların 

kendisine iyi davranmalarını sağlamak için de isimlendirilmiĢler ve bazı toplumlarda 

onlara tapınılmıĢtır. Zamanla bu ruh anlayıĢı eski mitolojilerdeki Tanrı inancına 

dönüĢmüĢ olabilir.
316

 Aynı Ģekilde bazı totem inançlarında da ölen ataların ruhunun 

totem kabul edilen hayvanlara ya da varlıklara geçtiği kabul edilmektedir. Hususiyle 

bu ruhun aile içerisinde dolaĢabileceğine inanç atalara tapma fikrini etkilemiĢtir.
317

 

                                                 
311

 Müller, Anthropological Religion, s. 340. 
312

 Yörükȃn, Müslümanlıktan Evvel Türk Dinleri: ġamanizm, s. 30, 31. 
313

 Eröz, Muzaffer, Eski Türk Dini (Gök Tanrı Ġnancı) ve Alevilik-BektaĢilik, Türk Dünyası 

AraĢtırmaları Vakfı, Ġstanbul, 1992, s. 71-87. 
314

 Günaltay, Felsefe-i Ûlâ, s. 189. 
315

 Animizm, insanın çevresindeki bütün varlıkların birer ruh sahibi olduğu inancına dayanır. Özellikle 

ölmüĢ ataların ruhlarının memnun edilmesi ve onlara hürmet edilmesi inancı dikkat çekicidir. GeniĢ 

bilgi için bkz. Durkheim, Dini Hayatın Ġlkel, s. 69-92; Yakar, Ġnançlar ve Tutumlar Üzerine, s. 6-

15. 
316

 Hançerlioğlu, Ġslam Ġnançları Sözlüğü.., s. 98. 
317

 Yörükȃn, Müslümanlıktan Evvel Türk Dinleri: ġamanizm, s. 48; Eröz, Eski Türk Dini (Gök 

Tanrı Ġnancı) ve Alevilik-BektaĢilik, s. 124, 125. 



79 

 

Ruhun ölüm sonrasında evrende dolaĢtığı ve yaĢayan varlıkların bedenine girerek 

onların kaderine etki edebileceği düĢüncesiyle tenasüh inancı arasında bir iliĢki 

kurulabilir. 

Totemik inançlara sahip ilkel toplumlarda ruh kavramı kutsal bir mahiyete 

bürünmüĢtür. Durkheim dinin gerçek kaynağının da bu totemcilik olduğunu iddia 

etmektedir. Neolitik dönemlerde yaĢayan bazı ilkel toplulukların, totem olarak kabul 

ettikleri hayvan ya da bitkiyi yemeleri, onlardaki güçlü ruhun kendilerine geçeceğine 

inanmalarından ileri gelmektedir.
318

 Böylece hayvan ya da bitki ruhunun insana 

geçmesi, yani bir tür tenasüh inanıĢı ortaya çıkmaktadır. Ġlkel topluluklarda ruhun 

insandan insana geçebildiği inancını gösteren örnekler de vardır. Ölmekte olan bir 

insanın ağzına eğilerek, onun son nefesini teneffüs ederek ölenin ruhundan bir pay 

almak Ģeklinde yorumlanmaktadır. Bazı yorumculara göre bu, ruhun bir bedenden 

diğerine aktarılmasıdır.
319

 

Günaltay‟a göre totem ve mana inançlarıyla tenasüh fikri arasında yakın bir 

iliĢki vardır. Örneğin “gebelik totemi” kültüründe bir tür tenasüh inancı 

görülmektedir. Bu totemde, bir kadının gebeliğini anladığı anda dokunduğu nesne ya 

da hayvan onun gebelik totemi sayılmaktadır. O totemin bulunduğu yer de atalarının 

ruhlarının dolaĢtığı kutsal bir yer kabul edilirdi. Bazı gebelik totemlerinde ise ata 

ruhlarından birinin gebe kadının karnındaki çocuğun bedenine girdiği inancı vardır. 

Bu inanç tenasühle daha çok benzeĢmektedir.
320

 Totemizm safhasında bulunan ilkel 

bir toplumda gebelik, doğum ve ölüm olayları tenasüh inancı ile yakından 

bağlantılıdır. Ruhsal önem atfedilen totemlerin bir yakının ruhunu taĢıyabileceği 

inancı özellikle dikkat çekicidir. 

Ġnsanlığın en eski inanç sistemlerinden biri olan ġamanizm‟de de tenasüh 

düĢüncesine benzeyen inanıĢlar kaydedilmektedir. Nitekim Altay ġamanlığı 

topluluğunda, vefat eden ġaman‟ın ruhu, Altaylıyı evde, dağlarda, ormanlarda, 

rüyasında vb. takip eder. Bu ruh ya da hayal ġaman‟ın ölümünden üç-beĢ veya yedi 

                                                 
318

 Durkheim, Dini Hayatın Ġlkel, s. 313, 314. 
319

 Yakar, Ġnançlar ve Tutumlar Üzerine, s. 90. 
320

 Günaltay, ġemseddin, Dinler Tarihi- Yeryüzündeki Ġlkel Dinler, Kesit, Ġstanbul, 2006, s. 190, 

192. 



80 

 

sene sonra bile görünür. ġamanın ruhu göründüğü kiĢiden kurban ister; kiĢi bunu 

dinlemezse Ģamanın ruhunun onu korkutacağı ve kendisine hastalıklar göndereceğine 

inanılmaktadır.
321

 Bir kısım Ģaman kültürlerinde de kurban edilen hayvanların 

kemiklerinden dirileceği ve yeni bir bedende doğacağı inancı bulunmaktadır.
322

 

ġamanlıktan Alevi kültürüne geçtiği inanılan birçok nefeste de ruhun ölüm 

sonrasında dünyada dolaĢtığı, bazı hayvanların Ģeklini aldığı bu Ģekilde tekâmül 

ettiği görülmektedir.
323

 ġaman geleneğine atfedilen bu özelliklerin kırsal yaĢam 

tarzının bir sonucu olarak geliĢen mistik-metafizik düĢünceden mi kaynaklandığı 

yoksa direkt ruhun yeniden doğuĢu Ģeklinde bir inançtan mı geldiğini bilmek 

mümkün olamamaktadır. Ancak iki durumda da Ģaman inançlarının bir kısmında 

ruhun baĢka varlıklara geçebildiği anlaĢılmaktadır.  

Tenasühün ilkel toplumlarda karĢımıza çıktığı yerlerden biri de eski Kuzey 

Avrupa topluluklarından bir olan Keltler‟dir. Bu toplumların inançlarında doğaya 

tapınma ve ruhun ölümsüzlüğü inancı vardır. Özellikle dağ, ağaç ve hayvanları totem 

kabul edip taptıkları belirlenmiĢtir. Ruhun ölümsüzlüğü kuvvetli bir inançtır. Ölen 

kimsenin tekrar baĢka bir hayata geçeceği, bu hayatın eskisinden çok farklı ve iyi 

olacağı fikri benimsenmiĢtir. Ölümden sonra ruhun veya bedenin tekrar dirileceğine 

inanan diğer toplumlar gibi Keltler de ölülerini eĢyaları ile birlikte gömerek sonraki 

yaĢamında ona kolaylık sağlamak istemiĢlerdir.
324

 

Eski kültürlere iliĢkin birçok bulgu ve yorumdan hareketle ruh düĢüncesinin 

geliĢimine paralel ruhun ölüm sonrası kaderiyle ilgili inançların çeĢitlendiği 

anlaĢılmaktadır. Bu inançlardan bazılarının tenasüh, ruh göçü ve yeniden doğumu 

anımsattığı açıktır. Ancak bu inançların daha sonraları geliĢecek olan tenasüh 

inancıyla aynı Ģey olmadığı bilinmelidir. Animizm ve totemizmde görülen, ruhun 

yeryüzünde dolaĢması veya baĢka varlıkların bedenine girmesi düĢüncesi aslında 

yeniden doğuĢtan farklıdır. Fakat süreç içerisinde itikadȋ anlamda da geliĢen bu 

düĢüncenin tenasüh inancını etkilemiĢ olabileceği akla gelmektedir. AraĢtırmanın ana 

                                                 
321

 Hançerlioğlu, Ġslam Ġnançları Sözlüğü, s. 99; Yakar, Ġnançlar ve Tutumlar Üzerine, s. 101. 
322

 Ocak, Alevî ve BektaĢî Ġnançlarının Ġslam Öncesi Temelleri, s. 170. 
323

 Yörükȃn, Müslümanlıktan Evvel Türk Dinleri: ġamanizm, s. 88; Eröz, Eski Türk Dini (Gök 

Tanrı Ġnancı) ve Alevilik-BektaĢilik, s. 134, 135. 
324

 Kahraman, Ahmet, Mukayeseli Dinler Tarihi, ĠFAV, Ġstanbul, 2016, s. 152. 



81 

 

konusunu oluĢturan bâtınî mezheplerdeki tenasüh inancı incelenirken bu inançların iç 

içe geçtiği görülecektir. 

1.2.2. Hint Dinlerinde Tenasüh 

Hindistan tenasüh inancının ortaya çıktığı ilk yerlerden birisidir.
325

 Ġnanç 

burada daha genel ve tabiatüstü bir anlam kazanmıĢtır. Yeniden doğuĢ fikri Hint 

toplumunda inancın ezoterik bir boyutu olmaktan ziyade dini ve sosyal yaĢamın 

temel unsurlarından biri haline gelmiĢtir. Bu sebeple Hinduizm ve tenasüh iliĢkisinin 

ayrıntılı bir incelemesini yapmak gerekmektedir. 

Hint dinlerinde ezoterik geleneklerde olduğu gibi bütün varlıkların “aynı” 

mahiyette olduğu inancı önemli bir yer tutmaktadır. Bu anlayıĢa göre bitki, hayvan, 

insan aynı mahiyettedir ve aralarında bir derece farkı vardır. Varlıkları aynı 

mahiyette görüp bunların içerisindeki ruhların bir yasayla tekrar tekrar dünyaya 

gelerek tekâmül ettiğini kabul eden anlayıĢ tenasüh fikrinin geliĢmesine yol açmıĢtır. 

Ġnanca göre insan ruhu tüm aĢağı tabiat düzenleri boyunca yukarı doğru tekâmül 

etmektedir. Bu sebeple tenasüh döngüsünde ruh, insan, bitki, hayvan ve cansız bir 

varlıkta tecessüm edebilmektedir. Ruhun bedenden bedene intikalde bir baĢkalaĢım 

(metamorphose) olayı da yaĢanabilmektedir.
326

  

Ruh dünyadaki mistik yolculuğunda olgunlaĢmanın doruğuna ulaĢınca 

yeniden doğuma gerek kalmaz. OlgunlaĢan ruh “küllî ruh” denilen bütünle karıĢır ve 

hususiliğini yitirir. Buna göre Hint dinî düĢüncesi ruhların ezelî olduğunu kabul eder 

                                                 
325

 Hindistan veya farklı bir tanımlama ile “Hint alt kıtası” Güney Asya‟da coğrafya ve nüfus 

açısından oldukça geniĢ bir bölgeyi ifade etmektedir. Ġran platosu üzerinden gelen Aryan toplulukların 

etkisiyle Hint coğrafyası çeĢitli kültürel etkileĢimlere uygun hale gelmiĢtir. Ariler, M.Ö. 1500‟lü 

yıllarda Afganistan üzerinden Pencap‟a ve Bolan geçidi yoluyla Sind‟e indikleri düĢünülen istilacı, 

mücadeleci ve dağınık Hint-Ġran kabile topluluklarıdır. Bkz. Johnson, Gordon, Hint Dünyası, Çev. M. 

Pekin, ĠletiĢim, Ġstanbul, 1998, s. 63; Aryan kültürü bin yıldan fazla bir süre Ganj ovalarında etkisini 

sürdürmüĢtür. Yerli Hint ve göçmen Aryan toplumların kültürleri karıĢarak günümüze kadar ulaĢan 

renkli bir sembiyoz doğmuĢtur. Bu bölge sayısız teolojik ve felsefi gelenek, ritüel ve inanca ev 

sahipliği yaparken Hinduizm, Budizm, Caynizm gibi Hint dinlerinin de doğuĢuna imkan sağlamıĢtır. 

ZerdüĢtlük ve Sihizm Hint kültüründen oldukça fazla etkilenirken Hristiyanlık ve Ġslam da bu 

coğrafyada bölgeye has formuyla kendisine yer bulmuĢtur. Bkz. Stein, Burton, Hindistan Tarihi, 

Müfir Günay, Ġnkılap, Ġstanbul, 2015, s. 8, 14, 23, 41.  
326

 Koç, Ölümsüzlük DüĢüncesi, s. 115. 



82 

 

ancak ebedî olduğunu kabul etmez.
327

 Ezelî olan bireysel ruhlar sonunda küllî ruhta 

kaybolup gideceklerdir. Ruhun külli ruhla bütünleĢmesi inancı da Hermetik 

gelenekte karĢılaĢtığımız bir anlayıĢtır. Aslında burada olan Ģey külli ruhtan kopan 

bireysel ruhların arınıp yeniden aslına dönmesidir. Hindistan‟daki baĢlıca dinler 

Hinduizm (Brahmanizm), Budizm ve Caynizm‟de bu inançların farklı yansımalarını 

görmek mümkündür. Her birinde de tenasüh inancı var olduğu için bunlardan ayrı 

ayrı bahsedeceğiz. 

1.2.2.1. Hinduizm‟de Tenasüh Ġnancı 

Hindistan‟ın ve Hint dinlerinin tarihi Aryanların burayı iĢgaline kadar 

uzanmaktadır. Aryan inançlarının yerli Hint halkının inançlarıyla teması neticesinde 

Hinduizm yeni bir din olarak ortaya çıkmıĢtır.
328

 M.Ö. 8.yy.dan itibaren de 

Brahma‟ya atfedilerek Brahmanizm olarak adlandırılmıĢtır. Dua okumak, Ģarkı 

söylemek ve adak sunmak gibi çok fazla ibadet gerektiren bu yeni dinin temelinde 

ateĢe tapınmak vardır. Bu inanca göre ateĢ kendisine ekmek, Ģifalı ot ve Ģarap 

kurbanlarının sunulduğu kutsal mabuttur.
329

 

Hinduizm‟de dini sistemin inĢasında sayısız Ģahsiyetin katkısı olduğu için tek 

bir teoloji ve eĢit ritüeller yoktur. Aksine farklı ibadet Ģekilleri ve pek çok ilah ortaya 

çıkmıĢtır. Bu din, içerisinde binlerce yolun bulunduğu sık bir orman gibidir ve bu 

yolların hiç biri de düz değildir. Bu karıĢıklığa karĢın tenasüh ve vahdet-i vücut 

felsefesiyle özel bir bağlantısı olan hulûl bu inançların ortak noktalarından biridir.
330

 

Birȗni Brahmanizm‟deki bu inancın önemine iĢaret ederek Ģunu söyler; “Ġhlas 

kelimesi ile Ģehadet Müslümanların inancının bir sembolü olduğu gibi teslis 

Hristiyanlığın ve Ġsbat da Yahudilerin iĢaretidir. Bunun gibi tenasüh de Hinduizm‟in 

temel esasıdır. Bu yüzden tenasühe inanmayan kimse Hinduizm‟e inanmıĢ kabul 

edilmez”.
331

 Aslında Ariler Hint alt kıtasına göç ettiklerinde ahiret inançları 

                                                 
327

 Yitik, “Hinduizm”, s. 89. 
328

 Ebu Zehra, Muhammed, ed- Diyânâtü‟l- Kadîme, Dâru‟l Fikri‟l Arabî, Kahire, 1965, s. 24. 
329

 ġelbî, Ahmed, Edyânü‟l- Hindi‟l- Kübra, s. 37. 
330

 Manû Samartî, Kitabu‟l Hindus el- Mukaddes, terc. Ġhsan Hakkı, Dâru‟l Yakazati‟l Arabiyye, 

Beyrut, 1965, s. 43-44.  
331

 El-Bîrunî, Tahkîk, s. 38. 



83 

 

mevcuttu. Tenasüh inancı ise bölgenin Dravidyen halk kültüründe bulunmaktaydı. 

Ġki kültür ve inanç sistemi karĢılıklı etkileĢimle birbirine adapte olmuĢtur.
332

 

Hint kökenli dinlerde tenasüh inancı, karma felsefesiyle birlikte anlam 

kazanmaktadır.
333

 Karma teorisine göre, insanın iradî olarak yaptığı eylemlerinin 

sonucu onların mahiyeti ve ahlâkî niteliğiyle doğru orantılıdır. Âlemdeki kozmik 

sebep-sonuç yasası olan Dharma‟nın ahlaki alandaki yansıması karmadır. Bunun bir 

sonucu da Samsara yani tenasüh inancıdır. Samsara evrende kötülük olarak görülen 

Ģeylere bir çözüm arayıĢıdır.
334

 Eskatolojik manada her yeni var oluĢ bir önceki 

hayatın sonucudur. Tanrısal bir adalet ya da kültürel bir adaletsizlik düĢüncesi karma 

felsefesinde yerini kiĢinin iradi eylemlerini yönlendirmesine neden olmaktadır. Genel 

olarak bu geleneklerde yaratıcı ve düzen koyucu belirli tanrılar yoktur. Dolayısıyla 

karma sistemi kozmogonik düzenle uyum içerisinde kendi kendine ilerlemektedir. 

Hint dinî düĢüncesinde, ruhun ölümden sonra baĢka bedenlerde yeniden 

cisimlenerek varlığını devam ettirdiği inancı samsara terimiyle ifade edilmektedir. 

Bu inanıĢ, ruhların tekâmüllerini tamamlayabilmeleri için yeniden bedenlenerek 

yeryüzüne dönmelerine fırsat sunmaktadır. Ruhun, “samsara çarkı” olarak 

isimlendirilen bu doğum-ölüm çemberinden kurtuluĢu, aslî formuna (ruhsal temizlik) 

yeniden kavuĢuncaya kadar sürmektedir. Nihaî kurtuluĢtan sonra ise ruh, yegâne 

hakikat olan Tanrı‟ya katılacaktır.
335

 Yeniden doğuĢ inancının olduğu 

Brahmanizm‟de kiĢi kötü bir hayat yaĢamıĢsa öldükten sonra ruhu cehenneme 

gitmekte ve kötü bir hayvanda cisimleĢerek yeniden dünyaya gelmektedir. KiĢi iyi 

iĢler yapmıĢsa ruhu birkaç aĢamadan geçtikten sonra aya ulaĢmakta ve orada bir süre 

kaldıktan sonra daha yüksek bir seviyede dünyaya dönmektedir. Eğer ruh samsara 

çarkını baĢarıyla tamamlamıĢsa Brahman ile özdeĢleĢir ve Nirvana‟ya, yani mutlak 

                                                 
332

 Eliade, Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi, c. 2, s. 160-161; Küçüköner, H. Rumeysa, “Hint 

Alt-Kıtasının Dini ve Kültürel Yapısının ġekillenmesinde Arilerin Rolü”, ġarkiyat, 2018, c. X, Sy. 

20, s. 615.  
333

 Yitik, “Hinduizm”, s. 176. 
334

 Sarma, Hint Dini Tarihine GiriĢ, s. 20. 
335

 Müller, Fredrich, M., The Vedas, Susil Gupta (India) Limited, Calcutta, 1956, s. 156-158; Yitik, 

“Hinduizm”, s. 84.  



84 

 

kurtuluĢa erer.
336

 Artık ruhun yeniden doğmasına gerek yoktur. Brahmanizm‟de 

hayat döngüsü ıstırap çekerek olgunlaĢma ve ruhun arınması olarak görülürken 

Nirvana‟ya ulaĢmak nihaî kurtuluĢtur. Daha önce değinildiği gibi bu noktada ruhun 

sürekli tekamülünü savunan reenkarnasyon düĢüncesiyle Brahmanizm‟in samsara 

çarkının ayrıĢtığı görülmektedir. 

Hinduizm‟de kutsal olanla beĢeri olan arasında net bir ayrım yoktur. Tanrılar 

tek bir üstün varlığın farklı görünüĢleridir ve dünyanın her yerinde farklı biçimlerde 

var olabilirler. Hinduizm kozmogonisine göre dünya ve onun evreninin dıĢında 

sonsuz sayıda baĢka evrenler vardır. Zaman da iç içe dönenceler halindedir. Bu 

kozmik anlayıĢ, ruhların da sonsuza kadar yeniden dönüĢümünü vazeden bir doktrin 

ortaya çıkarmıĢtır. Buna göre, ruhun yolculuğu sırasında uğradığı çeĢitli duraklar ve 

katmanlardan oluĢan bir sistemde, tıpkı ruhlar gibi, bu evren de yeniden doğuĢ 

derecelerinden geçmektedir.
337

 ġehristȃnî Hindulardaki evrenin tenasühü düĢüncesini 

bir örnekle açıklayarak onların bu inançta en güçlü millet olduklarını söylemektedir. 

Ona göre Hindular, öldükten sonra bir kuĢun kendi kanından ve özünden ebedi 

olarak yeniden ortaya çıkması efsanesi üzerine bu doktrini kurmuĢlardır.
338

 Her 

devirden sonra evren ilkinde olduğu gibi aynı konumda ve formda yeniden 

Ģekillenmektedir. Sonra ikinci ve üçüncü devirler baĢlar ve bu böyle devam eder. 

Evrenin muğlaklığı ve büyümesi fikrinden yola çıkılarak, burada yaĢayanların da 

çoğalması ve evrilmesi düĢüncesine ulaĢılmıĢtır. Böylece ilk varlık olan Brahma‟dan 

sayısız tanrı, yarı tanrı, değiĢik konumlarda birçok ruh ve dünyevi varlık ortaya 

çıkmıĢtır. 

Hinduların acı ve ölüm hakkında zayıf bir düĢünceleri vardır. Bu yüzden 

Brahman bilgeleri insan ve hayvan yaĢamı hakkında, acı ve ölümün aslında 

olmadığını, bunun hayatın normal akıĢı olduğunu savunmuĢlardır.
339

 Onlar ölüler 

için baĢka bir dünya olduğuna, ancak Tanrıları kendilerinden razı olursa kurtuluĢa 

                                                 
336

 Müller, Max & Deussen, Paul, UpaniĢadlar: Ġnsanlığın Ġlk Felsefi Metinleri, çev. Suat Ertüzün, 

Okyanus, Ġstanbul, 2017, s. 53; Yakar, Ġnançlar ve Tutumlar Üzerine, s. 120;  Arik, Selahaddin Ali, 

Aryan Ġnançlar ve Rȇya/Raa Heqȋye, ĠBV, Ġstanbul, 2005, s. 174. 
337

 ġehristȃnî, Milel ve‟n- Nihal, c. II, s. 606; Johnson, Hint Dünyası, s. 22-39. 
338

 ġehristȃnî, Milel ve‟n- Nihal, c. II, s. 606. 
339

 Ġbnü‟l Cevzî, Ebu‟l Ferec Abdurrahman el- Bağdadi, Telbîsü Ġblîs, Dâru‟l Kütübi‟l Ġlmiyye, 

Beyrut,1994, s. 93. 



85 

 

ereceklerine ve kendilerine gayb bilgisinin bahĢedileceğine; ruhları bedenlerini terk 

eder etmez de kâinatın sevk ve idaresine katılma kabiliyeti kazanacaklarına 

inanırlar.
340

 Hint düĢüncesine göre yeniden doğumların asıl sebebi cehalettir. Bundan 

kurtulmanın yolu da ilim ve marifet yoluyla MokĢa‟ya ulaĢmaktır. Ġnsan ruhunun 

gerçek bilgiye ulaĢması ve onu hakkıyla kavraması için belli bir zamana ihtiyaç 

vardır. Bunun için hakikatin bilgisine ancak kiĢilerin ve türlerin birbirini izleyen 

hareket ve hallerini gözlemleyerek, her birinden bir tecrübe edinerek ve onlardan 

yeni faydalar görerek ulaĢılabilir.
341

 

Hint dinleri ve toplumsal idealler insanlar arasındaki eĢitsizliği baĢtan açıkça 

kabul etmekte ve bu sistemi korumaktadır. Hindistan‟daki kast sistemi ve cinsiyet 

konuları sadece toplumsal olgular değildir. Bunlar dini inançlarla, törensel 

geleneklerle ve dini kurumlarla desteklenmektedir.
342

 Kast sistemi karma-tenasüh 

inancını korur ve destekler. Sosyal yaĢam sınıflara ayrılmıĢtır. Bu, fertler arasında bir 

adaletsizlik gibi görünse de karma inancına göre farklılıklar kozmik döngünün bir 

tecellisidir. KiĢinin hangi kastta doğacağı yahut sonraki yaĢamında hangi bitki ya da 

hayvan olarak dünyaya geleceği karma ile belirlenir. Tenasüh ise kast sistemi ve 

karma arasında bir mekanizma iĢlevi görmektedir. Diğer taraftan bakılacak olursa da 

kastın üst sınıf efendileri, bu sistemi haklı çıkarmak ve alt sınıfların kalplerini, 

gelecekteki doğumlarında daha üst bir sınıfa yükselecekleri umuduyla sakinleĢtirmek 

için tenasüh düĢüncesini icat etmiĢ olabilirler.
343

 Ancak ne var ki Hindu kast 

sisteminde her sınıf kendi sınırları içinde devam eder, yükselir veya iner. Gelecekteki 

doğumlarında hiç kimse kendi kastının dıĢına çıkamaz. 

Hinduizm‟de tenasüh düĢüncesi bölgede oldukça güçlü bir Ģekilde varlığını 

sürdüren kurtarıcı inancıyla yakından iliĢkilidir.
344

 Buna göre, tenasüh zincirinden 

kurtulup özgürleĢebilmeleri için insanların bir kurtarıcıya ihtiyaçları vardır. Bu 

beklenen kurtarıcı miti esasında nübüvvet gibi bir mekanizmanın yerine ihdas 

                                                 
340

 Ebu Zehra, ed- Diyânâtü‟l- Kadîme, s. 21. 
341

 El-Bîrunî, Ebu‟r-Rayhan Muhammed b. Ahmed, Tahkîk mâ li‟l- Hind, Dâiratü‟l Meârifi‟l 

Osmâniyye, Haydarabâd, 1958, s. 38. 
342

 Knot, Kim, Hinduizm'in ABC'si, çev. Medet Yolal, Kabalcı, Ġstanbul, 2000, s. 116, 117. 
343

 En-Nedvî, Muhammed Ġsmail, el- Hindi‟l Kadîme Hadârâtüha ve Diyânâtüha, Dâru‟Ģ- ġa‟b, 

Kahire, 1970, s. 102-103. 
344

 Küçüköner, “Mirza Gulam Ahmed ve Ahmedîlerin Mirza Gulam Ahmed Telakkisi”, s. 33. 



86 

 

edilmiĢ olmalıdır. Çünkü zor zamanlarında insanlar kendilerine yol gösterecek, 

zulüm ve haksızlığa çare bulacak, acılarını hafifletecek bir kurtarıcıya ihtiyaç 

duyarlar. Hinduizm‟de kurtarıcı figür Tanrı ya da tanrının bir tezahürü olarak 

düĢünülmüĢtür. KutsallaĢabilme potansiyelinin her insanda var olması sebebiyle de 

beklenen kurtarıcı, Tanrının bir tezahürü/avatarı olan insanüstü bir varlıktır.
345

 Zira 

beĢer ile beĢer üstü arasında net bir ayrım olmaması, her insanın hatta varlığın 

kutsallaĢma potansiyeline sahip olması da Hint dünyasında kurtarıcı bekleme 

inancını desteklemiĢtir. Buna göre Hindu teolojisinin esasını teĢkil eden tenasüh 

inancı “kutsallaĢma fenomeni”nin yeryüzündeki bir yansıması olarak 

düĢünülebilir.
346

 

Hinduizm‟in dini metinlerdeki açıklamalardan tenasüh inancının en geniĢ 

anlamıyla bu inançta bulunduğu anlaĢılmaktadır. Bu inançta her türlü eylemin 

tenasühle sonuçlanacağına inanılmaktadır. Hinduizm‟in kutsal kitabı Manu 

Samarti‟de
347

 tenasüh inancına özel bir bölüm ayrılmıĢtır. 

Sözlü Hint geleneklerinin M.Ö. 1500‟lerle M.Ö. 500‟ler arasında yazılı 

metinlere dönüĢmesiyle oluĢan Vedalar tenasüh fikrini içermemektedir. M.Ö. 6. 

yy.dan itibaren Vedaların Ģerhleri olarak yazılan dini kitaplar ise tenasüh fikrinin 

geçtiği ilk metinlerdir. UpaniĢadlar olarak isimlendirilen bu kitapların yazıldığı 

dönemde Hinduizm‟de tenasüh inancından bahsedebiliriz.
348

 Daha öncesinde cennet-

cehennem fikrine benzer inançlar görülmektedir. Tenasüh inancı Brahminlerin kutsal 

felsefi kitaplarının kodlanmasıyla bir süre sonra ortaya çıkmıĢtır. Vedalar döneminde 

baskın olan ahiret inancına göre iyi ruhlar mutluluğu tadacak, kötü ruhlar ise azabın 

en Ģiddetli Ģekillerini çekeceklerdir. Ruhların çeĢitli zevklere, rahatlık ve mutluluğa 

                                                 
345

 Kutlutürk, Hinduizm‟de Avatar Ġnancı, s. 37-38. 
346

 Eliade, Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi, C. 2, s. 277; Johnson, Hint Dünyası, s. 39; 

Küçüköner, “Mirza Gulam Ahmed ve Ahmedîlerin Mirza Gulam Ahmed Telakkisi”, s. 31. 
347

 Hindular için en önemli kutsal kitaplardan birisidir. Brahman dininin inanç, ibadet, ahlak ve sosyal 

sistemlerinin bir ifadesinin Manu adındaki eski bir yasa koyucuya atfedildiği kitaptır. 12 bölümden 

oluĢur. Tarihi kesin olarak bilinmemektedir. Manu‟nun M.S. 3. y.y. civarında yaĢadığı 

düĢünülmektedir. Hintli araĢtırmacı Muhammed Ahmed‟e göre bu kitap Brahmanizm‟in gücünün 

düĢmekte olduğu ve Budizm‟in yükselip hüküm sürdüğü M.Ö. 2. yy ile M.S. 4. yy arasında yazılmıĢ 

olmalıdır.  Bkz. Ali Abdülvahid Vâfî, el-Esfâru‟l- Mukaddeseti fi‟l- Edyâni‟s- Sâbikati li‟l- Ġslâmi, 

Nehdatü Mısır, Kahire, 1964, s. 161-162.      
348

 Bu kitaplar Vedaların tamamlayıcılarıdır. Vedalar sadece onlar aracılığıyla açıklanabilir ve bu 

açıklamalar da günümüzde bütün Hindularca kabul edilmektedir. Schilpp, Paul Arthur, The Hilosofhy 

of Sarvepalli Radhakrishnan, Tudor Publishing Company, New York, 1952, s. 12-16. 



87 

 

sahip oldukları zaman da cennet olarak anlatılmaktadır. Asilere ve suçlulara gelince, 

yeraltının en alt katında bulunan cehenneme girecekler ve burada asileri cehennemin 

dibine atan iki Tanrı, Soma ve Ġndra‟nın elinde azap göreceklerdir.
349

 Bunlar tenasüh 

inancının Brahminlerden önce Aryan inancında henüz ortaya çıkmadığını 

göstermektedir. 

M.Ö. 6-7. yüzyıllarda Rig Veda metinlerine Ģerh olarak yazılan 

UpaniĢadlar‟da ruhun ölümsüzlüğünden ve bu ölümsüzlüğün yeni bedenlerde devam 

edeceğinden bahsedilmektedir.
350

 Bu metinlerdeki temel düĢünceye göre insanın 

yaptığı eylemlerin faili ruh olduğundan bedenin ölümüyle her Ģey sona ermez. Ruh 

baĢka bir bedende giydirilir ve yaptıklarının karĢılığını görür. Allah‟ın izniyle yeni 

eylemlerde bulunur ve gezegenlerde dolaĢır. Çünkü Allah ruha fırsat üstüne fırsat 

verir. O da saf ve iyi olduğunda kurtuluĢa erer.
351

 Vedalarda önceki doğumlarda dini 

ameller yapmıĢ olan ruhun buna göre farklı ve iyi bedenler giyineceğinden 

bahsedilmektedir. Buna göre dindar insan bir kuĢ suretinde doğarken zavallı insan da 

acı içerisinde yaĢar. Böylece yaptıklarının cezasını çeken ruh, Allah‟ın kudretiyle 

hamilelikte iyi ve kötü eylemlerine göre bedenden çıkar ve havaya karıĢır. Dini 

görevlerini yapan ama henüz kemale ulaĢmamıĢ bir bedenden çıkan ruh ise tekrar 

insan bedenine girer ve rahat bir Ģekilde yaĢamaya devam eder. Dine uygun 

yaĢamayan ise bedenlere acı içinde girer ve acılar içinde yaĢar.
352

 Vedaların 

tenasühle ilgili bölümün dokuzuncu fıkrasında Ģöyle geçer; Ġnsanın ikinci 

yaratılıĢında bedeniyle yaptığı kötülüklerin karĢılığı cansız varlığa dönüĢmektir. 

Ġnsan diliyle iĢlediklerinin karĢılığı olarak kuĢ ya da benzer bir hayvana dönüĢmekte; 

aklıyla yaptığı kötü iĢler neticesinde de daha alt tabakalara düĢmektedir.
353

 

                                                 
349

 Schilpp, The Hilosofhy of Sarvepalli Radhakrishnan, s. 503; en-Nedvî, el- Hindi‟l Kadîme, s. 

97. 
350

 Störig, H. J. Ġlkçağ Felsefesi: Hint, Çin, Yunan, çev. Ömer Cemal Güngören, Yol, Ġstanbul, 2000, 

s. 38, 99. 
351

 The Upanishads, trc. F. Max Müller, Motilal Banarsidas, Delhi, 1965, c. I, s. 81-82;  

Upanishadlar, Hasan Ali Yücel Klasikler Dizisi, Çev. Korhan Kaya, Türkiye ĠĢ Bankası Yayınları, 

Ġstanbul, 2017, s. 276. 
352

 Müller, The Vedas, s. 43; A Dictionary of Comparative Religion, ed. S. G. F. Brandon, New 

York, Scribner, 1970, s. 673. 
353

 Manu Samarti, bab 12, fıkra 9, s. 680. 



88 

 

UpaniĢadlarda ruhun ölümü, gökyüzüne çıkıĢı ve tekrar dönüĢü anlatılır. 

Ruhun tekrar dünyaya dönüĢü sırasında ruh önce bir damla olur ve bu Ģekilde bir 

bitkiye nüfuz edebilir. Ruhun damlaya giriĢiyle tehlikeli bir süreç yaĢanır. Çünkü bu 

damla kurak, çöl veya dalgalı denizlerde yok olabilir. Eğer Ģanslıysa uygun bir yerde 

arpa, buğday, fasulye, nohut, ot gibi bir bitkiye ulaĢıp onun bedenine girer. Sonra 

bitkiyi yiyen bir hayvan veya insanın bedenine geçiĢ sağlanabilir. Bazen bunu yiyen 

kiĢide değil onun çocuklarında bedenlenme gerçekleĢebilir.
354

 

Veda metinlerinde dünyada iyilik ve kötülüklerin karĢılığı olarak iki yol 

bulunmaktadır. Ġlki âlimlerin yoludur ve kurtuluĢa götürür. Diğeri de halkın yoludur 

ve o da tekrar doğumlara neden olur. Dünya bu iki yol üzerinde döner ve tenasüh 

gerçekleĢir.
355

 Hindular insanın yaptığı eylemleri de ruhun üç niteliğine 

dayandırırlar. Bunlar doğruluk, kararlılık ve karanlıktır. Bu niteliklerden biri diğerine 

üstün geldiğinde beden buna göre bir karĢılığı hak eder. Yüce ruh yaratılmıĢlara 

nefsin bu üç sıfatıyla intikal eder. Bunlar arasında bedenin vasıflarına en çok uyum 

sağlayan vasıf hâkim olan vasıftır ve ruh ölümden sonra bu vasfa göre muamele 

görür.
356

 Doğruluk niteliğine sahip olan ilahlık mertebesine ulaĢır. Kararlılık vasfına 

sahip olan insanlık mertebesine ulaĢır. Karanlık niteliği kendisine galip gelen ise 

hayvan olarak kalır.
357

 Bu üç vasfa dayanan üç ayrı tenasüh durumu kiĢiye, 

bildiklerinin ve yaptığı iĢlerin sonuçlarının bir yansıması olarak düĢük, orta ya da 

yüksek bir seviye kazandırır.
358

 En düĢük karanlık derecesi, cansız varlıklara, 

haĢerata, balığa, yılana, kaplumbağaya, evcil ve yırtıcı hayvanlara dönüĢmektir.
359

 

En yüksek doğruluk mertebesinde ise Brahma‟ya, dünyayı yaratan Tanrılara, 

Evrensel Yasa‟ya, Büyük Öze ve Bilinemeyen Güce dönüĢmek vardır.
360

 

Dini metinler tenasüh inancının Hinduizm‟deki yerini açıkça ortaya 

koymaktadır. Hindu kutsal kitapları olan Vedalar‟da tenasühü ortaya koyan deliller 

                                                 
354

 Max Müller, Paul Deussen, UpaniĢadlar: Ġnsanlığın Ġlk Felsefi Metinleri, s. 87. 
355

 Müller, The Vedas, s. 44. 
356

 Manu Samarti, bab 12, fıkra 24-25, s. 684. 
357

 Manu Samarti, bab 12, fıkra 40, s. 686. 
358

 Manu Samarti, bab 12, fıkra 41, s. 687. 
359

 Manu Samarti, bab 12, fıkra 42, s. 687. 
360

 Manu Samarti, bab 12, fıkra 50, s. 688. 



89 

 

bulunmakla birlikte, bilhassa UpaniĢadlar‟daki açıklamalar bütün Hindularca kabul 

edilmektedir. 

1.2.2.2. Caynizm‟de Tenasüh Ġnancı 

Dini otoriteyi tamamen kendi tekelinde tutan Brahman sınıfına karĢı tepki 

olarak iki hareket ortaya çıkmıĢtır: Caynizm ve Budizm. Caynizm‟de en büyük amaç 

kurtuluĢ umuduyla bedene eziyet etmektir. Onlar için kurtuluĢtan maksat ruhun 

maddeden kurtulduktan sonra tenasühe uğramasını gerektiren saadet içindeki 

ölümsüzlüğüdür.
361

 

Caynizm bütün varlıkları temelde eĢit kabul etmekle birlikte üç basit gruba 

ayırmaktadır. Bu da özünde tenasüh fikri etrafında Ģekillenmekte ve ruhen henüz 

geliĢmemiĢ varlıklar, geliĢen varlıklar ve tenasüh döngüsünü tamamlayıp ruhen 

mükemmelliğe ulaĢarak kurtuluĢa eren varlıklar olarak sıralanmaktadır.
362

 Bu dinde 

ruhun ve bedenin kiĢisel disiplinle (vrata) bireyin kendisini çileci bir hayatla terbiye 

etmesiyle kurtuluĢa erilmektedir. Ruhun ve bedenin terbiyesinde sıkı riyazet ve 

yaĢam kuralları öne çıkmaktadır. Et yememek, köklü bitkileri tüketmemek, soğan, 

sarımsak gibi sebzelerden uzak durmak gece yemek yememek ve dıĢarı çıkmamak bu 

inancın bazı kurallarıdır. Burada temel amaç ruhu Ģiddet, kıskançlık, kötü Ģeylerden 

koruma ve doğaya saygılı olmaktır. Bu Ģekilde ruh ve beden arınır ve sonsuzluğa 

ulaĢabilir.
363

 

Özgürlüğe kavuĢmak Caynizm‟de temel amaçtır. Ruh, doğru inanç, doğru 

bilgi ve güzel ahlak ile bedenin esaretinden kurtulur. Tenasüh inancı, bedene olan 

bağlılığından kurtulan ruhun eylemlerinin bir sonucudur. Bütün eylemlerin ortadan 

kalkmasıyla da ruh kurtuluĢa ermektedir. Bu noktada Caynizm‟deki karma inancı 

Hinduizm‟den kısmen farklıdır. Onlara göre karma, ruha eĢlik eden maddi bir 

varlıktır ve yalnızca zevklerden yoksun kalma yoluyla durdurulabilir. Onlar 

                                                 
361

 Attar, Ahmed Abdulgafûr, ed- Diyânât ve‟l- Akâid fi Muhtelifi‟l- Usûr, Mekketü‟l Mükerreme, 

1981, c. I, s. 107.  
362

 Long, Jeffery D. Jainism: An Introduction, I. B. Tauris, New York, 2009, s. 1, 5, 17. 
363

 Long, Jainism: An Introduction, s. 21. 



90 

 

karmanın, bir kelebeğin kozanın etrafını sardığı gibi, ruhu saran, ruhla karıĢan onu 

çevreleyen maddi bir nesne olduğuna inanırlar.
364

 

Caynist metinlere göre nasıl ki ısı demirle, su sütle karıĢırsa karma da ruhla 

birleĢir ve ruh karmanın elinde tutsak olur.
365

 Ruhun fiiller temelinde madde ile 

bağlantı kurması sonucunda ruh dünyada iken bedenlerde dolaĢır. Ġnsanın yaratılıĢı 

önceki hayatındaki fiillerinden hatta Ģekli, rengi, yaĢı ve sınıfından hepsi önceki 

amellerine göredir. Tenasüh ancak kurtuluĢ sağlanarak ortadan kaldırılabilir. Ruhun 

karmadan kurtuluĢa ulaĢması için insan, ruhu arınana ve arzuları sona erene kadar 

ölmeye ve tekrar doğmaya devam eder. Sonra bu döngü ve maddi hayat sona erer. 

Böylece ebedi mutluluk içinde ölümsüz bir ruh kalır. Maddeden arınarak özgürleĢen 

ruhun mutluluk içindeki bu ölümsüzlüğü kurtuluĢtur.
366

 Sonuç olarak Caynizm ruhun 

kurtuluĢa ulaĢmak için izlediği yolun tenasühten geçtiğini kabul etmiĢtir. 

Ruhun arınıp karmadan kurtulması ve tenasüh yoluyla devam eden imtihanını 

sonlandırması çileci bir hayat yaĢamaya bağlanmıĢtır. Yemeklerdeki riyazet, doğaya 

saygı ve Ģiddetten uzak durmak insanı kurtuluĢa ulaĢtıracak yollardır. 

1.2.2.3. Budizm‟de Tenasüh Ġnancı 

Budizm‟de ruh kavramı olmadığı için tenasüh de kendine mahsus bir anlam 

taĢımaktadır. Diğer Hint dinlerinde genellikle ruh göçü kavramıyla aynı görülen 

tenasüh, Budistlere göre, ruhun bir bedenden diğerine göçmesinden daha geniĢ bir 

anlama sahiptir.
367

 Bundan dolayı Budizm‟de ruh göçü ya da tenasüh yerine, tekrar 

doğuĢ veya yeniden doğuĢ (reincarnation) kavramları kullanılmaktadır.
368

 Bu 

kavramlardan anlaĢılması gereken ise “karakter transferi” ifadesidir.
369

 

Buda‟nın öğretisinin amacı, iyi ve ahlâklı yaĢayarak iyi bir insan olmak ve 

kemâl mertebesine eriĢerek yeniden doğuĢ döngüsünü ya da çilesini sona 

                                                 
364

 ġelbî, Edyânü‟l- Hindi‟l- Kübrâ, s. 112-113. Long, Jainism: An Introduction, s. 23. 
365

 ġelbî, Edyânü‟l- Hindi‟l- Kübrâ, s. 113. 
366

 ġelbî, Edyânü‟l- Hindi‟l- Kübrâ, s. 114; Long, Jainism: An Introduction, s. 28. 
367

 Yılmaz, Hüseyin, Budist Metafiziği, Hece, Ankara, 2007, s. 106. 
368

 Yitik, Hint Kökenli Dinlerde Karma Ġnancının Tenasüh Ġnancıyla ĠliĢkisi, s. 145. 
369

 Davids, Rhys T.W., Lectures on Some Points in the History of Indian Buddhism, The Hibbert 

Lectures, Delhi, 1988, s. 91. 

https://archive.org/search.php?query=creator%3A%22Rhys+Davids+T.W.%22


91 

 

erdirmektir.
370

 Yeniden doğuĢ anlayıĢındaki ruhun herhangi bir varlığın bedenine 

girmesi ve mertebesinin değiĢkenliği ilkesi, Budistlerde sürekli tekâmül Ģeklini 

almıĢtır. Dolayısıyla modern reenkarnasyonun Budizm kaynaklı olduğu söylenebilir. 

Budizm felsefesi, tenasühe yol açan tüm eylemleri ve arzuları ortadan kaldırmaya 

odaklanmıĢtır. Caynizm‟deki gibi bir kast sistemine ve tenasühe karĢıdır. Ancak ne 

var ki, bu durum daha sonra olumsuz bir Ģekilde tezahür edip, Budizm‟de öbür dünya 

inancı ile ilgili bir belirsizlik ortaya çıkarmıĢtır. Tenasühe olumlu bir alternatif 

bulunamayınca da bu inanç Budist inançlarından birisi haline gelmiĢtir.
371

 Buda‟nın 

teorisinde ölüm sonrasıyla ilgili konuĢmak ve bu konudaki sorulara cevap vermek 

faydasız kabul edilmiĢtir. Burada önemli bir nokta Budizm‟de, ruhun kendisine 

kavuĢabileceği somut bir tanrı fikrinin olmamasıdır. BaĢka inançlarda karĢımıza 

çıkan tenasüh ve reenkarnasyon ile ruhani ya da ilahi varlıklara yükselme benzeri bir 

inanç bu dinde yoktur.
372

 Budizm‟de yeniden varoluĢun mahiyeti geçmiĢ yaĢamların 

ortaya çıkardığı “karmik birikim”lerden oluĢur. VaroluĢ halkalarındaki her yeni 

varlığın durumu bir önceki hayatında iĢlediği fiillerin sonucudur. Bu süreçte tanrısal 

bir müdahale söz konusu olmadığı gibi kiĢi eylemlerinin tek sorumlusudur.
373

 

Klasik Ġslam kaynaklarının bazılarında Budizm‟in tanrı ve ruh anlayıĢları tam 

olarak anlaĢılamamıĢtır. Mesela Makdisî‟ye göre, Budizm‟de mükâfat ve ceza bu 

dünyada ruhların duyular aracılığıyla kazandıklarının bir karĢılığı olarak 

verilmektedir.  Ruh bir daha asla geri dönemeyeceği bir bedenden ayrıldığında, heva 

ve hevesleri yüzünden tenasühe uğrar. ĠĢlediği kötülükler onun özüne zarar verir ve 

bu etkiyle bedeni terk eden ruh, haĢarat dâhil tüm kara ve deniz hayvanlarının ve 

kuĢların bedenlerine intikal edebilir.
374

 Bağdadî de, Semeniyye‟den (Budizm) olan 

Ashab-ı Tenasüh‟ün âlemin kıdemini, nazar ve istidlalin batıl olduğunu ve sadece 

beĢ duyu ile her Ģeyin bilinebileceğini savunduklarını belirtir. Onların çoğunluğu 

öldükten sonra dirilmeyi ve ahireti inkâr etmiĢlerdir. Bir kısmı da ruhların çeĢitli 

                                                 
370

 Yitik, Hint Kökenli Dinlerde Karma Ġnancının Tenasüh Ġnancıyla ĠliĢkisi, s. 107, 108. 
371

 en-Nedvî, el- Hindi‟l Kadîme, s. 148-149. 
372

 Müller, Anthropological Religion, s. 233, 364. 
373

 Yitik, Hint Kökenli Dinlerde Karma Ġnancının Tenasüh Ġnancıyla ĠliĢkisi, s. 148. 
374

 el-Makdisî, el- Bed‟ü ve‟t- Tarîh, c. I, s. 197-198. 



92 

 

Ģekillerde göç etiğini söyleyip insan ruhunun köpeğe, köpeğin ruhunun da insana 

geçmesini uygun görmüĢlerdir.
375

 

Budizm‟de her varlık sonsuz bir ölüm ve yeniden doğum döngüsüyle, farklı 

yaĢam formları arasında (insan-hayvan-bitki-cansız) tekrar tekrar bedenlenmeye 

devam etmektedir. Ancak Budizm‟deki yeniden doğuĢ kavramı diğer dinlerdeki ruh 

göçü-reenkarnasyon inancından daha farklıdır. Bunun nedeni Budizm'e has iki temel 

kavramdır: Anatta, çevresinden bağımsız bir ben olgusunun yokluğu anlamına gelir. 

Anicca da her Ģeyin değiĢime tabi olmasıdır.
376

 Dolayısıyla tenasüh düĢüncesi 

Budizm‟de reenkarnasyona dönüĢmüĢ olsa da aslında Hinduizm‟den çok farklı 

değildir. Ancak tenasüh Budizm‟de sürekli kurtulmaya çalıĢtıkları en büyük 

sorunlardan biri haline gelmiĢtir. Bu nedenle öğretilerinin çoğu acıdan kurtulma fikri 

etrafında dönmektedir.
377

 Budizm‟e göre insanın hemen karĢılığını göreceği amelleri 

vardır ve bunların bir kısmı yeniden doğumlarla karĢılık bulmaktadır. Bir kısmının 

ise karĢılığı yoktur. Amellerin etkileri devam ettiği sürece tekrar doğumlar devam 

eder. Bu sebeple Budizm‟de tenasüh inancını anlayabilmek için ölümü anlamak 

gerekmektedir. Ġnanca göre, insan çirkin ve kötü iĢler yaptığında onların cezasını 

çekmek için ölür ve farklı bir insan bedeninde yeniden doğar.
378

 Budizm‟e göre 

dünyaya kapılmak ve materyalizme yönelmek yeniden doğumlara sebebiyet verdiği 

için, hayatı her türlü arzu ve isteklerden, noksanlıklardan ve kötülüklerden kaçınarak 

yaĢamak ve Nirvana‟ya ulaĢmaya çalıĢmak gerekmektedir. Ancak bu Ģekilde tenasüh 

ortadan kaldırılabilir. KiĢi bu dereceye ulaĢamazsa tenasühe tabi olmaya devam 

etmektedir. 

Hinduizm‟de ruhun ilahi benliğe uyum sağlaması, Caynizm‟de kurtuluĢ ve 

Budizm‟de Nirvana‟ya ulaĢmak en yüksek amaç ve nihai hedef kabul edilmektedir. 

Budizm‟de dünya kirlerinden arınan insan bu kurtuluĢa ermekle birlikte bu bazen 

sonsuz sayıda yeniden bedenlenmeyi gerektirmektedir. 

                                                 
375

 Bağdâdî, el-Fark Beyne‟l-Fırâk, s. 270-271. 
376

 Demirel, AyĢe, “Hesse‟nin Doğu Dinlerine YaklaĢımı”, Akademik BakıĢ Dergisi, Sy. 53, 2016, s. 

320. http://www.akademikbakis.org  
377

 Attar, Ahmed Abdulgafûr, ed- Diyânât ve‟l- Akâid, s. 127-128. 
378

 Yılmaz, Budist Metafiziği, s. 107-108. 

http://www.akademikbakis.org/


93 

 

1.2.3. Ġran Dinlerinde Tenasüh 

Hint ve Ġran ırkları baĢlangıçta Orta Asya‟da birlikte yaĢamakta iken M.Ö. 

3000 yıllarında ayrılarak farklı coğrafyalara göç etmiĢlerdir. Bunlar ortak dil, din, 

inanç ve mitolojilere sahiptiler ve kendilerine “Arya: Ģerefli” adını vermiĢlerdi.
379

 

Ġran Aryalarının inanıĢları, baĢlangıçta Hint inanıĢlarıyla aynıydı. Ancak farklı 

yapıdaki coğrafyalara göç etmelerinin neticesinde iki ayrı kültür ve iki ayrı 

medeniyet doğmuĢtur.
380

 Hint‟te Brahmanizm ve Budizm; Ġran‟da Mitraizm, 

ZerdüĢtlük, Mani ve Mazdek dinleri Aryalardan mirastır. Hint bölgesine göç eden 

Aryalar, verimli ve bereketli bir memleketle karĢılaĢırken Ġran‟a gidenler kuru ve 

suyun az bulunduğu verimsiz topraklarla, yakıcı güneĢ ve çetin doğa Ģartlarıyla 

karĢılaĢtılar.
381

 Bu da iki ayrı medeniyetin doğmasına sebep olmuĢtur. Dolayısıyla 

kadim ve köklü Fars Medeniyeti, sakinlerinin hem fiziksel hem fikri gayretlerle 

gösterdikleri çetin mücadeleler neticesinde karınlarını doyurup yaĢam sürdükleri bir 

coğrafyada ortaya çıkmıĢtır. Yani Hindular ve Perslere miras kalan bu medeniyet, 

ortak Ari geleneklerinden müteĢekkildir.
382

 Ancak Hint ve Ġran‟ın kültürel değerleri 

sadece Arya kökenli değildir. Bu medeniyetler Batı Asya yerel kültürlerinden de 

beslenmiĢtir.
383

 

Mecȗsȋlik olarak bilinen kadim Ġran dini aslında Mezopotamya, Aryan, Fars 

ve Turan halklarının bir sentezinden oluĢmaktadır.
384

 Bu dinin kurucusu kabul edilen 

ZerdüĢt, çoktanrılı bir yapıya sahip olan coğrafyada, tek bir iyi Tanrı (Ahura Mazda) 

fikrini benimsemiĢtir. Her Ģeyin yaratıcısı olan Ahura Mazda‟nın muhalifi ve 

                                                 
379

 Yıldırım, Nimet, Ġran Mitolojisi, Pinhan Yay, 2018, Ġst, s. 16; Taraporewala, ZerdüĢt Dini, s. 23-

24. 
380

 Ebu Zehra, ed- Diyânâtü‟l- Kadîme, s. 24; Yıldırım, Ġran Mitolojisi, s. 108-109; Parrinder, 

Geoffrey, World Religions From Ancient History to the Present, Facts on File Publications, New 

York, 1971, s. 177. 
381

 Altungök, Eski Ġran'da Din ve Toplum, s. 12-13; Yıldırım, Ġran Mitolojisi, s. 114; Boyce, Mary, 

A History of Zoroastrianism, Brill, Leiden, 1996, s. 23; Kuz‟mina, Elena E., The Origin of the 

Indo-Iranians, ed. J. P. Mallory, Brill, Leiden, Boston, 2007, s. 184. 
382

 Taraporewala, Irach, ZerdüĢt Dini, s. 16; Stein, Burton, Hindistan Tarihi, s. 8, 14, 23, 41; Alıcı, 

Mehmet, “ZerdüĢt‟ten Mecûsi Geleneğine Tanrı Tasavvuru”, Bir Dünya Tanrı, Ed. Mustafa Tekin, 

Rağbet Yay., Ġstanbul, 2022, s. 253-255. 
383

 Johnson, Gordon, Hint Dünyası, s. 63; Yıldırım, Ġran Mitolojisi, s. 219; Alıcı, “ZerdüĢt‟ten 

Mecûsi Geleneğine Tanrı Tasavvuru”, s. 259. 
384

 Witzel, M., “Autochthonous Aryans? The Evidence from Old Indian and Iranian Texts”, 

Electronic Journal of Vedic Studies, 2001, c. 7, Sy. 3, s. 65-71; Altungök, Ahmet, Eski Ġran'da Din 

ve Toplum (M.S.226-652), Hikmetevi Yayınları, Ġstanbul, 2015, s. 12-13.  



94 

 

kötülüğün kaynağı olarak da Angra Mainyu‟yu kabul etmiĢtir.
385

 Asırlar boyunca pek 

çok medeniyete ev sahipliği yapan Ġran coğrafyası, göçlerle, iĢgallerle pek çok 

egemenlik mücadelelerine sahne olsa da Mecûsîliğe ait unsurları hep bünyesinde 

taĢımıĢtır.
386

 

Tenasüh inancının Fars kültüründeki yerine baktığımızda ise, Ġran 

inanıĢlarında en eski çağlardan beri ölüm sonrası hayat inancının bulunduğunu ancak 

bunun bazı topluluklarda kabul görürken bazılarında farklı yorumlandığını 

söyleyebiliriz.
387

 Bazı araĢtırmacılara göre kurtarıcı miti, iyimser eskatoloji, 

bedenlerin yeniden diriliĢi, düalizm ve Magus mitolojisi gibi birçok dinsel düĢünce 

Ġran‟da keĢfedilmiĢtir.
388

 Eski Ġranlılar ölülerin gömülmesine ve ölüm sonrası 

ritüellere büyük bir itina göstermiĢlerdir. Ġnançlarının korunması için defin törenini 

yabancılara kapalı tutmuĢlar, cesedi bal mumu ile sıvayarak muhafazası için tedbir 

almıĢlardır. Bu tedbirin temelinde, bedeni terk eden ruhun tekrar aynı bedene 

dönebileceği inancı olabilir.
389

 Eski Ġranlıların tenasühe inandıklarını gösteren bu 

uygulamayı, eski Mısırlıların mumyalama iĢlemine benzetmek mümkün 

görünmektedir. Buna göre tenasüh düĢüncesinin kaynaklarından birinin eski Ġran 

dinleri olduğunu söyleyebiliriz. Bu dinlerin ilki kuĢkusuz ZerdüĢtlüktür. Ancak 

bilinen manada ZerdüĢtlükte yeniden doğuĢ fikri yoktur. Zamanla eski Kürt ve Fars 

toplumlarının yerel inançlarıyla karıĢarak değiĢime uğrayan ZerdüĢtlükte yeniden 

doğuĢ ve reenkarnasyonun olduğu iddiası sadece kuĢkuyla bakılan Desâtir adlı bir 

kaynakta geçmektedir.
390

  Her Ģeyin yaratıcısı Tanrı Ahura Mazda ve onun ruhu 

olduğuna inanılan ateĢ inancı pek değiĢime uğramamıĢtır. Buna göre bütün varlık bu 

ruhtan yani ateĢten yaratılmıĢtır. Ġnsan ruhu da aydınlığı ve tanrısallığı temsil eden 

                                                 
385

 Clark, Peter, Zoroastrianism: An Introduction to an Ancient Faith, Brighton, British India 

Press, 1988, s. 27-30; Alıcı, Mehmet, Kadîm Ġran‟da Din: Mecûsî Geleneğinde Tektanrıcılık ve 

Düalizm ĠliĢkisi, Milel Nihal Yay, Ġst, 2021, s. 31. 
386

 Alıcı, Kadîm Ġran‟da Din, s. 16; Duchesne-Guillemin, Jacques, Religion of Ancient Iran, çev. K. 

JamaspAsa, Tata Press, Bombay, 1973, s. 140-142. 
387

 Yıldırım, Ġran Mitolojisi, s. 525; Ma‟sumiân, Farnâz, Life After Death: A Study of the Afterlife 

in World Religions, Oneworld, Oxford 1995, s. 25. 
388

 Eliade, Mircea, Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi, c. I, s. 375; Kuz‟mina, The Origin of the 

Indo-Iranians, s. 188; Wilber, Donald N., Iran Past and Present, Princeton University Press, 

Princeton, New Jersery, 1950, s. 3. 
389

 Günaltay, Dinler Tarihi- Yeryüzündeki Ġlkel Dinler, s. 201-203; Ma‟sumiân, Life After Death, 

s. 33. 
390

 Taraporewala, ZerdüĢt Dini,  s. 52- 53; Duchesne-Guillemin, Religion of Ancient Iran, s. 144. 



95 

 

ateĢten yaratılmıĢtır. Ölümden sonra ruh tekrar gökteki sonsuz tanrısal ruhla 

bütünleĢecektir. Ġyi ruhlar cennet hayatı yaĢarken kötü ruhlar bir süre cehennemde 

kalıp cennete gidecektir. Mitolojik kaynaklara göre cennet, yerkürenin üzerinde 

yükseklerde, cehennem ise yerin altında, toprağın derinliklerinde yer almaktadır.
391

 

ZerdüĢtlük ve Maniheizm ile bunların öncesindeki inançlar Hint, Arap, Mısır, Rum 

ve Kafkas kültürlerini harmanlayan bir coğrafyada bulunmaları sebebiyle, tenasüh 

dâhil farklı birçok inancı bir araya getirmiĢlerdir.  

Mitraizm de eski Ġran inanıĢlarından birisidir. Mitra Aryaların ortak GüneĢ 

tanrısıdır.
392

 ZerdüĢt‟ten önce etkili olan bu inanç, ZerdüĢt sonrası dönemde de 

Ġran‟dan çıkarak Mezopotamya ve Anadolu‟da asırlar boyunca senkretik bir inanca 

dönüĢerek daha da güçlenmiĢ ve Roma‟ya kadar yayılmıĢtır.
393

 Mitra kültü Pers 

ordularının zaferleri ve din adamlarının faaliyetleri ile ulaĢtığı Mezopotamya, Babil, 

Mısır gibi yerlerde etkili olmaya devam ettikçe kendisi de o yerlerin etkisinde 

kalarak yeni formlar kazanmıĢtır.
394

 Örneğin, Mitraizm‟de yıldızlarla ilgili bir inanç 

yokken, Babil‟in yıldız inançlarının etkisiyle astronomi de Mitra kültünün içerisine 

girmiĢtir. Sonraki dönemlerde de Mitraizm‟in erginlenme törenlerinde, yıldız ve 

gezegen isimleri yedi dereceyi ifade etmek için kullanılmıĢtır. Bu yedi derecenin her 

birisi bir gezegenin himayesinde bulunmakta ve o dereceleri geçerek kurtuluĢa 

ulaĢılmaktaydı.
395

 Mitraizm‟e inananlar bu aĢamalardan geçerek yükseldiklerine ve 

bunun da ruhun gökteki yükseliĢiyle aynı olduğuna inanırlardı. Bu yedi aĢama ölüm 

ve yeniden dünyaya gelme düĢüncesinin bir göstergesiydi.
396

 

Mitra kültü Anadolu ve Mezopotamya kültürleriyle karĢılaĢtıktan sonra, 

Ġskender‟in Hindistan‟a kadar yapmıĢ olduğu seferler sonucunda Helenistik dünya ile 

                                                 
391

 Yıldırım, Ġran Mitolojisi, s. 534; Hinnels, John R., Persian Mythology, Chancellor Press, 

London, 1997, s. 48;   
392

 Yıldırım, Ġran Mitolojisi, s. 182;  
393

 Kızıl, Hayreddin, “Mitra‟dan “Mithras‟ın Sırları”na Mitraizm‟in KuruluĢ Serüveni”, Ekev 

Akademi Dergisi, Sy. 17/55, 2013, ss. 113-136. 
394

 Abay, Nizam, “Lykaonia‟da Mithras Kültünün Ġzlerine Dair Bazı Değerlendirmeler”, Amisos, 

2020, c. 5, Sy. 9,  ss. 270-280; Kızıl, “Mitra‟dan “Mithras‟ın Sırları”na Mitraizm‟in KuruluĢ 

Serüveni”, s. 117. 
395

 Jones, H. S. “Mithraism”, Encyclopedia of Religion and Ethics, c. VIII, New York, 1915, s. 753-

756; Eliade, & Couliana, Dinler Tarihi Sözlüğü, s. 251-252. 
396

 Willoughby, Harold, R., Pagan Regeneration: A Study of Mystery Initiations in The Graeco-

Roman World, globalgreyebooks.com, 1929, s. 111-112.  



96 

 

de tanıĢarak felsefe sistemleriyle, özellikle Stoacılık ve Pisagor felsefesiyle bir 

etkileĢim yaĢamıĢtır.
397

 Bu dönemde artık Mitra kültü bir gizem dinine dönüĢmeye 

baĢlamıĢ ve Mitra, insan Ģeklinde bir tanrı olarak tasavvur edilmiĢtir.
398

 Mitraizm‟in 

Roma imparatorluğunda yayılması savaĢlarla yaĢanan etkileĢimin sonucudur. Roma 

askerleri de bu inancı gittikleri yerlere götürmüĢlerdir.
399

  

Maniheizm ise Ġslam öncesi Ġran ve Mezopotamya halklarının benimsediği 

yaygın inançlardan biridir. Mani tarafından kurulmuĢtur. Bu inanç açıkça tenasüh 

düĢüncesini yaymıĢtır. Birȗni dâhil birçok araĢtırmacı Mani‟nin ruhların göçü 

konusunda Hindistan seyahatinde Buda‟dan etkilendiğini belirtmektedir. Buna göre 

tenasüh inancı Ġran coğrafyasına M.S. 3-4. yüzyıllarda girmiĢtir.
400

 DeğiĢik dinlerden 

etkilenen ve senkretik bir inanç olmasıyla bilinen Mani dininin mutlak bir düalizme 

ve çokça gnostik özelliklere de sahip olduğu bilinmektedir. Hatta bazı araĢtırmacılar 

Maniheizm‟i, Gnostisizm‟in Ġranlı dıĢavurumu olarak nitelendirmektedir.
401

 Mani 

kendisinin, önceki peygamberlerin ve din kurucularının son halkası olduğunu iddia 

etmektedir. Diğer dinlerin kurtarıcı isimlerini kendi Ģahsında birleĢtirmiĢtir. Buna 

göre Mani, hem Fars diyarının beklediği ZerdüĢt, hem Budistlerin beklediği ve 

yeniden doğacağına inandıkları "geleceğin Buda‟sı Maitreya", hem de Hristiyanlık‟ta 

Ġsa‟nın müjdelediği kurtarıcı "Paraklit" tir.
402

 Maniheizm‟de ruh göçü inancının 

Sabiilikten etkilenmiĢ olmakla birlikte daha ziyade Budizm‟den kaynaklandığı ileri 

sürülmektedir.
403

 Mani'ye ait olduğu bilinen Sıfrü'l- Esrâr adlı kitapta Havarilerin 

nefislerinin ölmeyeceği, onların daima âlemde dolaĢarak, benzer Ģekillere 

geçecekleri hatta o yaratılıĢta bulunan herhangi bir hayvana ve içi boĢ suretlere bile 

geçebilecekleri nakledilmektedir.
404

 ġehristânî, Maniheizm‟de iyilerin ruhlarının bir 

sütun gibi güneĢ ve aya yükseleceğini, günahkârların ruhlarının da korkunç Ģeylere 

                                                 
397

 Jones, “Mithraism”, s. 757-758; Abay, “Lykaonia‟da Mithras Kültünün Ġzlerine Dair Bazı 

Değerlendirmeler”, s. 272. 
398

 Kızıl, “Mitra‟dan “Mithras‟ın Sırları”na Mitraizm‟in KuruluĢ Serüveni”, s. 125. 
399

 Jones, “Mithraism”, s. 755; Taraporewala, ZerdüĢt Dini,  s. 190. 
400

 Al-Birȗni, Alberuni's India, transl. Edward C. Sachau, vol. 2, London, 1910, s. 24. 
401

 Eliade, Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi, c. II, s. 495. 
402

 Alıcı, Mehmet, “Ġslam Öncesi Ġran'da Dinî DüĢünce”, Ġran DüĢünce Tarihi, Editörler: Hakkı 

Uygur& Abdulla Rexhepi, Ġram Yay. Ankara, 2019, s. 64, 72. 
403

 el-Bîrûnî, Ebû Reyhan Muhammed b. Ahmed, Kitâbu't-Tahkîk mâ li'l-Hind min Ma‟kûletin 

Makbûletin fi'l-Akl ev Merzûle, Haydarabâd, 1958, s. 41; Rudolph, Kurt, “Maniheizm”, Çev. 

Mustafa Bıyık, Gazi Ünv. Çorum Ġlahiyat Fak. Dergisi, 2002, Sy. I, s. 389. 
404

 el-Bîrûnî, Tahkîk mâ li'l-Hind, s. 41-42. 



97 

 

geçeceğini anlatmaktadır.
405

 BaĢka kaynaklara göre ise, tenasüh Mani sonrasında bu 

inancın içerisine dâhil olmuĢtur. Mani taraftarları onun, semsare yani tenasühle 

aralarına döneceğine inanmaktaydılar.
406

 Pers devletinin yayılması ve Budistlerin de 

bu dine giriĢiyle Ġran, Ortadoğu ve hatta Avrupa halkları ruhların bir bedenden baĢka 

bir bedene geçeceği inancıyla tanıĢmıĢtır.
407

 

Sasani Ġmparatorluğunda V. yy.da ortaya çıkan Maniheizm, Mazdek 

hareketinin de ortaya çıkma sebeplerinden birisi olmuĢtur.
408

 Buna göre Mazdekizm 

de Maniheizm‟in kollarından birisidir. Sosyalist bir reformcu olarak bilinen Mazdek, 

Sasani devletinin resmi dini olan Mecûsîliğin heretik/sapkın kabul ettiği bir hareket 

baĢlatmıĢtır.
409

 Ortak mülkiyet iddiası ve bunu yayma gerekçesiyle Zend-Avesta 

metinlerinde dini bozan kimse olarak anlatılır.
410

 Sasaniler döneminde Tanrı kral 

anlayıĢı ve Hint kast sistemine benzeyen bir sistem ortaya çıkmıĢtır.
411

 Mazdek de bu 

sisteme karĢı çıkarak alt tabakadaki geniĢ halk kitlelerini kendi yanına toplamayı 

hatta hükümdarın yardımcısı ve hazinecisi olmayı baĢarmıĢtır.
412

 Onun 

öldürülmesinden sonra da eĢi Hürrem bu inancı yaymaya devam etmiĢtir. Mazdekilik 

ve bunun devamı olan Hürremiyye, 7-9. yüzyıllarda Ġran, Irak ve Orta Asya‟da Ġslam 

coğrafyasında pek çok ġii-Ezoterik tarikat ve dini yapılanmaların ilham kaynağı 

olmuĢtur.
413

 Ġsmâililiğin ortaya çıktığı dönemde bu hareketler Horasan-

Mâverâünnehir havzasında varlıklarını devam ettirmekteydi. Dolayısıyla Ġsmâilî 

                                                 
405

 ġehristânî, Milel ve‟n- Nihal, c. I, s. 290-291; Güngör, Harun, “Maniheizm”, Erciyes Ünv. 

Ġlahiyat Fak. Dergisi, Kayseri, 1988, Sy. 5, s. 156. 
406

 Altungök, Eski Ġran'da Din ve Toplum, s. 96-99. 
407

 Hosseini, Seyedehbehnaz, “Life after Death in Manichaeism and Yārsān”, Dü. J. Bocheńska, 

Fritillaria Kurdica: Bulletin of Kurdish Studies, Kraków, 2016, (4-34), s. 10, 11. 
408

 Ayrıntılı bilgi için bkz. Kızıl, Hayreddin, “Mazdek Hareketi Ve Sebepleri”, ġarkiyat, 2021, c. 13, 

Sy. 2, ss. 747-767; Has, Kenan, “Mezdekiyye”, ĠA, TDV, Ankara, 2004, c. 29, s. 223. 
409

 Yıldırım, Ġran Mitolojisi, s. 169; Alıcı, Mehmet, “Mecûs Kavramının Tarihsel Arka Planına IĢık 

Tutmak: Cahiliye Döneminden Risalete Arap Yarımadası‟nda Sasani Varlığı”, AÜĠFD, c. 63, Sy. 2, 

2022, s. 731 (DOI: 10.33227/auifd.1079961) 
410

 Taraporewala, ZerdüĢt Dini, s. 211-212; Alıcı, “Ġslam Öncesi Ġran'da Dinî DüĢünce”, s. 34. 
411

 Altungök, Eski Ġran'da Din ve Toplum, s. 24-25. Krallara tanrısallık atfetmenin Japon, Hint, 

Türk, Ġran ve Mısır tarihindeki karĢılaĢtırmalı örnekleri için bkz. Akgönül, Zehra, “ġiî Ġmamet 

Nazariyesinin Kadim Din Ve Kültürlerle Mukayesesi”, Dicle Ünv. SBE, Yükseklisans Tezi, 

Diyarbakır, 2019. s. 46-53.  
412

 ÇeĢmeli, Ġbrahim, “Erken Ġslami Dönem Mazdekizm Kökenli Ezoterik Tarikatların Doktrinleri Ve 

Ritüelleri (7-9. Yüzyıllar)”, Art-Sanat, Sy. 9, 2018, s. 62. 
413

 KrĢ. ÇeĢmeli, “Erken Ġslami Dönem Mazdekizm Kökenli Ezoterik Tarikatlar..”, s. 63; 

Taraporewala, ZerdüĢt Dini, s. 212; Detaylı bilgi için bkz. Makdisi, el-Bed 'i ve 't-Tarih, c. IV, s. 

30-31; ġehristânî, el-Milel ve'n-Nihal, c. I, s. 280. 



98 

 

düĢüncenin bu senkretik yapılardan etkilenmiĢ olması söz konusudur. Özellikle 

Bahreyn Karmatîleri ile Mazdekiyye ve Hürremiyye arasındaki benzerlikler bu savı 

desteklemektedir.
414

 

1.2.4. Erken Dönem Mısır‟da Tenasüh 

Antik Mısır toplumunda din ve düĢünce hayatının çok güçlü olduğu 

görülmektedir. Bu sebeple Yunan tarihçi Herodot‟un Mısırlılar hakkında, “Onlar 

insanların en dindarlarıydı” dediği aktarılır.
415

 Mısırlılar Baharat Yolu ve diğer 

bölgesel ticaret yolları üzerinde bulunduklarından Hint ve Arap yarımadaları, Ġran, 

Grek ve Roma‟ya kadar zamanının güçlü toplumlarından hem etkilenmiĢ hem de 

onları etkilemiĢlerdir. Farklı kabilelerin bir araya gelmesiyle oluĢan antik Mısır 

kültürü ve dini firavunlarla beraber yekpare bir hal almaya baĢlamıĢ ve çokça yazılı 

eser bırakmıĢtır.
416

 

Tarihsel bir yaĢam alanı olan Nil vadisindeki kutsal varlıkların sayısı oldukça 

fazladır. Çok sayıda varlığın kutsanması eski Mısırlılarda yaĢamın belirgin bir 

özelliğidir. Eski Mısırlıların inançları semavi bir kökene dayanmadığı için çok sayıda 

farklılık içermekteydi. Dolayısıyla kadim Mısır‟da tek bir dini gelenekten 

bahsedemeyiz.
417

  Mısır inançlarının nesiller ve yüzyıllar boyunca geliĢtiği ve 

değiĢtiği görülmektedir. Buradaki farklı dönemlere ait dini inançlar içerisinde en 

tipik inançlardan birinin ölülere tapınma olduğu söylenebilir. Bunun kralların 

ölümünü takip eden bir inanç olduğu açıktır. Ġnancın piramitlerin inĢa edildiği 

dönemlerde yaygınlaĢtığı anlaĢılmaktadır. Burada ruhun tekrar diriliĢine verilen 

önem göze çarpmaktadır.
418

  

                                                 
414

 ġehristânî, el-Milel ve‟n-Nihal, c. II, s. 84; Daftary, F. “Ġran, Horasan ve Mâverâünnehir‟deki 

Mezhebi ve Milliyetçi Hareketler”, çev. Mehmet Atalan, Kelam AraĢtırmaları, 2006, c. 4, Sy. 2, s. 

140-145; Ekinci, Abdullah, “IX.-XI. Yüzyıllarda Karmatiler‟in Siyasi, Sosyal ve Ġktisadi Faaliyetleri”, 

Fırat Ünv. SBE. Doktora Tezi, Elazığ, 2002, s. 59. 
415

 Le Bon, Gustave, el-Hadârâtü‟l- Mısriyye, terc. Sâdık Rüstem, Matbaatü‟l Asriyye, Mısır, 1992, 

s. 48-49. 
416

 Eliade, Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi, c. 1, s. 136;  Hall, Mısır'da Ruh ve Ölüm Ötesi, 

s. 3, 27; Bu yazıtlardan biri Ölüler Kitabı‟dır. GeniĢ bilgi bkz. Budge, The Egyptian Book of the 

Dead: The Papyrus of Ani in the British Museum, s. xi. 
417

 Ebu Zehra, Muhammed, ed- Diyânâtü‟l- Kadîme, s. 7. 
418

 Le Bon, Gustave, el-Hadârâtü‟l- Mısriyye, s. 48. 



99 

 

Mısırlı halkların kökeni konusunda iki yaygın teori göze çarpmaktadır. M.Ö. 

3000 yıllarında kadim Mısır toplumları batıdan gelenler ve Hindistan-Burma 

taraflarından gelenler Ģeklinde iki gruba ayrılmıĢtır. Farklı coğrafyalardan 

gelmelerine karĢın ölüm ve sonrası ile ilgili inançlarındaki benzerlik dikkat çekici 

bulunmuĢtur. Ġki topluma göre de ölen kiĢinin ruhu yok olmazdı. “ġartlı ölümsüzlük” 

adı verilen teoriye göre ölen kiĢi Ģayet bu dünyadaki imtihanı kazanırsa baĢka bir 

dünyada ya da Mu Ģehrinde yaĢamayı hak eder ve “seçilmiĢler” arasına katılırdı. 

Hem doğudan hem batıdan gelen eski Mısır toplumlarında ruhun yeniden doğacağına 

inanılmakla beraber nerede bedenleneceği tartıĢma konusu olmuĢtur. Ġki toplum da 

ölen kimsenin ruhunun atalarının Mısır‟a geldiği yolu takip ederek ana vatanına 

döneceğine ve burada yeniden bedenlenerek hayata geri geleceğine inanmaktaydı.
419

  

Mısır‟daki çeĢitli papirüs kalıntılarında ruhun ölüm sonrası imtihan anı 

resmedilmiĢtir. Bu imtihanda ruhun dindarlık ve ahlaki yönüyle bir çeĢit teraziye 

konulduğu görülmektedir. Ġnanca göre adil olduğu kabul edilen ruhlar ebedi 

meskenlerine giderdi. Bir anlayıĢa göre ise adil ruh OsirisleĢirdi (tanrıyla 

bütünleĢme). Osiris ruhun hesaba çekilmesinden sorumlu, devrin en popüler tanrısı 

olduğundan kurtuluĢa erecek ruhları o belirler ve madde yükünden kurtulan ruh 

tanrıyla bütünleĢirdi.
420

 Yazılı metinlerde sıklıkla karĢılaĢılan bir baĢka bilgiye göre 

ise ölünün ruhunun öteki dünyaya kadar ulaĢacağı aĢamalar ve buralardaki imtihanlar 

aktarılmaktadır. Hem yapılan büyü, dua ve adakların hem de öte dünya konusundaki 

bilgilendirmenin ruhu kötülüklerden koruyup kurtuluĢa ulaĢtıracağı açıklanmaktadır. 

Çok sayıda mezarda bulunan Ölüler Kitabı‟nın aynı gerekçelerle ölünün yanına 

konulduğuna inanılmaktadır.
421

 

Eski Mısır‟da var olduğuna dair güçlü kanıtlar Ölüler Kitabı‟nda karĢımıza 

çıkmaktadır. Bu metin Eski Mısırlılar arasında en yüce kitap olarak kabul 

edildiğinden büyük önem taĢımaktadır. Onlar hayattayken bu kitabı okuyarak ibadet 

ederlerdi. Öldüklerinde ise kitap mezarlarına konulurdu. Bu kitabın tanrılardan 

birinin eliyle yazıldığına inanılırdı. Kitapta ruhun bedenin ölümünden sonra bu 

                                                 
419

 Churchward, KaybolmuĢ Mu Kıtası, s. 112, 113. 
420

 Hall, Mısır'da Ruh ve Ölüm Ötesi, s. 9, 11. 
421

 Eliade, Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi, c. 1, s. 136;  Hall, Mısır'da Ruh ve Ölüm Ötesi, 

s. 27. 



100 

 

dünyada baĢka bir bedene dönüĢtüğüne ve hareket ettiğine dair metinler yer 

almaktadır.
422

 Günümüzde modern çalıĢmalar bu kitabın içeriğini ortaya çıkarmıĢtır. 

Buradan yola çıkarak kitapta, ebediyet yolculuğunu birçok resimle anlatmaya çalıĢan 

Mısır halkındaki sonsuzluk fikrinin ne denli kuvvetli olduğunu görmekteyiz. Öyle ki 

bu kitap her mumyanın yanına sanki gelecek yaĢamın bir çeĢit pasaportuymuĢ gibi 

konulmaktaydı.
423

 

Kitabın ölülerin koruyucu tanrısı Osiris‟in yeniden diriliĢini anlatan 

bölümünde, onun öldükten ve göğe yükseldikten sonra, güneĢ doğarken canlılar 

arasında istediğini yapmak için geri geleceğinden bahsedilmektedir.
424

 Yine bir 

baĢka bölümde ölülerin göğe yükseldikleri ve geceleri parlayan yıldızlara 

dönüĢtükleri Ģeklindeki eski bir Mısır anlayıĢına değinilmektedir.
425

 Ölen kiĢi 

Osiris‟in Anka kuĢuna dönüĢümünün anlatıldığı bölümü biliyorsa, kabre girdikten 

sonra gündüz vakti tertemiz olarak zuhur edecek ve kalbinin arzu ettiği bütün 

dönüĢümlerin suretlerini elde edecektir. Bu metinde ölünün gün içinde farklı 

suretlere dönüĢtüğü, ölenin ruhunun da bu dünyada tenasüh yoluyla bedenlere ve 

suretlere yerleĢebildiği açıkça anlaĢılmaktadır.
426

 Astendorf buna dayanarak Ģöyle bir 

Ģerh düĢmektedir: Mısırlıların ölülerin sadece gündüzleri mezarlarından çıkabileceği 

inancı bilinmektedir. Ancak onlar daha ziyade ruhun bundan daha fazlasını 

yapabileceğine inandıkları için farklı Ģekillerde bedenlenebildiğine inanmaktaydılar. 

Ruh istediği herhangi bir varlığın suretine dönüĢebilirdi ama seçtiği suretle eĢleĢen 

büyüyü bilmesi gerekiyordu ki kuğu, Ģahin, balıkçıl, koç, timsah olsun ya da sadece 

büyüyü okuyarak çiçek açabilsin.
427

 

Eski Mısırlılara göre Ölüler Kitabı‟nın etkisiyle ölülerin hayvanlara 

dönüĢtürülmesi, yeniden insan seviyesine ulaĢmanın bir yolu olabilir. Belki de bu 

dönüĢümler uzun bir süre sonra gerçekleĢecektir. AnlaĢıldığı kadarıyla eski Mısır 

dinlerinde tenasüh inancı farklı Ģekillerde ortaya çıkmaktaydı. Ölüler Kitabı‟ndaki 

                                                 
422

 Ebu Zehra, ed- Diyânâtü‟l- Kadîme, s. 19. 
423

 Le Bon, Gustave, el-Hadârâtü‟l- Mısriyye, s. 55. 
424

 Champdor, Mısır‟ın Ölüler Kitabı, s. 23-26.  
425

 Champdor, Mısır‟ın Ölüler Kitabı, s. 74. 
426

 Champdor, Mısır‟ın Ölüler Kitabı, s. 93-94. 
427

 Astendorf, E. D., Diyânet-ü Kudemâi‟l- Mısriyyîne, Çev. Selim Hasan, Dâru‟l- Dâiratü‟l Me, 

Kahire, 1900, s. 81. 



101 

 

metinlere dayanarak eski Mısır dininin tenasüh doktrini ile yakından iliĢkili olduğunu 

söyleyebiliriz. Yukarıda da görüldüğü üzere, Mısırlılara göre ruh ebedidir. Adalet 

sınavını geçen ruhların tekrar dünyaya döndüğüne dair kayıtlar sonraki dönem 

geliĢmiĢ Mısır kültüründe görülür. Ancak günahlarla kirlenmiĢ ruhların hayvan 

vücutlarına girmeye mahkûm edildiği inancı eskidir. Hayvan Ģeklinde sürdürülen 

yaĢayıĢ iyiliğe yönelirse ruh yepyeni bir insan bedeni ile tekrar doğar.
428

 Kötülükte 

devam eden ve büyük jürice suçlu bulunan ruhların yarı timsah yarı domuz 

Ģeklindeki tanrı Tifon tarafından yutulduğu ileri sürülmektedir. Böylece kötü ruhların 

ölümlülüğü veya maddeliği yok edilmiĢ oluyordu.
429

 Mısır kültüründe genellikle 

ruhun nihai amacı ve mükâfatının ezeli-ebedi külli ruhla bütünleĢmek olduğu 

düĢünüldüğünde bir ruhun ölümlülüğü ve tekrar bir bedene girmesinin 

sonlandırılmasının yoklukla cezalandırma anlamı taĢıdığı söylenebilir. 

Ruhun ölümden sonra gökyüzüne yükseleceği inancının ilk örneklerinden biri 

firavunlar hakkındaki Piramit Metinleri‟nde
430

 de görülmektedir. Neolitik çağlardaki 

Mısır kültürünün izlerini taĢıyan bu metinlerde firavunun ölüm sonrası gökteki 

yolculuğundan söz edilir. Firavun bir merdivenden çıkarak göğe ulaĢır ve tanrılaĢır. 

Burada kuĢ veya bir çekirge Ģeklinde uçar. Bu süreçte rüzgârın, bulutların yardımını 

alan firavun güneĢleĢerek tanrılaĢır. Firavunun yakın çevresi ve yüksek rütbeli 

memurları da ölüm sonrasında göğe çıkar ve yıldıza dönüĢürler. Bunlara 

“ĢereflendirilmiĢler” adı verilmekteydi.
431

 Her ne kadar burada açık bir yeniden 

dünyaya geliĢten bahsedilmese de Mısır kültürü ve mitolojisi beraber okunduğunda 

Tanrı‟nın oğlu kabul edilen firavunların ölümünün aslında gerçek bir diriliĢ olduğu 

görülmektedir. Eliade‟ye göre ölüm ve güneĢleĢme sonunda firavun, gerçek tinsel 

değerine ulaĢır. Maddi bedenindeyken güçsüz bir gölge ve mükemmelleĢmemiĢ bir 

tanrı kabul edilen firavun göklere ulaĢınca gerçek bilgeliğine ve tinselliğine 

                                                 
428

 Günaltay, Dinler Tarihi- Yeryüzündeki Ġlkel Dinler, s. 195. 
429

 Hall, Mısır'da Ruh ve Ölüm Ötesi, s. 23. 
430

 Piramit Metinleri yaklaĢık MÖ 2200‟lerden günümüze kalan dini nitelikli yazılardır. Eski Mısır ve 

Firavunlar dönemi inançları hakkında bilgiler içermektedirler ve Piramitlerin iç kısımlarında 

bulunmaktadırlar. Budge, The Egyptian Book of the Dead: The Papyrus of Ani in the British 

Museum, s. xi, xii. 
431

 Eliade, Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi, c. I, s. 121. 



102 

 

kavuĢur.
432

 Bunun yeniden doğuĢ veya daha mükemmelleĢerek doğuĢ olduğu 

görülmektedir. Ancak burada ruhun tekrar dünyaya dönüĢünden bahsedilmez. Ruh 

gökyüzünde tinsel yönünü zenginleĢtirir. 

KurtuluĢa ermeyen ruhun ne olduğu da farklı Ģekillerde karĢımıza 

çıkmaktadır. Çok yaygın olmayan inanca göre Antik Mısırlıların bir kısmı ruh 

göçüne inanırdı. Daha yaygın olan inanca göre hiç değilse bazı ruhlar tekrar 

dünyaya, aynı bedenlerine dönerler. En eski bulgular bu dönüĢün tenasühteki gibi bir 

tekâmül döngüsü olmadığını göstermektedir. Geri dönen ruhun yeraltında yaĢayacağı 

kabul edilirdi. Tarihsel süreçte de ilk önceleri ruhların yeraltında yaĢamaya devam 

edeceği inancı varken sonraları ruhların göklere çıkacağına inanılmaya baĢlanmıĢtır. 

Ölünün mezarına konulan giysileri, yiyecekler, aletler ve mumyalama
433

 

uygulamalarının bu sebeple yapıldığı düĢünülmektedir. Mumyalamanın ruhun geri 

dönüĢünde bedenini tanımasını kolaylaĢtırmak için yapıldığına inanılmaktaydı.
434

 

Yine, ruhun yekpare olmadığı, ancak bedende bir arada bulunabilen yedi parçadan 

oluĢtuğu inancı da göze çarpmaktadır. Ölüm sonrasında bu yedi ruh parçası geçici 

varlıklara dönüĢürdü. Bazı rivayetlerde Ģayet ruha sekizinci bir parça (Horus ruhu) 

eklenirse sonsuzluğa ulaĢacağı düĢünülürdü. Ölüm sonrası yapılan dualar, adaklar, 

yakarıĢların ruhun bütünleĢmesi ve mumyalanan bedeninde mezarındaki eĢyalarıyla 

beraber sonsuz bir hayat yaĢaması için yapıldığı anlaĢılmaktadır.
435

 

Tenasüh inancının eski Mısırlılar tarafından ortaya çıkarıldığını iddia eden 

tarihçiler olduğu gibi bu inancın baĢkalarından onlara aktarıldığını söyleyenler de 

vardır. Herodot‟a göre insan ruhunun ölümsüz olduğunu, beden yok olduğunda 

                                                 
432

 Eliade, Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi, c. I, s. 126; Frankfort, Henry, Kingship and the 

Gods, The University of Chicago Press, Chicago, 1948, s. 150.  
433

 Frankfort, Kingship and the Gods, s. 93-94. Eski Mısır‟da ölüm anında ruhun bedeni terk ediĢi bir 

kuĢ Ģeklinde tasvir edilmiĢtir. Ġnanca göre bedeni terk eden ruh, eğer ceset iyi muhafaza edilirse tekrar 

bedene dönebilir ve yeraltında yaĢamaya devam eder. Mısırlılar ilk zamanlarda yalnızca kralların ruh 

sahibi olduklarına ve öldükten sonra dirileceklerine inandıkları için, onlara büyük yeraltı mezarlar 

yapmıĢlardır. Zamanla değiĢik sosyo-ekonomik statüdeki kimseler için de mumyalama ve özel 

mezarlar yapılmaya baĢlanmıĢtır. Ancak genel kitle toprağa kazılan dairesel bir deliğe gömülürdü. 

Ölülerin çoğunlukla cenin Ģeklinde gömülmesinin de yeniden doğuĢa ön hazırlık olduğu kabul 

edilmektedir. Hall, Mısır'da Ruh ve Ölüm Ötesi, s. 11. 
434

 Eliade, Mitlerin Özellikleri, s. 71-72; Tarihi kalıntılardaki resimlerde ruhun muhatabı kabul edilen 

tanrı Osiris‟in bedeninin mumyalı olduğu görülmektedir. Bu sebeple ölen bedenin mumyalanması onu 

tanrıya benzetme ve kurtuluĢu için vesile arama çabası olarak da yorumlanmıĢtır. Hall, Mısır'da Ruh 

ve.., s. 14.  
435

 Hall, Mısır'da Ruh ve Ölüm Ötesi, s. 14, 16; Frankfort, Kingship and the Gods, s. 97, 215, 277. 



103 

 

ruhun bir hayvan bedenine girdiğini söyleyen ilk kavim Mısırlılardır. Onun 

aktardığına göre Mısırlıların inancında ruh, dünyadaki devrini tamamlamak için 

karada, denizde ve havadaki canlıların bedenlerinde üç bin yıl dolaĢır. Nihayet insan 

olarak tekrar dünyaya gelir.
436

 Ġbnü‟l Cevzî de tenasüh inancının Musa ve Firavun 

zamanında ortaya çıktığını, bunun ġeytanın insanlara kurduğu bir komplo olduğunu 

iddia etmektedir. O dönemdeki insanların, iyi ruhların iyi bedenlere girerek huzur 

içinde yaĢayacaklarına, kötü ruhların da kötü bedenlere girip zorluklara katlanarak 

yaĢayacaklarına inandıklarını söylemektedir.
437

 

Ancak tenasühün Musa ve Firavun zamanından çok önce bilindiğini 

savunanlar da vardır. Ferid Vecdî Mısırlıların, Ġsa‟nın doğumundan yaklaĢık beĢ bin 

yıl önce, ölümün bir halden baĢka bir hale geçiĢ olduğuna inandıklarını belirtir. Eski 

Mısırlılar ruhun bedenden çıktıktan sonra yeni bir bedenle kaplandığına, ancak 

bunun dünyevi bedenden daha ince, tesirlerden etkilenmeyen ve daha yüksek bir 

beden olduğuna inanırlar ve adına da “Ka” derlerdi.
438

 Bazı âlimler de kötülüklerin 

iyiliklerden fazla olması durumunda ruhun hayvandan hayvana tekammus ederek 

iĢlediği günahların kefaretini ödemek için insan mertebesine ulaĢıncaya dek 

yeryüzüne gönderildiğini savunmuĢlardır.
439

 Muhyiddin Ġbnü‟l Arabî tenasühe 

inanan bir kavimden bahsetmekte ve onların tekrar dünyaya dönüĢ müddetlerini 

bilebilmek için piramitleri birer iĢaret olarak inĢa ettiklerini iddia etmektedir.
440

 

Eski Mısır inançlarında tenasühün olmadığını iddia edenlere göre, insanlar 

Mısır‟da tenasühün olduğunu söyleseler de yeni keĢifler aslında tenasühün onların 

inançlarından birisi olmadığını ortaya çıkarmıĢtır. Mısırlılar ruha, ölümden sonra 

dirilmeye, mükâfat ve cezaya inanan en eski milletlerdendiler. Ancak onlar daha 

ziyade ölümden sonra ruhların arzularına göre istedikleri Ģekilde ruhlar âleminde 

Ģekillendiğine inanırlardı.  “Ka” olarak isimlendirdikleri ruhu bazen bir çiçekle, 

bazen insan yüzlü bir kuĢ Ģeklinde, bazen de bir timsah ya da yılanla sembolize 

ettiler. Onlar ruhun tüm Ģekillere girebileceğine inanmalarına rağmen ruh göçüne 

                                                 
436

 Herodotos, Tarih, çev. Müntekim Ökmen, ĠĢ Bankası Kültür Yay. Ġstanbul, 2006, s. 178. 
437

 Ġbnü‟l Cevzî, Telbîsü Ġblîs, s. 92-93. 
438

 Vecdî, Muhammed Ferîd, Dâiratü Meârifi‟l- Karni‟l- IĢrûn, c. 4, s. 324. 
439

 El-Menûfî, Mahmûd Ebu‟l Feyyaz, Kitâbü‟l- Vücûd, Matbaatü Hicaz, Kahire, 1946, s. 264. 
440

 El- Kazvinî, Zekeriya b. Muhammed b. Mahmûd, Âsâru‟l-Bilâd ve Ahbâru‟l-Ibâd, Dâr Sader, 

Beyrut, 1960, s. 269. 



104 

 

inanmadılar.
441

  Mısırlılar arasında tenasüh inancının varlığını reddeden A. Attar, 

tenasüh fikrinin ruhun farklı suretlerde Ģekillenmesi anlamında kullanılmadığını, 

bilakis dünya hayatına dönüĢe inanmayan Mısır dinlerinde buna gerek olmadığını 

belirtmiĢtir. Ona göre Mısırlılardan kalan kitabelerde ruhun istediği Ģekli 

alabilmesine tenasüh denmekteydi ve onun kuĢ ya da çiçek Ģeklinde “Ka” olarak 

isimlendirilen bir yoldaĢı bulunurdu. Bu, ruhun ya da Ģahsiyetin diğer yönüydü ve 

görevi temsil ettiği kiĢinin ruhunu korumak, öldükten sonra insan vücudunu korumak 

ve tenasüh olmaksızın tanrılar ile ruh arasında arabuluculuk yapmaktı.
442

 

Tenasüh inancının Eski Mısır dinlerindeki varlığı MÖ. VI. yüzyıldan daha 

eskilere dayanmaktadır. Mısırlıların ölen insanların mezarlarına yiyecek, içecek, 

tabak vb. kiĢisel eĢyaları koymaları ölümden sonra hayatın devam edeceği inancının 

varlığını göstermektedir. Firavunların mumyalanıp piramitlerde saklanması ruhun 

ölümden sonra insan bedenine döneceği fikrinin bir sonucudur. Ancak tenasüh 

inancının Mısır‟da yaygın bir kökeninin olmadığı da savunulmaktadır. Bu bağlamda 

Kadim Mısır‟da ruhun tekrar dünyaya dönüĢü inancının kaynakları çok güçlü olsa da 

ruhun dönüĢü çoğunlukla aynı bedene olmaktadır. Özetle Eski Mısır inançlarında, 

klasik anlamda tenasüh inancının yaygın olmadığı ancak bu inancın öncüsü kabul 

edilebilecek değiĢik inançların varlığı görülmektedir. 

1.2.5. Uzak Doğu Dinlerinde Tenasüh 

Günümüzde Çin‟de Yahudilik, Hristiyanlık ve Ġslam‟ın dıĢında resmî niteliğe 

sahip üç din bulunmaktadır. Bunlar Konfüçyanizm, Taoizm ve Budizm‟dir. 

Japonya‟da doğup geliĢen ġintoizm ise dördüncü bir din olarak kabul edilebilir. 

Ayrıca Japonya‟da Budizm‟den esinlenen Zen Budizm‟i de popüler inançlardan 

birisidir. Bu dinlerde belirgin bir ahiret-öte dünya düĢüncesi olmasına karĢın tam bir 

tenasüh inancı yoktur. Tabi ki Taoizm bunun dıĢında tutulmalıdır. Özellikle, Çin 

dinlerinden biri olan Taoizm‟de yeniden doğuĢ inancı vardır. Onlara göre yapılan her 

iyilik ve kötülüğün bir sonraki hayatta aritmetik bir karĢılığı bulunmaktadır. Bunu 

Budizm‟deki karma düĢüncesine benzetebiliriz. Kısaca Taoizmi tanımak gerekirse;  

                                                 
441

 El- Akkâd, Abbas Mahmûd, Allah, Nehdatü Mısır, Kahire, 2005, s. 36.  
442

 Attar, Ahmed Abdulgafûr, ed- Diyânât ve‟l- Akâid, s. 324. 



105 

 

Taoizm, Çin kültürünün olmazsa olmazıdır. Taocu tutumlar, fikirler ve 

değerler, insanların zihinlerini ve karakterlerini Ģekillendirmeye devam etmektedir. 

Taoizm, Çinli insanlara dünyayı anlamaları için bir çerçeve sağlamıĢ ve Çin tıbbı, 

dövüĢ sanatları, simya, astroloji, felsefe, edebiyat ve sanatın temel taĢı olmuĢtur. 

Modern zamanlarda, Taoizm'in birçok iĢlevi bilimsel çalıĢmalarla değiĢtirilmiĢtir ve 

birçok Taocu inanç ve uygulama batıl inanç olarak reddedilmiĢtir.
443

 

Çince “Tao” karakteri, yön, kural ve ilke anlamlarının türediği yol anlamına 

gelir. Evrenin çalıĢma prensibinin dairesellik ve denge olduğu anlaĢılır; dolayısıyla 

insanın da aynı Ģekilde Tao'ya uyum sağlaması gerekmektedir. Taoistler, bir yanda 

evren ile diğer yanda insan fizyolojisi ve sosyal yaĢamı arasında bir paralellik 

olduğuna inanırlar. Ġnsan bedeni ve insan iliĢkileri doğadan kaynaklanır, dolayısıyla 

kökenlerine göre modellenmelidirler. Dolayısıyla “Tao ile bir olmak”, kiĢinin 

yaĢamını evrendeki Ģeylere uygun hale getirmesi ve Tao'yu günlük yaĢamda 

somutlaĢtırması anlamına gelmektedir.
444

 Tao kelimesi, nihai gerçekliğe, var olan her 

Ģeyin kökenine, dünyanın dönmesini sağlayan Güç'e, evrensel hakikate ve insanların 

uğrunda çabalaması gereken ideale atıfta bulunmak için kullanılır. Tao, dünyadaki 

diğer tüm Ģeylerle ilgili olarak annedir. Ġnsanları besler ve kendileri olmalarına izin 

verir. Tao'nun en kolay gözlemlenebilir ve merkezi özelliği döngüselliğidir. Gece ve 

gündüz birbirini takip etmesi ve dört mevsimin birbiri ardına gelmesi gibi Tao 

düĢüncesinde de yol sonsuzluğa geri döndüğünde, beden ve zihin hem yüceltilir hem 

de kiĢi gerçeklikte Tao ile birleĢir. Tao tarafından özgürleĢtirilen ruh, göksel ruhken, 

tüm sessiz uygulamalar tarafından yansıtılan ruh, dünyevi ruhtur. Göksel ruh 

ebedidir, doğmamıĢtır ve yok olmaz; dünyevi ruh, arıtılmadan reenkarnasyona tabi 

olmaktadır.
445

 KiĢi ruhunu dönüĢtürmek için Tao‟nun sırrını edinmedikçe geçmiĢi ve 

geleceği bilse bile ruh göçünden kaçamaz. Bu, Tao felsefesinde "Binlerce yüzyıl 

sürseniz bile, sonunda mutlak yıkıma düĢeceksiniz" sözüyle ifade edilmektedir.
446

 

                                                 
443

 Hu, Hsiao-Lan; Allen, William Cully, Religions of the World: Taoism, Chelsea House 

Publishers, Philadelphia, 2005, s. 79. 
444

 Hu & Allen, Religions of the World: Taoism, s. 26. 
445

 Günaltay, Dinler Tarihi- Yeryüzündeki Ġlkel Dinler,  
446

 Po-tuan, Chang, The Inner Teachings of Taoism, Translated by Thomas Cleary, Shambhala 

Publications, Boston, 1986, s. 89. 



106 

 

Taoistlerin ölüme iliĢkin bakıĢ açıları çok çeĢitlidir. Basitçe söylemek 

gerekirse, ölüme karĢı Taocu tutumlar hiçbir zaman açık ve net bir önermeye 

indirgenemez. Ancak belirgin bir ölümsüzlük inancının varlığı söz konusudur. 

Yüzyıllar boyunca Taocu yazarlar, xian statüsüne eriĢmiĢ gerçek veya hayali 

insanların anlatılarından bir ölümsüzler mitolojisi yarattılar. Bu süreç, bazılarının 

isimleri çok daha önce bilinmesine rağmen, birbirleriyle ilk kez 15. yüzyılda 

iliĢkilendirilen Sekiz Ölümsüz‟ün efsanelerinde doruğa ulaĢtı. Sekiz Ölümsüz, 

Tao‟yu ararken farklı Ģekillerde sonsuz yaĢama ulaĢmıĢlardır.
447

 Taoist mitolojisinin 

merkezinde yer alan Sekiz Ölümsüz, genellikle sanatta gösterilir. Tablolarda ve 

porselenlerde birlikte resmedilirler. Olağanüstü bir takım meziyetlere sahip olan bu 

varlıklar doğayla iç içe münzevi hayatlar yaĢarlar ve her biri bir hayvan ya da 

bitkiyle sembolize edilirler.
448

 

1.2.6. Helenistik Kültür ve Yeni-Platonculukta Tenasüh 

Helenizm insanlık tarihini birçok açıdan etkileyen senkretik bir kültürün 

adıdır. Makedon Kral Ġskender‟in (M.Ö. 331) Akdeniz‟den Orta Asya‟ya uzanan 

devasa imparatorluğunun etkisiyle geniĢ bir coğrafyada Grek Kültürü hâkim oldu. 

Dil, din, sanat, edebiyat gibi hemen her alanda dünya milletlerini etkileyen bu erken 

küreselleĢme hareketi kendine has bir din anlayıĢının da yaratıcısı olmuĢtur.  

Helenizm‟in dini sahadaki yansımalarını baĢlı baĢına bir din olarak 

göremeyiz. Ancak Mısır ve Mezopotamya dinleriyle Grek mitolojisinin karıĢımının 

ortaya çıkardığı dini anlayıĢ müstakil bir dini gelenek oluĢturmuĢtur. Bu gelenekte 

ruh göçüne inancın olduğu bilinmektedir. Helenlerin ruh göçü inancının Mısır mı 

yoksa Orfizm kökenli mi olduğu net değildir. Özellikle bu dönemde belirgin bir 

toplumsal etkisi olan filozofların tenasüh öğretisini Grek kültürüyle yoğurduğu ve 

geliĢtirdiği bilinmektedir.
449

 

                                                 
447

 Chinnery, John, “Daoism”, Eastern Wisdom: Hinduism, Buddhism, Confucianism, Daoism, 

Shinto, Editör: C. Scott Littleton, Duncan Baird Publishers, London, 1996, s. 141. 
448

 Anesaki, Masaharu, Japon Mitolojisi: Efsaneler, Ölümsüzler ve Gelenekler, Çev: Cemal Can 

Tarımcıoğlu, Maya Yay., Ġst, 2022, s. 85-94. 
449

 Eliade & Couliano, Dinler Tarihi Sözlüğü, s. 123, 125. 



107 

 

Büyük Ġskender‟in fetihleriyle baĢlayan süreçte Herakleitos, Pisagor, Sokrat 

ve Platon gibi metafizik konulara ilgi duyan büyük filozofların fikirleri bu 

dönemdeki dini-felsefi tartıĢmalara renk katmıĢtır. Bu dönemde özellikle Platon‟un 

yorumlarını yapan Yeni-Platonculuk önemli bir akım haline gelmiĢtir. Yeni-

Platonculuk sadece Helenistik dönemi değil sonraki yüzyıllarda da felsefi-dini 

düĢünce hayatını Ģekillendirmeye devam etmiĢtir. Özellikle ruh üzerine geliĢtirdikleri 

teoriler tenasüh, hulûl, ittihat vb. konularında Ġslam toplumlarında kendine zemin 

bulmuĢtur.
450

 Aynı Ģekilde varlığın Ġlk Fail tanrı tarafından direkt yaratıldığını 

reddedip “taĢma ve sudur” düĢüncesini geliĢtirmiĢlerdir. Bu düĢünce Farabi ile Ġslam 

düĢünce sathına girmiĢ oradan da Nesefî, Sicistânî ve Kirmânî‟nin yorumlarıyla ġii 

Ġsmaili ve batıni gruplar arasında güçlü bir destek bulmuĢtur.
451

 Bu noktada Plotinos 

(M.S. 270) baĢta olmak üzere birçok düĢünür fikirleriyle önce Hristiyanlığı sonrada 

Müslüman filozof, mutasavvıf ve fırkaları etkilemiĢtir. Hususiyle 529‟da Atina‟daki 

Yeni-Platonculuk okulunun kapatılmasıyla hareketin temsilcilerinin Suriye, Irak 

bölgesine taĢınması sonraki süreçte bâtınî Ġslam mezheplerinin geliĢimi açısından 

önemlidir.
452

 

Helenistik dönemin dini anlayıĢında bazı ortak noktaların varlığından 

bahsedilebilir. Buna göre ruhlarımız gökyüzünden dünyaya inmiĢtir ve ölüm 

sonrasında da tekrar yıldızlara döneceklerdir. Ruhun dünya hayatında da gökyüzüne 

ziyaretler yaptığı kabul edilmektedir. Dini ve sosyal hayatta büyü, ruh çağırma, 

burçlar, okuyup üfleme, muska yazımı, lanetleme ayinleri ve ilahiler bu dönemde 

                                                 
450

 Arslan, Ahmet,  “Plotinos, Yeni Platonculuk ve Erken Dönem Hristiyan Felsefesi”, Ġlkçağ Felsefe 

Tarihi 5, Bilgi Üniversitesi Yayınları, Ġstanbul, 2010, s. 55. 
451

 Sudur nazariyesi Ġsmaili ve batıni zihniyetin önemli bir vasfıdır. Mesela tanrının ilk yaratması 

incelediğimiz fırkalarda genelde yarı tanrı-melekler aracılığıyla olmakta ve önce “inci” benzeri bir 

varlığın yaratılmasıyla aĢama aĢama gerçekleĢmektedir. Bu aĢamalara “Bir” olan tanrının direkt 

müdahil olmaması önemlidir. Varlık kıymet bakımından yukarıdan aĢağıya doğru değeri azalarak 

sıralanmaktadır. Varlık yarı melekler, melekler, hulul ile tezahür eden seçkin Ģahsiyetler ve onların 

nesilleri nihayet seçkin topluluklar sudur nazariyesi bağlamında anlamlı hale gelmektedir. Varlığın 

değer kazanmak için tekrar ilk kaynağına yani “Bir”e dönmesi gerekmektedir. Sudur teorisinin Yeni-

Platonculuktan Ġslam düĢüncesine oradan da Ġsmaililiğe geçiĢi konusunda Bkz. Eyüp ġahin; Muzaffer 

Tan “MeĢĢāī Gelenekten Ġsmailîliğe Sudûr Teorisi: Ebū Naṣr el-Fārābī ve Ḥamīdu‟d-Dīn el-Kirmānī 

Bağlamında Bir Değerlendirme”, Hitit Ġlahiyat Dergisi, C. 22 S.1, 2023, ss. 199-228; Aydoğan, 

Hüseyin, “Plotinos Felsefesinde Sudur ve Hipostaz Sisteminin Düzeni Üzerine”, Eskiyeni, S. 46 

(Mart), 2022, ss. 115-144. 
452

 Aydoğan, “Plotinos Felsefesinde Sudur ve Hipostaz Sisteminin Düzeni Üzerine”, s, 123, 132. 



108 

 

yaygın Ģekilde kullanıldı.
453

 Genel manada astroloji ve simyanın Helenistik çağda 

dini hayatı Ģekillendirdiği görülmektedir. Metafizik konulara ve ruhun ahlaki 

geliĢimine ilgi artmıĢtır. 

Tenasüh inanıĢı Yunan düĢüncesinde ilk önceleri mitolojik dille ifade 

edilmekteydi. Ancak felsefenin doğuĢuyla ruh üzerine fikirler bu sahada da 

geliĢmeye baĢladı. Herakleitos (M.Ö. 475) ruhun ve hatta evrenin sürekli bir 

dönüĢümü olduğunu felsefî açıdan ortaya koymaya çalıĢmıĢtır. Her Ģey tekrar tekrar 

doğar, geliĢir ve yok olur. Onun fikirleri, çağdaĢı Pisagor‟un fikirleriyle kaynaĢmıĢ 

ve daha belirgin bir Ģekil almıĢtır. Herakleitos‟ta daha çok baĢkalaĢım 

(metamorphose) kavramına yakın olarak gördüğümüz tenasüh, Pisagor‟da çok açık 

ve belirli bir Ģekilde karĢımıza çıkmaktadır. Ruh anlayıĢını izah ederken ruhun göçü 

ile bedenin yapısı arasında bir ahenk kurulması gerektiğini iddia etmiĢtir. Kavram 

metempsychosis yani “ruhların göçü” Ģeklinde kullanılıyordu. Ona göre insanın 

temel amacı bilgi yoluyla saflaĢarak ölüm-doğuĢ çarkından kurtulup evrenin ruhuyla 

birleĢmektir. Önceki hayatında saflaĢamayan ruhlar daha aĢağı düzeyde baĢka bir 

insan veya hayvan bedeninde tecessüm ederler. Mısır‟da eğitim alan bu Grek 

filozofun hem oradan hem de Orfizm‟den etkilenerek ruh göçünü benimseyen yeni 

bir ezoterik hareket baĢlattığı bilinmektedir.
454

 Ruh göçü inancının da bu etkileĢim 

sonucunda Yunan kültüründe sağlam temelleri atılmıĢ oldu. Helenistik 

yayılmacılığın etkisiyle de diğer coğrafyalara dağıldı. Aslında bu dönemde olan Ģey 

Mısır ve Mezopotamya‟da değiĢik Ģekillerde varlığı bilinen tenasühün felsefi açıdan 

zenginleĢtirilmesidir. 

Helenizm‟i etkileyen önemli filozof Platon‟un ruh-ölüm konusundaki fikirleri 

bu çağlardaki düĢünce yapısını anlamamızı kolaylaĢtıracaktır. Ölümden sonra tekrar 

dünyada veya baĢka bir âlemde var oluĢla ilgili tartıĢmalar felsefede Platon‟un 

diyaloglarında da karĢımıza çıkmaktadır. Mutlak ruh-beden ayırımını öngören bu 

Platoncu ölümsüzlük öğretisine göre, ruh manevi bir “cevher” olarak 

düĢünülmektedir. Ona göre tanrılardan sonra en değerli ve ilahi olan Ģey ruhlardır. 

                                                 
453

 Eliade & Couliano, Dinler Tarihi Sözlüğü, s. 124, 125. 
454

 Cevizci, Ahmet, Felsefe Tarihi: Thales‟ten Baudrillard‟a, Ġstanbul, 2009, s. 43, 45; Slater, 

Paradise Reconsidered Reincarnation and the Lost Gospel of Jesus, Northants. Crest Publishing, 

2006, s. 18, 22. 



109 

 

Ġnsanın sahip olduğu iki Ģeyden (ruh-beden) ruh daha önemli olduğundan ruhun 

geliĢimine önem verilmelidir.
455

 Platon‟un teorisine göre, ruhlar belirli sayıdadır ve 

bunlar zaman üstü olarak bâki kalırlar. Ruhların artıp eksilmelerinin söz konusu 

olmayacağını, onların mahiyet ve sayı bakımından belirlenmiĢ olduğunu kabul 

etmiĢtir.
456

 Mevcut hayatımız ruhun sayısız hayatından sadece biridir ve bu oluĢlar 

zinciri ilelebet bu Ģekilde devam edip gitmektedir. Bu yolculukta ruh, bir hayattan 

ötekine geçmektedir. Dolayısıyla her hayat halkasının sonunda bedenden ayrılan ruh, 

yeni bir Ģekilde ve önceki yaptıklarının sonucu olan baĢka bir bedende hayata 

dönmektedir. 

Helenistik gelenekte ruh fikrinin geliĢtirilmesi Yeni-Platonculuk ile farklı bir 

seviyeye ulaĢmıĢtır. Elbette çoğu zaman yanlıĢ anlaĢılan Yeni-Platoncu “Sudûr” ve 

“Tecelli Nazariyeleri” ile tenasüh arasında aslında direkt bir iliĢkinin olmadığını 

ifade etmek gerekir. Yeni-Platonculara göre madde nefy‟dir yani ideadan ibarettir ve 

ruhun bedenlenmesi tartıĢması gereksizdir. Dolayısıyla yeniden bedenlenmenin olup 

olmayacağı üzerine konuĢulamaz. Bu durum kısmen felsefede ruh göçü fikrini 

savunan ilk filozoflardan Pisagor‟un ruh göçü teorisine benzemektedir. Pisagor‟a 

göre de ruhlar evrende maddi bir bedene ihtiyaç duymamaktadır. Beden değiĢir, ölür 

ve çürür ancak ruh ölümsüzdür. Sonuçta Yeni-Platonculuktaki ruh göçü anlayıĢının 

Pisagorculukta olduğu gibi tam anlamıyla bir tenasüh olmadığı akılda tutulmalıdır.
457

 

Ancak bu fikirlerin din sahasında ruh göçüne ve âlemin yaratılmasına farklı 

pencereler açtığı görülmektedir. Bu noktada Porfiryus önemli bir dönüm noktasıdır. 

Hellenistik dönemin önemli bir ismi olan Suriyeli Porfiryus (M.S. 305), 

Pisagor, Plotinos ve diğer Yeni-Platoncu filozofların yaĢadığı “ölümsüz ruh-bedensel 

yeniden diriliĢ” zıtlığını aĢmak için ruhların önceki yaĢamlarında kötülük 

yaptıklarında ceza olarak cisimleĢtikleri görüĢünü ileri sürmüĢtür. Normalde latif 

olan ruhlar günah iĢlediklerinde sonraki yaĢamlarında bedenleĢerek aĢağılanırlar. Bu 

                                                 
455

 Platon, Yasalar, s. 186; Koç, Ölümsüzlük DüĢüncesi, s. 25. 
456

 Durkheim, Dini Hayatın Ġlkel Biçimleri, s. 322; Platon Yasalar Kitabında ruhun 

ölümsüzlüğünden ve ilahi değerinden sıklıkla bahsetmekle beraber açıkça ruh göçünden bahsetmez. 

Sadece bazı yerlerde orfik kültürü temsil ettiği düĢünülen Atinalı karakterinin konuĢmalarında 

ruhların tekrar dünyaya geleceği söylenmektedir. Bkz. Platon, Yasalar, IX. Kitap, s. 365. 
457

 Guthrie, Orpheus and Greek Religion, s. I, XI, XIII, 2; Aydoğan, “Plotinos Felsefesinde Sudur ve 

Hipostaz Sisteminin Düzeni Üzerine”, s. 123-131. Cevizci, Felsefe Tarihi, s. 48-51. 



110 

 

durum cehenneme benzer bir cezalandırmayla son bulur. Ancak tekrar temizlenmeyi 

baĢaran ruhlar tanrılaĢabilir. Hayvanların da ruhlarının olduğunu kabul eden bu 

teoriye göre insan ruhu hiçbir surette hayvan bedeninde dönüĢ yapmaz.
458

 Aslında 

bu, Platon‟un ruh öğretisinin revize edilip ruha bir Ģekilde cisim giydirme giriĢimidir. 

Birçok bâtınî fırkanın da hulûl ve tenasüh fikirlerinin bu yorumdan etkilendiği 

görülmektedir. 

Tenasühün Yunan ve Helen kültüründe özel bir Ģekil aldığı anlaĢılmaktadır. 

Günaltay‟ın yorumuna göre, tenasühün Yunan inançlarına ve felsefesine Mısır‟dan 

geçtiği iddia edilse de asıl kaynağı kendi inançlarıdır. Diğer yandan Yunanlılar 

tenasühü Mısırlıların anladığı Ģekilde saf, doğal haliyle benimsememiĢ veya Hintliler 

gibi mistisizme de boğmamıĢtır. Ġranlıların tenasühü de bu anlamda Yunan inancına 

göre daha karmaĢık ve “gayr-ı tabii” olarak yorumlanmıĢtır. Kısaca ifade edilirse 

Yunan düĢüncesinde ölünün ruhu göklerde kendisine has bir yerde hayatına devam 

etmektedir.
459

 Bunu baĢaramayan ruhlar ise dünyada tekrar bedenlenirler. 

1.2.7. Harran Sâbiîler‟inde Tenasüh Ġnancı  

Tarihsel süreçte Sabiilik birkaç farklı dini topluluğu tanımlamak için 

kullanılmaktadır. ġehristânî‟ye göre, “Sâbiîler Haniflerin karĢısındadır, onların 

zıddıdır. Sözlükte ise, bir insanın doğru yaĢantıdan sapması, peygamberlerin 

yolundan uzaklaĢması anlamında onlara „Sâbiîler‟ denilmiĢtir”.
460

 Sâbiîler manevi 

liderlerini Tanrı‟nın aracı olarak gören fanatik inançlara sahiptir. Onlar dini inanç ve 

olgunluğun Hanifler gibi fıtrî değil de sonradan kazanımla elde edildiğine 

inanırlardı.
461

 Sâbiîlerin kökeniyle ilgili Mes‟ûdî, eski Fars kültürüne atıfta 

bulunmaktadır. ġehristânî‟ye göre Sâbiîler Fars hükümdarlarından biri olan kral 

Tahmurs
462

 zamanında ortaya çıkmıĢtır. Onlar Harran‟da, Vâsıt ile Basra arasındaki 

                                                 
458

 Erdoğan, Ġsmail, “Yeni Eflâtunculuk‟un Ġslâm Tasavvufuna Tesiri”, Fırat Üniversitesi Ġlahiyat 

Fakültesi Dergisi, c. V, ss. 597-605, s. 603; Guthrie, Orpheus and Greek Religion, s. I, XI, 19. 
459

 Günaltay, Felsefe-i Ûlâ, s. 197. 
460

 ġehristȃnî, Milel ve‟n- Nihal, c. II, s. 307; Gündüz, ġinasi, “Sabiîlik”, DĠA, Ġstanbul, 2008, c. 

XXXV, s. 342. 
461

 ġehristânî, Milel ve‟n- Nihal, c. II, s. 308. 
462

 Tahmus‟un efsanevi Ġran hükümdarı CemĢît‟in babası olduğu rivayet edilmekle birlikte ne zaman 

yaĢadığı kesin değildir. 



111 

 

Irak topraklarında yaĢamaktaydılar.
463

 Makdisȋ de Sâbiîlerin kökeniyle ilgili, Hint 

diyarında bir adamın ortaya çıktığını ve insanları Sâbiîlerin dinine çağırdığını, adının 

Budâsef olduğunu ve bu yüzden insanların dinlerinde ihtilafa düĢtüğünü 

aktarmaktadır.
464

 Ancak Makdisi‟nin verdiği bilgi baĢka tarihsel verilerle 

uyuĢmamaktadır. Çünkü bahsettiği kiĢinin Buda olması ve kral Tahmurs zamanında 

yaĢaması mümkün gözükmemektedir. Eğer kastedilen kiĢi Budizm‟in kurucusu Buda 

ise, bu daha erken bir tarihte aynı isimde baĢka bir Ģahsın var olmasına engel 

değildir.
465

 Ama eğer onunla kastedilen Budizm‟in kurucusu ise bu itiraz tutarlı 

olmamakla birlikte Sâbiîlerin dininin çok eskilere hatta Ġbrahim peygamberden 

öncesine dayandığını söyleyebiliriz. Zaten kendilerine has dini literatürleri ve 

alfabeleri modern çağa ait değildir. Dolayısıyla din âlimleri onların dillerinin ve 

yazılarının, çok eski dönemdeki Keldânî tarihinin gizemlerinin aydınlatılmasına ıĢık 

tutacağına inanmaktadırlar.
466

  

Ġbn Hazm da (456/1064) Sâbiîliğin, Ġbrahim peygamber gönderilinceye dek 

var olan en eski inançlardan biri olduğunu ve uzun süre yeryüzünde hüküm 

sürdüklerini ifade etmektedir.
467

 Sabiiler âlemin faili ve hükümdarlarının çokluğuna, 

yedi gezegen ve on iki takımyıldızının ezeli olduğuna inanıyordu. Bunları yüceltmek 

için heykellerle tasvir ederler ve onlara kurbanlar sunarlardı. Onların yıldızlara ve 

putlara tapan bir topluluk oldukları Kur‟an‟da açıkça ifade edilmektedir.
468

 

Sâbiîlerin inançları rivayetlere göre Yahudilik, Hristiyanlık, Mecȗsȋlik gibi 

diğer dinlerden daha eski olsa da onlardan etkilenmiĢ ve bu inançlarla zamanla bazı 

benzerlikler göstermiĢtir. Bu sebeple Sabiî dinini bu dinlere nispet eden son dönem 

âlim ve müfessirleri farklı görüĢler ileri sürmüĢtür. Örneğin Akkâd bu benzerliği özel 

                                                 
463

 el- Mes‟ûdî, Ebu Ali el- Hüseyin b. Ali, Murûcu‟z- Zeheb ve Meâdini‟l- Cevher, tahk. 

Muhammed Muhyiddin Abdulhamid, Dâru‟l Fikr, Beyrut, 1989, c. I, s. 222-223. 
464

 el- Makdisȋ, Mutahhar b. Tâhir, el- Bed‟ü ve‟t- Tarîh, Bertrand Matbaası, ġalon, Nehresun, trz, c. 

III, s. 139.   
465

 el- Mes‟ûdî, Murûcu‟z- Zeheb, s. 223. 
466

 el- Akkâd, Abbas Mahmûd, Ġbrâhîm Ebu‟l- Enbiyâ, Nehdatü Mısır, Kahire, 2005, s. 84-85. 
467

 Ġbn Hazm, Ebu Muhammed Ali b. Ahmed, el- Fasl fi‟l- Mileli ve‟l- Ehvâi ve‟n- Nihal, tahk: 

Muhammed Ġbrahim Nasr-Abdurrahman Umeyre, Dâru‟l Ceyl, Riyad, 1977, c. I, s. 88-89. 
468

 Ġbn Hazm, el- Fasl, c. I, s. 88-89. Ancak, Kur‟an-ı Kerim‟de yer alan Bakara ve Hac surelerindeki 

ayetleri yorumlayan bazı müfessirlere göre Sabiiler Ġslam, Yahudilik, Hristiyanlık, Mecȗsȋlik dıĢında 

baĢka bir gruptur. Bunlar hususi dinleri olan bir cemaattir ve son bulmuĢlardır. Detaylı bilgi için bkz. 

Cerrahoğlu, Ġsmail, “Kur‟an-ı Kerim ve Sâbiîler”, Ankara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, 

1962, cilt: X, s. 103-116. 



112 

 

bir nedene bağlayarak, Sâbiîlerin anavatanının birçok millet için önemli bir geçit 

olan Basra Körfezi‟ne yakın olmasının bu inancın zaman içerisinde değiĢikliklere 

uğramasına neden olduğunu ifade etmektedir. Böylece Sâbiilik dönüĢerek çevredeki 

dinlere benzemeye baĢlamıĢ olabilir.
469

 Bunun dıĢında Sâbiîlerin bir kısmının putlara 

veya yıldızlara tapan batıl bir inanç olduğu, bir kısmının da semavi geleneğe bağlı 

olduğu yönünde görüĢler vardır.
470

 Ġbn Teymiyye dehrî filozoflardan bahsederken, 

Sabiîlerden bir grubun Kitab‟ı ve Allah‟ın gaybı bildirmek için gönderdiği 

peygamberleri yalanladığını belirtmektedir. Aynı kısımda Kur‟an‟da söz edilen 

Haniflerden olan diğer Sâbiîlerin
471

 ise Allah'a ve ahiret gününe inanan ve salih amel 

iĢleyen bir topluluk olduğunu aktarmaktadır. 

Günümüzde çoğu ortadan kaybolmuĢ olan Harran Sabiîlerinin son kalıntıları 

Irak ve güney Ġran‟da yaĢamaktadır. GeçmiĢten günümüze en meĢhurları dört gruba 

ayrılmıĢtır; 1- Ashabü‟l Rûhaniyyun (Mandeanlar) 2- Ashabü‟l Heyâkil 3- Ashabü‟l 

EĢhâs 4- Ashabü‟l Hulûl (Harranlılar).
472

 Sabiiler içerisinde tenasühe inananlar 

Harranlı Sâbiîlerdir. Bazı bilginler tenasühün büyük ölçüde onlardan 

kaynaklandığına inanmaktadırlar.
473

 OluĢturdukları kendilerine has din anlayıĢı 

sebebiyle çoğu zaman Mezopotamya halkları ve inançlarından ayrı olarak ele 

alınmıĢlardır. 

Harranlı Sâbiîler ruhun ölümsüzlüğüne inanıyorlardı. Ġbnu‟n Nedim onların 

nefs hakkında “O yok olmayan bir idraktir” dediklerini ifade etmiĢtir. Onların diriliĢi 

inkâr etmeleri, ödül ve ceza inançları, tenasüh inançlarını güçlendirmiĢtir. Mükâfat 

ve cezanın her devirde, önceki devirlerde yapılan iĢler temelinde gerçekleĢtiğine 

inanmıĢlardır.
474

 

Sâbiîliğin tarihsel seyri hakkındaki görüĢler konumuzu oluĢturan bâtınî 

mezheplerle de iliĢkili olduğu için açıklanmalıdır. Gündüz‟e göre Halife Me‟mun 

                                                 
469

 el- Akkâd, Ġbrâhîm Ebu‟l- Enbiyâ, s. 85. 
470

 Ġbn Teymiyye, Der‟ü Teâruzi‟l- Akl-i ve‟n –Nakl, tahk. Muhammed RâĢid Sâlim, Ġmam 

Muhammed b. Suûd el- Ġslamiyye Üniversitesi, Riyad, 1991, c. 7, s. 334. 
471

 Bakara, 62. 
472

 ġehristânî, Milel ve‟n- Nihal, c. II, s. 308, 358, 360, 365. 
473

 Gündüz, ġinasi, “Harrȃnîler”, Ġslam Ansiklopedisi, Cilt 16, TDV, Ankara, 1997, (240-242). 
474

 Ġbnu‟n- Nedîm, el-Fihrist, s. 444. 



113 

 

döneminde Harrȃnî Sâbiîlerin bir kısmı Hristiyan bir kısmı Müslüman olmuĢ bir 

kısmı da Güney Mezopotamya‟daki kapalı Sâbiî toplumuna katılmıĢtır.
475

  

Harranlı Sabiîler tenasühe inanan mezheplerdendir. Onlar bu âlemin dıĢında 

ödül ya da ceza için baĢka bir mesken olmadığını iddia ederler. Mükâfat bu 

dünyadaki saadet ve zevklerin tekrarıdır. Ceza ise hayvan türlerinde tenasühe 

uğramaktır.
476

 ġehristȃnî de tenasüh inancının kökeninin Harranlı Sabiîlere 

dayandığını iddia etmektedir. “Bu topluluk kendisine tapınılan Yaratıcının hem bir 

olduğuna hem de onun çokluğuna inanmaktadır. Onun bir olması zâtında ilk, asıl ve 

ezelî olmasıdır. Çok olmasına gelince O, gözle görülebilen, dünyevî, âlim ve faziletli 

Ģahıslarla çoğalır. Bunlara „yedi idareci‟ denir. Yaratıcı onların bedenlerinde zuhur 

eder. Ancak bu durum O‟nun zatında bir olduğunu geçersiz kılmaz.”
477

 Hulûl 

inancının ortaya çıkıĢı, Harranlı Sabiîlerdeki Yaratıcının bu yedi idarecide ve 

Ģahıslarda tezahür ettiği düĢüncesi kaynağını buradan almıĢtır. Daha önce belirtildiği 

gibi tenasüh inancı da aslında hulûlün bir parçasıdır. 

Harranlı Sabiîler tenasüh inancını astronomiyle iliĢkilendirmiĢlerdir. Onlar 

gezegenlerin, yıldızların ve bütün gök cisimlerinin yaratıcısının Allah olduğuna ve 

Allah‟ın da bu cisimleri dünyanın hükümdarları kıldığına inanmıĢlardır. Bu 

cisimlerin baba, elementlerin anne ve terkiplerin de çocuklar olduğuna inandılar. ĠĢte 

Yaratıcı, bu doğumlardan sonra ortaya çıkan karmaĢık mizaç ve kâmil ruhlarda 

bedenlenmektedir.
478

 Sabiîlere göre bu doğal döngü her 36.425 yılda bir, insan ve her 

hayvan türünden erkek ve diĢi birer çift olmak üzere meskûn bölgelerin her birinde 

meydana gelmektedir. O devir tamamlanınca türler üremelerini bırakırlar ve baĢka 

bir insan, hayvan ve bitki asrı baĢlar. Bu zamanın ezeliyeti demektir. Onlara göre 

peygamberlerin dilinde vadedilen dirilme budur ve bu dünya dıĢında dirilinecek 

baĢka bir dünya yoktur.
479

 Buradan hareketle tenasüh ve hulûl inançlarının bu 

topluluktan yayıldığı düĢünülebilir. Sabiîlerdeki tenasühün mahiyeti devirlerin 

                                                 
475

 Gündüz, “Harrȃnîler”, s. 240-242.  
476

 el- Cevzî, Telbîsü Ġblîs, s. 72; Kâdı Abdulcebbâr, Ebu‟l Hasan el- Esedâbâdî, el- Muğnî fî 

Ebvâbi‟t- Tevhîd ve‟l- Adl,  tahk. Mahmud Muhammed Kasım, Dâru‟l Mısriyye, 1958, c. 5, s. 152-

153. 
477

 ġehristânî, Milel ve‟n- Nihal, c. II, s. 365. 
478

 ġehristânî, Milel ve‟n- Nihal, c. II, s. 365-366. 
479

 ġehristânî, Milel ve‟n- Nihal, c. II, s. 365-366. 



114 

 

sonsuz tekrarından ibarettir. Her devirde, bir öncekinde olan olaylar 

tekrarlanmaktadır. Onlara göre ceza ve mükâfat bu dünyadadır. Ġçinde 

bulunduğumuz durum geçmiĢte yaptığımız iĢlerin karĢılığıdır. Bulduğumuz rahatlık, 

zevk ve sevinç geçmiĢte yaptığımız salih amellere göre; bulduğumuz keder, bela, 

zorluk ve bedeller ise önceki ahlaksız iĢlere göre belirlenmektedir.
480

 Makdisȋ 

Sâbiîlerin devir inancını, “7000 devir azap olur sonra azap kesilir Allah‟ın rahmeti 

gelir” Ģeklinde açıklamıĢtır.
481

 Ġbni Nedîm‟e göre ise Sâbiîler‟de devir inancı 9000 

devir ile sınırlandırılmıĢtır.
482

 

Sonuç olarak diyebiliriz ki, Harranlı Sâbiîlerin inancı en eski dinlerden 

birisidir. Çünkü geçmiĢi Ġbrahim‟den (a.s.) önceye kadar uzanmaktadır. Sâbiîlerin 

ruha ve ruhanilere olan ilgisi oldukça fazladır. Hulûl ve tenasüh inancı da bunun açık 

bir yansıması kabul edilebilir.  

1.2.8. Yahudi Kabalizminde Tenasüh 

Yahudilikte ölüm sonrası yeniden dirilme düĢüncesine dair çeĢitli inançlar 

vardır. Ancak bunların Kenan ve Pers dinlerinin etkisiyle sonradan Yahudiliğe girmiĢ 

inançlar olduğunu söylemek mümkündür. Çünkü M.Ö. l200‟lerde yaĢadığı iddia 

edilen Musa‟dan, II. yüzyılda yazıldığı düĢünülen Daniel‟in kitabına kadar geçen 

süre zarfında, ölüm sonrası inançlara dair net bilgiler bulunmamaktadır.
483

 Bazı 

yazarlar Yahudi kutsal metinlerinde ölüm ve sonrasına dair yeniden diriliĢ inancının 

bulunmadığını söylerken, bazıları da Kutsal metni lafzen anlayarak yorum geleneğini 

kabul etmeyen Sadûkî mezhebinde aslında bedenle diriliĢin reddedildiğini ancak 

ruhun diriliĢinin mümkün görüldüğünü iddia etmiĢtir.
484

 

                                                 
480

 ġehristânî, Milel ve‟n- Nihal, c. II, s. 366-367; Gündüz, ġinasi, Sâbiîler: Son Gnostikler, Ankara, 

Vadi, 1999, s. 147. 
481

 el- Makdisî, el- Bed‟ü ve‟t- Tarîh, c. I, s. 197; Gündüz, Sâbiîler: Son Gnostikler, s. 148.  
482

 Ġbnu‟n- Nedîm, el-Fihrist, Dâru‟l Marife, Beyrut, 1978, s. 442. 
483

 Jacobs, Louis, A Jewish Theology, Longman & Todd, London, 1973, s. 306; Marrow, S. B. 

"Resurrection of the Dead", The New Catholic Encyclopaedia, Jack Heraty & Asociates Inc., USA, 

1981, c. 12, s. 421. AkbaĢ, Muhsin, “Yahudi ve Hristiyan DüĢüncesinde Ölüm Sonrası Hayat ve 

DiriliĢ Ġnancının Dini ve Teolojik Temelleri”, DEÜ Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Sy. XV, Ġzmir, 2002, 

s. 38-39. 
484

 AkbaĢ, “Yahudi ve Hristiyan DüĢüncesinde Ölüm Sonrası Hayat ve DiriliĢ Ġnancının Dini ve 

Teolojik Temelleri”, s. 38-39. 



115 

 

Kutsal Kitap uzmanlarına göre ruhun ve bedenin yeniden diriliĢi ile ilgili 

inançlar Yahudiliğe, göç ve sürgünlerle meydana gelen jeokültürel-dini etkileĢimler 

sonrasında kadim Ġran kült ve unsurlarıyla geçmiĢtir.
485

 Dolayısıyla bu inancın ilk 

kez Rabbânî Yahudilik geleneğini sürdüren Ortodoks Yahudileri tarafından, Mesih 

inancı, bedenlerin diriliĢi, hesaba çekilme, cennet ve cehennem öğretileri ile birlikte, 

Yahudi teolojisinin bir parçası haline getirildiğini söylemek mümkündür.
486

 Diğer 

taraftan Reformist Yahudiler ise ölülerin diriltilmesi, cennet ve cehennem inançlarını 

reddederek, diriliĢ düĢüncesine farklı anlamlar yüklemiĢlerdir. Onlara göre insan 

ruhu ilahi kökenli olduğu için ölümsüzdür ve ölümle birlikte beden toprağa girerken 

ruh da geldiği yere yani Tanrı‟ya dönecektir.
487

  

Bağdadî, Yahudilerden bir kısmının tenasühe inandıklarını ifade etmektedir. 

Buna örnek olarak Tevrat‟ta Daniel Kitabı‟nda Allah‟ın Buhtunnasr‟ı yedi kez farklı 

hayvanların suretinde dirilterek cezalandırdığını ve sonunda cezasını tamamlayarak 

muvahhid Ģeklinde bedenlendiğini aktarmaktadır.
488

 ġehristȃnî de Yahudilerin 

tenasühü mümkün gördüklerini söyleyerek bazı örnekler nakleder. Birincisi Uzeyr‟in 

haberidir ki Allah onu yüz sene öldürdükten sonra diriltmiĢtir. Ġkincisi ise Harun 

peygamberin Tîh çölünde ölümü ile alakalıdır. Bazıları onun öldüğünü ve tekrar 

dirileceğini, bazıları da gaybete girdiğini iddia etmiĢlerdir.
489

 

Günümüz Yahudi mezheplerinden biri olan Kabalacılık‟ta tenasüh inanıĢının 

izleri görülmektedir.
490

 "Kabala", Yahudiliğin ezoterik öğretileri ve Yahudi 

mistisizmi için, özellikle de 12. yüzyıldan itibaren Orta Çağ'da aldığı biçimler 

hakkında, geleneksel ve en yaygın kullanılan terimdir. Daha geniĢ anlamıyla, 

Yahudilikte Ġkinci Tapınak döneminin sonundan itibaren geliĢen ve Yahudi tarihinde 

                                                 
485

 Yıkmaz, Yusuf, “Ruhun Yeniden Dirilmesi Unsuru Üzerinden ZerdüĢtlük–Yahudilik EtkileĢimi”, 

Çanakkale Onsekiz Mart Ünv. Ġlahiyat Fak. Dergisi, Sy. 11, 2017, s. 150; Gürkan, Salime Leyla, 

“Yahudi Geleneğinde Reform AnlayıĢları”, Milel ve Nihal, 2008, c. V, Sy. 2, s. 150.  
486

 Gürkan, Salime Leyla, “Yahudilik”, Türkiye Diyanet Vakfı Ġslam Ansiklopedisi, TDV Ġslam 

AraĢtırmaları Merkezi, Ġst, 2013, c. 43, s. 205; AkbaĢ, “Yahudi ve Hristiyan DüĢüncesinde Ölüm 

Sonrası Hayat ve DiriliĢ Ġnancının Dini ve Teolojik Temelleri”, s. 44. 
487

 Cohn-Sherbok, Dan, The Jewish Faith, SPCK, London,1994, s. 115; AkbaĢ, “Yahudi ve Hristiyan 

DüĢüncesinde Ölüm Sonrası Hayat ve..”, s. 45. 
488

 Bağdadî, Mezhepler Arasındaki Farklar, s. 209. 
489

 ġehristȃnî, el-Milel ve'n-Nihal, s. 252-253. 
490

 Scholem, Gershom G, Zohar: ĠhtiĢamın Kitabı, Kabala‟dan Temel Öğretiler, Çev. Ebru YetiĢ, 

Dharma Yayınları, Ġst, 2008, s. 88; Adam,  Baki, “Yahudilik”, YaĢayan Dünya Dinleri, DĠB Yay. 

Ankara, 2010, s. 252-256. 



116 

 

aktif faktörler haline gelen tüm ezoterik hareketleri ifade eder.
491

 Kabala‟nın 

geliĢiminin kaynakları, Hristiyanlığın doğduğu dönemde Filistin ve Mısır Yahudileri 

arasında var olan ezoterik ve teosofik akımlarda yatmaktadır. Bu akımlar, antik çağın 

sonundaki Helenistik ve senkretik inançlar ile bağlantılıdır.
492

 

Ödül ve ceza, ölümden sonraki yaĢam, Mesih, kurtuluĢ ve diriliĢle ilgili temel 

fikirlerin dıĢında, eskatolojik ayrıntılarla ilgili olarak Yahudiler arasında pek yaygın 

bir inanç yoktur. Bu boĢluk, hayalperest ve batıl inançlı kiĢiler için açık bir serbest 

alan sağlamıĢ ve böylece Kabalistler bu kavramlarla kapsamlı bir Ģekilde 

ilgilenmiĢlerdir.
493

 Kabalizmin ahiret düĢüncesinin temelinde ruhun üç bölümden 

oluĢtuğu Ģeklindeki tasavvur yatmaktadır.
494

 Buna göre her insana verilmiĢ olan tabii 

ruh NefeĢ‟tir ve günah iĢlemeye fazlasıyla meyillidir. NeĢama ise Tanrı‟dan bir 

parçadır ve her türlü günahtan uzaktır. Ruah da günahlarından ötürü cezasını 

çektikten sonra cennete gider.
495

 Bunların her birinin öldükten sonraki durumu 

hakkındaki bilgiler oldukça çeliĢkilidir. Genel olarak, ölümden sonra birbirinden 

ayrılan ruhun üç bölümünün farklı kaderleri vurgulanmaktadır. NefeĢ aĢağıda, 

mezarında kalır ve "mezar cezası" ya da din “ölüm cezası” olarak adlandırılan ilk 

yargıdan sonra günahları için cezalandırılır. Ruah da günahları için cezalandırılır, 

ancak 12 ay sonra dünyevi Cennet Bahçesi'ne girer. NeĢama, gökyüzündeki Aden 

Bahçesinde bulunan asli vatanına geri döner; çünkü neĢama günah iĢlemeye meyilli 

değildir ve ceza sadece nefeĢ ve ruaha düĢer. Bazı durumlarda nefeĢler ruah 

kategorisine ve ruahlar da neĢama kategorisine yükselebilir.
496

 

Erken dönem Kabalistik literatürde var olan, Gehinnom'daki (cehennem) 

ruhları yakan ve arındıran ruhsal bir ateĢle cezalandırma fikri, ruh göçü fikriyle 

çeliĢmekteydi. Hangi günahın Gehinnom tarafından ve hangi günahın ruh göçü 

                                                 
491

 Scholem, Gershom, Kabbalah, Meridian Book, New York, 1978, s. 3; Jacobs, Louis, The Jewish 

Religion, Oxford University Press, New York, 1995, s. 295-297. 
492

 Scholem, Kabbalah, s. 8; Waardenburg, Jacques, “Mesih”, DĠA, TDV Yay, c. 29, Ġstanbul 2004, 

s. 306. 
493

 Scholem, Kabbalah, s. 333; Sarlo, Daniel, “The Question of Influence: Resurrection in Judaism 

and Zorastranism”, Universty of Toronto, 2012, s. 4. 
494

 Scholem, Zohar: ĠhtiĢamın Kitabı, s. 42-43, 67, 92-93. 
495

 TaĢpınar, Ġsmail, Yahudi Kaynaklarına Göre Yahudilik‟te Ahiret Ġnancı, ĠFAV, Ġstanbul, 2015, 

s. 255-257. 
496

 Scholem, Kabbalah, s. 333; Jacobs, The Jewish Religion, s. 296. 



117 

 

tarafından cezalandırıldığı konusunda yerleĢik bir görüĢ yoktu. Sadece Kabala'nın 

geliĢmesiyle birlikte göçün bu bağlamda her zamankinden daha önemli bir rol 

üstlendiği söylenebilir. Hem Cennet Bahçesi hem de Gehinnom bu dünyanın 

ötesinde veya sınırlarındaydı, oysa ruh göçü teorisi bu dünyada büyük ölçüde ödül ve 

cezayı sağladı.
497

 Kabalistler bu iki yol arasında çeĢitli uzlaĢmalar aradılar, ancak 

üzerinde anlaĢmaya varılan bir çözüme ulaĢamadılar. Gehinnom'u gerçek anlamından 

soyutlamak ya da onu metaforik olarak ruh göçüne atıfta bulunmak için yorumlama 

giriĢimlerinde bulundular. Kabala'nın eskatolojisi, ruhların önceden var olduğu 

fikrinden büyük ölçüde etkilenmiĢtir. Ruhun "ruhlar dünyasında" varlığı, bedene 

inmeden önceki asıl varlığına dönüĢünden baĢka bir Ģey değildir.
498

 

1.2.8.1. Gilgul Ġnancı Bağlamında Tenasüh 

Kabalistlerin kanısına göre, insan ruhlarının geliĢip olgunlaĢabilmeleri için 

birtakım merhaleler geçirmeleri gerekmektedir. Bu merhaleler ikinci ya da üçüncü 

bir hayat Ģeklinde olabilir. Ruhun bu suretle bedenden bedene geçiĢi, tam bir 

olgunluğa varıldıktan sonra nihayete erer. Yahudi mistisizminde “gilgul” olarak 

adlandırılan bu inanç, kiĢinin tüm günahlarından kurtulup arınıncaya kadar devam 

etmektedir.
499

 Yahudilerin bu düĢünceyi Babil sürgünü sırasında Hint dinlerinden 

aldıkları kabul edilmektedir. Mistik Yahudi düĢüncesindeki hulûl fikrine paralel 

olarak Zohar‟da, insanların ölümden sonra yeniden dünyaya geldiği belirtilmektedir. 

Tam olarak bir tenasüh düĢüncesi olan bu görüĢe Ortodoks Yahudiler Ģiddetle karĢı 

çıkmaktadırlar.
500

 

Gilgul Ġbranice bir terimdir. Ġkinci Tapınak döneminde Yahudilikte gilgul 

doktrininin varlığına dair kesin bir kanıt yoktur. Talmud‟ta da buna atıfta 

bulunulmamıĢtır. Bu doktrin, ikinci yüzyıldan itibaren bazı Gnostik mezhepler ve 

                                                 
497

 Scholem, Gershom, “Eschatology, in Kabbalah”, Encyclopaedia Judaica, Jerusalem, 1973, c. 6, s. 

881; TaĢpınar, Yahudi Kaynaklarına Göre Yahudilik‟te Ahiret Ġnancı, s. 262-263. 
498

 Scholem, Kabbalah, s. 334; TaĢpınar, Yahudi Kaynaklarına Göre Yahudilik‟te Ahiret Ġnancı, 

s. 256. 
499

 Goetschel, Roland, Meir in Gabbay: Le Discours de la Kabbale Espagnole, Peeters Leuven, 

Michigan, 1981, s. 259-271; TaĢpınar, Yahudi Kaynaklarına Göre Yahudilik‟te Ahiret Ġnancı, s. 

264; Jacobs, The Jewish Religion, s. 417. 
500

 Demirci, KürĢat, “Yahudi Mistisizminin Temel Özellikleri ve GeliĢimi”, Ġnsan ve Toplum 

Bilimleri AraĢtırmaları Dergisi IV, (2012),  s. 12. 



118 

 

özellikle Maniheistler arasında yaygındı ve Hristiyan Kilisesi'nin çeĢitli çevrelerinde 

de vardı. Dolayısıyla bu inancı, Maniheizm yoluyla Hint felsefelerinden veya 

Platonik ve Neoplatonik olduğu kadar Orfik öğretilerden de almıĢ olabilecek bazı 

Yahudi çevrelerinin bulunması imkânsız değildir.
501

 Gilgul doktrininin Güney 

Fransa'daki Kabalistik çevrelerde ortaya çıkıĢı ile orada yaĢayan çağdaĢ Katharlar 

arasında ortaya çıkıĢı arasında herhangi bir bağlantı olup olmadığı açık değildir. 

Gerçekten de onlar, ruh göçüne inananların çoğu gibi, ruhun hayvanların bedenlerine 

de geçtiğini öğrettiler, oysa Bahir'de sadece insan bedenleriyle ilgili olarak 

bahsedilir. Bahir'den
502

 sonra gilgul doktrini çeĢitli yönlerde geliĢti ve Kabala'nın ana 

doktrinlerinden biri haline geldi.
503

 

Ġncil'deki bazı ayetler ve buyruklar gilgul terimleriyle yorumlanmıĢtır. 

Örneğin ilk Kabalistik mezhepler, hayvanlar arasında da ruh göçünün varlığına 

inandıklarından „ritüel katliam yasalarını‟ ruh göçünün Ġncil'deki kanıtı olarak 

gördüler. Kabalistler gilgul için hareket noktası ve kanıt olarak levirat evliliğinin 

emredilmesini de gösterirler. Bu, hiç çocuğu olmadan ölen merhumun, erkek 

kardeĢinin, ikinci gilgulunda çocukları hak edebilmesi için ölen kocanın yerine 

geçtiği bir evliliktir.
504

 Yani kiĢi, ölen kardeĢinin dul kalan eĢiyle evlenirse, ölen 

kardeĢinin ruhunu almıĢ oluyordu. 

Ġnanç, aynı zamanda, dünyada adaletin görünürdeki yokluğu için rasyonel bir 

mazeret olarak ve doğruların ıstırabı ve kötülerin refahı sorununa bir cevap olarak 

hizmet etmiĢtir. Ġlk Kabalistlerin çoğu ruh göçünü, Hint inancında olduğu gibi tüm 

yaratıkları yöneten evrensel bir yasa olarak görmemiĢlerdir. Esas olarak onu, 

üremeye karĢı suçlar ve cinsel ihlallerle bağlantılı olarak öteki âleme geçmesi 

gereken ruhlar için çok sert bir ceza olarak görmüĢlerdir. Ancak aynı zamanda o, 

“kimsenin sonsuza dek dıĢlanmadığı” Yaradan'ın merhametinin bir ifadesidir; “ruhun 

neslinin tükenmesi” ile cezalandırılması gerekenler hakkında bile gilgul tazmin için 

                                                 
501

 Scholem, Kabbalah, s. 344; Idel, Moshe, Kabbalah: New Perspectives, Yale University Press, 

London, 1988, s. 231. 
502

 Sefer Ha- Bahir, Kabala mistisizminin Fransız Yahudileri tarafından yazılmıĢ (1150-1200), ilk 

eseridir. Gilgul inancı ile ilgili temel fikirlere ilk defa bu kitapta rastlanmıĢtır. 
503

 Jacobs, The Jewish Religion, s. 295; Scholem, Kabbalah s. 345; Idel, Kabbalah: New 

Perspectives, s. 112. 
504

 Jacobs, The Jewish Religion, s. 315, 586; Scholem, Kabbalah, s. 345; TaĢpınar, Yahudi 

Kaynaklarına Göre Yahudilik‟te Ahiret Ġnancı, s. 263. 



119 

 

bir fırsat sağlamaktadır. Bazıları ruh göçünde adaletin, bazıları ise merhametin 

yönünü daha güçlü bir Ģekilde vurgularken, tek amacı her zaman ruhun arınması ve 

yeni bir imtihanda amellerini iyileĢtirme fırsatı sunmasıdır. Bu bağlamda bebeklerin 

ölümü bile, önceki ihlallerin cezalandırılma yollarından birisi olarak 

düĢünülmüĢtür.
505

 

Bahir‟de ruh göçünün 1000 yıl devam edebileceği belirtilmektedir. Ancak 

Ġspanyol Kabalasındaki ortak görüĢ, günahlarının kefaretini ödemek için ruhun 

orijinal bedenine girdikten sonra üç kez daha göç etmesidir.
506

 Ancak salihler, kendi 

menfaatleri için değil, evrenin menfaati için durmadan göç ederler. Bu doktrinin tüm 

noktalarında olduğu gibi, kabalistik literatürde de karĢıt görüĢler vardır. Defin, ruhun 

yeni bir gilgul yaĢamasının Ģartıdır. Bazen erkek bir ruh kadın bedenine girerek 

kısırlığa neden olabilir. Ancak Safed Kabalistlerinin çoğunun görüĢüne karĢıt olarak, 

kadınların ve Yahudi olmayanların bedenlerine geçiĢ, yalnızca birkaç Kabalist 

tarafından mümkün görülmüĢtür.
507

 

Ruh göçü ile cehennem arasındaki iliĢki de bir diğer tartıĢma konusu 

olmuĢtur. Bahya b. Asher, ruh göçünün ancak cehennemdeki cezanın kabul 

edilmesinden sonra gerçekleĢtiğini öne sürmüĢtür.
508

 Ancak Ra'aya Meheimna‟da, 

Zohar‟da ve Kabalistlerin çoğunda bunun tam tersi bir görüĢ bulunur. Ruh göçü ve 

cehennemde ceza kavramları birbirini dıĢlayan kavramlar olduğundan, aralarında bir 

uzlaĢma olamayacağı yaygın olan kanaattir. 14. yüzyılda Ġspanya'da yaĢayan Ġranlı 

Hamedanlı Yusuf, cehennem meselesinin tamamını „hayvanlar arasında göç‟ olarak 

yorumlamıĢtır.
509

 Ruhların göçü, Habil'in öldürülmesinden sonra baĢlamıĢ (bazıları 

Tufan neslinde baĢladığını iddia eder) ve ancak ölülerin diriliĢiyle de sona erecektir. 

O zaman, göç etmiĢ olan herkesin bedenleri dirilecek ve içlerindeki orijinal ruhtan 

kıvılcımlar yayılacaktır. 13. yüzyılda ruh göçü kavramının geniĢlemesi belirli 

günahlarla sınırlı bir cezadan genel bir ilkeye dönüĢmesine, hayvanlara, hatta 

bitkilere ve inorganik maddelere göç inancının yükselmesine katkıda bulunmuĢtur. 

                                                 
505

 Scholem, Kabbalah, s. 346; Scholem, Zohar: ĠhtiĢamın Kitabı, s. 90-91. 
506

 Goetschel, Roland, Meir in Gabbay: Le Discours de la Kabbale Espagnole, s. 266. 
507

 Scholem, Kabbalah, s. 346. 
508

 Bettan, Israel, Studies in Jewish Preaching: Middle Ages, University Press of America, Lanham, 

1987, s. 89-129. Bahya b. Asher, Ġbranice Ġncil yorumcusu olarak tanınan haham ve Yahudi bilgindir. 
509

 Scholem, Kabbalah, s. 346. 



120 

 

Bununla birlikte, birçok Kabalistin karĢı çıktığı bu görüĢ, 1400'e kadar 

yaygınlaĢmamıĢtır. Hayvanların bedenlerine geçiĢten, ilk olarak Gerona Kabalistleri 

ile bağlantılı bir çevrede ortaya çıkan Sefer ha-Temunah‟ta bahsedilir.
510

 

14. yüzyıl baĢlarında Safed Kabala'da, Joseph b. ġalom AĢkenazi ve 

takipçileri tarafından kavrama daha genel bir muhteva kazandırıldı. Onlar ruh 

göçünün Sefirot
511

 ve meleklerden inorganik maddeye kadar tüm varoluĢ 

biçimlerinde meydana geldiğini iddia ettiler. Buna göre dünyadaki her Ģey sürekli 

Ģekil değiĢtirerek en alta iner ve tekrar en yükseğe çıkar. Belki de gilgul doktrininin 

bu versiyonu Aristotelesçi, ruhun bedenin “biçimi” olarak tanımlanmasına dayanan 

felsefi eleĢtiriye bir cevap olarak görülmelidir. Safed Kabalistleri, tüm doğa 

biçimlerine uygun olarak göç doktrinini kabul ettiler ve onlar aracılığıyla bu öğreti 

yaygın bir popüler inanç haline geldi.
512

 

Safed Kabala‟da özellikle vurgulanan bir husus da tüm ruhların köklerinin 

aslında Âdem‟in ruhunda bulunduğu, ancak ilk günahla birlikte düĢüp dağıldıkları ve 

yeniden bir araya getirilmeleri gerektiğidir. Daha sonraki Kabala, ortak bir köke ait 

olan bu ruhların yakınlığı fikrini çok daha fazla geliĢtirdi. Mukaddes Kitabın 

kabalistik yorumlarında, daha önce sebep oldukları hasarı onarmak için sonraki 

gilgullarda benzer durumlara dönen çeĢitli ruhların göç etmesi konu edilmiĢtir.
513

 

1.2.8.2. Yahudilikte Tenasühle ĠliĢkili Diğer Ġnançlar 

Gilgul doktrinini desteklemek ve geliĢtirmek için Yahudi tarihinde değiĢik 

dönemlerde yeni teoriler ve kavramlar üretilmiĢtir. Bunlardan birisi de “ibbur” 

kavramıdır. 13. yüzyılın ikinci yarısından itibaren karĢılaĢtığımız “Ġbbur” inancı 

gilgulden farklı olarak, bir kiĢiye hamilelik veya doğum sırasında değil, yaĢamı 

                                                 
510

 Scholem, Kabbalah, s. 347; Goetschel, Meir in Gabbay: Le Discours de la Kabbale Espagnole, 

s. 270-271. 
511

 Sefiralar, gelecek âlemde ruhlar ve onların ruhanileĢmiĢ bedenlerinin toplanacakları yüksek 10 

mertebedir. Ġnsan ruhu ve diğer tüm varlık âlemi, dallarını bu Sefiraların oluĢturduğu kozmik hayat 

ağacının birer meyvesidirler. Bunlar varlıkların ilk ortaya çıktığı kaynaktır ve nihayetinde her Ģey 

tekrar kendi kaynağına geri dönecektir. Bkz:  Goetschel, Meir in Gabbay: Le Discours de la 

Kabbale Espagnole, s. 65-66; Scholem, Kabbalah, s. 336. 
512

 Dan, Joseph, Kabbalah: A Very Short Introduction, Oxford University Press, New York, 2006, 

s. 74-75; Scholem, Kabbalah, s. 347. 
513

 Scholem, Kabbalah, s. 348. 



121 

 

devam ederken baĢka bir ruhun girdiğini ifade eder. Genel olarak, bir ruhun 

bedendeki baĢka bir ruha yardım etmek için gökten inerek, belirli eylemleri veya 

emirleri yerine getirmek amacıyla, bir insanda sınırlı bir süre ikamet etmesidir.
514

 Bu 

doktrin Safed‟in kabalistlerinin öğretilerinde, özellikle Lurian okulunda önemli bir 

yer tutuyordu. 

Yahudi folklorunda, canlı bir insanın içine giren, ruhuna yapıĢan, akıl 

hastalığına neden olan, ağzından konuĢan fakat yabancı bir kiĢiliği temsil eden kötü 

veya mahkûm bir ruha “dibbuk” denir. Bu terim ne Talmud literatüründe ne de 

Kabala‟da geçmez. Terim literatüre ancak 17. yüzyılda Alman ve Polonyalı 

Yahudilerin konuĢma dilinden girmiĢtir.
515

 Dibbuk, önceleri, hasta bir kiĢinin 

vücuduna giren bir Ģeytan olarak kabul edildi. Daha sonra, diğer halklar arasında 

yaygın olan bir açıklama eklendi. Dibbukimlerin bir kısmı, diriltilmemiĢ ve böylece 

iblis haline gelen ölülerin ruhlarıydı. Bu fikir ortaçağ Hristiyanlığında da yaygındır. 

16. yüzyılda gilgul doktrini ile birleĢerek, dibbukim inancıyla birlikte yaygınlaĢtı ve 

Yahudi nüfusunun geniĢ kesimleri tarafından kabul edildi. Genellikle, günahlarının 

büyüklüğü nedeniyle göç etmelerine bile izin verilmeyen ruhlar olarak kabul edilen 

“soyulmuĢ ruhlar”, yeryüzünde günah iĢleyerek yaĢayan kiĢilerin bedenlerine 

sığınırlar. Bir kimsenin içine dibbuk girmesi, gizli bir günah iĢlemiĢ olduğunun 

alâmeti sayılır. Kabalistik literatürü, dibbukimin Ģeytan kovması hakkında birçok 

hikâye ve “protokol” içerir.
516

 Dibbukim hakkındaki inançlar ve hikâyelerle 

bağlantılı fenomenler genellikle histeri vakalarında ve hatta bazen Ģizofreni 

belirtilerinde gerçek arka planlara sahiptir. 

Tikkun kavramı ise 16. yüzyılda Isaac Louria ile birlikte Kabalizm‟e 

girmiĢtir.
517

 Louria‟nın öğretilerinin temelinde yatan en yenilikçi kavram, 

baĢlangıcın kusurlu olmasıdır. VaroluĢ, kusursuz bir Yaratıcı‟nın kusurlu bir evreni 

meydana getirmesiyle baĢlamaz; bilakis, evrenin varlığı, sonsuz ilâhiyatta içkin bir 

                                                 
514

 Scholem, Kabbalah, s. 348; TaĢpınar, Yahudi Kaynaklarına Göre Yahudilik‟te Ahiret Ġnancı, 

s. 264; Jacobs, The Jewish Religion, s. 418.  
515

 Scholem, Kabbalah, s. 349; Jacobs, The Jewish Religion, s. 418. 
516

 Scholem, Kabbalah, s. 350; TaĢpınar, Yahudi Kaynaklarına Göre Yahudilik‟te Ahiret Ġnancı, 

s. 265-266. 
517

 Dan, Joseph, Kabbalah: A Very Short Introduction, s. 73.  



122 

 

kusurun veya bunalımın sonucudur ve yaratılıĢın amacı onu düzeltmektir.
518

 Bu 

düzeltmeye yönelik giriĢimler, Lurian terminolojisinde bu okulun getirdiği en güçlü 

kavram olan tikkun (tamir) doktrinini ortaya çıkarmıĢtır. Buna göre ruh da 

birbirinden bağımsız parçalardan oluĢmaktadır. Ruh göçü esnasında bu parçalardan 

her biri iĢledikleri günahlara göre farklı bedenlere yerleĢmektedir. Dolayısıyla her 

insan, daha önceleri baĢka bedenlerde bulunmuĢ farklı ruh bileĢenlerinden meydana 

gelmektedir.
519

 

Reenkarnasyon (gilgul) kavramı, belki de kabala tarihinde ilk kez, Lurianik 

okulun psikolojik doktrinlerinde merkezi hale geldi. Ruhta sefirotun yapısını 

yansıtan beĢ katman vardır; bu bileĢenlerin her birinin kendi tarihi vardır ve her biri 

diğer parçalardan bağımsız olarak bedenden bedene, nesilden nesile dolaĢır. Bu 

nedenle her ruh, kendi geçmiĢi ve deneyimleri olan parçaların bir araya gelmesidir.
520

 

ĠĢte Tikkun, yaratılıĢın, insan varlığının, Tevrat‟ın ve Ġsrail halkının amacıdır. Yani 

bu ruhların varoluĢ gayelerine uygun hale gelip iyileĢtirilmeleri Ġsrailoğulları‟nın 

nihai kurtuluĢu olacaktır. Tikkun‟un amacı mükemmelliği her Ģeyden önce Tanrı'nın 

kendisine ve bunun sonucunda evrene, insanlığa ve Ġsrail halkına getirmektedir.
521

 

17. yüzyılın ortalarında ve ikinci yarısında Tikkun gibi manevi kavramlar, 

Yahudiliği en temel Ģekilde değiĢtiren tarihsel bir güç haline gelmiĢtir. BirleĢik bir 

kader ve ortak sorumluluk duygusu ile tikkunun yakında tamamlanmasını ve mesih 

çağının baĢlangıcını beklemek Yahudi kültüründe baĢat bir rol oynamaya baĢlamıĢtır. 

1.2.9. Hristiyanlıkta Tenasüh 

Tenasüh inancının bazı Hristiyan fırkalarında da görüldüğü ileri 

sürülmektedir. BaĢlangıçta gizli bir akide olarak kabul gören bu inancın babadan 

oğula gizlice intikal ettiği ve kutsal kitabın müfessirlerinden Origene tarafından ilk 

olarak ifade edildiği belirtilmektedir. Sonrasında ise bazı mezheplerde bir akide 

                                                 
518

 Dan, Joseph, Kabbalah: A Very Short Introduction, s. 74; Jacobs, The Jewish Religion, s. 326. 
519

 TaĢpınar, Yahudi Kaynaklarına Göre Yahudilik‟te Ahiret Ġnancı, s. 265; Jacobs, The Jewish 

Religion, s. 326. 
520

 Dan, Joseph, Kabbalah: A Very Short Introduction, s. 82; Jacobs, The Jewish Religion, s. 326. 
521

 Dan, Joseph, Kabbalah: A Very Short Introduction, s. 77; Jacobs, The Jewish Religion, s. 296. 



123 

 

olarak kabul görmeye baĢlamıĢtır.
522

 Tenasüh düĢüncesinin IV. Ġstanbul konsilinde 

reddedilmesine rağmen bazı Hristiyan gruplar bu düĢünceye inanmaya devam 

etmiĢlerdir. Orta Çağ Avrupa‟sında yaĢamıĢ Hristiyan topluluklardan biri olan 

Katarlar bunlara örnek gösterilebilir.
523

 

1.2.9.1. Enkarnasyon Öğretisi 

Hristiyanlık genellikle enkarnasyonal bir inanç olarak tanımlanır. 

Hristiyanlığın temel ilkesi Tanrı‟nın Nasıralı Ġsa‟da vücut bulmasını onaylamaktır. 

Bu anlamda Nasıralı Ġsa tam anlamıyla benzersiz bir insan olmakla birlikte o aynı 

zamanda tamamen Tanrı, Teslis‟in ikinci kiĢisidir.
524

  

Hristiyan teolojisinde oldukça tartıĢmalı bir kavram olan enkarnasyon fikri, 

Tanrı‟nın bedenlenmesi ya da Mesih‟in tanrısallığının ifade edilmesidir. Ancak asıl 

mesele, Ġsa‟nın bu dünyada bilinen insani, sonlu biçimine rağmen oldukça basit bir 

Ģekilde Tanrı ile özdeĢ olarak anlaĢılmasının mı yoksa onu bir insan olarak görmenin 

mi daha çağdaĢ bir anlam ifade ettiğidir.
525

 Enkarnasyon kavramı, Ġsa‟nın tür olarak 

bizden farklı ilahi bir varlık olduğunu mu, yoksa özünde bizden biri mi, Tanrı 

tarafından ebedi ve önceden var olan ilahi bir amaç ve faaliyetin 

gerçekleĢtirilebileceği bir insan olduğunu mu gerektiriyor? Ġsa Tanrı‟nın yarattığı bir 

insan mıdır yoksa Tanrı‟nın ilahi kurtarma faaliyetine benzersiz bir Ģekilde aracılık 

eden temsili bir insan mıdır? Bu tartıĢmanın nihai sonucu ne olursa olsun, 

Hristiyanlığın Mesih‟in kiĢiliğini anlamasıyla ilgisi vardır. Doktrin açısından söz 

konusu olan, onun hakkında tam olarak neye inanılacağı, doğası ve kiĢisel kimliği 

sorusudur. 

                                                 
522

 Long, “Reincarnation”, s. 265; AkbaĢ, “Yahudi ve Hristiyan DüĢüncesinde Ölüm Sonrası Hayat ve 

DiriliĢ Ġnancının Dini ve Teolojik Temelleri”, s. 53. 
523

 Martin, Sean, Orta Çağ‟da Avrupa‟da Alevi Hareketi: Katharlar, Çev. BarıĢ Baysal, Kalkedon 

Yay. Ġstanbul, 2009. 
524

 Wiles, Maurice, “Christianity without Incarnation?”, The Myth of God Incarnate, Edited By John 

Hick, Scm Press Ltd, London, 1977, s. 1-3. 
525

 Carnley, Peter, The Structure of Resurrection Belief, Clarendon Press, Oxford, New York, 1987, 

s. 3; Geyer, Hans-Georg, “The Resurrection of Jesus Christ: A Survey of the Debate in the Present 

Day Theology”, edt. C. F. D. Moule, The Significance of the Message of the Resurrection for 

Faith in Jesus Christ, London, 1968, s. 118. 



124 

 

Enkarnasyon, tam ve doğru anlamıyla, doğrudan kutsal kitaplarda sunulan bir 

Ģey değildir. Orada bulunan tartıĢmalı kanıtlar üzerine inĢa edilmiĢ bir yapıdır. Yeni 

Ahit yazarları Ġsa‟dan eskatolojik peygamber, insanoğlu, Mesih olarak bahsederler. 

Bazıları onu, Eski Ahit bilgelik literatürünün bahsettiği, Tanrı'nın önceden var olan 

bilgeliğinin veya Tanrı‟nın Logos‟unun (söz ya da aklın) somutlaĢmıĢ hali olarak 

tasavvur eder. Bazen bu düĢünce çizgisi daha kiĢisel bir Ģekilde geliĢtirilir ve ondan 

Tanrı‟nın önceden var olan oğlu dünyaya inmiĢ olarak bahsederler.
526

 

Enkarnasyon doktrini genellikle Ġsa‟nın bir insan ideali olarak mutlak 

önemine iĢaret etmektedir. Tanrı‟nın oğlunun yaĢadığı gibi bir yaĢama sahipsek, bu 

kesinlikle gerçek model olarak bizim üzerimizde etkili olmalıdır.
527

 Ancak Ġsa‟nın 

Hristiyanlar için birincil önemi hiçbir zaman insan yaĢamı için bir model olması 

değildir; daha çok, onun Tanrı‟nın aracılığıyla dünyanın kurtuluĢu için kararlı bir 

Ģekilde hareket eden kiĢi olduğu inancında yatmaktadır. Bunun yanı sıra Tanrı‟nın 

özverili sevgisinin eksiksiz Ģekilde ifade edilmesinin ve insanların O'na eksiksiz 

Ģekilde yanıt vermesinin Ġsa aracılığıyla olduğu iddia edilebilir. 

Hristiyan teologlara göre Tanrı‟nın insanların çektikleri acıları paylaĢmak için 

enkarne olması gerekmekteydi. Fakat insanlar aynı zamanda Tanrı‟ya çok 

zulmettikleri ve O‟nu suçladıkları için Tanrı‟nın insanların günahlarına tepki vermesi 

gerekiyordu. Bunu yapmasının birden fazla yolu vardı ve bu yollardan biri o 

günahlar için kefaret sağlamaktı.
528

 Hristiyanlık, Tanrı‟nın bu Ģekilde tepki verdiğini 

iddia etmektedir. Yani Oğul Tanrı, insanların kurtuluĢu için Ġsa olarak enkarne 

olmuĢtur. Yeni Ahit‟in farklı kitaplarının pasajları bunu, Ġsa‟nın “bizi 

günahlarımızdan kurtardığı” iddialarıyla açıklar. Hristiyan geleneğinde, Kefaret 

doktrini, yani Ġsa‟nın yaĢamı ve ölümüyle bizim günahlarımıza nasıl kefaret ettiği 

konusunda anlaĢmaya varılmıĢ bir açıklama yoktur; oysa bu gelenek, Teslis ve 

Enkarnasyon doktrinlerinin üzerinde anlaĢmaya varılmıĢ açıklamalarını 

                                                 
526

 Wiles, “Christianity without Incarnation?”, s. 4; Carnley, The Structure of Resurrection Belief, s. 

12. 
527

 Carnley, The Structure of Resurrection Belief, s. 13; Wiles, “Christianity without Incarnation?”, 

s. 8; Geyer, “The Resurrection of Jesus Christ: A Survey of the Debate in the Present Day Theology”, 

s. 119-120. 
528

 Swinburne, Richard,  Was Jesus God?, Oxford University Press, New York, 2008, s. 53. 



125 

 

içermektedir.
529

 Kefaret doktrinine göre Tanrı, bedenlenerek ve Ġsa‟da kusursuz bir 

insan hayatı yaĢayarak insanların faydası için bir telafi imkânı sağlamıĢtır. Diğer bir 

argümana göre de insanların, yalnızca geçmiĢteki yanlıĢ iĢleriyle uğraĢırken değil, 

Ģimdiki zamanda iyi hayatlar yaĢamak için de yardıma ihtiyaçları vardır. Ayrıca 

Tanrı‟nın nasıl olduğu ve bizim için ne yaptığı hakkında daha fazla bilgiye 

ihtiyacımız var, çünkü bu, Tanrı‟ya karĢı nasıl davranmamız gerektiğine iliĢkin 

sonuçlar ortaya koyacaktır. Ġnsanlar, Tanrı‟nın varlığına iliĢkin argümanların gücünü 

kolayca fark etseler bile, görünüĢte güvenilir bir bilgi kaynağı tarafından bir 

Tanrı‟nın olduğu söylendiğinde, bu onlara (ve özellikle aralarında daha az bilgili 

olanlara) yardımcı olacaktır.
530

 

1.2.9.2. DiriliĢ Doktrini ve Reenkarnasyon DüĢüncesi 

Hristiyanlık, Tanrı‟nın neye benzediği ve ne yaptığı ve yapacağı hakkında 

bazı iddialarda bulunmaktadır. Bu iddiaların çoğu, Hristiyanlık döneminin ilk yılında 

doğan, Ģimdi Ġsrail olarak bilinen yerde ve çevresinde yaĢayan ve öğreten ve MS 

30‟da iĢgalci Romalılar tarafından çarmıha gerilerek ölen Yahudi Ġsa ile ilgilidir. Bu 

doktrinlerden bazıları oldukça kolay anlaĢılır tarihsel iddialardır. Örneğin, Ġsa‟nın 

DiriliĢi doktrini yani çarmıha gerilmesinden üç gün sonra insan vücudunda tekrar 

dirilmesi inancı bunlardan en önemlisidir.
531

 Hristiyan geleneğinin ölümden sonraki 

yaĢamla ilgili ortaya koyduğu net bir doktrin olan bu inanç evrensel Hristiyan 

görüĢünü temsil eder. Buna göre iyiler Cennet hayatı ile ödüllendirilirken kötülerin 

cezası Cehennem hayatı olacaktır.
532

 

DiriliĢ, Ġsa‟nın, o zaman ortaya koyduğu insanüstü güçler sayesinde 

ölmediğini ve yeryüzünde yaĢamayı bırakmasıyla yüceltildiğini göstermektedir. 

Böylece, Ġsa‟nın kurbanının Tanrı tarafından kabul edileceğine dair kehaneti 

gerçekleĢmiĢtir. Ġkinci olarak, DiriliĢ, bir insanın dirildiğini göstererek, Ġsa‟nın tüm 

                                                 
529

 Carnley, The Structure of Resurrection Belief, s. 13; Swinburne, Was Jesus God?, s. 58. 
530

 Harris, Murray, “Resurrection and Immortality: Eight Theses”, Themelios, c. 1, Sy. 2, 1976, ss. 

50-55; Swinburne, Was Jesus God?, s. 61. 
531

 AkbaĢ, “Yahudi ve Hristiyan DüĢüncesinde Ölüm Sonrası Hayat ve DiriliĢ Ġnancının Dini ve 

Teolojik Temelleri”, s. 48; Swinburne, Was Jesus God? s. 22. 
532

 Swinburne, Was Jesus God?, s. 82; Carnley, The Structure of Resurrection Belief, s. 13-14. 



126 

 

insanların ölümden dirileceğine dair öngörüsünün kısmen gerçekleĢmesini 

sağlamıĢtır. Bu, diriliĢin mümkün olduğunu ve bizim de baĢımıza gelebileceğini 

göstermektedir.
533

 Üçüncüsü, Ġsa‟nın DiriliĢi, Ġsa‟nın doğaüstü güçlere sahip olduğu 

(kapılardan geçmek vb.) bir diriliĢtir. Ġsa, doğaüstü güçlerle yeniden diriltilmekle en 

azından doğaüstü bir statüye sahip olduğunu göstermiĢ oldu ve bu, tanrısallığını 

göstermenin bir yoluydu.
534

 

Ġnciller, Ġsa‟nın eĢsiz önemini vurgulamanın bir yolu olarak diriliĢin 

fizikselliği üzerinde dururlar. Bu yatkınlık, daha çok Ortodoks Hristiyan geleneğinin 

güçlü bir özelliğidir. Popüler düĢüncede herkes öldükten sonra ruh veya hayalet 

olabilir ve Platonizm‟de herkesin doğası gereği ölümsüz bir ruhu vardır. Dolayısıyla 

Ġsa'yı ölüm sonrasında benzersiz kılmak için dirilmiĢ bir vücuda sahip olması 

gerekmekteydi.
535

 Kitabı Mukaddes‟teki ölümsüzlük doktrininin Platoncu öğretiden 

farklı olduğu birçok nokta bulunmaktadır.
536

 Ġlk olarak, ölümsüzlüğü kazanan ve 

doğası gereği ölümsüzlüğe sahip olan yalnızca ruh değil, bedenle birlikte kiĢinin 

tamamıdır. Ġkincisi, ölümsüzlük doğumla değil, diriliĢ dönüĢümüyle kazanılır. Bu 

nedenle de, insan doğasının mevcut devredilemez bir özelliği değil, Tanrı‟nın insana 

bir armağanıdır. Buna göre bir Hristiyan‟ın ölümsüzlüğe eriĢimi, ruhun dönüĢüm 

sürecinin doruk noktası olan Tanrı‟nın diriltme eylemiyle olacaktır. Üçüncüsü, 

Hristiyan‟ın kaderi bedensiz veya tamamen ruhsal ölümsüzlük değil, somatik yani 

bedensel ölümsüzlüktür. Dördüncü olarak da ölümsüzlüğe sahip olmak, birinci Âdem 

ile değil, ikinci Âdem ile olan iliĢkiye bağlıdır. Yani o, bir ölümlü olmakla değil, 

Mesih‟le birleĢmekle elde edilebilir. 

Hristiyanlıktaki Ölülerin DiriliĢi doktrininin bir takım felsefi zorluklarla karĢı 

karĢıya olduğu iddia edilmiĢtir. Bu iddialara göre diriliĢ sonrası belirli bir insanın 

Sezar mı yoksa Sokrates mi olduğunu veya uzun zaman önce yaĢamıĢ baĢka biri olup 

olmadığını belirlemek için herhangi bir kriter yoktur. Ancak DiriliĢ doktrininin karĢı 

                                                 
533

 AkbaĢ, “Yahudi ve Hristiyan DüĢüncesinde Ölüm Sonrası Hayat ve DiriliĢ Ġnancının Dini ve 

Teolojik Temelleri”, s. 52; Davies, C. G. “Factors Leading to the Emergence of Belief in the 

Resurrection of the Flesh”, The Journal of Teological Studies, Sy. 23, 1972, s. 448. 
534

 Nixon, R. E. “Resurrection of Christ”, Edt. J. D. Douglas, The New International Dictionary of 

the Christian Church, The Paternoster Press, 1974, s. 839; Swinburne, Was Jesus God? s. 125-126. 
535

 Segal, Alan F, Life After Death: A History Of The Afterlife Ġn Western Religion, Doubleday, 

New York, 2004, s. 541; Davies, “Factors Leading to the Emergence of Belief..”, s. 449. 
536

 Harris, Murray, “Resurrection and Immortality: Eight Theses”, s. 55. 



127 

 

karĢıya olduğu gerçek felsefi sorun, yeniçağın insanlarının, o sırada hayatta olan 

birinin, kıyametten önce ölen bir adamla aynı adam olup olmadığını belirlemek için 

uygulayabilecekleri hiçbir kıstasın olmaması değildir. Gerçek sorun böyle bir 

kıstasın var olmasına rağmen bunun, kendi yaĢam süremizde ve daha önce ölmüĢ 

olan birçok insanın, kıyametten sonra yaĢayan bu kiĢiler arasında bulunmayacağı 

sonucunun ortaya çıkmasıdır.
537

 

Bedenin diriliĢi teolojisi geliĢtikçe, bedensel, maddi veya manevi süreklilik, 

ruhun sürekliliği vb. gibi farklı Ģekillerde anlaĢılmaya baĢlandı. Aslında bu süreklilik 

düĢüncesi reenkarnasyon kavramına daha yakındır. Reenkarnasyona inananlar, ruhun 

belirli tezahürleri arasında öncekileri hatırlamasak bile, muhakkak bir bağlantı 

olduğunu iddia etmektedirler.
538

 

1.2.9.3. Günümüz Hristiyan Dünyasında Reenkarnasyon 

Günümüz Hristiyanlığında açık bir reenkarnasyon inancının olmadığı 

bilinmektedir. Bununla birlikte, ruhların göçü hakkında doğrudan Kutsal Kitap‟ta bir 

ifade ya da inkâr da bulunmamaktadır. Ancak ilk yüzyıllarda erken Hristiyan 

teologları arasında reenkarnasyonun varlığına inananların olduğu bilinmektedir. 

Hristiyan teolojisinin doktrinel çalıĢmaları amacıyla kurulan Ġncil kanonunda 

reenkarnasyon fikri dıĢlanmıĢtır. Ġsa‟nın reenkarnasyona yaptığı iddia edilen 

göndermeler Ġncil‟den kaldırılmıĢ ve erken dönem Hristiyanlıktaki yeniden doğuĢ 

fikrinin izleri silinmek istenmiĢtir. Reenkarnasyonun nihai ve kesin reddi, 553'te 

Konstantinopolis'in BeĢinci Ekümenik Konsili'nde ilan edildi. Bu Konsil, dördüncü 

yüzyılın sonlarından itibaren Origene üzerindeki tartıĢmaların doruk noktasını 

oluĢturmuĢtur.
539

 Hristiyanlığın yeniden doğuĢla ilgili fikirlerini dile getiren Origene, 

sapkınlıkla suçlandı. Özellikle Ortodoks Hristiyanlık ruhların göçü fikrini kesinlikle 

                                                 
537

 Inwagen, Peter van, The Possibility of Resurrection and Other Essays in Christian 

Apologetics, Westview Press, USA, 1998, s. 45. 
538

 Økland, Jorunn, “Genealogies of the Self: Materiality, Personal Identity, and the Body in Paul‟s 

Letters to the Corinthians”, Metamorphoses: Resurrection, Body and Transformative Practices in 

Early Christianity, Edited by Turid Karlsen Seim and Jorunn Økland, Walter de Gruyter, New York, 

2007, s. 93. 
539

 Hanegraaff, Wouter J, New Age Religion And Western Culture: Esotericism in The Mirror of 

Secular Thought, E.J. Brill, New York, 1996, s. 322. 



128 

 

kabul etmez. Bunun nedeni de Ġsa‟nın insanları günahlardan kurtardığı düĢüncesidir. 

Buna göre kiĢi günahkâr ise cehennemdeki sonsuz yaĢama hazırlanır. Ortodoks 

Kilisesi günahların affını tövbe edenlere verir. Eğer Hristiyanlıkta yeniden doğuĢ 

fikri kabul edilirse bu tövbe anlamdan yoksun kalacaktır. Çünkü ruhların göçü 

öğretisi, onların aĢamalı olarak evrim geçirmesi anlamına gelmektedir. Bu durumda, 

ruhların kendileri kendi eylemlerinden sorumlu olacaklardır ve herhangi bir kurtarıcı 

ya da aracıya ihtiyaçları yoktur. Hristiyanlığın yeniden doğuĢu tanıması durumunda, 

Cennetteki Baba‟nın insanlara bir değil, birkaç Ģans verdiği de kabul edilmiĢ 

olacaktır.
540

 

ÇağdaĢ Hristiyan yazar ve teologlardan reenkarnasyonun varlığını iddia 

edenlerin sayısının da azımsanmayacak kadar çok olduğunu belirtmek gerekir. "Ġnsan 

ruhunun varlığı" olarak adlandırılan ilk yeniden doğuĢ fikirleri, Hristiyan ilahiyatçı 

Origene tarafından ifade edilmiĢtir.
541

 Noel Langley‟in 1967 tarihli Edgar Cayce on 

Reincarnation kitabının on birinci bölümünün baĢlığı „Ġncil'de Reenkarnasyon Neden 

Yok?‟ (The Hidden History of Reencarnation)‟dır. Bu bölüm, kilisenin teolojik 

formülasyonları ile alay eden, "Origene‟ye KarĢı On BeĢ Lanet" baĢlıklı bir ek ile de 

desteklenmektedir. Langley‟in anlatımına bakılırsa, Origene yalnızca 

reenkarnasyonun değil, genel olarak gerçek maneviyatın da Ģampiyonu olarak tasvir 

edilmiĢtir.
542

 Anglikan rahibi ve bilim adamı G. MacGregor, reenkarnasyon fikrinin 

dinler tarihindeki en büyüleyici fikirlerden ve aynı zamanda dünya literatüründe en 

çok tekrarlanan temalardan biri olduğunu; yaygın olarak Hristiyan mirasına ve 

özellikle Ġncil düĢüncesinin Ġbranice köklerine yabancı olmakla birlikte bu 

varsayımın sorgulanabilir olduğunu ifade etmektedir. Hakikatte bu inancın eski 

zamanlardan günümüze kadar, Hristiyanlık tarihi boyunca çeĢitli çatlaklarda ısrarla 

ortaya çıkıp Yahudilikte geliĢtiğini ve Kilise'nin hayatında da kendisine bir yer 

edindiğini vurgulamaktadır.
543

 Ayrıca reenkarnasyonun tüm biçimlerinin, gerçek 

                                                 
540

 Langley, Edgar Cayce on Reincarnation, s. 185-186. 
541

 Langley, Noel, Edgar Cayce on Reincarnation, Warner Books, USA, 1967, s. 183; Segal, Life 

After Death.., s. 544. 
542

 Langley, Edgar Cayce on Reincarnation, s. 184; Inwagen, The Possibility of Resurrection 

and.., s. 46-47. 
543

 MacGregor, Geddes, Reincarnation As A Christian Hope, Library of Philosophy and Religion, 

England, 1981, s. 80-81. 



129 

 

Hristiyan inancıyla uyumlu olmadığını; bu yüzden de “vaftiz edilmesinin” 

gerektiğini iddia etmektedir.
544

 

Ondokuzuncu yüzyılın sonunda Batı dünyasına reenkarnasyon kavramını 

yeniden tanıtan Teosofi Hareketiydi. Bu konuda hareketin kurucu ortakları Helana 

Blavatsky ve William Quan Judge‟dir.
545

 Blavatsky‟nin reenkarnasyon doktrini, 

birkaç farklı kaynaktan türetilen unsurlar üzerine kuruludur. Tarihsel olarak farklı 

gelenekleri bir araya getirmenin doğasında var olan zorluklar nedeniyle, onun 

reenkarnasyon doktrini çeliĢkilerden arınmıĢ değildir. Zaman zaman, kadim bilgelik 

dini Budizm‟in köklerinden yararlanıyor gibi görünür. Ancak Blavatsky, “bu 

dünyadaki varoluĢun sadece insanın acı çekmesini, sefaletini ve acısını gerektirdiği 

düĢüncesiyle, aslında reenkarnasyondan korkulması gerektiği gerçeğine” atıfta 

bulunur.
546

 Bununla birlikte, Hindu ya da Platonik olabilen, ancak kesinlikle Budist 

olmayan bir görüĢü izleyerek, tekrar tekrar bedenlenen benzersiz bir bireysellik 

olduğunu iddia eder. Önceki Batı ezoterik geleneğinin bir hatırası olarak, bireyin 

astral planda kaldıktan sonra reenkarne olduğunu söyler.
547

 Blavatsky‟nin yeniden 

doğuĢ zincirine iliĢkin tanımında üç temel fikir vardır. Birincisi, Oryantalizm 

olgusunun kendisidir. Örneğin Hindistan ve Doğu‟ya sık sık atıfta bulunur. Plotinus 

veya Paracelsus kendi içlerinde Aydınlanma sonrası dönemin birer fenomenidir.
548

 

Ġkincisi, reenkarnasyonun on dokuzuncu yüzyılın tartıĢmasız en kapsayıcı meta-

anlatısına yerleĢtirilmesidir: evrimcilik.
549

 Blavatsky bir taraftan Budizm‟in acı 

doktrinine atıfta bulunurken bir yönüyle de teozofik reenkarnasyonun insan ruhunun 

ilerlemesinin iyimser bir hikâyesi olduğunu belirtir. Üçüncü unsur ise, bu fikirlerin 

on dokuzuncu yüzyılın baĢka bir üst anlatısı ile sentezidir: insanlığın açıkça 

                                                 
544

 Evans, C. Stephen, The Historical Christ & The Jesus of Faith, Oxford University Press, New 

York, 1996, s. 271-273; MacGregor, Reincarnation As A Christian Hope, s. 115. 
545

 Hammer, Olav, Claiming Knowledge: Strategies of Epistemology From Theosophy to The 

New Age, Library of Congress Cataloging-in-Publication Data, Leiden, Boston, 2001, s. 59. 
546

 Blavatsky, H. P, The Secret Doctrine: The Synthesis of Science, Religion, and Philosophy, c. 1, 

Cosmogenesis, The Theosophical Publishing Company, London, 1888, s. 139. 
547

 Blavatsky, The Secret Doctrine: The Synthesis of Science, Religion, and Philosophy, c. 1, s. 

156; Hammer, Claiming Knowledge: Strategies of Epistemology From Theosophy to The New 

Age, s. 468. 
548

 Blavatsky, The Secret Doctrine: The Synthesis of Science, Religion, and Philosophy, c. 2- 

Anthropogenesis, s. 668-669. 
549

 Blavatsky, The Secret Doctrine: The Synthesis of Science, Religion, and Philosophy, c. 1, s. 

538-539. 



130 

 

tanımlanabilir özelliklere sahip ırklara ve halklara bölündüğü görüĢü.
550

 Blavatsky 

reenkarnasyona yalnızca Hindular ve Budistlerin değil, Esseniler ve Druidler gibi 

diğer geleneklerin de inandığını söyler.
551

 Ona göre tüm inançlar gibi reenkarnasyon 

da evrenseldir. Üç Ġbrahimî inancın ve özellikle Hristiyanlığın birçok çeĢidinde 

benzer inançların varlığının açıklanması gerektiğini savunur. Teosofistler tarafından 

Blavatsky‟nin reenkarnasyon görüĢünü meĢrulaĢtırmak için kullanılan strateji, 

modern bir efsaneye yol açmıĢtır. Kısaca bu efsane, Hristiyanlığın bir zamanlar 

reenkarnasyon inancını içerdiği, ancak kilisenin güçlü ileri gelenlerinin bu gerçeği 

sıradan inananlardan gizlediği iddiasını taĢır. Ġlginç bir Ģekilde, daha önceki Lurianik 

Hristiyan kabalistleri de Ġncil‟i reenkarnasyonla uyumlu hale getirmeye 

çalıĢmıĢlardır. Bu nedenle A. Conway, görünüĢte cansız nesnelerin canlı varlıklara 

dönüĢeceği Ģeklindeki Lurianik fikri “kanıtlamak” için kutsal yazılardan alıntı 

yapar.
552

 

Judge 1893‟te yayımladığı The Ocean of Theosophy kitabında Ġsa‟nın 

reenkarnasyon doktrinini hiçbir zaman reddetmediğini ve çeĢitli vesilelerle onu kabul 

ettiğini iddia eden ilk kiĢi olmuĢtur. Tıpkı Vaftizci Yahya‟nın aslında insanların 

beklediği eski Ġlyas olduğunu söylediği gibi. Ġsa‟nın ardından, Romalılar döneminde 

Aziz Pavlus, Esav ve Yakup‟un onlar doğmadan önce var olduklarını ve daha sonra 

Origene, Synesius ve diğerleri gibi büyük Hristiyan babalarının da bu teoriye inanıp 

öğrettiklerini iddia eder. Ġsa‟dan sonra beĢ yüz yıl boyunca doktrin kilisede 

Konstantinopolis konseyine kadar öğretilmiĢtir.
553

 

Son olarak, Ġsa‟nın kendisinin reenkarnasyonu öğrettiği efsanesi bugün bile 

sayısız New Age kitabında bulunmaktadır. Hanegraaff efsaneyi, 

Konstantinopolis‟teki konsey ile Ġznik‟teki konseyi karıĢtırarak ona yeni bir yön 

katan Shirley MacLaine‟in yazılarına kadar takip etmiĢtir. Hanegraaff‟ın 

külliyatındakilerden daha yeni kitaplar efsaneyi yeniden üretmeye devam 

                                                 
550

 Blavatsky, The Secret Doctrine, c. 1, s. 570-571; Hammer, Claiming Knowledge: Strategies of 

Epistemology From Theosophy to The New Age, s. 469. 
551

 Blavatsky, The Secret Doctrine, c. 2, s. 760; Hammer, Claiming Knowledge: Strategies of 

Epistemology From Theosophy to The New Age, s. 470. 
552

 Conway, Anne, The Principles of the Most Ancient and Modern Philosophy, Cambridge 

University Press, UK, 1999, Introduction, s. xx. 
553

 Hammer, Claiming Knowledge: Strategies of Epistemology From Theosophy to The New Age, 

s. 471. 



131 

 

etmektedirler. Bu nedenle, hipnoterapist Weiss, reenkarnasyon inançlarının 

kökenlerine iliĢkin araĢtırmasında, doktrinin imparator Konstantin yönetimindeki 

dünyevi otoriteler tarafından nasıl istikrarsızlaĢtırıcı olarak kabul edildiğini ve bu 

nedenle 6. y.y. da yasaklandığını iddia etmektedir.
554

 

1.2.10. Ġslam Filozoflarında Tenasüh 

Ġslam âlimleri ve düĢünürlerin çoğunluğu insan ruhunun ölümle bedenden 

ayrıldıktan sonra varlığını devam ettireceğini kabul etmiĢ ancak tenasühü mümkün 

görmemiĢtir.
555

 Ruhun ölümsüzlüğü düĢüncesinde Ġslam filozofları, genel olarak 

Aristo ve Platon metafiziğine dayanmıĢlardır. Bununla birlikte onlar, özellikle 

Platon‟un savunduğu tenasüh düĢüncesini kabul etmeyerek, her bedenin sadece 

kendisine ait bir ruhunun bulunduğunu ve bunun baĢka bedenlere geçmesinin imkân 

dâhilinde olmadığını savunmuĢlardır.
556

  Ruhu basit ve yok olmaz bir cevher olarak 

nitelendiren Fârâbî,
557

 onun en geliĢmiĢ fonksiyonunun akıl olduğunu ve dolayısıyla 

akla sahip olan her ruhun ölümsüz olması gerektiğini ifade etmiĢtir. Ġbn Sînâ gibi 

filozofların da ruhun ölümsüzlüğü fikrini savundukları görülmektedir.
558

 

Ġslam dünyasında tenasüh fikrini savunan bir kısım felsefeci ve âlimler de 

mevcuttur. Bunların konuyu farklı açılardan ele aldıkları görülmektedir. Tenasühü 

savunanlar arasında ismi ilk hatırlananlardan biri Ebu Bekir Zekeriyâ Râzî‟dir.  O, 

kesilen hayvanların ruhlarının insan bedenlerine geçtiğini ve hayvanların 

kesilmesinin bu nedenle caiz kabul edildiğini iddia eder.
559

 Ona göre ruhların hayvan 

suretinde tasavvur edilen bedenlerden, insan suretinde tasavvur edilen bedenlere 

tenasühü mümkündür. Bunun öldürmek ve boğazlamak dıĢında baĢka bir yolu 

olsaydı hiçbir hayvanın kesilmesi caiz olmazdı. Çünkü ruhlar bulundukları hayvan 

                                                 
554

 Hanegraaff, New Age Religion And Western Culture, s. 321; Hammer, Claiming Knowledge: 

Strategies of Epistemology From Theosophy to The New Age, s. 473. 
555

 Dalkılıç, Mehmet, Ġslam Mezheplerinde Ruh, Ġz Yayıncılık, Ġst, 2012, s. 145, 161-162. 
556

 Dalkılıç, Ġslam Mezheplerinde Ruh, s. 150. 
557

 Ülken, Hilmi Ziya, Ġslam DüĢüncesi: Türk DüĢüncesi Tarihi AraĢtırmalarına GiriĢ, Doğu Batı, 

Ġstanbul, 2015, s. 264-269; Dalkılıç, Ġslam Mezheplerinde Ruh, s. 153. 
558

 Ülken, Ġslam DüĢüncesi: Türk DüĢüncesi Tarihi AraĢtırmalarına GiriĢ, s. 241-244; Dalkılıç, 

Ġslam Mezheplerinde Ruh, s. 161. 
559

 Ġbn Hazm, el- Fasl, c. I, s. 561; Baloğlu, Adnan Bülent, Ġslam ve Reenkarnasyon, Bilge Kültür 

Sanat, Ġst, 2016, s. 85. 



132 

 

bedenlerinden kurtularak insan bedenine geçme hakkını ancak bir takım aĢağı 

bedenlerde yaĢayarak kazanmaktadırlar.
560

 Razi‟ye göre ruh bedenle birleĢmeden 

önce akıl yetisine sahip değildi. Allah insanı yarattıktan sonra ona kendi özünden 

olan aklı vermiĢtir. Böylece ruh, akıl sayesinde bu evrenin tutsağı olmadığını ve 

burasının gerçek yurdu olmadığını kavrayabilmektedir.
561

 Yine akıl vasıtası ile ruh, 

evreni müĢahede ederek kendisinin daha ulvi bir âlemden geldiğini ve kendini 

geliĢtirdikten sonra tekrar oraya dönebileceğini idrak edebilir.
562

 

Ġbn Arabi‟nin tenasüh fikrini savunup savunmadığı tartıĢmalıdır. Bir görüĢe 

göre onun, ruhların tecessüdü düĢüncesi tenasüh inancını çağrıĢtırmaktadır.
563

 Bu 

düĢünceye göre, salt Ģuur olan Mufârık akıllar küllî nefis, küllî akıl, faal akıl ve küllî 

ruh gibi doğrudan soyut, maddeden ayrı olan metafizik varlıklardır.  Bunlar cisim 

olmadıkları ve basit varlık oldukları için oluĢ ve bozuluĢa uğramazlar, dolayısıyla 

ölümsüzdürler.
564

 Mufârık akılların, varlık mertebelerinin sonuncusu olan Âdem‟de 

tecessüd etmesiyle insan ilahi hikmetin bir taĢıyıcısı olmuĢtur.
565

 Onun fikirleri 

temelde iki âlem teorisi üzerine kurulmaktadır. ġuhûd-dünya ve melekût-ahiret 

âlemleri arasında âlem-i berzah ya da bekâ‟da ruhun yeniden bedenleneceğini iddia 

etmektedir. Burada yeni bir ölüm olmayacaktır. HaĢir ve cennet-cehennem inancı 

çerçevesinde bu beden ruhun temsili olacaktır.
566

 Arabî‟nin varlık hiyerarĢisinde 

insan, gayb ve Ģehadet âlemleri arasında bir berzah (geçit) olarak 

vasıflandırılmaktadır.
567

 Dolayısıyla o, ruhun ve ruhi varlıkların yeni bir vücud 

                                                 
560

 Dalkılıç, Ġslam Mezheplerinde Ruh, s. 147- 148; Baloğlu, Ġslam ve Reenkarnasyon, s. 85. 
561

 Corbin, Henry, Ġslam Felsefesi Tarihi: BaĢlangıçtan Ġbn RüĢd'ün Ölümüne, Çev. Hüseyin 

Hatemî, ĠletiĢim Yay, Ġst, 1986, c. I, s. 257. 
562

 Fahri, Macit, Ġslam Felsefesi Tarihi, Çev. Kasım Turhan, BirleĢik Yay, Ġst, 2000, s. 92-93. 
563

 AĢkar, Mustafa, “Reenkarnasyon (Tenasüh) Meselesi ve Mutasavvıfların Bu Konuya BakıĢlarının 

Değerlendirilmesi”, s. 97. 
564

 Afîfî, Ebu‟l- Alâ, Ġslâm DüĢüncesi Üzerine Makaleler, Çev: Ekrem Demirli, Ġz Yay, Ġst, 2000, s. 

263-266. 
565

 Keklik, Nihat, “Sadreddin Konevî DüĢüncesinde Ġnsan, Kader ve Ahlak”, Ġslam Tetkikleri 

Enstitüsü Dergisi, c. IV, Sy. 1-2, Ġst, 1964, s. 72. 
566

 Günaltay, Felsefe-i Ûlâ, s. 197. 
567

 Affifi, A. E, The Mystical Philosophy of Muhyiddîn Ġbnu‟l „Arabî, Cambridge at The 

University Press, Great Britain, 1939, s. 123-124; Ġbn Arabî, The Universal Tree and the Four 

Birds, Çev. Angela Jaffray, Anqa Publishing, Oxford, 2006, s. 79-80. 



133 

 

kazanmasını tecessüd deyimi ile ifade edip kabullenmekle birlikte, bunun dünyada 

değil öteki âlemde (berzah‟ta) olduğunu belirtmektedir.
568

 

Ġslam toplumlarında tenasüh ve hulûl fikrinin görüldüğü fırkalar arasında 

Rȃvendiyye‟nin etkisinden bahseden kaynaklar vardır.
569

 Springett‟in yorumuna göre 

önceleri Mu‟tezilî sonradan ġii-Bâtıni olan Ravendî peygamberlik, âlemin 

sonsuzluğu ve temel Ġslam akideleri konusunda eleĢtirel bir yol izlerken en önemli 

dayanağı eski Ġran inançları olmuĢtur. Tenasüh, hulûl ve insanların ilahlaĢtırılması 

fikri de bu Ģekilde Fars inançlarından bâtıni akımlara geçmiĢtir.
570

 

Ġbn Sina sonrası dönemde, “özün önceliği” Müslüman düĢünürler için baĢlıca 

felsefi konulardan birisi olmuĢtur. Sühreverdî ve Molla Sadra olarak bilinen 

Sadreddin ġirâzî‟nin (1571- 1640) de felsefelerinde tenasüh konusuna yer verdikleri 

görülmektedir. Sühreverdî tek gerçekliğin "varlık" değil "öz" olduğu görüĢündeydi. 

Buna karĢılık, Molla Sadra, varlığın önceliğinden söz etmiĢ ve yeni bir ontoloji 

ortaya koymuĢtur.
571

 Molla Sadra'nın felsefesinde trans-tözsel değiĢim kavramı öne 

çıkmaktadır. Buna göre bu değiĢim daima ileriye doğrudur; daha mükemmel veya 

geliĢmiĢ bir varlık düzeyinden daha az mükemmel ve geliĢmemiĢ bir varlık düzeyine 

doğru bir hareket olarak gerçekleĢemez. Bir varlığın, geliĢmiĢ bir insan vücudundaki 

insan ruhu gibi, ondan daha az mükemmel ve daha düĢük bir varlık mertebesinde 

olan bir hayvan bedenini alması beklenemez. BaĢka bir deyiĢle, töz-ötesi değiĢimde 

                                                 
568

 AĢkar, “Reenkarnasyon (Tenasüh) Meselesi ve.., s. 97; Keklik, “Sadreddin Konevî DüĢüncesinde 

Ġnsan, Kader ve Ahlak”, s. 73. 
569

 Klasik kaynaklarda ismi geçen Ġbn Ravendi (913) üzerine yapılan yeni araĢtırmalarda kendisinin 

hulûl ve tenasüh konusunda yazılı bir Ģeyler bırakmadığı ileri sürülmektedir. Balcı, Rümeysa, “Ġbnü‟r 

Râvendî‟nin Dinî ve Mezhebî GörüĢleri”, Necmettin Erbakan Ünv. SBE. Yüksek Lisans Tezi, Konya, 

2019, s. 14. Ġbn Râvendi‟nin Râvendiyye ile iliĢkisi tarihsel veriler açısından tutarlı gözükmemektedir. 

Zira Râvendiyye Emevilerin son zamanlarında ortaya çıkmıĢ ve ikinci Abbasî halifesi Mansûr 

döneminde isyan etmiĢ bir topluluktur. EĢ‟arî, Makâlâtu‟l-Ġslâmiyyîn, s. 52-53; Taberî, Tarih, c. 7, 

s. 505. Ġbn Râvendî ise nerdeyse bir asır sonra Abbasi halifeleri Me‟mûn ve Mütevekkil dönemleri 

arasında yaĢamıĢtır. Dolayısıyla fırkanın ismini ondan alması tarihsel açıdan mümkün değildir. Balcı, 

“Ġbnü‟r Râvendî‟nin Dinî ve Mezhebî GörüĢleri”, s. 11-15. 
570

 Springett, Secret Sects of Syria and the Lebanon.., s. 107. Taberî, Tarih, c. 8, s. 83; ; Öz, 

“Keysâniyye”, c. 25, s. 363. 
571

 eĢ-ġirâzî, Sadreddin Muhammed, el- Hıkmetü‟l- Müteâliye fi‟l-Esfâri‟l- Akliyyeti‟l-Erbaa, 

Dârü‟l- Ehyâü‟t- Türâsi‟l- Arabî, Beyrut, 1990, c. I, s. 9-12; Kamal, Muhammad, Mulla Sadra‟s 

Transcendent Philosophy, Ashgate Publishing, England, 2006, s. 1. 



134 

 

indirgeme imkânsızdır.
572

 Molla Sadra tarafından açıklanan trans-tözsel değiĢim 

doktrininin ruhun göçü hakkında bir tartıĢma baĢlattığı inkâr edilemez. 

Sühreverdî ise Hikmetü‟l ĠĢrâk adlı eserinde, insan bedenlerinin ıĢığı yöneten 

hâkim bir konumda olduğunu, hayvanların ise yalnızca kusurlu insan ruhlarını 

aldığını iddia etmiĢtir.
573

 Onun bu konudaki felsefi mülahazaları, ölümden sonraki 

yaĢamın durumunun, önceki yaĢamdaki bilgi ve eylem dengesine bağlı olduğuna 

dairdir. Buradan yola çıkarak bazı yazarlar onun ruhun göçünü savunduğunu iddia 

etmiĢlerdir.
574

 Ancak Sühreverdî, insan nefsinin elde ettiği yeni suretle ilgili olarak, 

“askıya alınmıĢ suretler” (suvarü'l-mu'allaka) kavramını öne sürer. Bu formlar, 

Platonik formlar gibi aĢkındır, ancak varoluĢun değiĢmez mertebesinde değildir. 

Bazıları karanlık (kötü), bazıları (iyi) aydınlıktır. Ölümden sonra, bilgi ile amel 

arasında dengeli bir hayat yaĢayamayan kötü ruhlar, cehennemde toplanır ve önceki 

hayatlarındaki karakterlerine uygun olarak askıdaki hallerinden mahrum 

bırakılırlar.
575

 Sühreverdî'nin müridi ġehrezûrî de hocasının, insan ruhunun bir 

hayvan bedenine göçünü kabul ettiğini, ancak insan ruhunun bitkilere göçünü 

reddettiğini ve onlara varoluĢun daha düĢük dereceli bedenlerinin verileceğini 

söylediğini iddia etmektedir.
576

 Ne var ki Sühreverdî, Hikmetü‟l ĠĢrâk‟ta farklı 

yorumlara yol açacak biçimde ele aldığı tenasüh konusunu, el-Elvâhu‟l- Imâdiyye 

adlı eserinde mümkün görmemektedir.
577

 Dolayısıyla Sühreverdî‟nin birbiriyle 

çeliĢkili gibi görünen bu görüĢleri farklı Ģekillerde yorumlanmasına neden 

olmaktadır.
578

 

                                                 
572

 Kamal, Mulla Sadra‟s Transcendent Philosophy, s. 81- 82; Fazlurrahman, The Philosophy of 

Mulla Sadra, State University of New York Press, Albany, 1975, s. 215-216. 
573

 Sühreverdî, ġihâbu‟d- Dîn, Hikmetü‟l- ĠĢrâk, Dâru‟l Meârifi‟l Hikmiyye, 2010, s. 134-135; 

Kamal, Mulla Sadra‟s Transcendent Philosophy, s. 81. 
574

 Sühreverdî, Hikmetü‟l- ĠĢrâk, s. 122; Kamal, Mulla Sadra‟s Transcendent Philosophy, s. 81; 

Razavi, Mehdi Amin, Suhrawardi and the School of Ġllumination, Curzon Press, Britain, 1997, s. 

42. 
575

 Sühreverdî, Hikmetü‟l- ĠĢrâk, s. 230; Razavi, Suhrawardi and the School of Ġllumination, s. 42-

43. 
576

 eĢ-ġehrezûrî, ġemseddîn b. Muhammed Mahmûd, ġerhu Hikmeti‟l- ĠĢrâk, Tahran, 1993, s. 520; 

Kamal, Mulla Sadra‟s Transcendent Philosophy, s. 81.  
577

 Sühreverdî, ġihâbu‟d- Dîn, el-Elvâhu‟l- Imâdiyye Kelimetü‟t- Tasavvuf el- Lemehât, Tahk. Dr. 

Necfekali Habibi, MenĢûrâtü‟l Cemel, Beyrut, 2014, s. 141.  
578

 Yalın, Salih, “Sühreverdî‟nin El-Elvâhu‟l-Ġmâdiyye Adlı Eseri Temelinde Fizik Ve Metafiziğe 

ĠliĢkin GörüĢleri” , Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, c. XLIII, 2017/2, s. 281. 



135 

 

Fazlur Rahman'a göre Molla Sadra'nın ruh göçünü inkâr etmesi bir sorunla 

çevrilidir. Ġslam'da bedensel diriliĢ kavramının, ruhun yeni bir bedene kavuĢması 

olduğu düĢünüldüğü sürece bu, ruh göçünü ima eder.
579

 Molla Sadra bu konuda 

ölümden sonra aklın diriliğine inananlar ile bedenin bekasını kabul edenler arasında 

ortayı bulmaya çalıĢır. Ahirette insan aklının, bu dünyadaki farklı fiziksel nesneleri 

kavrama ve algılama Ģekliyle rasyonel âlemdeki genel fikirleri kavrayabileceğini 

açıklar.
580

 Ancak kavranan genel fikirler, kendilerine ait bir gerçekliği olmayan salt 

kavramlar değildir. Bunlar gerçektir, ontolojiktir, gerçek varoluĢla özdeĢtir ve insan 

aklı tarafından deneyimlenir. O halde ölüm anında insan vücuduna ne olur? Ruhtan 

kopmuĢ mudur ve sonra çürür mü? Ġnsan ruhuna yeni bir beden mi verilecek? Bu 

soruları cevaplamak için Molla Sadra, Sühreverdî gibi, Ġmgeler Dünyasından 

('alâmü‟l-hayâl) bahseder. GeliĢmemiĢ ruhların bedenleri, günah iĢleyen ruhlar, ölüm 

anında bozulur ve eskisi gibi bir araya gelemezler. Fiziksel olarak hayatta kalabilmek 

için kendi içsel ruhsal durumlarını Görüntüler Dünyasında bir beden Ģeklinde 

dıĢsallaĢtırarak kendilerine maddi bir beden yaratırlar. Böylece günah iĢlemekten 

suçlu bulunan bir insan ruhu, kendisini bir hayvan olarak tasavvur edecektir.
581

 

Burada ortaya çıkan önemli sorular Ģunlardır: Trans-tözsel değiĢimden geçen insan 

ruhunun kaderi ne olacaktır? Cezalandırılmak ya da büyük ölçüde baĢka bir insana 

dönüĢmek için bir günah iĢleyen, dünün aynı günahkârı mıdır? Aynı kiĢi değilse, 

geçmiĢte iĢlediği günahlar için neden cezalandırılmalıdır? Bu sorulara Molla Sadra 

iki farklı yanıt veriyor. Bir yandan, bir kiĢinin kimliğinin, o kiĢinin Tanrı'nın 

zihninde var olan entelektüel formuna bağlı olduğuna inanır. Öte yandan, ruhun 

evrimsel değiĢimler boyunca hayatta kaldığını ve bunun kiĢinin kimliğini muhafaza 

etmesine yardımcı olduğunu düĢünür.
582

 

Görüldüğü üzere trans-tözsel değiĢim kavramının felsefi olduğu kadar dini 

sonuçları da bulunmaktadır. Bunlardan en önemlisi, diriliĢ ve ilahi ceza kavramlarına 

iliĢkin yerleĢik anlayıĢları sarsmıĢ olmasıdır. Ancak burada Molla Sadra‟yı okumak, 

kaynaklarının izini sürmek aynı zamanda Ġslam felsefesinin ruhunu aramaktır. Bu 

                                                 
579

 Fazlur Rahman, The Philosophy of Mulla Sadra, s. 248-249. 
580

 ġirâzî, el- Esfâr, c. IV, s. 64; Kamal, Mulla Sadra‟s Transcendent Philosophy, s. 82. 
581

 ġirâzî, el- Esfâr, c. IV, s. 64- 65; Kamal, Mulla Sadra‟s Transcendent Philosophy, s. 82. 
582

 Fazlurrahman, The Philosophy of Mulla Sadra, s. 248; Kamal, Mulla Sadra‟s Transcendent 

Philosophy, s. 110. 



136 

 

tarihte bulduğumuz zengin fikir dokusu, Helenistik irfan etkisinin önemli ölçüde 

azalmasından ve Ġslam felsefesinin birçok yerel sorununun sahneye çıkmasından 

sonra Ġslami entelektüel geleneğin direncini göstermektedir. Sadra'yı okumak, devam 

eden felsefi sorunların nasıl yeniden tartıĢılabileceğinin, yeniden ifade 

edilebileceğinin ve yeni bağlamlarda yeniden formüle edilebileceğinin tarihini 

okumaktır. Sadra'nın "ġii maneviyatı" olarak adlandırabileceğimiz Ģeyle dolu bir 

dünyada doğması ve aynı anda Ġbn Sina, Sühreverdî ve Ġbnü'l-Arabi'nin öğrencisi 

olması gerçeği, Ġbn Sina sonrası Ġslam felsefesinin genel eğiliminin bir 

göstergesidir.
583

 

ĠĢrâkî filozoflardan birisi olan ġehrezûrî de (687/1288),  baĢta eĢ-ġeceratü‟l- 

Ġlâhiyye ve Sühreverdî‟ye yazdığı ġerhu Hikmeti‟l- ĠĢrâk olmak üzere çeĢitli 

eserlerinde tenasüh konusuna geniĢ yer vermiĢtir. Aslında o, hocası Sühreverdî‟nin 

tenasüh hakkındaki görüĢlerini daha net ifadelerle açıklayarak detaylandırmak 

endiĢesini taĢımaktadır. ġehrezûrî bazı insan ruhlarının yetkinleĢinceye kadar 

tenasühe maruz kaldığı ancak bunun sadece insan ve hayvan ruhları arasında 

gerçekleĢtiği düĢüncesini savunmaktadır.
584

 Ona göre nefs kemal mertebeye 

ulaĢtıktan sonra nurlar âlemine yükselerek varlığını devam ettirmektedir. Ancak 

kemal mertebeyi elde edemeyen ve bununla da kalmayıp bir takım kötü iĢler yapan 

nefislerin akıbeti ise tenasüh döngüsüyle karĢı karĢıya kalmaktır.
585

 Kötü ahlak sahibi 

bir nefis cismanî âlemdeki lezzetleri arzulamaya devam etmektedir. Bu yüzden de 

ölüm anında, cisimler âleminden ayrılamaz. Öldükten sonra ruhu kendinde bulunan 

vasıflara uygun bir hayvan bedenine iliĢir. Bu tenasüh döngüsü tedricen daha küçük 

hayvanlara kadar devam eder.
586

 Nefs bu intikal döngüsünde çeĢitli sıkıntılarla 

                                                 
583

 Kalın, Ġbrahim, Knowledge in Later Ġslamic Philosophy: Mulla Sadra on Existence, Intellect 

and Intuition, Oxford University Press, New York, 2010, Introduction, s. xiv. 
584

  Hüseyni, ZeynelAbidin, “ĠĢrâkî Felsefe Geleneğinin Kayıp Halkası: Hasan El-Kürdi ve Nefs 

AnlayıĢı”, Osmanlı ve Ġran'da ĠĢrâk Felsefesi, Edt. Nesim Doru, Ömer Bozkurt, Kamuran Gökdağ, 

Fatih Kılıç, Divan Kitap, Ġst, 2018, s. 157; Köroğlu, Burhan, “ĠĢrâkî Filozof ġemseddîn Muhammed 

Ġbn Mahmûd EĢ-ġehrezûrî‟nin Felsefi Sistemi ve Ġslam DüĢüncesi Ġçindeki Yeri”, Kelam 

AraĢtırmaları Dergisi, c. 12, S.1, Ġst, 2014, s. 99. 
585

 eĢ- ġehrezûrî, ġemsuddîn Muhammed, Resâilü‟Ģ- ġecerati‟l- Ġlâhiyye fi Ulûmi‟l- Hakâikı‟r- 

Rabbâniyye, tahkik: Necefli Habibi, Müessesetü Hikmet ve Felsefetü Ġran, Tahran, 1993, c. III, s. 

549-560. 
586

 eĢ-ġehrezûrî, Resâilü‟Ģ- ġecerati‟l- Ġlâhiyye fi Ulûmi‟l- Hakâikı‟r- Rabbâniyye, c. III, s. 552; 

Yenen, Halide, “ġehrezûrî Metafiziğinde Hayal / Misal Âlemi”, Uluslararası 13. Yüzyılda Felsefe 

Sempozyumu Bildirileri, Yıldırım Beyazıt Ünv, Ankara, 2014, s. 309. 



137 

 

boğuĢurken kendisindeki kötü vasıflar törpülenir ve cismanî arzulara olan meyli 

azalır. Kötü vasıflarından tamamen arınıp temizleninceye kadar bir bedenden 

diğerine intikal devam eder.
587

  ġehrezûrî bu döngüyü anlamada hayvanların tutum 

ve davranıĢlarının bizlere yol gösterici olduğunu iddia etmektedir. Ona göre arı, 

örümcek, bülbül gibi pek çok canlı kendi akli yetkinliklerini elde etmek için insan 

bedenleriyle iliĢki kurmaktadır. Tenasüh aynı zamanda onların yetkinliklerini 

gerçekleĢtirebilmeleri için olması gereken bir süreçtir. ġehrezûrî, hayvanların da 

nȃtık bir nefse sahip olduklarını iddia etmektedir. Dolayısıyla bitki ve maden 

türlerine geçiĢi onaylamamaktadır.
588

 

Tenasüh düĢüncesini benimsediği iddia edilen felsefi ekollerin ilk akla 

gelenlerinden birisi Ġhvan-ı Safa‟dır. Ġhvanı Safa risalelerinde tenasüh kelimesi 

geçmese de bu inanca farklı isimlerle yer verilmiĢtir.
589

 Buna göre insan ruhu, 

süregelen bir alçalma ve yükselme halindedir. Bu bir nevi yolculuktur ve bu 

yolculuğun son durağı ulvi âlemin merkezi olan yerdir. Ruh temizlenip buraya 

vardığında yolculuğu son bulacaktır.
590

 Ruhun ebedi âleme hazır hale gelebilmesi 

için yapacağı güzel amellerle tamamen temizlenmesi gerekmektedir.
591

 Ġhvanı 

Safa‟nın tenasüh düĢüncesinin temelinde Tekâmül Nazariyesini
592

 dayandırdıkları 

varlık anlayıĢları yatmaktadır. Onlara göre varlık âlemi külli ve cüzi olarak iki kısma 

ayrılır.
593

 Külli varlıklar her bakımdan sürekli ve ebedi iken cüzi varlıklar tekâmül 

etmeye doğru sürekli bir oluĢum halindedir. Buna göre külli varlıklar en üstün ve 

yetkin olandan baĢlayarak aĢağı ve noksan olana doğru sıralanmaktadır. Cüzi 

varlıklar ise, sürekli bir oluĢum halindedir. Buradan yola çıkarak insan da, beden ve 

                                                 
587

 Akyol, Aygün, “ġehrezûrî ve Metafizik”, Doğu‟dan Batı‟ya DüĢüncenin Serüveni: Endülüs ve 

Felsefenin ĠĢrakîli(leĢmesi)ği,  editör: Eyüp Bekiryazıcı, Ġnsan Yayınları, Ġst, 2015, c. VII, s. 1045. 
588

 ġehrezûrî, Resâilü‟Ģ- ġecerati‟l- Ġlâhiyye fi Ulûmi‟l- Hakâikı‟r- Rabbâniyye, c. III, s. 556-558; 

Akyol, “ġehrezûrî ve Metafizik”, s. 1046. 
589

 Ġhvan-ı Safa, Resâilu Ġhvan-ı Safa, Mektebü‟l A‟lâmü‟l Ġslami, Tahran, 1985, c. III, s. 41, 47. 
590

 Ġhvan-ı Safa, c. III, s. 37. 
591

 Ġhvan-ı Safa, c. III, s. 41. 
592

 Ġzmirli, Ġsmail Hakkı, Ġhvan-ı Safa Felsefesi ve Ġslam'da Tekâmül Nazariyesi, sadeleĢtiren: 

Celaleddin Ġzmirli, Hilmi Kitabevi, Ġst, 1949, s. 9-13. 
593

 Ġhvan-ı Safa, c. III, s. 37. 



138 

 

nefs olmak üzere iki cevherden oluĢan cüzi bir varlıktır. Dolayısıyla o da kemale 

doğru seyreden bir ilerleme yolculuğundadır.
594

 

Ġhvanı Safa tekâmül nazariyesini oluĢ ve bozuluĢ ekseninde açıklamaktadır. 

ġöyle ki “OluĢ, maddede suretin oluĢması veya maddedeki suretin daha üst 

formlarda varlık kazanması iken, bozuluĢ maddedeki suretin yok olması ya da daha 

alt bir varlık formuna bürünmesidir”. Küllî cisim ve küllî nefisler oluĢ ve bozuluĢa 

tabi değildir ancak cüzî cisim ve cüzî nefisler tekâmüle uğramaktadır.
595

 Yani 

Ġhvan‟ın tekâmül düĢüncesinde ayüstü âlemdeki cisimler herhangi bir oluĢ ve 

bozuluĢa tabi değilken, bu ancak ayaltı âlemdeki unsurlar için söz konusudur. Burada 

kastedilen türlerin nefisleri değil, tek tek oluĢan fertlerin nefisleridir. Buna göre önce 

dört unsur, ateĢ, hava, su ve toprak meydana gelmiĢ, sonra bu unsurlar kendi 

aralarında etkileĢerek madenleri meydana getirmiĢlerdir.
596

 Madenlerden sonra 

sırasıyla bitkiler, hayvanlar ve insanlar var olmuĢlardır. Madenler bitkilerden önce 

var edilerek onlar için bir zemin oluĢturmuĢlar; bitkiler de hayvanlardan önce var 

edilerek onlar için besin kaynağı olmuĢlardır. Ġnsan ise yaĢamını devam ettirebilmesi 

için, hem bitkisel hem de hayvani varlık alanına muhtaçtır. Ġhvan-ı Safa'ya göre, bu 

varlık tabakalarının her biri kendi içinde, basitten mürekkebe doğru 

derecelenmektedir.
597

 

Ġhvanı Safa felsefesinin temelinde nefs düĢüncesi bulunmaktadır. Beden 

hapsindeki insan nefsinin, bu karanlık ve ıstırap verici durumundan kurtulmak 

istediğine, ulvi âlemdeki meleklerin bulunduğu yerini özlemekte olduğuna ve bu 

cisimler âleminde, tekrar o ulvi âleme geçebilmek için beklediğine iĢaret 

edilmektedir.
598

 Bu bekleyiĢin sonunda insan, yaptığı salih amellerle ya melek 

derecesine yükselecek ya da Ģeytanın vasıflarına bürünecektir.
599

 ġeytani nefisler, 

                                                 
594

 Ġhvan-ı Safa, c. II, s. 9; TaĢ, Nusret, “Ġhvan-ı Safa Risalelerinde Kötülük Problemi”, Fırat Ünv. 

SBE. Yüksek Lisans Tezi, Elazığ, 2017, s. 104. 
595

  Onay, Hamdi,  “Ġhvân-ı Safa Felsefesinde Tekâmül Nazariyesi”, Mesned Ġlahiyat AraĢtırmaları 

Dergisi, Malatya, 2021, c. 12/2, s. 288. 
596

 Uysal, Enver, “Ġhvan-ı Safa ve Metafizik”,  Doğu'dan Batı'ya DüĢüncenin Serüveni: Felsefe, 

Ahlak Ve Kelamın Sentezi, c. 6, Ġnsan Yay. Ġstanbul, 2015, s. 288-289; Onay, “Ġhvân-ı Safa 

Felsefesinde Tekâmül Nazariyesi”, s. 289. 
597

 Uysal, “Ġhvan-ı Safa ve Metafizik”, s. 290-291. 
598

 Ġhvanı Safa, c. II, s. 184. 
599

 Bekiryazıcı, Eyüp, “Bazı Ġslam Filozoflarının Tenasüh Nazariyesine YaklaĢımları”,  Marife, 2008, 

c. 8, Sy. 1, s. 209. 



139 

 

kendisini unuttukları için Allah‟ın ceza olarak bu dünyaya gönderdiği, felekler 

âleminden buraya düĢen ruhlardır. Bunlar hatalarını anlayıp tövbe ettiklerinde 

affedilip felekler âlemine dönme imkânına sahiptir. Hatasını anlamayanlar da, bu 

cismani âlemde çeĢitli bedenlerle birleĢerek kemale eriĢinceye kadar kalırlar. Yeterli 

olgunluğa ulaĢamayan ruhlar bu dünyada inorganik bir cisimle, bir bitki, hayvan ya 

da bir insanla birleĢirler. Ahireti kazanmak için çabalarlar.
600

 Felekler âlemine 

ulaĢamayan ruhlar ise bir takım sıkıntılarla kimi zaman oluĢtan bozuluĢa,  kimi 

zaman bozuluĢtan oluĢa geçen bedenlerde dolaĢıp dururlar.
601

 

Görüldüğü üzere Ġhvanı Safa‟nın nefs anlayıĢlarıyla ilgili ortaya koydukları 

bir takım kategoriler, bazı nefsler için tenasühün mümkün olduğu Ģeklinde 

yorumlanmaya oldukça müsaittir. Ancak Ġhvan‟ın Pisagor felsefesinden fazlasıyla 

etkilenmiĢ olduğu da göz önünde bulundurulacak olursa bu yorumları tenasüh 

bağlamında anlamak mümkündür. Onlara göre nefislerin, tabi oldukları tekâmül 

seyrinde peygamberler ve melekler mertebesine kadar çıkmaları söz konusudur. 

ArınmıĢ nefisler bu Ģekilde ödüllendirilirken günahkâr nefisler de cismani âlemdeki 

daha aĢağı bedenlerde hapsolunarak cezalarını çekmektedirler.
602

 

Burada dikkat çeken husus Ġhvân-ı safâ‟nın bu konudaki görüĢleri ile Ġsmâilî 

dâîler ve Ġbn Sinâ gibi bazı felsefecilerin görüĢleri arasındaki benzerliklerdir. Bu 

benzerliği mezhebi mensubiyet ile izah etmek mümkünse de asıl etkilenme Yunan 

felsefesinden olmuĢtur. Ayrıca Ġhvan-ı Safâ‟nın vahiy anlayıĢının da Ġsmâilî 

düĢüncedeki filozoflarla benzerlik arz ettiği görülmektedir.
603

  

Ġhvanı Safa sudûr yoluyla yaratılıĢı kabul eder. Ancak onlar sudûr teorisini 

vahyi kast ederek „Ģerîat‟ kavramı ile açıklamıĢlardır. Buna göre “ġeriat, belli 

devirlerde belirli faziletleri edinememiĢ nefisleri çekmek ve onları bedensel 

                                                 
600

 Bekiryazıcı, “Bazı Ġslam Filozoflarının Tenasüh Nazariyesine YaklaĢımları, s. 209.  
601

 Ġhvanı Safa, c. II, s. 338; Sünter, Emel, “Ġhvân-ı Safa‟da Sembolik/Metaforik Dil Bağlamında 

Soyutun Somuta Ġndirgenmesi Problemi”, Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 2020, sy: 22, s. 

20.  
602

 Onay, “Ġhvân-ı Safa Felsefesinde Tekâmül Nazariyesi”, s. 291. 
603

 Sicistânî, Ġsbâtu‟n-Nubuât, s. 172; Ġbn Teymiyye, Ebû'l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. 

Abdülhalîm, Minhâcu‟s-Sünneti‟n-Nebeviyye fî nakzi Kelâmi‟Ģ-ġîʿa ve‟l-Kaderiyye, thk. 

Muhammed ReĢâd Sâlim, Câmiatü Ġmam Muhammed b. Suud el-Ġslamiyye, Riyad, 1986, c. IV, s. 

520, c. V, s. 435; Daha detaylı bilgi için bkz. Mahmoud, Rammy, “Fâtımîler Dönemi Ġsmâilî Ġnanç 

Sistemi”, Ġstanbul Ünv. SBE. BasılmamıĢ Doktora Tezi, Ġstanbul, 2019, s. 146-154. 



140 

 

kirlerinden arındırmak için Allah‟ın izniyle küllî nefisten cüz‟î nefse taĢmıĢ akıl 

kuvveti sayesinde beĢeri bedende meydana gelen ruhanî bir karakterdir”.
604

 Ġhvân-ı 

Safâ‟nın burada devir terimini kullanması Ġsmâilîler ile aralarındaki etkileĢimin 

varlığını da göstermektedir.  

Görüldüğü kadarıyla Müslüman felsefi gelenekte tenasühün bir problem 

olarak ele alınması daha çok, yetkinleĢememiĢ nefslerin akıbetinin ne olacağına 

iliĢkin olmuĢtur. Bu doğrultuda Molla Sadra‟nın yanı sıra Ebu Bekir Razi, Ġbn Sina 

ve Sühreverdî gibi Müslüman âlim ve filozoflar ruhun bir türden diğerine, örneğin 

insan ruhunun hayvanlara veya bitkilere göç etme olasılığını gündeme getirmiĢlerdir. 

Ġhvanı Safa‟da ise tenasüh daha ziyade varlık hiyerarĢisine dayalı olarak tekâmül 

nazariyesi bağlamında ele alınmıĢtır. Ġhvan felsefesindeki sudûr anlayıĢına göre insan 

nefsi, cüz‟î varlık mertebesinde tekâmüle doğru seyreden bir yolculuktadır. Bu 

yolculuğunun sonunda insan, yaptığı salih amellerle ya melek derecesine yükselecek 

ya da Ģeytanın vasıflarına bürünecektir. Felekler âlemine ulaĢamayan ruhlar ise, bir 

takım sıkıntılar içerisinde bazen oluĢtan bozuluĢa, bazen de bozuluĢtan oluĢa geçen 

bedenlerin derinliğinde dolaĢıp duracaklardır. Günümüz aydınları ise konuya daha 

çok reenkarnasyon penceresinden bakmıĢlar ve Kur‟an ayetlerine dayanarak konuyu 

açıklamaya çalıĢmıĢlardır. Buna göre tenasüh, Kur‟anî gerçeklere aykırı bir düĢünce 

olarak görülse de, Kur‟an‟ın içerisinde yeryüzünde var olan-olmuĢ bütün inanç ve 

düĢünce sistemlerine atıf vardır.
605

 Dolayısıyla Ku‟an‟da bizi tenasühe ya da 

                                                 
604

 Ġhvân-ı Safâ, Resâilu Ġhvânu‟s-Safâ, s. 129. Ġsmaili terminolojide de vahiy süreci özü itibariyle 

tahayyüle dayandırılır. Tahayyülün de iki ana kaynağı vardır. Somut kaynaklardan elde edilen hayaller 

ve soyut kavramlara yönelik derin düĢüncerle ulaĢılan hayaller. Tahayyülün Tanrı tarafından 

desteklenmesi ile nâtıkın tahayyülü ve diğer sıradan insanların tahayyülü değiĢkenlik gösterir. Buna 

göre nâtık nefisler tahayyül kabiliyetlerine paralel olarak akılüstü kabiliyetleri kazanabilirler. Bu 

herhangi bir söyleme ve düĢünmeye bağlı olmaksızın da gerçekleĢebilir. Vahyin en üst mertebesi 

budur. Bu tahayyül derecesine ulaĢmak nefsin safiyetine ve berraklığına bağlıdır. Nefis, cismanî 

pisliklerden ve ruhanî bozukluklardan uzaksa ulvi âlemdeki hakikatleri ifade gücüne sahip olabilir. 

Kirmânî, Hamîdüddin, Rahatü‟l-Akl, thk. Muhammed Kâmil Hüseyin, Dârü‟l-Fikr el-Arabî, Kahire, 

t.y., s. 559; Avcu, Horasan-Maveraünnehir‟de Ġsmailîlik, s. 264-265; Kirmânî, Rahatü'l-Akl, s. 

552, 553, 557; Avcu, Horasan-Maveraünnehir‟de Ġsmailîlik, s. 266; Mahmoud, “Fâtımîler Dönemi 

Ġsmâilî Ġnanç Sistemi”, s. 151-152; Avcu, Horasan-Maveraünnehir‟de Ġsmailîlik, s. 270. 
605

 AteĢ, Süleyman, Ġnsan ve Ġnsan Üstü-Ruh, Melek, Cin, Ġnsan, Yeni Ufuklar NeĢriyat, Ġstanbul, 

1995, s. 143, 144, 145, 161. Bu konuda Y. N. Öztürk, “Dediler: “Rabbimiz! Bizi iki kez öldürdün, iki 

kez dirilttin. Artık günahlarımızı itiraf ettik. Buradan çıkmak için bir yol daha var mı?” Mümin 11. 

Bakara 28. ayet: “Allah‟a nasıl nankörlük ediyorsunuz?! Siz ölülerdiniz, O sizi diriltti. Sizi yine 

öldürecek ve sonra diriltecektir. Nihayet O‟na döndürüleceksiniz.” Ayetlerini tenasüh bağlamında 

kullanmıĢtır. https://youtu.be/wOVUPECXrz8 

https://youtu.be/wOVUPECXrz8


141 

 

reenkarnasyona götüren ayetler de bulunmaktadır. Ancak bunları nasıl 

yorumladığımız önemlidir.  



142 

 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM  

BÂTINĠ ĠSLAM MEZHEPLERĠNDE TENASÜH ĠNANCI 

2.1. ĠSLAM TOPLUMLARINDA BÂTINÎLĠK 

Bâtınilik, kadim senkretik dini-felsefi geleneklerden hareketle kendi 

epistemolojisini kurmuĢ dini bir öğreti ve düĢünme biçimidir. Bir baĢka ifadeyle 

Bâtıniler kendilerine has bir din, dünya, evren ve bilgi anlayıĢı geliĢtirmiĢlerdir. Bu 

zihniyet Hermetizm, Gnostisizm, Orfizm‟den etkilenmiĢ ve sonra Ġslam dünyasına 

girmiĢtir.
606

 Nitekim Müslüman coğrafyada hicri 1. asrın ikinci yarısından itibaren 

bâtınî karakterli hareket ve mezheplerin ortaya çıkmaya baĢladığı görülmektedir. 

Bunların baĢında ilk aĢırı ġii fırkalar olarak Keysaniyye, Beyaniyye, Muğiriyye, 

Mansuriyye ve Müslümiyye‟yi sayabiliriz. Sonraki süreçte ise yine ġii tabanlı olarak 

ayrıĢan Ġsmȃililik, Dürzilik, Nusayrilik‟i görmekteyiz. Alevilik-BektaĢilik, Bȃbiilik-

Bahȃilik, Ehli Hak ve ġii karakterli olmayan Yezidilik ve Kadiyaniliği de 

zikredebiliriz.
607

 Bu isimlerden baĢka çokça ismin kaynaklarda zikredildiğini görmek 

                                                 
606

 eĢ-ġehristânî, Muhammed b. Abdilkerim, el-Milel ve‟n- Nihal, Çev. Mustafa Öz, Ensar NeĢriyat, 

Ġst, 2008, s. 176-177; Corbin, Henry, Ġslam Felsefesi Tarihi: BaĢlangıçtan Ġbn RüĢd'ün Ölümüne, 

Çev. Hüseyin Hatemî, ĠletiĢim Yay, Ġst, 1986, c. I, s. 38-40; Avcu, Ali, Ġslam‟ın Ġlk Marjinalleri: 

Gulât-ı ġia, Ankara, Fecr Yay. 2020, s. 34-38. 
607

 Bâtınilik ve zındıka bağlamında ilk tasniflerden birini Gazâlî yapmıĢtır. Ona göre Bâtınilik baĢlığı 

altında kendi dönemine kadar çeĢitli zaman ve toplumlarda on değiĢik isim kullanılmıĢtır. Bunlar aynı 

zamanda kendi dönemlerinde hem Bâtınîliği isimlendirmek hem de belirli grupları tanımlamak için 

kullanılan isimlerdir; Bâtıniyye, Karamita, Karmatiyye, Hurremiyye, Hurremdiniyye, Ġsmailiyye, 

Seb‟iyye, Bâbekiyye, Muhammira ve Ta‟limiyye bunların en bilinenleridir. el-Bağdâdî, Gazâlî‟nin 

bâtınî fırkalar olarak saydığı grupların çoğunu baĢlıklandırarak bunları, “Ġslam‟a Bağlı Olmadıkları 

halde Ġslam‟a Nisbet Edilen Fırkalar” Ģeklinde adlandırmaktadır. Ona göre Bâtınîler, ġiîler ve özelde 

de Karmatilerdir. Gazâlî, Bâtınîliğin Ġçyüzü, s. 31; Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki Farklar, s. 175-

241.  



143 

 

mümkündür.
608

 Ayrıca Ehl-i Sünnet dairesinde kabul edilen tasavvufi grupların bir 

kısmı da bâtınî kabul edilmektedir.
609

 

Müslüman coğrafyada bâtınî karakterli fırka ve tasavvufi hareketler ortaya 

çıkmasının arka planında kuĢkusuz politik, ekonomik, coğrafi ve kültürel sebepler 

bulunmaktadır.  

2.1.1. Bȃtınîliği Ortaya Çıkaran Sebepler 

Bâtıni mezheplerin tarihi bağları kadar Ġslam ile iliĢkileri de tartıĢmalı bir 

konudur. Batılı araĢtırmacılar, ulusal devletler, etnik kimlikler ve çeĢitli dini 

grupların üyeleri sözkonusu batini mezheplere kendi amaçları doğrultusunda kimlik 

inĢa etmeye çalıĢmaktadır. AraĢtırmamızın zorluklarından birisi bu noktada ortaya 

çıkmaktadır. Bu güçlüğü aĢabilmenin yollarından birisi sözkonusu fırkaların etnik ve 

dini kökenlerinin belirlenmesidir. Zira coğrafi farklılıklar, Ģehir-köy ve göçebe 

                                                 
608

 Bulğen, Mehmet, “Ġslam Dini Açısından Tenasüh ve Reenkarnasyon”, MÜĠFD. sy. 40, 2011, (63-

92), s. 74. Her ne kadar bazı inanç esaslarında kuvvetli bir hermetik ve gnostik bilgi birikimine sahip 

Ġran kültüründen etkilenmiĢ olsa da Ġmamiyye ġiası tenasüh ve ilgili kavramlar bağlamında tezimiz ile 

ilgili görünmemektedir. Ġmamiyye ġiası‟nın hadis külliyatında da Batini fikirlerin izleri 

görülmektedir. Nitekim el-Kâfî baĢta olmak üzere Gaybet-i Suğra (h. 260-328) döneminden itibaren 

Ġmamiyye ġiası‟nın Ahbari geleneğe ait kaynaklarında açıkça gnostik fikirlerin izleri görülmektedir. 

Bu etkileĢim Ġslam toplumunda Bâtınîliğin doğuĢunda önemli bir süreçtir. Ancak bu etkileĢim 

sebebiyle Ġmâmiyye ġia‟sının bâtınî formatta baĢladığı söylenemez. Ne var ki bazı temel görüĢler bu 

etkileĢimi akla getirmektedir. Mesela Ġmamiye‟deki imam, ilahi varlığın veya külli aklın yayılımı 

nazariyeleri Bâtınîlere benzemektedir. Tanrısal bilgiyle teması buradan gelir. Gizli hakikatleri ancak 

tanrısal akılla iliĢkili olan imam bilebilir. Dolayısıyla imam sıradan insanlardan ayrılır. Bu teori ilk 

önceleri itikadȋ bir etkileĢimden ziyade imama dini ve siyasi karizmatik bir güç kazandırmak için 

geliĢtirilmiĢe benzemektedir. Ġmâmiyye ġia‟sının, özellikle Ahbariler veya Kum Hadisçileri ile 

birlikte imamın gizli sırlara ulaĢma konusunda özel bir konuma sahip olması ve bilginin bâtınîliği gibi 

birçok gnostik niteliğiyle eski ezoterik topluluklara benzediği söylenebilir. Konumuz açısından dikkat 

çekici olan, ġia‟nın bu doktrini geliĢtirirken kuvvetli bir Hermetik ve gnostik bilgi birikimine sahip 

Ġran kültüründen etkilenmiĢ olmasıdır. Bozan, Metin, Ġmâmîye‟nin Ġmâmet Nazariyesinin TeĢekkül 

Süreci, ĠSAM, Ġstanbul, 2009, s. 52, 53; Akgönül, Zehra, “ġiî Ġmamet Nazariyesinin Kadim Din Ve 

Kültürlerle Mukayesesi”, Dicle Ünv. SBE, Yükseklisans Tezi, Diyarbakır, 2019. s. 93-94.Benli, 

Yusuf, “Gnostisizm‟in ġia‟nın Ġlk OluĢumuna Etkileri Meselesi”, Gnostik Akımlar ve Okültizm 

Sempozyumu Kitabı, Malatya, 2012, (175-211), s. 182, 183. 
609

 Sȗfi geleneğin bâtınîlerle itikadȋ-felsefi birçok ortak noktasının olduğu iddia edilmektedir. Tenasüh 

açısından olmasa da hulûl ve ittihad konusunda tasavvuf hareketlerinin bâtınîlerle benzer fikirlere 

sahip olduğu görülmektedir. AĢırı riyazet ve ağır nefsi terbiye metotları sebebiyle bazı sȗfiler, Ġbahȋler 

gibi kendilerini ibadetler ve haramlardan tenzih edilmiĢ kabul etmektedirler. Bunların Bâtınîler gibi 

söylediği iddia edilmektedir; “Biz hakikatin kabuğunu kırdık, gerçeği gördük” veya “melekleri ve 

ilahi âlemi müĢahede ettik”.Bkz. Gazâlî, Bâtınîliğin Ġçyüzü; s. 29-30; Avcu, Ali, “Tasavvuf Batınilik 

ĠliĢkisi”, Düz. N. Bardakçı, Ġslam Tasavvufunun TeĢekkülüne Dair AraĢtırmalar, Süleyman 

Demirel Üniversitesi Yayınları, Isparta, 2017. 



144 

 

topluluk olmaları gibi etkenlerin din telakkilerinin bu ayrıĢmasında önemli rol 

üstlendiği görülmektedir.  

Kur‟an‟ı esas alan Ġslam kültürünün tam olarak yerleĢmediği coğrafyalarda 

Müslümanların kontrolüne giren çeĢitli din ve kültürlerden halklar, elbette eski din 

ve alıĢkanlıklarını tamamen bırakmamıĢtır. Hususiyle göçebe toplumlarda temel 

Ġslam öğretisinden farklı din yorumları güçlenmiĢtir. Ocak, bu Ģekilde oluĢan 

heterodoks Ġslam‟ın içerisinde bolca Ġslam öncesi inanç ve kültürün izlerini taĢıdığını 

ortaya koymuĢtur. Hususiyle göçebe yaĢam tarzı bâtınîliği besleyen bir karaktere 

sahiptir. Hem kitabi bilgiye ulaĢma zorlukları hem de kırsal yaĢamın beslediği 

mistisizme yoğun ilgi karma bir dindarlığa neden olmuĢtur.
610

  

Ġlk dönem Müslüman toplumlar üzerine araĢtırmalar yapan Lapidus da 

coğrafi farklılıkların çeĢitli inanç ve kültürlere uzun yüzyıllar hayatta kalma fırsatı 

sunduğu kanaatindedir. ÇeĢitli Ġslam devletlerinin Ģehirleri kontrol etmekle birlikte 

Güney Irak, Kuzey Arabistan çölünün Suriye kısımları, Kuzey Suriye ve 

Lübnan‟daki dağlık bölgeleri kontrol edemediğini belirtir. Buralardaki yerli halklar 

uzun yıllar özgürlüklerini sürdürmüĢtür. Bu halklar bazen politik, ekonomik ve 

kültürel sebeplerle Müslümanlarla kaynaĢmıĢ ve eski inançlarını yeni dinin içerisine 

taĢımıĢlar; yeni dini kendilerine göre yorumlamıĢlardır. KuĢkusuz bunda kültür 

seviyeleri ve kitabi Ġslam‟la temaslarının yetersizliği de etkili olmuĢ olmalıdır.
611

 

Çok kültürlü bir coğrafyada Ġslam‟ın bu topluluklara tam olarak kendi rengini 

vermesi mümkün olmamıĢtır. Buralarda Müslümanlar siyasi-askeri gücü ellerinde 

                                                 
610

  Ocak, Ahmet YaĢar, Türk Sufiliğine BakıĢlar,ĠletiĢim, Ġstanbul, 2008, s. 287. 
611

 Lapidus, Ġslam Toplumları Tarihi: Hazreti Muhammed'den 19. Yüzyıla, c. I, s. 491. 

Coğrafyanın belirli oranda kader olduğu bilinmektedir. Yukarı Mezopotamya, Cezire, Musul ve 

bugünkü Kuzey Suriye hattında kalan bölge de sahip olduğu coğrafyanın bazı sonuçlarını tarih 

boyunca taĢımıĢtır. Tarihin bilinen ilk devletleriyle baĢlayan Mısır-Anadolu-Ġran üçgenindeki 

çekiĢmelerde bu hat hemen her daim istikrarsız yapısıyla temayüz etmiĢtir. Bölge her daim önemini 

korumuĢ ancak “kenar” olma vasfını aĢamamıĢtır. Hiçbir devlet buralardan vazgeçememekle birlikte 

merkezlerini buralarda sabit tutmamıĢtır. Dolayısıyla bu bölge kültürlerin, etnik kimliklerin, inançların 

ve hatta aĢiretlerin birbirine karıĢtığı bir nevi mahĢer alanı olagelmiĢtir. Bunun sonucu olarak güçlü 

iliĢkilere sahip Hristiyan gruplar gibi birçok bâtınî grup da halen bölgede varlığını sürdürebilmiĢtir. 

Bölgede hükmeden devletler zaman zaman bu gruplara karĢı kentlilik refleksiyle müdahalede bulunsa 

da onlarla uzun soluklu çatıĢmaları siyasi rakiplerine koz vermemek için göze alamamıĢlardır. Gül, 

Ġslamın Bȃtınȋ Çehresi: Dağlar, Çöller, Bataklıklar, 
611

 Hristiyan ve Müslüman kimliğini kullanan 

bu bâtınî fırkalar denge politikası güderek güçlü devletlere karĢı varlıklarını koruyabilmiĢlerdir. 



145 

 

bulundurmakla birlikte hem Hint hem Fars kültürü gündelik yaĢamı belirli 

kesimlerde Ģekillendirmeye devam etmiĢtir.  

Ayrıca gönüllü ya da zorunlu nedenlerle farklı coğrafya ve kültürlere mensup 

kimseler göçler yoluyla merkezi bölgelere gelmiĢlerdir. Basra, Kûfe ve Güney gibi 

bölgelere Emeviler döneminden itibaren Hint, Afrika ve doğu kökenli çeĢitli 

halklardan göçmenlerin, iĢçilerin ve kölelerin getirilmesi önemli bir hadisedir.
612

 

Farklı kültür, din, dil, etnik yelpazedeki topluluklar her ne kadar Ġslam 

Ģemsiyesi altında varlıklarını devam ettirmiĢ olsalar da kendi öz benliklerini 

tamamen terk edememiĢ ya da etmek istememiĢlerdir.
613

 Bu nedenledir ki, erken 

dönemde ortaya çıkan ġii-Batini karekterli söz konusu dini-siyasi hareketler 

senkretik dini anlayıĢların geliĢimi için uygun zemini oluĢturmuĢtur. Özellikle 

bâtınîliğin Ġran‟ın fethi sonrasında politik ve kültürel sebeplerle baĢladığı ve 

akabinde Ġslam coğrafyasına yayıldığı iddiası da güçlüdür. Bu görüĢü savunanlardan 

biri olan Lapidus, bâtınîliğin sıklıkla iddia edildiği gibi Yahudilik veya Ġslam orijinli 

değil ZerdüĢti-Mecûsi geleneğin bir uzantısı olduğunu ileri sürmektedir. 

Müslümanların hızla topraklarını geniĢlettiği dönemde devletin teknik iĢlerini 

yönetmek için Sasanilerden kalma bürokrasiye duyduğu ihtiyaç bu etkileĢimi 

hızlandırmıĢtır.
614

 Ancak Lapidus‟un bu tespitine gnostik dinlerin etkisini eklemek 

gerekmektedir. Hatta gnostiklerin bu hususta daha baskın olduğunu dahi söylemek 

mümkündür. Nitekim Barthold da Gnostisizm‟in Mezopotamya coğrafyasında 

gücüne Maniheizm üzerinden vurgu yapmaktadır. Maniheizm; Hristiyanlıktan Ġsa ve 

meleklere iliĢkin öğretiler, Hind dinlerinden tenasüh inancı, Mazdeizmden Eski Ġran 

                                                 
612

 Wellhausen, Julius, Ġslamiyetin Ġlk Devrinde Dinî -Siyasî Muhalefet Partileri, çev. Fikret 

IĢıltan, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1989, s. 129-132; Gül, Muammer, Ġslamın Bȃtınȋ 

Çehresi: Dağlar, Çöller, Bataklıklar, Bilge Kültür Sanat, Ġstanbul, 2016, s. 111. 
613

 Wellhausen, Ġslamiyetin Ġlk Devrinde Dinî -Siyasî Muhalefet Partileri, s. 146; Gül, Ġslamın 

Bȃtınȋ Çehresi: Dağlar, Çöller, Bataklıklar, s. 116. Bâtınîliğin Müslümanların hâkim olduğu Arap 

yarımadası veya Kuzey Afrika‟da çok güçlenmemesinin sebebi ise buralarda kültürel çeĢitliliğin 

olmamasına bağlanabilir. Bâtınî gruplar Mısır, Tunus, Fas gibi yerlerde zaman zaman siyasi kontrolü 

ellerine geçirseler de buralarda kalıcı olamamıĢlardır. Ġran, Irak ve Suriye coğrafyası ise hem zihinsel 

üretimi hem de sosyal hareketi baĢlatması açısından Kuzey Afrika‟dan farklılık göstermiĢtir. Ayrıca 

çöl ve dağ yaĢantısı sebebiyle güçlü bir asabiyetleri olduğu için Mağrip coğrafyasına gelen bâtınî 

grupların zamanla dönüĢtüğü tespit edilmiĢtir. Montagne, Robert, The Berbers, Edinburgh, T. & A. 

Constable, 1973, s. 46-72; Hitti, Philip K. Arap Tarihinin Mimarları, çev. Ali Zengin, Risale, 

Ġstanbul, 1995, s. 132-140. 
614

 Lapidus, Ġslam Toplumları Tarihi: Hazreti Muhammed'den 19. Yüzyıla, C. 1, s.134. 



146 

 

tanrılarını alarak yeniden sistemleĢtirmiĢtir.
615

 Maniheizm zamanla Anadolu, Mısır, 

Mezopotamya ve Orta Asya coğrafyasında takipçilerini artırırken bâtınî fikirlerini 

yaymıĢtır. Nusayrilik, Yezidilik ve Alevi ve BektaĢilik gibi bâtıni fırkalardaki 

tenasüh fikrinin kaynağı da zaman zaman bu dinin etkisine bağlanmaktadır. 

Ġlk bâtınî fırkalardan Mansûriyye, Beyâniyye, Muğîriyye gibi grupların 

Maniheistlerin yoğun olarak yaĢadığı Irak coğrafyasında doğması ve fikirlerindeki 

Maniheist etki dikkat çekicidir. Maniheizm‟in önemli ilkelerinden olan nur 

Ģeklindeki tanrı, cennet-cehennemin inkâr edilerek bunların dünyada olduğu iddiası, 

hayatın iyilik ve kötülük arasındaki mücadeleden ibaret olduğu fikri ve seçilmiĢlik 

mitosu bu fırkalarda karĢımıza çıkmaktadır. Ġslam öncesinde gnostik ve hermetik 

fikirlere sahip bâtınî gruplarla olan coğrafi yakınlık ve politik ortak amaçların, Ġslam 

topluluğu içerisinde ortaya çıkan yeni bâtınî fırkaları yakınlaĢtırdığı düĢünülebilir. 

Aynı zamanda bu bölgede çok sayıda mevalinin bulunması ve bunların ilk bâtınî 

fırkalarla beraber isyanlara katılması önemlidir.
616

 Maniheizm‟in bâtıni fırkalara 

ortak etkilerinden biri de tenasüh inancıdır. Ocak‟a göre, tenasühün bâtınî 

mezheplerde zemin bulmasında kısmen Budizm‟in etkisi olsa da asıl etken 

Maniheizm‟dir. Özellikle tenasüh, hulûl ve ittihat inançlarının bu fırkalarda 

yerleĢmesinde Maniheist düĢünce etkili olmuĢtur.
617

 

Bâtıniliğin sosyal, politik ve dini alanlarda Ġslam toplumuyla karıĢıp 

yaygınlaĢmasında kültürel ve bilimsel faaliyetlerin de etkisi sözkonusudur.
618

 

Dolayısıyla bâtınîliğin Müslüman toplumda yayılması sadece marjinal fırkaların 

stratejileriyle açıklanamaz. Grek kültürü ve Helenizm‟i yansıtan bilimsellik ve tıbbi 

düĢünceler, simyacılık, Pisagorculuk, Platoncu ruh ve kozmoloji anlayıĢları 

Roma‟nın hristiyanlaĢmasından sonra Atina ve Ġskenderiye‟den Ortadoğu‟daki 

Nasturi kiliselerine sığınmıĢlar ve Sasani saraylarında itibar görmüĢlerdir. Her ne 

kadar sistematik olmasa da Emevilerin saraylarında da sözkonusu Grek ve Ġran 

                                                 
615

 Barthold, Ġslam Medeniyeti Tarihi, s. 87, 88. 
616

  Tucker F. William, “Âsiler ve Gnostikler: El-Muğîre Ġbn Sa„îd ve Muğîriyye”, çev. Ethem Ruhi 

Fığlalı, Ġslam Ġlimleri Enstitüsü Dergisi, Sy. 5, 1982, (203-229), s. 217, 218, k221, 222. 
617

 Ocak, Alevî ve BektaĢî Ġnançlarının Ġslam Öncesi Temelleri, s. 196. 
618

 el-Büstî (ö. 433/1042) de batınî fırkaların doğuĢunda Mecusilik ve ZerdüĢtlük kadar felsefenin 

önemli olduğu kanaatindedir. Bkz. el-Büstî, “KeĢfü Esrâri‟l-Bâtıniyye ve Ğavar Mezhebihim”, s. 317-

320. 



147 

 

kaynaklı kültürel çeĢitlilik desteklenmiĢtir.
619

 Yeni bir mimari, Ģiir, bilim, felsefe ve 

kelam anlayıĢı bu süreçte geliĢmiĢtir. Abbasilerin ZerdüĢt ve Nasturi ulemayı 

bürokraside kullanmasıyla da Helen ve Gnostik kültürler Ġslam toplumuna daha 

köklü etkilerde bulunmuĢtur. Özellikle Beytü‟l Hikme aracılığıyla çeĢitli dillerden 

Arapçaya çevrilen felsefe, simya, tıp, edebiyat metinleri Ġslam düĢünce geleneğinde 

yeni ufuklar açmıĢtır.
620

 Câbirî de bu düĢüncenin Ġslam toplumlarına giriĢini itikadȋ 

etkileĢimden çok felsefi iliĢkilere bağlamaktadır.
621

 Özbudun‟a göre ise Ġslam 

toplumunun Bâtınilerle asıl etkileĢimi Hristiyan Yeni Platonculuk ve seküler Grek 

felsefesinden ziyade, Harranlı “pagan” Yeni Platonculuk ve onların Platon, Plotinus 

ve Aristo yorumlarıyla olmuĢtur.
622

 

Öte taraftan 9. asrın sonlarında bile Suriye ve Mısır gibi önemli yerlerde 

ĠslamlaĢmanın sınırlı olması bu tarihlerden sonra baĢlayan ihtidaların bir kısmında 

tam bir karma dindarlık örneği sunmaktadır.
623

 Nitekim Mısır ve Suriye‟nin dağlık 

bölgelerinde ortaya çıkıp geliĢen Dürzilik, coğrafyanın bâtınî fikirlerin geliĢimine 

uygunluğunu gösteren tipik bir örnektir. Ġnançlarında tenasühün bir versiyonu olan 

tekammüs gibi bâtınî unsurlar bulunmaktadır. Dikkat çekici olan ise Dürziliğin 

                                                 
619

 Barthold özellikle Emeviler döneminde Gnostisizm‟in Mezopotamya‟daki en güçlü sığınağı olan 

Maniheistlerin etkisiyle yayıldığını iddia etmektedir. Bâtınî Ġslam toplumlarının doğuĢunda da bu 

geleneğin önemli bir etkisinin olduğunu ileri sürmektedir. Bkz. Barthold, W. Ġslam Medeniyeti 

Tarihi, çev. Mehmed Fuad Köprülü, DĠB. Ankara, 1984, s. 90. 
620

 Lapidus, Ġslam Toplumları Tarihi: Hazreti Muhammed'den 19. Yüzyıla, c. 1, s. 134, 148. 
621

 Buna göre Ġskenderiye‟de yıkılan büyük kütüphaneyi, uzun asırlar merkez edinen hermetik ve 

gnostik düĢünceler Roma‟da yasaklandı. Bu akımlar Ġmparatorluğun daha az etkili olduğu Suriye ve 

Mezopotamya bölgelerinde bazı küçük Hristiyan gruplar yanında Mısır-Ġran arasında kalan bölgede 

etkili bir hareket olan Maniheizm içinde kendisine yer buldular. Yeni Platonculuk, Stoacılık ve Yeni 

Pisagorculuk içerisine dönüĢerek giren Hermetizm ve Gnostisizm, Maniheizmle de “eklemlenerek” 

yeni bir sentez oluĢturmuĢtur.. Müslümanlar uzun bir süre Maniheizm‟in bu özelliklerinden dolayı bu 

dine karĢı temkinli yaklaĢmıĢlardır. Saraylarda ihtiyaç duyulan teknik iĢler için görevlendirilseler de 

Maniheistlerle itikadȋ etkileĢimin yaĢanmasına engel olmaya çalıĢmıĢlardır. Câbirî bu noktada birbiyle 

tevili kolay olmayan Hermetizm-Gnostisizm ile Ġslam (bâtınî) arasındaki iliĢkilerin felsefe kanalıyla 

oluĢturulduğu kanaatindedir. Özellikle Suriyeli bâtınî filozof Numerius‟un Aristo-Platon  

yorumlarının Ġslam düĢünce geleneğini önemli ölçüde etkilediğini vurgulamaktadır. Ona göre itikadi 

konularda kendilerini üstün gören Müslümanlar ilk dönemlerde zaten diğer dinlere karĢı mesafeli 

dururken felsefi alanda cesur davranmaktaydılar. Dolayısıyla Bâtınilik önce felsefe aracılığıyla 

Müslüman topluma girmiĢ sonra diğer itikadȋ, siyasi, tasavvufi hareketleri etkilemiĢtir. Bkz. 

Muhammed Âbid el-Câbirî, Arap-Ġslam Aklının OluĢumu, çev. Ġbrahim Akbaba, Kitabevi, Ġst, 

2001, s. 192, 193, 211, 212. 
622

 Özellikle Harran kökenli hekimler, tercümanlar ve memurlar Emevi-Abbasi saraylarında görev 

aldıklarından daha güçlü etkileri olmuĢtur. Özbudun, Sibel, Hermes‟ten Ġdris‟e Bir Dinsel 

Geleneğin DönüĢüm Dinamikleri, Ütopya Yayınları, Ankara, 2015, 240, 241. 
623

 Bulliet, Richard W. Conversion To Islam In The Medieval Period, Harvard, Harvard College, 

1979, s. 137. 

https://www.ravzakitap.com/muhammed-abid-el-cabiri


148 

 

Kahire‟de ortaya çıkmasına karĢın Halife el-Hâkim‟in tanrılaĢtırılması inancının 

burada yaygınlaĢmamıĢ olmasıdır.
624

 Ancak bu inancın, Suriye‟nin dağlık ve 

Karmailerin yaĢadığı bölgelerde güçlenmesi ve günümüze kadar ulaĢması 

coğrafyanın etkisiyle açıklanabilir. Dürzilik gibi Yezidilik, Nusayrilik ve Aleviliğin 

de önemli ölçüde kırsal, Ģehirlerden uzak bölgelerde geliĢim göstermeleri dikkat 

çekicidir.
 625

 Bu noktada Ġbn Haldun‟un Asabiyet Teorisi
626

 açıklayıcı olabilir. Bâtıni 

fikirleri sebebiyle dıĢlanan bu grupların zamanla dıĢlanmayı kendi içlerine kapanarak 

dayanıĢmaları izlemiĢtir. Grup dayanıĢması zamanla bu fırkaların hayatta kalmasını 

kolaylaĢtırmıĢtır.
627

 

Moğol saldırıları da kültürel etkileĢim ve politik geliĢmeleri hızlandırarak 

Batıniliğin yayılmasına katkı sunmuĢtur. Bâtıniliğin Ġslam coğrafyasında belki de en 

güçlü olduğu Ġran, Irak ve Suriye‟de Moğol saldırıları kentleri ve ilim merkezlerini 

birkaç kez yerle bir etmiĢtir. Sözkonusu tahribat, zaten ġii-Fatimi saldırılara maruz 

kalan kitabi dini anlayıĢları ve Ehli Sünnet geleneğini bir ölçüde zayıflatmıĢtır. Bu 

                                                 
624

 Bağlıoğlu, Ahmet, Ġnanç Esasları Açısından Dürzîlik, Ankara Okulu, Ankara, 2018, s. 13. 
625

 ÇeĢitli fırkaların ortaya çıkıp yaygınlaĢtığı 9, 10, 11. asır Ġslam coğrafyası hem köklü bâtınî felsefe, 

itikat ve toplulukları barındırması hem de bunlara kendilerini koruyacakları korunaklı dağlık ve çöl-

çorak araziler sunmasıyla dikkat çekicidir. Bâtınî fırkalar bu Ģartlar altında geliĢme fırsatı bulmuĢtur. 
626

 Asabiyet kan bağı veya baĢka bağlarla bir araya gelmiĢ kuvvetli grupların oluĢturduğu birliktelik 

duygusuna verilen isimdir. Bunu siyaset bilimlerinde sistemleĢtiren Ġbn Haldun olmuĢtur. Kendisi 

kavramı dayanıĢma ruhu, cemaat ruhu, grup duygusu, kabilecilik ve kan bağı anlamlarında 

kullanmıĢtır. Buna göre toplumlar çeĢitli düzeylerde dayanıĢma ruhuna sahip olurlar. Din çoğu zaman 

dayanıĢma ve birliktelik duygusuna katkıda bulunur. Ġlk dönem Ġslam mezheplerinin oluĢmasında 

kabile, akrabalık, hemĢerilik, kavmiyetçilik gibi asabiyeti güçlendirici faktörler etkili olmuĢtur. Aynı 

Ģekilde Hz. Peygamber sonrası artan sahte peygamberler, irtidat hadiseleri ve sonraki dönemlerdeki 

bâtınî fırkaların teĢekkülünde asabiyet önemli rol oynamıĢtır. Apak, Adem Asabiyet ve Erken 

Dönem Ġslam Siyasi Tarihindeki Etkileri, dk DüĢünce Yay. Ġstanbul, 2004. 
627

 Mu‟tezile ve Ehl-i Sünnet ulemasının genel kanaatine göre ise bâtınilik; Mȇcȗsȋlik, Sȃbiȋlik, 

Yahudilik gibi dinlerin müritlerince üretilmiĢ protest fikirlerin genel adıdır. Eski din ve kültürlerin 

temsilcileri Müslümanlar karĢısında yaĢanan hezimete ve kültürel dönüĢüm karĢısında kendilerini 

korumak için Ġslam kılıfıyla bazı dini-siyasi sistemler üretmiĢtir. Bâtınî kültürlerin bu Ģekilde Ġslam‟ın 

temel dini esaslarını “içeriden” bozarak dönüĢtürmeyi hedefledikleri de iddia edilmektedir. el-Büstî, 

“KeĢfü Esrâri‟l-Bâtıniyye ve Ğavar Mezhebihim”, s. 317; Ġbn Hazm, , el-Faṣl fi‟l-Milel ve‟l-ehvâʾ 

ve‟n-Niḥal, çev. H. Ġ. Bulut, Türkiye Yazma Eserler Kurumu BaĢkanlığı, Ġstanbul, 2007, s. 86-94; Bu 

görüĢ çağdaĢ birçok yazarca benimsenmiĢtir. Bkz. Avcu, “Karmatîler‟in DoğuĢu ve GeliĢim Süreci”; 

Gül, Ġslamın Bȃtınȋ Çehresi, s. 129; Uluçay, Bȃtınilik: Devlet-Din-Mezhep-MeĢrep-Tasavvuf-

Hareket-ÇatıĢma-SavaĢ. Bu coğrafyadaki ĠslamlaĢma süreci incelendiğinde de toplulukların değiĢik 

sebeplerle ve Ģekillerde Ġslam hakimiyetini kabul ettiğini görmekteyiz. Tasavvuf hareketlerinin 

güçlenmesine kadarki süreçte daha çok siyasi liderlerin sosyo-ekonomik çıkarlarını korumak için 

Müslüman oldukları ancak tebaanın bu sürecin dıĢında kaldığı bilinmektedir. Ehli Kitap kabul 

edilmeyen topluluklar için durum daha karmaĢıktır. Babinger & Köprülü, Anadolu'da Ġslamiyet, s. 

150; Lapidus, Ġslam Toplumları Tarihi: Hazreti Muhammed'den 19. Yüzyıla, c. 1, s. 95, 129, 238; 

Gül, Muammer, Orta Çağlarda Doğu ve Güneydoğu Anadolu, Bilge Kültür Sanat, Ġstanbul, 2010, 

s. 56.   



149 

 

dönemde tasavvufi gruplar öne çıkmaya baĢlamıĢtır.
628

 Bu bağlamda bâtınîliğin 

Ġslam toplumlarına giriĢinde felsefi/nazari tasavvufi akımların da etkisi olduğu 

söylenebilir.  Bunun en temel nedeni Avcu‟ya göre, felsefi/nazari tasavvuf 

epistemolojisi, öğretisi ve zihniyetinin bâtınî karakterli olmasıdır. Siyaseten 

Ortodoks ve Sünni kalarak kendisini ġii bâtınîliğinden farklılaĢtırmasına karĢın 

felsefi/nazari tasavvuf hareketleri, bâtınî ilimleri ve öğretileri Ġslam akaidiyle 

harmanlayarak geliĢtirmiĢlerdir. Tasavvuf hareketlerinin Sünni sosyo-politik 

zeminden ayrılmaması, epistemolojisi ve öğretisini Sünni kriterlere uygun hale 

getirmesini zorunlu kılmıĢtır. ġii bâtınîliğinin Fars gnostik düalizmini esas aldığı 

yerde, Sünni tasavvuf Hermetizm, Yeni Platonculuk, Hint ve Fars mistisizminden 

etkilenmiĢtir.
629

 

Ortadoğu‟daki bir takım bâtınî toplulukların ĠslamlaĢması ya da onlarla 

temasa geçen çevrelerin bu anlayıĢ üzerinden yeni dini yorumlamaları üzerinde 

politik geliĢmeler de belirleyici olmuĢtur. Nitekim miladi 8. ve 9. yüzyıllarda 

yaĢanan hızlı sosyal ve siyasi değiĢimin ve Emevi-Abbasilerin hatalı yönetimlerinin 

kitlesel tepkilere neden olduğu bilinmektedir. Bunun yanında iktidar sahiplerinin 

dıĢladığı alt tabakalar ve ana akım dıĢı inançlara sahip Bâtınîler kendilerini çeĢitli 

yollarla ifade etmiĢtir. Bu gruplar siyasi çekiĢmelerden de faydalanarak geliĢimlerini 

hızlandırmıĢ olmalıdır.
630

 Nitekim Ġslam düĢünce geleneğinde ilk halifeler 

döneminde ortaya çıkan hadiselerin etkisiyle bu çekiĢmelerin baĢladığı ileri 

sürülmektedir. Bunun kökeninde siyasi muhalefetin dini muhtevaya dönüĢmesiyle 

ortaya çıkan ve geniĢ bir süreci kapsayan merkez-çevre çatıĢmasının etkisi vardır.
631

 

9. ve 13. yüzyıllar arasında bu fırkalar kendilerine daha kolay zemin bulmaya 

baĢlamıĢtır.
632

  

                                                 
628

 Yörükan, Yusuf Ziya, Anadolu‟da Aleviler ve Tahtacılar, Ötüken, Ġstanbul, 2015, s. 98; 

Barthold, Ġslam Medeniyeti Tarihi, s. 90, 92. 
629

 Avcu, Ali, "Ġslam DüĢüncesinde Bâtınî - Ġrfanî Eğilimler" - YouTube, eriĢim tarihi, 11.05.2021 
630

 Avcu, “Karmatîler‟in DoğuĢu ve GeliĢim Süreci”, s. 2; Ġlhan, “Bâtıniyye”, s. 192. 
631

 Hodgson, M. G. S., Ġslam‟ın Serüveni, Ġz Yayıncılık, Ġstanbul, 1993, c. 1, s. 462-468; Gül, 

Ġslamın Bȃtınȋ Çehresi: Dağlar, Çöller, Bataklıklar, s. 108. Dört halife ve Emevi hanedanlığı 

devirlerinde,  KureyĢî otoriteye karĢı bir muhalefet ortaya çıkmıĢtır. Arap kabile mantığı üzerine 

kurulu olan Emevilerin düzenine ve otoritesine ayak uyduramayan Mevaliler yani Arap olmayan 

azınlık, taleplerini karĢılayamayan devlete karĢı muhalefeti zamanla arttırmıĢtır. 
632

 Ne varki, kanaatimizce bu tarihlerden sonra ġiilerin güç kaybetmesi, Sünni medrese ve tarikat 

geleneklerinin güçlü devletlerin denetiminde yaygınlaĢması, Osmanlı‟nın ortodoksiden yana tavır 

 

https://www.youtube.com/watch?v=OLxR8NNGZKg


150 

 

2.1.2. Bâtıni Mezheplerin Temel Ortak Özellikleri 

Tarih içerisinde çok farklı bâtıni fırkaların ortaya çıktığı açıktır. Bunların ilk 

ve sonraki dönemlerde bazı ortak konularda birleĢtiğini görmekteyiz. AĢağıda bahsi 

geçen benzerliklerin tetkiki, bâtınî zihniyeti ve bunların müĢterek yönlerinden birini 

oluĢturan hulûl ve tenasüh fikirlerini kavramamızı kolaylaĢtıracaktır. 

Bâtıni fırkalar genel manada ele alındığında en dikkat çekici ortak 

özelliklerinden birinin düalist inanç esasları olduğu görülür. Ġyi-kötü, aydınlık-

karanlık, seçilmiĢlik-lanetli olma gibi zıtlıklar bâtınî inançların temelini 

oluĢturmaktadır.
633

 Ancak Ġslam inancının tek tanrılı yapısıyla uyuĢmayan bu 

Gnostik düalizm, Yeni Platonculuk ve Hermetik felsefeyle revize edilmiĢtir. Buna 

göre yaratıcı dıĢındaki bütün varlık âlemi madde-mana, ruh-beden, cennet-cehennem, 

Ģeyh-mürit gibi ikili karakterdedir. Evren ve insan anlayıĢları da Nur-Zulmet 

düalitesine dayanmaktadır. Mesela kendilerinden sonraki batıni fırkalarda izlerini 

takip edeceğimiz ilk gulât ġii fırkalardan biri olan Muğîriye‟nin kozmoloji 

anlayıĢında bu ikiliği görmek dikkat çekicidir. Onlar insanları kendilerinden olanlar 

ve olmayanlar yani Tanrıdan sudûr eden Nur ve Zulmet taraftarları Ģeklinde bir 

ayrıma tabi tutmuĢtur.
634

 Bu sayede kendilerinin seçilmiĢ olduklarını vurgularken 

diğerlerini zulmetle özdeĢleĢtirmiĢlerdir. Muğire buradan yola çıkarak insanın ilk 

yaratılıĢının kaynağını Gölgeler Nazariyesi (Ezılle) ile temellendirmektedir. Ona 

göre ilk önce Hz. Muhammed ve Hz. Ali‟nin gölgeleri yaratılmıĢ, ardından da Allah 

tüm insanların gölgelerini yaratmıĢtır.
635

 Sonraki dönem bâtınî mezheplerin 

epistemolojik temellerini oluĢturan zahir-batın ayrımı da Muğîriye‟nin Gölgeler 

Nazariyesine dayanmaktadır. Temelde “zahir” bizim göremediğimiz gerçek varlığın 

gölgesidir (zıll) ve değersizdir ancak “bâtın”a ulaĢmak için vasıta yapılabilir. Bâtıni 

fırkalar ilahi âlemden geldiğini iddia ettikleri “gizli” bilgiyi meĢru bir zemine 

                                                                                                                                          
alması, dıĢ saldırıların azalmaya baĢlaması ve felsefeye ilginin azalması gibi sebeplerle bâtınilik dar 

alanlara hapsedilip marjinalleĢtirilmiĢtir. 
633

 Gündüz, ġinasi, “Gnostik Ġdeolojide ġiddetin Metafiziği: Dünyanın Egemenleri Olan Arkonlarla 

Mücadele”, Uluslararası Din ve Dünya BarıĢı Sempozyumu Bildiri Kitabı, Ġstanbul Ünv. Yay, 

2008, s. 350-351; Avcu, Ġslam‟ın Ġlk Marjinalleri, s. 323-324. 
634

 Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki Farklar, s. 183; ġehristȃnî, Milel ve‟n-Nihal, s. 180; Avcu, 

Ġslam‟ın Ġlk Marjinalleri, s. 222-223. 
635

 Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki Farklar, s. 183; ġehristȃnî, Milel ve‟n-Nihal, s. 180; EĢ‟arî, 

Makâlâtu‟l-Ġslâmiyyîn, s. 38. 



151 

 

oturtabilmek için vahyin sürekliliği düĢüncesini geliĢtirmiĢlerdir. Onların bâtın 

olarak adlandırdıkları bilgiler ise daha ziyade kendi dini algı ve zihniyetlerine uygun 

olarak yorumladıkları Kur‟an ayetleridir.
636

 Bu anlayıĢın üzerine alternatif bir 

epistemoloji kurarak zahirin karĢısına bâtını hakikat olarak yerleĢtirmiĢler ve 

kurtuluĢun bâtınî olanda arandığı bir zihniyet inĢa etmiĢlerdir. 

Gnostik felsefede savunulan, maddenin kötülüğü ve aĢağı olanı temsil ettiği, 

dolayısıyla kötülük (Ģeytan) tarafından yaratılmıĢ olması fikri
637

 bâtıniler tarafından 

da benimsenmiĢtir. Ġslam toplumunda geliĢen bâtıniler bu noktada kısmi bir revizyon 

yaparak maddi âlemi Allah‟ın yarattığını savunmuĢ ama onu âlemler içerisinde en 

değersiz varlık kabul etmiĢlerdir. Buna karĢın mana veya nur ise ilahi âlem 

tarafından yaratılmıĢ en değerli “Ģey”dir. Varlığın bu Ģekilde iyi-kötü olarak ikiye 

ayrılması fikri önemli ölçüde ZerdüĢtlük ve Mecusiliğin etkisiyle olmuĢtur.
638

 

Bâtıni fırkalar genel manada ele alındığında en dikkat çekici ortak 

özelliklerinden birisi de Gizli Ġlim‟dir. Zahiri âlem ve ona ait bilgiler değersiz ve 

kötülüğe ait olduğu için gerçek kurtuluĢa vesile olamaz. Ancak ilahi kaynaklı olan 

“bâtın” ve onun bilgisi insanı kurtuluĢa ulaĢtırabilir.
639

 Bu bilgiyi elde etmek 

herkesin yapabileceği bir Ģey değildir. Bâtıni olmayan bir kimsenin bunu öğrenmesi 

zordur; “Zira Gnostik düalizmin çift kutuplu bakıĢ açısına göre zahirin görevi, bâtınî 

bilgiyi Ģeytan taraftarlarından gizlemektir. Zira bâtıni bilgi ilahi âlemden geldiğine 

inanılan bir bilgi olduğu için, bunu elde edenlere birtakım olağanüstü güçler de 

kazandırmaktadır”.
640

 Bâtınilere göre gizli bilgiye ancak yaratıcı tarafından seçilmiĢ 

resuller, nebiler ve imamlar ulaĢabilir. Bunun dıĢındaki halka düĢen ise seçilmiĢler 

liderlere itaat etmektir. Kurtarıcı bâtınî bilgiyi kiĢinin kendi baĢına elde etmesi 

mümkün değildir. Bunun üzerine ġii-Bâtıniler bu bilginin insanlara ulaĢtırılmasını 

sağlayan, zahir-batın düalitesine uygun bir imamet sistemi geliĢtirmiĢlerdir. Bir 

tarafta zahiri Ģeriatı getirmekle sorumlu olan nȃtıklar, diğer tarafta ise bu zahirin 

                                                 
636

 Onat, “Emeviler Devri ġiî Hareketleri ve Günümüz ġiîliği”, s. 118; Avcu, Ġslam‟ın Ġlk 

Marjinalleri, s. 266. 
637

 Gündüz, ġinasi, “Gnostik Antropoloji”, EKEV Akademi Dergisi, Yıl: 7, Sayı: 14 (KıĢ 2003), s. 3. 
638

 el-Büstî, “KeĢfü Esrâri‟l-Bâtıniyye ve Ğavar Mezhebihim”, s. 316. 
639

 Avcu, Ali, “Batıni Ekolleri Anlamada Anahtar Bir Kavram: Ezılle/Gölgeler Nazariyesi”. 

Cumhuriyet Ünivmittsi Ġlabiyaı Fakültesi Dergisi, sy. 2, c. XX, 2016, (101-135), s. 104, 105. 
640

 Avcu, “Batını Din AnlayıĢının Epistemik Temelleri”, s. 27. 



152 

 

altına gizlenmiĢ olan bâtını açıklamakla sorumlu olan sâmitler yani imamlar 

bulunmaktadır.
641

  

Bâtıni grupların kendi düĢünme biçimlerine uygun olarak ulûhiyet anlayıĢları 

da bir geliĢim seyri göstermiĢtir. Emeviler döneminde daha çok algılanamayan bir 

Tanrı anlayıĢı ve hulûl diyebileceğimiz, O‟nun insan bedeninde tecelli etmesi 

Ģeklinde bir ulûhiyet düĢüncesi var olmuĢtur. Ġmamet ve nübüvvet birlikte ele 

alınarak imamın, Tanrı‟nın beĢer suretindeki tezahürü olduğuna vurgu yapılmıĢtır.
642

 

Abbasiler döneminden itibaren ise algılanamayan Tanrının vasıfları ve Ondan tecelli 

eden varlıkların neler oldukları gibi konular tartıĢılmıĢtır. Ġmamlara tanrısal nitelikler 

yüklenerek karizmatik liderlere dönüĢtürülmüĢlerdir.
643

 

Ġlk dönem (hicri II. asır) Gulat ġii fırkalar liderlerini hulûl aracılığıyla 

meĢrulaĢtırmaya çalıĢmıĢlardır. Süreç içerisinde ortaya çıkan yeni fırkalarda ise, 

kendi imamlarıyla ilgili ulûhiyet iddiaları yerini geçmiĢin kutsanması ve idealize 

edilmesine bırakmıĢtır. Özellikle Hz. Ali, Hz. Fatıma, Hz. Hüseyin ve Selman-ı 

Farisi gibi Ģahıslar üzerinden yeni ulûhiyet teorileri oluĢturulmuĢtur. Bunu savunan 

ilk fırkalardan olan Albâiye Hz. Ali‟nin imamet makamının önderi olduğu için Hz. 

Muhammet‟ten üstün olduğunu ileri sürmüĢtür.
644

 Bu zihniyete göre Hz. 

Muhammed, Hz. Ali, Hasan, Hüseyin ve onun soyundan devam eden imamlar 

seçilmiĢ, hatadan ve günahtan arındırılmıĢtır. Ġnsan ancak bu imamlara bağlanır ve 

inanırsa kurtuluĢa erebilir. Her çağın imamı Kur‟an‟ın tevilini yeniden yapar, ihtiyaç 

varsa Ģeriat hükümlerini kaldırır ve yeniler. Ġlim nȃtık imama ilahi olarak verilir. Bu 

kimse Ģeriatın bazı yönlerini genel halka açıklar ve ancak çok az sayıdaki vasi ya da 

sȃmite gizli anlamları öğretir. Aynı Ģekilde sȃmit de bunu yalnızca havassa 

açıklayabilir.
645

  

                                                 
641

 Avcu, “Gnostik „Kurtarıcı Bilgi‟ (Gnosis) AnlayıĢı ve Ġsmaililik‟teki Tezahürleri”, s. 340. 
642

 Mazzaoui, Michel M, The Origins of the Safawids: Sî'ism, Sûfism, and the Gulât,  Franz 

Steiner Verlag Gmbh, Wiesbaden, 1972, s. 71-76;  Avcu, Ġslam‟ın Ġlk Marjinalleri, s. 214; Yazar, 

Ġlyas, “Bȃtınilik Üzerine Bir Ġnceleme”, http://web.deu.edu.tr/ilyas/yayinlarim/batinilik.htm. 
643

 Ebu Mansur göğe yükselerek Tanrı ile görüĢüp konuĢtuğunu ve kendisinin gökten düĢen tanrısal 

bir parça olduğunu iddia ederek karizmasını arttırmaya çalıĢmıĢtır. Bkz. el-Kummî, Kitâbu‟l- 

Makâlât, s. 46-47; en-Nevbahtî, Fıraku‟Ģ- ġîa, s. 34-35. 
644

 el-Kummî, Kitâbu‟l- Makâlât, s. 59; ġiî Fırkalar, s. 161. 
645

 Daftary, Ġslam'da Entelektüel Gelenekler, s. 110, 111. Gazalî, bâtınîliğin bilgi felsefesini ve 

imam teorilerini incelemiĢ ve eleĢtirmiĢtir. Bâtınîlerin kendi teorileriyle bile çeliĢkiye düĢtüğünü 

 



153 

 

Liderin hulûl fikri etrafında yüceltilmesi bir yönüyle ona bağlılığı garanti 

altına alma giriĢimidir. Bu durum liderlere karizmatik bir güç katar. Güçlü ve 

etkileyici liderler bâtınî fırkaların tipik özelliklerinden biridir.
646

 Bâtıni 

epistemolojinin doğal bir sonucu olarak resuller, nȃtıklar, Ģeyhler, dȃȋler, gavslar 

tartıĢmasız “karizmatik” liderlerdir. Gnostik bilgi felsefesi geleneğine göre din-dünya 

iĢleri ayrımı olmadığı için dini liderler kendilerine tabi olan halkın tüm sorunlarında 

yol göstericiydiler. Gaybın sırlarına vakıf olduğuna inanılan bu liderler karizmatik 

bir üne kavuĢmaktaydılar. Bu açıdan bâtınî toplulukların liderlerine kuvvetli 

bağlılıklarının psiko-sosyal etmenler kadar itikadȋ temele oturduğu da söylenebilir.
647

 

Ancak karizmatik liderlere olan bağlılıkları bâtınî fırkaların kurumsal bir bütünlük 

oluĢturmalarının önüne geçmiĢtir. Liderlerin kiĢisel özelliklerinden dolayı etkili 

olamadıkları zamanlarda bu hareketler etkinliklerini kaybetme riski taĢımaktadır. 

Bilginin bâtın ve zahir Ģeklinde ikili ayrıma tabi tutulması doğal olarak hem 

seçilmiĢ kabul edilen liderlerde hem de müritlerinde ciddi çeliĢkilere neden olacağı 

kanaati oluĢturmaktadır. Her dini liderin hakikati kendine göre tanımlama hakkına 

sahip olduğu düĢünüldüğünde yaĢanacak tezatların nasıl bir boyuta ulaĢacağı 

anlaĢılabilir. Ancak bâtınî sistem içerisinde bu çeliĢkiler problem oluĢturmaz. 

Neticede seçilmiĢlerin gördükleri “asıl” âlemi avam görememektedir. Bu nedenle de 

yapacakları yorumlar “yanlıĢ” olacaktır.
648

 Bundan dolayıdır ki, “liderimizin bir 

bildiği vardır!” sözü bâtınî zihniyet içerisinde yaĢanan çeliĢkileri kamufle etmenin 

önemli bir aracı haline gelmiĢtir. Metotsuz yapılan yorumlar ve teviller zaman zaman 

çeliĢkilere ve aĢırılıklara neden olmaktadır.
649

 Bâtıni fırkalar açısından bu tezatlar ve 

                                                                                                                                          
belirten Gazalî, bâtınîlerin bir taraftan ayet ve hadislerin zahirlerini kabul etmezken, diğer taraftan 

seçilmiĢ imam dedikleri kimselerin sözlerinin zahiri olduğunu unuttuklarını ileri sürmektedir. Her 

türlü akıl yürütmeyi reddeden bâtınîliğin ancak bireysel inkiĢafla hakikate ulaĢacağını ve bunun da 

aktarılabilecek, sistemli bir bilgi olamayacağını vurgulamaktadır. Bkz. Gazâlî, Bâtınîliğin Ġçyüzü, s. 

72, 81, 85 vbĢ. 
646

 Weber tarafından bilim diline kazandırılan karizma kavramı bireysel liderlik, içsel irade ve 

denetim, kahramanlık, kendine has bilgelik, seçilmiĢlik gibi vasıflarla açıklanmaktadır. Bu tür 

liderlerin ruh-bedence özel yeteneklere sahip olduğuna inanılmıĢtır. Dolayısıyla kitlesinden mutlak 

itaat isterler. Ancak bireysel liderlik kurumsal yapılanmanın önüne geçtiği için çoğu zaman kalıcı 

olamazlar. Karizmatik liderleri en güçlü kılan yönleri kuĢkusuz din, büyücülük ve politik-ekonomik 

güçtür. Weber, Max, Sosyoloji Yazıları, çev. Taha Parla, ĠletiĢim, Ġstanbul, 1997, s. 325-329. 
647

 Avcu, “Batını Din AnlayıĢının Epistemik Temelleri”, s. 32. 
648

 Avcu, “Batını Din AnlayıĢının Epistemik Temelleri”, s. 35. 
649

 Yazar, Ġlyas, “Bȃtınilik Üzerine Bir Ġnceleme”, http://web.deu.edu.tr/ilyas/yayinlarim/batinilik.htm 



154 

 

aĢırılıklar hakikatin kendisinden veya bizim ona parça parça ulaĢmamızdan 

kaynaklanmaktadır. 

Bâtıni fırkalarla Ehl-i Sünnet çizgisindeki tarikatların bilgi anlayıĢları ve 

maddeye bakıĢlarındaki benzerliklere değinmek gerekmektedir. Zahir-bâtın ayrımı 

tasavvuf geleneğinde bâtınîlerin görüĢlerine benzemektedir. Bilgi bu gelenekte 

“ilahi” bir iĢaret ve mesaja dönüĢürken bu bilginin sahibi Ģeyhlere yüklenen anlamlar 

da bâtınîlerdeki anlayıĢa yakındır.
650

 Ġbn-i Arabi gibi öncü kimselerin söylediklerini-

yazdıklarını (zahiri ilimden ziyade) Allah‟tan aldıkları ilhamlar ve Peygamberden 

rüyalar vasıtasıyla öğrendikleriyle açıklamaları önemlidir. Bu bâtınî epistemoloji 

zamanla ĠĢrâkî tefsir geleneği ismiyle sistemleĢmiĢtir.
651

 KurtuluĢun bireysel değil 

ancak seçilmiĢ ma‟sum bir imama tabi olmakla gerçekleĢeceğine olan inanç 

bâtınîliğin en önemli vasıflarındandır. Bireyin özgür iradesini kullanarak akıl 

yürütmesi ve sadece zahiri bilgiye inanması ancak dalaletini artırır. Ehl-i beyte ve 

onların varisleri olan nȃtık ve sȃmitlere itaat etmeyenin kurtuluĢa eremeyeceği inancı 

ve tasavvuf geleneğindeki “ġeyhi olmayanın Ģeyhi Ģeytandır” anlamındaki yaygın 

ifade bâtınî zihniyeti yansıtmaktadır.
652

  

                                                 
650

 Câbirî Ġslam toplumlarında yaygın olduğu gözlemlenen lidere, Ģeyhe, otoriteye itaat kültürünün 

Arap kabile ve Ģehir geleneklerinde olmadığını iddia etmektedir. Ona göre Fars mirasının önemli bir 

vasfı olan dini & politik lidere metafizik önem atfederek itaat etme alıĢkanlığı Emevilerin iktidarlarını 

koruma refleksiyle Ġslam toplumlarına aktarılmıĢtır. Ġran toplumlarının geçmiĢinde derin izler bırakan 

ZerdüĢtlük, Maniheizm gibi ezoterik inançlarda dini-politik lider ayrımı yoktu. Liderin tanrısal 

vasıflara sahip olduğu inancı ve liderlere itaat ahlakı özellikle Abbasilerde değiĢik formlarda Ehl-i 

Sünnet devlet ve tarikat geleneğine geçmiĢtir. Câbirî‟ye göre bireysel aklı ve düĢünme yeteneğini 

öldüren itaat ahlakı sonraki asırlarda Ġslam toplumlarının donuklaĢmasına neden olmuĢtur. El-Câbirî, 

Muhammed Abid, Arap Ahlaki Aklı, çev. M. Çelik, Mana Yayınları, Ġstanbul, 2016, s. 159 vd. 

Ayrıca bkz. Watt, Ġslam DüĢüncesinin TeĢekkül Devri, s. 109-112; Lapidus, Ġslam Toplumları 

Tarihi: Hazreti Muhammed'den 19. Yüzyıla, c. I, s. 140, 146. 
651

 Tasavvuftaki bâtın ilmiyle bâtınî fırkaların bâtın ilminin aynı Ģeyler olup olmadığı tartıĢma 

konudur. Öncelikle mutasavvıfların bilgiyi zahir ve batın olarak ikiye ayırdığı belirtilmelidir. Bu ikisi 

arasında dengede olmak gerektiği genel kabulü vardır. Ancak bu ilke çoğu zaman birinin diğerine 

tercih edilmesine engel olamamaktadır. Bâtınî bilgiyi öne çıkaran mutasavvıfların batın ilmiyle 

nassların arkasındaki sırları bilmek, ibadetlerin hikmetini öğrenmek ve varlığın esrarını çözmek gibi 

gayeleri vardır. Çoğu Ehl-i Sünnet tarikatta teorik açıdan nazari bilginin reddedilmesi söz konusu 

değildir. “Zâhire aykırı düĢen her bâtın bâtıldır” anlayıĢı birçok mutasavvıfın düsturu olmuĢtur. 

Bâtınilikte olduğu gibi zahirin ardındaki hakikate ulaĢıp dini sorumluluklardan azade olma fikri 

yoktur. Tasavvufta bu ilmin halka açıklanması uygun görülmemiĢtir. Tasavvuf ile bâtınî düĢünce 

geleneği arasındaki benzerlikler için ayrıca bkz. Avcu, “Tasavvuf Batınilik ĠliĢkisi”; Uluçay, 

Bȃtınilik: Devlet-Din-Mezhep-MeĢrep-Tasavvuf-Hareket-ÇatıĢma-SavaĢ. 
652

 Avcu, “Tasavvuf Bȃtınilik ĠliĢkisi”, s. 132; Özköse, Kadir, “Tasavvuf Kültüründe Bâtın ve 

Bâtıni/Ledünnî Bilgi Kavramlarının Referans Çerçevesi”, Kur‟ân‟ın Bâtınî ve ĠĢârî Yorumu Semp. 

Kitabı, (59-83), Kuramer, Ġstanbul, 2018. 



155 

 

Bâtıni fırkaların bir diğer ortak özelliği de harf ve sayılara gizemli anlamlar 

yüklemeleridir. Harfler ve sayılara gizli anlamlar yüklenilmesiyle, sırların zulmet 

taraftarlarının ve ehil olmayan kimselerin eline geçmesinin önlenebileceğine 

inanılmaktadır. Nȃtık, sȃmit, resul, Ģeyh, dȃȋ gibi seçilmiĢler bu Ģifreli anlamları 

bilebilirler. Sonuçta harflere yüklenen bu gizem kutsal metnin dilini oluĢturan 

Arapça‟ya karĢı ayrı bir değer atfedilmesine neden olmuĢtur.
653

 Harflerin ve 

kelimelerin gizli anlamlarının olduğu inancı da Gnostik düalitenin ve epistemolojinin 

bir sonucudur. Buradan hareketle bâtınîler nassların tevilini iki tarzda yapmaktadır. 

Ayetlerin manalarına getirilen bâtınî yorumlara mana te‟vili ve ayetlerin harf sayısı 

ya da ebcet hesabıyla yapılan yorumlara da hurûfî te‟vil denilmiĢtir.
654

 Bâtıniler 

harfler ve sayılara yüklenen hususi anlamların seçilmiĢ imamlar ve rehberler 

sayesinde öğrenileceğine inanmaktadır. Bu anlayıĢın Hz. Ali‟nin sağlığında bile 

görüldüğü bilinmektedir. Her ġii grup te‟vili kendisine göre yorumlamıĢtır. Mesela 

Ġbâhilik bazı ġii kollarında sapkınlık derecesine varırken Câferilik ve Zeydilik 

kollarında haramlardan ve ibadet sorumluluklarından kaçınma Ģeklinde 

yorumlanmamıĢtır.
655

 

Bazı Bâtınilerin te‟vil anlayıĢları çerçevesinde ibadetle ilgili nassları da 

yorumladıkları görülür. Dinin açık emirleri ve yasakları kabul edilen namaz kılmak, 

oruç tutmak, hacca gitmek, zinadan uzak durmak, kumar oynamamak gibi ilkelerinin 

batına vakıf olamamıĢ avam için geçerli olduğu kabul edilir. Sırlara vakıf olan veya 

böyle birine intisap edip bâtınî topluluğa giren kimseler için bu emir ve yasaklar özel 

anlamlar ifade etmektedir. Ġbadetleri yapmayı gereksiz gören ve haramları kabul 

etmeyen bu kural ibâha Ģeklinde tanımlanmaktadır. Her Ģeyi mubah gördükleri 

gerekçesiyle sıklıkla ibâhiyye Ģeklinde de bilinmektedirler.
656

 Toplumsal anlamda 

bâtınîlerin dıĢlanmasında bu düsturlarının önemli bir yeri olmuĢtur. Bu sebeple yeni 

bir kiĢi veya topluluğa tebliğ yapmak istediklerinde yakın iliĢkiler geliĢene kadar 

takiyye yapmaları normal görülebilir.  

                                                 
653

 Avcu, “Batını Din AnlayıĢının Epistemik Temelleri”, s. 35-36; Schimmel, Annemarie, Ġslamın 

Mistik Boyutları, çev. Ergun Kocabıyık, Kabalcı Yayınları, Ġstanbul, 2004, s. 427-444. 
654

 Ġlhan, “Bâtıniyye”, s. 193. 
655

 Uludağ, Süleyman, “Bâtın Ġlmi”, Ġslam Ansiklopedisi, TDV, 5, 188-189. Ankara, 1992, s.188. 
656

 Hammâdî, Muhammed, Batıniler ve Karmatilerin Ġç Yüzü, Sebil Yayınları, Ġstanbul, 2004, s. 25; 

ed-Deylemî, 1938: 45; Çubukçu, Ġbrahim Agah, “Ġbahȋlik ve Bâtınilik”, A. Ü. Ġlahiyat Fakültesi 

Dergisi, sy. XVIII, 1970, (67-70), s. 68. 



156 

 

Mehdici din anlayıĢı da bâtınî fırkaların tipik özelliklerinden biridir. Her 

devrin seçkinleri kabul edilen liderler ancak kendi toplumlarını kurtarmakla görevli 

ve sırların sadece bir kısmına vakıfken mehdinin tüm insanlığı kurtarmakla görevli, 

âlemin tüm sırlarına vakıf olacağı düĢünülmektedir.
657

 Sırların seçkinler vasıtasıyla 

tâbîlere aktarılması bâtınî topluluklarda baĢka bir problemi ortaya çıkarmıĢtır. 

Zulmet ile nurun devam eden mücadelesinde zulmet taraftarlarının ancak bâtınî 

sırları öğrenerek güçleneceğine inanılmaktadır. Dolayısıyla sırların korunması önem 

arz etmektedir. Bunun için Bâtınilikte takiyye, kimliğini ve inancını saklamak için 

yalan söylemek önemli bir düstur haline gelmiĢtir.
658

 

Bâtınilerin ortak noktalarından bir diğeri ise çalıĢmamızın ana çerçevesini 

oluĢturan tenasüh; yani ölümden sonra ruhun baĢka bir bedende tekrar dünyaya 

geldiğine dair inançtır. Bâtıni mezhepleri tetkik eden Bağdâdî,
659

 ġehristȃnî ve Ġbn 

Hazm gibi baĢlıca makâlât ve fırak yazarları onların bu yönüne dikkat çekmiĢ ve 

tenasüh inancı hakkında malumatlar vermiĢlerdir. Burada en dikkat çeken Ġbn 

Hazm‟ın tenasühe inananları iki baĢlık altında toplamasıdır. Bunlardan bir grup 

ruhların sadece ayrıldıkları cesetler cinsinden bedenlere girebildiğini savunmaktadır. 

BaĢka varlıkların bedeninde dirilme fikri bu grupta görülmemektedir. Tenasüh fikrini 

savunanlardan ikinci guruba göre ise ruh bir cesetten çıktıktan sonra baĢka bedenlere 

göç etmektedir. Bu ikinci gruptaki tenasühçülere göre insan ruhu cezalandırılmak 

                                                 
657

 Avcu, “Batını Din AnlayıĢının Epistemik Temelleri”, s. 39; Kutlu, Sönmez, “Beklenen Kurtarıcı 

ĠnanıĢına Dayalı Siyasi ve Dini Hareketlerde Mehdilik Tipolojileri”, Beklenen Kurtarıcı Ġnancı, edt. 

Yusuf ġevki Yavuz, Kuramer Yayınları, Ġstanbul, 2017, s. 298-311. 
658

 Dalkılıç, Mehmet, “Sembolik Anlatımın Siyasal Bir Araç Olarak ĠĢlevselleĢmesi ve Bâtınî 

Mezheplerde Gizli Dil”, Dinbilimleri Akademik AraĢtırma Dergisi, c. V, Sy. 2, 2005, s. 131-134; 

Avcu, “Batını Din AnlayıĢının Epistemik Temelleri”, s. 36-38.  
659

 Bağdadî Ġslam coğrafyasında tenasüh fikrini savunan Bâtınîleri Ġslam öncesi ve Ġslam sonrası 

tenasühçüler olarak ikiye ayırmaktadır. Filozoflar, Sümeniyye ve Mâneviyye (Maniheistler) Ġslam‟dan 

önce yeniden bedenlenme fikrini savunan bâtınî topluluklardı. Bunlardan ilk ikisi âlemin kıdemini 

savunmuĢ, ahiret ve ölümden sonra dirilip hesap vermeyi reddedip insan ruhunun mükâfat ve cezası 

için farklı varlıklarda yeniden bedenleneceğini iddia etmiĢlerdir. Bağdadî, Sümeniyye‟nin duyularla 

algılananlar dıĢındaki varlıkları reddetmesine karĢın ruhların yeniden diriliĢini savunmasını ĢaĢırtıcı 

bulmuĢtur. Mâneviyye, yani Maniheistlerin ise tenasüh fikri Ģöyle özetlenebilir; iyi kimselerin 

(sıddıkûn) ruhları ölüm sonrasında feleğin üstündeki Nur‟a gider ve ebedi olarak orada kalırlar. Kötü 

ruhlar (ehlu‟d-dalâle) ise temizleninceye kadar hayvan bedenlerinde dirilirler. Nihayetinde arınıp 

Nur‟a ulaĢırlar. Bağdadî Ġslam toplumunda tenasühe inanan Bâtınîleri, Beyâniyye, Cenâhiyye, 

Kaderiyye ve Hattâbiyye Ģeklinde sıralamaktadır. Bunun yanında hulûle inanlar ise Rafızilerden 

Râvendiyye ve Sebeiyye‟dir. Bu gruplar Allah‟ın ruhunun imamlara geçtiğini ve dolayısıyla Ali‟nin 

aslında Allah‟ın ruhunu taĢıdığını iddia etmekteydiler.
 
 Bkz. Bağdadî, Mezhepler Arasındaki 

Farklar, s. 208, 209. 



157 

 

için canlı, cansız ve hayvan bedenlerinde yeniden dünyaya gelebilir. Tenasühe ve 

insan dıĢındaki varlıklarda dirilmeye inanan Ġslam fırkalarına göre ruh, ceza ya da 

mükâfata göre çeĢitli Ģekillerde yeniden bedenlenir.
660

 ġehristani bu ikinci grubun 

tenasühün dört kısım olduğuna inandıklarını nakletmektedir. Bunlar: Nesh, Mesh, 

Fesh ve Resh‟tir. Nesh, ruhun insan bedeninden yine bir insan bedenine intikaline 

verilen isimdir. Genelde mükâfatı içerir. Bu terimin aynı zamanda reenkarnasyonu 

karĢıladığı söylenebilir. Mesh, ruhun günahlarından dolayı insan bedeninden hayvan 

bedenine intikaline verilen addır. Fesh, geçmiĢ yaĢamlarından dolayı cezanın o 

raddeye varmasıdır ki ruh bitki, ağaç ya da çiçeğe intikal eder. Resh ise ruhun 

kendisine verilen cezalara rağmen vazifesini yapmaması durumunda gerilemenin had 

safhaya ulaĢmasıyla cansızlar varlıklara intikal etmesidir.
 661

 

ÇalıĢmamızda tenasüh ve ilgili kavramları Gulat-ı ġia, Fatimilik ve Karmati 

Ġsmaililik, Nusayrilik, Yezidilik, Dürzilik ile Alevilik ve BektaĢilik baĢlıkları altında 

ayrı ayrı ele almaya çalıĢacağız.  

2.2. GULAT ġĠA  

ġiilik, sahabe arasında vukubulan hadiselerde Hz. Ali taraftarlığı olarak 

baĢlamıĢ daha sonralarıysa Emeviler karĢıtı bir söylem olarak Ehl-i Beyt 

taraftarlığına dönüĢmüĢtür. Ancak hicri I. asrın son çeyreğinden itibaren siyasi 

taraftarlık itikadi alana taĢınmıĢ; imameti bir inanç esasına dönüĢtüren ġii karakterli 

pek çok fırka ortaya çıkmıĢtır.
662

 Söz konusu itikadi farklılaĢmanın ilk tezahürleri 

Muhtâr es-Sekafî hareketinde görülecektir.
663

 Özellikle Muhtar‟ın öldürülmesinden 

sonra büyük ölçüde mevaliden teĢekkül eden taraftarları içerisinde kendilerine 

Keysaniyye (Haşebiyye) denilen hareket ilk itikadi ġiiliğin temsilcileri olarak 
                                                 

660
 Ġbn Hazm tenasüh fikrini savunanlardan birinci gurubun da Dehrîler olduğunu ifade etmektedir. 

Ġkinci grubta bulunan Zekeriya Râzî, Mu‟tezilî Ahmet b. Hâbıt, Ahmet b. Nanûs ve Ebu Müslim el-

Horasanî‟ye göre tenasüh bir ceza ve mükâfat Ģeklidir. Bkz. Ġbn Hazm, el- Fasl, c. I, s. 90; Baloğlu, 

“Ġbn Hazm'da Tenasüh..,”, s. 54, 58. 
661

 ġehristȃnî, Milel ve‟n-Nihal, s. 160. 
662

 Zeydiyye dıĢındaki ġiiler için Râfıza kavramı da kullanılmıĢtır. Daha ziyade hakaret amaçlı 

kullanılan bu kavramın hicri ikinci asrın ilk yarısından itibaren ortaya çıktığı düĢünülmektedir.  Bkz. 

NâĢî el-Ekber, Kitâb Usûl‟n-Nihâl, s. 46. 
663

 Bozan, Ġmâmiyye ġiasıʼnın OluĢumu: Mâsum Oniki Ġmam Ġnancının Ortaya ÇıkıĢı, ĠSAM 

Yayınları, Ankara, 2018, s. 57 vd. 



158 

 

görülebilir.
664

 Böylece bir kısım mevalinin mücadelesi, Ehl-i Beyt taraftarlığından 

kurumsal bir çerçeveye evrilmiĢtir.
665

 Ġtikadi kimliğe bürünen Keysaniyye, hicri I. 

asrın son çeyreğinden itibaren Vasilik, Beda, Gizli Ġlim, Mehdilik, Gaybet, Rec‟at 

gibi ilk ġii fikirleri ileri sürmeye baĢlamıĢtır.  Özellikle 81/700 yılında Muhammed b. 

Hanefiyye‟nin ölümü üzerine onun ölmediğini ve bir gün mehdi olarak döneceğini 

iddia etmiĢtir.
666

 

Keysaniyye‟nin ardından hicri I. asrın son çeyreğiyle II. asrın baĢlarında Hz. 

Ali ve Ehl-i Beyt etrafında aĢırı fikirler öne süren HâĢimiyye, Cenâhiyye, Kerbiyye 

ve Rizâmiyye, Gurâbiyye, Beyaniyye, Muğiriyye ve Mansuriyye gibi ġii-Batini 

karakterli baĢka hareketler de ortaya çıkmıĢtır.
 667

 Söz konusu ġii-Batini karakterli 

hareketlerin inanıĢları tetkik edildiğinde kendi sosyal, kültürel ve dini farklılıklarını 

yaĢatabilme imkânı buldukları anlaĢılmaktadır. Böylece, Ġslam‟la kültürel etkileĢim 

yaĢanmıĢ ve heterodoks muhalefet kültüründen ilham alan farklı dini okuma 

biçimleri ortaya çıkmıĢtır.
668

  

Bu durumda ilk ġiiliğin siyasi bir hareket olarak baĢladığı, hicri birinci asrın 

son çeyreğinden itibaren itikadi bir kimliğe büründüğü, ardından gelen diğer ilk ġii-

Bâtinî hareketlerin ise gulat karakterli olduğu söylenebilir.
669

 

2.2.1. Gulat ġii Fırkalarda Tenasühe Zemin OluĢturan Ġnançlar 

Hicri I. asırdan baĢlayıp II. asırda artan ve Alioğulları etrafında ortaya çıkan 

Gulat ġii fırkaların bir takım aĢırı fikirlere sahip olduklarını görmekteyiz. Bu 

                                                 
664

 Onat, Hasan, Emeviler Devri ġiî Hareketleri ve Günümüz ġiiliği, Endülüs Yay, Ġstanbul, 2016, 

s. 89-106; ġenzeybek, Aytekin, “Muhtâr es-Sakafi‟nin Hayatı Bağlamında Ġlk Keysani Fikirlerin 

Ortaya ÇıkıĢı”, Marife, c. 15, 2015, Sy. 2, s. 356-357; Bozan, “ġii Fırkaların Tasnifi (Nispet 

Edildikleri Ġmamlar Eksenli Bir Deneme), Dicle Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, c. VI, Sy. 1, s. 

21-37, s. 35. 
665

 Onat, Emeviler devri ġiî Hareketleri ve Günümüz ġiîliği, s. 105. 
666

 Detaylar için bkz. Onat, Emeviler Devri ġiî Hareketleri ve Günümüz ġiiliği, s. 122 vd; 

ġenzeybek, “Muhtar es-Sakafi‟nin Hayatı Bağlamında Ġlk Keysâni Fikirlerin Ortaya ÇıkıĢı”, s. 362-

363; Avcu, Ġslam‟ın Ġlk Marjinalleri, s. 63; Bozan, Ġmâmiyye ġiasıʼnın OluĢumu, s. 57 vd. 
667

 NâĢi, Usûl‟n-Nihâl, s. 30; ġehristânî, el-Milel ve‟n-Nihâl, c. I, s. 169. 
668

 Câbirî, Muhammed Âbid, Arap-Ġslâm Aklının OluĢumu, çev. Ġbrahim Akbaba, Kitabevi Yay. 

Ġstanbul, 2001, s. 67. 
669

 Bozan, Metin, “ġiilik”, Modern Ġran Ansiklopedisi, Ed. Umut BaĢar, Ġram Yayınları, Ankara, 

2022, s. 875. 



159 

 

fırkaların öne sürdükleri görüĢlerin tarihsel ve kültürel zemini yakından 

incelendiğinde aynı coğrafyada varlık bulmuĢ birtakım kadim din ve inanıĢlarla 

iliĢkili oldukları anlaĢılabilmektedir.
670

  

Alioğullarının ilahlaĢtırılmasıyla baĢlayıp imamet doktriniyle sonuçlanan ġii-

Batini nazariye, rec‟at ve tenasüh inançlarıyla bir tür felsefi temel kazanmıĢtır.
671

 Bu 

çerçevede ulûhiyet, kozmoloji, hulûl, tefvîz
672

, Nur'dan yaratılma, imamet-nübüvvet 

ve ahiret konularında farklı itikadi fikirler ileri sürmüĢlerdir.
673

 Bunlar arasında 

özellikle bilgi ve varlığa iliĢkin düalist bakıĢ açısı, nübüvvetin sürekliliği, mehdilik, 

aĢırı tevil, rec‟at ve antropomorfist tanrı anlayıĢı gibi hususlar da oldukça dikkat 

çekicidir.  

Gulat ġia‟nın temel vasıflarının baĢında gelen düalist varlık ve bilgi 

anlayıĢları tetkik edildiğinde onların, âlemin düalist yapısının yanı sıra insanın da 

düalist bir yapıda yaratıldığını düĢündükleri görülmektedirler.
674

 Nitekim 

Muğiriyye‟ye göre önce gölgeler sonra bedenler yaratılmıĢtır. Ġlk yaratılan da Hz. 

Peygamber ve Hz. Ali‟nin gölgeleridir.
675

 Düalist varlık anlayıĢının örneklerini 

Mansûriyye‟de de görmekteyiz. Onlara göre âlem gökyüzü ve yeryüzü olarak ikiye 

ayrılmıĢtır. Bunların arasındaki bağlantıyı da imamları Ebû Mansûr kurmaktadır.
676

 

Varlıktan yola çıkarak bilgi de zahiri ve batıni olarak düalist Ģekilde ele alınmıĢtır. 

Bâtıni ya da irfani özel bilgiyi Allah sadece seçtiği kullarına yani imamlara 

vermektedir. Dolayısıyla bu bâtıni bilgiler Hz. Peygamber‟den Hz. Ali‟ye ve ondan 

                                                 
670

 en-Nevbahtî, Fıraku‟Ģ- ġîa, s. 25; ġehristȃnî, Milel ve‟n-Nihal, s. 153; Bağdadî, Mezhepler 

Arasındaki Farklar, s. 31-38.  ġii-bâtınî karekterli bu fırkaların eski Ġran dinlerinden ve 

Hristiyanlıktan da etkilendiği düĢünülmektedir. Watt, Ġslam DüĢüncesinin TeĢekkül Devri, s. 53-56. 
671

 Nitekim tanrısal ruh bir peygamberden diğerine geçmekte ve her birinde doğan aynı tannsal ruh 

sebebiyle gerçek peygamber mütemadiyen geri gelmektedir. Bu anlamda Muhammed‟in geri geliĢi de 

Ali ve evlâtları için iddia olunmaktadır. Wellhausen, Ġslamiyetin Ġlk Devrinde Dinî -Siyasî 

Muhalefet Partileri, s. 152-153. 
672

 Bazı aĢırı ġîa fırkalarında görülen, âlemin yaratılıĢı ve idaresinin, âhirette ceza ve mükâfat verme 

iĢinin Hz. Peygamber ile Hz. Ali ve imamlara havale edildiği Ģeklindeki düĢünce; iradî fiillerin 

meydana getirilmesinin Allah tarafından tamamen insanlara bırakılması anlamında bir terim. Bkz. Öz, 

“Müfevvida”, ĠA, TDV, Ankara, 2020, c. 31, ss. 499-500.  
673

 Onat, Emeviler Devri ġiî Hareketleri ve Günümüz ġiiliği, s. 122 vd.; ġenzeybek, “Muhtar es-

Sakafi‟nin Hayatı Bağlamında Ġlk Keysâni Fikirlerin Ortaya ÇıkıĢı”, s. 362-363; Avcu, Ġslam‟ın Ġlk 

Marjinalleri, s. 63. 
674

 el-Kâ‟bî, Kitâbu‟l-Makâlât, s. 98-99; ġehristânî, el-Milel ve‟n-Nihal, c.I, s. 208; Bağdadî, 

Mezhepler Arasındaki Farklar, s.180. 
675

 EĢ‟arî, Makâlatu‟l-Ġslamiyyîn, s. 38; ġehristânî, Milel ve‟n-Nihal, c.I, s.161-162, 208. 
676

 Makrîzî, el-Mevâ‟iz ve‟l- Ġ‟tibâr, c.IV, s.183. 



160 

 

diğer imamlara geçmektedir. Bu bilgi mirasının aktarımı tenasüh yoluyla nesilden 

nesile devam etmektedir.
677

 

ġii Gulat hareketlerinin en belirgin özelliklerinden biri de nübüvvetin 

sürekliliği düĢüncesidir. Onlara göre nübüvvet vazifesi Hz. Peygamber‟den sonra da 

devam etmekte ve Allah‟ın insanlarla iletiĢimi sürmektedir. Hz. Âdem ile baĢlayan 

nübüvvet vazifesi Hz. Peygamber ile bitmemiĢ; ondan sonra da Hz. Ali ile devam 

etmiĢtir.
678

 Ancak ilginçtir ki, her bir gulat fırka nübüvvetin kendi imamları ile 

birlikte son bulduğunu iddia etmiĢlerdir.
679

 Hatta onlar peygamber olduğunu iddia 

ettikleri imamlarının vahyi doğrudan Allah‟tan aldığını savunmaktadırlar.
680

 Bu 

düĢünce de bizi özel-gizli bir bilgi ve bu bilgiyi elinde tutan kurtarıcı bir mehdi 

inancına götürmektedir. Kurtarıcı beklentisi Gulat ġii düĢüncenin temel 

inançlarındandır. Onlar imamlarının ilahi bilginin muhatabı ve ölümsüz olduklarına, 

gaybete girmiĢ olsalar bile bir gün geri dönüp dünyada iyiliği ve adaleti 

sağlayacaklarına inanmaktadırlar.
681

 Dolayısıyla kurtarıcı fikri yani, Gulat ġia‟nın 

imamet ve nübüvvet anlayıĢları çerçevesinde ĢekillenmiĢ olan kurtarıcı beklentisi 

bizi tenasüh inancına götürmektedir.  

ġii Gulat‟ın en ayırt edici özelliklerinden bir diğeri insan biçimci yani 

antropomorfik ulûhiyet anlayıĢıdır.
682

 Tanrı adeta bir insana benzetilmektedir. 

Gulat‟taki bu anlayıĢ Gnostik düĢüncede de oldukça benzer Ģekilde yer almaktadır.
683

 

Onlar Tanrı‟yı baĢı, elleri, kolları, bacakları olan, konuĢabilen bir erkeğe 

                                                 
677

 Taberî, Târîh, c.VI, s.82-87. 
678

 Kummî- Nevbahtî, ġiî Fırkalar, s. 102-103; Bağdadî, Mezhepler Arasındaki Farklar, s. 31. 
679

 el-Kâ‟bî, Kitâbu‟l-Makâlât, s.100; Koçak, “Gnostik Geleneğin Erken Dönem ġiilik‟teki 

Tezahürleri”, s. 215-216. 
680

 EĢ‟arî, Makâlatu‟l-Ġslamiyyîn, s.7; Kummî- Nevbahtî, ġiî Fırkalar, s.144-145. 
681

 Kummî- Nevbahtî, ġiî Fırkalar, s. 124; ġehristânî, el-Milel ve‟n-Nihal, c.I, s.207; Bağdadî, 

Mezhepler Arasındaki Farklar, s.19; Koçak, “Gnostik Geleneğin Erken Dönem ġiîlik‟teki 

Tezahürleri”, s. 217-218. 
682

 NâĢî, Usûl‟n-Nihâl, s. 40; EĢ‟arî, Makâlatu‟l-Ġslamiyyîn, s.7; Bağdadî, Mezhepler Arasındaki 

Farklar, s.182; ġehristânî, Milel ve‟n-Nihal, c.I, s. 208. 
683

 Detaylı bilgi için bkz. Koçak, “Gnostik Geleneğin Erken Dönem ġiîlik‟teki Tezahürleri: ġiî Gulat 

Örneği”, s. 197-211. 



161 

 

benzetmektedir. Hatta Ebu Mansur Tanrı‟nın kendisiyle konuĢtuğundan ve baĢını 

okĢadığından bahseder.
684

 

Gulat ġia‟nın bu antropomorfik ulûhiyet anlayıĢının bir diğer boyutu ve belki 

de en önemlisi ise hulûl ve tenasühe zemin hazırlamıĢ olmasıdır. Onlar 

peygamberleri ve kendi imamlarını ilah olarak görmektedirler.
685

 Kadim din, kültür 

ve medeniyetlerdeki ilahi ruhun seçkin Ģahsiyetlerde bilhassa 

krallarda/imparatorlarda tezahür etmesi ya da hükümdarın tanrısal yönüne yapılan 

vurguyu Gulat ġîa‟nın imam ve liderlerini tanrılaĢtırmasında da görmekteyiz. Batınî 

karakterli ġiî gulât fırkaların çoğunda Hz. Ali, hem Allah hem rab hem de yaratıcı 

konumundadır. AĢırı ġiî fırkalar henüz ilk teĢekkül süreçlerinde imamlarını Allah‟a 

ve Allah‟ı da imamlara benzetmeye baĢlamıĢlardır. Tanrı‟yı kendi mertebesinden 

beĢer mertebesine indirerek ve imamlarına ulûhiyet atfederek aynı Ģekilde 

peygamberlerin de ilahi tarafının olduğunu ileri sürmüĢlerdir. Dolayısıyla bu,  ilahi 

ruhun peygamberlerden imamlara intikali Ģeklindeki tenasüh anlayıĢı aslında hulûl 

inancının bir parçası sayılabilir.
686

  

Gulat ġia‟ya göre Allah önce Hz. Âdem‟e hulûl etmiĢ, ondan bütün 

peygamberlere tenasüh yolu ile geçmiĢ ve Hz. Muhammed‟den sonra da Hz. Ali‟ye 

ve onun evlatlarına tenasüh yolu ile geçmiĢtir.
687 

Oradan da kendi 

                                                 
684

 Kummî- Nevbahtî, Fıraku‟Ģ-ġia, s. 144-145; Koçak, “Gnostik Geleneğin Erken Dönem ġiîlik‟teki 

Tezahürleri”, s. 201. 
685

 Bağdadî, Mezhepler Arasındaki Farklar, s.20; Kummî- Nevbahtî, Fıraku‟Ģ-ġia, s.110-111. 

Hulûl iddiasında bulunan ve Bâtınîliğin ilk dönem güçlü temsilcilerinden birisi de Mukannâiyye 

hareketidir. 770‟li yıllarda uzun süreli bir isyan çıkaran el-Mukanna kendisinin aslında Allah‟ın 

tezahürü ve hatta kendisi olduğunu ileri sürmüĢtür. Peygamberler Hz. Âdem, Hz. Nuh, Hz. Ġbrahim, 

Hz. Muhammed ile beraber Ali ve oğullarıyla Ebu Müslim suretinde göründüğünü iddia etmiĢtir. el-

Mukanna‟nın ulûhiyet iddiasında temel dayanaklarından birisi kuĢkusuz kendi ruhunun 

dönüĢümüydü. Öleceğini ve tekrar baĢka bedende imam olarak dünyaya geleceğini savunmuĢtur. 

Ölümünden sonra savunucuları bu düĢünceleri sistemleĢtirdiler ve aĢırı MüĢebbihe fırkasıyla 

benzeĢtiklerinden Mukannaiyye ismini aldılar Bkz. Öz, Mustafa, “Mukanna„ el-Horasânî”, Ġslâm 

Ansiklopedisi, c. 31, TDV, Ankara, 2006, (124-125), s. 124; Erkan Göksu, “Horasan'ın Peçeli 

Peygamberi: Mukanna el-Horasani”, https://www.beyaztarih.com/Islam-tarihi/horasanin-peceli-

peygamberi-mukanna-el-horasani. (11.08.2017). 
686

 Bulut, Halil Ġbrahim, Ġslam Mezhepleri Tarihi, DĠB Yay. Ankara, 2016, s. 361; es-Sâmirâî, 

Abdullah Selûm, el-Ğulüv ve‟l- Fıraku‟l-Ğâliyye fi‟l- Hadârati‟l- Ġslâmiyye, Dâru‟l Arabiyye, 

Bağdat, 1988 (3. Baskı), s. 128-129. 
687

 Ebu‟l-Kâsım Abdillah b. Ahmed b. Mahmûd el-Belhî el-Kâ‟bî (319/931), Kitâbu‟l-Makâlât ve 

me‟ahu „Uyûnu‟l-Mesâil ve‟l-Cevâbât, thk. Hüseyin Hansu- Râcih Kurdî- Abdulhamîd Kurdî, 

Kuramer Yayınları, Ġstanbul 2018, s. 92-93; EĢ‟arî, Makâlatu‟l-Ġslamiyyîn, s. 11; Kummî- Nevbahtî, 

Fıraku‟Ģ-ġia, s. 141. Bağdâdî‟ye göre onlar ilahi ruhun Hz. Ali‟de hulûl ettiğine inanıyorlardı. 

 



162 

 

imamları/liderlerine intikal ettiğini ileri sürmüĢlerdir. Nitekim bunlardan bir kısmı 

Ali‟den sonra da imamlarda ilahi bir parçanın (cüz‟i ilahi)  tenasüh ettiğine 

inanıyorlardı.
688

 Böylece Gulat ġiiler Allah‟ın ruhunun önce peygamberlere 

geçtiğini, sonra Ali‟ye intikal ettiğini oradan da imamlarda tecessüm ettiğini 

söylemiĢlerdir. Bununla da kalmayarak Allah‟ın ruhunun intikal etmesinin 

davetçileri arasında da gerçekleĢtiğini, bir imamdan diğerine nakledildiğini ve bu 

Ģekilde imametin bir Ģahıstan diğerine geçtiğini ilan etmiĢlerdir. 
689

 Kâmiliyye 

fırkasının kurucusu Ebu Kâmil, imametin bir nur olduğunu ve bir kiĢiden diğerine 

intikal ettiğini söylemiĢtir.
690

 Bunun gibi Mansuriyye de imametin Muhammed Bâkır 

ile sona erinceye kadar Ali‟nin çocukları etrafında döndüğünü ve kendisinin de onun 

halefi olduğunu iddia etmiĢtir.
691

 

ġii gelenekten farklılaĢarak 19. yy‟da Ġran‟da ortaya çıkan Bâbilik-Bahâilik 

hareketinde de antropomorfik ulûhiyet anlayıĢının farklı bir tezahürünü görmekteyiz. 

Bu açıdan Bahai dinindeki, Tanrının belirli devirlerde insanlarda tecelli etmesini 

anlatan “mazhar” kavramı dikkat çekicidir. Onlara göre Tanrı kavranamaz ve 

algılanamaz olduğundan kendisini insanlara tanıtmak için seçkin bazı kimselerde 

sıfatlarıyla zuhur etmesi gerekmektedir. Tanrı mazharı olan kimseler O‟nun kudret 

ve güzelliğini yansıtan aynalardan baĢka bir Ģey değildirler. Buna göre Tanrı bütün 

peygamberlerde ve son olarak da Bahâullah‟ta tecelli etmiĢtir. Bâb ve Bahâullah 

Allah‟ ın tezahürüdürler. Ancak Abdulbaha, ġevki Efendi ve Yüce Adalet Evi de, 

Bâb ve Bahâullah‟tan ayrı Ģeyler değildirler. Burada tecelli inancının insandan sonra 

bir kuruma eklemlenmesi ya da tanrısal yetkinin bir kuruma verilmesi Ģeklindeki 

                                                                                                                                          
Bağdâdî, el-Fark Beyne‟l-Fırâk, tahk. Muhammed Muhyiddin Abdul Hamid, Mektebetü‟l Asriyye, 

Beyrut, 1995, s. 272. 
688

 ġehristânî, el-Milel ve‟n-Nihal, c. I, s. 203-204. Gulat fırkalardan biri olan Beyâniyye de 

kurucuları Beyân hakkında benzer iddialarda bulundular. Allah‟ın ruhunun ona yerleĢtiğini, 

peygamberlerde ve imamlarda ikâmet ederek birinden diğerine geçtiğini savundular. Bkz. el- 

Ġsferâyînî, Ebu‟l Muzaffer, et-Tebsîr fi‟d-din ve Temyizü‟l- Fırkati‟n-Nâciye, tahk. Kemal Yusuf 

el-Hût, Âlemü‟l Kütüb, Beyrut, 1983, s. 124. 
689

 Abdullah b. Muaviye b. Cafer‟in tâbileri olan Cenâhiyye fırkası gibi Hattâbiyye, Râvendiyye, 

Harbiyye ve diğer bazı fırkalar da imamları hakkında benzer iddialarda bulunmuĢlardır. Bkz. el- 

Ġsferâyînî, et- Tebsîr, s. 124; Bağdâdî, el-Fark Beyne‟l-Fırâk, s. 272; Nevbahtî- Kummî, Fıraku‟Ģ- 

ġîa, tahk. Abdu‟l Mun‟ım el- Hafinî, Dâru‟r- ReĢâd, Kahire, 1992, s. 47. 
690

 ġehristânî, el-Milel ve‟n-Nihal, c. I, s. 205. 
691

 Bağdâdî, el-Fark Beyne‟l-Fırâk, s. 243-244.  



163 

 

farklı bir yaklaĢımla karĢı karĢıyayız.
692

 Kadiyaniliğin kurucusu Mirza Gulam 

Ahmed de zıllî-burûzi nübüvvet ve avatarlık gibi iddialarla ortaya çıkmıĢtır. Nitekim 

o kendisinin Hz. Muhammed‟in mükemmel bir tezahürü olduğunu ve diğer tüm 

peygamberlerle de aynı asıldan olduğunu iddia etmiĢtir. 
693

 

Dikkat edilirse Gulat ġia, imamlarda bulunduğuna inandıkları ilahi ruhun 

tenasüh yoluyla varislerine intikal ettiğini kabul etmekle baĢlayarak, imametin de bu 

Ģekilde imamlara ya da liderlerine intikal ettiğini ileri sürmüĢlerdir. Kadıyanilik gibi 

bazı hareketler de bu fikirleri çağrıĢtıran zıllî-burûzi nübüvvet, avatarlık gibi 

iddialara sahip olmuĢlardır.  

Gulat ġia‟da tenasüh fikri de yukarıda zikredilen görüĢlerle ilintili ve içiçe 

geçmiĢlikler Ģeklinde karĢımıza çıkmaktadır. 

2.2.2. Gulat ġia‟da Tenasüh ve Ġlgili Unsurlar 

Kaynaklarda zikredildiğine göre, Keysâniyye‟nin alt fırkalarından bazıları 

tenasüh ve hulûl düĢüncesini kabul eden ġii Gulat fırkaların baĢında yer alır.
694

 Onlar 

Allah‟ın ruhunun Muhammed b. Hanefiyye‟ye, ondan da oğlu HâĢim‟e geçtiğini 

iddia ederler.
695

 Hatta Keysâniyye‟den bir grup sadece Allah‟ın ruhunun değil, bütün 

insan ruhlarının tenasühünü savunurlar. Hz. Ebû Bekir ve Ömer‟in ruhlarının katır ve 

                                                 
692

 Hz. Bahaullah: Bahaullah‟ın Sesi, çev. Mecdi Ġnan, Dizerkonca Mat., Ġstanbul, 1987, s. 6, 36; 

Türkiye Bahai Toplumu, DıĢ ĠliĢkiler Temsilciliği, “Bahai Dininde Tanrı AnlayıĢı”, Bir Dünya 

Tanrı, Edt. Mustafa Tekin, Rağbet Yay., Ġstanbul, 2022, s. 184-185. 
693

 Kadıyâniliğin de temelde hulûle dayandığını söyleyebiliriz. Öncelikle dini konularda otorite olma 

düĢüncesi üzerinden müceddidlik iddiasıyla ortaya çıkan Mirza Gulam Ahmed, bir süre sonra 

nübüvvete giden yolda mesih, mehdi, muhaddes hatta Hindular için de beklenen KriĢna Avatar 

olduğunu ilan etmiĢtir. Mirza Gulam Ahmed Hint kültürüyle harmanladığı peygamberlik iddiasını zıllî 

ve bürûzî nübüvvet anlayıĢında temellendirmiĢtir. Hint kültüründeki Avatar inancını, Hz. 

Peygamber‟in kendisinde “bürûz” ederek belirmesiyle iliĢkilendirmiĢ ve kendisini Hz. Peygamber‟in 

avatarı olarak takdim etmiĢtir. Bu iddianın o coğrafyanın kültürel kodlarıyla uyumlu olmasının yanı 

sıra ġii-Gulat fırkalardaki nübüvvetin kesintisizliği düĢüncesinden de beslendiği düĢünülebilir. 

Ayrıntılı bilgi için bkz. Friedmann, Yohanan, Prophecy Continuous: Aspects of Ahmedî Religious 

Thought and Its Medieval Background, Oxford University Press, India, 2003, s. 142; Küçüköner, 

“Mirza Gulam Ahmed ve Ahmedîlerin Mirza Gulam Ahmed Telakkisi”, s. 119-222, 293-295. 
694

 Her ne kadar Bağdâdî, Tenasüh ile ilgili ilk olarak Sebeiyye‟nin adını veriyorsa da bunun 

anakronizm olduğu söylenebilir. Zira ilk Sebei fikirlerin tarih sahnesine çıkıĢı daha geç 

dönemlerdedir. Bu hususta değerlendirmeler için bkz. Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki Farklar, s. 

189-190; ; Avcu, Ġslam‟ın Ġlk Marjinalleri, s.185. 
695

 Kummî- Nevbahtî, ġiî Fırkalar, s. 111, 148-149, 161; Buckley, R. B., “The Early Shiite Ghulah”, 

Journal of Semitic Studies, Volume XLII, Issue 2, 1997, s.303. 



164 

 

merkebe geçtiğini, bunların susuz bırakılıp iĢkence edilmesi gerektiğini kabul 

ederler.
696

Ayrıca kendilerine muhalefet eden, hakkı olmadığı halde imameti gasp 

eden kimselerin ruhlarının da hayvan bedeninde kıyamete kadar ıstırap halinde 

yaĢayacağına inanırlar.
697

 

Keysaniyye‟nin bir alt kolu olan Kerbiye de hulûl ve tenasüh fikrini 

savunanlardan olmuĢtur. Fırkanın bazı mensupları, Muhammed b. Hanefiyye‟nin 

öldüğünü ve ruhunun oğlu Ebu HaĢim‟e geçtiği, mehdi olarak saklananın da Ebu 

HaĢim olduğu ve zuhur ederek dünyaya hâkim olacağını iddia etmiĢlerdir. Bu 

söylemde gnostik gelenekte var olan ilahi ruhun seçilmiĢ elçilerin bedenlerinde 

deveran etmesi inancının ilk izleri görülmektedir.
698

 Yine Kerbiye‟ye nispet 

edilenlerden biri olan Hamza b. Umâre‟nin, Muhammed b. Hanefiye‟nin ulûhiyetini, 

kendisinin ise onun imamı ve nebisi olduğunu iddia etmesi bâtınî epistemolojideki 

antropomorfist tanrı anlayıĢının ilk örneklerinden birisidir. Hamza, semadan 

kendisine yedi sebep indirildiğini ve bunların yardımıyla yeryüzüne hâkim olacağını 

iddia etmiĢtir.
699

 

Gulat çevrelerin örneklerinden birisi de Harbiye/Harisiye çizginde ortaya 

çıkmıĢtır. Abdullah b. Amr b. Harb imametin Ebu HaĢim‟den kendisine intikal 

ettiğini söyleyerek imametin HâĢimî soyun dıĢına çıkmasını meĢrulaĢtırmıĢtır.
700

 O, 

bu meĢruiyeti gnostik gelenekteki ilahi ruhun maddi formda zuhur etmesi 

düĢüncesiyle temellendirmiĢtir. Ona göre ilahi nur el-Hanefiyye‟den sonra Ebu 

HaĢim‟in bedeninde tezahür etmiĢ, onun ölümünden sonra da kendisine intikal 

ederek onu seçilmiĢ bir imam konumuna yükseltmiĢtir.
701

  

Harbiye‟den devraldıkları mirası Horasan‟a taĢıyarak oradaki bir takım 

Maniheist ve Mazdekî unsurlarla birleĢtiren Cenahiye fırkası da oldukça marjinal 

söylemler geliĢtirmiĢtir. Onlar, gölgeler nazariyesini, tenasühü ve devrî tarih 

                                                 
696

 Ġbn Hazm, el-Fasl, c.V, s.40; Avcu, Ġslam‟ın Ġlk Marjinalleri, s. 224-225; Koçak, “Gnostik 

Geleneğin Erken Dönem ġiîlik‟teki Tezahürleri”, s. 206. 
697

 el-Kâ‟bî, Kitâbu‟l-Makâlât, s. 512.  
698

 el-Kummî, ġiî Fırkalar, s. 112; Avcu, Ġslam‟ın Ġlk Marjinalleri, s. 74. 
699

 en-Nevbahtî, Fıraku‟Ģ- ġîa, s. 25; el-Kummî, Kitȃbu‟l- Makâlât, s. 32-33; Avcu, Ġslam‟ın Ġlk 

Marjinalleri, s. 76. 
700

 Bkz. el-Kummî, Kitâbu‟l- Makâlât, s. 38-40; en-Nevbahtî, Fıraku‟Ģ- ġîa, s. 28-30; Avcu, 

Ġslam‟ın Ġlk Marjinalleri, s. 92-93.  
701

 ġehristȃnî, el-Milel ve'n-Nihal, s. 152; Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki Farklar, s. 186. 



165 

 

anlayıĢını savunmuĢlardır. Abdullah b. Muaviye‟nin Hz. Âdem‟den beri hulûl 

yoluyla gelen ilahi nura sahip olmanın ötesinde ilah olduğunu ileri sürmüĢlerdir.
702

 

Cenâhiyye bütün ruhların tenasühe uğradığını, Allah‟ın ruhunun da ilk olarak Hz. 

Âdem‟e ondan da Abdullah b. Muaviye‟ye intikal ettiğini iddia etmiĢtir.
703

  

Abbasiler adı etrafında bir takım aĢırı söylemler geliĢtiren Ravendiyye 

fırkası
704

 Abbasi halifesi Ebu Cafer el-Mansur‟un ilah, Ebu Müslim el-Horasani‟nin 

de nebi olduğu Ģeklinde aĢırı iddialarda bulunmuĢlardır.
705

 Bu söylem özünde 

Horasan mevalisini ön plana çıkararak HâĢimî ve mevali soylarının uzlaĢtırılma 

çabasıdır. Hulûl burada önemli bir görev üstlenmiĢtir. 

Bir diğer Gulat fırka olan Beyâniyye ise Allah‟ın tıpkı bir insan suretinde 

olduğunu söylemiĢtir. Onlara göre Allah‟ın ruhu Hz. Âdem‟den baĢlamak üzere 

bütün peygamberlere geçmiĢ; en son Hz. Peygamber‟e geçen ilahi ruh, sonra Hz. 

Ali‟ye, ondan oğlu Muhammed b. Hanefiyye‟ye, onun oğlu Ebû HâĢim‟e ve en son 

da Beyân b. Sem‟ân‟a intikal etmiĢtir.
706

 Beyân b. Sem‛ân sadece kendisinin değil, 

bütün peygamberlerin de ilah olduklarını ve aynı Ģekilde imamların da ilah olduğunu 

iddia etmiĢtir.
707

 

Kufe‟deki Gulat toplulukların en önemlilerinden bir diğeri de Muğîriye‟dir.
708

 

Antropomorfist Tanrı anlayıĢı da Muğiriyye‟nin inançları arasındadır. Onların 

                                                 
702

 Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki Farklar, s. 189-190; Avcu, “Bâtıni Ekolleri Anlamada Anahtar 

Bir Kavram Ezılle AnlayıĢı”, s. 101-135. 
703

 EĢ‟arî, Makâlâtü‟l-Ġslâmiyyin, s. 25.  
704

 Ravendiyye, imametin Hz. Peygamber‟den amcası Abbas‟a geçtiğini öne sürmüĢtür. Bkz. el-EĢ‟arî, 

Makâlâtü‟l-Ġslâmiyyin, s. 52-53; el-Kummî, Kitâbu‟l- Makâlât, s. 65; en-Nevbahtî, Fıraku‟Ģ- ġîa, 

s. 42. 
705

 en-Nevbahtî, Fıraku‟Ģ- ġîa, s. 46; el-Kummî, Kitâbu‟l- Makâlât, s. 69. 
706

 Bunlar Ezeli Ġlah‟ın nurdan bir insan gibi ancak organlarının ise normal insanlar gibi olduğunu ileri 

sürmüĢlerdir. Bkz. el-Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki Farklar, s. 180, 181; Tucker, William F., 

Mahdis and Millenarians Shî‟ite Extremists in Early Muslim Iraq, Cambridge University Press, 

New York, 2008, s. 35. 
707

 Bağdadî, Mezhepler Arasındaki Farklar, s.20, 186, 199, 209; Tucker, William F., “Beyan b. 

Sem‟an ve Beyâniyye: Emevî Irak‟ının ġiî AĢırıları”, çev. Yusuf Benli, Dinbilimleri Akademik AraĢtırma 

Dergisi, c. III, Sy. 1, 2003, s. 225-226. Buna göre peygamberliğin döngüsel bir biçimde sürekli 

deveran ettiği görülmektedir. Bu döngüsellik düĢüncesi Beyân‟ın yaĢadığı coğrafyada var olan 

Maniheist düĢünce yapısıyla birebir uyuĢmaktadır. Zira Maniheizm‟deki döngüsel peygamberlik 

inancına göre peygamberler sürekli dünyaya geri gelmektedirler. Bkz. Burkitt, F. C., The Religion of 

the Manichees, Cambridge University Press, Cambridge, 1925, s. 38; Tucker, “Beyan bin Sem‟an ve 

Beyâniyye: Emevî Irak‟ının ġiî AĢırıları”, s. 223-224. 
708

 Araplardan ve mevaliden oluĢan aĢırı fikirlere sahip Muğiriyye mensupları Emeviler döneminde 

isyan etmiĢler ve cezalandırılmıĢlardır. Kendilerini Emevilerden kurtaracağına inandıkları Muhammed 

 



166 

 

nurdan kral Tanrı anlayıĢları ve bu kralın Ġsm-i Azam
709

 tacı baĢında olduğu halde 

âlemi yaratması düĢüncesi, o dönemde aynı coğrafyada yaĢadıkları Sabiîlerin “Nur 

Kralı” inancıyla oldukça benzemektedir.
710

 Muğiriyye‟nin bir baĢka inanıĢı da 

ezille/gölgeler nazariyesidir. Bu teoriye göre Allah ilk olarak Hz. Peygamber‟in 

gölgesini yaratmıĢ ve onu daha bir gölge iken insanlığa son peygamber olarak 

görevlendirmiĢtir.
711

 ġii Gulat‟ta ise Hz. Peygamber ile birlikte Hz. Ali‟nin gölgesi 

de ilk yaratılandır.
712

 Bu inanç tefvîz kavramıyla ifade edilir. Buna göre, Allah önce 

Hz. Muhammed ve Ali‟yi yaratmıĢ ve diğer varlıkları yaratma iĢini de bu ikisine 

havale etmiĢtir.
713

 Sonraki süreçte Gölgeler Nazariyesi/Ezılle anlayıĢına dayalı 

düalist bir âlem anlayıĢı da geliĢmiĢ ve bunun bir sonucu olarak içinde yaĢanılan 

âlem, gerçek âlemin bir gölgesi olarak görülmeye baĢlanmıĢtır.
714

 Böylelikle Gulat 

ġia imamlarını da ilahi âlemdeki ulûhiyetin yeryüzündeki yansımaları olarak kabul 

etmiĢtir.  

                                                                                                                                          
b. Abdillah en-Nefsü‟z-Zekiyye‟nin imam ve mehdi-kaim olduğuna, mehdi olarak zuhuruna kadar da 

Muğire‟nin imametinin devam edeceğine inanmıĢlardır. Bkz. Taberî, Târih, c. II, s. 1622; EĢ‟arî, 

Makâlatu‟l-Ġslamiyyîn, s. 8; Kummî- Nevbahtî, Fıraku‟Ģ-ġia, s. 190; ġehristânî, Milel ve‟n-Nihal, 

c. I, s. 208-209; Tucker, William F., Mahdis and Millenarians Shî‟ite Extremists in Early Muslim 

Iraq, Cambridge University Press, New York, 2008, s. 58. 
709

 Muğîre‟nin bâtınî kültüre sunduğu katkı, Ġsm-i Azam sırrı anlayıĢını mehdi inancıyla iliĢkili olarak 

dillendirmesidir. Bu anlayıĢa göre sır kabul edilen bâtınî bilgi metafizik bir güç olarak görülmüĢ, onu 

elde edenin bir takım ilahi güçlere sahip olacağı iddia edilmiĢtir. Bu inanıĢa göre, kaim mehdi 

Nefsü‟z-Zekiyye‟nin ortaya çıkmasıyla onun için diriltilen on yedi kiĢiye Ġsm-i Azam‟dan bazı harfler 

öğretilecek ve onlar bu harfler sayesinde ordulara karĢı galip geleceklerdir.
 
 Bkz. Bağdadi, Mezhepler 

Arasındaki Farklar, s.184; Ka‟bî, Kitâbu‟l-Makâlât, s. 99; Tucker F. William, “Âsiler ve 

Gnostikler: El-Muğîre Ġbn Sa‟id ve Muğiriyye”, çev. E. Ruhi Fığlalı, AÜĠFĠĠD, c. V, Ankara, 1982, s. 

213, 216; Avcu, Ġslam‟ın Ġlk Marjinalleri, s. 130, 131. Eski Mısır anlatılarında ve de Mazdek 

dininde de bu inancın kadim geçmiĢine dair iĢaretler vardır. Bu harfler sayesinde krallar, olağanüstü 

bir bilgiye ve güce sahip olmaktadır. Muğiriyye‟yenin bazı fikirlerinin, Ġslâm dıĢı bir takım inanç ve 

kültürlere özellikle Mandeanlara ve Aziz Markos‟un fikirlerine benzediği görülmektedir. O dönemde 

Irak‟ta, pek çok Mandean yaĢamaktaydı. Bunlar arasındaki fiziksel ve inançsal yakınlık kayda 

değerdir. ġehristânî, el-Milel ve‟n-Nihal, c.I, s.294-296; Frazer, James G., The Golden Bough: 

Taboo and the Perils of the Soul, New York, 1935, c. III, s. 387-389; Tucker, “Asiler ve Gnostikler: 

el-Muğire Ġbn Sa‟id ve Muğiriyye”, s. 209-210. 
710

 ġehristânî, Milel ve‟n-Nihal, c. I, s. 207-208; Bağdadi, Mezhepler Arasındaki Farklar, s.182-

183; EĢ‟arî, Makâlatu‟l-Ġslamiyyîn, s. 37; Gündüz, ġinasi, “Sabiîlik”, DĠA, Ġstanbul, 2008, c. 

XXXV, s. 342. 
711

 EĢ‟arî, Makâlatu‟l-Ġslamiyyîn, s. 38; Bağdadi, Mezhepler Arasındaki Farklar, s. 183. 
712

ġehristânî, el-Milel ve‟n-Nihal, c.I, s.161-162; Tucker, “Asiler ve Gnostikler: el-Muğire Ġbn Sa‟id 

ve Muğiriyye”, s. 213.  
713

 Tucker, William F., Mahdis and Millenarians Shî‟ite Extremists in Early Muslim Iraq, s. 66. 
714

 Avcu, Horasan-Maveraünnehir‟de Ġsmailîlik, Marmara Akademi Yayınları, Ġstanbul, 2018, s. 

75. 



167 

 

Hicri II. asrın ortalarında dikkat çeken bir baĢka Gulat topluluk Ebu‟l-

Hattab‟a nispet edilen Hattabiye‟dir.
715

 Ebu‟l-Hattab kendisinin Cafer-i Sadık‟ın 

sȃmiti, naibi ve vasisi olduğunu, Ġsm-i Azam‟ı bildiğini hatta kendisinin Allah 

tarafından gönderilen bir melek ve bir hüccet olduğunu iddia ediyordu.
716

  

Hattabiye‟nin alt gruplarından biri olan Bezîğiye, Cafer-i Sadık‟ın ulûhiyetini 

savunurken
717

 Muammeriye, Ebu‟l-Hattab ve Cafer‟in gök tanrısının katından gelen 

iki büyük melek olduklarını, Muammer‟in de yer tanrısı olduğunu ileri sürüyordu.
718

 

Daha sonra bâtınî akımlarda sistemleĢecek olan bu yeni söylem, tanrının tecellisi 

olan iki varlığı, Külli Akıl ve Külli Nefs‟i düalist bir çerçevede ele almaktadır. Buna 

göre Külli Akıl ve Külli Nefs‟in tecellileri Cafer-i Sadık ve Ebu‟l-Hattab‟dır. 

Muammer kendisini de ilahi âlemdeki daha alt nurani bir varlığın yansıması olarak 

görmektedir.  

Bezîğiye fırkası tenasüh düĢüncesinde yeni bir yaklaĢım geliĢtirerek ruhun 

tekâmül aĢamalarında bâtınî bilgi seviyesinin de arttığını, dolayısıyla sonraki 

nesillerin öncekilerden daha üstün olduklarını ileri sürmüĢtür.
719

 Onlara göre 

kendilerinden olanlar kullukları bitince melekler âlemine yükselerek yeryüzündekiler 

tarafından müĢahede edileceklerdir. 

Hattâbiyye fırkasının alt gruplarının tamamı imamların aynı zamanda nebi 

olduğunu söylerken içlerinden bazıları da imamların ilah olduklarını ileri 

sürmüĢlerdir. Onlara göre Allah‟ın kendisine ruhundan üflediği kimse Hz. Âdem 

                                                 
715

 Abbasi hilafetinde ortaya çıkan yeni bir kozmolojik ve itikadȋ söylem geliĢtiren Hattabiye‟de 

günümüz bâtınî topluluklarında var olan birçok düĢünceyi ve tavrı görmekteyiz. Ġsmaili hareketin 

oluĢumunda etkin rol alan Ebu‟l Hattab ve arkadaĢları, eski Orta Doğu dinleri, Yeni Platoncu felsefe 

ve Hermesçilikten etkilenerek batıni düĢüncenin inanç yapısını kurmuĢlardır. Ġsmaili çizginin ana 

bünyesini oluĢturan Hattabiyye‟nin temel iddiası nâtık-sâmit ayrımıydı. Her dönemde biri 

konuĢan/nȃtık, diğeri susan/sȃmit iki vazifeli elçinin olması gerektiğini savunuyorlardı.. Bağdâdî, el-

Fark Beyne‟l- Fırak, s. 191; EĢ‟arî, Makâlâtu‟l-Ġslâmiyyîn, s. 41; Nevbahtî, Fıraku‟Ģ- ġîa, s. 57-

58; Onat, ġii Fırklar, s. 196. 
716

 el-Kummî, Kitâbu‟l- Makâlât, s. 51; en-Nevbahtî, Fıraku‟Ģ- ġîa, s. 37-38; Bağdâdî, el-Fark 

Beyne‟l-Fırâk, s. 191, 192. Bağdâdî‟ye göre, Câfer es-Sâdık Ebu‟l-Hattab‟ın iddialarını duydu ve 

bunu reddetti. Sonraki süreçte Ebu‟l-Hattab‟a uyanlar Ali ve oğullarının Tanrının oğulları, Câfer es-

Sâdık‟ın ilah ancak Ebu‟l-Hattab‟ın onlardan daha yüce bir ilah olduğunu ileri sürmüĢlerdir. Bkz. 

Bağdâdî, el-Fark Beyne‟l- Fırâk, s. 191-192. 
717

 el-EĢ‟arî, Makâlâtu‟l-Ġslâmiyyîn, s. 42; Bağdâdî, el-Fark Beyne‟l-Fırâk, s. 192. 
718

 el-Kummî, Kitâbu‟l- Makâlât, s. 53; en-Nevbahtî, Fıraku‟Ģ- ġîa, s. 39. 
719

 ġehristânî, Milel ve‟n-Nihal, s. 183; Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki Farklar, s. 192; EĢ‟arî, 

Makâlâtu‟l-Ġslâmiyyîn, s. 43. 



168 

 

olmakla birlikte kendi imamları Ebu Hattâb ve Cafer b. Muhammed ilahtır.
720

 

Bunlardan biri olan Muammeriyye‟de hulûl ve tenasüh inançları iç içe geçmiĢtir. 

Onlar imamları Muammer‟in ve Ebu Hattab‟ın ilahlığına inanırlar. Kendi fırka 

mensuplarının da ölmediğini, benzer bedenlerde tenasühe uğrayarak vazifeleri 

bittikten sonra melekût âlemine yükseldiklerini iddia etmiĢlerdir.
721

  

Hattabiyye‟nin alt fırkalarından birisi olan Muhammise fırkasının tenasüh 

düĢüncesinde ise ruh sadece insan ve hayvanlar arasında değil yiyecek, içecek, taĢ, 

toprak, giysi ve her türlü eĢyaya geçebilir.
722

 Bunu Ġsra 50-51. ayetlerin teviline 

dayandırırlar.
723

 Hicri III. asrın baĢlarında varlık gösteren Muhammise‟ye göre 

kendilerinden olmayanların ruhları canlı cansız her türlü varlığa intikal edebilir. Bu 

onların cehennemidir. Kendi inananlarının ruhları ise adeta bir gömleği çıkartıp 

diğerini giyer gibi yedi kez sadece insan bedeninde tenasühe uğrar. On bin sene olan 

her bir devrin sonunda marifet sınırına ulaĢır ve nurani âleme intikal eder.
724

 Burada 

dikkatimizi çeken “gömlek” benzetmesi Dürzilikteki tekammus ve Alevi-

BektaĢilerdeki don değiĢtirme inançlarını hatırlatmaktadır. 

                                                 
720

 EĢ‟arî, Makâlâtu‟l-Ġslâmiyyîn, s. 29. 
721

 EĢ‟arî, Makâlâtu‟l-Ġslâmiyyîn, s. 29-30. Ancak ġehristani‟ye göre bu fırkalardaki hulûl 

düĢüncesinin ne tür bir hulûl olduğu tespit edilmelidir. Zira ġehristȃnî hulûlü cüzi ve külli olarak ikiye 

ayırır. GüneĢin pencereden aksetmesi veya kristale yansıması cüzi hulûl; meleğin bir Ģahıs olarak 

ortaya çıkması veya Ģeytanın bir hayvan olarak zuhur etmesi de külli hulûldür. Onun bu açıklaması ilk 

ġiî-Bâtınî ekollerin hulûl inançlarını doğru bir Ģekilde anlamamıza imkân sağlamaktadır. Bu 

fırkalardaki hulûl düĢüncesi daha çok cüzi hulûle uygun düĢmektedir. Yani imamlara atfedilen 

tanrısallık yalnızca bir yansımadan ibarettir. Gulât bu durumu Ezılle Teorisiyle açıklamaktadır. 

Teoriye göre tüm ilahi varlık âlemi Tanrı‟daki nurun taĢması sonucunda meydana gelmiĢtir. Maddi 

âlem de ilahi âlemin yansımasından ibarettir. Bu anlayıĢın gereği olarak da ilahi âlemdeki varlıklar 

yeryüzüne yansıyarak maddi suretler halinde ortaya çıkmaktadırlar.
 
 Bkz. ġehristȃnî, Milel ve‟n-

Nihal, c. I, s. 178. GeniĢ bilgi için bkz. Avcu, Ġslam‟ın Ġlk Marjinalleri, s. 365-366; “Batıni Ekolleri 

Anlamada Anahtar Bir Kavram: Ezılle/Gölgeler Nazariyesi”. Cumhuriyet Üniversitesi Ġlahiyat 

Fakültesi Dergisi, sy. 2, c. XX, 2016, (101-135); Tan, Muzaffer, “Tarihsel Süreçte Ġsmaililik ve 

YaĢadığı FarklılaĢmalar”, Fırat. Ünv. Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 17, Sy. 2, Elazığ, 2012, s. 113-

118. 
722

 el-Kummî, Kitȃbu‟l- Makâlât, s. 58-59.  
723

 “De ki: Ġster taĢ, ister demir, isterse kafanızda büyüttüğünüz baĢka bir yaratık olun, yine 

ölümden sonra mutlaka diriltileceksiniz.” 
724

 el-Kummî, Kitȃbu‟l- Makâlât, s. 58-59;  



169 

 

Görülmektedir ki tenasüh inancının ilk nüvelerine hicri II. asrın ikinci 

yarısında ortaya çıkan Gulat ġia fırkalarında rastlanmaktadır.
725

 Tenasüh bu 

fırkalarda farklı boyutlarla kendini göstermektedir. 

2.3. FATIMÎ VE KARMATÎ ĠSMAĠLÎLERĠ 

2.3.1. Tarihsel Analiz ve Yedi Devir DüĢüncesi 

Ġsmaililik ile ilgili meselelerde, mezhebin bütün tarihini kapsayacak bir 

formun tespit edilmesi ne teorik ne de pratik olarak mümkün değildir.
726

 Dolayısıyla 

Ġsmaili inanç esasları ve ibadetleri ile ilgili verdiğimiz bilgiler bütün dönemleri 

kapsamayabilir. Ancak çalıĢmanın odağını oluĢturan konularda mezhebi baĢlıca iki 

dönemde (Fatımi ve Karmati Ġsmaililiği olarak) ele almak yerinde olacaktır.
727

 

Cafer Sadık (148/765)‟ın ölümünden sonra imametin oğlu Ġsmail‟e, ondan 

sonra da Muhammed b. Ġsmail‟e geçtiğine ve onun kaim mehdi olduğuna inananlar 

Ġsmailiyye olarak adlandırılmıĢtır.
728

 Muhammed gaybete girdikten sonra onun dıĢ 

dünyayla bağlantısını dört temsilci (hüccet) vasıtasıyla kurduğuna inanan Bâtıniler 

yıllarca bu Ģekilde yönetildiler.
729

 Bâtıni tarihi Cafer Sadık‟ın ölümünden 899 yılına 

                                                 
725

 el-Kummî, Kitȃbu‟l- Makâlât, s. 48-50; en-Nevbahtî, Fıraku‟Ģ- ġîa, s. 35-37. 
726

 Mezhepler canlı organizmalardır, dolayısıyla bir mezhep hakkında bir dönem üzerinden 

oluĢturulan bir etiket tüm zamanlar için aynı Ģekilde kabul edilemez. Bkz. Tan, “Tarihsel Süreçte 

Ġsmâîlîlik ve YaĢadığı FarklılaĢmalar,” s. 142. Ġsmaililiğin tarihsel arka planında yer alan Mübarekiye 

bunun bir örneğini teĢkil eder. (Bkz. Muzaffer Tan, “Ġsmaili Davet: Sosyo-Politik GeliĢim Süreci”, 

Dinî AraĢtırmalar, 2015, cilt: 18, sayı: 47, s. 79-95.) 
727

 Ġtikadȋ konulardaki yakınlıkları ve ortak kozmogonik fikirleri sebebiyle onları aynı tarihlerde varlık 

gösterdikleri Ġhvân-ı Safâ ile de karĢılaĢtırmak mümkündür. Özellikle her iki grubun aynı coğrafyayı 

paylaĢmıĢ olmaları ve aynı teĢkilatlanma tarzına sahip olmaları iki topluluk arasındaki bağlantı 

düĢüncesini destekleyen unsurlardır. Ġhvân-ı Safâ, Karmatilerin kendi ideolojilerini yaymak için çeĢitli 

bölgelere giden dailerin yaptığı ilmi, dini ve sosyal propaganda faaliyetlerinin sonucunda ortaya 

çıkmıĢtır. Bu dönemdeki iktisadi ve sosyal sorunlar bu yayılıĢı hızlandırmıĢtır. Ġhvan-ı Safa o 

dönemde, hilafeti kasıp kavuran felaketlerden elbette etkilenmiĢ ve bu sorunların paralelinde bir takım 

fikirler geliĢtirmiĢtir. Ġhvan-ı Safa risaleleri bu anlamda Karmati örgütlenmesi için kaynaklık teĢkil 

etmiĢtir.  el-Ġdrisî, Ġmâduddîn b. Hasan b. Abdullah (872/1467), „Uyûnu‟l-Ahbâr, Thk. Mustafa 

Gâlib, Beyrut, 1986, c. IV, s. 367; Ekinci, Ortadoğu‟da Marjinal Bir Hareket: Karmatiler, s. 264;  

Massignon, Louis, “Karmatiler”, ĠA, c. VI, s. 355; Fahri, Macit, Ġslam Felsefesi Tarihi, s. 134; Halm, 

Heinz, “The Cosmology of the pre-Fatimid Isma‟iliyya”, s. 75; Ekinci, Ortadoğu‟da Marjinal Bir 

Hareket: Karmatiler, s. 266; Câbirî, Arap Aklının OluĢumu, s. 282-283. 
728

 Nevbahtî, Fıraku‟Ģ-ġî„a, s. 67; EĢarî, Makâlâtu‟l-Ġslâmiyyîn, s. 100; Bağdâdî, Mezhepler 

Arasındaki Farklar, s. 68; Avcu, Horasan-Maveraünnehir‟de Ġsmailîlik, s. 46.  
729

 Avcu, Horasan-Maveraünnehir‟de Ġsmailîlik, s. 252. 



170 

 

kadar Setr/Gizlilik dönemi, 899‟dan günümüze kadar da Zuhur/KeĢf dönemi olarak 

iki döneme ayrılır.
730

  

Muhammed b. Ġsmail‟in kaim imam ve mehdi olduğu, imametin de ondan 

sonra devam etmeyeceği düĢüncesi, ilk Fatımi halifesi Ubeydullah el-Mehdi‟nin h. 

280‟li yıllarda Ġsmâîlî davetin baĢına geçmesiyle birlikte sona ermiĢtir. Fatımî 

Bâtıniliği denen bu dönemde artık kaim mehdi olarak beklenen Muhammed b. 

Ġsmail‟in imameti fikri terk edilerek, yerine imametin onun soyundan olan imamlar 

ile devam edeceği düĢüncesi getirilmiĢtir.
731

 Irak bölgesindeki Ġsmâîlî davetin baĢ 

daisi Hamdan Karmat ve etrafındakiler ise bu yeni yoruma tepki göstererek eski 

imamet düĢüncesini devam ettirmiĢlerdir. Karâmita olarak adlandırılan bu kesim 

Muhammed b. Ġsmail‟i kaim mehdi olarak beklemeye devam etmiĢlerdir.
732

 

Ġsmaililiğin en dikkat çeken yönü Batini bir epistemolojiye sahip olması ve 

bu geleneğin mirasçısı olmasıdır.
733

 Nitekim Ġsmaililik‟te görülen rec‟at, insanın 

                                                 
730

 Nevbahti, Fıraku‟Ģ-ġî„a, s. 66; Kummî, Kitâbu‟l-Makâlât, s. 79; Ekinci, Abdullah, Ortadoğu‟da 

Marjinal Bir Hareket: Karmatiler, s. 245; Avcu, Horasan-Maveraünnehir‟de Ġsmailîlik, s. 280. 
731

 Kummî-Nevbahtî, ġiî Fırkalar, s. 196-197; EĢ„arî, Makâlât, s. 56; Daftary, Farhad, “A Major 

Schism in the Early Ismâ„îlî Movement”, SI, 1993, c. 77, s. 123-139; Tan, Muzaffer, “Tarihin Sonu: 

Ġsmâîlî Döngüsel Tarih AnlayıĢı”, s. 628. 
732

 Taberî, Târîh, c. X, s. 27; Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki Farklar, s. 47; ġehristânî, el-Milel 

ve‟n-Nihal, c. I, s. 29, 279-280; Avcu, Horasan-Maveraünnehir‟de Ġsmailîlik, s. 44-46. Karmatiler 

ayrıca 6. döngünün Hz. Muhammed‟le baĢladığına inanmakla birlikte Muhammed b. Ġsmail‟in de 7. 

döngünün son imamı ve nebisi olacağına inanmaktadırlar. Buna göre Ġsmail hem bir Mehdi hem bir 

Kaim olarak tarihin son devrinde ortaya çıkacak ve Ġslamı yürürlükten kaldıracaktır. Böylece 

dünyanın son çağı baĢlayacak ve artık yeni bir din gelmeyecektir. Ġsmail kendinden önce gelen tüm 

Ģeriatlarda gizlenmiĢ olan ve sadece bazı seçkin insanlara açılmıĢ hakikatleri anlatacaktır. Böylece son 

çağda insanlık bütün hakikatleri öğrenecektir. Bkz. el-Makrizî, Ahmed b. Ali (845/1442), Ġtti„âzu‟l-

Hunefâ bi Zikri Eimmeti‟l-Hulefâ, Thk. Cemâluddîn eĢ-ġeyyâl, Kahire, 1948, c. I, s. 34; Ekinci, 

Ortadoğu‟da Marjinal Bir Hareket: Karmatiler, s. 126; Günarslan, “Ağa Hanlar ve Günümüzdeki 

Faaliyetleri”, s. 40. 
733

 Bâtınîliğin Ġslam toplumundaki izlerini takip ettiğimizde ilk örneklerinden bir diğerinin de Ġran‟da 

geniĢ halk kitlelerinin henüz Ġslam‟la tanıĢması sürecinde yayılan Ebu Müslim Horâsânî isyanında 

görmekteyiz. Ebu Müslim‟in halkın kahramanı Ģeklinde ün kazanmasından sonra Emevilerin yıkılıĢı 

ve Abbasilerin kurulması onun halk nazarındaki saygınlığını artırmıĢtır. Ölümünden sonra Ebu 

Müslim ismi efsaneleĢti ve Sunpadh isyanında da (755) kitlelere ilham verdi. Mazdait bir isyan 

baĢlatan Sunpadh halkın teveccühünü kazanmak için onun ölmediğini, Mazdak ve Mehdi gibi tekrar 

dirileceği iddia edildi. Bu tarihlerde oldukça köklü bir geçmiĢe sahip olan Bâtınîliğin Ġslam karĢısında 

yeni var oluĢ stratejileri geliĢtirdiği açıktır. Detaylı bilgi için bkz. Daftary, Farhad, “Emeviler 

Döneminde ve Abbasilerin Ġlk Dönemlerinde Ġran, Horasan ve Mâverâünnehir‟deki Mezhebi ve 

Milliyetçi Hareketler”, s. 144-146; Dalkılıç, Mehmet, “Ehl-i Beyt‟in Bir Üyesi Olarak Ebû Müslim el-

Horasanî”, GeçmiĢten Günümüze Alevilik I. Uluslararası Sempozyumu, Bingöl Ünv. 2014, c. 2, 

ss. 565-576; Lapidus, Ġslam Toplumları Tarihi: Hazreti Muhammed'den 19. Yüzyıla, c. I, s. 129, 

130. 



171 

 

tanrılaĢtırılması, tenasüh, mehdi vb. inançların bâtınîlerde de bulunması bu 

gelenekler arasındaki iliĢkiyi mümkün kılmaktadır.
734

  

Ġlk Ġsmaililiğin geleneksel fikirlerini devam ettiren Karmatiler yedi devir ve 

yedi imam inancına sadık kalmıĢlar ancak bununla birlikte Hermetizm, Neo-

Platonizm ve Gnostisizm‟in güçlü tesirlerini de bünyesinde barındırmıĢlardır. 

Ġsmaililiğin reformcu kanadı olan Fatımiler ise mezhebe yeni bir yorum getirerek 

yedi devir ve yedi imam fikrinden vazgeçmiĢ ve imameti kıyamete kadar 

sürdürmüĢlerdir.
735

 Fatımi-Ġsmaililerinin sonsuz yedi devir düĢüncesine göre, 

Muhammed b. Ġsmail ilk yedi devrin mehdi ve kaimidir. Ondan sonra da sürekli yedi 

devirler gelecek ve bu, kıyamete dek sürecektir.
736

 Bu durumda her iki fırkada da 

vahyin devrî olduğu anlayıĢı olduğu anlaĢılmaktadır.
737

  

Ġsmaililer‟in devr anlayıĢlarına göre dünya hayatı da yedi devre ayrılmakta ve 

her devir nâtık adı verilen bir Ulu‟l-Azm peygamberle baĢlamaktadır. Aynı zamanda 

her devirde yedi imam ve nebi bulunmaktadır. Nâtık mertebesine yükselen yedinci 

imam, yeni bir Ģeriat getirerek önceki nâtıkın getirdiği Ģeriatı ortadan kaldırır. 

Natıkların yedincisi ise kendisinden önceki bütün Ģeriatları nesh edecek olan Kâimü‟l 

Kıyâme (Kıyamet Sahibi)‟dir.
738

 

                                                 
734

 Ayrıntılı tartıĢmalar ve kaynaklar için bkz. Ġlhan, “Bâtıniyye”, s. 190-194. 
735

 Kummî-Nevbahtî, ġiî Fırkalar, s. 202; Daftary, “A Major Schism in the Early Ismâ„îlî 

Movement”, SI, c. 77, 1993, s. 123-139; Tan, Muzaffer, “Tarihin Sonu: Ġsmâîlî Döngüsel Tarih 

AnlayıĢı”, 38. ICANAS: Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika ÇalıĢmaları Kongresi, c. II, Ankara, 

2008, s. 628. 
736

 Yani Karmatiler, imametle ilgili olarak ilk Ġsmaililerin öğretilerini savunmaya devam ederken, 

Fatımiler bu noktada yeni bir öğreti geliĢtirmiĢler ve 286/899 yılındaki Fatımi-Karmati 

bölünmesinden önceki ilk Ġsmaililer gibi Hz. Muhammed‟in Ģeriatına bağlı kalmaya devam 

etmiĢlerdir. Oysa Karmatiler bu konuda ciddi bir kafa karıĢıklığı yaĢamıĢlar, önemli bir kısmı 

Mehdi‟nin dönemi olan yedinci devirde olduklarını öne sürerek Hz. Muhammed‟in Ģeriatının sona 

erdiğine ve Ģeriatsızlık döneminin baĢladığına inanmıĢlardır. Bkz. Halm, Heinz, The Fatımids and 

their Traditions of Learning, London, I. B. Tauris & Co Ltd., 1997, s. 63; Ekinci, Abdullah, 

Ortadoğu‟da Marjinal Bir Hareket: Karmatiler, s. 60; Tan, Muzaffer, “Tarihsel Süreçte Ġsmaililik 

ve YaĢadığı FarklılaĢmalar,” Fırat Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, c. XVII, Sy. 2, 2012, s. 

113. 
737

 Daftary, The Isma‟ilîs: Their History and Doktrines, s. 211-212; Madelung, Wilferd, 

“Ġsmâîlîlik: Eski ve Yeni Davet”, çev. Muzaffer Tan, Dinî AraĢtırmalar, c. 9, Sy. 25, Ankara, 2006, 

s. 282; Tan, Muzaffer, “On the Ismaili Understanding of History: A Doctrine of Cyclical Time”, 

Journal of Islamic Research, Vol. 1, No: 2, 2008, 97-107. 
738

 Kummî/ Nevbahtî, ġii Fırkalar, s. 203; Avcu,  Horasan-Maveraünnehir‟de Ġsmailîlik, s. 255-

256; Tan, “Tarihin Sonu: Ġsmâîlî Döngüsel Tanrı AnlayıĢı”, s. 631; Günarslan, Hüseyin, “Ağa Hanlar 

ve Günümüzdeki Faaliyetleri”, Harran Ünv. SBE. BasılmamıĢ Doktora Tezi, ġanlıurfa, 2017, s. 35, 

 



172 

 

Devrî tarih anlayıĢını savunan Ġsmaililerin, yedi devir düĢüncesinde Harranlı 

Sâbiîler‟den esinlendikleri görülmektedir. Tıpkı Sâbiîler gibi yedi devri yedi 

gezegene nispet etmiĢ ve her devri de bir Natık‟a atfetmiĢlerdir.
739

 Buna göre Âdem 

peygamber, birinci devrin sahibi iken ceza ya da keĢf adı verilen yedinci devrin 

sahibi de Kâim olacaktır.
740

 Sâbiîler‟in yedi devir düĢüncesini andıran bu anlayıĢta 

tenasüh inancı da gnostik bir bakıĢ açısıyla temellendirilmiĢtir. Bu bakıĢ açısına göre 

mükemmelliği aramak için çıktığı yolda mahsur kalan Nefs, her bir Natık devrinde 

bazı ilahî sırlara vakıf olacaktır. Bu Ģekilde yedi devrin sonunda bütün sırlara vakıf 

olduğunda yeniden asli vatanına dönebilecektir.
741

 Bununla birlikte Ġsmâililikte 

önemli olan yedi ve on iki sayılarının kökeni de paganist anlayıĢtaki yedi gezegen ve 

on iki yıldız kültünden gelmektedir. Yıldız-gezegen kültü erken tarihlerde Hermetik 

kültürde bulunmaktaydı. Onlardan devraldıkları yıldız-gezegen kültü inançlarını 

devam ettiren Harranlılar onları tanrısal güçlerle insanlar arasında aracı varlıklar 

olarak kabul etmiĢlerdir.
742

 Bâtınilerin tenasüh inancındaki düĢüĢ ve yükseliĢ 

durakları olan yedi gezegen düĢünceleri bu Hermetik kökene dayanmaktadır. Aynı 

Ģekilde Gnostik dinlerde de bu yedi gezegen, düĢüĢ ve kurtuluĢun merhaleleri olarak 

algılanmıĢtır.  

2.3.2. Ġsmâilî DüĢüncede Tenasüh 

Ġsmaililer‟de tenasüh fikri problemlidir. Nitekim Fâtımî halifesi Muiz 

Lidînillâh‟ın (346/957) ve Ġsmâilî dâîlerin tenasühe dair eleĢtirileri ve kendileri ile 

tenasüh fikri arasında bir bağlantının olmadığına yönelik açıklamaları dikkat 

                                                                                                                                          
37. Halife MustansırBillah dönemindeki Ġsmâilî dâîlerden birisi Ġsmâilî düĢüncede beklenen mehdî 

fikrini Ģöyle açıklamaktadır; “ġüphesiz sana tekrar edilen yedi ayeti ve Kur‟ân‟ı verdik” ayetinde 

geçen Kur‟ân, en büyük imam olan Ali b. Ebi Talip‟tir. Onun neslinden olan yedi imam da es-Seb‟ul-

Mesani (tekrar eden yediler) gibidir. Haftanın yedi günü misali devri tamamlanan yedi imamın görevi 

de bitince onların yerlerine yedi tane daha imam gelmektedir. Bunların altıncısı PerĢembe günü gibi 

mutim/tamamlayıcı olur; yedincileri ise Cuma günü gibi en yüceleri olur. Bu durum kıyamet kopana 

dek devam edecektir. Kendi devriyle bitiĢik imamların yedincisi hüccet, sekincisi ise kaim olur. 

Sicistânî, Ġsbâtu‟n-Nubuât, s. 194-195; Dâî Sikatü‟l-Ġslâm, el-Mecâlisül-Müstensiriyye, 

Müessesetü‟n-Nûr, Beyrut, 2006, s. 30; Mahmoud, “Fâtımîler Dönemi Ġsmâilî Ġnanç Sistemi”, s. 249; 

Günarslan, “Ağa Hanlar ve Günümüzdeki Faaliyetleri”, s. 38. 
739

 Halm, Heinz, Shiism, Edinburg, 1991, s. 169; Avcu, “Karmatîler‟in DoğuĢu ve GeliĢim Süreci”, s. 

85. 
740

 Sicistânî, Ġsbâtu‟n-Nubuât, s. 168, 181-183, 193. 
741

 Sicistânî, Ġsbâtü‟n-Nübûât, s. 80. 
742

 Gündüz, Anadolu‟da Paganizm, s. 62; Avcu, “Karmatîler‟in DoğuĢu ve GeliĢim Süreci”, s. 95.  



173 

 

çekmektedir. Bu açıklamalardan aslında kendilerine yöneltilen ithamların farkında 

oldukları ve bunları boĢa çıkarmaya çalıĢtıkları anlaĢılmaktadır.
743

 Ġsmaili dailerin 

tenasüh olgusuna yönelik bu eleĢtirel yaklaĢımları ona inanmadıklarını 

düĢündürmektedir. Ancak ölüm olgusu hakkındaki fikirleri ve ruhun ölüm 

yolculuğuna dair verdikleri detaylar bize farklı bakıĢ açıları sunmaktadır. 

Ġsmailîlerin tenasüh inancı devrî tarih bakıĢ açısıyla temellendirilmiĢtir ve 

aslında hermetik bir kökene sahiptir. Buna göre mükemmelliği aramak için çıktığı 

yolda mahsur kalan Nefs, her bir Natık devrinde bazı ilahî sırlara vakıf olacaktır. Bu 

Ģekilde yedinci devirde gerekli olan bütün sırlara vakıf olan Nefs, tekrar asli vatanına 

dönebilecektir.
744

 Bu durumda tenasüh fikrine karĢı çıkmalarına karĢın Ġsmâilî dâîler 

klasik tenasüh düĢüncesiyle benzerlik gösteren görüĢler ileri sürmüĢlerdir. Bunlardan 

birisi olan Ġsmâilî dâî Sicistânî, açıkça tenasühü reddedip kötü ruhların hayvanlara 

geçiĢini inkâr etmesine rağmen, imamlara inanmayanların ruhlarının yer ile gök 

arasında ĢaĢkınca dolandığını, sonunda da vahĢi hayvanların, kadınların, çocukların 

ve delilerin bedenine yerleĢtiğini ifade etmiĢtir.
745

 Dâî Ġbn Ebî Sâlim el-Vâdiî‟ye 

göre de ruhun ölümünden sonra beden, tekrar ana kaynağına dönmek üzere dağılır ve 

bir yiyeceğe ya da benzer bir Ģeye dönüĢür. Ancak Vadiî bunu “tedahruc” olarak 

isimlendirir. Tedahruc kötü ve pis ruhların hayvan, kadın ve çocuk bedenlerine 

yuvarlanması/atılması anlamında kullanılmıĢtır.
746

 Dâî Ebî Sâlim, ölüm olgusunun 

aĢamalarını anlatırken bedenden ayrılan mümin bir ruhun gökte müminlerin, 

nâtıkların ve imamların ruhlarının toplandığı ulvi âleme yükseleceğini ifade 

etmektedir.
747

 Ġman derecelerine göre yükselen müminlerin ruhları nihayetinde bir 

hudûdun ruhu ile birleĢebilir. Bu intikallerin sonucunda ise devrin kaiminin sûreti 

Ģeklinde tecessüm ederek onuncu akla çıkabilir. Cesetlerinde kalmaya devam eden 

inanmayanların ruhları da sonunda çözülerek zararlı yaratıklar halindeki inorganik 

                                                 
743

 Kirmânî, Rahatü'l-Akl, s. 364, 395. 
744

 Sicistânî, Ġsbâtü‟n-Nübûât, s. 80.  
745

 es-Sicistânî, Ebû Ya„kûb, Kitâbu‟l-Mekâlid, thk. Ġsmâîl Kurbân Ponawala, Dârü‟l-Garb, Tunus, 

2011, s. 202-203; Mahmoud, “Fâtımîler Dönemi Ġsmâilî Ġnanç Sistemi”, s. 233-235.   
746

 Ġbn Hazm, el-Fasl, c. I, s. 77;  Sicistânî, el-Mekâlîd, s. 200; el-Vâdiî, Ġbn Ebî Sâlim, Samtü‟l-

Hakaîk, s. 51; Mahmoud, “Fâtımîler Dönemi Ġsmâilî Ġnanç Sistemi”, s. 233. 
747

 el-Velîd, Ali b., ez-Zahîra fi‟l-Hakika, thk. Muhammed Hasan el-A‟zamî, Dâru‟s-Sekâfe, Beyrut, 

1971, s. 126; Ġyâd Kerim, es-Salâhî, el-Miâd inde‟l-felâsifeti‟l-Muslimîn, Dâru safahât li‟d-dirâsat 

ve‟n-neĢr, DımaĢk, 2012, s. 20. 



174 

 

maddelere dönüĢürler. Ya da günahlarına bağlı olarak bir baĢka hayat formuna 

yükselip tekrar insan olarak Ġsmâilî daveti kabul edebilirler.
748

 

Buna göre Ġsmaili dailerin tenasüh olgusuna dair bu eleĢtirel yaklaĢımları 

tepkisel olmanın yanısıra, felsefecileri eleĢtirip aynı zamanda büyük oranda onlardan 

etkilenmiĢ olmalarının da bir sonucudur. Burada dikkat çeken bir baĢka husus ise 

Fatımi döneminde yeniden yorumlanan birçok Ġsmaili inançla birlikte tenasüh 

düĢüncesinin de bundan nasibini almıĢ olmasıdır. Özellikle Yeni Platoncu felsefenin 

yorumlanmasıyla Fatımî çevrelerin fikirleri baĢka bir mecrasına yönelmiĢ ve bu da 

Karmatîliğin seyrinde oldukça belirleyici bir dönüm noktası olmuĢtur.
749

  

Tenasüh düĢüncesini savunan ya da açıklamaya çalıĢan Bâtıni dâilerin 

baĢında gelen Sicistânî‟nin baĢlangıçta Karmatî iken daha sonra Fatımîliği 

benimsemiĢ olması dikkat çekicidir. Sicistânî‟nin önceki görüĢleri ile sonrakiler 

arasında dikkate değer bir fark vardır. Onun Fatımî davayı benimsedikten sonra 

Ģeriatın neshi ve ruh göçü gibi bazı fikirlerini revize etmiĢ olduğu gözükmektedir.
750

 

Bu durumda Sicistânî‟nin, Karmatî olduğu ilk dönemlerinde tenasühü benimsediği 

savunulabilir. Ondan önce de Nesefî, ruhun bir bedenden diğerine geçmesi 

anlamında tenasühü savunmuĢ ancak bunun sadece aynı türler içerisinde 

gerçekleĢtiğini ifade etmiĢtir.
751

 Bir diğer Ġsmaili dai KureĢî ise, cahillerin inancı 

olarak ifade ettiği tenasühü, demirin mıknatısa bağlılığıyla açıklamaktadır. Buna göre 

müminin ruhu bedeninden ayrılınca nurani âlemden sarkan bir ipe bağlı olarak ulvi 

âleme geçmektedir. Ruh kemale erinceye kadar da bu ipe bağlı olarak ulvi âlem 

etrafında dönüp durmaktadır.
752

 

                                                 
748

 Öz, Mustafa; eĢ-ġek‟a, Mustafa Muhammed, “Ġsmâiliyye”, ĠA, TDV Yay., Ġstanbul, 2001, c. 23, s. 

128-131; Mahmoud, “Fâtımîler Dönemi Ġsmâilî Ġnanç Sistemi”, s. 234. 
749

 Halm, Shiism, s. 180; Walker, Paul, “The Universal Soul and the Particular Soul in Ismâ„îlî 

Neoplatonism”, Neoplatonism and Islamic Thought içinde, Ed. Pervez Morovedge, Albany, 1992, s. 

150; Avcu, “Karmatîler‟in DoğuĢu ve GeliĢim Süreci”, s. 280. 
750

 Walker, Paul, “The Ismâ„îlîs”, Arabic Philosophy, Ed. P. Adamson-R. C. Taylor, Cambridge, 

2005, s. 75. 
751

 Sicistânî, Ġsbâtü‟n-Nübûât, s. 51-53, 55, 65, 180; Madelung, Wilferd, “Abû Ya‟qûb al-Sijistânî 

and Metampschosis”, Acta Iranica, E. J. Brill, Leiden, 1990, s. 131–141; Avcu, “Karmatîlerin 

DoğuĢu ve GeliĢim Süreci”, s. 279.  
752

 el-KureĢî, Ġmadüddin Ġdris b. Hasan b. Abdullah, Zehrü‟l-Me‟ânî, thk. Mustafa Galib, el-

Müessesetü'l-Camiiyye li'd-Dirasat ve'n-NeĢr, Beyrut, 1991, s. 315. 



175 

 

2.4. NUSAYRĠLĠK 

Tenasüh inancını erken dönem bâtınî fırkalardan miras alan ve bu inancı 

günümüze kadar en yoğun Ģekilde taĢıyan mezheplerden biri ġii-Bâtınilerin bir kolu 

olan Nusayriliktir. Mezhep, Gulat ġia‟nın fikirlerini destekleyen ve Makâlât 

yazarlarınca da zikredilen bir topluluktur.
753

 Nusayriliğin ortaya çıkıĢı Ġmâmiyye 

ġiası‟nın 11. imamı Hasan el-Askeri‟nin (v. 874) bȃbı olduğu iddia edilen Ebu ġuayb 

b. Muhammed b. Nusayr en-Numeyrî‟nin faaliyetlerine dayanmaktadır.
 754

  

Arap Aleviliği ya da Nusayriliğin kuruluĢunda ve sistemleĢmesinde Basra 

çevresinin belirgin bir etkisi vardır. 10-12. yüzyıllarda Karmatilik, Ġhvan-ı Safa, köle 

isyanları ve genel ġii ayaklanmaları ile bâtınî akımlar için önemli bir merkez olan 

Basra, Nusayriliğin önemli iki ismi Hasibî ve Cünbülani‟nin de doğum yerleridir. 

Fakat bu isimlerin Nusayriliği Suriye topraklarında sistemleĢtirdikleri akılda 

tutulmalıdır. Ġhvan-ı Safa, Bâtıniler ve heterodoks inançlar Nusayrileri belirgin 

Ģekilde etkilemiĢtir.
755

 

Nusayriler tarihleri boyunca baskılardan kurtulmak için bazen Moğollara, 

Haçlılara ve Fransız mandasına, bazen de Karmatiler ve Babekîler gibi aĢırı fikirli 

fırkalara sığınmıĢlardır. Bu süreçte de yakın temas kurdukları din, mezhep ve 

kültürlerin birçok düĢünce ve inanç pratiklerini alıp kendi mezhepleriyle uzlaĢtırmıĢ 

ve mezheplerine mâl etmiĢlerdir.
756

 Nusayrilerin inanç esasları ve kutladıkları 

                                                 
753

 ġehristȃnî, Milel ve‟n- Nihal, c. I, s. 220-221. EĢ‟arî bu fırkanın Rafızilerden olduğunu ve en- 

Numeyrî‟ye nispetle Numeyrîyye olarak isimlendirildiğini aktarmaktadır. Bağdadi ise bu mezhebin 

ġerîîyye grubunun bir uzantısı olduğuna inanmaktadır. Ona göre bunlar Allah‟ın beĢ kiĢide hulûl 

ettiğini, (Muhammed, Ali, Fatıma, Hasan ve Hüseyin), bu beĢinin ilah olduğunu ve beĢ tane de 

zıddının bulunduğunu iddia etmektedirler. Bız. EĢ‟arî, Makalatu‟l-Ġslamiyyin, s. 32; Bağdâdî, el-

Fark Beyne‟l-Fırâk, s. 252; Cillî, Ahmed Muhammed, Dirâsetü ani‟l Fırak fi Tarihi‟l Müslimin, 

Merkezü‟l Melik Faysal li‟l Buhûs ve‟d- Dirâsâti‟l Ġslamiyye, Riyad, 1988, s. 318, 319 
754

 el-Hasîbî, Hüseyin b. Hamdân, “el-Hidâyetü‟l-kübra”, Silsiletü‟t-Turasi‟l-Alevî: Resâilü‟l-

Hikme‟l-Alevîyye, mlf. Ebû Mûsâ el-Harîrî, Dâr liecli‟l-Marife, Lübnan, 2006, c. 7, s. 384-392; el- 

Hadîd, Ġbnu‟l Ebî, ġerhu Nehcü‟l Belâğa, tahk. Muhammed Ebu‟l Fadl Ġbrahim, Dâru Ġhyai‟l 

Kütübi‟l Arabiyye, Ġran,1960, c. 8, s. 122; el-Hasîbî, “el-Hidâyetü‟l-kübra”, s. 384-385. 
755

 et-Tavil, Arap Alevileri Tarihi, s. 155-158; Keser, Nusayrîlik: Arap Alevîliği, s. 39; Türk, 

Hüseyin, “Nusayrîliğin Tarihi Kökeni ve GeliĢmesi”, Alevîlik-BektaĢilik AraĢtırmaları Dergisi, 

2018, Sy. 17, ss. 51–73. 
756

 et-Tavil, Arap Alevileri Tarihi, s. 227-275; el-Hatib, el-Harekâtü‟l-Bâtıniyye fi‟l-Âlemi‟l-

Ġslâmî, s. 331-332; Bulut, Halil Ġbrahim, “Tarih, Ġnanç, Kültür ve Dini Ritüelleriyle Nusayrîlik”, 

Ortadoğu Yıllığı, 2011, ss. 578–614. 



176 

 

bayramlara bakıldığında onlarda diğer din ve gulât mezheplerden aldıkları, baĢta 

hicri II. asırda ortaya çıkan Hattâbiyye ve onun alt fırkaları 
757

 olmak üzere, birçok 

düĢünce ve inanç unsurlarının yansımaları görülmektedir. 

2.4.1. Nusayrilik‟te Hulûl Ġnancı ve Nusayri Üçlemesi- AMS Teorisi 

Mezhebin temel inanç esaslarının baĢında, Hz. Ali‟nin ulûhiyetine yani 

Allah‟ın ruhunun onda ikamet ettiğine ve ondan sonraki imamlar arasında da 

aktarıldığına inanmak, aynı zamanda bütün ruhların tenasühe uğrayacağına inanmak 

gelmektedir.
758

 Ancak Nusayri öğretide Allah‟ın farklı bir sûrette görünür olmasının 

hulûl nazariyesi ile izah edilemeyeceğini savunan görüĢler bulunmaktadır.
759

 Buna 

göre kendisini insanlara görünür kılması Allah‟ın kuluna olan merhametinin bir 

göstergesidir ve bu, hulûl inancıyla aynı Ģey değildir. Çünkü hulûl nazariyesinde 

olduğu gibi Allah‟ın bir baĢka varlıkta vücut bulması söz konusu değildir. Bu durum 

tevhid anlayıĢına aykırıdır. Ancak Allah‟ın kendisini insanlara baĢka bir varlığın 

suretinde gösterdiği söylenebilir.
760

 Tanrı bir insan olarak değil, bir insanın fiziksel 

suretinde tecelli etmektedir. Buna göre de tüm imamlar aslında tanrısallığın bir 

bedene büründüğü suretlerdir.
761

 

Tanrı‟nın insan bedenlerinde tezahür etmesiyle ilgili çeĢitli tartıĢmalar 

gündeme gelmiĢtir. Ancak Tanrı‟nın insan bedeninde bulunması manasındaki 

inkarnasyon düĢüncesinin Nusayrilikte tam bir karĢılığı yoktur. Nusayrilikte var olan 

hulûl inancının mahiyeti ise, Tanrı‟nın insan etine bürünmesini değil, bir insan 

                                                 
757

 Avcu, Ġslam‟ın Ġlk Marjinalleri, s. 178-180; Fettah, Ġrfan Abdülhamîd, “Nusayriyye”, çev. Avni 

Ġlhan, DEÜĠFD, Sy. 9, Ġzmir, 1995, s. 331. 
758

 ġehristȃnî, Milel ve‟n- Nihal, c. I, s. 192; Cillî, Dirâsetü ani‟l Fırak fi Tarihi‟l Müslimin, s. 314; 

el-Hatib, el-Harekâtü‟l-Bâtıniyye fi‟l-Âlemi‟l-Ġslâmî, s. 342-343. 
759

 Cillî, “er-Risâletü‟n-Numâniyye”, Silsiletü‟t-Turâsi‟l-Alevî: Resâilü‟l-Hikme‟l-Alevîyye, ”, c. 2, 

s. 308. 
760

 el-Kilâzî, Muhammed b. Yunus, “er-Risâletü‟Ģ-ġafiye fi Hakâikı‟l-Esrari‟l-Mahfiyye”, Silsiletü‟t-

Turâsi‟l-Alevi, thk. Ebu Musa el-Hariri - ġeyh Musa, Lübnan, 2006, Dar liecli‟l-Ma‟rife, c. 12, s. 

413; BaĢaran, Reyhan Erdoğdu, “er-Risâletü‟n- Numâniyye Eseri Doğrultusunda Nusayrî- Alevî 

Ġnancında Tevhîd Ġlkesinin Ġzahı”, e-makâlât Mezhep AraĢtırmaları Dergisi, c. 14, Sy. 2 (Güz 

2021), s. 956-958. 
761

 Friedman, Yaron, The Nusayrî-Alawîs: An Introduction to the Religion, History and Identity 

of the Leading Minority in Syria, s. 81-83; Soğukoğlu, Fehmi, “Nusayrîlik ve Tanrı Algıları”, 

Kelam AraĢtırmaları, 2013, c. 11, Sy. 1, ss. 487-500. 



177 

 

biçiminde görünmesini ifade etmektedir.
762

 Aslında inkarnasyona göre daha kapsamlı 

olan hulûl kavramı Ġslami literatürde hem tezahürü hem de bedenlenmeyi ifade 

eder.
763

 Bununla birlikte Dussaud ve Moosa gibi bazı araĢtırmacılar Nusayri 

inancındaki hulûl düĢüncesinin inkarnasyondan baĢka bir Ģey olmadığını ve 

Tanrı‟nın gerçek bir bedende bedenlendiğini söylerler.
764

 Ġbn Nusayr‟ın (274/888) 

risalelerinde ise, Tanrı‟nın hulûl ettiği insan suretinin Tanrı‟nın bir parçası olmadığı, 

bilakis Tanrı bölünemez bir niteliğe sahip olduğu için Onun aynı anda hem yerde 

hem gökte bulunabileceği vurgulanır. Bu suretlerin aslında Tanrı‟nın varlığının bir 

delili olduğu ifade edilir.
765

 

Nusayriler nübüvvet inancını da bu bağlamda izah etmektedirler. Buna göre 

Allah, bazı peygamberlere hulûl ederken bazılarında tecelli etmiĢ ve bazılarını da 

kendisi için isim kılmıĢtır. Âdem, Nuh, Yakup ve Mûsa gibi bazı peygamberlere 

hulûl eden Allah; ġit, Yusuf ve YuĢa gibi peygamberleri de kendisine isim 

edinmiĢtir.
766

 Tanrı dünyadaki her yansımasında kendinden bir parça olan bir 

peygamberle birlikte görünmüĢtür. Kendisi mana olan Tanrının, ismi peygamberidir. 

Dolayısıyla yedi kez insan suretinde görülen Tanrının yedi peygamberi vardır.
767

 Hz. 

Âdem‟den itibaren bazı büyük peygamberlere hulûl eden Allah son olarak Ali‟de 

cisimleĢmiĢtir. Bu hulûlün yedi mertebesi Âdem, ġit, Sam, Ġsmail, Harun, ġem‟un ve 

son olarak Ali‟de ortaya çıkmıĢtır.
768

 Bu nedenle Hz. Ali, zâhirde imam olarak 

görünse de bâtında ilahtır. Muhammed de Ali‟nin ismi ve yansımasıdır. Ġnsanlar 

peygamberlere yönelirken peygamberler de ilim sahiplerine asıl olanın kendisi değil 

Tanrı olduğunu öğretirler. Nusayriler Sünni ve ġii külliyatında Ali‟yle ilgili bütün 

hadisleri onun tanrısallığı çerçevesinde yorumlarken bu teoriden hareket ederler. Hz. 

Muhammed yani peygamber bu sözleriyle asıl iĢi olan Tanrı‟yı yani Ali‟yi tanıtma 

                                                 
762

 Friedman, The Nusayrî- Alawîs, s. 83-84; Arslan, Hatice, “Nusayri Geleneğinde Ġnkarnasyon 

Öğretisi”, Ġstanbul Ünv. SBE, (YayınlanmamıĢ Doktora Tezi), Ġst, 2015, s. 31-32. 
763

 Bkz. Demirci, “Hulûl”, s. 340-341; Arslan, Hatice, “Klasik Nusayri Eserlerinde Tanrı DüĢüncesi”, 

Turkish Studies, 2017, c. 12, Sy. 35, ss. 463–476. 
764

 Moosa, Extremist Shiites, s. 312; Dussaud, Histoire et Religion des Nosairîs, s. 51. 
765

 Ġbn Nusayr, “Kitâbü‟l-Misâl ve‟s-Sûrah”, s. 223. 
766

 Sinanoğlu, Nusayrîlerin Ġnanç Dünyası ve Kutsal Kitabı (Çağımızda Bâtınîlik Örneği), s. 52-

53; Batur, Muhammed RaĢit, “Nusayriliğin TeĢekkülü ve Ġnanç Esasları”, Ġnsan & Toplum, DOI: 

http://dx.doi.org/10.12658/human.society.3.5.M0010, Van, 2013, s. 68. 
767

 Cillî, Dirâsetü ani‟l Fırak fi Tarihi‟l Müslimin, s. 315. 
768

 Sinanoğlu, Nusayrîlerin Ġnanç Dünyası ve Kutsal Kitabı (Çağımızda Bâtınîlik Örneği), s. 42; 

Batur, “Nusayriliğin TeĢekkülü ve Ġnanç Esasları”, s. 71. 

http://dx.doi.org/10.12658/human.society.3.5.M0010


178 

 

görevini yerine getirmektedir. Bu sebeple peygambere konuĢan-Nȃtık, Tanrı Ali‟ye 

ise susan anlamında Sȃmit denilmektedir. Fakat bunu sadece bâtınî ilimlere vakıf 

olanlar anlayabilmektedir.
769

 

Tanrının hulûlünü savunanlar da bu durumun herkeste aynı derecede 

gerçekleĢmediğini iddia ederler. Mesela Fatıma‟nın soyundan gelen imamlar 

Tanrının bir çeĢit hulûlü olsalar da bu Ali ile aynı derecede kabul edilemez. Çünkü 

Ali, Tanrı‟nın tecessüm etmiĢ bedeni iken, bablar ve imamlar O‟nun sadece birer 

yansımasıdır.
770

 Ali zahirde imam olsa da bâtında ilahtır ve ona manȃ denilir. Mana 

olanın insan suretinde görünmesi onun tanrısallığına zarar vermez. Kur‟an‟da Allah‟ı 

tanımlayan bütün sıfatların aslında Ali‟yi tanımladığına inanılmaktadır. Bu inançta 

Ģehadetin “la ilahe illa Ali” olmasının sebebi de budur.
771

 Tenasüh açısından ve 

tanrısal sıfatlar noktasında imamlar için aynı Ģeyleri söyleyemeyiz. 

Nusayriler, hulûl inançlarına bazı hayvanları da dâhil ederek ulûhiyyetin bu 

hayvanlarda da bulunduğunu iddia ederler. Mesela Ashab-ı Kehf‟in köpeği Kıtmir, 

Hz. Salih‟in devesi ve Hz. Musa'nın kesilmesini emrettiği inekte Hz. Ali‟nin hulûl 

ettiğine inanırlar.
772

 Kremer de araĢtırmalarında Nusayrilerin Kur‟an-ı Kerim‟de 

geçen bazı hayvanların bedeninde Tanrı‟nın, yani Hz. Ali‟nin tecessüm ettiğine 

inandıklarını tespit etmiĢtir.
773

 

Nusayriliğin önemli bir diğer esası olan Ali, Muhammed, Selman (AMS) 

teorisi hiyerarĢik bir anlayıĢ olarak izah edilmektedir. Buna göre Ali, Tanrının 

görünümü olarak “manâ”, peygamber Hz. Muhammed “isim”, ve “bâb” olan 

Selman-ı Fârisî Tanrının yansımalarıdır.
774

 Bu hiyerarĢide Ali ilahi varlığın en üst ve 

                                                 
769

 Moosa, Extremist Shiites: The Ghulat Sects, s. 370, 371; Keser, Nusayrîlik: Arap Alevîliği, s. 

53-57. 
770

 Bar-Asher ve Kofsky, The Nusayri-Alawi Religion, s. 201. 
771

 Dussaud, Histoire et Religion des Nosairîs, s. 51; Moosa, Extremist Shiites: The Ghulat Sects, 

s. 324, 342; Ġbn Teymiye, Mecmûu Fetâvâ, c. 35, s. 161.  
772

 Sinanoğlu, Nusayrîlerin Ġnanç Dünyası, s. 42. 
773

 Alkan, Necmettin, “Alman Kaynaklarına Göre Osmanlı Nusayrîleri”, Türk Kültürü ve Hacı 

BektaĢ Veli AraĢtırma Dergisi, 2010, s. 139. 
774

 Cillî, “er-Risâletü‟n-Numâniyye”, c.2, s.303-308; eĢ-ġek‟â, Mustafa Muhammed, Ġslâm Bilâ 

Mezâhib, Dâru‟l Mısriyyetü‟l Lübnaniyye, Kahire, 1996, s. 332; Cillî, Dirâsetü ani‟l Fırak fi 

Tarihi‟l Müslimin, s. 317. 



179 

 

gizli kademesi iken, Hz. Muhammed ve Selman üçlemede ilahi varlığın görünen 

yüzünü temsil etmektedirler. 

Bazı araĢtırmacılar Nusayri AMS düĢüncesinin temelinde Hristiyanlıktaki 

ulûhiyet inancının olduğunu ileri sürmektedirler. Buna göre, Ali‟nin tarihin çeĢitli 

dönemlerinde farklı insan bedenlerinde ortaya çıkan ilahi bir varlık olması ve onun 

özünden ismin yaratıldığı düĢüncesi, aslında Hristiyanlığa özgü olan Baba-Oğul ve 

Kutsal Ruh üçlemesini akla getirmektedir. Ortodoks Hristiyan anlayıĢa göre, Baba ve 

Oğul aynı özden yani Kutsal Ruh‟tan olan iki ayrı varlıktır.
775

 

2.4.2. Tenasüh Ġnancı, Mükâfat ve Ceza 

Bâtıni fırkalar içerisinde tenasüh inancının en yoğun ve canlı olarak 

yaĢatıldığı gruplardan birisi Nusayrilerdir. Onlarda hem Ali odaklı güçlü bir tecelli 

inancı, hem de sayısız canlı örnekleri bulunan güçlü bir tenasüh inancı vardır. 

Ölümler sonrasında daha az yas tutmalarının nedeni de onların bu güçlü 

inançlarıdır.
776

 Nusayrilerde insanın bu dünya imtihanından kurtuluĢu için ileri 

sürülen en önemli Ģart Ali‟nin bilinmesidir. Ġnsanın bedenden ve dünyadan kurtulup 

yıldızlaĢması bu gerçeği anlamasına bağlanmıĢtır. Kim manȃ yani Ali‟nin Tanrı 

olduğu gerçeğini bilir ve Ali-Muhammed-Selman (AMS) üçlemesini kabul ederse 

son gayeye ulaĢır. Bunu ancak Nusayri olanlar baĢarabilir. Bunun dıĢındaki ateistler 

ve baĢka dine inananlar cehenneme gidecektir.
777

 Ancak baĢka dinden bir insanın da 

çok sevap iĢlemesi halinde, dünyaya tekrar geliĢinde Tanrının ödüllendirmesi ile 

Nusayri, yani seçilmiĢ insan olarak gelebilmesi mümkündür. Nusayrilere göre Tanrı 

bu Ģekilde onlara nurlar âleminde yer alma Ģansı tanımaktadır.
778

 

Tenasüh inancının Hint veya kadim Ġran inançlarından dönüĢerek bâtınî 

fırkalara geçmesine rağmen Nusayriler, ruh göçü ve bununla ilintili yedi devir 

                                                 
775

 Bar-Asher ve Kofsky, “Ali b. Ebî Talib‟in Ġlahi Vasıflarına Dair Nusayrî Öğretisi ve VII/XIII. 

Yüzyıldan Kalma YayımlanmamıĢ Bir Risâleye Göre Nusayrî Üçlemesi”, s. 164-171; Batur, 

“Nusayriliğin TeĢekkülü ve Ġnanç Esasları”, s. 70. 
776

 Uyar, , “Nusayrîlik”, s. 320; el- Ezenî, el- Bâkûratü‟s- Süleymâniyye, s. 7-34. 
777

 Moosa, Extremist Shiites: The Ghulat Sects, s. 370, 371; Uyar, “Nusayrilik”, s. 311; Rousseau, 

“Les Nosairis et les Ġsmaelis”, s. 59. 
778

 Keser, Nusayrîlik: Arap Alevîliği, s. 66; Bulut, Halil Ġbrahim, “Tarih, Ġnanç, Kültür ve Dini 

Ritüelleriyle Nusayrilik”, Ortadoğu Yıllığı, c. VII, Sy. 7, 2011, s. 595. 



180 

 

inançlarını bizzat Kur‟an‟ın yorumlanmasına dayandırmakta; Kur‟an‟da geçen ve 

mahĢer günündeki diriliĢi anlatan ayetlerin ruh göçüne delil olduğunu iddia 

etmektedirler.
779

 

Genel Ġslam uleması Allah‟ın yaratmasıyla ilgili ayetleri ilk yaratma veya 

hesap günü yapılacak yaratma Ģeklinde yorumlarken Nusayriler aynı ayetlerin açıkça 

tenasühe iĢaret ettiğini savunmaktadırlar. Bu ayetlerden bazıları Ģöyledir: 

“Allah önce yaratır, ölümünden sonra tekrar diriltir. Sonunda O‟na 

döneceksiniz.”
780

 

“Hepinizin dönüĢü, O‟nadır. Allah‟ın vadi haktır. O, önce yaratır, sonra 

inanıp yararlı iĢler yapanların ve inkâr edenlerin hareketlerinin karĢılığını adaletle 

vermek için tekrar diriltir. Ġnkârcılara, inkârlarından ötürü kızgın bir içecek ve can 

yakıcı azap vardır.”
781

 

“KoĢtuğunuz ortaklardan, önce yaratan, sonra bunu tekrar eden var mıdır? 

De ki: Allah önce yaratır, sonra bunu tekrar eder. Nasıl da döndürülürsünüz!”
782

 

“Allah‟ın yaratılanı ilk baĢtan nasıl yarattığını, ölümden sonra bunu nasıl 

tekrarladığını görmediler mi? ġüphesiz bu Allah‟a göre kolaydır.”
783

 

“Ölümü aranızda Biz tayin ettik; sizi ortadan kaldırıp benzerlerinizi yerinize 

getirmeyi, sizi bilmediğiniz Ģekilde var etmeyi dilesek kimse önümüze geçemez.”
784

 

“Onlar: Rabbimiz bizi iki defa öldürdün, iki defa dirilttin. Biz de suçlarımızı 

itiraf ettik, bir daha çıkmağa yol var mıdır, derler”.
785

 

                                                 
779

 Cillî, “Kitâb hâvî‟l-Esrâr”, c. 2, s. 214; Dağ, Ender, Ġslamiyet‟in Özü Gerçek Alevilik, Ürün 

Yayınları, Ankara, 2009, s.110-112; Arpa, A., ErtaĢ, K., “Bâtıni DüĢüncede Tevil ve Nusayrilik”, 

Türk Kültürü ve Hacı BektaĢ Veli AraĢtırma Dergisi, 2012, Sy. 62, s. 298-300. 
780

 Rum Suresi 11. 
781

 Yunus Suresi 4. 
782

 Yunus Suresi 34. 
783

 Ankebut süresi 19. 
784

 Vakıa Suresi 60. 
785

 Mümin Suresi 11. Daha fazlası için bkz: Eskiocak, Yaratıcının Azameti ve Kur'an'daki 

Reenkarnasyon, s. 60-65. 



181 

 

Dikkat edilirse, bu ayetlerin yorumlanmasında bâtınî epistemoloji devreye 

girmektedir. Nusayriler bunların açıkça insanın yeniden bedenlenmesini ifade ettiğini 

savunmaktadırlar. 

Ġlgili baĢlıkta da değinildiği gibi tenasüh inancı Nusayriliğin ortaya 

çıkmasından çok önce, ġii-Bâtıni Gulat mezheplerin öğretilerinde bulunmaktaydı. 

Çünkü imamın ezeli olduğuna inanmak ile ebedî nefs/ruh inancı arasında güçlü bir 

bağ vardır. Ġmamın ezeli olduğuna veya gaybetinden sonra tekrar döneceğine (rec‟at) 

inanmak, tenasüh inancına yakın bir düĢüncedir.
786

 Ruh bir bedenden diğerine 

geçerken, ilahlık bir imamdan onun halefi olan imama geçer. Bu nedenle, tenasüh 

inancının en eski Gulat mezhepler arasında görülmesi son derece anlaĢılabilir bir 

durumdur. Bu durumda Nusayriler ilk dönem ġii fırkalardan devraldıkları hulûl 

inancına paralel bir tenasüh düĢüncesi geliĢtirmiĢ görünmektedir. Sadece kendilerinin 

değil her dinden insanın yaptıklarının karĢılığını tenasüh yoluyla göreceğine 

inanmaktadırlar. Ancak yalnızca Nusayrilerin ruhları cennete aittir; çünkü onlar 

Ali‟nin ulûhiyetine inanarak onun yüceliğini idrak etme Ģerefine ulaĢtıkları için 

Tanrı‟nın seçilmiĢ kullarıdır. Onların ruhları çeĢitli tenasüh evrelerinden sonra 

kemale ererek insanlığa yol gösteren rehberlere dönüĢürler.
787

 Her bir tenasüh 

evresine  “cîl” adı verilir. Ġnsanlar yaĢları ilerledikçe bir önceki cîl‟de yaĢadıklarını 

unuturlar.
788

 Klasik manada Nusayrilerdeki tenasüh inancı bütün canlılarla ilgilidir. 

Bu sebeple yeryüzünde canlı olan her Ģey insan gibi değerlidir. Her canlı bir insan 

ruhu taĢıyabilir.
789

 Bu sebeple araĢtırmacılar saha çalıĢmalarında Nusayrilerin bütün 

canlılara karĢı kırıcı ve yıkıcı davranıĢlardan sakındıklarını gözlemlemiĢlerdir. 

Nusayrilikte her insan ruhunun ölümden sonra yaĢamını devam ettirdiğine 

inanılır. Ölüm sonrasında ruh, insan, hayvan veya bitkide bedenlenebilir. Yeni beden 

ise ölen kiĢinin önceki inanç ve yaĢayıĢına göre değiĢiklik göstermektedir. Nusayri 

bir mümin, mezhebin sırlarını bilerek ve onların gerektirdiği biçimde bir yaĢam 

                                                 
786

 Friedman, The Nusayrî-Alawîs: An Introduction to the Religion, History and Identity of the 

Leading Minority in Syria, s. 103; Daftary, The Isma‟ilîs: Their History and Doktrines, s. 66; 

Bar-Asher, M., “The Iranian Component of the Nusayrī Religion”, Journal of Persian Studies, 2003, 

Sy. 41, ss. 217-219. 
787

 el-Hatib, el-Harekâtü‟l-Bâtıniyye fi‟l-Âlemi‟l-Ġslâmî, s. 355-359; Ökten, Ali Ġhsan, 

Anadolu‟nun Sırlı Aynası Arap Alevîler (Nusayriler), Karahan Kitabevi, Adana, 2017, s. 87. 
788

 Ökten, Anadolu‟nun Sırlı Aynası Arap Alevîler, s. 92. 
789

 Cillî, “Kitâb hâvî‟l-Esrâr”, c.2, s. 214. 



182 

 

sürdürerek yıldızlar arasında yerini alır. Ġnkârı ve kötülüğü seçenler ise fıtratlarına 

göre hayvan veya bitki Ģeklinde yeniden doğmaktadırlar. Çok çirkin davranıĢ 

sergileyenler de necis hayvanların yahut birtakım haĢerelerin bedenlerinde tenasühe 

uğrarlar. Kâfirler ise devirler boyu hayvan olarak dünyaya gelmeye devam 

etmektedirler.
790

 

Ruhların bir bitkide bedenlenmesi inancı Nusayrilerde tenasüh düĢüncesinin 

totem inancından kaynaklandığı iddialarını gündeme getirmektedir.
791

 Totem 

inancına göre bir topluluğun kültürel hafızasındaki ögeler, hiçbir özelliğe sahip 

olmasalar bile simgesel bir değer kazanabilirler. Mesela bir inanca göre, Hz. Ali‟nin 

öldürüldüğünü duyan Muaviye, hamamda cariyeleriyle birlikte bunu kutlamak ister. 

Hamam önce güzel kokulu buheynan bitkisi ile tütsülenir. O günden sonra bu bitki, 

lanetlenmiĢ, hakaret ve yergi sözcüğü olarak kullanılmaya baĢlamıĢtır. Mersin 

Karaduvar Mahallesinde yaĢayan Nusayriler, önceki hayatında Ali‟yi kötüleyip ona 

hakaret edenlerin ve ona inanmayanların, ikinci hayatlarında kötü kokulu bu bitkide 

vücut bulacaklarına inanmaktadır.
792

   

Nusayrilerde Ġslam kültüründeki gibi bir ahiret yurdu ve cennet-cehennem 

inancının olmadığı görülmektedir. Bazı kaynaklara göre evrenin ilk yaratılıĢında ve 

devrinde yıldız olarak yaratılan ancak günahları sebebiyle dünyaya düĢen Nusayriler 

için insan bedeni cehennemin ta kendisidir.
793

 Burada inançlı bir yaĢam sürüp 

cezasını çeken ve temizlenen ruhlar tekrar nuranileĢerek yıldızlara yükselebilirler. 

BaĢka bir yerde cehennemin olduğu fikri bu açıdan mantıklı görülmemektedir. 

Cennet ise ruhun yıldızlaĢmasıyla semada ilk yaratılıĢ formuna dönmeyle 

iliĢkilidir.
794

 Nusayrilerde cennet-cehennem ve bütün olarak ahiret inancı genel 

Ġslami teolojiden farklıdır. Ahirete, mahĢere, mizana inanırlar ancak bu konulardaki 

                                                 
790

 Cillî, “Kitâb hâvî‟l-Esrâr”, s. 215-216. 
791

 Baloğlu, Ġslam ve Reenkarnasyon, s. 19; Togayhan, Abdurrahman, “Günümüz Paralel Nusayrîlik 

Ġnancına Yansıyan Senkretizmin Temel Formları: Mersin Karaduvar Mahallesi Örneği”, Harran Ünv. 

Ġlahiyat Fak. Dergisi, sy. 20, 2008, s. 241-242. 
792

 Togayhan, “Günümüz Paralel Nusayrîlik Ġnancına Yansıyan Senkretizmin Temel Formları: Mersin 

Karaduvar Mahallesi Örneği”, s. 241-242. 
793

 Cillî, “Kitâb hâvî‟l-Esrâr”, s. 215. 
794

 Keser, Nusayrîlik: Arap Alevîliği, s. 65; Bulut, Halil Ġbrahim, Ġslam Mezhepleri Tarihi, DĠB 

Yayınları, Ankara, 2016, s. 377. 



183 

 

kavramların hepsi bâtınî manalarıyla yorumlanmaktadır.
795

 Ceza da mükâfat da bu 

dünyada olduğuna göre baĢka bir hesap yerine gerek yoktur. Ruh yeniden 

bedenlenerek mükâfat ve mücazatını görmektedir.
796 Dolayısıyla cennet, cehennem 

ve ahiretle ilgili diğer kavramların Sünniliğin etkisi ile toplum içerisine girdiği 

düĢünülmektedir. 

Nusayriler tenasüh inanıĢlarındaki düĢme ve yükselme anlayıĢına uygun nihai 

tarzda bir cennet ve cehennem tasavvuru oluĢturmuĢlardır. Buna göre tenasüh 

döngüsü sonsuz değildir. Döngünün nihayetinde ruhların gittiği, ikisi parlak ve ikisi 

karanlık olmak üzere dört sınıf ruhani âlem bulunmaktadır.
797

 Büyük ve parlak olan, 

Nusayrilerin gideceği, ulûhiyetin hemen altındaki Naîm cennetidir. Nusayriler 

burada yıldızlaĢacaklardır. DüĢmüĢ varlıkların bulunduğu yer ise küçük parlak 

âlemdir. Onlar da aĢama aĢama göğe yükselerek yıldızlaĢacaklardır. Büyük karanlık 

âlemde ise Ģeytanlar bulunur. LanetlenmiĢ oldukları için kadın ya da hayvan 

bedenlerine bürünmüĢ olan sönmüĢ ıĢıklar da küçük karanlık âleme gideceklerdir.
798

  

Nusayriler bu inanca binaen, “Bizi bu insanlık libasından kurtar ve bize semavi 

yıldızlar arasındaki nurani gömleği giydir.” diye dua etmektedirler.
799

 

Yukarıdaki görüĢlerden farklı bir yoruma göre ise cennet iki çeĢit olmaktadır. 

Dünyadaki cennet inanan Nusayrilerin toplanıp zikir ve dua edip kendi aralarında 

sohbet ettikleri meclislerdir. Tanrıyla ve birbirleriyle iliĢkilerini koparmadan 

marifetullaha ulaĢma çabaları dünyevi cennettir. Diğer cennet yorumuna göre yedi 

devirde baĢarılı olan mümin Nusayriler, bedenden azade olup yıldızlarda Tanrıyı 

temaĢa ederler. Onunla sohbet edip marifetullahı en üst düzeyde yaĢamaya baĢlarlar. 

Tanrı onlara sonsuz bir özgürlük sunar.
800

 Bu anlamda göksel bir cennetin varlığı 

düĢünülebilir. Et-Tavil‟in yorumuna göre Nusayrilerdeki tenasüh inancı cennet-

                                                 
795

 Moosa, Extremist Shiites: The Ghulat Sects, s. 370; Cillî, “Kitâb hâvî‟l-Esrâr”, s. 215-216; Seyit, 

BüĢra Meryem, “Nusayrilik‟te Ahiret Ġnancı”, Adıyaman Ünv. SBE. Yüksek Lisans Tezi, 2022. 
796

 el-Hatib, el-Harekâtü‟l-Bâtıniyye fi‟l-Âlemi‟l-Ġslâmî, s. 355; Cillî, Dirâsetü ani‟l Fırak fi 

Tarihi‟l Müslimin, s. 318-319. 
797

 Sinanoğlu, Nusayrîlerin Ġnanç Dünyası ve Kutsal Kitabı (Çağımızda Bâtınîlik Örneği), s. 55-

56; Uluçay, Nusayrilik Ġnanç Esasları Tenasüh, s. 159. 
798

 Bulut, H. Ġbrahim, Ġslam Mezhepleri Tarihi, s. 377. 
799

 Kitabu‟l- Mecmû, Üçüncü Sûre: Ebî Said'in Takdisi, bkz. Sinanoğlu, Nusayrîlerin Ġnanç 

Dünyası ve Kutsal Kitabı (Çağımızda Bâtınîlik Örneği), s. 98. 
800

 et-Tavil, Arap Alevileri Tarihi, s. 82 



184 

 

cehennemin bu dünyadaki ön prototipi Ģeklinde anlaĢılabilir. Ġnsan burada aĢama 

aĢama ahiret yaĢamına hazırlanmaktadır. Bu tanrısal adaletin bir sonucudur. Ġnsan 

yaptığı davranıĢların asıl karĢılığını yıldızlarda görecektir. Cehennem ise yine 

dünyadadır. Bir türlü ıslah olmayan ruhların önce hayvan bedenine sonra da bitki ve 

cansız varlıkların bedenine girmesi cehennem olarak görülmektedir. Sonsuz 

cehennem fikriyle Tanrının merhametini bağdaĢtıramamaktadırlar.
801

 

Mükâfat ve cezalandırmanın dünyada olacağını belirten Cillî‟ye göre, ilk 

yaratılıĢ hariç, ruhların hepsi tenasüh yoluyla ya da mesh olunarak cezalandırılacak 

ya da ödüllendirileceklerdir.
802

 Buna göre yeryüzündeki canlı cansız her Ģey, bitkiler, 

taĢlar hatta madenler bile birer ruha sahip bedenlerdir. Allah kâfiri kısa vadede inkâr 

ve küfür ile cezalandırır ancak ona insan sureti vermenin dıĢında, diğer her konuda 

ona eziyet eder. Onu en aĢağılık bedenlere sokarak, defalarca bir cani tarafından 

öldürülüp, boğazlanarak ya da yakılarak en kötü ölüm Ģekilleriyle cezalandırır. 

Müellif burada Ģu ayetleri delil göstermektedir: “Ġçinizden Cumartesi hakkındaki 

hükmü çiğneyenleri elbette bilirsiniz. Bu yüzden onlara aĢağılık maymunlar olun 

demiĢtik …”
803

 Kâfirin tenasühe uğrayacağı ilk bedenler koyun, keçi ve sığırlardır. 

Kara hayvanlarından sonra deniz canlıları ve haĢerat bedenlerinde azap görecektir. 

Sonra havada olan, hatta bir iğnenin deliğinden daha dar bir yerde hareket eden, 

yuvalanan ve uçan her Ģeyde bedenlenir.  Hareket etmeyen, yürümeyen, koĢmayan, 

uçmayan taĢ, ağaç, su gibi varlıklara dönüĢür.
804

 Kâfirlerin insan bedeninden daha 

temiz, daha yumuĢak ve daha sağlıklı bir bedeni olmayacaktır. Ancak dünyadaki 

durumu eĢitse, Allah onu bedeninden çıkarır ve kötü, aĢağılık, sakat bedenlere yani 

bu dünyada cezasını çekeceği hapishaneye sokar. 

Mü‟mine gelince onun bedeni de kendisi için zindandır; ancak ona, bedeninde 

olandan baĢka azap yoktur. Allah onun ruhunu bedeninden çıkardığında ise aslına 

döner ve ona bir can, bir esinti, bir cennet ve saadet verilir. Müminlerin ruhları asıl 

oldukları Ģeye yani Allah‟ın nuruna dönecektir. Allah müminlerin ruhlarını kendi 

nurundan yaratmıĢ ve onları rahmetine yerleĢtirmiĢtir. Beklenen Kaim Ġmam 

                                                 
801

 et-Tavil, Arap Alevileri Tarihi, s. lii. 
802

 Cillî, “Kitâb hâvî‟l-Esrâr”, s. 215. 
803

 (Bakara 65-66. Ayetler).  
804

 Cillî, “Kitâb hâvî‟l-Esrâr”, s. 215. 



185 

 

gelinceye kadar onlardan, imamların babası Ali ve masum oğulları için velayet 

sözünü almıĢtır.
805

 Bir görüĢe göre, Ali‟ye inanan gerçek Nusayrilerin ruhları 

Samanyolu‟nda sıralanmıĢ gezegenlerin arasına yükselerek ıĢık saçan nuranî 

bedenler giyerler.
806

 Benzer bir açıklamaya göre ise müminlerin ruhu “yedi kez diğer 

insanların suretine girdikten sonra”, yıldızlar arasında kendisine ayrılmıĢ olan yere 

ulaĢmaktadır.
807

 

Nusayriler kendi dindaĢlarından olan günahkârların diğer dinlerin 

müntesipleri olarak yeniden dirileceklerini iddia etmektedirler.
808

 Aynı Ģekilde Hz. 

Ali‟yi tanımayanların da deve, katır, eĢek, köpek gibi hayvanların bedeninde 

dirileceklerine inanmaktadırlar.
809

 Kendilerinden olmayan Müslüman, Hristiyan, 

Yahudi ruhlarının tenasühle yeniden dünyaya gelmeyeceğini ya da bu ruhların 

hayvan veya cansız varlıkların bedenlerinde dirileceğini ileri süren araĢtırmacılar da 

vardır.
810

 Kendilerinden olmayanların ruhları ölüm sonrasında değiĢik hayvanların 

bedenlerine girmektedir. Mümin olan Nusayriler ise yedi kez diğer insanların 

suretine girdikten sonra ruhu, yıldızlar arasında kendisine ayrılmıĢ olan yere 

ulaĢmaktadır.
811

 Bunlara göre kendilerinden olan seçkinler inanç konusunda Ģüpheye 

düĢtüklerinde bir maymunda bedenlenmeleri söz konusudur. Ġlim ve Ģeref sahibi 

Müslümanlar öldüğünde ruhları eĢek cesetlerinde, Hristiyan âlim ve ruhbanlarının 

ruhları domuz cesetlerinde, Yahudi âlimlerinin ruhları da maymun cesetlerinde 

bedenlenecektir.
812

 Kendi inançlarından dönen Nusayriler de koyunlara veya duruma 

göre canavarlara dönüĢürler, kurtuluĢları da yoktur.
813

 Ayrıca Nusayri olmayan bir 

                                                 
805

 Cillî, “Kitâb hâvî‟l-Esrâr”, s. 216. 
806

 el- Ezenî, el- Bâkûratü‟s- Süleymâniyye, s. 85; Keser, Nusayrîlik: Arap Alevîliği, s. 65, 66. 
807

 Uyar, Mazlum, “Nusayrîlik”, Ġslam Mezhepleri Tarihi El Kitabı, ed. Hasan Onat-Sönmez Kutlu, 

Grafiker Yay. Ankara, 2016, s. 319; Rousseau, “Les Nosairis et les Ġsmaelis”, s. 59.  
808

 el- Ezenî, el- Bâkûratü‟s- Süleymâniyye, s. 80; Dussaud, Histoire et Religion des Nosairîs, s. 

120-121. 
809

 Rousseau, Jean Baptiste, “Les Nosairis et les Ġsmaélis”, Mémoire Sur Les Trois Plus Fameuses 

Sectes Du Musulmanism, Paris, 1818, s. 59; Dussaud, Histoire et Religion des Nosairîs, s. 121. 
810

 Fığlalı, Çağımızda Ġtikadi Ġslam Mezhepleri, s. 186; Sertel, Engin, Dini ve Etnik Kimlikleriyle 

Nusayriler, Ank: Ütopya. 2005, s. 103. 
811

 Uyar, Mazlum, “Nusayrîlik”, Ġslam Mezhepleri Tarihi El Kitabı, ed. Hasan Onat-Sönmez Kutlu, 

Grafiker Yay. Ankara, 2016, s. 319; Rousseau, “Les Nosairis et les Ġsmaelis”, s. 59.  
812

 el- Ezenî, el- Bâkûratü‟s- Süleymâniyye, s. 81; Bulut, Ortadoğu'nun Solan Renkleri: 

Bedeviler, Çerkesler, Nusayriler, Dürziler, Yezidiler, s. 595. 
813

 el- Ezenî, el- Bâkûratü‟s- Süleymâniyye, s. 85. 



186 

 

kiĢinin Nusayriliğe girdiğinde geçmiĢteki hataları yüzünden, Nusayrilik dıĢında bir 

mezhepte doğarak aslına rücu ettiğine inanılmaktadır.
814

 

Tenasüh inancı Nusayrilerde Kur‟an ve Ġslam dıĢındaki kaynaklara 

dayanılarak da açıklanmaya çalıĢılmaktadır. Nusayri Ģeyhlerinden el- Vehîb tenasühü 

açıklayan bir mektubunda, Tevrat‟ta geçmekte olan bir bölümü delil göstermektedir. 

Bu bölümde Davut peygamberin yanındakilerle birlikte, kılıçlarla katledilen ġaul ve 

oğlu, Ġsrail halkı ve Ġsrail toprakları için yas tutup ağladıklarını ve akĢama kadar oruç 

tuttuklarını anlatır. Vehîb aslında buradaki peygamberin yani Davud‟un 

Muhammed‟den baĢkası olmadığını iddia eder. Peygamberleri bu Ģekilde 

karıĢtırmaları tenasüh inancından kaynaklanmaktadır.
815

 Bir baĢka hikâye ise tenasüh 

inancının kökenini Ġslam‟a yabancı olan fikirlere bağlayan, bu yüzden tenasühçüler 

tarafından tehdit ve protesto edilen bir müderris hakkındadır.
816

 Bu hikâye 

Nusayrilerde tenasühün kökenini Ġslam‟da arama fikrini yansıtması bakımından 

önemlidir. Ancak inancı Ġslam dıĢı kaynaklarla açıklama giriĢimleri 

reddedilmektedir. 

Tenasüh inancı Nusayrilerde iyilik-kötülük problemini açıklamakta kullanılan 

önemli bir unsurdur. Onlara göre tek seferde yaĢanan dünya hayatı insana bazen 

yeterli fırsatı vermemektedir. Tanrının mutlak adaletinin bir sonucu olarak insan 

tekrar eden bedenlerde dünya imtihanını vermelidir. Böylece kiĢi önceki yaĢamında 

dezavantajlarla karĢılaĢmıĢsa bunların telafisini yapabilmelidir. Mesela sakat, özürlü, 

fakir, hasta, çirkin doğan çocuklar dezavantajlı gibi görünse de sonraki yaĢamlarında 

bunun mükâfatını görebilirler. Diğer taraftan defeatle doğan ruhun kendi kaderini 

kendisinin çizdiği kabul edilerek sakat, çirkin ya da muhtaç durumda doğanların 

bunu önceki yaĢamlarında hak ettiği de ileri sürülmektedir.
817

 Bu teolojik 

yaklaĢımların Tanrının adaletine ve merhametine daha uygun olacağı savunulur. En 

                                                 
814

 Alkan, “Alman Kaynaklarına Göre Osmanlı Nusayrîleri”, s. 143. 
815

 Ebu‟l- Heysem, el- Ġslâm fi Muvâceheti‟l Bâtıniyye, Dâru‟s Sahve, 1985, s. 184-185. 
816

 Ba‟s meselesine gelince talebesi, Ebu‟l Heysem‟e, “Kıyameti ve diriliĢi inkâr ettiğimizi kim iddia 

ediyor?” diye sorar. Hocası, “Bunu tenasühe olan inancınızla gösteriyorsunuz” deyince Nusayri 

talebesi, “Aristo, Platon ve daha birçok filozof bunu kabul ettikten sonra tenasühün gerçekliğinden 

Ģüphe etmek için bir sebep var mı?” diye cevap vererek bir grup filozof ve büyük yazarların isimlerini 

sayar. Ebu‟l- Heysem, el- Ġslâm fi Muvâceheti‟l Bâtıniyye, s. 63. 
817

 Eskiocak, Yaratıcının Azameti ve Kur'an'daki Reenkarnasyon, s. 43. 



187 

 

azından bir sonraki yaĢamda yeni bir Ģansının olması insanın kendisini düzeltmesi 

için fırsat Ģeklinde yorumlanmıĢtır. 

Nusayri öğretideki yıldızlaĢma inancı bize en erken dönemlerde ortaya çıkmıĢ 

olan Orpheuscu/Orfik teogoniyi hatırlatmaktadır. Bu öğretiye göre de dünyada güzel 

bir hayat yaĢayan insan, ölümden sonra kendi yıldızına dönerek orada mükâfatını 

görecekti. Bunu baĢaramayan kötü ruhlar ise ölümden sonra ceza olarak kadın 

bedeninde bedenlenecekti. Yine de kötülükten arınmayanlar sonraki diriliĢlerinde 

günahlarının doğasına uygun Ģekilde bir hayvanda yeniden doğacaktı. Ruh ne zaman 

arınır aslına dönerse ıstırabı da o zaman bitmekteydi.
818

 

Sonuç olarak, eski milletlerdeki tenasüh inancının kalıntıları önce ilk aĢırılar 

olan Kerbiyye, Harbiyye/Harisiyye, Cenâhiyye gibi fırkalara geçmiĢtir. Daha sonra 

Nusayriler de bu inançtan etkilenen ve tenasühe inanan mezheplerden birisi 

olmuĢlardır. Bu mezheplerin izledikleri yöntem ve epistemolojilerinin ortak olması 

etkileĢimi ortaya koymaktadır. Zamanın devirlere bölünmesi, her devirde Tanrı‟nın 

yeniden hulûlü ve Tanrı‟nın ruhsal varlığının tenasüh yoluyla imamın varislerine 

aktarılması Nusayri inancında açıktır. Genel halkların da bu tenasüh ve devir 

süreçlerini tamamlayıp yıldızlaĢması gerekmektedir.  

2.4.3. SeçilmiĢlik Ġnancı ve Tenasüh 

Bâtıni grupların belirgin özelliklerinden biri olan “seçilmiĢlik” inancı 

Nusayrilerde “yıldız olarak yaratılma” mitine dayanmaktadır. Bu yaratılıĢ mitine 

göre Nusayriler kendilerini diğer insanlardan üstün görürler. Evren yaratılmadan 

önce var olduklarına inanırlar.
819

 Onların ruhları, fiziki dünya var olmadan önce 

gezegenlerde ve ıĢık saçan birer yıldız Ģeklinde yaratılmıĢtır. Ancak günahlarından 

dolayı Tanrı onları insan bedeninde dünyaya sürgüne göndermiĢtir.  

                                                 
818

 De Gruyter, Anthi Chrysanthou- Defining Orphism: The Beliefs, The Teletae And The 

Writings, s. 96, 143. 
819

 el-Ezenî, Süleyman Efendi, el- Bâkûratü‟s- Süleymâniyye, Dâru‟l Mektebe, Beyrut, 1863, s. 59-

60 Keser, Nusayrîlik: Arap Alevîliği, s. 49; Sinanoğlu, Nusayrîlerin Ġnanç Dünyası ve Kutsal 

Kitabı (Çağımızda Bâtınîlik Örneği), s. 41. 



188 

 

“YıldızlaĢma” Ģeklinde tanımlanabilecek teoriye göre ruhlar tenasüh yoluyla 

arınıp nuranî âlemlere tekrar dönecektir. Nusayri olmayan kimseler de çok iyilik 

yaparak sonraki yaĢamlarında bir Nusayri‟nin bedeninde doğabilir ve yıldızlaĢmak 

için bir fırsat yakalamıĢ olabilirler.
820

 Nusayrilere göre insan zaten yıldızlardan 

dünyaya gelmiĢtir. Ruh yedi devir yaparak belirli erginliğe eriĢtiğinde semaya 

yükselerek yıldızlaĢmaktadır.
821

 Bu yeniden dirilme, yedi devir veya tenasüh 

diyebileceğimiz süreç özden kopanların öze dönüĢ hikâyesi Ģeklinde de 

yorumlanabilir. Aslında bu düĢünce tenasüh inancının içine oturduğu zemin olarak 

kabul edilmelidir. Yani tenasüh gökteki yıldız oluĢ ile baĢlar. Özden ayrılarak düĢüĢ 

yaĢayan insan, dünyada ruhunu arındırarak yeniden yıldızlaĢır ve ebedi olarak tekrar 

yıldızlardaki yerini almaya hak kazanır. Ancak bazı kaynaklarda ruhun yıldızlaĢma 

sürecinin yedi devir Ģeklinde olacağına dair belirgin bir Ģart yoktur. Toplamda 70 kez 

hatta 7000 kez doğumla mümkün olacağı ileri sürülmektedir.
822

 Bunu savunan 

Nusayri aydınlara göre ancak bu devir süresi insana yıldızlaĢmak için yeterli süreyi 

tanımaktadır.
823

 Hasîbî, ise “inkâr ve günah ehli” denilen günahkârların 100.000 

tehcirden geçtiğini ve “kabul ehli” olan müminlerin de kıyamet gününe kadar 80 kez 

tenasühle yeniden bedenleneceklerini açıklamaktadır.
824

 Bu sebeple ruhun sadece 

yedi kez doğacağı ve ebedi cennet-cehennem yurduna gideceği tezi kimi Nusayriler 

için Ģüpheli bulunmaktadır.  

Ġnanca göre, Nusayrilerin tenasühüne neden olan günahları Ali‟yi 

tanımamaktan dolayı kibirlenmiĢ olmalarıdır.
825

 Hikâyeye göre Tanrı, dünya 

yaratılmadan önce Nusayrileri gökteki yıldızlar olarak yaratmıĢ ve Nusayriler orada 

7000 sene Hz. Ali‟yi temaĢa etmek üzere kalmıĢlardır. Bir gün aralarında yaratılıĢ 

bakımından kendilerinden daha üstün bir kimsenin olmadığını düĢünürler. Bu, 

                                                 
820

 Keser, Nusayrîlik: Arap Alevîliği, s. 66; Dussaud, Histoire et Religion des Nosairîs, s. 120. Bu 

önemli bilgiye Nusayrilere ait kaynaklarda rastlanmamıĢtır.  
821

 el-Hatîb, el-Harekâtü'l-Bâtıniyye, s. 356;  Dussaud, Histoire et Religion des Nosairîs, s. 121. 
822

 el-Ezenî, el- Bâkûratü‟s- Süleymâniyye, s. 61. 
823

 et-Taberânî, “el-Mesâilü‟l-Hâssa”, Resâilu‟l-Hikmeti‟l-Alevîyye, c. III, s. 195-202; Türk, 

Hüseyin, Anadolu'nun Gizli Ġnancı Nusayrilik: Ġnanç Sistemleri ve Kültürel Özellikleri, Kaknüs, 

Ġstanbul, 2013, s. 258. 
824

 el-Hasîbî, Ebû Abdullah Hüseyin b. Hamdan, “Fıkhu‟r-Risâletü‟r-RastbâĢiyye”, Resâilü‟l-

Hikmeti‟l-Aleviyye, Thk. Ebû Musa ve ġeyh Musa, Diyâru‟l-Akl, Lübnan, 2006, c. 2, s. 137. 
825

 el-Ezenî, el- Bâkûratü‟s- Süleymâniyye, s. 62; Türk, Anadolu'nun Gizli Ġnancı Nusayrilik: 

Ġnanç Sistemleri ve Kültürel Özellikleri, s. 258. 



189 

 

onların iĢlediği ilk günahtır. Bunun üzerine Ali onlar için bir hicâb yaratmıĢ ve 7000 

sene daha Nusayrileri öylece bırakmıĢtır. Sonra onlara görünüp, “Ben sizin rabbiniz 

değil miyim?” diye sormuĢ ve onlar da Ali‟ye, “Evet, sen bizim rabbimizsin.” diye 

cevap vermiĢlerdir.
826

 Ancak bir süre sonra Nusayriler Ali‟yi bütünüyle idrak 

edebildiklerini düĢünerek onu kendileriyle bir tutmaya baĢlamıĢlar, böylece de ikinci 

günahı iĢlemiĢlerdir. Ali bu kez de onları 7000 sene Hicâb‟ı tavaf etmekle 

cezalandırmıĢ, sonra onlara görünerek birkaç kez “ben kimim?” diye sormuĢtur. Her 

sorduğunda “bilmiyoruz” cevabını aldığı için onlara, “kendileri için alçak bir dünya 

yarattığını, orada onları beĢerî bedenlere sokacağını ve kendisinin de o dünyada 

insan Ģeklinde görüneceğini” söylemiĢtir. Sonra onlara “aranızdan beni, bâbımı ve 

hicâbımı tanıyanları tekrar buraya getireceğim. Kim bana asi olursa, kendisine 

musallat olacak bir düĢman yaratacağım. Kim beni inkâr ederse onu alçaltıcı bir 

Ģekle dönüĢtüreceğim” demiĢtir.
827

 Nusayriler kendilerini cezalandırmaması için 

Ali‟ye yalvarmıĢlar ancak O, bunu kendisine isyan ve itaatsizlik olarak görerek 

Ġblis‟i ve Ģeytanları yaratmıĢtır.
828

 Sonra Tanrı Ali, Nusayrilere yedi ayrı kubbede 

kendisini göstermiĢtir. Bu kubbeler sırasıyla, ġît, Hermes, EzdeĢir, Enoh, Zâtü‟n-

Nûr, Yusuf b. Mâkân ve Aristoteles‟tir.
829

 

Salisbury‟e göre yedi kubbe ilk insan yaratılmadan önceki tenasüh devirlerini 

ifade etmektedir. Ancak bu anlatımda tenasüh zinciri tersine iĢlemekte ve yedi kubbe 

Nurlar âlemindeki düĢme kademelerini ifade etmektedir. Nasıl ki Ali kendisinde 

mananın tezahür ettiği en yüksek görünüm ise, yedinci kubbe olan Yûnan 

                                                 
826

 Sinanoğlu, Abdülhamit, Nusayrîlerin Ġnanç Dünyası ve Kutsal Kitabı (Çağımızda Bȃtınilik 

Örneği), s. 41; Kremer, A. v.: “Die Heidengemeinden der Nosairyer im nördlichen Syrien und in 

Cilicien”, Das Ausland, 1872, Sy. 24, ss. 554-555. 
827

 Sinanoğlu, Abdülhamit, “Günümüz Ġnanç Problemlerinden Nusayrilerin Tanrı Tasavvurları ve 

Reenkarnasyon GörüĢleri”, Günümüz Ġnanç Problemleri, Ġlahiyat Fakülteleri Kelam Anabilim Dalı 

Sempozyumu, Atatürk Üniversitesi, Erzurum, 2001, s. 323; Alkan, “Alman Kaynaklarına Göre 

Osmanlı Nusayrîleri”, s. 140. 
828

 Olsson, Tord, “The Gnosis of Mountaineers and Townspeople, the Religion of the Syrian Alawites, 

or the Nusairis”, Alevi Identity: Cultural, Religious and Social Perspectives, Edited by Tord 

Olsson, Elisabeth Özdalga and Catharina Raudvere, Swedish Research Institute in Istanbul, 1998, s. 

214-215. 
829

 el-Ezenî, el-Bâkûratü‟s-Süleymâniyye, s. 59-62; Sinanoğlu, Nusayrîlerin Ġnanç Dünyası ve 

Kutsal Kitabı (Çağımızda Bâtınîlik Örneği), s. 42; Salisbury, “The Book of Sulaimân”, s. 285-287; 

IĢık, Harun, “Kitâbu Ta‟limi Diyâneti‟n-Nusayrîyye IĢığında Nusayrî Teolojisi”, Bilimname, c. 

XXIV, s. 1, ss. 31-56. 



190 

 

(Aristoteles) da tarih öncesi devirlerin ulaĢtığı en yüksek noktadır. Yani burası Ali‟yi 

tanımada en baĢarısız olanların mertebesidir.
830

  

2.4.4. Tenasüh Bağlamında Yedi Devir Ġnancı 

Döngüsel zaman inancı genelde bütün gnostik topluluklarca kabul 

edilmiĢtir.
831

 Örneğin Sabiiler bütün insanlık tarihini yediye ayırmıĢ ve her bir devri 

bir gezegene atfetmiĢtir. Son devir ise on ikiye bölünerek ona burçların isimleri 

verilmiĢtir.
832

 

Devrî tarih anlayıĢını Gulat ġii literatüre kazandıran kiĢinin Abdullah b. el-

Harb el-Kindî olduğu düĢünülmektedir.
833

 Ancak Ġsmaililer bu inancı IX. yüzyılın 

sonlarında sistematik bir hale getirmiĢlerdir. Bâtıni devir inancına göre, insanlık 

tarihi farklı uzunlukta yedi peygamber devrinden oluĢmaktadır. Bu peygamberler 

aynı zamanda Yahudi ve Hristiyanlarca hatta Mecȗsȋlik ve Maniheizm gibi dinlerce 

de kabul edilmiĢlerdir. Ġlk altı devrin nâtıkları Âdem, Nuh, Ġbrahim, Musa, Ġsa ve Hz. 

Muhammed‟dir.
834

 

Gulat ġia‟dan miras edindikleri kevr ve devr terimlerine ek olarak Nusayriler, 

“kubbe” terimini kullanarak paralel bir zaman terminolojisi geliĢtirmiĢlerdir.
835

 Bu 

                                                 
830

 Salisbury, “The Book of Sulaimân”, s. 287. Bu mertebe Fesh‟in karĢılığıdır. Diğer bedenlenmeler 

Nesh, Mesh, Vesh, Resh ve KeĢĢ‟e tekabül eder. “Nesh”, ruhun bir insan bedeninden baĢka bir insan 

bedenine intikalidir. Salisbury bu terimi yetkinin feshedilmesi olarak açıklar. “Mesh”, ruhun bir 

insandan bir hayvan bedenine geçmesidir. Salisbury, bunu alçaltılma olarak ifade eder. “Vesh”, ruhun 

fare, kertenkele gibi hayvanlarda bedenlenmesidir. Salisbury bozulma, kirlenme anlamlarını kullanır. 

“Fesh”, ruhun parçalanarak hasta, günahkâr kiĢilerin bedenlerinde tekrar tekrar bedenlenmesidir. 

Salisbury yıpranma, kötüye gitme olarak açıklar. “Resh”, ruhun demir, altın, bakır, taĢ gibi cansız 

maddelere girmesidir. Salisbury de cansızlık anlamı verir. Son iki derece ruhun saman, çöp gibi en 

değersiz varlıklara girdiği tenasühün en alt derecesidir. 
831

 Tan, “Tarihin Sonu: Ġsmailî Döngüsel Tarih AnlayıĢı”, s. 625-634; Uslu, Zeynep, “Bâtıni Dini 

Yapılanmalarda Döngüsellik”, Dicle Ünv. SBE Yüksek Lisans Tezi, Diyarbakır, 2019, s. 24-49. Ġslam 

toplumlarında “devr” inancı hakkında bkz. bu araĢtırma, Bölüm 1.2.2. 
832

 Gündüz, ġinasi, Sâbiîler: Son Gnostikler, Ankara, Vadi, 1999, s. 147. Ġslam toplumlarında “devr” 

inancı hakkında bkz. bu araĢtırma, Bölüm 1.2.2. 
833

 Daftary, Farhad, The Isma‟ilîs: Their History and Doktrines, s. 62. 
834

 Daftary, The Isma‟ilîs: Their History and Doktrines, s. 211-212. 
835

 Kubbe terimi ilk olarak Kûfeli mutasavvıf Muhammed b. Sinan tarafından kullanılmıĢtır. Onun 

Envâr ve'l-Hucb adlı risalesi, bu terimin kullanıldığı bilinen en eski kaynaktır. Kubbe teriminin 

aslında Ali ile baĢlayan imamlar dönemini kastettiğini açıklamaktadır. Ancak süreç içerisinde ġia 

fırkalarında kubbe, devr inancını izah edecek Ģekilde yorumlanmıĢtır. Hayat döngüsel bir ölüm ve 

yeniden doğuĢ süreci olarak tanımlandığından, zaman da döngüseldir. Bkz. ez-Zahirî, Muhammed b. 

 



191 

 

terim, Allah'ın yarattığı kapalı ve sınırlı mekân içinde döngüsel bir süreci 

yansıtmaktadır. Yani Nusayrilerde zaman her kubbe-devir içerisinde döngüsel ve 

doğrusal tarihin bir bileĢimidir. BaĢka bir deyiĢle kubbenin sarmal bir zamanı 

tanımladığı sonucuna varabiliriz. Ancak Nusayriler apokaliptik bir doktrine sahip 

olduklarından, onların zaman kavramı tamamen döngüsel olamaz; ruh göçleri 

sınırlıdır ve kıyamet günü ile sona erecektir.
836

  

Bu nedenle Nusayrilerde tenasüh inancı Yedi Devir inancı ekseninde 

geliĢmiĢtir. Yedi devir inancına göre Tanrı insan yaratılmadan önce yedi kez, 

yaratıldıktan sonra da yedi kez hulûl ederek dünyaya gelmiĢtir. Bunların yedisinde 

bir insan suretinde tezahür eden Tanrı birçok defa da değiĢik toplumlardan seçkin 

kimselerin bedenine hulûl ederek toplumları doğru yola davet etmiĢtir.
837

 Bazı 

tespitlere göre Nusayriler Tanrı‟nın Lut, Nuh, Ġdris, Hıdır, Daryal, Süleyman, 

Ġbrahim, Ġsmail, Ġskender, Aristo gibi sayısız kiĢinin bedenine hulûl ettiğine 

inanmaktadır.
838

 BaĢka bir görüĢe göre de Tanrı, Habil‟den önce yedi, Habil‟den 

sonra da yedi defa Ali ve Muhammed Ģeklinde dünyaya tecelli etmiĢtir. Son kez Hz. 

Muhammed döneminde Ali Ģeklinde tecelli ya da hulûl etmiĢtir.
839

 

2.4.5. Kadınların Tenasühü 

Nusayrilerde yeniden doğuĢla ilgili bir diğer mesele de bu inancın erkek 

merkezli oluĢudur. Nusayri kadın, dini hayatın her alanında erkeğin bir adım 

gerisindedir. Dolayısıyla kadınlar tenasüh döngüsüne de alınmazlar çünkü onların 

                                                                                                                                          
Sinan, “Kitâbü‟l-Envar ve‟l-Hucb”, Silsiletü‟t-Turasi‟l-Alevî: Resâilü‟l-Hikme‟l-Alevîyye, mlf. 

Ebû Musa ve ġeyh Musa, Diyâru‟l-Akl, Lübnan, 2006, c. 6, s. 82. 
836

 Friedman, The Nusayrî-Alawîs: An Introduction to the Religion, History and Identity of the 

Leading Minority in Syria, s. 112; Güngör, Özcan, “Üst KavramsallaĢtırma Olarak Alevı lı k: Akı de 

ve Ġbadetler Aç s ndan Alevı lı k-Nusayrı lı k Ġlı Ģkı sı ”, Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, 2017, c. 10, Sy. 1, ss. 45–69.   
837

 Ġbn Nusayr, “Kitâbü‟l-Misâl ve‟s-Sûrah”, s. 227. 
838

 Keser, Nusayrîlik: Arap Alevîliği, s. 48, 49; Kuzu, “Risale-i Dâmıgu‟n-Nusayriye Transkripsiyon 

ve Değerlendirme”, s. 23. 
839

 el-Hatib, Muhammed Ahmed, el-Harekâtü‟l-Bâtıniyye fi‟l- Âlemi‟l- Ġslami, Mektebetü‟l- Aksâ, 

Ammân, 1986, s. 341; Cillî, Dirâsetü ani‟l Fırak fi Tarihi‟l Müslimin, s. 315; Sertel, Dini ve Etnik 

Kimlikleriyle Nusayriler, s. 183. 



192 

 

yaratılıĢ dikotomisinde günah tarafına düĢtüğüne ve Ģeytanın günahlarından 

yaratıldığına inanılmaktadır.
840

  

Kadınların tenasühe tabi olmadığı, toplu ibadetlerden uzak tutulmaları ve 

gizli dini bilgilerin onlara öğretilmemesi gerektiği kabul edilmektedir. Nusayrilerin 

hadis olarak benimsedikleri metinlerde kadınlar Ģeytanların günahlarından yaratılan 

ikinci tür bir varlık Ģeklinde resmedilmekte ve arınma sürecinin dıĢında tutuldukları 

iddia edilmektedir.
841

 Ancak yakın tarihli çalıĢmalarda eğitimli kesimin bu duruma 

itirazları görülmektedir. Bu tür hadislerin veya düĢüncelerin kaynağı araĢtırılarak 

dini otoritelerce reddedilmesi istenmektedir. Bunlara göre kadınların ruhu vardır ve 

tenasühe tabidirler.
842

 Özdemir‟in araĢtırmasına göre birçok çağdaĢ Nusayri Ģeyhi de 

kadınları dıĢlayan hadisleri reddetmektedir. Bu konuda iki görüĢ ortaya çıkmıĢtır. 

Ġlkine göre kadınları aĢağılayan ve dıĢlayan öğretiler Nusayriliğe yanlıĢlıkla 

girmiĢtir. Uydurma hadis denilen bu metinler zamanla kültürel sebeplerin de etkisiyle 

dokunulmaz kabul edilmiĢtir. Kur‟an‟daki bazı ayetler de bunu kolaylaĢtırmıĢtır. 

Kadına mirasta erkeğe göre daha az pay verilmesi ve Ģahitliğinin eksik kabul 

edilmesi bunlara örnek verilmektedir. Ġkinci görüĢe göre Dürziliğin öncülerinden 

Hamza b. Ali tarafından yazılan bir risalede Nusayriler konusunda verdiği yanlıĢ 

bilgiler bu mezhebin kadın konusunda yanlıĢ tanınmasına yol açmıĢtır.
843

 

Nusayrilerde kadınların tenasühte varabileceği en üst aĢama ve inançsız 

kimselerin hayvan ve bitki bedeninden tekrar insan bedenine girip giremeyeceği 

konuları tartıĢılmaya devam etmektedir. Günümüzde yaygın kanaate göre, kadınlar 

konusundaki dıĢlamaların sebebi tarihseldir.
844

 Bunun bir gerekçesi olarak Ģu rivayet 

aktarılmaktadır. Tanrı Ali, kendisini tanımaktan dolayı kibirlenen Nusayrileri 

cezalandırmak için Ģeytanı yaratmıĢtır. ġeytan da insanın günahlarından kadınları 

yaratmıĢtır. Dolayısıyla kadınların dini bir sorumluluğu yoktur. Onlara dinin bâtınî 

bilgileri öğretilemez. BaĢka bir görüĢe göre, “kadınların zayıf karakterli olması” ve 

                                                 
840

 Tankut, Hasan ReĢit, Nusayriler ve Nusayrilik Hakkında, s. 17; Sertel, Dini ve Etnik 

Kimlikleriyle Nusayriler, s. 164-165; Över, Gökben, “Nusayrilerde Kadın”, Gaziantep Ünv. SBE. 

Yüksek Lisans Tezi, Gaziantep, 2011, s. 42-43. 
841

 Fığlalı, Ethem Ruhi, Çağımızda Ġtikadi Ġslam Mezhepleri, Selçuk, Ankara, 1988, s. 186. 
842

 Sertel, Dini ve Etnik Kimlikleriyle Nusayriler, s. 103; Özdemir, “Çevirenin Sözü”, s. lxiv.  
843

 Özdemir, “Çevirenin Sözü”, s. lxi. 
844

 Kiremit, Ġlker, “XIX. Yüzyılda Nusayriler (Arap Alevileri) “, Hacettepe Ünv. SBE. Yüksek Lisans 

Tezi, Ankara, 2012, s. 65-66. 



193 

 

“saklanması gereken sırları saklayamayacakları”  gerekçesiyle dini bilgiden muaf 

tutulmuĢlardır.
845

 Nusayrilerin sahip oldukları bâtınî sırları komĢu halklardan 

saklama gerekliliği bir güvenlik sorunuydu. Kadınların bu sırları saklayamayacağı 

düĢüncesiyle bazı ibadetlerden, bilgilerden ve törenlerden uzak tutulduğu 

savunulmaktadır. Bir görüĢe göre kadınlar iyi mümin olurlarsa sonraki yaĢamlarında 

erkek olarak bedenlenebilirler. Bu durumda kadın, erkek olarak bedenlendikten sonra 

tekrar kadın olamaz.
846

 Elbette bu görüĢü kabul etmeyen baĢka yorumlar da vardır. 

Asatrian ve Arakelova‟ın araĢtırmalarına göre, Nusayrileri tenasüh inançları 

bağlamında Ġslam coğrafyasındaki diğer bâtınî fırkalardan ayıran temel farklılık 

sadece erkeklerin ruhlarının yeniden bedenleneceğine inanmalarıdır.
847

 

Kanaatimizce modernleĢmenin etkisiyle içeriden ve dıĢarıdan baĢlayan 

feminist eleĢtiriler Nusayri aydınları ve din adamlarını bu köklü meselede değiĢime 

zorlamaktadır. Eğitimli genç kuĢakların kabul etmekte zorlandığı bu mesele farklı 

Ģekillerde izah edilerek çözüm yolları aranmaktadır. 

2.4.5. Günümüz Nusayrilerinin Tenasüh AnlayıĢı 

ġehirleĢme, göçler ve modern eğitim süreçleri her dini topluluğu olduğu gibi 

Nusayriliği de değiĢime zorlamaktadır. Bu bağlamda tenasüh anlayıĢının günümüzde 

tarihsel anlamlarından farklı anlamlar kazandığı görülmektedir. Nusayri inançlarının 

modern dönemde yeni kuĢaklar tarafından benimsenmesi zorlaĢtığından bazı 

gençlerin ateizme, bazılarının ise baĢta Caferilik olmak üzere diğer mezheplere 

geçtiği belirtilmektedir. Bu sorunları aĢmak için baĢta Hz. Alinin ilahlığı olmak üzere 

bazı itikadȋ fikirleri yeni kuĢaklara anlatmakta yeni yorumlar geliĢtirilmiĢtir. Tenasüh 

                                                 
845

 Moosa, Extremist Shiites: The Ghulat Sects, s. 324, 333, 342. 
846

 et-Tavil, Arap Alevileri Tarihi, s. liii; el-Hatîb, el-Harekâtü‟l-Bâtıniyye fi‟l-Âlemi‟l-Ġslâmî, s. 

355. 
847

 Asatrian ve Arakelova, The Religion Of The Peacook Angel: The Yezidis and Their Spirit 

World, 2014, s. 123; Winter, S.,  A History of the „Alawis: From Medieval Aleppo to the Turkish 

Republic, Princeton University Press, 2016. 



194 

 

de bundan payını almıĢtır.
848

 Bu sebeple bu bölümde yeni Nusayri toplumların 

yeniden doğuĢu nasıl yorumladığı ve geçmiĢle farklılıklar üzerinde duracağız. 

Günümüz ve yakın dönem Nusayriliğinde yeniden doğuĢ fikrini anlayabilmek 

için çeĢitli saha araĢtırmaları ve mezhep bağlılarının eserleri bize yol gösterici 

olmaktadır. Bu anlamda Nusayrilerin yeniden doğuĢ inancını ilk araĢtıran modern 

kaynaklardan biri 1850‟lerde Suriye-Lübnan bölgesinde çalıĢan Walpole‟un eseridir. 

Onun tespitlerine göre, iyi bir Nusayri, ruhunun göğe yükselip yıldızlaĢacağını kabul 

ederdi. Misafirperver olmayan ve dinine bağlanmayan mezhepdaĢlarının ölümden 

sonra ruhlarının tekrar Nusayri olarak arınıncaya kadar dünyaya geleceğine 

inanırlardı. Diğer kötü kimseler bir alt grupta ve Müslüman, Hristiyan ya da Yahudi 

bedeninde yeniden dirilir. Çok kötü kimseler ve inançsızlar da domuz veya benzer 

hayvanların suretinde bedenlenir.
849

 

Günümüz Nusayrilerinde çok kültürlü yaĢama bağlı olarak baĢka din 

mensuplarının durumu yeniden ele alınmaktadır. Geleneksel Nusayri akidesine göre 

Hristiyan, Yahudi ve Müslümanların ruhlarının tenasühle yeniden dünyaya 

gelmeyeceği ileri sürülmüĢtür. BaĢka bir görüĢe göre bu ruhlar hayvan ya da cansız 

varlıkların bedeninde dirilecektir.
850

 Yakın tarihli saha çalıĢmalarında Nusayri 

toplumunun genel anlamda bu iddiaları reddettiği gözlenmiĢtir. Yeni yaklaĢımlara 

göre hangi inançtan olursa olsun insanın kötülüklerinin cezasını çekmeden yok 

olması düĢünülemez. Bir ceza-mükâfat ve olgunlaĢma mekanizması olan tenasühle 

yeniden dünyaya gelmeyen insan, yaptıklarının karĢılığını görmemiĢ olacağından bu 

görüĢ kabul edilmemektedir.
851

 Ölen Nusayrilerin ruhlarının Ali‟ye ulaĢacağı ancak 

içlerinden kötülük yapanların ve Hz. Ali‟ye inanmayanların ruhlarının eti yenen 

hayvanların cesetlerine intikal edeceği Ģeklindeki iddiaları reddeden çağdaĢ Nusayri 

                                                 
848

 Uyar, “Nusayrîlik”, s. 314; Krieger, B.T., “Marriage, Birth, and Batınî Ta‟wîl:A Study of Nusayrî 

Initiation Based on the Kitâb al-Hawî fî ilm al-Fatâwî of Abû Saʿîd Maymûn al-Tabarânî”, Arabic, 

2011, Sy. 58, ss. 53–75. 
849

 Walpole, Frederich, A Visit To Nineveh, “The Ansayrii”, vol. iii., (pp. 64-342), Richard Bentley, 

London, 185I. 
850

 Fığlalı, Çağımızda Ġtikadi Ġslam Mezhepleri, s. 186. 
851

 Sertel, Dini ve Etnik Kimlikleriyle Nusayriler, s. 102; Togayhan, “Günümüz Paralel Nusayrîlik 

Ġnancına Yansıyan Senkretizmin Temel Formları: Mersin Karaduvar Mahallesi Örneği”, s. 255. 



195 

 

yaklaĢımlar vardır. Bunlara göre ilgili iddialar saha çalıĢması yapılmadan, tarihsel 

süreçte mezhep taassubuyla üretilip yayılmıĢ fikirlerin tekrarından ibarettir.
852

  

Yapılan az sayıdaki saha araĢtırmasında Nusayrilerin yeniden doğuĢa inanıp 

inanmadıkları incelenmiĢtir. Bunlardan birinde Türkiye‟de yaĢayan Nusayrilerde 

tenasüh inancının güçlü olduğu tespit edilmiĢtir. Türk‟ün Hatay çevresindeki 

araĢtırmasına göre 150 Nusayri vatandaĢtan %84,7‟si yeniden doğuĢa inandığını 

belirtirken ancak %15,3‟ü bunu kabul etmemektedir. Bunun itikadȋ olduğu kadar 

kültürel bir olgu haline dönüĢtüğü de görülmektedir. Katılımcıların yeniden doğuĢu 

daha çok psiko-sosyal temellere dayandırması dikkat çekici bulunmuĢtur.
853

 Bu 

araĢtırmada tenasüh ve reenkarnasyon inançları arasında ayrım yapılmadığından 

nasıl bir yeniden doğuĢ fikrinin kabul edildiği açık değildir.  

Nusayrilerde tenasüh ile ilgili bir diğer dikkat çekici geliĢme ise 

küreselleĢmeyle birlikte tenasühün yanı sıra daha önceden mevcut olmayan 

reenkarnasyonun da benimsenmeye baĢlanmasıdır. Ruhun sürekli tekâmülünü ifade 

eden reenkarnasyon insan ruhunun ceza sonucu daha aĢağı bir varlıkta dirilmesini 

kabul etmemektedir. Ruhun döngüsü sadece mükemmelleĢmek için devam 

edebilir.
854

 Nusayriler tarihsel anlamda ruhun “düĢtüğünü” ve devam eden devirlerde 

de ruhun aĢağı-yukarı varlıklarda bedenlenerek seyir izlediğini kabul etmektedir. 

Ancak yakın tarihli alan araĢtırmalarında Nusayri toplumu içerisinde popüler manada 

reenkarnasyona inancın daha güçlü olduğu belirlenmiĢtir.
855

 Bunun Nusayrilerin 

eğitim ve kültürel açıdan modernleĢmesiyle ilgili olduğu söylenebilir. Özellikle 

70‟lerden sonra artan reenkarne olma hikâyeleri bütün dünyada toplanmaya baĢlandı. 

Ülkemizde de bu tür reenkarne olma örneklerinin sıklıkla Nusayri nüfusun ağırlıkta 

                                                 
852

 Sertel, Dini ve Etnik Kimlikleriyle Nusayriler, s. 104; Talhamy, Y., “The Fatwas and the 

Nusayri/Alawis of Syria”, Middle Eastern Studies, 2010, c. 46, Sy. 2, ss. 175–194. 
853

 Türk, Anadolu'nun Gizli Ġnancı Nusayrilik: Ġnanç Sistemleri ve Kültürel Özellikleri, s. 261; 

Yalçın, AyĢe, “Nusayrilerle Ġlgili Fransızca Kaynaklarda Yer Alan Bilgilerle Mülakat Sonucu Elde 

Edilen Verilerin Mukayesesi: Hatay Nusayriliği Örneği”, Ankara Ünv. SBE Yüksek Lisans Tezi, 

Ankara, 2020, s. 48-52. 
854

 Zhigulskaya, D., “Alevis vs. Alawites in Turkey: From the General to the Specific (Based on Field 

Studies in the Town of HacibektaĢ And Hatay Province)”, Uluslararası BeĢerı  Bı lı mler ve Eğı tı m 

Dergı sı , 2019, c. 5, Sy. 10, ss. 195-206. 
855

 Türk, Anadolu'nun Gizli Ġnancı Nusayrilik: Ġnanç Sistemleri ve Kültürel Özellikleri, s. 260; 

Yalçın, “Nusayrilerle Ġlgili Fransızca Kaynaklarda Yer Alan Bilgilerle Mülakat Sonucu Elde Edilen 

Verilerin Mukayesesi: Hatay Nusayriliği Örneği”, s. 53. 



196 

 

olduğu Hatay
856

 ve Adana çevresinden toplanması ĢaĢırtıcı değildir.
857

 

Reenkarnasyonun cezalandırma yerine tekâmülü benimsemesi sebebiyle daha 

hümanist bir yaklaĢım olduğu varsayılarak günümüz Nusayri toplumlarında 

tenasühün önüne geçtiği kabul edilebilir. Elbette genel halkın bu iki kavram 

arasındaki teknik farkı bilmemesi sebebiyle reenkarnasyon inancına kaydığı da 

düĢünülebilir. 

Günümüz Nusayriliğinde değiĢmeye baĢlayan temel kurallardan biri tenasüh 

inancının sır olmaktan çıkmasıdır. Normalde sır kabul edilen ve baĢkalarına 

açıklanması yasak olan bu bilgi günümüzde Nusayri din adamları ve aydınlar 

tarafından açıkça anlatılmaktadır. Yeterli güven ortamının oluĢması sebebiyle 

tenasüh akılcı yollarla topluma açıklanmaktadır. Aynı Ģekilde Hz. Muhammed ve 

diğer peygamberlerle imamların aynı nurdan yaratılan aynı varlıklar olup tenasühle 

farklı bedenlerde karĢımıza çıktığı inancı da sır olmaktan çıkmıĢtır.
858

 GeçmiĢte 

Ġslam ulemasının tenasüh hakkındaki sert tepkileri ve Nusayri cemaatinin toplu 

cezalandırmalardan çekinmeleri sebebiyle sakladıkları bu inançlarını günümüzde 

açıklamaya baĢladığı akla gelmektedir. Ancak burada unutulmaması gereken diğer 

bir sebep de modernleĢmenin etkisidir. Genç ve eğitimli kuĢaklar sırların 

saklanmasını ve tenasüh konusunun sır kabul edilmesini eleĢtirmektedirler. 

Kanaatimizce reenkarnasyon ve tenasüh inançlarının modern dini akımlar 

aracılığıyla popülerleĢmesi de tenasühün sır olmaktan çıkarılmasında etkili olmuĢtur.  

Tenasüh inancı sebebiyle komĢu halkların nefretini çekme korkusu 

günümüzde tersine dönmüĢtür. Hem inançlarından dolayı kıyıma uğrama endiĢesi 

ortadan kalkmıĢ hem de oldukça popüler hale gelen ruh göçü fikri vasıtasıyla 

yeniden dirilme inancı Nusayrilere bir çeĢit prestij kazandırmıĢ olabilir. Genç yaĢta 

ya da dramatik bir Ģekilde ölen kimselerin hastanelerde yeniden doğup doğmadığını 

araĢtırmaya varan reenkarnasyon inancının zamanla gelenekselleĢtiği de ileri 

sürülmektedir. Bu sebeple ruh göçünün inanç boyutundan ziyade kültürel boyutunun 

                                                 
856

 Hatay yeniden doğduğunu iddia edenlerin çok olduğu bir Ģehirdir. Bu sebeple Milliyet gazetesi 

Ģehri, “Yeniden Doğanların BuluĢma Merkezi” Ģeklinde vasıflandırmıĢtır (Milliyet, 2001). 
857

 Stevenson, Cases of The Reincarnation Type; Bayer, ReĢat, Parapsikoloji Yönünden 

Reenkarnasyon Etütleri, Özgü, 1965. 
858

 et-Tavil, Arap Alevileri Tarihi, s. lxxxi; Güngör, Özcan, “DeğiĢim ile Takiye Arası 

Nusayriler/Arap Aleviler”, Ġnsan ve Toplum, 2015, c. 5, Sy. 9, ss. 75–102. 



197 

 

öne çıktığı söylenebilir.
859

 Dramatik ayrılıkların geride kalanlarda yarattığı psikolojik 

etkinin yeniden doğuĢ inancıyla hafifletildiği akla gelmektedir. Bazı Nusayri din 

adamları da yeniden doğuĢu bu açıdan tanrısal adalete daha uygun bulduklarını 

belirtmektedir. 

Nusayriler geçmiĢte olduğu gibi günümüzde de yeni doğan bir çocuğun 

konuĢmasını, doğumdan önce ya da sonra görülen rüyaları ve yeni doğan çocuktaki 

yara izlerini, yeniden doğuĢa kanıt olarak önemsemektedirler. Hatta bazı durumlarda 

yeni doğum yapanlar araĢtırılarak ölen kiĢinin ruhunun hangi bedende tekrar 

dünyaya geleceği öğrenilmeye çalıĢılır. Ölen ile yeniden doğanın simalarının 

birbirine benzemesi yeniden doğuĢa delil kabul edilmektedir.
860

 Ġleri yaĢlarda 

geçmiĢi hatırlama olasılığı azaldığı için ölüm ve yeniden doğum hikâyeleri çocuklar 

konuĢmaya baĢlar baĢlamaz söyledikleri her Ģey dikkatle değerlendirilerek 

belirlenmeye çalıĢılır.
861

  

Ruhların yeniden doğması gibi eski yaĢamı hatırlama konusu da tartıĢmalıdır. 

Bazı araĢtırmalarda yeniden doğumda eskiyi hatırlama belirli Ģekillerde ölenlere has 

kılınmıĢtır. Türk
862

 ve Bayer‟in araĢtırmalarında günümüzde reenkarne olduğunu 

iddia edenlerin büyük çoğunluğunun normal yollarla hayata veda etmediği 

belirtilmektedir. AraĢtırmacıların tespitine göre yeniden doğduğunu ve eski 

yaĢamlarını hatırladıklarını iddia edenler genelde cinayet, yaralanma, kaza ile ani 

Ģekilde ölmüĢ ya da küçük-genç yaĢlarda vefat etmiĢtir. Bu insanların yaĢamlarının 

yarım kaldığı ve tekrar bedenlenerek yaĢamlarını tamamladıklarına inanılmaktadır. 

Bu tür vakaları araĢtıran çalıĢmalarda eski yaĢamını hatırladığını ileri süren 

kimselerin yaralanma, vurulma ya da hastalık sebebiyle vücutlarında oluĢan izleri 

yeni yaĢamlarında da doğum lekesi Ģeklinde taĢıdıkları ileri sürülmektedir. Sıra dıĢı 

ölüm sonrası yeniden doğduğunu ileri sürenler ikinci doğumların çok kısa sürede 

olduğunu belirtmektedir. Bu sebeple önceki yaĢamı sonlandıran sarsıcı vakaların 

                                                 
859

 Türk, Anadolu'nun Gizli Ġnancı Nusayrilik: Ġnanç Sistemleri ve Kültürel Özellikleri, s. 263, 

274; Ökten, Anadolu‟nun Sırlı Aynası Arap Alevîler (Nusayriler), s. 90-91. 
860

 Ökten, Anadolu‟nun Sırlı Aynası, s. 91. 
861

 Ökten, Anadolu‟nun Sırlı Aynası, s. 92. 
862

 Türk, Anadolu'nun Gizli Ġnancı Nusayrilik: Ġnanç Sistemleri ve Kültürel Özellikleri, s. 262. 



198 

 

tesirini henüz atlatmadıkları da söylenmektedir.
863

 Burada Ģöyle bir yorum da 

yapılmaktadır; “Herkes dünyaya tekrar gelir. Ancak öldürülmüĢ olanlar eski 

yaĢamlarını hatırlarlar. Doğal bir Ģekilde ölenler hatırlamazlar”.
864

 Görüleceği gibi 

reenkarne örneklerinde sıra dıĢı ölümlere odaklanılmakta ve yeniden doğumun 

bunlara has olabileceği savunulmaktadır. Bunun günümüz Nusayriliğinde ne kadar 

yaygın bir inanç olduğunu belirlemek Ģimdilik zorsa da böyle bir inancın varlığı 

açıkça görülmektedir. Elbette bunun itikadȋ bir değiĢimden ziyade modern kültürel 

yaĢamın Nusayri toplumuna soktuğu bir inanıĢ Ģekli olduğu da düĢünülebilir. 

Her yetiĢkin birey genel olarak belirli törenlerle Nusayriliğe kabul edilir. 

Erginlenme töreni diyebileceğimiz bu törende yaĢ, olgunluk, dürüstlük ve emanete 

sahip olabileceğine Ģahitlik edilen Nusayri erkeği birkaç aĢamalı törenle mezhebe 

dâhil edilir. Aday daha sonra bir yetiĢkinlik töreniyle dini eğitimini alacağı “amcaya” 

emanet edilir.
865

 Ġlk bölümde ele aldığımız bir tür erginlenme ritüeli olan bu mezhebe 

kabul merasimlerinin yaygın Ģekilde manevi anlamda yeniden doğuĢu sembolize 

ettiği söylenebilir. 

YetiĢkin kimselerin Nusayriliğe kabulü ya da erginlenme törenleri gibi 

önemli unsurlardan biri ölüm sonrası törenler ve türbelerdir. Ruhların dünyada 

dolaĢtığına, ölünün kabrine yapılacak ziyaretin onu mutlu edeceğine ve onun daha iyi 

bir Ģekilde dünyaya dönmesine katkı sunacağına inandıkları için Nusayriler türbelere 

önem vermektedir. Nusayrilerin inançlarında önemli bir yer tutan ziyaretler veya 

türbeler atalar kültünün bir sonucu olarak yorumlanabilir. Ataların ölmediği ve 

onların ruhunun yaĢamaya devam ettiği düĢünülür. Nusayriler için ziyaret 

mekânlarının ayrı bir önemi olduğu gibi, buraları ibadet mekânları olarak da kabul 

ederler.
866

 Nusayrilere göre Allah katında kıymetli insanlar öldüklerinde artık 

yeniden bedenlenmezler ve semavi varlıklara dönüĢürler. Nusayriler ziyaretlerdeki 

                                                 
863

 Ġki çalıĢmada da konuyla ilgili çokça örnekler vardır. Bkz. Bayer, Parapsikoloji Yönünden 

Reenkarnasyon Etütleri, 1965; Stevenson, Cases of The Reincarnation Type; Bayer, 

Parapsikoloji Yönünden Reenkarnasyon Etütleri, 1965. 
864

 Türk, Anadolu'nun Gizli Ġnancı Nusayrilik: Ġnanç Sistemleri ve Kültürel Özellikleri, s. 262; 

Ökten, Anadolu‟nun Sırlı Aynası Arap Alevîler (Nusayriler), s. 91. 
865

 Keser, Nusayrîlik: Arap Alevîliği, s. 103 vd.; Sertel, Dini ve Etnik Kimlikleriyle Nusayriler, s. 

77; Talhamy, Y., “The Alevis and „Alawis”, Brill, 2021, c. 12, ss. 279-304. 
866

 Ayrıntılı bilgi için bkz. Demirel, Yasemin, “Hatay - Samandağ Özelinde Nusayrilik ve Ziyaret 

Kültürü”, Necmettin Erbakan Ünv, SBE, Yüksek Lisans Tezi, Konya, 2019. 



199 

 

bu insanların insan, hayvan, bitki ya da cansız varlık olarak yeniden 

bedenlenmeyeceklerine ve semavi varlıklar olarak cenneti yaĢayacaklarına inanırlar. 

Hatta bu kiĢiler zaman zaman dünyayı ziyaret ederek insanları uyarıcı görevler 

üstlenmektedirler.
867

 

Ziyaret mekânlarının en popülerleri olan Hızır türbeleriyle ruhun tekrar 

diriliĢi inancı arasında bir iliĢki görülebilir. Sünni Ġslam toplumlarında da var olan 

Hızır inancına göre Hızır ölümsüzlüğün sembolüdür. DeğiĢik Ģekillerde dünyada 

görünebilir. Nusayriler bu sebeple onun beden değiĢtirerek tenasüh yaĢadığını kabul 

etmektedirler. Bu sebeple Nusayrilerin yaĢadıkları yerlerde bulunan çok sayıdaki 

Hızır türbesi ve bunlara yapılan ziyaretler günümüzde de önemini korumaktadır.
868

 

Nusayri inanç sistemi içerisinde ölümsüz olduğuna inanılan ve sürekli farklı 

bedenlerde görünen „Hızır Kültü‟ inancı yeniden doğuĢ fikrini desteklemektedir. 

Hızır‟ın tekrar tekrar bedenlenmesi Nusayrilerin ruh göçüne inancını canlı 

tutmaktadır. Dahası tenasüh inançlarının sadece kendi bâtınî yorumlarına 

dayanmadığını, Ġslam dâhil diğer kültürlerde de bu inancın izlerinin bulunduğunu 

iddia etme Ģansı bulmaktadırlar.
869

 

Günümüz Nusayrilerinde yeniden doğuĢ daha çok reenkarnasyon Ģeklini 

almaya baĢlamıĢtır. Bunun sebebi reenkarnasyonun hem kadınlara hem de baĢka din 

mensuplarına yer vermeyen geleneksel Nusayri inancına göre daha kapsayıcı 

olmasıdır. Diğer bir nokta ise yeniden doğuĢun itikadȋ bir tartıĢma olmaktan çıkarak 

popülerleĢmesidir. Bazı saha çalıĢmalarında yeniden doğuĢa inanan Nusayrilerin 

oranının nispeten yüksek çıkması bununla iliĢkilendirilebilir. 

Kadınların tenasühü ve baĢka dinlerden insanların hayvan ya da cansız 

varlıklar olarak yeniden dirilecekleri konusunda günümüz Nusayrileri daha ziyade 

çok kültürlü bir toplumsal yaĢamı benimseme eğilimindedirler. Dolayısıyla da 

bugünün modern Nusayriliğinde tam bir tenasüh inancından bahsetmek zordur.  

                                                 
867

 Demirel, “Hatay - Samandağ Özelinde Nusayrilik”, s. 76-77. 
868

 Türk, Hüseyin, “Nusayrilerde Hızır Ġnancı”, Türk Kültürü ve Hacı BektaĢ-ı Veli AraĢtırma 

Dergisi, Ankara, 2010, s. 228; Türk, Anadolu'nun Gizli Ġnancı Nusayrilik: Ġnanç Sistemleri ve 

Kültürel Özellikleri, s. 258, 261. 
869

 Ocak, Ahmet YaĢar, Ġslam-Türk Ġnançlarında Hızır Yahut Hızır-Ġlyas Kültü, Türk Kültürünü 

AraĢtırma Enstitüsü Yay. Ankara, 1999, s. 146- 149; Karasu, Mehmet, Nusayrilik Alevilik ve Çok 

Kültürlülük, KeĢif Yay. Ankara, 2005, s. 26. 



200 

 

Nusayrilerde hulûl ve tenasüh genel manada özetlenecek olursa Ģu hususların 

öne çıktığı görülmektedir; Öncelikle Nusayrilerde Tanrının insanlarda hulûl ederek 

görünmesi inancı vardır. Kısmî farklılıklar olmakla birlikte Ali, Muhammed, Selman 

Tanrının farklı Ģekillerdeki yansımalarıdır. Ġlahi ruh bir ölçüde imamdan imama 

aktarılır. Aynı Ģekilde Tanrının yıldızlaĢarak kurtuluĢa erecek “seçkin kulları” 

olduklarına inanan Nusayriler de tenasüh yoluyla günahlarından arınacaktır. Ġlk 

yaratılıĢta gökteki yıldızlar olduklarına ancak Ģımartıldıkları için yeryüzüne 

indirildiklerine inanmaktadırlar. Burada, farklı sayılar verilmesine rağmen, yedi defa 

iyi insan olarak tenasühe uğradıklarında tekrar gökteki yıldızlara dönüĢeceklerdir. 

Günahkârlar, Nusayriliği ve Ali‟yi bilmeyenler ise arınıncaya kadar cehennemleri 

olan bu dünyaya gelecektir. Klasik Nusayrilikte tüm bu yeniden doğuĢ döngüsü 

erkek merkezlidir ve kadınlar günahtan-Ģeytandan yaratıldığından dinen sorumlu 

kabul edilmemektedir.  



201 

 

 2.5. YEZĠDĠLĠK 

Ġslam coğrafyasında ortaya çıkan bâtınî mezheplerden birisi de Yezidilik ya 

da kendilerinin günümüzde daha çok tercih ettiği Ģekliyle Ezidilik‟tir.
870

 

Yezidiliğin ismi, kökeni, teĢekkül süreci ve tarihçesi oldukça tartıĢmalıdır. 

Yezidiler kökenlerini mitolojik bir anlatımla Hz. Âdem‟e kadar götürmektedirler. 

Kimi oryantalistler, onları daha çok Yahudilik ve Hıristiyanlığa, aralarında bazı 

Yezidiler‟in de bulunduğu kimi araĢtırmacılar ise benzer bazı inanıĢlardan hareketle 

onları kadim Ġran‟ın din ve mezheplerine dayandırmıĢlardır. Ancak klasik 

kaynaklara, aralarında batılılıların da bulunduğu pek çok çağdaĢ araĢtırmacıya ve 

hatta bir kısım Yezidi‟ye göre Yezidilik ismi Yezid b. Muaviye‟ye, kökeni ise 

yaĢadığı dönemin önde gelen Ehl-i Sünnet mutasavvıflarından ġeyh 'Adî b. 

Müsâfir‟e (557/1162) dayanmaktadır.
871

 Buna göre Yezidilerin kökeni Ġslam 

kaynaklıdır. Ancak Emevi fanatizmi
872

 ile birlikte bir takım bâtınî dini ve sȗfi 

gelenekleri, bazı siyasi ve sosyal sebeplerle zamanla değiĢimler yaĢayarak 

                                                 
870

 ÇalıĢmamızda Yezilik veya Ezidilik isimlerini beraber kullanmayı tercih ettik. Kaynaklarda 

genellikle Yezidilik isminin tercih edilmesine karĢın Ezidilerin bir kısmı bunu reddetmektedir. 

Hususiyle çağdaĢ Yezidi aydınlar tarihsel açıdan Emevi Halifesi “Sultan Yezid” isminin çağrıĢtırdığı 

negatif mana sebebiyle ve bu isimle Ezidiliğin kuruluĢu arasında bir iliĢkinin olmadığını iddia ederek 

kendilerine “Azday halkı, Ġzidi ya da Ezidi” demeyi tercih etmektedirler. el-Yezidi, “ZerdüĢt Bizimle 

KonuĢtu”, s. 123, 133; Ġsim tartıĢmaları için bkz. Guest, John S. The Yezidis: A Study in Survival, 

London end New York, KPI. 1987, s. 42, 43; BaĢbuğ, Hayri, Yezidilik Ġnancı, Türk Dünyası 

AraĢtırmaları Vakfı, Ġstanbul, 1987; Turan, Ahmet, Yezidiler: Tarihçeleri, Coğrafi Dağılımları, 

Ġnançları, Örf ve Adet, Hitapevi, Ankara, 2015,  s. 1-2. 
871

 Ġbn‟i Hallikân, Ahmed b. Muhammed, Vefeyâtu'l A'yân ve Enbâu Ebnâi'z Zamân, Dâr'us 

Sekafe, Beyrut, 1970, c. 1, s. 254; Tâdifî, Cevherden Gerdanlıklar: Hz. Abdülkadir Geylani'nin 

Menkıbeleri, çev. N. Erdoğan, Sinan, Ġst, 1972, s. 217; „Azzȃvî, Târîhu‟l-Yezîdiyye, s. 74; Demlȗcî, 

El Yezidiyye, s. 29; Lescot, Yezidiler, s. 20; Guest, John S. The Yezidis: A Study in Survival, s. 42. 

Adî bin Musȃfir hakkında müstakil bir araĢtırma için bkz. Bozan, Hayatı, Menkıbevi KiĢiliği ve 

Yezidi Ġnancındaki Yeri, s. 37-52. 
872

 ġeyh Adî eserinde Muaviye‟yi peygamberin yoldaĢı, mü‟minlerin dayısı, vahiy yazıcılığında 

güvenli ve cennetle müjdelenmiĢ bir kiĢi olarak tanımlamıĢtır. Aynı Ģekilde oğlu Yezid‟in de imam 

oğlu imam olup Allah yolunda cihat ettiğini, kendisinden ilim ve hadis rivayet edildiğini belirtmiĢtir. 

Yezid‟in Hz. Hüseyin‟in öldürülmesi olayıyla iliĢkisinin olmadığını ve kendisine yöneltilen iddiaların 

iftira olduğunu ileri sürmüĢtür. Bkz. Musȃfir, “Ġ‟tikȃdu Ehli‟s-Sünne ve‟l-Cema‟a”, s. 189. Bunların 

dıĢında Yezidilerin ġiîlerle sorunlarının yanında bazı araĢtırmacılar iki inanç çevresinin benzer 

yönlerine de dikkat çekmiĢtir. Bkz. Asatrian ve Arakelova, The Religion Of The Peacook Angel: 

The Yezidis and Their Spirit World, s. 3, 17, 21 vbĢ.; Kreyenbroek, Philip G. Ezidilik-Arka Planı, 

Dini Adetler ve Dinsel Metinler, çev. A. Gökçen, & T. Tanla, Ġstanbul Bilgi Ünv. 2014,  s. 34. 



202 

 

Müslümanların çoğunluğundan kopmuĢlardır.
873

 Oldukça farklı bir batini inanç 

yapısına dönüĢtüklerinden özellikle Yezid b. Muaviye ile birlikte anılmayı kesinlikle 

reddetmiĢ ve bu nedenle kendilerine Yezidi denmesine büyük tepki göstererek Êzidi 

ismini tercih etmiĢlerdir. Kökenlerini de Hz. Âdem‟e kadar götürmüĢlerdir.
874

  

Yezidiler, Mushaf-ı ReĢ ve Kitȃbu‟l Cilve‟nin kendi kutsal metinleri olduğunu 

ileri sürmektedir. Bu eserlerin ne zaman ve kim/ler tarafından kaleme alındığı 

bilinmemektedir. Yezidilerde kutsal kitaplardan ziyade bâtınî ilimleri içerdiği 

düĢünülen kawller, çiroklar, dua, efsane ve öyküler gibi sözlü kültürün temel olduğu 

söylenmektedir.
875

 Genel kanaate göre iki kitap da ġeyh Adî tarafından 

yazılmamıĢtır. Bunlar birkaç sayfalık metinlerdir. Ağırlıklı Ģekilde yaratılıĢ ve tanrı-

melekler üzerinde durmaktadırlar. Tenasüh konusunda birkaç kısa bilgi 

içermektedirler. Ayrıca 13. yy.dan sonra oluĢturulan ilahiler ya da kawller de kutsal 

kabul edilmektedir. Ġnanca göre bunlar “ulmê Xwedê”dir (Tanrının bilgisi) ve bâtınî 

bilgi olan behr‟in (okyanus) sembolüdürler.
876

 Bazı kawllerde tenasüh ve hulûl 

inançlarına yapılan atıflar bunları çalıĢmamızda önemli hale getirmiĢtir. 

                                                 
873

 ġeyh Adi, “Ġ‟tikȃdu Ehli‟s-Sünne ve‟l-Cema‟a”.  Bir Yezidi Ģeyhte bulunan 1515-16 (h. 921) 

tarihli “Ġcâzetu Pîr Mûsâ Dünbelî”  belgesi de Ehli Sünnet geleneğine uygundur. ġeyhin silsilesinin 

Adî b. Musȃfir ve halefi ġeyh Hasan‟a dayandığını ortaya koymaktadır. Metinde ġeyh Adî veya 

silsiledeki kimseler hakkında methiyeler olmakla birlikte Ehli Sünnet açısından aĢırı kabul edilecek 

fikirler bulunmamaktadır. Ayrıca icazete besmele ve hamdele ile baĢlanıp devamında Fatiha-Felak-

Nas surelerinin yazılması ve Hulefa-i RaĢidin‟in isimlerinin geçmesi dikkat çekicidir. Bu bilgi 

Yezidilikteki asıl dönüĢümün 16. yy.dan sonra yaĢandığını ileri sürenleri desteklemektedir. “Ġcâzetu 

Pîr Musa Dünbelî”, Lescot, Yezidiler, içinde. s. 225-234. 
874

 Bozan, Metin, “Yezidilik (Êzidîlik)”, Orsam, (Mart-Nisan), 2015, c. 7, Sy. 67, s. 74. 
875

 Tolan, Kemal, http://www.dengekurdistan.nu/details.aspx?an=14427. 04 02, 2020 tarihinde alındı. 

(2015, 04 22); Kreyenbroek, Ezidilik- Arka Planı, Dini Adetler ve Dinsel Metinler, s. 27; Allison, 

Chiristine, The Yezidi Oral Tradition in Iraqi Kurdistan, Richmond, Curzon Press, 2001, s. 56. 
876

 Ezidilerin kitapları ve kawller üzerine yapılmıĢ ilk çalıĢmalar hakkında geniĢ bilgi için bkz. Isya, 

Devil Worship: The Sacred Books and Traditions of the Yezidiz. Türkçe ve Kürtçe Ezidi kutsal 

metinlerini karĢılaĢtırmak için bkz. Demlȗcî, Yezidiyye, s. 121-124; Azzȃvî, Târîhu‟l-Yezîdiyye, s. 

183-192; Kreyenbroek, Philip G., & ReĢow, Xelil C., Tanrı ve ġeyh Adi Kusursuzdur, Ġstanbul, 

Avesta, 2011; Kaplan, YaĢar, Günümüz Yezidiliği, Nubihar, Ġstanbul, 2013, s. 208-419; Bulut, Faik, 

Ortadoğu'nun Solan Renkleri: Bedeviler, Çerkesler, Nusayriler, Dürziler, Yezidiler, Ġstanbul, 

Berfin, 2003, s. 194-203. 



203 

 

2.5.1. Tanrı‟nın Sultan Ezî, ġeyh „Adî ve Melek Tavus‟ta Temessülü  

Yezidiler esas itibariyle kadir-i mutlak bir Tanrıya inanmaktadırlar. Tanrı, 

genel anlamda kâinatın tek yaratıcısı ve hâkimidir.
877

 Tanrı, yaratma iĢlerinden sonra 

yetkilerini baĢ melek olarak görevlendirdiği Melek Tavus‟a devretmiĢ ve 

yeryüzündeki meselelerle uzaktan ilgilenen yüce bir varlığa dönüĢmüĢtür.
878

 

Bazı Yezidi metinlerde mutlak ve tek olmasına rağmen Tanrı, zaman zaman 

yeryüzünde tecelli etmiĢtir. Bunlardan ilki Sultan Ezî (Yezid), ikincisi ġeyh „Adî, 

üçüncüsüyse Melek Tavus‟tur.
879

 Bu Ģekliyle Tanrı‟nın yeryüzüne farklı zamanlarda 

kutsal üç varlık Ģeklinde indiği anlaĢılmaktadır. Yani bunlar aslında bir yönüyle tek 

bir tanrıdır. Ancak genel anlamda Hüda‟dan sonra gelen ikinci dereceden 

tanrılar/kutsal varlıklardır.
880

 Bazı geç dönem metinlerde ise tekrar tekrar yeryüzüne 

gelen özel bir Ģekilde yaratılan ġahid b. Câr‟dan bahsedilir. Buna göre Âdem‟den 

annesiz olarak yaratılan ve cennetten getirilen bir huri ile evlendirilen ġahid b. Câr 

Yezidilerin atasıdır. Yezidilerin tenasüh inancı bu grubun isimlendirilmesine 

yansıyacak kadar önemli görülmüĢtür. ġöyle ki, Yezidiler fırkalarının kurucusu 

olarak Hz. Âdem‟in oğlu ġâhid b. Câr‟ı kabul ederler. Bu rehber veya pir sürekli 

tenasüh ederek dünyaya gelmekte ve farklı isimlerle karĢımıza çıkmaktadır. Emeviler 

döneminde de ġam taraflarında Yazîd ismiyle yeniden enkarne olan ġâhid, kökeni 

insanlığın tarihi kadar eski olan Yezidiliği tekrar gün yüzüne çıkarmıĢtır. Yeniden 

enkarne olduğunda da ġeyh Adî Ģeklinde ortaya çıkmıĢtır.
881

 Ancak bu son iddianın 

yaygın olarak benimsendiği söylenemez. 

                                                 
877

 Muaviye b. Ġsmail, “ZerdüĢt Bizimle KonuĢtu”, (Sever, E. Yezidilik ve Yezidiliğin Kökenleri, 

Ġstanbul, 2006, ss. 113-141 içinde), s. 129. 
878

 Lescot, Yezidiler, s. 41. 
879

 ġeyh 'Adî, Tawusi melek ve Sultan Ezi, hepsi birdir.  Bkz. “Qewlê Keniya Mara (Yılanların Gülme 

ilahisi)”, için bkz. Philip G. Kreyenbroek/ Xelîl Cundî ReĢow, Tanrı ve ġeyh 'Adî Kusursuzdur, s. 

684 vd. 
880

 Kremli, “el-Yezidiyye”, Mecelletu‟l-MeĢrik, c. II/IV, s. 151. 
881

 Menzel, “Yezidiler”, s. 416. Muaviye b. Ġsmail‟e göre ġâhid b. Cȃr sadece ZerdüĢt‟te 

cisimleĢmiĢtir ve gelecekte son bir kez daha bedenlenecektir. Bu görüĢe göre Sultan Yezid veya ġeyh 

Adî‟nin ġâhid b. Cȃr olduğu söylenemez. el-Yezidi, “ZerdüĢt Bizimle KonuĢtu”, s. 152. 



204 

 

Bunun dıĢında Tanrının daha ilk yaratılıĢta haftanın her bir günü yarattığı ve 

bazı yetkilerini devrettiği altı melek daha vardır. Bunlar Melek Tavus ile birlikte yedi 

melek olmaktadır.
882

 Söz konusu melekler, düĢük profilli tanrısal varlıklardır.
883

  

Yezidiler‟de söz konusu yedi meleğin aynı zamanda yeryüzünde beĢer 

olarak insani Ģekillerde tasvir ve tasavvur edildikleri; Yezidi Ģeyhlerle 

özdeĢleĢtirildikleri görülmektedir. Bir baĢka ifadeyle Yezidiler, kendi dini önder ve 

Ģeyhlerini, kutsalın beĢer suretindeki tezahürleri (hiyerofani) olarak görmüĢlerdir. Bu 

nedenle de onları yedi melek ile özdeĢleĢtirmiĢlerdir.
884

 Söz konusu önderler yani 

meleklerin yeryüzündeki temsilcileri ġeyh Adî, ġeyh Hasan, ġeyh ġems, Nusreddin, 

Sıcaddin, ġerafeddin, Fahreddin‟dir.
885

 Bu kimseler tenasühle bedenlenmiĢ melekler 

ya da tanrılaĢmalarına izin verilen seçilmiĢ Ģeyhlerin ruhları olabilir. Ancak bunların 

ruhlarına ibadet edilmez. Bunları temsilen Yezidilerde yedi sancak bulunur. Kutsal 

emanet kabul edilen bu sancaklar yılın belirli zamanlarında Yezidi köylerinde 

gezdirilir. Bazı metinlerde söz konusu sancakların, Tanrının hulûlüyle tanrılaĢan 

Davud, ġemseddin, Yezid, Hallac, ġeyh Adî, ġeyh Hasan el-Basrî ve ismi 

bilinmeyen yedinci kiĢiyi temsil ettiğine inanılmaktadır.
886

  

 

                                                 
882

 Çol, Ġsmail Bek, el-Yezîdiyyûn: Akâiduhum ve Âdâtuhum, s. 21. Bazı istisnai rivayetlerde altı 

meleğin ismi zikredilmektedir. Ancak bunun sebebi muhtemelen yedinci kiĢinin Tanrı‟nın kendisi 

olmasıdır. Bkz. Qewlê Afirîna Dinyayê: 19-23. 
883

 Yezidiler‟de söz konusu melekler, tanrısal varlıklar olarak mütalaa edilmektedir. KrĢ. Züheyr 

Kâzım „Abbûd, Tavus Melek, Daru Serdem, Süleymaniye, 2005, s. 26; Bozan, M., 

“Yezidilik/Ezidilik” Ed. M. Saffet Sarıkaya, Mehmet Ümit, Nobel Yayınları, Ġstanbul, 2021, s. 267-

287, s. 275 vd. 
884

 Bkz. Ġsmail Bek Çol, el-Yezîdiyyûn: Akâiduhum ve Âdâtuhum, s. 21; Tolan, s. 41, 48-49, 108; 

Abbûd, Melek Tavus, s. 67-68; Asatrıan, Arakelova, s. 21; Heard, W. B., “Notes on the Yezidis”, 

Journal of the Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland, 41 (1911), s. 203, 

205; Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve ġeyh Adi Kusursuzdur, s. 58.  11. Daha fazla bilgi için bkz. 

Bozan, Metin, “(Y)Ezidiler‟de Tanrı ve Tanrısal Varlıklar”, Bir Dünya Tanrı, Ed. Mustafa Tekin, 

Rağbet Yayınları, Ġstanbul, 2022, ss. 215-249, s. 226 vd. 
885

 Çöl, El Yezidiyye: Qadiman ve Hadisan, s. 77; Tori, Bir Kürt DüĢüncesi: Yezidilik ve 

Yezidiler, s. 57. Ehli Hak toplumu Yezidilere benzer bir kozmogoni ve tanrı-melek inancına 

sahiptirler. En yetkin yaratıcı tanrı, onun görevlerini takip eden yedi büyük melek ve bunlar içerisinde 

dünyevi iĢleri yönetmekle görevli bir melek bulunmaktadır. Tanrı önce evreni ve boĢlukta da inciyi 

yaratmıĢtır. Sonrasını melekler yaratmıĢtır. Bu baĢ melekler inkarnasyon veya hulûl yoluyla insan 

suretinde dünyaya gelerek önemli iĢleri ve inananları koordine ederler. Avatar Ģeklinde de 

tanımlanacak bu hulûllerin en sonunda bir çeĢit mesih beklentisi vardır. Ġki geleneğe göre de bu kendi 

inançlarını hâkim kılıp bunların düĢmanlarından intikam almak için tanrının son bedenlenmesi 

olacaktır. Asatrian ve Arakelova, The Religion Of The Peacook Angel: The Yezidis and Their 

Spirit World, s. 122. 
886

 Çöl, El Yezidiyye: Qadiman ve Hadisan, s. 102; Menzel, “Yezidiler”, s. 418. 



205 

 

2.5.2. Devir Ġnancı: Tanrısal Ruhun ġeyh ve Pirlerde Sürekli Ġntikali  

Kozmogoni ile inançlar arasında kuvvetli iliĢkilerin olduğu çalıĢmamızın ilk 

kısımlarında belirtilmiĢtir. Evrenin sonsuzluğu veya zamanın döngüsel olduğu fikri 

inançları Ģekillendirmektedir. Bu noktada iki temel tarih anlayıĢı öne çıkmaktadır; 

Modern zamanlarda çizgisel yani Hegelyen lineer tarih anlayıĢı kabul görürken 

dinler büyük oranda döngüsel tarih fikrini
887

 benimsemektedir. Bâtıni fırkaların ise 

döngüsel tarihe “devir” inançlarıyla ayrı bir önem yüklediği gözlenmektedir. Devir 

inancı çoğu zaman tenasüh, enkarnasyon ve hulûl fikriyle bağlantılıdır. 

Erken dönem Yezidi metinlerde cennet, cehennem, hesap günü,
888

 mehdi ve 

deccal/tercal
889

 gibi ahiret ve onunla ilgili unsurlar söz konusuyken daha sonraları bu 

inanıĢların terkedildiği görülmektedir.
890

 Nitekim bazı Yezidi anlatılarda ġeyh 

Adî‟nin kafasında taĢıyacağı bir hasır sepet içinde sorgusuz ve mahkemesiz olarak 

Yezidileri cennete girdireceği aktarılmaktadır.
891

 Öte yandan batılı anlamda ilk 

Yezidi çalıĢmasını yapan Layard‟ın kayıtlarında bu inançta tenasühün olup 

olmadığına değinilmemekle birlikte her Yezidinin günahlarının “kefaretini ödemek 

kaydıyla” cennete gideceği söylenmektedir.
892

  

Yezidiler daha sonraları döngüsel zaman fikrini benimsemiĢlerdir. Buna göre 

insanın dünya hayatı sonlu kabul edilirken dünyanın yıkılıp kıyametin kopacağı 

inancı reddedilir. Bu düĢünceyi desteklemek için tenasüh fikriyle örülmüĢ, evrenin 

                                                 
887

 Modern Hegelyen lineer tarih anlayıĢında tarih ve zaman belirli bir sona doğru ilerlemektedir. 

Hiçbir Ģey tekrar değildir. Hatta zaman ve insanın tarih ilerledikçe mükemmelleĢtiği de bu anlayıĢ 

bağlamında savunulmaktadır. Döngüsel tarih anlayıĢında ise zaman belirli aralıklarla tekrar ederek 

ilerler. Bu anlayıĢta genellikle özel anlamlar yüklenen devirler vardır. Döngüsel tarih anlayıĢı 

tenasühe inanan bâtınî Ġslam toplumlarının tipik ortak noktalarından birini oluĢturması açısından da 

dikkat çekicidir. Bkz. Tan, “Tarihin Sonu: Ġsmailî Döngüsel Tarih AnlayıĢı”, s. 625-634. 
888

 Bkz. “Qewlê Qere Ferqan (Kara Furkan Ġlahisi)” için bkz. Philip G. Kreyenbroek/ Xelîl Cundî 

ReĢow, Tanrı ve ġeyh 'Adî Kusursuzdur, s. 170 vd.  
889

 “Qewlê Tercal (Deccal Ġlahisi) için bkz. Kreyenbroek/ Xelîl Cundî ReĢow, Tanrı ve ġeyh 'Adî 

Kusursuzdur, s. 629 vd.  
890

 Bozan, M., “Yezidilik/Ezidilik”, s. 279. 
891

 Seabrook da 1925‟te Yezidi lideri Mir Said Beg ile yaptığı görüĢmede hakiki Yezidi ruhlarının son 

yargı gününde ġeyh Adî‟nin kafasında taĢıyacağı bir hasır sepet içinde sorgusuz ve mahkemesiz 

olarak cennete gireceği aktarılmaktadır. Bkz. Seabrook, Adventures In Arabia; Among The 

Bedouins, Druses, Whirling Derwishs Yezidee Worshipers, s. 327. 
892

 Layard, Nineveh and Its Remains, s. 198. 



206 

 

üç ya da yedi aĢamalı devirde hareket ettiği inancı geliĢtirilmiĢtir. Tofan
893

 denilen bu 

aĢamalarda tarih kendisini tekrar etmektedir. Yezidi mitolojisinde iki büyük tufan 

vardır. Mushaf-ı ReĢ‟te ilk tufanın bütün insanlığı etkilediği ancak ikincisinde 

Nuh‟un sadece Yezidileri gemiye aldığı ve onları Sincar-Cudi bölgesinde karaya 

bıraktığı anlatılmaktadır. Bu tufandan sonra ilahlardan biri her bin yılda bir temessül, 

hulûl ya da enkarne yoluyla dünyaya gelerek kendilerine inananlara düzen 

vermektedir. Bir yoruma göre devirler ve bâtınî zaman bir sona doğru akmaktadır. 

Ruhun da aynı Ģekilde tenasühle devir yaptığı ve kendi sonuna yaklaĢtığı kabul 

edilmektedir.
894

 Tanrının temessülünü anlatan bir kawlde; 

Tanrı der ki, bir gün ben yeryüzüne ineceğim 

Yaralı gönüllere derman olacağım 

Bu Kavil!den Ģüphesi olanın 

Kolundan tutup Müslümanların arasına katacağım. 

Onlar için ahirette yer hazırlanmıĢtır 

Dardır ve katrandır yerleri 

Ebedi olarak orada kalacaklardır.
895

 

Yukarıda Tanrı‟nın Sultan Ezî (Yezid), ġeyh „Adî ve Melek Tavus
896

 

bedeninde yeryüzüne farklı zamanlarda indiğine değinilmiĢtir. Ancak bunun da 

ötesinde bazı Yezidi ilahilerinde özünde tek bir varlık olan (Tanrı) Sultan Ezî 

(Yezid), ġeyh „Adî ve Melek Tavus‟un seçkin Ģahsiyetlerde yani Yezidi Ģeyh ve 

pirlerin ruhlarında beden değiĢtireceği de ifade edilmektedir.  

ġeyh Adi, Melek Tavus ve Yezid birdirler 

Sakın yanlıĢ anlamayın 

Onlar çabucak muratları hâsıl eder. 

                                                 
893

 “Mushaf-ı ReĢ: Kitab ül Esved”, s. 164-167; Suvari, Çakır Ceyhan, “Tufan Mitosu ve Cudi 

Dağı‟nın Yezidi Kimliği ĠnĢasında Oynadığı Rol”, Uluslararası ġırnak ve Çevresi Sempozyumu 

Bildiriler, ġırnak Ünv. Yay. 2010, ss. 898-903; ġengül, Birgül Açıkyıldız, Ezidiler: Bir Toplumun, 

Kültürün ve Dinin Tarihi, çev. Z. Kılıç, Alfa Yay. Ġstanbul, 2015, s. 133. 
894

 Omarkhali & Rezania, “Some Reflections on... Some Reflections on Concepts of Time in 

Yezidism”, s, 350; Kreyenbroek, Ezidilik-Arka Planı, Dini Adetler ve Dinsel Metinler, s. 47, 56-

60. 
895

 Kaplan, Günümüz Yezidiliği, “Qewle Qere Ferqan”, s. 243. 
896

 ġeyh 'Adî, Tawusi melek ve sultan Ezi, hepsi birdir.  Bkz. “Qewlê Keniya Mara (Yılanların Gülme 

ilahisi)”, için bkz. Philip G. Kreyenbroek/ Xelîl Cundî ReĢow, Tanrı ve ġeyh 'Adî Kusursuzdur, s. 

684 vd. 



207 

 

Çabucak muratları hâsıl ederler 

Sultan Yezid yaratıcıdır, bin bir elbise ile gezer 

Bizim sırrı tanımamız gerekir.
897

 

Buna göre Melek Tavus ve diğer altı büyük melek 7 devirde sırayla 

bedenlenerek insanlara doğru yolu gösterecektir. Bunların bazısı görevlerini 

tamamlayıp asli yurduna dönse de bazısının ruhu baĢka insan bedenlerinde, 

muhtemelen Ģeyh ailelerinde, dolaĢmaya devam edecektir.
898

 Buradan hareketle 

tenasühün sadece seçkin kimselerde olacağı ve “kiras gorîn” yani gömlek değiĢtirme 

teriminin ancak Ģeyh ve pirler gibi seçkin Ģahsiyetler öldüğünde kullanılacağı da ileri 

sürülmektedir. Buradan hareketle bazı araĢtırmacılar bunların dıĢında kalan Yezidi 

halkın ve diğer insanların ruhlarının tenasüh edeceğini reddetmektedir.
899

 

Demlȗcî‟nin tespitlerine göre ise, genel Yezidi halkın tenasühüne inanılmakla 

birlikte normal kimselerden farklı olarak her devirde ortaya çıkan Ģeyhlerin tanrısal 

ruh taĢıdıkları düĢünülmektedir. Bazı topluluklarda Yezid b. Muaviye‟nin ilah 

olduğu ve ruhunun onun soyundan gelen Yezidi Ģeyhlerinde bedenlendiğine 

inanılmaktadır. Bu sebeple kendilerinde ilahi güçlerin olduğunu söylemektedirler.
900

  

Tenasühün sadece seçkin Yezidi Ģeyh ve pirlerini kapsamadığı, kutsal 

ruhların aynı zamanda diğer din ve kültürlerdeki seçkin Ģahsiyetlerde de 

bedenlendiği kabul edilmektedir. Buna göre Âdem‟den baĢlayıp bütün nebileri içine 

alan bu zincirin her bir halkası ile Beyâzîd-i Bistâmi, ġeyh Abdülkadir Geylânî, 

Hasan Basrî ve evliyanın büyükleri ġeyh Adî‟ye kadar tek bir yaratılıĢtandır. Onlar 

aslında tenasüh yoluyla ruhları devrederek uluhiyet mertebesine yükselmiĢ birer 

Yezididir.
901

  

                                                 
897

 Kaplan, Günümüz Yezidiliği, s. 297-307 
898

 Lescot, Yezidiler, s. 62; Kreyenbroek, Ezidilik-Arka Planı, Dini Adetler ve Dinsel Metinler, s. 

45; Guest, The Yezi The Yezidis: A Study in Survival, s. 42. 
899

 Kaplan, Günümüz Yezidiliği, s. 89. 
900

 Demlȗcî, El Yezidiyye, s. 41. 
901

 Demlȗcî, El Yezidiyye, s. 5; Azzȃvî, Târîhu‟l-Yezîdiyye, s. 137. SeçilmiĢlik anlayıĢı bir yönüyle 

genetik ve kan bağıyla devam eden bir süreç gibi algılanabilir. Ancak bu bakıĢ açısı bâtınî bir fırkayı 

değerlendirirken eksik olacaktır. Çünkü bu anlayıĢta kan ve beden önemli değildir. Dolayısıyla 

manayı temsil eden ruhun tenasühle bedenden bedene göçüyle birlikte seçilmiĢlik devam ettirilir. 

Yezidi olmadığı bilinen Hasan Basri ve A. Geylânî gibi kimselerin rahatlıkla Yezidi ilan edilebilmesi 

de bu inançla beraber yorumlanabilir. 



208 

 

Yezidilerde yeniden doğuĢ ve ruhların devri inancı antropolojik incelemelere 

de konu olmuĢtur. Bu inancı yansıtan uygulamalardan biri iç gömlek olarak 

kullanılan giysilerin boğaz kısmının tek parça halka Ģeklinde yapılmasıdır. Normalde 

diğer toplumlarda düğme veya baĢka bir Ģeyle bir araya getirilen yakalardan oluĢan 

boğaz kısmı Yezidilerde ruhun sürekli devrini sembolize ettiği için kesintisiz 

yapılmaktadır.
902

 

Tanrısal ruhun insana geçiĢi klasik anlamda bir tenasüh mü yoksa hulûl mü 

olduğu sorgulanabilir. Kanaatimize göre, Tanrının ruhunun her devirde ilk kez insana 

geçiĢi ve nesiller boyu Yezidi dini elitler arasında dolaĢması hulûl ya da zuhur 

Ģeklinde izah edilebilir. Hulûl Tanrının bir insan bedenine girmesi iken zuhur 

Tanrının bir insan suretinde görünmesi olarak yorumlanabilir. Ne var ki bunun her 

peygamber ya da liderde nasıl gerçekleĢtiği Nusayrilerdeki gibi ayrıntılı 

anlatılmamaktadır. Diğer yandan bu inancın yansıması olarak genel halk için tenasüh 

fikrinin doğmuĢ olması akla gelmektedir. Zamanın devirsel hareketi ile insan 

ruhunun devri arasındaki iliĢki Yezidilerin tenasüh inancını desteklemiĢ olabilir. 

2.5.3. Yezidilikte Tenasüh “Kıras Gorin/Guhertin” 

Yezidilerin tarihsel geliĢiminde tenasüh inancının baĢlangıcını belirlemek 

zordur. Yezidilikte tenasühün baĢtan beri var olduğu fikrini savunanlara göre tenasüh 

inancı Maniheizm, ZerdüĢtlük veya Hinduizm kaynaklıdır. Diğer bir görüĢe göre 

tenasüh inancının kaynağı tasavvuftur. Çünkü Yezidilikte tenasüh bir yönüyle 

vahdet-i vücut, bir yönüyle de ittihat ve hulûl anlamlarını içermektedir. 

Yezidilerde tenasüh inancının mezhebin dönüĢüm geçirerek tamamen 

batınîleĢtiği dönemlerden sonra kadim Ari dinlerinden miras alındığı ileri 

sürülmektedir.
903

 Buna göre muhtemelen Melek Tavus fikrinin ortaya çıkmasıyla 

birlikte bu inanç, Hint dinlerinden etkilenen kadim Mezopotamya dinlerinden miras 

                                                 
902

 Yalkut, Melek Tavus‟un Halkı: Yezidiler,  s. 68.  
903

 Bkz. Bozan, M., “Yezidilik/Ezidilik”, s. 279. 



209 

 

alınmıĢ olmalıdır.
904

 Sâbiiîlikle Yezidilik arasında iliĢki olabileceğini iddia edenlere 

göre ise ruh göçü inancı bu dinden Yezidilere geçmiĢtir.
905

 Yezidiliğin Ģekillendiği 

ilk dönem ve 14. yy.daki komĢu Müslüman, Hristiyan halklarda tenasüh inancı 

olmadığı düĢünüldüğünde Sâbiîliğin ya da diğer kadim dinlerin bu inancın kaynağı 

olma olasılığı akla gelmektedir.  

Yezidiliğin Ġslam tasavvufundan dönüĢerek kadim dinlerin etkisiyle ortaya 

çıktığını ileri sürenlere göre ise bu gelenekte tenasüh inancı ġeyh Hasan‟ın 

katledilmesi ve akabindeki baskılardan sonra geliĢmeye baĢlamıĢtır.
906

 Tasavvufun 

içerisinde varlığını sürdüren eski Ġran dinlerinin tesirleri de Adeviyye tarikatını 

gittikçe ortodoks Ġslam‟dan uzaklaĢan bir inanç sentezine dönüĢtürmüĢtür. Bu 

dönüĢüm sürecinin yaklaĢık üç yüzyıl sürdüğü anlaĢılmaktadır.
907

 Baskı, dıĢlanma, 

cehalet, kadim inançların güçlü etkileri gibi sebeplerle Adeviyye tarikatı dönüĢmeye 

baĢlamıĢ ve ruh göçü de bu süreçte Yezidiliğin önemli bir özelliği haline gelmiĢtir. 

Karizmatik ve güçlü bir lider olması hasebiyle öldürüldüğü söylenen ġeyh Hasan‟ın 

dramatik ölümü sonrasında ağır baskılara maruz kalan küçük Yezidi toplumu bu 

travmayı atlatmak için bâtınî geleneklere uygun anlayıĢlara sarılmıĢtır.
908

 Tenasüh ve 

hulûl inançları da bu açıdan acıların bastırılması ve bireysel-toplumsal Ģokun 

atlatılmasında iĢlevsel rol oynamıĢtır. 

Azzȃvî ‟ye göre Yezidilerdeki tenasüh inancının kaynağı tasavvuftur. Çünkü 

tenasüh inancı sapkın sufilerin doktrinlerinde en gerekli unsurlardan birisidir. Birçok 

kiĢi buna böyle inanmakta ve aĢırı sufilerle Yezidiler arasında belirgin farklar 

görmemektedir. Azzȃvî görünürde aralarında bir tezat olmamasına karĢın sufilerde 

ruhun temiz bir kiĢide tekrar ortaya çıkmasını bir yönüyle vahdet-i vücut, diğer 

                                                 
904

 Layard, Nineveh and Its Remains, s. 198-200; Joseph, Devil Worship.., s. 126 vbĢ.; Empson, R. 

H. The Cult of the Peacock Angel [microform] A Short Account of the Yezîdî Tribes of 

Kurdistân, London, H.F.G. Witherby. 1928, s. 208. 
905

 Menzel, “Yezidiler”, s. 416; Kılıç, “Yezîdîlik ve Yezîdîlikte..,” s. 294. 
906

 Her ne kadar 16. yy.daki fetvalarda tenasühten bahsedilmemiĢ olsa da bazı kaynaklar Yezidilikte 

tenasühün ilk dönemlerde baĢladığını ileri sürmektedir. Bkz. Teymȗr PaĢa, Arap Kaynaklarına Göre 

Yezidiler.., s. 23. 
907

 ġengül, Ezidiler: Bir Toplumun, Kültürün ve Dinin Tarihi, s. 63. 
908

 Tenasüh ve hulûl inancının Ġslam toplumlarındaki ilk örneklerini oluĢturan Keysâniyye, Hanefiyye, 

Cenahiyye gibi fırkaların da belirgin özelliklerinden birisi, kurucu liderin aslında tanrısal ruh 

taĢıdığına ve öldükten sonra da ruhunun bir baĢka lidere geçtiğine inanmalarıdır. Avcu, Ġslam‟ın Ġlk 

Marjinalleri, s. 74, 76, 77, 82. 



210 

 

yönüyle de ittihad-hulûl Ģeklinde nitelendirmektedir. Yezidilerde de ruhun avdeti ve 

onun bir baĢkasında ikinci ya da üçüncü kez hulûlü tenasüh olarak 

isimlendirilmektedir.
909

 

Ancak Demlûcî bunu söylemenin Yezidilerin aĢırı sufîlerden olduğunu 

söylemekle aynı Ģey olduğunu belirtmektedir. Ona göre, Yezidiler kadim Ġran 

dinlerinden güçlü Ģekilde etkilenmiĢtir. Bunlar aslen Maniheisttirler ve Mani dini 

merkezine tenasühü koymuĢtur. Ġslam tasavvuf geleneği de tenasüh inancını 

dönüĢtürerek aynı gelenekten almıĢtır.
910

 Demlûcî, Yezidiliğin kökeni konusunda 

Brahmanizme de vurgu yapmaktadır. Özellikle tenasüh inancının iki gelenekteki 

benzerliğini incelemiĢtir. Ġki gelenekte de iyi ruhların ruhaniyete eriĢeceği kötü 

ruhların ise insani vasıflarını korumakla birlikte hayvanlarda bedenleneceği inancı 

görülmektedir. Ayrıca Brahma ve Melek Tavus inançlarının benzerliği, güneĢi 

kutsama ve ona secde etme gibi inançlar da iki gelenekte vardır. Yazara göre, 

Yezidilerin bu inançlarının kökeninde ZerdüĢtlük aracılığıyla Brahmanizmden 

etkilenme söz konusudur.
911

 

Özetle, elimizdeki veriler ve Yezidilerin tarihsel geliĢimi göz önünde 

tutulursa hulûl ve yeniden doğuĢ inançlarının bu mezhepte 15. yüzyıl sonrasında 

yaygınlaĢtığı anlaĢılmaktadır. Henüz Adevîliğin hakim olduğu ilk dönemlerden sonra 

yaĢanan kıyımlar ve lider kadroların ġam‟a sürülmesinden sonra, bölgede baskı 

gören eski Hint dinlerine mensup, Manihesit, Sabiî, ZerdüĢtî vb. toplulukların LaleĢ 

ve çevresini merkez edinip bu grup içinde kamufle olduğu görülmektedir. Ġlk dönem 

klasik kaynaklarda zikredildiği Ģekliyle henüz ġeyh Adî zamanında bile müritler 

arasında normal Sünni topluluklarda kabul edilmesi mümkün olmayan inanç ve 

davranıĢların varlığından bahsedildiği unutulmamalıdır. 1400‟lerde yaĢanan 

baskılarla grubun kimlik değiĢtirdiği ve tenasühün de bu topluluklardan Yezidiliğe 

geçtiği anlaĢılmaktadır. 

 

                                                 
909

 Azzȃvî, Târîhu‟l-Yezîdiyye, s. 138. 
910

 Demlȗcî, El Yezidiyye, s. 351. 
911

 Demlȗcî, El Yezidiyye, s. 142. Yezidilik-Tasavvuf iliĢkisi için bkz. Gülnihal, Esra, “Yezidiliğin 

OluĢum Sürecinde Tasavvufun Etkisi”, e-ġarkiyat Ġlmi AraĢtırmalar Dergisi, sy. 10, c. 1, 2018, 

(172-196), s. 178. 



211 

 

2.5.3.1. Yezidi Dini Kaynaklarında Tenasüh 

Yezidilerde tenasüh inancının kaynaklarından olan ve kutsal kabul edilen 

Mushaf-ı ReĢ, Kitabu‟l-Cilve adındaki iki kutsal kitap ile kawller, çiroklar ve 

Ezdiyatiler (Yezidi ilahiler)‟de hulûl, enkarnasyon ve tecessüm konusunda bolca 

iĢaretler varsa da tenasüh inancına dair çok az örnek bulunmaktadır.  

Yezidilerin kutsal metinlerinden biri Mushaf-ı ReĢ‟tir. Burada temel yaratılıĢ 

süreci, melekler, helal ve haramlar anlatılmakta fakat tenasüh inancını çağrıĢtıran bir 

ifade yer almamaktadır.
912

 Ancak diğer kutsal kitap Kitȃbu‟l Cilve‟de ruh göçü 

konusunda iĢaretler bulmak mümkündür. Bunlardan en çok bilineni: “Bana tabi 

olanlar diğer Âdemoğulları gibi ölüp gitmezler. Hiç kimseye bu dünyada benim 

belirlediğim zamandan daha fazla yaĢaması için müsaade etmem. Dilersem onu 

ruhların tenasühü yoluyla bu âleme veya baĢka âlemlere gönderirim”
913

 ifadesidir. 

Metinde açıkça “ruhların tenasühü” kavramı kullanılmaktadır. Irak Yezidileri üzerine 

1900‟lerin baĢında alan araĢtırmaları yapan Demlȗcî‟nin metnine göre ise bu 

paragrafın öncesinde; “Benim hesabımda kaydı olanlar, diğer Âdemoğulları gibi ölüp 

gitmezler”
914

 ibaresi bulunmaktadır. Cilve‟nin üçüncü bölümünde; “Yasalarıma karĢı 

çıkanları öbür dünyalarda cezalandırırım” denilmektedir. Demlȗcî‟de bu ifade Ģöyle 

geçmektedir; “Zamana ve zemine uygun olarak, baĢka alemlerde Ģeriatıma karĢı 

çıkanlara kısas uygularım”.
915

 Dördüncü bölümde ise; “Benim uğruma acı çekmeye 

katlananları, kuĢku duyulmasın ki, dünyalardan birinde ödüllendireceğim”
916

 

denilmektedir. Burada iki yerde geçen baĢka âlemler-dünyalar ifadesinden tenasühün 

ay ve yıldızlar gibi baĢka mekânlarda gerçekleĢeceği yorumu çıkarılabilir. Ancak 

çoğunlukla her tür hesabın bu dünyada görüleceği inancının daha yaygın olduğu 

görülmektedir. Çünkü Yezidilerde eski ezoterik, hermetik bâtınîlerdeki ay ya da uzay 

gibi baĢka bir âlemde yeniden bedenlenme inancı tespit edilmemiĢtir. Bununla 

birlikte Ay, ruhların devrinde önemli bir iĢleve sahipken Nusayrilerdeki gibi bir 

                                                 
912

 Bkz. “Mushaf-ı ReĢ: Kitab ül Esved”, Sever, Yezidilik ve Yezidilerin Kökeni, 164-167. 
913

 Metnin tamamı için Bkz. “Kitâbu'l- Cilve”, Demlȗci, el-Yezidiyye, içinde s. 121-124. Bir Kürt 

DüĢüncesi: Yezidilik ve Yezidiler, s. 137. 
914

 Demlȗcî, El Yezidiyye, s. 123. 
915

 Demlȗcî, El Yezidiyye, s. 123. 
916

 Demlȗcî, El Yezidiyye, s. 123. 



212 

 

yıldızlaĢma teorisinin olmaması da dikkat çekicidir. Yezidi teolojisine göre ruhun 

baĢka âlemlerde bedenlenmesi ile bu dünyada baĢka bedenlerde dirilmesi 

anlaĢılmaktadır. 

Kısa bir kawl olan “Qewle ġexe Hesenî Siltane” ilahisinde ay ve Yezidiliğin 

en meĢhur Ģeyhlerinden ġeyh Hasan‟ın (ġeyhsîn) ölüm ve tekrar dirilme konusunda 

yetkili olduğundan çokça bahsedilir. Ayrıca Qawlê Semeregê (Ölü Duası) isimli 

kawlde de beden, gömlek (kirasî) olarak tanımlanır.
917

 Kawllerde ġeyh Adî ile 

beraber ġeyhsîn‟e sıklıkla vurgu yapılmaktadır.
918

 Yezidi ve birçok bâtınî topluluğun 

kozmolojilerine göre ay ruhların mekânıdır. Yezidilerde buna ilaveten ayın kısmen 

faal olduğu ve ölüm-yeniden doğum olaylarını kontrol ettiklerine inanılır. ġeyh 

Hasan veya onun farklı bir cisimleĢmesi olma ihtimali olan ġeyhsîn ile “ay” arasında 

kuvvetli bir bağın olduğu düĢünülmektedir. Bu kawle göre ruhlar ancak ġeyhsîn‟in 

izniyle baĢka bedenlere girmektedir.
919

 Yezidilerin yazılı ve sözlü kültüründe sıklıkla 

bahsi geçen “ġeyhsîn” muhtemelen yeniden doğuĢun sembollerinden birisidir.  

Ruhların ölüm sonrasında baĢka bir bedende yeniden dirileceği veya 

Tanrı‟nın ruhunun Ģeyhler aracılığıyla dünyada temessül edeceği inançları Yezidi 

metinlerinde ve anlatılarda çoğu zaman örtük bir Ģekilde yer almaktadır.
920

 

Dolayısıyla tenasüh akidesinin farklı zamanlarda, toplumlarda, kastlarda ve kiĢilerde 

değiĢik açıklamalarının yapılması ĢaĢırtıcı bulunmamaktadır. Bazı araĢtırmacılara 

göre bunun metinlerde ve kawllerde açıkça belirtilmemesi Yezidilikte olmadığı 

anlamına gelmemektedir. Mesela bu inancın en bilinen ve özel yönlerinden birini 

oluĢturan Melek Tavus ismi de dini metinlerde az geçmektedir. Kawlerde ġeyh Adî 

ve ġeyhsîn isimleri onlarca kez geçerken iki kutsal kitabın ana konusu olan Melek 

Tavus‟a çok az vurgu yapılması bunun önemsizliğini göstermez.
921

 

Yezidi metinlerinde ve kawllerde çok açıklanmayan tenasüh inancı 1980‟li 

yıllarda dünya Yezidilerinin liderliğini yapan Ġsmail el-Yezidi‟nin bazı 

                                                 
917

 Kaplan, Günümüz Yezidiliği, s. 215. 
918

 Kaplan, Günümüz Yezidiliği, s. 208-227. 
919

 Emmez, Berivan Can, “Batman Ezidîlerinin Defin Pratikleri Üzerine Etnografik 

Değerlendirmeler”, Antropoloji, 2015, Sy. 29, s. 175. 
920

 Kreyenbroek, Ezidilik- Arka Planı, Dini Adetler ve Dinsel Metinler, s. 45. 
921

 Asatrian ve Arakelova, The Religion Of The Peacook Angel: The Yezidis and Their Spirit 

World, s. 10. 



213 

 

açıklamalarıyla anlaĢılır olmuĢtur. Buna göre, ruh göçü inancı Yezidilerde insanın 

aslına dönme sürecidir. Adem‟in bedeni ve bir melekten yaratılan ġâhid b. Cȃr, 

Melek Tavus‟a en yakın ruhani varlıktır. Her Yezidi bu dünya hayatında ana Tanrı 

Azda‟nın kendisine verdiği dünyayı güzelleĢtirme ve iyileĢtirme görevini yerine 

getirerek atası ġâhid b. Cȃr gibi olmaya çabalamalıdır. Dolayısıyla mahĢer, hesap, 

cennet-cehennem buradadır. Ayrı bir ölüm ötesi ȃlem yoktur. Tanrısal bir cevher 

olan insan ruhu sonsuzdur ve insanın amacı o sonsuz ruh ile yeniden birleĢmektir. 

Bunu baĢarmak için insana irade verilmiĢtir. Kendi iradesiyle yaptığı fiillerinin 

sonucunda bir sonraki yaĢamında daha üst veya alt bir yaĢamla karĢılaĢır. Yezidilerin 

atası kabul edilen ġâhid b. Cȃr‟ın ruhu da aynı Ģekilde maddeleĢmiĢtir. Ġnanca göre 

Yezidiliğin kurallarını toparlayan ZerdüĢt aslında Cȃr‟ın ruhundan baĢka bir Ģey 

değildir. Melek Tavus gelecekte onu bir mehdi olarak tekrar bedenlendirecektir. 

Bütün ruhların birleĢeceği son aĢamaya ulaĢmak nihai amaçtır.
922

 Ġnsanın en büyük 

hedefi hem kendini hem de bütün dünyayı ilk baĢtaki gibi saflaĢtırmaktır. Teorik 

olarak evrendeki herĢeye saygı ve hürmetin kökeninde bu inanç vardır. 

2.5.3.2. Ruhların Tekrar Bedenlenme Seyri 

Yukarıda değinildiği gibi Yezidilikte zamanın devirsel hareketine 

inanılmaktadır. Bu sonsuza kadar sürmez. Zamanın bir  sona doğru yaklaĢması veya 

tufanlarla kesilip yeniden baĢlaması ruh göçü anlayıĢıyla te‟vil edilmektedir.
923

 

Ġnanca göre zaman yedi ayrı devre bölünmüĢtür ve her devirde Tanrı dünyaya 

yeniden müdahale etmektedir. Her devir ve büyük tufan bir ölüm ve yeniden 

tazelenmedir. Tanrı veya Melek Tavus bu devirlerde bedenlenerek destekçilerine güç 

verir ve dinlerini yeniler.
924

 

                                                 
922

 el-Yezidi, “ZerdüĢt Bizimle KonuĢtu”, s. 146, 147. Diğer bir Yezidi kutsal metni olan Mushaf-ı 

ReĢ‟te ise temel yaratılıĢ süreci, melekler, helal-haramlar anlatılmakta ancak tenasüh inancını 

çağrıĢtıran bir ifade yer almamaktadır. Metnin tamamı için Bkz. “Kitâbu'l- Cilve”, Demlȗci, el-

Yezidiyye, içinde s. 121-124. 
923

 Omarkhalı, Kürdistan'da Dini Azınlıklar, s. 130. 
924

 Çok yaygın olmamakla birlikte bir görüĢe göre de Yezidilerin tenasüh, yaratılıĢ, cehennemin 

ateĢinin sönmesi gibi birçok konuda ayrılığa düĢmelerinin sebebi bu bilgilerin farklı dönemlerde 

yaĢamıĢ ruhların aktardığı bilgiler olmasıdır. Yedi büyük devrin bilgileri arasındaki bazı farklar 

dolayısıyla tezat varmıĢ gibi görünür. TartıĢma için bkz. Kreyenbroek, Ezidilik- Arka Planı, Dini 

Adetler ve Dinsel Metinler, s. 42. 



214 

 

Çöl, her bin yılda bir yeni devrin baĢladığını belirtmektedir. Yedi melek ya da 

Tanrı bin yılda bir temessül ederek inananları uyarmaktadır. Çöl, özellikle Melek 

ġemseddin ve Fahreddin‟in bedenlenmesine vurgu yapmaktadır.
925

 Bunun hangi 

aralıklarla tekrarlandığı tartıĢmalıdır. Aynı Ģekilde bireysel ruhların da ölüm 

sonrasında ne kadar bekledikleri farklı yorumlara sebep olmaktadır. Bir görüĢe göre, 

Yezidilerde ölen insanların yeniden bedenlenmesi 72 yıllık aralıklarla, takip eden 

varlıklara geçiĢle olmaktadır.
926

 Bu görüĢ Nusayrilere yakındır. Ancak Yezidi 

emirlerinden Çöl‟e göre tenasüh belirli bir süreye bağlı değildir ve sadece insanlar 

arasında devam etmemektedir. Bazı günahkârlar bir hayvanda bedenlenmektedir. 

Aynı Ģekilde iyi ruhlar defni takip eden günlerde de yeniden doğabilir.
927

 Yezidi 

aydın Tolan ruhların kaç kez tenasühe uğrayacağını tam olarak belirtmemekle 

beraber dünyada iken her Yezidi ruhunun günahsızlığa ulaĢıp ebedi cennete gideceği 

ana kadar tenasüh yaĢayacağını belirtmektedir. Bu süreçte ruh sayısız defa 

bedenlenebilir. Bu bedenlenmeye Yezidilikte “gömlek değiĢtirme” yani “kiras 

guhartın” denilmektedir.
928

 

Ölen bir kimsenin tekrar bedenlenmesindeki durumu önceki yaĢamına 

bağlıdır. Mesela kiĢi bir emir, vali, sultan olup istikamet, adalet ve hak üzere ise bu 

kimse ruhların tenasühünün en yüksek mertebesinde olur. Fakir olup güzel bir yol 

üzere yaĢamıĢsa yine en yüksek derecede bulunur. Kötü ruhların ise kısa süre 

içerisinde hayvan Ģeklinde bedenlenmesi mümkündür. Mesela, kötü ahlaklı, 

günahkâr, katil veya hırsız ise köpek, domuz ve bunlar gibi sefil bir hayvanda 

bedenlenir. Bu Ģekilde tenasüh yoluyla yedi cinse intikal ettikten sonra günlük 

yiyeceğe muhtaç olan hakir bir insan suretinde ortaya çıkar. Zinakârların ruhu 

domuza, hilekârların ruhu tilkiye, hırsızın ruhu kediye, kalbi baĢka dili baĢka bir 

münafık öldüğünde tüm vaktinde boyunduruğa vurularak yeri süren ve kalbi yorgun 

düĢen bir ineğe veya öküze, zalimlerin ruhu pis bir köpeğe vb. gider. Koçerlerin ve 

Ģeyhlerin bu canlıları taĢıdıkları eski ruhlarıyla tanıdıklarına da inanılır.
929

 

                                                 
925

 Çöl, El Yezidiyye: Qadiman ve Hadisan, s. 76, 77. 
926

 Uluçay, Nusayrilik Ġnanç Esasları Tenasüh, s. 245: Sevgen, 1950. 
927

 Çöl, El Yezidiyye: Qadiman ve Hadisan, s. 42, 43. 
928

 Tolan, Nasandina KevneĢopan Êzdîyatîyê, s. 208. 
929

 Çöl, El Yezidiyye: Qadiman ve Hadisan, s. 42, 43, 44, 81. 



215 

 

Eğer ölen kiĢinin hayrı ve Ģerri eĢit ise koyun, keçi, ceylan gibi küçükbaĢ 

hayvanlarda bedenlenir. Hayatı bu hayvanlarla kemale erer ve sonra tekrar insan 

Ģekline geri döner. Bunda da bir sıralama vardır. Önce ceylan veya koyun, sonra bir 

kral veya emirin asil bir atına terfi eder. Sonra insan bedenine girebilir. Küçük 

çocukların ölümünde de tenasüh benzer Ģekilde tekrar eder. ġöyle ki bunların ruhu 40 

gün ġeddad b. Ad cennetinde bekler ve sonra ruhu kadınsa kadın erkekse erkeğin 

bedenine girer.
930

 BaĢka kaynaklarda karĢılaĢılmayan ancak Batman Yezidilerinde 

tespit edilen bir inanıĢa göre, ruhlar bazen insan ve hayvan bedeni dıĢında ağaç veya 

mezar taĢlarında görülmektedir.
931

 

2.5.3.3. Yezidilerde Tenasüh Ġnancının Yansımaları 

2.5.3.3.1. Holhole Ġnancı 

Yezidilerin defin törenleri üzerine yapılan araĢtırmalarda tenasüh inancına 

dair bazı ipuçları görülmüĢtür. Batman‟da tespit edilen ilginç uygulamalardan biri 

mezara getirilen tabutun bir iple dolanıp “Holhole Sultan Ezî sore” (Sultan Ezî 

kırmızıdır!) Ģeklinde hep bir ağızdan bağırılarak üç kez havaya kaldırılmasıdır. 

Böylece ruhun asıl vatanı olan göğe yaklaĢacağına inanılır.
932

 Bu uygulamaya 

ġanlıurfa Yezidi toplumunda da rastlanmıĢtır. AraĢtırmacıya göre burada amaç 

ölünün üzerindeki ağırlığı hafifletmektir.
933

 

“Holhole” sözcüğünün Melek Tavus‟u simgeleyen horoz ve benzeri bir 

hayvanın sesi Ģeklinde çıkarılmasıyla dünyayı idare eden asıl güce, yani Melek 

Tavus‟a seslenildiği düĢünülmektedir. AraĢtırmacıların kanaatine göre bu nida ve 

devamındaki, “Sultan Ezî (Yezid)  kırmızıdır” cümlesi ibadet saatleri olan sabah-

                                                 
930

 Çöl, El Yezidiyye: Qadiman ve Hadisan, s. 42, 43, 44, 81. Bu inancın bir benzeri Ehli Hakklarda 

görülmektedir. Açgözlü kimseler köpek, tecavüzcüler domuz, aptal veya alık kimseler eĢek, vahĢi 

kimseler kurt olarak bedenlenirler. Bunun yanında cinlerin, Ģeytanların ve perilerin de ruh göçü 

yasasına tabi olduğuna inanılmaktadır. Bu varlıklar da yılan, akrep gibi canlıların vücudunda 

bedenlenebilmektedir. Unutmamak gerekir ki Ehli Hakk inancında Brahmanizm‟de olduğu gibi her 

tenasüh kurtuluĢ için bir fırsat sunmayabilir. Bu inançta ruh belirli ölçüde sınırlanmıĢtır. Siyah 

topraktan yaratılmak ve ilk yaratılıĢtaki kötü kader sonraki bedenlenmelerde de ruhun durumunu 

belirler. Bu açıdan ruhun tercihlerinde özgürlüğü tartıĢmalıdır. Khaksar, Mansur,  “Reincarnation as 

Perceived by the “People of the Truth”, Iran and the Caucasus, sy. 132009, (117-123),  s. 122. 
931

 Emmez, “Batman Ezidîlerinin Defin Pratikleri Üzerine Etnografik Değerlendirmeler”, s. 176. 
932

 Emmez, “Batman Ezidîlerinin Defin Pratikleri Üzerine Etnografik Değerlendirmeler”, s. 176.  
933

 TaĢğın, “Geri DönüĢ: Yezidilerde Ölüm”, s. 199. 



216 

 

akĢam kızıllığına iĢaret eder. Bunlar kozmik dönüĢümü ve hayatın sürekliliğini akla 

getiren sembollerdir. Tabutun iple yukarı kaldırılması, ruhun yeniden asıl mekȃnı 

olan göksel-ruhani alemle birleĢmesini temsil etmektedir. Mezarlıktaki bu uygulama 

ruhun oradaki baĢka bir varlığa geçiĢini kolaylaĢtırma amacı da taĢıyabilir. Bunu 

güçlendirecek bulgular vardır. BeĢiri yöresinde Yezidilerin kutsal mekanlarından 

olan ġahsim‟deki kabristanın isminin “Qub‟il Dor” yani sıralama, sefer, tur 

anlamlarında olması buna örnek verilebilir. Burada ruhların sırayla ruh-beden 

Ģeklinde dönüĢümlerini yaptıklarına inanılır.
934

 

Dünyanın sonunun olmadığına inanan Yezidilere göre ruhun dünyadaki seferi 

veya tenasüh silsilesi ruhun arınmasıyla son bulacaktır. Cenaze merasimlerindeki 

“holhole” uygulamasıyla ruhun kurtuluĢa ermesine olumlu bir katkı sunulmak 

istenmektedir. Aynı Ģekilde ölüm sonrası merasimlerin ruhun bedenden hızla çıkarak 

beklemeden daha iyi bir derecede yeniden baĢka bir bedende dünyaya gelmesini de 

kolaylaĢtıracağı düĢünülebilir. 

2.4.3.3.2. Koçerlerin Ölen Kimselerin Ruhlarını Beklemesi 

Yezidilerde yeniden doğuĢ fikrinin tespit edildiği antropolojik 

uygulamalardan biri de din adamları sınıfından olan koçerlerin ölen kimselerin 

ruhlarının akıbeti hakkında bilgi vermesidir. Cenaze merasimleri sonrasında 

topluluğun üyelerinden birinin rüyasında veya koçerlerin mezar baĢında ölen kiĢinin 

ruhunun yeniden doğduğunu göreceği inancı vardır. ġayet koçerler ruhun akıbetini 

kötü görmüĢse ölünün yakınlarından mabetlere bağıĢta bulunmasını isterler.
935

 Zira 

Yezidiler‟e göre beden ya da gömlek değiĢtirme Ģeklinde tanımlanan bu yeniden 

doğuĢta çoğu zaman ruh önceki yaĢamına dair bir Ģeyler hatırlamasa da koçerler bu 

kimseleri sonraki yaĢamlarında da tanıyabilir.
936

 Bu tespit Yezidiler konusunda ilk 

araĢtırmalardan birini yapan Empson‟un bilgileri tarafından doğrulanmaktadır. 

Geçen yüzyılın baĢlarında Irak Yezidileri üzerine yapılan saha çalıĢmasında 

koçerlerin ölünün ruhunu takip etmek için görevlendirildiği ve belirli ritüellerle 

ruhlar dünyası ile iletiĢime geçip mevtanın sonraki yaĢamını öğrendiği iddia 

                                                 
934

 Emmez, “Batman Ezidîlerinin Defin Pratikleri Üzerine Etnografik Değerlendirmeler”, s. 176. 
935

 Menzel, “Yezidiler”, s. 420; Yalkut, Sabiha Banu, Melek Tavus‟un Halkı: Yezidiler, çev. S. 

Yücesoy, Ġstanbul, Metis, 2002, s. 68. 
936

 Çöl, El Yezidiyye: Qadiman ve Hadisan, s. 42, 43. 



217 

 

edilmektedir. Eğer ölen kimse iyi karakterli ise ve yakınlarının adakları memnuniyet 

vericiyse bu kimsenin ruhunun yeniden doğmasına izin verilir. Ancak ölen kiĢi 

kötüyse onun ruhunun da bir hayvana geçtiği söylenir. Bu durumda akrabaları 

tarafından ruhun istenen iyi duruma ulaĢması için türbelere güzel adaklar adamak, 

ölünün elbiselerini Ģeyhine vermek ve yıl boyunca her yeni ay doğumunda fakirleri 

mutlu etmek gerekmektedir.
937

 

Empson‟dan yaklaĢık 100 yıl sonra Yezidi köylerini dolaĢan ġengül de bu 

uygulama ve inanç konusunda benzer tespitlerde bulunmuĢtur. Bu uygulamada 

koçerlerin cenaze merasiminden sonra mezar baĢında konsantre olup acı çekerek bir 

çeĢit trans hali yaĢadığı ve gökle temasa geçtiği düĢünülmektedir. Koçer, ölen kiĢi 

kötüyse ruhunun köpek, eĢek, domuz gibi bir hayvana geçtiğini söyler, Ģayet iyi 

biriyse bir Yezidi‟nin bedeninde yeniden bedenlendiğini bildirip ağlayanları 

sakinleĢtirir. Bu durumda mutluluk hâkim olur ve üç gün sonra yemek verilip, kırk 

gün sonra da öküz kurban edilerek ruhlar mutlu edilmek istenir.
938

 

Koçerlerin geçmiĢte ölen kimselerin ruhlarının yolculuğunu takip edebilmesi, 

Yezidi toplumunda önemli bir yer edinmelerini sağlamıĢtır. Günümüzde bu adetler 

ve koçerler önemlerini kaybetmektedirler. 

2.5.3.3.3. Suyun Tenasühü KolaylaĢtırıcı Etkilerine Dair Ġnançlar 

Su birçok inançta temizlik ve arınmanın aracıdır ve hemen her inanç 

kendisine ait belirli suları kutsamaktadır.  Kaniya Spi
939

‟de Yezidiler için kutsal 

kabul edilen bir sudur. Ġnanca göre bu su ile vaftiz olmak veya bu sudan içmek ruhu 

temizleyerek sonraki yaĢamı için ona kolaylıklar sağlamaktadır.
940

 

Eliade‟ye göre birçok toplumda su yenilenmenin, insanın kaderini 

değiĢtirmenin ve mezardaki cesedin azaptan kurtulmasının aracıdır.
941

 Bu bağlamda 

Yezidilerde de su hem doğum hem de ölümle ilgili ritüellerde önemsenmektedir. 

                                                 
937

 Empson, The Cult of the Peacock Angel [microform] A Short Account of the Yezîdî Tribes of 

Kurdistân, s. 63, 64. 
938

 ġengül, Ezidiler: Bir Toplumun, Kültürün ve Dinin Tarihi, s. 151. 
939

 “Beyaz Su/ÇeĢme” LaleĢ‟te ġeyh Adî türbesi civarındadır. 
940

 Bulut, Ortadoğu'nun Solan Renkleri: Bedeviler, Çerkesler, Nusayriler, Dürziler, Yezidiler, s. 

247, 248; Sever, Yezidilik ve Yezidilerin Kökeni, s. 80. 
941

 Eliade, Dinler Tarihine GiriĢ, s. 205. 



218 

 

Mesela doğumdan sonraki en önemli uygulamalardan birisi Mitrayizm‟den geçtiğine 

inanılan vaftiz geleneğidir. Tören LaliĢ‟teki kutsal ayazma ya da Kaniya Spi suyuyla 

bebeğin kırkıncı gününde yapılmaktadır.
942

 Ölüm sonrası cesedin yıkanması, mezara 

bolca su dökülmesi ve taziyeye gelenlere su ikram edilmesi gibi adetlerin de bedenin 

suyla arındırılıp ruhun yeniden baĢka bedene gitmesini kolaylaĢtırdığına 

inanılmaktadır. Zira, su ile temas Yezidi inancında yenilenmedir. Günümüz Batman 

Yezidilerinin ruhun yeniden doğuĢuna katkı sunmak için bu adetlere dikkat ettikleri 

gözlenmiĢtir.
943

 Hem doğum sonrası vaftiz hem de ölümün akabinde cesedi yıkama, 

mezara su dökme, misafirlere su ikramı gibi adetlerde “su” arınma ve yeniden doğuĢ 

için önemli bir görev ifa etmektedir.  

Ruhların su aracılığıyla baĢka bedenlere geçebileceği inancı meĢhur bazı 

Yezidi hikâyelerine de yansımıĢtır. Mesela Hallac-ı Mansur ile ilgili anlatılan önemli 

efsanede Yezidi bir kadının nehirden kovasını doldururken Mansur‟un suda yüzen 

ruhunun bu kaba girdiği ve bundan içen kadının hamile kaldığı anlatılmaktadır.
944

 

Aynı Ģekilde baĢka erkeklerin içtiği kaplardan, yediği yemeklerden yememe 

kültürünün de baĢıboĢ gezen ruhların Yezidi kadınlarda bedenlenmesini önleme 

amacı güttüğü bildirilmektedir.
945

 Avrupa‟da yaĢayan Yezidi toplumun değindiği 

“havuza girmeme” kuralının da kötü ruhların Yezidilerin bedenini ele geçirme 

endiĢesiyle ilgili olabileceği akla gelmektedir.
946

  

                                                 
942

 Sever, Yezidilik ve Yezidilerin Kökeni, s. 80. Bulut‟un Tur Abdin bölgesindeki saha 

araĢtırmalarına göre LaleĢ merkezli ve bununla bağlantılı olduğu rivayet edilen birçok geleneğin 

sadece LaleĢ‟e yakın yerlerde yaĢatıldığı tespit edilmiĢtir. Mesela ġeyh Adî türbesinden alınan 

toprağın ve suyun kullanılmasıyla ilgili adetler uzak diyarlardaki Yezidilerde yoktur. Bkz. Bulut, 

Ortadoğu'nun Solan Renkleri: Bedeviler, Çerkesler, Nusayriler, Dürziler, Yezidiler, s. 247, 248.  
943

 Emmez, “Batman Ezidîlerinin Defin Pratikleri Üzerine Etnografik Değerlendirmeler”, s. 175. 
944

 Tanrısal nitelikler atfedilen Mansur‟un “ben hakk‟ım” ifadesiyle Yezidiliğin genel anlayıĢları 

arasında paralellikler bulunmuĢtur. Tanrısal ve diğer ruhların her yerde olabileceği, her Ģeyin aslında 

tanrısal ruhun bir parçası olduğu inancının bu teoriden Yezidiliğe geçtiği düĢünülmektedir. Çöl, El 

Yezidiyye: Qadiman ve Hadisan, s. 44; Joseph, Devil Worship: The Sacred Books and Traditions 

of the Yezidiz, s. 67; Empson, The Cult of the Peacock Angel [microform] A Short Account of 

the Yezîdî Tribes of Kurdistân, s. 213. Bu efsanenin benzeri Sâbiîlerde ve Ehli Hakk bağlılarında da 

bulunur. KarĢılaĢtırma için bkz. Drower, Ethel Stefana, Peacock Angel, London, John Murray, 1941; 

Gündüz, “Sâbiî Kaynaklarında Ġslam ve Müslümanlar”. 
945

 Bulut, Ortadoğu'nun Solan Renkleri: Bedeviler, Çerkesler, Nusayriler, Dürziler, Yezidiler, s. 

238. 
946

 Kreyenbroek, Philip G. Avrupa'da Yezidilik: Farklı KuĢaklar Dinleri Hakkında KonuĢuyor, 

Avesta, Ġstanbul, 2011, s. 176, 190. 



219 

 

Suyun ruh göçündeki rolünü ġeyh Hasan b. Adî ve Hasan Basri bağlamındaki 

meĢhur bir Yezidi hikâyesinde de görmekteyiz. Demlȗcî‟nin aktardığı bu kıssada 

geçen Basri‟nin kızının tenasüh yoluyla babasına hamile kalması, kızın akarsudan 

içmesiyle olmuĢtur. Bu inanç sebebiyle Yezidilerin meĢhur lideri ġeyh Hasan‟ın ismi 

unutulmaya baĢlanmıĢ ve Hasan Basrî‟ye aĢırı tâzim yapılmıĢtır.
947

 

2.5.3.3.4. Tenasüh Ġnancının Diğer Yansımaları 

Hulûl ve tenasüh düĢüncesinin Yezidi inancına etkilerinden birini farklı 

zamanlarda yaĢamıĢ Ģahısların aynı kiĢiymiĢ gibi aktarılmasında görmekteyiz. Bu 

genel olarak zaman ve mekân dıĢı bir yaklaĢımın ve döngüselliğin tezahürüdür. Bir 

baĢka ifade ile Yezidiler‟de lineer/kronolojik bir tarih anlayıĢının olmadığını 

göstermektedir. 

Yezidilikle bilinen hiçbir bağı olmayan Hasan Basri (v. 728) ile ġeyh Hasan 

b. Adî‟nin (v. 1246) aynı kiĢiler gibi sunulması bu inanç çerçevesinde tezat olarak 

görülmemektedir. Özellikle hulûl, ittihad veya tenasüh inançları sebebiyle iki Ģahsın 

da tanrısal ruh taĢıdığına inanıldığı için bunların genel tarih cetveline göre hangi 

zamanda yaĢadığı önemsenmemektedir.
948

 Ġnanca göre zaman sürekli kendini 

tekrarlayan halkalardan oluĢur ve her devir bittiğinde yenisi baĢlamaktadır. Ruhlar da 

bu devirlerde tekrar tekrar bedenlenerek dönüĢüm yaĢamaktadır. DönüĢümler ya da 

aynı ruhun giydiği farklı elbiseler tek ruhun yansımalarıdır.
949

 Kimin hangi devirde 

hangi isimle bedenlendiğini belirlemek bazen çizgisel tarih anlayıĢına göre anlamsız 

görünse de döngüsel tarih fikrinde tutarlıdır.  

Demlȗcî de bu anakronizmi tenasüh inancı çerçevesinde ele almakta ve 

onlarda “hulûl düĢüncesinin” olmadığını iddia etmektedir. Ona göre Yezidiler, 

ġeyhle farklı zamanlarda yaĢamıĢ Hasan Basri‟nin, Hasan b. Adî‟nin tenasühlerinden 

birisi olduğuna inanmaktadırlar.
950

 Benzer örnekler Sultan Yezid, ġeyh Adî b. 

                                                 
947

 Demlȗcî‟ye göre Hasan Basri ne Yezidi‟dir ne de onlarla bir iliĢkisi olmuĢtur. Demlȗcî, El 

Yezidiyye, s. 351. 
948

 Kreyenbroek, Ezidilik- Arka Planı, Dini Adetler ve Dinsel Metinler, s. 27; Allison, The Yezidi 

Oral Tradition in Iraqi Kurdistan, s. 56. 
949

 Korkmaz, Ezidiler (Melek Tavus‟un Talihsiz Halkı/Kırmızı Ezid‟in Kuzuları), s. 257; Yalkut, 

Melek Tavus‟un Halkı: Yezidiler,  s. 53. 
950

 Demlȗcî, El Yezidiyye, s. 38, 49. Bizim kanaatimize göre buna tenasüh denemez, bu klasik 

anlamda hulûl ya da temessüldür. 



220 

 

Musȃfir, ġeyh ġemseddin, Hallac-ı Mansur örneklerinde de yaĢanmaktadır. Bu 

noktada Yezidilerin Tanrı, melekler ve yarı tanrı Ģeklinde konumlanan Ģeyhlerini 

açıklayabilmek için hulûl inancına ihtiyaç duydukları anlaĢılmaktadır. 

Tenasüh inancının baĢka bazı yansımalarını Yezidi örf-adet, gelenek ve 

uygulamaları ile bazı sembollerinde görmek mümkündür. Siyah yılan bu 

sembollerden birisi olarak krĢımıza çıkmaktadır. AraĢtırmacılara göre, ġeyh Adî‟nin 

türbesini süsleyen siyah yılan Yezidilerdeki tenasüh inancına vurgu yapmaktadır. 

Yılanın gömlek değiĢtirmesinden ilham alınarak ruhun beden değiĢimi yılan 

sembolüyle ortaya konmak istenmiĢtir. Bulut, yılanın tarihsel anlamda yaĢam, 

mutluluk, sağlık ve uğurun sembolü olduğunu, “don değiĢtirme” veya ruh göçünün 

simgesi kabul edildiğini ileri sürmektedir.
951

 

Yezidilikteki yeni doğan çocuğa verilecek isim de tenasüh ile iliĢkilidir. 

ĠnanıĢlarına göre yeni doğan çocuğa verilecek isim ölmüĢ bir kimsenin yeniden 

bedenlenmesine neden olabilir. Gelenekte aile büyüğü çocuğa isim verirken genelde 

yakınlarda vefat etmiĢ bir akrabanın ismini tercih eder. Bazı Yezidiler bu Ģekilde 

ölen kiĢinin ruhunun bu çocuğa geçeceğine inanırlar.
952

 Bu inancın baĢka bir 

yansıması olarak doğum süresince çirkin Ģeylere bakacak olan kadının doğacak 

çocuğunun kurbağa, akrep veya baĢka çirkin bir hayvana benzeyeceği düĢüncesinde 

görülür. Burada çirkin bir varlığın ruhunun yeni doğacak çocuğa geçmesi tehlikeli 

kabul edilmektedir. BaĢıboĢ kötü ruhların bebeklerin bedenini ele geçirmemesi için 

doğum anı ve bebekliğin ilk aylarında çok dikkatli olunmalıdır.
953

 

Yezidilerde tenasühün yansımasını gördüğümüz uygulamalardan biri de 

sünnettir. Bazı araĢtırmacılara göre Yezidilerde ölen kiĢinin mezara konmadan önce 

sünnet edilmesi gerekmektedir. Ermenistan Yezidilerinden ziyade ġeyhan-Sincar 

bölgelerinde görülen sünnet inancında sünnetsiz kiĢinin kâfir olduğu, ruh göçü veya 

kıyamet gününde cezalandırılacağına inanılmaktadır.
954

 Yine ölen kiĢinin mezarına 

                                                 
951

 Bulut, Ortadoğu'nun Solan Renkleri: Bedeviler, Çerkesler, Nusayriler, Dürziler, Yezidiler, s. 

167. Ruhların yılan bedeninde tekrar dünyaya gelmesi inancı birçok arkeolojik kazıda karĢılaĢılan bir 

durumdur. Bkz. Schimmel, Dinler Tarihine GiriĢ, s. 17. 
952

 Drower, Peacock Angel, s. 98, 101. 
953

 Drower, Peacock Angel, s. 91. 
954

 ġengül, Ezidiler: Bir Toplumun, Kültürün ve Dinin Tarihi, s. 147. 



221 

 

sevdiği eĢyaların ve yiyeceklerin bırakılması adeti de Yezidilerde ölümden sonra 

ruhun yeni bir bedene gireceği inancının yansıması olarak yorumlanmaktadır.
955

 Bu 

araĢtırmacılara göre mezarın üstüne bırakılan yiyecekler ölen kimsenin ruhu için 

veya oradan geçen kimseler için de bırakılabiliyor. Ancak mezar içine bırakılan 

yiyecek ölünün yeni yaĢamında destek amaçlıdır. Ġlgili bölümlerde gördüğümüz gibi, 

mezarlara yiyecek bırakma inancı eski Türklerden Mezopotamya‟nın yerli halklarına 

kadar birçok toplumda ruh göçüne iĢaret etmektedir. 

Yüksek tepeler, bazı kutsal mezar ve mekânların da ruh göçünü 

kolaylaĢtırdığına inanılmaktadır. Yakın tarihlerde Batman/BeĢiri Yezidileri üzerine 

yapılan alan araĢtırmasında yüksek ve kutsal mekânlara değer yüklendiği 

görülmüĢtür. Yüksek ve kutsal mekânlarda insanların tanrılarla ve ruhlarla temas 

kurabileceği kabul edilmektedir. Gökyüzüne yakın mezarlıkların aĢkınlığın sembolü 

ve ölen kimselerin ruhlarının buluĢma noktası olduğu kabul edilmektedir.
956

 

2.5.3.4. Yezidilerde Tenasüh Bağlamında Kıyamet, Cennet ve Cehennem 

Ġnancı 

Önceki bölümlerde erken dönem Yezidi metinlerde ahiretin varlığına 

inanıldığına daha sonrasındaysa tenasüh fikrinin benimsenmeye baĢlandığına 

değinilmiĢti. Tenasüh fikrinin benimsenmesiyle beraber Yezidiler‟de cennet-

cehennem, kıyamet, hesap günü ve ruh göçü ile ilgili çok farklılıklar arz eden 

yaklaĢımlar ortaya çıkmıĢtır. Lescot‟un tespitine göre Yezidi halkı arasında kuvvetli 

olmayan ve çeliĢkili cennet-cehennem, kıyamet ve hesap günü gibi inançların varlığı 

ile ruh göçü iç içe girmiĢ olabilir. Ne varki, ikisinin birbiriyle tezat oluĢturuyor 

olması halk inançlarında rahatsızlık oluĢturmaz.
957

 Bunların zaman içerisinde anonim 

olarak oluĢma ihtimali akla gelmektedir.  

Yezidilerin yazılı kaynaklarında bir-iki ifade dıĢında tenasühe iĢaret 

edilmemesini gerekçe gösteren bazı araĢtırmacılar, Yezidilerde ruh göçünün 

                                                 
955

 Çöl, El Yezidiyye: Qadiman ve Hadisan, s. 43; Tori, Bir Kürt DüĢüncesi: Yezidilik ve 

Yezidiler, s. 81, 82; Sever, Yezidilik ve Yezidilerin Kökeni, s. 84. 
956

 Emmez, “Batman Ezidîlerinin Defin Pratikleri Üzerine Etnografik Değerlendirmeler”. s. 173; 
957

 Lescot, Yezidiler, s. 62. 



222 

 

olmadığını; ahiret, kıyamet, hesap, cennet-cehennem inancı ve mehdi beklentisi olan 

bir toplulukta ruh göçü olamayacağını ileri sürmüĢlerdir.
958

 Ancak geç dönem 

Yezidilerin kıyamet, mahĢer, mizan, cennet ve cehennemi tenasüh inancıyla beraber 

yorumladıklarına Ģahit olunmaktadır. Bu nedenle her iki olgunun birarada kabul 

edildiği ve bir takım sentezlemelere gidildiğini söylemek mümkündür. Öte yandan 

birçok batıni dini yapılanmada olduğu gibi kimi Yezidiler‟de de tenasühün sonsuza 

kadar sürmediği, sınırlı olduğu görülmektedir. Nitekim bazı Yezidilere göre belirli 

tenasüh devrinden sonra dünya hayatı cennet-cehennem ile son bulmaktadır.
959

 

Bazı araĢtırmacılara göre ise Yezidilikte kıyamet vardır; fakat cennet-

cehennem bu dünyadadır. Ġnsan Yezidiliğe inanırsa ölüm sonrasında daha iyi bir 

derecede ve farklı Ģekilde dünyaya tekrar gelir. Buna göre Tanrı dünyayı bir çilehane 

olarak yaratmamıĢtır ve insanın mutluluğunu hedeflemiĢtir.
960

 Yezidilerde evrenin 

veya dünyanın sonsuz olduğunu kabul etmeyip kıyametin varlığını ileri sürenlere 

göre Yezidilerin kıyamete yakın Mehdi‟nin geleceğine olan inançları bunu 

desteklemektedir. Kawllerde Hz. Ġsa‟yla beraber mehdinin ya da ġeyh ġerfedin‟in 

dönerek dünyaya nizam vereceği anlatılmaktadır.
961

 Ġnsanın iradesi kendi elindedir. 

Tercihleri onu kurtuluĢa götürür veya cezalandırılmasına neden olur. Burada dikkat 

çekici olan tenasühün süregiden bir yeniden doğuĢ olmasıdır. Dünyanın ise madde 

âlemine ait olması hasebiyle önem taĢımadığı ve yok olacağı düĢünülebilir. 

Yezidilerde karma bir ölüm sonrası hayat fikri görülmektedir. Bir tespite göre 

Yezidilikte kötülüğün, Ģeytanın, cehennem ve azabın varlığı kabul edilmemektedir. 

Melek Tavus ya da Ģeytanın aslında iyiliğin koruyucusu olduğuna inanılmaktadır. 

Âdem‟e secde etmediği için cezalandırıldığında 7000 yıl cehennemde ağlayarak azap 

ateĢini söndürdüğü söylenmektedir.
962

 Çöl‟ün ifadelerinden anladığımız kadarıyla 

Yezidilerde bir cehennem inancı vardır fakat iĢlevsizleĢmiĢtir. Ona göre cehennem, 

halife ve melek olan Yezid tarafından yaratılmıĢtır. Ancak Ġbrik-i Asgar isimli melek 

                                                 
958

 Kaplan, Günümüz Yezidiliği, s. 88. 
959

 Lescot, Yezidiler, s. 62. 
960

 Tori, Bir Kürt DüĢüncesi: Yezidilik ve Yezidiler, s. 54. 
961

 IĢık, Zehra, “Yezidilik Teolojisi”, Ġstanbul Ünv. SBE. Yüksek Lisans Tezi, 2008, s. 62. Layard‟a 

göre burada Hz. Ġsa‟ya yapılan vurgu ve yine Hristiyanların ahiret yurdunda yaĢamlarına devam 

edecekleri bilgisi konjonktürel olarak Yezidiliğe sokulmuĢtur. Bu durum genel Yezidi anlayıĢına 

aykırı görülmektedir. Layard, Nineveh and Its Remains, s. 198. 
962

 Menzel, “Yezidiler”, s. 417; Ahmed, The Yezidis: Their life and Beliefs, s. 68. 



223 

 

bir rahatsızlığı sebebiyle kendi kanıyla dolan ibriği cehennem ateĢine dökmüĢ ve 

böylece insanların cehennemde yanmasına engel olmuĢtur.
963

 Bu yaklaĢıma göre 

ahirette yeniden dirilme yoktur ve ruhlar tenasühle arınmaktadır. Ceza ve mükâfat bu 

dünyadadır.
964

 Aynı Ģekilde büyük mahkeme (mahkeme-i kübra), sırat ve mizanın da 

ayrı bir mekânda olmayacağı düĢünülmektedir. Mahkeme ölen kiĢinin dünyaya 

tekrar nasıl geleceğiyle ilgili hesaba çekilmesidir. Mizan ve sırat da klasik manada 

kıyametin kopmasıyla bağlantılı kabul edilmez. Bunlar ya sembolik ifadelerdir ya da 

ruhun yeniden bedenlenmesinden önceki kısa sürede gerçekleĢir.
965

 

Ezidi kültüründe büyük tek ilahlı dinlerdekine benzer cennet-cehennem 

inancına dair izler de bulunabilir. Ġki ana metin dıĢındaki ilahilerin en 

meĢhurlarından biri olan “ġeyh Adiyy‟in Ġlahisi”nde ölüm ve sonrasıyla ilgili birkaç 

ifade bulunmaktadır. Bunlardan birinde; 

“… 

Benim, Âdem‟in Cennet‟te yaĢamasına neden olan, 

… 

Bana dedi ki Cennet‟in Efendisi: 

… 

Ey insanlar! Bana karĢı çıkacağınıza, boyun eğin,  

Yargılama Günü‟nde karĢıma geldiğinizde mutlu kılınırsınız. 

Her kim, bana bağlı olarak ölürse, 

Cennete göndereceğim onu. 

Ama kim ki, beni tanımadan ölür 

Acı içinde kıvrandıracağım onu” denilmektedir.
966

 Yezidi metinlerindeki 

buna benzer anlatımlar hesap günü ve cennet inancının varlığına delil olabilecek 

kadar çoktur. Ancak cehennem ifadesi aynı kanıyı oluĢturmamaktadır. “ġeyh Adi 

ġehirlerin ġeyhi” kawlinde mahĢer, sırat, cennet, cehennem kısmen Ġslam 

kültüründekine benzerken cehennem ve burada sözü edilen Dojeh hakkında; 

Dojeh ve cehennem vardır 

                                                 
963

 Çöl, El Yezidiyye: Qadiman ve Hadisan, s. 78. 
964

 Menzel, “Yezidiler”, s. 417; Ahmed, The Yezidis: Their life and Beliefs, s. 68. 
965

 Yalkut, Melek Tavus‟un Halkı: Yezidiler,  s. 53. 
966

 Bkz. “ġeyh Adiyy'in Ġlahisi”, Sever, Yezidilik ve Yezidilerin Kökeni, s. 168-170. 



224 

 

Oralar faydasız yerlerdir 

Onlar ruhumuzun düĢmanıdır 

Dojeh ve cehennem çifttir 

Günde doksan dokuz kelime konuĢurlar 

Onlar içerilerinde çok günahkârı yaktılar.
967

 

Burada ve baĢka kısımlardaki cehennem bahislerinden anlaĢılan cehennemin 

Ģüpheli olmasıdır. Birçok kawlde sırat, hesap günü, ahiret ve mizandan geniĢçe 

bahsedilirken yargılamanın sonunda cehenneme gidileceğine dair nadiren ifade 

bulunmaktadır.
968

 Bunlar genellikle Yezidi olmayanlar için kullanılmıĢtır.
969

  

Yezidilikte tenasüh fikrinin benimsenmesinden sonra bunu 

temellendirebilmek için Melek Tavus‟un gözyaĢlarıyla cehennemi söndürdüğü 

hikâyesinden istifade edilmiĢ olunabilir.  Kötü ruhlar tenasühle arınırken iyi ruhlar 

semada yerlerini alarak normal insanların anlayamadığı bâtınî sırları keĢfetmeye 

baĢlarlar. Bu anlayıĢa göre iki kutsal metin ve kawllerde karĢımıza çıkan ve yukarıda 

gördüğümüz cennet-cehennem, sırat, kıyamet, hesap günü gibi ifadeler te‟vil 

edilmelidir. Özetle cennet, iyi ruhların semada gizli sırlara ermesi, cehennem ise kötü 

bir hayvanın bedeninde çekilen acıdır. Cennet ehline Ahyar cehennem ehline ise 

EĢrar denilmektedir. KiĢinin dünyada tekrar hangi canlı bedeninde dirileceğine karar 

vermeye de hesap günü denilmektedir.
970

 Bazı Yezidi din adamları ve araĢtırmacılar 

da cenneti ve kıyamet gününü ruhun baĢarılı bir Ģekilde hesap verip daha iyi bir 

bedende dirilmesi, cehennemi ise baĢarısız olup daha aĢağıda bir varlıkta 

bedenlenmesi Ģeklinde yorumlamaktadırlar.
971

 BaĢka kayıtlara göre sonsuza kadar 

cennete gitmeye hak kazanmıĢ özgür ruhlar bazen dünyada kalmakta ve kurtuluĢa 

                                                 
967

 Kaplan, Günümüz Yezidiliği, s. 307. 
968

 Kaplan, Günümüz Yezidiliği, s. 321-347. 
969

 … 

     Saf Yezidi olmayan 

    Cehennem kapısı anlara açık olur. Kaplan, “Yezidilik Duası”, Günümüz Yezidiliği, s. 395. 
970

 Turan, Yezidiler: Tarihçeleri, Coğrafi Dağılımları, Ġnançları, Örf ve Adet, s. 109; Mohammed, 

Yaseen Rasool, “El-Yezîdiyye Ve Akâiduhâ”, Fırat Ünv. SBE. Yüksek Lisans Tezi, 2017, s. 52. 
971

 Tolan, Nasandina KevneĢopan Êzdîyatîyê, s. 212; ġengül, Ezidiler: Bir Toplumun, Kültürün 

ve Dinin Tarihi, s. 150. 



225 

 

eremeyen ruhlara yardımcı olmaktadırlar.
972

 Bu konuda koçerlerin bilgisi ve 

becerisine güvenilmektedir. Ancak kaynaklarda kurtuluĢa eren ruhların dünyada 

kalan yakınlarına nasıl bir yardımda bulunacağı açıklanmamaktadır. 

Demlûcî Yezidilerde bir çeĢit ahiret inancı olduğunu belirtmekte ise de konu 

hakkında ayrıntılı bilgi vermemektedir. Ancak salih ve salih olmayan Ģeklinde ikiye 

ayrılan ruhların, amelleri ve yaĢantılarına göre tenasüh ilkesine tabi olduklarını ifade 

etmektedir. Ona göre salih ruhlar ilk hayatlarından sonra salihler, nebiler ve resullere 

intikal ederek ödüllendirilirler. Sonra da Firdevs-i A‟la‟ya yükselerek kendileri için 

hazırlanmıĢ yere yerleĢtirilirler. Salih olmayan ruhlar ise yaptıklarından imtihan 

olmak ve cezalandırılmak için aĢağılanmıĢ hayvanların bedenlerinde üç, dört kez 

dünyaya gelirler. Günahlarından arınınca Büyük Yaratıcının istediği yola girerek 

salihlerle birlikte ahiret yurdunun nimetlerinden faydalanmaya baĢlarlar.
973

 Burada 

ahiret vurgusu dikkatimizi çekmiĢ olsa da belirgin Ģekilde cennet-cehennem, sırat-

mizan, haĢir-mahĢer gibi ifadeler yer almamaktadır. Ancak ruhların tenasühlerle 

saflaĢarak bir ahiret yurduna ulaĢmaları cennet fikrini akla getirmektedir. Demlûcî‟ye 

göre bedenin ve ruhların cehennemde arınması ya da kurtuluĢa erip tanrılaĢması ve 

nuranileĢmesi söz konusu değildir. 

Ġncelemelerini 1900‟lerin ortalarında Irak Yezidileri üzerine yapan Drower‟in 

kayıtlarına göre de dünyada temizlenen ruh ġeyh Adî‟nin tepsisinde cennete 

gidecektir. Yeterince arınmayan iyi ruhlar bir Yezidi erkek bedeninde enkarne 

olurlar. Kötü ruhlar ise önce eĢek, at, katır gibi yük hayvanlarında ya da daha aĢağı 

derecelerde görülen akrep, kurbağa gibi kötü bir sürüngende bedenlenecektir.
974

 Bazı 

topluluklarda da küçük yaĢlarda vefat eden çocukların cennete gideceği ve orada 

anne-babalarına hizmet edeceklerine inanılmaktadır. Bu Ģekilde ahiret yurdunun 

ebeveynlerine aydınlık olacağı düĢünülmektedir.
975

 Bir baĢka rivayete göre çocuklar 

öldüklerinde ġeddad b. Ad cennetine gider ve bir süre bekledikten sonra yeniden 

                                                 
972

 Joseph, Devil Worship: The Sacred Books and Traditions of the Yezidiz, s. 193; Empson, The 

Cult of the Peacock Angel [microform] A Short Account of the Yezîdî Tribes of Kurdistân, s. 81. 
973

 Demlȗcî, El Yezidiyye, s. 148. 
974

 Drower, Peacock Angel, s. 91. 
975

 TaĢğın, Ahmet, “Geri DönüĢ: Yezidilerde Ölüm” Türk Dünyası AraĢtırmaları, sy. 154, 2005, 

(195-204), s. 200. 



226 

 

bedenlenirler.
976

 Drower‟ın da belirgin bir cehennem inancından bahsetmemesi 

dikkat çekicidir.  

Genel olarak bakıldığında, Yezidi toplumlar üzerine yapılan yakın tarihli 

çalıĢmalarda ölüm sonrası ve ahiret konularındaki bilgilerin detaylı olmadığını 

görmekteyiz. Lescot‟un farklı köy ve sınıflarla yaptığı görüĢmelerde edindiği 

izlenim, Yezidilerin ahiret meselesini önemsemedikleri ve bu konuda fazlaca kafa 

yormadıkları yönündedir.
977

 Kreyenbroek‟a göre ise geleneksel Yezidilikte ölümden 

sonra yeniden bedenlenme ve hesabın bu dünyada çekileceği inancı vardır. Ancak bu 

inanç Yezidilerde Hindularda olduğu gibi dini-toplumsal hayatın tamamına 

yansımamıĢtır. Hatta alan araĢtırmacıları sıradan halkın bu inancı çoğu zaman 

duymadıklarını ve anlamadıklarını bile iddia etmiĢtir. Genel Yezidi halkın ahiret ve 

tenasüh gibi girift konularda yeterli bilgiye sahip olmadığı iddiası Kreyenbroek 

tarafından anlamsız bulunmamaktadır. Çünkü “Yezidi olmanın değil Yezidi 

doğmanın” esas olduğu bu inançta dini öğrenmek önemli bir toplumsal görev 

değildir. Dar bir sınıf bununla görevlidir.
978

 Diğer yandan dinin teolojisiyle ilgilenen 

az sayıdaki Yezidi bunu açıklamaktadır. Cennet-cehennem inancıyla beraber 

sürdürülen tenasüh inancı zamanla önemini kaybetmiĢ görünmektedir.
979

 

Özetle, ilk görüĢe göre, Yezidilikte insan genel gnostik ve bâtınî anlayıĢlara 

uygun olarak tamamlanmamıĢ bir varlık olarak görülmektedir. Bu sebeple ruh 

tenasühle tekrar tekrar bedenlenerek mükemmelleĢmelidir. Ruh gerekli erginliğe 

ulaĢtığında kurtuluĢa erecektir. Bu son noktada da Yezidilerde ahiret ve cennet-

cehennem inancının olup olmadığı bakıĢ açısına göre değiĢmektedir. Bir görüĢe göre 

                                                 
976

 Çöl, El Yezidiyye: Qadiman ve Hadisan, s. 88. 
977

 Lescot, Yezidiler, s. 12. 
978

 Kreyenbroek, Ezidilik- Arka Planı, Dini Adetler ve Dinsel Metinler, s. 25. Avrupa‟daki Yezidi 

göçmenlerle yapılan geniĢ bir araĢtırmada da birçok görüĢmecinin dini konulardaki bilgisizliklerini 

açıklarken, “Yezidilik bir teori değil yaĢam tarzıdır” benzeri cümleler kullandıkları görülmektedir. 

Yezidilikte Ģeriat değil Ģerm esastır. ġerm ise toplumsal normlardır. Yezidi din adamları olarak bilinen 

ġeyh, Pir, Kawwal, Pismîrler de genel manada dini bilgi konusunda halkı aydınlatacak durumda 

değildir. Genel kanaat Yezidiliğin ortopraxy üzerine kurulduğu yönündedir. Aynı Ģekilde din adamları 

da makamlarının bilgiyle değil kan bağıyla edinildiğini belirterek bunu önemsememektedirler. Bilgi 

için bkz. Kreyenbroek, Avrupa'da Yezidilik: Farklı KuĢaklar Dinleri Hakkında KonuĢuyor, s. 15, 

17, 62, 90, 102. 
979

 Kreyenbroek, Kreyenbroek, Avrupa'da Yezidilik: Farklı KuĢaklar Dinleri Hakkında 

KonuĢuyor, s. 15; Kaplan, YaĢar, “Yezidiler Üzerine KonuĢma” (Kadriye YanmıĢ, Röportaj Yapan) 

2020, 03, 23. 



227 

 

tenasüh bağlamında her Ģey bu dünyada yaĢanacaktır. Tenasüh döngüsü insanın 

mükâfat ve cezasını sağlamaktadır. Ayrıca bir cehennem yoktur.
980

 Her devirde 

bedenlenerek dünyaya nizam veren ilahlar, ruhlara doğru yolu gösterir. Hatalarından 

dolayı tövbe etme veya günah çıkarma gibi arınma mekanizmaları yoktur. Tek yol 

tenasühle yeniden dünyaya gelip ruhu arındırmaktır.
981

 Yazılı ve sözlü kaynaklarda 

gördüğümüz bir üçüncü görüĢe göre de Yezidi ruhlar sonu olmadan devir etmektedir. 

Nihayetinde cennet-cehennemde geçici bekleme sürelerinde kalsalar da ruhlar için 

arınıp cennette ebedi kalmak veya yıldızlarla ve Tanrının ruhuyla tekrar bütünleĢmek 

yoktur. Öbür dünya sadece tamamlayıcı bir fikirdir. Ruh önceki hayatının hesabını 

verip yeniden doğuncaya kadar burada bekler.
982

 

2.5.4. Günümüz Yezidilerinde Tenasüh AnlayıĢı 

Yezidiler 19. yy sonlarında yaĢadıkları saldırılar, göçler ve ĢehirleĢmeyle 

önemli bir değiĢim sürecine girmiĢtir. DeğiĢimin doğal sonucu olarak yeni kuĢakların 

geleneksel dini liderlik anlayıĢından katı statü gruplarına, hac uygulamalarından 

Yezidi epistemolojisine birçok alanda eleĢtirilerde bulundukları görülmektedir.
983

 Bu 

durum hemen her toplum için geçerliliğini korurken Yezidiler gibi küçük 

etnomezhepsel
984

 grupları daha fazla etkilemiĢtir. 

Avrupa‟ya veya büyük Ģehirlere göç eden Yezidiler üzerine yapılan alan 

araĢtırmalarında bu toplumun dramatik bir değiĢim yaĢadığı görülmektedir. Göçmen 

Yezidiler her ne kadar Batı‟da dinlerine saygı gösterilse de hâkim Hristiyan kültürün 

inançlarını değiĢtirdiğini, aynı Ģekilde seküler kültürün de gençleri dinlerinden 

                                                 
980

 Sever, Yezidilik ve Yezidilerin Kökeni, s. 104. 
981

 Suvari, Çakır Ceyhan, Ezidiler: Etnodinsel Bir Ġnanç Olarak Ezidiler, Ütopya, Ankara, 2013, s. 

94. 
982

 Korkmaz, Ezidiler (Melek Tavus‟un Talihsiz Halkı/Kırmızı Ezid‟in Kuzuları), s. 232; Yalkut, 

Melek Tavus‟un Halkı: Yezidiler, s. 69-70. 
983

 Tolan, Nasandina KevneĢopan Êzdîyatîyê, s. 79; Omarkhalı, Kürdistan'da Dini Azınlıklar, s. 

138, Kreyenbroek, Avrupa'da Yezidilik: Farklı KuĢaklar Dinleri Hakkında KonuĢuyor, s. 155, 

173. 
984

 Yezidiler etnik-mezhepsel bir topluluktur. Ġnancın Ortadoğu‟daki bağlıları çoğunlukla Kurmanç 

lehçesiyle konuĢan Kürtlerdir. Ancak Güney Kafkasya‟da Kürt olmadığını ileri süren bazı Ezidi 

toplulukların olduğu da bilinmektedir. Mossaki, Nodar, “SSCB'de ve Sovyetler Sonrası Ülkelerde 

Yapılan Nüfus Sayımlarında Yezidiler”, (Der. K. Omarkhali), Kürdistan'da Dini Azınlıklar, (çev. Ġ. 

Bingöl), Ġstanbul, Avesta, 2014, s. 169-224. 



228 

 

uzaklaĢtırdığını düĢünmektedirler. Yeni süreçte Yezidilik din formatından kimlik 

aracına dönüĢmektedir. Sistematik bir kelam teorisinin geliĢmemesi ve yakın 

tarihlere kadar sürdürülen okuma-yazma sınırlılıkları sebebiyle dinlerini yeterince 

bilmeyen Yezidiler göçlerle iyice dinlerinden kopmaya baĢlamıĢtır.
985

 Diğer taraftan 

bu durum karĢı bir refleks geliĢtirmiĢ ve bir kesimde de dine ilgiyi artırmıĢtır. 

YaĢanan değiĢimle geleneksel olarak din adamları kastlarından olmayan kimseler ve 

kadınlar da günümüzde Yezidilik konusundaki tartıĢmalara katılmaya baĢlamıĢtır.
986

 

Yezidilik açısından yasak olan (Ģerm) iki kuralın çiğnenmesi anlamına gelen kadın 

ve meslekten olmayan kimselerin dini konulardaki akıl yürütmeleri değiĢimin tipik 

örnekleridir. Özellikle kadınlar ve alt kast gruplarından kimselerin dini 

tartıĢmalardan dıĢlanması sona ererken bir sır inancı olan Yezidiliğin en temel 

esaslarından birisi kabul edilen “sırların ifĢa edilmemesi” kuralı çiğnenmektedir. 

Ġlahi ruhun hulûl yoluyla din adamları sınıfına geçtiği ve dini iĢleri de zorunlu olarak 

bunların yapması gerektiği inancı önemini kaybetmektedir.
987

 

Günümüz Yezidilerinin tenasüh inancı farklı Ģekillerde ele alınmaktadır. 

Yapılan araĢtırmalardan birinde bu inancın yakın geçmiĢinde ismi daha çok 

zikredilen ve ölen kimselerin ruhlarının tenasühünden sorumlu olduğu düĢünülen 

ġeyh Kiras ismi dikkat çekmiĢtir. Furlânî‟nin bahsettiği bu isim günümüz 

metinlerinde unutulmaya baĢlanmıĢtır. “Cübbenin” ya da “elbisenin Ģeyhi” olarak 

çevrilen bu isim geçmiĢte muhtemelen Yezidilikteki tenasüh inancının temel 

ögelerinden biriydi.
988

 Bunun ölüm iĢlerinden sorumlu yedi melekten biri olan ġeyh 

                                                 
985

 Tolan, Nasandina KevneĢopan Êzdîyatîyê, s. 79; Aydemir, “Küresel Dünyada Küçük Dini 

Grupların VaroluĢsal Sorunları ve Entegrasyonal Asimilasyonu: Yezidiler Örneği”, s. 23; Bozan, 

“ġeyḫ Adī‟siz Yezidilik..”, s. 33-36. DeğiĢimin ana sebeplerinden birisi Ortadoğu‟da kurulan modern 

ulus-devletlerin kendi hâkim din, mezhep ve etnik kimliklerini Ezidilere dayatmasıdır. Diğer bir yıkım 

ise Arap, Kyrill ve Latin alfabeleri ayrımıyla değiĢik ülkelerdeki Ezidiler arasında kültürel 

kopukluğun yaĢanmasıdır. el-Yezidi, “ZerdüĢt Bizimle KonuĢtu”, s. 139. Konuyla ilgili kapsamlı bir 

araĢtırma yapan Kreyenbroek da göçmen kuĢaklar arasındaki dil kopukluğunun önemine dikkat 

çekmektedir. Bu araĢtırmada göç ve modernleĢme değiĢimin ana belirleyicisi olurken Yezidilerin 

belirli bir yazılı teolojisinin olmaması ve din adamlarının dini konulardaki bilgisizliği gençleri bu 

dinden uzaklaĢtırmaktadır. Kreyenbroek, Avrupa'da Yezidilik: Farklı KuĢaklar Dinleri Hakkında 

KonuĢuyor, s. 53, 108, 156. 
986

 Yalkut-Breddermann, “Der Wandel der yezidischen”, s. 54, 61, Kreyenbroek, Avrupa'da 

Yezidilik: Farklı KuĢaklar Dinleri Hakkında KonuĢuyor, s. 156, 176, 233. 
987

 Yalkut-Breddermann, “Der Wandel der yezidischen..”, s. 54, 61, Kreyenbroek, Avrupa'da 

Yezidilik: Farklı KuĢaklar Dinleri Hakkında KonuĢuyor, s. 156, 176, 233. 
988

 Furlânî, Gıuseppe, “I Santi dei Yezidi”, Orientalia, 1936, Sy. 5, ss. 64–83, s. 76; Asatrian ve 

Arakelova, The Religion Of The Peacook Angel: The Yezidis and Their Spirit World, s. 77. 



229 

 

Nasireddin olma olasılığı araĢtırmacılara daha olası görünmüĢtür. Ancak modern 

Yezidilikte tenasüh inancının örtük Ģekilde yer alması sebebiyle ġeyh Kiras da 

önemini kaybetmiĢtir. Bunun yerine Sami gelenekten alınan ve öteden beri tenasühle 

birlikte inanılan cennet-cehennem inancı öne çıkmaktadır.
989

 

Yakın tarihli çeĢitli çalıĢmalarda Yezidilerde tenasüh inancının sürdürüldüğü 

de görülmektedir. Tori‟nin saha araĢtırmalarında Yezidilerin ruh göçüne inandıkları 

için ölüm sözcüğünü kullanmaktan imtina ettikleri ve bunun yerine “Iıbase xwe 

guheri” cümlesini kullandıkları belirlenmiĢtir. Kavram yaklaĢık olarak ruhun 

bedenden ayrılması anlamlarına gelmektedir. ġayet ruh inançlı ve iyiyse yeniden bir 

Ģeyh, pir veya faydalı bir canlının bedeninde dünyaya gelir. Ruh kötüyse kötü bir 

canlının bedeninde yeniden bedenlenir. Bunun yanında nihai olarak insan ruhunun 

deviniminin cennet ve cehennemde son bulacağına inananlar da vardır.
990

 Türkiye ve 

Irak‟taki Yezidiler üzerine inceleme yapan Suvari de bu topluluğun tenasühe 

inandıklarını ancak bunu sadece Yezidiler için kabul ettiklerini tespit etmiĢtir. Bu 

araĢtırmaya göre tenasüh sadece ġâhid b. Cȃr‟ın neslinden gelenlere “bahĢedilmiĢ” 

bir özelliktir.
991

 

Yakın tarihli araĢtırmalarda Yezidilerde cennet-cehennem inancının tartıĢmalı 

bir konu olduğu görülmüĢtür. Dünyanın devirlerle sonu gelmeyen devinimi ahiret 

inancını reddetmelerine dayanak yapılmıĢtır. Tanrıların ya da meleklerin bin yılda bir 

insan süretinde zuhur ederek dünyaya nizam vermesi sebebiyle tanrısal düzenin 

bozulması ve kıyametin kopması düĢünülemez.
992

 ÇağdaĢ yorumlarda dünyanın 

ebediliği ve insanın yeniden bedenlenmesi karĢılık bulmaktadır. 

Günümüz Ermenistan Yezidileri üzerinde yapılan bir araĢtırmaya göre bu 

toplumun tenasüh inancını hemen hiç bilmedikleri tespit edilmiĢtir. Avrupa‟da 

yapılan araĢtırmalarda ise cennet-cehennem fikriyle beraber yeniden doğuĢa inanan 

Yezidilerin olduğu görülmektedir. Ancak Kreyenbroek tenasüh ya da reenkarnasyon 

                                                 
989

 Asatrian ve Arakelova, The Religion Of The Peacook Angel: The Yezidis and Their Spirit 

World, s. 77-78. 
990

 Tori, Bir Kürt DüĢüncesi: Yezidilik ve Yezidiler, s. 80. 
991

 Suvari, Ezidiler: Etnodinsel Bir Ġnanç Olarak Ezidiler, s. 55. 
992

 Yalkut, Melek Tavus‟un Halkı: Yezidiler..,  s. 69, 70; Suvari, Ezidiler: Etnodinsel Bir Ġnanç 

Olarak Ezidiler, s. 55. 101. 



230 

 

inancının Yezidilikte hiçbir zaman Hint dinlerinde olduğu gibi bir gerçeklik olgusuna 

dönüĢmediği kanaatindedir.
993

 Bunu teyit eden bir araĢtırmada ġanlıurfa ve Batmanlı 

Yezidilerle yapılan görüĢmelerde tenasüh inancının kısmen bilindiği ve kabul 

edildiği ancak genel manada cennet-cehennem inancının daha güçlü olduğu tespit 

edilmiĢtir.
994

 BaĢka araĢtırmalarda ise, Harran ve Midyat Yezidilerinde ruh göçü ya 

da yerel deyiĢle gras guhırin yani gömlek değiĢtirme inancının kabul edildiği 

görülmüĢtür. Ölümden sonra iyi insanların ruhu çocuklara veya ulu kimselere geçer. 

Kötü ruhlar ise eĢek, katır, köpek gibi varlıklara geçerek cezalandırılır. Sonrasında 

tekrar bir insan bedeninde dünyaya gelirler.
995

 

ÇeĢitli yerlerde yapılan saha çalıĢmaları günümüz Yezidilerinde tenasüh 

inancının kısmen devam ettiğini göstermektedir. Ancak bu inanç kıyamet ve ahiret 

inancıyla beraber varlığını sürdürmektedir. Tenasühün hiçbir zaman güçlü bir teorisi 

olmadığı için din adamları ve halk arasında az bilinmektedir. Bunun yerine komĢu 

halklardaki güçlü kıyamet ve ahiret fikri Yezidiliği etkilemeye devam etmektedir. 

 

 

  

                                                 
993

 Kreyenbroek, Avrupa'da Yezidilik: Farklı KuĢaklar Dinleri Hakkında KonuĢuyor, s. 15, 125, 

274.  
994

 IĢık, “Yezidilik Teolojisi”, Ġstanbul Ünv. SBE. Yüksek Lisans Tezi, 2008; Günümüz Ezidilerinde 

tenasüh ile cennet-cehennem inacının birarada bulunduğu baĢka çalıĢmalarda da ortaya konmuĢtur. 

Bkz. ġengül, Ezidiler: Bir Toplumun, Kültürün ve Dinin Tarihi, s. 150. 
995

 Bulut, Ortadoğu'nun Solan Renkleri: Bedeviler, Çerkesler, Nusayriler, Dürziler, Yezidiler, s. 

2003: 156, 167; TaĢğın, “Geri DönüĢ: Yezidilerde Ölüm”, s. 200; Çelik, ġakire, “Yezidilerinin YaĢam 

Pratikleri ve Kimlik Algısı”, Mukaddime, sy. 4, 2011, (159-173). 



231 

 

2.6. DÜRZÎLĠK 

Bâtıni Ġslam toplulukları içerisinde hulûl ve tenasüh inancının güçlü olduğu 

gruplardan birisi de kuĢkusuz Dürzilerdir. GeliĢtirdikleri yaratılıĢ, ruh, tecelli, nefs, 

ölüm ve yaĢam fikirleriyle nispeten kapsamlı bir yeniden doğuĢ teorisi ortaya 

koymuĢlardır. Buna tekammus nazariyesi denilmektedir.  

Dürzilik, ġii Ġsmailiyye‟den ayrılan bâtınî bir fırkadır. Kapalı (sır) topluluk 

özelliğini koruyarak günümüze kadar ulaĢmıĢ olan Dürzilik, XI. yüzyılda Mısır‟da 

Fatımi halifesi Hâkim bi-Emrillah‟ın (411/1021)  ulûhiyyetine ve onun yarattığı 

varlık hiyerarĢisine inanmaktadır.
996

 Dürzilerin kendileri ve tarihi kaynakların da 

çoğunluğu fırkanın h. 408/1016 senesi dolaylarında açıkça ilan edildiğini kabul 

etmektedirler.
997

 Davetin baĢlangıcında üç önemli isimden bahsedilmektedir: Hasan 

b. Haydara el- Fergânî, Muhammed b. Ġsmail ed- Derezî ve Hamza b. Ali.
998

  

Hâkim‟in ulûhiyyetini ilk kez Fergânî ortaya atmıĢtır. Bununla birlikte hareketi 

kurumsallaĢtıran Hamza b. Ali‟dir (411/1021). Mezhebin felsefi ve ilmi temelleri ise 

Muktena Bahaeddin tarafından ikame edilmiĢtir. Ancak 434/1042 yılında beĢinci 

hudûd Muktena Bahaeddin‟in gaybete girmesiyle mezhep yeraltına çekilmiĢ ve 

mezhebin yayılma süreci sona ermiĢtir.
999

  

Bir mezhep olarak Dürziliğin merkezinde Ġsmaili Fatımi halifesi Hâkim bi-

Emrillah (996-1021) yer alması nedeniyle Dürziliğin kökeninin bâtınî Ġsmailiyye‟ye 

dayandığı iddia edilmektedir.
1000

 Ancak Dürziler, Ġsmaili kökenin yanı sıra 

inançlarının kökenlerini eski dinlere ve felsefelere kadar götürürler. Dürzilerin lideri 

Canpolat gerçek Tevhid yolu olan mezheplerinin, tarihin bilinen ve meçhul 

dönemlerinde ilk tek Tanrılı dinlerin yaĢadığı eski Mısır‟da, Hint‟te, Ġran‟da, Tibet‟te 

ve vahaların ötesinde ortaya çıkarak antik dünyanın her köĢesine yayılan ilim ve 

                                                 
996

 Bağlıoğlu, Ġnanç Esasları Açısından Dürzîlik, s. 9, 53. 
997

 Makarem, Sami Nasib, The Druze Faith, Caravan Books, Delmar, New York, 1974, s.16-17.  
998

 Cillî, Dirâsetü ani‟l Fırak fi Tarihi‟l Müslimin, s. 262. 
999

 Resâilü‟l-Hikme, MenĢûru‟l- Gaybe, 111. Risale, c. III, s. 841; Bağlıoğlu, Ġnanç Esasları 

Açısından Dürzîlik, s. 150. 
1000

 Firro, Kais M, “The Druze Faith: Origin, Development and Interpretation”, s. 84-88. 



232 

 

hikmet mirasından soyutlanamayacağını söyler. Ayrıca bu inanca Babil‟de, Asur‟da, 

Yunanistan‟da, Akdeniz adalarında ve daha sonra Ġslam‟da var olan, hatta ilk 

Hristiyanlıktan önce gelip mağaralarda vahyedilen gnostik doktrinlerden bağımsız 

olarak bakmanın mümkün olmadığını da ifade etmektedir.
1001

 Canpolat özellikle, 

inançlarının Hint bilgelerinin öğretileriyle bağlantılı olduğunu ve öğretilerini Hint 

bilgelik kitaplarından ve felsefelerinden türettiklerini vurgulamaktadır.
1002

 

Dürziliğin ilk kuruluĢ aĢamasında Ġsmaîlilik ile iliĢkileri ortaya konmaya 

çalıĢılmıĢtır. Hâkim‟in ulûhiyetini iddia eden ilk isimlerin Ġsmaili kökenli olması 

dikkat çekicidir. Ġsmaili gelenekteki eskatolojik beklentiler ve imama insanüstü 

vasıflar verme düĢüncesi geliĢtirilerek Dürzilikte devam ettirilmiĢtir. Yanı sıra 

Fatımiler‟in kozmolojik öğretileri de alınarak Yeni Platonculuk ve Hermetizm‟den 

devĢirilen tasavvufi bir anlayıĢ geliĢtirilmiĢtir.
1003

 Ġnanç esasları ve tenasüh 

telakkileri incelendiğinde Dürziliğin nasıl bir temele dayandığı görülecektir.  

2.6.1. Ulûhiyet Ġnancı 

Dürzi doktrininin temel bileĢenleri 11. yüzyılın baĢında ünlü beĢ dâî, Hamza 

b. Ali, Temîmî, KureĢî, Sâmirî ve Semûkî tarafından kristalize edilmiĢtir. Bu doktrin 

esasında bâtıni terminoloji ve Kur‟an‟ın batınî yorumunu takip etse de, Dürzi 

doktrinini Ġsmaililiğin ana akımının dıĢına yerleĢtiren birçok yeni unsur eklenmiĢtir. 

Ancak Dürzi inancının her alanında, felsefesi, mitolojisi ve terminolojisi olsun, her 

zaman bir Ġsmaili etki göze çarpmaktadır.
1004

 Bunun yanı sıra tasavvufi miras da 

inancın ahlaki ve sosyal yapısı üzerinde önemli bir etkiye sahiptir. Sadece Dürzi fıkhı 

                                                 
1001

 Canpolat, Kemal, Min Ecli Lübnan, thk. Philippe Lapousterle, Lübnan, 2002, s. 102-103; 

Makarem, Sami Nasib, Edvâu alâ Mesâliki‟t- Tevhid, (Mukaddime), ed-Dâru‟t Tekaddümiyye,  

Lübnan, 2010, s. 26. 
1002

 Canpolat, Min Ecli Lübnan, s. 103; Makarem, Edvâu alâ Mesâliki‟t- Tevhid, Beyrut, 1966, s. 

51. 
1003

 Bağlıoğlu, Ahmet, “Dürziliğin Felsefesi ve Dini Arka planı”, F.Ü. Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, 

2003: 8, s. 217-218. 
1004

 De Sacy, Silvestre, Exposé De La Religion Des Druzes, c. I, s. CCCCLXCV; Firro, “The Druze 

Faith: Origin, Development and Interpretation”, s. 99. 



233 

 

değil, edebiyat alanındaki çeĢitli Ģerhler, Ģiir ve mektuplar da pek çok tasavvufi unsur 

içermektedir.
1005

  

Dürzi inanç esaslarının temel kaynağını Hamza b. Ali, Ġsmail et-Temimî ve 

Muktena Bahaeddin tarafından yazılan ve Dürziler tarafından kutsal kabul edilen 

risaleler oluĢturmaktadır.
1006

 Farklı konuları ele alan bu risaleler Resâilü‟l-Hikme, el-

Hikmetü‟Ģ-ġerife gibi isimlerle anılmaktadır. Bunların içerisinde Hamza b. Ali‟nin 

yazdığı risaleler Dürzi inançlarını prensip bazında ortaya koyarken; Muktena 

Bahaeddin‟in yazdıkları ise bu inançları felsefi, dini ve mantıki delillerle 

temellendirmektedir. 

Hâkim Biemrillah‟ın ulûhiyeti Dürziliğin temel inanç esasıdır. Bu anlayıĢ 

Ġsmaililerin ilahla ilgili öğretilerinden farklı değildir. Ġnanca göre Tanrı, Hâkim 

Biemrillah‟ın bedeninde tecelli etmiĢtir.
1007

 Onların öğretilerinin temelinde, selefleri 

Hattâbiyye ve Ġsmailiyye‟den devraldıkları teĢbih ve ta‟dil bulunmaktadır. Dürziliğin 

hulûl inancıyla Hattâbiyye fırkasındaki hulûl inancı arasındaki benzerlik dikkat 

çekmektedir. Dürzi inancına göre Tanrı, kendisinin son makamı olan Hâkim 

Biemrillah‟da hulûl etmiĢtir. Onu tanıyan insanlar kurtuluĢa ereceklerdir.
1008

 

Dürziler, Tanrı Hâkim Biemrillah‟ın da 411/1019 yılında gaybete girdiğine ve 

Tevhid inancının tüm mezhep ve dinlerde ortaya çıkacağı gün olan Kıyamet gününe 

kadar tekrar insan suretinde görünmeyeceğine inanmaktadırlar.
1009

 Dürziler 

nazarında Hâkim Biemrilah ne gizlenmiĢ, ne kendi eceliyle ölmüĢ ve ne de 

öldürülmüĢtür. O, insanların tevhidi hakikatlere karĢı duyarsız davranmalarından, 

günah iĢlemeye devam etmelerinden ve Muvahhidlere zulmetmelerinden dolayı 

gaybete girmiĢtir. Onun gaybeti aynı zamanda Muvahhidler için bir imtihandır.
1010

 

                                                 
1005

 Firro, “The Druze Faith: Origin, Development and Interpretation”, s. 92-93; De Sacy, Exposé De 

La Religion Des Druzes, s. CCCCXVII. 
1006

 Toplam 111 risaleden meydana gelen Resâilü‟l-Hikme, Tanrı‟nın 72. tecelli makamı olarak kabul 

edilen Hâkim bi-Emrillah devrindeki cismani hudûdun nâsûti suretlerinin üçü tarafından kaleme 

alınmıĢtır. Elimizdeki metin 1986 yılında Lübnan‟da Dâr liecli‟l-Ma‟rife tarafından, üç cilt halinde 

yayınlanan beĢinci baskıdır. Mukaddime bölümüyle birlikte 843 sayfadan oluĢmaktadır. 
1007

 Resâilü‟l-Hikme, el- Mevsûme BikeĢfi‟l- Hakâyık, c. I, 13. Risale, s. 130. 
1008

 Daftary, The Isma‟ilîs: Their History and Doktrines, s.297. 
1009

 Firro, “The Druze Faith: Origin, Development and Interpretation”, s. 92-93; Hüseyin, Tâifetü‟d-

Dürûz, s. 124. 
1010

 Resâilü‟l-Hikme, min Dûni Kâimi‟z- Zaman, c. II, s. 526-530; Obeid, Anis, The Druze and 

Their Faith in Tawhid, s. 89. 



234 

 

Dürziler, Hâkim Biemrillah‟ın kıyamet gününde, genel görüĢe göre Mekke‟de, 

yeniden kendi suretinde tecelli edeceğine inanmaktadır.
1011

 

Dürzilerin Tanrı ve Hâkim Biemrillah hakkındaki inançlarını, onların “tecelli 

ve zuhur” öğretilerini anlamadan kavramak çok zordur. Daha iddialı bir deyiĢle 

Dürzi tevhid anlayıĢındaki diğer bütün inançlar tecelli inancından yola çıkılarak 

anlaĢılabilir. Tekammus nazariyesine de bu perspektiften bakmak yerinde olacaktır. 

2.6.2.2. Tecelli Ġnancı ve Nefislerin YaratılıĢı 

Dürzi tevhid anlayıĢına göre Tanrı duyularla, vehimlerle algılanamayan, 

düĢünme, kanaat ve benzetmelerle bilinemeyen kelȃmi bir gerçekliğe sahiptir. Onun 

ilahlığının mekânı yoktur ancak hiçbir yer de ondan yoksun değildir. O bâtın 

olmadığı gibi zâhir de değildir. Ona hiçbir isim verilemez.
1012

 Bu Tanrı‟nın lâhûti 

yönüdür. Tanrı‟nın tecelli ettiği insani suretler ise onun nâsûti yönünü 

oluĢtururlar.
1013

 Buna göre Tanrı‟nın bu iki yönünü birbirinden ayıran özellikleri 

bulunsa da, onun tecelli ettiği nâsutî suretler aslında Tanrı‟nın kendisidir.
1014

 

Dürzi inancında Tanrı kendi iradesiyle, akıllarla idrak edilemeyen varlığına 

delil olarak 72 tecelli devrinde zuhûr etmiĢtir. O, insanlara olan merhametinden ve 

insanlar kendisine daha iyi kulluk edilebilsinler diye, seçtiği özel suretlerde tecelli 

etmiĢtir.
1015

 Tanrı‟nın insan suretlerini kendisine tecelli makamı olarak seçmesinin 

bir nedeni de varlığını insanlara bizzat kendisinin tanıtmak istemesidir. Çünkü O, 

bilinmek istemiĢ ve bunun gereği olarak da tecelliler yoluyla kendisini insanlara, 

                                                 
1011

 Enver Yasin v.d. Beyne‟l-Akl ve‟n-Nebiyy, s. 348; Resâilü‟l-Hikme, Risâletü Benî Ebî Hımâr, c. 

II, s. 341. 
1012

 Hüseyin, Tâifetü‟d-Dürûz, s. 104. 
1013

 Resâilü‟l-Hikme, KeĢfü‟l- Hakâik, c. I, s. 141; Ebu Ġzzeddin, Necla, ed- Dürûz fi‟t- Tarih, 

Dâru‟l- Ġlmi‟l- Melâyin, Beyrut, 1985, s. 140-141. 
1014

 Resâilü‟l-Hikme, Sebebü‟l- Esbâb, c. I, s. 185; Taksîmu‟l- Ulûm, c. I, s. 258. 
1015

 Enver Yasin v.d. Beyne‟l-Akl ve‟n-Nebiyy, s. 104; Resâilü‟l-Hikme, KeĢfü‟l- Hakâik, c. I, s. 

141-142; Makarem, Edvâ alâ Mesleki‟t-Tevhîd, s.128-129. 



235 

 

daha iyi anlayabilmeleri için yine onların suretinde tanıtmıĢtır. Bu aynı zamanda 

O‟nun insanlara verdiği değeri göstermektir.
1016

 

Tecelli inancında Tanrı‟nın tek bir surette değil de birçok farklı zamanda ve 

surette zuhûr etmesi O‟nun kudretinin delillerinden sayılmıĢtır. Ancak bu, Tanrı‟nın 

tekammus etmesi olarak anlaĢılmamalıdır. Zira tecelli inancında Tanrı‟nın zuhur 

ettiği nâsutî suretler, nȃtık nefis sahibi insan suretlerinden farklıdır. Onlar bizzat 

Tanrı‟nın kendisidirler.
1017

 Dürzi yaratılıĢ düĢüncesine göre cismani âlem 

yaratılmadan önce “ruhani hudûdlar” yaratılmıĢtır. Tanrı‟dan ilk sâdır olan varlıklar 

olan el-Aklü‟l-Külli, onun nurundan en-Nefsü‟l-Hakiki, ondan el-Esâs, ondan el-

Kelime, ondan es- Sâbık ve ondan da et- Tâli yaratılmıĢlardır.
1018

 Tâlî‟nin 

cevherindeki unsurların birleĢmesi ile bütün nȃtık nefisler, özleri aynı fakat suretleri 

birbirinden farklı olarak ortaya çıkmıĢlardır. Tali‟den sudûr eden bu nȃtık nefisler 

bütün kâinatın özü olan cevherler ve beĢeri cisimlere hulûl etmeden önceki mücerred 

ruhlardır.
1019

 Herhangi bir cisme, sıfata, zamana veya mekâna sahip olmayan bu 

mücerred ruhlar belirli sayıda ve bir takım manevi vasıflara sahip olarak 

yaratılmıĢlardır. Zamansız ve mekânsız olan, cismanî herhangi bir sıfata sahip 

olmayan bu ruhani suretler belirli bir sayıda yaratılmıĢlardır. Bu latif varlıklar sahip 

oldukları cevherlikten dolayı nurani bir mekânda bulunurlar.
1020

 Sadece insanlara 

tahsis edilen bu ruhlar, haram ve helalleri idrak keyfiyetine sahiptirler ve bu da onları 

hayvanlardan ayırır.
1021

 Mücerred ruhlar, ilk yaratılan varlıkların cevherlerini 

taĢıdıkları için onlar gibi ezeli ve ebedidirler. Onlar beĢeri bir suret olmadan marifet 

ve amel elde edemediklerinden cisimlerini talep ettiler ve böylece de bu mücerred 

ruhlardan nȃtık nefislerin tümü yaratıldı.
1022

 

                                                 
1016

 Resâilü‟l-Hikme, min Dûni Kâimi‟z- Zaman, c. II, s. 529; el- Belâğ ve‟n- Nihâye, c. I, s. 80; 

Yasin v.d. Beyne‟l-Akl ve‟n-Nebiyy, s. 121. 
1017

 Resâilü‟l-Hikme, Taksîmu‟l- Ulûm, c. I, s. 258; er- Redd alâ Ehli‟t- Te‟vîl, c. II, s. 678- 681.  
1018

 Resâilü‟l-Hikme, Sebebü‟l- Esbâb, c. I, s. 157-158. 
1019

 Yasin v.d. Beyne‟l-Akl ve‟n-Nebiyy, s. 137; ġenzeybek, Ana Kaynaklarına Göre Dürzilik, s. 

262. 
1020 Resâilü‟l-Hikme, er-Redd ale‟l-Müneccimîn, c. III, s. 752. 
1021

 Resâilü‟l- Hikme, Risâletü‟z- Zinâd, s. 274-275. 
1022

 Resâilü‟l- Hikme, Bed‟ü‟l- Halk, c. III, s. 760-761; ġenzeybek, Ana Kaynaklarına Göre 

Dürzilik, s. 384-385. 



236 

 

Mücerred ruhların maddi varlıklar Ģeklinde müĢahhas hale gelmesi ile 

cismâni hudûdlar oluĢmuĢtur. Tanrı‟nın nâsutî suretlerde tecelli etmesi gibi ruhani 

hudûdlar da insani kisvelerle insanlar arasında zuhur etmiĢlerdir. Dürziler kendileri 

için imam ve dâî mesabesinde olan bu dini, manevi ve cismani hudûdlar silsilesine 

inanmayı en önemli inanç esaslarından kabul ederler.
1023

 Dürzi inancının ilk cismani 

hudûdları olan beĢ dâî aynı zamanda Dürzi Risalelerini yazmıĢlardır. Bunlar Hamza 

b. Ali (Külli Akl), Temîmî (Külli Nefs‟in nâsutî sureti), KureĢî (Kelime‟nin nâsutî 

sureti), Sâmirî (Sâbık‟ın nâsutî sureti), Semûkî (Tâlî‟nin nâsutî sureti) olarak 

bilinmektedir.
1024

 Muktena Bahauddin ismi ile de tanınır. Hudûdlara saygı onlar için 

kesin bir inançtır. Çünkü onlar Cenâb-ı Hakk‟ın aracıları, kapıları ve elçileridir. 

Hatta bazılarının O‟na eriĢimi vardır. YaratılmıĢlardan hiçbirinin onlar olmadan 

Yaradan‟a ulaĢma hakkı yoktur. Çünkü onlar en büyük imamdan sonra Allah‟ın 

yarattıklarının en Ģereflileridirler, evlilik ve her türlü günahtan masumdurlar.
1025

 

Dürzi akidede nefsin mertebelerine gelince, ilahi iĢleri idrak edebilme 

kabiliyetine sahip beĢ hududa tahsis edilmiĢ olan nefislere Nefsü‟l- Melekiyye adı 

verilir. Nefsü‟l- Fazıla, dinin sırlarını idrak etme kabiliyetine sahip olan nefislerdir. 

Nefsü‟l- Külliyye ise dini hakikatleri idrak eden tüm doğru yoldaki toplumların 

nefisleridir. Nefsü‟n- Nâtıka, haram ve helalleri idrak keyfiyetine sahip insanlara 

bahĢedilmiĢ nefislerdir. Ve Nefsü‟l- Hayvaniyye de yalnızca cismani Ģeyleri idrak 

edebilen nefislerdir.
1026

 Nȃtık nefislerin nurani cevherleri (mücerred ruhlar), Aklü‟l- 

Küllî‟de mana olarak var edilmiĢtir. Belirli aĢamaları olan bir geliĢim sürecinin 

sonunda nȃtık nefislerden ruhani beĢ hudûd ortaya çıkmıĢtır. Onlardan da cismani 

hudûdlar zuhur etmiĢtir. Bu yaratılıĢ zincirinin son halkası olarak felekler, dört unsur, 

bitkiler, cansız varlıklar, hayvanlar ve nihayetinde de insanoğlu yaratılmıĢtır.
1027

 

Buradan hareketle diyebiliriz ki âkil ve nȃtık bir nefisten yaratılan insan, latîf, ruhanî 

ve mücerred bir ruhtan müteĢekkildir.
1028

 Kendisinde var olan haram ve helalleri 

                                                 
1023

 Resâilü‟l-Hikme, el- Mevsûme BikeĢfi‟l- Hakâyık, c. I, s. 131-132. 
1024

 Resâilü‟l-Hikme, Risâletü‟t- Tenzîhi ilâ Cemâati‟l- Muvahhidîn, c. I, 17. Risale, s. 185. 
1025

 el-Hatîb, Akidetü‟d- Dürûz, s. 149. 
1026

 Resâilü‟l-Hikme, Risâletü‟z- Zinâd, c. I, s. 271-277; ġenzeybek, Ana Kaynaklarına Göre 

Dürzilik, s. 386-387. 
1027

 Resâilü‟l- Hikme, Bed‟ü‟l- Halk, c. III, s. 761. 
1028

 Resâilü‟l-Hikme, Risâletü‟z- Zinâd, c. I, s. 274. 



237 

 

idrak keyfiyeti sayesinde bilgiler edinir. Elde ettiği bu bilgileri cevherinde bulunan 

el- Akl vasıtası ile hayır ve Ģer olarak ayırır. Tekammus yoluyla geçirdiği devirlerde 

de hayra veya Ģerre olan meyilleri artarak Muvahhidlerin sahip olduğu Nefsü‟l- 

Külliyye mertebesine yükselebilir.
1029

  

Görülmektedir ki Dürzilerde Tanrı bilinmesi mümkün görülmeyen zatını 

tanıtmak ve kendini kullarına bildirmek için 72 ayrı dönemde tecelli etmiĢtir. Ġnanca 

göre yaratılıĢ kıymet derecesi farklı beĢ aĢamada olmuĢtur. Burada insan ruhu ilk 

yaratılandır ve ilahi nura yakın olduğu için kıymetli bir dereceye konumlanmıĢtır. 

Ancak mücerred ruhlar maddi bir suret elde etmeden kendi özleriyle 

bütünleĢemeyeceğinden bedenlenmek (cismâni hudûdlar) istemiĢlerdir. Bunun 

dıĢında manevi hudûdlar da yaratılmıĢtır. Ġmamlar ve dâîler bu yaratılıĢtandır. Onlara 

inanmak imanın gereğidir. Varlık tanrıdan aĢağıya doğru derecelendiği gibi hakikat 

yolu da aĢağıdan yukarıya doğru sıralanmaktadır. Tenasüh, cismâni hudûdların 

beĢincisi olan insanın bu yolculuktaki döngüsüdür. Bu inanç Dürzilerde tekammus 

Ģeklinde isimlendirilmektedir. 

2.6.2.3. SınırlandırılmıĢ Tenasüh: Tekammus 

Dürziler, tekammus doktrinine güçlü bir Ģekilde inanırlar. Onlar için bu 

doktrin, Kur‟an‟a dayanmaktadır ve Ġslami öğretilerden bir sapma değildir. Kur‟an 

tefsirlerine dayalı herhangi bir inancın, çeĢitli Ġslam mezhepleri arasında farklı 

yorumlanmasına rağmen, bu mezhepler Ġslam dairesi içinde kalmaya devam 

etmektedir.
1030

 Bu nedenle Dürziler de, tekammus doktrinine olan inançlarının onları 

daha az Ġslami kılmadığına, ancak onları diğer Ġslami mezhep ve ekollerden 

ayırdığına inanırlar. 

Tekammus, tenasüh ya da reenkarnasyon inancının Dürzilere nereden geldiği 

iki teori etrafında tartıĢılır. Bir görüĢe göre, yerli Arap dini gruplarında olmayan bu 

inanç, Hint geleneklerinden alındı ve Dürzilerce yeniden doğuĢ süreci “ilahi varlıkta 

                                                 
1029

 Resâilü‟l-Hikme, Risâletü‟z- Zinâd, c. I, s. 274-275. Hudûdlara ait olan Nefsü‟l- Melekiyye ve 

Nefsü‟l- Fazıla, tevhidi hakikatlerin bilgisine sahip olduklarından onlarda böyle bir ilerleme görülmez. 
1030

 Timani, “The Druze”, s. 737; Ebu Huzam, Enver F. Ġslam el-Muvahhidîn, Dâru‟l Yemâme, 

Beyrut, 1995, s. 296. 



238 

 

yeniden birleĢme” fikriyle geliĢtirildi.
1031

 Daha kuvvetli olan ikinci görüĢe göre, 

Dürzilerin tekammus inancı Ġsmaililik‟ten gelmektedir. Ayrıca burada kadim 

Mısır‟ın hermetik mirasının etkisini de göz ardı etmemek gerekmektedir. Bu mirasın 

Ġslam‟a aktarımında özellikle Harranîler etkin rol oynamıĢlardır. Harran paganizmi, 

Hellenistik felsefe ve Hermetik kültürün harmanlanmasıyla ortaya çıkan inanç ve 

pratikler, birçok din ve mezhebin içerisinde kendisine yer edinmiĢtir.
1032

 Ciddi 

anlamda Abbasiler döneminde tanınmaya baĢlayan Hermetik felsefe Dürzilik 

üzerinde de oldukça etkili olmuĢtur.
1033

 Ancak bu etki, Gnostik ve Yeni Platoncu 

fikirlerle karıĢmıĢ senkretik bir etkidir. Tekammus inancının geliĢimi ve nazariye 

halini alması ise aynı coğrafyada ortak kökene sahip olarak yaĢamalarına karĢın, 

tarihsel süreçte güçlü rakip oldukları Nusayrilerdeki tenasüh düĢüncesine tepki 

olarak gerçekleĢmiĢ olmalıdır.
1034

 

Dürziler, dinlerinin diğer birçok yönü hakkında çok gizli olma 

eğilimindeyken, tekammus inançları konusunda son derece rahat ve açıktırlar. Bunun 

nedeni, inançlarını doğrulamak için ürettikleri kanıtları esas olarak iki kaynağa 

dayandırmalarıdır; Kuran ve modern „bilimsel‟ araĢtırmalar.
1035

 Kur'an ayetlerini 

ezoterik olarak yorumlayan Dürziler, özellikle yaĢam ve ölümün döngüsel doğası ile 

bağlantılı olarak meydana gelen tekrar etme, ikame etme, yenileme manasındaki 

ayetleri tekammusu ima edecek Ģekilde anlarlar. AĢağıda bazılarını sunacağımız bu 

ayetler tekammus nazariyesinin temelini oluĢturmaktadır. 

“Allah'ı nasıl inkâr ediyorsunuz? Siz yokken, sizi var etti. Sonra sizi 

öldürecek ve sonra tekrar diriltecek. Sonunda O'na döndürüleceksiniz.”
1036

 

                                                 
1031

 Seabrook, Adventures In Arabia; Among The Bedouins, Druses, Whirling Derwishs Yezidee 

Worshipers, s. 214. 
1032

 Câbirî, Arap Aklının OluĢumu, s. 298; Nasr, Ġslam‟da DüĢünce ve Hayat, s. 156; Eliade, 

Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi, c. II, s. 341; Gündüz, ġinasi, Anadolu‟da Paganizm, s. 74; 

ġeĢen, Ramazan, Harran Tarihi, TDVY, Ankara, 1996, s. 42; Özbudun, Hermes‟ten Ġdris‟e, s. 163. 
1033

 Avcu, Horasan-Maveraünnehir‟de Ġsmailîlik, s. 108; Câbirî, Arap Aklının OluĢumu, s. 308. 
1034

 el-Hatîb, el-Harekâtü‟l-Bâtıniyye fi‟l-Âlemi‟l-Ġslâmî, s. 239; Khuri, Fuad I, Being A Druze, s. 

104. 
1035

 Khuri, Being A Druze, s. 106-107. 
1036

 Bakara Suresi 28. 



239 

 

“ġüphesiz âyetlerimizi inkâr edenleri biz ateĢe atacağız. Derileri yanıp 

döküldükçe, azabı tatmaları için onların derilerini yenileyeceğiz. ġüphesiz Allah, 

mutlak güç sahibidir, hüküm ve hikmet sahibidir.”
1037

 

“Hepinizin dönüĢü, O'nadır. Allah'ın vadi haktır. O, önce yaratır, sonra 

inanıp yararlı iĢler yapanların ve inkâr edenlerin hareketlerinin karĢılığını adaletle 

vermek için tekrar diriltir. Ġnkârcılara, inkârlarından ötürü kızgın bir içecek ve can 

yakıcı azap vardır.”
1038

 

“Allah önce yaratır, ölümünden sonra tekrar diriltir. Sonunda O'na 

döneceksiniz.”
1039

 

“Sonra ölümünüzün ardından sizi dirilttik ki Ģükredesiniz.”
1040

 

Bunun benzeri pek çok ayette, Müslümanlar tarafından „öbür dünya‟ olarak 

algılanan Ģey, Dürziler tarafından ruhun baĢka bir bedene geçiĢini ima edecek Ģekilde 

yorumlanır. Dürziler tekammus inancının izini Kur‟an kaynaklarında arama 

konusunda büyük çaba sarf etmektedirler. Onların Kur‟an delillerine gösterdikleri bu 

ilgi, Ġslami bir gelenekten ortaya çıkmıĢ olmaları Ģeklinde anlaĢılmalıdır. Ġlahi adalet 

meselesinin de Müslüman filozoflar ve ilahiyatçılar arasında baĢlıca konu olmuĢ 

olması bu sebeptendir. Dürzi âlimler için tekammus inancı, insan ruhuna hayatı 

birden fazla deneyimleme Ģansı verdiği için ilahi adaletin de yolunu bulmasını 

sağlamaktadır.
1041

 

Dürzilerdeki tekammus inancı Yezidiler ve Nusayriler gibi diğer mezheplerin 

tenasüh inancından farklıdır. Nusayriler baĢta olmak üzere diğer bâtınî mezheplerin 

geneli tenasühün hem insanlar, hem hayvanlar ve bitkiler hatta cansız varlıklar 

arasında gerçekleĢtiği düĢüncesine sahiptir. Dürziler ise tekammusu sadece insanlara 

                                                 
1037

 Nîsa 56. 
1038

 Yunus 4. 
1039

 Rum 11. 
1040

 Bakara 56. 
1041

 Ebu Huzam, Ġslam el-Muvahhidîn, s. 297; Timani, “The Druze”, s. 738; Khuri, Fuad, Being A 

Druze, s. 3, 116. 



240 

 

hasretmektedirler.
1042

 Onlar, insan ruhunun hayvan, bitki veya cansız maddelere 

geçiĢini kabul etmezler. Onlara göre insan ruhunun bir hayvan, bitki ya da cansız 

varlığın bedenine geçmesi ona bir haksızlık ve zulümdür. Çünkü ceza ve mükâfat, 

onların iddialarına göre, tek bir ömrün içinde değil, muhtelif ömürler geçirdikten 

sonra ruhların hesaba çekilmesi yoluyla gerçekleĢecek olan ilahi adalet prensibine 

dayanmaktadır.
1043

 Nitekim Hamza bin Ali bu konuda, “Aklı olan ve iyiyi kötüden 

ayırabilen bir insanı, anlayıĢsız ve cezanın tövbe aracı olamayacağı bir hayvana 

dönüĢtürmekle cezalandırmanın adaleti nerede?” diye sormaktadır.
1044

 Böylelikle 

Dürzi inancı, öteki tenasüh çeĢitlerini açıkça reddetmiĢ ve bunun yerine tekammus 

teorisini geliĢtirmiĢtir.
1045

 Bu, ruhlara kendini geliĢtirme, çeĢitli kazanımlar elde etme 

imkânı bahĢetmektedir. Ġnsanın nihayetinde adil bir hesaba çekilebilmesi ancak böyle 

mümkün olabilir. 

Ġnsan odaklı bir yeniden doğuĢ inancının kabul edilmesinin asıl nedeni, 

yukarıda izah ettiğimiz Dürzi akidesindeki nȃtık nefislerin özünün ilahi cevherden 

yaratılmıĢ olmasıdır. Mücerred ve latif ruhlar olarak adlandırılan bu nefislerin 

cevherleri, mana olarak el- Aklü‟l- Küllî‟de var edilmiĢtir.
1046

 Dolayısıyla ilahi özü 

bünyesinde taĢıma Ģerefine sahip olan insanoğlunun ruhunun, bitki, hayvan ya da 

cansız bedenlere göç etmesi söz konusu olamaz. Ruh sadece insani bedendeki enerji 

ile düĢünebilir, hatırlayabilir, okuyabilir ve hayal edebilir. Dolayısıyla insan bedeni 

ruhun perdesidir ve ruh yalnızca beden vasıtasıyla tanınabilir.
1047

 Bununla birlikte 

Dürzi tevhidi akidenin temeli olan tecelli inancında, Tanrı‟nın kendi varlığını 

tanıtmak için yalnızca beĢerî suretleri seçmiĢ olması da tekammus inancının 

                                                 
1042 Resâilü‟l-Hikme, Risâletü‟t- Dâmiğa, c. I, s. 170-171; el-Hatîb, el-Harekâtü‟l-Bâtıniyye fi‟l-

Âlemi‟l-Ġslâmî, s. 239; Khuri, Fuad I, Being A Druze, s. 104; Obeid, The Druze and Their Faith in 

Tawhid, s. 146. 
1043

 Neccâr, Abdullah, Mezhebü‟d- Dürûz ve‟t Tevhid, Dâru‟l Meârif, Mısır, 1965, s. 62; Obeid, 

The Druze and Their Faith in Tawhid, s.  
1044

 Abu-Izzeddin, N. M. The Druze: A New Study of Their History, Faith, and Society, Leiden, 

E.J. Brill. 1984, s. 116; Khuri, Fuad, Being A Druze, s. 4. 
1045

 Resâilü‟l-Hikme, Risâletü‟t- Dâmiğa, c. I, s. 163; el-Hatîb, , el-Harekâtü‟l-Bâtıniyye fi‟l-

Âlemi‟l-Ġslâmî, s. 136. 
1046

 Resâilü‟l- Hikme, Bed‟ü‟l- Halk, c. III, s. 761. 
1047

 Resâilü‟l-Hikme, ed- Duâü‟l- Müstecâb, c. I, s. 234; Takiyyü‟d-Din, Zeynü‟d-Din Abdü‟l-Ğaffar, 

Kitabü‟n-Nukât ve‟d-Devâir, Dâru‟l-ĠĢârât, Beyrut, 1999, s. 117; Obeid, The Druze and Their 

Faith in Tawhid, s. 149. 



241 

 

delillerinden kabul edilmiĢtir.
1048

 Tevhidi hakikatlerin anlaĢılması ve Tanrı‟nın 

bilinmesi için insandan uygun baĢka bir varlık yoktur. Ġnsanoğlunun özünü oluĢturan 

mücerred ruhlar da hayrı ve Ģerri sadece beĢeri suretlerde elde edebilmektedirler. 

Ayrıca nefisler iĢledikleri amellerin karĢılığını ancak yine insani bedenlerde 

alabilirler.
1049

 Aklı baĢında, düĢünen bir insanın iĢlediği günahın cezasının yine aklı 

baĢında bir varlık sayesinde anlamlı olacağı ileri sürülmektedir. Akıllı varlık olan 

insanın kendisine verilen cezanın farkında bile olmayan hayvan, bitki ya da cansız 

bir varlık suretinde cezasını çekmesi ilahi adalet ve hikmet prensibine aykırı 

görülmektedir. Zira ödül ve cezadaki hikmet, cezalandırılanın iĢlediği suçun farkında 

olması ve piĢman olarak günahına tevbe etmesindedir.
1050

 

SınırlandırılmıĢ tenasüh olan tekammus düĢüncesi ödül ve ceza esasına 

dayanmaktadır. Bu esasa göre insana uygulanan ceza onu dini mertebelerin üst 

kademelerinden daha aĢağı bir kademeye taĢımaktadır. Ġnsanoğlunun dininde ve 

dünyasında cansız ve kalbinin kör olması sebebiyle ruhunun bedenlere tenasühü yani 

bir bedenden diğerine intikali devam etmektedir. Değerli ruhlar iyiliklerinden dolayı 

hikmetle kötülükleri aĢarlar ve en yüce mekânlara yükselirler. Ġsyankâr ruhlar ise 

itaat etmeyen Ģeytanlara bağlılıklarından dolayı, hulûl ve intikallerle tepetaklak 

edilirler.
1051

 Ruh bu Ģekilde bedenden bedene ne kadar hareket ederse dini statüsü o 

kadar azalmaktadır. Mükâfat durumunda ise ruh bedenlerde tekraren tenasühe devam 

ettiği müddetçe kiĢinin dini ilimlerde derecesini arttırması ve bir dereceden diğerine 

yükselmesi, dini hudutlardan biri olan Mukâsirlere1052 ulaĢıncaya kadar devam 

etmektedir. Hatta kiĢi bu seviyedeyken sevap iĢlemeye devam ederse malını 

çoğaltabilir ve dini seviyesini en üst sınıra (imamet) ulaĢıncaya kadar çıkartabilir.
1053

 

O halde Dürzilerdeki tekammus düĢüncesinde mükâfat ilmin ilerlemesiyken ceza da 

                                                 
1048

 Resâilü‟l-Hikme, min Dûni Kâimi‟z- Zaman, c. II, s. 529; el- Belâğ ve‟n- Nihâye, c. I, s. 80; 

Yasin v.d. Beyne‟l-Akl ve‟n-Nebiyy, s. 121; Obeid, The Druze and Their Faith in Tawhid, s. 149.  
1049

 Resâilü‟l-Hikme, Mi‟râcü Necâti‟l-Muvahhidîn, c. III, s. 591. 
1050

 Resâilü‟l-Hikme, Risâletü‟t- Dâmiğa, c. I, s. 170-171; Abu-Izzeddin, The Druze: A New Study 

of Their History, Faith, and Society, s. 116; Obeid, The Druze and Their Faith in Tawhid, s. 157. 
1051

 Resâilü‟l-Hikme, Risâletü‟l-Mevsûme bi Te‟dîbi‟l-Veledi‟l-Âk mine‟l-Evlâd, c. II, s. 487. 
1052

 Dürzilerde ilahi emirleri öğreten ve yayan kiĢilere “hudûd” denilmektedir. Yüksek dereceli ilk 

hudûdlardan baĢka dâî, me‟zûn, mükâsir gibi aĢağı dereceli hudûdlar da bulunmaktadır. 
1053

 Resâilü‟l-Hikme, Risâletü‟t- Dâmiğa, c. I, s. 171; Neccâr, Mezhebü‟d- Dürûz ve‟t Tevhid, s. 

63,120; Hüseyin, Tâifetü‟d-Dürûz, s. 125; Dana, Nissim, The Druze in the Middle East: Their 

Faith, Leadership, Ġdentity and Status, Sussex Academic Press, Brighton, Portland, 2003, s. 60. 



242 

 

ondan mahrumiyettir. Amaç ise nefislerin her bir tekammus evresinde, dini 

hakikatlere karĢı olan durumuna göre cezalandırılması ya da ödüllendirilmesidir. 

Kemal noktasına ulaĢan ruhlar Aklü‟l Külli ile birleĢerek kıyameti 

bekleyeceklerdir.
1054

 Ancak Hristiyanlık ve geleneksel Ġslam'daki kıyamet gününde 

bedenlerin diriltilmesi fikri, Dürzilerin Tevhid inancında geçerli değildir. Ruh, 

maneviyatın merkezi olduğundan ve tekraren Ģu veya bu bedende ikamet ettiğinden, 

onun çoktan terk etmiĢ olduğu bedenlerin diriltilmesine gerek yoktur.
1055

 Genel 

manada Hamza ve Bahaeddin‟den aktarılan Dürzi mükâfat ve ceza nazariyesinin, 

Fatımilerin tefsir kitaplarındaki fikirlerle aynı olduğu görülmektedir.
1056

 

Dürzilere göre kıyamet gününün anlamı Hâkim Biemrillah‟ın tekrar ortaya 

çıkmasıyla birlikte tekammus devirlerinin sona ermesidir.
1057

 O günden sonra 

yeryüzü Muvahhidler için cennete dönüĢtürülecek ve Hâkim‟in idaresinde bir erdem 

devleti kurulacaktır. 
1058

 Dolayısıyla Dürzi inancında cennet ve cehennem hayatı 

yeryüzünde yaĢanacak, hesap/mizan hadiseleri olmayacaktır. Tevhid inancına 

muhalif olanlar en ağır cezalara çarptırılarak yok edilecek ve Muvahhidler 

yeryüzünün varisleri olarak ebediyyen cennet hayatı yaĢayacaklardır.
1059

   

Bazı Dürzi araĢtırmacılar tekammus inancının, tevhidi akidedeki bir takım 

temel noktalarla açıkça çeliĢtiğini iddia etmektedirler. Bunlara göre Dürzi inancı 

diğer inançlardan çok farklı, benzersiz bir insan anlayıĢı taĢımaktadır. Onlar insan 

ırkının tekammusla birbirine karıĢtırıldığına, geçiĢ sürecindeki bir kiĢinin dost ya da 

düĢman, yabancı ya da bir akrabasının evinde tekrar doğacağına inanırlar. Bunun da 

ötesinde tekammus inancında çeĢitli unsurlar, halklar ve mezhepler birbirine 

karıĢmakta, bu geçiĢler her devirde tekrarlanmaktadır.
1060

 Buna karĢı olan diğer bazı 

                                                 
1054

 Neccâr, Mezhebü‟d- Dürûz ve‟t Tevhid, s. 76; ġenzeybek, Ana Kaynaklarına Göre Dürzîlik, 

s. 395. 
1055

 Obeid, The Druze and Their Faith in Tawhid, s. 152. 
1056

 Firro, Kais M, “The Druze Faith: Origin, Development and Interpretation”, s. 97-99. 
1057

 el-Hatîb, Akidetü‟d- Dürûz, s. 165-166; Hüseyin, Tâifetü‟d-Dürûz, s. 124; Bağlıoğlu, Ġnanç 

Esasları Açısından Dürzîlik, s. 190-191. 
1058

 Bağlıoğlu, Ġnanç Esasları Açısından Dürzîlik, s. 192; Makarem, The Druze Faith, s. 87.  
1059

 Resâilü‟l-Hikme, el-Ġ‟zâr ve‟l-Ġnzâr, c. I, s. 247-248; Neccâr, Mezhebü‟d- Dürûz ve‟t Tevhid, s. 

73;  

ġenzeybek, Ana Kaynaklarına Göre Dürzîlik, s. 471-472.  
1060

 Neccâr, Mezhebü‟d- Dürûz ve‟t Tevhid, s. 54; Makarem, Edvâu Alâ Mesâliki‟t- Tevhid, s. 

120; Obeid, The Druze and Their Faith in Tawhid, 



243 

 

yazarlara göre ise Dürzilerdeki tekammus inancı aslında insan ruhunu, geçmiĢte 

olduğu aynı duruma taĢımak anlamına gelmektedir. Yani onların inancına göre, 

geçmiĢte davete icabet edip hakikati tanıyanlar yine davete icabet etmiĢ kimseler 

olarak doğarlar.
1061

 

Dürziler, ruhların kendi türlerinde reenkarne olduklarına ve bunun da evlilik, 

din değiĢtirme veya ölümle değiĢmeyeceğine inanmaktadırlar. Yani bir Muvahhid, 

herhangi bir sebeple Hristiyanlığa, Ġslam‟a veya baĢka bir dine dönerse, öldüğünde 

ruhu ancak bir Muvahhid‟de reenkarne olacaktır. Bu nedenle tekammus, ruhun baĢka 

bir insan vücuduna, ille de kendi türünden olmayan herhangi bir bedene geçmesi 

anlamına gelen metempsikoz ile ya da ruhun insan dıĢındaki yaratıklara geçmesi 

anlamına gelen tenasüh ile karıĢtırılmamalıdır.
1062

 Keza tevhid dinindeki tekammus, 

ruhun o devirdeki geliĢimi değil, daha ziyade ruhun çeĢitli durumlarda yaĢayabilmesi 

için bazı koĢulları kabul etmesidir. Çünkü tevhid inancına göre hakikatin çağrısını 

kabul etmeyen kiĢi ancak sonraki hayatlarında amellerinin neticesini alabilir. Bu 

çağrıya icabet edip hakkı bilenler için de aynı durum söz konusudur.
1063

 Onlardaki bu 

sınırlandırılmıĢ tenasüh inancı esasında daha çok ceza ile bağlantılı inançlarda 

görülmektedir. 

Tekammus inancının ilkelerinden biri de cinsiyetler arası geçiĢin 

olmamasıdır. Bir erkeğin ruhu yine bir erkeğin bedeninde, kadının ruhu da tekrar bir 

kadın bedeninde varlık bulmaktadır.
1064

 Ancak bununla ilgili ne Resâilü‟l Hikme„de 

ne de Ģeyhlerin açıklamalarında herhangi bir delil bulunmamaktadır. Ayrıca bu 

düĢünce Dürzi çoğunluk arasında da bilinmemektedir. Risalelerde daha çok üzerinde 

durulan, bir Muvahhidin ruhunun yine bir Muvahhid bedeninde, müĢrikin ruhunun 

                                                 
1061

 Khuri, Being A Druze, s. 105-106; Oppenheimer, W. S. Jonathan, “We are Born in Each Other's 

Houses: Communal and Patrilineal Ideologies in Druze Village Religion and Social Structure”, 

American Ethnologist, 7/4, 1980, s. 627. 
1062

 Khuri, Being A Druze, s. 105; Oppenheimer, “We are Born in Each Other's Houses: Communal 

and Patrilineal Ideologies in Druze Village Religion and Social Structure”, s. 627. 
1063

 Makarem, Edvâu Alâ Mesâliki‟t- Tevhid, s. 121; Khuri, Being A Druze, s. 105-106. 
1064

 Enver Yasin v.d. Beyne‟l-Akl ve‟n-Nebiyy, s. 332; Makarem, Edvâ alâ Mesleki‟t-Tevhîd, s. 

122; Dana, The Druze in the Middle East: Their Faith, Leadership, Ġdentity and Status, s. 61. 



244 

 

ise tekrar bir müĢrik bedeninde tekammus edeceği inancıdır.
1065

 Dürzi teolojiyle de 

uyumlu olan bu düĢünceye göre ruh tercihini ilahi bilgileri öğrenmek üzerine yaparsa 

bir Muvahhid bedeninde, tercihini cehalet üzerine yaparsa bir müĢrik bedeninde 

tekammüs eder. Ancak Muvahhid olduğu halde tevhidi akideden saparak batıla geri 

dönen kimse ise Mürted konumuna gerileyecektir.
1066

 Mustafa ġek‟â “Ġslam bilâ 

Mezâhib” adlı kitabında: “Bir Dürzi‟nin ruhu „genelde‟ tekrar bir Dürzi olarak 

tekammüs eder.” diyerek istisnai durumlar olabileceğine iĢaret etmektedir.
1067

 

Abdullah Neccâr ise tekammus olayında herhangi bir cins, ırk ve mekân ayrımı 

olmadığını, ruhun devirlerin sonuna kadar bir elbiseyi çıkartıp bir diğerini giyerek 

yeni doğmuĢ bedenlere intikalini sürdürdüğünü ifade eder.
1068

 

Dürziler meshi yani insan ruhunun hayvan bedenine intikalini reddetmekle 

birlikte manevi-mecazi meshe inanmaktadırlar. Bundan ise insan suretinin tahkir, 

aĢağılama, kötüleme amacıyla daha çirkin bir surete geçirilmesini 

kastetmektedirler.
1069

 Örneğin Resâilü‟l-Hikme‟de, Hammar b. CeyĢ için kullanılan 

“mesihü‟l-hazin” tabiri, aĢağılama maksadı taĢıyan manevi ve mecazi bir ifadedir.
1070

 

Hamza b. Ali‟nin gaybetinin ardından, Muvahhidleri dinden uzaklaĢtırmaya çalıĢan 

müĢrikler de yılanlar ve korkak aslanlar gibi hayvanlara ve tarlaları kurutan 

haĢerelere benzetilmiĢlerdir.
1071

 Bir baĢka yerde ise dini hakikatleri duymak 

istemeyen ve görmezden gelen mürted ve müĢriklerin, tahkir amacıyla meshe tabi 

tutuldukları ifadesi yer almaktadır.
1072

 Bunu biraz açmak gerekirse, kategorik olarak 

bu tür tenasüh Dürzi akidede açıkça reddedilmektedir.
1073

 Hatta Dürziler, tenasüh 

çeĢitlerinden biri olan ve günahkâr ruhların hayvan bedenlerine intikali manasına 

                                                 
1065

 Resâilü‟l-Hikme, min Dûni Kâimi‟z-Zamân, c. II, s. 536; es-Sefer ile‟s-Sâde, c. II, s. 543; Enver 

Yasin v.d. Beyne‟l-Akl ve‟n-Nebiyy, s. 333-334; Neccâr, Mezhebü‟d- Dürûz ve‟t Tevhid, s. 57; 

Khuri, Being A Druze, s. 103. 
1066

 Resâilü‟l-Hikme, el-Mevsûme bi‟l-Hakâik, c. II, s. 445; Neccâr, Mezhebü‟d- Dürûz ve‟t Tevhid, 

s. 56. 
1067

 eĢ-ġek‟â, Mustafa Muhammed, Ġslâm Bilâ Mezâhib, Dâru‟l Mısriyyetü‟l Lübnaniyye, Kahire, 

1996, s. 317.  
1068

 Neccâr, Mezhebü‟d- Dürûz ve‟t Tevhid, s. 62. 
1069

 Neccâr, Mezhebü‟d- Dürûz ve‟t Tevhid, s. 61. 
1070

 Resâilü‟l-Hikme, Risale ilâ Hammar b. CeyĢ, c. I, s. 225; Neccâr, Mezhebü‟d- Dürûz ve‟t 

Tevhid, s. 60. 
1071

 Resâilü‟l-Hikme, Meselen Darabehû Ba‟zu Hukemâi‟d- Diyâne, c. I, s. 338. 
1072

 Resâilü‟l-Hikme, et- Tenbîh ve‟t- Te‟nîb, c. I, s. 321. 
1073

 Resâilü‟l-Hikme, Risâletü‟t- Dâmiğa, c. I, s. 171. 



245 

 

gelen meshin, yukarıdaki örneklerde geçen ve baĢkalaĢmak, dönüĢmek anlamında 

kullanılan mesh tabiriyle karıĢmasından korktukları için tekammus lafzını tercih 

etmektedirler. Günahkâr ruhların çarpıtıldığına iĢaret eden mecâzi anlamdaki mesh 

ifadesi, resh ve fesh gibi tenasüh çeĢitlerinden birisi olan meshten farklıdır.
1074

 

Tekammüs inancında dikkat çeken hususlardan bir diğeri de ruhun herhangi 

bir fasıla ya da gecikme olmadan, eski bedeninden ayrılır ayrılmaz yeni bedenine 

intikal edeceği düĢüncesidir. Buna göre ruhun ölmüĢ bedenden yeni doğmuĢ bir 

bebek bedenine geçiĢi hemen olmaktadır.
1075

 Ruh latîf ve nurâni bir varlık 

olduğundan bir bedenden diğerine geçiĢi esnasında uzaklık-yakınlık gibi cismani 

mesafeler onun için geçerli değildir. 

Dürzilerin tekammus inancının psikolojik bir boyutu da vardır. Bu inanç, 

insanın ölüm ve bu dünyadan ayrılma fikrini reddetmesinden kaynaklanmaktadır. 

Aynı zamanda insanlara, daha iyi yaĢam koĢulları olasılığı ve hayata kalıcı bir 

dönüĢü de garanti etmektedir. “Birbirimizin evinde doğduk” sözüyle güzel bir 

Ģekilde örneklendirilen, bir Muvahhidin ruhunun hemen baĢka bir Muvahhid‟de 

yeniden doğacağına olan inanç, Dürzi toplumunda insanlar arasındaki kardeĢlik ve 

kader ortaklığını pekiĢtirmektedir. Üstelik sosyo-ekonomik farklılaĢmaya rağmen, 

toplum içindeki gerilimi askıya alarak eĢitlik duygusuna dayalı bir sosyal iliĢkiler ağı 

oluĢturmaktadır.
1076

 Diğer taraftan Dürzilerin yeniden doğuĢ inancıyla ilgili bilimsel 

araĢtırmalara olan ilgisi, bu inanca olan popüler yaklaĢımı göstermek içindir.  

                                                 
1074

 Yeniden bedenlenme inancının olduğu gruplarda ölen bir insanın ruhunun tekrar baĢka bir insanda 

bedenlenmesini ifade eden kavram “nesh”tir. Diğer bir kavram da “mesh”tir. Ölen kimsenin ruhunun 

bir hayvanda yeniden bedenlenmesi anlamına gelmektedir. Mesh inancı tenasühe inanan her din ve 

fırkada görülmemektedir. Ancak tenasühe inananlar açısından özellikle inançsızlar, baĢka din 

mensupları ve çok günahkâr dindaĢlar için öngörülen akıbet meshtir. “Rash” da insan ruhunun bir 

bitkide yeniden dirilmesidir. “Fesh” ruhun cansız varlıkta bedenlenmesini anlatmaktadır. Bkz. 

ġehristânî, el-Milel ve‟n-Nihal, c. I, s. 178; Günaltay, Felsefe-i Ûlâ, s. 191. 
1075

 Enver Yasin v.d. Beyne‟l-Akl ve‟n-Nebiyy, s. 327; ġenzeybek, Ana Kaynaklarına Göre 

Dürzilik, s. 406; Obeid, The Druze and Their Faith in Tawhid, s. 157. 
1076

 Oppenheimer, W. S. Jonathan, “We are Born in Each Other's Houses: Communal and Patrilineal 

Ideologies in Druze Village Religion and Social Structure”, s. 621-36; Khuri, Being A Druze, s. 8; 

Shavit, Samy Swead, Lebanese Druze Identity: Change or Continuity? (1840s-1990s), University 

of California Press, Los Angeles, 2003, s. 183. 



246 

 

2.6.2.4. Tekammus Ġnancının Delilleri 

Tekammus inancını delillendirmek isteyen Dürzi araĢtırmacılar ayetler 

dıĢında bu konuda pek çok görüĢ ileri sürmüĢtür. Ġlahi adalet prensibi ve ruhların 

belirli sayıda yaratılmıĢ olması bunların en önemlileridir. Ayrıca onlara göre, 

ruhların varlığı bir cesette dirilmeyi zorunlu kılarken bu da defeatle dirilmeyi 

gerektirmektedir. 

Ġlahi adalet prensibi tekammus nazariyesinin açıklama yollarından biridir. 

Buna göre insanın tek bir ömür içerisinde kendini yeterince geliĢtirip kâmil bir 

seviyeye ulaĢamadan, elde ettiği sevap ve günahlarla hesaba çekilmesi, Allah‟ın 

adaletine uygun düĢmez. Bu adaletin gerçekleĢebilmesi için bütün ruhların, tasfiye, 

tadhîr, tekâmül devirlerinden geçerek; zenginlik-fakirlik, hastalık-sağlık, zayıflık ya 

da güçlülük gibi hayatın değiĢik hallerini yaĢamaları gerekmektedir. Bu da tekammus 

yoluyla gerçekleĢmektedir.
1077

 Dürzilikteki tekammus doktrini, Tanrı‟nın adaleti 

konusundaki teolojik tartıĢmalardan ortaya çıkmıĢ olabilir. Örneğin, Mu'tezile gibi 

bazı ekoller, Tanrı‟nın adaletli olmaya mahkûm olduğuna inanırken, Ebû Hâmid el-

Gazâlî gibi âlimler aksini ileri sürmüĢlerdir.
1078

 TartıĢmayı baĢlatan konu, bebekken 

ölen bir Müslüman ile uzun bir hayat yaĢadıktan sonra vefat eden bir Müslümanın 

imanını değerlendirmenin Allah‟ın hakkı olup olmadığı konusunda Gazzâlî'nin 

ortaya koyduğu bir alegoriydi. Alegoriye dayalı sonuç Ģudur ki, ihtiyarın iman 

derecesi, hayatı boyunca onu artırmaya çalıĢtığı için daha yüksektir, çocuğun ise 

ömrü kısa olduğu için daha az iman mertebesine sahip olduğudur. Sorulan soru 

Ģudur: Allah, daha bebekken ölmesini hükmetmiĢse ve böylece ona imanını artırmak 

için eĢit bir Ģans vermemiĢse, çocuğun suçu nedir? Ebu Huzam‟a göre, Dürzi 

bilgeler, tekammus doktrininin bu soruna bir çözüm sağladığına inanırlar, çünkü 

birçok yaĢamdan geçmek, insanlara imanlarını artırmak için eĢit fırsatlar verir.
1079

 

                                                 
1077

 Enver Yasin v.d. Beyne‟l-Akl ve‟n-Nebiyy, s. 331-332; Abdullah Neccâr, Mezhebü‟d- Dürûz 

ve‟t Tevhid, s. 57; Makarem, Edvâ alâ Mesleki‟t-Tevhîd, s. 121, 123; Khuri, Being A Druze, s. 

104,116. 
1078

 Ebu Huzam, Ġslam el-Muvahhidîn, s. 298.  
1079

 Ebu Huzam, Ġslam el-Muvahhidîn, s. 298-299. 



247 

 

Abdullah Neccâr, tekammus inancının, insanın Yaratıcısı önünde hesap 

vermesini rasyonel ve adil hale getirdiğini yazmaktadır. Tek bir yaĢam anlayıĢı 

açıkça adaletsizdir, çünkü insanlara tek bir yaĢamda eĢit fırsatlar sunulmamıĢtır. 

Bebeklerin ve yıllar içinde olgunlaĢmamıĢ olanların, herhangi bir erdem veya kusur 

puanı veya yeterli bilgi ve anlayıĢı olmadan yargılanmaları ilahi adalet açısından 

sorunlu bulunmaktadır.
1080

 

Dürzi risalelerde açıklandığı üzere ruhun bedenden ayrı biçimde varlığını 

devam ettirebileceği bir âlemi yoktur. Dolayısıyla ruh yaratılıĢ amacına uygun 

olarak, tevhidi hakikatlere ulaĢmak ve saadetü‟l-kusvayı
1081

 elde edebilmek için 

çabalarken insan bedenlerinde durmadan tekammus etmek mecburiyetindedir.
1082

 

Muktenâ Bahauddin‟e ait olan risalelerde bu görüĢ net ifadelerle açıklanmaktadır. 

Ona göre ruh ancak bir insan bedeninde varlık gösterebilmektedir. Beden dağıldığı 

zaman ruh oradan çıkar ve o insana ait hafızası, muhayyilesi de yok olur. Ruh gibi 

akıcı ve mürekkep varlıkların hepsi ancak cismani suretlere tutunarak hayatiyetlerini 

sürdürebilirler.
1083

 Dolayısıyla ruhlar belirli bir kalıp ve maddi suret olmadan 

bilgileri kavrama ve tutma kabiliyetinden yoksun varlıklardır. Bu nedenle ruhların 

tekammus yoluyla insan bedenleri ile birliktelik kurma zorunlulukları vardır.
1084

 

Tekammus nazariyesinin diğer bir delili de, insan ruhlarının hiçbir zaman 

ölmediği düĢüncesine bağlı olarak, beĢeri âlemde tekammus eden ruhların belirli 

sayıda yaratılmıĢ olduğu iddiasıdır. Buna göre ruhlar en baĢta sınırlı sayıda ve bir 

anda yaratılmıĢlardır. Kıyamete kadar bedenden bedene geçerek bu dünyada 

kalacaklar ve sayılarında herhangi bir artıĢ ya da eksilme olmayacaktır.
1085

 Ancak bu 

iddianın karĢısında duran en büyük problem nüfus artıĢıdır. Dürzi doktrininin iddia 

ettiği gibi bireysel ruhların sayısı sabitse, tarihsel olarak dünya nüfusundaki akıĢı ve 

modern zamanlardaki dramatik artıĢı nasıl açıklayacağız? Açıkçası, hiç kimse bu 

                                                 
1080

 Neccâr, Abdullah, Mezhebü‟d- Dürûz ve‟t Tevhid, s. 62. 
1081

 Resâilü‟l-Hikme, Mi‟râcü Necâti‟l-Muvahhidîn, c. III, s. 585: Saadetü‟l kusva, en uzak mutluluk 

yani cennettir. Nefis için ötesi olmayan kemal noktasıdır. 
1082

 Resâilü‟l-Hikme, Zikru‟r-Reddi alâ Ehli‟t-Te‟vîl, c. II, s. 680. 
1083

 Resâilü‟l-Hikme, fî Zikri‟l- Me‟âd, c. III, s. 597-598; Enver Yasin v.d. Beyne‟l-Akl ve‟n-Nebiyy, 

s. 337; Obeid, The Druze and Their Faith in Tawhid, s. 149-150. 
1084

 Khuri, Being A Druze, s. 104; Obeid, The Druze and Their Faith in Tawhid, s. 151. 
1085

 Resâilü‟l-Hikme, min Dûni Kâimi‟z-Zamân, c. II, s. 535; Enver Yasin v.d. Beyne‟l-Akl ve‟n-

Nebiyy, s. 329-330; Obeid, The Druze and Their Faith in Tawhid, s. 153,167. 



248 

 

soruya kesin bir yanıt veremez. ÇağdaĢ Dürzi yazar Emin Tali‟ bu hususta, 

yıldızlarda yaĢamakta olan ruhların sıraları geldiğinde çeĢitli insan bedenlerinde 

tekammus ettiklerini, bazı aletlerle tespit edilen frekans ve titreĢimlere bunların 

sebep olduğunu ifade etmektedir. Yine, arkeoloji biliminin sahip olduğu bir takım 

tespitlerle, günümüzde daha az nüfusa sahip olan Mısır, Irak, Babil, Bahreyn gibi 

kadim medeniyetlere ev sahipliği yapmıĢ yerlerin nüfusunun eskiden çok daha fazla 

olmasını da iddiasına delil olarak göstermektedir.
1086

 

Ruhların bedenlenme zamanı konusunda yukarıdaki gördüğümüz iddiaların 

ilahi adalet prensibi ile çeliĢtiğini söyleyen araĢtırmacılar da bulunmaktadır. Onlara 

göre, insan bedenine tekammus eden ilk ruhlar ile kıyametten hemen önce intikal 

edenlerin tevhidi hakikatlere ulaĢmak için kendilerine verilen zaman eĢit 

olmamaktadır. Bu dengesizlik ise imtihanın mantığına ters düĢmekte ve ilahi adalet 

ilkesiyle bağdaĢmamaktadır.
1087

 Ruhların aynı anda yaratılıĢları ve sayılarının 

değiĢmezliğinin istisnası, melekler, Tevhid nurları ve ruhları sıradan insan 

bedenlerinde reenkarne olan, ancak sıradan insanların ruhları gibi zorunlu bir Ģekilde 

olmayan diğer varlıklardır. Bunlar ruhani hudûdlardır. Ġnsanoğlunun çoğunluğu için 

ruhun yaratılıĢı baĢlangıçta, iyi ile kötü, bilgi ile cehalet arasında tamamen tarafsız ve 

orta bir konumda olacaktır.
1088

 Dünya nüfusundaki artıĢa iliĢkin diğer olası 

açıklamalar arasında, pek çok hipotezin yanı sıra, sürekli olarak yeni ruhların 

yaratılması, mevcut olanların çoğaltılması ve büyük bir potansiyel ruh rezervinden 

çekilme olasılığı yer almaktadır.
1089

 Tekammus inancının, Dürzilerin yaĢam ve ölüm 

meseleleriyle nasıl iliĢki kurdukları hususunda derin etkisi vardır. Aslında bu inanç 

Dürzi toplumunda ölümün yok etmediği süreklilik yoluyla yaĢamın kutsallığını 

onaylamaktadır. Ölüm, yolcunun kesintisiz yolculuğunda vagondaki anlık bir 

değiĢiklik olarak kabul edilmektedir. 

Dürzi lider Canpolat, ruhların yeniden bedenlenmesi konusunda baĢka bir 

açıklama getirmektedir. Ona göre Dürzi nüfusu sadece Lübnan, Suriye, Ġsrail gibi 

                                                 
1086

 Enver Yasin v.d. Beyne‟l-Akl ve‟n-Nebiyy, s. 331. 
1087

 ġenzeybek, Ana Kaynaklarına Göre Dürzîlik, s. 400. 
1088

 Obeid, The Druze and Their Faith in Tawhid, s. 154. 
1089

 Obeid, The Druze and Their Faith in Tawhid, s. 168. 



249 

 

ülkelerde yaĢayan ve bu isimle anılanlardan ibaret değildir. Dünyanın her yerinde 

hangi dinden olursa olsun, bütün dinlerin birliğine inanan herkes Muvahhid olarak 

kabul edilmelidir. Onlar yaĢayan bütün dünya dinleri içerisinde yayılmıĢlardır ve 

neredeyse dünya nüfusunun dörtte birini oluĢturmaktadırlar.
1090

 Yazar gerçekte bu 

ifadeleriyle takiyye prensibine vurgu yapmakta ve Dürzilerin kimliklerini gizleyerek 

diğer inançlar içerisinde yaĢamlarını devam ettirebileceklerini ifade etmektedir. 

Enver Yasin ise bu kafa karıĢıklığının asıl sebebinin baĢlangıçta bütün ruhların 

Muvahhid olarak yaratıldığı iddiasına dayandığını düĢünür. Ona göre baĢta 

Muvahhid olarak gömlek giyen tüm ruhlar, sonraki devirlerde Ģirk koĢtukları, irtidat 

ettikleri ya da davet kendilerine ulaĢmadığı için diğer dinlerin mensupları olarak 

bedenlenmiĢlerdir. Ancak bunlar yeni imtihanlar neticesinde tevhidi akideye geri 

dönebilirler.
1091

  

Tekammus nazariyesinin delillendirilme yollarından biri de “nutuk”tur.  

Sonradan inanca dâhil edilmiĢ bir kavram olmasına rağmen, nutuk günümüz Dürzi 

toplumu içerisinde yaygın bir düĢüncedir. Nutuk, ruhun tekammus esnasında önceki 

yaĢamında elde ettiği bilgi ve hatıraları saklayarak sonraki yaĢamına aktarması ve 

onları anlatmasıdır.
1092

 Dürzi topluluğunda, tıpkı Nusayrilerde olduğu gibi bazı 

bireylerin aslında geçmiĢ yaĢamlardan hatıraları yanlarında taĢıdığına dair neredeyse 

evrensel bir kanı vardır. Dürziler bu kanaati desteklemek için anekdot niteliğinde 

ama ikna edici kanıtlar sunduklarını düĢünürler. GeçmiĢ yaĢamlardan olayları ve 

ayrıntıları hatırlama yeteneği, özellikle aniden ölen kiĢilerde ve ölüm Ģiddetliyse 

veya daha genç kiĢilerde daha yaygın görünmektedir.
1093

 Dürzi aydınlar bu konuda 

ikiye ayrılmıĢlardır. Bir kısmı nutuk inancını reddederken
1094

 diğer taraf nutuk 

düĢüncesinin gerçekliğine inanmaktadır.
1095

 Makarem‟e göre nutuk olayı esasen 

ruhun devamında tekammus edeceği hayatın konumunu belirlemektedir. Hatta bu 

                                                 
1090

 Canpolat, Min Ecli Lübnan, s. 111-112; ġenzeybek, Ana Kaynaklarına Göre Dürzilik, s. 304. 
1091

 Enver Yasin v.d. Beyne‟l-Akl ve‟n-Nebiyy, s. 334. 
1092

 Khuri, Being A Druze, s. 105; ġenzeybek, Ana Kaynaklarına Göre Dürzilik, s. 374-378. 
1093

 Obeid, The Druze and Their Faith in Tawhid, s. 165. 
1094

 Abdullah Neccâr, nutuk düĢüncesinin tevhidi akidedeki varlığını reddeden Dürzî araĢtırmacıların 

önde gelenlerindendir. Bkz. Mezhebü‟d-Dürûz ve‟t-Tevhid, s. 69-70. 
1095

 Makarem, Edvâ alâ Mesleki‟t-Tevhîd, s. 126; Khuri, Being A Druze, s. 105. 



250 

 

hatıralar öteki hayata atılmıĢ tohumlar gibidir.
1096

 Resâilü‟l-Hikme içerisinde 

bulunan risalelerde bu hadiseyi destekleyen herhangi bir açıklamaya rastlanmaz. 

Risalelerde bu düĢünceyi destekleyecek herhangi bir ibarenin olmaması nutuk‟un 

Dürzi akidesine sonradan dâhil edilmiĢ bir inanç olduğu fikrini güçlendirmektedir.  

Sonuç olarak tekammus Dürzi inanç sistemi içerisinde açık ve güçlü bir 

Ģekilde yer almaktadır. Yeniden bedenlenmeyi hem Kur‟an‟dan ayetleri te‟vil ederek 

hem de mantıklı deliller getirerek açıklamaya çalıĢmaktadırlar.  

2.6.5. Günümüz Dürzilerinin Tenasüh AnlayıĢı 

Tarihsel yaĢam alanlarından kopmaya baĢlayan Dürziler farklı coğrafyalarda 

yaĢam sürdürmeye baĢlamıĢ ve belirgin bir değiĢim-dönüĢüm geçirmiĢlerdir. 

Mezhebin sosyal yapısında meydana gelen değiĢimlerle birlikte bir takım yenilikçi 

fikirler de ortaya çıkmıĢtır. Özellikle, Dürzilerce titizlikle korunan ve gizlenen kutsal 

metinlerin ulaĢılabilir ve anlaĢılabilir hale gelmesiyle fırka hakkında daha kapsamlı 

çalıĢmalar yapılabilmiĢtir. Ancak sırları korumanın hayati önem arz ettiği 

düĢüncesini taĢıyanlar halen çoğunluktadır. 

Günümüz Dürzileri üzerine yapılan araĢtırmalarda yeniden doğuĢ kelȃmi 

veya dini temellendirmelerden ziyade sıklıkla nutuk vakalarıyla açıklanmaya 

çalıĢılmıĢtır. Tekammus ve yeniden doğuĢ hikâyelerinin anlatılması nutuk teorisiyle 

sistemleĢtirilmiĢtir. AraĢtırmacılar da çoğunlukla bu hikâyeler üzerinden 

Dürzilerdeki sır ve yasakları aĢıp tenasüh fikrini sorgulama fırsatı yakalamıĢtır. Bu 

topluluğu 1925‟te ziyaret ederek bir süre onlarla vakit geçiren Seabrook, Dürzilerin 

yeniden doğuĢ konusunda kendileriyle açık Ģekilde konuĢtuklarını belirtmiĢtir. 

Kendisi Dürzilerin bu inancı çeĢitli delillerle ortaya koyup bazı örnek vakalarla 

savunduklarını ileri sürmüĢtür.
1097

 Nispeten daha yakın tarihli bir araĢtırmada da 

yüksek rütbeli bir din Ģeyhiyle yapılan uzun görüĢme sonunda Ģeyh, “Pek çok Ģeyi 

                                                 
1096

 Makarem, Edvâ alâ Mesleki‟t-Tevhîd, s. 127; Obeid, The Druze and Their Faith in Tawhid, s. 

166. 
1097

 Seabrook, Adventures In Arabia; Among The Bedouins, Druses, Whirling Derwishs Yezidee 

Worshipers, s. 214. 



251 

 

tartıĢtık ama reenkarnasyon hakkında hiçbir Ģey söylemedik” demiĢtir.
1098

 

AraĢtırmacının yorumuna göre bu anekdot Dürzi inançları ve gelenekleri hakkında 

reenkarnasyona değinmeyen herhangi bir tartıĢmanın eksik sayılacağı anlamına 

gelmektedir. Bu inanç günümüzde popüler din uygulamasının ana temasına 

dönüĢmüĢtür. Ancak eski kaynaklarda tekammus öne çıkarken günümüzde 

reenkarnasyona vurgu yapılmaktadır. 

Dürzilerle 1900‟lerin baĢında yapılan görüĢmelerde inançlarını rahatça 

anlattıkları görülmektedir. Sır olan tenasüh inancı da rahatlıkla anlatılmıĢtır. 

Dönemin Dürzi emirlerinden Arslan‟ın aktardığı bilgilere göre, “Bir Dürzi 

öldüğünde ruhu yeni doğan baĢka bir Dürzi‟ye geçer. Bunun daha iyi ya da kötü 

olması karma gibi bir yasaya bağlı değildir. Eskiden kahraman birinin ruhu, yeni 

bedeninde korkak ya da hırsız biri olarak dünyaya gelebilir. Bu noktada Dürzilerin 

ilahi adalet teorisi devreye girmektedir. Ruhların yargılanmasının adil gerçekleĢmesi 

için ruhun nihayete kadar benzer bir imtihandan geçmesi gerekir. Bu sebeple ruhlar 

zengin-fakir, kahraman-korkak, âlim-cahil, cömert-hırsız ailelerde yeniden dünyaya 

gelmelidir. Nihayet eĢit bir dünya imtihanı oluĢup büyük hesap gününe ulaĢan ruhlar 

genel duruma göre ödül-ceza alırlar.
1099

 Benzer bir yaklaĢıma göre ruh, kıyamete 

kadar çocukluk, gençlik, yaĢlılık, zenginlik, fakirlik gibi hayatın bütün evrelerinden 

geçerek yeterli bir imtihan süreci yaĢamıĢ olmaktadır.
1100

  

Ruhların, insanların ve Dürzilerin sayısı konusunda yaĢanan kafa karıĢıklığına 

yukarıda değinmiĢtik. Bu konu günümüzde de tartıĢılmaya devam etmektedir.  

Seabrook‟un Dürzilere dayandırdığı bir görüĢe göre, her ölen Dürzi için yeni bir 

Dürzi bebeği olarak doğmak mümkün olmadığından, arta kalan ruhlar Çin‟in batı 

kısımlarında, yüksek dağlarda Dürzi-Çinli karıĢımı bir toplumda yeniden 

bedenlenirler.
1101

 Bunları henüz kimse görmese de bu halkın güçlenerek Dürzilerin 

                                                 
1098

 Khuri, Being A Druze, s. 114-115. 
1099

 Seabrook, Adventures In Arabia; Among The Bedouins, Druses, Whirling Derwishs Yezidee 

Worshipers, s. 215. 
1100

 Korkmaz, Sıddık, “Bir Dürzî ile Dürzîlik Üzerine SöyleĢi”, SÜĠFD, Sy. 20, Konya, 2005, s. 260. 
1101

 Dürzilerin tekammus teorisine göre ruhlar sabit sayıdadır. Bu sebeple din değiĢtirme ve özellikle 

kadınların baĢka topluluklarla evlenmesi çok nadir görülür. Topluluk dıĢından evlenen kızların 

öldürülmesinde ruhların sayısını dengeleme inancı da etkili olabilir. Bkz. Seabrook, Adventures In 

Arabia; Among The Bedouins, Druses, Whirling Derwishs Yezidee Worshipers, s. 216. 

 



252 

 

Arap ve dünya hâkimiyetine destek için ortaya çıkacağına inanılmaktadır. 

AraĢtırmacı bu inancın kaynağını yazılı olarak tespit edemese de Dürziler arasında 

çok yaygın bir inanç olduğunu belirtmiĢtir.
1102

 Aynı Ģekilde halk arasında yeniden 

doğuĢun olduğuna dair güncel anekdotlar da sıralamıĢtır. Ne var ki yazarın tespitine 

göre çokça yeniden doğuĢ hikâyesi anlatılsa da konuĢtuğu Dürzilerden belki yüzde 

biri böyle bir deneyim yaĢadığını belirtmektedir.
1103

 ġenzeybek de yakın tarihlerde 

Suriye‟deki Dürzi köylerinde nutuk hadisesine dair pek çok menkıbevi olayın 

Muvahhidler arasında yaygın olarak anlatıldığını aktarmaktadır.
1104

 

Yeniden doğuĢ hikâyesinin sosyal yaĢamda bazı pratik sonuçları vardır. 

Bunlardan birisi kimliği korumasıdır. Dürzilik günümüzde etno-mezhepsel bir kimlik 

görünümü kazanmıĢtır. Tarihsel süreçteki baskı ve dıĢlanmıĢlıklar sebebiyle 

kendilerini korumak için seçilmiĢ topluluklar olduklarını ileri sürerler. Bu nedenle 

Dürziler, Dürzi ebeveynlerden yeniden doğacak olan Dürzi çocukları doğurmak için 

grup içinde evlenmektedirler.
1105

 Ancak küreselleĢmenin getirdiği handikaplarla bu 

kapalı topluluklar evrim geçirmekte, seçilmiĢlik inancından vazgeçmekte ve sahip 

oldukları bazı inanç ve değerleri sorgulamaktadırlar. Bunun sonucunda da yeni bir 

takım alternatif arayıĢ ve yorumlar ortaya çıkmaktadır. Bennett, 2006‟da, esas olarak 

Levanten (Suriye-Lübnan) Ortadoğu'da ikamet eden Dürziler arasında yaptığı 

araĢtırmasında, yeniden doğuĢun Dürzi toplumunda birlik ve kimlik duygusunun 

                                                                                                                                          
Springett‟e göre Dürzilerin bu inancının dikkat çekici yanlarından biri Batı Çin‟de Budist Lama 

topluluğun olmasıdır. Lama topluluğu ile Dürzilerin inanç benzerliği vardır. Bu sebeple ikisinin de 

kaynağını Hint kültüründen almıĢ olabileceğini belirtmektedir. Ona göre iki inançtaki birçok benzerlik 

yanında tanrıların ve seçkin ruhların yeniden bedenlenmesi önemli noktalardır. Bkz. Bernard H. 

Springett, Secret Sects of Syria and the Lebanon; Consideration of their Origin, Creeds and 

Religious Ceremonies, and their Connection With and Influence Upon Modern Freemasonry, 

London And Newyork, Routledge, 2006, s. 237. 
1102

 Seabrook, Adventures In Arabia; Among The Bedouins, Druses, Whirling Derwishs Yezidee 

Worshipers, s. 215. 
1103

 Mesela yazar Dürzi toplumun ileri gelenlerinden birinin genç ve güzelliğiyle meĢhur hanımının 

ölümünden sonra Lübnan Dağlarındaki Dürziler arasında yeniden doğuĢunu anlatmaktadır. Kadın bu 

yaĢamında bir erkek olarak dünyaya gelmiĢ ve bir seyahat sırasında önceki yaĢamındaki köyünü, evini 

hatta sakladığı bir kese altını bulmuĢtur. Buna benzer çokça müĢahhas örnek yazara aktarılmıĢtır.  

Bkz. Seabrook, Adventures In Arabia; Among The Bedouins, Druses, Whirling Derwishs 

Yezidee Worshipers, s. 216. 
1104

 ġenzeybek, Ana Kaynaklarına Göre Dürzilik, s. 427. 
1105

 Azzam, Intisar J., Change for Continuity: The Druze in America, Enterprise Universitaire 

d‟Etude et de Publication, Beirut, 1997, s. 41. 



253 

 

korunmasında oynadığı rolü analiz etmektedir.
1106

 AraĢtırmaya göre tekammus 

inancı, orijinal Dürzi ruhları topluluğunun bütünlüğünün korunduğu bir 

mekanizmadır.
1107

 Güney Suriye, Jeremana
1108

 ve Suwayda‟da
1109

 gerçekleĢtirilen 

saha çalıĢmasında, yeniden doğuĢ ile mezhep birliği ve kimliği arasındaki iliĢki, 

yaĢanmıĢ örnek vakalarla açıklanmıĢtır. Bu örnekler Dürzilerde yeniden doğuĢa 

inancı kuvvetlendirmektedir.
1110

 Bunlar gibi inanç ve uygulamalar, topluluğun 

kendine özgü kimliğini korumasına yardımcı olmaktadır.  

Yeniden doğuĢ inancı, aile ve köy iliĢkileri ve genel olarak Dürzi topluluğu 

açısından da büyük bir sosyal öneme sahiptir. Anlatılan vakalar Dürzilerin hem dini 

hem de siyasi birliğini, kimliğini ve sosyal bütünlüğünü korumaya yardımcı 

olduğuna dair örnekler sunmaktadır. Bu inanç mezhebin kendi içindeki coğrafi, 

sınıfsal ve politik bölünmeleri engellemektedir. Ayrıca birbirleriyle hiçbir bağlantısı 

olmayan aileleri bir araya getirip karĢılıklı sosyal iliĢkiler tesis etmektedir. 

Dolayısıyla tekammus inancı sadece dini değil, aynı zamanda sosyal bir fenomendir 

ve mezhep içerisinde bir aile duygusunun geliĢmesine yardımcı olmaktadır.
1111

 Dürzi 

yazar Fuad Khuri, reenkarnasyon olarak ifade ettiği tekammus inancının toplumdaki 

iĢ birliği ve mücadele gücünü geliĢtirdiğini, inananlar arasında eĢitliği tesis ettiğini 

yaptığı örnek olay incelemeleriyle göstermektedir.
1112

 Onun aktardığı nutuk 

vakalarında, merhumun ailesi ile ruhunu teslim alan kiĢinin ailesi arasında kurulan 

pozitif iliĢkiler dikkat çekmektedir. Ne kadar hayali olursa olsun bu durum sosyal 

                                                 
1106

 Bennett, Mezhebü‟d- Dürûz ve‟t Tevhid s. 87-104. 
1107

 Bennett, Mezhebü‟d- Dürûz ve‟t Tevhid, s. 90. 
1108

 Jeremana, ġam'ın güneyinde büyük bir Dürzi nüfusuna sahip yoğun nüfuslu bir kentsel 

mahalledir. 
1109

 Suwayda, ġam'ın yaklaĢık yüz kilometre güneyindeki kırsal bir eyalet baĢkentidir ve bu eyaletteki 

köyler neredeyse tamamen Dürzi‟dir. 
1110

 Bennett‟in naklettiği ilk örnek, Ebu Kasım adındaki bir iĢadamının, çocukken tarlada bir kazada 

ölen ağabeyi Mervan‟ın yeniden doğuĢ hikâyesidir. Bu ölümden birkaç yıl sonra, ġefik adında bir 

genç, Ebu Kasım‟ın ailesine Mervan‟ın yeniden bedenlenmiĢ hali olduğunu iddia ederek gelmiĢtir. 

Ġkinci hikâye, ġam‟da yaĢayan ve on sekiz yaĢında annesini evde bir elektrik kazasında kaybeden 

Amal hakkındadır. Korkmaz‟ın aktardığı bir röportajda da yaklaĢık beĢ yıl sonra, uzak bir köyde 

yaĢayan Lamis adında bir kızın, muhtemelen Amal‟ın reenkarne annesi olduğu düĢünülmüĢtür. Benzer 

bir durum Ürdün‟de yaĢanmıĢtır. Buna göre kiĢi dayısının eski hayatında Fransız iĢgali sırasında 

öldürüldüğünü ve 25 yıl sonra kendisini öldüren kiĢiyi hatırladığını ifade etmektedir. Aynı Ģekilde 

kardeĢi ve yeğeninin de eski akrabalarını hatırladıklarını hatta onları ziyaret ettiklerini anlatmıĢtır. 

Bkz. Bennett, “Reincarnation, Sect Unity..”, s. 96, 100-101. Korkmaz, “Bir Dürzî ile Dürzîlik Üzerine 

SöyleĢi”, s. 260-262. 
1111

 Bennett, “Reincarnation, Sect Unity..”, s. 103. 
1112

 Khuri, Being A Druze, s. 109-112. 



254 

 

iliĢkileri pekiĢtirmekte ve güçlü aile bağları oluĢturmaktadır.
1113

 Bu yakınlığın bir 

kısmı, Dürzilerin nesiller boyunca birbirlerini beslemekten sorumlu oldukları 

inancına atfedilebilir. Ġki Dürzi ilk kez karĢılaĢtıklarında, birbirlerinin ellerini öperler 

ve geçmiĢ yaĢamlarının bir döneminde reenkarnasyon yoluyla birbirlerini beslemiĢ 

olabilecekleri gerçeğini ima ederek, “geçmiĢteki iyilikleri anımsayarak” derler.
1114

 

Zengin ve fakir aileler arasında reenkarnasyon gerçekleĢirse, birincisi, sanki tek bir 

aile içindeymiĢ gibi, ikincisine sessizce yardım edecektir. Kısaca reenkarnasyon, 

doğrudan veya dolaylı olarak Dürzi asabiyetini pekiĢtirmektedir.
1115

 Daha dikkat 

çekeni aile içi kimi etkileridir. Ebeveynler, özellikle anneler, çocuklarından birisinin 

ruhu baĢka bir bedendeyken geçmiĢ anılarından konuĢtuğunda statü kazanmaktadır. 

Nutuk bir anlamda annenin manevi saflığına tanıklık etmektedir.
1116

  

Zikredilen Nutuk örnekleri tetkik edildiğinde daha çok ölen kiĢinin 

hayatındaki eĢ, çocuklar, kardeĢler gibi en önemli kiĢileri ve para-mücevher gibi 

değerli eĢyaları tanımaya odaklandığı görülür. Bunun dıĢında dikkat çeken bir baĢka 

husus da iki ila on iki yaĢ arasındaki çocukların, geçmiĢ kimliklerini açığa çıkarmaya 

yetiĢkinlerden daha yatkın olmalarıdır.
1117

 Ayrıca söz konusu vakalarda tıpkı 

Nusayrilerde olduğu gibi hatırlamalar genellikle önceki yaĢamlarında ölüm esnasında 

Ģiddet veya travmatik olaylar yaĢayanlarda olması dikkat çekicidir.  Ancak nutuk 

vakaları az da olsa sakin bir ölüm yaĢamıĢ kimselerde de gerçekleĢebilmektedir.
1118

 

Nutuk anlatılarında dikkat edilmesi gereken bir husus da geçmiĢ hatıralardan 

konuĢmak ortak bir alan olmasına rağmen hiçbir Ģekilde evrensel olarak telakki 

                                                 
1113

 Khuri, Being A Druze, s. 113. 
1114

 Khuri, Being A Druze, s. 116. 
1115

 Natoor, Ġsrail‟deki Dürziler arasında reenkarnasyon ve nutuk inancını ele aldığı çalıĢmasında 

nutukun Dürzi kimliğini somutlaĢtıran, sınırlarının korunmasına ve tanımlanmasına katkıda bulunan, 

sosyo-kültürel bir senaryo olduğu sonucuna varmıĢtır. ÇalıĢmanın bulgularına göre, nutuk vakaları 

Dürziler için kültürel birer olgu ve kabul görmüĢ hikâyelerdir. Bu hikâyeler farklı sosyal durumlarda 

ortaya çıkmakta; topluluk üyelerinin yakınlık ve aidiyet hissetmelerini sağlamaktadır. Hikâye 

genellikle çocuklukta, sıkıntı ve önceki enkarnasyonun ailesiyle tanıĢma arzusunun eĢlik ettiği 

hatırlama ve hakkında konuĢmakla baĢlar. GeçmiĢ anılarından ve yaĢadıklarından bahseden bir çocuğa 

sahip olmak Dürzi ebeveynler için, özellikle de anneler için bir gurur kaynağı sayılmaktadır. Natoor, 

“Life, Death, and Beyond…”, s. 1, 6; Khuri, Being A Druze, s. 8. 
1116

 Natoor, “Life, Death, and Beyond…”, s. I. 
1117

 Natoor, “Life, Death, and Beyond…”, s. I. 
1118

 Korkmaz, Sıddık, “Bir Dürzî ile Dürzîlik Üzerine SöyleĢi”, SÜĠFD, Sy. 20, Konya, 2005, s. 260. 



255 

 

edilmemesidir. Tüm reenkarnasyon örneklerinin nutuk tarafından onaylanması da 

gerekmemektedir. Sadece belirli ruhlar önceki hayatlarını hatırlayabilmektedirler.
1119

  

Yeniden doğuĢa inanmanın günümüz Dürzilerinde güçlü bir farklılık duygusu 

yarattığı ABD‟deki bir araĢtırmada da tespit edilmiĢtir. Bu araĢtırmada Dürzilere, 

kendilerini diğer halklardan ayıran özelliklerden bazıları sorulduğunda, genellikle 

grubun yeniden doğuĢ inancını ve iç evliliklere yönelik kısıtlamaları 

göstermektedirler.
1120

 Bu iki inanç ve uygulama, dünyadaki birçok topluluk arasında 

bulunabilirken, çoğu Dürzi, kendilerinin tektanrıcılığa yaptıkları vurgu, din 

değiĢtirenlerin kabul edilmemesi ve dini ritüellerinin olmaması gibi özelliklerle farklı 

olduklarına inanmaktadır. 

Dürzilik ve tenasüh anlayıĢları genel manada özetlenecek olursa Ģu ana 

noktaların öne çıktığı görülecektir; öncelikle Dürzilik‟te en önemli esas Hâkim 

Biemrillah‟ın Allah‟ın insanlığa görünen en son hulûlü olduğuna inanmaktır. Ġlk 

dönem batınîlerinden Hattâbiye‟nin ve akabinde Ġsmaililerin savundukları hulûl 

fikirlerini geliĢtirerek tecelli ve zuhur teorilerini ortaya atmıĢlardır. Tanrının idrak 

edilmesi mümkün olmayan lâhûti yönü dıĢında kendisini insanlara tanıttığı 72 tecelli 

devrinde nâsutî suretlerinin olduğu ileri sürülmektedir. Ġnsanın ilahi ruhtan ayrılıp 

tekrar arınması da devirler ve tenasüh vasıtasıyla olmaktadır. Dürzilerde bu inanç 

“tekammus” Ģeklinde isimlendirilmekte ve ayetlerle delillendirilmeye 

çalıĢılmaktadır. Diğer bâtınî fırkalardaki yeniden bedenlenme inancından farklı 

olarak Allah‟ın merhametinden ve insana olan hürmetinden dolayı insan ruhunun 

baĢka varlıkta bedenlenmeyeceğine inanılmaktadır. Dürzilerde dikkat çeken bir 

husus da yeniden doğuĢ süreçlerinin belirli bir sayıya ve süreye bağlanmamasıdır.  

  

                                                 
1119

 Korkmaz, “Bir Dürzî ile Dürzîlik Üzerine SöyleĢi”, s. 260. 
1120

 Radwan, Chad Kassem, “Assessing Druze Ġdentity and Strategies for Preserving Druze Heritage in 

North America”, Graduate Theses and Dissertations, University of South Florida, 2009, s. 58. 



256 

 

 

2.7. ALEVĠLĠK VE BEKTAġĠLĠK 

Ġslam coğrafyasında ortaya çıkan ve varlığını devam ettiren bâtınî gruplardan 

biri de Alevilik-BektaĢiliktir. Tarihsel anlamda “KızılbaĢlık” en yaygın kullanılan 

isimken 19. yy. sonrasında “Alevi” ismi tercih edilmeye baĢlanmıĢtır.
1121

 Alevilik ve 

BektaĢilik arasındaki mevcut güçlü tarihsel bağlardan dolayı bu araĢtırmada birlikte 

ele alınmaları gerektiği düĢünülmüĢtür.
1122

 Aralarındaki farklılıklara yeri geldiğinde 

değinilecektir. 

Alevilik ve BektaĢilik Orta Asya‟dan Balkanlara yayılan güçlü bir inanç ve 

kültür topluluğunu tanımlamaktadır. Ġnanç ve yaĢam tarzları incelendiğinde bu 

toplulukların Orta Asya ve Arî dinlerinin derin izlerini taĢıdıklarını görebiliriz. 

ġamanizm baĢta olmak üzere Türklerin Ġslam'dan önceki dinlerinden olan Budizm ve 

Maniheizm‟den devĢirilen unsurların günümüz Alevi-BektaĢi inançlarında halen 

etkilerini sürdürdükleri görülmektedir.
1123

 Özellikle kırsal bölgelerde yaĢamaları ve 

ötekileĢtirilmeleri sebebiyle ana akım dini-kültürel çevreden uzak kalmaları eski 

inançlarını sürdürmelerini kolaylaĢtırmıĢtır. Hulûl, tenasüh ve don değiĢtirme
1124

 

anlayıĢı da bu inançlar arasındadır. 

                                                 
1121

 KızılbaĢ ifadesinin içerdiği düĢünülen olumsuz anlamlar sebebiyle Alevi ismi tercih edilmiĢtir. 

ġah Ġsmail‟in Divan‟ı baĢta olmak üzere önemli Alevi Nefeslerinde ve Alevilerden bahseden Osmanlı 

fetvalarında 1800‟lerin ortalarına kadar “Alevi” ismi hemen hiç geçmez. Sıklıkla KızılbaĢ, Rafizî, 

Zındık veya Mülhit isimleri tercih edilmiĢtir. Ergun, Hatâyî Divanı: ġah Ġsmail Safevî, Edebi 

Hayatı ve Nefesleri; Ergun, Sadeddin Nüzhet, BektaĢî-KızılbaĢ-Alevî ġairleri ve Nefesleri, Maarif 

Kitaphanesi, Ġstanbul, 1956; Melikoff, Ġrene, Uyur Ġdik Uyardılar, çev. Turan Alptekin, Demos, 

Ġstanbul, 2009, s. 51-54; Bodrogi, KızılbaĢlar/Aleviler, s. 14, 50. 
1122

 Alevilik-BektaĢilik arasında tarihsel bazı farklılıklar da vardır. Ancak çalıĢmamız açısından bu 

konuya girmeyeceğiz. Melikoff bu ayrımın 1826‟da Yeniçeri Ocağı‟nın kaldırılması sonrasında 

derinleĢtiği kanaatindedir. Melikoff, Uyur Ġdik Uyardılar, s. 212, 213. 
1123

 Köprülü, Türk Edebiyatında Ġlk Mutasavvıflar; Melikoff, Uyur Ġdik Uyardılar, s. 122, 124; 

Ocak, Alevî ve BektaĢî Ġnançlarının Ġslam Öncesi Temelleri, s. 53-252. 
1124

 “Don değiĢtirme” Alevi-BektaĢilere çok benzeyen Ehli Hakklarda da vardır. Genel manada 

ruhların insandan insana ve Tanrı‟dan insana geçtiği düĢünülmektedir. Sürekli tekrarlanan Tanrı‟nın 

ruhunun insana geçiĢinde (theophany) meleklerin ara bir form oluĢturduğuna inanılmaktadır. Tanrıdan 

insana ya da insandan insana yaĢanan ruh göçü “gömlek, don, elbise değiĢtirmek” Ģeklinde 

tanımlanmaktadır., Khaksar, “Reincarnation as Perceived by the “People of the Truth”, s. 119, 120. 



257 

 

2.7.1. Köken TartıĢmaları 

2.7.1.1. Ġsimlendirme Konusundaki TartıĢmalar 

Aleviliğin 15. ve 16. yy‟daki ilk adı KızılbaĢlık olmuĢtur. Siyasi otorite 

boĢluğu yaĢanan bir dönemde güçlenen Erdebil Tekkesi Ģeyhleri ġeyh Cüneyd, oğlu 

ġeyh Haydar ve torunu ġah Ġsmail Türkmen boylarının desteğini alarak bu mezhebin 

sistemleĢmesini sağlamıĢlardır.
1125

 KızılbaĢ kavramı asıl gücüne ġah Ġsmail‟in 

Ģahlığını ilanıyla birlikte ulaĢmıĢtır.
1126

 KızılbaĢlık-BektaĢilik farklılaĢmasına 

damgasını vuran iki önemli etken Erdebil tekkesinin devletleĢmesi ve Osmanlı-

Safevi mücadelesidir. 

Sünni Ġslam Osmanlı Devleti‟nde resmi ideoloji olarak kabul edilmiĢ ve 

devlet eliyle desteklenip, medreselerdeki eğitim sistemi bunun üzerine bina 

edilmiĢtir. Ancak kırsalda göçebe hayatı yaĢayan ve Ġslam‟la yeni tanıĢmıĢ olan 

Türkmen topluluklar, bu medrese eğitiminden mahrum kalarak ya eski inançlarıyla 

harmanladıkları bâtınî yorumlar ya da sȗfi grupların kendilerine sunduğu Ġslam 

anlayıĢlarına yönelmiĢlerdir.
1127

 ġehirli ve göçebe kesim arasında oluĢan bu farklılık 

nedeniyle de göçebe topluluklarla devlet idaresinin arası açılmıĢ, göçebe Türkmen 

zümreleri tepkilerini zaman zaman isyanlar çıkararak göstermiĢtir.
1128

 Bu durumu 

fırsat bilen Safevi Devleti, Osmanlı‟ya karĢı bu grupları kıĢkırtarak kendi yanına 

çekmeyi baĢarmıĢtır.
1129

 ĠĢte zamanla Safevilerin safına katılan bu göçebe 

Türkmenlere “KızılbaĢ” adı verilmiĢtir.
1130

 Osmanlı ise bu tabiri, muhalif 

                                                 
1125

 Moosa, Extremist Shiites: The Ghulat Sects, s. 36; Onat, Hasan, “KızılbaĢlık FarklılaĢması 

Üzerine”, Ġslamiyât Dergisi, c. VI, Sy. 3, s. 113. 
1126

 Ekinci, Mustafa, Anadolu Aleviliği‟nin Tarihsel Arkaplanı, Beyan Yayınları, Ankara, 2010, s. 

221-222; Detaylı bilgi için bkz. Ceylan, Yılmaz, “Kültürel ÇeĢitlilik Bağlamında Anadolu Aleviliği”, 

Sakarya Ünv. SBE. (YayınlanmamıĢ Doktora Tezi), 2015. 
1127

 Ekinci, Anadolu Aleviliği‟nin Tarihsel Arkaplanı, s. 123-124. 
1128

 Üzüm, Tarihsel ve Kültürel Boyutlarıyla Alevilik, s. 58-62. 
1129

 Moosa, Extremist Shiites: The Ghulat Sects, s. 35; Ocak, “Aleviliğin Tarihsel Sosyal Tabanı Ġle 

Teolojisi Arasındaki ĠliĢki Problemine Dair”, Tarihî ve Kültürel Boyutlarıyla Türkiye‟de Alevîler, 

BektaĢîler, Nusayrîler, Ensar NeĢriyat, Ġstanbul, 2004, s. 393; Ekinci, Anadolu Aleviliği‟nin 

Tarihsel Arkaplanı, s. 123-128.   
1130

 Melikoff, Anadolu Aleviliğini ġiî bir Ġslam değil de Safevi propagandalarıyla ġiîleĢtirilmiĢ bir 

Türkmen inancı olarak tanımlar. Melikoff, Uyur Ġdik Uyardılar, s. 25-26, 54; Üzüm, Ġlyas, 

“KızılbaĢ”, Türkiye Diyanet Vakfı Ġslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, Ankara, 2002, c. 25, s. 

547. 



258 

 

tavırlarından dolayı “rafızi” ve “zındık” anlamlarında Ehl-i Sünnet düĢüncesini 

reddeden fırkaları isimlendirmek için kullanmıĢtır.
1131

 

Günümüzde ise çoğunlukla Türkiye‟nin doğusunda yaĢayan KızılbaĢ 

toplulukların inanç ve uygulamalarının onları ortodoks Ġslam‟ın dıĢında bırakan ġii, 

pagan ve Hristiyan unsurlar içerdiği gözlenmiĢtir.
1132

 KızılbaĢların bir kısmı Kürt‟tür 

ve çoğunlukla Yukarı Fırat vadisinde Dersim‟de bulunurlar. Bu bölge bir zamanlar 

Persler, Kürtler ve Ermeniler olmak üzere birçok etnik gurubun yoğun olarak 

yaĢadıkları bir yerdi. KızılbaĢların inanç ve ritüelleri Suriye‟deki Nusayriler, 

Irak‟taki ġebekler
1133

 ve Batı Ġran‟daki Ehl-i Haklar gibi bazı ġii gruplarla benzerlik 

göstermektedir.
1134

 Türkiye ile Ġran arasında sınır olan bu bölge 13. yüzyıldan 

itibaren ġii propagandasına sahne olmuĢtur. Özellikle göçebe Türkmen topluluklar 

ve Kürt aĢiretleri bundan nasibini almıĢtır. Bütün bunların sonucunda da orada adı 

batinî Ġslam olan ancak özünde Paganizm, Mitraizm, Ermeni Hristiyanlığı ve belki de 

Mazdeizm‟in senkretik bir Ģekli olan heterodoks bir din yorumu ortaya çıkmıĢtır.
1135

 

BektaĢilik ise Melâmilik‟ten doğmuĢ, ġamanizm, Hurûfilik, Bâtınilik ve 

ġiilik‟ten aldığı unsurları tasavvuf potasında eriterek yeni bir hüviyetle ortaya 

koymuĢ, Halvetiliğin devamı olan aslında Sünni bir Türkmen tarikatıdır.
1136

 

BektaĢîler, zaviyelerde eğitim ve irĢat faaliyetlerinde bulunarak Hacı BektaĢ Veli 

öğretisini yaydıkları gibi, yaĢadıkları bölgelerdeki Türkmenlerin yerleĢik hayata 

geçmeleri noktasında da büyük çaba sarf etmiĢlerdir.
1137

 Zamanla BektaĢi tabiri daha 

çok, medrese eğitimi almıĢ göçebe olmayan yerleĢik Türkmenler için kullanılırken, 

KızılbaĢ ise genellikle kırsal bölgelerde yaĢayan ve on iki imam soyundan 

                                                 
1131

 Yaman, Alevilik & KızılbaĢlık Tarihi, s. 79; Benli, Yusuf “Râfıza Adlandırmasının Ġlk 

Kullanımına ĠliĢkin Değerlendirmeler”, Hikmet Yurdu, Sy. 1, 2008, ss. 31-69; GeniĢ bilgi için bkz. 

“Rafızîler”, DĠA, Mustafa Öz, c. XXXIV, Ġstanbul, 2007, s. 396-397. 
1132

 Moosa, Extremist Shiites: The Ghulat Sects, s. 432- 447. 
1133

 TaĢğın, Ahmet, “Irak‟ta BektaĢî Topluluğu ġebekler”, Türk Kültürü ve Hacı BektaĢ Velî 

AraĢtırma Dergisi, Sy. 52, 2009, ss. 127-144. 
1134

 Luschan, F. Von, “Early Inhabitants of Western Asia”, Journal of The Royal Anthropologocial 

Institute, V. 41, 1911, s. 241-244; Moosa, Extremist Shiites: The Ghulat Sects, s. 446. 
1135

 Hasluck, F. W, Christianity and Ġslam Under the Sultans, Edited by Margaret M. Hasluck, V. 

1, Oxford, Clarendon Press, 1929, s. 157-158; Moosa, Extremist Shiites: The Ghulat Sects, s. 447. 
1136

 Ocak, “BektaĢilik”, DĠA, c. V, s. 375; Fığlalı, E. R. Türkiye‟de Alevilik BektaĢilik, Ġzmir 

Ġlahiyat Vakfı Yayınları, 2006, s. 177; Korkmaz, Sıddık, Alevîlik BektâĢîlik Geleneği ve Ġslâm, Ġz 

Yayıncılık, Ġst, 2016, s. 60-61; Ekinci, Anadolu Aleviliği‟nin Tarihsel Arkaplanı, s. 51. 
1137

 Faroqhi, Anadolu‟da BektaĢilik, s. 87-156, 193-195. 



259 

 

geldiklerine inanan halkı tanımlamıĢtır.
1138

 Osmanlı-Safevi geriliminin artmasıyla 

devletin takibinden kaçarak BektaĢilik Ģemsiyesi altında saklanan ġii-Bâtıni fikirlere 

sahip KızılbaĢ zümreler, tarikatın dönüĢümünde önemli bir rol oynamıĢ ve 

BektaĢiliği aslî yapısından uzaklaĢtırmıĢtır.
1139

 

BektaĢîliğin Osmanlı Devleti ile iliĢkilerini önemli ölçüde Yeniçeri Ocağı 

belirlemiĢtir. Özellikle XVI. ve XVII. yüzyıllarda BektaĢilik, Yeniçeri Ocağıyla 

arasındaki yakın bağlar sayesinde, Osmanlı sınırları içinde geniĢ bir dergâh ve tekke 

ağına sahip olmuĢtur.
1140

 Ancak Yeniçeri Ocağının II. Mahmut döneminde 

kapatılmasıyla BektaĢilik de yasaklanmıĢ ve pek çok BektaĢî tekkesi kapatılmıĢtır. 

Sonraki süreçte ise bu sert politikalar terkedilerek tekrar serbest bir döneme geçilmiĢ 

ve BektaĢî tekkeleri yeniden açılmıĢtır. 

BektaĢilik bağlamında köken tartıĢmalarının yanı sıra kurucu lider konusu da 

belirsizliğini korumaktadır. Hacı BektaĢ-ı Veli‟nin BektaĢiliğin kurucusu olduğu 

sıklıkla söylense de buna güçlü itirazlar vardır. Melikoff birçok eser ve makalesinde 

bu konuyu ele alarak Hacı BektaĢ-ı Veli‟nin spesifik bir hareket baĢlatmadığını ileri 

sürmektedir. Ona göre BektaĢilik aslında önceden var olan Eski Türk kültüründeki 

değiĢik inançlarla Anadolu‟daki inançların 4-5 yüzyıllık bir süreçte 

harmanlanmasıdır.
1141

 O, Hacı BektaĢ-ı Veli‟nin kurucu rolü taĢımadığı 

kanaatindedir. Bu açıdan Hacı BektaĢ-ı Veli‟nin BektaĢilikle iliĢkilendirilmesinde 

hulûl ve tenasüh inançlarından yola çıkarak yapılan yorumlar önemlidir. Tarihsel 

süreçte Safevilerin etkisiyle Hacı BektaĢ-ı Veli, Alevi-BektaĢi geleneğinde önemli 

bir konuma oturtulmuĢ olabilir.
1142

 

Alevilik tabiri ise genel manada çeĢitli kültür ve inanç çevrelerini 

tanımlamaktadır. Bir yandan BektaĢi kültür ve edebiyatının etkilerini taĢırken diğer 

                                                 
1138

 Üzüm, Tarihsel ve Kültürel Boyutlarıyla Alevilik, s. 57-58. 
1139

 Fığlalı, Türkiye‟de Alevilik BektaĢilik, s. 148; Yıldız, Harun, “Hacı BektaĢ Velî Sonrasında 

BektaĢîliğin OluĢum Ve GeliĢimi”, DEUĠFD Türk Kültürünü Mayalayanlar Özel Sayısı, 2021, ss. 

491-510. 
1140

 Yıldız, Harun, “Hacı BektaĢ Velî Sonrasında BektaĢîliğin OluĢum Ve GeliĢimi”, s. 507. 
1141

 Melikoff, “Alevi-BektaĢîliğin Tarihî Kökenleri, BektaĢî-KızılbaĢ (Alevî) Bölünmesi ve 

Neticeleri”, Tarihî ve Kültürel Boyutlarıyla Türkiye‟de Alevîler, BektaĢîler, Nusayrîler, Ensar 

NeĢriyat, Ġst, 1999, s. 20. 
1142

 Melikoff, Uyur Ġdik Uyardılar, s. 21, 22, 30. 



260 

 

yandan Türkmen kültürünün izlerini görmek mümkündür. Alevi kavramının 

kullanımının yaygınlaĢmaya baĢlaması, KızılbaĢ sözcüğünün baĢlarda negatif 

anlamlar içermeyen Safevi Türkmen aĢiretlerini karĢılasa da daha sonraları “asi, 

dinsiz” anlamına gelen küçültücü bir mahiyete dönüĢmesine bağlanır.
1143

 Ancak 

ilerleyen süreçte Alevilik kavramı anlam geniĢlemesine uğrayarak Anadolu 

coğrafyasında var olan BektaĢiler, KızılbaĢlar, Tahtacılar, Hubyarlılar, Dede 

Garkınlar, Ağu Ġçenler, Baba Mansurlular, Keçeci Babalılar, KureyĢanlılar, 

Sinemililer gibi soya (ocaklara) dayalı tarikatları kapsayan bir üst kimliğe 

dönüĢmüĢtür.
1144

 Alevilik-BektaĢilik tanımlaması ise Osmanlı‟nın son zamanlarında 

ortaya çıkmıĢ bir kullanım olarak temelde aynı yapıya mensubiyeti gösterirken aynı 

zamanda taban ile tavan arasındaki farklılığı da vurgulamaktadır.
1145

 Buna göre 

KızılbaĢlar, tabandaki geniĢ halk kitlelerini, BektaĢiler ise tavandaki baba ve dedeleri 

ifade etmektedir.
1146

 Dolayısıyla Alevi BektaĢileri, birden çok aidiyeti ve kimliği 

olan mezhepler üstü (metadoxy) mistik bir tasavvuf hareketi olarak kabul etmek 

mümkündür.
1147

  

Alevilerin 17. yy.da Safevilerle bağlarının zayıflamasıyla birlikte BektaĢi 

Tekkesiyle olan iliĢkileri yeniden artmıĢtır. Merkez BektaĢi Tekkesinde bulunan 

“Babalar”, Alevi toplumun çoğunun dini ve sosyal hayatında belirleyici olmuĢtur. 

Osmanlı merkezi yönetimi de bu iliĢkiyi desteklemiĢtir.
1148

 Ancak bazı Alevi gruplar 

hem farklı köklere sahip olduklarından hem de birbirleriyle sağlıklı iliĢkiler 

kuramadıklarından kendi yollarını çizmiĢtir. 1826‟da BektaĢi Tekkelerinin 

                                                 
1143

 Melikoff, Uyur Ġdik Uyardılar, s. 26-34; Fığlalı, Türkiye‟de Alevilik BektaĢilik, s. 10-11. 
1144

 Üçer, Cenksu, “Alevîliğin Neliği ve ġiîlik (Caferîlik) ile ĠliĢkisinin Çerçevesi”, Marife, 2008, Sy. 

3, s. 207-209. 
1145

 Üzüm, Tarihsel ve Kültürel Boyutlarıyla Alevilik, s. 57. 
1146

 Ocak, Türk Sufiliğine BakıĢlar, s. 20. 
1147

 Kutlu, Alevîlik-BektaĢîlik Yazıları, s. 66-67; Üçer,  “Alevîliğin Neliği ve ġiîlik (Caferîlik) ile 

ĠliĢkisinin Çerçevesi”, s. 213. 
1148

 Bodrogi bütün Alevilerin Hacı BektaĢ‟taki babalara bağlı olmadığını belirtmektedir. Osmanlı 

yönetimi Alevilerin BektaĢi tekkesine katılmasını özellikle desteklemiĢtir. Balım Sultan‟ı posta 

geçiren II. Beyazıt bu Ģekilde iki bâtınî fırkayı da kısmen kontrol etmek istemiĢtir. Bodrogi, 

KızılbaĢlar/Aleviler, s. 24, 30, 44, 48; BektaĢi ve Alevi-KızılbaĢ iliĢkilerinin zayıf olduğu da iddia 

edilmektedir. Buna göre BektaĢiler KızılbaĢları kendilerinden uzak görse de iki toplumun ortak 

menfaatleri bunları bir Ģekilde Hacı BektaĢ merkezine bağlamıĢtır. bkz. Gölpınarlı, “Kızıl-baĢ”, s. 

792-794; Yıldız, “Hacı BektaĢ Velî Sonrasında BektaĢîliğin OluĢum Ve GeliĢimi”, s. 497, 500. 



261 

 

kapatılmasıyla birlikte bu iliĢki Aleviler lehine değiĢmeye baĢlamıĢtır.
1149

 Bu 

ayrıĢmanın yansımaları günümüz Alevi toplumlarında da gözlemlenmektedir. 

2.7.1.2. Aleviliğin Orta Asya Kökeni 

Alevi-BektaĢiliğin kökeni problemi araĢtırmacıların en çok ilgilendiği 

konuların baĢında gelmektedir. Bu inancın temel yapısını anlamak, tenasüh inancının 

Alevilikteki yerini belirlemek ve inancın bâtınî yönünü daha iyi kavrayabilmek için 

tarihsel bağların tahlil edilmesi hayati derecede önemlidir. Köken konusunda 

kuĢkusuz en güçlü teori Alevi-BektaĢi inancının önemli ölçüde Orta Asya Türk 

kültürüne dayandığı görüĢüdür. Teoriye göre, Türklerin Müslüman olma süreçleri 

yerleĢik halk ile göçebe kesim arasında farklı Ģekillerde gerçekleĢmiĢtir. Günlük 

yaĢam pratiklerinin oldukça farklı oluĢu, Ġslam‟ın her iki kesimde farklı tezahür 

etmesini sağlamıĢtır. Hâkim Sünni inanıĢ yerleĢik halka medrese aracılığıyla 

aktarılırken, göçebe kesime gezgin derviĢler vasıtasıyla mistik ve mitolojik karakteri 

baskın bir Ġslam anlayıĢı öğretilmiĢtir.
1150

 

Göçebe Türk halk kitleleri (Türkmenler), eski ġamani, Maniheist ve Budist 

inançlarını tam olarak terk etmeden Ġslam‟a girmiĢlerdir. Ayrıca bu kitleler 

Ġslamiyet‟in birçok unsurlarını Araplardan değil, Horasan ve Maveraünnehir 

üzerinden gelen Acemlerden öğrenmiĢlerdir. Dolayısıyla da o dönem Acem kültürü 

içerisinden aldıkları tarihi, coğrafi, sosyal, dini ve kültürel olguları tedricen kendi 

kabile gelenekleri ve ġamanistik öğelerle mezcetmiĢlerdir.
1151

 Göçebe-yarı göçebe 

yaĢamı benimseyen Türkmen topluluklar Orta Asya‟dan getirdikleri Ġslam öncesi 

inançlarını “Alevilik” adı altında muhafaza etmiĢlerdir. Bir takım batıni ve hurûfî 

düĢüncelerin de karıĢtığı, aslını Türk töresinden ve kısmen de Ġslam inanıĢlarından 

                                                 
1149

 Faroqhi, Anadolu‟da BektaĢilik, s. 157, 165; Yıldız, “Hacı BektaĢ Velî Sonrasında BektaĢîliğin 

OluĢum Ve GeliĢimi”, s. 502-503; Gezik, Alevi Kürtler: Dinsel, Etnik ve Politik Sorunlar 

Bağlamında, s. birçok yerde. 
1150

 Ekinci, Anadolu Aleviliği‟nin Tarihsel Arkaplanı, s. 34; Büyükçelebi, Hafize, “Anadolu 

Aleviliği ve BektaĢilik ĠliĢkisi”, Necmettin Erbakan Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, Konya, 

2019, s. 46. 
1151

 Ayas, Mehmet Rami, Türkiye‟de Ġlk Tarikat ZümreleĢmeleri, Ġz Yayıncılık, Ġst, 2008, s. 47-48; 

Köprülü, M. Fuad, “Anadolu‟da Ġslamiyet”, Daru‟lfünûn Edebiyat Fakültesi Mecmuası, Ġstanbul, 

1922, c. 2, s. 4, ss. 281-311. 



262 

 

alan bu Ġslam yorumuna “Anadolu Aleviliği” diyebiliriz.
1152

 Bu Ġslami anlayıĢ 

Türkmenlerin ilk tasavvufçuları olan Farisi Ģeyhlerce de kısmen onanmıĢtır. Sonraki 

nesil Türk Ģeyhlerin bir kısmının ġamanlık geleneğiyle tasavvufu harmanlaması da, 

senkretik bir dindarlığın ortaya çıkmasını kolaylaĢtırmıĢtır.
1153

 Türkmenler 

Ġslamiyete giriĢlerinden itibaren etkisi altında kaldıkları Sȗfi derviĢ ve Ģeyhleri, eski 

kültürlerindeki keramet sahibi, gaybtan haber veren kam-ozanlar yerine koyarak 

onları da ihtida ettirmiĢlerdir.
1154

 Bâtıni fırkaların hemen hepsinde olduğu gibi Ġran, 

Azerbaycan, Anadolu ve Balkanlara yerleĢen Türk kitleler de buralardaki kadim 

inançlardan etkilenmiĢlerdir.
1155

 

Türkmenler din telakkilerinde Ġslam öncesi Atalar kültü, Gök Tanrı kültü, 

çeĢitli tabiat kültleri, ġamanizm, Budizm, Maniheizm, Mazdeizm vb. muhtelif Asya 

dinlerinin izlerini ĠslamlaĢtıktan sonra da belirli oranda korumuĢlardır.
1156

 Onlar, 

Maveraünnehir yöresinde baĢlayan ilk ĠslamlaĢma sürecinde, önemli ölçüde Batini-

ġii bir Ġslam ile karĢılaĢtılar.
1157

 Babinger & Köprülü‟nün teorilerine göre Alevi-

BektaĢilik yaklaĢık 400 yıl Türklerin genel inanç tarzı olmaya devam etmiĢtir. Bu 

sebeple Orta Asya‟dan süre gelen bâtınî ya da heterodoks unsurlar 15. yy.a kadar 

Ġslam‟la beraber güçlü varlıklarını devam ettirmiĢtir.
1158

 Ancak Osmanlı, devlet 

yapısındaki sistemleĢme ve dini açıdan Ehl-i Sünnet teorisini desteklemesiyle 

birlikte, kendi nüfuz alanı içerisindeki bâtınî fırka ve tarikatlara baskı uygulamaya 

                                                 
1152

 Melikoff, Uyur Ġdik Uyardılar, s. 54; Büyükçelebi, “Anadolu Aleviliği ve BektaĢilik ĠliĢkisi”, s. 

50. 
1153

 Yörükân, Anadolu‟da Aleviler ve Tahtacılar, s. 426; Fığlalı, Türkiye‟de Alevilik BektaĢilik, s. 

66-67. 
1154

 Ayas, Türkiye‟de Ġlk Tarikat ZümreleĢmeleri, s. 44-45; Ekinci, Anadolu Aleviliği‟nin 

Tarihsel Arkaplanı, s. 35. 
1155

 Köprülü, Melikoff, Ocak, Yörükân gibi öncü araĢtırmacılara göre, bu dini liderlerin yumuĢak 

tutumu bir yandan kırsal toplumlarda Ġslam‟ın hızla yayılmasına diğer yandan da Ģehirli, medrese 

kaynaklı, Ehl-i Sünnet çizgisinden uzak yeni dini yorumların doğmasına neden olmuĢtur. Melikoff, 

Uyur Ġdik Uyardılar, s. 184; Büyükçelebi, “Anadolu Aleviliği ve BektaĢilik ĠliĢkisi”, s. 51. 
1156

 Melikoff, Uyur Ġdik Uyardılar, s. 185; Ocak, Alevî ve BektaĢî Ġnançlarının Ġslam Öncesi 

Temelleri, s. 37-92; Üzüm, Tarihsel ve Kültürel Boyutlarıyla Alevilik, s. 19-20; YeĢilyurt, Temel, 

“Alevi- BektaĢiliğin Ġnanç Boyutu”, Ġslâmiyat, c. VI, s. 13; Üçer, “Alevîliğin Neliği ve ġiîlik 

(Caferîlik) ile ĠliĢkisinin Çerçevesi”, s. 213-220. 
1157

 Ekinci, Anadolu Aleviliği‟nin Tarihsel Arkaplanı, s. 205. 
1158

 Babinger & Köprülü, “Anadolu‟da Ġslamiyet”, s. 14-20. Daha ayrıntılı bilgiler için bkz. Köprülü, 

Türk Edebiyatında Ġlk Mutasavvıflar, s. 11-26. 



263 

 

baĢlamıĢtır. Bunlardan günümüze kalan en yaygın bâtınî hareket Ģüphesiz 

Aleviliktir.
1159

 

2.7.1.3. Aleviliğin Farisi Kökeni 

Alevi-BektaĢi inanç ve uygulamalarındaki bâtınî unsurlar sadece Türk 

kültürüyle de ilgili değildir. Bu noktada eski Ġran kültürü ve ZerdüĢtlük dikkat 

çekicidir.
1160

 

Anadolu‟da XIII. ve XIV. asırlarda yeni Müslüman olmuĢ Türkmenlere 

sığınak olan tekkeler sadece Yesevilik, Vefailik, Mevlevilik gibi Sünni tarikatlardan 

ibaret değildi. Bunların dıĢında bilhassa göçebe Türkmen zümreleri etkisi altına alan 

Ġran ve Horasan kaynaklı, Kalenderîlik, Haydarilik ve Hurûfilik gibi aĢırılık yanlısı 

tarikatlar da bulunmaktaydı. Türkmenler, Ġran üzerinden gelen bu sȗfi tarikat 

derviĢleri vasıtasıyla Ġslam‟la tanıĢmıĢlardır. Bu tarikatlar Türkmenlere Ġslamiyeti 

sıkı dini kalıplar içerisinde değil de, esnek bir anlayıĢla ve daha çok anlayabilecekleri 

menkıbelerle anlatmıĢlardır.
1161

 Ancak bâtıni fikirlerin de hemen hemen tamamı bu 

tarikatlarla Ġran, Irak ve Suriye üzerinden Anadolu‟ya girmiĢtir.
1162

 Bunlardan 

özellikle Kalenderîlik Hint ve Ġran mistisizminden etkilenerek yayılmıĢ ve Moğol 

istilası ile Anadolu‟ya intikal etmiĢtir.
1163

  

                                                 
1159

 Ocak, Türkiye Sosyal Tarihinde Ġslamın Macerası, s. 143; Refik, Ahmet, On Altıncı Asırda 

Rafızilik ve BektaĢilik (On Altıncı Yüzyılda Osmanlıların Alevîler Hakkında Düzenledikleri 54 

Fermanı Ġçerir), Düz. Mehmet Yaman, Ġstanbul, Ufuk, 1994. 
1160

 Gölpınarlı, KızılbaĢlık ile Aleviliği aynı görmese de yakın iliĢkili kabul etmekte ve kökenlerini 

Ġslam öncesi Ġran inançlarına bağlamaktadır. Ona göre Hurremiye bugünkü Alevilik ve KızılbaĢlığın 

kökenidir.  Hurremiyye Mazdeizm‟in bir yorumudur. Farsça “mutlu” anlamı vardır ve kırmızı 

giydikleri için de bu ad onlara verilmiĢtir. KızılbaĢların kızıl börk giymelerinin kaynağı da bu bağdan 

kaynaklanabilir. Gölpınarlı, Abdülbâkî, “Kızıl-baĢ”, Ġslam Ansiklopedisi, MEB. c. 6, Ġstanbul, 1979, 

(789-795), s. 789. Ayrıca bkz. Gazâlî, Bâtınîliğin Ġçyüzü, s. 31; el-Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki 

Farklar, s. 175-241. 
1161

 Fığlalı, Türkiye‟de Alevilik BektaĢilik, s. 70, 83-85; Detaylı bilgi için bkz. Ekinci, Anadolu 

Aleviliği‟nin Tarihsel Arkaplanı, s. 41-53.    
1162

 Köprülü, Türk Edebiyatında Ġlk Mutasavvıflar, s. 176; Ekinci, Anadolu Aleviliği‟nin Tarihsel 

Arkaplanı, s. 42-48. 
1163

 Ocak, Ahmet YaĢar, Osmanlı Ġmparatorluğu'nda Marjinal Sûfîlik: Kalenderîler (XIV-XVIII. 

Yüzyıllar), Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1992, s. 75; Ekinci, Anadolu Aleviliği‟nin 

Tarihsel Arkaplanı, s. 42-43. 



264 

 

Bazı araĢtırmacılar yaygın görüĢ olan Aleviliğin Orta Asya kökenli olduğu 

tezini reddetmektedirler. Onlara göre Alevilik öğretisinin kaynağını anlamak için 

günümüzde varlığını sürdüren mürĢit-pir ocaklarının coğrafi dağılımına bakmak 

yeterlidir. Bu ocakların neredeyse tamamı Yukarı Mezopotamya‟da yer alır.
1164

 

Zaten Babailer isyanına katılan topluluklar da ağırlıklı olarak Mardin baĢta olmak 

üzere Urfa ve Diyarbakır kökenli Türkmenlerdir. Bu coğrafya aynı zamanda, 

Sünnilerce ötekileĢtirilen ve aĢağılanan Rafızi, Harici ve bâtıni inanç gruplarının 

ortak yurdu olmuĢtur.  

Melikoff‟a ait diğer bir çıkarıma göre Anadolu‟da Türkmenler arasında 

yaygın olan inançlar, Ġran‟ın batısında yaĢayan ve Tanrı‟nın insanda tecellisi (hulûl) 

ve tenasüh gibi anlayıĢlara sahip olan halk dininin değiĢik bir biçimi olarak 

değerlendirilebilir. Bu inançlar Safevilerin ilk dönemlerinde ġah Ġsmail tarafından 

tasavvufa uyarlanmıĢtır. ġah Ġsmail‟in Ģiirlerinde tenasühe yer vermesi de bunun 

göstergesidir.
1165

   

Genel olarak Anadolu Alevilerinde ateĢe hürmetin tapınma Ģekline 

bürünmediği akılda tutulmalıdır.
1166

 Diğer yandan Aleviliğin ZerdüĢtlükle 

benzerlikleri kabul edilse de, Türkmenlerin ġaman kültürüyle olan tarihsel irtibatı 

köken açısından Orta Asya‟yı daha mantıklı kılmaktadır. Bu anlamda Gnostisizmin 

farklı coğrafyalardaki bâtınî inanç ve fırkalarda, ortak inanç ve uygulamalar yaratma 

gücü akla gelmektedir. 

2.7.2. Ġnanç Esasları 

Heterodoks inancın ve halk dindarlığının tipik özelliklerini taĢıyan Alevilik, 

hem göçebe Türkmenlerin Ġslam öncesi örf, adet, gelenek ve inançları, hem de Ġslami 

                                                 
1164

 Moosa, Extremist Shiites: The Ghulat Sects, s. 36-37; Güleç, Cengiz, Ġnanç ve Ahlak 

Bağlamında Alevi Öğretisi, Yurt Kitap-Yayın, Ankara, 2013, s. 197-198. 
1165

 Melikoff, “Le Probleme KızılbaĢ”, Turcica, 1975, c. VI, s. 65. 
1166

 Eröz‟ün Tahtacı Alevileri üzerine yaptığı araĢtırmada bu topluluğun ocağa ve ateĢe secde Ģeklinde 

tazimde bulundukları belirtilmektedir. Bu âdetin Orta Asya‟dan geldiğini ileri süren araĢtırmacıya 

göre ġamanizm‟den gelen ateĢe ve ıĢığa hürmetin iki açıklaması olabilir. Öncelikle ateĢin hamları 

piĢirme ve olgunlaĢtırma iĢlevi bâtınî anlamda bu topluma derin izler bırakmıĢ olabilir. Diğer görüĢe 

göre ataların ruhları ateĢte ve ıĢıkta tecelli eder. Ancak araĢtırmacıya göre bu, ateĢe ibadet edildiği 

anlamına gelmemektedir. Eröz, Eski Türk Dini (Gök Tanrı Ġnancı) ve Alevilik-BektaĢilik, s. 67-71. 



265 

 

emirleri harmanlamıĢtır. Bu sebeple Alevilerin genel Türk boylarından farklı ve 

kendilerine ait bir tarihi ve geleneği olduğu söylenebilir.
1167

 Alevilik, bağdaĢtırmacı 

bir özellik arz eder. DolaĢtığı coğrafyaların kültürel ve dinsel öğelerini içine alarak 

ĢekillenmiĢ, günümüze kadar Ģifahi yollarla aktarılmıĢtır.
1168

 

2.7.2.1. YaratılıĢ ve Gürûh-u Naci Ġnancı 

Bir inanç topluluğunu tanımanın yollarından birisi, onların kozmogoni ve 

yaratılıĢ düĢüncelerini bilmektir.
1169

 Alevi-BektaĢi toplumların yaratılıĢ inançlarında 

temelde birbirine benzeyen üç anlatı öne çıkmaktadır.
1170

 Çoğu inançta olduğu gibi 

Alevilerde de ilk yaratıcı Tanrı fikri vardır. Bu Tanrı hiçbir Ģey yokken suyu yarattı 

ve ona ruhundan üfledi. Suda, Ali ve Muhammed‟in nurlarını yaratacak olan “inci” 

ortaya çıktı.
1171

 Daha önce Yezidi ve Ehli Haklar‟da karĢılaĢtığımız bu incinin 

mahiyeti tartıĢmalıdır. Genel kanaat bu incinin ilk cevher olduğu ve Alevilikte Ali-

Muhammed‟i temsil ettiği yönündedir. Ali‟nin bu inciden dünyayı yarattığı Alevi 

Ģiirlerinden anlaĢılmaktadır.
1172

 Nefeslerde inciden ziyade “nur”dan bahsedilmiĢ ve 

Ali-Muhammed birlikteliği, hepimiz “aynı nurdanız/ıĢıktanız” Ģeklinde ifade 

edilmiĢtir. Kul Himmet‟in bir dörtlüğünde hem ilk yaratılıĢ hem Ali-Muhammed‟in 

aynı nurdan yaratılması Ģöyle anlatılmaktadır; 

 

                                                 
1167

 Duman, M. Zeki, “Heterodoksi Bir Ġnanç Olarak Alevilik”, Journal of World of Turks, Sy. 3, 

No. 12011, Ankara, 2011, s. 197. 
1168

 Duman, “Heterodoksi Bir Ġnanç Olarak Alevilik”, s. 201. 
1169

 Nusayriler, Yezidiler, Dürziler ve Ehli Haklar spesifik birer yaratılıĢ, ilk insan ve ahiret 

öğretilerine sahipken Aleviler ve BektaĢilerin Nefes ve diğer yazılı kaynaklarında bu konularda çok az 

Ģey vardır. Bkz. Birge, John Kingsley, The Bektashi Order of Dervishes, London, Luzac & Co. 

1937, s. 131; Bodrogi, KızılbaĢlar/Aleviler, s. 136; H. BektaĢi Veli Makâlât‟ında yaratılıĢ bölümü 

genel Ġslam düĢüncesine uygundur. Burada Hz. Âdem‟in varlığını oğlu ġit‟e verdiği geçmektedir. 

Kaygusuz, Ġsmail (Düz.), Hakk‟ın Kelâmı; Makâlât-ı Hacı BektaĢ Veli, Ġstanbul, 2013, s. 72. 
1170

 Farklı bir sistemleĢtirme için bkz. Yüksel, Emine, “Alevî-BektaĢî Kültüründe YaratılıĢ Anlatıları 

ve Toplumsal Cinsiyet ĠliĢkileri”, Hacettepe Ünv. SBE, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 2016, s. 87. 
1171

 TaĢğın, Ahmet, ġeyh Safi Buyruğu, Çizgi, Ġstanbul, 2013; Mehmet Yaman, Erdebilli ġeyh Safi 

ve Buyruğu, Ufuk Matbaası, Ġstanbul, 1994, s. 46. 
1172

 Birge, The Bektashi Order of Dervishes, s. 114; Bodrogi, KızılbaĢlar/Aleviler, s. 137; Gezik, 

Erdal, Alevî Hafızasını Tanımlamak, ĠletiĢim, Ġstanbul, 2016, s. 276-279; Ehli Haklardaki yaratılıĢ 

ve “Ġnci” mitosuyla ilgili bkz. Minorsky, Viladimir, “Ġran‟da Ehli Hakk veya Ali-Ġlahi Tarikatını 

Öğrenmek Ġçin Gereken Kaynaklar”, Rus Oryantalistlerine Göre Ehl-i Haklar, der. Musalı, Namıq, 

Önsöz, Ġstanbul, 2013, (167-364), s. 194 vbĢ. Ġnci mitosunun bulunduğu Yezilik ile Alevilikteki Ġnci 

mitosunu karĢılaĢtırmak için bkz. Suvari, Ezidiler: Etnodinsel Bir Ġnanç Olarak Ezidiler.  



266 

 

Yerde insan, gökte melek yok iken 

Kudretten bir nur indi, süzüldü. 

Cümle mahlûk kandildeki nur iken 

Ayn Ali, mim Muhammed yazıldı.
1173

 

Benzerlerini baĢka nefes ve Ģiirlerde de gördüğümüz inci ve aynı nurdan 

yaratılmıĢ Tanrı-Muhammed-Ali metaforu Alevi-BektaĢi inancında önemlidir.
1174

 

Ali‟nin aslında Tanrının tezahürü olduğuna ve değiĢik zamanlarda farklı kimselerin 

bedenlerinde ortaya çıktığına vurgu yapılmaktadır. Hz. Muhammed de özünde 

Ali‟dir, yani Tanrının bir tezahürüdür. Ali, klasik Ġslam literatüründe Allah‟ın hemen 

bütün vasıflarıyla tanımlanarak bu inancın altı doldurulmaktadır.
1175

 Ancak Güruh-u 

Naci
1176

 teorisi Nefeslerde ve Ģiirlerde diğer bâtınî fırkalardaki gibi Alevilerin 

“kurtarılmıĢ topluluk” düĢüncesine sahip olduklarını göstermektedir. 

Anadolu Alevileri üzerine yapılan saha araĢtırmalarında Alevilerin yaratılıĢ 

teorilerine bağlı olarak diğer insanlardan farklı bir soydan geldikleri fikrini 

benimsedikleri görülür. Yüksel‟in farklı illerdeki araĢtırmasına göre Aleviler, Güruh-

u Naci‟yi Tanrının Âdem ile evlendirmek için gönderdiği bir melek Ģeklinde 

tanımlarlar. Ġnanca göre yaĢlanan ve Âdem‟e kötü davranan Havva‟ya karĢılık Tanrı 

ona Güruh-u Naci‟yi göndermiĢtir. Ancak Havva yaptığı planla Âdem‟in bu melekle 

evlenmesini engellemiĢ; Güruh-u Naci‟yi de oğulları ġit ile evlendirmiĢtir. 

GörüĢmecilerin bir kısmına göre, Alevi dedeleri ve bir kısmına göre de “bütün 

Aleviler” bu evlilikten dünyaya gelmiĢtir. Diğer insanlar ise Âdem ve Havva‟nın 

                                                 
1173

 Ergun, S. Nüzhet, BektaĢî-KızılbaĢ-Alevî ġairleri ve Nefesleri, s. 89. 
1174

 ġah Ġsmail‟in Hatâyî mahlasıyla yazdığı Ģiirlerinde de çok benzer ifadeler bulunabilir; 

Men dahi nesne bilmezem 

Allah bir Muhammed Ali 

Özüm gurbete salmazam 

Allah bir Muhammed Ali. Bkz. Ergun, Hatâyî Divanı: ġah Ġsmail Safevî, Edebi Hayatı ve Nefesleri, 

s. 105 ve çokça Ģiirde var. 
1175

 Kaplan, Ġsmail, “Alevi Ġnancının Temelleri”, http://www.aleviten-nuernberg.de/fileadmin/ 

user_upload/pdfs/Alevi-inancinin-temelleri.pdf; Yüksel, “Alevî-BektaĢî Kültüründe YaratılıĢ 

Anlatıları ve Toplumsal Cinsiyet ĠliĢkileri”, s. 99. 
1176

 GeniĢ bilgi için bkz. Bodrogi, KızılbaĢlar/Aleviler, s. 52-57. 

http://www.aleviten-nuernberg.de/fileadmin/


267 

 

evliliğinden doğan çocukların torunlarıdır.
1177

 Ġki anlatı da Yezidilerin, ġit
1178

 ve 

ġahid b. Cȃr anlatısına oldukça benzemektedir. 

Alevilikte Pirler ve ġeyhler ancak Ali veya ġit‟in seçkin soyundan gelmelidir. 

Bu fikrin kaynağında Tanrının hulûlü ve tenasüh yoluyla kuĢaktan kuĢağa ruhunun 

aktarılması inancı etkili olmuĢtur. Dolayısıyla has tabakadan olan bu kimselerin 

Tanrıya daha yakın olduğu düĢünülmektedir.
1179

 BaĢka bir görüĢe göre Alevi 

liderlerin hepsi değilse de Ali ve soyundan gelenler kutsanmaktadır. Bu da farklı 

Ģekillerde karĢımıza çıkmaktadır. ġöyle ki, Ali ve Muhammed‟in Tanrı mı O‟nun 

reenkarnasyonu mu olduğu Alevi Nefeslerinde değiĢik Ģekillerde karĢımıza 

çıkmaktadır. Onların günah iĢlemeyeceği ve temiz olduğu düĢünülse de On Ġki Ġmam 

sonrası imam, dede, pir gibi liderlerin tanrısallığından bahsedilemez.
1180

 Bu noktada 

Alevilerin Ali‟yi Tanrının ruhunun bedenlenmesi Ģeklinde kabul etmesi inancı ġah 

Ġsmail‟den bir etkilenme de olabilir. Genel ġii düĢüncesinde Ali, halifeliğin hak 

sahibi ve bir kısım önemli özelliklere sahip lideri iken Gulat topluluklarda Tanrı veya 

onun reenkarnasyonuna dönüĢmektedir. ġiilerde Ali‟nin dıĢında dini liderlerin 

“ruhanileĢmesi” ise 16. yy.da baĢlamıĢ bir süreçtir.
1181

 Ancak Anadolu Alevilerinde 

ġiilikteki gibi genel dini liderlerin nuranileĢmesinden bahsetmek zordur. Sadece bazı 

seçkin Ģahıslara özel anlamlar yüklenmektedir. 

                                                 
1177

 Hikâyenin baĢka bir versiyonunda Havva Güruh-u Naci‟yi sürekli kıskanmakta ve huzursuzluk 

yaratmaktaydı. Âdem bir gün iki eĢine de bir miktar süt vererek küplerinde bunu mayalamalarını 

istemiĢtir. Ancak Havva maya tutmasın diye her gün Güruh-u Naci‟nin küpünü gizlice sallamıĢtır. 

Küpler açıldığında Havva‟nın küpünden yılan, çıyan, akrep gibi kötü yaratıklar çıkmıĢ diğer küpten 

ise ġit çıkmıĢtır. Sallamadan dolayı sakat olsa da yakıĢıklı ve tertemiz bir çocuk olan ġit rivayete göre 

Alevilerin ve dedelerinin atası olmuĢtur. Yüksel, “Alevî-BektaĢî Kültüründe YaratılıĢ Anlatıları ve 

Toplumsal Cinsiyet ĠliĢkileri”, s. 125-131. 
1178

 “ġit” ismi hemen bütün Gnostik geleneklerde özel bir yere sahiptir. Âdem‟e gönderildiğine 

inanılan bâtınî ilmin ġit‟e geçtiği, onun ilahi ve temiz bir soydan geldiği, neslinin de kurtuluĢa 

erenlerin nesli olduğu düĢünülmektedir. Gündüz, ġinasi, “ġit”, Ġslam Ansiklopedisi, c. 39, TDV, 

Ankara, 2010, (214-215). 
1179

 Tori, Bir Kürt DüĢüncesi: Yezidilik.., s. 69, 75. 
1180

 Bodrogi, KızılbaĢlar/Aleviler, s. 23; Türkmen Alevi toplumlardaki Ali‟nin güneĢe ve turnaya 

benzetilerek kutsanması inancı Eski Türklerdeki Gök-Tengri inancından miras alınmıĢ olabilir. Ortak 

çağrıĢımları çoktur. Bkz. Melikoff, Uyur Ġdik Uyardılar, s. 24. 
1181

 Önemli bir ġiî uzmanı olan Halm‟a göre ġiîliğin bazı kollarında bâtınî özellikler baĢtan beri 

görülse de Safevilerle birlikte bu anlayıĢ güçlenmiĢ ve sistemleĢmiĢtir. Bkz. Halm, Heinz, ġiîlik, çev. 

Muhammet Mertek, Ġstanbul, Runik, 2020, s. 32-43, 69; Alevilerde dedelerin Ģecerelerini Ali-

Muhammed soyuna dayandırması onlara doğal dini lider olma gücü ve manevi değer katsa da her 

dedeye bu soydan geldiği için kutsallık yüklenmez. Bkz. Yüksel, “Alevî-BektaĢî Kültüründe YaratılıĢ 

Anlatıları ve Toplumsal Cinsiyet ĠliĢkileri”, s. 90. 



268 

 

2.7.2.2. Tanrısal Varlıklar ve Don DeğiĢtirme  

Alevilerdeki tanrı-yarı tanrı ve tanrı-melek anlatısı diğer bâtınî fırkalardakine 

benzemektedir. Bu inançlarda hulûl ve tenasüh önemli iĢlevler görmektedir. Mesela 

Yezidilerdeki Melek Tavus inancı Alevi toplumlarında Melek Hızır inancı Ģeklinde 

karĢımıza çıkmaktadır. Ġkisi de yaratılıĢta aktif rol almıĢ ve tanrısal açıdan faaldirler. 

Onların “her yerde hâzır ve nâzır” olduğuna inanılmaktadır. Yezidilik ve Ehli 

Hakklarda olduğu gibi Alevilikte de Ģeytana olumlu özellikler yükleme geleneği 

Melek Tavus inancıyla paralellik göstermektedir.
1182

 

Ehli Haklarda Ali, Tanrı‟nın tezahürüdür ve onun kölesi Kamber de 

baĢyardımcılardan biri olan Ģeytanın reenkarnasyonudur. Melek Tavus ise Ģeytanın 

sonraki tenasühlerinde bedenlendiği varlıktır. Anadolu Aleviliğinde Melek Tavus 

inancı kısmen var olmakla birlikte horoz daha çok öne çıkmaktadır. Elbette Ehl-i 

Hakk ve Yezidilerde Melek Tavus‟un horoz olma olasılığı düĢünülse de Alevilerde 

bu kuvvetle muhtemeldir. Melikoff ‟un “Cafer-i Sadık Buyruğu” yorumuna göre 

horoz büyük meleklerden Cebrail‟dir.
1183

 Saha çalıĢmalarında az da olsa Alevi 

topluluklarda Melek Tavus inancıyla ilgili bulgulara ulaĢılmıĢtır. Fakat bu Tavus‟un 

Tanrı mı yoksa onun ruhunun hulûl ettiği bir yardımcı mı olduğu konusunda 

Alevilerin de kafalarının karıĢık olduğu görülmektedir.
1184

 

Alevi-BektaĢi inançlarında hulûl ve tenasüh bağlamında ele alacağımız bir 

diğer konu da yaratıcı Tanrı ve onun nurundan var olduğuna inanılan yarı tanrı-insan 

inançlarıdır. Bu inanç Hristiyanlarda Baba-Oğul-Kutsal Ruh (teslis), Ehli Haklar‟da 

Allah-Muhammed-Ali, Yezidiler‟de Tanrı-Melek Tavus-ġeyh Adî ve Nusayriler‟de 

Ali-Muhammed-Selman (AMS) üçlemeleri Ģeklinde karĢımıza çıkmaktadır.
1185

 

                                                 
1182

 ġeytan konusunda Hacı BektaĢi Veli‟nin Makâlât‟ı incelendiğinde klasik Sünni Ġslam çerçevesinin 

dıĢına çıkılmadığı görülür. Bu noktada bâtınî yorumlar devreye girmektedir. Kaygusuz, Ġsmail (Düz.), 

Hakk‟ın Kelâmı; Makâlât-ı Hacı BektaĢ Veli, birçok yerde. 
1183

 Melikoff, Uyur Ġdik Uyardılar, s. 64, 65; Tori, Bir Kürt DüĢüncesi: Yezidilik ve Yezidiler, s. 

66, 67. 
1184

 Yüksel‟in araĢtırmasında Amasya‟da bir Alevi âĢık Havva‟nın yaratılıĢ hikâyesini anlatırken 

yaratıcının Melek Tavus olduğunu açıkça ve birkaç defa belirtmiĢtir. Bkz. Yüksel, “Alevî-BektaĢî 

Kültüründe YaratılıĢ Anlatıları ve Toplumsal Cinsiyet ĠliĢkileri”, s. 114. 
1185

 Moosa, Extremist Shiites: The Ghulat Sects, s. 40-41; Bodrogi, KızılbaĢlar/Aleviler, s. 128, 

129. 



269 

 

Alevilerin Ģehadetinde “La Ġlahe Ġllallah, Muhammed Rasûlullah, Ali Veliyyullah” 

Ģeklinde gördüğümüz bu formül elbette topluluk içerisinde değiĢik Ģekillerde 

yorumlanmaktadır. Kimin Tanrı olduğu, asıl yaratıcının kim olduğu, Ali‟nin Tanrı 

olup olmadığı çoğu zaman muğlaktır. Ancak özünde üçünün de bir olduğu düĢüncesi 

güçlüdür. Tanrı kendisini Muhammed ve Ali suretinde göstermiĢtir.
1186

 Genel kanaat 

Ali‟nin Tanrı‟nın nuru veya ruhunun bedenlenmiĢ Ģekli olduğu yönündedir. Bu 

sebeple Ali tanrısal ve bâtınî bilgiye vâkıftır. “Muhammed ilmin Ģehridir, Ali ise 

kapısıdır” hadisini sıklıkla kullanan Alevilere göre bu da Ali‟nin gizli bilgilere vâkıf 

olduğunu doğrulamaktadır. Yüzeysel bilgiye sahip olan Muhammed ancak Ali 

sayesinde öz ve hakiki manalara ulaĢabilir.
1187

 

Moosa, bazı müsteĢriklerin Türkiye‟nin doğusunda yaĢayan KızılbaĢ Alevi 

topluluklar hakkında yaptıkları gözlemleri aktarır. Bu araĢtırmacılara göre 

KızılbaĢlar, Tanrı‟nın kendisini bin bir biçimde tecelli ettirdiğine, bu tecellilerden en 

büyüğünün Tanrı‟nın oğlu olan Ġsa Mesih‟in kiĢiliğinde ortaya çıktığına inanırlar. 

Onlar, Ġsa‟dan sonra da Tanrı‟nın Ali‟de tezahür ettiğini ve Tanrı-Ġsa-Ali 

üçlemesinin, nasıl Ġsa Tanrı‟nın temsilcisi ise Ali‟nin de özünde Ġsa ile aynı olduğu 

anlamına geldiğini iddia ederler.
1188

 

Alevilik bir anlamda “Hakk, Muhammed, Ali” fikri etrafında oluĢmuĢtur. 

Bunu aslında Ġslam tasavvuf gruplarının da temel inançlarında olan “Ulûhiyet, 

Nübüvvet, Velâyet” prensibinde görmek mümkündür.
1189

 Ancak klasik tarikatlar 

bunu çok öne çıkarmadığından Ehl-i Sünnet düĢüncesiyle çatıĢmazlar. 

                                                 
1186

 Gölpınarlı, “Kızıl-baĢ”, s. 791. ġah Ġsmail, Hatâyî mahlasıyla yazdığı bir Ģiirinde bu konuyu Ģöyle 

açıklamaktadır; 

Muhabbettir Lâ ilahe Ġllâllah, 

Muhabbettir Muhammed Rasûlullah 

Muhabbettir Aliyy-i veliyyullah 

Üçü‟de manâda birdir muhabbet. Bkz. Ergun, Hatâyî Divanı: ġah Ġsmail Safevî, Edebi Hayatı ve 

Nefesleri, s. 80; Duman, “Heterodoksi Bir Ġnanç Olarak Alevilik”, s. 202. 
1187

 Birge, The Bektashi Order of Dervishes, s. 106; Bodrogi, KızılbaĢlar/Aleviler, s. 56; Melikoff, 

Uyur Ġdik Uyardılar, s. 76; Moosa, Extremist Shiites: The Ghulat Sects, s. 51. 
1188

 Moosa, Extremist Shiites: The Ghulat Sects, s. 40-42. 
1189

 Üzüm, Tarihsel ve Kültürel Boyutlarıyla Alevilik, s. 86. 



270 

 

2.7.2.3. Devir Ġnancı ve Varlık AĢamaları  

Alevi-BektaĢi inancındaki tenasüh ve don değiĢtirme fikirleriyle tasavvuftaki 

devr, devir ya da devriye inancı iliĢkilendirilebilir. Ġnsanın yaratılıĢı, Aleviliğin sırr-ı 

hakikatlerinden birisidir. Buna göre Alevi inancında insanın var olmasının iki 

aĢaması vardır. Birinci aĢamada insan bedenleĢmemiĢ bir enerji, ıĢık ve nurdur. 

Ġkinci aĢamada ise insan devr yolu ile evrim geçirerek vücut bulup cisim olarak 

ortaya çıkmıĢtır.
1190

 

Bazı mutasavvıflar ve batıni fırkalara göre Tanrının insanla iliĢkisi sudûr ve 

tecelli inancıyla açıklanabilir. Buna göre, maddi veya aĢağı âleme inen ilâhî nur önce 

en süfli derecede görünür. Bunu cansızlar âlemindeki tecellisi takip eder. Daha sonra 

sırayla bitkiler, hayvanlar ve en nihayetinde insan Ģeklinde tecelli ederek saflaĢmaya 

baĢlar. Ancak bu devir, biyolojik anlamda bir değiĢme veya tekâmül değildir. Diğer 

bir ifadeyle bir türün geliĢmiĢ baĢka bir türe evrilmesi söz konusu olamaz. Ġnsan ise, 

bu dünyaya geldikten sonra gayret ve kabiliyetine göre meleklerin mertebesine 

ulaĢabilir, onları geçebilir.
1191

 

Tasavvufta devr anlayıĢı tenasühe benzese de ondan farklıdır. Ruhun devr 

için tekrar tekrar dirilmesi gerekmez. Ancak Alevilerde devriye fikrinin tenasühle 

kuvvetli bir bağı vardır.
1192

 Nefeslerde Ali‟nin aslında Âdem, Cercîs, Nuh, Ġsa, 

Muhammed, Hallac-ı Mansur, Hacı BektaĢ‟la… aynı kiĢiler olması devr inancıyla 

açıklanabilir. Çokça örneğini gördüğümüz bu tarz Ģiirlerden birinde Abdal Musa; 

Güvercin donuyla Urum‟a uçan 

Ġmamlar evinin kapusın açan 

Cümle evliyalar üstünden geçen 

Var mıdır hiçbir er Ali‟den gayrı
1193

 

                                                 
1190

 Aytaç, “Devriye Metinlerinde Geçen Omurga Kavramlar”, s. 7. 
1191

 Uzun, “Devriye", s. 252; Cebecioğlu, “Devir”, s. 165-166; Keskin, “Türk Tasavvuf Kültürü ve 

Devir Nazariyesi Bağlamında NeĢet ErtaĢ”, s. 139. 
1192

 Uludağ, “Devr”, s. 231-232; Köprülü, Türk Edebiyatında Ġlk Mutasavvıflar, s. 324. Saha 

araĢtırmalarında bazı Alevi-BektaĢilerin tenasühü tasavvuftaki devriye fikriyle iliĢkilendirerek 

yorumladıkları tespit edilmiĢtir. Bkz. Güngör; Aksoy, “Sosyolojik Açıdan Alevi/BektaĢilerde Tenasüh 

Ġnancı”, s. 31. 
1193

 Ergun, BektaĢî-KızılbaĢ-Alevî ġairleri ve Nefesleri, s. 22. 



271 

 

Burada aslında Ali‟den baĢkası olmayan Hacı BektaĢ‟ın güvercin donuna 

girip Horasan‟dan Anadolu‟ya geliĢi anlatılmıĢtır. Bir baĢka önemli XVI. yüzyıl 

BektaĢi Ģairi Kamberî de aynı Ģekilde Ġncil‟de Ġlya olarak geçen kiĢinin aslında Ali 

olduğunu belirtir; 

Ali‟dir pîĢüvâ-yı evliya vü enbiya 

Anınçün didi Ġsa Ġncil‟inde Ġlyâ
1194

 

Alevi ve BektaĢilerde varoluĢu açıklamak için bir varlık sıralaması kabul 

edilir. Bazı örneklerini yukarıda gördüğümüz nefes ve Ģiirlerde Ali ve Hacı BektaĢ 

baĢta olmak üzere önemli kiĢiliklerin devr yoluyla tekrar tekrar âlemde bulundukları 

anlatılmaktadır. Bunun ayrıntılı açıklaması bilinen Alevi kaynaklarda görülmemiĢtir. 

Ancak çok bilinen bir Alevi Ocağı olan KureyĢan‟a bağlı DerviĢ Baba Türbesi adlı 

Cemevi bunu Ģu Ģekilde açıklamıĢtır; 

1- Varlık döngüsünün en üst aĢamasında Tanrı bulunur. Bundan kopan varlık aĢağıya 

doğru iniĢe baĢlar. Sıralama Ģöyledir; 

a) BaĢlangıç 

-Aklı evvel - (ilk akıl) 

-Ukûlü tis‟a - (Akıllar) 

-Nüfusu tis‟a - (ġekiller) 

-Felek-i azam - (En üst gök katı) 

b) Burçlar 

-Zuhal - (Satürn ) 

-MüĢteri - (Jüpiter) 

-Merih - (Merih) 

-ġems - (GüneĢ) 

-Utarit - (Merkür) 

-Kamer - (Ay) 

c) KarĢıtlar 

                                                 
1194

 Ergun, BektaĢî-KızılbaĢ-Alevî ġairleri ve Nefesleri, s. 77. 



272 

 

-Keyfiyâtı hararet - (sıcaklık) 

-Burûdet - (kuruluk) 

-Rutûbet - (yaĢlık) 

-Yubûset - (soğukluk) 

d) Ana elementler (Anasır-ı Erbaa) 

-Küre-i har - (AteĢ) 

-Küre-i hava - (Hava) 

-Küre-i ma - (Su) 

-Küre-i hak - (Toprak) 

2- Varlık dairesinin en altı (Kavs-i Nüzûl) ve yükselen eğrinin baĢlangıcı 

a ) Mahlûkat 

-Cevheri Mercan 

-Maaden Ahcar 

-Maaden Mukantere 

-Tayri Lezec 

b) Nebatat 

-Nebatat bitohum 

-Ascari Musmüre 

-Nahilli hurma 

c) Hayvanat 

-Envai hayvanat 

-Nesnas Maymun 

-Mertebi Ġnsan 

 

3- VaroluĢ dairesinin son aĢaması 

-Ġnsan-ı Kâmil 

-Hakka ulaĢmak 

Alevi-BektaĢi düĢüncesinde “maddi âlem” Tanrı‟dan kopmuĢtur. Mutlak 

varlık olan Tanrı‟dan kopan maddi varlık maddenin ana unsurlarına (toprak, su, 



273 

 

hava, ateĢ) inerek varlık dairesi ya da var oluĢ çemberinden aĢağı doğru iner ve ilk 

devrini tamamlamıĢ olur. Bu “iniĢ”e eğri ya da devre-i fersiye ve kavs-i nüzul denir. 

Bundan sonra yükselen eğri yani devre-i arĢiye baĢlar. Nihayet varlık saflaĢarak 

devrini tamamlar ve önce insan-ı kâmil mertebesine sonra da Hakka ulaĢır.
1195

 

Burada ayrıntılı olarak çizilen insanın tanrısal ruhtan kopup tekrar ona ulaĢma 

sıralaması klasik anlamda tasavvuftaki devr telakkisine uygun olmakla birlikte
1196

 

Alevi-BektaĢi geleneğinde hulûl, don değiĢtirme ve tenasüh ile farklı bir yorum 

geliĢtirilmiĢtir. 19. yüzyıl Alevi ozanlarından Gufrânî bu inançtaki devriyeyi Ģöyle 

özetlemiĢtir;  

Katre idim Ummanlara karıĢtım 

Kaç bulandım kaç duruldum kim bilir 

Devre edip âlemleri dolaĢtım 

Bir sanata kaç sarıldım kim bilir 

Bulut olup ağdığımı bilirim 

Boran ile yağdığımı bilirim 

Alt anadan doğduğumu bilirim 

Kaç ebeden kaç soruldum kim bilir. 

 

Kaç kez gani oldum kaç kere fakir 

Kaç kez altın oldum kaç kere bakir 

Bilmem ki kaç kâtip ismimi okur 

Kaç defterde kaç dürüldüm kim bilir. 

 

Bazı nebat oldum toprakta sürdüm 

Bilmem kaç atanın sulbünde durdum 

Kaç defa cenneti alaya girdim 

Cehenneme kaç sürüldüm kim bilir. 

                                                 
1195

 Uzun, “Devriye", s. 252; Keskin, “Türk Tasavvuf Kültürü ve Devir Nazariyesi Bağlamında NeĢet 

ErtaĢ”, s. 140; Yergezen, Hıdır, https://dervisbabaturbesi.wixsite.com/dervis-baba-turbesi/alevilikte-

devriye-nedir-reenkarnasyon, (EriĢim Tarihi. 08.04.2021); Saluk, Reyhan Gökben, “Türk Tasavvuf 

Edebiyatında Devir Nazariyesi ve Bir Devriyye Risalesi”, s. 216. 
1196

 Bilgi için bkz. Bu Tez, Bölüm 1.2.2. Devr ve Devriye. 

https://dervisbabaturbesi.wixsite.com/dervis-baba-turbesi/alevilikte-devriye-nedir-reenkarnasyon
https://dervisbabaturbesi.wixsite.com/dervis-baba-turbesi/alevilikte-devriye-nedir-reenkarnasyon


274 

 

 

Kaç kez alet oldum elde bakıldım 

Semadan kaç kere indim çekildim 

Balçık olup kerpiç kerpiç döküldüm 

Kaç bozuldum kaç kuruldum kim bilir. 

 

Dünyayı dolaĢtım hep karabatak 

Görmedim bir karar bilmedim durak 

Üstümü kaç örtü bu kara toprak 

Kaç serildim kaç dirildim kim bilir. 

 

Gufrânî‟yim tarikatım boĢ değil 

Ġyi bil ki kara bağrım taĢ değil 

Felek ile hiç hatırım hoĢ değil 

Kaç barıĢtım kaç darıldım kim bilir.
1197

 

Özetle, Alevi-BektaĢi inancında devr döngüsü, “ıĢık” olan tanrısal ruh ya da 

düĢüncenin, özünden uzaklaĢarak maddeleĢmesi ve hızla tanrısallığını kaybederek en 

alt varlık kategorisine kadar inmesi ile baĢlar. Bâtıni düĢünceye uygun olarak ilk 

yaratılan ve tamlığı temsil eden akıl ile onun yardımıyla yaratılan nefs bir çekiĢme 

yaĢamıĢtır. Noksanlık olan nefs sürekli akla benzemek istediği için hareket etmiĢ ve 

evren bu hareketten oluĢmuĢtur. Ne var ki bu hareket önce varlığı aĢağı çekmiĢ, 

sonra yükseliĢ evresi baĢlamıĢ ve her mertebede tekrar somuttan soyuta dönerek 

tanrısal bir hal almaya baĢlamıĢtır. Dokuz ruh ve dokuz akıl tanrısal mekânlar olan 

Dünya, Ay, Utarit, Atlas, Burçlar, Zühre, Zühal, Merih Ģeklinde kemale 

ermektedir.
1198

 Burada özetlenen varlık ve devr anlayıĢı bir taraftan ilk çağlardan beri 

                                                 
1197

 Yergezen, https://dervisbabaturbesi.wixsite.com/dervis-baba-turbesi/alevilikte-devriye-nedir-

reenkarnasyon. Alevi-BektaĢi Nefes ve Ģiirlerinde Devriyeler önemli bir yer tutmaktadır. Bunlar ayrı 

bölümlerde tanıtılır. Bkz. Öztelli, BektaĢi Gülleri: BektaĢî-Alevî ġiirleri Antolojisi, s. 229-244; ġah 

Ġsmail‟in bir çok Ģiirinde de Ali‟nin alemdeki devranı anlatılır. Bkz. Ergun, Hatâyî Divanı: ġah 

Ġsmail Safevî, Edebi Hayatı ve Nefesleri, s. 184-186 vbĢ. 
1198

 Saluk, “Türk Tasavvuf Edebiyatında Devir Nazariyesi ve Bir Devriyye Risalesi”, s. 217; 

Yergezen, https://dervisbabaturbesi.wixsite.com/dervis-baba-turbesi/alevilikte-devriye-nedir-

reenkarnasyon. Not: Varlık, yaratılıĢ ve devr konusunda yukarıda özetlenen bilgiler TRT tarafından 

belgesel olarak yayınlanmıĢtır. CD Rosenheim Alevi Kültür Merkezi‟nin arĢivinde mevcuttur. 

https://dervisbabaturbesi.wixsite.com/dervis-baba-turbesi/alevilikte-devriye-nedir-reenkarnasyon
https://dervisbabaturbesi.wixsite.com/dervis-baba-turbesi/alevilikte-devriye-nedir-reenkarnasyon
https://dervisbabaturbesi.wixsite.com/dervis-baba-turbesi/alevilikte-devriye-nedir-reenkarnasyon
https://dervisbabaturbesi.wixsite.com/dervis-baba-turbesi/alevilikte-devriye-nedir-reenkarnasyon


275 

 

gördüğümüz metafizikçi-idealist felsefecilerin görüĢleriyle, bâtınî Ġslami tasavvuf 

anlayıĢlarının ve Vahdet-i Vücut inancının bir karıĢımı gibidir. Ancak bunun her bir 

ruh için ayrı ayrı ne anlama geldiği açıklanmıĢ değildir. 

Burada Alevilik‟teki devr anlayıĢı ile tenasühün aynı Ģeyler olmadığının altı 

çizilmelidir. Zira tenasüh, hulûl vb inançların Alevi literatüründeki yansımaları, 

tasavvuf kültüründeki vahdet-i vücut düĢüncesinden neĢ‟et eden devr, sudûr ve 

tecelli inançlarıyla karıĢtırılabilmektedir.
1199

 Alevilik‟teki don değiĢtirmenin fiziksel 

bir değiĢiklikten çok, zihinsel bir değiĢikliği ya da keramet ve mucize tarzı bir 

durumu ifade ettiği söylenebilir.
1200

 Aslında devr anlayıĢındaki değiĢimden maksat, 

Tanrı‟nın tecellisi olan insanın, O‟nun sıfatlarıyla tekâmül ederek insan-ı kâmil 

mertebesine ulaĢıp hakikat makamına ermesidir. Bedensel bir değiĢim söz konusu 

değildir. 

2.7.3. Tenasüh, Don DeğiĢtirme ve Ahiret Ġnancı 

Ölüm ve ahiret konusundaki inançlara bakıldığında Alevi-BektaĢilerin 

Ġslam‟dan olduğu kadar, baĢka inançlardan da etkilendiği ileri sürülebilir.
1201

 Bazı 

nefes ve Ģiirler üzerine yapılan incelemelerde de Alevi-BektaĢi Ģairlerin genel 

anlamda tenasüh inancına vurgu yapmadıkları gibi güçlü bir ahiret, mahĢer ve 

cennet-cehennem fikirlerine de sahip olmadıkları görülmektedir.
1202

 Elbette bu 

kavramlar kaynaklarda geçmekle birlikte, ölüm sonrasının mükâfat-mücâzat inancı 

ve ahiretteki hesap meseleleri onlarda yerini dünyadaki hesaba bırakmıĢtır. Bu durum 

akla topluluk içinde dünyevi yargılamaların yapıldığı Cem Ayinlerini getirmektedir. 

Aleviler tarihsel anlamda genelde dıĢarıya kapalı yaĢadıklarından, dedeler ve 

Cem Ayinleri bu anlamda sıkı birer kontrol mekanizması iĢlevi görmüĢtür. Bu 

sistemde kiĢinin ahlaki anlamda geliĢmesi önemsenmiĢ ve yaptığı kötülüklerin cezası 

                                                 
1199

 Sarıkaya, M. Saffet, “Alevilik-BektaĢiliğin Tasavvufi Boyutu Üzerine”, Türk Kültürü ve Hacı 

BektaĢ Veli AraĢtırma Dergisi, Sy. 82, 2017, s. 12; Üçer, “Alevîliğin Neliği ve ġiîlik (Caferîlik) ile 

ĠliĢkisinin Çerçevesi”, s. 230-231. 
1200

 Uludağ, “Devr”, s. 231-232; Uzun, Mustafa, “Devriyye”, DĠA, s. 251-253. 
1201

 Er, Geleneksel Anadolu Aleviliği, s. 117. 
1202

 Birge, The Bektashi Order of Dervishes, s. 131; Bodrogi, KızılbaĢlar/Aleviler, s. 136; Üzüm, 

Tarihsel ve Kültürel Boyutlarıyla Alevilik, s. 143-148. 



276 

 

hayattayken verilmeye çalıĢılmıĢtır. Herkes bu dünyada, bizzat yaĢadığı toplumun 

karĢısında hesaba çekilir. Buna Dar‟a durmak, Dar‟a çekilmek denir.
1203

 Belirli 

periyotlarda her yetiĢkin Alevi, Cem ayinlerinde Dar‟a çekilir. Aklanan ve 

topluluğun onayını alan kiĢi toplum içinde yaĢamaya hak kazanır. Yargılama sonucu 

suçlu, kusurlu bulunan kiĢi ise “yol düĢkünü” ilan edilir. Bu dini-mistik pratiğin 

amacı, her bireyin bu dünyada yaĢadığı gruptan açıkça toplumsal helallik almaya 

mecbur oluĢudur.
1204

 Alevilikte iyi ya da kötü ruhların tenasüh ya da don değiĢtirme 

yoluyla tekrar dünyaya gelerek yaptıklarının karĢılığını göreceklerine inancı da 

vardır. Ġki durumda da birey yaptıklarının karĢılığını bu dünyada görmektedir.
1205

 

Alevi temel kaynaklarda ve nefeslerde Ahiret, Cennet, Cehennem inançları 

tamamen ihmal edilmiĢ değildir. Büyük ölçüde tenasüh inancını içeren bir yaklaĢım 

söz konusuysa da, kıyamet sonrası inanç konularına da yer verilmiĢtir. Ancak 

tenasühe yapılan göndermeler daha belirgindir. Buna rağmen, yapılan alan 

araĢtırmalarında Alevi-BektaĢilerin neredeyse tamamının ahiret ve hesaba inandıkları 

ancak bu inancın yöreden yöreye farklılık gösterdiği gözlenmiĢtir.
1206

 Örneğin Ġç 

Anadolu ve Çukurova yöresi Alevilerinde temel Ġslami inançlar ve kutsalların 

yoğunluğu daha fazla iken; Doğu Anadolu‟nun sarp dağlık bölgesinin platolarında 

yaĢayan, Dersim merkezli Kürt Alevilerde neredeyse yok denecek kadar zayıftır.
1207

 

Yapılan araĢtırmalar neticesinde ahiret inancı noktasında Alevilerde üç farklı 

yaklaĢımın olduğu görülmüĢtür. Bunun sebebi yöreden yöreye hatta Ģahıstan Ģahısa 

farklılık gösteren yaklaĢımlardan kaynaklanmaktadır. Ġlk yaklaĢım, Alevilerin 

çoğunun ahiret inancını taĢıdığı yönündedir.
1208

 Buna göre ahiret, kıyamet, mahĢer, 

cennet ve cehennem gibi konular çok fazla detaylandırılmıĢ; cennet ve cehennemin 

dünyada olduğu ve görülmediği ile ilgili düĢüncelere de yer verilmiĢtir. Yine ruh 

                                                 
1203

 Üzüm, Tarihsel ve Kültürel Boyutlarıyla Alevilik, s. 200-201. 
1204

 Güleç, Ġnanç ve Ahlak Bağlamında Alevi Öğretisi, s. 192-193. 
1205

 Yörükȃn, Müslümanlıktan Evvel Türk Dinleri: ġamanizm, s. 33, 34. 
1206

 Güngör, “Sosyolojik Açıdan Alevi/BektaĢilerde Tenasüh Ġnancı”, s. 264; Detaylı bilgi için bkz. 

Tarhan, Nebi, “Alevi-BektaĢi Kaynaklarında Ahiret Ġnancı”, Recep Tayyip Erdoğan Ünv. SBE, 

Yüksek Lisans Tezi, Rize, 2019. 
1207

 Güleç, Ġnanç ve Ahlak Bağlamında Alevi Öğretisi, s. 164. 
1208

 Turan, Ahmet-BozkuĢ, Metin, “Günümüzde Sivas ve Çevresinde YaĢayan Alevîlerde Ġnanç 

Esasları”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi Ġlâhiyat Fakültesi Dergisi, Sayı:24-25, Samsun, 2007, s. 19; 

Tarhan, “Alevi-BektaĢi Kaynaklarında Ahiret Ġnancı”, s. 87. 



277 

 

göçü ve don değiĢtirme inancının da yer yer varlığı tespit edilmiĢtir.
1209

 Ġkinci 

yaklaĢımda cennet ve cehennemin bu dünyada olduğu fikri daha ön plana çıkmakta 

ve bunun sonucunda ahiret inkâr edilmektedir. Üçüncü grup ise hem tenasüh 

inancına sahip, hem ahiret düĢüncesini aynı anda mezceden bir yaklaĢıma 

sahiptir.
1210

 Bu yaklaĢıma sahip Alevilerde ahiret inancıyla bağlantılı olarak ortaya 

atılan genel tenasüh düĢüncesine göre, insan ruhunun ölümden sonra bir baĢka 

bedende dirilmesi söz konusudur. Ancak dünyada iyiliği çok olanların ruhlarının 

sonraki yaĢamlarda yine iyi insan bedenlerine girerek saflaĢmaya devam edeceğine, 

günahkâr kimselerin ruhlarının da sevimsiz hayvanlarda bedenlenerek zaman içinde 

temizlenip olgunlaĢacağına inanılmaktadır.
1211

 

Tenasüh düĢüncesini kabul etmeyen Alevilere göre ise tenasüh ile don 

değiĢtirme farklı Ģeylerdir. Tenasüh ölen kiĢinin ruhunun baĢka bir bedene intikal 

etmesi iken, don değiĢtirme kısa süreliğine farklı bir varlığın bedenine girmesi ya da 

farklı bir varlığın suretine bürünmesidir. Bu da bir keramet olarak telakki edilir.
1212

 

Buradan yola çıkılarak Hacı BektaĢ Veli ve Hz. Ali‟nin ruhunun aynı olduğunu 

söylemek aslında onun ruhu ona geçer manasında değildir. Hz. Ali‟nin huyu, kiĢiliği, 

ahlak ve karakterinin Hacı BektaĢ‟a geçtiği anlamındadır.
1213

 

2.7.3.1. Don DeğiĢtirme Ġnancının Mahiyeti 

Aleviliğin karakteristik özelliklerinden bazıları hulûl, tenasüh ve don 

değiĢtirmedir. Bunlar ana hatlarıyla ġamanizm, Budizm ve Maniheizm'den tevarüs 

edilmiĢtir. Bu inançların Alevi-BektaĢilerde bu kadar yaygın olmasının bir sebebi 

Atalar kültüdür. Dedenin veya babanın ruhunun torun veya evlatta ortaya çıkacağına 

inanılan atalar kültü ruh göçüne kapı aralamıĢ olabilir. Ocak‟a göre, Ġslam öncesi 

                                                 
1209

 Çetin, Murat, “Alevîlerin Dinî Ġnanç Ve YaĢantıları (Gölyaka Örneği)”, Sakarya Ünv. SBE. 

Yüksek Lisans Tezi, 2010, s. 73-94. 
1210

 Turan, Ahmet- Üçer, Cenksu, “Bir Alan AraĢtırmasının Anatomisi: Tokat Yöresi Alevileri, 

Tarihçesi, Ġnançları, Örf ve Adetleri”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi Ġlâhiyat Fakültesi Dergisi,  

Sayı:20-21, Samsun, 2005, s. 57. 
1211

 Çetin, “Alevîlerin Dinî Ġnanç ve YaĢantıları”, s. 37; Tarhan, “Alevi-BektaĢi Kaynaklarında Ahiret 

Ġnancı”, s. 38. 
1212

 Çetin, “Alevîlerin Dinî Ġnanç Ve YaĢantıları (Gölyaka Örneği)”, s. 39. 
1213

 Çetin, “Alevîlerin Dinî Ġnanç Ve YaĢantıları (Gölyaka Örneği)”, s. 40. 



278 

 

devirde Budizm vasıtası ile öğrenilen tenasüh inancı Atalar kültü ile kolay bir Ģekilde 

harmanlanmıĢtır.
1214

 

Don değiĢtirme inancı bazı kaynaklarda hulûl, ittihat, tenasüh ve 

reenkarnasyon Ģeklinde karĢımıza çıkmaktadır. Ancak burada dikkat çekmek 

istediğimiz nokta, bu kavramın bazen tenasühle eĢanlamlı olarak kullanılırken bazen 

de ikinci bir anlamda karĢımıza çıkmasıdır. Buna göre, kadim Türk geleneğinde don 

değiĢtirme tabiriyle, daha ziyade dıĢ görünüĢün fiziksel açıdan bir değiĢime uğraması 

kastedilmektedir.
1215

 KızılbaĢ, Alevi ve BektaĢi Nefeslerinde ve Ģiirlerinde de bu 

inancın genelde bu Ģekilde iĢlendiği görülmektedir. Alevi-BektaĢi gelenekte don 

değiĢtirme ruhun, yeryüzü yolculuğunda değiĢik bedenlerde gezmesi Ģeklinde 

anlaĢılmıĢtır. Bu durum Alevi erkânında “sır” olarak telakki edilmiĢ ve “Ali sırrı, 

Muhammed sırrı, Ata sırrı” olarak ifade edilmiĢtir.
1216

 BektaĢi gelenekte don 

değiĢtirme insan ve hayvan donuna girme ya da bir nesneye, tabiat unsuruna 

dönüĢme Ģeklinde üç aĢamada gerçekleĢebilmektedir. Aleviler arasında, Hz. Ali‟nin 

Hacı BektaĢ donunda ortaya çıktığı, zaman zaman doğan, güvercin ve Ģahin 

donlarına girdiği hatta aynı anda birden çok yerde görülebildiği inancı oldukça 

yaygındır.
1217

 

Alevilik‟te ruhların dünyadaki devri, Tanrı‟dan doğup yeniden Tanrı‟ya 

dönen bir evrim olarak da düĢünebileceğimiz sudûr teorisini akla getirmektedir. Buna 

göre Tanrı, kendi özünden fıĢkırıp taĢar, dönüĢümler geçirir ve bu süreçte kendine 

yabancılaĢıp evrende gözle görülebilir varlıklara sudûr eder.
1218

 Ruh göçünden 

maksat da ruhun olgunlaĢarak asli varlığına (Tanrı‟sına) kavuĢmasıdır. Alevilerde, 

deve üzerinde kendi cenazesini götüren Hz. Ali çizimleri ve güvercin donunda Hacı 

                                                 
1214

 Ocak, A. YaĢar, Alevî ve BektaĢî Ġnançlarının Ġslam Öncesi Temelleri, s. 63-64, 194; Ocak, 

“Babailer Ġsyanından KızılbaĢlığa: Anadolu'da Ġslam Heterodoksisinin DoğuĢ ve GeliĢim Tarihine 

Kısa Bir BakıĢ”, Türk Tarih Kurumu, Belleten, 2000, c. LXIV, Sy. 239, s. 157. 
1215

 Küçük, Mehmet Alparslan, “Orta Asya‟dan Anadolu‟ya Türk Geleneğinde „Don DeğiĢtirme”, 

bilig- Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi, 2020, Sayı:94, s. 98. 
1216

 Ocak, Alevî ve BektaĢî Ġnançlarının Ġslam Öncesi Temelleri, s. 191-192; Küçük, “Orta 

Asya‟dan Anadolu‟ya Türk Geleneğinde „Don DeğiĢtirme”, s. 99. 
1217

 Güngör, Özcan, “Günümüz Alevi/BektaĢi Kimliğine Dair Sosyolojik Bir AraĢtırma 

(Beypazarı/KaraĢar Yöresi Örneği)”, Ankara Ünv. SBE, Doktora Tezi, Ankara, 2007, s. 128-129. 
1218

 GülĢan, Hasan, PaylaĢımcı- Yargılayıcı- Ahlakçı Yönleriyle Anadolu Alevi Müslümanlığı, 

Derin Yayınları, Ġstanbul, 2004, s. 124. 



279 

 

BektaĢ Veli‟nin Anadolu‟ya geliĢi gibi motifler ruh göçünü anlatmaktadır.
1219

 Bunlar 

daha çok seçkin Ģahsiyetlerdeki don değiĢtirme inancının yansımalarıdır. Genel 

manada insan ruhlarının olgunlaĢma ve tanrıyla yeniden birleĢme devrini 

tamamlaması gerekmektedir. Bu durum kadim ezoterik ve hermetik bâtınî 

geleneklerdeki “Bütün” ile birleĢme inancına oldukça benzemektedir.
1220

 

Güvercin özellikle Hacı BektaĢ Veli ile özdeĢleĢtirilse de Alevilerde, Hacı 

BektaĢ‟ın Hz. Ali donunda geldiği düĢüncesinden dolayı ayrı bir önem taĢımaktadır. 

KuĢ olup güvercin donunu giyen, 

Uyan dağlar uyan Ali geliyor, 

Mucizatın cümle âleme bildiren, 

Uyan dağlar uyan Ali geliyor… 

deyiĢi bunu açıkça göstermektedir.
1221

 Bunun yanı sıra, güvercin Ģeklindeki 

don değiĢtirme anlayıĢında, Hz. Muhammed‟in Sevr Mağarası‟nda saklandığı zaman 

güvercinin onu korumasının etkili olduğu iddia edilmektedir.
1222

 Genel anlamda 

Alevi kaynaklarda Hz. Ali‟nin, “bin bir don” da dünyaya geldiği ifadeleri yer 

almaktadır: 

Neçe yüz bin yıllar kandilde durdun, 

Atının belinde madere (meydana) geldin, 

Onun için halkı dümana saldın, 

Bin bir donda baĢ gösterdin ya Ali
1223

 

Bu ve benzeri Ģiirlerden hareketle Melikoff, Hacı BektaĢ‟ın da Ali‟den 

baĢkası olmadığını zira Hz. Ali‟nin, hem peygamberlerin hem de velilerin suretinde 

tecelli edebildiğini ifade etmektedir. Bu durumun eski Türklerdeki Gök Tanrı 

                                                 
1219

 GülĢan, Anadolu Alevi Müslümanlığı, s. 123. 
1220

 GeniĢ mukayese için bkz. Bölüm 4.1. Ezoterizm ve 4.2. Hermetik Felsefe. 
1221

 KuĢca, Sibel,  “Alevi-BektaĢi Ġnancının Mitik Temellerini OluĢturan Figür ve ĠnanıĢların DeyiĢ ve 

Nefesler Vasıtasıyla Tespiti”, Alevilik AraĢtırmaları Dergisi, 2015, Sayı:10, s. 240. 
1222

 Güngör; Aksoy, “Sosyolojik Açıdan Alevi/BektaĢilerde Tenasüh Ġnancı”, s. 260; Küçük, “Orta 

Asya‟dan Anadolu‟ya Türk Geleneğinde „Don DeğiĢtirme”, s. 108-109. 
1223

 Ocak, Ahmet YaĢar, “BektaĢî Menâkıbnâmelerinde Tenasüh (Reincarnation- Metempsycose) 

Ġnancı”, II. Milletlerarası Türk Folklor Kongresi Bildirileri, IV. Cilt, Gelenek, Görenek ve 

inançlar, G.Ü. Basın- Yayın Yüksekokulu Basımevi, Ankara, 1982, s. 405. 



280 

 

inancının bir yansıması olduğuna dikkat çekmektedir.
1224

 Alevi-BektaĢi inancında 

güçlü bir yeri olan Hızır‟ın da Hz. Ali‟den baĢkası olmadığı, dönem dönem de 

değiĢik donlara girdiği ve KurtuluĢ SavaĢı sırasında Mustafa Kemal donunda ortaya 

çıktığı iddia edilmektedir.
1225

 

Yukarıdaki örnekler dıĢında Alevilerde don değiĢtirme ve tenasüh inancının 

mahiyetini anlamamızı kolaylaĢtıracak açıklamalar da görmekteyiz. Buna göre bazı 

Aleviler Hz. Ali‟ye inanmakla birlikte “mürĢidi ikrar etmeyen” ve kötülük yapan 

kimselerin ruhlarının ölümden sonra hayvan bedenine (donuna) girerek azap 

göreceğine inanmaktadırlar.
1226

 Ġyi ruhlarda ise don değiĢtirme üstünlük ve keramet 

olarak görülmektedir. Toplumda nüfûz sahibi kimselerin istedikleri biçimde ve 

zaman diliminde dondan dona girmesi Ģeklinde gerçekleĢmektedir. Bu, Allah‟a yakın 

olan ve kutsal sayılan kimselerin bir kerameti olarak görülmektedir. Tanrı ile 

kuvvetli bağı vurgulamak için de özellikle “güvercin” donu tercih edilmektedir. 

Muhtemelen barıĢın ve sükûnetin sembolü olan güvercin, don değiĢtirme motifinin 

de en önemli vasıtasıdır. Güvercin, geleneksel Türk dini inanıĢlarında, “gök” ile 

iliĢkilendirilmiĢ ve “kutluluk, ululuk, velilik” gibi üstün değerleri temsil etmiĢtir.
1227

 

Aleviler arasında oldukça yaygın olan Hz. Ali‟nin bütün peygamberlerin donunda 

geldiği anlayıĢının gerekçesi olarak “keramet” gösterilmektedir. Yine Hz. Ali‟nin bin 

bir donda dünyaya geldiği, sadece peygamberlerin değil, velilerin de suretinde 

görünebildiğine inanılmaktadır. Hacı BektaĢ-ı Veli‟nin de Ali‟den baĢkası olmadığı 

düĢüncesi bir üstünlük ve keramet göstergesidir.
1228

 

Hulûl, don değiĢtirme ve tenasüh inançlarının Alevilikte merkezi bir öneme 

sahip olmadığı da iddia edilmektedir. Babinger & Köprülü bu fikirlerin Anadolu‟daki 

ilk Türk Müslüman toplumlarda muğlak ve birbirine karıĢmıĢ halde bulunduğunu 

                                                 
1224

 Melikoff, Uyur Ġdik Uyardılar, s. 44. 
1225

 Gürer, Yunus, “Kuluncak‟ta YaĢayan Alevilerde Dini Hayat ve Yaygın Halk ĠnanıĢları”, Fırat 

Ünv. SBE, Yüksek Lisans Tezi, Elazığ, 2008, s. 62.  
1226

 Ocak, Alevî ve BektaĢî Ġnançlarının Ġslam Öncesi Temelleri, s. 194. 
1227

 KuĢca, “Alevi-BektaĢi Ġnancının Mitik Temellerini OluĢturan Figür ve ĠnanıĢların DeyiĢ ve 

Nefesler Vasıtasıyla Tespiti”, s. 239-240; Küçük, “Orta Asya‟dan Anadolu‟ya Türk Geleneğinde „Don 

DeğiĢtirme”, s. 108. 
1228

 KuĢca, “Alevi-BektaĢi Ġnancının Mitik Temellerini OluĢturan Figür ve ĠnanıĢların DeyiĢ ve 

Nefesler Vasıtasıyla Tespiti”, s. 235. 



281 

 

belirtirler.
1229

 Bodrogi‟ye göre de, hem bütün insanların hem de seçkin Ģahısların 

ruhlarının ölümden sonra baĢka bedenlere intikal etmesi fikrinin Alevi-BektaĢi 

toplumlarındaki yeri açık değildir. Mesela diğer bâtınî fırkalarda ilk yaratılıĢ 

öğretileriyle güçlü Ģekilde Tanrı‟nın ilk olarak kimin bedenine hulûl ettiği ve sonra 

kimlerin bedeninde tekrar tekrar dünyaya geldiği açıkken Alevi-BektaĢi öğretisinde 

bu belli değildir. Ġlk yaratılıĢta Ali ve Muhammed arasında paylaĢtırılan tanrısal 

ruhun sonraki süreçte kimlere geçtiği açıklanmamıĢtır. Bazı Alevi kaynaklarda bu 

tanrısal ruhun Hüseyni soydan gelen imamlarda tezahür ettiği söylense de 

Bodrogi‟ye göre bu yorumların geçerliliği Ģüphelidir.
1230

  

2.7.3.2. Don DeğiĢtirme ve Tenasüh Ġnançlarının Kökeni 

Don DeğiĢtirme inancı bazen tenasüh anlamında kullanılmakla birlikte bunun 

bir anlam kayması olabileceği akla gelmektedir. Daha açık olan anlamda bu inanç 

ruhun aynı anda veya değiĢik zamanlarda baĢka varlıklarda görünmesini 

açıklamaktadır. Bu inancın tarihsel seyrini incelemek tenasühle iliĢkisini anlaĢılır 

kılabilir. 

Alevi-BektaĢiliğin Orta Asya kökenlerine vurgu yapan araĢtırmacılara göre 

don değiĢtirme inancının izlerini ġamanizm‟de aramak gerekmektedir. Yörükân‟a 

göre eski Türkler açıkça tenasühe inanmasalar da atalara kuvvetli saygı ve onların 

ruhlarına olan hürmetleri, öldükten sonra ruhlarının dünyada dolaĢabildiğine dair 

inançları ilgi çekicidir. Nitekim „kaman‟ların görevlerinden biri de ruhu ahirete 

göçemeyen kimseye yardımcı olmak, en azından onun kötülüğünden korunmayı 

sağlamaktır. Yine eski Türklerin ölen kimsenin ismini yeni doğan bebeğe vermeleri, 

bazı yerlerde ölünün eĢyalarını mezarda yanına koymaları ve mezara para 

bırakmaları ölüm sonrasında hayatın devam edeceği fikrinin yansımalarıdır. Ġnanca 

göre ceza ve mükâfat dünyadadır. KiĢi bu dünyada ne yaĢadıysa ahirette de aynılarını 

yaĢamaya devam edecektir. Ölüm ev değiĢtirmek gibidir. Eski Türklerde bu fikrin 

                                                 
1229

 Babinger & Köprülü, Anadolu'da Ġslamiyet, s. 50. 
1230

 Bodrogi, KızılbaĢlar/Aleviler, s. 133; Tanrının bir insanda tezahür ettiği fikrinin ġeyh Haydar, 

ġeyh Cüneyt ve ġah Ġsmail ile KızılbaĢ Alevi topluluklarda yayıldığı konusunda ayrıca bkz. Melikoff,  

Uyur Ġdik Uyardılar, s. 52. 



282 

 

tenasühe dönüĢmemiĢ olmasına karĢın Alevilerde ve Tahtacı Alevilerde, “ölen adam, 

eğer hayatında faydalı bir kimse ise, onun ruhu yeni doğana, onu kâmil bir insan 

olarak yetiĢtirmek üzere intikal eder, aksi halde ızdırap çekmek için yılan, eĢek, 

maymun gibi hayvanlara girer”.
1231

 Bu bakıĢ açısına göre ġamanizm‟de 

gördüğümüz ölmüĢ kimselerin ruhlarının dünyada dolaĢması fikrinin Alevilerde 

tenasühe dönüĢtüğü söylenebilir. 

Don değiĢtirme inancının Orta Asya kaynaklı olabileceğini gösteren BektaĢi 

söylencelerindeki önemli anekdotlardan birisi Hoca Ahmet Yesevî hakkındadır. 

Menkıbeye göre Ahmet Yesevî‟yi sınamak isteyen Horasan Erenleri turna donuna 

bürünerek kendisini görmek için yola çıkmıĢtır. Bunu keĢfle bilen Yesevî de yanına 

bazı müritlerini alıp turna donuna girmiĢ, misafirlerini bir ırmağın üstünde 

karĢılamıĢtır. Yine, turna donuna girdiği zaman nehirde boğulmak üzere olan bir 

tüccarı kurtardığını anlatan menkıbesi de meĢhurdur.
1232

 Burada kültürel açıdan 

Türkmen toplumlarında, insan ruhunun baĢka varlıklar da dâhil olmak üzere kâinatta 

dolaĢabileceği fikrinin izleri görülmektedir.  

Tenasüh ve don değiĢtirme gibi hulûl fikrinin de muhtemel kaynaklarından 

biri Ġran coğrafyasıdır. Ġnsan ruhunun diğer varlıklarda bedenlenmesi dıĢında 

Tanrının insan bedeninde, hususiyle bazı imamlarda tezahür ettiği fikri Alevi ve 

BektaĢilere Erdebil Tekkesinden geçmiĢ olmalıdır. Çünkü bu inanç ġah Ġsmail ve 

kısmen dedeleri ġeyh Haydar ve özellikle ġeyh Cüneyd zamanında sistemli olarak 

savunulmaya baĢlanmıĢtır.
1233

 KızılbaĢ Türkmen toplulukların Ġslam öncesi mensup 

oldukları dinlerden dolayı pek de yabancı olmadıkları bu inançlar, ġah Ġsmail‟in 

önderliğinde ġiilik çerçevesinde Ġslami renge boyanarak Sufilikle 

                                                 
1231

 Yörükȃn, Müslümanlıktan Evvel Türk Dinleri: ġamanizm, s. 33, 34, 61. 
1232

 Köprülü, Türk Edebiyatında Ġlk Mutasavvıflar, s. 33; Köprülü, Yesevîliğin kendinden sonraki 

halk inançlarını (Alevilik) ve tasavvuf (NakĢilik) hareketlerini etkilediği kanısındadır. BaĢka 

araĢtırmacılara göre ise, Alevi-BektaĢiliğin Yesevîlik ile tarihsel bağı tartıĢmalı bir konudur. Hacı 

BektaĢ Makâlât‟ında etkilendiği birçok sûfîden bahsetmesine karĢın Ahmet Yesevî‟den bahsetmez. 

Kaygusuz, Ġsmail (Düz.), Hakk‟ın Kelâmı; Makâlât-ı Hacı BektaĢ Veli, Ġstanbul, 2013, s. 4. 
1233

 Ocak, “Babailer Ġsyanından KızılbaĢlığa: Anadolu'da Ġslam Heterodoksisinin DoğuĢ ve GeliĢim 

Tarihine Kısa Bir BakıĢ”, s. 50; Üçer, “Alevîliğin Neliği ve ġiîlik (Caferîlik) ile ĠliĢkisinin Çerçevesi”, 

s. 219.  



283 

 

ĢekillendirilmiĢtir.
1234

 Aslında Oniki Ġmam mezhebinde mevcut olmamasına rağmen, 

tenasüh inancını kuvvetle iĢlemeye özen gösteren ġah Ġsmail, bu sayede KızılbaĢ 

Türkmenleri kendi yanına çekmeyi baĢarmıĢtır.
1235

 Melikoff‟a göre özellikle tenasüh 

inancı ġamanizm, Budizm, Maniheizm, Erdebil Tekkesi ve nihayetinde Alevi-

BektaĢi inanç topluluklarının geliĢim-değiĢim seyrinde kilit rol oynamıĢtır. Aynı 

Ģekilde, Uygurlar döneminde Budist olan Türklerin bu inancı halk dindarlığı 

içerisinde Anadolu‟ya getirmiĢ olabileceklerini ileri sürmektedir.
1236

 Bu süreçte 

tarihsel-dinsel anlamda kritik bir rol üstlenen ġah Ġsmail‟in çok bilinen bir 

Nefes‟inde Tanrı‟nın ilk insan Âdem‟in bedenine girdiği Ģöyle anlatılır; 

Hakk‟a mazhar durur Âdem sücûd et uyma Ġblîs‟e 

Ki „Âdem donuna girmiĢ Hudâ geldi Hudâ geldi
1237

 

Bu ve benzeri Ģiirlerde hulûl fikrinin örneklerini görmek mümkündür. Ġnsan 

bu anlayıĢa göre Tanrının mazharı veya temessülüdür. Bahailerde ve bazı ġii 

fırkalarda karĢılaĢtığımız bu Tanrının “mazharı” olma vasfı bir anlamda Allah‟ın 

insana kendisini insan suretinde göstermesidir.
1238

 Tasavvufta çok yakın anlamda 

“bürûz” kavramı kullanılmaktadır. Bunlarda Tanrının tam bir bedenlenmesi yoktur. 

Onun yerine seçkin bazı kimselerde sıfatlarının, kudretinin ve cemalinin yansıması 

söz konusudur.
1239

 Alevi-BektaĢi nefeslerindeki mazhar ve don değiĢtirme 

ifadelerinin de bu anlamlara yakın olarak kullanıldığı görülmektedir.  

Ocak‟a göre de tenasüh inancının Alevilikteki kökeni, her ne kadar kısmen 

ġamanizm ve ġamanizmin etkilemiĢ olduğu Budizm‟den miras alınmıĢ gibi görünse 

de Maniheizm‟in etkilerini de hesaba katmak gerekmektedir. Aynı Ģekilde bâtınî 

özellikleriyle dikkat çeken Maniheizm‟in Ġhvan-ı Safa, Karmatiler, Nusayriler, 

Yezidiler üzerinde de etkileri olmuĢtur. Bu inançlarda da genel anlamda bir tenasüh 

                                                 
1234

 Melikoff, Uyur Ġdik Uyardılar, s. 133-134; Ocak, “Babailer Ġsyanından KızılbaĢlığa..”, s. 148-

149; Yaman, Alevilik & KızılbaĢlık Tarihi, s. 93. 
1235

 Ocak, “BektaĢî Menâkıbnâmelerinde Tenasüh (Reincarnation- Metempsycose) Ġnancı”, s. 405. 
1236

 Melikoff, Uyur Ġdik Uyardılar, s. 43, 44, 122, 124. 
1237

 Ergun, Hatâyî Divanı: ġah Ġsmail Safevî, Edebi Hayatı ve Nefesleri, s. 147. 
1238

 Hz. Bahaullah: Bahaullah‟ın Sesi, s. 6, 36; Türkiye Bahai Toplumu, DıĢ ĠliĢkiler Temsilciliği, 

“Bahai Dininde Tanrı AnlayıĢı”, s. 184-185. 
1239

 Günaltay, Felsefe-i Ûlâ, s. 221. Küçüköner, “Mirza Gulam Ahmed ve Ahmedîlerin Mirza Gulam 

Ahmed Telakkisi”, s. 293-295. 



284 

 

fikrinin varlığından bahsedebiliriz.
1240

 Ocak‟ın bu düĢüncesinin altında bahsi geçen 

inançların aynı coğrafyada, Ġslam‟da olmayan tenasüh, ittihad, reenkarnasyon gibi 

fikirleri benimsemeleri yatmaktadır. 

2.7.3.3. Tenasüh ve Don DeğiĢtirme Ġnançlarının Varyasyonları 

Tenasüh ve benzeri inançlar değiĢik din ve fırkalarda farklı Ģekillerde 

karĢımıza çıkmaktadır. Tenasüh, hulûl, ittihat, reenkarnasyon, inkarnasyon, don 

değiĢtirme, tekammus, yıldızlaĢma ve avatar ruhların dünyaya tekrar geliĢiyle ilgili 

bazı kavramlardır. 

Ölümden sonra yeniden bedenlenmenin veya Tanrı‟nın insan suretinde 

görünmesinin Alevi-BektaĢi inancında çeĢitli Ģekillerde ifade edildiğini görmekteyiz. 

Güçlü bir sözlü edebiyat geleneğine sahip olan Alevi-BektaĢilerde ruhun ölüm 

öncesi-sonrasında baĢka varlıklara ve bedenlere geçiĢini anlatan çok sayıda ifade 

göze çarpmaktadır. “TaĢınmak”, “ölmek”, “bir diyardan diğer bir diyara gitmek”, 

“kalıbı dinlendirmek”, “don değiĢtirmek”, “Hakka yürümek”, “emaneti teslim 

etmek”, “sır olmak”, “esfel kalıbına girmek”, “gerçeklere karıĢmak”, “uçmağa 

(cennete) varmak” bunların bir kısmıdır.
1241

 Aynı Ģekilde bülbül olup Ģakımak, kul 

olup satılmak, hak olup asılmak, turna donuna girmek veya Yunus olmak gibi 

istihaleler ruhun mükemmelleĢmesini anlatmaktadır.
1242

 Bunlar hep bu dünyada 

olmakta ve ahiret fikrini zayıflatmaktadır. Diğer yandan seçkin Ģahısların tenasühü 

olan hulûl de sıklıkla karĢımıza çıkmaktadır. Bu anlatıların sırları saklamak için 

geliĢtirildiği gözlenmektedir. Bazen Ģair bu metaforları kullanarak mısraları sıralar ve 

bunu ancak sırra vâkıf olanların anlayacağını söyleyerek Ģiirini tamamlar. 

Alevi-BektaĢilerdeki tenasüh inancının daha çok ittihad ve hulûl inancına 

benzediği söylenebilir. Tanrı‟nın ruhunun insan suretinde bedenlenmesi ve bunun 

belirli aralıklarla dünyaya gelerek insanları doğru yola davet etmesi inancın temelini 

                                                 
1240

 Ocak, Alevî ve BektaĢî Ġnançlarının Ġslam Öncesi Temelleri, s. 196. 
1241

 Eröz, Eski Türk Dini (Gök Tanrı Ġnancı) ve Alevilik-BektaĢilik, s. 68; Er, Geleneksel Anadolu 

Aleviliği, s. 117; Güngör, Özcan; Aksoy, Erdal, “Sosyolojik Açıdan Alevi/BektaĢilerde Tenasüh 

Ġnancı”, Türk Kültürü ve Hacı BektaĢ Velî AraĢtırma Dergisi, Sy. 62, 2012, (249-270), s. 253. 
1242

 Yörükȃn, Müslümanlıktan Evvel Türk Dinleri: ġamanizm, s. 88. 



285 

 

oluĢturmaktadır.
1243

 Buna „seçkin Ģahsiyetlerde tenasüh‟ diyebiliriz. Normal 

insanlardaki tenasüh inancı ise buyruk, nefes ve velayetnamelerde açık değildir. 

Ocak da yaptığı araĢtırmalarda bunu doğrulamaktadır. Ona göre Alevi-BektaĢi 

inancında tenasüh üç Ģekilde ele alınmaktadır. Ġlk olarak, Tanrı‟nın ruhunun 

Âdem‟den baĢlayarak bütün peygamberlerde tecelli etmesi, ikinci olarak, Ali‟nin 

Hacı BektaĢ-ı Veli ve sonraki bütün velilerin bedenlerinde tekrar tekrar dünyaya 

gelmesi ve son olarak, büyük velilerin ruhunun baĢka velilerin bedenlerinde dünyaya 

gelmesidir.
1244

 Bu ruh Âdem'den Hz. Muhammed'e kadar, bütün büyük 

peygamberlerin bedeninde tecelli etmiĢtir. Tanrının sürekli don değiĢtirmesi XV. 

yüzyılda Kaygusuz Abdal ile baĢlayarak BektaĢi-KızılbaĢ Ģiirinde sık sık iĢlenmiĢtir 

(Ocak, 2012: 188): 

Geh olur alemul esrar olursun 

Gehi Ahmed gehi Haydar olursun 

Gehi Âdem gehi ġit ü geh Eyyub 

 Gehi Musa olursun geh ġuayyub
1245

  

Hz. Ali'nin ruhunun ölmediği ve Hacı BektaĢ olarak yeniden dünyaya geldiği 

inancına göre ise Hz. Ali, Hacı BektaĢ‟tan sonra da baĢka büyük evliyaların 

bedeninde yaĢamaya devam etmektedir: 

Balım Sultan gerçek sırr-ı Ali'sin 

Mü'minlerin kanadısın kolusun 

Pirim Hünkâr Hacı BektaĢ Veli'sin 

Cansız duvarları yürüten meded
1246

 

 

Ala gözlü Sultan Baba (Otman Baba) 

Ululardan ulusun sen 

Yedi iklim dört köĢeye 

                                                 
1243

 Ay, Resul, “Erken Dönem Anadolu Sufiliği ve Halk Ġslam‟ında Hulûlcü YaklaĢımlar ve Hulûl 

AnlayıĢının Farklı Tezahürleri”, Bilig: Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi, 2015, S: 72, s. 1-24. 
1244

 Ocak, Alevî ve BektaĢî Ġnançlarının Ġslam Öncesi Temelleri, s. 191. 
1245

 Ocak, Alevî ve BektaĢî Ġnançlarının Ġslam Öncesi Temelleri, s. 188. 
1246

 Gölpınarlı, Alevi BektaĢi Nefesleri, s. 39. 



286 

 

ArĢ'a Kürs'e dolusun sen
1247

 

Büyük bir velinin ruhunun, kendisi gibi büyük bir velinin bedenine geçmesi 

Ģeklindeki tenasüh durumu da benzer örneklerde karĢımıza çıkmaktadır: 

Ey din eri! Ġki atanın sırrı 

Oğlunun oğlunda tekrar zuhur etti 

ĠĢte bunlar yedi gezegen gibi 

Bu dünyaya gelip parladı
1248

 

Burada ġeyh Bedreddin‟in dedesinin ve babasının ruhlarının ġeyh 

Bedreddin‟in bedeninde yaĢamaya devam ettiği anlatılmaktadır. 

Don değiĢtirme inancı ise Alevi-BektaĢi literatüründe dört Ģekilde ele 

alınmaktadır: 1. Ölüm ve ruh unsuru olarak, 2. Ġmtihan, mükâfat ve ceza aracı 

olarak, 3.Üstünlük ve keramet kaynağı olarak, 4.YaratılıĢ sebebi olarak.
1249

 Buna 

göre don değiĢtirme inancı öncelikle, ölüme ve ruhların ne olacağına dair bir 

sorgulamadır. Özetle yeni bir yaĢama inanma düĢüncesi bağlamında ortaya 

çıkmaktadır. Bu düĢüncede ölüm, temiz ruhların süfli bedenden ayrılarak Tanrı‟ya 

yani ilk kaynağına dönüĢü olarak değerlendirilir. Ġnanca göre, Allah kendi ruhundan 

insana üflemiĢtir. Ölüm en nihayetinde ruhun bedeni terk ederek aslına 

dönmesidir.
1250

 Ġkinci olarak don değiĢtirme inancı, iyiliğe karĢı bir ödül, kötülüğe 

karĢı da bir ceza olarak meydana gelen bir değiĢimi ifade eder. Ġmtihan veya 

cezalandırma Ģeklindeki “don değiĢtirme” bireyin kendi iradesiyle gerçekleĢmekte ve 

“kurtuluĢ” olarak görülmektedir. Bu anlamda mükâfat ve ceza Ģeklindeki don 

değiĢtirme inancında genellikle cansız varlıklara, bitkilere ve hayvanlara dönüĢüm 

yaĢanmaktadır. En sık görülen, kuĢa ve güvercine dönüĢme motifidir. Alevi-BektaĢi 

mitlerinde Tanrı bazen kurt donuna da girebilmektedir.
1251

   

                                                 
1247

 Gölpınarlı, Alevi BektaĢi Nefesleri, s. 116. 
1248

 Aydoğan, Gülüzar, “Seyyid Nesimi Ve ġah Ġsmail Hatâyî‟nin ġiir ve Kelamlarında Tenasüh, 

Hulûl, Tecsim”, NevĢehir Hacı BektaĢ Veli Üniversitesi Hacı BektaĢ Veli AraĢtırma Ve 

Uygulama Enstitüsü, Yükseklisans Tezi, 2019, s. 27. 
1249

 Küçük, “Orta Asya‟dan Anadolu‟ya Türk Geleneğinde „Don DeğiĢtirme”, s. 101-113. 
1250

 Küçük, “Orta Asya‟dan Anadolu‟ya Türk Geleneğinde „Don DeğiĢtirme”, s. 102. 
1251

 Küçük, “Orta Asya‟dan Anadolu‟ya Türk Geleneğinde „Don DeğiĢtirme”, s. 112. 



287 

 

Don değiĢtirme inancının karĢımıza çıktığı yerlerden biri yaratılıĢ mitleridir. 

Ġnsanın yaratılma sahnesinde ise Hz. Âdem‟e secde etmeyen Ģeytanın, aslında Âdem 

donuna giren Tanrı‟ya secde etmeyi reddettiği için lanete uğradığı Ģeklinde bir 

tasavvur bulunmaktadır.
1252

 Mitolojik ya da tasavvufi tabanda değerlendirilen bu 

anlayıĢ aslında hulûl düĢüncesidir. Alevi-BektaĢi mitolojisine Erdebil Tekkesinden 

geçmiĢ olması muhtemel bu inanç, ġah Ġsmail tarafından birçok yerde ifade 

edilmektedir.
1253

 Bazı yorumculara göre burada Âdem‟in Ģahsında bütün insanların 

tanrısallaĢması inancı savunulur. ġeytan da Tanrı‟nın, Âdem‟in yani bütün insanların 

bedenine girdiğini anlamadığı için ona secde etmemiĢtir.
1254

 Yine bir baĢka 

Nefes‟inde ġah Ġsmail arĢta, yerde henüz hiçbir Ģey yok iken kendisinin var 

olduğunu; insanları, cinleri, arĢı ve kürsüyü yaratan Settar‟ın kendisi olduğunu 

anlattığı mısraları Ģöyle devam ettirir; 

Girdim âdem donuna sırrımı kimse bilmedi 

Men o Beytullah içinde tâ ezelden vâr idim 

On sekiz bin âlemi gezmiĢ idim Cercîs ile 

Derya altındaki saçı kızdıran envâr idim 

Ol zamanda ben anın sırrın bilirdim ol benim 

Anın içün Hak ile hem sırr idim esrar idim 

Ey Hüseynî hârici lâm ile bozdu postumu 

Gâh Mansur donuna girüp Enelhak dâr idim 

Ey Hatâyı Hak‟kı bilüb tanımıĢam bî güman 

Anın içün ol yarattı ben ana inkâr idim
1255

 

 Burada “âdem donuna” girmek, insanda tezahür etmek Ģeklinde 

yorumlanmıĢtır. Ayrıca baĢka birçok varlık formuna da bürünen aslında hep 

Tanrı‟dır. ġah Ġsmail, Mansur (Hallac),
1256

 Hüseyin, Cercîs
1257

 hep aynı tanrısal 

                                                 
1252

 Melikoff, Uyur Ġdik Uyardılar, s. 44; KuĢca, “Alevi-BektaĢi Ġnancının Mitik Temellerini 

OluĢturan Figür ve ĠnanıĢların DeyiĢ ve Nefesler Vasıtasıyla Tespiti”, s. 237. 
1253

 Ergun, Hatâyî Divanı: ġah Ġsmail Safevî, Edebi Hayatı ve Nefesleri, s. 147. 
1254

 Bodrogi, KızılbaĢlar/Aleviler, s. 45. 
1255

 Ergun, Hatâyî Divanı: ġah Ġsmail Safevî, Edebi Hayatı ve Nefesleri, s. 156. 
1256

 Hallac-ı Mansur, Ehl-i Hakk ve Yezidilerde olduğu gibi Alevi ve BektaĢilikte de önemli bir yere 

sahiptir. Bu gelenekte önemli bir ayin olan “dar‟a durmak” veya  “dar-ı Mansur” Hallac‟ın 

ruhunu kurban etmesinin anısını yaĢatmak için yapılmaktadır. Hallac ismi Nefes ve Ģiirlerde sıklıkla 

 



288 

 

nurun tezahürleridir. Diğer Nefeslerinde bu silsilede Ali ve Muhammed‟e (sav) 

yaptığı vurguları da akılda tutmak gerekmektedir. Daha çok Hz. Ali‟nin Ģahsiyeti 

üzerinde yoğunlaĢan düĢüncelerde, Ali‟nin “Tanrı mazharı (Tecellisi)” hatta 

Tanrı‟nın ta kendisi olduğu vurgusunun yanı sıra, Hz. Ali‟nin farklı bedenlerde 

tezahür ettiği inancı da yaygındır.
1258

 Kalender Çelebi bunu Ģu Ģekilde dile 

getirmektedir: 

Mazhar-ı Hak kendüdür ol ayn-ı zat 

Bakasın öz hikmetidir her taraf
1259

 

Alevi-BektaĢi kültüründeki insana gösterilen hürmetin bir açıklaması bu 

düĢünce olabilir. Bu yorum BektaĢi düĢüncesine uygun görünmektedir. Tanrı‟nın 

insana hulûlü ve onun tenasüh yoluyla insanlar arasında gezdiği fikri bu düĢünceyi 

beslemektedir. Ġnsanın özünde Tanrı‟dan geldiği ve Tanrı‟yı sevmenin aslında 

kendini sevmek olduğu ya da bir baĢkasını sevmenin de Tanrı‟yı sevmek olduğu fikri 

Hacı BektaĢ-ı Veli‟nin Makâlât‟ının bazı nüshalarında açıkça geçmektedir.
1260

 Bu 

dolaylı anlatımlar hulûl, don değiĢtirme ve tenasüh fikrini akla getirirken bunlarla 

ilgili açık ifadeler görülmemiĢtir. 

Alevi ve BektaĢilerde tenasüh inancının bir yansıması da Çelebi-Baba 

ayrıĢmasında karĢımıza çıkmaktadır. Tarih boyu merkez Hacı BektaĢ Dergâhında 

yan yana bulunan BektaĢi-Çelebiler ve Alevi Babaların soyları konusu, kutsanmıĢ 

ruhların nesilden nesile aktarıldığı inancını yansıtmaktadır. Ġnanca göre BektaĢiliğin 

kurucusu Hacı BektaĢ-ı Veli‟nin abdest suyundan içen Kadıncık Ana bu sudan 

                                                                                                                                          
geçmektedir. Ergun, BektaĢî-KızılbaĢ-Alevî ġairleri ve Nefesleri; Öztelli, BektaĢi Gülleri: BektaĢî-

Alevî ġiirleri Antolojisi; Bodrogi, KızılbaĢlar/Aleviler, s. 131, 132. ġah Ġsmail de Nefeslerinde Ene-

l Hak düĢüncesi ve Mansur‟a çokça değinmiĢtir. Bkz. Ergun, Hatâyî Divanı: ġah Ġsmail Safevî, 

Edebi Hayatı ve Nefesleri, s. 116, 156, 210. 
1257

 Cercîs Ortadoğu inançlarında önemli bir isimdir. Hristiyanlara göre Cercîs, Havariler döneminde 

yaĢamıĢ aziz ve tüccar olan St. George‟dur. Ġnanca göre zulümle öldürülen Cercîs tekrar tekrar üç kez 

dirilerek hayata dönmüĢ ve aziz olmuĢtur. Ġslam düĢüncesinde ise iyi bir Hristiyan veya nebi olabilir. 

Bâtınî fırkalarda Cercîs defeatle ölüp dirilen bir peygamberdir. Tümer, Günay, “Cercîs”, Ġslam 

Ansiklopedisi, TDV, Ankara, 1993, s. 26; Aleviler de bu ismi çok önemser ve nefeslerde ondan 

bahsederler. Cercîs‟in tenasüh yoluyla 60 defa dünyaya deldiğine inanılıyor. Öztelli, BektaĢi Gülleri: 

BektaĢî-Alevî ġiirleri Antolojisi, s. 121. 
1258

 Ay, Resul, “Bizans‟tan Osmanlı‟ya Anadolu‟da Heterodoks ĠnanıĢlar: „Öteki‟ Dindarlığın Ortak 

Doğası Üzerine (650-1600)”, s. 10.  
1259

 Gölpınarlı, Alevi BektaĢi Nefesleri, s. 109. 
1260

 Kaygusuz (Düz.), Hakk‟ın Kelâmı; Makâlât-ı Hacı BektaĢ Veli, s. 46. 



289 

 

hamile kalmıĢtır ve ondan doğan oğlu da Çelebilerin atasıdır. BektaĢiler ve liderleri 

Çelebiler, bu sebeple bel-evlatları olarak anılır ve babalarının kutsal soydan geldiğine 

inanılır. Hacı BektaĢ‟ın ise Ali‟nin donlarından bir don olduğu ileri sürülür.
1261

 Kul 

Hasan‟a atfedilen meĢhur bir Nefes‟te Hacı BektaĢ‟ın aslında Ali‟nin bedenlenmiĢ 

hali olduğu açıkça ifade edilmektedir; 

Hayali gönlümde yadigâr kalan 

Hünkâr Hacı BektaĢ Ali kendidir 

Darağacı üstünde namazın kılan 

Hünkâr Hacı BektaĢ Ali kendidir 

Aslan olup yol üstünde oturan 

Selman idi ana nerkis getiren 

Kendi cenazesini kendi götüren 

Hünkâr Hacı BektaĢ Ali kendidir
1262

 

Hacı BektaĢ-ı Veli‟nin Ali‟nin yeniden bedenlenmesi olarak görülmesi 

kaynaklarda karĢımıza çıkan önemli bir konudur. Bunun teknik anlamda Tanrı‟nın 

insanda tezahürü olan hulûl olduğu söylenebilir. Ancak aynı soydan geldiği iddia 

edilen Çelebiler konusunda açık bir hulûl veya tenasüh yakıĢtırması yoktur. 

AnlaĢıldığı kadarıyla Çelebilerin Ali, Hacı BektaĢ-ı Veli, Kadıncık Ana kanalıyla 

kendilerine kutsal bir köken yaratmaya çalıĢtıkları düĢünülebilir. 

2.7.4. Günümüz Alevi ve BektaĢilerinin Tenasüh AnlayıĢları 

Günümüz Alevi ve BektaĢi toplumlarının tenasüh veya don değiĢtirme 

inancına yaklaĢımları bazı farklılıklar içermektedir. Bir kısım Aleviler bu inancı 

reddederken bazıları bunu dede soylulara hasretmekte, yine bazısı da ruh göçünün 

kötü kimselere mahsus olduğunu belirtmektedir. Bu bölümde yakın tarihlerde 

yapılan saha çalıĢmaları ve yayınlardan hareketle Alevi-BektaĢiler‟de tenasüh 

inancının mahiyetini belirlemeye çalıĢacağız. 

                                                 
1261

 Birge, The Bektashi Order of Dervishes, s. 28; Melikoff, Uyur Ġdik Uyardılar, s. 222, 223. 
1262

 Öztelli, BektaĢi Gülleri: BektaĢî-Alevî ġiirleri Antolojisi, s. 106, 107. 



290 

 

Alevi-BektaĢi dini metinleri Buyruklar‟da, Nefesler‟de ve Ģiirlerde cennet, 

cehennem, mahĢer, sırat, mizan vb. inanç unsurları önemsenmemektedir. Bunlar 

genellikle te‟vil edilerek bâtınî yorumlamalar yapılmaktadır.
1263

 Bu kaynaklarda don 

değiĢtirme ya da tenasüh inancının da açıklanmadığını görmekteyiz. Yapılan bazı 

saha araĢtırmalarında da katılımcıların tenasühü önemsemediği ya da hiç bilmediği 

görülmüĢtür. Ancak Bodrogi‟nin tespitine göre, Alevilerin “don be don” kavramını 

bilmemesi tenasüh inancının Alevilikte merkezi bir öneme sahip olmadığı anlamına 

gelmemektedir. O, 1980‟lerde yaptığı görüĢmelerde sadece kötü ruhların yeniden 

doğacağı ve hayvan Ģeklinde bedenlenecekleri inancını tespit etmiĢtir. Bu da çok 

zayıf bir inanç olmasına karĢın KızılbaĢ-Alevilerle özdeĢleĢen, Yezid‟in ruhunu 

taĢıdığına inanılan tavĢanın etini yeme yasağıyla halk arasında yerleĢmiĢe 

benzemektedir.
1264

 Bunun dıĢında görüĢmecilerden don değiĢtirme, tenasüh veya ruh 

göçü konularında bilgi alamaması araĢtırmacıyı da ĢaĢırtmıĢtır. Benzeri durumların 

Yezidi toplumunda yapılan modern araĢtırmalarda da görüldüğü akılda tutulmalıdır. 

Dolayısıyla bunun bir sır olarak saklandığı düĢünülebilir. 

Günümüz Alevi-BektaĢi araĢtırmacıları ve aydınlar tenasüh konusunda farklı 

görüĢler ortaya koymaktadır. Bunların önemli bir kısmı inançlarında tenasüh veya 

reenkarnasyonun olmadığını iddia etmektedirler. Genel manada ölüm sonrası bir 

cennet-cehennem fikrini de reddeden bu anlayıĢa göre Alevi-BektaĢiler ölüm 

sonrasında ruhların evrenle bütünleĢtiğine inanmaktadır. Alevi araĢtırmacı Öz, bu 

düĢüncenin inançlarının aslı olduğunu belirtir. Ancak Balım Sultan ile beraber bu 

inanç değiĢmiĢ ve hulûl, üçleme (Allah, Muhammed, Ali) Aleviliğe girmiĢtir.
1265

 

Hurûfilik de bunu güçlendirmiĢtir.
1266

 Tenasüh, özünde tasavvuftan alınarak yolun 

töresi yapılmıĢ ve Allah‟ın bedenlenerek ya da temessül ederek görünüĢ alanına 

                                                 
1263

 Yörükȃn, Müslümanlıktan Evvel Türk Dinleri: ġamanizm, s. 33, 34; Bodrogi, 

KızılbaĢlar/Aleviler, s. 117, 136; 
1264

 Birge, The Bektashi Order of Dervishes, s. 147; Bodrogi, KızılbaĢlar/Aleviler, s. 136; Alevi-

BektaĢilerin tavĢan eti yememe kuralının sebepleri hakkında farklı iddialar da vardır. Sevilmeyen 

tarihi kiĢiliklerin ruhlarıyla tavĢan arasında kurulan bağ ilginçtir. Daha geniĢ bilgi için bkz. Er, Piri, 

Geleneksel Anadolu Aleviliği, Ervak Yay. Ankara, 1998, s. 97-102.  
1265

 Öz, Baki, https://www.alevibektasi.eu/index.php?option=com_content&view =article&id 

=671:hac-bekta-velinin-yaad-tarihsel-ortam&catid=38:2014-11-29-00-06-44&Itemid=54, eriĢim. 

04.04.2021. 
1266

 Ocak, “BektaĢilik”, DĠA, c. V, s. 374-375; Melikoff, Uyur Ġdik Uyardılar, s. 188; Alevi 

Kaynaklardaki Hurûfî etki için bkz. Üzüm, Tarihsel ve Kültürel Boyutlarıyla Alevilik, s. 148-152. 

https://www.alevibektasi.eu/index.php?option=com_content&view%20=article&id%20=671:hac-bekta-velinin-yaad-tarihsel-ortam&catid=38:2014-11-29-00-06-44&Itemid=54
https://www.alevibektasi.eu/index.php?option=com_content&view%20=article&id%20=671:hac-bekta-velinin-yaad-tarihsel-ortam&catid=38:2014-11-29-00-06-44&Itemid=54


291 

 

çıkması, insan ve evrenle bütünleĢmesi anlamlarını kazanmıĢtır.
1267

 Öztürk de 

BektaĢilikte tenasüh inancının Ġslami anlayıĢtan uzaklaĢtıktan sonra ortaya çıktığı 

görüĢündedir.
1268

 

Yergezen, Alevi düĢüncesinde sudûr ve Vahdet-i Vücut anlayıĢlarının 

ruhların devr yaptığı inancını ortaya çıkardığı kanaatindedir. Buna göre ruhlar 

tanrısal “tek”ten kopmuĢlardır. Evrende var olan her Ģey aslında bu tek ruhun birer 

parçasıdır. Nihayetinde Aleviler ruhların tekrar Tanrıyla bütünleĢeceği bir ruh 

göçüne inanmaktadır.
1269

 Bunun için yeterli sayıda ve tam bir hayat yaĢanması 

önemlidir. Genç yaĢta ölenlerin bunu tamamlamadığına inanılır ve öldükten sonra 

ruhlarının devirlerini tamamlaması için dua babında “devri âsân olsun” 

denilmektedir.
1270

 Bu anlayıĢta ruhlar devr yaparak evrenle bütünleĢirler. Her bir ruh 

için ayrı açıklamalar günümüz araĢtırmalarında görülmemiĢtir.  

Tenasühün Alevilikte olduğunu savunanlara göre ruhların evrenle 

bütünleĢmesi inancı Aleviliğin genel felsefesini de tamamlar mahiyettedir. Evrendeki 

her Ģeyin tanrısal ruhtan taĢtığı kabul edildiğinden Alevi-BektaĢilik‟te de bütün 

varlığın sevilmesi, hoĢ görülmesi ve değerli kabul edilmesi gerekmektedir. Varlığın 

birliği düĢüncesi Vahdet-i Vücut inancıyla harmanlanmıĢtır. Alevi BektaĢi inancında 

buradan hareketle evrende her Ģeyin aslında Tanrıyla bir olduğu savunulmaktadır. 

Tek tanrılı dinlerin bu açıdan Tanrı-evren-insan iliĢkisini açıklayamadığını iddia 

etmektedirler. Alevi düĢüncesinde evrendeki her Ģeyde Tanrıdan bir parça ruh vardır. 

Bu sebeple canlı-cansız her nesneye hürmet ettiklerini ileri sürerler. Ali‟nin, Hünkâr 

Hacı BektaĢ Veli‟nin, Hallac‟ın tanrısallığı da Tanrı‟nın ruhunun bu yolculuğundan 

türetilmektedir. 

Yapılan saha araĢtırmalarında yukarıdaki farklılıkların onaylandığını 

görmekteyiz. Güngör ve Aksoy‟un 2007 yılında Ankara merkezli araĢtırmasında dört 

                                                 
1267

 Öz, Baki, https://www.alevibektasi.eu/index.php?option=com_content&view =article&id 

=671:hac-bekta-velinin-yaad-tarihsel-ortam&catid=38:2014-11-29-00-06-44&Itemid=54, eriĢim. 

04.04.2021. 
1268

 Öztürk, YaĢar Nuri, Tarihi Boyunca BektaĢilik, Yeni Boyut Yay. Ġstanbul, 1990, s. 38-40. 
1269

 Yergezen, https://dervisbabaturbesi.wixsite.com/dervis-baba-turbesi/alevilikte-devriye-nedir-

reenkarnasyon. 
1270

 Kreyenbroek, Ezidilik- Arka Planı, Dini Adetler ve Dinsel Metinler, s. 162, 163. 

https://www.alevibektasi.eu/index.php?option=com_content&view%20=article&id%20=671:hac-bekta-velinin-yaad-tarihsel-ortam&catid=38:2014-11-29-00-06-44&Itemid=54
https://www.alevibektasi.eu/index.php?option=com_content&view%20=article&id%20=671:hac-bekta-velinin-yaad-tarihsel-ortam&catid=38:2014-11-29-00-06-44&Itemid=54
https://dervisbabaturbesi.wixsite.com/dervis-baba-turbesi/alevilikte-devriye-nedir-reenkarnasyon
https://dervisbabaturbesi.wixsite.com/dervis-baba-turbesi/alevilikte-devriye-nedir-reenkarnasyon


292 

 

ayrı tenasüh görüĢünün kabul edildiği belirlenmiĢtir. Bunlar, birincisi tenasühü 

reddeden materyalist görüĢtür. Ġkincisi tenasühü Ġslam ve Türk kültürü çerçevesinde 

yorumlayıp, ahiret inancını da kabul eden bağdaĢtırmacı görüĢtür. Üçüncüsü ahirete 

inanıp tenasühü Aleviliğe sonradan giren batıl bir inanç olarak kabul edenlerin 

inancıdır. Son olarak, genel Ġslami perspektif ve tenasühü açıklayamamakla beraber 

hem ruhların göçüne hem de ahirete inanan yüzeysel yaklaĢımdır.
1271

 

ÇağdaĢ Alevilikte tenasüh inancını reddedenler konusunda birkaç önemli 

ayrım tespit edilmiĢtir. Öncelikle kırsaldaki Alevi-BektaĢilerin Ģehirlere yerleĢenlere 

göre tenasühe daha çok inandıkları görülmüĢtür.
1272

 Ġkinci olarak, üniversite okumuĢ, 

materyalist fikirlere sahip ve kısmen sol gruplara eğilimli Alevilerin bu inancı genel 

topluma göre daha az benimsedikleri anlaĢılmıĢtır. Temelde ruhu ve Tanrı‟yı kabul 

etmediklerinden tenasüh inancı onlar için anlamsız hale gelmektedir. Ancak ilginç 

olan Alevi-BektaĢiliğin temeli haline gelen Tanrı‟nın yeryüzünde Ali, Hünkâr Hacı 

BektaĢ-ı Veli, Yunus Emre, Pir Sultan Abdal, Abdal Musa ve diğer IĢık MürĢitlerinin 

suretinde insanlığı hakka çağırdığı görüĢünü te‟vil etmeleridir. Bu anlayıĢa göre 

Tanrı‟nın gerçekte insan bedenine girmesi, ruhların reenkarne olması veya klasik 

anlamda tenasühün yaĢanması söz konusu değildir. Ancak ulu kimseler bâtınî Alevi 

erkânını usulüne uygun sürdürmek anlamında farklı zamanlarda yaĢasalar da aynı 

ruh, bilgi ve doğrultuda hareket etmiĢlerdir. Özetle bu ortaklık genel Alevi-BektaĢi 

düĢüncesinde savunulan onların aynı ruhu taĢıdıkları ve farklı zamanlarda farklı 

bedenlerde donlandıkları anlamına gelmemektedir.
1273

 Bu düĢüncede materyalist 

felsefeye uygun Ģekilde insanın ancak iyi bir birey olup, insan-ı kâmil seviyesine 

çıkacağını ve tekrar dünyaya gelmesine gerek olmadığını görmekteyiz. Yine de hulûl 

ve ruh göçünü maddeci anlayıĢla yorumlamaları bu inancın Alevi-BektaĢilerde ne 

kadar güçlü bir zemininin olduğunu akla getirmektedir. 

Günümüz Alevi-BektaĢi inancında ölüm ve yeniden dirilmek tasavvufi 

anlamda da ele alınmaktadır. Er‟in 1990‟lı yıllarda farklı Anadolu Alevi gruplarıyla 

                                                 
1271

 Güngör; Aksoy, “Sosyolojik Açıdan Alevi/BektaĢilerde Tenasüh Ġnancı”, s. 251. 
1272

 Demirci, Ozan, “Alevi BektaĢi Ġnancının ġehirleĢmeyle DeğiĢimi”, Turkish Studies - Social 

Sciences, Sy. 14, c. 4, 2019, s. 1425. 
1273

 Bekir Özgür, https://alev-i.com/alevi-inancinda-ruh-gocu-reenkarnasyon/alev-i/ eriĢim. 

11.04.2021 

https://alev-i.com/alevi-inancinda-ruh-gocu-reenkarnasyon/alev-i/


293 

 

yaptığı görüĢmelerde genel kanaatin iki tür ölüm olduğu Ģeklinde oluĢtuğu 

görülmektedir. Öncelikle normal ölüm ve sonrasında yeniden dirilme inancı tespit 

edilmiĢtir. Böyle düĢünenler Güngör ve Aksoy‟un yukarıda temas ettiğimiz 

araĢtırmasında bağdaĢtırmacı görüĢ Ģeklinde tasnif edilmiĢtir. Ancak mülakatlarda 

ağırlıklı olarak talibin “ölmeden önce ölünüz” hadisi bağlamında cem ayininde Dar'a 

durarak günahlardan tövbe etmesi anlamı üzerinde durulmuĢtur. Alevi kültüründe 

oldukça önemli bir yeri olan “ölmeden önce ölmek” inancı ve ritüeliyle kiĢi 

musahibiyle birlikte toplum huzurunda saflaĢmakta ve tanrısal ruhla bütünleĢmek 

için kendisini hazırlamaktadır.
1274

 

Ġntisap ederek Aleviliğe giren ve Dar‟a duran birey günahlarından arınır, 

günah iĢlememeye, hak yememeye, sırları ifĢa etmemeye yemin ederek artık yeni bir 

yaĢama baĢlar. Bunun fiziksel olmasa da ruhen ölüm ve yeniden doğum olduğu 

yorumu yapılmaktadır. Dolayısıyla bu tören kiĢinin ölümü, yeniden doğumu ve 

cenaze namazı, cenaze töreni gibi anlamlara gelmektedir.
1275

 Musahip olan ve Görgü 

Ayini ile ikrar kapısından giren birey Ģeriat kalıplarından kurtulup hakikate 

yaklaĢmıĢ olur. Böylece insan evrene ve içindekilere Ģekilsel, maddi açılardan değil 

derinlemesine bakmayı öğrenir. Hakikate doğru yol alan birey Dar‟a durarak aslında 

ruhsal manada yeni bir doğuma ulaĢır.
1276

 Cem ayinlerinde yapılan “yola girme” ve 

“Dar‟a durma” ritüellerinin geçmiĢ ezoterik ya da bâtınî inançlarda da önemsenen 

ritüellerle benzerlikleri dikkat çekicidir. Ġnisiye olma, esrime, geçiĢ ayinleri veya 

erginlenme Ģeklinde tanımlanan uygulama ile grubun genç üyeleri veya nadiren de 

olsa dıĢarıdan gelen üyeler için giriĢ töreni yapılmaktadır. Eliade‟nin tespitlerine göre 

bu önemli ritüel ile bireyin yeniden doğduğu ve manevi açıdan arındığına 

inanılmaktadır.
1277

 ġamanların erginlenme sürecinde de bu durumun yaĢandığı 

açıktır. Kaynaklara göre Ģaman inzivaya çekilir ve manevi tekâmülünü 

tamamladıktan sonra topluma geri dönerdi. Bu dönüĢ aynı zamanda yeniden doğuĢ 

                                                 
1274

 Er, Geleneksel Anadolu Aleviliği, s. 117-119. 
1275

 Pir Sultan Abdal: Hayatı, Sanatı, ġiirleri, (düz. Abdülbaki Gölpınarlı), Varlık, Ankara, 1963, s. 

26. Bâtınî topluluklara giriĢ törenleri Orfizm, Gnostisizm ve Bâtınî Ġslam topluluklarında sıklıkla 

yeniden dirilme Ģeklinde yorumlanmaktadır. Bkz. bu tez 1.3.3.  
1276

 “Musahiplik Nedir?” https://www.alevikulturdernekleri.com/musahiplik-nedir/ (eriĢim tarihi 

21.04.2021). 
1277

 Eliade, DoğuĢ ve Yeniden DoğuĢ, s. 15, 62, 88. 

https://www.alevikulturdernekleri.com/musahiplik-nedir/


294 

 

olarak görülürdü.
1278

 Alevi-BektaĢi inançlarında da tenasühün Dar‟a durmak 

ritüeliyle beraber yorumlandığını gördük. Aleviliği de içine alan ezoterik gelenekler 

açısından bunun bir çeĢit yeniden doğum olduğu düĢünülebilir. 

Sonuç olarak, günümüz Alevi-BektaĢilerinde tenasüh inancı daha ziyade 

seçkin Ģahsiyetlerde görülen hulûl düĢüncesi ile birlikte ele alınmalıdır. Onlar 

yeryüzünde var olan her Ģeyin bir ruhu olduğuna ve herkesin yaptıklarının karĢılığını 

bu dünyada göreceğine inanırlar. Ancak, tenasühle ilgili örnekler genellikle Alevi 

BektaĢi Ģeyhlerinde/pirlerinde görüldüğü için, onların dıĢında diğer insanların 

ruhlarının tenasühe tabi olup olmadıklarına dair net açıklamalar yoktur. Alevi-

BektaĢilerin kendi kaynakları olan nefes ve menâkıbnâmelerinde de daha ziyade 

seçkin Ģahıslarla ilgili don değiĢtirme ve hulûl örnekleri yer almaktadır. Ġnanç içi ve 

inanç dıĢı normal insanların ruhlarının ölüm sonrasında ne olacağı ise açık değildir. 

Ancak burada Alevi-BektaĢi düĢüncesindeki, ruhların tek kaynaktan ayrıldığı ve 

esasında her Ģeyde, bu ruh sebebiyle bir kıymet bulunduğu inancı dikkat çekicidir. 

ġehirleĢme ve eğitim ile baĢlayan değiĢim sürecinde tenasüh ve hulûl inançları 

önemini kaybetmektedir. 

Alevi-BektaĢilerin yeniden yaratılıĢ ve don değiĢtirme inançları Ģu noktalar 

üzerinden özetlenebilir; Öncelikle bu toplum güçlü bir seçilmiĢlik inancına sahiptir. 

Ġlk yaratılıĢta herĢeyin tanrısal özden kopan “inci”den yaratıldığına inanıldığından 

bütün varlık hürmete layık görülmektedir. Ġnsanın tanrısal özden kopup madde 

âlemine düĢmesi sonra tekrar onunla bütünleĢmesi belirli devirlerde 

gerçekleĢmektedir. Ġnsanlar içerisinde Alevi-BektaĢilerin aĢağı görülen Havva‟dan 

değil Âdem‟in melek Güruh-u Naci ve sonrasında ġit peygamber soyundan 

yaratıldıkları için üstün olduğuna inanılmaktadır. Diğer fırkalarda da gördüğümüz 

gibi Tanrı insana ve özellikle seçkin topluluklarına belirli aralıklarla görünmektedir. 

Bu durum “Tanrının bin bir donda görünmesi” Ģeklinde açıklanmaktadır. Alevilerde 

bu bağlamda Ali‟nin Tanrının nuru ve onun temessülü olduğu inancı vardır. Ali de 

baĢka seçkin kullarda don değiĢtirerek ortaya çıkmıĢtır. Görüldüğü gibi bu inançta 

yeniden dirilme noktasında temel kavram “don değiĢtirme”dir ve insanların yeniden 

                                                 
1278

 Ocak, Türk Sufiliğine BakıĢlar, s. 8; Yörükȃn, Müslümanlıktan Evvel Türk Dinleri: 

ġamanizm, s. 81. 



295 

 

bedenlenmesini değil Tanrının seçkin Ģahsiyetlerde dirilmesini ifade etmektedir. 

Diğer yandan Alevilerin ekserisinde belirgin bir ahiret ya da tenasüh düĢüncesinin 

olmadığı anlaĢılmaktadır. Tarihsel anlamda daha belirgin bir tarikat kültürüne sahip 

olan BektaĢilerde ise bu bağlamda ruhların devr yoluyla kurtuluĢa ermesi 

umulmaktadır. 

Özetle, iki gelenekte de klasik anlamda ruhların belirli aralıklarla tenasühü 

inancının yaygın olmadığını görmekteyiz. ĠĢin özü herĢeyin en baĢta tanrısal inciden 

yaratılması gibi arınan insanın yeniden onunla bütünleĢmesidir. Bu noktada don 

değiĢtirme tenasüh değildir. Daha çok Tanrının insan, hayvan ve cansız varlıklarda 

temessülü ya da hulûlüdür. Ruhlar ise kısmen tasavvufa yakın anlamdaki gibi devr 

yaparak olgunlaĢır. Çok az araĢtırmada ve kaynakta devr yerine ruhların tekrar tekrar 

dirilmesinden bahsedilmektedir. Nihayetinde iki durumda da ruhlar Hermetiklerdeki 

gibi kutsal özü temsil eden “bütün”le birleĢirler. 

  



296 

 

SONUÇ  

Ġslam, tarih boyu çekiĢmelere sahne olan istikrarsız coğrafları ve Doğu-Batı 

arasındaki ticaret yollarını çatısı altına alarak, birçok yeni kültürün doğuĢuna olanak 

sağlamıĢtır. Bunun sonuçlarından biri Ġran, Hindistan, Suriye, Mısır, Kuzey Afrika ve 

Ġspanya‟da Ġslam üst kimliği altında yeni fırkaların doğuĢu olmuĢtur. Hususiyle hicri 

200‟lere değin siyasi ve ekonomik hegemonyayı elinde bulunduran Müslümanlar 

kadar felsefe, tıp, devlet yönetimine dair teknik konulardaki bilgileriyle saraylarda 

değer gören Sabiî, Nasturi, Maniheist, ZerdüĢt bilginler de yeni dini oluĢumları 

etkilemiĢtir. Diğer bir ifadeyle Ġslam tek belirleyici aktör olmamıĢtır. Bu bağlamda 

diğer inanıĢların yanısıra tenasüh, hulûl ve devrî zaman inançlarının, bu yeni dini 

oluĢumların mümeyyiz vasıflarından olduğu görülmektedir.  

Tenasüh ve hulûl Ġslam‟dan önceki eski Aryan (Hindo-Ġran), Mısır ve Yunan 

kültürlerinden kalma inançlardır. Bu inançlar Aryan kültürünün içerisinde Hint 

dinlerinde belirgin bir Ģekilde sistemleĢmiĢlerdir. Ġran‟da ise eski dinler kadar 

özellikle pagan menĢeli felsefi okullarda, bâtınî ve sır topluluklarında daha yaygın 

oldukları görülmüĢtür. UlaĢılan tespitler ıĢığında, tenasühün dini olduğu kadar felsefi 

ve politik bir olgu olduğu kanaati güçlenmiĢtir. Bu meyanda, Ġslam toplumunda 

özellikle “paganist” Yeni Platonculuk ve Pisagorculuğun tenasüh akidesinin 

yayılmasında önemli etkileri olmuĢtur. Elbette Ġslam‟ın özünde olmadığı düĢünülen 

tenasühün batıni fırkalarda yaygınlaĢmasında coğrafi, politik, sosyal ve ekonomik 

faktörler de belirleyici olmuĢtur. 

Ġlk dönemlerde Müslüman olmayanlardan alınan vergilerden kurtulmak ve 

Müslüman olup sosyo-ekonomik statü elde etmek isteyen bazı muhaliflerin eski 

inançlarıyla Ġslamı yorumladıkları ortadadır. Siyasi ve ekonomik eĢitsizlikleri aĢmak 

için baĢladığı kabul edilen dini harmanlama sürecinin de zamanla bâtınî mezhepleri 

Ģekillendirdiği görülmüĢtür. Tenasüh, hulûl ve devir anlayıĢları politik anlamda zayıf 

olan bu gruplara yaĢadıkları dıĢlanma, yenilgi ve baskıların intikamını almak için 

güçlü bir motivasyon kaynağı yaratmıĢtır. 



297 

 

Tenasüh inancının Ġslam toplumundaki ilk nüvelerine hicri II. asrın ikinci 

yarısında ortaya çıkan “öncü” ġii-Gulat fırkalar içerisinde rastlamaktayız. Daha 

sonraları bazı Ġslam filozofları, Ġhvan-ı Safa, Ġsmaîlilik, Yezidilik, Nusayrilik, 

Hurûfilik, Dürzilik, Ehli Hakk, Alevi-BektaĢilik gibi fırkalarda karĢımıza 

çıkmaktadır. Elbette tenasüh, hulûl ve yedi devir inançları sadece ġii ve batıni 

düĢünce sistemi içerisinde ortaya çıkmamıĢtır. Ebu Bekir Râzî, Ebu Müslim el-

Horasanî, Molla Sadra, Sühreverdî ve ġehrezûrî gibi Müslüman âlim ve düĢünürlerin 

de bu bağlamlarda fikirleri olmuĢtur. Ehl-i Sünnet‟e gelince, araĢtırmamızda yeniden 

doğuĢ ve benzeri fikirlerin sadece tasavvuf çevrelerinde kısmen varlığını sürdürdüğü, 

bunun dıĢında Ehli Sünnet çevrelerinin bu fikri benimsemedikleri açıkça 

görülmüĢtür. Nüanslar olsa da devir fikri ve Ģeyhlere-Ģeyh silsilelerine yükledikleri 

kutsiyetle kısmi hulûl inançlarını kendilerince yorumladıkları düĢünülmektedir. 

AraĢtırmamızın ana eksenini batıni fırkalardan Nusayrilik, Yezidilik, Dürzilik 

ve Alevi-BektaĢilik oluĢturmaktadır. Bunların öncüsü olan gulât ġii hareketlerde 

görülen devir, hulûl ve kısmen tenasüh inanıĢlarının bahsi geçen fırkalarda daha 

belirgin hale geldiği görülmüĢtür.  

Sözkonusu fırkalarda liderlerine ve söylemlerine meĢruiyet ya da dini bir 

dayanak oluĢturma isteği hulûle kapı aralamıĢ, devrî tarih anlayıĢları da aĢkın 

Tanrının suret kazanmasını kolaylaĢtırmıĢtır. Bunu yaparlarken yaĢadıkları 

coğrafyada var olan kadim kültürlerden kalma inançlardan yararlanmıĢlardır. Eski 

Mezopotamya, Ġran ve Türk topluluklarda karĢılaĢtığımız kral-hakanlara tanrısal 

misyon yükleme geleneği düĢünüldüğünde, Tanrının imamlarda tecessümü fıkrinin 

sıradıĢı olmadığı açıktır. Bu süreçte ilk olarak eski dinlerden, Platoncu, gnostik, 

bâtınî geleneklerden öğrenilen sudûr nazariyesi, eski fikirlerle Ġslam arasında 

sentezleme yapma olanağı sağlamıĢtır. Buna göre Tanrı belirli devirlerde seçkin 

kimselerde bedenlenmekte ve akabinde onun ruhu maddi-manevi varislerine 

geçmektedir. Sonrasında da, bu imamların ruhlarının kendi nesillerine ve öncü 

davetçilerine geçtiğini ileri sürmüĢler ve bu Ģekilde tenasühe kapı aralamıĢ 

olmalıdırlar. Bunun yanı sıra, her fırkada gördüğümüz ilk yaratılıĢta Tanrıdan izler 

taĢıma ya da melek soyundan gelme inançları da bu topluluklarda tenasüh için zemin 



298 

 

hazırlayan diğer bir faktör olmalıdır.  Bu Ģekilde tenasüh inancı sayesinde Tanrının 

seçkin toplulukları oldukları iddialarını güçlendirmek istemiĢlerdir. 

ÇalıĢmamızda Ġslam öncesi bâtınî fikirler ve bunların Ġslam fırkalarındaki 

etkileri bağlamında tenasüh ve tenasühle ilintili hulûl ve devri tarih inançlarına 

odaklandık.  Bu noktada genel manada Ģu sonuçlara ulaĢtık; 

Tenasüh kavramı batıni fırkalarda farklı isimlendirmelerle ifade edilmektedir. 

Yezidilerde tenasühü karĢılayan kavram “Kiras Guhartin” yani „gömlek 

değiĢtirme‟dir. Dürzi teolojide tenasühü karĢılayan kavram “tekammus” tur. Nusayri 

mezhebinde ise tenasüh inancı Gulat ġia‟dan miras aldıkları Yedi Devir inancı 

ekseninde geliĢmiĢtir ve “yıldızlaĢma” olarak bilinmektedir. Alevi-BektaĢiler‟de ise 

öne çıkan kavram “don değiĢtirme”dir. Daha ziyade seçkin/kutsal Ģahsiyetlerde 

görülen “don değiĢtirme” tenasühten farklı anlamlar taĢımaktadır. 

Klasik anlamda tenasüh nesh, mesh, resh ve fesh Ģeklinde sınıflandırılırken 

incelediğimiz fırkalarda farklı tanımlamaların yapıldığı da görülmüĢtür.  Buna göre 

sadece insandan insana ruh göçünü ifade eden “nesh”, Dürzilerde ve onun öncesinde 

de Keysaniyye‟de vardır. Bu bağlamda Dürziler‟in kapsamlı Ģekilde kendi teorisini 

oluĢturdukları tekammus, sınırlandırılmıĢ bir tenasühtür. Hattâbiyye, Nusayriler ve 

Yezidiler‟de ise tenasühün dört çeĢidi de bulunmaktadır. Bunlar, kötü ruhların eti 

yenmeyen hayvanların bedenlerine intikal edeceğini söylerler. Yezidiler‟e göre, bu 

kötü ruhlar hayvan bedenlerinde cezalarını çektikten sonra tekrar insan bedeninde 

yaĢayacaklardır. Bunun dıĢında ölen kiĢinin hayrı ve Ģerri eĢit ise hayvanlarda 

bedenlenerek tekâmül eder ve sonra tekrar insan Ģekline geri dönebilir.  Nusayrilerin 

kendilerinden olan günahkârların baĢka dinlerin müntesiplerinin bedenlerinde tekrar 

dirileceklerine inanmaları önemli bir noktadır. Hz. Ali‟yi tanımayan Nusayriler de 

hayvanlarda bedenleneceklerdir. Müslüman, Hristiyan, Yahudi ruhları hayvan veya 

cansız varlıkların bedenlerinde dirilecektir.  

Görülmektedir ki, bâtınî fırkalarda ruhların insandan bitkiye veya cansız 

varlıklara geçiĢini anlatan resh ve fesh yaygın inanıĢlar değildir. Nusayrilerde bunlar 

teknik anlamda kabul edilse de nesh ve mesh kadar önemsenmemektedir. Dürziler 

insan ruhunun hayvan, bitki veya cansız maddelere geçiĢini kabul etmezler. Yezidiler 



299 

 

bu konuda sınırlama koymazken Alevi-BektaĢilerde Tanrının bile hayvan ve 

bitkilerin donuna girmesi yaygın bir düĢüncedir. Ancak bu her durumda bir ceza 

değildir. 

Bâtıni mezheplerdeki tenasüh inancı çoğu zaman hulûl, tecessüm, ittihat ve 

benzeĢen inançlarla harmanlanmıĢ halde karĢımıza çıkmaktadır. Ġncelediğimiz 

fırkalarda bunu görmekteyiz. Mesela Nusayriler‟de imamların kutsal ve ezeli 

olduğuna ve gaybetinden sonra tekrar döneceğine (rec‟at) inanmak tenasühe yakın 

bir düĢüncedir ve ona kapı aralamıĢtır. Dürzi teolojide Hâkim Biemrillah‟ın 

ilahlaĢtırılması ve etrafındaki dâilerin de buradan kendilerine bir otorite sağlama 

düĢünceleri sözkonusudur. Bu inancı benimseyen Yezidilerde de hulûl ve tanrısal 

nitelikler taĢıyan melekler ve onların yeryüzündeki yansıması olan Ģeyhler fırkanın 

önemli bir özelliği olmuĢtur. Alevi BektaĢi topluluklarda tenasüh inancından çok don 

değiĢtirmenin öne çıktığı görülmektedir.  

Sözkonusu fırkalardan Yezidi ve Alevi/BektaĢilerde hulûl, tenasühten daha 

belirgindir ve tenasüh bir parça seçkin Ģahsiyetlerde öne çıkmaktadır. Ancak Dürziler 

ve Nusayrilerde hulûl kadar tenasühün de kelami bir problem olarak açıklandığını, 

içeriklendirildiğini ve sistemleĢtirildiğini görmekteyiz. 

Bâtıni fırkalarda her grup temelde farklı Ġslam öncesi kaynaklardan 

beslendiğinden kendine göre bir hulûl ve tenasüh anlayıĢı geliĢtirmiĢtir. Öncelikli 

olarak incelediğimiz fırkalarda “seçkin Ģahsiyetlerin tenasühü” ya da daha doğru bir 

ifadeyle hulûl inancının güçlü bir akide olduğu görülmüĢtür. Tanrı‟nın ruhunun insan 

suretinde bedenlenmesi ve bunun belirli aralıklarla dünyaya gelerek insanları doğru 

yola davet etmesi batınî inançların temelini oluĢturmaktadır. Hulûl inancının Ġslam 

toplumundaki ilk kelami temellendirmesini yapan ġii Gulat fırkalar, bu inancı 

imamlarının veya liderlerinin ölümü sonrasında ortaya çıkan imamet krizini aĢmak 

için kullanmıĢlardır. Evrenin de insanlar gibi tanrısal özden koptuğuna 

inanıldığından bu inanç devrî tarih anlayıĢlarıyla mezc edilmiĢtir. Bunlar Hz. Ali ve 

Cafer‟in soyuna kutsiyet atfettikleri için bu soydan olmayan bir imamın halifelik 

iddialarını güçlendirmek amacıyla imamlarına tanrısal özellikler yüklemiĢlerdir. Bu 



300 

 

açıdan hulûl ve tenasüh, imamet iddiaları ve batıni fırka mensuplarının kimlik inĢa 

etme süreçlerinde pratik bir rol üstlenmiĢtir. 

Tanrısal boyut kazandırma fikrinin ilk boyutu semavi alemde ilk 

yaratılıĢlarda gerçekleĢmektedir. Nitekim tenasüh inancının öncelikle yaratılıĢ 

mitolojilerinde Ģekillendiğini görmekteyiz. Yezidilerde bu ilk önce yüce Tanrı‟nın 

Melek Tavus‟u yaratması ve ona yetki vermesiyle baĢlar. Her devirdeki tanrısal 

bedenlenme dıĢında, Yezidi dini liderler ve büyük meleklerin de bu ilahi ruhtan parça 

taĢıdığı anlaĢılmaktadır. Kısmen Alevi-BektaĢilerde de Yezidilerdekine benzer bir 

yaratılıĢ miti vardır.  Melek Hızır ve onun yeryüzündeki seçkin neslinin tanrısal 

temiz ruhtan ya da “inci”den parça taĢıdığına inanılmaktadır. Ancak iki gelenekte de 

bu temiz ruhun Tanrı olduğu kabul edilmez. Dolayısıyla bunun hulûlden çok bir çeĢit 

tenasüh olduğunu söyleyebiliriz. Nusayri mezhebinde ise Tanrının ilk yaratılıĢtan 

sonra olduğu gibi her devirde yedi defa insan suretinde hulûl ettiğine, yedincisinin 

Hz. Ali olduğuna inanılmaktadır. Dürzilerde de Hâkim Biemrilah Tanrının son 

makamıdır ve onun hulûlüdür. Hamza b. Ali de Hâkim‟den ilk sudûr eden Külli 

Akl‟ın yeryüzündeki yansımasıdır. 

AraĢtırma yapılan fırkaların bazlarında hulûl ve tenasüh inançlarında 

yukarıda açıklanan veya çalıĢmada ayrıntılı verilen farklılıklar dıĢında temel bazı 

ortak özellikleri de göre çarpmaktadır. Mesela bu gruplar her biri ayrı ayrı Tanrının 

seçkin toplulukları olduklarını ve Tanrının merhametinden dolayı kendi liderlerinde 

bedenlenerek topluluklarını onurlandırdığını iddia etmektedirler. Gnostik ve Yeni 

Platoncu inançlara benzer Ģekilde, tanrısal özden koparak madde âleminde kirlenen 

ruhun arınması için de tekraren beden değiĢtirmesi gerekmektedir. 

ÇalıĢmamızda ilgili fırkaların kadınların tenasühü hususunda da ayrıĢtıkları 

görülmüĢtür. Genel anlamda bâtınî mezhepler kendilerinden olan kadınların 

tenasühünde bir tartıĢma yaĢamamaktadır. Ancak klasik dönemlerde Nusayrilerde 

kadının tenasüh döngüsünde olmadığı kabul edilmiĢtir. Kadınların günahtan 

yaratıldığı, sırları koruyacak yapıda olmadığı gibi gerekçelerle kadın ruhlarının 

tenasühü reddedilmiĢtir. Muhtemelen modernleĢmenin etkisiyle günümüzde Nusayri 

din adamları ve aydınlar bu konudaki rivayetleri yeniden yorumlamaktadır. Bazı 



301 

 

Dürzi kaynaklara göre de kadınlar ancak kendi aralarında bedenlenebilmektedir. 

Diğer fırkalarda bu kadar açık Ģekilde kadın tenasühten dıĢlanmamakla birlikte kadın 

bedeninde dünyaya gelmek negatif bir anlam taĢımaktadır.  

Tenasühün son bulup bulmayacağı veya kaç devirde sona ereceği fırkalara 

göre değiĢmektedir. Ġnsanın tenasüh zincirinden kurtulup arınması veya yıldızlaĢması 

sıklıkla ilgili fırkanın kurallarına bağlanmaya indirgenmiĢtir. Bu açıdan fırkaların 

ahiret konusunu ele alıĢları da dikkat çekicidir. Ġncelediğimiz fırkalarda tenasüh 

inancının yanında cennet-cehennem inacının da kabul edilebildiğini tespit ettik. Buna 

göre, Adeviyye tarikatından devraldığı Ġslami bir Sufizm temelinde ortaya çıktığı 

düĢünülen Yezidi doktrininde tenasüh fikri, günümüzde cennet ve cehennem 

kavramlarıyla bir arada bulunmaktadır. Aynı Ģekilde Alevi-BektaĢilerde de tenasüh 

çok belirgin olmamakla birlikte araĢtırmacıların bir kısmına göre, bu toplumda 

tenasüh inancı hemen hiçbir zaman genel halk arasında yaygınlaĢmamıĢtır. Don 

değiĢtirme de günümüzde bilinmekle birlikte bunun yeni kuĢaklarda herkes için 

tenasüh anlamı taĢımadığı kanaati oluĢmaktadır. Bu noktada Alevilerde cennet-

cehennem inancının da zayıf olduğu görülmektedir. Nusayrilerde ise insanın baĢka 

varlıklarda bedenlenmesi onun cehennemidir. Cennet ise, ruhun yıldızlaĢmasıyla 

semadaki ilk yaratılıĢ formuna dönmesini ifade etmektedir. Dolayısıyla Nusayrilerde 

klasik anlamda cennet-cehennem yoktur. Dürzilerde cennet Hâkim Biemrillah‟ın 

tekrar dünyaya geliĢi iken bu aĢamada inanmayanlar için de dünya cehennem 

olacaktır. Kısaca cennet ve cehennem bu dünyada olacaktır.  

Tekrar bedenlenme sayısı fırkaların ayrıĢtığı noktalardan bir diğeridir. 

Dürzilerde bu konuda bir sınır yoktur. Nusayri teolojisinde ise ruh göçleri sınırlıdır 

ve Kıyamet Günü ile sona erecektir. Yeniden bedenlenme bazı Yezidilere göre 

ölümden hemen sonra bazılarına göre ise 75-100 yıl sonra gerçekleĢmektedir. 

Kaynaklarda değiĢik rakamlarla karĢılaĢılmıĢtır. Dürzilerde bu durum kısmen 

açıklanmakla birlikte onlara göre ruhlar ölümden hemen sonra baĢka bir bedende 

dirilmektedir. Dolayısıyla bu mezheplerde genel manada yeniden doğuĢ kabul 

edildiğinden ruhun hangi aralıklarla bedenleneceği de açıklanmaya çalıĢılmıĢtır. 

Ancak Nusayrilerde yeniden dirilmenin yedi kez olacağı vurgulanırken her ölümden 



302 

 

sonra yeniden bedenlenmek için gerekli süre belirtilmemektedir. Alevi-

BektaĢilerdeki don değiĢtirme ise belirli bir zamana bağlı değildir. 

Birbirinden çok farklı halkların ve toplumların yeniden doğuĢ hakkında aynı 

ifadeleri kullanmasına ve pratik uygulamalardaki benzerliklere ĢaĢırmamak gerekir. 

Çünkü bâtınî mezhepler bağlamında ele aldığımız yeniden doğuĢ inancının, salt 

kronolojik bir gerçeklik olmayıp duyu ötesiyle ilgili tüm ifadeler gibi, arketipler 

tarafından belirlendiğini söylememiz mümkün gözükmektedir. Bu açıdan politik 

sebeplerle hulûl fikri etrafında Ģekillenmeye baĢlayan tenasüh, zamanla itikadȋ bir 

zemine oturmuĢtur. Ancak modernleĢme ve göçlerin etkisiyle kapalı birer bâtınî 

topluluk olma özelliklerini kaybetmeye baĢlayan fırkalar tenasüh konusunda da 

dönüĢümler yaĢamaktadır.  



303 

 

KAYNAKÇA  

„Azzâvî, A. (1354/1935). Târîhu‟l-Yezîdiyye ve Aslu Akîdetihim. Bağdad : ġâriü'l 

Me'mun. 

Abay, N. (2020). Lykaonia‟da Mithras Kültünün Ġzlerine Dair Bazı 

Değerlendirmeler. Amisos, 5(9), 270-280. 

Abu-Izzeddin, N. M. (1984). The Druze: A New Study of Their History, Faith, and 

Society. Leiden: E.J. Brill. 

Affifi, A. E. (1939). The Mystical Philosophy of Muhyiddîn Ġbnu‟l „Arabî. Great 

Britain: Cambridge at The University Press. 

Afîfî, E. A. (2000). Ġslâm DüĢüncesi Üzerine Makaleler. (E. Demirli, Çev.) Ġstanbul: 

Ġz Yayıncılık. 

Ahmed, S. S. (1975). The Yezidis: Their life and Beliefs. Los Angeles: University of 

Califarnia. 

Ahmetoğlu, ġ. (2010). Ġslam Mezhepleri Tarihinde Karizmatik Liderlik AnlayıĢı: Hz. 

Ali Örneği. Milel ve Nihal Ġnanç, Kültür ve Mitoloji AraĢtırmaları Dergisi, 

7(3), 167-188. 

Akat, M. Ü. (2007). Ezoterizm ve Batınilik Tarihi. Ġstanbul: Nokta. 

AkbaĢ, M. (2002). Yahudi ve Hristiyan DüĢüncesinde Ölüm Sonrası Hayat ve DiriliĢ 

Ġnancının Dini ve Teolojik Temelleri. DEÜ Ġlahiyat Fakültesi Dergisi(XV), 

37-60. 

Akgönül, Z. (2019). ġiî Ġmamet Nazariyesinin Kadim Din Ve Kültürlerle Mukayesesi. 

Diyarbakır: Dicle Ünv. SBE. 

Akkâd, A. M. (2005). Ġbrâhîm Ebu‟l- Enbiyâ. Kahire: Nehdatü Mısır. 

Aktulga, M. (2023). Düalist Dinlerde Tanrı Ġnancı Üzerine Bir KarĢılaĢtırma 

(Mecusilik, Sâbiîlik, Manicilik). Ankara: Ankara Ünv. SBE. 



304 

 

Akyol, A. (2015). ġehrezûri ve Metafizik. E. Bekiryazıcı içinde, Doğu‟dan Batı‟ya 

DüĢüncenin Serüveni: Endülüs ve Felsefenin ĠĢrakîli(leĢmesi)ği (Cilt VII, s. 

1025-1053). Ġstanbul: Ġnsan Yayınları. 

Akyüz, N. (2000). Dinlerin TeĢekkülünde Dini Liderlerin Karizması. AÜĠFD, 41, 

275-291. 

Al-Birȗni, A. R. (1910). Alberuni's India. (E. C. Sachau, Dü.) London: Kegan Paul, 

Trench, Trübner & Co. Ltd. 

Algan, R. (2006). Ezoterizme Genel Bir GiriĢ. Cogito(46), 127-141. 

Al-Hujwîrî, A. b.-J. (1911). The Kashf Al-Mahjȗb: The Oldest Persıan Treatıse On 

Sufiism. (R. A. Nicholson, Çev.) Hertford: Stephen Austın And Sons. 

Ali Ġsra Güngör, C. K. (2009). UpaniĢadların Temel Kavramları, Getirdiği Yeni 

YaklaĢımlar ve Hint Dini ve Felsefi Dünyasına Katkıları. Dini AraĢtırmalar, 

31-46. 

Alıcı, M. (2019). Ġslam Öncesi Ġran'da Dinî DüĢünce. H. U. Rexhepi içinde, Ġran 

DüĢünce Tarihi (s. 13-87). Ankara: Ġram Yayınları. 

Alıcı, M. (2021). Kadîm Ġran‟da Din: Mecûsî Geleneğinde Tektanrıcılık ve Düalizm 

ĠliĢkisi. Ġstanbul: Milel Nihal Yayınları. 

Alıcı, M. (2022). Mecûs KavramınınTarihsel Arka Planına IĢık Tutmak: Cahiliye 

Döneminden Risalete Arap Yarımadası‟nda Sasani Varlığı. AÜĠFD, 63(2), 

717-748. 

Alıcı, M. (2022). ZerdüĢt‟ten Mecûsi Geleneğine Tanrı Tasavvuru. M. Tekin içinde, 

Bir Dünya Tanrı (s. 253-279). Ġstanbul: Rağbet Yay. 

Alkan, N. (2010). Alman Kaynaklarına Göre Osmanlı Nusayrîleri. Türk Kültürü ve 

Hacı BektaĢ Veli AraĢtırma Dergisi(54), 135-148. 

Allison, C. (2001). The Yezidi Oral Tradition in Iraqi Kurdistan . Richmond: Curzon 

Press. 



305 

 

Altunay, E. (2014, 9 22). http://www.felsefetasi.org/orpheus-ve-orfeusculuk/. 12 15, 

2019 tarihinde alındı 

Altungök, A. (2015). Eski Ġran'da Din ve Toplum (M.S.226-652). Ġstanbul: 

Hikmetevi Yayınları. 

Anesaki, J. C.-M. (1928). The Mythology Of All Races: Chinese Japanese (Cilt VIII). 

Boston: Archaeological Institute Of America By Marshall Jones Company. 

Anesaki, M. (2022). Japon Mitolojisi: Efsaneler, Ölümsüzler ve Gelenekler. (C. C. 

Tarımcıoğlu, Çev.) Ġstanbul: Maya Yayınları. 

Apak, A. (2004). Asabiyet ve Erken Dönem Ġslam Siyasi Tarihindeki Etkileri. 

Ġstanbul: dk DüĢünce Yay. 

Arabî, Ġ. (2006). The Universal Tree and the Four Birds. (A. Jaffray, Çev.) Oxford: 

Anqa Publishing. 

Arakelova, V. (2011). Yezidilik ve Bölgenin Heretik Ortamı. M. N. Doru içinde, 

GeçmiĢten Günümüze Ġdil: Sempozyum Kitabı (Ġ. Kutluay, Çev., s. 271-281). 

Ġstanbul: ġırnak Ünv. Yay. 

Arık, D. (2015). ġintoizm. B. Adam içinde, Dinler Tarihi El Kitabı (s. 465-476. ). 

Ankara: Grafiker Yayınları. 

Arik, S. A. (2005). Aryan Ġnançlar ve Rȇya/Raa Heqȋye. Ġstanbul: ĠBV. 

Arpa, A. E. (2012). Bâtıni DüĢüncede Tevil ve Nusayrilik. Türk Kültürü ve Hacı 

BektaĢ Veli AraĢtırma Dergisi(62), 289-304. 

Arslan, A. (Ġstanbul). Plotinos, Yeni Platonculuk ve Erken Dönem Hristiyan 

Felsefesi. Ġlkçağ Felsefe Tarihi 5. içinde 2010: Bilgi Üniversitesi Yayınları,. 

Arslan, H. (2015). Nusayri Geleneğinde Ġnkarnasyon Öğretisi. Ġstanbul: Ġstanbul 

Ünv. SBE, (YayınlanmamıĢ Doktora Tezi). 

Arslan, H. (2017). Klasik Nusayri Eserlerinde Tanrı DüĢüncesi. Turkish Studies, 

12(35), 463–476. 



306 

 

Arslan, H. (2019). Dinler Tarihinde Bir Mukayese Örneği: G. Parrinder‟in BakıĢ 

Açısıyla Avatara ve Enkarnasyon. Oksident, 1(1), 41-58. 

Arslan, M. (1986). Eski Türk Devlet AnlayıĢı ve Kutadgu Bilig. OMÜEFD, 1, 100-

111. 

Asatrian, G. S., & Arakelova, V. (2014). The Religion Of The Peacook Angel: The 

Yezidis and Their Spirit World. New York: Routledge . 

Aslan, N. (2004). ġekil DeğiĢtirme Motifinin Anlatılarımızdaki Bazı Yansımaları 

Üzerine. Milli Folklor, 37-43. 

Astendorf, E. D. (1900). Diyânet-ü Kudemâi‟l- Mısriyyîne. (S. Hasan, Çev.) Kahire: 

Dâru‟l- Büstânî. 

AĢkar, M. (2000). Reenkarnasyon (Tenasüh) Meselesi ve Mutasavvıfların Bu 

Konuya BakıĢlarının Değerlendirilmesi. Tasavvuf: Ġlmi ve Akademik 

AraĢtırma Dergisi, 85-100. 

Atâbekî, C. E.-M. (1933). en- Nücûmu‟z- Zâhire fî Mülûki Mısra ve‟l Kâhire (Cilt 4). 

Kahire: Dâru‟l Kütübi‟l Mısriyye. 

Ataman, K. (2014). Ulus Olmanın Kutsal Temeli: Sivil Din. Bursa: Sentez. 

AteĢ, S. (1999). Reenkarnasyon (Yeniden Bedenlenme). Kur'an Mesajı Ġlmi 

AraĢtırmalar Dergisi(13,14,15), 81-108. 

Atıcı, A. (2005). Büyük Selçuklu Ġmparatorluğu‟nda Bâtinî Hareketi: Hasan Sabbah 

Ġle Ġlk Halefleri ve Ġran Nizârî Ġsmâilîleri (1090-1157). Ank: Ankara 

Üniversitesi SBE. 

Attar, A. A. (1981). ed- Diyânât ve‟l- Akâid fi Muhtelifi‟l- Usûr. Mekke: Mekketü‟l 

Mükerreme. 

Avcu, A. (2009). Karmatîler‟in DoğuĢu ve GeliĢim Süreci. Ankara: Ankara 

Üniversitesi SBE. 



307 

 

Avcu, A. (2016). Batınîleri Anlamada Anahtar Bir Kavram: Ezılle Nazariyesi. 

Cumhuriyet Ġlahiyat Dergisi, 101-135. 

Avcu, A. (2017). Tasavvuf Batınilik ĠliĢkisi. N. Bardakçı (Dü.) içinde, Ġslam 

Tasavvufunun TeĢekkülüne Dair AraĢtırmalar. Isparta: Süleyman Demirel 

Üniversitesi Yayınları. 

Avcu, A. (2018). Batını Din AnlayıĢının Epistemik Temelleri. M. Öztürk (Dü.) 

içinde, Kur'an'ın Batıni ve ĠĢari Yorumu Semp. Kitabı (s. 19-58). Ġstanbul: 

Kuramer. 

Avcu, A. (2018). Horasan-Maveraünnehir‟de Ġsmailîlik. Ġstanbul: Marmara Akademi 

Yayınları. 

Avcu, A. (2019). Gnostik „Kurtarıcı Bilgi‟ (Gnosis) AnlayıĢı ve Ġsmaililik‟teki 

Tezahürleri. e-Makâlât Mezhep AraĢtırmaları Dergisi, 2(12), 319-352. 

Avcu, A. (2020). Ġslam'ın Ġlk Marjinalleri: Gulat-ı ġia. Ankara: Fecr Yayınları. 

Avcu, A. (2021, 05 11). Ġslam DüĢüncesinde Batınî - Ġrfanî Eğilimler. YouTube. 

Doç.Dr. Ali AVCU "Ġslam DüĢüncesinde Batınî - Ġrfanî Eğilimler" - 

YouTube. adresinden alınmıĢtır 

Ay, R. (2012, Bahar). Bizans'tan Osmanlıya Anadolu'da Heterodoks ĠnanıĢlar: 'Öteki' 

Dindarlığın Ortak Doğası Üzerine (650-1600). Otam (Osmanlı Tarihi 

AraĢtırma ve Uygulama Merkezi Dergisi)(31), 1-40. 

Ay, R. (2015, KıĢ). Erken Dönem Anadolu Sufiliği ve Halk Ġslam'ında Hulûlcü 

YaklaĢımlar. Bilig(72), 01-24. 

Ay, Z. (2013). Moğol Ġstilası Öncesi ve Sonrasında Orta Asya‟da Ezoterist Bir Ġslam 

Toplumu: 10-15. Yüzyıllarda BedahĢan Ġsmailileri. Ġzmir: Dokuz Eylül Ünv. 

SBE. 

Ayas, M. R. (2008). Türkiye‟de Ġlk Tarikat ZümreleĢmeleri. Ġstanbul: Ġz Yayıncılık. 



308 

 

Aydemir, S. (2010). Küresel Dünyada Küçük Dini Grupların VaroluĢsal Sorunları ve 

Entegrasyonal Asimilasyonu: Yezidiler Örneği. Harran Üniversitesi Ġlahiyat 

Fakültesi Dergisi(24), 7-32. 

Aydın, F. (2013). Hint Dini DüĢüncesinde Ġnsanın Özgürlük ArayıĢı. Ank: Eskiyeni . 

Aydın, M. (1988). Yezidiler ve Ġnanç Esasları. Belleten, LII(Nisan), 33-74. 

Aydın, M. (2005). Ansiklopedik Dinler Tarihi Sözlüğü. Konya: Din Bilimleri. 

Aydoğan, G. (2019). Seyyid Nesimi Ve ġah Ġsmail Hatâyî‟nin ġiir ve Kelamlarında 

Tenasüh, Hulûl, Tecsim. NevĢehir: NevĢehir Hacı BektaĢ Veli Üniversitesi 

Hacı BektaĢ Veli AraĢtırma Ve Uygulama Enstitüsü. 

Aydoğan, H. (2022). Plotinos Felsefesinde Sudur ve Hipostaz Sisteminin Düzeni 

Üzerine. Eskiyeni, 46(Mart), 115-144. 

Aynî, M. A. (2017). Tasavvuf Tarihi. (H. R. Yananlı, Dü.) Ġstanbul: Büyüyenay 

Yayınları. 

Aytaç, P. (2011). Devriye Metinlerinde Geçen Omurga Kavramlar. Alevilik 

AraĢtırmaları Dergisi(2), 1-40. 

Azzam, I. J. (1997). Change for Continuity: The Druze in America. Beirut: 

Enterprise Universitaire d‟Etude et de Publication. 

Babinger, F., & Köprülü, F. (1996). Anadolu'da Ġslamiyet. (M. Kanar, Dü., & M. 

Kanar, Çev.) Ġstanbul: Ġnsan. 

Bağdadî, A. (2008). Mezhepler Arasındaki Farklar. (E. R. Fığlalı, Çev.) Ank: TDV. 

Bağlıoğlu, A. (2003). Dürziliğin Felsefi ve Dini Arkaplanı. F. Ü. Ġlahiyat Fakültesi 

Dergisi(8), 215-228. 

Bağlıoğlu, A. (2003). Dürziliğin Temel Kaynakları: Dürzi Risaleleri. FÜĠFD, 8, 179-

198. 

Bağlıoğlu, A. (2018). Ġnanç Esasları Açısından Dürzîlik. Ank: Ankara Okulu. 



309 

 

Bağlıoğlu, A. (2018). Orta Doğu Siyasi Tarihinde Dürziler. Ank: Ankara Okulu. 

Bahadınlı, Y. Z. (2016). Anadolu Aleviliği Bâtınilik. Ġst: Yazılama . 

Balcı, R. (2019). Ġbnü‟r Râvendî‟nin Dinî ve Mezhebî GörüĢleri. Konya: Necmettin 

Erbakan Ünv. SBE. 

Baloğlu, A. B. (2016). Ġslam ve Reenkarnasyon. Ġstanbul: Bilge Kültür Sanat. 

Baloğlu, B. (1998). “Ġbn Hazm'da Tenasüh (Reenkarnasyon) AnlayıĢı”. DEÜĠFD, X, 

51-62. 

Bar-Asher, M. (2003). The Iranian Component of the Nusayrī Religion. Journal of 

Persian Studies(41), 217-219. 

Bar-Asher, M. M. (2002). The Nusayri-Alawi Religion: An Enquiry Ġnto Ġts Teology 

and Liturgy. Leiden, Boston, Köln: Brill. 

Bar-Asher, M. M. (2005). Ali b. Ebî Talib‟in Ġlahi Vasıflarına Dair Nusayrî Öğretisi 

ve VII/XIII. Yüzyıldan Kalma YayımlanmamıĢ Bir Risâleye Göre Nusayrî 

Üçlemesi. (A. Y. Ocak, Dü.) Tarihten Teolojiye: Ġslam Ġnançlarında Hz 

Ali(4), 136-172. 

Bardak, A. (2017). Adî B. Müsâfir‟in Ġ‟tikâdu Ehli‟s-Sünne Ve‟l-Cemâa Adlı 

Risalesinin Tercüme Ve Tahlili. Akademik Sosyal AraĢtırmalar Dergisi(62), 

103-116. 

Barthold, W. (1984). Ġslam Medeniyeti Tarihi. (M. F. Köprülü, Çev.) Ank: DĠB. 

BaĢaran, R. E. (Güz 2021). er-Risâletü‟n- Numâniyye Eseri Doğrultusunda Nusayrî- 

Alevî Ġnancında Tevhîd Ġlkesinin Ġzahı. e-makâlât Mezhep AraĢtırmaları 

Dergisi, 14(2), 948-969. 

BaĢbuğ, H. (1987). Yezidilik Ġnancı. Ġstanbul: Türk Dünyası AraĢtırmaları Vakfı. 

Batur, M. R. (2013). Nusayriliğin TeĢekkülü ve Ġnanç Esasları. Ġnsan & Toplum, 55-

84. 

Bayer, R. (1965). Parapsikoloji Yönünden Reenkarnasyon Etütleri. Ank: Özgü. 



310 

 

Bedevî, A. (1973). Meẕâhibü‟l-Ġslâmiyyîn. Beyrut: Dârü'l-Ġlm li'l-Melayin. 

Bedreddin, ġ. (1967). Menakıbı. (A. Gölpınarlı, Dü.) Ġstanbul. 

Bekiryazıcı, E. (2008). Bazı Ġslam Filozoflarının Tenasüh Nazariyesine YaklaĢımları. 

Marife, 8(1), 203-219. 

Benli, Y. (2008). Râfıza Adlandırmasının Ġlk Kullanımına ĠliĢkin Değerlendirmeler. 

Hikmet Yurdu(1), 31-69. 

Benli, Y. (2012). Gnostizmin ġia‟nın Ġlk OluĢumuna Etkileri Meselesi. Gnostik 

Akımlar ve Okültizm Sempozyumu Kitabı (s. 175-211). içinde Malatya: Ġnönü 

Üniversitesi Matbaası. 

Bennett, A. (2006). Reincarnation, Sect Unity, And Identity Among The Druze. 

Ethnology, 45(2), 87-104. 

Bettan, I. (1987). Studies in Jewish Preaching: Middle Ages. Lanham: University 

Press of America. 

Birge, J. K. (1937). The Bektashi Order of Dervishes. London: Luzac & Co. 

Blavatsky, H. P. (1888). The Secret Doctrine: The Synthesis of Science, Religion, 

and Philosophy (Cilt c. 1.- Cosmogenesis ). London: The Theosophical 

Publishing Company. 

Bodrogi, K. K. (2017). KızılbaĢlar/Aleviler. (O. Değirmenci, & B. E. Aybudak, Çev.) 

Ġstanbul: Ayrıntı Ġdea. 

Bogenbayev, N. C. (2014). Eski Türk Dünya GörüĢündeki Kut ve Karga Kavramları. 

Milli Folklar Uluslararası Kültür AraĢtırmaları Dergisi(103), 69-79. 

Bon, G. L. (1992). el-Hadârâtü‟l- Mısriyye. (S. Rüstem, Çev.) Mısır: Matbaatü‟l 

Asriyye. 

Borup, J. (2008). Japanese Rinzai Zen Buddhism Myōshinji, a living Religion. 

Boston: Brill . 



311 

 

Boyce, M. (1979). Zoroastrians Their Religious Beliefs and Practices. Boston: 

Routledge & Kegan Paul Ltd. 

Boyce, M. (1996). A History of Zoroastrianism. Leiden: Brill. 

Bozan, M. (2007). Ġmamiyye ġiasının Ġmamet Tasavvuru. Ank: Ġlahiyat. 

Bozan, M. (2009). Ġmâmîye‟nin Ġmâmet Nazariyesinin TeĢekkül Süreci. Ġst: Ġsam. 

Bozan, M. (2010). Yezidiler‟de ġeyh Adi B. Müsafir Algısı. Uluslararası ġırnak ve 

Çevresi Sempozyumu (s. 877-888). ġırnak : ġırnak Ünv. 

Bozan, M. (2012/a). ġeyh Adî bin Müsȃfir: Hayatı, Menkıbevi KiĢiliği ve Yezidi 

Ġnancındaki Yeri. Ġst: Nubihar. 

Bozan, M. (2012/b). ġeyḫ Adī‟siz Yezidîlik: Yezidîlerin Adī b. Musāfir Algısında 

YaĢanan FarklılaĢmalar. Ankara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, 

53(2), 23-41. 

Bozan, M. (2015, Mart-Nisan). Yezidilik (Êzidîlik). Orsam, 7(67), 74-77. 

Bozan, M. (2019). XVI. Asırda Bitlis ve Çevresinde Yezidiler. M. Ġ.-M. DemirtaĢ 

içinde, Tarihî ve Kültürel Yönleriyle Bitlis (II. Cilt) (s. 353-361). Ankara: 

Bitlis Eren Üniversitesi Yayınları. 

Bozan, M. (2020). XVI. Asırda Yezidiler (Êzidîler)‟in Dinî Statüsü Hakkındaki 

TartıĢmalara Dair Ġki Belge: Mevlânâ Sâlih El-Kürdî‟nin Bir Fetvası Ġle 

Mevlânâ Muhammed Berkal„î‟nin Ta‟liki. e-ġarkiyat Ġlmi AraĢtırmalar 

Dergisi, 12(2), 224-253. 

Bozan, M. (2021, Aralık). Risalet Misyonunun Sürekliliği Söylemi Bağlamında 

ġia‟da Ġmamet. Ġlahiyat Akademi Dergisi(14), 125-156. 

Bozan, M. (2022). (Y)Ezidiler‟de Tanrı ve Tanrısal Varlıklar. M. Tekin içinde, Bir 

Dünya Tanrı (s. 215-249). Ġstanbul: Rağbet Yayınları. 

Bozan, M. (2022). ġiilik. U. BaĢar içinde, Modern Ġran Ansiklopedisi. Ankara: Ġram 

Yayınları. 



312 

 

Brandon, e. S. (1970). A Dictionary of Comparative Religion. New York: Scribner. 

Breen, J., & Teeuwen, M. (2010). A New History of Shinto. UK: A John Wiley & 

Sons Ltd. 

Broek, v. d. (2006). Hermes Trismegistus I: Antiquity. W. J. Hanegraaff (Dü.) içinde, 

Dictionary of Gnosis & Western Esotericism (s. 474-478). Leiden-Boston: 

Brill. 

Bryer, D. R. (1971). The Origins of The Druze Religion. Doktora Tezi . England: 

Bodleian Library Oxford. 

Buckley, R. B. (1997). The Early Shiite Ghulah. Journal of Semitic Studies, XLII(2), 

301-325. 

Budge, E. A. (1898). The Book of The Dead. London: Kegan Paul, Trench, Trubner 

& Co . Ltd . 

Budge, W. E. (1967). The Egyptian Book of the Dead: The Papyrus of Ani in the 

British Museum. London: Dover Pub. 

Bulğen, M. (2011). Ġslam Dini Açısından Tenasüh ve Reenkarnasyon. MÜĠFD(63-

92), 63-92. 

Bulliet, R. W. (1979). Conversion To Islam In The Medieval Period. Harvard: 

Harvard College. 

Bulut, F. (2003). Ortadoğu'nun Solan Renkleri: Bedeviler, Çerkesler, Nusayriler, 

Dürziler, Yezidiler. Ġstanbul: Berfin. 

Bulut, H. Ġ. (2011). Tarih, Ġnanç, Kültür ve Dini Ritüelleriyle Nusayrilik. Ortadoğu 

Yıllığı, VII(7), 579-614. 

Bulut, H. Ġ. (2016). Ġslam Mezhepleri Tarihi. Ankara: DĠB Yayınları. 

Büruz. (tarih yok). 

http://www.lugatim.com/s/b%C3%BCruz#:~:text=(%EF%BA%91%EF 

%BA%AE%EF%BB%AD%EF%BA%AF)%20i.%20(Ar,s%C3%B6yl%C3%B



313 

 

Cyor%20(Ahmed%20Vefik%20Pa%C5%9Fa). 10 25, 2021 tarihinde Kubbe 

Altı Lügatı. adresinden alındı 

Büstânî, B. e. (1869). Kutru‟l- Muhît. Beyrut. 

Büstânî, B. e. (1883). Dâiratü‟l- Meârif. Beyrut: Matbaati‟l Meârif. 

Büyükçelebi, H. (2019). Anadolu Aleviliği ve BektaĢilik ĠliĢkisi. Konya: Necmettin 

Erbakan Üniversitesi, SBE. 

Cafer b. Mansur el-Yemen, E.-K. (1984). Kitâbu‟l-KeĢf. (M. Galib, Dü.) Beyrut. 

Campbell, J. (1995). Ġlkel Mitoloji:Tanrının Maskeleri. (E. Cengiz, Dü., & K. 

Emiroğlu, Çev.) Ankara: Ġmge. 

Candan, E. (2013). Ezoterizme GiriĢ. Ġstanbul: Sınırötesi Yayınları. 

Canpolat, K. (2002). Min Ecli Lübnan. (P. Lapousterle, Dü.) Lübnan. 

Carnley, P. (1987). The Structure of Resurrection Belief. New York: Clarendon 

Press, Oxford. 

Carus, P. (1898). Gnosticism in Its Relation to Christianity. The Monist (Cilt 8, s. 

502-546). içinde Hegeler Institute. 

Cebecioğlu, E. (2005a). "Devir" maddesi. Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü 

(s. 165-166). içinde Ġstanbul: Anka Yayınları. 

Cerrahoğlu, Ġ. (1962). Kur‟an-ı Kerim ve Sâbiîler. Ankara Üniversitesi Ġlahiyat 

Fakültesi Dergisi, X, 103-116. 

Cevâd Ali. (1993/1413). Mufassal Tarihu‟l-Arab Kable‟l-Ġslam. Bağdat. 

Cevherî, Ġ. b. (1979). es- Sıhâh (Cilt 1). Beyrut: Dâru‟l- Melâyîn. 

Cevizci, A. (2009). Felsefe Tarihi: Thales‟ten Baudrillard‟a. Ġst: Say. 

Ceylan, Y. (2015). Kültürel ÇeĢitlilik Bağlamında Anadolu Aleviliği. Sakarya: 

Sakarya Ünv. SBE. 



314 

 

Champdor, A. (1984). Mısır‟ın Ölüler Kitabı. Ġstanbul: Ruh ve Madde Yayınları. 

Chinnery, J. (1996). Eastern Wisdom: Hinduism, Buddhism, Confucianism, Daoism, 

Shinto. (E. C. Littleton, Dü.) London: Duncan Baird Publishers. 

Churchward, J. C. (1934). KaybolmuĢ Mu Kıtası. New York: Ives Washburn. 

Cillî, A. M. (1988). Dirâsetü ani‟l Fırak fi Tarihi‟l Müslimin. Riyad: Merkezü‟l 

Melik Faysal li‟l Buhûs ve‟d- Dirâsâti‟l Ġslamiyye. 

Clark, P. (1988). Zoroastrianism: An Introduction to an Ancient Faith. Brighton: 

British India Press. 

Conway, A. (1999). The Principles of the Most Ancient and Modern Philosophy. 

Cambridge: Cambridge University Press. 

Conybeare, M. A. (1898). The Key of Truth: A Manual of the Paulician Church of 

Armenia. Oxford: At the Clarendon Pres. 

Copenhaver, B. P. (1992). Hermetica: The Greek Corpus Hermeticum and the Latin 

Asclepius in a New English Translation with notes and introduction. New 

York: Cambridge University Press. 

Corbin, H. (1986). Ġslam Felsefesi Tarihi: BaĢlangıçtan Ġbn RüĢd'ün Ölümüne (Cilt 

I). (H. Hatemî, Çev.) Ġstanbul: ĠletiĢim Yayınları. 

Corbin, J., & Strauss, A. (1990). Basics of Qualitative Research: Techniques and 

Procedures for Developing Grounded Theory. London: Sage . 

Corsetti, J.-P. (1992). Histoire de l‟Esotérisme et des Sciences Occultes. Larousse. 

içinde Paris. 

Cömert, B. (2010). Mitoloji ve Ġkonografi. Ank: De Ki. 

Çağatay, N., & Çubukçu, Ġ. A. (1965). Ġslam Mezhepleri Tarih. Ankara. 

Çakır, M. S. (2007). Yezidilik: Tarih ve Metinler, Kürtçe ve Arapça Nüshalar. Ank: 

Vadi. 



315 

 

Çelik, ġ. (2011). Yezidilerinin YaĢam Pratikleri Ve Kimlik Algısı. Mukaddime(4), 

159-173. 

ÇeĢmeli, Ġ. (2018). Erken Ġslami Dönem Mazdekizm Kökenli Ezoterik Tarikatların 

Doktrinleri Ve Ritüelleri (7-9. Yüzyıllar). Art-Sanat(9), 59-79. 

Çetin, M. (2010). Alevîlerin Dinî Ġnanç Ve YaĢantıları (Gölyaka Örneği). Sakarya: 

Sakarya Ünv. SBE. 

Çobanlı, C. (2005). YaĢama Yeniden BaĢlamanın Evrensel Yolu: Reenkarnasyon. Ġst: 

Omega . 

Çöl, Ġ. B. (1934). El Yezidiyye: Qadiman ve Hadisan. Beyrut: Amerikan Press. 

Çubukçu, Ġ. A. (1970). Ġbahȋlik ve Batınilik. A. Ü. Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, XVIII, 

67-70. 

Daftary, F. (2006). Ġran, Horasan ve Mâverâünnehir‟deki Mezhebi ve Milliyetçi 

Hareketler. (M. Atalan, Dü.) Kelam AraĢtırmaları, 4(2), 139-158. 

Daftary, F. (2007). The Isma‟ilîs: Their History and Doktrines. Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Daftary, F. (2014). Ġslam'da Entelektüel Gelenekler. (M. ġeviker, Çev.) Ġstanbul: 

Ġnsan. 

Dağ, E. (2009). Ġslamiyet‟in Özü Gerçek Alevilik. Ankara: Ürün Yayınları. 

Dalkılıç, M. (2005). Sembolik Anlatımın Siyasal Bir Araç Olarak ĠĢlevselleĢmesi ve 

Bâtınî Mezheplerde Gizli Dil. Dinbilimleri Akademik AraĢtırma Dergisi, 

V(2), 125-142. 

Dalkılıç, M. (2012). Ġslam Mezheplerinde Ruh. Ġst: Ġz Yayıncılık. 

Dalkılıç, M. (2014). Ehl-i Beyt‟in Bir Üyesi Olarak Ebû Müslim el-Horasanî. 

GeçmiĢten Günümüze Alevilik I. Uluslararası Sempozyumu (Cilt 2, s. 565-

576). içinde Bingöl: Bingöl Ünv. 



316 

 

Dan, J. (2006). Kabbalah: A Very Short Introduction. New York: Oxford University 

Press. 

Dana, N. (2003). The Druze in the Middle East: Their Faith, Leadership, Ġdentity 

and Status. Brighton, Portland: Sussex Academic Press. 

Davies, C. G. (1972). Factors Leading to the Emergence of Belief in the Resurrection 

of the Flesh. The Journal of Teological Studies(23), 448-455. 

Davis, S. T. (1989). After We Die: Theology, Philosophy, and the Question of Life 

After Death. New York: Claremont Graduate School. 

De Sacy, S. (1838). Exposé De La Religion Des Druzes (Cilt I). Paris: A 

Limpremerie Royal E. 

Dehqan, M. (2008). The Fatwâ of Malâ Sâlih al-Kurdî al-Hakkârî: An Arabic 

Manuscript on the Yezidi Religion. Journal of Kurdish Studies 6,(6), 140-

162. 

Dehqan, M. (2015). A Yezidi Commentary by Mawlānā Muḥammad al-Barqal‟ī: 

ġîroveyeke Êzîdîtiyê ya Mewlana Mihemedê Berqel‟î. Nubihar Akademi(3), 

137-151. 

Demirci, K. (2010). ġintoizm (Geleneksel Japon Dini). DĠA (Cilt 39, s. 177-179). 

içinde Ġstanbul: TDV Yayınları. 

Demirci, K. (2013). Eski Mezopotamya Dinlerine GiriĢ. Ġstanbul: AyıĢığıkitapları 

Yayınları. 

Demirci, O. (2019). Alevi BektaĢi Ġnancının ġehirleĢmeyle DeğiĢimi. Turkish Studies 

- Social Sciences, 4(14), 1421-1433. 

Demirel, A. (2016). Hesse‟nin Doğu Dinlerine YaklaĢımı. Akademik BakıĢ 

Dergisi(53), 318-329. 

Demirel, Y. (2019). Hatay - Samandağ Özelinde Nusayrilik ve Ziyaret Kültürü. 

Konya: Necmettin Erbakan Ünv. SBE. Yüksek Lisans Tezi. 



317 

 

Demlȗcî, S. (1949). El Yezidiyye. Musul: Ġttihat Mat. 

Dîn, S. Z. (1994). Târîhu‟l- Müslimîne‟l- Muvahhidîn ed- Dürûz. Beyrut: el- 

Merkezü‟l- Arabî li‟l- Ġbhâs ve‟t- Tevsîk. 

Dizisi, H. A. (2017). Upanishadlar. (K. Kaya, Çev.) Ġstanbul: Türkiye ĠĢ Bankası 

Yayınları. 

Drower, E. S. (1941). Peacock Angel. London: John Murray. 

Drum, W. (1910). he Incarnation. The Catholic Encyclopedia (s. 

https://www.newadvent.org/cathen/07706b.htm, Online eriĢim. 1.11.2021.). 

içinde New York: Robert Appleton Company. 

Ducasse, C. J. (1961). A Critical Examination of the Belief in a After Death. Illinois: 

Kessinger Publishing. 

Duchesne-Guillemin, J. (1973). Religion of Ancient Iran. (K. JamaspAsa, Çev.) 

Bombay: Tata Press. 

Duman, M. Z. (2011). Heterodoksi Bir Ġnanç Olarak Alevilik. Journal of World of 

Turks(3), 191-209. 

Durkheim, E. (2005). Dini Hayatın Ġlkel Biçimleri. (F. Aydın, Çev.) Ġst: Ataç. 

Dussaud, R. ( 1900). Histoire et Religion des Nosairîs. Paris: Libraire Émile 

Bouillon. 

Düzgün, ġ. A. (2010). Modern Batı DüĢüncesinde Ölüm Sonrasına ĠliĢkin 

TartıĢmalar: EleĢtirel Bir Tahlil. Kelam AraĢtırmaları, 2(8), 27-38. 

Eberhard, W. (1942). Çin'in ġimal KomĢuları. (N. Uluğtuğ, Çev.) Ank. 

Ebu Abdurrahman Halil b. Ahmed el- Ferâhîdî, t. M.-M. (tarih yok). Kitabü‟- Ayn 

(Cilt 4). Dâru‟r- ReĢîd. 

Ebu Firas, U. b. (No. 1617). Kitȃbu'r-Reddi 'ala'r-Rȃfiza ve'l-Yezîdiyyeti'l Muhȃlifin 

lil-Milleti'1-Ġslȃmiyyeti'1-Muhammediyye. Köprülü Kütüphanesi (yazma 

eser), Fazıl Ahmet PaĢa Kolleksiyonu. 



318 

 

Ebu Huzam, E. F. (1995). Ġslam el-Muvahhidîn. Beyrut: Dâru‟l Yemâme. 

ed-Deylemî, M. b. (1938). Beyânü Meẕhebi‟l-Bâṭıniyye ve Buṭlânih. Ġst: nĢr. R. 

Strothmann. 

Edmonds III, R. G. (2013). Redefining Ancient Orphism: A Study in Greek Religion. 

Cambridge: Cambridge University Press. 

Ekinci, A. (2002). IX.-XI. Yüzyıllarda Karmatiler‟in Siyasi, Sosyal ve Ġktisadi 

Faaliyetleri. Elazığ: Fırat Ünv. SBE. 

Ekinci, A. (2005). Ortadoğu‟da Marjinal Bir Hareket: Karmatiler. Ankara: Odak 

Yayınları. 

Ekinci, M. (2010). Anadolu Aleviliği‟nin Tarihsel Arkaplanı. Ankara: Beyan 

Yayınları. 

el-Antâkî, Y. b. (1990). Tarihu‟l-Antâkî el-Ma‟rûf bi-Sılati Tarihi Ûtihâ. (t. Ö. et-

Tedmûrî, Dü.) Trablus. 

el-Bağdâdî, A. (1995). el-Fark beyne‟l-Fırâk. (t. M. Hamid, Dü.) Beyrut: 

Mektebetü‟l Asriyye. 

el-Bîrûnî, E. R. (1958). Kitâbu't-Tahkîk mâ li'l-Hind min Ma‟kûletin Makbûletin fi'l-

Akl ev Merzûle. Haydarabâd. 

el-Büstî, E.-K. Ġ. (1983). KeĢfü Esrâri‟l-Bâtıniyye ve Ğavar Mezhebihim. S. M. Stern 

içinde, Studies in Early Ismailism (s. 315–320). E. J. Brill. 

el-Câbirî, M. Â. (2001). Arap-Ġslam Aklının OluĢumu. (Ġ. Akbaba, Çev.) Ġst: 

Kitabevi. 

el-Câbirî, M. Â. (2001). Arap-Ġslâm Siyasal Aklı. (V. Akyüz, Çev.) Ġstanbul: 

Kitabevi. 

El-Câbirî, M. A. (2016). Arap Ahlaki Aklı. (M. Çelik, Çev.) Ġst: Mana. 

el-Cillî, M. b. (2006). Kitâb hâvî‟l-esrâr. E. M. el-Harîrî içinde, Silsiletü't- Turasi'l- 

Alevî (Cilt 2, s. 157-359). Lübnan: Dâr liecli'l- Marife. 



319 

 

el-Cillî, M. b. (2006). Risâletü‟n-Numâniyye. E. M. Harîrî içinde, Silsiletü‟t-

Turasi‟l-Alevî: Resâilü‟l-Hikme‟l-Alevîyye (Cilt 2, s. 303-308). Lübnan: Dâr 

liecli‟l-Marife. 

el-Cürcânî, A. b. (1985). Kitâbü‟t- Ta‟rifât. Beyrut: Mektebetü Lübnan. 

el-EĢ‟arî, E. H. (2009). Makâlâtü‟l-Ġslâmiyyin ve‟htilâfü‟l-musalliyn (Cilt 1). (N. 

Zerzûr, Dü.) Beyrut: Mektebetü‟l Asriyye. 

el-Ezeni, S. E. (1863). el- Bâkûratü‟s- Süleymâniyye. Beyrut: Dâru‟l Mektebe. 

el-Ezherî, E. M. (1964). Tehzîbü‟l- Lugah (Cilt 7). (A. Serhan, Dü.) Kahire: Daru‟l 

Mısriyye. 

el-Hasîbî, E. A. (2006). er-Risâletü‟r-RastbâĢiyye. E. M. Mûsa içinde, Silsiletü‟t-

Turasi‟l-Alevî: Resâilü‟l-Hikme‟l-Alevîyye (Cilt 2, s. 16-82.). Lübnan: 

Diyâru‟l-„Akl. 

el-Hasîbî, E. A. (2006). Fıkhu‟r-Risâleti‟r-RastbaĢiyye. E. M. Mûsa içinde, 

Silsiletü‟t-Turasi‟l-Alevî: Resâilü‟l-Hikme‟l-Alevîyye (Cilt 2, s. 83-156). 

Lübnan: Diyâru‟l-„Akl. 

el-Hasîbî, H. b. (2006). el-Hidâyetü‟l-kübra. E. M. el-Harîrî içinde, Silsiletü‟t-

Turasi‟l-Alevî: Resâilü‟l-hikme‟l-Alevîyye (Cilt 7). Lübnan: Dâr li‟ecli‟l-

Marife. 

el-Hatib, M. A. (2007). el-Hareketü'l-Batıniyye fi Alemi'l-Ġslami. Riyad: Daru 

Alemi'l-Kütüb. 

Eliade, M. (2013). Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi III : Muhammed‟den 

Reform Çağına. (A. Berktay, Çev.) Ġst: Kabalcı. 

Eliade, M. (2014). Dinler Tarihine GiriĢ. (L. A. Özcan, Çev.) Ġst: Kabalcı. 

Eliade, M. (2015). Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi I. (A. Berktay, Çev.) Ġst: 

Kabalcı. 

Eliade, M. (2015). DoğuĢ ve Yeniden DoğuĢ. (F. Aydın, Çev.) Ġst: Kabalcı. 



320 

 

Eliade, M. (2017). Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi II. (A. Berktay, Çev.) 

Ġstanbul: Alfa. 

Eliade, M. (2018). Ebedi DönüĢ Miti. (A. Meral, Çev.) Ġst: Dergah. 

Eliade, M. (2021). Mitlerin Özellikleri. (S. Rifat, Çev.) Ġstanbul: Alfa Yayınları. 

Eliade, M., & Couliano, I. P. (2018). Dinler Tarihi Sözlüğü. (A. ErbaĢ, Çev.) Ġst: 

Ġnsan. 

el-Ġsfahânî, R. (1381/1961). el-Müfredât fi Garîbi‟l-Kur‟an. (S. Kîlâni, Dü.) Kahire. 

el-Kâ‟bî, E.-K. A.-B. (2018). Kitâbu‟l-Makâlât ve me‟ahu „Uyûnu‟l-Mesâil ve‟l-

Cevâbât. (H. H.-R.-A. Kurdî, Dü.) Ġstanbul: Kuramer Yayınları. 

el-Kilâzî, M. b. (2006). er-Risâletü‟Ģ-ġafiye fi Hakâikı‟l-Esrari‟l-Mahfiyye. E. M.-

H.-ġ. Musa (Dü.) içinde, Silsiletü‟t-Turâsi‟l-Alevi (Cilt 12). Lübnan: Dar 

liecli‟l-Ma‟rife. 

el-KureĢî, Ġ. Ġ. (1991). Zehrü‟l-Me‟ânî. (M. Galib, Dü.) Beyrut: el-Müessesetü'l-

Camiiyye li'd-Dirasat ve'n-NeĢr. 

el-Makdisî, M. b. (trhsz). el- Bed‟ü ve‟t- Tarîh (Cilt 3). ġalon, Nehresun: Bertrand 

Matbaası. 

el-Makrizî, A. b. (1948). Ġtti„âzu‟l-Hunefâ bi Zikri Eimmeti‟l-Hulefâ (Cilt I). (C. eĢ-

ġeyyâl, Dü.) Kahire. 

el-Makrizî, T. A. (1997). es-Sülȗk li Ma'rifeti Düveli'l-Mülȗk. (M. Ata, Dü.) Beyrut: 

Daru'l Kütüb'ül-Ġlmiyye. 

el-Makrizî, T.-D. A. (1326). Hıtât ve'l- Mevâiz ve'l Ġ'tibâr (Cilt 4). Mısır: Nil 

Matbaası. 

El-Menûfî, M. E. (1946). Kitâbü‟l- Vücûd. Kahire: Matbaatü Hicaz. 

el-Yezidi, M. B. (2018). ZerdüĢt Bizimle KonuĢtu. E. Sever içinde, Yezidilik ve 

Yezidilerin Kökeni (s. 123-154). Ġst: Berfin. 



321 

 

Emmez, B. C. (2015). Batman Ezidîlerinin Defin Pratikleri Üzerine Etnografik 

Değerlendirmeler. Antropoloji(29), 163-179. 

Empson, R. H. (1928). The Cult of the Peacock Angel [microform] A Short Account 

of the Yezîdî Tribes of Kurdistân. London: H.F.G. Witherby. 

en-Nedvî, M. Ġ. ( 1970). el- Hindi‟l Kadîme Hadârâtüha ve Diyânâtüha. Kahire: 

Dâru‟Ģ- ġa‟b. 

en-Nevbahtî, E. M. (1931). Fıraku‟Ģ- ġîa. Ġstanbul. 

en-Numeyrî, M. b. (2006). Kitâbü‟l-Ekvâri‟n- Nûrâniyye ve‟l- Edvâri‟r-Ruhaniyye. 

E. M. Mûsa içinde, Silsiletü‟t-Turasi‟l-Alevî: Resâilü‟l-Hikme‟l-Alevîyye (Cilt 

1, s. 33-205). Lübnan: Dâr liecli‟l-Marife. 

en-Numeyrî, M. b. (2006). Kitâbü‟l-Misâl ve‟s-Sûrah. E. M. Harîrî içinde, Silsiletü‟t-

Turasi‟l-Alevî: Resâilü‟l-Hikme‟l-Alevîyye (Cilt 1, s. 207-234). Lübnan: Dâr 

liecli‟l-Marife. 

Enver Yasin, V. e.-S. (1985). Beyne‟l-Akl ve‟n-Nebiyy. Lübnan: Dâr li-ecli'l Ma'rife. 

Er, P. (1998). Geleneksel Anadolu Aleviliği. Ankara: Ervak Yay. 

Erdoğan, Ġ. (tarih yok). Yeni Eflâtunculuk‟un Ġslâm Tasavvufuna Tesiri. Fırat 

Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi(V), 597-605. 

Ergun, S. N. (1956). BektaĢî-KızılbaĢ-Alevî ġairleri ve Nefesleri. Ġst: Maarif 

Kitaphanesi. 

Ergün, S. N. (1946). Hatâyî Divanı: ġah Ġsmail Safevî, Edebi Hayatı ve Nefesleri. Ġst: 

Maarif Kitaphanesi. 

Eröz, M. (1992). Eski Türk Dini (Gök Tanrı Ġnancı) ve Alevilik-BektaĢilik. Ġst: Türk 

Dünyası AraĢtırmaları Vakfı. 

Eskiocak, N. (1998). Yaratıcının Azameti ve Kur'an'daki Reenkarnasyon. Ġst: 

Kayhan. 



322 

 

es-Sâmirâî, A. S. (1988 (3. Baskı)). el-Ğulüv ve‟l- Fıraku‟l-Ğâliyye fi'l- Hadârati'l- 

Ġslâmiyye. Bağdat: Dâru‟l Arabiyye. 

Es-Sem'ânî, E. S.-M. (1977). El-Ensab. Kahire: el-Farukü'l-Hadise. 

es-Sicistânî, E. Y. (2011). Kitâbu‟l-Mekâlid. (Ġ. K. Ponawala, Dü.) Tunus: Dârü‟l-

Garb. 

eĢ-ġehristânî, M. b. (2008). el-Milel ve‟n- Nihal. (M. Öz, Çev.) Ġst.: Ensar NeĢriyat. 

eĢ-ġek‟â, M. M. (1996). Ġslâm Bilâ Mezâhib. Kahire: Dâru'l Mısriyyetü'l 

Lübnâniyye. 

eĢ-ġirâzî, S. M. (1990). el- Hıkmetü‟l- Müteâliye fi‟l-Esfâri‟l- Akliyyeti‟l-Erbaa. 

Beyrut: Dârü‟l- Ehyâü‟t- Türâsi‟l- Arabî. 

et-Taberânî, E. S. (2006). el-Mesâilü‟l-Hâssa. E. M. Mûsa içinde, Resâilü'l 

Hikmeti‟l-Aleviyye (Cilt III, s. 195-202). Lübnan: Diyâru‟l-„Akl. 

et-Taberî, M. b. (1960). Târîḫu‟r-Rusül ve‟l-Mülûk. (M. Ebü‟l-Fazl, Dü.) Beyrut: 

Dâru Süveydân. 

et-Tavil, M. E. (2015). Arap Alevileri Tarihi. (Ġ. Özdemir, Çev.) Adana: Karahan. 

Evans, C. S. (1996). The Historical Christ & The Jesus of Faith. New York: Oxford 

University Press. 

Eyüp ġahin, M. T. (2023). MeĢĢāī Gelenekten Ġsmailîliğe Sudûr Teorisi: Ebū Naṣr 

el-Fārābī ve Ḥamīdu‟d-Dīn el-Kirmānī Bağlamında Bir Değerlendirme. Hitit 

Ġlahiyat Dergisi, 22(1), 199-228. 

ez-Zahirî, M. b. (2006). Kitâbü‟l-Envar ve‟l-Hucb. E. M. Musa içinde, Silsiletü‟t-

Turasi‟l-Alevî: Resâilü‟l-Hikme‟l-Alevîyye (Cilt 6). Lübnan: Diyâru‟l-Akl. 

Fahri, M. (2000). Ġslam Felsefesi Tarihi. (K. Turhan, Çev.) Ġstanbul: BirleĢik 

Yayıncılık. 

Farâhîdî, E. A. (1967). Kitabü‟- Ayn (Cilt 4). Dâru'r- ReĢîd. 



323 

 

Faroqhi, S. (2017). Anadolu‟da BektaĢilik. Ġstanbul: Alfa Yayınları. 

Fazlurrahman. (1975). The Philosophy of Mulla Sadra. Albany: State University of 

New York Press. 

Ferguson, J. C., & Masaharu, A. (1928). The Mythology Of All Races: Chinese 

Japanese (Cilt VIII). Boston: Archaeological Institute Of America By 

Marshall Jones Company. 

Fettah, Ġ. A. (1995). Nusayriyye. (ç. A. Ġlhan, Dü.) DEÜĠFD(9), 329-361. 

Fığlalı, E. R. ( 2006). Türkiye‟de Alevilik BektaĢilik. Ġzmir: Ġzmir Ġlahiyat Vakfı 

Yayınları. 

Fığlalı, E. R. (1988). Çağımızda Ġtikadi Ġslam Mezhepleri. Ank: Selçuk. 

Firro, K. M. (1992). A History of The Druzes. Leiden, New York, Köln: E. J. Brill. 

Firro, K. M. (2011). The Druze Faith: Origin, Development and Interpretation. 

Arabica, 58(1/2), 76-99. 

Frankfort, H. (1948). Kingship and the Gods. Chicago: The University of Chicago 

Press. 

Frazer, G. J. (2004). Altın Dal Dinin ve Folklorun Kökleri I. Ġst: Payel. 

Frazer, J. G. (2020). Ġnsan, Tanrı, Ölümsüzlük: Ġnsan GeliĢimi Üzerine DüĢünceler. 

(O. Aydın, & Ġ. Demirel, Çev.) Ġst: Kanon. 

Freeman, C. M. (2018). Antik Akdeniz Uygarlıkları. (S. K. Angı, Çev.) Ankara: Dost. 

Freud, S. (1998). Totem ve Tabu. (N. Berkes, Çev.) Ankara: Cumhuriyet Dünya 

Klasikleri. 

Friedman, Y. (2010). The Nusayrî-Alawîs: An Introduction to the Religion, History 

and Identity of the Leading Minority in Syria. Boston: Leiden-Boston Brill. 

Friedmann, Y. (2003). Prophecy Continuous: Aspects of Ahmedî Religious Thought 

and Its Medieval Background. India: Oxford University Press. 



324 

 

Furlânî, G. (1936). I Santi dei Yezidi. Orientalia(5), 64–83. 

G.Kreyenbroek, P. (2014). Ehli Hak (Yaresan/Kakailer): Kürdistanlı Yaresanlar. K. 

Omarkhali (Dü.) içinde, Kürdistan'da Dini Azınlıklar: Ana Akımın DıĢında 

Kalanlar (Ġ. Bingöl, Çev., s. 45-57). Ġstanbul: Avesta. 

Garthwaite, G. R. (2018). Ġran Tarihi: Pers Ġmparatorluğundan Günümüze. (F. 

Aytuna, Çev.) Ġst: Ġnkılap. 

Gazâlî, Ġ. (2019). Bâtınîliğin Ġçyüzü. (A. Ġlhan, Çev.) Ank: TDV. 

Gener, C. (2018). Ezoterik Batınî Doktrinler Tarihi. Ġst: Helios . 

Geyer, H.-G. ( 1968). The Resurrection of Jesus Christ: A Survey of the Debate in 

the Present Day Theology. C. F. Moule içinde, The Significance of the 

Message of the Resurrection for Faith in Jesus Christ. London: SCM. 

Gezik, E. (2016). Alevî Hafızasını Tanımlamak. Ġst: ĠletiĢim . 

Gezik, E. (2020). Alevi Kürtler: Dinsel, Etnik ve Politik Sorunlar Bağlamında. Ġst: 

ĠletiĢim. 

Gıles, H. A. (2017). Eski Çin‟de Dinler. (D. Uludağ, Çev.) Ankara: Doğu Batı. 

Göksu, E. (2017, 08 11). Horasan'ın Peçeli Peygamberi: Mukanna' el-Horasani. 12 

3033, 31 tarihinde https://www.beyaztarih.com/Islam-tarihi/horasanin-peceli-

peygamberi-mukanna-el-horasani. adresinden alındı 

Göktepe, G. A. (2019). Ezoterik Toplulukların Sosyolojisi: Masonlar Üzerine Bir 

Ġnceleme. Ankara: Ankara Ünv. SBE. 

Gölpınarlı, A. (Dü.). (1963). Pir Sultan Abdal: Hayatı, Sanatı, ġiirleri. Ġst: Varlık. 

Gölpınarlı, A. (1997). Türkiye'de Mezhepler ve Tarikatlar. Ġstanbul: Ġnkılap 

Yayınevi. 

Gruyter, D. (2020). Anthi Chrysanthou- Defining Orphism: The Beliefs, The Teletae 

And The Writings. Berlin/Boston: CPI books GmbH. 



325 

 

Guénon, R. (2002). Perspectives on Initiation. London: Sophia Perennis. 

Guest, J. S. (1987). The Yezidis: A Study in Survival. London end New York: KPI. 

Guthrie, W. K. (1993). Orpheus and Greek Religion. New Jersey: Princeton 

University. 

Güç, A. (2002). Konfüçyüsçülük. Ġslam Ansiklopedisi (Cilt 26, s. 167-170). içinde 

Ank: TDV. 

Güç, A. (2002). Konfüçyüsçülük. Ġslam Ansiklopedisi (Cilt 26, s. 167-170). içinde 

Ġst: TDV. 

Gül, M. (2010). Orta Çağlarda Doğu ve Güneydoğu Anadolu. Ġst: Bilge Kültür 

Sanat. 

Gül, M. (2016). Ġslamın Bȃtınȋ Çehresi: Dağlar, Çöller, Bataklıklar. Ġstanbul: Bilge 

Kültür Sanat. 

Güleç, C. (2013). Ġnanç ve Ahlak Bağlamında Alevi Öğretisi. Ankara: Yurt Kitap-

Yayın. 

Gülnihal, E. (2018). Yezidiliğin OluĢum Sürecinde Tasavvufun Etkisi. e-ġarkiyat 

Ġlmi AraĢtırmalar Dergisi, 10(1), 172-196. 

GülĢan, H. (2004). PaylaĢımcı- Yargılayıcı- Ahlakçı Yönleriyle Anadolu Alevi 

Müslümanlığı. Ġstanbul: Derin Yayınları. 

GülĢen-i Râz ġerhi. (1968). (A. Gölpınarlı, Çev.) Ġst: MEB. 

Günaltay, M. ġ. (1921 (1339/41)). Felsefe-i Ûlâ. Ġst: Evkaf-ı Ġslamiye. 

Günaltay, ġ. (1987). Ġran Tarihi. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Günaltay, ġ. (1994). Felsefe-i Ula. Ġst: Ġnsan . 

Günaltay, ġ. (2006). Dinler Tarihi- Yeryüzündeki Ġlkel Dinler. Ġst: Kesit . 

Günarslan, H. (2017). Ağa Hanlar ve Günümüzdeki Faaliyetleri. ġanlıurfa: Harran 

Ünv. SBE. 



326 

 

Gündüz, ġ. (1993). Nag Hammadi Literatürü ve “Adem'in Vahyi”. Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, 7(7), 93-126. 

Gündüz, ġ. (1997). Harrȃnîler. Ġslam Ansiklopedisi (Cilt 16, s. 240-242). içinde Ank: 

TDV. 

Gündüz, ġ. (1999). Sâbiiler: Son Gnostikler. Ankara: Vadi Yayınları. 

Gündüz, ġ. (2000). Pavlus Teolojisinde Gnostik Unsurlar. Dini AraĢtırmalar Dergisi, 

2(6), 51-75. 

Gündüz, ġ. (2008). Gnostik Ġdeolojide ġiddetin Metafiziği: Dünyanın Egemenleri 

Olan Arkonlarla Mücadele. Uluslararası Din ve Dünya BarıĢı Sempozyumu 

Bildiri Kitabı (s. 349-361). Ġstanbul: Ġstanbul Ünv. Yayınları. 

Gündüz, ġ. (2008). Sabiîlik. DĠA (Cilt XXXV, s. 341-344). içinde Ġstanbul: TDV 

Yayınları. 

Gündüz, ġ. (2010). ġit. Ġslam Ansiklopedisi, (Cilt 39, s. 214-215). içinde Ank: TDV. 

Gündüz, ġ. (2012). Sâbiî Kaynaklarında Ġslam ve Müslümanlar. Milel ve Nihal, 9(1), 

7-30. 

Güngör, H. (1988). Maniheizm. Erciyes Ünv. Ġlahiyat Fak. Dergisi(5), 145-166. 

Güngör, H. (1996, Ocak). Türk Alevi-BektaĢi ĠnanıĢlarında ġamanlığın Ġzleri. 

Erdem: Atatürk Kültür Merkezi Dergisi, 8(22), 237-249. 

Güngör, Ö. (2007). Günümüz Alevi/BektaĢi Kimliğine Dair Sosyolojik Bir AraĢtırma 

(Beypazarı/KaraĢar Yöresi Örneği). Ank.: Ankara Ünv. SBE. 

Güngör, Ö. (2015). DeğiĢim ile Takiye Arası Nusayriler/Arap Aleviler. Ġnsan ve 

Toplum, 5(9), 75-102. 

Güngör, Ö. (2017). Araf'tan Ma'rufa Aleviler-BektaĢiler. Ank: Maarif Mektepleri. 

Güngör, Ö. (2017). Üst KavramsallaĢtırma Olarak Alevı lı k: Akı de ve Ġbadetler 

Aç s ndan Alevı lı k-Nusayrı lı k Ġlı Ģk s . Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 10(1), 45–69. 



327 

 

Güngör, Ö., & Aksoy, E. (2012). Sosyolojik Açıdan Alevi/BektaĢilerde Tenasüh 

Ġnancı. Türk Kültürü ve Hacı BektaĢ Velî AraĢtırma Dergisi(62), 249-270. 

Güray, C. (2010). Semâ'dan Semah'a Bir Sonsuz Devir. Türk Kültürü ve Hacı BektaĢ 

Veli AraĢtırma Dergisi, 119-152. 

Gürer, Y. (2008). Kuluncak‟ta YaĢayan Alevilerde Dini Hayat ve Yaygın Halk 

ĠnanıĢları. Elazığ: Fırat Ünv. SBE. 

Gürkan, S. L. (2008). Yahudi Geleneğinde Reform AnlayıĢları. Milel ve Nihal, 5(2), 

147-159. 

Gürkan, S. L. (2013). Yahudilik. Ġ. A. Merkezi içinde, Türkiye Diyanet Vakfı Ġslam 

Ansiklopedisi (Cilt 43, s. 205). Ġstanbul: TDV Yayınları. 

Gürzoğlu, A. R. (2011). Alevilik ve BektaĢilik Ġnancında Devriyyeler. Türk Kültürü 

ve Hacı BektaĢ Velî AraĢtırma Dergisi(60), 141-158. 

Güvenç, B. ( 2002). Japon Kültürü. Ġstanbul: Türkiye ĠĢ Bankası. 

Güzel, A. (1989). Tekke ġiiri. Türk Dili Dergisi(445-450), 251-454. 

Hadîd, Ġ. E. (1960). ġerhu Nehcü‟l Belâğa (Cilt 8). (t. M. Ġbrahim, Dü.) Ġran: Dâru 

Ġhyai‟l Kütübi‟l Arabiyye. 

Hall, M. P. (2017). Mısır'da Ruh ve Ölüm Ötesi. (O. C. Hacıoğlu, Çev.) Ġst: Hermes. 

Halm, H. (1996). The Cosmology of the pre-Fatimid Isma‟iliyya. (F. Daftary, Dü.) 

Mediaval Isma‟ili History And Thought, 80-83. 

Halm, H. (1997). The Fatımids and their Traditions of Learning. London: I. B. 

Tauris & Co Ltd. 

Halm, H. (2020). ġiilik. (M. Mertek, Çev.) Ġst: Runik. 

Hamdani, H. (1937). A Compendium of Ismâ„îlî Esoterics. Islamic Culture(11). 

Hammâdî, M. (2004). Batıniler ve Karmatilerin Ġç Yüzü. (Ġ. H. Erzen, Çev.) Ġstanbul: 

Sebil Yayınları. 



328 

 

Hammer, O. (2001). Claiming Knowledge: Strategies of Epistemology From 

Theosophy to The New Age. Leiden, Boston: Library of Congress Cataloging-

in-Publication Data. 

Hamza b. Ali, Ġ. e.-T.-S. (1986). Resâilü'l Hikme. Lübnan: Dâr Liecli'l Marife. 

Hançerlioğlu, O. (1984). Ġslam Ġnançları Sözlüğü. Ġst: Remzi . 

Hançerlioğlu, O. (2000). Dünya Ġnançları Sözlüğü. Ġst: Remzi Kitabevi. 

Hançerlioğlu, O. (2013). Felsefe Ansiklopedisi (Cilt II). Ġstanbul: Remzi Kitabevi. 

Hanegraaff, W. J. (1996). New Age Religion And Western Culture: Esotericism in 

The Mirror of Secular Thought. New York: E.J. Brill. 

Hanegraaff, W. J. (2006). Esotericism. W. J. Hanegraaff, & W. J. Hanegraaff (Dü.) 

içinde, Dictionary of Gnosis & Western Esotericism (s. 336-340). Leiden-

Boston: Brill. 

Harman, Ö. F. (1996). Firavun. DĠA (Cilt 13, s. 118-121). içinde Ġstanbul: TDV 

Yayınları. 

Harris, M. (1976). Resurrection and Immortality: Eight Theses. Themelios, 1(2), 50-

55. 

Has, K. (2004). Dinler Tarihi Perspektifinden TartıĢmalı Bir Kavram; 

Reenkarnasyon. Ġslami AraĢtırmalar, 17(4), 390-401. 

Hasluck, F. W. (1929). Christianity and Ġslam Under the Sultans (Cilt 1). (M. M. 

Hasluck, Dü.) Oxford: Clarendon Press. 

Hazm, E. M. (1977). el- Fasl fi‟l- Mileli ve‟l- Ehvâi ve‟n- Nihal (Cilt 1). (M. Ġ.-A. 

Umeyre, Dü.) Riyad: Dâru‟l Ceyl. 

Hein, N. (1981). Avatar, Avatara. K. Crim içinde, The Perennial Dictionary of World 

Religions. New York: Harper San Fransisco. 

Herodotos. (2006). Tarih. (M. Ökmen, Çev.) Ġst: ĠĢ Bankası Kültür Yay. 



329 

 

Heysem, E. ( 1985). el- Ġslâm fi Muvâceheti‟l Bâtıniyye . Dâru‟s Sahve. 

Hick, J. ( 1977). The Myth of God Incarnate. London: Scm Press Ltd. 

Hinnels, J. R. (1997). Persian Mythology. London: Chancellor Press. 

Hitti, P. K. (1928). The Origins of the Druze People and Religion . New York : 

Columbia University Press. 

Hitti, P. K. (1995). Arap Tarihinin Mimarları. (A. Zengin, Çev.) Ġst: Risale. 

Hodgson, M. G. (1993). Ġslam'ın Serüveni (Cilt 1). Ġstanbul: Ġz Yayıncılık. 

Hodgson, M. G. (2011). Erken Dönem ġia'sı Nasıl Mezhebe DönüĢtü? (S. Korkmaz, 

Dü.) ĠSTEM, 9(18), 289- 311. 

Hooshmandrad, P. (2014). Ayinsel Olarak Hayat: Guran Bölgesindeki Kürt Ehli 

Hakkın Ġbadet Uygulamaları. K. Omarkhali (Dü.) içinde, Kürdistan'da Dini 

Azınlıklar: Ana Akımın DıĢında Kalanlar (Ġ. Bingöl, Çev., s. 103-126). 

Ġstanbul: Avesta. 

Hope, M. (1986). Practical Egyptian Magic. New York : St. Martin's Press. 

Hosseini, S. (2016). Life after Death in Manichaeism and Yārsān. J. Bocheńska (Dü.) 

içinde, Fritillaria Kurdica: Bulletin of Kurdish Studies (s. 4-34). Kraków. 

Hsiao-Lan Hu, & Allen, W. C. (2005). Religions of the World: Taoism. Philadelphia: 

Chelsea House Publishers. 

Hucvirî, A. b. (1982). KeĢfu‟l-mahcûb: Hakikat Bilgisi. (S. Uludağ, Çev.) Ġstanbul: 

Dergâh Yayınları. 

Huzam, E. F. (1995). Ġslam el-Muvahhidîn. Beyrut: Dâru‟l Yemâme. 

Hüseyin, M. K. (1960). Tâifetü‟d-Dürûz Târîhuhâ ve Akâidühâ. Kahire. 

Hüseyni, Z. (2018). ĠĢrâkî Felsefe Geleneğinin Kayıp Halkası: Hasan El-Kürdi ve 

Nefs AnlayıĢı. Ö. B. M.Nesim Doru içinde, Osmanlı ve Ġran'da ĠĢrâk 

Felsefesi (s. 127-168). Ġst.: Divan Kitap. 



330 

 

Hz. Bahaullah. (1987). Bahaullah‟ın Sesi. (M. Ġnan, Çev.) Ġstanbul: Dizerkonca. 

Ġbn Hallikân, A. b. (1970). Vefeyâtu'l A'yân ve Enbâu Ebnâi'z Zamân (Cilt IV). 

Beyrut: Dâr'us Sekafe. 

Ġbn Kesîr, Ġ.-D. E.-F. (1932). el-Bidâye ve‟n-Nihâye fi‟t-Tarih (Cilt 12). Kahire. 

Ġbn Teymiyye, E. A. (1991). Der‟ü Teâruzi‟l- Akl-i ve‟n –Nakl (Cilt 7). (M. R. Sâlim, 

Dü.) Riyad: Ġmam Muhammed b. Suûd el- Ġslamiyye Üniversitesi. 

Ġbn Teymiyye, E.-A. T. (1823). el-Vasiyyetü'l-Kübrâ (Mecmuatü‟r-Resâili‟l-Kübrâ), 

(262-318). Mısır . 

Ġbn Teymiyye, E.-A. T. (1986). Minhâcu‟s-Sünneti‟n-Nebeviyye fî nakzi Kelâmi‟Ģ-

ġîʿa ve‟l-Kaderiyye (Cilt IV-V). (M. R. Sâlim, Dü.) Riyad: Câmiatü Ġmam 

Muhammed b. Suud el-Ġslamiyye. 

Ġbn Velîd, A. (1971). ez-Zahîra fi‟l-Hakika. (M. H. el-A‟zamî, Dü.) Beyrut: Dâru‟s-

Sekâfe. 

Ġbnu‟l-Cevzi, S. (2011). Mir'atü'z-Zaman Fi Tarihi'l-Ayan'da Selçuklular. (A. Sevim, 

Çev.) Ank: Türk Tarih Kurumu. 

Ġbnü‟l-Esir. (1863). el-Kamil fi‟t- Tarih (Cilt X). Leyden: C. J. Tornberg. 

Idel, M. (1988). Kabbalah: New Perspectives. London: Yale University Press. 

Ġhvan-ı Safa. (1985). Resâilu Ġhvan-ı Safa (Cilt III). Tahran: Mektebü‟l A‟lâmü‟l 

Ġslami. 

Ġlhan, A. (1992). Bâtıniyye. Ġslâm Ansiklopedisi, 5. Ġst: TDV. 

Initiates, T. (2018). Kybalion: Yedi Kozmik Yasa-Antik Mısır ve Yunan Hermetik 

Felsefesi. (M. Sağlam, Dü.) Ġst: Hermes. 

Inwagen, P. v. (1998). The Possibility of Resurrection and Other Essays in Christian 

Apologetics. USA: Westview Press. 



331 

 

Ġsfehânî, H. b. (1906). el- Müfredât fi Garîbi‟l- Kur‟an. (M. S. Kîlânî, Dü.) Beyrut: 

Dâru‟l- Marife. 

Ġsferâyînî, E. M. (1983). et-Tebsîr fi‟d-din ve Temyizü‟l- Fırkati‟n-Nâciye. (t. K. el-

Hût, Dü.) Beyrut: Âlemü‟l Kütüb. 

Isya, J. (1919). Devil Worship: The Sacred Books and Traditions of the Yezidiz. 

Boston: The Gorham. 

IĢık, C. (2007). Eski Dünyanın Kadim Bilgesi Hermes. Doğu-Batı Dergisi: Antik 

Dünya Bilgeliği, 10(40), 35-59. 

IĢık, H. (2013). Kitâbu Ta‟limi Diyâneti‟n-Nusayrîyye IĢığında Nusayrî Teolojisi. 

Bilimname, XXIV(1), 31-56. 

IĢık, H. (25-27 Mayıs 2012). Gnostisizmin Genel Teolojik Arka Planı ve Tarihsel 

GeliĢimi. Gnostik Akımlar ve Okültizm Sempozyumu. Malatya. 

IĢık, Z. (2008). Yezidilik Teolojisi. Ġst: Ġstanbul Ünv. SBE. 

IĢılak, H. (2014). Ġslam Mezhepleri Tarihi Anabilim Dalı V. Koordinasyon 

Toplantısı Ġsmaîlilik ve Bâtınî Zihniyet ÇalıĢtayı. Pamukkale Üniversitesi 

Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Eylül(2), 114-125. 

Ġyâd Kerim, e.-S. (2012). el-Miâd inde‟l-felâsifeti‟l-Muslimîn. DımaĢk: Dâru safahât 

li‟d-dirâsat ve‟n-neĢr. 

Izady, M. (1992). The Kurds: A Concise History And Fact Book. Oxford: Taylor & 

Francis. 

Ġzzeddin, N. E. (1985). ed- Dürûz fi‟t- Tarih. Beyrut: Dâru‟l- Ġlmi‟l- Melâyin. 

Jacobs, L. (1973). A Jewish Theology. London: Longman & Todd. 

Jacobs, L. (1995). The Jewish Religion. New York: Oxford University Press. 

Javonillo, C. J. (2015). AnlaĢılmaz, Ġbret Verici ve DeĢifre EdilmemiĢ Yönleriyle 

Ġndus Vadisi Medeniyeti. (Y. Kayalı, Dü.) Iğdır Ünv. Sosyal Bil. Dergisi, 

191-206. 



332 

 

Johnson, G. (1998). Hint Dünyası Atlaslı Büyük Uygarlıklar Ansiklopedisi. (M. 

Pekin, Çev.) Ġst: ĠletiĢim. 

Jones, H. S. (1915). Mithraism. Encyclopedia of Religion and Ethics (Cilt VIII, s. 

753). içinde New York. 

Joseph, I. (1919). Devil Worship: The Secret Books and Tradition of The Yezidiz. 

Boston: Richard Badger. 

Jung, C. G. (2018). Ġnsan Ruhuna YöneliĢ. (E. Büyükinal, Çev.) Ġst: Say. 

Jung, C. G. (2019). Dört Arketip. (Z. A. Yılmazer, Çev.) Ġstanbul: Metis Yayınları. 

Jurji, E. J. (1946). The Great Religions of the Modern World. New Jersey: Princeton 

University Press. 

Kâdı Abdulcebbâr, E. H.-E. (1958). el- Muğnî fî Ebvâbi‟t- Tevhîd ve‟l- Adl (Cilt 5). 

(M. M. Kasım, Dü.) Kahire: Dâru‟l Mısriyye. 

Kafalı, M. (1993). Cengiz Han. DĠA (Cilt 7, s. 367-369). içinde Ġstanbul: TDV 

Yayınları. 

Kahraman, A. (2016). Mukayeseli Dinler Tarihi. Ġst: ĠFAV. 

Kalın, Ġ. (2010). Knowledge in Later Ġslamic Philosophy: Mulla Sadra on Existence, 

Intellect and Intuition. New York: Oxford University Press. 

Kamal, M. (2006). Mulla Sadra‟s Transcendent Philosophy. England: Ashgate 

Publishing. 

Kaplan, Ġ. (tarih yok). Alevi Ġnancının Temelleri. 7 21, 2022 tarihinde 

http://www.aleviten-nuernberg.de: http://www.aleviten-

nuernberg.de/fileadmin/user_upload/pdfs/Alevi-inancinin-temelleri.pdf 

adresinden alındı 

Kaplan, Y. (2013). Günümüz Yezidiliği. Ġstanbul: Nubihar. 

Kaplan, Y. (2020, 03 23). Yezidiler Üzerine KonuĢma. (K. YanmıĢ, Röportaj Yapan) 



333 

 

Karadeniz, H. B. (2005). Türklerde „Kut‟ Kavramı ve Osmanlıların Kutsiyet Elde 

Etme Çabaları. Akademik BakıĢ Uluslararası Hakemli Sosyal Bilimler E-

Dergisi(7), 1-14. 

KarakaĢ, S. (2009). Kut-Tanrı ĠliĢkisi Bağlamında Türklerde Yönetim Erkinin Ġlahi 

Temelleri. GÜGEFD, 29, 29-44. 

Karaman, F. (Bahar 2017). Tenasüh veya Reenkarnasyon Üzerine Bir 

Değerlendirme. Ġnönü Ünv. Ġlahiyat Fak. Dergisi, 9-34. 

Karasu, M. (2005). Nusayrilik Alevilik ve Çok kültürlülük. Ankara: KeĢif Yay. 

KarataĢ, Ġ. E. (2006). Max Müller: Hayatı, Eserleri ve Dinler Tarihindeki Yeri. Ġzmir: 

Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri 

Anabilim Dalı. 

Kayalı, Y. (2018). Antik Dönem Hindistan Tarihi ve Kültürü. Ġstanbul: Çizgi. 

Kaygusuz, Ġ. (Dü.). (2013). Hakk‟ın Kelâmı; Makâlât-ı Hacı BektaĢ Veli. Ġstanbul. 

Kazvinî, Z. b. (1960). Âsâru‟l-Bilâd ve Ahbâru‟l-Ibâd. Beyrut: Dâr Sader. 

Keklik, N. (1964). Sadreddin Konevî DüĢüncesinde Ġnsan, Kader Ve Ahlak. Ġslam 

Tetkikleri Enstitüsü Dergisi, IV(1-2), 65-80. 

Keser, Ġ. (2011). Nusayrilik: Arap Aleviliği. Ank: Karahan. 

Keskin, A. (2015). Türk Tasavvuf Kültürü ve Devir Nazariyesi Bağlamında NeĢet 

ErtaĢ. Sûfî AraĢtırmaları(12), 131-154. 

Khaksar, M. (2009). Reincarnation as Perceived by the “People of the Truth”. Iran 

and the Caucasus(13), 117-123. 

Khuri, F. I. (2004). Being A Druze. London: Druze Heritage Foundation. 

Kılıç, M. E. (1998). “Ebu'l-Hukemâ”: Hikmetin Atası-Hermetik Felsefenin Ġslâm 

DüĢünce Tarihinden Görünümü. Divan(2), 1-32. 



334 

 

Kılıç, S. (2011). Yezîdîlik ve Yezîdîlikte Harrânî Ġzleri. Turkish Studies - 

International Periodical For The Languages, Literature and History of 

Turkish or Turkic, 6(3), 285-296. 

Kiremit, Ġ. (2012). XIX. Yüzyılda Nusayriler (Arap Alevileri) . Ankara: Hacettepe 

Ünv. SBE. Yüksek Lisans Tezi. 

Kirmânî, H. (t.y.). Rahatü‟l-Akl. (M. K. Hüseyin, Dü.) Kahire: Dârü‟l-Fikr el-Arabî. 

Kitâbu'l-Cilve. (1949). S. Demlûcî içinde, el-Yezidiyye (s. 121-124). Musul: Ġttihat. 

Kızıl, H. (2013). Mitra‟dan “Mithras‟ın Sırları”na Mitraizm‟in KuruluĢ Serüveni. 

Ekev Akademi Dergisi, 17(55), 113-136. 

Kızıl, H. (2021). Mazdek Hareketi Ve Sebepleri. ġarkiyat, 13(2), 747-767. 

Knot, K. (2000). Hinduizm'in ABC'si. (M. Yolal, Çev.) Ġstanbul: Kabalcı. 

Koç, T. (2005). Ölümsüzlük DüĢüncesi. Ġst: Ġz. 

Korkmaz, E. (2015). Ezidiler (Melek Tavus‟un Talihsiz Halkı/Kırmızı Ezid‟in 

Kuzuları). Ġstanbul: Anahtar Kitaplar. 

Korkmaz, S. (2005). Bir Dürzî ile Dürzîlik Üzerine SöyleĢi (Cilt 20). Konya: SÜĠFD. 

Korkmaz, S. (2016). Alevîlik BektâĢîlik Geleneği ve Ġslâm. Ġstanbul: Ġz Yayıncılık. 

Köprülü, F. (1976). Türk Edebiyatında Ġlk Mutasavvıflar. (O. F. Köprülü, Dü.) Türk 

Tarih Vakfı. 

Köprülü, M. F. (1922). Anadolu‟da Ġslamiyet. Daru‟lfünûn Edebiyat Fakültesi 

Mecmuası, 2(4), 281-311. 

Köroğlu, B. (2014). ĠĢrâkî Filozof ġemseddîn Muhammed Ġbn Mahmûd EĢ-

ġehrezûrî‟nin Felsefi Sistemi ve Ġslam DüĢüncesi Ġçindeki Yeri. Kelam 

AraĢtırmaları Dergisi, 12(1), 91-108. 

Köse, A. (2014). Milenyum Tarikatları: Batı'da Yeni Dini Akımlar. Ġst: TimaĢ. 



335 

 

Kremer, A. v. (1872). Die Heidengemeinden der Nosairyer im nördlichen Syrien und 

in Cilicien. Das Ausland(24), 553-558. 

Kreyenbroek, P. G. (2011). Avrupa'da Yezidilik: Farklı KuĢaklar Dinleri Hakkında 

KonuĢuyor. Ġst: Avesta. 

Kreyenbroek, P. G. (2014). Ezidilik- Arka Planı, Dini Adetler ve Dinsel Metinler. (A. 

Gökçen, & T. Tanla, Çev.) Ġstanbul: Ġstanbul Bilgi Ünv. 

Kreyenbroek, P. G., & ReĢow, X. C. (2011). Tanrı ve ġeyh Adi Kusursuzdur. 

Ġstanbul: Avesta. 

Krieger, B. (2011). Marriage, Birth, and Batınî Ta‟wîl:A Study of Nusayrî Initiation 

Based on the Kitâb al-Hawî fî ilm al-Fatâwî of Abû Saʿîd Maymûn al-

Tabarânî. Arabic(58), 53–75. 

Kummî, S. b.-E. (1963). Kitâbu‟l-Makâlât ve‟l-Fırak. (D. M. MeĢkûr, Dü.) Tahran: 

Matbuat-i Atâî. 

Kurt, H. (2011/2). ġia'da Hulûl AnlayıĢının Etkileri. Hitit Ünv. Ġlahiyat Fak. Dergisi, 

10(20), 5-28. 

KuĢca, S. (2015). Alevi-BektaĢi Ġnancının Mitik Temellerini OluĢturan Figür ve 

ĠnanıĢların DeyiĢ ve Nefesler Vasıtasıyla Tespiti. Alevilik AraĢtırmaları 

Dergisi(10), 229-252. 

Kutlu, S. (2005). Ġslam Mezhepleri Tarihinde Usul Sorunu. Ġ. Kurt, & S. A. Tüz 

(Dü.), Ġslami Ġlimlerde Metodoloji / Usul Mes'elesi- I içinde (s. 391-440). Ġst: 

Ensar. 

Kutlu, S. (2007). Ġslam DüĢünce Ekollerinin Ortaya ÇıkıĢ Sebepleri. H. Onat içinde, 

Ġslam DüĢünce Ekolleri Tarihi (s. 5-44). Ankara: Ġlitam. 

Kutlu, S. (2016). Alevîlik-BektaĢîlik Yazıları: Alevîliğin Yazılı Kaynakları-Buyruk, 

Tezkire-i ġeyh Safi. Ank: Ankara Okulu. 



336 

 

Kutlu, S. (2017). Beklenen Kurtarıcı ĠnanıĢına Dayalı Siyasi ve Dini Hareketlerde 

Mehdilik Tipolojileri. Y. ġ. Yavuz içinde, Beklenen Kurtarıcı Ġnancı (s. 291-

351). Ġstanbul: Kuramer Yayınları. 

Kutluer, Ġ. (1994). Devir. DĠA (Cilt 9, s. 232-234). içinde Ġstanbul: TDV Yayınları. 

Kutlutürk, C. (2017). Hinduizm'de Avatar Ġnancı. Ankara: Otto Yayınları. 

Kuz‟mina, E. E. (2007). The Origin of the Indo-Iranians. (J. P. Mallory, Dü.) Leiden, 

Boston: Brill. 

Kuzu, S. (2012). Risale-i Dâmıgu‟n-Nusayriye Transkripsiyon ve Değerlendirme. 

Gaziantep: Gaziantep Ünv. SBE. Yüksek Lisans Tezi. 

Küçük, M. A. (2020). Orta Asya‟dan Anadolu‟ya Türk Geleneğinde „Don 

DeğiĢtirme‟. bilig – Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi(94), 97-122. 

Küçüköner, H. R. (2018). Hint Alt-Kıtasının Dini ve Kültürel Yapısının 

ġekillenmesinde Arilerin Rolü. ġarkiyat, 610-624. 

Küçüköner, H. R. (2018). Mirza Gulam Ahmed ve Ahmedîlerin Mirza Gulam Ahmed 

Telakkisi. Diyarbakır: Dicle Ünv. SBE. 

Langley, N. (1967). Edgar Cayce on Reincarnation. USA: Warner Books. 

Lapidus, I. M. (2016, c. I). Ġslam Toplumları Tarihi: Hazreti Muhammed'den 19. 

Yüzyıla (Cilt I). (Y. Aktay, Çev.) Ġst: ĠletiĢim. 

Layard, A. H. (1867). Nineveh and Its Remains. London: John Murray. 

(2001). “Ġcâzetu Pîr Musa Dünbelî”. R. Lescot içinde, Yezidiler Din Tarih ve 

Toplumsal Hayat: Cebel Sincar ve Suriye Yezîdileri (A. Meral, Çev., s. 225-

228). Ġstanbul: Avesta. 

(2001). Ġcâzetu Pîr Musa Dünbelî. R. Lescot içinde, Yezidiler Din Tarih ve 

Toplumsal Hayat: Cebel Sincar ve Suriye Yezîdileri (A. Meral, Çev., s. 225-

228). Ġstanbul: Avesta. 

Lescot, R. (2009). Yezidiler. (A. Meral, Çev.) Ġstanbul: Avesta. 



337 

 

Long, J. B. (1987). Reincarnation. M. Eliade (Dü.) içinde, The Encyclopedia 

Religion (Cilt XII, s. 265). New York: Macmillan. 

Long, J. D. (2009). Jainism: An Introduction. New York: I.B.Tauris. 

Lubicz, R. A. (1985). Esoterism & Symbol. Inner Traditions. 

Luschan, F. V. (1911). Early Inhabitants of Western Asia. Journal of The Royal 

Anthropologocial Institute(41), 221-244. 

Lügatı, K. A. (tarih yok). 

http://www.lugatim.com/s/b%C3%BCruz#:~:text=(%EF%BA%91%EF 

%BA%AE%EF%BB%AD%EF%BA%AF)%20i.%20(Ar,s%C3%B6yl%C3%B

Cyor%20(Ahmed%20Vefik%20Pa%C5%9Fa). 10 25, 2021 tarihinde alındı 

Ma‟sumiân, F. (1995). Life After Death: A Study of the Afterlife in World Religions. 

Oxford : Oneworld. 

MacGregor, G. (1981). Reincarnation As A Christian Hope. England: Library of 

Philosophy and Religion. 

Madelung, W. (1990). Abû Ya‟qûb al-Sijistânî and Metampschosis. Acta Iranica, 

131–143. 

Madelung, W. (2006). Ġsmâ„îlîlik: Eski ve Yeni Davet. (M. Tan, Dü.) Dinî 

AraĢtırmalar, 9(25), 281-294. 

Mahmoud, R. (2019). Fâtımîler Dönemi Ġsmâilî Ġnanç Sistemi. Ġstanbul: Ġst. Ünv. 

SBE. 

Maisel, S. (2014). Bir Topluluk, Ġki Kimlik: Suriye'nin Yezidileri ve Azınlık Bir 

Grubun Uyum Ġçin Verdiği Mücade. K. Omarkhalı içinde, Kürdistan'da Dini 

Azınlıklar (Ġ. Bingöl, Çev., s. 143-168). Ġstanbul: Avesta. 

Makarem, S. N. ( 1974). The Druze Faith. New York: Caravan Books. 

Makarem, S. N. (2010). Edvâu alâ Mesâliki‟t- Tevhid, (Mukaddime). Lübnan: ed-

Dâru‟t Tekaddümiyye. 



338 

 

Mann, A. T. (1998). Reenkarnasyon: Yeniden DoğuĢ. (G. Sezgi, Çev.) Ank: HYB. 

Manû, S. (1965). Kitabu‟l Hindus el- Mukaddes. (Ġ. Hakkı, Çev.) Beyrut: Dâru‟l 

Yakazati‟l Arabiyye. 

Manzur, Ġ. (1290). Lisânü‟l-Arab (Cilt VI). Kahire: Dâru'l Meârif. 

Marrow, S. B. (1981). Resurrection of the Dead. The New Catholic Encyclopaedia 

(Cilt 12). içinde USA: Jack Heraty & Asociates Inc. 

Massignon, L. (1964). Nusayrilik. Ġslam Ansiklopedisi (s. 365-370). içinde Ġstanbul: 

MEB. 

Massignon, L. (1982). Karmatiler. ĠA (Cilt VI, s. 352-359). içinde Ġstanbul. 

Massignon, L. (1987). Hulȗl. Ġslam Ansiklopedisi (s. 584-585). içinde Ġst: MEB. 

Massignon, L. (1998). Nusayrilik. Ġslam Ansiklopedisi (Cilt IX, s. 365-370). içinde 

Ġstanbul: Milli Eğitim Basımevi. 

Max Müller, P. D. (2017). UpaniĢadlar: Ġnsanlığın Ġlk Felsefi Metinleri. (S. Ertüzün, 

Çev.) Ġst: Okyanus. 

Mazzaoui, M. M. (1972). The Origins of the Safawids: Sî'ism, Sûfism, and the Gulât. 

Wiesbaden: Franz Steiner Verlag Gmbh. 

McCelland, N. C. (2010). Encyclopedia of Reincarnation and Karma . Jefferson, 

North Carolina, and London: McFarland & Company. 

McKim, D. K. (1996). Incarnation. Westminster Dictionary of Theological Terms (s. 

140). içinde Louisville: Westminster John Knox Press. 

Melikoff, Ġ. (1975). Le Probleme KızılbaĢ. Turcica, VI, 49-67. 

Melikoff, I. (2009). Uyur Ġdik Uyardılar. (T. Alptekin, Çev.) Ġst: Demos. 

Melikoff, I. (2010). Hacı BektaĢ:Efsaneden Gerçeğe. (T. Alptekin, Çev.) Ġst: 

Cumhuriyet Kitapları. 

Menzel, T. (1997). Yezidiler. Ġslam Ansiklopedisi (s. 415-423). içinde Ġst: MEB. 



339 

 

Merriam-Webster. (tarih yok). "cosmogony", Merriam-Webster Online Dictionary. 

https://web.archive.org/web/20071225192546/http://www.m-

w.com/dictionary/cosmology. 10 06, 2022 tarihinde https://web.archive.org. 

adresinden alındı 

Mes‟ûdî, E. A.-H. (1989). Murûcu‟z- Zeheb ve Meâdini‟l- Cevher (Cilt 2). (t. M. 

Abdulhamid, Dü.) Beyrut: Dâru‟l Fikr. 

Milliyet. (2001, 10 4-6). http://gazetearsivi.milliyet.com.tr. 1 16, 2010 tarihinde 

alındı 

Minorsky, V. (2013). Ġran‟da Ehli Hakk veya Ali-Ġlahi Tarikatını Öğrenmek Ġçin 

Gereken Kaynaklar. N. Musalı (Dü.) içinde, Rus Oryantalistlerine Göre Ehl-i 

Haklar (s. 167-364). Ġst: Önsöz. 

Mohammed, Y. R. (2017). El-Yezîdiyye Ve Akâiduhâ. Fırat Üniversitesi SBE. 

Montagne, R. (1973). The Berbers. Edinburgh: T. & A. Constable. 

Moosa, M. (1987). Extremist Shiites: The Ghulat Sects. New York: Syracuse 

University. 

Mossaki, N. (2014). SSCB'de ve Sovyetler Sonrası Ülkelerde Yapılan Nüfus 

Sayımlarında Yezidiler. K. Omarkhali içinde, Kürdistan'da Dini Azınlıklar (Ġ. 

Bingöl, Çev., s. 169-224). Ġstanbul: Avesta. 

Muhammed b. Ali el-Cillî, m. E.-H. (2006). “er-Risâletü‟l-Numâniyye”, Silsiletü‟t-

Turasi‟l-Alevî: Resâilü‟l-hikme‟l-Alevîyye (Cilt 2). Lübnan: Dâr li‟ecli‟l-

Marife. 

Musȃfir, ġ. A. (2012). Ġ‟tikȃdu Ehli‟s-Sünne ve‟l-Cema‟a. M. Bozan içinde, ġeyh Adî 

bin Musȃfir: Hayatı, Menkıbevi KiĢiliği ve Yezidi Ġnancındaki Yeri (s. 153-

194). Ġstanbul: Nubihar. 

Musahiplik Nedir? (tarih yok). 04 21, 2021 tarihinde 

https://www.alevikulturdernekleri.com/musahiplik-nedir/. adresinden alındı 

Musalı, N. (Dü.). (2013). Rus Oryantalistlere Göre: Ehl-i Haklar. Ġstanbul: Önsöz. 



340 

 

Mushaf-ı ReĢ: Kitab ül Esved. (2018). E. Sever içinde, Yezidilik ve Yezidilerin 

Kökeni (s. 164-167). Ġstanbul: Berfin. 

Müller, F. M. (1892). Anthropological Religion. London: The Gifford Lectures. 

Müller, F. M. (1956). The Vedas. Calcutta: Susil Gupta (India) Limited. 

Nasr, S. H. (1978). An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines . Great 

Britain : Thames and Hudson . 

Nasr, S. H. (1981). Islamic Life and Thought. Albany: State University of New York 

Press. 

Natoor, M. (2022). Life, Death, and Beyond: The Belief in Reincarnation and the 

Phenomenon of Notq in the Druze Community. Al-Durziyya: Druze and 

Other Minorities in the Middle East, I(I), 1-7. 

Neccâr, A. (1965). Mezhebü'd Dürûz ve't Tevhid. Mısır: Dâru'l Meârif. 

Nedîm, Ġ. ( 1978). el-Fihrist. Beyrut: Dâru‟l Marife. 

Nevbahtî, K. (1992). Fıraku‟Ģ- ġîa. (t. A. Hafinî, Dü.) Kahire: Dâru‟r- ReĢâd. 

Nevbahtî, K. (2004). ġiî Fırkalar: Kitâbu‟l-Makâlât ve‟l-Fırak-(Fıraku‟Ģ-ġîa). (S. 

H.-H.-S.-R. ġimĢek, Çev.) Ankara: Ankara Okulu Yayınları. 

Nikhilananda, S. (2003). Hinduizm. (A. Özer, Çev.) Ġst: Ruh ve Madde. 

Obeid, A. (2006). The Druze and Their Faith in Tawhid. Syracuse: NY: Syracuse 

University Press. 

Ocak, A. Y. ( 1999). Ġslam-Türk Ġnançlarında Hızır Yahut Hızır-Ġlyas Kültü. Ankara: 

Türk Kültürünü AraĢtırma Enstitüsü Yay. 

Ocak, A. Y. (1982). BektaĢî Menâkıbnâmelerinde Tenasüh (Reincarnation- 

Metempsycose) Ġnancı. II. Milletlerarası Türk Folklor Kongresi Bildirileri, 

IV. Cilt, Gelenek, Görenek ve inançlar. IV, s. 397-408. Ankara: G.Ü. Basın- 

Yayın Yüksekokulu Basımevi. 



341 

 

Ocak, A. Y. (1983). BektaĢî Menâkıbnâmelerinde Ġslam Öncesi Ġnanç Motifleri. 

Ġstanbul: Enderun Kitabevi. 

Ocak, A. Y. (1992). Osmanlı Ġmparatorluğu'nda Marjinal Sûfîlik: Kalenderîler (XIV-

XVIII. Yüzyıllar). Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Ocak, A. Y. (2000). Babailer Ġsyanından KızılbaĢlığa: Anadolu'da Ġslam 

Heterodoksisinin DoğuĢ ve GeliĢim Tarihine Kısa Bir BakıĢ. Türk Tarih 

Kurumu, Belleten, LXIV(239), 129-159. 

Ocak, A. Y. (2004). Aleviliğin Tarihsel Sosyal Tabanı Ġle Teolojisi Arasındaki ĠliĢki 

Problemine Dair. Ġ. Ġ. Vakfı içinde, Tarihî ve Kültürel Boyutlarıyla 

Türkiye‟de Alevîler, BektaĢîler, Nusayrîler (s. 385-398). Ġstanbul: Ensar 

NeĢriyat. 

Ocak, A. Y. (2007). Alevî ve BektaĢî Ġnançlarının Ġslam Öncesi Temelleri. Ġstanbul: 

ĠletiĢim. 

Ocak, A. Y. (2008). Türk Sufiliğine BakıĢlar. Ġstanbul: ĠletiĢim. 

Ocak, A. Y. (2010). Türkiye Sosyal Tarihinde Ġslamın Macerası. Ġstanbul: TimaĢ. 

Økland, T. K. ( 2007). Metamorphoses: Resurrection, Body and Transformative 

Practices in Early Christianity. New York: Walter de Gruyter. 

Olsson, T. (1998). The Gnosis of Mountaineers and Townspeople, the Religion of 

the Syrian Alawites, or the Nusairis. E. Ö. Tord Olsson içinde, Alevi Identity: 

Cultural, Religious and Social Perspectives (s. 200-238). Ġstanbul: Swedish 

Research Institute. 

Omarkhali, K. (2009). Some Reflections on Concepts of Time in Yezidism. K. 

Omarkhali, K. Rezani, C. Allison , A. Joisten-Pruschke , & A. Wendtland 

(Dü) içinde, Religion, Kultur und Sprache in der Iranischen Welt: From 

Daēnā to Dîn (s. 336-352). Wiesbaden: Harrassowitz. 

Omarkhalı, K. (2014). Kürdistan'da Dini Azınlıklar: Ana Akımın DıĢında Kalanlar. 

(Ġ. Bingöl, Çev.) Ġstanbul: Avesta. 



342 

 

Onat, H. (1993). Emeviler Devri ġii Hareketleri ve Günümüz ġiiliği. Ankara: TDV. 

Onat, H. (2003). KızılbaĢlık FarklılaĢması Üzerine. Ġslamiyât Dergisi, VI(3), 111-

126. 

Onay, H. (2021). Ġhvân-ı Safa Felsefesinde Tekâmül Nazariyesi. Mesned Ġlahiyat 

AraĢtırmaları Dergisi, 12(2), 283-303. 

Oppenheimer, W. S. (1980). We are Born in Each Other's Houses: Communal and 

Patrilineal Ideologies in Druze Village Religion and Social Structure. 

American Ethnologist, 7(4), 621-636. 

Ökten, A. Ġ. (2017). Anadolu‟nun Sırlı Aynası Arap Alevîler (Nusayriler). Adana: 

Karahan Kitabevi. 

Örnek, S. V. (2015). Japonya ve Türkiye‟deki Dini, Kültürel ve Sosyal Reformlara 

Bir BakıĢ. Folklor/Edebiyat Dergisi, 21(82), 487-501. 

Över, G. (2011). Nusayrilerde Kadın. Gaziantep: Gaziantep Ünv. SBE. Yüksek 

Lisans Tezi. 

Öz, B. (2012, 1 20). 

https://www.alevibektasi.eu/index.php?option=com_content&view=article&i

d=671:hac-bekta-velinin-yaad-tarihsel-ortam&catid=38:2014-11-29-00-06-

44&Itemid=54. 4 4, 2021 tarihinde www.alevibektasi.eu. adresinden alındı 

Öz, M. (1996). Gulât. Ġslam Ansiklopedisi (Cilt 13, s. 333-337). içinde Ank: TDVĠA. 

Öz, M. (2004). Meymûn El-Kaddâh. Ġslâm Ansiklopedisi (Cilt 29, s. 505). içinde 

Ank: TDVĠA. 

Öz, M. (2006). Mukanna„ el-Horasânî. Ġslâm Ansiklopedisi (Cilt 31, s. 124-125). 

içinde Ank: TDV. 

Öz, M., & eĢ-ġek‟a, M. M. (2001). Ġsmâiliyye. ĠA (Cilt 23, s. 128-133). içinde Ġst.: 

TDV Yay. 



343 

 

Özbudun, S. (2015). Hermes‟ten Ġdris‟e Bir Dinsel Geleneğin DönüĢüm Dinamikleri. 

Ankara: Ütopya Yayınları. 

Özcan Güngör, E. A. (2012). Sosyolojik Açıdan Alevi/ BektaĢilerde Tenasüh Ġnancı. 

Hacı BektaĢ Veli Dergisi, 249-270. 

Özdemir, Ġ. (2015). Çevirenin Sözü. M. E. et-Tavil içinde, Apar Alevileri Tarihi (s. 

xi-lxxxiii). Adana: Karahan. 

Özgür, B. (5, 6 2016). https://alev-i.com/alevi-inancinda-ruh-gocu-

reenkarnasyon/alev-i/. 4 11, 2021 tarihinde alındı 

Özkan, A. R. (2006). Kıyamet Tarikatları: Yeni Dini Hareketler. Ġst: IQ Kültür 

Sanat. 

Özköse, K. (2018). Tasavvuf Kültüründe Bâtın ve Bâtıni/Ledünnî Bilgi 

Kavramlarının Referans Çerçevesi. Kur'ân'ın Bâtınî ve ĠĢârî Yorumu Semp. 

Kitabı (s. 59-83). içinde Ġst: Kuramer. 

Öztelli, C. (1997). BektaĢi Gülleri: BektaĢî-Alevî ġiirleri Antolojisi. Ġst: Özgür. 

Öztürk, Y. N. (1990). Tarihi Boyunca BektaĢilik. Ġst: Yeni Boyut Yayınları. 

Öztürk, Z. (2017). Dünya Dinleri Gizli Tarihi:Ezoterik-Batıni Ġslami Ġnançlar. Ġst: 

Sokak Kitapları. 

Paçacı, M. (2001). Kutsal Kitaplarda Ölüm Ötesi. Ankara: Ankara Okulu. 

Parrinder, G. (1970). Avatar and Incarnation The Divine in Human Form in the 

World's Religions. New York: Oneworld Publications. 

Parrinder, G. (1971). World Religions From Ancient History to the Present. New 

York: Facts on File Publications. 

PaĢa, A. T. (2008). Arap Kaynaklarına Göre Yezidiler ve Yezidiliğin DoğuĢu. (E. 

Tanrıverdi, Çev.) Ġst: Ataç. 

Pattanaik, D. (2016). Hint Mitolojisine GiriĢ, Mit ve Mitya. (Ç. Erkal, Çev.) Ank: 

Doğu Batı. 



344 

 

Pelikan, J. (1993). Christianity and Classical Culture: the Metamorphosis of Natural 

Theology in the Christian Encounter with Hellenism. New York: Yale 

University. 

Perrin, M. (2015). ġamanizm. (B. ArıbaĢ, Çev.) Ġst: ĠletiĢim. 

Pike, R. E. (1951). Encyclopedia of Religion and Religions. London: Meridian 

Books. 

Pir Osman, M. (1996). ġeyh Adi Öncesi Yezidiler. Denge Ezidiyan, 4, 25-27. 

Platon. (1998). Yasalar. (C. ġ.-S. Babür, Çev.) Ġst: Kabalcı. 

Po-tuan, C. (1986). The Inner Teachings of Taoism. (T. b. Cleary, Çev.) Boston: 

Shambhala Publications. 

Rabtakî, A. (No. 1092). Risâle fî Beyân Mezâhibu Taifeti'l-Yezîdîyye. Süleymaniye 

Ktp. Ġzmirli Ġ. Hakkı Böl. 

Radwan, C. K. (2009). Assessing Druze Ġdentity and Strategies for Preserving Druze 

Heritage in North America. Florida: University of South Florida. 

Ramtha. (2013). Doğumun ve Ölümün Gizemi. Ġst: AkaĢa . 

Razavi, M. A. (1997). Suhrawardi and the School of Ġllumination. Britain: Curzon 

Press. 

Refik, A. (1994). On Altıncı Asırda Rafızilik ve BektaĢilik (On Altıncı Yüzyılda 

Osmanlıların Alevîler Hakkında Düzenledikleri 54 Fermanı Ġçerir). (M. 

Yaman, Dü.) Ġst: Ufuk. 

Rhys Davids, T. (1988). Lectures on Some Points in the History of Indian Buddhism. 

Delhi: The Hibbert Lectures. 

Riffard, P. (1993). Dictionnaire de L‟Esoterisme. Paris: Editions Payot & Rivages. 

Roland, G. (1981). Meir in Gabbay: Le Discours de la Kabbale Espagnole. 

Michigan: Peeters Leuven. 



345 

 

Rousseau, J. B. ( 1818). Les Nosairis et les Ġsmaélis. J. B. Rousseau içinde, Mémoire 

Sur Les Trois Plus Fameuses Sectes Du Musulmanism (s. 51-62). Paris. 

Roux, J. P. (1994). Türklerin ve Moğolların Eski Dini. (A. Kazancıgil, Çev.) 

Ġstanbul: ĠĢaret Yayınları. 

Rudolph, K. (2002). Maniheizm. (M. Bıyık, Dü.) Gazi Ünv. Çorum Ġlahiyat Fak. 

Dergisi(I), 378-393. 

Sagan, C. (1982). Kozmos-Evrenin ve YaĢamın Sırları. (R. AĢçıoğlu, Çev.) Ġst: 

Kesim Matbaası. 

Salisbury, E. E. (1864). The Book of Sulaimân‟s First Ripe Fruit, Disclosing the 

Mysteries of the Nusairian Religion, By Sulaimân „Efendi of „Adhanah; with 

Copious Extracts. JAOS, VIII, 227-308. 

Saluk, R. G. (2014). Türk Tasavvuf Edebiyatında Devir Nazariyesi ve Bir Devriyye 

Risalesi. Alevilik AraĢtırmaları Dergisi(7), 215-233. 

Sarıkaya, M. S. (2011). Ebû Firâs (774 / 1372)'ın Eseri lĢığında Yezidiler Hakkında 

Bir Değerlendirme. M. A. Ünv (Dü.), Uluslararası Midyat Sempozyumu 

içinde, (s. 661-670). Midyat. 

Sarıkaya, M. S. (2017). Alevilik-BektaĢiliğin Tasavvufi Boyutu Üzerine. Türk 

Kültürü ve Hacı BektaĢ Veli AraĢtırma Dergisi(82), 9-23. 

Sarlo, D. (2012). The Question of Influence: Resurrection in Judaism and 

Zorastranism. Universty of Toronto. 

Sarma, D. S. (2005). Hint Dini Tarihine GiriĢ. (F. Aydın, Çev.) Ġst: Ataç. 

Scarlett Marshall, R. D. (2016). Reconstructing Druze Population History. Nature. 

Schilpp, P. A. (1952). The Hilosofhy of Sarvepalli Radhakrishnan. New York: Tudor 

Publishing Company. 

Schimmel, A. (1999). Dinler Tarihine GiriĢ. (R. Kibar, Dü.) Ġst: Külliyat. 



346 

 

Schimmel, A. (2004). Ġslamın Mistik Boyutları. (E. Kocabıyık, Çev.) Ġstanbul: 

Kabalcı Yayınları. 

Scholem, G. (1973). “Eschatology, in Kabbalah”. Encyclopaedia Judaica (Cilt 6, s. 

880-883.). içinde Jerusalem. 

Scholem, G. (1978). Kabbalah. New York / USA: Meridian Book. 

Scholem, G. G. (2008). Zohar: ĠhtiĢamın Kitabı, Kabala‟dan Temel Öğretiler. (E. 

YetiĢ, Çev.) Ġst.: Dharma Yayınları. 

Seabrook, W. B. (1987). Adventures In Arabia; Among The Bedouins, Druses, 

Whirling Derwishs Yezidee Worshipers. New York: Harcourt, Brace and 

Company. 

Segal, A. F. (2004). Life after death: a history of the afterlife in western religion. 

New York: Doubleday. 

Sertel, E. (2005). Dini ve Etnik Kimlikleriyle Nusayriler. Ank: Ütopya. 

Sever, E. (2018). Yezidilik ve Yezidilerin Kökeni. Ġstanbul: Berfin. 

Sevgen, N. (1950). Yezidiler veya ġeytana Tapanlar. Coğrafya Dünyası(2), 112-117. 

Sevli, S. G. (2016). Etno-Dinsel Bir Kimlik Olarak Alevi Kürtlüğün ĠnĢası. Ankara: 

Hacettepe Ünv. SBE. 

Shavit, S. S. (1993). Lebanese Druze Identity: Change or Continuity? (1840s-1990s). 

Los Angeles: University of California. 

Sheth, N. (2002). Hindu Avatara and Christian Incarnation: A Comparison. 

Philosophy East, West, 52(1), 98-125. 

Shooson, M. (1969). The Relation of Philosophical Theory to Practical Affairs in 

Japan. C. A. Moore içinde, Japanese Mind: Essentials of Japanese 

Philosophy and Culture. Tokyo: University of Hawaii Press. 

Sicistânî, E. Y. (1966). Ġsbâtu‟n-Nubuât. (Arif Tamir, Dü.) Beyrut. 



347 

 

Sîde, Ġ. (1958). el- Muhkem ve‟l- Muhît. (A. A. Ferrâc, Dü.) Kahire. 

Sikatü‟l-Ġslâm, D. (2006). el-Mecâlisül-Müstensiriyye. Beyrut: Müessesetü‟n-Nûr. 

Sinanoğlu, A. (1997). Nusayrîlerin Ġnanç Dünyası ve Kutsal Kitabı (Çağımızda 

Batınîlik Örneği). Konya: Esra Yayınları. 

Sinanoğlu, A. (2001). Günümüz Ġnanç Problemlerinden Nusayrilerin Tanrı 

Tasavvurları ve Reenkarnasyon GörüĢleri. Günümüz Ġnanç Problemleri, 

Ġlahiyat Fakülteleri Kelam Anabilim Dalı Sempozyumu (s. 319-326). 

Erzurum: Atatürk Üniversitesi. 

Slater, R. (2006). Paradise Reconsidered Reincarnation and the Lost Gospel of 

Jesus. Northants: Crest Publishing. 

Soğukoğlu, F. (2013). Nusayrîlik ve Tanrı Algıları. Kelam AraĢtırmaları, 11(1), 487-

500. 

Söderblom, N. (1980). Incarnation. J. Hastings içinde, Encyclopedia of Religion End 

Ethics (Cilt VII, s. 65). Edinburg: The Scolar Press Ilkley. 

Spencer, H. (1873). The Study of Sociology. London: Henry S. King & Co. 

Springett, B. H. (2006). Secret Sects of Syria and the Lebanon; Consideration 0/their 

Origin, Creeds and Religious Ceremonies, and their Connection With and 

Influence Upon Modern Freemasonry . London And Newyork: Routledge. 

Stein, B. (2015). Hindistan Tarihi. (M. Günay, Çev.) Ġstanbul: Ġnkılap. 

Stevenson, I. (1974). Twenty Cases Suggestive of Reincarnation. The University Pres 

of Virginia. 

Stevenson, I. (1975). Cases of The Reincarnation Type (I-IV). Charlottesville: 

University of Virginia Press. 

Stevenson, I. (1997). Reincarnation and Biology: A Contribution to the Etiology of 

Birthmarks and Birth Defects. Connecticut: Westport. 



348 

 

Stevenson, I. (2001). Children Who Remember Previous Lives- A Question of 

Reincarnation. USA: Library of Congress Cataloguing in Publication Data. 

Stevenson, I. (2009). European Cases of the Reincarnation Type. USA: McFarland 

& Co. 

Störig, H. J. (2000). Ġlkçağ Felsefesi: Hint, Çin, Yunan. (Ö. C. Güngören, Çev.) ĠSt: 

Yol. 

Suvari, Ç. C. (2010). Tufan Mitosu Ve Cudi Dağı‟nın Yezidi Kimliği ĠnĢasında 

Oynadığı Rol. Uluslararası ġırnak ve Çevresi Sempozyumu Bildiriler (s. 898-

903). ġırnak Ünv. Yay. 

Suvari, Ç. C. (2013). Ezidiler: Etnodinsel Bir Ġnanç Olarak Ezidiler. Ank: Ütopya. 

Sühreverdî, ġ. D. (2014). el-Elvâhu‟l- Imâdiyye Kelimetü‟t- Tasavvuf el- Lemehât. 

(D. N. Habibi, Dü.) Beyrut: MenĢûrâtü‟l Cemel. 

Sünter, E. (2020). Ġhvân-ı Safa‟da Sembolik/Metaforik Dil Bağlamında Soyutun 

Somuta Ġndirgenmesi Problemi. Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi(22), 1-32. 

Swinburne, R. ( 2008). Was Jesus God? New York: Oxford University Press. 

ġehrazûrî, ġ. M. (1993). Resâilü‟Ģ- ġecerati‟l- Ġlâhiyye fi Ulûmi‟l- Hakâikı‟r- 

Rabbâniyye (Cilt III). (N. Habibi, Dü.) Tahran: Müessesetü Hikmet ve 

Felsefetü Ġran. 

ġehristânî, E.-F. M.-ġ. (2008). el-Milel ve'n-Nihal. Beyrut: Dar e'l-Fikr. 

ġelbî, A. (2000). Edyânü‟l- Hindi‟l- Kübrâ. Kahire: Mektebetü‟n- Nehdatü‟l- 

Mısriyye. 

ġenavcu, H. Ġ. (2016). “Tarihsel Süreç Ġçerisinde Japon Budizm‟i: Genel Bir BakıĢ”. 

Türkiye Din Eğitimi AraĢtırmaları Dergisi(I), s. 45-64. 

ġenavcu, H. Ġ. (2022). ġintoizm‟de Tanrı. M. Tekin içinde, Bir Dünya Tanrı (s. 349-

366.). Ġstanbul: Rağbet Yay. 



349 

 

ġengül, B. A. (2015). Ezidiler: Bir Toplumun, Kültürün ve Dinin Tarihi. (Z. Kılıç, 

Çev.) Ġstanbul: Alfa Yayınları. 

ġenzeybek, A. (2008). Resailü'l-Hikme'ye Göre Dürzi Ġnanç Esasları. Doktora Tezi. 

konya. 

ġenzeybek, A. (2010, Bahar). Dürzî Kutsal Metinleri Ġçerisinde Yer Alan Bazı 

Risalelerin Tasnif ve Tahlili. SÜĠFD, 199-226. 

ġenzeybek, A. (2012). Ana Kaynaklarına Göre Dürzilik. Bursa: Emin Yayınları. 

ġerefhan. (1971). ġerefname: Kürt Tarihi. (M. E. Bozarslan, Çev.) Ġst: Ant. 

ġeyh Adiyy'in Ġlahisi. (2018). E. Sever içinde, Yezidilik ve Yezidilerin Kökeni (s. 

168-170). Ġst: Berfin. 

Tâdifî, M. b. (1972). Cevherden Gerdanlıklar: Hz. Abdülkadir Geylani'nin 

Menkıbeleri. (N. Erdoğan, Çev.) Ġst: Sinan . 

Takiyyü‟d-Din, Z.-D. A.-Ğ. (1999). Kitabü‟n-Nukât ve‟d-Devâir. Beyrut: Dâru‟l-

ĠĢârât. 

Talhamy, Y. (2010). The Fatwas and the Nusayri/Alawis of Syria. Middle Eastern 

Studies, 46(2), 175–194. 

Talhamy, Y. (2021). The Alevis and „Alawis. Brill, 12, 279-304. 

Tan, M. (2007). Tarihin Sonu: Ġsmâîlî Döngüsel Tarih AnlayıĢı. D. V. ATATÜRK 

KÜLTÜR (Dü.), 38. ICANAS (Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika 

ÇalıĢmaları Kongresi) içinde, II, s. 625-634. Ank. 

Tan, M. (2008). On the Ismaili Understanding of History: A Doctrine of Cyclical 

Time. Journal of Islamic Research, 1(2), 97-107. 

Tan, M. (2012). Tarihsel Süreçte Ġsmaililik ve YaĢadığı FarklılaĢmalar. F. Ü. Ġlahiyat 

Fakültesi Dergisi(17), 111-145. 

Tan, M. (2015). Ġsmaili davet: Sosyo- Politik GeliĢim Süreci. Dini AraĢtırmalar, 18, 

79-95. 



350 

 

Tankut, H. R. (1938). Nusayriler ve Nusayrilik Hakkında. Ankara: Ulus Basımevi. 

Taraporewala, I. J. (2016). ZerdüĢ Dini: ZerdüĢt'ün Gathaları Üç UnutulmuĢ Din: 

Mitraizm, Maniheizm, Mazdakizm. (N. Damar, Çev.) Ġst: Avesta. 

Tarhan, N. (2019). Alevi-BektaĢi Kaynaklarında Ahiret Ġnancı. Rize: Recep Tayyip 

Erdoğan Ünv. SBE. 

Tarlacı, S. (2016). Ölüm‟Sözlük: Ölümlüler Ġçin Yol Rehberi. Ġstanbul: Tuti Kitap. 

TaĢ, N. (2017). Ġhvan-ı Safa Risalelerinde Kötülük Problemi. Elazığ: Fırat Ünv. SBE. 

TaĢğın, A. (2005). Geri DönüĢ: Yezidilerde Ölüm. Türk Dünyası AraĢtırmaları(154), 

195-204. 

TaĢğın, A. (2009). Irak‟ta BektaĢî Topluluğu ġebekler. Türk Kültürü ve Hacı BektaĢ 

Velî AraĢtırma Dergisi(52), 127-144. 

TaĢğın, A. (2013). ġeyh Safi Buyruğu. Ġst: Çizgi. 

TaĢköprülüzâde, A. E. (2013). Mevzuâtu‟l-Ulûm (Cilt 2). (M. Çevik, Dü.) Ġstanbul: 

Üçdal NeĢriyat. 

TaĢpınar, Ġ. (2003). Duvarın Öteki Yüzü, Yahudi Kaynaklarına Göre Yahudilikte 

Ahiret Ġnancı. Ġstanbul: Gelenek. 

TaĢpınar, Ġ. (2015). Yahudi Kaynaklarına Göre Yahudilik‟te Ahiret Ġnancı. Ġst.: ĠFAV 

. 

Tavil, M. E. (2015). Arap Alevileri Tarihi. (Ġ. Özdemir, Çev.) Karahan Kitabevi. 

TDK. (tarih yok). “Kozmogoni”, https://sozluk.gov.tr/. 10 06, 2022 tarihinde alındı 

Tehânevî, M. A. (1996). KeĢĢâf ıstılahati‟l Fünûn ve‟l Ulûm. Beyrut: Mektebetü 

Lübnan. 

Tekindağ, M. C. (1954). Dûrzi Tarihine Dâir Notlar. Tarih Dergisi(7), 143-156. 

Teymȗr PaĢa, A. (2008). Arap Kaynaklarına Göre Yezidiler ve Yezidiliğin DoğuĢu. 

(E. Tanrıverdi, Çev.) Ġst: Ataç. 



351 

 

Tezcan, M. (2007). Eski Ġranlılarda Xvarenah AnlayıĢı ve Bunun Türklerdeki Kut Ġle 

Münasebeti. Tarih Ġncelemeleri Dergisi, 22(2), 167-193. 

Timani, H. S. (2021). The Druze. C. M. Muhammad Afzal Upal içinde, Handbook of 

Islamic Sects and Movements (s. 724-742). Leiden, Boston: Brill Handbooks 

on Contemporary Religion. 

Togayhan, A. (2008). Günümüz Paralel Nusayrîlik Ġnancına Yansıyan Senkretizmin 

Temel Formları: Mersin Karaduvar Mahallesi Örneği. Harran Ünv. Ġlahiyat 

Fak. Dergisi(20), 227-258. 

Tolan, K. (2006). Nasandina KevneĢopan Êzdîyatîyê. (A. Önal, Dü.) Ġstanbul: 

WeĢanên Pêrî. 

Tolan, K. (2015, 04 22). http://www.dengekurdistan.nu/details.aspx?an=14427. 04 

02, 2020 tarihinde alındı 

Topaloğlu, F. (2016). Eski Ġran‟daki Yarı Tanrı-Kral AnlayıĢının ġii Ġmamet 

Ġnancına Etkisi. PÜĠFD(6), 72-81. 

Tori. (1998). Kürtlerin Din Kültürü Tarihi. Ġst: Berfin. 

Tori. (2000). Bir Kürt DüĢüncesi; Yezidilik ve Yezidiler. Ġst: Berfin. 

Tozlu, S., & Ürkmez, N. (Dü). (2017). Nusayrîler: Tarih, Ġnanç, Edebiyat ve 

Kaynakça. Ġst: Kitabevi. 

Trompf, G. W. (2005). Macrohistory. W. Hanegraaff (Dü.) içinde, Dictionary of 

Gnosis and Western Esotericism (s. 701-716). Leiden: Brill. 

Tucker, J. (2005). Life Before Life: A Scientific Investigation of Children's Memories 

of Previous Lives. St. Martin's Press. 

Tucker, J. B. (2015). Return To Life: Extraordinary Cases of Children Who 

Remember Past Lives. Griffin: St. Martin‟s. 

Tucker, W. F. (1982). Asiler ve Gnostikler: el-Muğire Ġbn. Sa‟id ve Muğiriyye. (ç. E. 

Fığlalı, Dü.) AÜĠFĠĠD, V, 203-216. 



352 

 

Tucker, W. F. (1982). Ebû Mansûr el-Ġclî ve Mansûriyye: (Avrupa) Ortaçağı 

Terörizmi Hakkında Bir ÇalıĢma. (E. R. Fığlalı, Dü.) Ankara Üniversitesi 

Ġlahiyat Fakültesi Ġslâm Ġlimleri Enstitüsü Dergisi(5), 217-229. 

Tucker, W. F. (2003). Beyan b. Sem‟an ve Beyâniyye: Emevî Irak‟ının ġiî AĢırıları. 

(Y. Benli, Dü.) Dinbilimleri Akademik AraĢtırma Dergisi, III(1), 217-232. 

Tucker, W. F. (2008). Mahdis and Millenarians Shî‟ite Extremists in Early Muslim 

Iraq. New York: Cambridge University Press. 

Tucker, W. F. (2008). Mahdis and Millenarians Shî‟ite Extremists in Early Muslim 

Iraq. New York: Cambridge University Press. 

Turan, A. (1996). Kitâbu‟l-Mecmû‟un Tercümesi. Ondokuz Mayıs Ünv. Ġlahiyat Fak. 

Dergisi(8), 5-18. 

Turan, A. (2015). Yezidiler: Tarihçeleri, Coğrafi Dağılımları, Ġnançları, Örf ve 

Adetleri. Ank: Hitapevi. 

Turan, A. Ü. (2005). Bir Alan AraĢtırmasının Anatomisi: Tokat Yöresi Alevileri, 

Tarihçesi, Ġnançları, Örf ve Adetleri. Ondokuz Mayıs Üniversitesi Ġlâhiyat 

Fakültesi Dergisi(20-21), 35-67. 

Turan, A.-B. M. (2007). Günümüzde Sivas ve Çevresinde YaĢayan Alevîlerde Ġnanç 

Esasları. Ondokuz Mayıs Üniversitesi Ġlâhiyat Fakültesi Dergisi(24-25), 11-

31. 

Tümer, G. (1991). Atalar Kültü. Ġslam Ansiklopedisi (s. 42-43). içinde Ġstanbul: 

TDV. 

Tümer, G. (1993). Cercîs. Ġslam Ansiklopedisi (Cilt 8, s. 26). içinde Ank: TDV. 

Türk, H. (2010). Nusayrilerde Hızır Ġnancı. Ankara: Türk Kültürü ve Hacı BektaĢ-ı 

Veli AraĢtırma Dergisi. 

Türk, H. (2013). Anadolu'nun Gizli Ġnancı Nusayrilik: Ġnanç Sistemleri ve Kültürel 

Özellikleri. Ġst: Kaknüs. 



353 

 

Türk, H. (2018). Nusayrîliğin Tarihi Kökeni ve GeliĢmesi. Alevîlik-BektaĢilik 

AraĢtırmaları Dergisi(17), 51–73. 

Türkan, K. (2008). Türk Masallarında Kahramanın ve ġamanın Don DeğiĢtirmesi 

Arasındaki Benzerlikler. Türkbilig, 136-154. 

Türkiye Bahai Toplumu, D. Ġ. (2022). Bahai Dininde Tanrı AnlayıĢı. M. Tekin 

içinde, Bir Dünya Tanrı (s. 173-214). Ġstanbul: Rağbet Yayınları. 

Türkoğlu, H. (2016). Dünya Dinlerinden Yezidilik. Ġstanbul: Festival. 

Uçman, A. (2004). The Theory of the Dawr and the Dawriyas in the Otoman Sufi 

Literatür. A. Y. Ocak içinde, Sufism and Sufis in Ottoman Society. Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Uçman, A. (2010). Tasavvufta Devir AnlayıĢı ve Yunus Emre'nin Devriyeleri. 

Doğumunun 770. Yıldönümünde Uluslararası Yunus Emre Sempozyumu 

Bildirileri (s. 15-24). Ġstanbul: Ġstanbul BüyükĢehir Belediyesi Kültür Aġ. 

Uluçay, Ö. (2011). Nusayrilik: Ġnanç Esasları ve Tenasüh. Ġst: Gözde. 

Uluçay, Ö. (2017). Bȃtınilik: Devlet-Din-Mezhep-MeĢrep-Tasavvuf-Hareket-

ÇatıĢma-SavaĢ. Ġst: Gözde. 

Uludağ, S. (1988). Adî B. Müsâfir. Ġslâm Ansiklopedisi (s. 381). içinde Ank: TDV. 

Uludağ, S. (1992). Bâtın Ġlmi. Ankara: TDV. 

Uludağ, S. (1994). Devr. Ġslam Ansiklopedisi (Cilt 9, s. 231-232). içinde Ankara: 

TDV. 

Uludağ, S. (1995). Tasavvuf Terimleri Sözlüğü. Ġst: Marifet. 

Uludağ, S. (2005). BaĢlangıçtan Günümüze Tasavvufta Usul Meselesi. ĠSAV (Dü.), 

Ġslami Ġlimlerde Metodoloji (Usul) Meselesi: TartıĢmalı Ġlmi Ġhtisas 

Toplantısı. içinde II, s. 1045-1048. Ġst: Ensar. 

Upanishadlar. (2017). (K. Kaya, Çev.) Ġstanbul: Türkiye ĠĢ Bankası Yayınları. 



354 

 

Uslu, Z. (2019). Bâtıni Dini Yapılanmalarda Döngüsellik. Diyarbakır: Dicle Ünv. 

SBE. 

Uyar, M. (2008). Ġran'da ModernleĢme ve Din Adamları. Ġst: Emre. 

Uyar, M. (2016). Nusayrîlik. H. Onat, & S. Kutlu içinde, Ġslam Mezhepleri Tarihi El 

Kitabı (s. 299-342). Ank: Grafiker. 

Uysal, E. (2015). Ġhvan-ı Safa ve Metafizik. B. A. Çetinkaya içinde, Doğu'dan 

Batı'ya DüĢüncenin Serüveni: Felsefe, Ahlak Ve Kelamın Sentezi (Cilt 6, s. 

269-292.). Ġstanbul: Ġnsan Yayınları. 

Uzun, M. (1994). Devriyye. IX. Ġstanbul: DĠA. 

Üçer, C. (2008). Alevîliğin Neliği ve ġiîlik (Caferîlik) ile ĠliĢkisinin Çerçevesi. 

Marife(3), 205-238. 

Ülken, H. Z. (2015). Ġslam DüĢüncesi: Türk DüĢüncesi Tarihi AraĢtırmalarına GiriĢ. 

Ġst: Doğu Batı. 

Ürdüç, G. (2004). CisimleĢme. A. Cevizci içinde, Felsefe Ansiklopedisi (Cilt III, s. 

240-246). Ġstanbul: Babil. 

Üzüm, Ġ. (2000). Türkiye'de Alevi/Nusayri Önderlerinin Eserlerinde Ġnanç 

Konularına YaklaĢım. Ġslam AraĢtırmaları Dergisi(4), 173-187. 

Vâfî, D. A. ( 1964). el-Esfâru‟l- Mukaddeseti fi‟l- Edyâni‟s- Sâbikati li‟l- Ġslâmi. 

Kahire: Nehdatü Mısır. 

Vaux, B. C. (1979). Tenasuh. Ġslam Ansiklopedisi (Cilt XII, s. 158-160). içinde 

Ġstanbul: MEB. 

Vecdî, M. F. (1971). Dâiratü Meârifi‟l- Karni‟l- IĢrûn (Cilt 10). Beyrut: Dâru‟l Fikr. 

Waardenburg, J. (2004). Mesih. DĠA (Cilt 29, s. 306). içinde Ġstanbul: TDV 

Yayınları. 

Waida, M. (1987). Incarnation. M. Eliade içinde, Encyclopedia of Religion (Cilt VII, 

s. 160-161). New York: Macmillan. 



355 

 

Walker, B. (1983). Gnosticism; Its History and Influence. Northamptonshire: The 

Aquarian Press. 

Walker, P. (2005). The Ismâ„îlîs. (P. A.-R. Taylor, Dü.) Arabic Philosophy, 72-91. 

Walpole, F. (185I). The Ansayrii. A Visit To Nineveh (Cilt iii, s. 64-342). içinde 

London: Richard Bentley. 

Watt, M. (1981). Ġslam DüĢüncesinin TeĢekkül Devri. (E. R. Fığlalı, Çev.) Ank: 

Umran. 

Weber, M. (1998). Sosyoloji Yazıları. (T. Parla, Çev.) Ġstanbul: ĠletiĢim. 

Wellhausen, J. (1989). Ġslamiyetin Ġlk Devrinde Dinî -Siyasî Muhalefet Partileri. (F. 

IĢıltan, Çev.) Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Whitall, N. P. (1980). Reincarnation. F. Clive-Ross içinde, Studies in Comperative 

Religion (s. 67-75). Britain : Perennial Books Ltd. 

Wilber, D. N. (1950). Iran Past and Present. Princeton, New Jersery: Princeton 

University Press. 

William, T. F. (1982). Âsiler ve Gnostikler: El-Muğîre Ġbn Sa„îd ve Muğîriyye. (E. 

R. Fığlalı, Dü.) Ġslam Ġlimleri Enstitüsü Dergisi(5), 203-229. 

Williams, M. A. (1996). Rethinking “Gnosticism”. New Jersey: Prınceton Unıversıty 

Press. 

Winter, S. (2016). A History of the „Alawis: From Medieval Aleppo to the Turkish 

Republic. New Jersey: Princeton University Press. 

Witzel, M. (2001). Autochthonous Aryans? The Evidence from Old Indian and 

Iranian Texts. Electronic Journal of Vedic Studies, 7(3), 1-115. 

Yakar, C. (1988). Ġnançlar ve Tutumlar Üzerine. Ank: Gazi Ünv. 

Yalçın, A. (2020). Nusayrilerle Ġlgili Fransızca Kaynaklarda Yer Alan Bilgilerle 

Mülakat Sonucu Elde Edilen Verilerin Mukayesesi: Hatay Nusayriliği 

Örneği. Ankara: Ankara Ünv. SBE. 



356 

 

Yalın, S. (2017). Sühreverdî‟nin El-Elvâhu‟l-Ġmâdiyye Adlı Eseri Temelinde Fizik 

Ve Metafiziğe ĠliĢkin GörüĢleri. Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, XLIII(2), 263-292. 

Yalkut, S. B. (2002). Melek Tavus‟un Halkı: Yezidiler. (S. Yücesoy, Çev.) Ġst: Metis. 

Yalkut-Breddermann, B. (1999). Der Wandel der yezidischen Religion in der 

Diaspora. B. 1.–6. Dieser Beitrag erschien erstmals in: (Hrsg.): Kern und 

Rand: Religiöse Minderheiten aus der Türkei in Deutschland, & G. Jonker 

(Dü.) içinde, Kern und Rand: Religiöse Minderheiten aus der Türkei in 

Deutschland (s. 51-63). Berlin . 

Yaman, A. (2012). Alevilik- KızılbaĢlık Tarihi. Ġst: Nokta Kitap. 

Yaman, M. (1994). Erdebilli ġeyh Safi ve Buyruğu. Ġst: Ufuk Matbaası. 

Yar, E. (2016). Ruh-Beden ĠliĢkisi Açısından Ġnsanın Bütünlüğü Sorunu. Ankara: 

Ankara Okulu. 

Yavuz, Y. ġ. (1996). Gulüv. Ġslam Ansiklopedisi (Cilt 14, s. 192-195). içinde Ankara: 

TDV. 

Yazar, Ġ. (Tarihsiz). Bȃtınilik Üzerine Bir Ġnceleme. 

http://web.deu.edu.tr/ilyas/yayinlarim/batinilik.htm. adresinden alınmıĢtır 

Yenen, H. ( 2014). ġehrezûrî Metafiziğinde Hayal / Misal Alemi. Uluslararası 13. 

Yüzyılda Felsefe Sempozyumu Bildirileri (s. 296-313). Ankara: Yıldırım 

Beyazıt Üniversitesi. 

Yergezen, H. (tarih yok). https://dervisbabaturbesi.wixsite.com/dervis-baba-

turbesi/alevilikte-devriye-nedir-reenkarnasyon. 4 8, 2021 tarihinde 

https://dervisbabaturbesi.wixsite.com. adresinden alındı 

YeĢilyurt, ġ. (2017). Yeniden DoğuĢ Biçimleri ve Ruh Adam Romanı. Hikmet, 135-

147. 

YeĢilyurt, T. (2003). Alevi- BektaĢiliğin Ġnanç Boyutu. Ġslâmiyat VI, 13-30. 



357 

 

YeĢilyurt, T. (2012). Reenkarnasyon/Tenasüh DüĢüncesi. ġ. A. Düzgün içinde, 

Kelam: El Kitabı. Ank: Grafiker . 

Yıkmaz, Y. (2017). Ruhun Yeniden Dirilmesi Unsuru Üzerinden ZerdüĢtlük–

Yahudilik EtkileĢimi. Çanakkale Onsekiz Mart Ünv. Ġlahiyat Fak. 

Dergisi(11), 149-158. 

Yıldırım, A., & ġimĢek, H. (2011). Sosyal Bilimerde Nitel AraĢtırma Yöntemleri. 

Ankara: Seçkin. 

Yıldırım, N. (2018). Ġran Mitolojisi. Ġst: Pinhan. 

Yıldız, H. (2021). Hacı BektaĢ Velî Sonrasında BektaĢîliğin OluĢum Ve GeliĢimi. 

DEUĠFD Türk Kültürünü Mayalayanlar Özel Sayısı, 491-510. 

Yılmaz, H. (2007). Budist Metafiziği. Ank: Hece . 

Yitik, A. Ġ. (1996). Hint Kökenli Dinlerde Karma Ġnancının Tenasüh Ġnancıyla 

ĠliĢkisi. Ġstanbul: Ruh ve Madde. 

Yitik, A. Ġ. (2003). Avatara. A. Cevizci içinde, Felsefe Ansiklopedisi (Cilt I). 

Ġstanbul: Etik. 

Yitik, A. Ġ. (2010). Hinduizm. ġ. Gündüz (Dü.) içinde, YaĢayan Dünya Dinleri. 

Ankara: DĠB. 

Yitik, A. Ġ. (2017). Doğu Dinleri. Ank: ĠSAM. 

Yörükan, Y. Z. (2015). Anadolu‟da Aleviler ve Tahtacılar. Ġst: Ötüken . 

Yörükȃn, Y. Z. (2019). Müslümanlıktan Evvel Türk Dinleri: ġamanizm. (T. Yörükȃn, 

Dü.) Ġst: Ötüken. 

Zaehner, R. C. (1955). Zurvan, a Zoroastrian Dilemma. Oxford: Clarendon Press. 

Zehra, M. E. (1965). ed- Diyânâtü‟l- Kadîme. Kahire: Dâru‟l Fikri‟l Arabî. 

Zekeriyâ, A. b. (1979). Mekâyîsü‟l- Lugah (Cilt 5). Kahire: Dâru‟l- Fikr. 



358 

 

Zhigulskaya, D. (2019). Alevis vs. Alawites in Turkey: From the General to the 

Specific (Based on Field Studies in the Town of HacibektaĢ And Hatay 

Province). Uluslararası BeĢerı  Bı lı mler ve Eğı tı m Dergı s , 5(10), 195-206. 

Zimmer, H. (2004). Hint Sanatı ve Uygarlığında Mitler ve Simgeler. (G. Ç. Güven, 

Çev.) Ġst: Kabalcı. 

Zinser, H. (2011). Ezoterizme GiriĢ. (N. Eryar, Çev.) Ġstanbul: Kırmızı Kedi 

Yayınevi. 

 

 

 


