
 

 

 

 

 

T.C. 

GEBZE TEKNİK ÜNİVERSİTESİ 

FEN BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

MEKÂNDA KİTSCH KAVRAMI: MODA VE ENSTALASYON 

 

 

 

 

 

 

SÜMEYYE KÖKCEN 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

MİMARLIK ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

GEBZE 

2023 



 

 

T.C. 

GEBZE TEKNİK ÜNİVERSİTESİ 

FEN BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

MEKÂNDA KİTSCH KAVRAMI: MODA VE 

ENSTALASYON 

 

 

 

SÜMEYYE KÖKCEN 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

MİMARLIK ANABİLİM DALI 

 

 

DANIŞMANI 

DR. ÖĞR. ÜYESİ SEDEF ÖZÇELİK 

 

GEBZE 

2023 

 

 



 

 

T.R. 

GEBZE TECHNICAL UNIVERSITY 

GRADUATE SCHOOL OF NATURAL AND APPLIED 

SCIENCES 

 

 

 

THE NOTION OF KITSCH FOR SPACE: 

FASHION AND INSTALLATION 

 

SÜMEYYE KÖKCEN 

A THESIS SUBMITTED FOR THE DEGREE OF 

MASTER OF SCIENCE 

DEPARTMENT OF ARCHITECTURE 

 

 

THESIS SUPERVISOR 

ASST. PROF. DR. SEDEF ÖZÇELİK 

 

GEBZE 

2023 



 

 

 

GTÜ Fen Bilimleri Enstitüsü Yönetim Kurulu’nun 09/02/2023 tarih ve 

2023/13 sayılı kararıyla oluşturulan jüri tarafından 02/06/2023 tarihinde tez savunma 

sınavı yapılan Sümeyye KÖKCEN’ in tez çalışması Mimarlık Anabilim Dalında 

YÜKSEK LİSANS tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

 

JÜRİ 

ÜYE 

(TEZ DANIŞMANI) : Dr. Öğr. Üye. Sedef ÖZÇELİK 

 

ÜYE : Dr. Öğr. Üye. Can BOYACIOĞLU 

 

ÜYE : Dr. Öğr. Üye. Betül ORBEY 

 

 

 

ONAY 

Gebze Teknik Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü Yönetim Kurulu’nun              

……/……/…… tarih ve ……/…… sayılı kararı. 

 

 

İMZA/MÜHÜR 

 

 

 

 

GEBZE TEKNİK ÜNİVERSİTESİ YÜKSEK LİSANS JÜRİ ONAY FORMU 



 

v 

ÖZET 

 

 
Beden ve mekân arasındaki ilişki, çok katmanlı ve çok boyutlu bir örüntü ile 

kodlanmaktadır. Mekân, beden ile bütünsel bir ilişki kurmaktadır. Oluşan ilişki 

mekânın ürettiği temsilin, fiziksel mekândan ve mesafeden bağımsız olarak bedenle 

bir araya gelmesini sağlamaktadır. Bu durum bir etkileşim kurma olanağı 

sağlamaktadır. Mekân-beden diyalektiği; hatta kamusal mekânın performatif 

ergonomi yaklaşımı, modern mimarlığın idealize kurgusuyla 

ilişkilendirilebilmektedir. Tüketim ve eğlence yapılarını içeren bu kamusal mekânlar; 

lunaparklar, açık pazar yerleri, pavyonlar ve defile mekânları olarak 

örneklendirilebilmektedir. Gündelik yaşantımızda, kendiliğinden kurgulanan 

mekânsal etkileşim, insan ve çevre ilişkilerini de etkilemektedir. Hem kolektif hem de 

bireysel bedeni ve performatif ergonomi ilkelerini içinde barındıran 21. yy mekânları, 

özgürleşen çoğul eylemleri bir arada bulundurmaktadır. Bu mekânlar keskin sınırların 

eridiği uzamlar olarak tanımlanabilir. Beden ve mekân arasındaki analoji üzerine 

deneyimlenen sanatı ortaya koyarak “mekân-nesne-beden” ilişkisini araştırmak 

amaçlanmaktadır. Bu anlamda enstalasyon, sanat ve teori arasında yer alan bir pratik 

olarak; kültürel ve mimari çalışmaların merkezinde yer alan konuları sorgulamak, 

sorunsallaştırmak veya değerlendirmek için zemin oluşturmaktadır. Bu doğrultuda tez 

iki farklı perspektiften yürütülmektedir. Birinci perspektifte, mimarlık alanında 

faaliyet gösteren isimler ve markalar üzerinden moda ve mekân ilişkisini incelenirken, 

ikinci perspektifte moda alanında faaliyet gösteren tasarımcıların çalışmaları ele 

alınarak mekân ve beden ilişkisine odaklanılmaktadır. Kitsch, post modern söylemler 

ve enstalatif mekân tasarımları mekânın üretimi ve moda başlığı altında kategorize 

edilerek 2000 sonrası dönemi içine alan milenyum çağından örnekler üzerinden 

incelenmektedir. Bu bağlamda mekan ve enstalasyon fenomenolojik çağrışımlarıyla 

birlikte ele alınmakta ve kolektif bağlamda yorumlanmaktadır. Bu tezdeki enstalasyon 

ve defile örnekleri, tasarım süreçlerinde bedenin alternatif anlayışlarını ve 

davranışlarını keşfetmek için kullanılmaktadır.  

 

 

 

Anahtar Kelimeler: Enstalasyon, Mekân-Beden, Deneyim, Defile Mekânı, Kitsch.  



 

vi 

SUMMARY 

 

 
The relationship between body and space is coded with a multi-layered and 

multidimensional pattern. Space contacts a holistic relationship with the body. This 

relationship enables to come together with the body and representation produced by 

the space, regardless of physical space and distance.  This circumstance provides an 

opputunity to interact. Dialectic of body-space,  even the performative ergonomic 

approch of public space, can be associated with the idealized setup of modern 

architucture. These public spaces, which include consuption and entertainment 

structures, can be exemplifield as parks, open market places, pavillions and fasion 

show venues.  In our daily life, the spatial interaction that is constructed spontaneously 

also affects human and environmental relations. 21st century spaces that include both 

the collective and individual body and the principles of performative ergonomics 

combine liberating plural actions. These spaces can be defined as spaces where sharp 

boundaries melt. It is aimed to investigate the "space-object-body" relationship by 

revealing the experienced art on the analogy between body and space. In this sense, 

installation as a practice between art and theory creates a basis for questioning, 

problematizing or evaluating the issues that are at the center of cultural and 

architectural studies. In this direction, the thesis is carried out from two different 

perspectives. In the first perspective, while examining the relationship between fashion 

and space through the names and brands operating in the field of architecture, In the 

second perspective, the work of designers operating in the field of fashion is handled 

and the relationship between space and body is focused. Kitsch, post-modern 

discourses and installation space designs are analyzed by categorizing them under the 

title of production of space and fashion through examples from the millennium era, 

including the post-2000 period. In this context, space and installation are handled with 

their phenomenological connotations and interpreted in a collective context. The 

installation and fashion show examples in this thesis are used to explore alternative 

understandings and behaviors of the body in design processes. 

 

 

 

Keywords: Installation, Space-Body, Experience, Fashion Show, Kitsch. 



 

vii 

TEŞEKKÜR 

 

 

En başta sevgili ailem; annem Selime KÖKCEN, babam Zeki KÖKCEN, abim 

Mehmet KÖKCEN, yengem Nihal KÖKCEN, kardeşim Yasirhan KÖKCEN ve en 

küçük üyemiz canım yeğenim Zeyd Umeyr KÖKCEN’e her zaman yanımda oldukları 

için çok teşekkür ederim.  

Sonrasında, yüksek lisans eğitimimde ve akademik hayatımda desteğini ve 

yardımlarını hiçbir zaman esirgemeyip bilgisi ile bu çalışmanın oluşmasının yolunu 

açan danışmanım Dr. Öğr. Üyesi Sedef ÖZÇELİK’e, lisans hayatımda tanıdığım, bize 

hep en doğru yolu gösteren hep en güzel hislerle yanımızda olan ve her koşulda 

desteğini hissettiğimiz canım lisans danışmanım Doç. Dr. Aysun Ferrah GÜNER’e, 

Bütün çalışmam boyunca yanımda olan, bilgi ve birikimlerini benimle paylaşan 

canım arkadaşlarım, Çisem Nur DEMİRCİ, Hatice Dilara ÇİMEN, Yağmur POLAT 

ve Kübra TORLAK’a göstermiş olduğu desteklerinden dolayı çok teşekkür ederim.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

viii 

İÇİNDEKİLER 

 

 
   Sayfa 

ÖZET   v 

SUMMARY   v 

TEŞEKKÜR   vi 

İÇİNDEKİLER   vii 

SİMGELER ve KISALTMALAR DİZİNİ   viii 

ŞEKİLLER DİZİNİ   xi 

TABLOLAR DİZİNİ 

 

   xiii 

1. GİRİŞ 

1.1. Tezin Amacı, Katkısı Ve İçeriği 

1.2. Metodoloji 

1 

1 

8 

2. MEKÂNIN ÜRETİMİ VE MODA 10 

2.1. Mekân Ve Enstalasyon  

2.1.1. Defile Mekânı Ve Mimarlık 

18 

23 

     2.2. Var Olmanın Sanatı: Beden Ve Enstalasyon 

         2.2.1. Post-Modern Sonrasına Ait “Post” Söylemler 

27 

31 

3. ENSTALASYON, MEKÂN VE MODA KAVRAMLARININ 

MİMARLIK ÜZERİNDEN OKUNMASI 

40 

3.1. Kitsch Kavramı 42 

4. METODOLOJİ 48 

5. KİTSCH, MODA VE ENSTALASYON KAVRAMLARININ 

ÖRNEK OLAYLAR ÜZERİNDEN TARTIŞILMASI 

5.1. Mekânın Enstalatif Karakterini Kullanan Tasarımlar 

5.2. Post-Dijital Dönemde Moda ve Mekân Tasarımı 

5.3. Mekânın Post Yapısal Okuması 

51 

 

55 

66 

73 

6. SONUÇ  85 

KAYNAKLAR 88 

ÖZGEÇMİŞ 94 

EKLER 95 



 

ix 

SİMGELER ve KISALTMALAR DİZİNİ 

 

 
Simgeler ve 

Kısaltmalar 

Açıklamalar 

3D : Üç Boyutlu 

İY : İlkbahar-Yaz 

OMA : Office for Metropolitan Architecture 

𝑆𝐾 : Sonbahar-Kış 

   

   

   

 

 

 

  



 

x 

ŞEKİLLER DİZİNİ 

Şekil No:                                                                                                               Sayfa 

1.1: Tezin haritalanması. 1 

1.2: Guangzhou Opera Binası, Guangzhou, Guangdong, Çin.  3 

1.3: Guangzhou Opera Binası, Guangzhou, Guangdong, Çin. 4 

1.4:  Slavin Evi, Greg Lynn. 6 

1.5 Paco Rabanne elbisesi, 1967. 7 

1.6 Tez akış şeması. 8 

2.1: Mekân temsili.   20 

2.2: Elina Salo. 24 

2.3: Leonardo da Vinci'nin Vitruvius Adamı. 32 

5.1: PRADA SK21. 57 

5.2: PRADA SK21, Rem Koolhaas-Prada işbirliği kırmızı kürklü 

dikdörtgen oda tasarımı.  

58 

5.3: PRADA SK10, Rem Koolhaas-Prada işbirliği.  59 

5.4: 

 

PRADA SK21, Rem KOOLHAAS-Prada işbirliği defile mekânı 

tasarımı. 

59 

5.5: PRADA SK21, Rem KOOLHAAS-Prada işbirliği pembe sıvalı 

altıgen oda. 

60 

5.6: PRADA SK10, Rem KOOLHAAS-Prada işbirliği.  62 

5.7: PRADA SK10, Rem KOOLHAAS-Prada işbirliği. 63 

5.8: PRADA SK10, Rem KOOLHAAS-Prada işbirliği. 64 

5.9: Moschino İlkbahar-Yaz 2021, Koşulsuz İpler. 67 

5.10: Moschino İlkbahar-Yaz 2021, Koşulsuz İpler. 68 

5.11: Iris Van Herpen, SK18, “SYNTOPIA”.  69 

5.12 Iris Van Herpen, SK18, “SYNTOPIA”.  71 

5.13: Iris Van Herpen, SK19, “HYPNOSIS”. 72 

5.14: 

 

Hüseyin Çağlayan SK2000, Sözlerden Sonra, sandalye kılıflarının 

elbiseye dönüşmesi. 

76 

5.15: 

 

 

Hüseyin Çağlayan SK2000, Sözlerden Sonra, orta sehpanın eteğe 

dönüşmesi. 

77 

5.16 Hüseyin Çağlayan SK2000, Sözlerden Sonra, sandalye kılıflarının 

elbiseye, sandalyenin valize dönüşmesi. 

78 

https://en.wikipedia.org/wiki/Elina_Salo


 

xi 

5.17 Chanel İY18 Koleksiyonu, Grand Palais.  80 

5.18 Chanel İY18 Koleksiyonu, Grand Palais.  81 

5.19 CHANEL SK14, Süpermarket. 82 

5.20 

 

 

 

CHANEL SK14, Süpermarket.  

 

 

83 

  



 

xii 

 TABLOLAR DİZİNİ 
Tablo No:                                                                                                             Sayfa 

2.1: Post-Modern dönem ve defile mekânının ortak nitelikleri. 26 

2.2: Post-Hüman Enstalasyon ilişkisi. 36 

3.1: Kitsch, enstalasyon ve moda arasındaki ilişki. 40 

3.2: Kitsch ile enstalasyon arasındaki ilişki. 41 

3.3: Tasarım değerlendirme boyutları açısından kitsch ve 

kalite arasındaki ilişki. 

43 

3.4: Kitsch değerlendirme kriterleri. 44 

5.1: Defile mekânları ve değerlendirme kriterleri arasındaki 

ilişki. 

51 

 

 



 

1 

1. GİRİŞ 

1.1. Tezin Amacı, Katkısı ve İçeriği 

Yirminci yüzyıl, zaman dilimi olarak her yönden gelenekselden kopuşun 

gerçekleştiği, bütün disiplinlerin kavram ve anlamlarının yeniden sorgulandığı ve 

kurgulandığı; aynı anda hem en yaratıcı hem de en yıkıcı olayların gerçekleştiği bir 

dönemi ifade etmektedir. Her gün yeniden tanımlanan öznel ve nesnel değer yargıları 

geniş çapta davranışsal ve algısal dönüşümlere neden olmaktadır. Fikirler, ürünler, 

imajlar ve teknolojiler; teknolojinin gelişmesi ile birlikte iletişimin kolaylaşması ve 

yaygınlaşması ile kitleleri doğrudan etkilemektedir.  

 

 

Şekil 1.1: Tezin haritalanması. 
 

Tezin başlığı “Mekânda Kitsch Kavramı: Moda ve Enstalasyon ”dur. Bu başlık 

içerisinde yer alan kavramların bütünü, birbirleriyle olan ilişkileri bağlamında içerikte 

var olan diğer kavramlar ile birlikte ele alınmaktadırlar. Bu tez döngüsel bir düşünceyi 

ortaya koymaktadır. Bu yüzden tezin haritalamasını buna referans verecek şekilde 

kurgulanmaktadır. Karşılaşmaların yaratıcılığı etkilediği düşüncesini ortaya koyarak 

bu tezde aynı kavramlara, farklı başlıklar altında tekrar tekrar değinilmektedir. Bu 



 

2 

sayede bilginin üretim sürecindeki bağlantı ilişkisel ve eleştirel olmaktadır. Bu sebeple 

kendi iç dinamiklerinde tartışılan ve sonunda bütün hepsinin birer temsil biçimi olduğu 

ve bu temsiller çerçevesindeki ilişkilerle şekillenen bir tez ortaya çıkmaktadır.  

Tasarım sürecinin holistik yapısı mimari temsil sürecine ve dolayısıyla bu teze de 

yansıtılmaktadır. Mimari temsilin epistemolojisi ve ontolojisi karşılaşmalar 

aracılığıyla tartışılmakta ve sorgulanmaktadır. Bu karşılaşmalar modacıların 

tasarladığı nesneler ve defile mekânları üzerinden; tasarımla, kavramla ve mekânla 

karşılaşma şeklindedir. Bu durum tezde mimari temsilin irdelenmesinde hem de tez 

metninin yazımında bir yöntem olarak kullanılmaktadır. Araştırmanın çerçevesini ve 

kavramlarını daha iyi ifade edebilmek amacıyla tezin genel strüktürü diyagram olarak 

aktarılmıştır (Şekil 1.1) [Kökcen, S.]. Bu haritalamada tez metni içerisindeki 

kavramların nasıl artiküle olduğu gözlemlenmektedir. Bu artikülasyon süreci 

kavramların birbiri arasındaki sekanslarından kaynaklı olarak lineer bir süreç 

olmamaktadır. Bazı kavramlara, farklı kavramlar birlikteliğinde tekrar tekrar geri 

dönülmektedir. Haritalamada tez metninin kavramlarının ilişkisi gösterilmeye 

çalışılmaktadır.  

Bu çalışmada, mekân tüm fenomenolojik çağrışımlarıyla birlikte ele 

alınmaktadır. Enstalasyon aracılığı ile bir etkileşim ortamı olarak dönüşen mekân, 

yaşanan deneyim aracılığı ile dinamik bir biçimde tekrar ifade bulmaktadır. Bu 

araştırma beden ve mekân arasındaki analoji üzerinden deneyimlenen mekâna 

“mekân-nesne-beden” ilişkisi ekseninde odaklanmaktadır. Araştırmaya iki farklı 

perspektiften bakılmaktadır.  Bu kategoriler mimarlık moda arakesitinde faaliyet 

gösteren, söylem üreten isimleri ve markaları kapsamaktadır. Bu kapsamda 

tasarımcıların 2000 ve sonrası döneme ait Milenyum çağı olarak adlandırdığımız 

dönemdeki çalışmaları incelenmektedir. Bu bağlamda bakıldığında:  

 

 Mimarlık Arakesitinden Moda ve Mekân: 

Bu kategoride yer alan mimarlar, moda markaları için mağaza ve defile 

mekânları tasarlamaktadır. Moda endüstrisiyle işbirliği yapan mimarlar; moda ve 

mimarlık arasındaki etkileşimi daha da ileriye taşıyarak, farklı disiplinler arasında bir 

köprü oluşturmaktadır. Bu işbirliği sayesinde, moda endüstrisi ve mimarlık arasında 

ortak bir dil ve estetik anlayışı geliştirmektedir. Ayrıca, moda etkinlikleri, defile 

mekânları ve mağazalarının tasarımı, mimarların moda endüstrisindeki rolünü 

arttırmaktadır. Bu bağlamda, moda markalarının vitrin tasarımları, defile mekânları ve 



 

3 

mağaza içi düzenlemeleri gibi alanlarda, mimarların tasarım becerileri büyük bir önem 

taşımaktadır. Moda endüstrisiyle işbirliği yapan mimarlar arasında; Rem Koolhaas, 

David Chipperfield, Daniel Libeskind, ve Herzog & de Meuron gibi ünlü isimler yer 

almaktadır. Bu mimarlar, moda dünyasındaki tasarım anlayışını mimari projelere 

yansıtarak farklı bir estetik oluşturmaktadırlar. Moda ilhamlı mimarlar arasında, 

özellikle 20. yüzyılın son dönemlerinde, Zaha Hadid, Frank Gehry, Jean Nouvel ve 

Bernard Tschumi gibi ünlü isimler yer almaktadır. Örneğin, Zaha Hadid, moda 

tasarımcıları gibi kumaşı ve dikişi bir araç olarak kullanmış ve buna paralel olarak, 

mimaride de katmanlı ve organik formlarla çalışmıştır. Bu yaklaşımı, Hadid'in 

tasarladığı pek çok yapıda açıkça görülebilmektedir. Guangzhou Opera House ve 

London Aquatics Centre projelerinde ve daha birçok projesinde organik formlara ve 

akışkan hatlara yer vermektedir. 

 

 

Şekil 1.2: Guangzhou Opera Binası, Guangzhou, Guangdong, Çin. 

 

Hadid’in Guangzhou opera binası projesi, Güney Çin’deki en büyük gösteri 

merkezi haline gelen ve 2010 yılında açılan bir yapıdır (Şekil 1.2) [Web 1, 2011]. Bina, 

nehir vadisi ve akarsudaki çakıl taşlarından esinlenilmiş olup, şehrin kültür 

merkezindeki Pearl Nehri kenarında bu alanı tamamlayıcı nitelikte tasarlanmıştır. 

Guangzhou Operası'nın tasarımı özellikle nehir vadilerinden ve bunların erozyonla 

nasıl dönüştürüldüğünden etkilenerek kütle, iki büyük kayayı andıran bir form 



 

4 

konsepti üzerine geliştirilmiştir. Binanın iç mekânları da dış mekânları ile uyumlu bir 

şekilde akıcı ve organik bir geometriye sahiptir. İçeriye aktarılan kıvrımlı çizgiler, 

Opera Binası içindeki bölgeleri tanımlamaktadır. Şekil 1.3’de görülen sirkülasyon 

alanı için hem içeride hem de dışarıda dramatik kanyonlar, lobiler ve kafeler 

kurgulanarak, şeffaf alanlardan doğal ışığın binanın derinliklerine nüfuz etmesine izin 

verilmiştir [Web 1, 2011]. Farklı öğeler ve farklı seviyeler arasındaki yumuşak 

geçişler, bu manzara analojisini devam ettirmektedir [Web 2, 2011].  

 

 

Şekil 1.3: Guangzhou Opera Binası, Guangzhou, Guangdong, Çin. 

 

 Moda Arakesitinden Mekân ve Beden 

Moda endüstrisi ve mimarlık arasındaki bağlantı, ikisinin de insan bedenine ve 

mekâna yönelik tasarım süreçlerini içermesinden kaynaklanmaktadır. "The Fashion of 

Architecture" kitabında [Ouinn, 2003], moda endüstrisi ve mimarlık arasındaki 

benzerlikleri ve farklılıkları ele alırken, bu iki alandaki iş birliğinin yaratıcılık 

açısından ne kadar önemli olduğunu vurgulamaktadır. Aynı zamanda Quinn [2003], 

mimarinin moda üzerindeki etkisini ve modanın mimari üzerindeki etkisini 

incelemektedir. Örneğin, bina yapımında kullanılan esnek metaller, membran yapılar, 

hafif camlar ve plastikler podyuma sızmakta ve yeni kumaş gelişmelerine yol 

açmaktadır. Bu kumaşlar, giysilerin hem barınak hem de kıyafet olarak işlev gören 

giyilebilir ‘konutlar’ haline gelmesini sağlamaktadır. Aynı zamanda, mimarlar da 



 

5 

geleneksel terzilikten aldıkları pilili, zımbalı, kesikli ve drape edilmiş teknikleri 

kullanarak esnek, etkileşimli, şişirilebilir ve hatta taşınabilir binalar tasarlamaktadır. 

Moda tasarımcıları ve mimarlar, malzemeleri kullanma ve biçim verme konusunda 

benzer yaklaşımlar benimsemektedirler. Moda endüstrisi ve mimarlık arasındaki iş 

birliği, moda perakendecilerinin müşteri deneyimini iyileştirmelerine yardımcı 

olurken, mimarların da daha geniş bir kitleye ulaşmalarını sağlamaktadır. Ayrıca, 

moda ve mimarlık arasındaki iş birliğine dair birçok örnek sunulabilmektedir. 

Örneğin, Alexander McQueen'in moda defileleri, mimari unsurların kullanımıyla 

bilinirken, Zaha Hadid'in mağaza tasarımları da moda markaları için milenyum 

çağında moda-mimarlık işbirliğini gösteren örnekler arasında sayılabilmektedir. 

Örneğin, Hüseyin Çağlayan, moda ve mimarlık alanlarında önde gelen bir 

tasarımcıdır. Tasarımlarında, mimari unsurları ve ilham kaynaklarını kullanarak moda 

tasarımlarında yenilikçi ve deneysel bir yaklaşım benimsemektedir. Koleksiyonlarında 

moda ve mekân arasındaki ilişkiyi vurgulamak için farklı malzemeler, formlar ve 

renkler kullanır. Örneğin, 2000 yılında yaptığı bir koleksiyonda, beton bloklarla kaplı 

elbiseler tasarlamıştır. Bu elbiseler, şehir mekânının sertliğini ve soğukluğunu 

yansıtmaktadır[Crewe, 2017]. Giderek artan bir şekilde, yeni teknolojilerin ve 

malzemelerin yardımıyla, her biri doku, biçim ve hacmi yeni ve merak uyandıran 

şekillerde sağlayan ortak teknikler geliştirebilmekte ve genellikle geleneksel orantı ve 

biçim fikirlerini karıştıran şekiller ve siluetler sunmaktadır. Her iki disiplindeki yeni 

şekiller birbiri içinde yankı bulmaktadır [Fausch, 1996].  

Lynn, bilgisayar destekli tasarım ve üretim yöntemlerini kullanan bir mimar ve 

teorisyendir. Slavin evi projesi, Lynn'in Embryological House (Embriyolojik Ev) adlı 

araştırma projesinin bir parçasıdır (Şekil 1.4) [Web 3, 2006]. Bu proje, mimari formu 

genetik algoritmalarla üretmek için animasyon yazılımlarından yararlanmaktadır 

[Lynn, 2000]. Lynn'in amacı, temel bir formdan (primitive) türetilen sınırsız 

varyasyonlara sahip evler tasarlamak ve üretmektir. Bu sayede, her biri benzersiz olan 

ürünlerin seri üretimini sağlamayı hedeflemektedir [Keller, 2012].  



 

6 

 
 

Şekil 1.4: Slavin Evi, Greg LYNN. 

 

Slavin evi projesinde, Lynn'in temel formu Le Corbusier'in Maison 

Domino adlı tipolojisidir. Bu tipoloji, modernist evin temel öğelerini (kolonlar, 

kirişler, serbest plan, serbest cephe ve çatı bahçesi) içermektedir. Lynn, bu tipolojiyi 

MicroStation yazılımıyla parametrik olarak değiştirerek farklı geometriler elde 

etmektedir. Sonra bu geometrileri Maya yazılımıyla yumuşak ve akışkan yüzeylere 

dönüştürmektedir [Web 4, 2017]. Böylece, modernist evin sert ve dikdörtgen formunu 

organik ve dinamik bir forma dönüştürmektedir. Lynn'in tasarım kriterleri arasında 

estetik, malzeme, yapı ve mekân gibi unsurlar bulunmaktadır. Estetik olarak, Lynn 

otomotiv ve havacılık endüstrilerinden ilham almakta ve yüzeylerdeki işleme izlerini 

görünür bırakmaktadır [Lynn, 2000]. Malzeme olarak, farklı malzemelerin 

kombinasyonunu kullanmaktadır. Slavin evi projesinin dış cephesinde metalik 

kumaşlar ve beton bloklar kullanmıştır[Web 4, 2017]. Kullandığı metalik kumaşlar ve 

birleşim detayları ise 1960'ların Paco Rabanne elbisesini anımsatmaktadır (Şekil 1.5) 

[Web 5, 2020]. 



 

7 

 
 

Şekil 1.5: Paco Rabanne elbisesi, 1967.  

 

Çalışma kapsamında kolektif beden ile kesintisiz duyarlı ilişkiyi içeren 

mekânlar, yirmi birinci yüzyıl yerleştirme mekânlarında sıklıkla karşılaştığımız kısa 

sürede karşı tarafa bir duygu-durum olarak yansıtılmasını içeren çoklu duyum 

deneyimi çalışmanın altlığını oluşturmaktadır. Çoklu duyum deneyimi günümüz 

mekânının, içerisinde bulundurduğu bedeni pasif durumundan çıkardığı, bedenin 

devingen, kendi performansına sahip, duyarlı nitelikleri barındırdığı ve dinamik 

etkileri ile var olduğu, biçimlendiği hatta insan bedeninin aktive edilerek daha duyarlı 

nitelikli bir tanıma doğru evirildiğini ifade etmektedir [Adıgüzel Özbek, 2018]. 

Mekân, beden, zaman parametrelerini esas alarak fiziksel olarak var olmayan temsil 

mekânlarını enstalasyonlar üzerinden parçadan (giysi, kumaş, örtü vb.) bütüne 

ontolojik olarak her öğenin kolektif bağlamıyla yorumlanarak özgün bir temsil bulmak 

ve içkinleşerek mana kazanması amaçlanmaktadır.  

 

 

 



 

8 

1.2. Metodoloji 

 

 

Şekil 1.6: Tez akış şeması. 
 

Çalışmanın metodolojik yaklaşımı; mekan, beden kavramlarının sadece 

fiziksel boyutta değil, birçok boyutu içine alan moda ve enstalasyon üzerinden kitsch 

bir okuma ile çok yönlü ve ilişkisel bir şekilde ile değerlendirilmesini amaçlamaktadır. 

Tezin araştırma yöntemi, niteldir; yorumcu felsefeyle uyumludur. Mimarlığın bir 

yaratısı olan mekân, yirminci yüzyıldan itibaren sanata aynı zamanda modaya dâhil 

olmakta ve mekânsal deneyim anlayışını yerleştirmektedir. Bu bağlamda; mekan, 

beden, zaman, moda, kitsch, enstalasyon kavramlarının felsefi ve sosyolojik olarak 

analizini ve yorumlanmasını içermektedir. Çalışmada, salt kabul yerine “öznel” olanı 

koyarak oluşturulan spekülasyonlar ile somut olana gitmek için tüm veriler toplanarak 

bütünlük içinde incelenmesi ve analizini yapmak üzere soyuttan başlanmaktadır(Şekil 

1.6) [Kökcen, S.]. Öncelikli olarak, uluslararası ve ulusal bilimsel kaynaklardan oluşan 

bir literatür incelemesi yapılmaktadır. Bu sebeple çalışma sözel ağırlıklı, farklı 

düşünürlerin yaklaşımları ve yorumlarına yer vererek ayrıntılı bir şekilde örnek olaylar 

üzerinden durumun analiz edilmesi (case-study) yöntemini benimsenmektedir. Bu 

kavramlar ekseninde mekân, içerisinde birçok anlam bulunduran, bulundurduğu 

anlamlarını tümünü aynı anda ortaya koymayan, bedenin katılımı ile birlikte 

anlamların belirginleştiği ve bireyin kendi anlamını ortaya koyduğu bir düzeni ifade 

etmektedir. Çalışmada mekânın sonsuz olasılıklarının yeni bir oluşuma dönüşerek 

yorumlanması ve deneyimlenmesi olayı aynı zamanda bir enstalasyona referans veren 

defile mekânları incelenerek ortaya konulmaya çalışılmaktadır. Bu doğrultu da son 



 

9 

yirmi yıl, milenyum çağı olarak ifade edilen dönem, içinde gerçekleştirilen defile 

şovlarının kitsch okumasını içeren mekân ve bedeni odak noktasına alan tasarımcı ve 

markalar seçilmiştir. Nitel araştırma yöntemleri yapılan literatür okuması ve içerik 

örnek analizlerle desteklenmiş, moda ve mimarlık alanlarına yönelik gözlemlerle 

zenginleştirilmiştir. Mekânın post-modern söylem içerisindeki kentsel eksende, 

mekânı kavramak üzerine farklı bir söylem üreterek; beden duyum deneyiminin farklı 

algı noktaları sayesinde mekân deneyiminin birey üzerindeki etkisi, tasarımın 

irdelenmesi, karmaşık nedensellik içeren durumların değerlendirilmesi ve analizi 

çalışmanın yöntemini oluşturmaktadır.  

  



 

10 

2. MEKÂNIN ÜRETİMİ ve MODA 

 

Mekânın üretimi, modern ve post modern dönemlerde farklı estetik normlar ve 

kültürel eğilimler tarafından şekillenmiştir. Kitsch, geleneksel normlar sistemini yıkan 

veya farklı kültürlerin bileşenlerini gelişigüzel birleştiren bir karışım olarak ortaya 

çıkmaktadır[Tanyeli, 1990]. Örneğin, Rize'deki çay bardağı anıtı, kitsch ve post 

modern bir mekân üretimidir. Çünkü hem yerel kültürün simgesi olan çay bardağını 

abartılı bir şekilde sunmaktadır, hem de mimari mekâna uygun olmayan bir estetik 

yaratmaktadır. Bu anlamda, kitsch kavramı mekânın üretiminde hem yozlaşmanın hem 

de yeniden yorumlamanın bir aracı olabilmektedir. Bu bağlamda mekânın üretimi 

temelinde sosyal ve kültürel pratiklerin mekânsal ortamları nasıl şekillendirdiğini ve 

mekânların da sosyal ve kültürel pratikleri nasıl etkilediğini inceleyen bir kavram 

olarak ele alınmaktadır. [Lefebvre, 1991]. Mekân üretimi kavramını postmodernizm 

ve kitsch üzerinden ele alındığında, postmodernizm, geleneksel sanat anlayışlarını 

sorgulayan ve modernizmin eleştirisini yapan bir düşünce akımıdır. Postmodernizm, 

gerçeklik ve anlam konularında sübjektifliği vurgularken, mekânın sadece fiziksel bir 

varlık olmadığını, aynı zamanda toplumsal ve kültürel bir yapı olduğunu 

savunmaktadır. Mekân artık tek bir tipolojiyle ya da anlamdan bağımsız olarak 

değerlendirilemez; tam tersine, farklı toplumsal referanslardan, tarihi referanslardan 

ve kişisel tercihlerden etkilenmektedir. Bu da mekânların karmaşık ve çeşitli bir 

görünüm kazanmasına yol açmaktadır. Kitsch estetiği ise, mekânın üretiminde önemli 

bir rol oynamaktadır. Kitsch, gösterişli, yapay ve ticari bir estetik anlayışı temsil 

etmektedir. Ticaret ve tüketim kültürüyle sıkı bir ilişkisi olan kitsch, postmodernizmle 

birleştiğinde mekânların yapaylık, gösteriş ve albeniyle şekillendiği ortamlara 

dönüşmektedir. Turistik bölgelerdeki tematik mekânlar, alışveriş merkezlerindeki 

dekoratif unsurlar veya postmodern mimarinin abartılı binaları gibi örnekler, kistch 

estetiğinin mekânın üretimindeki rolünü göstermektedir. Bu perspektiften 

postmodernizm ve kitsch estetiği, mekânın üretiminde karmaşık bir ilişki içindedir. 

Mekânın üretimi aynı zamanda moda aracılığıyla mekânlara estetik ve stil katmayı 

içermektedir. Bir mekânın atmosferi ve tasarımı da moda anlayışından etkilenmekte 

ve mekânın kendisini ifade etmesini sağlamaktadır. Moda, mekânlarda aynı zamanda 

sosyal ve kültürel bir ifade biçimidir. Mekânların dönüşebilirliği ve yeniden 

yapılandırılabilirliği üzerinde de bir temsil sağlamaktadır. Mekân ise, özelinde geniş 



 

11 

kapsamlı bir tanıma sahip olan çok yönlü bir kavramdır. Sadece fiziksel boyutlarıyla 

değil, aynı zamanda sosyal, kültürel ve duygusal anlamlarıyla da ilişkilidir. Mekânlar, 

insanların kimliklerini ifade etmelerine, etkileşimde bulunmalarına, etkinliklerini 

gerçekleştirmelerine ve toplumun kolektif belleğini yansıtmalarına olanak 

tanımaktadır. Mekân, içinde bulunduğumuz ve yaşadığımız dünyanın bir parçasıdır. 

Mimarlık mekân üzerinden söylem üretme sanatıdır. Mimarlıkta mekân kavramı, 

gözlemcinin algılayabileceği biçimde sınırlandırılmış uzay parçasıdır[Web 6, 2022]. 

Uzay parçası olan mekânın oluşturabilmesi için, her yönden kesin engellerle 

sınırlanmış olan mutlağın olmaması gerekmektedir. Mekânın sınırları olarak 

bahsedilen olgu, fiziksel, görsel, işitsel veya dokunsal olarak algılanabilmektedir. 

Mekânın sınırları aynı zamanda mekâna anlam veren ve onu diğer uzay parçalarından 

ayıran öğeler olmaktadır. Mekân; yer, boşluk, hacim, çevre, coğrafya ve mimari ile 

ilişki kurmaktadır. Bu sayede mekânın tanımlanmasında farklı disiplinlerin 

biraradalığı ve bu disiplinlerin mekâna yaklaşımlarındaki farklılıklar mekânın 

gelişimine olanak vermektedir. Örneğin felsefede, mekân, nesnelerin konumunu ve 

hareketini açıklamak için kullanılan bir kavram olarak kullanılırken mimarlıkta 

"mekân" kavramı en temel anlamıyla, insanların faaliyetlerini gerçekleştirdikleri, 

içinde bulundukları, kullandıkları fiziksel alanları ifade etmektedir. Bununla birlikte 

mimarlık üzerinden aktarılan diğer mekân tanımlarında ise mekân, insan etkileşimi 

için oluşturulan ve bir işlevi yerine getirmek üzere tasarlanan fiziksel bir alan olarak 

tanımlanabilmektedir. Bu tanıma göre mekân, bir amaca hizmet etmek üzere 

tasarlanmış bir yapıdır. Aynı zamanda tasarlanan mekân algılanmak ve algılatmakta 

istenmektedir ve mekânın algılanması da çeşitli duyularla ilgilidir. Görsel, işitsel, 

dokunsal ve koku gibi duyular mekânın tanımlanmasında rol oynamaktadır. Mekân, 

duyusal deneyimler ve algılamalar yoluyla insanlarla etkileşim kuran ve insanlara bir 

kimlik ve karakter kazandıran fiziksel bir varlık olarak da tanımlanabilmektedir.  

Edebiyattaki kullanımına göre mekân,  sinestezi üzerinden de okunur ve bu 

yöntem sadece edebiyat dalında kullanılmaktadır. Edebiyat, mekânı sadece olayın 

geçtiği yer değil, aynı zamanda olayı kuran, anlamlandıran ve zenginleştiren bir 

unsurdur [Şimşek, Balkan, Koca, 2022]. Edebiyatta mekânın duyusal deneyimlerle 

ilişkisi, mekânın algılanmasında duyuların rolüyle bağlantı kurulması mekânın 

sinestezik olarak tasvir edilmesiyle de ortaya çıkmaktadır. Bu tanıma göre mekân, 

insanlar arasındaki etkileşimleri ve insan davranışlarını etkileyen unsurları içeren bir 

alan olarak düşünülmektedir. Aynı zamanda mekânın duyusal deneyim ilişkisi, 



 

12 

mekânın insan davranışı üzerindeki etkisi hem psikolojik hem de sosyolojik açısından 

da incelenebilmektedir. Mekânın psikolojik etkisi, mekânın insanların algılarını, 

duygularını, tutumlarını ve davranışlarını nasıl değiştirdiğiyle ile ilgiliyken, sosyolojik 

etkisi ise mekânın insanların toplumsal rollerini, kimliklerini, değer yargılarını ve 

iletişim biçimlerini nasıl belirlediğiyle ilgili olabilmektedir. Mekân fenomonolojik 

açıdan da ele alınmaktadır. Fenomonolojik olarak mimarlıkta mekân tanımı, mekânın 

insan deneyimindeki varoluşsal niteliklerini vurgulamaktadır. Fenomenoloji, bir 

nesnenin doğası hakkında bilgi edinmek için duyusal deneyime odaklanan bir felsefi 

yaklaşımdır. Mimarlıkta fenomenoloji ise, mimarlığı sadece teknik ve estetik bir 

uygulama olarak değil, insanın mekânla kurduğu duyusal, duygusal ve anlamsal bir 

ilişki olarak ele alır. Mekânın insanın bedeni, zihni ve ruhuyla nasıl etkileşim içinde 

olduğunu, mekânın insanın varoluşunu nasıl etkilediğini ve mekânın insanın hayal 

gücüne nasıl hitap ettiğini araştırır ve mekânın deneyimsel niteliklerine 

odaklanmaktadır. Bu yaklaşıma göre, mekân, insanların içinde hareket ettikleri, 

hissettikleri ve deneyimledikleri bir alandır. Mekânın öznel deneyimleri, bireyin 

algısal, duygusal ve psikolojik hallerini etkilemektedir. Bachelard, mekânı hayal gücü 

ve duygusal bağlantılarla ilgili olarak tanımlamaktadır [Bachelard, 2018]. Ona göre, 

mekân, insanların hayal dünyasında yer edinen, belleklerinde canlanan ve duygusal 

olarak anlamlandırdıkları bir olgudur. Christian Norberg-Schulz mekân tanımını, 

insanın mekânla kurduğu ilişkiyi ve mekânın insanın varoluşunu nasıl etkilediğini 

açıklamak için “Genius Loci (yerin ruhu)” kavramını kullanmaktadır. Norberg-

Schulz'a göre, her mekânın kendine özgü bir karakteri ve atmosferi vardır ve bu 

mekânın ruhudur [Schulz,1971]. Mekânın ruhu, mekânın fiziksel özellikleri, tarihi, 

kültürel bağlamı, insan deneyimi ve hayal gücü tarafından belirlenmektedir. Norberg-

Schulz’ un mekân tanımı, mimarlığı sadece teknik ve estetik bir uygulama olarak değil, 

insanın mekânla kurduğu duyusal, duygusal ve anlamsal bir ilişki olarak ele almaktadır 

[Usta,2020]. Schulz’a göre aynı zamanda mekân kavramı soyut bir ifade iken, yer; 

doku, renk, malzeme, şekil ve ışığı bütünleştiren tüm somut formları ifade etmektedir 

[Schulz,1971]. Mekânı deneyimlenme sürecinde, bireyler mekânı belirli nitelikleriyle 

algılamaktadır. Mekân olgusunu sağlayan parametreler ise bireyin mekânlar arası 

ilişki kurabilmesine ve bu perspektifte kendi sınırlarını tanımlayabilmesine bağlıdır. 

Bu kapsamda fiziksel parametreler hareket olarak kabul edilmektedir. Mekânı 

deneyimleme yöntemi olarak hareket, mekânın anlamını tamamlanmaktadır. Bu 

durumu ise Zevi, mimarlığın mekân yaratımındaki temel yaklaşımı olarak kabul 



 

13 

etmektedir. Mimarlık, strüktür ve yapı sistemlerinin nicel parametreler -genişlik, 

yükseklik, uzunluk- gibi salt bir üç boyuta sahip mekânlardan ibaret değildir. Aksine 

mimarlık, yaratılan hacimde bedenin hareket ile oluşturduğu mekân olarak 

açıklamaktadır [Zevi, 2015]. Mekân kavramı birçok bilim dalında farklı şekillerde ve 

birbirleri ile ilişki olacak şekilde açıklanmıştır. Mekân kavramlarında ortak olarak 

alınan durum mekânın insan üzerinden algılaması ve mekânın sınırlanmasına bağlı 

olarak değişken gösterebilme halidir. Her toplumun ve kültürün mekân anlayışı ve 

kullanımı farklıdır. Mekân, sosyal ve kültürel pratiklerin ürünü olduğu kadar, onları 

etkileyen bir faktör olarak da varlık bulmaktadır. Çünkü mekân aynı zamanda tarihsel 

ve siyasal süreçlerden de etkilenmektedir. Bu süreçler mekânın üretimini, kapitalist 

sistem içinde değişen ve kendi mekânsal değerini ölçen bir süreç olarak 

yorumlanmasını sağlamaktadır. Bu perspektifsel bağlamda ilk ele alınması gereken 

disiplin mekân ve moda arasındaki değişim ve dönüşümün incelenmesidir. Bu 

anlamda ilk etapta farklı disiplinlerde yer bulan mekân ve moda apiorinde değişim ve 

dönüşümü barındırmaktadır. Mekân, kapitalist bir sistemde, sadece fiziksel bir varlık 

değil, aynı zamanda ekonomik, sosyal ve kültürel ilişkilerin sonucu olarak şekillenen 

ve değişen bir kavramdır. Moda ise kapitalist sistemin en önemli tüketim araçlarından 

biridir ve mekân ile yakın bir ilişki içindedir. Moda, hem mekânı etkilemekte hem de 

mekân tarafından etkilenerek kendi de bir dönüşüm geçirmektedir. Moda, mekânı 

etkilemektedir. Moda endüstrisi, kapitalist sistemin ihtiyaçlarına göre mekân 

üretmekte, mekânı dönüştürmekte ve yok etmektedir. Mekân bağlamından ele 

alındığında ise mekân, hem fiziksel hem de sembolik olarak moda endüstrisinin 

gücünü ve etkisini yansıtmaktadır. Mekânın ruhu, atmosferi ve kimliği de moda 

tüketicilerinin duygularını ve hayal güçlerini harekete geçirmektedir. Bu şekilde 

mekân ve moda arasında karşılıklı bir etkileşim söz konusudur. Mekân ve moda 

arasındaki bu ilişki, kapitalist sistemin dinamikleriyle sürekli olarak yeniden 

tanımlanmakta ve yeniden üretilmektedir. 

Moda kavramı, belli bir dönemde toplumsal beğeni veya talep gören herhangi 

bir şeydir. Moda genellikle giyim üzerinden ifade oluşturmakla ilişkilendirilse de, 

insana dair her alanı kapsayan bir olgudur. Moda, değişimi ve farklılığı ifade 

etmektedir. Geleneksel toplumlarda kendine yer bulamayan moda, değişmeye inanan 

ve değişme yoluna girmiş toplumlarda ortaya çıkmaktadır [Anadolu Üniversitesi Açık 

Öğretim, 2018]. Çünkü moda, ekonomik, sosyal, kültürel ve politik faktörlere bağlı 

olarak kendinin ilk halinden daha farklı bir şekilde varlık olması için gelişmektedir. 



 

14 

Moda, insanların güzel ve çekici olma, kişiliklerini ve stillerini yansıtma ihtiyacını 

karşılamaktadır [Ertürk, 2011]. Moda, kuramlar üzerinden açıklanmaktadır ve Moda 

kuramları, moda olgusunu ve moda değişimini açıklamaya çalışan teorik 

yaklaşımlardır. Moda tüketicilerinin, tasarımcılarının ve endüstrisinin davranışlarını, 

tercihlerini ve etkileşimlerini anlamak için farklı disiplinlerden yararlanır [Ertürk, 

2011]. Moda kuramları beş temel kurama sahip olsa da genel olarak üç grupta 

toplanmaktadır. Bunlar: 

 

 Toplumsal-Psikolojik Kuramlar,  

 Ekonomik Kuramlar 

 Sistem Kuramları.  

 

Toplumsal-psikolojik kuramlar, moda davranışının bireysel ve toplumsal 

psikolojik nedenlerini incelerken, ekonomik kuramlar, moda davranışının ekonomik 

nedenlerini ve sonuçlarını sistem kuramları ise, moda davranışının bir sistem olarak 

nasıl işlediğini ve nasıl etkileşimde bulunduğunu incelemektedir [Ertürk, 2011]. Bu 

kuramlar çerçevesinde moda olarak bahsettiğimiz şey, sadece kişisel bir ifade şekli 

olmaktan öte, aynı zamanda fiziksel bir temsil biçiminin kendisi olarak bulunmaktadır. 

Moda kendi başına insan bedeninde bir etkiye sahiptir. Hem bedeni dış görünüşünü 

üzerinden direkt olarak bir değişim oluşmasını sağlarken hem de giydiğimiz kıyafetler 

üzerinden bedenin şeklini ve boyutunda farklılıklar barındırarak dönüşüm oluşturur. 

Bunun yanı sıra moda, barındırdığı aksesuarlar tarafından da değişim 

oluşturabilmektedir ve bu sayede bedenimizin fiziksel temsilinde önemli bir rolü 

bulunmaktadır.  Bu anlamda moda, belirli bir zamanda ve yerde, genellikle fiziksel 

temsile referans veren; giyim, aksesuar, makyaj ve saç tarzı gibi unsurları içeren, bir 

toplumun bireyleri tarafından kabul edilen ve benimsenen giyim tarzı veya tarzlarıdır. 

Moda aynı zamanda, bedenimizin fiziksel temsilindeki değişikliklerin bir göstergesi 

olarak da görülebilmektedir ve bir dönemin belirli bir tarzını yansıtır ve genellikle 

popüler olan şeylerin bir araya gelmesiyle de anlam kazanmaktadır. Moda aynı 

zamanda mekân ile de bir yakın bir ilişki içinde bulunmaktadır. Çünkü her ikisi de 

insan davranışı ve kültürel etkileşimlerin sonucu olarak kendilerini ve etkileşimde 

oldukları her bir varlığı değiştirir ve bu değişimin bir yansıması olarak 

görülmektedirler. Moda, insanların giyim tarzları, aksesuarları, renkleri ve desenleri 

gibi birçok faktörü içermektedir. Bu faktörler, giyilen kıyafetlerin tasarımından, 



 

15 

malzemelerine kadar her şeyi etkilemektedir. Mekân tasarımı da, moda gibi insanların 

tarzlarını ve tercihlerini yansıtabilmektedir. Mekânın moda ile kurduğu ilişki çok 

yönlüdür ve birkaç açıdan ele alınmaktadır. Öncelikle, moda ve mekân, her ikisi de 

insan davranışlarına ve kültürel pratiklere ilişkin birer alan olarak düşünülmektedir. 

İkisi de zaman, mekân ve toplumsal yapılarla ilişkili olarak kendilerini yenileyen, 

dönüştüren ve yansıtan alanlardır. Ayrıca, moda ve mekân, kendilerini ifade etme, 

kimlik oluşturma ve gösteriş yapma gibi amaçlarla kullanılan alanlardır. Bu açıdan 

moda ve mekân arasında doğrusal açıdan ilişkisel bir bağlam bulunmaktadır. Moda, 

tasarımı ile insan bedenini çevrelerken, mekân da bedeninin yaşadığı mekânı 

kuşatmaktadır. Bu iki disiplin, tasarım sürecinde insan ve mekân faktörünü ortaklaşa 

ele alır ve birbirlerinden ilham almaktadır [Gezer, 2007]. Moda ve mimari arasındaki 

mekân ilişkisi, yaratıcı bir şekilde kullanılabilmektedir. Moda ve mimarinin 

birbirinden ilham alan, birbirini tamamlayan, birbirine meydan okuyan, sınırlarını 

genişleten, zorlayan, birbirinin sorunlarını çözen ve ihtiyaçları dâhilinde fırsatlarını 

değerlendiren tasarımları üretilebilmektedir [Tavşan; Sönmez 2018]. Bu bağlam 

üzerinden moda defileleri de, tasarımcıların tasarımlarını sergilediği özel etkinlikler 

olarak ele alınıp mekânın sadece moda için kullanıldığı ve moda için değişen ve aynı 

zamanda birlikte gelişim gösterdikleri örnekler olarak açıklanabilmektedir. 

Moda ve mekân ilişkisi, tasarım ve estetik kriterine dayalı eğitim veren 

mimarlık, iç mimarlık, moda, tekstil, sahne tasarımı ve benzeri alanlar arasında sürekli 

bir etkileşim hâkimdir. Moda tasarımı insan bedenini çevrelerken, mimarlık insan 

bedeninin yaşadığı mekânı kuşatmaktadır. Bu nedenle, moda tasarımcıları sıklıkla 

mimari unsurlardan ilham almakta ve defilelerini mimari mekânlarda 

sergilemektedirler. Mimarlık ve moda arasındaki ilişki, her iki disiplinin de insan 

ölçeği, estetik değerler ve yaratıcılık kavramlarına dayanmasıyla çok eskiye 

dayanmaktadır. Bu ilişkiyi kronolojik olarak sınıflandırmak için üç dönem 

önerilebilmektedir: 

 

 Antik Dönem 

 Ortaçağ Dönemi 

 Modern Dönem 

 

Antik dönemde, mimarlık ve moda arasındaki ilişki daha çok kültürel ve inançsal 

unsurlara bağlı olarak gelişmektedir. Örneğin Antik Yunan'da mimari yapılar ve 



 

16 

giysiler, tanrılara yaklaşmak için ideal güzelliği yansıtmaya çalışmaktadır. Bu 

dönemde moda ve mekân ilişkisi, kültürel ve coğrafi özelliklere bağlı olarak 

gelişmiştir. Antik Yunan ve Roma'da mimarlık ve moda arasında uyumlu bir ilişki 

bulunmaktadır. Mimarlıkta kullanılan sütunlar, kemerler, frizler gibi unsurlar moda 

tasarımlarında detaylarda da görülmüştür [Tavşan; Sönmez, 20].  Antik Mısır'da ise 

mimari yapılar ve giysiler, firavunların gücünü ve ölümsüzlüğünü simgelemiştir 

[Küre, 2021]. Ortaçağ döneminde, mimarlık ve moda arasındaki ilişki daha çok 

dönemin sanat akımlarından etkilenmiştir. Örneğin Gotik dönemde mimaride sivri 

kemerler, kuleler ve vitraylar kullanılırken modada da sivri burunlu ayakkabılar, uzun 

kollu elbiseler ve şapkalar görülmektedir. Barok dönemde ise mimaride abartılı 

süslemeler, eğriler ve ışık oyunları kullanılırken modada da volanlar, drapeler, 

kabarıklıklar ve gösterişli aksesuarlar tercih edilmektedir [Küre, 2021].  Modern 

dönemde ise mimarlık ve moda arasındaki ilişki daha çok teknolojik gelişmelerden ve 

yeni akımlardan kaynaklanmaktadır. Örneğin modernist mimaride işlevsellik, sadelik 

ve geometrik formlar ön plana çıkarken modada da minimalizm, geometrik desenler 

ve tarafsız renkler hâkim olmaktadır. Dekonstrüktivist mimaride ise yapıların 

parçalanması, çarpıtılması ve yeniden birleştirilmesi gibi yöntemler kullanılırken 

modada da kesimlerde, dikişlerde ve malzemelerde benzer teknikler uygulanmaktadır. 

Her ne kadar moda ve mimarlık arasında uyumlu ve birbirini besleyen bir ilişki 

oluşturulmuş olsada bazı durumlarda uyumsuz bir ilişki vardır. Bunlar ise; moda ve 

mimari farklı zamanlarda farklı akımları takip etmesi, farklı fonksiyonlara hizmet 

etmesi, farklı malzemeler kullanabilmesidir. Ancak bu uyumsuzluklar her zaman 

olumsuz bir sonuç doğurmamaktadır. Bazen bu farklı ilerleyiş moda ve mimarinin 

birbirlerinden ilham alarak yeni tasarımlar yaratabilme olanağı sağlamaktadır. Bu 

nedenle moda ve mimarinin uyumsuzluğu da bir tasarım fırsatı olarak varlık 

göstermektedir [Güldür, Bayram, 2016]. Moda ve mekân arasındaki ilişkiye farklı 

perspektiflerden yaklaşan düşünürler, mekân dinamikleri üzerinden de fikir 

farklılıklarını oluşturmaktadırlar. Simmel moda ve mekânı toplumsal etkileşim ve 

farklılaşma açısından ele almaktadır. Simmel'e göre moda, bireylerin hem taklit hem 

de ayrım yapma ihtiyacının bir sonucudur. Moda, bireylerin toplumsal sınıflara göre 

kendilerini ifade etmelerine ve diğerlerinden farklılaşmalarına olanak sağlamaktadır. 

Moda aynı zamanda toplumsal değişimin ve yeniliğin bir göstergesidir. Simmel, moda 

ile mekân arasında da bir ilişki kurmaktadır. Simmel'e göre mekân, bireylerin 

yaşadıkları çevreye uyum sağlamalarını ve kendilerini geliştirmelerini etkilemektedir 



 

17 

[Simmel, 1957]. Benjamin [1993] moda ve mekânı modernite ve kapitalizm eleştirisi 

açısından ele almaktadır. Benjamin'e göre moda, tüketim kültürünün bir aracıdır ve 

bireyleri sürekli yenilik peşinde koşmaya teşvik etmektedir. Moda, bireylerin 

özgünlüklerini ve kimliklerini yitirmelerine ve kitle kültürüne uyum sağlamalarına 

neden olmaktadır. Benjamin, moda ile mekân arasında da bir bağlantı kurmaktadır. 

Benjamin'e göre mekân, modern şehirlerde bireylerin yaşadıkları çevreyi 

anlamlandırmalarını ve deneyimlemelerini etkilemektedir. Mekân, bireylerin algılarını 

ve davranışlarını da şekillendirmektedir [Benjamin, 1993].  

 

“Işıl ışıl, çeşitli renklerle boyanmış bir boşluğun içinde yaşamıyoruz, aksine birbirine 

asla indirgenemeyecek olan ve üst üste konulamayan mevkiler ifade eden bir ilişkiler 

bütünü çerçevesinde yaşıyoruz [Foucault,2000] .” 

 

Moda, kent yaşamının getirdiği çeşitlilik ve hız karşısında bireylerin hem 

farklılaşma hem de uyum sağlama ihtiyacını karşılamaktadır. Mekân ise kentlilerin 

sosyalleşme ve kültürel üretim alanıdır. Moda, kent yaşamının yarattığı yabancılaşma 

ve melankoli karşısında bireylerin hem kaçış hem de direniş aracıdır. Mekân ise 

kentlilerin tarihsel bellek ve kolektif deneyim alanıdır. Bu ilişkinin bir sonucu olarak 

ortaya çıkan kitsch ise, sanatın ve kültürün değer yitirmesi ve kalitesizleşmesi 

anlamına gelmektedir. Mimarlık moda arakesitinde üretim yapan mimarlar arasında 

sayılabilecek Marc Augé, globalleşme ve kitlesel üretim kavramları üzerinden ele 

almıştır ve mimarlık açısından ele alırken, kentlerde ortaya çıkan "non-places" (yersiz 

yerler) kavramını geliştirmiştir. Augé'ye göre non-places, havaalanları, 

süpermarketler, otobanlar gibi kent yaşamının getirdiği yeni yapı türleridir. Bu yapılar, 

yerelliğe ve empatik bütünlüğe sahip olmayan, kimlikten ve tarihten yoksun, 

standartlaşmış ve değiştirilemez mekânlardır [Ediz, Erbil, & Akıncıtürk,2010]. Augé, 

bu mekânların insan ilişkilerini yüzeyselleştirdiğini ve bireyselleştirdiğini 

savunmaktadır. Augé'nin non-places kavramı, mimarlıkta yer ve kimlik sorunlarını 

tartışmaya açmaktadır. Augé'nin eleştirilerine karşın, bazı mimarlar globalleşme ve 

kitlesel üretim kavramlarını mimarlıkta yaratıcı bir şekilde kullanmaktadır [Aytis, 

Ozcam 2019]. Örneğin, Rem Koolhaas, havaalanları gibi non-places'i "junkspace" 

(çöp mekân) olarak adlandırırken, bunların da birer kültürel ürün olduğunu ve 

mimarlık için yeni olanaklar sunduğunu ileri sürmektedir. Koolhaas, globalleşmenin 

getirdiği çeşitlilik ve karmaşıklığı mimarlığa yansıtmaya çalışmakta ve bu yönüyle 



 

18 

Rem Koolhaas şehir ve mimarinin postmodern dönüşümüne dikkat çekmektedir [Ediz, 

Erbil, & Akıncıtürk,2010].  

Tüm bu düşünceler üzerinden mekânın moda ve tüketim toplumunun mekân 

üzerinden etkisi yorumlandığında moda, insanların giyim kuşam, yaşam tarzı ve 

kimlik ifadesi gibi alanlarda tercihlerini belirleyen bir kavramdır. Tüketim toplumu 

ise, insanların ihtiyaçlarından çok arzularına yönelik tüketim yapmalarını sağlayan bir 

sistemdir. Bu iki kavramın mekânın üretimindeki etkisi, mekânın hem bir meta hem 

de bir sembol olarak tasarlanması ve kullanılması şeklinde ortaya çıkmaktadır. Mekân 

üretimi süreçleri, tüketim dinamiklerinin etkisinde kalarak moda akımlarına uygun 

mekânlar yaratmakta ve bu mekânlar üzerinden de sembolik anlamlar yüklemektedir. 

Bu durum, hem mekânın niteliğini hem de insanların mekânla olan ilişkisini 

değiştirmektedir. Bu ilişki mekânda enstalasyon üzerinden kurulabilmektedir. 

 

2.1. Mekân ve Enstalasyon  

 

Tarih boyunca pek çok noktada mimari, sanat ve moda, her disiplinin aynı anda 

ilham verdiği, birbirini teşvik ettiği ve birbiriyle rekabet ettiği simbiyotik bir ilişkiyi 

paylaşmaktadır. Yirminci yüzyıldan itibaren, sanatçılar, modacılar ve mimarlar 

arasındaki işbirlikleri, tasarım, sanat ve moda dünyası arasındaki sınırın yaratıcı bir 

şekilde bulanıklaştığı noktaya kadar bu bağlantıyı pekiştirmektedir. Her iki 

disiplindeki ortak nokta insan bedenidir. Her iki alanın da birincil amacı ise insanı 

korumak ve ardından teknolojinin sürekli gelişimi nedeniyle değişebilecek sosyal 

eğilimleri izleyerek estetik normlara ulaşmaktır. Günümüzdeki ortak söylemlerinden 

bir diğeri ise, mimarlık ve moda arasındaki trend olanı üretmekteki etkileşim 

olmaktadır. Moda ve mimarlık arasındaki simbiyotik ilişki ise günümüzde birçok 

çalışmanın konusu olmaktadır. Bazı araştırmalar onları paralel dünyalar olarak kabul 

ederken, diğerleri birbiriyle bağlantılı olduklarını kanıtlamaktadır. Genel olarak, 

mimari ve modanın birçok ortak kaynağı sayılabilmektedir. Bunlar; sanat, bilim, doğa, 

teknoloji ve insan bedeni olarak nitelendirilebilmektedir. Bununla birlikte, genellikle 

bir alanın diğerinin kaynağı olduğu ve mantıksal görünür bir ilişki içinde birbirlerini 

destekledikleri görülmektedir. Mimari moda sektörüne, moda ise mimarlığa ilham 

vermektedir. Birçok mimar, modanın belirlediği trendleri(renk, doku, desen vb.) takip 

etmektedir. Aynı şekilde modada kimi zaman inşa edilen mimari yapıları kendine 



 

19 

referans alarak koleksiyon tasarlayabilmektedir. Böylece her iki disiplinde modern 

insanın modern bir ortamda figürüne, şekline ve yerine atıfta bulunmaktadır. Mimarlık 

alanındaki yaratıcılık, yalnızca uygulamaya değil, aynı zamanda modern insanın 

estetik ihtiyaçlarına da uyum sağlayan sosyal, kültürel olaylar ve değişimlerle 

yakından bağlantılıdır. Mimarlık ve moda tasarımı, yaşam ve sosyal olayların 

etkileşiminin ortak prizması, çağdaş kültürel, ekonomik ve tarihsel faktörlerin etkisi 

altında şekillenen yaratıcılık standartlarına eşit derecede karşılık gelen görsel 

semboller aracılığıyla görülebilmektedir. Bu noktada mekân; sözlük anlamıyla belli 

bir kütle ve hacime sahip olan, üzerinde bireylerin eylemlerini sürdürülebildikleri 

boşluk olarak tanımlanmaktadır. Aynı kavrama Heidegger üzerinden baktığımızda ise 

mekânı; “Dasein” kavramı ile birlikte açıklamaktadır. Almancada varoluş anlamına 

gelen Dasein kavramını Heidegger insan varlığına atfetmektedir. Bu noktadan sonra 

onun için mekân; statik olarak nicel değerlerle ifade edilen uzayda bir boşluk olarak 

değil, bedenle etkileşime geçerek, karşılıklı ilişkinin yaşandığı ve deneyimle birlikte 

dönüşen bir yaşam olarak anlaşılmaktadır [Heidegger, 2019]. Kendi yaşamsal 

sürekliliğini sağlayan her tür beden, kendi koşulları içinde ait olduğu mekânı yeniden 

üretmektedir. Bu bağlamda organik bir bütün olarak birey - mekân ilişkisi mekânsal 

ve algısal olarak birbirini karşılıklı olarak var etmektedir. Mekânsal yaratım, 

boyutlarını ölçtüğümüz, kendimizle kaldığımız, kendimizi görülen ya da terk edilmiş 

bulduğumuz anda bir yerin kimliğini, belleğini var eder. Bellek ontik varlığı içerisinde, 

kendi sınırlarını yeniden üreten, devam eden şekilde var olan durumun, mekânın 

görülen sınırlarının ötesine geçmektedir [Dombaycı&Doğru, 2019]. Şekil 2.1’de 

bedensel deneyiminin bellekte dondurulması ve mekânın yeniden katlanması 

karmaşıklık ve çelişki içeren, insanoğlunun yaşantısına derinden etki eden mekânın, 

salt görünür olandan kurtularak tüm yaşantının birbirine görünmez bağlar ile bağlı 

olduğu bir temsil üzerinden gösterilmektedir [Kökcen, S.].  

 



 

20 

 

 

Şekil 2.1: Mekân temsili. 

 

Artık mekân, yalnızca somut ve mutlak olarak nitelendirilebilen bir şey değildir. 

Bu noktadan sonra mekân, özvarlığımızı tanımladığımız ve tamamladığımız,  durağan 

ve basit olmayan, oluş içeren aktif bir kavramdır. Gerçek bir yere ihtiyaç olmayan, 

insan varlığı ile var olabilen, her bir bireyin kendi zihninde yolunu bulduğu bir yer 

olmaktadır. Sanattaki mekânsal keşifler, insanın algısal deneyimine ve bu şekilde 

ortaya çıkan kavramsal bilgilere dayalı “deneyimlenen sanat” çalışmalarına kadar 

genişletilmektedir. Sonrasında ise bu yapılan bu çalışmalar “enstalasyon” 

(yerleştirme) olarak tanımlanmaktadır [Moran, 2003]. Enstalasyon kelimesi; kurulum, 

düzenleme, kurma, yerleştirme gibi anlamlara gelmektedirki bununla birlikte kimi 

yerlerde yerleştirme sanatı olarak da ifade edilmektedir [Chilvers, Glaves-Smith, 

2009]. Belirli bir sanat biçimi için terminolojik olarak enstalasyon kavramı oldukça 

yakın bir zamanda kullanılmaya başlanılmıştır. Oxford İngilizce Sözlüğü tarafından 

belgelendiği şekliyle ilk kullanımı 1969 yılındadır [Oxford English Dictionary, 2006]. 

Bu bağlamda, tarih öncesinden beri var olduğu iddia edilen ancak 20. yy ortalarına 



 

21 

kadar ayrı bir kategori olarak görülmeyen bir sanat biçimine atıfta bulunularak 

varlığını sürdürmekteydi. Allan Kaprow, 1958'de "Çevre" terimini, dönüştürülmüş iç 

mekânlarını tanımlamak için kullandı ve bu daha sonra "proje sanatı" ve "geçici sanat" 

gibi terimlere katıldı [Kaprow, 2003]. Bununla birlikte yazar Stallabrass; yerleştirme 

sanatının 1960’lı yıllarda, genellikle sanatçılar tarafından yönetilen ve yeni kurulan 

alternatif mekânlarda var olduğundan bahsetmektedir. Yerleştirme sanatının ise o 

dönemde genellikle Çevre Sanatı olarak adlandırılmış olduğunu ifade etmektedir 

[Stallabrass, 2016]. Bu noktada enstalasyon/ çevre sanatı, çerçeveli odak noktalarını 

"nötr" bir duvara kaydırmak veya izole edilmiş nesneleri (kelimenin tam anlamıyla) 

bir kaide üzerinde sergilemek yerine daha geniş bir duyusal deneyimi hesaba 

katmaktadır. Bu, mekân ve zamanın kartezyen düalizmden ayrılması, "sanat" ile 

"yaşam" arasındaki çizginin çözülmesini ima etmektedir. Kaprow, "sanata" farklı bir 

kanaldan bakarsak ve doğanın kendisini bir model veya çıkış noktası olarak alırsak, 

sıradan yaşamın duyusal şeylerinden farklı bir sanat türü yani enstalasyon 

tasarlayabileceğimizi belirtmektedir [Kaprow, 2003]. Enstalasyonlar, izleyiciyi 

katılımcı kılmaktadır. Moda ise belirli bir zamanda popüler olan giyim tarzlarına ve 

trendlere verilen isimdir. Moda, genellikle değişken ve geçici bir olgudur ve toplumsal, 

kültürel ve tarihsel faktörlerden etkilenmektedir. Husserl [1997], fenomenoloji adını 

verdiği felsefi yöntemle, insan bilincinin mekânı nasıl algıladığını ve 

anlamlandırdığını araştırmıştır. Husserl’in [1997] fenomenolojik yaklaşımı, 

enstalasyon sanatında da etkili olmuş ve sanatçıların mekanı hem bir malzeme hem de 

bir anlam kaynağı olarak kullanmalarına olanak sağlamıştır. 

Enstalasyon sergilenen bir nesneyi kullanılarak ya da nesneye ait bir imaj 

çağrıştırılarak başka bir mekâna ait düşsel bir atmosfer oluşturmak ya da teknolojik 

yöntemlerle oluşturulmuş sanal / zenginleştirilmiş gerçeklik ortamları ile izleyicilere 

farklı ve alışık olunmayan bir deneyim yaşatmaktadır [Karagöz, 2012]. Venturi 

[1977], postmodern mimarlık akımının öncülerinden biri olarak, mekânın karmaşık, 

çeşitli ve ironik bir kavram olduğunu ileri sürmüştür. Venturi’nin postmodern 

yaklaşımı, enstalasyon sanatında da yansımakta ve sanatçıların mekanı hem bir 

iletişim hem de bir ifade aracı olarak kullanmalarına olanak sağlamaktadır. Somut 

biçimiyle beden, mekânın içerisinde ölçülebilir ve zamana ait bir gerçeklik olarak ifade 

edilebilirken, enstalasyon ile olan öznel etkileşiminde sonsuz alternatifler 

bulundurmaktadır. Enstalasyon kendi uzamsal uzantısını yaratırken, mimari onun 

fenomenolojik ve deneyimsel olan bedensel geleceğini tasarlamaktadır. Bu noktada 



 

22 

beden, bilincin edimselleşmiş,  kimlik bulduğu bir öncül olarak incelenebilmektedir. 

Kendi bütünlüğü kapsamında mekân, nesne ve beden arasındaki sınır yok olarak bir 

iç-içe olma hali sunmaktadır. Öyleki iç olma hali karşıtı olan dış ile birlikte 

algılanmaya başlamakta ve bu karşıt dikotomonin birlikte varoluşu sonucunda ise 

deneyim ortaya çıkmaktadır. Deneyim; beraberinde eşzamanlı olarak hareket ve bellek 

kavramlarını da getirmektedir. Zihin ve eylemin, birbirinden ayırıldığı ya da birbirinin 

yerine koyulduğu bir anlayış yerine holistik kavrayışa yönelen birlikteliğe referans 

vermektedir. Mekânın, insanın her deneyimi her deneyimimizin sonunda yeniden 

oluşacak bir yere doğru evrildiği ve bu evrilişin başa dönerek sürekli devam ettiği bir 

düzen ve her bir canlı için yeni, başka bir yerin ötekileşmesinden söz edilebilmektedir. 

Mekânlar, insanların içinde yer aldığı alanı, kendisi için kurduğu tinsel dünyayı 

yansıtmaktadır. Mekân bu nedenle insana bağlı bir gerçeklik olarak varlık kazanırken, 

derinlemesine bir dünya görüşüne yaslanmaktadır. Mekân, toplumun değişimine 

paralel olarak değişebilen, çeşitli anlamlarla ve ruhla yüklü devingen bir varlıktır. 

Özne bedensel bir varlık olarak mekânın içinde olmak yerine; mekân soyut bir 

kurulum olarak bireyin zihninde bir var oluşa dönüşmektedir. Bu noktada yerleştirme 

(enstalâsyon), deneyim ile düşünmek arasında bir bağ kurmaktadır. Kurduğu bu bağ 

ile enstalâsyon, izleyiciyi de içerisine alarak bir algı oluşturmaya çalışmaktadır. 

Böylelikle enstalasyon etkileşime geçtiği her bir beden ile farklı birliktelikler 

yakalama olanağı bulmaktadır. Sanatçı kendi yorumunu yapmakta ve dile getirmek 

istediğine odaklanmaktadır. Ancak kurgulanan temsil, izleyici ile farklı renkler 

edinebilmekte, dinamikleşebilmektedir. Bu varoluş bireyin kendisini çevreleyen 

mekânını tanımasına, anlamlandırmasına ve kendini bu mekânda konumlandırmasına 

olanak vermektedir. Kitsch alanda bir konum değişikliği, hareket, bireyin davranışa 

karşılık gelmektedir ve bu davranış; niyetler, tepkiler ve ihtiyaçları içermektedir.  

Bir sanat eserini sadece bakıp, görerek algılarız ve gördüklerimizin, 

yaşadıklarımızın, bilgi birikimimizin etkisi ile o eser karşısında bir takım yorumlar 

yaparak onun mekânına dâhil olmamıza neden olmaktadır. Bu durumda mekân 

durağan, devinimsiz ya da ölü bir şey olarak varlık göstermemektedir. Aksine; 

devingen, öznel, canlı ve zamansal olarak evirilen bir şey olarak kabul edilmektedir. 

Değişken, bedensel, canlı ve akışkan bir şey olarak durmaksızın dönüşümünü 

sürdürmektedir ve başka mekânlarla başka temsiller üretmeye olanak sağlamaktadır. 

Modernist estetiğin karşı anlatısı haline gelen post-modern sanat, bir tasarım stratejisi 

belirleyerek geçmiş dönemlerin sanat eserlerini eleştirilerinin bir parçası haline 



 

23 

getirmektedir. Bu noktada enstalasyon söz konusu çözümlemeye temel 

oluşturmaktadır. Mekân ile varlık arasındaki ilişkinin kavramsal boyutudur. Tek bir 

mekânın fiziksel sınırlarının ötesine geçerek, sınırları karşılıklı olarak belirlenmiş ve 

eşzamanlılığa dayalı bir yerleştirme sanatıdır.  

Mekânsal tasarım, gösterinin kaç kişilik olacağı, içecekler ve kanepelerle dolu 

gösterişli bir giriş mi yoksa sade bir antre mi olacağını belirlemektedir. Bu kadar tekrar 

eden sezonluk programla (temel olarak yeni giysilerle dolaşan insanların onbir 

dakikalık bir gösterisi), sonunda kendilerini tahliye etmeleri beklenmektedir. Ancak 

çağdaş kültürün amansız arayışı ve moda şovunun formatına meydan okumak için 

devam eden çabalar sayesinde projeler ilgi çekici ve taze kalmaya devam etmektedir. 

Koleksiyonlar ve mekân, parçalarının toplamından daha fazlasını üretmek için birlikte 

çalışmaktadır. Danto’ya göre, enstalasyon sanatçılarının tercih ettikleri malzeme ve 

kullandıkları mekan sonsuz olmakla birlikte, sanatçılar sürekli yeni şeyler düşünme ve 

üretme amacı beslemektedirler [Danto, 2010]. Enstalasyon sanatı, seyircinin 

katılımıyla birlikte deneyimlenen ve aynı zamanda birden fazla disiplinden de 

etkilenen bir eylem olmaktadır.  

Bu anlamda bu mekânların tasarımı, tarihsel referansları araştıran, malzeme ve 

sembolizm üzerine oynayan, moda ve mimarlık dünyalarını durmaksızın yenileyen bir 

Gesamtkunstwerk'tir. Richard Wagner tarafından ortaya konulan 

kavram, operada devrim niteliğindeki gelişmelere sebep olan ve sinema alanını da 

etkileyen bir teoriyi ifade etmektedir. Gesamtkunstwerk, bütünlüklü sanat eseri 

anlamına gelmektedir [Web 7, 2021]. Bu teori, şiirin, müziğin, dramanın ve sahne 

üzerinde bulunan her bir nesnenin aynı düzlemde estetize edilmesiyle birlikte 

mükemmel ve tamamlanmış sanat eserine ulaşılacağını savunmaktadır.  

 

2.1.1. Defile Mekânı ve Mimarlık 

 

Defile, moda tasarımının sahne sanatları ile birleştiği bir performans sanatıdır. 

Defile mekânı, bir moda tasarımcısının koleksiyonunu sergilediği, izleyicilerin ve 

basının ilgisini çekmeye çalıştığı, aynı zamanda bir sanatsal ifade aracı olan bir alandır. 

Modanın tanımı, yüksek kültüre ait olduğunu vurgulasa da endüstrileşen hazır giyim 

üretimi, giyim çeşitliliğini toplumun her katmanına yayarak modanın 

demokratikleşmesi kavramını oluşturmuştur. Giyim 16. yüzyıla kadar gelenekten 



 

24 

etkilense de 17. yüzyılda sosyal aktivitede öncü rol oynayan orta sınıfın başlattığı 

moda hareketlerinden etkilenmiştir. 19. yüzyılın ortalarına gelindiğinde ise dikiş 

makinesinin icadı, hazır giyim endüstrisinin başlangıcı olarak kabul edilmektedir. 

Aynı zamanda terzilik sektörünün kurallarını eleştiren ve değiştiren İngiliz Charles 

Frederick Worth, tasarladığı kıyafetleri kendi tarzında müşteri kitlesine ilk sunan moda 

tasarımcısı olmuştur. Worth tasarladığı kıyafetlerin altına imzasını atmaya başlayınca 

giyim kişisel bir ifade haline gelmiş ve sanatsal bir önem kazanmıştır. Sanatta var olan; 

izleyici, yaratıcı ve yapıt üçgeni ilk kez modada estetik zevkle birlikte ortaya çıkmış, 

moda ve sanatın kesişiminde yeni bir başlangıca sebep olmuştur [Bilgen, 2002, s. 18]. 

Amerikalı perakendeciler 1900'lerin başında moda şovu konseptini ithal ettiler ve ilk 

Amerikan defilesi muhtemelen 1903'te Ehrlich Brothers'ın New York 

City mağazasında gerçekleşti [Fortini, 2006]. 1910'a gelindiğinde, Manhattan 

ve Philadelphia'daki Wanamaker's gibi büyük mağazalar da defileler 

düzenlemekteydi. Bu resmi sunumların popülaritesi arttıkça, 1918 yılında moda evleri 

defilelerin gerçekleşmesi için sabit tarihler belirledi. Bu olaylar, özellikle moda 

evlerinin hatlarını yabancı alıcılara planlaması ve tanıtması için yılda iki kez 

gerçekleşmekteydi. Pist gösterileri, ilk başladıklarında genellikle büyük mağazalarda 

veya otellerde yapılmaktaydı. Çoğu zaman, bu gösteriler teatraldi, anlatılarla sunuldu 

ve bir tema (örneğin Paris, Çin veya Rus) etrafında organize edilmekteydi. Bu şovlar, 

yüzyılın ortalarında büyük bir popülariteye sahipti ve bazen binlerce müşteriyi ve 

meraklıyı kendine çekmekteydi [Fortini, 2006].  

 

 

Şekil 2.2: Elina Salo.   

https://en.wikipedia.org/w/index.php?title=Ehrlich_Brothers&action=edit&redlink=1
https://en.wikipedia.org/wiki/Elina_Salo
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Elina-Salo-1958.jpg


 

25 

Şekil 2.2’de Finlandiyalı aktris Eline Salo’nun 1958 Helsinki Botanik 

Bahçesi'ndeki bir defilede Vuokko Nurmesniemi tarafından tasarlanan kıyafetleri 

sunarkenki fotoğrafı yer almaktadır [Web 8, 2022]. Tasarlanan bu mekânlar, 

mimarlıkla yakından ilişkilidir; çünkü mekânın tasarımı, koleksiyonun teması, tarzı ve 

mesajıyla uyumlu olmaktadır. Mimarlık, defile mekânını hem bir fonksiyon hem de 

bir anlam kaynağı olarak kullanmaktadır. Bu anlamda defile mekânı hem izleyicilerin 

görsel algısını yönlendiren hem de tasarımcının yaratıcılığını destekleyen bir unsur 

olarak kurgulanmaktadır. Defile mekânı ve mimarlık arasındaki ilişki, moda 

endüstrisinin gelişimiyle birlikte daha da önem kazanmıştır. Defile mekânı artık 

sadece bir sunum alanı değil, aynı zamanda bir marka kimliği, bir pazarlama stratejisi 

ve bir kültürel etkileşim alanı olarak ifade edilebilmektedir. Son yıllarda ise, moda 

şovları, genellikle daha yüksek maliyetlerle gelen genişleyen setler de dâhil olmak 

üzere, en iyi markaların çoğu için giderek daha ayrıntılı hale gelmektedir [Murrow, 

2012]. Enstalasyon ve defile şovları arasında güçlü bir paralellik vardır. Her ikisi de 

kendisini çevreleyen duyusal / anlatısal deneyime hemen kapılması ve izleyici olarak 

bir dereceye kadar kendi kimliğini koruması beklenen bir izleyiciye oynanmaktadır. 

Bu haliyle her iki kavramda bir tür tiyatro oyununa referans vermektedir. Fakat 

geleneksel tiyatro seyircisi, dışarıdan oturmak ve yaratılmış bir deneyimi yaşamak için 

geldiklerini unutmaz; enstalasyon ve defile sanatının alamet-i farikası, hâlâ bir sergi 

ortamında olduğunun farkında olan ve mekanın yeni evrenini geçici olarak keşfeden 

meraklı ve hevesli izleyici olmuştur. Sanatçı ve eleştirmen Ilya Kabakov [1995] "Total 

Enstalasyon” adlı derslerinin girişinde bu temel olgudan bahsetmektedir:  

 

“[Kişi] aynı anda hem bir 'kurban' hem de bir izleyicidir; bir yandan enstalasyonu 

inceler ve değerlendirirken, diğer yandan kendisinde ortaya çıkan çağrışımları, 

anımsamaları takip eder[;] bütünsel yanılsamanın yoğun atmosferinin üstesinden 

gelir [Kabakov, 1995].” 

 

Burada enstalasyon sanatı, gözlemcinin gözlemlediği şeye dahil olmasına daha 

önce görülmemiş bir önem atfetmektedir. Bunun sebebi izleyicinin defile mekânına 

beraberinde getirdiği beklentiler ve sosyal alışkanlıklardır. Bu alışkanlıklar 

deneyimlenen bu yeni ortama girdikten sonra ya uygulanmak ya da reddedilmek üzere 

onunla birlikte kalmaktadır. Televizyon ve video bir şekilde sürükleyici deneyimler 

sunar, ancak geçen zamanın ritmi ve görüntülerin düzenlenmesi üzerindeki amansız 

https://en.wikipedia.org/wiki/Helsinki_Botanical_Garden
https://en.wikipedia.org/wiki/Helsinki_Botanical_Garden
https://en.wikipedia.org/wiki/Vuokko_Nurmesniemi
https://en.wikipedia.org/wiki/Perception
https://en.wikipedia.org/wiki/Perception
https://en.wikipedia.org/wiki/Narrative
https://en.wikipedia.org/wiki/Ilya_Kabakov
https://en.wikipedia.org/wiki/Television
https://en.wikipedia.org/wiki/Video
https://en.wikipedia.org/wiki/Video
https://en.wikipedia.org/wiki/Rhythm


 

26 

kontrolleri, kişisel bir izleme deneyimini engellemektedir. Nihayetinde, bir izleyicinin 

eseri deneyimlerken emin olabileceği tek şey, kendi düşünceleri ve önyargıları ile 

mekân ve zamanın temel kurallarıdır. Geri kalan her şey sanatçının elleriyle 

şekillendirilebilmektedir. Bu anlamda çalışmaların çoğu, bu iki yaratıcı disiplin 

arasında giderek daha verimli hale gelen bir diyalogdan elde edilebilecek potansiyeli 

ortaya çıkararak, mimari ve moda hakkında geleneksel düşünme biçimlerine meydan 

okumaktadır. Her iki alanda da yeni nesil tasarımcılar, binaların ve giysilerin doğasını 

dönüştürmek için birbirlerinin biçimlerini ve stratejilerini uyarlamanın ve 

benimsemenin her zamankinden daha ustaca yollarını geliştirmeye hazırlanmaktadır. 

Giysi silüetleri ve detayları için ilham neredeyse her mimari kaynakta bulunabilir. 

Burada interaktif medya, moda tasarımcısının mimariyi ve onun farklı yönlerini 

tanıması açısından çok önemlidir. Tasarımcı mimariyi incelediğinde, bir binanın 

beklenmedik bir detayı giysi tasarımının muhteşem özelliklerinden biri haline 

gelebilmektedir. Bu temsiller özelinde deneyimlenmiş mekânın özel bir alanı olan 

defile mekânları, moda şovları; sinematografik olarak yorumlanarak hem içsel hem 

dışsal olana, hem özel hem de kamusal olana beden, hareket ve zaman kavramlarının 

öznel yorumlarıyla kitsch başlığı altında ele alınarak, kategorize edilebilir durumlar 

yerine, bütünsel etkisine vurgu yapılmak istenmektedir. 

 

Tablo 2.1: Post-Modern dönem ve defile mekânının ortak nitelikleri. 

 

 
 

Tablo 2.1’de, post-modern dönem ve defile mekânı arasındaki ilişkiyi daha 

kolay kurmak ve kavrayabilmek adına ortak özelliklerinden yola çıkarak üretilen 

parametreler açıklanmaktadır. İki alan da mimari açıdan dönüştürücü özelliklere 

sahiptir ve sembolik anlamları keşfederler. Hem post-modern dönem hem de defile 



 

27 

mekânı, gösterinin ve şovun önemini vurgularlar. Ayrıca, her iki alan da değişkenlik 

ve geçicilik kavramlarını kullanır ve moda trendlerini sorgular. İzleyicilerin etkileşim 

kurabileceği yapıtlar yaratırlar ve seyircileri pasif bir rolde tutmaktan çıkarırlar. Bu 

nedenle, post-modern dönem ve defile mekânı arasında güçlü bir bağlantı 

bulunmaktadır. 

 

2.2. Varolmanın Sanatı: Beden ve Enstalasyon 

 

Mimarlık doğası gereği somutlaştırma, deneyim ve algı ile ilgilidir. Yapılı olan, 

çevre ile bedensel karşılaşmamız aracılığıyla gösterilmektedir. Mimarlık tarihi, doğal 

unsurlara uygun olarak barınma ve bedensel güvenliğin tarihidir. İnsan vücudu bir 

başlangıç noktası olarak kabul edilmektedir. İletişim kurmak ve çevremizdeki dünyayı 

keşfetmek için bedenlerimizi kullanmaktayız. Esas olarak kendi bedenimizin 

mekândaki devinimi alanı hissetmek için bir araç halini almaktadır. Mimarlık, fiziksel 

benlikler, metafizik arzular ve sosyal dünya arasındaki ilişki için mükemmel bir 

metafor olarak varlık sürdürmektedir. 19. yy sonlarına doğru, mimarideki bedensel 

analoji belirsizleşmektedir. Avrupa'da 20. yy başlarında, modern ruh beraberinde yeni 

bedensel modelleri getirmektedir. Mekanizasyon, ölçülebilirliğe izin veren 

normalleştirilmiş bir vücut imajına yol açan belirli bir beden anlayışı getirmişti. 

Modern beden, idealize edilmiş, sabit, sağlıklı ve mükemmel olarak görülüyordu ve 

modern mimari, bu bedenin ihtiyaçlarına göre tasarlanmış, sorunsuz çalışan bir makine 

olarak görülmektedir. Bir diğer taraftan, daha az simetrik bir cismin, uzayda uzamaya 

başlayan esnek bir cismin haberini veren birkaç belirti ortaya çıkmaktadır. 

Postmodernizm ile birlikte radikal bir kırılma ortaya çıkmaktadır. Kültürel ve 

teknolojik değişim, esneklik, çapraz üreme ve arayüzler için artan bir çekiciliğe yol 

açmaktadır. Sonuç olarak, post-modern beden artık hümanist tanımını koruyamaz hale 

gelmekte ve bedenin nasıl algılanması gerektiği ve dolayısıyla beden ile mimari 

arasındaki yeni analojiler hakkında yeni bir söyleme neden olmaktadır. Postmodern 

dönem, modernist estetiğin iddialarına karşı çıkarak, geçmişin sanat yapıtlarını kendi 

eleştirisinin bir unsuru olarak kullanmaktadır. Bu eleştiri stratejisi, önceki sanat 

formlarının taklit edilerek ve çoğaltılarak anlamını yitirmesine dayanmaktadır. Bu 

süreçte taklit edilen eser ya da imge, kökenine ve anlamına dair bağlantıları kesilerek, 

içi boşaltılarak ve yeniden yaratılarak değiştirilmektedir. Post yapılsalcılık, 



 

28 

yapısalcılığın dil, kültür, anlam ve bilgi gibi kavramlara idealleştirici ve belirleyici bir 

şekilde yaklaştığını eleştiren bir felsefe akımıdır. Post yapılsalcılar, yapısalcıların dil, 

kültür, anlam ve bilgi gibi kavramları idealleştirdiklerini ve yapıların sosyal aktörlerin 

eylemlerini belirlediğini varsaydıklarını eleştirmektedirler. Post yapılsalcılar ayrıca 

disiplinler arası ve disiplinler ötesi bir söylem oluşturmayı amaçlamaktadırlar. Post 

yapılsalcılığın önemli temsilcileri arasında Jacques Derrida, Michel Foucault, Gilles 

Deleuze, Jacques Lacan ve Jean-François Lyotard sayılabilmektedir [Sarup, 2004]. Bu 

düşünürler farklı alanlarda ve yöntemlerle yapısalcılığı sorgulamış ve alternatif 

yaklaşımlar geliştirmişlerdir. Post yapılsalcılık ve mimari arasındaki ilişki, mimari 

temsilin post yapılsalcı bir eleştiriye tabi tutulmasıyla ortaya çıkmaktadır. Mimari ise 

bir uygulama alanı olarak standartlara, teknolojiye ve malzemeye bağlıdır. Mimari 

kuram ise mimarlığı açıklamak için mimari metotları ve temaları kullanmaktadır. 

Mimari temsil ise mimarlığın simgesel olarak ifade edilmesi ve iletilmesi sürecidir. 

Post yapılsalcılar, mimari temsilin dil gibi oynak ve belirsiz bir sistem olduğunu, 

mimari anlamın bağlama göre değiştiğini ve mimari göstergelerin sürekli başka 

anlamlara gönderme yaptığını iddia etmektedirler. Aynı zamanda post-yapılsalcılar, 

mimari temsilin medyatik haliyle ilgilenmektedirler çünkü bu temsillerin, gerçeklik ile 

ilişkisini ve simülasyonlar dünyasında nasıl algılandığını ve etkilediğini 

sorgulamaktadırlar. Bu bağlamda, Baudrillard'ın simülasyon ve simülakr tezi, 

gerçekliğin kendisinin değil onun kopyalarının olduğu bir düzende anlamın 

yitirildiğini, gerçek ve gerçek dışı arasındaki çizginin muğlaklaştırıldığını 

savunmaktadır [Baudrillard, 2011]. Bu görüşe göre, yeni medya araçlarıyla paylaşılan 

mimari temsiller, gerçeklik yoksunluğu içeren simülakrlardır [Iavarone, 2021]. 

Simülakr, kökü Latince olan bir kelimedir ve orijinali olmayan kopyanın kopyası 

olarak tanımlanabilmektedir. Simülakr, bir gerçeklik olarak algılanmak isteyen 

görünümdür [Goldman; Papson, 2003]. Örneğin, Lascaux mağarasında yer alan tarih 

öncesi tasvirlerin kopyasından oluşan yapay bir mağara, simülakr bir örnektir. Mimari 

temsilin gerçeklik ile ilişkisi, merkez ile kenar arasındaki ikili karşıtlık olarak 

görülmektedir. Bu karşıtlık yapı-sökümle sorgulanmakta ve tersine çevrilebilmektedir. 

Böylece, mimari temsilin medyatik hali de gerçekliği değil ama onun kopyasını ya da 

izini sunan bir simülakr olarak anlaşılabilmektedir. Aynı zamanda enstelasyonlar 

mekânın iç ile dış, özel ile kamusal, sabit ile hareketli gibi ayrımlarını 

muğlaklaştırmaktadır. Böylece enstelasyonlar da mimari temsiller gibi simülakrlar 

dünyasında yer alabilmektedir. Bu bağlamda arttırılmış mekân, arttırılmış gerçeklik 



 

29 

(AG) teknolojisi ile fiziksel mekânın üzerine sanal nesneler eklenerek zenginleştirilen 

ve değiştirilen bir mekân türüdür. Arttırılmış mekân, kullanıcıların fiziksel ve sanal 

dünyalar arasında etkileşim kurmasına ve yeni deneyimler yaşamasına olanak 

sağlamaktadır. Post yapısalcılık ve arttırılmış mekân arasındaki ilişki, post yapısalcı 

eleştirinin arttırılmış mekânları sorgulamasıyla ortaya çıkmaktadır. Post yapısalcılar, 

arttırılmış mekânların dil gibi oynak ve belirsiz bir sistem olduğunu, mekânsal anlamın 

bağlama göre değiştiğini ve mekânsal göstergelerin sürekli başka anlamlara gönderme 

yaptığını iddia etmektedir. Bedene ilişkin yeni bakış açıları ve kavramsallaştırmalar; 

temel olarak “yaşanmış deneyime” atıfta bulunan felsefi bir araştırma olan 

fenomenolojiden alınmaktadır [Merleau-Ponty, 1996]. Ancak değişen yaklaşımlar ve 

tanımlar bedeni sürecin merkezine yerleştiren etkileşimli arayüzleri keşfetmek için 

yeni tartışma konularını da beraberinde getirmektedir. Bu etkileşimli arayüzler ayrıca 

temel bir algı biçimi olarak hareket üzerine düşünmeyi kolaylaştırmaktadır [Sheets-

Johnstone, 2011].  

Moda ile çalışmak mimaride beden kavramına dikkat çekmektedir. Beden; 

mekânda salt algılayan ve algılanan değil; aynı zamanda hareket eden bir varlık olarak 

mekânı anlamamıza imkân tanımaktadır. Bu anlamda bir moda seti tasarlanıldığında, 

daha geniş bir mekânsal deneyimin iki ayrılmaz bileşeni olarak mekân ve bedeni aynı 

anda tasarlamanız, hareket alanı oluşturmanız gerekmektedir. Mimari bir elbisenin 

arkeolojisidi. Bir giysi tüm duyularınızı harekete geçirdiğinde, bu tam bir deneyim 

olmaktadır. Modanın "görünüşü" ile mimarinin "bağlamı" arasında bir şey olan 

"sahneleme" kavramı yer almaktadır. Bağlamı, formun uzaya entegrasyonu olarak 

tanımlanabilmektedir. Bu noktada algılarımızın ve fiziksel hareketlerimiz cisimleştiği 

alan olarak karşımıza bedenselleşmiş mekân çıkmaktadır. Önemsiz tekillikleri anlamlı 

karmaşıklıklara; sıradanlıkları parlak aydınlıklara dönüştürmeye yardımcı olmaktadır. 

Asıl istenen moda ve mimarlık arasındaki bağı görünmez kılmak değil, enstalasyon 

aracılığıyla yeni ve mevcut bir ortam arasında güçlü bir ilişki yaratmaktır. Üst üste 

binmelerin geçirgen niteliği, nesnedeki fark edilmeyen yapısal nitelikleri açığa vurarak 

anlık olanın sonsuz olasılıklarını bize sunmaktadır. Böylece her bir yerleştirme, beden 

ile etkileşime geçerek farklı ve sonsuz temsillere olanak sağlamaktadır. Post-organik 

bedenle birlikte bedenin mimariye izdüşümü bir transprojeksiyona dönüşmektedir. 

Hem beden hem de mimari birbirine model olarak bakmaktadır. Palumbo'nun [2000] 

iddia ettiği gibi: "beden kendi uzamsal uzantısını tasarlarken, mimari kendi bedensel 

geleceğini tasarlamaktadır" [Palumbo, 2000]. Enstalasyon aracılığı ile bir etkileşim 



 

30 

ortamı olarak dönüşen mekân, yaşanan deneyim aracılığı ile dinamik bir biçimde 

tekrar ifade bulmaktadır. Bu noktada beden ve mekân arasındaki analoji üzerinden 

deneyimlenen mekâna “mekân-nesne-beden” ilişkisi ekseninde odaklanmaktadır. 

Mekân, beden ve zaman ile kesintisiz duyarlı ilişkiyi içeren 21. yy yerleştirme 

mekânları, deneyim kavramı ile birlikte ele alınmaktadır. Gündelik yaşantımızda, 

kendiliğinden kurgulanan mekânsal etkileşim, insan ve çevre ilişkilerini 

etkilemektedir. Bu mekânlarda sıklıkla karşılaştığımız kısa sürede karşı tarafa bir 

duygu-durum olarak yansıtılmasını içeren çoklu duyum deneyimi bu etkileşimin 

altlığını oluşturmaktadır. Küreselleşen dünyadaki bilgi ve insan hareketliliğinin 

artması, birçok alanda olduğu gibi mimarlık ve kent planlamasını da etkilemekte, 

zaman ve mekân arasındaki ilişkileri yeniden düzenlemektedir. Kurulan bu yeni 

ilişkilerde mekân, her alanda ve anlamda meydana gelen değişim ve dönüşümün 

etkisiyle, farklı anlamlandırmalara ve ihtiyaçlara göre varlık göstermektedir [Şentürk, 

2014]. Salt bir boşluğu ifade etmeyen mekân kavramı, tamamen farklı bir boyuta doğru 

evirilmektedir. Aynı zamanda mekânsal tasarım yaklaşımını yalnızca mimari yapı 

elemanlarının bir ilişkisi olarak kabul etmeyi yeniden düşünmek gerekmektedir.  

Tanyeli [2008] mekân ile beden ilişkisini şu şekilde ifade etmektedir:  

 

“...mekân, mimarlık için ürünün vazgeçilmez özünü oluşturmaktadır. ...Mimari yapıtın 

algılanmasında algılayıcısının devinimi olası ve hatta gereklidir. Dolayısıyla 

algılayıcının sürekli dönüşen ve değişen konumuna bağlı olarak sonsuz mekân 

yaşantıları elde edilebilmektedir. Mimari yapıtta algılanan sadece üç boyut değildir; 

aynı anda algılayıcının zaman içindeki devinimden kaynaklanan “mekân-zaman 

boyutu”nun eklenmesi gerekmektedir. Yapıtın üç boyutu değişmemektedir ama üç 

boyutlu gerçekliği, algılayıcının devinimi sebebiyle değişen her noktada farklı ve 

sonsuz olasılıkta mekân yaşantısının oluşmasına yol açmaktadır” [Tanyeli, 2008]. 

 

Bu nedenle mimarlığın bir üretimi olan mekân, yirminci yüzyılın başından bu 

yana sanata dâhil olmakta ve mekânsal deneyim anlayışını oluşturmaktadır. Kendi 

bulunduğu çevrenin ve zamanın özellikleri yerine, referansını kendi iç 

dinamiklerinden alan, bugünde ya da gelecekte herhangi bir zaman diliminde var olan 

yeni bir mimarlık anlayışı ortaya çıkmaktadır. Her koşulda var olan ve daimi olarak 

değişim içinde olan mekân, bir süreç içine girmektedir. Bu süreçte mekân, zamanın 

kendisi olmayı talep etmektedir. Bütün bunlara ek olarak yeni mekânsal deneyimler 

ortaya koyarak yeni okumalara yardımcı olmaktadır. Mimarlık bundan sonraki süreçte, 

bireyin algısal deneyimini kabul etmekte, deneyimlenen, mekân, nesne ve beden 



 

31 

birlikteliğini savunmaktadır. Çok katmanlı ve çok boyutlu örüntü ile kodlanan mekân, 

nesne ve beden ile bağlantısal bir bütünsellik ilişkisi oluşturmaktadır. Beden, mekânın 

oluşumunun apriori olarak varlık gösterirken, sanatın da mekân ile olan birlikteliğinde 

benzer bir ölçüt olarak var olmaktadır.  Oluşan ilişki mekânın yapay hayatının fiziksel 

mekândan ve mesafeden bağımsız olarak bedenle bir araya gelebilme ve etkileşim 

kurma olanağının temellerini atmaktadır.  

 

2.2.1. Post-Modern Döneme Ait Post Söylemler  

 

"Tasarımlar daha çok sanat ve modanın bir evliliğidir [Petra Schuddeboom]."  

 

Postmodernizm genel hatlarıyla, modernizmin eleştirisi ve reddi üzerine inşa 

edilmiş bir düşünce akımını ifade etmektedir. Postmodernizm, modernizmin temel 

özelliklerini olan; evrensellik, nesnellik ve ilerleme fikirlerini sorgulamış ve yerine 

öznelcilik, çoğulculuk ve belirsizlik gibi kavramlar öne sürmüştür. Bu akım, sanat, 

edebiyat, mimarlık, felsefe, sosyoloji ve kültürel çalışmalar gibi birçok alanda etkili 

olmaktadır. Postmodern düşünceye göre, gerçeklik tek bir doğru cevaptan ibaret 

değildir ve herkesin kendi gerçekliği bulunmaktadır. Bu nedenle, her türlü 

metanarratif, anlatılar, sorgulanmakta ve alternatif anlatılar, hikâyeler ve kimlikler 

kabul edilmektedir. Metanarratif, tarihsel olaylar, deneyimler ve sosyal, kültürel 

olguları evrensel bir doğruya veya değere dayanarak bütüncül ve kapsamlı bir şekilde 

açıklamaya çalışan bir teori anlamına gelmektedir[Lyotard, 1992]. Metanarratif; 

bir meta-anlatı (ayrıca meta-anlatı ve büyük anlatı; Fransızca: métarécit veya grand 

récit ), henüz gerçekleşmemiş bir ana fikrin, beklenen tamamlanması yoluyla bir 

topluma meşruiyet sunan tarihsel anlam, deneyim veya bilgi anlatıları hakkında bir 

anlatıdır [Lyotard, 1992]. Metanarratif terimi, Jean-François Lyotard tarafından 

geliştirilmiş ve özellikle postmodernizmde kullanılmıştır. Lyotard, postmodern 

durumu, modernliğin temel bir parçası olan (İlerleme, Aydınlanma, Kurtuluş, 

Marksizm gibi) büyük anlatılara karşı artan bir kuşku olarak tanımlamıştır [Childers; 

Hentzi, 1995]. The Postmodern Condition: A Report on Knowledge [1979] adlı 

eserinde Lyotard, meta-anlatıların bütünleştirici doğasına ve bunların bir tür "aşkın ve 

evrensel hakikate" dayanmalarına yönelik postmodern durumun artan şüpheciliğinin 

altını çizmektedir [ Lyotard, 1979]. Postmodernizm, her şeyin birbiriyle bağlantılı 

olduğunu kabul etmekte ve her şeyin bir anlam ifade ettiğini savunmaktadır. Bu 

https://en.wikipedia.org/wiki/The_Postmodern_Condition
https://en.wikipedia.org/wiki/Universality_(philosophy)
https://en.wikipedia.org/wiki/Postmodern_condition
https://en.wikipedia.org/wiki/Metanarrative#cite_note-6


 

32 

düşünce akımı, insanın varoluşu gibi alanlarda yeni bir bakış açısı sunmaktadır. Birkaç 

yıldır çağdaş moda, en avangart koleksiyonlardan bazılarına atıfta bulunmak için 

"post-insan" ya da “post-hüman” kavramlarını kullanmaktadır. Kavram insanı, 

modernizmin öznelci ve rasyonelci yaklaşımına bir tepki olarak, post-humanist bir 

bakış açısıyla ele almaktadır. Rick Owens, Gareth Pugh, Iris Van Herpen, Alessandro 

Mıchele, Hussein Chalayan, Rei Kawakubo ve diğer tasarımcıların beğenileri son 

yıllarda özellikle beşeri bilimler ve sosyal bilimlerde ortaya çıkan, " post-hüman" ve 

"hümanizm sonrası" kavramlarından biriyle eşleştirilmektedir [Fedorova; Evans, 

2018]. Kavram, adalet ve etik, dil ve türler arası iletişimi, sosyal sistemleri, beşeri 

bilimleri ve disiplinler arası entelektüel istekleri de ele almaktadır. Beşeri Bilimlerde 

ima edilen "insan" fikri; bilen özne için temel referans birimini neyin oluşturduğuna 

ilişkin örtük varsayımlar sunmaktadır. Tarihsel olarak insan, dil ile donatılmış rasyonel 

bir imge olarak tanımlanmaktadır. Bu, önce Protagoras tarafından "her şeyin ölçüsü" 

olarak formüle edilen, daha sonra İtalyan Rönesansında evrensel bir model olarak 

yenilenen ve Leonardo da Vinci'nin Vitruvius Adam’ında temsil edilen klasik "insan" 

idealinin hümanist çekirdeğidir (Şekil 2.4). 

 

 
 

Şekil 2.3: Leonardo da Vinci'nin Vitruvius Adamı  

 

Bu, bir dizi zihinsel, söylemsel ve ruhsal değerler olarak ikiye katlanan bir 

bedensel mükemmellik idealidir. Bu ikonik görüntü, insan yeteneklerinin biyolojik, 

söylemsel ve ahlaki genişlemesini teleolojik olarak düzenlenmiş, rasyonel ilerleme 

fikrinde birleştiren bir doktrin olarak Hümanizmin amblemini oluşturmaktadır. İnsan 



 

33 

aklının benzersiz, kendi kendini düzenleyen ve özünde ahlaki güçlerine olan inanç, bu 

yüksek hümanist inancın ayrılmaz bir parçasını oluşturmaktadır. Bu sadece bireyler 

için değil, aynı zamanda kültürleri için de standartlar belirlemektedir. Hümanist 

idealin hegemonik bir kültürel modele dönüşmesi, Hegel'in tarih felsefesi tarafından 

kutsallaştırılmaktadır. Bu kendi kendini yücelten vizyon, insan zihninin kalitesini 

herhangi bir uygun nesneye ödünç verebilecek evrensel bir niteliği olduğunu 

varsaymaktadır. Üstelik bu paradigmatik öz-temsil, benlik ve ötekinin diyalektiğini 

ima etmekte ve sırasıyla evrensel Hümanizmin motoru ve kültürel mantığı olarak 

kimlik ve ötekiliğin ikili mantığını ortaya koymaktadır. Bu evrenselci duruşun ve onun 

ikili mantığının merkezinde, aşağılama olarak "farklılık" kavramı yer almaktadır. Bu 

hümanist özne, farklılıkları hiyerarşik bir azalan değer ölçeğinde organize ederek, 

kendini temsiline dâhil ettiği şeylerle olduğu kadar dışladıklarıyla da tanımlamaktadır. 

Farklılık, aşağılık anlamına geldiği ölçüde, "ötekiler" olarak damgalanan insanlar için 

hem özcü hem de ölümcül çağrışımlar kazanmaktadır.  

Son otuz yılda, yeni eleştirel epistemolojiler, anti-hümanist bir duruş 

sergilemekte ve alternatif "insan" tanımları sunmaktadırlar. David Chandler'a [2004] 

göre, karşı-söylemlerin çoğalması, post-hümanist çıkmazın bir belirtisi olan bir 

"eleştirel disiplin" koşulu yaratmaktadır. Michel Foucault, The Order of Things'de 

[2001] çığır açan Hümanizm eleştirisini yayınladığı sırada, "insan" fikrinin eğer varsa, 

ne olduğu sorusu zamanın radikal söylemlerinde dolaşmaktaydı. Foucault [2001] 

tarafından ilan edilen "insanın ölümü", ikili karşıtlıkların ötesine geçen ve siyasi 

yelpazenin farklı kutuplarını kesen bir epistemolojik ve ahlaki krizi 

resmileştirmektedir. Hem mükemmelliğin hem de mükemmelliğin standardı olarak 

Vitruvius'un insan ideali, kelimenin tam anlamıyla kaidesinden aşağı çekilmekte ve 

yapı-sökümüne uğratılmaktadır. Artık bir doğa yasası statüsüne ulaşmış evrensel bir 

ideali dile getiren mükemmel oranların kanunu olmaktan çok uzak olan bu insanın, 

aslında tarihsel bir yapı olduğu, değerlere ve konumlara bağlı olduğu ortaya 

çıkmaktadır. Bugün insanın ne veya kim olduğu ancak insan sonrası ve insan dışı 

boyutların dâhil edilmesiyle anlaşılabilmektedir. Başka bir deyişle, insan olmanın ne 

anlama geldiği sorusu, insan olmayan ve/veya insan sonrası olmanın ne anlama geldiği 

sorusuyla ayrılmaz bir şekilde bağlantılıdır. Braidotti'ye [2016] göre, "geleceğin 

distopik vizyonuna" indirgenemez olan "insan sonrası", şimdinin tanımlayıcı bir 

özelliğidir. Kesin olmak gerekirse hem durumumuzun tarihsel bir belirtecini hem de 



 

34 

teorik bir figürasyonunu oluşturmaktadır. O halde ortaya çıkan soru, “insanın” ona 

bağlı değilse de onunla ilgili her türlü varoluş biçimi dâhil nasıl tanımlanabileceğidir. 

Teknobilimsel ilerleme, hem antroposentrik epistemolojiyi hem de insanı kendi 

kendini inşa eden ve kendi kendine yeterli bir varlık olarak gören 

antroposentrik/hümanist ontolojiyi sorgulamaktadır. Antroposentrik; insanı merkeze 

alan, insanın düşünce ve duygularını göz önünde bulunduran bir yaklaşımı 

benimsemektedir. Olayları ahlaki değerler açısından irdeleyerek insanın mutlu olmaya 

yönelik çabalarını gerçekleştirmesine yardımcı olmayı içeren bir kavramdır [Goralnik; 

Nelson, 2012].  

Protagoras’ın en ünlü öğretisi “İnsan her şeyin ölçüsüdür” sözü, antroposentrik 

düşüncenin en net haliyle ifade ediliş şekli olmaktadır. Protagoras’ın öğretisi şöyle 

özetlenebilmektedir; insan; varolanların varolduklarının da, varolmayanların 

varolmadıklarının da ölçüsüdür [Platon, 1999]. Bu bağlamda antroposentrik 

düşüncelerin, paylaştıkları belli temeller bulunmaktadır. En başta bu düşüncelerin 

bireyi merkeze almalarına ilave olarak, temellendirmelerinin herkese ve her şeye 

genellenebilir olması dolayısı ile evrensel; bireyi her şeyin üzerinde görmeleri 

itibariyle hiyerarşiktirler [McDonald, 2014, 17].  

Darwinizm, gerçeklik ile temsil arasındaki hümanist ayrımı yeniden kurgulasa 

da: insanı uyarlanabilir bir yansımanın sonucu olarak tanımlayarak, felsefi insan 

merkezciliğin bel kemiği olan Kartezyen sonrası düşüncenin idealist karakterini ortaya 

koymaktadır. Diyalojik bir varlık olarak, ancak ve ancak o, bencil bir karakter olarak 

değil de bencillik ile birlikte kabul edilirse, yani özgünlüğünü öznellik, çeşitlilik ve 

benzersizlik açısından ifade etmekte özgürdür. 

 

“Eserin analizi, en bariz özelliğiyle başlamalıdır; bu, herhangi bir bireyin zihinsel 

imgesinden bağımsız olarak fiziksel olarak somut bir form olarak ortaya çıkmasıdır. 

Bu faktör, kültürel inşadaki gücünü ve önemini anlamanın anahtarı olabilir. Eserin bu 

fizikselliğinin önemi, yalnızca zihinsel ve fiziksel dünyalar arasında değil, aynı 

zamanda oldukça beklenmedik bir şekilde bilinç ve bilinçdışı arasında da bir köprü 

görevi görme yeteneğinden kaynaklanmaktadır [Miller, 1987].”  

 

Post-hüman terimi, diğer “post” hareketler ile birlikte 20. Yüzyılın sonlarında 

beşeri ve sosyal bilimlerde çeşitli anlamlar kazanmaktadır. Latince “post” ön eki, insan 

sonrasının insandan sonra geldiğini öne sürmektedir. Ancak bu doğrusal çerçeve post-

hümanizm için geçerli olmamaktadır. Posthümanizm terimi, insan olmanın ne anlama 

geldiğine dair, geleneksel insan kavramlarını aşan veya onları ortadan kaldırmaya 



 

35 

yaklaşan kavramları ifade etmektedir. Bu kadar teorik bir büyüklüğe sahip olan çoğu 

yüklü kavramda olduğu gibi, posthümanizm birbirini tamamlayan çeşitli yönler 

içermektedir. Kavram olarak, "hümanizmin ötesinde" anlamına gelmektedir ve insan 

olmayanla birleşmeyi vurgulamaktadır. Posthüman teorisi, materyaller, kodlar, 

algoritmalar gibi insan dışı unsurlara yapılan vurguyu, bunlar arasındaki çapraz 

bağlantıları niteliksel dikkatle birleştirmektedir. Böyle bir yaklaşım, türler, kültürler, 

kategoriler ve kavramlar arasındaki karşılıklı bağlantıları vurgulayarak insanlarla 

insan olmayanlar arasındaki ikili karşıtlıkları ortadan kaldırmaktadır. En genel 

anlamıyla, insanın inşasının altında yatan hümanist varsayımlara meydan okumaya 

yönelik sistematik bir girişimi ifade etmektedir. Post-hüman terimi, insan olmanın ne 

anlama geldiğini sorgulamaktadır. Post- hüman temelde melez bir figürdür; insanın ne 

olduğunu, daha doğrusu “insandan önce veya insandan sonra” ne olduğunu 

düşünmekle ilgilidir [Clarke ve Rossini, 2017]. Cary Wolfe, post- hüman teriminin 

hem biyolojik hem de teknolojik bir dünyada yaşayan insana ait olduğunu vurgularken, 

posthümanizm, insanın teknolojik gelişmeler tarafından merkezsizleştirildiği tarihsel 

zamana atıfta bulunmaktadır [2009]. Post- hüman teriminin kökenleri tam olarak açık 

değildir ancak genellikle Ihab Hassan'ın 1977 yılında yayımlanan bir eseri, 

posthümanist bir kültürün başlangıç noktası olarak kabul edilmektedir. Her ne kadar 

Darwinizm, gerçeklik ile temsil arasındaki hümanist ayrımı yeniden kurgulasa da; 

insanı uyarlanabilir bir yansımanın sonucu olarak tanımlayarak, felsefi 

insanmerkezciliğin bel kemiği olan kartezyen sonrası düşüncenin idealist karakterini 

ortaya koymaktadır.  

  



 

36 

Tablo 2.2: Post-Hüman enstalasyon ilişkisi. 

 

 
 

Tablo 2.2’de, post-hüman ve enstalasyon arasındaki bağlantılar açıklanmaktadır. 

Post-hüman ve enstalasyon arasındaki ilişki ve ortaklık tez kapsamında teknoloji, 

beden, yaratılış, yabancılaşma ve izleyici etkileşimi kavramları kapsamında 

incelenmiştir. Enstalasyonu mekanla ve varlık arsındaki bir kavram olarak ele 

alındığında enstalasyon mekanının ve post hümanistiliğin değişken doğası ve 

içerdikleri ortak kavramlar önemlidir. Enstlasyondan gelen dinamik ve değişken 

deneyim hali post-hümannın bağlantılarına ve kavramlarına karşılık gelebilmekte, 

vurgu yapabilmekte ve karşıtlıkları ortadan kaldırabilmektedir. İki alan da teknolojiyi 

kullanmakta ve bedenin sınırlarını sorgulamaktadır. İnsanlığı ve yaratılışı yeniden 

düşünmektedir. Her ikisi de yabancılaşma kavramını işler ve izleyiciyi farklılaştırma 

deneyimleri sunmaktadır. Ayrıca, her iki alan da izleyicilerin etkileşim kurabileceği 

yapıtlar yaratır ve böylece izleyicilerin pasif bir seyirci olmaktan çıkıp aktif bir 

katılımcı haline gelmelerini sağlamaktadır. Bu nedenle, post-hüman ve enstalasyon 

arasında güçlü bir bağlantı bulunmaktadır. Kavram, özellikle teknoloji ve çevre ile 

ilgili olarak, insanlarla insan olmayanlar arasındaki ilişkiyi yeniden düşünmeyi 

önermektedir. Hibritlik, teknolojik ve malzeme arasındaki karşılıklı bağlantılar 

nedeniyle post- hüman figürünün anahtarıdır. Dijital ve fiziksel arasında bir süreklilik 

yaratan Iris van Herpen tasarımlarında, bedeni post- hüman figürleri olarak 

sunmaktadır. İnsan olmayanlarla ittifaklar kurarak insan bedenlerini doğallıktan 

arındırmakta ve teknolojiyi yeni bir koruyucu çerçeve olarak sunmaktadır. İnsanın 

hem organik hem de teknolojik olarak daha geniş maddi dünyayla her zaman zaten 

bağlantılı olduğunu göstermeyi amaçlamaktadır. Birlikte inşa ettikleri insan sonrası 

süreklilikte onları birbirinden ayırmak imkânsızdır. Böylece, hayvanlar, ağaçlar veya 



 

37 

bitkiler, duman demetleri, mıknatıslar, ses dalgaları ile birleşen insan bedeninin hibrit 

formlarını yaratmaktadır. Tüm bu farklı alanlar, derinden iç içe geçmiş ve ayrı ayrı 

izole edilmiş olarak görülebilmektedir. Her halükarda, etnografik araştırma, görsel 

analiz ve insan sonrası teorinin birleşimi tasarımların anlaşılmasını ve aynı zamanda 

günümüz moda araştırmaları için yeni teknolojilerin önemli rolünü göstermektedir. 

Iris van Herpen, moda tasarımında üç boyutlu baskının öncülerinden biri olarak kabul 

edilmektedir [Sharpe, 2014]. Kendine benzer ve yinelenen dijital olarak oluşturulan 

taklit edilemez kıvrımlar ve döngüler tasarımlarının temelini oluşturmaktadır. Sanatı, 

modayı ve teknolojiyi değiştiren Van Herpen, bilim adamları ve sanatçılar (mimar; 

Daniel Widrig, Philip Beesley ve Benthem Crouwel, sanatçı Kim Keever, koreograf 

Nanine Linning ve ses tasarımcısı Salvador Breed) ile işbirlikleri geliştirmektedir. En 

önemlisi, koleksiyonların başlıkları biyolojik ve teknolojik, insan ve insan dışı, 

organik ve inorganik gibi ikiliğin üstesinden gelme eğilimine işaret etmektedir. 

Başlıklar, bu karşıtlıkları dualistik veya antagonistik olarak sunmaktan ziyade, iç içe 

geçme ve karşılıklı bağlantılar önermektedir; “Syntopia”, “Aeriform” veya 

“Biopiracy”. Ayrıca “Wilderness Embodied”, “Hybrid Holism” veya “Radiation 

Invasion” gibi paradoks, belirsizlik veya oksimoronik bir ifadeyi belirten başlıklar da 

oluşturmaktadır. Bu tür neolojizmler, Iris van Herpen'in belirgin çelişkiler ve göze 

çarpan uyumsuzluklarla çalışan tanımlayıcı özelliklerinden birine atıfta 

bulunmaktadır. Bu, insan bedenlerinin ayrılmaz bir şekilde insan olmayan lifler, 

kumaşlar, giysiler ve teknolojilerle iç içe olduğu dinamik bir yaşam nosyonunu 

varsayan posthümanizmin bir özelliğine referans vermektedir. Braidotti ve Hlavajova 

[2018] Posthuman Sözlüğü'nde "yeni kelimeler icat etme veya yeni kavramlar üretme" 

eyleminin "hızla değişen bir dünyada gerçek yaşam koşullarımızın yeterli temsillerini 

üretmek için" deneysel bir yaklaşımı ortaya koyduğunu ifade etmektedir. Öte yandan, 

hareketin cisme dönüştürülmesinin hem hayvanın hareketiyle hem de cismin 

hareketiyle uyum sağlamada başarılı olan indekssel bir tona sahip olduğu 

söylenebilmektedir. Yeni kelimeler icat etme veya yeni kavramlar üretme eylemi, 

gerçek yaşam koşullarının yeterli temsillerini üretmek için deneysel bir yaklaşım 

olarak tanımlanmaktadır. Bu bağlamda, yeni kelimeler veya kavramlar icat etmek, 

belirli bir estetik veya kültürel değere sahip olmayan, daha önce var olmayan ifadeleri 

ve temsilleri ortaya çıkarabilmektedir. Aynı zamanda hareketin referans noktaları da 

nesne dili aracılığıyla algılanabilmekte ve vurgulanabilmektedir. Bu durum, hareketin 

kitsch olarak nitelendirilebilecek bir özellik gösterdiğini ima etmektedir. Kitsch, 



 

38 

genellikle görsel veya sembolik bir ifade biçimi olarak düşünülmektedir. Bu açıdan, 

hareketin indekssel tonu ve nesne diliyle ilişkisi, kitsch ile benzerlik veya farklılık 

oluşturabilecek unsurlar olarak düşünülebilmektedir. kitsch ile "yeni kelimeler/icatlar" 

veya hareketin dönüştürülmesi arasında bazı karşıtlıklar veya paralellikler 

düşünülebilmektedir. Bu, farklı ifade biçimlerinin kültürel değerlere, estetiğe ve 

algılamaya farklı şekillerde hitap edebileceğini göstermektedir. En önemli özelliği, 

gündelik hayatın tekdüzeliği içinde, lunapark işlevine benzer; canlıların mekanik birer 

kopyası olan temsil mekânı üretmesidir. Bu bir paradoks mudur? O da başka bir soru 

olabilir ama “form-fonksiyon” ikiliği burada biçimsel olarak başka bir anlam kazanır, 

yani; çalışmadıkları zaman işlevlerini ifşa etmezler. 

Post hümanizm, insan ve diğer pek çok insan -insan olmayan- arasındaki gibi 

ikili düşünceye meydan okuyan bir doğa-kültür sürekliliğini kabul etmektedir. 

Geleneksel olarak, insan olmayan doğaya veya organik olana aittir: bitkilere, 

hayvanlara veya canavarlara ve ayrıca mikroplara, virüslere veya örümceklere. Bugün, 

insan olmayan, robotik, yapay zekâ veya sentetik poliamidlerin teknolojik veya 

inorganik dünyasını eşit olarak ifade etmektedir. Moda söz konusu olduğunda, 

koleksiyon, doğal liflerden, yün ve pamuk gibi kumaşlardan veya polimer lifler, güneş 

pilleri veya 3D baskılı mylar gibi teknolojik malzemelerden yapılabilmektedir. 

Böylece, teknoloji ve yeni malzemeler tarafından organik olarak katedilen -bir 

paradoks olarak ifade etmek gerekirse- insan sonrası bir bedeni giydirmeye yardımcı 

olmaktadır. Farklı bir şekilde ifade etmek gerekirse; elbiseler gerçekten doğal değil ve 

doğal olarak teknolojiktir. İnsan sonrası düşünce, doğa ve kültür gibi iki terimin her 

zaman ve zaten karşılıklı olarak dâhil olduğunu ve dağınık bir şekilde iç içe olduğunu 

savunarak bunu daha da ileri götürmektedir. Başka bir deyişle, doğa-kültür mutlak bir 

karşıtlıktan ziyade bir sürekliliktir; bu, insanın-insan olmayanın da karşılıklı olarak 

kurucu bir süreklilik üzerinde konumlanabileceği anlamına gelmektedir.  

Moda bağlamında post- hüman, her türden insan olmayanla ittifaklar kurarak 

insan öznelliğini dönüştüren bir karşılıklı bağlantı ve karşılıklı bindirme figürüdür. Iris 

van Herpen, sanat, moda ve teknolojiyi birleştirerek, her türlü dualist ikilikten 

uzaklaşarak, insan sonrası bir aradalık tarzı üretmektedir. Zanaatkârlık ile teknoloji, 

organik ile inorganik ve maddesellik ile maddi olmayanlık arasında karşılaşmalar 

yaratmaktadır. Tasarımının bu özel yönü, bir oluş, yani değişim ve dönüşüm sürecinin 

potansiyelini göstermektedir. Filozof Gilles Deleuze [1992] için kıvrım, iç ve dış, 

derinlik ve yüzey, varlık ve görünme arasında bir arayüz işlevi görür ve bu sıfatla ikili 



 

39 

karşıtlıkları yok eder [Smelik, 2020]. Deleuze'ün kıvrımın öznelliği bir oluş süreci 

olarak düşünmenin bir yolu olduğu fikri, sabit bir varlık durumundan ziyade dinamik 

bir süreç olarak oluş kavramının eşit derecede alakalı olduğu insan sonrası bir 

bağlamda dolaşımdadır [Braidotti, 2013]. Buradaki nokta, Iris van Herpen'in 

tasarımlarından etkilenme deneyimimin, onun insan sonrası estetiğinin gerektirdiği 

oluş duygusuyla yakından bağlantılı olmasıdır. Duygulanım ve oluş arasındaki bu 

ilişki, canlı olan her şeyin bir "oluş potansiyeli" olarak duygulanımın üretici gücü 

tarafından yönlendirilen sürekli bir akış içinde olduğu post- hüman fikriyle açıkça 

ortaya konmaktadır.  

  



 

40 

3. ENSTALASYON, MEKÂN ve MODA 

KAVRAMLARININ MİMARLIK ÜZERİNDEN 

OKUNMASI: KİTSCH 

 

Moda, on dördüncü yüzyıldan itibaren kolektif bir davranış olgusu olmuştur. 

Kültürel ve ekonomik yaşamın karmaşık bir kategorisidir. Belirli bir dönemdeki farklı 

olma, süslenme, en çok talep edileni kullanma arzusu üzerine ortaya çıkan dönemsel 

tarz ve tavırların tümüne denilmektedir. İşleyişi, tarihsel örnekler veya çağdaş 

etkilerden haberdar olan bir tasarımcı taslağının rafine bir güzellik nesnesine 

dönüştürüldüğü bir olaylar zincirinin değerlendirilmesini içermektedir. Bir sanat 

formunun, bir sosyal sürecin ve bir endüstriyel ürünün özelliklerini göstermektedir. 

Mimari, renk, teknoloji, giysi, ayakkabı ve aksesuar gibi yaşam alanlarında kullanılan 

tüm ürünleri kapsamaktadır. Aynı zamanda seçimi estetik ve sosyolojik bağlamlarla 

ilgili olan bir özne tarafından vücudun ritüel olarak süslenmesi olarak 

tanımlanabilmektedir. Geçmişin, tarihi bir kökten koparma, doğal kökene hızlanmış 

bir uzaklaşma olarak yaşayan korkmuş bilinçte de doğa biçimini alabileceğini 

ekleyebilmektedir. Böylece, on sekizinci yüzyılın ikinci yarısı, sanayi devrimine 

antikiteye (Eski Yunan ve Roma sanatına) dönüş ve doğaya dönüşle tepki vermektedir. 

Çok sayıda sanatçının işbirliği, kültürel üretime daha aşağıdan yukarıya ve açık 

kaynaklı bir yaklaşımın potansiyellerine bir yansımayı ve benzetmeyi teşvik 

etmektedir.  

 

Tablo 3.1: Kitsch, enstalasyon ve moda arasındaki ilişki. 

 

 
 



 

41 

Tablo 3.1’deki tabloda, kitsch, enstalasyon ve moda arasındaki ortak noktalar 

açıklanmaktadır. Bu üç alan, yaratıcı özgürlük sağlayan alanlar olarak benzerlik 

göstermektedirler. Ayrıca, gösterişli tasarımlar ve abartılı süslemeler kullanıldığı için 

dikkat çekici ve çarpıcı olabilirler. Popüler kültürün referans alındığı, ironinin 

kullanıldığı ve estetik değerin önemli olduğu alanlar olarak da ortak özellikleri 

bulunmaktadır. Ancak, moda ve enstalasyon belirli bir işlev için tasarlanırken, kitsch 

genellikle sadece görsel bir etki için tasarlanmakta ve estetik kalite açısından diğer 

alanlara kıyasla daha düşük bir değere sahip olabilmektedir.Tablo 3.2’de kitsch ve 

enstalasyon kavramlarının aynı bağlamdaki ifadelerine yer verilmektedir. 

 

Tablo 3.2: Kitsch ile enstalasyon arasındaki ilişki 

 

     
 

“…Hareketlerimiz ve bedenlerimiz çevreyle durmaksızın etkileşim içerisindedir; evren 

ve kendilik birbirine kesintisiz bilgi sağlar ve birbirini tanımlar. Bedene ilişkin algı ile 

evrene ilişkin imge tek bir sürekliliğe dönüşür; mekândaki yerinden ayrı bir beden 

yoktur, algılayan kendiliğin bilinçdışı imgesiyle bağlantılı olmayan bir mekân yoktur.” 

[Pallasmaa, 2020].  

 

Gündelik hayat pratikleri; teknolojik cihazlarının yardımıyla, çok sık 

bulunduğunuz yerler, yaşam tarzlarınız, davranışlarınız ve düşünceleriniz sayesinde 

durmaksızın dönüştüğü için, modern reklam ve dekorasyonun en büyük temalarından 

biri için modaya ilham kaynağı olmaktadır. Çevremizde gördüğümüzde 

kaçamadığımız görüntüler aslında toplumsal olarak estetik beğenilerimizi başka bir 

deyişle tercihlerimizi yansıtmaktadır. Sosyokültürel yapının sahip olduğu estetik 

yargılar bir taraftan sanatçı ve ürününe etki ederken bir diğer taraftan da alıcının beğeni 



 

42 

koşullarını oluşturmaktadır. Bu tanımlamadan yola çıkarak tüketiminin post-

modernitenin bir ayağı olduğu fikriyle kitsch kitlesel tüketim üzerinde doğrudan etkisi 

olan tasarım, endüstriyel üretimin önemli bir ayağı olarak kabul görmektedir. Bir tür 

hedonizm, hatta nostalji ve ait olma ihtiyacı olarak duygusal güvenliğin bir yolu haline 

gelmektedir [Călinescu,1987] 

 

3.1 . Kitsch Kavramı 

 

Kitsch genellikle muğlaklıkla çevrilidir ve her zaman tam olarak farkında olunan 

bir durum değildir, ancak bir ürün kitsch olarak etiketlendiğinde olumsuz yönlerle 

ilişkilendirileceği genel olarak geçerli bir gerçek olarak kabul görmektedir. Kesin bir 

tanım belirtmek oldukça karmaşık olmakla birlikte kitsch genellikle kötü zevk 

[Stewart, 2015], bir tür aşağılama [Emmer, 1998] ve kabul edilen sembollere 

saygısızlık [Ward,1991], bağlamdan çıkarılabilecek semboller ile 

ilişkilendirilmektedir. Her ne kadar bir yenilik konsepti olmasa da, kitsch çokça 

tartışılan bir konu ve karmaşık bir fenomendir [Kjellman-Chapin, 2013].  

Oxford Mimarlık Sözlüğünde [Steven, Wilson,2021], 1860'larda ve 1870'lerde 

Münih'teki sanat çevrelerinde kullanılmaya başlanıldığı öngörülmektedir. Almanca 

kökenli olduğu varsayılan kavramın ilk etimolojik tanımı ise ucuz sanatı belirtmek 

için; alaycı bir şekilde duygusal, kalitesiz, bayağı ve zevksiz olan her şey olarak 

tanımlanmaktadır[Stewart, 2015]. Oxford Estetik Sözlüğünde [Kelly,1998] ise; kitsch 

bir başka etimolojik hipoteze göre, Alman sözlüklerinden alınan bilgi ile İngilizceden 

türetilmiş eskiz anlamına gelen bir kelime olduğu söylenmektedir.  Aynı zamanda 

kavram Fransızcaya “göz alıcı sanat” anlamına gelen acotille art tape-à-l'oeil şeklinde 

çevrilmiştir. Son olarak ise, Türk Dil Kurumu’na ait Güzel Sanatlar Sözlüğünde ise 

kitsch kavramı için, “özenti ürün” tanımı verilmektedir.  

"Kitsch", sanatsal veya estetik değeri olmayan, genellikle abartılı veya aşırı süslü 

olarak tasarlanmış nesnelere, sanat eserlerine veya tasarımlara verilen bir isimdir. 

Kitsch, genellikle aşırı duygusallık veya nostalji teması, parlak renkler, parıltılı 

malzemeler ve abartılı süslemeler gibi özellikleriyle tanınmaktadır. Kitsch, sıklıkla 

kitlesel olarak üretilen nesneler ve popüler kültürle ilişkilendirilir ve geniş bir izleyici 

kitlesine hitap eder. Kitsch, popüler bir sanat formu olarak kabul edilebilirken, 

eleştirmenler tarafından sıklıkla içeriksiz veya orijinallikten yoksun olarak 



 

43 

değerlendirilmektedir. Kitsch genellikle alt sınıflarla ilişkilendirilmektedir. Bunun 

sebebi sıklıkla kitlesel olarak üretilen nesnelerin birer taklitini ürettiği düşüncesidir. 

Aynı zamanda kitlelerin ekonomik - sosyal bağlamın normalde erişim 

sağlayamayacağı kutsanmış sembolizm nesnelerine erişme ihtiyacı olarak kabul 

edilmektedir. Algılanan değer, yalnızca kitsch ile ilişkilendirmeyle değil, tam tersi bir 

etkisi olan müşterilerin bir ürünü nasıl algıladığıyla da yansıtılabilmektedir 

[Vantamay, 2008]. Çoğu zaman kitsch, hediyelik eşya olarak turist tüketimine yönelik 

sözde sanat veya zanaat ürünlerinde vurgulanmaktadır. Bu ürünler, daha düşük kaliteli 

ve basit olduğundan dolayı fazla talep edilmekte bu sebeple seri üretim de sıkça yer 

verilmeye başlanılmaktadır. Bu noktadan sonra, kavram sonunda endüstriyel olarak 

üretilen tüketim mallarında bile kullanılmaktadır. Ürünün algılanan değerinin temel 

bileşeni fiyatıyla temsil edilmektedir, ancak bu çalışmanın amacı, ürünle, 

özellikleriyle ve birbirleriyle nasıl ilişkilendikleri açısından doğrudan ilişkili olan 

içsel, duyusal bileşenleri keşfetmektir. Kaliteyle genel olarak ilişkilendirilen 

bileşenleri ve algılanan kaliteyi dikkate alarak, tasarım değerlendirme boyutları Tablo 

3.3'te ilişkilendirilmiştir. Bu nedenle, analizin amacı, iki kategoriyle ilişkili olan ve 

tasarımını etkileyebilecek unsurları belirlemektir. Bu unsurların doğrudan birbirleriyle 

bağlantılı olmadığı, daha da önemlisi birbirlerine karşıt kavramlarla tanımlanmış 

oldukları vurgulanmaktadır.  

 

Tablo 3.3: Tasarım değerlendirme boyutları açısından kitsch ve kalite 

arasındaki ilişki. 

 

 
 



 

44 

Zevksizliği ifade etmek için kullanılan kavram, bugün ilk etapta onu tüketen, 

izleyen, dinleyen, okuyan, seyreden kişilerde bir estetik etki yaratan fakat bir sanat 

kapsamında değerlendirmesi mümkün olmayan nesneleri ifade etmek için 

kullanılmaktadır. Öyle ki, bir nesne kitsch olarak etiketlendiğinde olumsuz yönlerle 

ilişkilendirileceği genel olarak kabul gören bir gerçekliktir. Fakat bu kadar dönemsiz 

bir kavram için kesin bir tanım belirtmek oldukça karmaşık olabilir, ancak kitsch 

genellikle kötü zevkle, kabul edilen sembollerin, bağlamdan çıkarılabilen ve tamamen 

farklı bir varış noktası tarafından tanımlanan toplu ürünlerde grafik olarak yeniden 

üretilebilen sembollerin aşağılanması ve kutsallığına saygısızlıkla 

ilişkilendirilmektedir. Bu kadar olumsuz tanımlamalar ile çevrili olmasına rağmen 

kitsch: 

 

 Eğer gerçekten değersizi ve kötüyü niteleyen bir üretimse, neden bireylere 

çekici gelmekte ve talep edilmektedir? 

 

Tablo 3.4: Kitsch değerlendirme kriterleri. 

 

 
 

Kitsch genellikle aşırı duygusal yükleme, düşük estetik kalite, abartılı 

süslemeler, popüler kültür teması, tek boyutlu veya yüzeysel anlam, yapaylık ve 

orijinallik eksikliği ile karakterize edilmektedir. Tablo 3.4’teki tabloda, kitsch 

değerlendirme kriterleri açıklanmaktadır. Bu kriterler, bir nesnenin veya eserin kitsch 

olarak değerlendirilip değerlendirilemeyeceğini belirlemek için kullanılabilmektedir. 

Kitsch, nesneler dünyasını insana yaklaştırmaktadır. Nesnelerin, seyircilerde 

uyandıracağı tepkiler üzerinde dikkatini toplar ve bunları onun varlık nedeni gibi 

görmektedir. Hem rüyalarda (hayallerde) hem de bazı sanatçıların söz ve imgelerinde, 

eski biçimlerin tüm özünü kendi içinde barındırmaktadır.  

 



 

45 

“Avangardın olduğu yerde genellikle bir artçı da buluruz. Avangardın girişiyle eş 

zamanlı olarak, endüstriyel Batı'da ikinci bir yeni kültürel olgu ortaya çıktı: 

Almanların harika Kitsch adını verdiği şey... Kitsch dolaylı deneyim ve sahte 

duyumlardır. Kitsch üsluba bağlı bir dönüşüm geçirse bile hep aynı kalır. Kitsch, 

müşterilerinden paraları dışında hiçbir şey talep etmiyormuş gibi davranır - 

zamanları bile” [Greenberg,1961]. 

 

Sanat eleştirmeni Clement Greenberg, Parisian Review dergisinde 1939 yılında 

yayımlanan "Avangard ve Kitsch" adlı makalesinde kitsch ve sanatı birbirine karşıt iki 

kavram olarak ele almaktadır.  

 

"Kitsch mekaniktir. Formüllere dayanmaktadır. Kitsch zamanımızda sahte olan bütün 

nesnelerin özüdür. Kitsch alıcılarından maddi şeyler dışında başka hiçbir şey talep 

etmemektedir. Bireylerin zamanları da buna dâhildir [Greenberg, 1939]"  

 

Greenberg’in bu makalesindeki değerlendirmesinden sonra kitschin, estetik 

anlamda modernizme karşıt kullanımı yaygınlaşmaya başlamaktadır. Kitsch, 

modernizmin neden olduğu değişim korkularına ve kronolojik zamanın kırılmasına 

karşı bir tepki olarak değerlendirilmektedir. Sonrasında kitsch, barok, gotik ve 

rokokonun çağdaş biçimi olarak değerlendirilmeye başlanılmaktadır.  

 

Kitsch’in çekiciliği, "imkânsız ya da uyumsuz olanı mantıksız bir şekilde kabul etmeye 

teşvik etmesindedir." [Brown, 1977].  

 

Kitsch estetiği genellikle nostaljik duygusallığı, güven veren aşinalığı ve popüler 

kültürü birleştiren kültürel mirası ticarileştirme ve teşvik etme girişimlerini karakterize 

etmektedir [Atkinson, 2007]. Kitsch estetiğinin damgasını vurduğu noktalarda, 

gündelik hayat pratikleri ve toplumsal bellek, devamlı olarak gündelik mekânların 

kimliğini inşa etmekte ve yeniden şekillendirmektedir [Atkinson 2007]. Pek çok 

olumsuz çağrışımla çevrili olmasına rağmen, kitsch sebat etmeye devam etmektedir. 

Buna karşılık masum bir neşe ve günlük sorumluluklardan bir mola olarak görüldüğü 

için çeşitli nedenlerle çekiciliği haklı çıkmaktadır. Kitsch'in sahteliği ne kadar çok 

inandırılırsa, gizlediği görünen gerçek o kadar fazla sürdürülür ve bir anlamda gelenek 

veya köken gibi türsel isimler altında fazla değer verilmektedir. Gündelik hayat 

pratiklerinde, inkâr edilmesi mümkün olmayan ve kendi olağan akışında kurgulanan 

mekânsal etkileşim, çevre ve insan ilişkilerini düşünülenden çok daha fazla 

etkilemektedir. Kentsel mekânın barındırdığı katmanlı ve karışık bilgiye ulaşmayı 

sağlayan mekânsal arayüzler, enstalasyonlar ise deneysel niteliğe sahip enstalatif 



 

46 

gündelik kent mekânlarıdır. Kitsch nesnelerinin alanının direniş ve kendini ifade etme 

potansiyeline sahip olduğunu ima ederek, kitsch nesnesinin “kendiliğinden” bir 

kültürel üretim olarak kültür endüstrisi sisteminden bir çıkış yolu olup olmadığı 

sorulabilmektedir. Yoksa bu, sistemin değiştirilebileceği yanılsamasını yaratan 

dinamiklerden biri midir? Kültür endüstrisinin veya piyasa ekonomisinin farklılık 

yaratmaya ve satmaya dayalı herhangi bir mekanizmasının bunu yapmakta tam olarak 

başarılı olmadığını iddia etmek yerinde olur gibi çeşitli başkalarını da beraberinde 

getirmektedir. İnsanlar eskisinden daha standart hale gelmiş olabilir, ancak istendiği 

kadar da olmayabilirler. Benzer şekilde, kültürel üretimi ve tüketimi aynı sistemin 

hizmetkârına kolayca indirgemek daha da zorlaşıyor. Ruhu olmayan sözde ürünün 

normlarını “kıran” nesneler vardır. Böylece kitsch nesneler ve mekanlar ve Lukas'ın 

[1997] "göze çarpmayan tüketim" olarak tanımladığı nesne türleri, "şeylere karşı 

sevgisiz bir umursamazlık" yaşayan metropol kent sakinleri için giderek daha çekici 

hale gelmektedir” [Adorno 1998]. Kitsch, "temel eşyaları aşma ve daha yüzeysel 

olanlarda dinlenme, birikim ve kamuflaj yoluyla hayali bir manzara yaratma ve hayatın 

sürekli hareketini geçirgen bir fantezi kılığına girerek kristalize etme yeteneği" olarak 

kabul edilmektedir [Olalquiaga, 1993]. Aynı zamanda sıklıkla “kitle kültürü” 

kavramıyla özdeşleştirilmektedir [Timur,2004]. Jean Baudrillard (1998) kitsch 

kavramını bir nesne türünden çok kültüre ilişkin bir kategori olarak gerçek dışı olanla, 

taklit ve simülasyon ile özdeşleştirmektedir. Bu noktadaki gerçek dışı olan daha 

ziyade, Baudrillard tarafından yeniden tanımlanan, yüksek gerçek-gerçeküstü 

“hyperreal”(Jacques Lacan'dan ödünç alınan bir terim)  kavramına referans 

vermektedir. Gerçeküstü aslında gerçek olmayan değil, olduğu gerçeklikten daha fazla 

gerçek olanı nitelendirmektedir. Baudrillard’a [1981] göre tasarlanmış ve üretilmiş 

nesne aslında özünde “gerçek” diye ifade edilen bir mimesise referans etmektedir. Bu 

tanımlamadan yola çıkarak, kitsch doğanın benliğinin sunulduğu, temsilinin 

bulunduğu yerlerde de varlık gösterebilmektedir. Kitsch bu noktada taklit ettiği gerçek 

doğanın gerçek üstü hali olmaktadır. Sıradan basit nesnelerin, sürekli ve her gün 

kullandığımız araç-gereçlerin, standart üretilen ürünlerin, taklit ve bayağı olan sözde 

sanat eserinin, anlamları; kendi öz bağlamlarından farklı bağlamlar içerisinde ya da 

küçük değişiklikler yapılarak kullanıldıklarında ve yorumlandıklarında, özlerinde 

bulunan dönüşebilen, devingen, canlı yaşamın anlam kazandığı ve ortaya çıktığı 

görülmektedir. Tasarımcılar, sentezlenmiş ya da bütünleşik olmasına bakmadan tüm 

farklı kodları aynı nesne üzerinde üst üste kullanmakta ve uygulamakta cömert 

https://en.wikipedia.org/wiki/Representation_(arts)


 

47 

davranmaktadırlar. Yani kitsch; anlam, çağrışım ve artı değerlerle oynamak için özgür 

bir arenadır. Küreselleşen ve hızı sürekli artan dünyanın bu yeni mekânsal 

oluşumlarını, süpermodernite çağına özgü mekân tipolojilerini Fransız Antropolog 

Augé [1995], “Yok Mekân” olarak adlandırmaktadır. Yok-mekânlar yirmibirinci 

yüzyılda insanlarda gelişen dünya algısını pekiştiren mekânlardır ve temsil ettikleri 

anlamlar, tüketim ve eğlence yapılarını içeren, çağın bilindik tanımlamaları ile tarif 

edilmekte; aidiyetsizlik, yersizleşme, tüketim, haz, tatmin, geçicilik, kimliksizlik gibi 

tanımlamalar bu mekânlara hâkim kılınmaktadır. Auge'nin "yer olmayanlar" olarak 

adlandırdığı, süpermodernite ve onun çağdaş uzamsal üretim pratikleri tarafından 

yaratılan kendine özgü uzamlar dizisiyle ilgilidir. Yok-yerler, aktörlerin anonim 

bireyler olarak içinden geçtiği, ancak herhangi bir mahrem anlamda ilişki/özdeşlik 

kurmadığı geçici yerleri ifade etmektedir. Havaalanı terminalleri, marketler, sinema 

salonları ve alışveriş merkezleri bu tanıma karşılık gelen örneklerdir. Bedenin 

kalıntıları, hareketleri bu mekânlarda birikmemektedir. Bir yer ilişkisel, tarihsel ve 

kimlikle ilgili olarak tanımlanabiliyorsa, o zaman ilişkisel, tarihsel ve kimlikle ilgili 

olarak tanımlanamayan bir mekân, yok-yer olmaktadır [Auge,1995].  Kitsch, 

genellikle işlevsellikten yoksun veya işlevleri belirgin bir oyun karakteriyle 

gölgelenen ürünlerle ilişkilendirilmektedir. Tasarımcının tasarımını sunmak için 

kullandığı sahne tasarımları, mekân tercihleri, bağlamdan çıkarılabilen semboller de 

ürünün sergilendiği arkasında çok fazla duygu ve düşüncenin barındığı birer oyuna 

referans verebilmektedir. Kitsch ürünlerin sunduğu oyun fikri, duygu-durum odaklı 

tasarımın birer parçası olarak analiz edilebilmektedir. Kitsch ürünlerin önerdiği 

atmosfer bir kırılma yaratmaktadır. Paradoksal olarak kırılma aynı zamanda rutinin 

sağlanmasına yardımcı olmaktadır. Ürünler aracılığıyla gösterilen yüksek teatrallik 

zaman döngüsünün devam etmesini sağlamaktadır. Bu döngü beğeni yargısının ortaya 

çıkışını sağlamaktadır. Kant [2001] beğeni yargısını, özneye ait ve mantıksal bir yargı 

olarak tanımlamaktadır. Beğeni yargısının bireyde temellendirildiğini ve bireydeki 

hoşlanma duygusuna “arzu yetisine” referans verdiğini belirtmektedir. Özetle beğeni 

yargısı hoşlanma ya da hoşlanmama, haz alma duygusu ile ilişkilidir. Ürünün algılanan 

değerinin temel bileşeni, fiyatı ile temsil edilmektedir ancak ürün, özellikleri ve 

kullanım şekli ile doğrudan ilişkili olan içsel bileşenleri keşfetmektir. Nitelikler olarak 

kabul edilirler ve iç içe geçmektedirler.  

  



 

48 

4. METODOLOJİ 

 

Örnek olay incelemesi (Case Study), belirli bir zaman ve mekânla sınırlı olan ve 

iyi tanımlanmış bir varlık, olay, durum ya da konunun çeşitli veri toplama 

yöntemlerinin birlikte kullanılmasıyla ayrıntılı bir şekilde araştırılmasıdır [Bogdan and 

Biklen, 1998; McMillan, 2004]. Bu yöntemde, bir sistemin doğal ortamında nasıl 

anlaşılabileceği üzerine odaklanılmaktadır [Jaeger, 1988]. Örnek olay incelemesi 

gerçek yaşamın dinamiklerini fark etmeye ve uygulamalı bilgileri belirli bir durumla 

ilişkilendirmeye olanak sağlamaktadır. Böylece eleştirel düşünme becerisi geliştirerek 

bir olaya farklı açılardan bakmayı kolaylaştırmaktadır. Örnek olay çalışmasında, bir 

durumla ilgili etkenler olan kişiler, olaylar, süreçler, fenomenler ve ortam bütünsel bir 

yaklaşımla seçilen bir vaka üzerinden derinlikli olarak incelenmektedir. Bu etkenlerin 

hem ilgili durumu nasıl şekillendirdikleri hem de bu durumdan nasıl etkilendikleri 

analiz edilmektedir [Kuzu, 2013]. Bu nedenle nitel bir araştırma modelidir. Nitel 

araştırmalarda, sosyal olgular bağlı bulundukları ortama ve o zamanın koşullarına göre 

biçimlenmektedir. Bu yüzden araştırma sonuçları da sadece bu ortam içinde anlam 

kazanmakta ve ifade bulmaktadır. Bu sebeple başka ortamda ve zamanda doğrudan 

genelleme yapmak güçtür. İncelenen olay kendi bağlamı içinde değerlendirilmeli ve 

elde edilen bulgular da bağlamdan soyutlanarak yorumlanmamalıdır. Öne sürülen 

hipotezlerin, örnek olay incelemesiyle elde edilen verilerle ve bunların kuramsal 

çerçeveye uygun olarak değerlendirilmesiyle elde edilen sonuçlarla irdelenmesi 

gerekmektedir. Kuramsal çerçeve bağlamında beden ve mekân arasındaki ilişkinin 

sanat eserleri üzerinden ortaya konularak; kitsch, post modern söylemler ve enstalatif 

mekân tasarımları üzerinden incelenmesi ve bulguların yorumlanması teze özgünlük 

katmaktadır. Bu nedenle çalışma kapsamında beden ve mekân ilişkisinin tasarım 

açısından önemini incelemek ve buna örnek oluşturmak amacıyla örnek olay 

incelemesi yapılması uygun görülmüştür. Bu doğrultuda tez yöntem olarak örneklerin 

kavramsal çerçevesini bütünsel bir yaklaşımla incelenmesini benimsemiştir.  Aynı 

zamanda çalışma kapsamında mekân ve beden ile kesintisiz duyarlı ilişkiyi içeren 

enstalatif bir temsil üreten 21. yy defile mekânlarını kitsch ve post-modern söylemler 

üzerinden ele alınmaktadır. Çalışma ilk adımda bazı sorulara yanıt aramak üzere 

literatür taramasından başlamaktadır. Bu sorular: 

 



 

49 

 Kavram mı nesneyi, nesne mi kavramı yaratır? 

 Bedenin ve zihnin aynın anda farklı yerde olma istekleri, mekândaki bedenin 

sınırları aşarak zihnen farklı bir yerde olması, şimdiyi yaşarken geçmiş veya 

gelecekte olması bizi zamansızlığa, zaman ötesi bir duruma ulaştırır mı?  

 Yaşantımızda bulduğumuz temsiller için salt mekâna ihtiyaç var mıdır? Bu 

kapsamda insan bedeni mekânlaşabilir mi? 

 İnsanın hayatı boyunca ürettiği her şey aynı nesnenin farklı temsillerini mi 

içermektedir? 

 

Bu doğrultuda tez genel strüktür olarak beş adımda gerçekleşmektedir (Şekil 

1.2). İlk iki adımda literatür üzerinden mekân-beden kavramlarının ele alınarak, 

ikisinin ayrılmaz birlikteliği üzerinde durulmaktadır. Mekânın varlığı bedenin 

varlığına bağlıdır ve bedenin varlığı da mekânın varlığına bağlıdır. Beden mekânda 

hareket ederken mekân da bedenin hareketlerine göre şekillenmektedir. Bu nedenle 

mekân ve beden arasındaki ilişki dinamik ve sürekli etkileşim halindedir. Bu ilişki 

sayesinde mekânın deneyimlenmesi ve anlamlandırılması mümkün olmaktadır. Bu 

kavramlar ekseninde mekân, içerisinde birçok anlam bulunduran, bulundurduğu 

anlamlarını tümünü aynı anda ortaya koymayan, bedenin katılımı ile birlikte 

anlamların belirginleştiği ve bireyin kendi anlamını ortaya koyduğu bir düzendir. 

Çalışmada mekânın performans olgusunu besleyecek şekilde sonsuz olasılıklarının 

yeni bir oluşuma dönüşerek yorumlanması ve deneyimlenmesi çalışmanın 

örnekleminin enstalatif mekânlara yönlenmesini sağlamaktadır. Böylece mekânın 

bedenle ilişkisi ve deneyimle kurulan yapısı da incelenecektir. Bedenin ele alınışı ise, 

bulunduğu yerle bağlamsal ilişkisini kaybetmemiş bir fiziksel ve zihinsel bütünlük 

perspektifinden olacaktır. Mekân ve beden arasındaki ilişki tanımının morfolojik bir 

manadan öteye giderek, mekânla birlikte anlaşılmaya çalışılması postmodernizmin bir 

ürünü olarak değerlendirilebilmektedir. Bu yaklaşım mekânın, bedenle olan ilişkisi ve 

deneyimle kurulan yapısı kültürel ve tarihsel bağlamda da ele alınmaktadır. Bu 

eğilimler doğrultusunda üçüncü adımda, seçilen örneklemler post modern dönemi 

içerisine alan 2000 sonrası milenyum çağından seçilmektedir. Postmodernizm, mekânı 

sadece bir fiziksel alan olarak değil, aynı zamanda kültürel ve tarihsel bir bağlamda 

ele almaktadır. Bu yaklaşım, mekânın bedenle olan ilişkisini yeniden tanımlamaktadır. 

Post modern dönemde mekân ve beden arasındaki ilişki, bedenin mekânla olan 



 

50 

ilişkisini yeniden tanımlayan birçok sanat eseriyle ifade edilmiştir. Sanatçılar, bedenin 

mekânla olan ilişkisini sorgulamak için enstalasyonlardan faydalanmışlardır. Bu 

enstalasyonlar, bedenin mekânla olan ilişkisini yeniden tanımlayan birçok farklı 

unsuru içermektedir. Bu doğrultuda tezde; mekân, beden işbirliği enstalatif değere 

sahip, kitsch söylem üreten defile mekânları ve modacıların tasarımları ve yorumları 

üzerinden temsil bulmaktadır. Bu doğrultuda mimarlık arakesitinde moda ve mekân 

okuması üzerine Rem Koolhaas ve Prada işbirliği mekânın enstalatif karakterini 

kullanan tasarımcılar özelinde irdelenmektedir. Koolhaas’ın Prada için tasarladığı 

setlerdeki farklı malzemelerin, farklı renklerin, farklı formların bir arada kullanımı 

postmodernizm bağlamında ele alınmaktadır. Post modern dönem aynı zamanda sanal 

mekânları da beraberinde getirmektedir. Dijital teknolojiler sayesinde moda 

tasarımcıları defilelerini sanal ortamda gerçekleştirebilmektedir. Böylece tasarımcılar 

post-dijital söylemleri koleksiyonlarına ve set tasarımlarına entegre edebilmektedir. 

Bu söylemi desteklemek adına Moschino’nun pandemi döneminde sanal ortamda 

bedeni alt üst ederek gerçekleştirdiği defile şovu ve Iris Van Herpen’ın 3D yazıcılar 

ile ürettiği koleksiyonlara yer verilmektedir. Mekânın yapısal özelliklerinin yanı sıra, 

mekânın sosyal ve kültürel anlamlarını da ele alınmaktadır. Bu nedenle, post-

yapısalcılık, mekânın sadece fiziksel özelliklerine değil, aynı zamanda mekânın sosyal 

ve kültürel anlamlarına da odaklanmaktadır. Moda endüstrisi de mekânın sosyal ve 

kültürel anlamlarını kullanarak tasarımlarını oluşturmaktadır. Son olarak örneklemler 

moda arakesitinde mekân okuması yapmak üzere seçilmiştir. Bu doğrultuda moda 

nesnesini, mimari objeye dönüştüren Hüseyin Çağlayan’ın 2000 yılında ki 

koleksiyonuna ve Chanel’in ikonikleşmiş defile şovlarına yer verilmiştir. Seçilen 

kavramlar ve örnekler doğrultusunda, postmodernizm, modernizmin aşkınlık 

iddialarının yerini nesnelerin dünya üzerinde değişmez pozisyonlarının olmadığı 

düşüncesine bıraktığı bir dönemdir. Bu süreçte mekân düşüncesinin de dönüştüğü ve 

ait olduğu kültürün özelliklerine göre şekillendiği görülmektedir. Beden algısı da 

postmodernizmle birlikte değişmektedir. Beden artık bir nesne olarak değil, bir araç 

olarak görülmektedir.  

  



 

51 

5. KİTSCH, MODA ve ENSTALASYON KAVRAMLARININ ÖRNEK OLAYLAR ÜZERİNDEN TARTIŞILMASI 

 

Tablo 5.1: Defile mekânları ve değerlendirme kriterleri arasındaki ilişki. 

 



 

52 

 
Tablo 5.1 [Kökcen, S.] de görülen değerlendirme kriterleri alt başlıklarda yer 

verilen örneklerin bir tür özet analizini içermektedir. Mekânın enstalatif karakterini 

kullanan tasarımlar adı altında ele alınan, Prada sonbahar Kış 2021 erkek giyim 

koleksiyonu; duyusal deneyim, etkileşim, tematik ve koleksiyona özel olması sebebi 

ile enstalasyon sanatının özelliklerini taşımaktadır. Sanat eseri, mekânın bir parçası 

haline gelir ve mekânın atmosferini değiştirir. Prada Sonbahar Kış 2021 erkek giyim 

koleksiyonu da enstalatif özelliklere sahip bir koleksiyondur. Defilede kullanılan 

mekân, Prada’nın Milano’daki merkez binasıdır. Mekânın mimari yapısı, defilenin 

konseptiyle uyumlu bir şekilde tasarlanmıştır. Defiledeki modeller, mekânın farklı 

bölümlerinde yer alan kameralar aracılığıyla izleyicilere ulaşmıştır. Sanatın popüler 

kültürle karıştığı, ironik, alaycı ve sorgulayıcı bir kitschlik yansıtmaktadır. Post 

modern dönemin sanatçıları, geleneksel sanat kurallarını yıkarak, kendi tarzlarını 

yaratmışlardır. Prada Sonbahar Kış 2021 erkek giyim koleksiyonu da bu dönemin 

etkilerini taşımaktadır. Örneğin, koleksiyonda yer alan paçalı donlar, geleneksel erkek 

giyimine meydan okuyan, ironik ve alaycı bir seçimdir. Ayrıca koleksiyonda 

kullanılan renkler, desenler ve malzemeler de popüler kültürün izlerini taşımaktadır. 

Prada Sonbahar Kış 2010 erkek giyim koleksiyonunu, Miuccia Prada’nın hazırladığı 

bir koleksiyon olarak değerlendirebiliriz. Koleksiyon, minimalizm, retro ve 

maskülenlik temalarını bir araya getirmektedir. Kitsch, sanatın popüler kültürle 

karıştığı, ucuz ve kalitesiz bir estetik anlayışını ifade etmektedir. Post modern dönem 

ise sanatın geleneksel kurallarını yıkan, çeşitlilik ve farklılık arayan bir dönemdir. 

Prada Sonbahar Kış 2010 erkek giyim koleksiyonu, bu dönemin etkilerini 

taşımaktadır. Örneğin, koleksiyonda yer alan kırmızı kadife ceketler, retro ve kitsch 

bir görünüm sunmaktadır. Ayrıca koleksiyonda kullanılan renkler, desenler ve 

aksesuarlar da post modern dönemin çeşitliliğini yansıtmaktadır. Enstalatif özellikler 

ise sanat eserinin mekânla ilişkisini ifade etmektedir. Sanat eseri, mekânın bir parçası 

haline gelir ve mekânın atmosferini değiştirmektedir. Prada Sonbahar Kış 2010 erkek 

giyim koleksiyonu da enstalatif özelliklere sahip bir koleksiyondur. Koleksiyonun 

sunulduğu mekân olan Fondazione Prada, çok işlevli bir sanat alanıdır. AMO 

tarafından tasarlanan mekân, kamusal alanın soyut enerjisini görünür kılan hayali 

piazzaların sahnesine dönüştürülmüştür. Koleksiyonun parçaları da bu mekânla 

uyumlu bir şekilde tasarlanmıştır. Örneğin, koleksiyonda yer alan siyah deri ceketler, 



 

53 

mekânın endüstriyel havasına uygun bir malzemedir. Ayrıca koleksiyonun renkleri ve 

desenleri de mekânın geometrik yapısını yansıtmaktadır. 

Post-Dijital dönemde moda ve mekân tasarımı başlığı altında incelenecek olan; 

Moschino İlkbahar Yaz 2021, Koşulsuz İpler Koleksiyonunda yer alan kukla konsepti, 

moda dünyasına ironik ve alaycı bir bakış sunmaktadır. . Defiledeki modeller, mekânın 

içinde yer alan kukla tiyatrosu sahnesinde yürümüşlerdir. Defiledeki kıyafetler, 

mekânın renkleri ve dokularıyla uyumsuz olarak abartılı ve gösterişli bir tarzda 

tasarlanmıştır. Defiledeki müzik ise, mekanın romantik ve nostaljik havasını ironize 

eden popüler ve eğlenceli bir tarzda seçilmiştir. Defilede izleyiciler de kukla tiyatrosu 

seyreder gibi defileyi izlemişlerdir. Defiledeki tüm unsurlar, alaycı ve zevksiz bir 

kitsch sanatı örneği oluşturmuştur. Moschino İlkbahar Yaz 2021, Koşulsuz İpler 

Koleksiyonu enstalatif özelliklere sahip ikonik, sembolik, ironi ve taklittin olduğu bir 

koleksiyondur. Koleksiyon post-dijital döneme uygun olarak pandemi döneminde 

sanal ortamda gerçekleştirilmiştir.  Iris Van Herpen, Sonbahar Kış 2018, SYNTOPIA 

koleksiyonunda kullanılan mekân, Paris’teki L’Oratoire du Louvre Kilisesi’dir. 

Koleksiyonun adı Syntopia, biyolojinin teknoloji ile birleşmesini ifade etmektedir. Bu 

da post modern dönemin bir özelliği olan bir tür eklektizm, sınırların aşılması ve farklı 

disiplinlerin karıştırılması ile uyumludur. Mekânın tarihi ve dini yapısı, defilenin 

konseptiyle uyumlu bir şekilde kullanılmıştır. Defiledeki kıyafetler, mekânın gotik 

mimarisine uygun olarak organik ve geometrik formlarda tasarlanmıştır. Defiledeki 

müzik ise, mekânın mistik ve ruhani havasını yansıtan deneysel ve atmosferik bir 

tarzda seçilmiştir. Enstalatif özellikler ise sanat eserlerinin mekâna göre şekillenmesi 

ve izleyici ile etkileşimi anlamına gelmektedir. Iris Van Herpen’in koleksiyonu bu 

özellikleri de göstermektedir, çünkü podyumda Studio Drift’in yarattığı 20 cam kanatlı 

kinetik bir enstalasyon ile birlikte sunulmuştur. Bu enstalasyon, uçmanın farklı 

aşamalarını simüle ederken, modellerin hareketleriyle uyum içinde 

akmaktadır. Böylece koleksiyonun teması olan zamanın yavaşlatılması ve doğanın 

taklit edilmesi vurgulanmaktadır. Iris Van Herpen, Sonbahar Kış 2019, HYPNOSIS 

koleksiyonunda kullanılan mekân, Paris’teki L’Oratoire du Louvre Kilisesi’nin farklı 

bir bölümüdür. Koleksiyonun adı HYPNOSIS, doğanın hipnotik çeşitliliğinden ve 

ekosistemlerin birbiriyle bağlantısından ilham almaktadır. Bu tematik yaklaşım post 

modern dönemin bir özelliği olan doğa ve teknoloji arasındaki ilişkiyi sorgulama ve 

yeni anlamlar üretme ile uyumludur. Mekânın tarihi ve dini yapısı, defilenin 



 

54 

konseptiyle uyumlu bir şekilde kullanılmıştır. Defiledeki modeller, mekânın ortasında 

yer alan devasa bir heykelin etrafında yürümüşlerdir. Defiledeki kıyafetler, mekânın 

gotik mimarisine uygun olarak akışkan ve dalgalı formlarda tasarlanmıştır. Defiledeki 

müzik ise, mekânın mistik ve ruhani havasını yansıtan deneysel ve atmosferik bir 

tarzda seçilmiştir. Iris Van Herpen’in koleksiyonu mekân beden etkileşimi ve ironiyi 

içinde barındırmaktadır, çünkü podyumda Amerikalı kinetik heykeltıraş Anthony 

Howe ile işbirliği yapmıştır. Howe’un Omniverse adlı cam kanatlı heykeli, rüzgârın 

etkisiyle dönerken, genişleme ve daralma hareketleri yapmaktadır. Bu heykel 

koleksiyonun temasını yansıtırken, modellerin giydiği tasarımlar da kinetik bir etki 

yaratarak abartının ve deneyselliğin öne çıktığı kitsch bir defile sunmaktadır.  

Mekânın post-yapısal okumasını içeren, Hüseyin Çağlayan Sonbahar Kış 2000, 

Sözlerden Sonra koleksiyonunda kullanılan mekân, Londra’daki Tate Modern 

Müzesi’dir. Mekânın sanatsal ve kültürel yapısı, defilenin konseptiyle uyumlu bir 

şekilde kullanılmıştır. Defiledeki modeller, mekânın içinde yer alan devasa bir ekranın 

önünde yürümüşlerdir. Koleksiyonun adı Sözlerden Sonra, zorunlu göç ve mülteci 

sorunlarına dikkat çekmektedir. Böylece geçmişte yaşadığı bu durumun bir tür oyunu 

olan sahne aynı zamanda post modern dönemin bir özelliği olan toplumsal ve siyasi 

eleştirinin enstalatif bir yansımasıdır. Hüseyin Çağlayan’ın koleksiyonunda ki oturma 

odasındaki eşyalar, modellerin giydiği kıyafetlere dönüşmektedir. Örneğin, sandalye 

kılıfları elbiselere, masa eteğe, televizyon ekranı çantaya dönüşmektedir. Böylece 

koleksiyonun teması olan göç ve yer değiştirme deneysel bir biçimde 

vurgulanmaktadır. Chanel İlkbahar-Yaz 2018 koleksiyonunda kitsch bir yaklaşım 

görebiliriz, çünkü Chanel’in tasarımları klasik Fransız bahçesi temasını abartılı bir 

şekilde yansıtmaktadır. Koleksiyonun adı yoktur, ancak Karl Lagerfeld Fransa’da 

Emmanuel Macron’un başkanlığı ile oluşan iyimser havadan ilham aldığını 

söylemektedir. Bu da post modern dönemin bir özelliği olan güncel siyasi ve toplumsal 

olaylara gönderme yapma ile uyumludur. Enstalatif özellikler ise sanat eserlerinin 

mekâna göre şekillenmesi ve izleyici ile etkileşimi anlamına gelmektedir. Chanel’in 

koleksiyonu bu özellikleri de göstererek, podyumu Grand Palais’i bir Fransız 

bahçesine dönüştürmüştür. Bu bahçede bir çeşme, kumlu yollar ve gül sarmalı 

pergolalar bulunmaktadır. Modellerin giydiği tasarımlar da bahçe temasını 

yansıtmaktadır. Son olarak, Chanel’in Sonbahar-Kış 2014 koleksiyonu da kitsch, post 

modern dönem ve enstalatif özellikler açısından değerlendirebilmektedir. Bu 



 

55 

koleksiyonda kitsch bir yaklaşım görmekteyiz, çünkü Chanel’in tasarımları 

süpermarket temasını abartılı bir şekilde yansıtmaktadır. Koleksiyonun adı yoktur, 

ancak Karl Lagerfeld tüketim kültürünü eleştiren ve kutlayan bir spektakül 

yaratmıştır. Bu da post modern dönemin bir özelliği olan pop kültürüne gönderme 

yapma ve kitsch parametrelerinden ironi yapma ile uyumludur. Chanel’in koleksiyonu 

etkileşim, duyusal deneyim gibi enstalatif özelliklere yer vermektedir, çünkü 

podyumda Grand Palais’i bir süpermarkete dönüştürmüştür. Bu süpermarkette 100 

binin üzerinde ürün vardır ve hepsinin etiketleri Chanel markasıyla yeniden 

tasarlanarak bir abartı örneği sunmaktadır. Defile bir tür gündelik hayatın taklidini 

katılımcılara yaşatmaktadır. 

5.1 . Mekânın Enstalatif Karakterini Kullanan Tasarımlar 

 

Mimarlık ve moda tasarımı, insanın barınma ve giyinme ihtiyaçlarından 

doğan ve zaman içinde estetik, kültürel ve teknolojik faktörlerle şekillenen iki farklı 

disiplindir. Ancak bu iki disiplin arasında ortak bir başlangıç noktası vardır: insan 

antropometrisi. İnsan vücudu hem mimari hem de moda tasarımında temel ölçüt olarak 

kullanılmaktadır. Bu nedenle mimarlık ve moda tasarımı arasında ölçekler-arası bir 

ilişki söz konusudur. Ölçekler-arası ilişki, sadece tasarım süreçlerinde değil, aynı 

zamanda tasarım ürünlerinde ve bunların sergilendiği mekânlarda da görülmektedir. 

Mimarlık ve moda tasarımı, renk, malzeme, çizgi, form, doku, oran-orantı gibi ortak 

tasarım öğelerinden beslenmektedir. Bu öğeler sayesinde mimari yapılar ve giysiler 

arasında benzerlikler veya farklılıklar ortaya çıkmaktadır. Örneğin Gotik dönem 

mimarisinin sivri kuleleri, elbiselerde kol detaylarına, ayakkabılarda sivri burunlara 

veya şapkalara yansırken; Barok dönem mimarisinin abartılı ve gösterişli volanları, 

drapeleri, kabarıklıkları ve bollukları da giysilerde saçlarda veya şapkalarda kendini 

göstermektedir. Mimarlık ve moda tasarımı arasındaki ölçekler-arası ilişki, 

günümüzde de devam etmektedir. Özellikle post dönemde ortaya çıkan yeni akımlar 

ile tasarımlar farklı boyutlara ulaşmaktadır. Bu akımların etkisiyle mimari yapılar ve 

giysiler arasında yeni estetik olasılıklar ve yeni ürün semantikleri geliştirilmektedir. 

Postmodern dönemdeki bazı tasarımlar ve akımlar, kitsch öğeleri kullanarak bilinçli 

bir şekilde estetik sınırları zorlamakta ve alışılmışın dışına çıkmaktadır.  Bazı mimari 

yapılar veya giysilerde kitsch öğeler; abartılı formlar, canlı renkler, karmaşık desenler 

veya sembolik görsel unsurlar olarak yer bulmaktadır. Tercih edilen bu tasarım biçimi, 



 

56 

geleneksel estetik normlardan sapma veya ironi yaratma amacı taşımaktadır. Sonuç 

olarak mimarlık ve moda tasarımı arasındaki ölçekler-arası ilişki, disiplinler-arası bir 

tasarım düşüncesine yol açmaktadır. Bu düşünce sayesinde mimari ve moda tasarımı 

birbirini besleyen, ilham veren ve üretken kılan bir arayüz haline gelmektedir. 

Mimarlık arayüzünden moda tartışması, mimarlık ve moda arasındaki etkileşimi 

inceleyen bir tartışma alanıdır. Bu tartışmanın önde gelen isimlerinden biri, Rem 

Koolhaas’ tır. Koolhaas, moda endüstrisi ve mimarlık arasındaki benzerlikleri 

vurgulamış ve şehirleşme sürecindeki mimarlık pratiğinin moda endüstrisi ile 

benzerlikler taşıdığını öne sürmüştür [Koolhaas, 1978]. Ayrıca, Koolhaas, Prada için 

tasarladığı merkezi ofis binaları gibi moda markaları ile işbirliği yaparak, moda ve 

mimarlık arasındaki etkileşime öncülük etmektedir. Bu tartışma, moda ve mimarlık 

arasındaki benzerlikler ve farklılıklar, moda endüstrisi ve mimarlık arasındaki işbirliği, 

mimari tasarımın giyim ve moda alanlarına olan etkisi gibi konuları ele almaktadır. 

Mimarlık ve moda arasında hem estetik hem de anlamsal bir ilişki kurulabilmektedir. 

Bu aynı zamanda mimarlık ve moda arasındaki ilişkinin zenginliğini ve çeşitliliğini 

göstermektedir. Fikirler ve gerçeklik arasındaki ayrımı ortadan kaldıran moda 

şovlarının, özellikle terzilik yapan lüks markaların skenografileri bir sanat formuna 

dönüşmektedir.  Mimar Rem Koolhaas ve moda evi Prada'nın Sonbahar-Kış 2021 

erkek giyim sunumu için tasarladığı; dokunsal malzemelerle kaplı geometrik 

odalardan oluşan set, mimariyi bir ilham kaynağı olarak kullanmaktadır. Koleksiyonda 

yer alan renkli ve parlak kumaşlar, geometrik desenler, geniş yakalar ve cepler, mimari 

formlara gönderme niteliğindedir (Şekil 5.1) [Web 10, 2021].  

 



 

57 

 
 

Şekil 5.1: PRADA SK21. 

 

Ayrıca, defilenin gerçekleştiği mekân olan Prada Vakfı'nın sanat galerisi de 

mimari bir eserdir. Setin malzeme seçimi, renk paleti ve biçimi, lüks moda markasının 

ürünlerini sunmak için alışılmadık ve sürprizli bir arka plan oluşturmaktadır. Set, aynı 

zamanda dokunma duyusunu ön plana çıkararak izleyicileri etkileşime davet 

etmektedir. Mimar Rem Koolhaas ve araştırma stüdyosu OMA, moda 

evi Prada'nın Sonbahar-Kış 2021 erkek giyim sunumu için dokunsal malzemelerle 

kaplı geometrik odalardan oluşan soyut bir set tasarladı [Web 9, 2021]. Dairesel, 

dikdörtgen ve altıgen odalardan oluşan alanın "hiç bitmeyen bir rota yanılsaması 

yaratmak için" düzenlendiğini söyledi. Setin "boşlukları", reçine, suni kürk, mermer 

ve alçıyla kaplanmış duvarlar ve zeminlerle karakterize edildi. Alanlar, özellikle 

herhangi bir ortama atıfta bulunmak için değil, serte karşı yumuşak, sıcağa karşı soğuk 

ve içeriye karşı dışarı gibi düaliteleri yan yana getirmek için tasarlandı. OMA, 

"Zamanın geçişi fikrini inceledik ve tasarım, günün farklı mahrem anlarını ve bunların 



 

58 

ayırt edici niteliklerini yansıtan soyut bir alan dizisine dönüştü" diye açıkladı [Web 10, 

2021]. 

 

 
 

Şekil 5.2: PRADA SK21, Rem Koolhaas-Prada işbirliği kırmızı kürklü dikdörtgen 

oda tasarımı. 

 

Rem Koolhaas'ın Prada için tasarladığı setin odalarından ilki olan dikdörtgen 

odada Kırmızı suni kürk, ilk dikdörtgen odanın duvarlarını örterken; zıt siyah parlak 

reçine zeminler izole bir zemin sağladı ve modeller bir sonraki alana taşınırken 

koleksiyonun renk bloklu stillerini yansıtıyordu (Şekil 5.2) [Web 10, 2021]. Her yeni 

odayla birlikte, alan, önündeki odanın malzeme düzenlemesini tersine çevirdi. İkinci 

alanın dairesel planında, kesintisiz beyaz mermer duvarlar ve modeller içinden 

geçerken su gibi hareket eden gök mavisi suni kürk bir zemin bulunmaktadır ( Şekil 

5.3) [Web 10, 2021]. 

 



 

59 

 

Şekil 5.3: PRADA SK21, Rem Koolhaas-Prada işbirliği dairesel planlı mavi kürklü 

oda tasarımı. 

 

Defilenin bir başka tasarım mekânı olan sondan bir önceki odanın duvarları koyu 

eflatun suni kürkle kaplanırken; kare zemin, soluk yeşil mermerlerle döşendi (Şekil 

5.4) [Web 10, 2021].  

 

 
 

Şekil 5.4: PRADA SK21, Rem Koolhaas-Prada işbirliği defile mekânı tasarımı. 

 



 

60 

Defile mekânının, Koolhaas’ın tasarladığı altıgen planlı son oda, pastel pembe 

temalıydı. Kürk zeminler, önceki odaların desenini sürdürürken, mat alçı duvarlar, 

beklenmedik bir sonuç için önceki parlak yüzeylerle tezat oluşturmaktadır (Şekil 5.5) 

[Web 10, 2021].  

 

 

 

Şekil 5.5: PRADA SK21, Rem Koolhaas-Prada işbirliği pembe sıvalı altıgen oda. 

 

Ana fikir, tıpkı doğanın örtüsünü, havayı, karayı ve okyanusları birbirine 

bağlayan biyosferimizin simbiyotik döngülerini gösteren hipnotik bir görselleştirmeyi 

içermektedir. Aynı zamanda, yaşam ritimleri üzerine devam eden incelemeleri 

yansıtmakta ve iç içe geçmiş bu dünyalar arasındaki kırılganlıkla rezonansa 

girmektedir. 

 

"Mimari, sahip olduğumuz duyguyu tanımlamamıza yardımcı oldu: içeride ve dışarıda 

olmayan bu garip, soyut yer... Dokunma ve duygusallık." 

PRADA [Web 11, 2021] 

 

Koolhaas’ın Prada markası için sonbahar-Kış 2010 yılında tasarladığı set 

şehirlerin soyutlanması fikrini benimseyerek tasarlanmış gerçek ama idealize edilmiş 

bir kurguda bütünleştirilmiştir. Şehirlerin soyutlanması fikrini benimseyerek 

tasarlanmış gerçek ama idealize edilmiş bir kurgudaki set tasarımı, mimariyi bir mesaj 



 

61 

olarak kullanmaktadır. Set, beton bloklardan oluşan devasa bir şehir maketi olarak 

tasarlanmıştır. Setin ortasında ise Prada logosu bulunan dev bir havuz yer almaktadır. 

Setin malzeme seçimi, renk paleti ve biçimi, lüks moda markasının ürünlerini sunmak 

için soğuk ve distopik bir arka plan oluşturmaktadır. Aynı zamanda şehir yaşamının 

yabancılaştırıcı etkisini vurgulayarak izleyicileri sorgulamaya davet etmektedir. Bütün 

bu kurgular düşünüldüğünde bu ayrıntılı, rüya gibi ve bazen aşırı set tasarımları, moda 

tasarımcılarının kıyafetlerini zenginleştirmektedir. Bu bağlamda, Rem Koolhaas ve 

Prada'nın şovu hem enstalasyon hem de kitsch özellikleri taşımaktadır. Şovun mekânı, 

farklı şekil ve renklerdeki odalarla izleyiciye sürprizli ve çeşitli bir deneyim 

sunmaktadır. Aynı zamanda, yapay kürk gibi malzemelerle kaplı duvarlar ve zeminler 

izleyiciyi dokunsal olarak da etkilemektedir. Şovun müziği ise geçmişten gelen kulüp 

ritimleri ve melodileriyle koleksiyonun modern ve nostaljik yanlarını 

vurgulamaktadır. Aynı zamanda yapay kürk gibi malzemeler moda dünyasında 

genellikle ucuz veya taklit olarak görülmektedir. Koleksiyonun renk paleti de canlı ve 

parlak tonlarda olduğu için abartılı veya gösterişli bulunabilmektedir. Bu kriterler 

doğrultusunda defile mekanı ve koleksiyon kitsch tasarım kriterlerine referans 

vermektedir. Bu nedenle, Rem Koolhaas ve Prada'nın defile tasarımı enstalasyon ve 

kitsch arasında bir denge kurmaya çalışan ilginç bir çalışma olarak 

değerlendirilebilmektedir. Şovun amacı izleyiciye yeni bir moda deneyimi sunmak 

olduğu kadar, moda ile sanat arasındaki ilişkiyi de sorgulamaktır. 

 Kitsch, otoriter bir rejim bağlamında çok uygun bir kararsızlık olan bu yıkımı 

aynı anda hem yıkmayı hem de reddetmeyi mümkün kılmaktadır. Bazen 

propagandanın naif bir okumasının arkasına sığınmakta ve zaman zaman içeriklerini 

kınamakta ve yandaşlarıyla alay etmektedir. Kitsch, “nesneleri bedene 

yaklaştırmaktadır; nesneler imajlarını ve temsillerini bedenin bulunduğu mekânın 

içerisine inşa etmektedir. Yeni insan, eski biçimlerin tüm özünü kendi içinde 

barındırmaktadır.” Toplum kitschi kendisi yaratmaktadır. Popüler kitle kültürünün bir 

sanat nesnesine yönelik en temel taleplerinden biri onun modaya uygun olmasıdır. Bu 

sebeple tasarımcılar her sezon yeni koşulları tahmin ederken toplumdaki gelişmeleri 

yansıtmaktadırlar. Programların, renklerin, atmosferlerin, malzemelerin ve bilgilerin 

çokluğu, birçok insan türü için kentsel bağlam ve aynı zamanda çeşitli karakterler 

yaratmanın kaynağıdır olmaktadır. Programların, malzemelerin, renklerin, 

atmosferlerin ve bilgilerin çokluğu, birçok insan türü için kentsel bağlam ve aynı 

https://www.stirworld.com/tags-fashion-designer
https://www.stirworld.com/tags-fashion-designer


 

62 

zamanda çeşitli karakterler yaratmanın kaynağı olmaktadır. Prada Sonbahar/Kış 2010 

sezonundaki mekân kurgusu ise öncesinde ki bir soruya cevap olarak kurgulanmıştır. 

 

“Eğer şehir büyük bir ev gibiyse ve ev de küçük bir şehir gibiyse, evin çeşitli bölümleri 

minyatür kabul edilemez mi?” 

 

 

 

 

Şekil 5.6: PRADA SK10, Rem Koolhaas-Prada işbirliği. 

 

Mekânın bireyle varoluşsal dürtüler ile iç içe olması, belli bir karakter 

kazanmasının kaçınılmaz sonucunu doğurmaktadır. Bu nedenle gösteri alanı, 

şehirlerin soyutlanması olarak tasarlanmış ve koleksiyon gerçek ama idealize edilmiş 

bir kurguda bütünleştirilmiştir (Şekil 5.6) [Web 12, 2010]. Herhangi bir şehri 

düşündüğünüzde, o şehrin semtleri ve mahalleleri düşündüğünüzde her bir bölgenin 

kendi için ayırt edici bir niteliği söz konusu olmaktadır. Mekânın kendine özgü yapısı, 

toplumsal algılar, kültürel yapılar ve temel davranış biçimleri ile var olmakta, böylece 

mekâna yansıyan tüm bu pratikler mekânı bedenselleştirmektedir. Odalar ve şehir 

programı, onlara tanımlanabilir ve ortak bir karakter veren köpük, endüstriyel dama 

tahtası, reçine, kontrplak gibi özel malzemeler kullanılarak en jenerik şekilde yeniden 

inşa edilmiştir.  

 



 

63 

 

Şekil 5.7: PRADA SK10, Rem Koolhaas-Prada işbirliği. 

 

Temsil edilen mekânın bir başka bölümünde tasarlanan dama tahtası zeminli 

geleneksel bir Prada mağazası bu kentsel ortamın bir parçası olmuştur(Şekil 5.7) [Web 

12, 2010]. Endüstriyel metal baklavalı sac kaplı bir bar ve izleyicinin yanından geçen 

modeli izlerken rasgele durduğu bir başka tezgah, defile anını gerçek hayata entegre 

eden simgelerdir. Asıl sinema salonu, bir gözlem ve hayalleri gerçekleştirme yeri 

olduğundan, defile alanı, izleyicinin bu gerçeküstü şehir bağlamında dolaşan modeli 

daha yüksek bir perspektiften algılamasına olanak tanıyan kendi sinema sahnesini 

içermektedir. Bir "Central Park", kurulumun yapaylığını ifade eden dökülmüş yeşil 

reçine ile tanımlanmaktadır (Şekil 5.8) [Web 12, 2010]. Haber merkezindeki duvar 

kâğıtları, gerçek hayatta görüntülenen muazzam miktarda bilgiyi gösterirken aynı 

zamanda henüz hayal bile edilemeyen ürünlerin reklamını yapmaktadır. Sokak 

alanının önünde sergilenen bir projeksiyon, dünyanın her yerinde olduğu gibi şehirdeki 

yaşamı tüm çeşitliliğiyle anlatmaktadır.   

 

 

 

 

 

 

 

 



 

64 

 

Şekil 5.8: PRADA SK10, Rem Koolhaas-Prada işbirliği. 

 

Çapraz bir yürüyüş yolu, heterojen odaların ızgarasını keser ve model bu koşu 

yolunda yürürken bu küçük şehrin karmaşıklığını kısa yoldan kesmektedir. Doğrudan 

misafirlerin girişine yönlendirir ve modelin misafir olduğu gibi, kendilerini model gibi 

hissetmelerini sağlamaktadır. Baş tasarımcının söylemi ile model aynı zamanda bu 

küçük şehirden ve büyük evden sanki o kentin sakini gibi geçer ve hayatın bu anlarını 

kendi başımıza yaşama dileğinin aynası olmaktadır. Bu defile, Rem Koolhaas'ın 

mimarlık alanındaki yenilikçi ve deneysel yaklaşımını moda dünyasıyla buluşturan 

ilginç bir işbirliği örneğidir. Prada'nın moda tasarımı ve Koolhaas'ın mekân kurgusu 

bir araya gelerek soyut bir şehir deneyimi sunmaktadır. Enstalasyonun temelinde, şehir 

yaşamının karmaşıklığı ve soyutlaması vardır. Şehir peyzajının farklı unsurları, 

mekanik ve endüstriyel detaylar, sokak atmosferi ve modern yaşamın karmaşası, 

koleksiyonun tasarımlarında ve sunumunda etkili bir şekilde yansıtılmaktadır. Prada-

Rem Koolhaas işbirliklerinin kitsch bağlamında yorumu ise ilginç bir noktadır. Kitsch, 

popüler kültür ve estetikle ilişkilendirilen, bazen de düşük kalite ve gösterişli öğeleri 

içeren bir kavramdır. Belirli süslemeler, parlak renkler, abartılı dekorasyon ve dikkat 

çekici detaylar, kitsch estetiği ile ilişkilendirilen unsurlardır. Ancak, bu kitsch öğelerin 

kullanımı tamamen negatif bir anlam taşımamaktadır. Tam tersine, Prada ve 

Koolhaas'ın tasarım anlayışı, kitsch öğeleri kullanarak alışılmışın dışında bir estetik 

deneyim sunma amacını taşımaktadır. Bu, moda dünyasında ve mimaride sıradanın 



 

65 

ötesine geçmek ve sınırları zorlamak için bir yöntem olarak kullanılmaktadır. Prada-

Rem Koolhaas işbirlikleri, moda ve mimarlık arasındaki etkileşimi ve deneysel 

yaklaşımı vurgulamaktadır. Aynı zamanda mimarlık ve moda arasında dönüştürücü ve 

yaratıcı bir ilişki kurulmaktadır. Aynı zamanda tasarlanmış mekânlar aracılığıyla 

vizyonlarını izleyiciye aktarmaktadır. Basit bir podyum, zekice, işlevsel yapılar, 

duman, aynalar, özenli çiçek aranjmanları, koreografili aydınlatma ve sahneye çıkan 

moda koleksiyonları kadar ikonik ve çekici çalma listeleri aracılığıyla teatral olarak 

abartılı etkinliklere ve sürükleyici deneyimlere dönüşebilmektedir. Moda şovlarının 

küratörlüğünü yaptığı mekânsallık, sergilenen giysiler kadar önemlidir. Mimarlık ve 

moda arasında hem yaratıcı hem de eleştirel bir ilişki kurulabilmektedir. Bununla 

birlikte incelediğimiz örneklerin ortak bazı paydaları bulunmaktadır. Koolhaas'ın 

defile mekânları enstalatif bir kullanım sergilemektedir. Mekânlar sadece fonksiyonel 

değil, aynı zamanda duyusal, duygusal ve anlamsal bir deneyim sunmaktadır. Bu 

sayede tasarımcı mekân aracılığı ile koleksiyonların temasını yansıtmakta, 

eleştirmekte ve sorgulamaktadır. Mekânlar aynı zamanda modanın sanatla olan 

ilişkisini de tartışmaya açmaktadır. Koolhaas'ın defile mekânları ile kitsch arasında bir 

bağlantı kurmak mümkün olmaktadır. Kitsch, genellikle kötü zevk veya düşük kalite 

olarak tanımlanan bir sanat türüdür. Ancak kitsch aynı zamanda popüler kültürün 

ironik bir eleştirisi veya taklidi olarak da görülebilir. Kurgulanan defile mekânları da; 

sanatın sınırlarını zorlayan, ironik ve eleştirel bir tavır da sergilemektedir. Bu, 

sınırlarını zorlayan, ironik ve eleştirel tavırda aynı zamanda kitsch tasarım 

parametrelerini oluşturmaktadır. Koolhaas'ın defile mekânları da bazen popüler 

kültürün klişelerini veya stereotiplerini kullanarak kitsch bir söylem üretmektedir. Bu 

şekilde, Koolhaas modanın lüks ve tüketimcilik ile olan ilişkisini sorgulamaktadır. 

Günümüzde sonsuz olasılıklar sunan anlatım ve temsil biçimi olarak yerleştirme 

çalışmaları, görülen, hissedilen ve izlenilen bir manzara olmanın yanında bireyin tüm 

duyularına hitap eden, bireyin bütün duyularını kullandığı bir deneyim alanıdır 

[Pooke, 2013]. Bireyi içine çekerek, farklı olasılıklar da meşgul etmekte ve sanatın bir 

parçası haline getirmektedir. Bu noktada moda şovları bunların edimsel olarak 

incelenebileceği bir alan yaratmakta ve enstalasyona kitsch bir şekilde hizmet 

etmektedir. Bu anlayış Pallasma’nın mimariye bakışıyla benzeşmektedir. Bu şekilde 

moda ve sanat bireyin duyabileceği, hissedebileceği, dokunabileceği veya 

koklayabileceği bir deneyime dönüşmektedir. Mekânı; ses, koku, görme, tat, dokunma 

ve fiziksel parametreler ile eşzamanlı olarak algılamakta, ölçmekte ve 

https://www.stirworld.com/tags-immersive-experience


 

66 

şekillendirmekteyiz [Pallasmaa, 2020]. Bedenini ve duyularını uzantılayan bir mekân 

anlayışı, mekânın dinamizmini arttırmaktadır. Bu noktada yirmibirinci yüzyıl sanatı, 

kavramsal alt yapısıyla, mekân-beden ve nesne öğelerini sanatçının belirlediği anlam 

çerçevesinde bir araya getirerek yeni mekânsal deneyimler ortaya koymaktadır.   

 

5.2 . Post-Dijital Dönemde Moda ve Mekân Tasarımı 

 

Yarattığımız, yaşadığımız dünyanın gerçekliğinin sorgulandığı, konuların 

önemini yitirdiği, sınırların birbirine girdiği bir pandemi içerisinde, yeni bir mekânsal 

“sınır” söylemi üreten, evde kalma durumu; doğrudan “sınırlı” olma durumunu, daha 

doğrusu “sınırlılık”ı ya da “sınırlı” olmayı akla getirmektedir. Bir başka açıdan bu 

kavram, düali olan, “sınırsız”lığın varlığını da ortaya çıkarmaktadır.  Kendi yaşamsal 

sürekliliğini sağlayan her tür canlı, kendi koşulları içinde ait olduğu mekânı-yeri 

yeniden üretmektedir. Bu bağlamda organik bir bütün olarak birey - mekân ilişkisi 

mekânsal ve algısal olarak birbirini karşılıklı olarak var etmektedir. Mekânsal yaratım, 

boyutlarını ölçtüğümüz, kendimizle kaldığımız, kendimizi görülen ya da terk edilmiş 

bulduğumuz anda bir yerin kimliğini, belleğini var eder. Bellek ontik varlığı içerisinde, 

kendi sınırlarını yeniden üreten, devam eden şekilde var olan durumun, mekânın 

görülen sınırlarının ötesine geçmektedir.  

 



 

67 

 
 

Şekil 5.9: Moschino İlkbahar-Yaz 2021, Koşulsuz İpler.  

 

İtalyan markası Moschino'nun "alt üst" olmuş bir dünyayı yansıtmayı 

amaçlayan İlkbahar/Yaz 2021 kadın giyim defilesi için tersyüz edilmiş tarzda giysiler 

giymiş kuklalar, insan modellerinin yerini aldı (Şekil 5.9) [Web 13, 2020]. Moschino 

İlkbahar Yaz 2021 Kukla şovunun set tasarımcısı Jeremy Scott, Moschino'nun yaratıcı 

direktörüdür [Web 13, 2020]. Scott, hayalini gerçeğe dönüştürmek için Muppet'ların 

arkasındaki şirket olan Jim Henson's Creature Shop ile işbirliği yaptı. Sahne arkasında 

tıka basa dolup taşan modeller ve ön sırada dirsek dirseğe oturan konuklarla geleneksel 

bir podyum yerine, Moschino'nun  İlkbahar 2021 koleksiyonunda ki 40 parçayı el 

yapımı minyatür kopyalar halinde küçülttü ve kukla modellerle tamamlanmış bir yaylı 

kukla gösterisine ev sahipliği yaptı (Şekil 5.10) [Web 13, 2020]. Scott'ın söylemi, 

pandemi altında yaratıcılık sınırlarını zorlamak durumunda kalan tasarımcılar arasında 

farklılık yaratmaktır. Kukla şovu fikri, II. Dünya Savaşı'ndan sonra Parisli 

tasarımcıların işlerini maddi çöküşten kurtarmak için küçük ölçekli couture 

kreasyonlarını yollara düşüren Théâtre de la Mode'dan ilham almıştır. Scott 

kurguladığı set ile ilgili, "Dünya dikişlerinden ayrılırken, yeni bir şeyin çıplak iç 

işleyişi ortaya çıkacak" yorumunda bulunmaktadır [Web13, 2020].  

 

https://www.dezeen.com/design/fashion/
https://fashionista.com/seasons/spring-2021


 

68 

 
 

Şekil 5.10: Moschino İlkbahar-Yaz 2021, Koşulsuz İpler.   

 

Gösterinin kendisinin set tarafından bağlamsallaştırılması ve bunun tersi 

anlamında, neredeyse bir tiyatro dünyasının bir parçasını tasarlamak 

gibidir. Enstalasyon sanatı, mekânla ilişki kuran ve izleyiciyi etkileşime davet eden bir 

sanat türüdür. Kukla şovu, mekânı bir kukla tiyatrosuna dönüştürerek ve izleyicileri 

kuklaların dünyasına sokarak bu özelliği taşımaktadır. Enstalasyon, müzik ve ışıkla 

tasarlanan mekânlar aracılığıyla daha da tanımlanır hale gelmektedir. Ayrıca kukla 

şovu, moda tasarımını farklı bir malzeme ve ölçekle sunarak malzeme seçimi 

parametresini de zenginleştirmektedir. Enstalasyonu zenginleştiren parametreler, 

sanatçının yaratıcılığına ve mekânın özelliklerine bağlı olarak değişebilmekle birlikte 

Moschino defilesinde; malzeme, ışık, ses gibi noktalardan yararlanmaktadır. Defilede 

gerçek insan modeller yerine kuklalar kullanılmıştır. Bu tercih, pandemi nedeniyle 

sosyal mesafe kurallarına uyum sağlamak için bir çözüm olmasının yanı sıra, bedenin 

moda endüstrisindeki rolünü ve temsilini de sorgulamaktadır. Kuklaların bedenleri, 

idealize edilmiş ve standartlaştırılmış bir güzellik anlayışını yansıtmakta ve modellerin 

bireyselliklerini silmektedir. Kitsch açısından, defile seti ve koleksiyonu yüksek 

kaliteli ve yüksek estetik değere sahip bir tarzı ifade etmek için kullanılan bir terim 



 

69 

olan camp'i temsil etmektedir. Camp, genellikle var olan bir tarzın abartılı ve ironik 

bir şekilde taklit edilmesi olan sanatı sınıflandırmak için kullanılmaktadır. Defilede, 

Moschino'nun lüks ve sofistike imajının aksine ucuz ve komik görünen kuklalarla 

ilişkilendirilen camp bir estetik kullanılmıştır. Bu estetik, izleyicilere eğlenceli ve 

mizahi bir deneyim sağlamayı amaçlamaktadır.  Aynı zamanda Moschino'nun kukla 

şovu, kitsch bir estetiği benimseyerek moda dünyasının ciddiyetini ve elitliğini 

sorgulamaktadır. Kuklaların giydiği kıyafetler, Moschino'nun renkli, eğlenceli ve 

çarpıcı tasarımlarını, ikonik saç ve gözlük stilleri ile birlikte abartılı bir yüz ifadesiyle 

sunmaktadır. Sonuç olarak, Moschino'nun kukla şovu, enstalasyon ve kitsch 

bağlamında yorumlandığında, hem mekanla hem de moda kültürüyle ilginç bir 

diyaloğa giren yaratıcı ve cesur bir sunum olduğu söylenebilmektedir. 

 

 
 

Şekil 5.11: Iris Van Herpen, SK18, “Syntopıa”. 

 

"SYNTOPIA" koleksiyonu, tasarımcı Iris Van Herpen'in sonbahar kış 2018 

sezonu için ortaya çıkardığı bir başyapıttır. Bu koleksiyon, geleceğe dair bir vizyonu 

temsil ederken aynı zamanda geçmişten ilham almaktadır. Iris Van Herpen'in öncü 

ruhu ve yenilikçi yaklaşımı, moda dünyasında dikkat çeken bir tarz yaratmaktadır. 

"SYNTOPIA", distopik ve ütopyanın birleştiği bir evrende derinlemesine keşiflere 



 

70 

atılan bir yolculuğa davet etmektedir. Koleksiyon, organik formlar ve teknoloji 

arasındaki buluşmayı yansıtan benzersiz siluetler ve detaylarla doludur. İris Van 

Herpen'in hassas el işçiliği ve ince detaylara verdiği önem, her parçada kendini 

göstermektedir. "SYNTOPIA", bireysel kimliklerin ve evrensel bir estetiğin buluşma 

noktasını araştırmaktadır. Koleksiyon, hareketin ve dönüşümün çağrısını yapar, 

bedenle mekân arasındaki sınırları bulanıklaştırmaktadır. İris Van Herpen, moda 

tasarımını sadece giysilerle sınırlı olmayan bir sanat formu olarak ele alır ve 

"SYNTOPIA" ile bu vizyonunu ortaya koymaktadır. Koleksiyonda Iris Van Herpen, 

sentetik biyolojide ortaya çıkan yenidünyaları ve organik ile inorganik arasındaki iç 

içe geçmiş ilişkileri araştırmaktadır. ʻSyntopiaʼ, biyolojinin teknolojiyle birleştiği 

mevcut bilimsel değişimi kabul ederek ve içindeki kırılganlığı ve gücü 

görselleştirmektedir (Şekil 5.11) [Web 14, 2014]. 

 

“Eski bir dansçı olarak, hareket içindeki dönüşüm beni hipnotize etti. Bu koleksiyon 

için kuş uçuşunun küçük ayrıntılarına ve kuş hareketi içindeki karmaşık yankı 

biçimlerine yakından baktım. Studio Drift sanatçıları ve bilim adamı Etienne Jules 

Marey, kronofotoğraf aracılığıyla bir giysinin dökümüne daha yakından bakmam için 

bana ilham verdi. Zamanı bölünmüş saniyelere indirerek, kumaşın olağan dökümünü 

parçalamaya başladım, sonra milisaniyeleri bir kuş tüyünün katmanlaşması gibi 

hafifçe kaydırarak katmanladım.”  

Iris Van Herpen 

 



 

71 

 
 

Şekil 5.12: Iris Van Herpen, SK18, “SYNTOPIA”, Donmuş Sonbahar.  

 

“Syntopia” koleksiyonundan “Donmuş Sonbahar” elbisesini giyen drag sanatçısı 

Miss Fame'in bu görüntüsü posthümanizme referans vermektedir (Şekil 5.12) [Web 

15, 2022]. Tasarım insan vücudunun klasik orantılarını bozmaktadır. İnsan figürü için 

kişisel kimliğin indeksi kadar önemli olan yüzü silmektedir. Çıplak dövmeli omuzlar 

bir erkek vücudunu düşündürdüğü için cinsiyet normları da dâhil olmak üzere normları 

ihlal etmektedir. Elbise, kumaşın yapımında ve yaklaştığı yapay şekillerde oldukça 

teknolojik olarak aracılık etmektedir. Formlar, kendi yorumuyla “biyolojinin 

teknolojiyle birleşmesi” anlamına gelen Syntopia'yı çerçevelemektedir.  

 



 

72 

 
 

Şekil 5.13: Iris Van Herpen, SK19, “HYPNOSIS”.  

 

 Hypnosis koleksiyonu; doğanın örtüsünü, karayı, okyanusları ve havayı 

birbirine bağlayan biyosferin simbiyotik döngülerini içeren hipnotik bir 

görselleştirmedir. Ekolojideki hipnotik düzenlerden ilham alır; doğanın güzelliğini ve 

bireyin doğa üzerindeki yıkımını yansıtmaktadır (Şekil 5.13) [Web 16, 2022]. Iris van 

Herpen'in tasarımları, daha çok “bir insan vücudu ve karşılıklı bir oluş sürecini 

başlatan nesneler” olarak analiz edilebilmektedir. Eserin analizi, en belirgin özelliği 

ile başlamalıdır; bu, herhangi bir bireyin zihinsel imajından bağımsız olarak fiziksel 

olarak somut bir form olarak çıkmasıdır. Bu faktör, kültürel inşadaki gücünü ve 

önemini anlamanın anahtarı olabilir. Eserin bu fizikselliğinin önemi, yalnızca zihinsel 

ve fiziksel dünyalar arasında değil, aynı zamanda oldukça beklenmedik bir şekilde 

bilinç ve bilinçdışı arasında bir köprü görevi görme yeteneğinden kaynaklanmaktadır. 

Iris Van Herpen, Sonbahar Kış 2019 koleksiyonu için “HYPNOSIS” adını verdiği bir 

koleksiyonda Amerikalı kinetik heykeltıraş Anthony Howe ile işbirliği yaptı ve 

Howe'un rüzgârla hareket eden küresel Omniverse heykeli, koleksiyonun merkezinde 

yer aldı. Koleksiyonun final elbisesi de Omniverse heykelinin bir yansıması olarak, 

alüminyum, paslanmaz çelik ve tüylerden oluşan dönen kanatlarla tasarlandı. Bu 

bağlamda, Iris Van Herpen'in koleksiyonu hem enstalasyon hem de kitsch özellikleri 



 

73 

taşımaktadır. Koleksiyonun mekânı, Howe'un kinetik heykeliyle izleyiciye hareketli 

ve hipnotize edici bir deneyim sunmaktadır. Aynı zamanda, elbiselerin tasarımında da 

kinetik ve hipnotik unsurlar kullanılmaktadır. Tasarımcı, Japon suminagashi 

tekniğiyle su üzerine mürekkep damlatarak oluşturduğu çizgili desenleri Mylar'a ısıyla 

yapıştırıp lazerle keserek elbiselerine uyguladı. Bu teknikle elbiseler hareket ettikçe 

renk değiştiriyor ve titreşiyor. Koleksiyonun amacı izleyiciye yeni bir moda deneyimi 

sunmak olduğu kadar, moda ile doğa arasındaki ilişkiyi de sorgulamaktır. Aynı 

zamanda kullanılan teknolojiler moda ile sanat arasındaki sınırı da 

bulanıklaştırmaktadır. 

Post-dijital dönemde moda ve mekân tasarımı, dijital teknolojilerin ve internetin 

hızla gelişmesiyle birlikte yeni bir boyut kazanmıştır. Bu dönemde, moda ve mekân 

tasarımcıları, dijital dünyanın sunduğu olanakları kullanarak yenilikçi ve deneysel 

projeler ortaya çıkarmaktadır. Moda ve mekân tasarımı arasındaki etkileşim giderek 

artmakta ve birbirini besleyen bir ilişki içerisinde bulunmaktadır. Moda, mekân 

tasarımının bir parçası haline gelirken, mekânlar da moda etkisiyle dönüşmektedir. Bu 

dönemde, dijital baskı teknolojileri, artırılmış gerçeklik ve sanal gerçeklik gibi 

yeniliklerle moda ve mekânlar arasında sınırlar bulanıklaşmaktadır. Moda etkinlikleri 

ve defileler artık mekânın bir parçası olarak tasarlanmakta ve etkileyici deneyimler 

sunmaktadır. Aynı şekilde, mekânlar da moda temalarını yansıtan özgün ve etkileyici 

tasarımlarla dikkat çekmektedir. Post-dijital dönemde moda ve mekân tasarımı, 

yenilikçi teknolojilerin ve yaratıcı düşüncenin birleşimiyle sınırları zorlamakta ve 

ilham verici bir şekilde gelişmektedir. Bu dönemde moda ve mekân tasarımcıları, 

klasik kalıplardan ve sınırlamalardan uzaklaşarak kendilerini ifade etme özgürlüğüne 

sahiptir. Sonuç olarak, post-dijital dönemde moda ve mekân tasarımı, ileri 

teknolojilerin kullanımıyla birlikte estetik ve işlevsellik arasında yeni bir denge 

kurarak, yenilikçi ve etkileyici projelere imza atmaktadır. 

 

5.3 . Mekânın Post-Yapısal Okuması 

 

Mekânın post yapısal okumasının yapılması için ilk başta temel kavramları ele 

almamız gerekmektedir. Mekân, TDK’ye göre “yer, bulunulan yer, ev, yurt ve uzay” 

anlamlarına gelirken post yapısalcılık ise “öznenin fenomenolojik konumunu eleştiren 

bir yaklaşımdır”  Post yapısalcılar, mekânı tek başına maddeye indirgenmeyen 



 

74 

kartezyen mekân anlayışında olduğu gibi geometrik yöntemlerle kesin, mutlak ve sabit 

bir şekilde tanımlanmamaktadır. Post yapısalda mekân, dilin, yazının ve iktidarın 

etkisiyle sürekli değişen ve farklılaşan bir olgudur. Bu bağlam üzerinden mekânın post 

yapısalcı çözümlemesi: dil, yazı ve iktidar arasında bir alan mekân kavramı, tartışılan 

ve farklı yaklaşımlarla farklı disiplinler arasında ele alınan bir konudur. Geleneksel 

olarak mekân, fiziksel ve matematiksel özellikleriyle tanımlanan sabit ve nesnel bir 

varlık olarak görülmektedir. Ancak post yapısalda, mekânın böyle bir mutlaklık 

içermediğini, aksine dilin, yazının ve iktidarın etkisiyle sürekli değişen ve farklılaşan 

bir olgu olduğunu savunulmaktadır. 

Post yapısalcılık, 20. yüzyılın ikinci yarısında ortaya çıkan ve yapısalcılığın dil, 

anlam ve yapı üzerine kurduğu teorileri eleştiren bir akımdır. Post yapısalcılar, dilin 

ve yazının sabit ve nesnel bir yapı olmadığını, aksine farklı bağlamlarda değişen ve 

farklılaşan bir olgu olduğunu açıklamaktadır. Post yapısalcılar ayrıca, bilginin ve 

iktidarın da dil ve yazı ile ilişkili olduğunu ve bu nedenle de göreceli ve çoğulcu 

olduğunu savunmaktadır. Post yapısalcılık mekân anlayışını geliştiren en önemli 

kuramcılardan biri Michel Foucault’dur [Foucault,2006]. Foucault, mekânı sadece 

fiziksel bir boyut olarak değil, aynı zamanda söylemsel bir pratik olarak ele almaktadır. 

Ona göre mekân, bilgi ve iktidar arasındaki ilişkiyi ortaya koyan bir alan olarak işlev 

görmektedir. Foucault, mekânın tarihsel olarak nasıl değiştiğini ve farklı iktidar 

biçimlerini nasıl yansıttığını araştırır. Post yapısalcılık mekân anlayışını etkileyen 

diğer bir kuramcı da Jacques Derrida’dır. [Derrida,1997]. Derrida, dilin ve yazının 

anlam üretimindeki rolünü sorgulayan bir yöntem olan différance kavramını ortaya 

atmaktadır. Différance, hem fark hem de erteleme anlamına gelmektedir. Derrida’ya 

göre, dildeki her sözcük veya işaret, başka sözcük veya işaretlerle farklılaşarak anlam 

kazanmaktadır. Ancak bu anlam asla tam ve kesin değildir, çünkü her zaman başka 

sözcük veya işaretlere ertelenir. Bu nedenle, dildeki her sözcük veya işaret hem var 

hem de yoktur. Derrida, bu yöntemle mekân kavramını da ele alır ve mekânın da sabit 

ve nesnel bir yapı olmadığını, aksine farklı söylemlerle farklılaşan ve ertelenen bir 

olgu olduğunu göstermektedir. Post yapısalcılık mekân anlayışının temel özellikleri 

şunlardır:  

 

 Mekân, fiziksel ve matematiksel özellikleriyle değil, dilin, yazının ve iktidarın 

etkisiyle tanımlanan sosyal ve kültürel bir olgudur.  



 

75 

 Mekân, sabit ve nesnel değil, değişken ve görecelidir.  

 Mekân, tekil ve bütünlüklü değil, çoğulcu ve parçalıdır.  

 

Mekânın post yapısal okumasını defile mekânları üzerinden incelenmektedir. 

Moschino’nun İlkbahar 2021 defilesi ve Hüseyin Çağlayan’ın 2000 yılında yaptığı 

Sözlerden Sonra koleksiyonu arasında hem ortak hem de farklı yönleri bulunmaktadır. 

Ortak noktalardan ilki, her iki koleksiyonda da tasarım disiplinleri arasında sınırları 

aşan ve dönüştürülebilir kreasyonlar sunulmaktadır. Moschino’da mobilyalar 

elbiselere, Çağlayan’da ise elbiseler mobilyalara dönüşmektedir. Her iki koleksiyon 

da moda gösterisi formatını yenilikçi bir şekilde kullanmaktadır. Moschino kuklalarla 

bir marionet şovu hazırlarken, Çağlayan ise modellerin performans sanatçıları gibi 

davrandığı bir sahne kurmaktadır. Her iki koleksiyon da modanın sadece estetik değil, 

aynı zamanda sosyal ve kültürel bir yorum olduğunu vurgulamaktadır. Moschino 

moda dünyasının büyüsünü, neşesini ve fantezisini kutlarken, Çağlayan ise savaş 

mültecilerinin yaşadığı yer değiştirme sorununu ele almaktadır. Moschino kumaşları 

ve motifleri küçültmek için özel bir yöntem geliştirirken, Çağlayan ise kumaşları 

katlayarak, dikişsiz olarak şekillendirmektedir. Örneğin tarihi bir yapıda yapılan 

modern temalı bir defile gösterisi, geçmiş ile gelecek arasında bir bağlantı kurarken; 

atıl durumdaki bir fabrikada yapılan kültürel temalı bir defile gösterisi, sanayi ile 

kültür arasında bir karşıtlık yaratmaktadır. Moda tasarımcıları, defile gösterileri için 

sıkça kullanılan standart mekânlardan uzaklaşarak kendilerini diğerlerinden ayırmakta 

ve marka kimliklerini güçlendirmektedir. Moda tasarımcıları, mekânın özelliklerine 

göre ışıklandırma, müzik, koreografi gibi unsurları belirleyerek defile gösterilerine 

farklı bir atmosfer katmaktadır. Defile mekanları ve tasarladıkları giysiler, 

tasarımcıların yaratıcılıklarını ve vizyonlarını ortaya koydukları, koleksiyonlarının 

teması ve mesajı ile uyumlu olan, izleyicilerin ilgisini çeken ve etkileyen yerlerdir. 

Bazı moda tasarımcıları, koleksiyonlarında kitsch unsurları kullanarak ironik ve 

eleştirel bir tavır sergilerken moda ve mekân arasında da bir ara kesit sunmaktadırlar. 

Aslında buradaki nokta kitschin en emin işlemlerinden biri olan, geçmiş ve 

geleceği, doğa ile yapayı, organik ile sentetik olanı, biçim ile bağlamı birleştiren ve 

tüketiciyi içine çeken özelliklerinden bahsedilebilmektedir. Çünkü kitsch estetiği 

genellikle nostaljik duygusallığı, güven veren aşinalığı ve popüler kültürü birleştiren 

kültürel mirası ticarileştirme ve teşvik etme girişimlerini karakterize etmektedir. 

(Atkinson 2007). Bunun yanı sıra, moda ve mimarlık arasındaki işbirliği örnekleri de 



 

76 

artmaktadır. Örneğin, moda markaları için özel olarak tasarlanmış mağazalar ve moda 

etkinlikleri için özel olarak tasarlanmış mimari yapılar inşa edilmektedir. Bu işbirliği, 

moda endüstrisi ve mimarlık arasındaki sınırların kalkması ve birbirlerinden öğrenerek 

daha yenilikçi projeler üretmeleri açısından önemlidir. 

Tasarımcı Hüseyin Çağlayan, 1970 yılında Kıbrıs/Lefkoşa'da doğmuştur. 

Ortaokulu memleketi olan Türk Maarif Koleji'nde bitirmiştir. O zamanlar adanın 

nüfusu, Yunan ve Türk yetkililer arasındaki sürekli mücadeleler nedeniyle 

bölünmüştür. Kıbrıslı Türk ve Kıbrıslı Rum toplumları arasındaki etnik çatışmalar 

sonunda Kıbrıs’ta iç karışıklıklara sebep olmuştur.  Bu durum, daha sonra Çağlayan’ın 

Sonbahar/Kış 2000 için hazırladığı “Son Sözler” koleksiyonunun konsept fikrini 

oluşturmaktadır.   Sadler's Wells'te sunulan Londra'daki tiyatroda, gösterinin üç 

yanında asimetrik düzlemlerle çevrili çıplak, beyaz bir sahne varmaktadır. Modellerin 

gösterinin finalinde giysi olarak uyarladığı ve sahneden taşıdığı ya da giydiği 1950'ler 

tarzı mobilyalar içeriyordu (Şekil 5.14) [Web 17, 2000].  

 

  

Şekil 5.14: Hüseyin Çağlayan SK2000, Sözlerden Sonra, sandalye kılıflarının 

elbiseye dönüşmesi.  

 

Çağlayan'ın amacı sadece teatral bir gösteri yapmak olmamıştır, “Son Sözler” 

koleksiyonunda Hüseyin Çağlayan, hareketliliğin istemsiz ve dramatik yönüne 

https://en.wikipedia.org/wiki/Nicosia
https://en.wikipedia.org/wiki/T%C3%BCrk_Maarif_Koleji
https://wwd.com/fashion-news/fashion-features/new-brand-finney-offers-laid-back-separates-silk-cashmere-cotton-1235016566/


 

77 

odaklanarak zorunlu göçün duygusal etkilerini resmetmiştir [Web 17, 2000]. Gösteri 

evlerini terk etmek ve kişisel eşyalarını yanlarında taşımak zorunda kalan savaş 

mültecilerinden ilham alarak koleksiyon göç kavramına referans vermektedir. 

Modellerden biri maun sehpayı geometrik ve teleskopik bir eteğe dönüştürerek insan 

vücudunda hareket ettirilebilir hale getiriyor (Şekil 5.15) [Web 17, 2000].   

 

 

Şekil 5.15: Hüseyin Çağlayan SK2000, Sözlerden Sonra, orta sehpanın eteğe 

dönüşmesi.   

 

Ancak Çağlayan sadece durumu tasvir etmekle kalmayarak, göçmenlerin 

eşyalarını geride bırakmak zorunda kaldıkları ve nesnelerin taşınabilirliği nedeniyle 

kimliklerini yitirdikleri tarihsel bağlama meydan okumaktadır. Giysiler, taşınabilir 

özel mülkler olarak tasarlanıldığı için, göçmenler kimliklerini ve kültürlerini 

tanımlayan bu eşyaları istenmeyen yolculuklarında yanlarında taşıyabilmektedir. Bu 

şekilde onlara, fiziksel doğayı sosyal bağlama uyarlayabilecekleri nispeten daha aktif 

bir konum sağlanmaktadır. Nesne üzerinden, beden ve zihnin farklı konumlarda olma 

talebine, tasarımı bellek ile birleştiren bir temsil mekânı üretmektedir. Oturma odası 

benzeri bir sahnede, modeller mobilyalarla etkileşime girerek etrafta dolaşmaktadır. 

Ev eşyalarını paltolarının ve ceplerinin içinde saklarken, gri vardiyalı dört kadın bir 



 

78 

sandalye setinden kumaş kılıfları çıkararak giymektedir. Setten taşınmak üzere 

katlanarak sandalyeler valizlere dönüşmektedir (Şekil 5.16) [Web 17, 2000]. 

Koleksiyon, insanların yaşadıkları mekânlarla ve sahip olduklarıyla ilişkilerini 

yeniden gözden geçirmeye zorlamakta ve dünyanın nasıl herkesin evi olabileceğini 

sorgulamaktadır.  

 

 
 

Şekil 5.16: Hüseyin Çağlayan SK2000, Sözlerden Sonra, sandalye kılıflarının 

elbiseye, sandalyenin valize dönüşmesi.  



 

79 

 

Moda ve mobilya arasındaki çizgiyi bulanıklaştıran dönüştürücü şov, insanlık 

durumu ve onun dünyevi mülklerle olan ilişkisi ile değerlendirilmektedir. Defilede 

kıyafetlerin mobilyalara dönüşmesi, bedenin moda endüstrisindeki rolünü ve temsilini 

değiştirmektedir. Beden, sadece giyilen bir nesne olmaktan çıkarak yaşanan ve 

kullanılan bir mekâna dönüşmektedir. Bedenin mekânsallaşması, bedenin sınırlarını 

ve işlevlerini yeniden tanımlamakta ve bedenin sosyal ve kültürel anlamlarını 

sorgulamaktadır. Ancak koleksiyonun renk paleti, kumaş seçimi ve siluetleri, 

geleneksel haute couture estetiğinden uzaklaşarak minimalist ve fonksiyonel bir tarz 

sunmaktadır. Koleksiyonun dönüştürülebilirliği, moda endüstrisinin sabit ve statik 

kurallarını kırarak post yapısal bir tutum sergilemektedir. Bu noktada kitsch, yüksek 

ve düşük sanat ve mimari arasındaki sınırları bulanıklaştırmaktaki yöntem olarak var 

olmaktadır. Çağlayan, moda tasarımının sınırlarını zorlayan ve çağdaş sanatla ilişki 

kuran bir tasarımcıdır. Tasarımlarında ve defilelerinde kitsch unsurlarını sıkça 

kullanarak ironik ve eleştirel bir tavır sergilemektedir. Kitsch, zevksizlik, ucuzluk, 

taklitçilik ve gösterişçilik olarak tanımlanan bir sanat ve kültür olgusudur. Çağlayan, 

kitsch unsurları kullanarak izleyicilerin beklentilerini bozmakta ve şaşırtmaktadır. 

Ayrıca farklı kültürler arasında bir diyalog kurmaktadır. İnsanlar, aktif olarak ondan 

kaçınsalar bile kitsch’e başvurmaktadır. Çünkü kitsch aktarılmak istenen mesajı aynı 

anda rahatlatabilmekte ve manipüle edebilmektedir. Bu da karşı tarafta farklı 

şekillerde kendini gösteren ve kültürel sınırları aşan her birey için yeni bir deneyim 

yaratmaktadır. Kitsch estetiğinin damgasını vurduğu noktalarda, gündelik hayat 

pratikleri ve toplumsal bellek, devamlı olarak gündelik mekânların kimliğini inşa 

etmekte ve yeniden şekillendirmektedir. [Atkinson, 2007]. Mimarlık, birçok insanı, 

sosyal yaşamlarını ve zevklerini, kentsel bağlamı ve kentsel, kırsal veya doğal bir 

peyzajın mekânsal düzenini etkilemektedir. Performanstaki unsurların sentezi, göç ve 

insanın hayatta kalması hakkında sohbeti ateşleme ve aynı zamanda tasarım 

disiplinlerinin çapraz tozlaşmasıyla hayal gücünü harekete geçirmektedir. Model 

masanın ortasına adımını atar ve mobilya model için bir eteğe dönüşmektedir. 

 

“Kitsch, bütünler yerine parçaları kullanarak, paradigmatik gönderme yerine 

dizimsel süreklilik yoluyla anlam kuran metonimik çağrışımlar yaratmaktadır. 

[Olalquiaga 1993].” 

 



 

80 

Çağlayan'ın moda mekân ilişkisine yaklaşımı, mimarlık ve moda arasındaki 

paralellikleri göstermektedir. Her ikisi de insan bedenini ve yaşadığı mekânı 

şekillendirmektedir.   Kitsch, olarak adlandırılan yeni sanat eseri kitle kültürünün bir 

parçasıdır. Bu sebeple gündelik hayattan, gündelik hayat mekânlarından bağımsız 

düşünülmesi oldukça güçtür. Aynı zamanda son zamanlarda sosyal, kültürel ve politik 

bir kavram haline gelmektedir. Kitsch’in gündelik hayatı tatlandırmayı, karakterize 

etmeyi, güzelleştirmeyi, çirkinleştirmeyi, dramatize etmeyi ve mitolojikleştirmeyi 

amaçlayan herhangi bir değeri temsil etmeyi amaçlayan bir tarafı bulunmaktadır. 

Görüntünün ardındaki vizyon veya anlam değil, yaratıcının sanatsal hizmetleri odak 

noktasıdır. Kitsch yalnızca estetik bir olgu değildir; mimari temsilin metalaştırılmasını 

anlamada yararlı olan felsefi, psikolojik ve sosyolojik içerimleri de barındırmaktadır.  

Chanel'in Grand Palais'deki İlkbahar/Yaz 2018 defilesi için Karl Lagerfeld, 

Fransa'nın güneyinde yer alan ve birçok şelalesi olan ünlü bir kanyon olan Gorges du 

Verdon'un bir temsilini üretmektedir. Kitsch'in en emin işlemlerinden biri, geçmiş ve 

geleceği, doğa ile yapayı, organik ile sentetik olanı, biçim ile bağlamı birleştiren bir 

taklit üretmektir. İyi ya da kötü, güzel ya da çirkin olarak algılanıp algılanmadığına 

bakılmaksızın kitsch, "paylaşılan deneyimimizin özellikle ve tahmin edilebileceği 

üzere hareketli bir yönünün iyi seçilmiş ve belki de çokça düzenlenmiş bir versiyonunu 

sunarak bizi etkilemek için kasıtlı olarak tasarlanmaktadır. Bu doğrultuda defileyi 

Gorges du Verdon'un gerçeküstü bir taklidinde yeniden canlandırmaktadır ( Şekil 

5.17) [Web 18, 2013]. 

 

 
 

Şekil 5.17: Chanel İY18 Koleksiyonu, Grand Palais. 

https://curatedition.com/featured/chanel-exclusive-sponsor-of-grand-palais-renovation-in-paris/


 

81 

Işık ve suyun ruhunda silüetler, malzemeler ve detaylar doğaya referans 

verecek şekilde yan yana getirilmektedir. Tüvitteki lüreksin liberal örgüsü, mavi ve 

beyazın su damlası benzeri kristaller ve pandantiflerin zengin işlemeleriyle 

vurgulanmaktadır. Ceket ve elbiselerdeki püskül detayları ise güneş ve ayın 

yansımalarını anımsatan parıldayan altın ve gümüş vurgularla tamamlanan narin 

pembeler ve bereketli yeşillerle tamamlanmaktadır ( Şekil 5.18) [Web 19, 2018]. 

 

 
 

Şekil 5.18: Chanel İY18 Koleksiyonu, Grand Palais. 

 

Chanel baş tasarımcısı Karl LAGERFELD, tüketim kültürüne göz kırparak, 

Paris'in Grand Palais’isini günümüzün Chanel şovu için büyük bir kutu süpermarkete 

dönüştürmüştür (Şekil 5.19) [Web 20, 2014]. Defilenin ana temasını tüketimciliğin 

destansı bir kutlaması aynı zamanda destansı bir tüketim eleştirisi olarak 

kullanmaktaydı. Bir kavramsal sanat parçası, bir pop kültürü eleştirisi olarak, 

günümüzün ezici, karşı konulmaz savurganlığıyla, modanın bir süpermarket olduğunu 

söylemektedir. Tasarımcı, açık piyasada asla satın alınamayacak olan markalı 

ürünlerin materyalist bir dünyada arzunun mutlak zirvesi olduğuna dikkat 

çekmektedir. Cümlenin alt ifadesi ise herhangi bir şeyi Chanel damgasıyla 

damgalandığı takdirde, birey lüks olanı tüketme arzusu ile bunu istemektedir. Ticaretin 

ve arzunun eşit derecede geçerli olduğuna ve utanılacak bir şey olmadığına inandığını 

öne sürdü. Alışverişte yapabilirsiniz, kıyafette alabilirsiniz [Web 20, 2014]. 

 



 

82 

 
 

Şekil 5.19: CHANEL SK14, Süpermarket.  

 

Bu set, modern mimarinin işlevsel ve rasyonel özelliklerini ironik bir şekilde ele 

almakta ve tüketim kültürünün abartılı bir yansımasını sunmaktadır. Aynı zamanda 

defile seti ve koleksiyonu sanatsal bir ifade biçimi olarak kabul edilebilmektedir. 

Enstalasyon sanatı, mekâna özgü sanat eserleri oluşturmak için farklı malzemeleri ve 

medyaları kullanan bir sanat akımıdır. Defilede, Chanel markasının ürünleri ve 

simgeleri ile süslenmiş bir süpermarket ortamı yaratılmıştır. Bu ortam, izleyicilerin 

içine girebileceği ve etkileşime girebileceği üç boyutlu bir sanat eseri olarak 

değerlendirilebilmektedir. Koleksiyon Chanel'in klasik parçalarını yeniden 

yorumlayan ve günlük hayatın unsurlarını kullanan bir tasarıma sahiptir. Örneğin, tüvit 

takımlar, spor ayakkabılar, kot pantolonlar, market sepetleri ve alışveriş poşetleri gibi 

aksesuarlar ile kombinlenmiştir (Şekil 5.20) [Web 20, 2014].  Bu koleksiyon, moda 

endüstrisinin klişelerini ve kodlarını kırarak post modern bir tutum sergilemektedir. 

Kitsch açıdan, defile seti ve koleksiyonu düşük kaliteli, düşük estetik değere sahip 

veya yapay bir tarzı ifade etmek için kullanılan bir terim olan kitschi temsil etmektedir. 

Defilede, Chanel'in lüks ve sofistike imajının aksine ucuz ve zevkli süslemeden 

yoksun seri üretilen mallarla ilişkilendirilen kitsch bir estetik kullanılmıştır. Bu estetik, 

izleyicilere entelektüel olarak yatırım yapmak zorunda kalmadan anında tatmin olmayı 

amaçlamaktadır. 



 

83 

 

 
 

Şekil 5.20: CHANEL SK14, Süpermarket. 

 

Defiledeki kıyafetler Chanel’in geleneksel tüvit kumaşlarını, şeffaf plastik 

pelerinler, yüksek çizmeler ve astronot kız ceketleri gibi modern malzemelerle 

harmanlanmaktaydı. Koleksiyonun renk paleti pastel tonlardan oluşuyordu. 

Enstalasyon ve kitsch bağlamında bakarsak, defile şovu hem doğayla hem de 

yapaylıkla oynayan bir paradoks yaratmaktadır. Doğal bir güzelliği taklit eden devasa 

bir set, Chanel'in el yapımı kumaşlarını ve teknik becerilerini sergilediği sofistike bir 

koleksiyonla buluşmaktadır. Plastik gibi yeni malzemelerin kullanımı, 1960'ların uzay 

çağı modasına ve gençlik kültürüne gönderme yapmaktadır. Koleksiyonun pastel 

renkleri ise hem baharı hem de kitsch estetiğini çağrıştırmaktadır. Chanel İlkbahar/Yaz 

2018 defile şovu, doğa ve yapaylık arasındaki gerilimi vurgulayan, geçmiş ve gelecek 

arasında köprü kuran, el işçiliği ve teknolojiyi harmanlayan, baharı kutlayan ve kitsch 

estetiğini benimseyen bir koleksiyon olarak incelenebilmektedir. 

Bu örnekler bağlamında, post-yapısal tasarımı, geleneksel yapısal düşüncenin 

ötesine geçerek mekânı daha derinlemesine anlama ve yeniden şekillendirme 

çabasıdır. Bu yaklaşım, mekânın sadece fiziksel bir mekân olmanın ötesinde bir 

deneyim ve anlam taşıdığını vurgulamaktadır. Mekânın post-yapısal tasarımı, 

kullanıcıların ihtiyaçlarını ve deneyimlerini göz önünde bulundurarak daha insan 



 

84 

odaklı ve etkileşimli mekânlar yaratmayı hedeflemektedir. Tasarımcılar geleneksel 

yapısal tasarımın sınırlarını aşarak, mekânın sosyal, kültürel ve psikolojik 

etkileşimlerini değerlendirmekte ve bunları tasarım sürecine dâhil etmektedir. Post-

yapısal tasarım, mekânın kullanıcısıyla etkileşimini arttırmakta, kullanıcıların 

kimliklerini ifade etmelerini ve mekânı kendi ihtiyaçlarına göre şekillendirmelerini 

sağlamaktadır. Bu yaklaşım, mekânın duygusal ve sosyal bağlamını dikkate alarak, 

insanların mekânda rahatlamalarını, etkileşimde bulunmalarını ve kendilerini ifade 

etmelerini sağlamaktadır. Böylece tasarlanan defile mekânları enstalatif bir kimlik 

kazanmaktadır. Sonuç olarak, mekânın post-yapısal tasarımı, mekânı sadece bir yapı 

olarak değil, insanların deneyimlediği ve etkileşimde bulunduğu bir alan olarak ele 

almaktadır. Bu yaklaşım, mekânın anlamını derinleştirir, insan ihtiyaçlarını karşılar ve 

daha sürdürülebilir ve etkileyici mekânlar yaratmaktadır.  

 



 

85 

6. SONUÇ  

 

Moda tasarımı ve mimari, insanın giyinme ve barınma ihtiyaçlarından doğan ve 

zaman içinde estetik, kültürel ve teknolojik faktörlerle şekillenen iki farklı disiplindir. 

Ancak bu iki disiplin arasında ortak bir iletişim dili vardır: mekân. Mekân, hem moda 

hem de mimari tasarımında temel ölçüt olarak kullanılmaktadır. Bunun bir sebebi de 

moda ve mekânın varoluşunun temel nedeninin beden olarak gösterilmesidir. Beden 

ve hareket, moda şovlarında mekânla etkileşim kurmanın en önemli unsuru olarak var 

olmaktadır. Bedenin duruşu, hareketi, bakışı ve ifadesi mekânın karakterini 

yansıtabilmekte veya zıtlık oluşturabilmektedir. Örneğin, bedenin hareketli olması 

mekânın statikliğini vurgulayabilmekte, bedenin bakışı mekânın derinliğini 

artırabilmektedir. Mekân, aynı zamanda tasarımcıların görsel etkiyi artırmak için 

birbirlerinden ilham aldıkları veya araç olarak kullandıkları bir unsurdur. Bununla 

birlikte postmodern dönemde sanat ve moda arasındaki sınırlar belirsizleşmiş, estetik 

ve tüketim kavramları farklılaşmaktadır. Enstalasyon sanatı, mekânın önemini 

vurgulayan, izleyiciyi etkileşime davet eden bir sanat türüdür. Kitsch ise, zevksizlik, 

taklitçilik ve ucuzluk olarak tanımlanan, popüler kültürün bir ürünüdür. Bu iki kavram, 

moda tasarımında da kendini göstermektedir. Moda tasarımcıları, enstalasyon 

sanatından ilham alarak mekanla uyumlu veya uyumsuz koleksiyonlar yaratmakta, 

kitsch estetiğini kullanarak ironik ve eleştirel mesajlar vermektedir. Sonuç olarak, 

postmodern dönemde sanat ve moda arasındaki etkileşimin güçlü olduğu, bu 

etkileşimin yeni estetik arayışlar ve tüketim biçimleri doğurduğu ortaya 

konulmaktadır. Bu konular arasındaki ilişki, örneğin, moda tasarımcılarının 

enstalasyonlarını belirli bir mekânda sergilemeleri, mekâna özgü tasarımlar yapmaları 

ve bedeni giysilerle şekillendirmeleri olarak örnek verilebilmektedir. Ayrıca, kitsch 

unsurları, moda tasarımlarına ve enstalasyonlara dâhil edilebilmekte ve bu unsurlar 

mekânda sergilenen giysilerin bedenle ilişkisini de etkileyebilmektedir. Bu bağlamda, 

moda da postmodern dönemin etkisi altında mekânla ilişkisini yeniden 

şekillendirmektedir. Kitsch ve moda kavramları arasındaki ilişki, özellikle popüler 

kültürde ve reklam dünyasında etkilidir. Kitsch öğeleri, moda tasarımlarında sıklıkla 

kullanılır ve bu tasarımlar popüler kültür ve reklam trendlerinden etkilenmektedir. 

Bundan dolayı defile gösteri mekânları moda tasarımda çok önemli bir yer 

barındırmaktadır. Defile gösterileri, moda tasarımcılarının tasarımlarını sergiledikleri, 



 

86 

hedef kitleleriyle iletişim kurdukları ve marka kimliklerini oluşturdukları 

etkinliklerdir. Defile gösterilerinde mekân seçimi, tasarımların anlamını ve mesajını 

güçlendiren veya zayıflatan bir faktördür. Bu nedenle moda tasarımcıları, defile 

gösterileri için mekân seçiminde dikkatli olmalıdır. Defile gösterileri için mekân 

seçiminde son yıllarda bir trend göze çarpmaktadır, tarihi ve atıl mekânların 

kullanılması. Tarihi ve atıl mekânlar, moda tasarımcılarına farklı avantajlar 

sunmaktadır. Öncelikle tarihi ve atıl mekânlar, moda tasarımlarına zıtlık veya uyum 

sağlayarak görsel bir kontrast ve uyum yaratmaktadır. Bu da izleyicilerin ilgisini 

çekmekte ve tasarımlara farklı bir anlam katmaktadır.  

Moda içinde defile mekânı, sunuma işaret eder ve mimari bir söylem olarak 

yerleştirme mekânını (enstalasyonu) oluşturmaktadır. Bedensel olarak aynı mekân 

içerisinde iken zihinsel olarak aynı anda pek çok yerde olunabilme durumu, zihnin 

gözleriyle kolaylıkla her ayrıntısını görebileceği, bireyin her hareketi zihnin doğasını-

mekânını tanımlamaktadır. Her bir katmandaki farklı bir yaşanmışlık, belleğin farklı 

katmanlarına gönderme yapmaktadır. Yaşanan bu deneyim, bedenin bir parçası olarak 

mekânın holistik tanımını içermektedir. Bedensel deneyiminin bellekte kaydedilerek 

dondurulması ve beraberinde mekânın yeniden katlanması çelişki ve karmaşıklık 

içeren, mekân beden ilişkisini yansıtmaktadır. Gerçek bir yere ihtiyaç duymayan, insan 

varlığı ile var olabilen, her bir bireyin kendi zihninde yolunu bulduğu bir yer 

olmaktadır. Kimi zaman bir kenti kimi zaman bir nesneyi kimi zaman ise sonsuz 

maviliği ve yeşili, sınırın içindeki temsili içermektedir. Mekân, zamansal olaylarla 

oluşturulmuş, yaşanan ve algılanan bir varlık olarak düşünülmektedir. Bu anlamda 

mimarlık, salt fiziksel bir çevre olmaktan çıkıp, mekân-zaman-beden-nesne 

ilişkileriyle yeniden tanımlanmaktadır. Bu makale, algılayan ve düşünen beden 

deneyimi arasındaki olası geçici etkileşim modellerini vurgulamaktadır. Mekânda 

beden, insanın ilk ortamı olarak kabul edilmektedir. Bu nedenle beden hareketinin 

mekânla ilişkisi keşfedilen ve deneyimle yenilenen, enstalasyonların altlığını 

oluşturmaktadır. Sahnelemedeki bu soyutlama, her yeni aşamada izleyicinin varlığı, 

değişen trendler gibi yeni durumların eklenmesiyle sabit ve ideal bir mekânsal 

organizasyondan uzaklaşmaktadır. Sonuç olarak, moda şovları, günlük bir deneyim 

olarak bağlam, mekândaki soyutlamalara anlam vermek için bir araç olmaktadır. 

Enstalasyon bizim için bedenin ve çoklu duyum deneyimimizin farklı insanlara farklı 

nesneler üzerinden aktarıldığı temsilin birer sunuş şekli olmaktadır. Pragma ve bağlam 

ancak soyutlamalara anlam verildiğinde bir mekâna dönüşebilmektedir. Enstalasyon, 



 

87 

bir öz-örgütlenme modeli olarak, değişime ve değişim üreterek yanıt vermektedir. 

Beden de bu değişim kapasitesi olarak, mimarlığın geleceğine işaret etmektedir. Beden 

ve enstalasyon aktif güce karşı dirençli bir güç oluşturmaktadır. Enstalasyon kendi 

uzamsal uzantısını yaratırken, mimari onun fenomenolojik ve deneyimsel olan 

bedensel geleceğini tasarlamaktadır. Bu sayede oluşan beden ve mekân diyalektiğinde, 

karşılıklı oluşturulan bu birliktelik ile birbirini sürekli etkilemektedir ve yeniden 

oluşturmaktadır. Bu bağlamda, beden, mekânlaşır ve benzer biçimde bu iletişim 

ağında mekân da, beden ile beraber evrimleşebilmektedir.  

Mekân deneyimleriyle birlikte, insanın algılarıyla anlamlara bürünmektedir. Bu 

anlamlar yeni deneyimlere, yeni oluşlara olanak sağlamaktadır. Mekân dönüşerek, 

zaman içerisinde anlamını yeniden üretmektedir. Bir şeyi kavrayabilmemiz için onun 

tarafından kavranmış olmak gerekmektedir. Onun zamanına teslim olmak 

gerekmektedir. Bu üç parametrede ki temel ortak nokta, bütün mekânlar özelinde hem 

dikotomik olanı hem diyalektik olanı içine almaktadır. 21. yy mekânlarının 

performatif ergonomi ilkelerine uygun olarak tasarlandığı ve kolektif eylemlere imkân 

tanınması, mekânların kitsch, post modern söylemler ve enstalatif mekân tasarımları 

gibi kategoriler altında değerlendirilebileceği belirlenmiştir. Milenyum çağından 

seçilen örneklerle,  kategorilerin, enstalasyon ve defile örnekleriyle, bedenin alternatif 

anlayışlarını ve davranışlarını keşfedilmesi ile beden ve mekân arasındaki ilişkinin 

sanatın deneyimsel boyutuyla zenginleştirildiği ve yeni anlamlar üretmektedir. 

Enstalasyon ve defile, bedenin mekânsal etkileşimini sanatsal bir biçimde ortaya 

koyan iki farklı pratiktir. Bu iki pratik bedenin kimliğini, cinsiyetini, kültürünü veya 

siyasetini nasıl ifade ettiğini, beden ve mekân arasındaki ilişki üzerinden sanatın 

deneyimsel boyutuyla zenginleştirmektedir. Dolayısı ile beden ve mekân arasındaki 

analoji üzerine deneyimlenerek sanatını ortaya konulması, “mekân-nesne-beden” 

ilişkinde beden ve mekân arasındaki ilişkinin çok katmanlı ve çok boyutlu bir örüntü 

ile kodlandığı ve bu örüntünün 21. yy gelecek mekân anlayışlarının yeniden 

tartışılmasını sağlamaktadır. Eski ile yeninin, geçmiş ile şimdinin bir arada okunduğu 

her bir bedenin belleğinden başka bir iz bıraktığı bir tür katmanlaşma kısacası yeni bir 

kimlik halidir. 

  



 

88 

KAYNAKLAR 

 

 
Adıgüzel Özbek D., (2018), “Beden Etkileşimli Mekan Tasarımı”, The Turkish Online 

Journal of Design, Art and Communication, 8 (1), 133-142. 

 

Adorno T., (1998), “Minima Moralia: Sakatlanmış Yaşamdan Yansımalar” Çev. 

Koçak O. ve Doğukan A., 1. Baskı, Metis Yayınları. 

 

Atkinson D., (2007)., “Kitsch Geographies and the Everyday Spaces of Social 

Memory”, Environment and Planning A, 39 (3), 521-540. 

 

Aytis S., Ozcam I., (2019), “Gelenekten Geleceğe Mimarlık”, Mimarlık Bilimleri ve 

Uygulamaları Dergisi, 5 (2), 293-308.  

 

Bachelard G., (2018), “Mekânın Poetikası”, Çev. Tümertekin A., 5. Baskı, İthaki 

Yayınları. 

 

Baudrillard J., (1981), “For a Critique of the Political Economy of the Sing”, 1st 

Edition, Telos Press Publishing. 

 

Baudrillard J., (2011), “Simülakrlar ve Simülasyon” Çev. Adanır O., 1. Baskı, Doğu 

Batı Yayınları.  

 

Benjamin W., (1993), “Pasajlar”, Çev. Cemal A., 1. Baskı, Yapı Kredi Yayınları. 

Bilgen S., (2002), “Moda ve Giyim”, Anadolu Sanat Süreli Sanat ve Kültür Dergisi, 

12, 16-27. 

 

Bogdan R. C., Biklen, S. K., (1998), Qualitative research for education: An 

introduction to theory and methods (3rd ed.). Boston: Allyn and Bacon. 

 

Braidotti R., (2013), “The Posthuman”, 1st Edition, Polity Press. 

 

Braidotti R., (2016), “The Contested Posthumanities”, In: R. Braidotti and P. Gilroy 

Editors, “Conflicting Humanities” 1st Edition, Bloomsbury Academic. 

 

Braidotti R. and Hlavajova M., (2018), “The Posthuman Glossary”, 1st Edition, 

Bloomsbury Academic. 

 

Călınescu M., (1987), “Five Faces of Modernity: Modernism, Avant-garde, 

Decadence, Kitsch, Postmodernism”, 1st Edition, Duke University Press.  

 

Chandler D., (2015), “A World without Causation: Big Data and the Coming of Age 

of Posthumanism”, Millennium: Journal of International Studies, 43 (3).  

 

Chilvers I. and Glaves-Smith J., (2009), “A Dictionary of Modern and Comtemporary 

Art”, 2nd Edition, Oxford University Press. 

 



 

89 

Clarke B. and Rossini M., (2017), “The Cambridge Companion to Literature and the 

Posthuman”, 1st Edition, Cambridge University Press. 

 

Crewe L., (2017), “The Geographies of Fashion: Consumption, Space, and Value”, 1st 

Edition, Bloomsbury Academic. 

 

Danto A. C., (2010), “Sanatın Sonundan Sonra: Çağdaş Sanat ve Tarihinin Sınır”, 2. 

Basım, İstanbul, Ayrıntı Yayınları. 

 

Deleuze G., (1992), “The Fold: Leibniz and the Baroque”, 1st Edition, University of 

Minnesota Press. 

 

Derrida J. (1997), “Of Grammatology”, 1st Edition, Johns Hopkins University Press. 

Dombaycı M. A. ve Doğru. S. G., (2019), “Heidegger’in Decartes Eleştirisi 

Bağlamında ‘Malone Ölüyor’ Kitabının Değerlendirilmesi”, Kaygı, 18 (2), 455-479. 

Ediz Ö., Erbil Y., Akıncıtürk N., (2010), “Günümüz Mimarlığının Dinamikleri: 

Iceberg’in Görünmeyen Yüzü”, Mimarlık Dergisi, 354, 64-69.  

 

Emmer C. E., (1998) “Kitsch Against Modernity”, Art Criticism, 13 (1), 53-80.  

 

Ertürk0 N., (2011), “Moda Kavramı, Moda Kuramları ve Güncel Moda Eğilimi 

Çalışmaları”, Süleyman Demirel Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Hakemli 

Dergisi Art-E, 4 (7), 3-24.  

 

Evans G., (2018), “POSTHUMANISM IN FASHION.” (Retrieved November 9, 

2020), From Show Studio. 

 

Fausch D., (1996), “Architecture: in Fashion” , 1st Edition, Princeton Architectural 

Press. 

 

Fedorova A., (2018), “Why did designers embrace tech this season?”  from Sleek 

Magazine. 

 

Fortini A., (2006), How the Runway Took Off: A Brief History of the Fashion Show, 

Slate Magazine. 

 

Foucault M., (2000), “Özne ve İktidar / Seçme Yazılar 2”, 7. Baskı, Ayrıntı Yayınları. 

 

Foucault M., (2001), “The Order of Things”, 2nd Edition, Routledge. 

 

Foucault M. (2006), “History of Madness”, 2nd Edition, Routledge.  

 

Gezer H., (2007), “Diğer Disiplinlerle İlişkiler: İç Mimarlık, Tekstil-Moda 

Tasarımında Ara Yüzeyler”, İç Mimarlık Eğitimi 1. Ulusal Kongresi, 1-10, İstanbul, 

Türkiye, 1 Ekim 2007.  

 

Goldman R., PAPSON S., (2003), “Simulacra Definition”, Information 

Technology, St. Lawrence University, 30 Agust 2003. 

 

http://www.slate.com/id/2135561/
https://web.archive.org/web/20171212194917/http:/it.stlawu.edu/~global/glossary/simulacra.def.html
https://tr.wikipedia.org/w/index.php?title=St._Lawrence_%C3%9Cniversitesi&action=edit&redlink=1


 

90 

Greenberg C., (1961), “Avant-Garde and Kitsch”, In: Art and Culture: Critical Essays, 

Beacon Press.  

 

Güldür M., Bayram S., (2016), “Disiplinler Arası Etkileşim Üzerine Bir Çalışma: 

Moda Ve Mimari Arasındaki Etkileşim”, The Journal of International Lingual Social 

And Educational Sciences, 2(2), 59-74. 

 

Goralnik L., Nelson M.P., (2012), “Anthropocentrism, Encyclopedia of Applied 

Ethics”, 2nd Edition, Academiy Press Book. 

 

Habermas J., (2003), “The Future of Human Nature”, 1st Edition, Polity. 

 

Hassan I., (1977), “Prometheus as Performer: Toward a Posthumanist Culture?”, The 

Georgia Review, 31 (4), 830–850. 

 

Heidegger M., (2019), “Varlık ve Zaman”, Çev. K. Ökten, 2014, Alfa Yayım. 

 

Husserl E., (1997), “Kesin Bilim Olarak Felsefe”,1. Baskı, Türkiye Felsefe Kurumu 

Yayınları. 

 

Iavarone A. H., (2021), “Bir Simülakr Tanımı Olarak Mimari Temsilin Medyatik 

Hali”, Modular Journal, 4 (2), 172-183.  

 

Jaeger R. M., (1988), “Complementary Methods for Research in Education. 

Washington”, 1 st Edition, Amerikan Educational Research Association. 

 

Kaprow A., (2003), “Notes on the Creation of a Total Art Essays on the Blurring of 

Art and Life”, 1 st Edition, University of California Press. 

 

Karagöz E., (2012), “Pop Up Mekân Tasarımı ve Pazarlama İlişkisi”, Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, İTÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

 

Keller S., (2012), “Beauty, Genius, Epigenesis: The Kantian Origins of Contemporary 

Architecture”, Journal of Architectural Education, 65 (2), 42-51.  

 

Kjellman-Chapin, M., (2013) Kitsch: History, Theory, Practice, Cambridge Scholars 

Publishing, UK. 

 

Kuzu A., (2013), “Bilimsel araştırma yöntemleri (Scientific research methods) 

Araştırmaların planlanması (Research planning]”, ESOGÜ Sosyal Bilimler 

Dergisi,14-(1), 38-41. 

 

Küre S., (2021), “Mimarlık Etki Alanındaki Moda Tasarımına Bakış”. 

 

Koolhaas R. (1978), “Delirious New York: A Retroactive Manifesto for Manhattan”, 

1 st Edition, The Monicelli Press.  

 

Lacan J., (1954-55), “ The Seminar of Jacques Lacan: Book II: The Ego in Freud's 

Theory and in the Technique of Psychoanalysis”, 1st Edition, Newyork Company. 

 



 

91 

Lefebvre H., (1991), “The Production of Space”, Trans: Nicholson-Smith D., 1st 

Edition,  Wiley–Blackwell. 

Lukas P., (1997), “Inconspicous Consumption: An Obsessive Look at the Stuff We 

Take for Granted, From the Everyday to the Obscure”, 1st Edition, Crown Pub. 

 

Lynn G., (2000), “Greg Lynn: Embryological Houses”, AD: Contemporary Processes 

in Architecture” 70 (3), 26-35. 

 

McDonal H. P., (2014), “Environmental Philosophy”, 1st Edition, Brill. 

 

Miller D., (1987), “Material Culture and Mass Consumption”, 1st Edition, Basil 

Blackwell.  

 

Murrow L., (2012), “Transplanted Trees, Paper Kingdoms, and Flames: The Best 

Fashion Week Set Design” The Cut. New York Media LLC. Retrieved July 1, 2015. 

 

Norberg-Schulz C., (1971), “Existence, Space & Architecture”, 1st Edition, 

Littlehampton Book Services Ltd. 

 

Olalquiaga C., (1993), “The Pandemoniac Junk Shop of Solitude: Kitsch and Death.” 

The Abject America. Usitania: A Journal of Reflection and Oceanography, vI, 4.  

 

Pallasmaa J., (2020), “Tenin Gözleri”, Çev: Kılıç A. U., 7. Baskı, Yem Yayınları. 

 

Platon., (1999), “Diyaloglar 2,Theaitetos”, 1.Baskı, Remzi Kitabevi. 

 

Pooke G., Whitham G., (2013), “Çağdaş Sanatı Anlamak”, Çev: Göbekçin T., 1. Baskı, 

Optimist. 

 

Quinn B., (2003), “The Fashion of Architecture”, 1st Edition, Bloomsbury Academic.  

 

Sarup M., (2004), “Postmodernizm ve Postyapısalcılık”, Çev: Güçlü A., 2. Basım, 

Bilim ve Sanat. 

 

Sharpe S., (2014), “Iris Van Herpen İs Making Fashion Future”, Metropolis. 

 

Sheets-Johnstone, M. (2011) The Primacy of Movement- Expanded Second Edition 

(Advances in Consciousness Research). John Benjamins Publishing Company. 

Amsterdam,The Netherlands. 

 

Simmel G., (1957), "Fashion", American Journal of Sociology, Vol. 62, No. 6, pp. 

541-558. 

 

Smelik A., (2020), Fractal Folds: The Posthuman Fashion of Iris Van 

Herpen, Fashion Theory 

 

Stallabrass J., (2016), Sanat A.Ş. Çağdaş Sanat ve Bienaller. (Çev. E. Soğancılar). 

İstanbul: İletişim Yayınları. (Eserin orijinali 2004’de yayımlandı). 

 

http://nymag.com/thecut/2012/03/best-fashion-week-set-design.html
http://nymag.com/thecut/2012/03/best-fashion-week-set-design.html
https://www.metropolismag.com/ideas/arts-culture/iris-van-herpen-is-making-fashion-future/
https://www.metropolismag.com/ideas/arts-culture/iris-van-herpen-is-making-fashion-future/


 

92 

Stewart, S., (2015), Contemporary Kitsch: An Examination Through Creative 

Practice, Edith Cowan University. Thesis Retrieved From 

Http://Ro.Ecu.Edu.Au/Theses/171 

 

Şentürk L., (2014), Kiç Sözlüğü. İstanbul: Kült Neşriyat. 

 

Şimşek O., Balkan S. A., Koca A., (2022), “Mekânsal Deneyimlerde Sinestezi (Çoklu 

Duyusal Algı) Kavramı ve Teknolojiyle Değişiminin İncelenmesi”, Mimarlık 

Bilimleri ve Uygulamaları Dergisi, 7 (Özel Sayı), 40-59. 

 

Tanyeli U., (1990),. Aslolan “Kitsch”dir. Arredamento Dekorasyon. Aralık s.103-106 

 

Tavşan F. ve Sönmez E., (2018), Mekân Ve Moda İlişkisi: Bir Workshop Deneyimi. 

Süleyman Demirel Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Hakemli Dergisi ART-E, 

11(21), 157-170. https://dergipark.org.tr/tr/pub/sduarte/article/421163 

 

Timur Ş., (2004), Objects Of Resistance and Expression: Rethinking the Concept of 

‘Kitsch’ in the Everyday Life of the Modern Individual Contemporary Kitsch: An 

Examination Through Creative Practice. 4th Design And Emotion Conference. 

ODTÜ, Ankara. 

 

Usta G., (2020), Mekân ve Yer Kavramlarının Anlamsal Açıdan İrdelenmesi. Felsefe 

Dünyası, 63, 116-154.  

 

Vantamay, S., (2008) Understanding Of Perceived Product Quality: Reviews And 

Recommendations, Bu Academic Review, 6 (1). 

 

Venturi R., Brown D.S., Izenour S., (1977), Learning From Las Vegas. Cambridge: 

MIT Press, 1972; Revised Edition 1977. ISBN 0-262-72006-X 

 

Wolfe, C. (2009) What Is Posthumanism?. Minneapolis: University of Minnesota 

Press. 

 

WARD, P., (1991) Kitsch İn Sync - A Consumer's Guide To Bad Taste, Plexus 

Publishing Limited, London.  

 

Web 1, (2011), https://www.archdaily.com/115949/guangzhou-opera-house-zaha-

hadid-architects (Erişim tarihi:08.06.2022) 

 

Web 2, (2011),  https://en.wikiarquitectura.com/building/guangzhou-opera-house/ 

(Erişim tarihi : 10.12.2022) 

 

Web 3, (2006), https://os.typepad.com/my_weblog/2006/08/slavin_house.html 

(Erişim tarihi: 12.04.2021) 

 

Web 4, (2017), Savela M., https://www.cca.qc.ca/en/articles/issues/4/origins-of-the-

digital/5/embryological-house (Erişim tarihi:08.01.2023) 

 

Web 5, (2020),https://www.vogue.com/article/paco-rabanne-link-dresses-inspire-

designers-for-spring-2021  (Erişim tarihi:04.05.2022) 

http://ro.ecu.edu.au/Theses/171
https://dergipark.org.tr/tr/pub/sduarte/article/421163
https://en.wikipedia.org/wiki/ISBN_(identifier)
https://en.wikipedia.org/wiki/Special:BookSources/0-262-72006-X
https://www.archdaily.com/115949/guangzhou-opera-house-zaha-hadid-architects
https://www.archdaily.com/115949/guangzhou-opera-house-zaha-hadid-architects
https://en.wikiarquitectura.com/building/guangzhou-opera-house/
https://os.typepad.com/my_weblog/2006/08/slavin_house.html
https://www.cca.qc.ca/en/articles/issues/4/origins-of-the-digital/5/embryological-house
https://www.cca.qc.ca/en/articles/issues/4/origins-of-the-digital/5/embryological-house
https://www.vogue.com/article/paco-rabanne-link-dresses-inspire-designers-for-spring-2021
https://www.vogue.com/article/paco-rabanne-link-dresses-inspire-designers-for-spring-2021


 

93 

 

Web 6, (2022), https://tr.wikipedia.org/wiki/Mek%C3%A2n (Erişim tarihi: 

12.09.2022) 

 

Web 7, (2021), https://tr.wikipedia.org/wiki/Gesamtkunstwerk (Erişim tarihi: 

21.02.2021) 

 

Web 8, (2022),https://commons.m.wikimedia.org/wiki/File:Elina-Salo-1958.jpg 

(Erişim tarihi:21.03.2022) 

 

Web 9, (2021), https://www.vogue.com/fashion-shows/fall-2021-

menswear/prada/slideshow/collection#17 (Erişim tarihi: 13.09.2022) 

 

Web 10, (2021), https://www.dezeen.com/2021/01/20/rem-Koolhaas-amo-create-

faux-fur-geometric-rooms-prada-fw21-menswear-show/ (Erişim tarihi: 20.01.2021) 

 

Web 11, (2021), https://www.stirworld.com/see-news-rem-Koolhaas-conceives-non-

spaces-for-prada-fall-winter-menswear-digital-show  (Erişim tarihi:23.01.2021) 

 

Web 12, (2010), 

https://www.prada.com/content/pradanux/ww/en/pradasphere/fashion-

shows/2010/fw-menswear.html (Erişim tarihi:20.01.2022) 

 

Web 13, (2020), https://www.dezeen.com/2020/09/30/jeremy-scott-moschino-

puppet-fashion-show/  (Erişim tarihi: 10.04.2022) 

 

Web 14, (2014), https://www.iaacblog.com/programs/syntopia-dress-iris-van-herpen/ 

(Erişim tarihi: 12.06.2020) 

 

Web 15, (2022), https://www.irisvanherpen.com/news/miss-fame (Erişim tarihi: 

21.08.2022) 

 

Web 16, (2022), https://www.vogue.com/fashion-shows/fall-2019-couture/iris-van-

herpen#review (Erişim tarihi:01.07.2022) 

 

Web 17, (2000), https://www.vogue.com/fashion-shows/fall-2000-ready-to-

wear/chalayan#gallery-collection (Erişim tarihi:12.02.2022) 

 

Web 18, (2013), https://www.anothermag.com/fashion-beauty/10292/eight-of-the-

most-inspiring-fashion-show-venues-for-ss18 (Erişim tarihi :23.10.2022) 

 

Web 19, (2018), https://www.crystal.fr/en/realisation/chanel-ready-to-wear-spring-

summer-2018-fashion-show/ (Erişim tarihi: 20.12.2022) 

 

Web 20, (2014), https://www.vogue.com/fashion-shows/fall-2014-ready-to-

wear/chanel  (Erişim tarihi: 03.03.2022) 

  

https://tr.wikipedia.org/wiki/Mek%C3%A2n
https://tr.wikipedia.org/wiki/Gesamtkunstwerk
https://www.vogue.com/fashion-shows/fall-2021-menswear/prada/slideshow/collection#17
https://www.vogue.com/fashion-shows/fall-2021-menswear/prada/slideshow/collection#17
https://www.dezeen.com/2021/01/20/rem-koolhaas-amo-create-faux-fur-geometric-rooms-prada-fw21-menswear-show/
https://www.dezeen.com/2021/01/20/rem-koolhaas-amo-create-faux-fur-geometric-rooms-prada-fw21-menswear-show/
https://www.stirworld.com/see-news-rem-koolhaas-conceives-non-spaces-for-prada-fall-winter-menswear-digital-show
https://www.stirworld.com/see-news-rem-koolhaas-conceives-non-spaces-for-prada-fall-winter-menswear-digital-show
https://www.prada.com/content/pradanux/ww/en/pradasphere/fashion-shows/2010/fw-menswear.html
https://www.prada.com/content/pradanux/ww/en/pradasphere/fashion-shows/2010/fw-menswear.html
https://www.dezeen.com/2020/09/30/jeremy-scott-moschino-puppet-fashion-show/
https://www.dezeen.com/2020/09/30/jeremy-scott-moschino-puppet-fashion-show/
https://www.iaacblog.com/programs/syntopia-dress-iris-van-herpen/
https://www.irisvanherpen.com/news/miss-fame
https://www.vogue.com/fashion-shows/fall-2019-couture/iris-van-herpen#review
https://www.vogue.com/fashion-shows/fall-2019-couture/iris-van-herpen#review
https://www.vogue.com/fashion-shows/fall-2000-ready-to-wear/chalayan#gallery-collection
https://www.vogue.com/fashion-shows/fall-2000-ready-to-wear/chalayan#gallery-collection
https://www.anothermag.com/fashion-beauty/10292/eight-of-the-most-inspiring-fashion-show-venues-for-ss18
https://www.anothermag.com/fashion-beauty/10292/eight-of-the-most-inspiring-fashion-show-venues-for-ss18
https://www.crystal.fr/en/realisation/chanel-ready-to-wear-spring-summer-2018-fashion-show/
https://www.crystal.fr/en/realisation/chanel-ready-to-wear-spring-summer-2018-fashion-show/
https://www.vogue.com/fashion-shows/fall-2014-ready-to-wear/chanel
https://www.vogue.com/fashion-shows/fall-2014-ready-to-wear/chanel


 

94 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 
Sümeyye KÖKCEN 2015 yılında başladığı İstanbul Medipol Üniversitesi Güzel 

Sanatlar ve Mimarlık Fakültesi Mimarlık Bölümünü 2019 yılında başarıyla 

tamamlayarak aynı yıl yüksek lisans eğitimine Gebze Teknik Üniversitesi Fen 

Bilimleri Enstitüsü Mimarlık Anabilim Dalında başladı.  

 

 

 

  



 

95 

EKLER 

 

 
Ek A: Tez Çalışması Kapsamında Yapılan Yayınlar 

Özçelik S., ve Kökcen S., (2023), “Mekânda Çoklu Duyumsal Deneyimleme: Moda 

ve Enstalasyon”, 2. Uluslararası Malzeme Mühendisliği Ve İleri İmalat Teknolojileri 

Kongresi (Imeamtc’23), Ocak 12-13, 2023 , İstanbul, Türkiye, 12-13 Ocak. 


