
 

T.C. 

ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

             

              

              

              

  

Sercan POLAT 

 

      

 

EBÛ MANSÛR EL-İSFAHÂNÎ VE NEHCÜ’L-HÂSS’I: 

METİN VE İNCELEME 
 

SAMSUN 

2023 
 

Yüksek Lisans Tezi 

 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi Muammer CENGİZ 

 

 

 

 

 



 

TEZ KABUL VE ONAYI 

Sercan POLAT tarafından, Dr. Öğr. Üyesi Muammer CENGİZ 

danışmanlığında hazırlanan “EBÛ MANSÛR EL-İSFAHÂNÎ VE NEHCÜ’L-

HÂSS’I: METİN VE İNCELEME” başlıklı bu çalışma, jürimiz tarafından  

24.7.2023 tarihinde yapılan sınav sonucunda oy birliği ile başarılı bulunarak Yüksek  

Lisans Tezi olarak kabul edilmiştir. 
 

 

Unvanı Adı Soyadı 

Üniversitesi 

Ana Bilim/Ana Sanat Dalı 

 

 

Sonuç 

Başkan 

 

Prof. Dr. Ali BOLAT 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

☒  Kabul 

☐  Ret 

Üye 

 

Doç. Dr. M. Nedim TAN 

Marmara Üniversitesi 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

☒  Kabul 

☐  Ret 

Üye 

 

Dr. Öğr. Üyesi Muammer CENGİZ 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

☒  Kabul 

☐  Ret 

 

 

 

 

Bu tez, Enstitü Yönetim Kurulunca belirlenen ve yukarıda adları yazılı jüri 

üyeleri tarafından uygun görülmüştür. 
 

Prof. Dr. Ahmet TABAK 

Enstitü Müdürü 
 

 

 



 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK BEYANI  

Hazırladığım Yüksek Lisans tezinin bütün aşamalarında bilimsel etiğe ve 

akademik kurallara riayet ettiğimi, çalışmada doğrudan veya dolaylı olarak 

kullandığım her alıntıya kaynak gösterdiğimi ve yararlandığım eserlerin Kaynaklar’da 

gösterilenlerden oluştuğunu, her unsurun enstitü yazım kılavuzuna uygun yazıldığını 

ve TÜBİTAK Araştırma ve Yayın Etiği Kurulu Yönetmeliği’nin 3. bölüm 9. 

maddesinde belirtilen durumlara aykırı davranılmadığını taahhüt ve beyan ederim. 

Etik Kurul Gerekli mi? 

Evet   ☐ (Gerekli ise ekler kısmına ekleyiniz) 

Hayır ☒ 

 

24 /07 / 2023 

Sercan POLAT 

 

 

 

 

TEZ ÇALIŞMASI ÖZGÜNLÜK RAPORU BEYANI 

Tez Başlığı: EBÛ MANSÛR EL-İSFAHÂNÎ VE NEHCÜ’L-HÂSS’I: METİN 

VE İNCELEME 

 

Yukarıda başlığı belirtilen tez çalışması için şahsım tarafından 09/06/2023 

tarihinde intihal tespit programından alınmış olan özgünlük raporu sonucunda;  

Benzerlik oranı   : % 13 

Tek kaynak oranı  : % 3    çıkmıştır.  

 

 

09/06/ 2023 

    Dr. Öğr. Üyesi Muammer CENGİZ 

 

 

 

 

 

 



 iii  
 

ÖZET 

ÖZET 

EBÛ MANSÛR EL-İSFAHÂNÎ VE NEHCÜ’L-HÂSS’I: METİN VE İNCELEME 

Sercan POLAT 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı  

Yüksek Lisans, Temmuz/2023 

Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Muammer CENGİZ 

 

Hicrî IV. asır tasavvuf tarihi içerisinde özel öneme sahip olan bir dönemdir. 

Günümüzde tasavvuf klasikleri olarak adlandırdığımız eserler bu dönemde kaleme 

alınmaya başlanmış, tasavvufun önemli sûfîleri ve müellifleri bu dönemde yetişmiştir.  

Ebû Mansûr el-İsfahânî de hayatını ve ilmî faaliyetlerini bu dönemde sürdürmüş bir 

sûfîdir. 

Çalışmamızın temel inceleme konusu Ebû Mansûr el-İsfahanî ’nin Nehcü’l-Hâss 

adlı eserinin tasavvuf literatürüne etki ve katkılarını tespit etmektir.Bunun yanı sıra 

Ebû Mansûr’un Nehcü’l-Hâss’ın müellifi olması bakımından hayatı ve eserleri de 

ayrıca incelenmiştir. Bu çerçevede çalışma, giriş, bölüm ve sonuç kısımlarından 

oluşmaktadır. 

Giriş bölümünde çalışmanın konusu, amacı, çalışmanın önemi ve izlenecek 

yöntem belirtildi. Devamında ise çalışmada yararlanılan kaynaklara değinildi.  

Birinci bölümde öncelikle Hicrî IV. asır İsfahan’ının siyâsi, sosyal ve dinî 

durumu ortaya kondu. Ardından Ebû Mansûr el-İsfahanî’nin  hayatı, ilmî çevresi ve 

eserleri incelenerek onun sûfî portresi ve etki-katkı bağlamında  tasavvuf tarihindeki 

yeri tespit edildi. 

İkinci bölümün ana merkezinde Nehcü’l-Hâss yer aldı. İlk olarak tasavvufta hal 

ve makam kavramlarına değinildi ve bu kavramları ihtiva eden literatürün oluşum 

serancamı konu edildi. Ardından Nehcü’l-Hâss şekil ve muhteva bakımından tüm 

hususiyetleriyle incelendi. Bu bağlamda eserin literatür içerisindeki yeri, kendisinden 

sonra yazılan eserlere etki ve katkıları sunulan örneklerle ortaya kondu. 

Üçüncü bölümde Nehcü’l-Hâss’ın muhtevasına daha da âşina olmak gayesiyle 

Arapça metnine ve tarafımızdan yapılan Türkçe tercümesine yer verildi.  Nehcü’l-

Hâss’ın elimizde mevcut olan üç nüshasını karşılaştırmak suretiyle lafız farkları 

incelendi ve belirtildi. 

Çalışmanın sonunda Ebû Mansûr’un tasavvuf anlayışının Kur’ân ve sünnet 

merkezli sahv ekolü olduğu, kendisinden sonra yaşayan müellifleri fikri bakımdan 

etkilediği, bu etkilerin onların eserlerinde görüldüğü ve  Nehcü’l-Hâss’ın kendisinden 

sonra kaleme alınan eserleri şekil ve muhteva bakımından etkilediği sonuçlarına 

varıldı. 

Anahtar Sözcükler:  Ebû Mansûr el-İsfahânî, Tasavvuf, Sûfî, Nehcü’l-Hâss, 

Haller ve Makamlar.  



 iv  
 

ABSTRACT 

 

ABU MANSUR AL-ISFAHANI AND HIS NAHJ AL-KHASS:TEXT AND 

TEXTUAL ANALYSIS   

Sercan POLAT 

Ondokuz Mayıs University 
Institute of Graduate Studies 

Department of Basic Islamic Sciences 

Master, July/2023  

Supervisor: Asst. Prof. Muammer CENGİZ 

 

The 4th century of the Islamic calendar is a period of special importance in the 

history of Sufism. The works that we now refer to as Sufi classics were written during 

this period, and important Sufis and authors emerged during this time. Abu Mansur al-

Isfahani is also a sufi who continued his life and scientific activities in this period. 

The main subject of our study is to determine the effects and contributions of 

Abu Mansûr al-Isfahani's work called Nahj al-Khass to the sufi literature. In addition, 

Abu Mansûr's life and works were also examined in terms of being the author of 

Nehcü'l-hâss. In this framework, the study consists of introduction, chapter and 

conclusion parts. 

The introduction section presents the subject, purpose, significance, and 

methodology of the study. It also provides an overview of the sources used in the 

research. 

In the first chapter, the political, social, and religious situation of Isfahan during 

the 4th century of the Islamic calendar is examined. Subsequently, the life, scholarly 

environment, and works of Abu Mansur al-Isfahani are studied to determine his Sufi 

portrait and his place in the history of Sufism in terms of influence and contributions. 

The second chapter focuses on Nahj al-Khass. Firstly, the concepts of spiritual 

states and stations in Sufism are discussed, along with the development of literature 

encompassing these concepts. Then, Nahj al-Khass is thoroughly examined in terms 

of its form and content. The position of the work within the literature, as well as its 

impact and contributions to subsequent works, are presented with examples. 

The third chapter includes the Arabic text of Nahj al-Khass and its Turkish 

translation, aiming to further familiarize the reader with its content. By comparing 

three available copies of Nahj al-Khass any variations in wording are analyzed and 

highlighted. 

In the conclusion of the study, it is concluded that Abu Mansur's understanding 

of Sufism was centered on the Quran and the teachings of the Prophet, and that his 

ideas influenced subsequent authors, as evidenced in their works. It is also concluded 

that Nahj al-Khass influenced later works in terms of form and content. 

 
Keywords:  Abu Mansur al-Isfahani, Sufism, Sufic, Nahj al-khass, Ahwāl and 

Maqāmāt 

 



 v  
 

ÖNSÖZ VE TEŞEKKÜR 

 

Elinizdeki bu çalışma tasavvuf tarihinin sûfî müelliflerinden olan Ebû Mansûr 

el-İsfahânî etrafında oluşan literatüre katkı sunmayı hedeflemektedir. Aslında Ebû 

Mansûr’u tasavvuf tarihi araştırmacılarının ilgi kaynağı yapan onun şahsının yanında 

telif etmiş olduğu eserleridir. Bu bakımdan onun hayatını, ilmî ve sûfî kişiliğini 

incelerken eserlerini de incelemenin ve bir eserini de özel olarak çalışma konusu 

yapmanın yerinde olacağını düşündük. Bu bakımdan Ebû Mansûr’un tasavvufta haller 

ve makamlar konusunu işlediği Nehcü’l-Hâss adlı eserini inceleme konusu yaparak 

eserin literatürdeki yerini tespite odaklandık. 

Ebû Mansûr’un Nehcü’l-Hâss’ı çerçevesinde çalışmamız giriş, üç ana bölüm ve 

sonuç kısmından oluşmaktadır. Giriş bölümünde çalışmanın konusu, amacı, önemi, 

yöntemi ve kaynakları ifade edildi. Birinci bölümde Ebû Mansûr’un hayatı, ilmî 

çevresi ve eserleri incelendi. İkinci bölümde Nehcü’l-Hâss şekil ve muhteva 

bakımından tüm yönleriyle tanıtılmaya gayret edildi. Üçüncü bölümde ise Nehcü’l-

Hâss’ın Arapça metni ve tarafımızdan hazırlanan notlandırılmış Türkçe tercümesi 

sunuldu. 

Şüphesiz kaleme alınan hiçbir çalışma sadece yazarından ve metninden ibaret 

değildir. Bu bakımdan desteğini ve katkısını gördüğüm isimleri burada zikretmeyi 

zorunlu bir borç olarak telakkî ediyorum. Öncelikle Ebû Mansûr ve Nehcü’l-Hâss’la 

ilgili ilk çalışmayı yapan Serge de Beaurecueil’i (ö.2005), Ebû Mansûr’un eserleri 

hakkında ilk akademik tespitleri yapan Fritz Meier’i (ö.1998) ve Ebû Mansûr’un 

yazma halindeki eserlerini keşfeden Îrec Efşâr’ı (ö.2011) minnetle yâd ediyorum. Ebû 

Mansûr ve eserleri hakkında yaptığı çalışmalarla kendisinden istifade ettiğimiz 

Nasrullah Pürcevâdî’yi de şükranla anmak isterim.  

Yukarıda zikrettiğimiz isimlere ek olarak destek ve katkılarını gördüğüm 

kimseleri de anmalıyım. Öncelikle Pürcevâdî’nin temin edemediğimiz makalelerine 

ulaşma konusunda desteğini gördüğüm ve takip ettiğim Menâzilü’s-Saîrîn dersleriyle 

Nehcü’l-Hâss metnine başka açılardan yaklaşmama vesile olan Doç. Dr. M. Nedim 

Tan hocama ve tezin farklı aşamalarında görüşleriyle sürece değerli katkılar sağlayan 

Prof. Dr. Halil İbrahim Şimşek hocama teşekkür ederim. Kezâ mucâzı olmakla iftihar 

ettiğim Hafız Ali Düzenli hocama, Arapça ve Farsça’dan yapmış olduğumuz 

tercümeleri kontrol ederek değerli katkılarını sunan aziz hocam Mustafa Yeşilyurt’a, 



 vi  
 

araştırmamızın devam ettiği esnada iştirak ettiğimiz Ramûzü’l-Ehâdis sohbetleriyle 

gönül dünyamızı aydınlatan muhterem Ahmet İleri hocama minnet ve şükranlarımı arz 

ediyorum. İlahiyat öğrenimine başladığım günden itibaren yetişmemde özel katkısı ve 

emeği olan Dr. Öğr. Üyesi Murat Yıldız hocama hususen teşekkür ediyorum. 

Bir yüksek lisans dersinde Edebü’l-Mülûk’ü okutmak suretiyle beni Ebû Mansûr 

ile tanıştırarak Ebû Mansûr ve Nehcü’l-Hâss’ı tez konusu yapmam konusunda 

yönlendiren ve tezimin her aşamasına cömertçe katkı sağlayan danışman hocam Dr. 

Öğr. Üyesi Muammer Cengiz’e, yine yüksek lisans sürecinin tüm aşamalarında 

kendilerinden çokça istifade ettiğim Prof. Dr. Ali Bolat ve Dr. Öğr. Üyesi Mehmet 

Uyar hocalarıma minnet ve şükranlarımı arz ediyorum.  

Yetişmemde maddi ve manevi desteğini hiçbir zaman eksik etmeyen fedakâr 

babama, cefakâr anneciğime, sevgili kardeşlerim Serkan ve Fırat’a, tez sürecinde her 

daim yardımını gördüğüm kıymetli dostum Abdullah Alay’a ve tezimin devam ettiği 

esnada bazen kendisine yeterince vakit ayıramayıp engin anlayışına sığındığım sevgili 

eşime çok teşekkür ederim. 

Gayret bizden, tevfîk Allah’tandır. 

 

Sercan POLAT 

Samsun, 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 vii  
 

 

İÇİNDEKİLERİ                                                                                   

İÇİNDEKİLER 

TEZ KABUL VE ONAYI  ........................................................................................ ……….i 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK BEYANI  ...................................................................... ii 

TEZ ÇALIŞMASI ÖZGÜNLÜK RAPORU BEYANI  ...................................................... ii 

ÖZET ..................................................................................................................................... iii 
ABSTRACT ........................................................................................................................... iv 
ÖNSÖZ VE TEŞEKKÜR .......................................................................................................v 
İÇİNDEKİLER .................................................................................................................... vii 
KISALTMALAR .................................................................................................................. ix 
TABLOLAR DİZİNİ ............................................................................................................ xi 
1. GİRİŞ ...................................................................................................................................1 
2. EBÛ MANSÛR EL-İSFAHÂNÎ’ NİN HAYATI İLMÎ ÇEVRESİ VE ESERLERİ .....9 

2.1. Yaşadığı Dönem ve Muhit .............................................................................................. 9 
2.1.1. Tasavvuf Tarihi Açısından Yaşadığı Dönemin Hususiyeti ........................................9 
2.1.2. Yaşadığı Muhit Olarak: İsfahan ...............................................................................10 

2.1.2.1. Siyâsî Yapı ........................................................................................................ 11 
2.1.2.2. Dini ve İlmî Hayat ............................................................................................. 12 
2.1.2.3. Tasavvûfî Hayat ................................................................................................ 18 

2.2. Hayatı ............................................................................................................................ 20 
2.3. İlmî Çevresi -Hocaları, Talebeleri ve Etkileri- .............................................................. 22 

2.3.1. Hocaları ....................................................................................................................22 
2.3.1.1. Tasavvuf İlmindeki Hocaları ............................................................................. 23 
2.3.1.2. Hadis İlmindeki Hocaları .................................................................................. 25 

2.3.2. Talebeleri .................................................................................................................27 
2.4. Eserleri........................................................................................................................... 28 

2.4.1. Edebü’l-Mülûk fî Beyâni Hakâiki’t-Tasavvuf .........................................................29 
2.4.2. Âdâbu’l- Mutasavvife ve Hakâikuhâ ve İşârâtuhâ ...................................................32 
2.4.3. Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesaîl ve’l-Vasıyye ..............................................................34 
2.4.4. Kitâbü’l-Menâhic bi Şâhidi’s-Sünne ve Nehci’l-Mutesavvife ................................35 
2.4.5. Zikru Meânîi’t-Tasavvuf ..........................................................................................36 
2.4.6. Kitâbu Ehâdîsi’l-Erbaîn ...........................................................................................37 
2.4.7. el-İhtiyârât min Kelâmi Ebî Mansûr ........................................................................38 
2.4.8. Kitâbu Şerhi’l-Ezkâr ................................................................................................39 
2.4.9. Şerhu Ebyât li Ebî Abdillah el-Mürşidî ...................................................................40 
2.4.10. Kitâbu Nehci’l-Hâss ..............................................................................................41 

3. HALLER MAKAMLAR VE NEHCÜ’L HÂSS ............................................................42 
3.1. Lügat ve Istılah Bakımından Hal ve Makam ................................................................. 42 

3.1.1. Hal ............................................................................................................................42 
3.1.2. Makam .....................................................................................................................45 

3.2. Haller ve Makamlar Literatürünün Oluşum Seyri ......................................................... 47 
3.3. Haller ve Makamlara İlişkin Bir Eser Olarak Nehcü’l-Hâss ......................................... 59 

3.3.1. Nüshaları ..................................................................................................................60 
3.3.2. Eserin Adlandırılması ..............................................................................................62 
3.3.4. Yazılış Amacı ..........................................................................................................64 
3.3.5. Yazım Üslûbu ..........................................................................................................65 
3.3.6. Takip Edilen Yöntem ...............................................................................................67 
3.3.8. Tasavvuf Tarihi ve Literatürüne Etkileri .................................................................73 

3.3.3.8.1. Nehcü’l-Hâss ve Herevî’nin Telifleri ............................................................. 73 
3.3.3.8.2. Nehcü’l-Hâss’ın Muhtevasının Diğer Eselere İntikali ................................... 78 

4. NEHCÜ’L-HÂSS: Metin İnşası ve Tercüme ..................................................................87 



 viii  
 

4.1. Metnin İnşasında ve Tercümede Gözetilen İlkeler ........................................................ 87 
4.2. Kitâbu Nehci’l-Hâss ...................................................................................................... 87 

Mukaddime ........................................................................................................................88 
1. Tevbe .............................................................................................................................90 
2. İrâde ...............................................................................................................................90 
3. Sıdk ................................................................................................................................91 
4.İhlâs .................................................................................................................................91 
5. Muhâsebe .......................................................................................................................91 
6. Vera‘ ..............................................................................................................................92 
7. Zühd ...............................................................................................................................92 
8. Tevekkül ........................................................................................................................93 
9. Fakr ................................................................................................................................93 
10. Sabır .............................................................................................................................94 
11. Rızâ ..............................................................................................................................94 
12. Havf .............................................................................................................................94 
13. Recâ .............................................................................................................................95 
14. Muâmele ......................................................................................................................95 
15. Riâyet ...........................................................................................................................96 
16. Edeb .............................................................................................................................96 
17. Riyâzet .........................................................................................................................97 
18. Futûh ............................................................................................................................97 
19. Rağbet ..........................................................................................................................98 
20. Rehbet ..........................................................................................................................98 
21. Hakîkat .........................................................................................................................99 
22. Muhabbet .....................................................................................................................99 
23. Şevk ...........................................................................................................................100 
24. Semâ` .........................................................................................................................100 
25. Vecd ...........................................................................................................................101 
26. Hareket .......................................................................................................................101 
27. Sükûn .........................................................................................................................102 
28. Tuma’nîne ..................................................................................................................102 
29. Müşâhede ...................................................................................................................102 
30. Murâkabe ...................................................................................................................103 
31. Mükâşefe ....................................................................................................................103 
32. Sır ...............................................................................................................................104 
33. Yakîn ..........................................................................................................................104 
34. Ma’rifet ......................................................................................................................105 
35. Tasavvuf ....................................................................................................................106 
36. Gayret ........................................................................................................................106 
37. Mekr ...........................................................................................................................106 
38. Gurbet ........................................................................................................................107 
39. Vurûd .........................................................................................................................107 
40. Himmet ......................................................................................................................108 
Hâtime ..............................................................................................................................109 

5.SONUÇ .............................................................................................................................111 
EKLER ................................................................................................................................113 
KAYNAKÇA .......................................................................................................................129 
ÖZGEÇMİŞ.........................................................................................................................136 

 

 

 

 



 ix  
 

 

KISALTMALAR 

 

b.  : Bin (Oğlu) 

bkz.  : Bakınız 

b.y.  : Basım bilgisi yok 

C.  : Cilt 

çev.  : Çeviren 

DİA  : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

ed.  : Editör   

GAL  : Geschieste Der Arabischen Litteratur 

GAS  : Geschichte des Arabischen Schrifttums 

haz.  : Hazırlayan 

hş.  : Hicrî Şemsî Takvim 

İ.Ü.  : İstanbul Üniversitesi 

Krş.  : Karşılaştırınız 

LEE  : Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

nr.  : Numara 

Nşr.  : Neşreden 

ö.  : Ölümü 

S.  : Sayı 

s.  : Sayfa numarası 

SBE  : Sosyal Bilimler Enstitüsü 

ss.  : Sayfalar arası 

TDVY : Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları 

Thk.  : Tahkîk eden 



 x  
 

ts.  : Tarihsiz 

vr.  : Varak 

vb.  : Ve benzerleri 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 xi  
 

TABLOLAR DİZİNİ 

Tablo 1: Nehcü’l-hâss’ta yer alan terimlerin diğer eserlere intikali...84 

Tablo 2: Nehcü’l-Hâss’ta bulunan ıstılahların haller-makamlar literatürü içerisinde 

bulunan diğer eserlerle karşılaştırılması...117 

 

 



 1  
 

1. GİRİŞ 

Dönem olarak IV./X. asrın ikinci yarısı V./XI. asrın ilk çeyreği sûfîlerinden olan 

Ebû Mansûr el-İsfahânî (ö. 418/1027) ve telif etmiş olduğu eseri Nehcü’l-Hâss 

araştırmamızın konusunu oluşturmaktadır. Bu çerçeve dâhilinde çalışmamız üç ana 

bölümden oluşmaktadır. Nehcü’l-Hâss’ın müellifi olan Ebû Mansûr’un hayatı, eserleri 

ve ilmî çevresi çalışmamızın birinci bölümünü oluşturacaktır. Çalışmanın ikinci 

bölümü Nehcü’l-Hâss’ın tüm yönleriyle tanıtılması, eserin haller ve makamlar 

literatüründeki yerinin tespit edilmesi ve tasavvuf literatürüne katkıları konularından 

oluşacaktır. Üçüncü bölüm ise eserin muhtevasını yakînen görmek adına Nehcü’l-

Hâss’ın Arapça metninden ve tarafımızdan hazırlanan notlandırılmış Türkçe 

tercümesinden müteşekkil olacaktır. 

Ebû Mansûr el-İsfahânî hakkındaki mevcut çalışmalar hayatı ve eserleri 

ekseninde gelişmiştir. Eserleri içerisinde de özellikle Nehcü’l-Hâss üzerine daha da 

yoğunlaşılmıştır.  Bu sebepten çalışmamızın literatürünü Ebû Mansûr’u (hayatı, ilmî 

çevresi ve eserleri) ve Nehcü’l-Hâss’ı konu edinenler olarak iki kategoriye ayırabiliriz. 

Ebû Mansûr ve Nehcü’l-Hâss’la ilgili ilk çalışmayı yapan isim Fransız araştırmacı 

Serge de Laugier de Beaurecueil (ö.2005)’dir1. Beaurecueil, o dönemde Ebû Mansûr’a 

ait tek eser olarak bilinen Nehcü’l-Hâss’ın Topkapı Sarayı III. Ahmet Kütüphanesi 

1416 numarada bulunan yazma nüshasını tahkik etmiştir. Yapmış olduğu tahkikin 

başına La Voie du Privilegié: Petit Traité d’Abu Mansur Ma’mar al-Isfahani 

[Seçkinlerin Yolu: Ebû Mansûr Ma’mer el-İsfehânî’nin Kısa Bir İncelemesi] başlıklı 

Fransızca bir giriş yazısı yazarak hem Ebû Mansûr’u hem de Nehcü’l-Hâss’ı 

                                                           
1 Bir Dominiken rahibi olan Serge de Laugier Beaurecueil, 20 Ağustos 1917 yılında Paris’te dünyaya 

gelmiştir. Asker bir babanın oğlu olan Beaurecueil, lise öğrenimi sonrasında Felsefe öğrenimi 

görmüştür. 1935 yılında keşiş olmak niyetiyle Dominiken Tarikatı’na katılmış ve önemli Dominiken 

eğitim kurumlarından birisi olan Le Soulchoir’da Teoloji ve Felsefe öğrenimi görmüştür. Bu süreçte 

önce Arapça’yı ardından da Farsça’yı öğrenmiştir.  İkinci Dünya Savaşı’nın patlak vermesi üzerine 

1939 yılında askere alınmış ve 1940 yılının temmuz ayına kadar Lübnan’da askerlik yapmıştır. Askerlik 

sonrası tekrardan Fransa’ya dönüş yaparak Paris’te bulunan L’Ecole Nationale des Langues 

Oriantales’e kaydolmuş ve burada Arapça üzerine çalışmalarına devam etmiştir. Bu süreçte, kendisinde 

derin izler bırakacak olan Louis Massignon (ö.1962) ile tanışmıştır. 1943 yılında rahip olarak atanmış 

ve aynı yıl merkezi Kahire’de bulunanan Dominiken Şarkiyat Araştırmaları Enstitüsü’nün kurucuları 

arasında yer almıştır. 1946 yılında Kahire’ye taşınmış, 17 yıl boyunca Kahire’de İslam araştırmaları 

yapmış ve bu konuda dersler vermiştir. 1971 yılında Kabil’e taşınarak burada uzun yıllar Hâce Abdullah 

Herevî (ö. 481/1089) hakkında çalışmalar yapmıştır. 1983 yılında Brüksel’e taşınarak bir Dominiken 

manastırında başrahip olarak çalışmıştır. Çalışmalarını İslam tasavvufu ve özellikle Herevî üzerine 

yoğunlaştıran Beaurecueil, 2005 yılında Paris’te vefat etmiştir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Minlib Dallh, 

“Serge Laugier Beaurecueil (1917-2005)”, The Student's Companion to the Theologians, 2013, S. 49, 

ss. 367-370. 



 2  
 

tanıtmıştır. Beaurecueil, bu çalışmasında Nehcü’l-Hâss’ın Herevî’nin (ö. 481/1089) 

eserlerine olası etkilerinin izini sürmüş ve Nehcü’l-Hâss üzerinden Ebû Mansûr’un 

tasavvuf anlayışını ortaya koymaya çalışmıştır. Sözünü ettiğimiz bu çalışma 1962 

yılında Kahire’de neşredilmiştir.2 

 Bu çalışmayı takip eden üç yılın sonunda Ebû Mansûr ve eserleri açısından 

önemli bir gelişme yaşanmıştır. 1965 yılında Şiraz şehrinde Ebû Mansûr’un eserlerini 

ihtiva eden bir yazma mecmuası keşfedilmiştir. İranlı araştırmacı Îrec Efşâr’ın  (ö. 

2011)3, Şîrâz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi’nde keşfettiği bu yazma mecmuası, Ebû 

Mansûr ve onun dışında birkaç sûfi müellifin daha eserlerini ihtiva eder niteliktedir. 

Efşâr, 1965 yılında kaleme almış olduğu Ahbârî ez Çend Nüsha-yi Hatti der Şîrâz 

başlıklı makalesinde keşfettiği bu yazma mecmuasından kısaca bahsetmiştir.4 Bu keşif 

neticesinde Ebû Mansûr ilim çevrelerinin dikkatini çekmiş ve hakkında çalışmalar 

yapılmaya başlamıştır.  

Efşâr’ın ilim dünyasını haberdar etmiş olduğu yazma mecmuasıyla ilgili ilk 

akademik tespitleri yapan isim ise İsviçreli araştırmacı Fritz Meier (ö.1998)5 olmuştur.  

Meier, 1967 yılında yazma mecmuası hakkında detaylı bilgi veren Ein Wichtiger 

Handschriften Fund Zur Sufik6 [Sûfîlik Üzerine Önemli Bir El Yazmasının Keşfi] 

başlıklı bir makale kaleme almıştır. Meier, bu çalışmasında yazma mecmuasını şekil 

                                                           
2 Bu tahkik çalışması Tâhâ Hüseyin’in doğumun 75. yılı anısına, Tâhâ Hüseyin’in arkadaşları ve 

öğrencileri tarafından hazırlanan İlâ Tâhâ Hüseyn fî Îdi Milâdihi’s-Seb’iyn adlı armağan kitabın 

içerisinde bir bölüm olarak yayınlanmıştır. Ayrıntılı bilgi için bkz: Serge de Laugier Beaurecueil, “La 

Voie du Privilegié: Petit Traité d’Abu Mansur Ma’mar al-Isfahani”, İlâ Tâhâ Hüseyn fî Îdi Milâdihi’s-

Seb’iyn, Dâru’l-Meârif bi Mısr, Kahire 1962, ss. 45-76. 
3 Îrec Efşâr, 1925 yılında Tahran’da dünyaya gelmiştir. Lise yıllarında Tahran’ın meşhur edebiyat 

çevreleriyle temaslar kurmuş ve eğitimine Tahran Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nde devam etmiştir. 

Üniversiteden mezuniyeti sonrasında Farsça öğretmenliği, kütüphanecilik, arşivcilik ve dergi 

yayıncılığı gibi meslekleri icra etmiştir. Başta İran Milli Kütüphanesi ve Tahran Üniversitesi Merkez 

Kütüphanesi olmak üzere İran’daki birçok kütüphanede yazmalar üzerine ve İran kültür tarihinin klasik 

metinleri üzerine araştırmalar yapmıştır. Efşâr, 2011 yılında Tahran’da vefat ettiğinde ilim dünyasına 

İran’ın tarihsel metinleri ve yazmaları üzerine hazırlanmış 300’e yakın kitap ve 2000’in üzerinde makale 

miras bırakmıştır. Ayrıntılı bilgi için bkz: Rıza Kurtuluş, “Efşâr, Îrec”, DİA, TDVY, İstanbul 2016, C. 

Ek 1, ss. 391-392. 
4 Îrec Efşâr, “Ahbârî ez Çend Nüsha-yi Hatti der Şîrâz” Yağmâ, Mordâd 1344 hş./1965, S.18, ss. 251-

254. 
5 İsviçreli oryantalist Fritz Meier, 1912 yılında İsviçre’nin Basel şehrinde dünyaya gelmiştir. Basel 

Üniversitesi’nde İslam bilimleri eğitimi almış ve 1935 yılında İstanbul’a gelerek meşhur Alman 

oryantalist Helmut Ritter’in yanında yazmalar üzerine çalışmalar yapmıştır. Meier, İslam ilim ve kültür 

tarihi içerisinde yer alan birçok konuyla ilgilenmekle beraber özellikle tasavvuf ve Fars şiiri üzerine 

yapmış olduğu çalışmalarıyla tanınmaktadır. Alanıyla ilgili başta Türkiye, Mısır ve İran olmak üzere 

birçok ülkede çalışmalar yapan ve dersler veren Meier, 1998 yılında Basel’de vefat etmiştir. Ayrıntılı 

bilgi için bkz. Hilal Görgün, ‘’Meier, Fritz’’, DİA, TDVY, Ankara 2003, C. 28, ss. 549-550. 
6 Fritz Meier, “Ein Wichtiger Handschriften Fund Zur Sufik”, Bausteine I, haz. Erika Glassen, Franz 

Steiner Verlag Stuttgart, İstanbul 1992, ss. 276-323. 



 3  
 

bakımından incelemiş, bir içindekiler bölümü hazırlamış ve mecmuada yer alan 

eserlerden pasajlar sunarak tanıtım ve değerlendirmelerde bulunmuştur. 

Meier’in bu çalışmasından sonra yazma mecmuasında yer alan eserler müstakil 

olarak çalışılmaya başlanmıştır. Yazma mecmuasının ilk seksen sayfasında bulunan 

ve Ebû Mansûr’a ait olduğu düşünülen Edebü’l-Mülûk, Alman araştırmacı Bernd 

Radtke tarafından 1991 yılında Beyrut’ta neşredilmiştir.7 Radtke, bu neşre yazmış 

olduğu giriş bölümünde eseri tanıtmış, Ebû Mansûr dışında olası müelliflere değinmiş 

ve eserde kendisinden bahsedilen sûfî büyüklerinden hareketle müellifin tasavvuf 

anlayışının kaynaklarını ortaya koymuştur. Richard Gramlich ise 1993 yılında 

Edebü’l-Mülûk’ü Almanca’ya çevirerek Die Lebensweise der Könige adıyla 

neşretmiştir.8 

Müslüman araştırmacılar içerisinde Ebû Mansûr ve eserleriyle ilgili ilk 

akademik çalışmaları yapan isim ise Nasrullah Pürcevâdî olmuştur. Pürcevâdî, Ebû 

Mansûr’u tanıtmak amacıyla Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfi-i Hanbelî9 başlıklı Farsça bir 

makale kaleme almıştır. Bu çalışmada Ebû Mansûr’un hayatı ve ilmî çevresi hakkında 

önemli detaylar sunmuştur. Bu çalışması haricinde Pürcevâdî’nin ve birkaç yazarın 

daha Ebû Mansûr’un eserlerini tanıtan makaleleri bulunmaktadır. Bu çalışmalara tezin 

ilerleyen aşamalarında yeri geldikçe değineceğiz. 

Ebû Mansûr ve eserleri zamanla ülkemizde de çalışılmaya başlamıştır. Tespit 

edebildiğimiz kadarıyla ülkemizdeki ilk çalışma Ali Nar tarafından yapılmıştır. Nar, 

1998 yılında hazırlamış olduğu Akaid Risaleleri adlı çalışmasının bir bölümünü Ebû 

Mansûr’a ve onun akaid metni olan Kitâbu’l-Menâhic’e ayırmıştır. Bu çalışmada Ebû 

Mansûr’un hayatı hakkında bilgiler verilmiş ve Kitâbu’l-Menâhic’in Türkçe 

tercümesini sunulmuştur.10 

Bu gelişmeyi takip eden iki yılın sonunda Rıza Kurtuluş tarafından DİA’da “Ebû 

Mansûr İsfahânî” maddesi yazılmıştır. Kurtuluş, maddede Ebû Mansûr’u sûfî ve hadis 

                                                           
7 Bernd Radtke, “Adab al-Mulûk: Ein Handbuch zur Islamischen Mystik aus dem 4./10. Jahrhundert”, 

Beiruter Texte Und Studien, Franz Steiner Verlag Stuttgart, Beyrut 1991. 
8 Die Lebensweise der Könige, çev. Richard Gramlich, Deutsche Morgenländische Gesellschaft,  

Stuttgart 1993. 
9 Nasrullah Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfi-i Hanbelî”, Maârîf, S. 1/2, Ferverdîn-Âbân 1368 

hş./1989, ss. 3-80. 
10 Ali Nar, Akaid Risaleleri, Beyan Yayınları, İstanbul 1998, ss. 121-130. 



 4  
 

âlimi olarak tanıtmış, hayatı ve eserleri hakkında bilgiler vermiştir.11 

 Ebû Mansûr’la alakalı üçüncü çalışma Rahman Moshtagh Mehr ve Somayye 

Jabbarpour tarafından kaleme alınan Mezheb ü Sünnet: Esâs-i Akâyid-i Sûfiyâne-yi 

Ebû Mansûr İsfahânî [Din ve Gelenek: Ebû Mansûr İsfahânî’nin Tasavvufi İnançları] 

başlıklı makaledir. Bu makalede Ebû Mansûr’un hayatı özetlenmiş, kelâmi ve 

tasavvufi görüşleri eserlerinden kısa pasajlar sunularak tanıtılmıştır.12 

Ebû Mansûr’un eserleriyle alakalı bir diğer çalışmayı ise İsmail Arslan’ın 

hazırlamış olduğu Tasavvufun Teşekkülüne Dair Bir Eser Olarak Edebü'l-Mülûk ve 

Kaynak Değeri başlıklı yüksek lisans tezi oluşturmaktadır.13 Arslan, bu çalışmasında 

kısaca Ebû Mansûr’un hayatına değinmiş ve Ebû Mansûr’a ait olduğu düşünülen 

Edebü’l-Mülûk’ü tanıtmış, eserin tasavvuf tarihi literatüründeki yerini tespit etmiş ve 

Türkçe tercümesini sunmuştur. Sözünü ettiğimiz bu çalışma daha sonra Sûfîlerin 

Ahlakı Edebü’l-Mülûk Fî Beyani Hakaiki’t-Tasavvuf adıyla kitaplaştırılmıştır.14 

Ebû Mansûr ile alakalı bir diğer çalışma ise Betül İzmirli tarafından kaleme 

alınan İslam Düşünce Tarihinde Hanbeli Bir Sufi: Ebu Mansur El-İsfahani isimli kitap 

çalışması olmuştur. İzmirli, bu çalışmasında Ebû Mansûr’un hayatını, eserlerini, 

tasavvufî, fıkhî ve kelamî görüşlerini inceleyerek Ebû Mansûr’un tasavvuf tarihindeki 

yerini tespit etmeye çalışmıştır.15 

Tezimizin ana konusu olan Nehcü’l-Hâss özelinde yapılan çalışmalara gelecek 

olursak bunların ilki az önce de sözünü ettiğimiz Beaurecueil’e ait olan tahkik 

çalışmasıdır. Bunun dışında mevcut olan üç çalışmadan ikisi Nasrullah Pürcevâdî’ye 

diğer çalışma ise Ali Asgar Mirbâkırîferd’e aittir.  

Pürcevâdî, Şîraz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi’nde bulunan yazma 

mecmuasının keşfinden sonra 1987 yılında Nehcü’l-Hâss’ı tanıtan bir makale kaleme 

almıştır. Pürcevâdî, bu makalede Nehcü’l-Hâss’ı tanıtmakla birlikte hem İstanbul 

nüshasını hem de Şîraz nüshasını incelemek suretiyle eserin tenkitli bir neşrini de 

                                                           
11 Rıza Kurtuluş, “Ebû Mansûr İsfahânî”, DİA, C. 22, TDVY, İstanbul 2000, s. 508. 
12 Rahman Moshtagh Mehr, Somayye Jabbarpour, “Mezheb ü Sünnet Esâs-i Akâyid-i Sûfiyâne-yi Ebû 

Mansûr İsfahânî [Din ve Gelenek: Ebû Mansûr İsfahânî’nin Tasavvufi İnançları]”, Şarkiyat Mecmuası, 

S.12, 2012, ss. 69-79. 
13 İsmail Arslan, Tasavvufun Teşekkülüne Dair Bir Eser Olarak Edebü'l-Mülûk ve Kaynak Değeri, 

Yalova Üniversitesi, LEE, Temel İslam Bilimleri ABD, Tasavvuf BD, Yalova 2021. 
14 Ebû Mansûr Ma’mer el-İsfahânî, Sûfîlerin Ahlakı Edebü’l-Mülûk Fî Beyani Hakaiki’t-Tasavvuf, 

haz. İsmail Arslan, İnsan Yayınları, İstanbul 2023. 
15 Betül İzmirli, İslam Düşünce Tarihinde Hanbeli Bir Sufi: Ebu Mansur el-İsfahani, İlahiyat Yayınları, 

Ankara 2021. 



 5  
 

yapmıştır. Nehcü’l-Hâss’ı şekil ve muhteva yönünden inceleyerek eseri farklı kılan 

hususî yönlerini ortaya koymuştur. Bunun yanı sıra Ebû Mansûr’un Herevî ile olan 

ilişkisine değinmiş, Nehcü’l-Hâss’ın Herevî ve eserlerine etkilerine yer vermiştir.16 

Pürcevâdî’nin Nehcü’l-Hâss’la ilgili bir diğer çalışması Seyr-i Istılâhât-ı 

Sûfiyyan ez Nehcü’l-Hâss-ı Ebû Mansûr tâ Futûhât-ı İbnü’l-Arabî başlıklı 

makalesidir. Pürcevâdî, bu makalesinde tasavvuf ıstılahların eserler aracılığıyla 

intikalinin izini sürmüştür. Bu makalenin çalışmamızı ilgilendiren kısmı ise Nehcü’l-

Hâss’ın ıstılahlar noktasında kendinden sonra gelen müellif ve eserlere etkisidir. 

Pürcevâdî, makale boyunca, Nehcü’l-Hâss’ın ihtivâ ettiği ıstılahların müellifi tam belli 

olmayan Kitâbu’l-İbârat’a, Gazzâlî’nin İmlâ adlı eserine ve İbnü’l-Arabî’nin 

Istılâhâtu’s-Sûfiyye ve Futuhât’ına nasıl intikal ettiğinin izini sürmüştür.17 

Nehcü’l-Hâss’la ilgili yapılan bir diğer çalışma ise Ali Asğar Mirbâkırîferd 

tarafından kaleme alınan Nehcü’l-Hâss Ferheng-i Nâşnâhte başlıklı makaledir. Bu 

makalede Nehcü’l-Hâss’ın ıstılahlara yaklaşım tarzı, takip ettiği üçlü tasnif sistemi ve 

hallerin kırk olarak belirlenmesi üzerinde durulmuştur. Ancak hemen belirtelim 

sözünü ettiğimiz bu makale bir tasavvuf tarihi çalışmasından ziyade Nehcü’l-Hâss’ın 

metinsel anlamda edebiyat kuramı eleştirisine tabi tutulduğu bir dil bilim 

çalışmasından ibarettir.18 

Görüldüğü üzere ülkemizde Ebû Mansûr’la ilgili çalışmalar olmakla birlikte 

Nehcü’l-Hâss’la ilgili şimdiye kadar herhangi bir çalışma yapılmamıştır. Tasavvuf 

literatürü açısından önemli olduğu düşünülen bu eserin şekil ve muhteva bakımından 

sahip olduğu hususiyetlerinin tanıtılması, kendisinden sonraki müellif ve eserlere olan 

etkisinin gün yüzüne çıkartılması, eserlerle arasında varolan ilişki boyutunun ortaya 

konması, literatürdeki yerinin belirlenmesi ve eser hakkında yeni tespitlerin yapılması 

çalışmamızın temel amacını oluşturmaktadır. Bu tezin Ebû Mansûr ve eserleriyle 

alakalı daha önce yapılan çalışmaları da bütüncül bir şekilde sentezleyerek 

kendisinden sonra yapılacak olan çalışmalara katkı sağlayacağını düşünmekteyiz. 

Tezimizin birinci bölümüne Ebû Mansûr’un yetiştiği ve Nehcü’l-Hâss’ın telif 

                                                           
16 Nasrullah Pürcevâdî, Nehcü'l-Hâs, Tahkîkâti İslâmî, S. 5/6 Sonbahar-Kış 1366 hş./1986, ss. 94-149. 
17 Nasrullah Pürcevâdî, “Seyr-i Istılâhât-i Sûfiyyan”, Maârif, S.3, Âzer-Esfend 1378 hş./2000, ss. 3-

55. 
18 Mirbâkırîferd, Ali Asğar, “Nehcü’l-Hâss Ferheng-i Nâşnâhte”, Fasılnâme Pejü Heşhâ-yi Edebî, S. 

11, Bahar 1375 hş./1997, ss.166-177. 



 6  
 

edildiği dönemi/ortamı görmek gayesiyle İsfahân’ın siyasî, dinî ve tasavvûfî 

durumunun incelenmesiyle başlanıldı. Bu kısımda Belâzürî’nin (ö. 279/892-93) 

Fütûhü’l-Buldan’ı19, Ya’kûbî’nin (ö. 292/905’ten sonra) Kitâbü’l-Buldan’ı20, 

Makdisî’nin (ö. 390/1000 civarı) Ahsenü’t-Takâsim’i21, Ebû Nuaym el-İsfahânî’nin (ö. 

430/1038) Zikr-ü Ahbâri İsfahân’ı22, Sem’ânî’nin (ö. 562/1166) el-Ensab’ı23, Yakut 

el-Hamevî’nin (ö. 626/1229) Mu’cemü’l-Buldan’ı24 klasik anlamında temel başvuru 

kaynaklarımız oldu. Bunun yanı sıra David Durand-Guédy’nin Iranian Elites and 

Turkish Rulers. A history of Iṣfahān in the Saljūq Period25 adlı eseri ve Pavel 

Pavlovitch’in The Manda Family: A Dynasty of Isfahani Scholars26 gibi modern 

çalışmalarla birlikte İsfahan’ı konu edinen kitaplardan, tezlerden, makalelerden ve 

ansiklopedi maddelerinden de istifade edildi. 

Ebû Mansûr’un hayatının, ilmi çevresinin ve eserlerinin konu edildiği bölümde 

Ebû Mansûr’un kendi eserlerine27 bunların dışında tarih, tabakat ve vefâyât türü 

eserlere başvuruldu. Ebû Mansûr’un hayatı ve ilmî çevresiyle ilgili bilgiler Herevî’nin 

(ö. 481/1089) Tabakâtu’s-Sûfiyye28, İmam Zehebî’nin (ö. 748/1348) Siyeru A’lâmin-

Nubelâ29, el-İber fî Haberi Men Ğaber30 ve Târîhu’l-İslâm31 adlı eserlerinin 

incelenmesi neticesinde derlendi. Ebû Mansûr’un hanbelî ve muhaddis kimliği de 

                                                           
19 Ebü’l-Hasen Ahmed b. Yahyâ b. Câbir b. Dâvûd Belâzürî, Fütûhu’l-Büldân, nşr. Dâru’l-Mektebeti’l-

Hilal, Beyrut 1988.  
20 Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Ebî Ya`kūb İshâk b. Ca‘fer Ya`kūbî, Kitâbü’l-Büldân, thk. Muhammed Emin 

Dannavî, Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 2002. 
21 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed el-Bennâ Makdisî, İslâm Coğrafyası (Ahsenü’t-

Tekâsim), çev. Ahsen Batur, Selenge Yayınları, İstanbul 2015. 
22 Ebû Nuaym, İsfahânî, Zikru Ahbâri İsfahân, thk. Seyyid Hasen Kusrevî, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 

Beyrut, 2, 1410/1992. 
23 Ebû Sa‘d Abdülkerîm b. Muhammed b. Mansûr Sem ‘ânî, el-Ensâb, thk. Şerîfuddin Ahmed, Matbaatü 

Meclisi Dâireti’l-Meârif, Haydarabad, 5, 1977. 
24 Yakut el-Hamevî, Mu’cemu’l-Buldan, Dâru’s-Sadr, Beyrut, 6, 1977. 
25 David Durand-Guédy, Iranian Elites and Turkish Rulers: a History of Isfahan in the Saljuq Period, 

Cambridge University Press, London 2010. 
26 Pavel Pavlovitch, “The Manda Family: A Dynasty of Isfahani Scholars” Arabica, S. 5/6, Brill 2018, 

ss. 640-674. 
27 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Menâhic bi Şâhidi’s-Sünne ve Nehci’l-Mutesavvife, Şîrâz Ahmedî 

Hankâhı Kütüphanesi, nr. 83, ss. 193-200; Ebû Mansûr el- İsfahânî, Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesâil ve’l-

Vasıyye, Şîrâz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi, nr. 83, ss. 200-210. 
28 Hâce Abdullah el-Ensârî Herevî, Tabakâtu’s-Sûfiyye, thk. Muhammed Server, Sehâmi-yi Âm, Tus 

1362 hş./1983. 
29 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nubelâ, thk. Şuayb el-Arnavut, 

Müessesetü’r-Risâle, Beyrut, 25, 1417/1996. 
30 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed Zehebî, el-İber fî Haberi Men Ğaber, thk. Ebû Hâcir 

Muhammed es-Said Besyûnî Zağlûl, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 2, 1405/1985. 
31 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed Zehebî, Târihu’l-İslâm ve Vefâyâtü’l-Meşâhiri ve’l-A’lâm, thk. 

Dr. Ömer Abdüsselam Tedmûrî, Dâru’l-Kitâbi’l-Arabi, Beyrut, 53, 1413/1993. 



 7  
 

akılda tutularak yine İmam Zehebî’nin Tezkiretu’l-Huffâz32, Ebû Ya’lâ Ferrâ’nın (ö. 

458/1066) Tabakâtü’l-Hanâbile33, Hatîb el-Bağdâdî’nin (ö. 403/1071) Târîhu 

Bağdâd34 ve İbn Abdülhâdî’nin (ö. 909/1503) Tabakâtü’l-Ulemâi’l-Hadîs35 adlı 

eserlerine başvuruldu. Bu klasik kaynaklar dışında daha önce de zikrettiğmiz 

Pürcevâdî’nin Ebû Mansûr el-İsfahânî: Sûfî Hanbelî başlıklı makale ve İzmirli’nin 

kaleme aldığı İslam Düşünce Tarihinde Hanbelî Bir Sûfî: Ebû Mansûr el-İsfahânî adlı 

kitap çalışması önemli kaynaklar olarak değerlendirildi. Ayrıca konumuzla alakalı 

diğer kitaplardan, tezlerden, makalelerden ve ansiklopedi maddelerinden de ihtiyaç 

duyuldukça yararlanıldı. 

Ebû Mansûr’un eserlerini tanıttığımız bölümü kopyasını Basel Üniversitesi 

Kütüphanesi’nden temin ettiğimiz Şîrâz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi’nde bulunan 

yazma mecmuası üzerinden büyük oranda şekillendirdik. Ayrıca Ebû Mansûr’un 

eserlerini tanıtan Nasrullah Pürcevâdî’ye ait yedi makale bize önemli detaylar sundu. 

Bunların dışında Fritz Meier’in (ö.1998) Ein Wichtiger Handschriften Fund Zur Sufik, 

Beaurecueil’in (ö. 2005) La Voie du Privilegié: Petit Traité d’Abu Mansur Ma’mar 

al-Isfahani ve Bernd Radtke’nin Adab al-Mulûk: Ein Handbuch zur Islamischen 

Mystik aus dem 4./10. Jahrhundert başlıklı çalışmalarını da ayrıca gözden geçirdik. 

Nehcü’l-Hâss’ın şekil ve muhteva yönünden incelendiği bölüm, eserin bilinen 

iki nüshası olan İstanbul ve Şiraz nüshalarına ek olarak çalışmamız dahilinde 

keşfettiğimiz Manisa nüshası analiz edilerek oluşturuldu. Pürcevâdî’nin Nehcü’l-Hâss 

ve Ali Asgar Mirbâkırîferd’in Nehcü’l-Hâss Ferheng-i Nâşnahte isimli makaleleri de 

incelendi. Nehcü’l-Hâss’ın literatüre etkisi kısmında Nehcü’l-Hâss, Herevî’nin (ö. 

481/1089) Menâzilü’s-Sâirîn36 ve Sad Meydân37 adlı eseriyle karşılaştırıldı ve benzer 

noktaları tespit edildi. Burada M. Nedim Tan’ın Abdullah Ensârî Herevî’nin Tasavvuf 

                                                           
32 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed Zehebî, Tezkîretü’l-Huffâz, nşr. Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut, 4, 1374/1954. 
33 Muhammed Ebû Ya’lâ Ferrâ, Tabakâtü’l-Hanâbile, thk. Abdurrahman b. Süleyman el-Useymin, 

Mektebetü’l-Meliki Fahd, Riyad, 3, 1419/1999. 
34 Ebû Bekir Ahmed b. Ali Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu Baġdâd ev Medîneti’s-Selâm, thk. Dr. Beşşâr 

Avvâd Ma’rûf, Dâru’l-Ğurabi’l-İslamî, Beyrût, 18, 1422/2001. 
35 Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed İbn Abdülhâdî, Tabakâtü’l-Ulemâi’l-Hadîs, thk. Ekrem el-Bûşî, 

Müessesetü’r-Risâle, Beyrut, 4, 1417/1996. 
36 Hâce Abdullah el-Ensârî Herevî, Menâzilu’s-Sâirîn, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1988. 
37 Hâce Abdullah el-Ensârî Herevî, Sad Meydân, thk. Abdülhay Habîbî, Matbaa-yi Difâ-i Millî, Kâbil 

1361hş./1982. 



 8  
 

tarihindeki Yeri ve Sad Meydân’ı başlıklı doktora çalışmasından38 istifade edildi. 

Nehcü’l-Hâss ile Menâzil arasında yapılan incelemelerde Abdürrezzak Tek’in 

Menâzilü’s-Sâirîn:Tasavvufta Yüz Basamak isimli tercümesinden39 de karşılaştırmalar 

yapıldı. Pürcevâdî’nin Seyr-i Istılahât-ı Sûfiyyân adlı makalesi de istifade ettiğimiz 

kaynaklardan oldu. Ayrıca Nehcü’l-Hâss’ın muhteva bakımından etkileri, müellifi tam 

belli olmayan Kitâbu’l-İbârât40, Gazzâlî’ye (ö. 505/1111) ait olan İmlâ`41, İbnü’l-

Arabî’ye (ö. 638/1240) ait olan Futûhâtü’l-Mekkiye42 ve Istılâhâtu’s-Sûfiyye43 adlı 

eserlerden iktibaslar sunularak tespit edildi. 

Nehcü’l-Hâss’ın tercümesine yer verdiğimiz çalışmamızın son bölümünde 

klasik/modern lügatlerden istifade edildi. Bu konuda Cürcânî’nin (ö. 471/1078) et-

Ta’rîfât’ı44, Ahterî Mustafa Efendi’nin (ö. 968/1078) Ahter-i Kebîr’i45, Tehânevî’nin 

(ö.1158/1745) Keşşafu Istılâhi’l-Funûn ve’l-Ulûm’u46, Mütercim Âsım Efendi’nin (ö. 

(ö.1235/1819) Kâmus Tercümesi47 ve Süleyman Uludağ’ın Tasavvuf Terimleri 

Sözlüğü48 eserlerinden istifade edildi. Çalışmamız görsel anlamda da 

zenginleştirilmeye gayret edildi. Bu amaçla Nehcü’l-Hâss’ın kendisinden sonra gelen 

eserlere etkileri ve ihtivâ ettiği terimlerin diğer tasavvuf eserlerinde yer alışı şema ve 

tablo yardımıyla görsel hale getirildi. Ebû Mansûr’un yazma halinde bulunan 

eserlerinin giriş sayfaları da ekler kısmında sunuldu. 

 

                                                           
38 M. Nedim Tan, Abdullah Ensârî Herevî’nin Tasavvuf tarihindeki Yeri ve Sad Meydân’ı, Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri ABD, Tasavvuf BD, İstanbul 2013. 

(Basılmamış Doktora Tezi) 
39 Hâce Abdullah el-Ensârî Herevî, Menâzilü’s-Sâirîn: Tasavvufta Yüz Basamak, çev. Abdurrezzak Tek, 

Emin Yayınları, Bursa 2017. 
40 Kasım es-Sâmerrâî, Erbau Resâil fi’t-Tasavvufi, Matbaâtu’l-Cem’i’l-İlmi’l-Irak, Bağdat 1969, ss. 

44-59 (Kitâbu’l-İbarât, Sâmerrâî tarafından derlenen ve tasavvuf risalelerini ihtiva eden eser içerinde 

bir bölüm olarak bulunmaktadır.) 
41 Ebû Hâmid Muhammed b. Ahmed Gazzâlî, el-İmlâ alâ Müşkili’l-İhyâ`, thk. Abdülmevlâ Hâcil, 

Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2020. 
42Muhyiddîn İbnü’l-Arabî, Fütûhâtü’l-Mekkiyye, thk. Ahmet Şemsüddîn, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 

Beyrût, 9, 1420/1999. 
43 Muhyiddîn İbnü’l-Arabî, Istılâhâtu’s-Sûfiyye, thk. Abdurrahman Hüseyin Mahmûd, Mektebetü 

Âlemi’l-Fikr, Kâhire ts. 
44Seyyid Şerif Cürcânî, Kitâbü’t-Ta’rîfât, thk. İbrahim Ebyârî, Daru’r-Reyyân li’t-Turâsi, Kahire 

1403/1982. 
45 Ahterî Mustafa Efendi, Ahterî-i Kebîr, Nadir Eserler Kitaplığı, İstanbul 2013. 
46 Muhammed b. Ali Tehânevî, Keşşâfu Istılâhi’l-Fünûn, Dâru Kahraman, İstanbul, 2, 1984. 
47 Mütercim Âsım Efendi, Kâmus Tercümesi, çev. Mustafa Koç, Eyüp Tanrıverdi, Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı, İstanbul, 6, 2013. 
48 Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayıncılık, İstanbul 2016. 

   



 9  
 

2. EBÛ MANSÛR EL-İSFAHÂNÎ’ NİN HAYATI İLMÎ ÇEVRESİ 

VE ESERLERİ 

2.1. Yaşadığı Dönem ve Muhit 

2.1.1. Tasavvuf Tarihi Açısından Yaşadığı Dönemin Hususiyeti 

Ebû Mansûr, IV. / X. asrın ikinci yarısı ile V./XI. asrın ilk çeyreği arasında 

yaşamıştır. Yaşadığı bu zaman dilimi tasavvuf tarihinin önemli dönemlerinden birisi 

olarak kabul edilir. Önce zâhidler sonra sûfiler olarak anılmaya başlayan bir zümrenin 

dinin konuları hakkında görüşler beyan etmesi fakihleri ve muhaddisleri rahatsız 

etmiştir. Bunun neticesinde, bir yaşam tarzı olan zühd temelli sûfi anlayış, III./IX. 

asırdan sonra fıkıh, kelam ve hadis geleneklerine karşı kendini savunma ve bu ilimler 

arasında kendine yer edinme gayretine girişmiştir.49 Ayrıca bu dönemde bazı sûfî 

zümrelerin itikad ve ibadet alanındaki radikal söylemleri ve şeriat-hakîkat ikiliği gibi 

bir durumun ortaya çıkması pek çok sûfî müellifi tasavvufun yöntemini, meselelerini 

ve ilkelerini tespite yöneltmiştir. Bunun sonucunda şeriat ekseninde sınırları çizilmiş, 

bidatlerden, yanlış anlaşılabilecek söz ve fiillerden uzak, tasavvufun hakikatini ortaya 

koyan eserler kaleme alınmaya başlanmıştır.50 Bu eserlerde tasavvuf savunusu 

yapılmış ve mezhep tartışmalarına girilmemiştir.51 Dönemin sûfî müelliflerinden 

Serrâc’ın (ö. 378/988) şu ifadeleri bu durumu doğrular niteliktedir: 

Bu eseri dikkatle, peşin hükümsüz, huzûr-ı kalb ve ciddiyetle, işin önünü ardını 

düşünerek ve selefin büyüklerine karşı çıkmaktan sakınarak iyiniyyet ve temiz bir 

yürekle inceleyenler, Allah tealaya yaklaştırıcı olarak bulacaklardır. Çünkü sûfi 

taifesi, sayıları az olmakla birlikte, Hakk nezdinde değerli ve dereceleri yüksek 

kimselerdir.52 

 Bu telif faaliyeti kapsamında sûfî müellifler ayrıca ilk tasavvuf büyüklerinin 

bırakmış olduğu karmaşık mirası koruma, değerlendirme ve irdeleme gayreti içerisine 

girmişlerdir. Bu gayretler neticesinde, daha önce yaşamış büyük sûfîlerin hayatları, 

menkıbeleri, davranış biçimleri, görüşleri ve yapmış oldukları tartışmalar kayıt altına 

alınarak tasavvufî bir gelenek inşa edilmeye başlanmıştır.53 Bu inşa gayretinin neticesi 

                                                           
49 Hacı Bayram Başer, Ebû Nasr Serrâc et-Tûsî’nin Tasavvuf Anlayışı, İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstititüsü Temel İslam Bilimleri ABD, İstanbul 2009, s.18. (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi) 
50 İbrahim Baz, “Tasavvuf Döneminin Özellikleri” Tasavvuf El Kitabı, Grafiker Yayınları, Ankara 

2016, s. 136.  
51 Hasan Kâmil Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, Ensar Yayınları, İstanbul 2017, ss. 125. 
52 Ebû Nasr Serrâc et-Tûsî, el-Lüma’, thk. Abdülhalim Mahmûd, Mektebetü’l-Müsennâ bi Bağdât, 

Bağdat 1960, s. 18. 
53 Ahmet T. Karamustafa, Tasavvufun Oluşumu, çev. Nagihan Doğan, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, İstanbul 2017, ss.103-104. 



 10  
 

olarak IV. /X. yüzyıl itibariyle tasavvuf literatürünün ortaya çıkışına ve gelişim 

evrelerine tanık oluruz.54 

Ebû Mansûr, dönem itibariyle en-Nifferî (ö. 354/965’ten sonra), Ebû Nasr es-

Serrâc (ö. 378/988), Ebû Bekr el-Kelâbâzî (ö.380/990), Ebû Tâlib el-Mekkî (ö. 

386/996), Ebû Ali ed-Dekkâk (ö.405/1015), Ebû Sa‘d (Saîd) Abdülmelik b. 

Muhammed (ö. 406/1015-16), Ebû Abdirrahman es-Sülemî (ö.412/1021), Ebü’l-

Hasen el Harakânî (ö.425/1033) ve Ebû Nuaym el-İsfahânî (ö. 430/1038) gibi sûfî isim 

ve müelliflerle aynı dönemi paylaşmıştır.55  

Bu asırda sûfîlik Irak ötesindeki bölgelere yayılmaya ve buralardaki yerel mistik 

unsurlarla kaynaşmaya başlamıştır.56 Özellikle Cüneyd’in (ö. 297/909) takipçileri 

siyasi birtakım gerekçelerle Abbâsi başkentini terk edip başka bölgelere taşınmak 

suretiyle Bağdat tasavvufunu Mısır, Arabistan, İran ve Mâverâünnehir bölgelerine 

ulaştırmıştır. Böylelikle Bağdat ekolü bölgedeki yerel zühd ve tasavvuf hareketlerine 

hâkim olmuştur.57 

2.1.2. Yaşadığı Muhit Olarak: İsfahan 

İsfahan, bugünkü İran’ın orta batı kesiminde geniş bir yayla üzerine kurulmuş 

bir şehirdir. Şehrin adı Arapça klasik kaynaklarda Sibâhan, İsbahân, Esbahan58 ve eski 

bazı Farsça kaynaklarda Sipahân olarak geçmektedir.59 Genel kabule göre kelimenin 

sözlük anlamı “Atlı Askerler” olup, Sâsânî ordusunun sefer öncesi şehrin önündeki 

düzlükte toplanması sebebiyle bu isimle anılır olmuştur.60 İsfahan tarih boyunca birçok 

devlete ve medeniyete ev sahipliği yapmıştır. Şehir, kuruluşundan itibaren sırasıyla 

Sasânîler, Halîfeler, Emevîler, Abbasîler, Sâmânîler, Dülefîler, Büveyhîler ve 

Selçukluların egemenlikleri altına girmiştir. İsfahan’ın İslam egemenliği altına girdiği 

tarihle ilgili farklı görüşler mevcuttur. Ancak genel kabule göre İsfahan Hz. Ömer’in 

hilafeti döneminde gerçekleşen Nihâvend Savaşı sonrası 23/642 yılında İslam 

                                                           
54 Alexander Knysh, Tasavvuf Tarihi, çev. Nurullah Koltaş, Ketebe Yayınları, İstanbul 2020, s. 127. 
55 Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, ss. 122-123. 
56 Karamustafa, Tasavvufun Oluşumu, s. 71. 
57 Knysh, Tasavvuf Tarihi, s. 77. 
58 Zikrettiğimiz klasik kaynaklarda İsfahan kelimesinin farklı okunuşlarına ve kelimenin etimolojisine 

detaylı olarak değinilmektedir. Ayrıntılı bilgi için bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, thk. Abdullah 

el-Kâzî, Dâru’l-Mektebeti’l-Alemiyye, Beyrut 1968, C. II., s. 422; Sem’ânî, el-Ensâb, C. I., s. 284; 

Yâkût el-Hamevî, Mu’cemu’l-Buldân, C. I., s.284; Belâzürî, Fütûhu’l-Büldân, s.436. 
59 Osman Gazi Özgüdenli, “İsfahan”, DİA, C. 22, TDVY, İstanbul 2000, s.497. 
60 Sem’ânî, el-Ensâb, C. I, s.284. 



 11  
 

hükümranlığı altına girmiştir.61 İsfahan, Hz. Ömer ve Hz. Osman dönemlerinde 

merkezden atanan valilerce, Emevî ve Abbasî idareleri altında olduğu dönemde ise 

Irak genel valisinin atadığı valilerce yönetilmiştir.62 İsfahan, Abbâsî hilafetinin 

zayıflaması sonrasında İran’da bulunan mahallî idarelerin mücadele merkezlerinden 

birisi haline gelmiştir. Sırasıyla Dülefîler, Saffârîler ve kısa bir süre de Sâmânîler 

tarafından yönetilmiştir.63 Ardından Ziyârîlerin egemenliğine giren İsfahan, IV./X. 

yüzyıl başlarında ise Büveyhîler’in eline geçmiştir.64 Ebû Mansûr da Büveyhîler’in 

İsfahan’daki bu hâkimiyet döneminde yaşamıştır. 

2.1.2.1. Siyâsî Yapı 

Ebû Mansûr’un yaşamış olduğu dönemde İslam dünyasında siyâsî bir birlikten 

söz etmek güçtür. Zira bu dönemde Abbâsî hilafeti zayıflamaya başlamış ve kendi 

egemenlik sahasında küçük devletler ortaya çıkmıştır. Bu küçük devletlerin 

yöneticileri ilk zamanlarda Abbâsîlerin valileri konumundadırlar. Bu mahalli idareler 

üzerinde Abbâsî hilâfetinin sembolik bir hâkimiyeti söz konusu olsa da VI./X. 

yüzyıldan itibaren devam eden Abbâsî tarihine mahallî idareler tarihi de 

denilmektedir.65 

Bu dönemde bölgesel anlamda güç odağı haline gelen mahallî idareler içerisinde 

köken olarak Şiî olan devletler de mevcuttur. Bu devletler Selçukluların egemenliğine 

kadar yaklaşık bir asır boyunca hüküm sürmüşlerdir. Bu sebeple bazı tarihçiler bu asrı 

“Şii Asrı” olarak tanımlamaktadırlar.66 Bu şii devletlerden bir tanesi, Kuzey Afrika’da 

doğan ve daha sonra Mısır ve Suriye’ye doğru egemenliklerini genişleten Fâtımî 

Devleti (909-1171), diğeri ise İran bölgesinde ortaya çıkan Büveyhîler’dir (902-

1062).67 Büveyhîler, Kirman ve İsfahan’ın içinde bulunduğu Cibâl de dâhil, Irak, Fars 

ve Huzistan bölgelerinde hüküm sürmüşlerdir.68  

Şiî Büveyhîler devrin siyâsi ve sosyal şartları sebebiyle Abbâsî hilafetinin devam 

etmesine müsaade ediyorlardı. Zira onlar sünnî hilafeti kontrol altında tutarak bu 

                                                           
61 Belâzürî, Fütûhu’l-Büldân, s.436. 
62 Özgüdenli, “İsfahan”, DİA, C. 22, s. 498. 
63 Suat Kaymak, “İsfahan”, İslam Düşünce Atlası, C. 2, ed. İbrahim Halil Üçer, Konya Büyükşehir 

Belediyesi Kültür Yayınları, İstanbul 2017, s. 688. 
64 Özgüdenli, “İsfahan”, DİA, C. 22, s. 499. 
65 Güner,” Büveyhîler Dönemi ve Çok Seslilik”, ss. 47-48. 
66 Güner,” Büveyhîler Dönemi ve Çok Seslilik”, s. 48. 
67 Güner,” Büveyhîler Dönemi ve Çok Seslilik”, s. 48  
68 Merçil, “Büveyhîler”, DİA, C. 6, s. 497; Güner, “Büveyhîler ve Çok Seslilik”, s. 61. 



 12  
 

durumu hem kendi hâkimiyet sahalarında hem de hâkimiyet bölgeleri dışındaki sünnî 

çoğunluk karşısında lehlerine kullanmayı amaçlamışlardır.69 Dönemin siyâsî şartları 

sonucu zorunlu olarak ortaya çıkan bu dengeli davranma politikası Büveyhîler’i 

muhtelif mezheb, fikir ve inançlara karşı tarafsız bir politika izlemeye itmiştir.70 

Ayrıca Büveyhîler tarafından sergilenen bu yumuşak tavrın altında şiî akidesini 

yaymak ve kurumsallaştırmak gayretiyle yapılan bir takiyye durumu da söz 

konusudur.71 

İsfahan’da Emevîler döneminde ve Abbâsîlerin ilk döneminde genel anlamda 

siyasi bir istikrar mevcuttur. Ancak Abbâsîlerin son dönemlerinde İsfahan siyasi 

açıdan istikrarını kaybetmiştir. Nihayetinde İsfahan 325/936 yılı itibariyle 

Büveyhîler’in egemenliği altına girince Büveyhîler İsfahan’ı merkez yaparak yaklaşık 

bir asır boyunca burada hüküm sürmüşlerdir.72 Büveyhîler, kısa bir süreliğine de olsa 

İsfahan’da sükûneti sağlamışlar ve şehri önemli bir ilim merkezi haline getirmeyi 

başarmışlardır.73 İlerleyen süreçte Büveyhîler’in gücünü kaybetmesi ve hanedan 

mensupları arasındaki taht mücadeleleri neticesinde İsfahan, V./XI. yüzyıl başlarında 

Kâkûyîler’in eline geçmiştir. Kâkûyîler, Büveyhîler’in Cibâl kolunun Hemedan ve 

İsfahan’daki şubelerine son vererek bölgedeki Büveyhî hâkimiyetine son 

vermişlerdir.74 

2.1.2.2. Dini ve İlmî Hayat 

İsfahan, Müslümanlarca fethedildikten sonra halifeler, Emevî ve Abbâsî 

hâkimiyet dönemlerinde merkezden gönderilen sünnî valilerce yönetilmiştir. Bu 

durum İsfahan’da sünnî düşüncenin temellenmesinde ve hâkim olmasında önemli bir 

etken olmuştur.75 Sünnî düşüncenin İsfahan’daki bu durumu şehrin Büveyhî 

egemenliğe girmesi sonrasında da değişmemiştir. Büveyhîler yaklaşık bir asır boyunca 

                                                           
69 Merçil,” Büveyhîler” DİA, C. 6, s. 497. 
70 Güner, “Büveyhîler Dönemi ve Çok Seslilik”, s. 54. 
71 Mehmet Azimli,” Sünnî Hilafete Tahakküm Kurmuş Bir Şiî Hanedan: Büveyhîler”, Dicle 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 2, Diyarbakır 2005, s.29. 
72 Muhammed Akdoğan,” Cami Görevlilerinin Hadis İlmindeki Faaliyetleri (İsfahan Örneği I-V/VII-

XII. Yüzyıllar Arası)” IX. Uluslararası Din Görevlileri Sempozyumu, Sancaktepe 2018, s.435; 

Özgüdenli, “İsfahan”, DİA, C. 22, s.499. 
73 Osman Gazi Özgüdenli, “ Bir Ortaçağ İran Şehrinin Anatomisi: İsfahan (650-1500)”, Name-i Aşina, 

2003, 5/11, s. 64. 
74 Merçil,” Büveyhîler”, DİA, C. 6, s. 497. 
75 Marziyye Râî, “Berresîyî Dîn ü Mezheb-i Merdom-i İsfahan der Devre-i Âl-i Büveyh”, Şehrvend, 5, 

1386 hş./2007, s. 140. 



 13  
 

İsfahan’da hüküm sürmüş olsalar da devrin siyasi şartları gereği, egemenlikleri altında 

yaşayan İsfahân’daki sünnîlere karşı gayet müsamahalı davranmışlardır.76 Öyleki 

Büveyhî veziri olan Sâhib b. Abbâd (ö. 385/995) Mu'tezile rasyonalizminin sadık bir 

destekçisi olmasına rağmen İsfahan sünnîlerine gayet müsamahalı davranmış ve 

İsfahan’daki Hanbelî nüfus ile uyumlu ilişkiler içerisinde olmuştur.77 Maksadı ne 

olursa olsun Büveyhî idarecilerin bu müsamahalı tutumu İsfahan’da yüksek seviyeli 

entelektüel bir ortamın oluşmasına zemin hazırlamıştır. İsfahan’da oluşan bu 

müsamahalı ortam, sünnî cepheye hareket zemini sağlamış ve böylelikle İsfahan’da 

sünnî bir gelenek kök salmıştır.  

İsfahân’da İslami devrin ilk dört asrında sünnîlerin önemli bir bölümünün 

Hanbelî oldukları görülmektedir. IV./X. yüzyılın sonlarına doğru şehirde Şafiîler 

çoğalmıştır. V./XI. yüzyılın ortalarına gelindiğinde ise nüfusun büyük bir bölümü Şafiî 

ve Hanefîler’den oluşmaktadır.78 Kaynaklarda IV. /X. yüzyılda İsfahân halkının genel 

eğiliminin Hanbelilîk olduğu, hatta fanatizme varacak şekilde Hanbelî taraftarlığı 

yaptıkları zikredilmektedir.79  

Ebû Mansur’un yaşadığı IV./X. asırda İsfahân’da Hanbelî Mezhebi’nin önemli 

bir nüfusa ve etki alanına sahiptir. Ebû Mansûr’un İsfahan’da Hanbelî gelenek 

içerisinde yetişmiş olması Hanbelî düşüncenin hangi sâiklerle İsfahan’a girdiği ve 

orada kök saldığı sorusunu akla getirmektedir. Hanbelî öğretinin İsfahan’a girmesinin 

en önemli sebeplerinden birisi Ahmed b. Hanbel’in (ö. 241/855) oğlu ve önde gelen 

talebesi olan Salih b. Ahmed b. Hanbel’dir (ö. 266/880). Salih b. Ahmed b. Hanbel, 

III./IX. yüzyılın ikinci yarısında İsfahan’da kadılık vazifesine getirilmiştir. Bu 

vesileyle İsfahan’a gelip, yerleşmiş ve Hanbelî düşünceyi İsfahan’a taşımıştır. Salih’in 

vefatı sonrasında Hanbelî düşünceyi oğulları Ahmed ve Zübeyr İsfahan’da yaymaya 

devam etmişlerdir.80 Ayrıca Salih’in İsfahan’da kadılık vazifesini ifâ etmesi İsfahan’ın 

                                                           
76 Râî, “Berresîyî Dîn ü Mezheb-i Merdom-i İsfahan der Devre-i Âl-i Büveyh”, s. 147. 
77 Pavel Pavlovitch, “The Manda Family: A Dynasty of Isfahani Scholars”, s. 647. 
78 Özgüdenli, “İsfahan”, DİA, C. 22, s.498. 
79 Makdisî, İslâm Coğrafyası (Ahsenü’t-Takâsîm), s.402; Ebû Nuaym el-İsfahânî, Zikru Ahbâri İsfahân, 

C. I, s.102. 
80 Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nubelâ, C. XII, ss. 529-530; Ebû Nuaym, Zikru Ahbâri İsfahân, C. I, s. 409; 

David Durand- Guédy, Iranian Elites and Turkish Rulers: a History of Isfahan in the Saljuq Period, s. 

36. 



 14  
 

Hanbelî düşünceyle tanışmasına sebep olduğu gibi, şehrin Bağdat ilim muhitiyle 

iletişime geçmesinde önemli bir etken olmuştur.81 

İsfahan şehrinde Hanbelî düşüncenin yayılmasında hususen etkisi olan ve bu 

noktada incelenmeye değer bir başka önemli etken ise İbn Mende ailesidir. Bu aile 

özellikle Hanbelî kimliğiyle ön plana çıkmıştır. Ailenin büyük dedesi Muhammed b. 

Yahya, Ahmed b. Hanbel’e talebelik etmiş ve onun ders halkasında yetişmiştir.82 İbn 

Mende ailesi Hanbelî kimliğiyle IV. /X. asrın başından VII. /XIII. asrın ortalarına 

kadar İsfahân’daki ilmî hareketliliğin merkezinde olmuştur. Öyle ki aileye mensup 

otuzdan fazla erkek ve kadın başta hadîs ilmi olmak üzere, Hanbeli kelamı ve fıkhı 

alanlarında şöhrete kavuşmuşlardır.83 İbn Mende ailesi, Hanbelî düşünceyle adeta 

özdeşlemişlerdir. Öyle ki propagandasını yapacak kadar Hanbelî taraftarı olmuşlardır. 

Durum böyle olunca IV./X. asrın ikinci yarısından itibaren İbn Mende ailesinin de 

etkisiyle İsfahân’da Hanbelîlik baskın mezhep haline gelmiştir. Öyle ki İsfahan, 

bölgede bulunan şehirler arasında en kalabalık Hanbelî nüfusa ev sahipliği yapar hale 

gelmiştir.84 

Hanbelî mezhebinin İsfahân’da kök salmasının zeminini hazırlayan bir diğer 

önemli sebep ise Süfyân es-Sevrî’ye (ö. 161/778) ait olan Sevrîlik Mezhebi’dir. 

Muhaddis, fakih ve sûfî kimliğiyle ön plana çıkan Süfyân es-Sevrî’nin rivayet ettiği 

hadisleri gibi fıkhî görüşleri de öğrencileri aracılığıyla yayılmıştır. Sevrîlik ya da 

Süfyânîlik adıyla anılan mezhebi yaklaşık beş asır boyunca İslam dünyasının farklı 

noktalarında varlık göstermiştir. Sevrîlik Mezhebi’nin İsfahân’a ulaşması ise Sevrî’nin 

öğrencileri Ebü’l-Münzir Nu‘mân b. Abdüsselâm,  İsâm (Cebr) b. Yezîd b. Aclân ve 

Hüseyin b. Hafs sağlamıştır. Onlar İsfahan’da bir yandan Sevrî’ye ait olan el-

Câmiʿu’l-Kebîr’i rivayet ederken bir yandan da Sevrî’nin fıkhî görüşlerine göre 

fetvalar vererek, onun görüşlerini başkalarına aktarmışlardır. Bu sayede Sevrîlik 

VII./XIII. asır sonlarına kadar başta İsfahan olmak üzere, Dînever, Kazvin, Cürcân ve 

Horasan bölgesinde varlığını sürdürmüştür. Hanbelî mezhebi İsfahân’a girmeden önce 

İsfahân’da Sevrîlik mezhebi hâkimdir. Dolayısıyla muhaddis olan Süfyân es-Sevrî’ye 

                                                           
81 Guédy, Iranian Elites and Turkish Rulers: a History of Isfahan in the Saljuq Period, s. 36. 
82 Ebû Ya’lâ Muhammed el-Ferrâ, Tabakâtü’l-Hanâbile, C. II, ss. 385-391. 
83 Pavlovitch, “The Manda Family: A Dynasty of Isfahani Scholars”, s.641. 
84 Nurullah Yazar,” Medreselerin Toplumsal ve Dini Gelişimdeki Rolleri: İsfahân Örneği”, Medrese 

Geleneği ve Modernleşme Sürecinde Medreseler Uluslararası Sempozyumu, Muş 2012, s.70. 



 15  
 

mensub İsfahânlı muhaddisler yine muhaddis olan Ahmed b. Hanbel’in mezhebine 

geçmeleri oldukça kolay olmuştur.85 

Ebû Mansûr’un yaşadığı dönemde İsfahan’da Hanbelî ekolün merkezindeki isim 

ise döneminin önemli Hanbelî muhaddisi ve fakihi Ebû Abdullah Muhammed b. İshâk 

İbn Mende (ö.395-1005)’dir. İbn Mende, sahip olduğu ilmi kişiliğiyle dönemin en 

etkili ve karizmatik ismidir. O, yaşadığı dönemde tavizsiz bir hadis-sünnet 

savunusuyla ve Hanbelî geleneğe sıkı sıkı bağlı olmasıyla tanınmaktadır. Hem 

çağdaşları hem de kendisinden sonrası müelliflerce “Muhaddisü’l-İslam”, “İmâmü’l-

Eimme”, “Cebelü’l-İlm”, “Seyyidü’l-Muhaddisiyn” ve “Hâfız” gibi ünvanlarla 

anılmıştır.86 O, İslam dünyasının doğusunu ve batısını iki kez dolaşmış, bin yedi yüz 

hocadan hadis dinlemiş ve yazmıştır. Bu ilmî seyahatlerinde sünnete uygun 

yaşamayan, itikâdî fırkalar arasında bocalayıp duran ve bidat ehli olan kimselerden tek 

bir hadis bile almadığını ifade etmiştir.87 Zehebî, Muhammed b. İshak için rıhlesi 

ondan daha fazla olan başka bir muhaddis tanımadığı yorumunu yapmış, onun ilmi 

seyahatlerinin otuz küsür yıl sürdüğünü, 375/985 yılında 65 yaşında İsfahân’a 

dönerken beraberinde kırk deve yükü kitap getirdiğini kaydetmiştir.88 

İbn Mende, İsfahân’da kurmuş olduğu hadis meclisleri ve ilim halkalarıyla geniş 

bir takipçi kitlesine ulaşmıştır. Bu ilim meclislerinde İsfahân’ın entelektüel çevresini 

belirleyen birçok isim yetişmiştir. Başta dört oğlu; Abdurrahman, Ubeydullah, 

Abdürrahim ve Abdülvehhâb89 olmak üzere aynı zamanda hocası da olan Ebü’ş-Şeyh 

(ö. 369/979), İbnü’l-Mukrî (ö.381/991), Hâkim en-Nîsâbûrî (ö.405/1014), Ebû Mansûr 

el-İsfahânî (ö.418/1027) ve Ebû Nuaym el-İsfahânî (ö.430/1038) gibi isimler 

kendisine talebelik etmiştir.90  

İsfahân’da Hanbeli öğretinin yayılması yalnız İbn Mende ile sınırlı kalmamıştır. 

Onun dışında Ebû İshak Muhammed b. Hamza (ö.353/964), Ebu’l-Kâsım et-Taberânî 

                                                           
85 Sosan Tahmasbî, Zeynep Ferrûhî, “Sevrîhâ ve Hanbelîhâyi İsfahân”, Fasılnâme-i Târîh-i İslâm, 12/1-

2, 1390 hş./2011, ss. 144-146; Recep Özdirek, Ali Hakan Çavuşoğlu, “Süfyân es-Sevrî”, DİA, TDVY, 

İstanbul 2010, C. 38, s. 26. 
86 Ebû Nuaym, Zikru Ahbâri İsfahân, C. II, s.278; Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nubelâ, C. XVII, ss. 28-35. 
87 Ebû Ya’lâ el-Ferrâ, Tabakâtü’l-Hanâbile, C. III, s.300. 
88 Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nubelâ, C. XVII, s.36; Kandemir,” İbn Mende, Ebû Abdullah” DİA, C. 20, 

s.178. 
89 Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nubelâ, C. XVII, s.32. 
90 Guédy, Iranian Elites and Turkish Rulers: a History of Isfahan in the Saljuq Period, s. 36; Kandemir,” 

İbn Mende, Ebû Abdullah” DİA, C. 20, s.178. 



 16  
 

(ö.365/975) ve Ebû Şeyh (ö.369/980) gibi diğer Hanbelî muhaddisler de bu konuda 

etkili olmuş isimlerdir.91 

 IV./X. asırda İsfahan’da Hanbelî ve Eşârî (Şafiî) gruplar arasında özellikle 

kelamî konulardan mütevellit bazı mezhep kavgaları yaşanmıştır. Bu tartışmaların en 

somut örneğini dönemin iki ismi olan İbn Mende ile Ebu Nuaym el-İsfahânî arasında 

yaşanan kelâmî tartışma oluşturmaktadır. Biri Hanbelî, diğeri Şafiî bu iki âlim arasında 

yaşanan tartışma mezhep taassubuyla birlikte şehirdeki Hanbelî ve Şafiî tarafları karşı 

karşıya getirmiştir. Kur’ân tilavetinin mahlûk olup olmaması İbn Mende ile Ebû 

Nuaym arasındaki en önemli tartışma konusunu oluşturmaktadır. Ebû Nuaym, er-Red 

ʿale’l-Lafzıyye ve’l-Hulûliyye adlı eserinde Kur’ân tilavetinin mahlûk olduğu fikrini 

savunmuş, bu fikrine karşı olan Muhammed b. İshak İbn Mende’yi ve takipçilerini sert 

bir dille eleştirmiştir.92  Ayrıca Ebû Nuaym, Hanbelîleri ayet ve hadislerde geçen 

teşbihe dair ifadeleri lafzî manalarıyla anlamaları sebebiyle tenkit etmiş, buna karşılık 

Hanbelî hadisçiler de Ebû Nuaym’ı dini geleneklere bağlı olmayan bir akideye sahip 

olmakla suçlamışlardır.93 Hanbelî âlimlerin Ebû Nuaym’ı suçlamalarında kelâm 

ilmiyle iştigal etmesi ve Eş’ârî (Şafiî) taraftarı olmasının da etkisi büyüktür. 

Aslında hem İbn Mende’nin hem de Ebû Nuaym’ın savunmuş olduğu fikirler 

kendi orijinal fikirleri değildir. Her iki taraf da kendilerinden önceki imamların 

görüşlerini mezhep aidiyetiyle nakletmek suretiyle tartışmaya katılmışlardır.94 

Temelinde mezhep taassubunun olduğu bu tartışma, Hanbelî ve Şafiî muhaddisler 

arasında karşılıklı hakaretleşmeye kadar varmıştır. İbn Mende, Ebû Nuaym’a 

“uğursuz” diye hakaret etmiş, onun meclisine katılanların kendi meclisine 

katılmamasını ve ondan hadis rivayet edenlerin kendisinden hadis rivayet etmemesini 

istemiştir.95 Ebû Nuaym da İbn Mende’nin iyi bir muhaddis olduğu kaydını düşmekle 

birlikte ömrünün son demlerinde bunadığını, hadis meclislerinde tökezlediğini, icazet 

aldığı kişilerden sanki dinlemiş gibi hadis rivayet ettiğini ve itikâdî konularda insanları 

                                                           
91 Guédy, Iranian Elites and Turkish Rulers: a History of Isfahan in the Saljuq Period, s. 37. 
92 Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nubelâ, C. XVII, s.32; Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed b. Abdülhâdî, 

Tabakâtü’l-Ulemâi’l-Hadîs, C. III, s. 292. 
93 Kandemir,” İbn Mende, Ebû Abdullah” DİA, C. 20, s.178; Osman Türer,” Ebû Nuaym el-İsfahânî”, 

DİA, TDVY, İstanbul 1994, C. 10, s. 202. 
94 İbn Abdülhâdî, Tabakâtü’l-Ulemâi’l-Hadîs, C. III, s. 292. 
95 Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nubelâ, C. XVII, s. 41. 



 17  
 

bilgisizce itham ettiğini söylemiştir.96 İbn Mende’nin bu sert çıkışı sonrası Hanbelî 

talebeler Ebû Nuaym’ın meclisini terk etmiş, hatta onun İsfahân Cuma Mescidi’ne 

dahi girmesine izin vermemişlerdir.97 

Bu noktada çalışmamızın konusu olan Ebû Mansûr el-İsfahânî’nin söz konusu 

tartışmada tavrının ne olduğu da merak konusudur. Çünkü kendisi İbn Mende’ye 

talebelik etmiş ve Hanbelî kimliğiyle ön plana çıkmış bir isimdir. Nitekim o, Kitâbü’l-

Menâhic adlı eserinde Kur’ân’ın mahlûk olmadığını, Kur’ân’a mahlûk diyenin kâfir 

olacağını, tilavet edilen Kur’ân lafzının da tıpkı Kur’ân gibi olduğunu ifade etmiştir.98 

Ebû Mansûr’un söz konusu kelâmî tartışmada hocası İbn Mende’den taraf olduğu 

açıktır. Ayrıca Ebû Mansûr, hocası İbn Mende’nin vefatı sonrasında İbn Mende’nin 

eşi Esma bint Sa’d ile evlenmiş ve bu evlilikten iki kızı olmuştur.99 Bununla birlikte 

Ebû Mansûr, hocasının oğlu olan Abdurrahman’ın üvey babası olmuş ve onun 

yetişmesini bizzat üstlenmiştir.100 Bu bilgiler de Ebû Mansûr’un İbn Mende ailesine 

yakın durduğunu ve onların tarafında olduğunu gösterir niteliktedir. Ayrıca Ebû 

Nuaym, telif ettiği Zikrü Ahbâri İsfahân’da ve Hilyetü’l-Evliyâ’da Ebû Mansûr’dan 

bahsetmemiştir. Ebû Nuaym’ın Ebû Mansûr’u eserlerinde bu şekilde görmezden 

gelmiş olması Ebû Mansûr’un tartışmada İbn Mende tarafında olmasını teyit eder 

niteliktedir.  

Hanbelî düşüncenin İsfahân’daki etkinliğine yeniden dönecek olursak IV./X. 

asır itibariyle İsfahân’da kadılık görevi Hanbelîler’in elinden çıkmaya başlamıştır. 

Hanbelî ekol İsfahân’da her ne kadar bürokratik anlamda gücünü kaybeder gibi 

gözükse de yerel anlamda güçlü olduklarını gösteren işaretler de vardır. Örneğin şehrin 

en itibarlı mekânı olan İsfahân Cuma Mescidi’nde vaaz etme ve ders verme yetkisi 

hala onların elindedir.101  

                                                           
96 Ebû Nuaym, Zikru Ahbâri İsfahân, C. II, s.278; Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nubelâ, C. XVII, ss. 33-34. 

İmam Zehebî, her iki imamın da birbirleri hakkında söylediklerine itibar edilememesi gerektiğini, 

aralarındaki husumet sebebiyle bu şekilde konuştuklarını söylemiştir. Ebû Nuaym’ın aralarındaki 

husumet sebebiyle İbn Mende hakkında başka olumsuz ifadelerinin de olduğunu ancak bunları 

zikretmenin hoş olmayacağını söyleyen Zehebî, her iki ismin de hadis alanında “sadûk” isimler 

olduğunu ifade etmiştir. Ayrıntılı bilgi için bkz: Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nubelâ, C. XVII, s. 34. 
97 Türer,” Ebû Nuaym el-İsfahânî”, DİA, C. 10, s. 202.  
98 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Menâhic bi Şâhidi’s-Sünne ve Nehci’l-Mutesavvife, ss. 193-194. 
99 Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nubelâ, C. XVII, s. 39. 
100 Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, s. 31. 
101 Guédy, Iranian Elites and Turkish Rulers: a History of Isfahan in the Saljuq Period, s. 37. 



 18  
 

IV./X. asra gelindiğinde ise Şafîlik İsfahan’da baskın mezhep olma yolunda 

ilerlemeye başlamıştır. İlerleyen süreçte V./XI. asırda İsfahan Selçuklular’ın eline 

geçince Hanbelîler İsfahan’daki güçlerini daha da yitirmişlerdir. Nitekim Selçuklu 

veziri Nizâmülmülk’ün (ö. 485/1092) halifeye gönderdiği mektubundaki “Biz 

Horasan’da ve Türk topraklarında iki imamdan başka yani Şafiî ve Hanefî 

imamlardan başka bir şey bilmeyiz.” ifadesi bu yargıyı doğrular niteliktedir.102 Bundan 

sonraki süreçte Selçuklular tarafından İsfahan’da Hanefî medreselerinin kurulması ve 

Şâfiî ekolüne göre eğitim veren Nizamiye Medreseleri’nin bir şubesinin İsfahan’da 

açılmış olması İsfahan’da Hanefî ve Şafiîlerin güçlendiğini göstermektedir.103 

Görüldüğü üzere Ebû Mansûr’un yaşadığı IV./X. asırda İsfahan’da mezhep 

çeşitliliği bulunmaktadır. Bu çeşitliliğe bağlı olarak bazı mezhep çatışmaları yaşansa 

da dönemin İsfahan’ının ilmî hayatı oldukça hareketlidir. Öteden beri İsfahân, birçok 

devlete başşehirlik yaptığı için belli bir kültürel birikime de sahiptir.104 Özellikle 

Büveyhî yöneticilerinin ilim, kültür ve sanata önem verip, ilim adamlarını himaye 

etmeleri ve etraflarında toplamaları sonucunda İsfahan önemli bir ilim merkezi olmaya 

başlamıştır.105 Büveyhîler zamanına kadar ilim merkezleri Kûfe, Bağdat, Basra ve 

Dımeşk şehirleri iken; Büveyhîlerin ortaya çıkışıyla İsfahan, Rey, Nişâbur ve Şirâz 

gibi İran şehirleri yeni ilim merkezleri olmaya başlamıştır. Bu şehirlerde seviyeli ilmi 

tartışmalar gerçekleştirilmiştir. Özellikle İsfahan’da sağlanan siyasi sükûnet zemini ve 

entelektüel ortam neticesinde İsfahan ilim adamlarının toplanma merkezi haline 

gelmiştir.106 Ebû Mansûr da düşüncelerini ve ilmî birikimini İsfahân’da sağlanan bu 

ilmî ve entelektüel ortam içerisinde geliştirmiştir. 

2.1.2.3. Tasavvûfî Hayat 

Tasavvuf araştırmacıları, Ebû Mansûr’un yaşadığı IV./X. asırda İsfahan’daki 

sûfî düşünceyi büyük oranda Hanbelî ekolüyle ilişkilendirmektedir.107 İsfahan’daki 

sûfîlerin Hanbelî olmasında ya da onlara yakın durmasında akılcı Mu’tezile’nin büyük 

etkisi vardır. Nitekim bu dönemde İsfahan ve Şiraz’da bulunan sûfî gruplar – ki 

                                                           
102 Guédy, Iranian Elites and Turkish Rulers: a History of Isfahan in the Saljuq Period, ss. 135-139. 
103 Abdullah Ömer Yavuz, Coğrafya ve Mezhep Horasan’da Eş’ariliğin Tarihsel Gelişimi, Klasik 

Yayınları, İstanbul 2021, ss. 196-203. 
104 Kaymak, “İsfahân”, İslam Düşünce Atlası, C. 2, s. 690. 
105 Güner,” Büveyhîler Dönemi ve Çok Seslilik”, s. 60. 
106 İzmirli, İslam Düşünce Tarihinde Hanbelî Bir Sûfî: Ebû Mansûr el-İsfahânî, s. 52; Güner,” 

Büveyhîler Dönemi ve Çok Seslilik”, s. 61. 
107 Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, s. 7. 



 19  
 

bunların bir kısmı da Şafiî idiler.- hem sûfîlere hem de hadis ulemasına karşı olan 

akılcı Mu’tezile’ye karşı Hanbelî ve Zâhîriler’in tarafında olmuşlardır.108 Ayrıca 

İsfahanlı hadisçiler arasında kelamın meşruiyeti tartışmalı bir konu olsa da geleneksel 

tasavvufa saygı duydukları bilinen bir gerçektir.109 Bu da İsfahan özelinde sûfi 

grupların muhaddislerle yakınlaşmalarını sağlamıştır. Hanbelî âlimler, itikâdî 

konularda sert, keskin ve mücadeleci bir tavır sergilemişken, hayat tarzı olarak 

mütevazı ve zâhidâne yaşayışı benimsemişlerdir. Hanbeli gelenek, tasavvufu hadis ve 

sünnet ölçüsünde değerlendirmiştir. Sünneti merkeze alarak bidatlerden uzak ve 

kelamî düşüncelere muhalif zâhidâne yaşam tarzı hanbelî tasavvuf anlayışının temelini 

ifade etmektedir.110 

Hanbelîlerin tasavvufla olan ilişkisine değinen Josef Van Ess, İsfahan’daki 

tasavvufi durumun hanbelilerin tasavvufa bakışı açısından çok farklı bir durum arz 

ettiğine dikkat çeker. Özellikle bu konuda İsfahanlı sûfî Muhammed b. Yusûf b. 

Ma’dân el-Bennâ (ö.286/899) karşımıza çıkar. O, hem hanbelî bir hadis hafızı hem de 

tasavvuf ilminde imam olmuş ve eserler yazmış birisidir.111 Van Ess, el-Bennâ’nın 

tasavvufa karşı hanbelîlerin sert etkisini yatıştırmak yoluyla İsfahan’da tasavvufun 

mutedil bir türünü sürdürme gayreti içinde olduğunu ifade eder.112 

Ebû Nuaym’ın büyük dedesi olan Muhammed b. Yûsuf b. Ma’dân el-Bennâ 

İsfahan tasavvufunun erken dönem öncüsü kabul edilmektedir.  Bununla birlikte 

İsfahan’da sûfî düşünceyi yayan bir diğer önemli sûfî ise Ali b. Sehl (ö.307/919-

20)’dir. İsfahan meşâyıhının ilklerinden kabul edilen bu zat Muhammed b. Yûsuf b. 

Ma’dân el-Bennâ’nın da sohbetinde bulunmuştur. Cüneyd’in (ö.297/909) akrânı olup, 

onunla sahv ve sekr konularında mektuplaşmış113 ve onun hayranlığını kazanmıştır. 

Amr b. Osman el-Mekkî (ö. 297/910) ile de görüşen Ali b. Sehl’in etrafında İsfahan’da 

bir sûfî cemaati teşekkül etmiştir.114 Ancak söz konusu bu toplulukla ilgili elimizde 

                                                           
108 Karamustafa, Tasavvufun Oluşumu, s. 74. 
109 Karamustafa, Tasavvufun Oluşumu, s. 114. 
110 Ferhat Koca, “Hanbelî Mezhebi”, DİA, TDVY, İstanbul 1997, C. 15, s. 539. 
111 Ebû Nuaym el-İsfahânî, Hilyetü’l- Evliyâ ve Tabakâtü’l-Esfiyâ, Darü’l-Fikr, Beyrut 1416/1996, C. 

X, s. 402. 
112 Josef Van Ess, “Tasavvuf ve Muhalifleri: Uygulamalar Üzerindeki Yansımalar, Mihneler, 

Dönüşümler”, çev. Zafer Erginli, Marife, Bahar 2003, S. 1, s. 170. 
113 Ebû Nuaym, Hilyetü’l- Evliyâ ve Tabakâtü’l-Esfiyâ, C. X, s. 404. 
114 Ebû Abdurrahman Muhammed b. Hüseyn es-Sülemî, Tabakâtü’s-Sufiyye, thk. Mustafa Abdülkadir 

Atâ, Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1423/2003, ss. 187-189; Mustafa Bilgin,” Ali b. Sehl”, DİA, 

TDVY, İstanbul 1989, C. 2, s.442; Karamustafa, Tasavvufun Oluşumu, ss.74-114. 



 20  
 

yeterli bilgi bulunmamaktadır. Ali b. Sehl’in takipçileri, onun Cüneyd ile olan irtibatı 

sayesinde sahv temelli Bağdat ekolünü benimsemişlerdir. Bu anlayış daha sonra 

İsfahan sûfî muhitinin genel özelliği olmuştur. Ayrıca Bağdat ekolü İsfahan dışında 

Basra ve Herat şehirlerinde de yayılım göstermiştir.115  

İsfahan’da Bağdat mektebi öncesinde Horasanlı sûfî Ebû Türâb en- Nahşebî’nin 

(ö.245/859) de etkili olduğu söylenmekte ve İsfahan’da Ebû Türâb’ın öğrencileri ve 

dostlarının bulunduğu aktarılmaktadır.116 Sülemî kendisinden “Horasan şeyhlerinin 

büyüklerinden” diye bahsettiği Ebû Türâb’ın Muhammed b. Yûsuf el-Bennâ117 ve Ali 

b. Sehl ile de görüştüğü kaydedilmektedir. Ayrıca Ebû Türâb’dan İsfahânî/İsbahânî 

nisbeli birçok isim nakillerde bulunmuştur.118 Bu da Ebû Türâb’ın İsfahan sûfî 

muhitinin oluşmasında etkili bir isim olduğunun bir işareti sayılabilir.  

Netice olarak İsfahan sûfî topluluğunun hadisi merkeze alan gelenekçi Hanbelî 

ekolüyle bağlantılı olduğu açıktır. Ebû Mansûr’un yaşadığı IV./X. asırda İsfahan’ın 

tasavvufî yaşantısını şekillendirenler Muhammed b. Yusuf b. Ma’dân el-Bennâ ve Ali 

b. Sehl’in öğrencileri ve takipçileridir. İsfahan sûfîleri sünnî yapılı, şeriat dengesini 

gözeten, tevhid ve sahv ağırlıklı Bağdat Mektebi’nden yana olmuşlardır. Ebû 

Mansûr’un, tasavvûfî düşünceleri İsfahan sûfî muhitinin Bağdat ekolünce oluşturulan 

bu tasavvûfî ortamında şekillenmiştir. 

2.2. Hayatı 

Ebû Mansûr, tasavvuf tarihinin teşekkül dönemi kabul edilen IV./X.  asrın ikinci 

yarısı ile V./XI. asrın başlarında İsfahan’da yaşamış sûfî, fakih, mütekellim ve 

muhaddis bir kimliktir. Hayatıyla ilgili bilgiler tarih ve tabâkât türü kitaplarda kısıtlı 

ve aynı bilgilerin tekrarı şeklindedir. Söz konusu eserlerdeki bilgi yetersizliğini Ebû 

Mansûr’un kendi eserlerindeki otobiyografik anlatılarıyla kısmen tamamlamaya 

çalışsak da hayatıyla ilgili bilgilerimiz oldukça sınırlı düzeydedir.  

                                                           
115 Karamustafa, Tasavvufun Oluşumu, s. 216. 
116 Karamustafa, Tasavvufun Oluşumu, s.74. 
117 Ebû Nuaym, Hilyetü’l- Evliyâ ve Tabakâtü’l-Esfiyâ, C. X, s. 45.  
118 es-Sülemî, Tabakâtü’s-Sûfiyye, ss. 124-128; Ebu’l-Kâsım el-Kuşeyrî, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, thk. 

Abdulhalim Mahmûd, Müessesetü’l-Dârü’ş-Şa’bi, Kahire 1409/1979, s. 95. 



 21  
 

Tam adı Ebû Mansûr119 Ma’mer120 b. Ahmed b. Muhammed b. Ziyâd el- İsfehânî 

ez-Zâhid121 et-Temîmî’dir.122 IV. / X. asrın ortalarında İsfahan’da dünyaya geldiği 

düşünülmekle beraber hicrî 335-340 yılları arasında doğmuş olduğu tahmin 

edilmektedir.123 İlim tahsiline İsfahan’da başlamış, önce fıkıh ardından da İsfahanlı 

muhaddislerden hadis tahsil etmiştir. Aynı dönemlerde tasavvûfî hayata yönelmiş, 

İsfahanlı sûfîlerin sohbet meclislerinde bulunmuş ve İsfahan sûfîleri içerisinde önemli 

bir konuma gelmiştir. Mekke’ye hac maksadıyla seyahat etmiş, Bağdat’ta bir müddet 

kalmış ve orada fakihler, muhaddisler ve sûfîlerle bir arada bulunmuştur.124 418/1027 

yılının Ramazan ayında vefat etmiştir.125 

Ebû Mansûr’un hayatıyla ilgili Herevî’nin aktarmış olduğu bilgiler en kayda 

değer olandır. Herevî, Ebû Mansûr’u “Ma’mer İsfahanlıdır. Sipahân şeyhidir. Seyyid 

olup, zâhir ve bâtın ilimlerinde imamdır. Sünnî ve Hanbelî mezhebinden olup, kendi 

devrinin yegâne şeyhlerindendir.” cümleleriyle tanıtmıştır.126 Ayrıca Herevî, Ebû 

                                                           
119 Hücvirî, Keşfü’l-Mahcûb adlı eserinde diğer müelliflerden farklı olarak Ebû Mansûr’un künyesini 

Ebû Ma’mer şeklinde vermiştir. Bkz. Ebü’l-Hasen Alî b. Osmân b. Ebî Alî el-Cüllâbî el-Hücvîrî, 

Keşfü’l-Mahcûb, thk. Tevfik Ali Vehbe, Mektebetü Sekâfeti’d-Diniyye, Kahire 1420/2007 s. 77. 
120 Ebû Mansûr’un ismi olan “Ma’mer” ise bazı araştırmacılar tarafından farklı şekillerde 

harekelenmiştir. Genel kabul “Ma’mer” şeklindeyken Carl Brockelmann, “Ma’mer” isminin yanına 

“Muammer” kaydını düşmüş, Fuat Sezgin ise Muammer olarak aktarmıştır. Bkz. Carl Brockelmann, 

Geschichte der Arabischen Litteratur, Brill, Leiden 1937, C. I, s. 770; Fuat Sezgin, Târihu’t-Turâsi’l-

Arabi, nşr. Câmiatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd el İslâmiyye, Riyad 1411/1991 C. I, s. 187. 
121 “ez-Zâhid” lakabı da her müellif tarafından zikredilmemiştir. Ebû Mansûr’dan bahseden 

müelliflerden sadece birkaçı isminin sonuna ez-Zâhid lakabını eklemiştir. Bkz. Zehebî, Târihu’l-İslâm 

ve Vefâyâtü’l-Meşâhiri ve’l-A’lâm, C. XXVIII, s. 454; Zehebî, el-İber fî Haberi Men Ğaber, C. II, s.235; 

Ebü’l-Mehâsin Cemâlüddîn Yûsuf b. Tağrîberdî, En-Nücûmu’z-Zâhire fî Mulûkî Mısr ve’l-Kahire, 

Matbaâtu Dârü’l- Kütübi’l-Mısrıyye, Kahire 1352/1923, C. IV, s.268; Ebü’l-Fellâh Abdülhay b. Ahmed 

b. Muhammed es-Sâlihî el-Hanbelî, Şezerâtü’z-Zeheb fî Ahbârî Men Zeheb, thk. Mahmûd el-Arnavût, 

Dâru’l-İbn Kesîr, Beyrut 1410/1989, C.V, s. 92; Ebu’l-Kâsım İsmâîl b. Muhammed b. el-Fazl el-

İsbehânî, Siyerü’s-Selefi’s-Salihiyn, thk. Kerem b. Hilmi b. Ferhat ibn Ahmed, Dâru’r-Ra’ye, Riyad 

1420/1999, s. 1352. 
122 “et-Temîmî” nisbesini sadece müelliflerden Ebu’l-Kâsım İsmâîl el-İsbehânî aktarmıştır. Onun 

haricindeki diğer müelliflerde bu bilgi mevcut değildir. Bkz. Ebu’l-Kâsım İsmâîl b. Muhammed b. El-

Fazl el-İsbehânî, Siyerü’s-Selefi’s-Salihiyn, s. 1352. 
123 Nasrullah Pürcevâdî, “Dû Eser-i Kûhen der Semâ” Mâârif, Âzer-Esfend 1367 hş./1988, S. 5/3 s. 31. 
124 Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, s. 6; Kurtuluş, “Ebû Mansûr İsfahânî” DİA, C. 22, 

s.508. 
125 Ebü’l-Fellâh Abdülhay es-Sâlihî el-Hanbelî, Şezerâtü’z-Zeheb fî Ahbârî Men Zeheb, C. V, s. 92; Ali 

b. Süleyman el-Yâfiî, Mir’âtü’l-Cenân, thk. Halil el-Hansûr, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 

1417/1997, C. II, s.26; İbn Tağrîberdî, En-Nücûmu’z-Zâhire fî Mulûkî Mısr ve’l-Kahire, C. IV, s.268; 

Zehebî, Târihu’l-İslâm ve Vefâyâtü’l-Meşâhiri ve’l-A’lâm, C.XXVIII, s.454; Zehebî, el-İber fî Haberi 

Men Ğaber, C. II, s.235; Zehebî, Tezkîretü’l-Huffâz, nşr. Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1374/1954, 

C. III., s. 1084; Brockelmann, Geschichte der Arabischen Litteratur, C. I, s. 770; Sezgin, Târihu’t-

Turâsi’l-Arabi, C. I. s. 187. 
126 Herevî, Tabakâtu’s-Sufiyye, s. 624. Herevî’nin aktarmış olduğu bilgileri ayrıca Molla Câmî de 

“Şeyhü’l-İslam dedi ki” ifadesiyle aynı şekilde aktarmıştır. Bkz. Nûrüddîn Abdurrahmân b. Nizâmiddîn 

Ahmed b. Muhammed el-Câmî, Nefehâtü’l-Üns min Hadarâti’l-Kuds, thk. Mevlevî Hamid, Matbaâ 

Leysî, Kalküta 1854, s. 319. 



 22  
 

Mansûr’un eser sahibi olduğunu ifade ederek; Nehcü’l-Hâss, Erbaîn-i Sûfiyân ve 

Kitabu’l-Gurbet adlı eserlerin olduğunu kaydetmiştir.127 

Aynı zamanda hemşehrisi de olan Ebu’l-Kâsım el-İsbehânî (ö.535/1141) ise 

“Tasavvuf yolunu takip etmede, vaktini değerlendirmede, ibadette ve çok çalışmakta 

asrının yegâne ismidir. Abdullah ibn Mende ile sünneti derinlemesine bilmek ve 

hıfzetmek kemale erdiği gibi Ebû Mansûr ile de tasavvuf yolu kemale ermiştir.” 

sözleriyle Ebû Mansûr’u tarif etmiştir.128 

Kaynaklarda Ebû Mansûr ile ilgili olarak; İsfahan’daki sûfilerin büyüklerinden 

kabul edildiği129 ve fıkıh ilminde yetkinlik sahibi olduğu130 aktarılmaktadır. Müellifler 

kendisinden “Şeyhu’s-Sûfiyye”131, “İmâm”, “Ârif”132 ve “Şeyh” 133 gibi ünvanlarla 

bahsetmiştir. 

Dar çerçevede ve tekrar eden bilgiler şeklinde de olsa Ebû Mansûr’un hayatıyla 

ilgili elimizdeki mevcut bilgilere göz attığımızda Hanbelî gelenek içerisinde yetişmiş 

fakih, muhaddis, mütekellim olmakla birlikte aynı zamanda yaşadığı devrin sûfî şeyhi 

olan bir ilmi kişilikle karşılaşmaktayız. Ebû Mansûr’un yetiştiği dönem olan IV. / X. 

asır ve yetiştiği yer olan İsfahan şehri mezhepler tarihi, hadis tarihi ve tasavvuf tarihi 

açısından oldukça önem arz etmektedir.134  

2.3. İlmî Çevresi -Hocaları, Talebeleri ve Etkileri- 

2.3.1. Hocaları 

Ebû Mansûr, ilmî çevresini şekillendiren hocalarından Kitâbü’l-Menâhic bi 

Şâhidi’s-Sünne ve Nehci’l-Mutesavvife ve Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesâil ve’l-Vasıyye 

adlı iki eserinde bahsetmiştir. Bir bakıma ilmî otobiyografi sayılan bu iki eserde Ebû 

Mansûr, hadis, sünnet ve tasavvuf sahasında kendisine imam, önder ve üstat olarak 

                                                           
127 Herevî, Tabakâtu’s-Sufiyye, s. 625. 
128 Ebu’l-Kâsım İsmâîl b. Muhammed b. El-Fazl el-İsbehânî, Siyerü’s-Selefi’s-Salihiyn, s. 1352. 
129 Zehebî, Târihu’l-İslâm ve Vefâyâtü’l-Meşâhiri ve’l-A’lâm, C.XXVIII, s. 454; Sezgin, Târihu’t-

Turâsi’l-Arabi, C. I, s. 187. 
130 İbn Tağrîberdî, en-Nücûmu’z-Zâhire fî Mulûkî Mısr ve’l-Kahire, C. IV, s.268. 
131 Zehebî, Tezkîretü’l-Huffâz, C. III, s. 1084. 
132 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb ibn Kayyım el-Cevziyye, İctimâʿu’l-

Cüyûşi’l-İslâmiyye, thk. Zâhid b. Ahmed en-Neşîrî, Dâru’l-ibn Hazm, Beyrut 1440/2019, s. 423. 
133 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 77. 
134 Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, s. 31. 



 23  
 

gördüğü kimseleri isim isim zikretmiştir. Ebû Mansûr’un hocalarıyla ilgili bilgi veren 

bir diğer kaynağımız ise Zehebî’nin Târîhu’l-İslâm adlı eseridir.  

2.3.1.1. Tasavvuf İlmindeki Hocaları 

Ebû Mansûr’un tasavvuf yolunda kendisini takip ettiği ve önder olarak gördüğü 

ilk isim Ebû Abdillah Muhammed b. Yusûf el-Bennâ (ö.286/899)’dır. Ebû Mansûr, 

Kitâbü’l-Menâhic adlı eserinde el-Bennâ’dan hürmetle bahsedip, kendisinin 

“Kitabü’s-Sünne” müellifi olduğunu ifade eder.135 Ayrıca Herevî’nin kendisinden 

“İsfahan’ın kadîm şeyhlerinden olup Ali b. Sehl’den önceki sûfîdir. Sünnî olup Hanbelî 

Mezhebi’ndendir. Kendisine zahidlerin gelini denilmiştir.” sözleriyle tanıttığı136 el-

Bennâ’dan Ebû Mansûr, Kitabü’l-Minhâc adlı eserinde “Tasavvufla birlikte sünnet 

mezhebini Ebu Abdillah Muhammed b. Yusûf el-Bennâ es-Sûfî’den Kitabu’s-Sünne 

adlı eserinden aldık” sözleriyle bahsetmiştir137. Ebû Nuaym’ın da büyükbabası olan 

bu zattan Ebû Mansûr eserlerinde defalarca bahsetmiştir.138 el-Bennâ’nın vefat tarihi 

dikkate alındığında Ebû Mansûr’un kendisini görmüş olması mümkün değildir. Ebû 

Mansûr’un, el-Bennâ’nın görüşlerini onun eserleri aracılığıyla öğrenmiş olması ve 

talebelerinin sohbet meclislerinde bulunmuş olması daha muhtemeldir.139 Buradan da 

anlıyoruz ki Ebû Mansûr, Muhammed b. Yûsuf el-Bennâ’yı görmemiş olsa da -

muhtemel ki hocalarının hocası olsa gerek- onu kendisine tasavvuf yolunda bir üstat 

olarak kabul etmiştir. 

Ebû Mansûr’un tasavvuf yolunda kendisini takip ederek önder kabul ettiği bir 

diğer isim ise Ebü’l-Hasen Ali b. Sehl el-İsfehânî (ö. 307/919) ’dir. Cüneyd’in akranı 

olan İsfahanlı bu sûfî, onunla sahv ve sekr konularında mektuplaşmıştır.140 Ebû 

Mansûr, Kitâbü’l-Minhâc adlı eserinde Ali b. Sehl’i ve onun İsfahan’daki ashâbını 

tasavvuftaki imamları olarak gördüğünü ifade etmiştir.141 Ali b. Sehl’in vefat tarihi 

dikkate alındığında Ebû Mansûr’un kendisini görmesi ya da ders meclisine bulunmuş 

olması pek mümkün gözükmemektedir. Ebû Mansûr’un Ali b. Sehl ile olan bağlantısı 

hocası olan Ebu’l-Kâsım et-Taberânî (ö.360/971) üzerinden sağlanmış olması 

                                                           
135 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Menâhic bi Şâhidi’s-Sünne ve Nehci’l-Mutesavvife, s. 198.  
136 Herevî, Tabakâtu’s-Sufiyye, s. 130. 
137 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesâil ve’l-Vasıyye, s. 209. 
138 Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, s. 39. 
139 Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, s. 40. 
140 Ebû Nuaym, Hilyetü’l- Evliyâ ve Tabakâtü’l-Esfiyâ, C. X, s. 404. 
141 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesâil ve’l-Vasıyye, s. 208. 



 24  
 

muhtemeldir. Çünkü Ebu’l-Kâsım et-Taberânî, 290 yılında bir seyahat sırasında 

İsfahan’a gelmiş ve bir müddet burada kalmıştır. İsfahan’daki bu ikameti esnasında 

Ali b. Sehl’in sohbetini dinlemiştir. Daha sonra, Taberânî’nin öğrencisi Ebû Nuaym’ın 

Taberânî kanalıyla Ali b. Sehl’den hadis rivayet etmiş olması bu bilgiyi doğrular 

niteliktedir. Dolayısıyla Taberânî’nin bir diğer talebesi olan Ebû Mansûr’un da hocası 

aracılığıyla Ali b. Sehl’in tasavvufi öğretilerini öğrenmiş olması muhtemeldir.142 Bu 

bilgiden de anlıyoruz ki Ebû Mansûr, Ali b. Sehl’i görmemiş olsa da hocasının 

hocasını kendisine üstat olarak kabul etmiştir.  

Ebû Mansûr’un eserlerinde yer alan bilgilerden anladığımız kadarıyla tasavvuf 

ilminde kendisine üstad olarak gördüğü iki isim daha vardır. Bunlar Ebû Abdirrahmân 

el- Vezenkâbâzî (ö.325/937) ve Ahmed b. Ca’fer b. Hânî (ö.?)’dir. Ebû Mansûr, 

Kitâbü’l-Minhâc adlı eserinde, bu iki ismi de Yusuf el-Bennâ ve Ali b. Sehl’den sonra 

tasavvuf ilmiyle beraber sünnet yolunu almış olduğu kimseler olarak 

zikretmektedir.143 el-Vezankâbâzî’nin vefat tarihini dikkate aldığımızda Ebû 

Mansûr’un kendisini görmüş olması pek imkân dahilinde değildir. Buradan anlıyoruz 

ki Ebû Mansûr, el-Vezankâbâzî’yi de görmemiş olsa da kendisine üstat olarak kabul 

etmektedir. Ebû Mansûr’un yaşı itibariyle Ahmed b. Ca’fer b. Hânî’yi görmüş olması 

muhtemeldir. Zira Ebû Nuaym, Ahmed b. Ca’fer b. Hânî’yi görmüş ve kendisinden 

hadis dinlemiştir.144 Ebû Mansûr’un Ebû Nuaym ile çağdaş olmasından hareketle Ebû 

Mansûr’un da Ahmed b. Ca’fer b. Hânî’yi görmüş olduğunu söylemek mümkündür. 

Ebû Mansûr’un Kitâbü’l-Minhâc adlı eserinde sünnetle beraber tasavvuf ilmini 

kendilerinden aldığını ifade ettiği isimlerin hepsinin ortak özelliği ise Hanbelî 

mezhebine mensup olan ve hadisle iştiğal eden sûfîler olmasıdır. 

Ebû Mansûr, Kitâbü’l-Minhâc adlı eserinde İsfahanlı şeyhlerinden bahsettikten 

sonra tasavvuf ilminde kendisine örnek aldığı diğer bölgelerdeki sûfîlerin isimlerini de 

coğrafî bölgelere ayırmış bir şekilde sıralar. Ebû Mansûr, yapmış olduğu listede 

Cüneyd-i Bağdâdî (ö. 297/909), Ebû Saîd el-Harrâz (ö. 277/890 [?]), Ebû İshâk el-

Havvâs (ö. 291/904), Ebü’l-Hüseyn en-Nûrî (ö. 295/908) ve onun Bağdat’taki 

takipçilerini sıralamış, listenin devamında Nîşâburlu sûfîlerden Ebû Osmân Saîd el-

                                                           
142 Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, s. 42. 
143 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesâil ve’l-Vasıyye, s. 209. 
144 Ebû Nuaym, Zikru Ahbâri İsfahân, C. I, s.178; Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, s. 

42. 



 25  
 

Hîrî (ö. 298/910), Ebû Hafs Amr b. Seleme Nîsâbûrî (ö. 260/874), Ebû Muhammed 

Sehl b. Abdillâh et-Tüsterî (ö. 283/896), Zünnûn Mısrî (ö. 245/859 [?]), Ebû Abdillâh 

el-Cellâ (ö. 306/918), Ebû Süleymân ed-Dârânî (ö. 215/830) ve Ahmed b. Ebi’l-Havârî 

(ö. 246/860) isimlerini zikretmiştir145  

Ebû Mansûr eserlerinde Bağdat şeyhlerine özel ilgi gösterir. Özellikle Cüneyd’e 

sıkça atıf yaparak, ondan nakillerde bulunur. Onu “Sûfilerin Seyyidi” ve “Âriflerin 

Hatîbi” olarak tarif eder.146 Hatta görüyoruz ki yapmış olduğu sıralamada İsfahan 

şeyhlerinden hemen sonra ilk sırayı Bağdat şeyhlerine vermiştir. 

Ebû Mansûr, Horasanlı şeyhlerini sayarken Bâyezîd-i Bistâmî’yi (ö. 234/848[?]) 

hususen zikretmemiş, fakat eserlerinde ondan nakillerde bulunmayı da ihmal 

etmemiştir. Ebû Mansûr, Bağdat Mektebi’ne mensup olan ve tasavvufî düşüncelerini 

sahv anlayışına göre inşa etmiş bir sûfîdir. Eserlerinde Bağdat şeyhlerine özel ilgi 

göstermesi bundan kaynaklanmaktadır. Dolayısıyla sekr anlayışına sahip Bâyezîd-i 

Bistâmî’den ziyâde sahv anlayışına mensup olan Cüneyd’i daha çok benimsemiştir. 

Bu şekilde övdüğü Cüneyd’in sahv anlayışı, Ebû Mansûr’un tasavvuf anlayışında 

bütünüyle bulunmaktadır. Görüyoruz ki Ebû Mansûr, tasavvufta takip etmiş olduğu 

isimleri III. / IX. asrın üç tasavvuf merkezinden seçmiştir. Bunlar Bağdat, Nîşâbûr ve 

Şam bölgeleridir.147 

2.3.1.2. Hadis İlmindeki Hocaları 

Muhaddis kimliğiyle de tanınan Ebû Mansûr’un hadis ilmindeki hocalarını 

Zehebî’nin aktarımlarından ve Ebû Mansûr’un eseri Kitâbü’l-Menâhic bi Şâhidi’s-

Sünne ve Nehci’l-Mutesavvife’de vermiş olduğu bilgilerden öğrenmekteyiz. 

Zehebî’nin Târîhu’l-İslâm’da aktardığına göre Ebû Mansûr, Ebü’l-Kâsım et-

Taberânî (ö. 360/971), Ebü’l-Hasen b. El-Müsennâ (ö.?), Ebu’ş-Şeyh (ö.369/979), 

İbnü’l-Mukrî (ö. 381/991) ve Ali b. Ömer b. Abdilazîz (ö.?)’den semâ yoluyla hadis 

dinlemiş ve yazmıştır.148 

Zehebî, Târîhu’l-İslâm’da Ebû Mansûr’la ilgili bilgileri verdikten hemen sonra 

Ebû Mansûr’a ait olan bir kasideden bahseder ve bu kasideden bir bölümü aktarır. Söz 

                                                           
145 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesâil ve’l-Vasıyye, s. 208. 
146 Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, s. 46. 
147 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesâil ve’l-Vasıyye, s. 208; Pürcevâdî, “Ebû 

Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, s.48. 
148 Zehebî, Târihu’l-İslâm ve Vefâyâtü’l-Meşâhiri ve’l-A’lâm, C.XXVIII, s. 454. 



 26  
 

konusu kasidede Ebû Mansûr, seleften ve devrine yetişmiş olduğu muhaddislerden 

bazılarının isimlerini zikrederek, onların ilimdeki derinliklerini övmekte ve onların 

vefat etmeleriyle ilmin zâyî olmasından yakınmaktadır. Ebû Mansûr’un bu kasideyi 

hadis ilminde hocaları olan muhaddisleri tanıtmak için yazdığı anlaşılmaktadır. Bu 

kasidenin içerisinde Ebû Ahmed el-Assâl el-İsfahânî el-Kâdî (ö.349/960), Ebû İshâk 

(ö. 353/964), Ebü’l-Kâsım el-Lahmî (ö.?), İbn Hayyân (Ebû’ş-şeyh) (369/979) ve İbn 

Mende’yi (ö. 395/1005) zikretmiştir.149 

Ebû Mansûr’un söz konusu kasidede hocası olarak bahsettiği bu isimleri 

Kitâbü’l-Menâhic adlı eserinde de kendisinden ilim, sünnet ve hadis öğrendiğim 

kişiler olarak zikretmiştir.150 Devamında ise bu isimlerin dinin ışığı, sünnetin imamları 

ve ilimde ulü’l-emr olduklarını kaydetmiştir. Ayrıca Ebû Ahmed el-Assâl, Ebu’ş-

Şeyh, Ebû İshâk, Ebu’l-Kâsım et-Taberânî’nin aynı zamanda müteahhirûn dönemi 

Kitabü’s-Sünen müellifi olduklarını bildirmiştir.151 

Ebû Mansûr’un hocası olarak zikrettiği muhaddislerin vefat tarihlerini dikkate 

aldığımızda Ebû İshâk’ı (ö.353/964), Ebu’l-Kâsım et-Taberânî’yi (ö.360/971), Ebu’ş-

Şeyh’i (ö.369/979) görüp, meclislerinde bulunmuş olması imkân dâhilindedir. Ayrıca 

Ebû Mansûr’un çağdaşı olan Ebû Nuaym’ın da bu isimlerden hadis rivayet ettiği 

bilinmektedir.152 Dolayısıyla bu bilgi Ebû Mansûr’un zikredilen isimleri görme 

ihtimalini kuvvetlendirmektedir. 

Ebû Ahmed el-Assâl el-İsfahânî el-Kâdî’nin (ö.349/960) vefat tarihini dikkate 

aldığımızda Ebû Mansûr’un onun meclisine katılmış olması zayıf bir ihtimaldir. Zira 

Ebû Ahmed’in vefat ettiği yıllarda Ebû Mansûr’un çocuk yaşlarda olması gerekir. 

Buna mukabil Ebû Nuaym’ın Ebû Ahmed’ten hadis rivayet etmiş olması,153 Ebû 

Mansûr’un da çocukken bile olsa Ebû Ahmed’i görmüş ve onun hadis meclisine 

katılmış olabileceği ihtimalini akla getirmektedir.154 

Ebû Mansûr’un bir diğer hocası ise Ebû Abdillâh Muhammed b. İshâk b. Mende 

el-İsfahânî (ö. 395/1005)’dir. İbn Mende, IV./X. asrın sonlarına doğru İsfahan’ın ilmî 

çehresinin en önemli isimlerinden biri olmakla birlikte Ebû Mansûr’un ilmî hayatında 

                                                           
149 Zehebî, Târihu’l-İslâm ve Vefâyâtü’l-Meşâhiri ve’l-A’lâm, C.XXVIII, ss. 454-455. 
150 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Menâhic bi Şâhidi’s-Sünne ve Nehci’l-Mutesavvife, s. 198. 
151 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Menâhic bi Şâhidi’s-Sünne ve Nehci’l-Mutesavvife, s. 199. 
152 Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, s. 40. 
153 Ebû Nuaym, Zikru Ahbâri İsfahân, C. II, s. 253. 
154 Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, s. 40. 



 27  
 

da özel bir yere sahiptir. Ebû Mansûr, İbn Mende’yi Kitâbü’l-Menâhic adlı eserinde 

kendisinden ilim ve hadis aldığı âlimler arasında saymıştır.155 Ayrıca Zehebî’nin Ebû 

Mansûr’a ait olduğunu bildirdiği kasidede Ebû Mansûr, İbn Mende’den ilim için rıhle 

yapan ve kendisiyle ilmin kâim olduğu zat şeklinde bahsetmiştir.156 Bu bilgi İbn 

Mende’nin Ebû Mansûr üzerindeki etkisinin ne denli olduğunu göstermektedir. 

Netice olarak Ebû Mansûr’un ilmî çevresini seleften olan isimler ile Ebû 

Mansûr’un yaşadığı devrede hayatta olan kimseler oluşturmaktadır. O, bizzat 

kendisinin meclisinde bulunmasa bile bir eser ya da bir hoca aracılığıyla ilim aldığı 

kimseleri de kendine hoca olarak kabul etmiştir. Tasavvuf ilminde imam kabul ettiği 

Yusuf el-Bennâ ve Ali b. Sehl ile kurduğu ilişki bu kabildendir. Bunun yanı sıra 

görüldüğü üzere aynı devri idrâk ederek bizzat semâ yoluyla hadis ve ilim öğrendiği 

hocaları da mevcuttur. Ebû Mansûr’un kendi eserlerinde aktarmış olduğu hocalarının 

genel olarak Hanbelî mezhebine mensup; hadis ve sünnet ehli isimler olması Ebû 

Mansûr’un yetişmiş olduğu ilim çevresi hakkında bilgiler vermektedir. 

2.3.2. Talebeleri 

Ebû Mansûr’un talebelerinin kimler olduğuna ilişkin bilgiler kendi eserlerinden 

ziyade tarih ve biyografi kitaplarının satır aralarında bulunmaktadır. Bu konu 

hakkındaki bilgileri Zehebî’nin Târihu’l-İslâm, Hatîb el-Bağdâdî’nin Târîhu Baġdâd 

ve Herevî’nin Tabakâtu’s-Sufiyye adlı eserlerinde bulabilmekteyiz. 

Zehebî’nin, Târihu’l-İslâm’da verdiği bilgiye göre Ebû Mansûr’dan Ebû Tâlib 

Ahmed b. Muhammed el-Kuraşî el Kündülânî (ö.493/1100), el-Kâsım b. Fazl es-

Sekafî (ö.489/1096) ve Ebû Mutî (ö.497/1104) hadis dinleyip, rivayette 

bulunmuşlardır.157 Fakat bu isimlerin hiç birisi Ebû Mansûr’un eserlerinde 

zikredilmemiştir. Vefat tarihleri dikkate alındığında üç ismin de Ebû Mansûr’u görüp, 

meclisinde bulunmaları imkân dâhilindedir. 

Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd adlı eserinde sûfîlerin büyükleri olan Cüneyd, 

Ebu’l-Hasen en-Nûrî, Şiblî, Ebû Ca’fer el-Huldî, Ebû Ali Ruzbârî gibi isimlerin 

haberlerini aktarırken, bu bilgileri Ebû Nasr İbrâhîm b. Ahmed el-Cerbazkânî’den 

(ö.?) duyduğunu onun da “Haddesenâ” tabiriyle Ebû Mansûr’dan oniki rivayet ettiğini 

                                                           
155 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Menâhic bi Şâhidi’s-Sünne ve Nehci’l-Mutesavvife, s. 208. 
156 Zehebî, Târihu’l-İslâm ve Vefâyâtü’l-Meşâhiri ve’l-A’lâm, C. XXVIII, ss. 454-455. 
157 Zehebî, Târihu’l-İslâm ve Vefâyâtü’l-Meşâhiri ve’l-A’lâm, C. XXVIII, s. 454. 



 28  
 

ifade etmiştir.158 Bu bilgiden hareketle, İsfahanlı olan el-Cerbazkânî’nin Ebû 

Mansûr’un öğrencilerinden birisi olma ihtimali oldukça yüksektir.  

Ebû Mansûr’un talebelerinden olduğunu düşündüğümüz bir başka isim ise Şeyh 

Ahmed el-Kûfânî’dir. (ö.?) Herevî’nin Tabakâtu’s-Sûfiyye’de aktardığına göre Şeyh 

Ahmed el-Kûfânî, Ebû Mansûr’u görmüştür. Herevî, el-Kûfânî’ye Ebû Mansûr’dan 

bir söz hatırlayıp hatırlamadığı sormuş, el-Kûfânî ise Ebû Mansûr’un “Fakîr (derviş) 

azizdir.” dediğini nakletmiştir.159 Buradan anlıyoruz ki el-Kûfânî, Ebû Mansûr’u 

görmüştür. Pürcevâdî’ye göre el-Kûfânî, İsfahan’a yapmış olduğu bir seyahatte Ebû 

Mansûr’u görmüş ve onun meclisinde bulunmuştur. Ayrıca Pürcevâdî’nin tespitine 

göre Ebû Mansûr’un şöhreti el-Kûfânî aracılığıyla duyulmuştur.160 

Ebû Mansûr’un talebesi olarak kabul edeceğimiz bir diğer isim ise Abdurrahman 

b. Mende (470/1078)’dir. Abdurrahman b. Mende, babası İbn Mende’nin vefatı 

sonrasında İsfahan’daki hanbelî ilim çevresinin en nüfuzlu ismi olmuştur. Hatta 

İbn’ül-Esir, İsfahan’da İbn Mende’nin itikâdî ve amelî görüşlerini benimseyen ve 

kendilerine “Abdurrahmaniyye” denilen bir grubun olduğunu aktarmaktadır.161 Ebû 

Mansûr, hocası Ebû Abdillah b. Mende’nin vefatı sonrasında onun dul kalan eşiyle 

evlenmiş ve bu evlilikten iki kızı doğmuştur. Bu evlilik neticesinde hocasının oğlu 

olan Abdurrahman b. Mende’nin yetişmesini de üvey baba olarak kendisi 

üstlenmiştir.162 

2.4. Eserleri 

Daha önce de zikrettiğimiz gibi Ebû Mansûr’un eserleriyle ilgili ilk çalışmayı 

yapan isim Serge de Laugier de Beaurecueil (ö.2005) olmuştur.163 Beaurecueil, 

Nehcü’l-Hâss’ı tahkîk ederken yazmış olduğu giriş yazısında bu eserin Ebû Mansûr’a 

ait olan ve günümüze ulaşan tek eser olduğunu ifade etmiştir.164 Ancak bu bilgi 1965 

yılında Îrec Efşâr’ın Şîrâz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi’nde Ebû Mansûr ve onun 

                                                           
158 Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu Baġdâd ev Medîneti’s-Selâm, C. II, s. 183; C. III, s. 206; C. IX, s.478; C. 

XVI, s. 572.  
159 Herevî, Tabakâtu’s-sufiyye, s. 624. 
160 Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, s. 52. 
161 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, C. V, s.105; Guédy, Iranian Elites and Turkish Rulers: a History of 

Isfahan in the Saljuq Period, ss. 29-30.   
162 Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nubelâ, C. XVII, s. 39; Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, 

ss. 30-31. 
163 Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, s. 5. 
164 Beaurecueil, “La Voie du Privilegié: Petit Traité d’Abu Mansur Ma’mar al-Isfahani”, s. 76. 



 29  
 

dışında birkaç sûfi müellifin daha eserlerini ihtiva eden yazma mecmasını keşfiyle 

birlikte geçerliliğini yitirmiştir. Efşâr’ın sözünü ettiğimiz bu keşfinden sonra yazma 

mecmuası hakkında incelemelerde bulunan Meier, mecmuada bulunan eserleri, sayfa 

numaralarını ve müellifleri daha titiz bir şekilde incelemek amacıyla yazmaya bir 

içindekiler listesi hazırlamıştır.165 Meier’e göre yazma mecmuasında bulunan 

eserlerden Edebü’l-Mülûk’ün müellifi anonim166 olmak üzere, yedi eser Ebû 

Mansûr’a, iki eser Ebû Abdirrahman es-Sülemî’ ye (ö.412/1021), bir eser Ebû Saîd 

Hasan b. Ali el-Vâiz’e (ö.?), bir eser de Hüseyin b. Mansûr el-Hallâc’a (ö. 309/922) 

aittir.167 Yazma mecmuasında bulunan toplam on iki eserin dokuz tanesinin tasavvufa 

dair olması mecmuanın bir tasavvufî eserler derlemesi olarak değerlendirilmesini de 

mümkün kılmaktadır.  

Îrec Efşâr’ın keşfiyle ve Fritz Meier’in makalesiyle tasavvuf araştırmacıları 

tarafından tanınan yazma mecmuası Ebû Mansûr’un eserlerinin gün yüzüne çıkması 

açısından önemli bir başlangıç olmuştur. Bu eserlerin keşfedilmesiyle IV. ve V. asır 

İsfahân tasavvufu hakkında bize bilgi sunan kaynak eserler de böylelikle gün yüzüne 

çıkmıştır. Sözünü ettiğimiz bu yazma mecmuası dışında bazı kaynaklarda Ebû 

Mansûr’a ait olduğu ifade edilen başka eserler de zikredilmektedir. Sözgelimi Herevî, 

Ebû Mansûr’un Kitâbu’l-Gurbet ve Erbaîn-i Sûfiyyân adında iki eserinin olduğunu 

kaydetmiş,168 Hücvirî ise Ebû Mansûr’un murakkaa konusunda bir kitabının olduğunu 

ifade etmiştir.169 Ancak zikredilen bu eserlerin keşfi gerçekleşmediğinden günümüze 

ulaşmamış olduğu düşünülmektedir. Ebû Mansûr’un eserlerinin keşfedilmesinin ve 

ilim dünyasına tanıtılmasının genel serencamına değindikten sonra çalışmamızın 

bundan sonraki kısmına Ebû Mansûr’a ait olan eserlerin başlıklar halinde 

tanıtılmasıyla devam edeceğiz. 

2.4.1. Edebü’l-Mülûk fî Beyâni Hakâiki’t-Tasavvuf 

Kısa adı Edebü’l-Mülûk olan eser Şirâz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi 83 

numarada bulunan yazma mecmuanın 1-80. sayfaları arasında yer almaktadır. 

                                                           
165 Meier, “Ein Wichtiger Handschriften Fund Zur Sufik”, ss. 276-278. 
166 Tam adı Edebü’l-Mülük fî Beyânî Hakâiki’t-Tasavvuf olan bu eserin müellifinin kim olduğu 

meselesine ve araştırmacıların bu konuda yapmış oldukları tespitlere çalışmamızın ilerleyen 

sayfalarında Edebü’l-Mülûk’ün tanıtıldığı kısımda ayrıca değinilecektir. 
167 Meier, “Ein Wichtiger Handschriften Fund Zur Sufik”, s. 278. 
168 Herevî, Tabakâtu’s-Sufiyye, s. 624. 
169 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s.77. 



 30  
 

Edebü’l-Mülûk’ün keşfinden hemen sonra araştırmacıların üzerinde uzlaşamadıkları 

konu ise müellifinin kim olduğu sorusudur. Fritz Meier, Edebü’l-Mülûk’ün de içinde 

bulunduğu yazma mecmuasını tanıttığı makalesinde üç sûfî ismin; Ebû Mansûr el-

İsfahânî, İbn Hafîf ve Sülemî’nin Edebü’l-Mülûk’ün müellifi olabileceği ihtimali 

üzerinde durup, incelemelerde bulunmuştur.170 Ancak yine de kesin bir kanıya 

varamamış ve netice olarak makalesinde Edebü’l-Mülûk’ün müellifini anonim olarak 

kaydetmiştir.171 Bernd Radtke ise neşrini gerçekleştirdiği Edebü’l-Mülûk’ün baş 

kısmına yazmış olduğu giriş yazısında hocası Meier’in Edebü’l-Mülûk’ün müellifi 

olarak önerdiği üç isimle alakalı bazı çıkarımlarda bulunarak bu üç ismin -kesin 

olmamakla birlikte- Edebü’l-Mülûk’ün müellifi olamayacağını ifade etmiş ve kendisi 

Ali b. Ca’fer es-Sîrevânî es-Sağîr’in (ö. 396/1005) eserin müellifi olduğu iddiasında 

bulunmuştur.172 

Çağdaş tasavvuf araştırmacılarından Ahmet T. Karamustafa ise Edebü’l-

Mülûk’le ilgili yapmış olduğu değerlendirmede Edebü’l-Mülûk’ün muhteva olarak 

Ebû Mansûr’un düşünceleriyle örtüşmesinden hareketle eserin Ebû Mansûr’a ait 

olabileceğini söylemiştir. Bununla birlikte eserin Ali b. Ca’fer Sîrevânî es-Sağîr’e ait 

olması ihtimali üzerinde de durmuştur. Karamustafa’ya göre Edebü’l-Mülûk’ün es-

Sîrevânî es-Sağîr’e ait olduğunu kabul edersek, bu takdirde Edebü’l-Mülûk, Sîrevânî 

es-Sağîr’in içinde bulunduğu ve gelenekçi yapıya sahip Mekke sûfî muhiti hakkında 

bilgi veren önemli bir metin olma hüviyetini kazanır. Şayet Edebü’l-Mülûk’ün Ebû 

Mansûr’a ya da İsfahan sûfî muhitinde bulunan başka bir müellife ait olduğunu kabul 

edersek, bu takdirde Edebü’l-Mülûk, her ikisi de gelenekçi yapıya sahip olan Mekke 

sûfî muhitiyle İsfahan sûfî muhiti arasındaki düşünce benzerliklerini ve ilişkileri 

ortaya koyan bir metin olma hüviyetini kazanmış olur.173 

Nasrullah Pürcevâdî ise Edebü’l-Mülûk’ün semâ` bâbını müstakil olarak 

neşrettiği makalesi174 ile, Ebû Mansûr’u tanıttığı çalışmasında175 ve Ebû Mansûr’un 

bir başka eseri olan Nehcü’l-Hâs’ı değerlendirdiği incelemesinde176 Edebü’l-Mülûk 

                                                           
170 Meier, “Ein Wichtiger Handschriften Fund Zur Sufik”, ss. 304-307. 
171 Meier, “Ein Wichtiger Handschriften Fund Zur Sufik”, s. 298. 
172 Radtke, “Adab al-Mulûk: Ein Handbuch zur Islamischen Mystik aus dem 4./10. Jahrhundert”, 

(Einleitung başlıklı giriş yazısı) ss. 3-20. 
173 Karamustafa, Tasavvufun Oluşumu, ss. 116-117. 
174 Nasrullah Pürcevâdî, “Dû Eser-i Kûhen der Semâ” s.73. 
175 Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, s. 5. 
176 Pürcevâdi, “Nehcü'l-Hâss”, s.100.  



 31  
 

müellifini Ebû Mansûr olarak kaydetmiş ve bu konuda başka bir ihtimal olabileceğini 

dile getirmemiştir. Ayrıca Pürcevâdî, muhtelif çalışmalarında Edebü’l-Mülûk’ün 

müellifinin Ebû Mansûr olduğuna ilişkin kuvvetli deliller de sunmuştur.177 Tüm bu 

bilgiler değerlendirildiğinde Edebü’l-Mülûk’ün Ebû Mansûr’a ait olduğunu ya da en 

azından onun düşünce dünyasını yansıtan bir eser olduğunu söylememiz mümkün 

gözükmektedir. 

Edebü’l-Mülûk, gün yüzüne çıkarıldıktan sonra yerli ve yabancı araştırmacıların 

ilgisini çekmiş bir eser olmuştur. Araştırmacılar Edebü’l-Mülûk’u, IV./X. asırda 

tasavvuf geleneğini sistemleştiren önemli tasavvuf metinlerinden birisi olarak 

görmüşlerdir.178  

Edebü’l-Mülûk, nispeten kısa, fakat içeriği itibariyle oldukça zengin bir eserdir. 

Muhteva bakımından giriş, konuların anlatıldığı bablar ve sonuç kısmı olmak üzere 

toplamda üç ana bölümden oluşmaktadır. Ebû Mansûr, Edebü’l-Mülûk’ün içeriğini 

Kur’ân ayetleri, hadisler, Peygamber ve ashabdan kimselerin yaşantı örnekleriyle, 

Cüneyd, Şiblî, İbrahim b. Edhem vb. sûfî büyüklerinin sözleriyle oluşturmuştur. Diğer 

müelliflerin eserlerinde bulunan sûfî menkıbeleri tarzı anlatımlara yer vermemiş 

olması da ayrıca dikkat çekicidir. 

Ebû Mansûr, eserin girişinde yaşadığı dönemin ilim adamlarının (Fakihler, 

muhaddisler, müfessirler, kurrâ ve dil bilimciler) genel tasviriyle işe başlar. Bu 

ilimlerin usûl ve metotlarını tek tek izah eder. Ardından bu ilim adamlarının ilmin 

sadece zahirî boyutuyla ilgilendiklerini, ihlâsı görmezden geldikleri için amel 

bakımından zayıf olduklarını ve dünyalık amaçlar için çabaladıklarını üzüntüyle ifade 

eder. Devamında, sözünü ettiği ilim adamlarını sûfîlerle karşılaştırarak sûfîlerin 

Allah’ın rızasını gözetmede, Kur’ân’a, sünnete uymada, dünyalık makam ve mevkiye 

önem vermemede en güzel örnek olduklarını ifade eder.179 Bu sebeple de sûfîleri 

                                                           
177 Pürcevâdî yazmış olduğu bir makalenin dipnot kısmında konuyla ilgili ayrıntılı bilgiler sunmuştur. 

Bkz. Nasrullah Pürcevâdî, “Adâbü’l-Mutesavvifeti ve Hakâikiha ve İşârâtiha”, Maârif, Âzer-Esfend 

1372 hş./1993, S.3, ss. 277-282. 
178 Karamustafa, Tasavvufun Oluşumu, s. 105; Knysh, Tasavvuf Tarihi, s. 155. 
179 Ebû Mansûr’un Edebü’l-Mülûk’ün mukaddimesinde dönemin ilim ehline dair yapmış olduğu bu 

değerlendirme, tasavvufun teşekkül sürecinde sûfîlerin diğer dinî zümrelerle olan çatışma ve 

çatallanmalarına güzel bir örnek arz etmektedir. 



 32  
 

yeryüzünün gerçek zenginleri/melikleri olarak gördüğünden eserini Edebü’l-Mülûk 

[Meliklerin Edebi] olarak isimlendirdiğini ifade ederek mukaddimeyi sonlandırır.180 

Edebü’l-Mülûk’ün konu başlıklarına baktığımızda ilk bab başlığı “Bâbu mâ 

Büniye aleyhi Esasu’t-Tasavvufi” olup, sırasıyla “Babu Hakâiki’s-Sufiyye”, “Babu 

Rüsûmi’s-Sufiyye”, “Babu Libâsi’s-Sufiyye”, “Bâbu Ahlâki’s-Sûfiyye”… Şeklinde 

devam eder. Son bab başlığı ise “Bâbu Vecdi’s-sûfiyye” olup toplamda yirmi sekiz 

bab bulunmaktadır.181 Bab başlıklarına baktığımızda eserin, sûfî yaşantının edepleri 

ve şiarları üzerine kurgulanmış olduğunu görmekteyiz.   

Edebü’l-Mülûk’un sonuç kısmında ise müellif, eserin ihtiva ettiği kavramların 

tamamının sûfîlerin halleri olduğunu ifade eder. Ebû Mansûr hâtimenin sonuna doğru 

sûfîlerin bilgi kaynağının keşf ve ilham olduğuna, Allah’tan gelen ilhamı sufînin 

kesbinin takip ettiğine değinmiş, son sözde ise sûfînin kitap ve sünneti merkeze aldığı 

vurgusunu tekrar ederek eseri sonlandırmıştır.182 

2.4.2. Âdâbu’l- Mutasavvife ve Hakâikuhâ ve İşârâtuhâ 

Ebû Mansûr’un sûfî adabıyla ilgili kaleme almış olduğu bir başka eseridir. 

Âdâbu’l-Mutasavvife ve Hakâikuhâ ve İşârâtuhâ, Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi’nde 

bulunan yazma mecmuası içerisinde Mesâil fi’t-Tasavvuf 183 adıyla, mukaddimesi ve 

baştan birkaç sayfası eksik halde 106-110. sayfalar arasında bulunmaktadır. Nasrullah 

Pürcevâdî, Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi’nde bulunan nüsha ile Tahran Üniversitesi 

Merkez Kütüphanesi’nde bulunan bir başka nüshayı karşılaştırarak eksikleri gidermiş 

ve eseri tahkik ederek neşretmiştir.184 Pürcevâdî, bu eseri sûfî adâbını müstakil olarak 

konu edinen en eski eserlerden birisi olarak görmektedir.185 Biz de çalışmamızın bu 

kısmında Pürcevâdî’nin sözünü ettiğimiz bu neşrinden istifade ettik. 

                                                           
180 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitabu Edebi’l-Mülûk fî Beyâni Hakâkiki’t-Tasavvuf, Şîrâz Ahmedî 

Hankâhı Kütüphanesi nr. 83, ss. 1-13. 
181 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitabu Edebi’l-Mülûk fî Beyâni Hakâkiki’t-Tasavvuf, ss. 14-73.  
182 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitabu Edebi’l-Mülûk fî Beyâni Hakâkiki’t-Tasavvuf, ss. 74-80. 
183 Meier, “Mukaddimesi ve baş kısmı eksik olup, sûfî adabına dair bir eser “notunu düşerek eseri, 

Mesâil fi't-Tasavvuf şeklinde isimlendirmiştir. Meier, eserin mukaddimesini göremediği için eserin Ebû 

Mansûr’a ait olduğuna dair kesin bir kanıya varamamıştır. Ancak eserin Nehcü’l-Hâss’la üslub ve 

yöntem bakımından benzer olduğunu fark etmiş ve Ebû Mansûr’un diğer eseriyle söylem bakımından 

paralellik arz etmesinden hareketle eserin Ebû Mansûr’a ait olabileceğini ifade etmiştir. Ayrıntılı bilgi 

için bkz. Meier, “Ein Wichtiger Handschriften Fund Zur Sufik”, ss.297-298. 
184 Pürcevâdî, Tahran Üniversitesi Merkez Kütüphanesi’nde bulunan nüshaya A nüshası, Ahmedî 

Hankâhı Kütüphanesi’nde bulunan nüshaya da B nüshası ismini vererek, iki nüshayı karşılaştırmak 

suretiyle tahkîkini gerçekleştirmiştir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Pürcevâdî, “Âdâbu’l- Mutasavvife ve 

Hakâikuhâ ve İşârâtuhâ ez Ebû Mansûr İsfahânî” ss. 255-256. 
185 Pürcevâdî, “Âdâbu’l- Mutasavvife ve Hakâikuhâ ve İşârâtuhâ ez Ebû Mansûr İsfahânî”, s.249. 



 33  
 

Âdâbu’l- Mutasavvife ve Hakâikuhâ ve İşârâtuhâ, risale tarzında olan nispeten 

kısa, fakat içeriği itibariyle oldukça zengin bir eserdir. Muhteva bakımından giriş, 

konuların işlendiği bablar ve sonuç kısmı olmak üzere toplamda üç ana bölümden 

oluşmaktadır. Ebû Mansûr, eserini oluştururken görüşlerini Kur’ân ayetleri ve 

hadislerle destekleme yoluna gitmiş, konuların anlatımında ise kısa, sade ve anlaşılır 

bir üslup takip etmiştir. Bununla birlikte görüşlerini aktarırken sayısal bir kurgu 

oluşturması ve üçlü bir tasnif sistemi takip etmesi Âdâbu’l- Mutasavvife’nin dikkat 

çekici bir özelliği olmuştur. Örneğin “Bâbu Edebi Libâsi’s-Sûfî” konu başlığında 

sûfînin libas konusunda edebinin üç olduğunu, bu konunun hakikatlerinin üç olduğunu 

ve işaretlerinin de aynı şekilde üç olduğunu ifade etmiş ve bunları açıklamıştır.186 Söz 

konusu bu anlatım tarzı ise eserin hemen hemen tamamında sürdürülmüştür.  

Ebû Mansûr, eserin mukaddimesinde edeb, işâret ve hakîkat kavramları 

arasındaki bağlantıya değinmiş ve eserini bu üç tasavvûfî terim ekseninde 

oluşturmuştur. Ona göre edeb, hakîkatin simgesi, Hakîkat işaretin tercümesi, İşâret ise 

ğaybın habercisidir. Sûfînin yaşantısının bu anlam çerçevesi içerisinde oluştuğuna 

değinmiş ve bu konuları fasıl fasıl açıklayacağını ifade ederek mukaddimeyi 

sonlandırmıştır.187 

Âdâbu’l-Mutasavvife ve Hakâikuhâ ve İşârâtuhâ’nın konu başlıklarını 

incelediğimizde ilk bab başlığı “Bâbu’l-Edeb” olup, devamında “Bâbu Edebi Libâsi’s-

Sûfî”, “Bâbu Lebsi’l-Murakkaa`”, “Bâbu Edebi’s-Suhbeti”, “Bâbu Edebi’l-Culûsi 

ale’l-Vahdeti”… Şeklinde devam eder. Son bab başlığı ise  “Bâbu Edebi’l-Ma’rifeti” 

olup toplamda otuz bir bab bulunmaktadır.188 Konu başlıklarından da anlaşılacağı 

üzere eserin ana teması Edeb kavramı ve bu kavramın sûfî yaşantıya yansımalardır. 

Ebû Mansûr, eserin sonuç kısmında ise metni edeb, hakîkât ve işâret bakımından 

üçlü bir tasnife tabi tuttuğunu tekraren ifade etmiş ve bu üç tasavvûfî terimi İslâm, 

iman ve ihsân kavramlarıyla ilişkilendirmiştir. Bu ilişkilendirme neticesinde edebi, 

şeriatın zâhirî boyutu olarak gören müellif, edeb ve gayretle ibadete devam edenin 

İslam’a kavuşacağını, ihlasla hakikatlere sarılanın kâmil imâna erişeceğini, hakîki 

                                                           
186 Pürcevâdî, “Âdâbu’l- Mutasavvife ve Hakâikuhâ ve İşârâtuhâ ez Ebû Mansûr İsfahânî”, ss.261-262. 
187 Pürcevâdî, “Âdâbu’l- Mutasavvife ve Hakâikuhâ ve İşârâtuhâ ez Ebû Mansûr İsfahânî”, ss.259-260. 
188 Pürcevâdî, “Âdâbu’l- Mutasavvife ve Hakâikuhâ ve İşârâtuhâ ez Ebû Mansûr İsfahânî”, ss.260-276. 



 34  
 

tevhide yönelen kimsenin de ihsân boyutuna varacağı vurgusunu yaparak eserini 

noktalamıştır.189 

2.4.3. Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesaîl ve’l-Vasıyye 

Ebû Mansûr’un fıkıh, kelam ve tasavvufa dair görüşlerini ihtiva eden eseridir. 

Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesaîl ve’l-Vasıyye, Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi’nde 

bulunan yazma mecmuası içerisinde 200-210. sayfalar arasında bulunmaktadır. 

Nasrullah Pürcevâdî, yazma mecmuasında bulunan bu nüshayı tahkik ederek 

neşretmiştir.190  

Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesaîl ve’l-Vasıyye, aslında bir bütünlüğü olan müstakil 

bir eserden ziyade üç küçük risalenin bir araya getirildiği bir derlemedir. Bu sebepten 

olsa gerek giriş ve sonuç bölümleri bulunmamaktadır. Bunun yerine eser “Mesâilü’l-

Muhdeseti’l-Vâkıa fî Asrina”, “el-Vasıyye” ve “el-Minhâc” olmak üzere üç ana 

başlığa ayrılmıştır. 

Ebû Mansûr, “Mesâilü’l-Muhdeseti’l-Vâkıa fî Asrina” başlığı altındaki birinci 

bölümde şehâdet, ru’yet, adem-vücûd, iman, cemaatle namaz gibi fıkhî ve itikâdî 

konulardaki görüşlerini Hanbelî gelenek çerçevesinde açıklamıştır. Görüşlerini 

hadislerle ve Ahmed b. Hanbel’in ictihadlarıyla delillendirme yoluna gitmiş, bu 

konularda muhalifi olan kimseleri de mübtedi`, cehmî, kaderî gibi sıfatlarla 

nitelemiştir. 191 

Ebû Mansûr, “el-Vasıyye” başlığı altındaki ikinci bölüme “Nefsime ve 

müslüman kardeşlerime vasiyet ediyorum.” ifadeleriyle başlar ve bu bölümde 

tasavvufun meseleleri ve kavramlarına dair görüşlerini açıklar. Bu doğrultuda zühd, 

haşyet, sıdk, tevhid, mücâhede gibi tasavvufi kavramlara açıklamalar getirmiş ve 

görüşlerini hadislerle destekleme yoluna gitmiştir.192 

Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesaîl ve’l-Vasıyye’nin, “el-Minhâc” başlıklı üçüncü 

bölümü ise bir nevi ilmî otobiyografi mahiyetindedir. Ebû Mansûr, eserin bu kısmına 

“İşte bu benim sünnetteki yolum…” ifadesiyle sözlerine başlar. Bundan sonra ilim 

sahasında kendisine imamlık, hocalık ve önderlik eden isimlere tek tek değinir. Hadis 

                                                           
189 Pürcevâdî, “Âdâbu’l- Mutasavvife ve Hakâikuhâ ve İşârâtuhâ ez Ebû Mansûr İsfahânî”, s.276. 
190 Nasrullah Pürcevâdî,” Dû Eseri Kûtâh ez Ebû Mansûr İsfhânî: Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesâil ve’l-

Vasıyye ve Zikru Meâni’t-Tasavvuf” Maârif, Âzer-Esfend 1368 hş./1989, S.18, s. 257. 
191 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesaîl ve’l-Vasıyye, ss. 200-203. 
192 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesaîl ve’l-Vasıyye, ss. 203-208. 



 35  
 

ve sünnette imamının Ahmed b. Hanbel olduğunu zikretmiş, tasavvufta imamlarının 

ise Yûsuf el Bennâ, Ali b. Sehl ve onların İsfahan’daki takipçilerinin olduğunu 

söylemiştir. Bunun devamında Bağdat ve muhtelif bölgelerdeki sûfî büyüklerinin 

isimlerini zikrederek onların da tasavvuf ilminde kendisinin imamı olduklarını ifade 

etmiş, son olarak ehl-i tasavvufun özelliklerini zikrederek eserini noktalandırmıştır.193 

İbn Teymiyye (ö. 728/1328), Mecmûʿatü’r-Resâʾil ve’l-Mesâʾil adlı eserinde 

Ebû Mansûr’dan bahsederek, Kitâbü’l-Minhâc’dan istivâ ve Allah’ın sıfatları 

konusunda alıntılar yapmıştır.194 İbn Kayyım el-Cevziyye de (ö. 751/1350) İctimâʿu’l-

Cüyûşi’l-İslâmiyye adlı eserinde Ebû Mansûr’u el-İmâm, el-Ârif ve Şeyhu’s-Sufiyye 

unvanlarıyla takdim etmiş ve Kitâbü’l-Minhâc’da istivâ ve Allah’ın sıfatları 

konusunda yer alan bilgileri alıntılamıştır.195 

2.4.4. Kitâbü’l-Menâhic bi Şâhidi’s-Sünne ve Nehci’l-Mutesavvife 

Kısa adıyla Kitâbü’l-Menâhic, Ebû Mansûr’un itikadî görüşlerini ihtiva eden 

eseridir. Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi’nde bulunan yazma mecmuası içerisinde 192-

200. sayfalar arasında bulunmaktadır. Nasrullah Pürcevâdi, bu nüshayı tahkik ederek, 

Akâid-i Mezheb-i Ebû Mansûr İsfahânî: Kitâbü’l-Minhâc adıyla eseri neşretmiştir.196 

Daha önce de zikrettiğimiz gibi Kitâbu’l-Menâhic, Ali Nar tarafından 1998 yılında 

Türkçe’ye çevrilmiştir.197 

Kitâbü’l-Menâhic, Hanbelî geleneğe ait bir akâid metni olma özelliğine sahiptir. 

Ayrıca Ebû Mansûr, bu eserinde de Kitâbü’l-Minhâc’da yaptığı gibi kendi hocalarını 

tanıtan bir bölüme yer vermiştir.198 Dolayısıyla eserin akâid metni ve ilmî otobiyografi 

olmak gibi iki temel boyutu vardır. 

Kitâbü’l-Menâhic, giriş bölümü, otuzsekiz konu başlığı ve bir sonuç bölümü 

olmak üzere toplamda kırk bölümden oluşmaktadır. Ebû Mansûr, eserin giriş kısmında 

zamanın değişmesinden ve sünnetin garip kalmasından yakınarak, insanlara nasihat 

etmek, hadis, ma’rifet ve tasavvuf ehlinin mirasını derlemek gayesiyle bu eseri kaleme 

                                                           
193 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesaîl ve’l-Vasıyye, ss. 208-210. 
194 Ebu’l-Abbâs Takıyüddîn Ahmed b. Teymiyye, Mecmûatu’r-Resâi’l ve’l-Mesâil, Thk. Muhammed 

Reşid Rıza, Lecnetü’t-Turâsi’l-Arabî, by., ts., s. 214. 
195 İbn Kayyım el-Cevziyye, İctimâu Cuyûşi’l-İslâmiyye, s. 423. 
196 Pürcevâdî, Akâid-i Mezheb-i Ebû Mansûr İsfahânî: Kitâbü’l-Minhâc”, Maârif, Âzer-Esfend 1369 

hş./1990, S. 3, s.249. 
197 Nar, Akaid Risaleleri, ss. 121-130. 
198 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Menâhic bi Şâhidi’s-Sünne ve Nehci’l-Mutesavvife, s. 199. 



 36  
 

aldığını ifade eder.199 Ardından kader, hayır-şer, Kur’ân’ın mahlûk olup olmaması, 

Allah’ın sıfatları, kabir azabı vb. kelâmî konulara dair Hanbelî geleneğe uygun şekilde 

görüşlerini açıklamış ve bunları ayetlerle destekleme yoluna gitmiştir.200 Eserin sonuç 

bölümünde ise açıklamış olduğu görüşlerin Ehl-i Sünnet ve Ehl-i Eser’in görüşleri 

olduğunu, bunlara tâbi olanın sünnete tâbi olacağını, bu görüşlerden ayrılanın 

sünnetten ayrılacağını ifade ederek risaleyi sonlandırmıştır.201 

2.4.5. Zikru Meânîi’t-Tasavvuf 

Zikru Meânîi’t-Tasavvuf, Ebû Mansûr’un tasavvufa dair olan, manzûm ve 

mensûr anlatım tarzını birlikte kullanarak kaleme aldığı küçük hacimli eseridir. Diğer 

eserleri gibi Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi’nde bulunan yazma mecmuasında 113-

116. sayfalar arasında yer almaktadır. Eserin bu nüshası Nasrullah Pürcevâdî 

tarafından tahkik edilerek, neşredilmiştir.202 Ayrıca yapmış olduğumuz araştırmada 

Manisa İl Halk Kütüphanesi 1140/2 numarada müellifi Ebû Mansûr Muammer b. 

Ahmed olan Risâle fî Ta’rîfi’t-Tasavvufi alâ Tertîbi’l-Hurûfi adlı bir esere denk geldik. 

Eseri temin edip incelediğimizde bunun Zikru Meânîi’t-Tasavvuf’a ait bir başka nüsha 

olduğunu tespit ettik.203 

Bir giriş ve iki ana bölümden oluşan eserde giriş bölümünde nesir tarzı anlatım 

kullanılmış, diğer iki bölümde ise manzûm yazım tarzı kullanılmıştır. Zikru Meânîi’t-

Tasavvuf, Ebû Mansûr’un güçlü bir şair yönünün de bulunduğunu göstemektedir. 

Nitekim Ebû Mansûr, giriş bölümünde, tasavvufun ahvâline, adâbına, varlığına vb. 

dâir sorulara cevap vermek gayesiyle bir kaside yazacağını ifade etmiş, bunu yaparken 

de bu kasideyi alfabetik bir kurguya riayet ederek yazacağını belirtmiştir.204 

Eserin birinci bölümünde Ebû Mansûr, daha önce ifade ettiği alfabetik kurguya 

riayet ederek, harflerle birer cümlelik tasavvuf tanımlamaları yapmıştır. Sözgelimi bu 

kurgu [ا] Elif harfinden başlayıp [ي] Ye harfine kadar alfabetik bir şekilde devam 

                                                           
199 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Menâhic bi Şâhidi’s-Sünne ve Nehci’l-Mutesavvife, s. 193. 
200 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Menâhic bi Şâhidi’s-Sünne ve Nehci’l-Mutesavvife, ss. 193-199. 
201 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Menâhic bi Şâhidi’s-Sünne ve Nehci’l-Mutesavvife, s. 200. 
202 Pürcevâdî,” Dû Eseri Kûtâh ez Ebû Mansûr İsfhânî: Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesâil ve’l-Vasıyye ve 

Zikru Meâni’t-Tasavvuf” s. 258. 
203 Ebû Mansûr Muammer b. Ahmed, Risâle fî Ta’rîfi’t-Tasavvufi alâ Tertîbi’l-Hurûfi, Manisa İl Halk 

Kütüphanesi, Kayıt No: 1140/2, Bibliyografya Kayıt No: 96400, vr. 4a. 
204 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Zikru Meâni’t-Tasavvuf, Şîrâz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi, nr.83, s. 113. 



 37  
 

etmektedir. Tasavvufun tanımını yapmış olduğu her cümlenin ilk harfini sırası gelen 

harfle başlatmıştır. Şöyle ki [ن] nun harfini örnek olarak verecek olursak; 

 ن:التصوف نور ساطع في قلب لامع205

Tasavvuf ışıldayan kalpteki parlak bir nurdur. 

Eserin ikinci bölümü ise Ebû Mansûr’un müstakil bir kasidesinden ibarettir. Bu 

kaside tasavvufun anlamını, hakikatlerini, edeblerini ve manâlarını ihtiva etmektedir. 

Ebû Mansûr, kasidenin sonunda “İşte bu kaside sûfilerin hallerini niteler.” sözüyle 

eserini noktalandırır.206 

2.4.6. Kitâbu Ehâdîsi’l-Erbaîn 

Ebû Mansûr’un rivâyet ettiği kırk hadisin derlemesinden ve bu hadislerin 

tasavvûfî şerhlerinden oluşan eseridir. Eser, Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi’nde 

bulunan yazma mecmuasının baş kısmında “Şerhü’l-Erbâîni Hadîsen fi’t-Tasavvufi lî 

Ebî Mansûr el-İsfahânî” adıyla kaydedilmiştir. Ancak çalındığı için yazma 

mecmuasının içinde bulunmamaktadır. Eserin çalındığı bilgisi kısa bir not olarak 

yazma mecmuasının baş kısmına da eklenmiştir.207 Kitâbu Ehâdîsi’l-Erbaîn’i bulmuş 

olduğu bir başka nüshadan tahkik edip, neşreden isim ise Muhammed Takî Dânişpejûh 

(ö. 1996) olmuştur.208 Biz de çalışmamızın bu kısmında Dânişpejûh’un bu neşrinden 

istifade ettik. 

Ebû Mansûr’un hadisçiliğine ve hadis şârihliğine örnek teşkil eden Kitâbu 

Ehâdîsi’l-Erbaîn, bir giriş bölümünden ve otuz sekiz hadîsin şerhinden ibarettir. Eser 

her ne kadar erbaîn olarak isimlendirilse de iki hadisin eksik olduğu gözükmektedir. 

Ebû Mansûr, eserin giriş bölümünde sûfîlerin sahip olduğu hallerle peygamberin kırk 

hadisini ilişkilendirmiş ve eserini bu şekilde kurguladığı mesajını vermiştir. 

                                                           
205 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Zikru Meâni’t-Tasavvuf, s. 114. 
206 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Zikru Meâni’t-Tasavvuf, ss. 115-117. 
207 Fritz Meier de makalesinde bu duruma değinmiş ve yazma mecmuasında bulunan eserleri listelerken 

Kitâbu Ehâdîsi’l-Erbaîn’in yanına çalınmış notunu düşmüştür. Bkz. Meier, “Ein Wichtiger 

Handschriften Fund Zur Sufik”, s.276. Ayrıca çalışması için kendisine gönderilen Ahmedî Hankâhı 

Kütüphanesi’ndeki yazma mecmuasının kopyasının üzerine Almanca olarak eksik notunu düşmüştür.  
208 Muhammet Tâkî Daniş Pejûh, neşrin baş kısmında kısaca Ebû Mansûr’u tanıtmış, Ahmedî Hankâhı 

Kütüphanesi nr. 83’de bulunan yazma mecmuasının serancamından bahsetmiştir. Kitâbu Ehâdîsi’l-

Erbaîn’in söz konusu yazma mecmuası içinde bulunmadığını, bu yüzden eserin bir başka nüshasını 

dostu İhsan Nerâkî’den edinerek tahkik edip, neşrettiğini ifade etmiştir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Dânîş 

Pejûh, “Ehâdîsu’l-Erbaîn: Ebû Mansûr el-İsfahânî”, Makâlât ve Berresîhâ, S.51-52, ss. 245-247. 



 38  
 

Devamında ise hadîslerin zâhîri olan boyutunu mü’minlerin salih olanlarıyla, bâtınî 

olan boyutunu ise tasavvuf ehli kimselerle ilişkilendirmiştir.209 

Giriş kısmından sonra Ebû Mansûr, senetleriyle beraber otuz sekiz hadis 

nakletmiş ve bunlara tasavvufî yorumlar getirmiştir. Eserde bab başlıklarını “Bâbu 

Mücâhedeti’n-Nefsi”, “Bâbu’z-Zühdi”, “Bâbu Hakîkati’t-Tasavvufi” şeklinde 

tasavvufa ve tasavvûfî hallere uygun biçimde seçmiştir.210 Bu da giriş kısmında 

zikrettiği, hadislerle sûfilerin hallerini özdeşleştirme çabasının bir ürünü olarak 

değerlendirilmelidir. 

2.4.7. el-İhtiyârât min Kelâmi Ebî Mansûr 

Ebû Mansûr’un tasavvuf ve ahlâka dair sözlerini ihtiva eden, oldukça kısa bir 

eserdir. Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi’nde bulunan yazma mecmuası içerisinde 111-

113. sayfalar arasında yer almaktadır. Nasrullah Pürcevâdî, bu nüshayı tahkik ederek, 

Güzîde-i ez Sohenân-ı Ebû Mansûr İsfahânî adıyla neşretmiştir.211 el-İhtiyârât min 

Kelâmi Ebî Mansûr, genel itibariyle Ebû Mansûr’un tasavvufi düşüncelerini yansıtan 

nasihatnâme tarzında bir eserdir. Nitekim Pürcevâdî, eserin ihtiva ettiği sözlerin Ebû 

Mansûr’un eserlerinden derlenen sözler ya da onun sohbet meclislerinden çıkarılan 

notlar olduğunu düşünmektedir.212  

Eserin bir giriş ve sonuç bölümü bulunmamaktadır. Toplamda üç sayfadan ibaret 

olan ve üç bölüme ayrılan eserin birinci bölümünde üç ahlakî öğüde yer verilmiştir. 

Birinci öğütte vera', tevâzu' ve duanın kabul olmasına engel olan haller anlatılır. İkinci 

öğütte harama bakışın kötülüğüne değinilir. Üçüncü öğütte ise insanların en cahili olan 

kimsenin kötü özellikleri zikredilir.213 

Eserin ikinci bölümü “el-Vasıyyetü bi lisâni’l-hikmeti ve ibârati’l-mutesavvifeti” 

ifadesiyle başlar. Bu kısmın ana teması tasavvuf ve tasavvufa dair kavramlardır. Ebû 

                                                           
209 Dâniş Pejûh, “Ehâdîsu’l-Erbaîn: Ebû Mansûr el-İsfahânî”, s. 251-253. 
210 Pejûh, “Ehâdîsu’l-Erbaîn: Ebû Mansûr el-İsfahânî”, ss. 253-299. 
211 Nasrullah Pürcevâdi,” Güzîde-i ez Sohenân-ı Mansûr İsfahânî”, Maârif, Mordâd-Abân 1370 

hş./1991, S. 3, s. 131. 
212 Pürcevâdi,” Güzîde-i ez Sohenân-ı Mansûr İsfahânî”, s. 132. 
213 Ebû Mansûr el-İsfahânî, el-İhtiyârat min Kelâmi Ebî Mansûr Ma’mer b. Ahmed b. Muhammed b. 

Ziyâd el-İsfehânî, Şîrâz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi nr. 83, s. 111. 



 39  
 

Mansûr, bu bölümde geneli Allah’ın hakkını korumak, tasavvuf yoluna girmek, tevbe, 

zikir vb. konuları ihtiva eden sekiz tavsiyede bulunmaktadır.214 

Eserin üçüncü bölümü “Kâle radıyallâhu anh” şeklinde başlar ve bu ifade her 

cümlenin başında tekrarlanır. Bu kısım toplamda beş cümleden ibarettir. Ebû Mansûr, 

ilk iki cümlede tasavvufun geçmişteki saf halini, ardından da kendi devrinde 

tasavvufun uğramış olduğu kötü dönüşümü dile getirir. Geriye kalan diğer üç cümlede 

ise Allah’a yaklaşma ve hasetçinin durumu konularına değinerek eseri 

noktalandırmıştır.215  

2.4.8. Kitâbu Şerhi’l-Ezkâr 

Ebû Mansûr’un zikir konusuna dair kaleme almış olduğu eserdir. Ahmedî 

Hankâhı Kütüphanesi’nde bulunan yazma mecmuasında 164-184. sayfalar arasında 

yer almaktadır. Nasrullah Pürcevâdî, Kitâbu Şerhi’l-Ezkâr’ın yazma mecmuası 

içerisinde bulunan nüshasını incelemek suretiyle tahkik etmiş ve neşretmiştir.216 

Kitâbu Şerhi’l-Ezkâr, bir giriş ve on bölümden oluşmaktadır. Eserin ana teması 

zikir konusudur. Bu eserin zikir konusunda tasavvufta müstakil olarak yazılmış en eski 

eser olma ihtimali bulunmaktadır.217 Ebû Mansûr, eserin giriş bölümünde zikri, tâat 

ehlinin, esfiyânın ve evliyânın halleri olarak tanımlamış, zikri zâhirî ve bâtınî olmak 

üzere ikiye ayırmıştır. Zikrin zâhirî boyutunun ibadetle, bâtınî boyutunun ise ihlâsla 

alakalı olduğunu kaydetmiştir. Bu görüşlerini de sıklıkla ayetlerle destekleme yoluna 

gitmiştir.218 

Ebû Mansûr, eserin bölüm başlıklarını “Bâbu’s-salâti fî ma’na’z-zikri”,“Bâbu’s-

sıyâmi fî ma’na’z-zikri”, “Bâbu’z-zekâti fî ma’na’z-zikri”, şeklinde farz ibadetlerden 

seçmiş ve ibadetlerle zikrin arasındaki ilişkiyi göstermeye çalışmıştır. Böylelikle 

zikrin zahirî boyutunu ibadetlerle ilişkilendiren Ebû Mansûr, eserin devamında ise 

hakikat, tevbe, cihad, mücâhede vb. kavramları üzerinden zikrin bâtınî boyutunu ön 

                                                           
214 Ebû Mansûr el-İsfahânî, el-İhtiyârat min Kelâmi Ebî Mansûr Ma’mer b. Ahmed b. Muhammed b. 

Ziyâd el-İsfehânî, ss. 112-113. 
215 Ebû Mansûr el-İsfahânî, el-İhtiyârat min Kelâmi Ebî Mansûr Ma’mer b. Ahmed b. Muhammed b. 

Ziyâd el-İsfehânî, s.113. 
216 Nasrullah Pürcevâdî, “Kitâbu Şerhi’l-Ezkâr”, Maârif, Âzer-Esfend 1381 hş./2002, S.3, s.3. 
217 Pürcevâdî, “Kitâbu Şerhi’l-Ezkâr”, s. 4. 
218 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbu Şerhi’l-Ezkâr, Şîrâz Ahmedi Hankâhı Kütüphanesi nr. 83, s. 165. 



 40  
 

plana çıkarmaya gayret etmiş, bunu yaparken de zikrin bâtınî boyutunu ihlâs 

kavramıyla ilişkilendirerek eserine son vermiştir.219 

2.4.9. Şerhu Ebyât li Ebî Abdillah el-Mürşidî 

Ebû Mansûr’un Ebû Abdillah el-Mürşidî isimli zâtın beyitleri üzerine yaptığı 

şerhleri ve kendisinin kaleme almış olduğu beyitlerini ihtiva eden eseridir. Ahmedî 

Hankâhı Kütüphanesi’nde bulunan yazma mecmuasında 184-192. sayfalar arasında 

bulunmaktadır. 

Ebû Mansûr, “Dostlarımdan bazılarını benden Ebû Abdillah el-Mürşidî’nin 

beyitlerini şerh etmemi istedi.” sözleriyle eserine başlar ve Ebû Abdillah’a ait 

olduğunu ifade ettiği beş beyiti şerh eder. Bu beyitlerin ve şerhin muhtevasını tevhid, 

gizli şirk, nefs ve hevâ gibi kavramlar oluşturmaktadır.220 Bunun devamında ise Ebû 

Mansûr’un şerh ettiği beyitlere cevab niteliğinde kendi yazmış olduğu beyitleri 

gelmektedir. Bu beyitler de eserin ikinci bölümünü oluşturmaktadır. Ebû Mansûr, 

kendisinin şâir ve şârih yönünü yansıtan bu eserinde de ayet, hadis ve sûfî büyüklerinin 

sözlerini kullanmak suretiyle görüşlerini delillendirme yoluna gitmiştir.221 

Bu eser özelinde akla gelen soru ise Ebû Abdillah el-Mürşidî’nin kim olduğu 

sorusudur. Nasrullah Pürcevâdî, kayıtlarda böyle bir ismin bulunmadığını, dolayısıyla 

bu ismin Ebû Mansûr tarafından kurgulanmış bir karakter olabileceğini ifade etmiştir. 

Öte yandan Pürcevâdî, Louis Massignon’nun (ö.1962) çalışmalarında incelemiş 

olduğu Hallâc-ı Mansûr’a (ö. 309/922) ait olan beyitlerle Ebû Mansûr’un şerh ettiği 

beyitler arasında büyük oranda benzerliklerinin bulunduğunu tespit etmiştir.222 Tespit 

edilen bu benzerlikler Ebû Mansûr’un, Hallâc’ın beyitlerini şerh etmiş olması 

ihtimalini akla getirmektedir. Ebû Mansûr’un içinde bulunduğu Hanbelî geleneğin 

Hallâc gibi coşkun sûfilere olumsuz baktığı genel bir kabuldür. Ancak bunun 

istisnaları da vardır. Hallâc’ın idam edildiği süreçte bazı Hanbelîlerin ondan taraf 

olduğu ve hatta Hanbelî âlim İbn Akîl’in (ö.513/1119) Hallâc’ı öven bir eser kaleme 

aldığı bilinmektedir.223 Dolayısıyla Ebû Mansûr’un da Hallâc’a karşı toleranslı 

                                                           
219 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbu Şerhi’l-Ezkâr, ss. 166-184. 
220 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Şerhu Ebyât li Ebî Abdillah el-Mürşidî, Şîrâz Ahmedi Hankâhı Kütüphanesi 

nr. 83, ss. 184-185. 
221 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Şerhu Ebyât li Ebî Abdillah el-Mürşidî, ss. 185-192. 
222 Pürcevâdi, “Nehcü'l-Hâss”, ss. 101-102.(Ayrıntılı bilgi için dipnot kısmına bakınız.) 
223 Christopher Melchert, Sünnî Düşüncenin Teşekkülü, çev. Hakan Çavuşoğlu, Klasik Yayınları, 

İstanbul 2019, s.260; H. Bayram Başer, “Tasavvuf ve Hanbelî Gelenek: Kâdî Ebû Ya’lâ el-Ferrâ’nın 

Tasavvufa Yaklaşımı Bağlamında Bir Değerlendirme”, Tasavvur Tekirdağ İlahiyat Dergisi, Tekirdağ 

2021, 7/1, s. 215. 



 41  
 

davrandığı ancak mezhebin genel tavrı nedeniyle Hallâc’ın yerine kurgusal bir 

karekter oluşturarak onun ismini gizlemiş olması ihtimal dâhilindedir. 

2.4.10. Kitâbu Nehci’l-Hâss 

Ebû Mansûr’un tasavvufî halleri ve makamları ihtiva eden eseridir. 

Çalışmamızın bundan sonraki kısmı bu esere ayrıldığından burada bu bilgiyi vermiş 

olmakla yetiniyoruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 42  
 

3. HALLER MAKAMLAR VE NEHCÜ’L HÂSS 

3.1. Lügat ve Istılah Bakımından Hal ve Makam 

3.1.1. Hal 

Hal (حال) lügatte, “durum, konum, oluş, bulunuş, sûret, hey’et, keyfiyyet, sene, 

dönüş” gibi manalara gelir.224 Tasavvuf ıstılahı olarak hal ise sûfînin kastı ve irâdesi 

dışında gerçekleşen, doğrudan doğruya Allah’tan sûfînin kalbine gelen neşe-hüzün, 

rahatlık-sıkıntı, şevk-dert gibi duygusal durumlar ve manâlardır.225 

Sûfiler, genel olarak halin Allah tarafından lutfedildiğini kabul ederler. Onlara 

göre makam çalışma ve gayretin sonucuyken, hal ise sûfînin kastı ve irâdesi dışında 

gerçekleşen bir durumdur.226 Ancak Kelâbâzî (ö. 380/990) hal konusuna farklı bir 

açıdan yaklaşır. Ona göre hal, amellerin mirası ve neticesidir. Ancak amelleri sağlıklı 

olan kimseler bu hallere varis olabilir. Amelleri sağlıklı hale getirmek için de öncelikle 

Kur’ân, hadis ve selefin üzerinde ittifak ettiği yolu takip etmek gerekir. Bu amaçla ilk 

olarak tevhîd ve ma’rifetin öğrenilmesini ardından da fıkıh, usûl ve şer’i hükümlerin 

tedrîs edilmesinin gerekli olduğunu ifade eder.227  Halin vehbîliği-kesbîliği hususunda 

Sühreverdî’nin şu sözleri de meseleye ışık tutacak niteliktedir: “Makamlarda kesb 

zâhir, mevâhibe bâtın; hallerde ise kesb bâtın mevâhibe zâhirdir. Haller semâvî ve 

ulvî mevhibelerdir. Makamlar da onların yollarıdır.”228 İki müellifin görüşlerini 

birlikte değerlendirdiğimizde halin vehbîliği olmakla birlikte kesbîliği de amel 

konusunda hassasiyete bağlanmıştır. Bununla birlikte hal ile makam arasında bir zâhir-

bâtın birlikteliği de görülmektedir. 

Hallerin cereyan ettiği yerin ise “kalp” olması sûfîlerin ortak düşüncesidir. 

Hallerin mekânın kalp olması bunların insanın duygu dünyasıyla ilintili kavramlar 

olduğunu gösterir. Ancak hale mekân olan kalp sembolik bir anlam taşımaktadır. 

                                                           
224 Şemseddin Sâmi, Kamûs-i Türkî, İkdâm Matbaası, Dersaâdet 1317, s. 537; Ahmed Zeyyâd, İbrahim 

Mustafa, el-Mu’cemü’l-Vasît, Bukrâ Matbaası, Tahran 1429, s. 209; et-Tehânevî, Keşşâfu Istılâhi’l-

Fünûn, C. I. s. 359; Ferit Devellioğlu, Osmanlıca-Türkçe Lügat, Doğuş Matbaası, Ankara 1962, s.376, 

Ahterî Mustafa Efendi, Ahterî-i Kebîr, s.327; Mütercim Âsım Efendi, Kâmus Tercümesi, C. 5, s. 4446. 
225 Kuşeyrî, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, s. 133; Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s.210; Abdürrezzâk b. Ahmed 

Kâşânî, Istılâhâtü’s-sûfiyye, s.81; Seyyid Şerif Cürcânî, Kitâbü’t-Ta’rîfât, s. 110; Uludağ, Tasavvuf 

Terimleri Sözlüğü, ss. 154-155.  
226 Kuşeyrî, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, s. 133; Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s.210; Cürcânî, Kitâbü’t-

Ta’rîfât, s. 110; Serrâc, el-Lüma’, s. 66. 
227 Ebû Bekr Muhammed b. Ebû İshâk el-Kelâbâzî, Doğuş Devrinde Tasavvuf Ta'arruf, çev. Süleyman 

Uludağ, Dergâh Yayınları, İstanbul 2019, ss.143-144. 
228 Sühreverdî, ʿAvârifü’l-Maʿârif, C. II, s. 525. 



 43  
 

Buradaki kalp tabiri saflaşmış kalbi değil henüz tam olarak terbiye edilmemiş kalbi 

temsil etmektedir. Hallerin mekanının kalp olarak kabul edilmesi bireye ıslah edilecek 

olan bir benliğinin olduğu mesajını verir. Sâlik bu suretle iç dünyasını keşfe ve ıslaha 

doğru bir yol alır. Bir riyâzet, mücâhede ve muhâsebe neticesinde gündelik 

uğraşlardan uzaklaşmaya ve hallerin gerçek sahibinin farkına varmaya başlar.229 

Hal, seyrüsülûkun olmazsa olmazlarından kabul edilmiştir. Hakk’ın halk 

(yaratılmış) üzerindeki delili olarak yorumlanmış230, bir yolcu için yiyecek, içecek ve 

binek neyse sûfî için de hal bu derece önemli görülmüştür.231 Hal ile tasavvuf arasında 

kurulan bu ilişki, tasavvufu diğer ilim dallarından ayıran önemli bir unsur olmuştur. 

Sûfîye seyrüsülûk esnasında hal sürekli yoldaşlık ettiğinden tasavvuf ilmi “İlm-i Hal” 

olarak anılmış, tasavvuf dışındaki diğer ilim dalları ise “İlm-i Kâl” olarak 

isimlendirilmiştir.232 

Sûfîlerin bir kısmı halin devamlı surette olmasını caiz görürken diğer bir kısım 

ise devamlı surette olmasını caiz görmemişlerdir.233 Halin devamlılığını savunanlara 

göre şayet hal devamlı ve peşpeşe gelmezse bu haldan ziyade levâih 234 ve bevâdih235 

durumu olur. Levâih ve bevâdih sahibi olan kişi de henüz hal sahibi olamamıştır. Zira 

sözünü ettiğimiz bu sıfatlar anlık gelişen durumlardır. Dolayısıyla bu sıfatlar devamlı 

surette olurlarsa sâlik hal sahibi olmuş olur.236 

Hallerin devamlı surette olduğunu kabul edenler bu görüşlerini Hz. 

Peygamber’in “Kalbimi bir örtü kaplar da onu kaldırmak için günde Allah’tan yetmiş 

defa af dilerim.” hadisini237 delil olarak göstermişlerdir. Nitekim onlara göre Hz. 

Peygamber’in her tevbe edişinde kalbinden bir örtü kalkar ardından kalp başka bir 

                                                           
229 Zafer Erginli, “Haller Bize Neyi Anlatır? Tasavvuf Litaratüründe Haller Üzerine Bir Deneme” 

Uluslararası Bursa Tasavvuf Kültürü Sempozyumu 4, haz. Mehmet Temelli, F. Özsan Matbaacılık, 

Bursa 2005, s. 73. 
230 Kâşânî, Istılâhâtü’s-sûfiyye, s.81. 
231 Necmüddin Kübra, Tasavvufi Hayat, çev. Mustafa Kara, Dergâh Yayınları, İstanbul 2018, s. 130. 
232 Demirci,” Hal”, DİA, C.17, s. 217. 
233 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s.210. 
234 Levâih teriminin tekili Lâiha olup, bu durum seyrüsülûkün başında olan sûfîde meydana gelen kısa 

süreli manevî aydınlanma (tecelli) halini ifade eder. Nitekim sûfî bu suretle yavaş yavaş nefsin zifiri 

karanlığından kurtulur ve gönlünde marifet güneşinin oluşturduğu alacakaranlık hali belirir. Ayrıntılı 

bilgi içib bkz. Süleyman Uludağ, “Levâmi’”, DİA, C.27, TDVY, Ankara 2003, s. 144; Uludağ, Tasavvuf 

Terimleri Sözlüğü, s. 226. 
235 Bevâdih teriminin tekili Bâdih olup, gaibden ansızın sûfînin kalbine gelen ve sûfînin kalbine genişlik 

veya darlık, neşe veya üzüntü veren şey demektir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Kâşânî, Istılâhâtü’s-sûfiyye, 

s. 64; Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s.74. 
236 Kuşeyrî, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, s. 134. 
237 Müslim, Zikir, 41.  



 44  
 

örtüye bürünür. Yani bir bakıma bir halden başka bir hale geçiş olur ve bu durum 

süreklilik arz eder. Bu da halin devamlı surette olduğuna bir işaret olarak 

değerlendirilmiştir.238 Halin devamlılığını caiz görenlerin başında Hâris el-Muhâsıbî 

gelir. Ona göre, muhabbet, kabz, bast ve şevk gibi durumlar haldir. Bunlarda da 

devamlılık söz konusudur. Şayet bir kimsede hal devamlı olmasa ne âşık âşık olur ne 

de maşûk maşûk olur. Dolayısıyla bir kimseye âşık denmesi için aşk halinin onda 

devamlı surette olması gerekir.239 

Halin devamlılığını caiz görmeyen sûfilere göre şayet hal devamlılık arz ederse 

bu hal olmaktan çıkar; nefsin sözü ve vesvesesi konumuna gelir.240 Halin devamlılığını 

caiz görmeyenlerin başında ise Cüneyd-i Bağdâdî gelir. Ona göre, haller şimşek 

gibidir. Anlık bir şekilde gelir ve geçer. Şayet bu durum devamlılık arz ederse, bu hal 

olmaktan çıkar ve nefsin desîsesine dönüşür.241 Yine Cüneyd, hal ile ilgili yapmış 

olduğu bir başka tanımlamada halin kalbe geldiğini fakat orada devamlı bulunmadığını 

ifade etmiştir.242 Halin devamlı olmayacağını savunan sûfîler, bu görüşlerini Hz. 

Peygamber’in, Hanzale b. er-Rebî ’ye (ö. 45/665 [?]) hitâben “Vallahi eğer siz devamlı 

benim yanımda olduğunuz halde olsanız yollarınızda ve yataklarınızda (bile) melekler 

sizinle el sıkışırlardı; fakat –Ey Hanzale- bir vakit öyle, bir vakit böyledir.” mealindeki 

hadisini243 hallerin devamlı olmayacağına, zaman zaman değişeceğine ve farklılık arz 

edeceğine delil olarak getirmişlerdir.244 

Halin geçici oluşuna ya da devamlılık arz etmesine dâir anlayış biraz da hal 

sözcüğünün köküne verilen manayla ilgilidir. Nitekim hal sözcüğünün kök halinin 

gelip geçen ve dönüşen manalarına gelen “Havl” (حول) masdarından türediği 

düşünülürse hal, mana bakımından gelip geçen ve dönüşen bir durumu ifade eder.245 

Şayet hal sözcüğünün kök halinin yerleşme, konaklama manalarına gelen “Hulûl” 

 masdarından türediği düşünülürse o zaman da hal, kalbe hulûl eden ve orada (حلول)

dâima bulunup, yok olmayan manasına gelir.246  

                                                           
238 Kuşeyrî, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, s. 134. 
239 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s.211. 
240 Kuşeyrî, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, s. 134. 
241 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s.211. 
242 Serrâc, el-lüma’, s. 66. 
243 Müslim, Tevbe, 12-13; Tirmizî, Kıyâme, 59. 
244 Serrâc, el-Lüma’, s. 190. 
245 Serrâc, el-Lüma’, s. 411; Ebû Hafs Şihâbüddîn es-Sühreverdî, ʿAvârifü’l-Maʿârif, thk. Tevfik Ali 

Vehbe, Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Diniyye, Kahire 2002, C. II, s. 523.  
246 Serrâc, el-Lüma’, s. 411.  



 45  
 

Tasavvufta sûfîler hallerine hâkim olanlar (âbâ-i ahvâl) ve hâkim olamayanlar 

(ebnâ-i ahvâl) olarak ikiye ayrılmıştır. Hallerine sahip olamayıp, onlara yenik düşenler 

coşkun ve cezbeli sûfîler olmuşlardır. Bu suretle kendilerinden şeriata muhalif gibi 

görünen söz ve davranışlar sadır olabilmiştir. Ancak bu kimseler halin tesiri altında 

oldukları için bundan sorumlu tutulmazlar. Öte yandan haline sahip olup, ona 

yenilmeyen, halin etkisi altındayken bile şeriata uygun davranış sergileme 

kabiliyetinin ise peygamberlere ve büyük velilere has bir durum olduğu kabul 

edilmiştir.247 

3.1.2. Makam 

Makam (مقام) lügatte, “durak, durulan, oturulan yer, mevzi, memuriyet, velîlerin 

kabirleri veya sembolik türbeleri” gibi manalara gelir.248 Tasavvuf ilminde ise makam, 

sûfînin cehd ve riyâzet yolunu tutarak, olağan gücünü sarfetmek suretiyle kesbettiği, 

sahih bir niyetle tekrar ede ede vasıf haline getirdiği adab ve ahlaktır.249 Makam, 

sûfiler tarafından kulun Allah’ın huzurundaki yeri olarak algılanmıştır. Kul, ibâdet, 

riyâzet, zühd ve mücâhede yolunu tutarak Allah’a yönelmek suretiyle bu duruma 

erişir.250 Makam kavramı, tasavvuf tarihi içerisinde III. / IX. asır itibariyle ortaya 

çıkmıştır. Kavramdan ilk bahseden sûfiler ise Mısır’da Zünnûn el-Mısrî, Horasan’da 

Bâyezıd-i Bistâmî ve Şakîk-i Belhî, Bağdat’ta ise Serî Sakatî olmuştur.251 

Tasavvuf tarihinin sonraki devrelerinde sûfi müellifler kaleme almış oldukları 

eserlerinde makamları tasavvûfî hallerle birlikte 7, 9, 10, 40, 100 ve 1001 gibi farklı 

sayılarla tasnif etmişlerdir. Bu sayılar, müellifin zihninde kurguladığı ve muhatabına 

mesaj olarak vermeye çalıştığı didaktik ve sembolik bir değerden ibarettir. Mutlak bir 

sınırlama ise söz konusu değildir.252  Örneğin bu sayısal tasnifi Serrâc (ö. 378/988) el-

Lüma`’da 7, Necmedîn-i Kübrâ (ö. 618/1221) Usûl-i Aşere’de 10, Ebû Mansûr 

Nehcü’l-Hâss’ta 40, Herevî (ö. 481/1089) Sad Meydân ve Menazilü’s-Sâirin’de 100, 

Ruzbihân Baklî (ö. 606/1209) Meşrebü’l-Ervâh’da 1001 olarak belirlemiştir. Hallerin 

                                                           
247 Demirci,” Hal”, DİA, C. 15, s. 218. 
248 Şemseddin Sâmi, Kamûs-i Türkî, s. 1387; Ahmed Zeyyâd, İbrahim Mustafa, el-Mu’cemü’l-Vasît, 

s.768; Devellioğlu, Osmanlıca-Türkçe Lügat, s. 687, Ahterî Mustafa Efendi, Ahterî-i Kebîr, s.1020; 

Mütercim Âsım Efendi, Kâmus Tercümesi, C. 6, ss. 5175-5176. 
249 Kuşeyrî, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, s. 132; Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s.210; Cürcânî, Kitâbü’t-

Ta’rîfât, s. 289; Serrâc, el-Lüma’, s. 65; Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, ss. 234-235. 
250 Serrâc, el-Lüma’, s. 65. 
251 Süleyman Uludağ,” Makam”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopesi, C. 28, TDVY, Ankara 2003,  

s.409. 
252 Tan, Abdullah Ensârî Herevî’nin Tasavvuf tarihindeki Yeri ve Sad Meydân’ı, s. 138. 



 46  
 

ve makamların tasnifi sayısal anlamda farklılık arz etse de Tevbe (genel olarak) tüm 

tasniflerin ilki ve dayanağı olmuştur. Hatta bu durumla ilgili arsa-binâ benzetmesi 

yapılmıştır. Arsası olmayanın binâsı olmayacağı gibi tevbesi olmayanın da hali ve 

makamı olmayacağı ifade edilmiştir.253 

Makam, mücâhede ve sülûk kavramlarına bağlı olarak ortaya çıkmıştır. Çünkü 

sûfi nefsini günahlardan ve kötülüklerden ancak mücâhede ve riyâzetle arındırabilir. 

Bu mücâhede ve riyâzet neticesinde günahlardan ve kötülüklerden kademe kademe 

uzaklaşan sâlikte sevinme ve üzülme gibi anlık duygu değişimleri yani hal görülür. Bu 

halin istikrarlı bir şekilde süreklilik kazanması neticesinde makam ortaya çıkar. Bu 

durum da bize makam ile hal kavramları arasında kopmaz bir ilişki olduğunu 

göstermektedir. 

Sözünü ettiğimiz bu ilişki durumunu biraz daha açacak olursak; sâlik belli bir 

makamdayken daha sonra terfi edeceği makama geçmezden evvel kendisine o 

makamla alakalı bir hal verilir ve terfî etmesi bu halin artmasına bağlanmıştır.254 Başka 

bir ifadeyle haller, makamların eşiği olarak görülmüştür. Hal, kuşun iki kanadına 

benzetilmiş, makam ise o kuşun yuvası olarak nitelendirilmiştir.255 Kelâbâzî de hal ile 

makamı birbiriyle ilişkilendirmiştir. Ona göre her makamın beli bir başlangıç ve bitişi 

vardır. Bu başlangıç ve bitiş arasındaki seyirde birbirinden farklı birçok hal 

bulunmaktadır.256 Öte yandan sâlik sahip olduğu hali makama da dönüştürebilir. 

Örneğin ara sıra işlemiş olduğu günahlardan dolayı pişmanlık duyan sâlik, bu duygu 

durumunu disiplinli bir şekilde devam ettirirse bu zamanla makama dönüşür.257  

Hücvirî, makam konusunda farklı bir yaklaşım tarzı geliştirmiştir. Ona göre 

kişinin eriştiği makam kişinin yaratılışı/cibiliyeti ile alâkalı bir durumdur. Yoksa sahip 

olunan makam pratikteki uygulamayla tutulmuş bir yol değildir. Ayrıca Allah, 

peygamberlerini makamları beyân etsinler diye göndermiştir. Peygamberlerden 

Âdem’in makamını tevbe, Nuh’un makamını zühd, İbrâhîm’in makamını teslîmiyet, 

Musâ’nın makamını inâbe, Dâvud’un makamını hüzün, İsâ’nın makamını recâ, 

Yahyâ’nın makamını havf ve Muhammed’in (Allah’ın salât ve selâmı üzerlerine 

                                                           
253 Sühreverdî, ʿAvârifü’l-Maʿârif, C. II, s. 530. 
254 Sühreverdî, ʿAvârifü’l-Maʿârif, C. II, s. 526. 
255 Necmüddin Kübra, Tasavvufi Hayat, s.131. 
256 Kelâbâzî, Doğuş Devrinde Tasavvuf et-Ta'arruf, s.146. 
257 Uludağ,” Makam”, DİA, C. 28, s.409. 



 47  
 

olsun) makamını zikirle irtibatlandırarak peygamberlerle makamlar arasında bu 

şekilde bir kurgu geliştirmiştir.258 

Hal ve makam kavramları tam anlamıyla belirlenmiş değildir. Hangi ıstılahların 

hal, hangi ıstılahların makam olduğu konusunda sûfî müelliflerin farklı yaklaşımları 

ve tasnifleri vardır. Bununla birlikte sûfinin seyrüsülûkünü anlatan eserlerde hal ve 

makam kavramları birbirlerinin yerine kullanılmışlardır. Ayrıca bazı müellifler hal ve 

makam yerine derece, menzil, meydan, ahvâl, makamât vb. kavramlarını da 

kullanmışlardır. Bu kavramların hepsi aynı döneme ait olup, Kur’ân’dan referanslara 

sahiptir.259 

Hal ile makamın kalıcı ya da geçici olması sûfî müelliflerin üzerinde durduğu 

bir konu olmuştur. Sûfilerin geneli hali devamlı surette olmayan, anlık gelip geçen bir 

durum olarak değerlendirirken makamın ise kalıcılık arz ettiği kabul edilmiştir.260 

Makamda kalıcı olmak için ya da makamın hakkını îfâ edip başka makama geçmek 

için de bazı şartlar öne sürülmüştür. Serrâc, her makamın kendine has hususiyetleri 

olduğunu, bu hususiyetleri hakkıyla yerine getiren sâlikin o makamın sahibi olacağını 

ifade etmiştir. Bir kimsenin sahib-i makam olabilmesi için de tevbe, verâ, zühd, sabır 

gibi makamların herhangi birinde bulunması gerektiğini kaydeder.261 Ayrıca içinde 

bulunulan makamın hükümleri yerine getirilmeden başka makama göz dikilmemesi de 

şart koşulmuştur.262 Zühdü olmayanın tevekküle, tevekkülü olmayanın teslîme, tevbesi 

olmayanın da inâbeye geçmesi mümkün değildir.263 Bununla birlikte bir makama 

ulaşmak demek geride kalan makamı terk etmek anlamına gelmemektedir. Aksine ilk 

kazanılan makamın hayatın sonuna kadar korunması gerekmektedir. Örneğin tevbe 

makamı ilk makam olmakla beraber hayatın sonuna kadar korunması elzem 

olduğundan aynı zamanda son makam olarak da kabul edilir.264 

3.2. Haller ve Makamlar Literatürünün Oluşum Seyri 

Her ilim dalının kendine has ıstılahları ve kavramsallaştırmaları vardır. O ilmin 

mensubu olan kişiler kullandıkları ıstılahlar sayesinde düşüncelerini temellendirirler 

                                                           
258 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 410-411. 
259 Tan, Abdullah Ensârî Herevî’nin Tasavvuf tarihindeki Yeri ve Sad Meydân’ı, s. 129. 
260 Kuşeyrî, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, s. 132; Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 210; Sühreverdî, ʿAvârifü’l-

Maʿârif, C. II, s. 526. 
261 Serrâc, el-Lüma’, ss. 411-436. 
262 Kâşânî, Istılâhâtü’s-sûfiyye, s.107. 
263 Kuşeyrî, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, s. 132; Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 210 
264 Uludağ,” Makam”, DİA, C. 28, s. 410. 



 48  
 

ve muhataplarına aktarırlar. Başka bir ifadeyle ıstılahlar ait oldukları ilim dalındaki 

bilgiyi tanımlayan ve ona anlam çerçevesi çizen araçlar olmuşlardır. Söz konusu olan 

bu ilim dalı tasavvuf olunca ıstılahlar daha da önemli hale gelmektedir. Çünkü 

tasavvuf, insanın iç dünyasını şekillendirmeyi amaçlayan bir ilim dalıdır. Bu 

şekillendirme ameliyesinde tasavvuf, Allah, insan, kâinat, nefs, ahlak ve varlık 

konularında kendine has olan ve sembolizmin yoğunlukta olduğu bir dil kullanılmıştır. 

Kullanılan bu özel dilin oluşturduğu kavramları bilmek tasavvufun insan üzerindeki 

etkisini ve onun iç dünyasında yapmış olduğu değişimi daha yakından tanımak imkânı 

sağlar.265   

Tasavvuf, bir hal ilmidir. Tasavvufun hale/yaşantıya önem veren ve onunla 

özdeşleşen bu özelliği yazılı bir tasavvuf literatürünün oluşmasına engel olmamıştır. 

Bilakis sûfi müellifler yaşamış oldukları manevi tecrübeleri ifade etmek, 

kavramsallaştırmak ve muhataplarına aktarmak için yoğun bir şekilde eser üretimine 

koyulmuşlardır.266 Bu gayretin neticesi olarak günümüze sayısız ıstılahı ihtiva eden 

zengin bir tasavvuf literatürünü miras bırakmışlardır. 

Tasavvufa dair bu ıstılah üretme çabasından en büyük payı seyrüsülûk almıştır. 

Şöyleki tasavvufun uygulama biçimi olan seyrüsulûk bir pratikler bütünüdür. 

Seyrüsülûkün muhtevasını oluşturan hallere ve makamlara ilişkin yaşanmışlığı 

terimler üzerinden tanımlayarak teorik anlamda anlaşılır kılmaya çalışmak bir tasavvuf 

dilinin oluşmasını sağlamıştır. Bu dili oluşturan terimler tasavvuf tarihi boyunca sûfi 

müelliflerce üretilmiş ve açıklanmaya çalışılmıştır. Bu, bazen bir eserde bir bölüm 

şeklindeyken bazen de müstakil bir eser telifi şeklinde olagelmiştir. Ancak belirtmekte 

yarar görüyoruz ki hallerin ve makamların tanımlamalarına ilişkin telifler, her terimle 

alakalı herkesçe kabul edilen ortak bir tanımlama yapmak yerine muhatabın zihninde 

o terime dair bir anlam bütünlüğü oluşturmayı amaçlamıştır. Çünkü bu kavramlar 

sâlikin hakikatle olan ilişki boyutunun yansımalarıdır. Dolayısıyla her sûfî yaşamış 

olduğu hali hakikatle olan ilişkisi boyutunda tanımlayabilmektedir.267 

Tasavvuf tarihi içerisinde haller ve makamlara dair ıstılahların ilk nüvelerine 

“zühd dönemi” olarak ifade edilen dönemde rastlanmaktadır. II./VIII. asırdan III. /IX. 

                                                           
265 Erginli, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kalem Yayınevi, İstanbul 2006, s. 6. 
266 Erginli, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s. 5. 
267 Tan, Abdullah Ensârî Herevî’nin Tasavvuf tarihindeki Yeri ve Sad Meydân’ı, s. 129. 



 49  
 

asrın başlarına kadar uzanan bu dönemde haller ve makamlara ilişkin ıstılahlar 

müstakil olarak ismen var olmasalar da zühd merkezli yaşam neticesinde zühd, 

muhabbet, sülûk, mücâhede kavramlarını ihtiva eden manalar bulunmaktadır. Sözünü 

ettiğimiz bu döneme ıstılahların doğuş dönemi de diyebiliriz.268 Bir kavramdan daha 

ziyâde bir yaşam biçimini tarif eden zühd, tarih boyunca etkinliğini yitirmeyen geniş 

bir anlam ağına sahip olmuş ve tasavvuf yaşantısı içerisinde önemini daima 

korumuştur.269 Bu dönemin en önemli yazılı kaynakları Kitâbu’z-Zühd’lerdir. 

Kur’ân’da ve sünnette direk ismen bulunmayan tasavvuf düşüncesi kendisini zahidâne 

yaşam tarzı aracılığıyla Kur’ân’a ve sünnete bağlamıştır. Bu noktada Kitâbu’z-

Zühd’ler bu bağlantıyı oluşturan temel eserler olmuştur. Kitâbü’z-Zühd’ler genelde, 

zâhid müelliflerce kaleme alınmıştır. Bu telif faaliyeti dönem olarak II. asrın 

ortalarında başlamış, IV. asra kadar devam etmiş ve bu asrın ortalarına gelindiğinde 

bir duraklama dönemine girmiştir. Bu tarihten itibaren müstakil tasavvuf eserleri 

kaleme alınmaya başlayınca Kitâbü’z-Zühdler sahip oldukları misyonu artık tasavvuf 

eserlerine bırakmışlardır.270 Bu eserlerde özellikle zühd başlığının altında derlenen 

hadisler, hüzün, bükâ, huşû, havf, ihlâs, tefekkür, tevekkül, kanaat, rızâ, fakr gibi 

tasavvûfî kavramların manalarını ihtiva eder niteliktedirler. Bu konuda en yaygın ve 

meşhur olan eser ise Abdullah b. Mübarek’e (ö.181/797) ait olan Kitâbü’z-Zühd ve’r-

Rekâik adlı eserdir.271  

Hallere ve makamlara yönelik ıstılahlarının oluşum seyri açısından III./IX. asrın 

ortalarından V./XI. asrın sonlarına uzanan zaman dilimi özel öneme sahiptir. Bu 

dönem, tasavvuf ilminin kitabi bir şekilde konuşulabilmesi için müelliflerin eser 

telifine giriştiği bir dönemdir.  Bu zaman diliminde ıstılahlar hızla artmaya başlamış; 

ihsân, ihlâs, bast, tevekkül, riyâzet, şath, sahv, mahv, kurb, mükâşefe gibi kavramlar 

ortaya çıkmıştır.272 Muhâsibî’nin (ö.243/857) er-Riâye li Hukûkillah’ı, Serrâc’ın (ö. 

378/988) el-Lüma`’sı, Ebû Tâlib el-Mekkî’nin (ö. 386/996) Kûtü’l-Kulûb’ü, 

Kelâbâzî’nin (ö. 380/990) et-Taârruf’u, Sülemî’nin (ö. 412/1021) Derecâtu’l-

                                                           
268 Refik el-Acem, Mevsûatü Mustalahâti’t-Tasavvufi’l-İslâmiyyi, Mektebetü Lübnan Nâşirûn, Beyrut 

1999, s. XV. 
269 H. Bayram Başer, Şeriat ve Hakikat, Klasik Yayınları, İstanbul 2017, s. 36. 
270 Başer, Şeriat ve Hakikat, ss. 54-57. 
271Fuad Sezgin, Geschichte des Arabischen Schrifttums, Leiden 1967, C. 1, s. 633; Mustafa Aşkar, 

Tasavvuf Tarihi Literatürü, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 2011, s. 23; Kara, “Istılâhâtu’s-

Sufiyye” DİA, C. 19, s. 210. 
272 Mustafa Kara, “Tasavvuf Istılahlarına Dair Kitaplar”, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf ve Sûfiler, haz. 

Ahmet Yaşar Ocak, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara 2014, s. 51. 



 50  
 

Muâmelât’ı, Tabakâtu’s-Sufiyye’si ve Hakâiku’t-Tefsîr’i, Kuşeyrî’nin (ö.465/1074) 

er-Risâle’si, Herevî’nin (ö. 481/1089) Tabakâtu’s-Sufiyye’si, Sad Meydân’ı ve 

Menâzilü’s-Sâirîn’i ve Hücvirî’nin (ö. 465/1072 [?]) Keşfü’l-Mahcûb’u ve müellifimiz 

Ebû Mansûr’un Edebü’l-Mülûk’ü, Âdâbu’l-Mutasavvife’si ve Nehcü’l-Hâss’ı 

dönemin önemli metinleri arasındadır.  

Bu dönemde yaşayan sûfi müelliflerin teliflerinde hallere ve makamlara yer veriş 

şekli iki gruba ayrılmaktadır. Serrâc, Kelâbâzî, Kuşeyrî ve Hücvîrî gibi müellifler 

eserlerinin içerisinde bir bölümde bu konulara yer vermişken Ebû Mansûr, Sülemî ve 

Herevî gibi müellifler ise haller ve makamları tespit etmek ve tanıtmak gayretiyle 

müstakil eserler kaleme almışlardır. 

Nehcü’l-Hâss’ın telif edildiği bu dönemde haller ve makamlara dair yazılan 

eserler mezhepsel anlamda da iki gruba ayrılmaktadır. Birinci grup içerisinde Serrâc, 

Kelâbâzî, Sülemî ve Kuşeyrî gibi Şâfii-Eş’ârî müelliflerin telifleri yer alırken ikinci 

grubun içerisinde ise hanbelî geleneğin takipçisi olan Ebû Mansûr ve Herevî yer 

almaktadır. Bu açıdan baktığımızda Nehcü’l-Hâss aynı zamanda telif edildiği dönemin 

Hanbelî tasavvuf anlayışını yansıtan bir eser olma hüviyetine de sahiptir. Nitekim Ebû 

Mansûr’un Hanbelî tasavvuf kaynaklarını üreten ilk isim olduğu da 

unutulmamalıdır.273 

Hallere ve makamlara ilişkin ıstılahların ve literatürünün tarihi seyrine yeniden 

dönecek olursak Şakîk-i Belhî (ö. 194/810), Horasan’da tasavvufi haller ve 

makamlardan ilk defa bahseden ve aynı zamanda bu konuda günümüze ulaşan ilk 

yazılı metin olan Âdâbü’l-ʿibâdât’ı telif eden isim olmuştur. Şakîk bu eserinde zühd, 

havf, şevk ve muhabbetullah olmak üzere dört kavramı ele alır ve bu kavramlar 

üzerinden dünyadan el etek çekme, Allah korkusuna sahip olma, Cennet’e yönelme ve 

işin nihayetinde ilâhî sevgiye mazhar olmayla biten bir yolculuğunun tasvirini 

yapar.274  

Kanaât, zühd, üns, yakîn, havf, muhabbet, sıdk ve ihlâs gibi kavramları hal diye 

ortaya koyan, hallerin kontrol altında tutulmasını, kitap ve sünnete uygun olmasını 

                                                           
273 Pürcevâdî, “Nehcü’l-Hâss”, s. 100. 
274 Ali Bolat, “Şakîk-i Belhî”, DİA, C. 38, TDVY, İstanbul 2010, s. 305; M. Nedim Tan, “Tasavvuf 

Istılâhlarının Teşekkül Dönemi Açısından Şakîk-i Belhî’nin Âdâbü’l-ibâdât’ı”, Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 45, Eylül 2013, s. 177. 



 51  
 

söyleyen ilk sûfilerden biri de Muhâsıbî (ö. 243/857) olmuştur.275 Muhâsıbî, er-

Riâye’de muhâsebe, rıza, takva ve havf kavramlarını ön plana çıkartarak bunların amel 

boyutuna dökülmesi esnasında yaşanacak eksikliklerin kişi açısından doğacak kötü 

sonuçlarına vurgu yapar.276 

Ebû Saîd el-Harrâz’ın (ö. 277/890 [?]) telif etmiş olduğu Kitâbü’l-Keşf ve’l-

Beyân, Kitâbü’l-Ferâğ ve Kitâbü’l-Hakâik adlı günümüze ulaşan üç eseri tasavvufta 

haller ve makamlara ilişkin önem arz eden metinlerdir. Fenâ ve bekâ hakkında ilk söz 

söyleyen kişi olarak bilinen Harrâz, Kitâbü’l-Hakâik’ta seyr-i sülûkün aşamaları 

olarak değerlendirdiği yetmiş iki kavramı ele alır. Kitâbü’l-Ferâğ’da ise sâlikin ruh 

halini incelemekte ve buna dair yol gösterici tahliller yapmaktadır.277 

Ebü’l-Hüseyin en-Nûri’ye (ö. 295/908) ait olan Makâmâtü’l-kulûb adlı eser 

seyrüsülûk ve mertebeleri açısından dikkate değerdir. Nûri, Kur’ân’da geçen kalp 

kelimesi ve bununla alaklı olan sadr, fuâd ve lüb üzerinde durmuştur. Bunları iman, 

marifet ve tevhidle ilişkilendirerek mertebelendirmiş ve sâlikin ereceği noktaları 

göstermiştir.278 

Hakîm Tirmizî’nin (ö. 320/932) Keyfiyyetü’s-sülûk adlı eseri de haller ve 

makamlara ilişkin telifler açısından dikkate değerdir. Eserde Allah’a uzanan yolların 

çeşitliliği, hallerin farklılıkları ve sâlikin sülûk esnasındaki yerleri (mevâtın) konu 

edilmektedir. Hakîm Tirmizî’nin eserleri hal ve makam konularının telifinin daha da 

kökleşmesini sağlamıştır.279  

Dönem itibariyle IV. asrın ilk yarısına gelindiğinde Nifferî’nin (ö. 354/965’ten 

sonra) el-Mevâkıf adlı eseri karşımıza çıkmaktadır. Eserin temel kavramı vakfedir. 

Vakfe ise iki makam arasında bulunan noktadır. Bir makamdan diğer makama geçiş 

ise içinde bulunulan makamın tüm gerekliliklerini yerine getirmektedir. Bu aynı 

zamanda diğer makama geçiş için hazırlık yapmaktır. Bu itibarla el-Mevâkıf’ta yetmiş 

                                                           
275 Zafer Erginli, “Muhâsıbî”, DİA, C. 31, TDVY, Ankara 2020, s. 15. 
276 Hâris el-Muhâsıbî, er-Riâye Nefs Muhasebesinin Temelleri, çev. Hülya Küçük, Şahin Filiz, İnsan 

Yayınları, İstanbul 2020, ss. 67-186. 
277 Naile Baltacı, Ebû Saîd el-Harrâz'ın Kitâbu'l-Keşf Ve'l-Beyân, Kitâbu'l-Hakâik ve Kitâbu'l-Ferâğ 

Adlı Üç Risalesindeki Tasavvufî Görüşleri, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya 2009, 

s. 150. (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi) 
278 Mustafa Kara, “Ebü’l-Hüseyin en-Nûrî”, DİA, C. 10, TDVY, İstanbul 1994, s. 329. 
279 Tan, Abdullah Ensârî Herevî’nin Tasavvuf tarihindeki Yeri ve Sad Meydân’ı, s. 145. 



 52  
 

iki mevkıf konu edilir. Eser boyunca müellife bir hitapta bulunulur. Bu hitap ise 

Cenâb-ı Hakk’tan gelmektedir.280 

Günümüzde tasavvuf klasiklerinden kabul edilen Serrâc’ın (ö. 378/988) el-

Lümaʿ sı da bu döneme aittir. el-Lümaʿ’yı sûfîlerin hallerini, makamlarını ve esaslarını 

anlatmak için kaleme aldığını ifade eden Serrâc, eserinde haller ve makamlar konusuna 

ayrı bir başlık açmıştır. Serrâc söz konusu başlık altında hal ve makam kavramlarının 

mana ve hakîkatlerini ayetler, hadisler ve sufî büyüklerinin sözleri ışığında 

açıklamıştır.281 Serrâc, makam başlığı altında tevbe, vera‘, zühd, fakr, sabr, tevekkül 

ve rıza olmak üzere yedi ıstılaha değinmiş, hal başlığı altında ise murâkabe, kurb, 

muhabbet, havf, recâ, şevk, üns, tuma’nîne, müşâhede ve yakîn olmak üzere on ıstılaha 

temas etmiştir. Bu ıstılahlara da ayetler, hadisler ve sûfî büyüklerinin görüşleri ışığında 

açıklamalar getirmiştir.282 

 Bu asır içerisinde haller ve makamlar açısından önem arzeden bir diğer önemli 

metin ise Kelâbâzî’nin (ö. 380/990) et-Taʿarruf li-mezhebi ehli’t-tasavvuf adlı eseridir. 

Tasavvuf ilmini hallere ait bir ilim olarak gören Kelâbâzî, eserinde hal ve makam 

kavramlarını hadisler ve sûfî büyüklerinin görüşleri ışığında açıklamıştır.283 Sûfîlerin 

makamları başlığı altında makam olarak gördüğü tevbe, zühd, sabır, fakr, tevâzu, havf, 

takva, ihlâs, şükür, tevekkül, rıza, yakîn, zikir, üns, kurb, ittisâl ve muhabbet olmak 

üzere on yedi ıstılahı hadisler ve sûfî büyüklerinin görüşleri ışığında açıklamıştır.284 

IV./X. asırda haller ve makamlar konusu açısından önem arzeden bir diğer metin 

ise Ebû Talib el-Mekkî’nin (ö.386/996) Kūtu’l-Kulûb adlı eserdir. Ebû Talib el-Mekkî 

eseri Kūtu’l-Kulûb’un bir bölümünü tasavvûfî makamlara ayırmış, bu bölümde tevbe, 

sabır, şükür, recâ, havf, zühd, tevekkül, rızâ, muhabbet olmak üzere dokuz ıstılahı 

ayetler, hadisler, sûfî büyüklerinin sözleri ve menkıbeleriyle açıklamıştır.285 

Ebû Mansûr’un çağdaşı olan Sülemî de (ö. 412/1021) bu noktada hususen 

zikredilmesi gereken bir isimdir. Onun Tabakâtu’s-sûfiyye ve Hakâiku’t-tefsîr’inin 

                                                           
280 Muhammed b. Abdilcebbâr b. el-Hasen en-Nifferî, Kitâbu’l-Mevâkıf, tkh. ve çev. Arthur j. Arberry, 

Cambridge Uni. Press, Londra 1935, ss. 1-140. 
281 Serrâc, el-Lüma’, ss. 65-67. 
282 Serrâc, el-Lüma’, ss. 67-105. 
283 Kelâbâzî, Doğuş Devrinde Tasavvuf Ta’arruf, ss. 143-148. 
284 Kelâbâzî, Doğuş Devrinde Tasavvuf Ta'arruf, ss. 155-176. 
285 Ebû Talib el-Mekkî, Kûtü’l-Kulûb, thk. Mahmûd İbrâhîm Muhammed er-Rıdvânî, Mektebetü 

Dârü’t-Turâs, Kâhire 2001, ss. 499-1131. 



 53  
 

yanı sıra tasavvufta haller ve makamları konu alan Menâhicu’l- arifîn, Derecâtu’l-

muâmelât, Sulûkü’l-arifîn ve Derecâtu’s-sâdıkîn adlı dört risalesi önem arz 

etmektedir. Sülemî, Menâhicu’l-arifîn’de tasavvufun bidâyeti, nihâyeti ve 

makamlarının olduğunu ifade eder. Devamında tasavvufun hakikatine değinir, tevbe, 

irâde ve fakr kavramlarını ve yansımalarını açıklar.286 Derecâtu’l-muâmelât’ta ise hal 

ve makam olarak tanımlanacak kırk üç adet terimi ayetler ve hadisler ışığında 

açıklamıştır.287 Derecâtu’s-sâdıkîn’de ise tevekkül, ma’rifet ve velayet makamlarını 

anlatmaktadır.288 Sulûkü’l-arifîn’de ise sâlikin seyrüsulûkü esnasında sırasıyla takip 

ettiği makamları açılamaktadır. Bu çerçevede tevbe, ma’rifet, hazer, salât, vera`, zühd, 

havf, recâ`, sabır, rızâ, tevekkül, hayâ, irâde, murâd, mükâşefe, müşâhede, fena-bekâ, 

temkîn, cem ve tefrika terimlerini açıklamıştır.289 

V./XI. asra geldiğimizde haller ve makamlar literatürü açısından karşımıza 

Kuşeyrî (ö.465/1072) ve meşhur eseri er-Risâle çıkmaktadır. Er-Risâle’nin 

mukaddimesinde seyrüsülûk esnasındaki yükseliş keyfiyetini anlatacağını ifade eden 

Kuşeyrî, eserinde tasavvûfî ıstılahlar başlığı altında hal ve makam konusunu detaylı 

ele almıştır.290 Kuşeyrî, er-Risâle’nin büyük bir bölümünü haller ve makamlar 

konusuna tahsis etmiştir. Eserde sûfîlerin makam ve hallerini anlattığı bölümde başta 

tevbe, mücâhede, verâ, zühd, samt, havf, recâ, hüzün, cû`, murâkabe, sabır, şükür, 

istikamet, ihlâs ve sıdk olmak üzere hal ve makam olarak kabul ettiği toplamda altmış 

ıstılahı ayet, hadis, sûfî büyüklerinin sözleri ve menkıbeleri doğrultusunda ele 

almıştır.291 

Bu asır içerisinde haller ve makamlar literatürü açısından önem erzeden bir diğer 

metin ise Hucvirî’nin (ö.465/1072) Keşfü’l-Mahcûb’udur. Fars dilinde yazılan en eski 

tasavvuf eserlerinden olan Keşfü’l-Mahcûb’un mukaddimesinde yer alan bilgiye göre 

Hücvirî, eserini tasavvufun hakîkati ve makamlarının keyfiyyeti üzerine sorulan bir 

soruya cevaben kaleme almıştır.292 Hücvirî, eserinde hal ve makam kavramına ve 

                                                           
286 Sözünü ettiğimiz bu dört risale Süleyman Ateş tarafından tercüme edilerek, Tasavvufun Ana İlkeleri 

Sülemî’nin Risaleleri başlıklı çalışmada bir araya getirilmiştir. Bkz. Ebû Abdirrahmân es-Sülemî, 

Tasavvufun Ana İlkeleri Sülemî’nin Risaleleri, çev. Süleyman Ateş, Ankara Üniversitesi Basımevi, 

Ankara 1981, ss. 7-15. 
287 Sülemî, Tasavvufun Ana İlkeleri Sülemî’nin Risaleleri, ss. 23-33. 
288 Sülemî, Tasavvufun Ana İlkeleri Sülemî’nin Risaleleri, ss. 115-121. 
289 Sülemî, Tasavvufun Ana İlkeleri Sülemî’nin Risaleleri, ss. 122-132. 
290 Kuşeyrî, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, ss. 132-135. 
291 Kuşeyrî, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, ss. 187-604. 
292 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 23.  



 54  
 

bunların arasındaki farklara değinmiştir.293 Bununla birlikte başta tevbe, muhabbet, 

müşâhede, sohbet, mükâşefe, üns, vecd, vücûd ve tevâcûd olmak üzere yetmiş kadar 

ıstılahı ayetler, hadisler ve sûfî büyüklerinin sözleri ışığında açıklamıştır.294 

Söz konusu haller ve makamlar literatürü olunca V. asır sûfî müelliflerinden 

bahsederken hususen zikretmemiz gereken isimlerin belki de en önemlisi Hâce 

Abdullah Ensârî Herevî’dir (ö. 481/1072). Çünkü Herevî, hallere ve makamlara ait 

olan ıstılahları açıklamak gayesiyle ilk defa yüzlü tasnif sistemini kullanarak haller ve 

makamlar konusunda müstakil eserler kaleme almış bir isimdir.295 

Herevî’nin haller ve makamlarla ilgili ilk eseri Farsça olarak telif edilen Sad 

Meydân’dır. Herevî, Sad Meydân’da tevbe ile başlayıp bekâ ile son bulan yüz tasavvûfî 

makamı (meydan) açıklamıştır. Bunu yaparken üçlü bir tasnif sistemi oluşturmuş, her 

bir makamı (meydan) üç esasa/kısma her bir esası/kısmı da üç alâmete ayırmıştır. 

Kurguladığı bu tasnif sistemiyle birlikte her bir makamı (meydan), makamın esaslarını 

ve alâmetlerini ayetler ve hadislerle kısaca açıklamıştır. Sad Meydân, esas itibariyle 

Herevî’nin kaleminden çıkmış değildir. Aynı zamanda hatip olan Herevî’nin ders ve 

sohbetlerindeki notların derlenmesi ve Herevî tarafından gözden geçirilmesi 

neticesinde oluşturulmuştur.296 

Herevî’nin tasavvuf makamlarını konu edinen ikinci eseri Menâzilüs-Sâirîn’dir. 

Herevî, Sad Meydân’ın genişletilmiş hali olan Menazilü’s-Sâirîn’i Sad Meydân’dan 

yirmi yedi yıl sonra talebelerine dikte ettirmiştir.297 Yukarıda zikrettiğimiz eserin 

Herevî’nin kaleminden çıkmaması durumu Menâzil için de geçerlidir. Ancak Menâzil, 

Sad Meydan’a nazaran daha sistemli bir tasnif biçimiyle karşımıza çıkmaktadır. Sad 

Meydan, dervişlere hitap eden didaktik yapıda bir eserken Menâzil ise geniş muhtevası 

ile Herevî’nin yıllar yılı biriken tecrübesinin bir ürünüdür.298 Menâzil’de Yakaza ile 

başlayıp tevhîd ile biten yüz tasavvufi makam öncelikle “bidâyet, ebvâb, muamelât, 

ahlâk, usûl, evdiye, ahvâl, velâyet, hakikat ve nihâyet” olmak üzere on bölüme 

ayrılmıştır. Bu on bölümün her biri on alt mertebeye, bu alt mertebelerin her biri de üç 

ayrı dereceye ayrılmıştır. Kurguladığı bu tasnif sistemi dâhilinde yüz tasavvufi 

                                                           
293 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 210-212. 
294 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 297-466. 
295 Herevî, “Giriş”, Tasavvufta Yüz Basamak Menâzilü’s-Sâirîn, s. 7. 
296 Tan, Abdullah Ensârî Herevî’nin Tasavvuf tarihindeki Yeri ve Sad Meydân’ı, ss. 198-199. 
297 Yazıcı, Uludağ, “Herevî, Hâce Abdullah”, DİA, C. 17, s. 225. 
298 Tan, Abdullah Ensârî Herevî’nin Tasavvuf tarihindeki Yeri ve Sad Meydân’ı, ss. 198-199. 



 55  
 

makamı ayetler ışığında açıklamıştır. Makamların açıklanmasında hadislere ve 

sûfîlerin görüşlerine yer vermeyen Herevî, doğrudan Kur’ân’dan referans bulamadığı 

bazı ıstılahların açıklamalarını yaparken zaman zaman zorlandığı ve yoruma 

başvurduğu görülmüştür.299  

Menâzil’de terimlerin kısa ve çarpıcı ifadelerle açıklanması ve bir o kadar da 

secîli bir üslup kullanılması metnin kolayca ezberlenmesini sağlasa da metinde yer 

alan sanatlı ifadeler bazen metnin anlaşılmasını güçleştirmiştir. Bu durum Menâzil’in 

birçok şerhinin yapılmasının bir sebebi olarak kabul edilebilir.300 Menâzil, Arapça, 

Farsça ve Türkçe olmak üzere üç dilde şerh edilmiş olup bilinen en meşhur şerhleri 

Afîfüddin et-Tilimsânî (ö. 690/1291), Abdürrezzak el-Kâşânî (ö. 736/1335) ve İbn 

Kayyım el- Cevziyye’ye (ö. 751/1350) aittir.301  

Menâzil, kendisinden sonraki dönemlerde yazılan eserlere etki etmeyi başarmış 

bir metindir. İbnü’l-Arif’in (ö. 536/1141) Mehâsinü’l-Mecâlis, Rûzbihân Baklî’nin (ö. 

606/1209) Meşrebü’l-Ervâh, Necmüddîn Dâye’nin (ö. 654/1256) Mürsâdu’l-İbâd, 

Kâşânî’nin (ö. 736/1335) Letâʾifü’l-iʿlâm, Ahmed Bîcan’ın (ö. 870/1466’dan sonra) 

Kitâbü’l-Müntehâ ve Ahmet Ziyaüddîn Gümüşhanevî’nin (ö.1311/1894) Câmiu’l-

Usûl’ünde Menâzil’in etkilerini görmek mümkündür.302  

Herevî’nin tasavvûfî makamlara dair olan üçüncü eseri ise İlelü’l-Makamât’tır. 

Küçük bir risale tarzında olan bu eserde Herevî, irâde, zühd, tevekkül, sabır, hüzün, 

havf, recâ, şükür, muhabbet, şevk olmak üzere on ıstılahı halk ve havas seviyesinde iki 

türlü olarak ele almış, farklarını ortaya koymuş ve makamları bozan illetleri ve rûhî 

tehlikeleri izah etmiştir. Söz konusu olan bu izahları ayetler ışığında 

gerçekleştirmiştir.303 İlelü’l-Makamât, Beaurecueil tarafından Fransızca tercümesiyle 

birlikte 1965 yılında Beyrut’ta Kwadja Abdullah Ansârî Mystique Hanbalite [Hanbelî 

Sûfî Hâce Abdullah Ensârî] adlı kitabı içerisinde yayımlanmıştır.304 

Herevî’den yaklaşık altı asır sonra yaşayan İsmâîl Ankaravî de (ö. 1041/1631) 

Herevî’nin Menâzil aracılığıyla açmış olduğu yolu takip etmiştir. İsmâil Ankaravî’nin 

tasavvuf ve tasavvuf ıstılahlarına dair kaleme almış olduğu Minhâcu’l-Fukarâ adlı 

                                                           
299 Erhan Yetik, “Menâzilü’s-Sâirîn”, DİA, C. 29, TDVY, Ankara 2004, s. 122.   
300 Yetik, “Menâzilü’s-Sâirîn”, DİA, C. 29, s. 122.   
301 Herevî, “Giriş”, Tasavvufta Yüz Basamak Menâzilü’s-Sâirîn, s. 8.  
302 Herevî, “Giriş”, Tasavvufta Yüz Basamak Menâzilü’s-Sâirîn, s. 9. 
303 Herevî, Tasavvufta Yüz Basamak Menâzilü’s-Sâirîn, ss. 89-96. 
304 Herevî, “Giriş”, Tasavvufta Yüz Basamak Menâzilü’s-Sâirîn, s. 23.  



 56  
 

eserinde Menâzil’in etkilerini görmek mümkündür. Ankaravî, eserini bir mukaddime 

ve üç bölümden oluşturmuş ve eserin üçüncü bölümünü makamlara ayırmıştır. 

Ankaravî, bu bölümde tıpkı Herevî gibi on ana başlık açmış, (seyrüsülûkün başlangıç 

dereceleri, seyrüsülûkün başında olanların dereceleri, sülûkün muâmelâtı, güzel ahlâk, 

sülûkün esasları, sülûkün vadileri, haller, velâyet, hakikat ve sülûkün nihayeti) her ana 

başlığın altını da on ıstılahla doldurarak yüz sayısına ulaşmıştır. Bu yüz ıstılahtan 

seksen sekiz tanesi Herevî’den alınmışken, diğer on iki tanesi Ankaravî tarafından 

eklenmiştir.305 

V./XI. asırdan VI./XII. asra geçiş evresinde karşımıza Gazzâlî (ö. 505/1111) ve 

eseri İhyâu Ulûmi’d-Dîn çıkmaktadır. Başta tasavvuf olmak üzere ahlak, fıkıh ve 

kelam ilimlerine yeni bir yaklaşım tarzı getirmek amacıyla eserini kaleme alan 

Gazzâlî306, İhyâ’nın III. cildinin son kısmını tasavvûfî makamlara ayırmıştır. Gazzâlî, 

söz konusu bölümde tevbe, sabır, şükür, havf, recâ, fakr, zühd, tevhid, tevekkül, 

muhabbet, şevk, üns, rıza, niyet, ihlâs, sıdk, muhâsebe, murâkabe olmak üzere yaklaşık 

yirmi kavramı ele almıştır. Her bir kavramı da hakikat, fazilet ve kısımları bakımından 

açıklamaya tabi tutmuştur. Gazzâlî, kavramlarla ilgili açıklamalarını ayetler, hadisler, 

sahabe ve ilk dönem sûfilerinin görüşleri doğrultusunda açıklamıştır.307 Aslında 

Gazzâli kendisinden önceki sûfî müelliflerin zikretmiş olduğu ıstılahlara yenilerini 

eklememiştir. O, ince bir tahlilden geçirmek suretiyle mevcut olan tasavvûfî ıstılahlara 

yeni bir boyut, ahlâkî ve psikolojik bir derinlik kazandırmıştır.308  

VI./XII. asrın son evrelerinde yaşayan Rûzbihân-ı Baklî’nin (ö. 606/1209) eseri 

Meşrebü’l-Ervâh da haller ve makamlar literatürü açısından önemli bir eserdir. 

Mukaddimesinde Hızır’dan menkul olarak “Kul ile Mevlâsı arasında bin makam 

vardır.” sözü eserin bin makam olarak kurgulanmasına sebep olarak gösterilmiştir. 

Eser yirmi bâba ayrılmış her bir babta da elli makam zikredimiştir. Yirmi bâbın her 

birinde de sırasıyla; Meczûbîn, sâlikîn, sâbıkīn, sıddîkīn, muhibbîn, müştâkīn, âşıkīn, 

ârifîn, şâhidîn, mukarrebîn, muvahhidîn, vâsılîn, nükabâ, asfiyâ, evliyâ, ehlü’l-esrâr 

mine’n-nücebâ, mustafîn, hulefâ, büdelâ, aktâb’ın makamları anlatılmıştır.309 Eserde 

                                                           
305 Erhan Yetik,” Minhâcu’l-Fukarâ”, DİA, C. 30, TDVY, Ankara 2020, s. 108. 
306 Mustafa Çağrıcı, “İhyâu Ulûmi’d-Dîn”, DİA, C. 22, TDVY, İstanbul 2000, s. 10. 
307 Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, Dâru İbn Hazm, Beyrut 

2005, ss. 1336-1790. 
308 Kara, “Istılâhâtu’s-Sufiyye” DİA, C. 19, s. 211. 
309 Rûzbihân-ı Baklî, Meşrebu’l-Ervâh, thk. Âsım İbrahîm el-Keyyâlî, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 

2005, ss. 7-10. 



 57  
 

yer alan ıstılahlar ayetler ve hadislerle ilişkilendirilmiş, sûfî büyüklerinin söz ve 

görüşlerine büyük oranda yer verilmiştir. 

VI./XII. asırdan VII./XIII. asra geçiş evrelerinde yaşamış olan Necmüddîn 

Kübrâ’nın (ö. 618/1221) el-Usûlü’l-Aşere adlı eseri de haller ve makamlar literatürüne 

örnek teşkil etmektedir. Eser, seyrüsülûkun üç mertebesiyle başlar. Birinci mertebede 

muâmelat ehlinin, ikinci mertebede mücâhede ve riyâzât ehlinin, üçüncü mertebede 

ise Allah’a seyrüsülûk edenlerin durumları açıklanır. Bu mertebelerden sonra tövbe, 

zühd, tevekkül, kanaât, uzlet, zikir, teveccüh, sabır, murâkabe ve rızâ olmak üzere on 

kavramın izahı gelir.310  

VII./XIII. asra geldiğimizde haller ve makamlar literatürü açısından 

Sühreverdî’nin (ö. 632/1234) Avârifü’l-Meârif adlı eseri karşımıza çıkmaktadır. 

Ağırlıklı olarak tasavvufun pratik yönünü ele alan ve daha çok adab kitabı olarak 

değerlendirilen Avârifü’l-Meârif’te haller ve makamlar konusuna müstakil birkaç 

başlık açılmıştır. Eserde “Hal-Makam ve Arasındaki Farklar” başlığı altında hal ve 

makam kavramları detaylıca açıklanmış ve bunların arasındaki farklara 

değinilmiştir.311 Eserin devamında “Makamlar Hakkında Sûfîlerin Görüşleri” başlığı 

altında tevbe, vera`, zühd, sabır, fakr, şükür, havf, recâ, tevekkül ve rızâ olmak üzere 

makam olarak kabul edilen on kavram ayetler, hadisler, şiirlerden ve sûfî 

büyüklerinden iktibaslarla açıklanmıştır.312 Halllerle ilgili de değerlendirmelerde 

bulunan Sühreverdî, “Hallerle İlgili Bazı Açıklamalar” başlığı altında tecellî, vecd, 

tevâcüd, vücûd, ğalebe, sekr, sahv, mahv, ilme’l-yakîn, ayne’l-yakîn, hakka’l-yakîn, 

vakt, gaybûbet, şühûd, zevk, şurb, mükâşefe, telvîn ve temkîn olmak üzere hal olarak 

gördüğü on dokuz kavramı ayetler, hadisler, şiirler ve sûfî büyüklerinden yapmış 

olduğu iktibaslar doğrultusunda açıklamıştır.313 

Sühreverdî ile çağdaş olan Muhyiddîn İbnü’l-Arabî de (ö. 638/1240) haller ve 

makamlar literatürü açısından önem arzeden bir isimdir. İbnü’l-Arabî, sûfî müellifler 

arasında en çok eser telifinde bulunan ve aynı zamanda birçok yeni kavramı geliştiren 

kimsedir.314 Dolayısıyla telif etmiş olduğu eserler aracılığıyla tasavvuf tarihine büyük 

oranda etki etmiş ve katkıda bulunmuştur. İbnü’l-Arabî’nin eserleri arasında büyük 

                                                           
310 Hamid Algar, “Necmeddîn-i Kübrâ”, DİA, C. 32, TDVY, İstanbul 2006, s. 500.  
311 Sühreverdî, ʿAvârifü’l-Maʿârif, C. II, ss. 523-528. 
312 Sühreverdî, ʿAvârifü’l-Maʿârif, C. II, ss. 542-560. 
313 Sühreverdî, ʿAvârifü’l-Maʿârif, C. II, ss. 584-593. 
314 Aşkar, Tasavvuf Tarihi Literatürü, s. 89; Kara, “Tasavvuf Istılahlarına Dair Kitaplar”, s. 58. 



 58  
 

şöhrete sahip olan el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, tasavvufta haller ve makamlar açısından 

kaynaklık değeri bulunan bir eserdir. Özellikle eserin dördüncü cüzü büyük oranda hal 

ve makam konusuna ayrılmıştır. İbnü’l-Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye’de sâlikin 

ahvâlinin anlatıldığı bölümde hal ve makam kavramlarını tanımlamıştır. Hali ilâhi bir 

lütuf, makamı ise kesbedilen bir durum olarak tanımlayan İbnü’l-Arabî, bu 

kavramlarla alakalı detaylı tahlillerde bulunmuştur.315 Yine aynı başlık altında İbnü’l-

Arabî, hal olarak nitelendirdiği başta sır, vasl, fasl, edeb, riyâzet, tehallî, tecellî, 

müşâhede, mükâşefe, telvîn, gayret, hayret, fütûh, kabz, bast, fenâ, irâde, murâd, 

mürîd, rehbet, gurbet, mekr ve himmet kavramlarını seksen bölümde ele almıştır. 

İbnü’l-Arabî, eserlerinde yer verdiği ıstılahları ayetlerle, hadislerle, şiirlerle, sûfî 

büyüklerinden yapmış olduğu iktibaslarla ve kendi yorumları doğrultusunda 

açıklamıştır.316 

İbnü’l-Arabî’nin tasavvuf ıstılahlarına dair olan bir diğer eseri ise Istılâhâtu’s-

Sûfiyye adlı eseridir. İbnü’l-Arabî, bu eserini diğer eserlerinin daha iyi anlaşılması için 

kaleme almıştır.317 Bununla birlikte söz konusu olan eserinde mûrid, sâlik, sefer, hal, 

makam, kabz, bast, vecd, vücûd, bekâ, fenâ, mahv, sekr, yakîn, mücâhede, rağbet ve 

mekr gibi ıstılahlar da dâhil toplamda yüz seksen dört ıstılahı açıklamıştır.318 

Selçuklu ve Osmanlı tasavvuf düşüncesini etkileyen isimlerden olan 

Necmeddîn-i Dâye’nin (ö. 654/1256) Farsça olarak kaleme aldığı Mirsâdü’l-İbâd adlı 

eseri de haller ve makamlar literatürüne katkı sağlamış bir eserdir. Necmeddîn-i Dâye, 

eserinde tasavvûfî adâb ve erkânı anlattığı bölümde başta tevbe, zühd, sabır, 

mücâhede, fütüvvet, sıdk ve teslîm olmak üzere birçok kavrama ayetler ışığında 

açıklamalar getirmiştir.319 

Aynı yüzyılda yaşayan Mevlânâ (ö. 672/1273), kaleme almış olduğu eserleri 

Mesnevî ve Divân-ı Kebîr aracılığıyla haller ve makamların da dâhil olduğu birçok 

tasavvuf ıstılahlarını edebiyat ile buluşturarak ıstılahlara yeni bir anlam boyutu 

kazandırmıştır.320 

                                                           
315 Muhyiddîn İbnü’l-Arabî, Fütûhâtü’l-Mekkiyye, C. IV, ss. 20-23. 
316 İbnü’l-Arabî, Fütûhâtü’l-Mekkiyye, C. IV, ss. 163-282; Mahmut Erol Kılıç, “el-Fütûhâtü’l-

Mekkiyye”, DİA, C. 13, TDVY, İstanbul 1996, s. 252. 
317 Kara, “Tasavvuf Istılahlarına Dair Kitaplar”, s. 58. 
318 Muhyiddîn İbnü’l-Arabî, Istılâhâtu’s-Sûfiyye, ss. 6-27. 
319 Necmeddîn-i Dâye, Mirsâdü’l-İbâd, thk. Hüseyin Hüseyni en-Nimetullâhî, Matbaa-i Meclis, by. 

1352, ss. 143-150; Mehmet Okuyan, “Necmeddîn-i Dâye”, DİA, C. 32, TDVY, İstanbul 2006, s. 496. 
320 Kara, “Tasavvuf Istılahlarına Dair Kitaplar”, s. 59. 



 59  
 

VIII./XIV. asra geldiğimizde genelde tasavvuf ıstılahları konusunda özelde ise 

haller ve makamlar literatürü açısından karşımıza Abdürrezzâk el-Kâşânî (ö. 

736/1335) ve Istılâhâtu’s-Sufiyye adlı eseri çıkmaktadır. Aynı zamanda Fusûsu’l-

Hikem ve Menâzilü’s-Sâirîn şarihi olan el-Kâşânî, Menâzil’ı şerhettikten sonra ilim 

ehline tasavvuf ıstılahlarını tanıtmak gayesiyle Istılâhâtu’s-Sufiyye’yi kaleme 

almıştır.321 Eserini iki bölüme ayıran el-Kâşanî, birinci bölümde makamları ayrı 

tutarak makam olarak gördüğü ıstılahlar dışında beş yüz kadar tasavvuf terimini ebced 

hesabına göre sıralayarak tanıtmıştır.322 Yine birinci bölüm içerisinde hal ve makam 

kavramlarına değinerek bu iki kavramı detaylıca anlatmıştır.323 

Istılâhâtu’s-Sufiyye’nin ikinci kısmı ise tamamen makamlara ayıran müellif bu 

kısmı Elf Makam [Bin Makam] olarak nitelemiştir.324 Söz konusu olan bu bölüm 

Bidâyât, ebvâb, muâmelât, ahlâk, usûl, evdiye, ahvâl, velâyat, hakâik ve nihâyât olmak 

üzere on kısma ayrılmıştır. Bu on kısımdan her birine Yakaza ile başlayıp Tevbe ile 

son bulan yüz makam onar onar tasnif edilmiş, tasnif edilen bu yüz makamın her biri 

de on menzile ayrılarak toplamda bin sayısına ulaşılmıştır.325 Istılâhâtu’s-Sufiyye’nin 

ikinci kısmında Menâzilü’s-Sâirîn’in etkisi görülmekte özellikle on kısmın başlıkları 

ve yüz makamın Menâzil’den iktibas edildiği açıkça fark edilmektedir. 

Makamlara dair yapılan ve literatürde gelenek halini alan yüzlü ve binli 

tasniflerin son örneğini ise Ahmet Ziyâuddîn Gümüşhanevî’ye (ö. 1311/1893 ait olan 

Câmiu’l-Usûl adlı eser oluşturmaktadır. Gümüşhanevî, eserinde Herevî’nin 

Menâzil’deki usulünü takip etmiş, Herevî’nin belirlediği yüz menzilin her birini on 

tecellîye ayrırarak bin sayısına ulaşmıştır. Câmiu’l-Usûl’e Herevî’nin etkisinin kesin 

olduğu görülmekle birlikte bu eser Menâzilü’s-Sâirîn’in genişçe bir şerhi durumunda 

olmayıp özgün yanları olan müstakil bir eser konumundadır.326 

3.3. Haller ve Makamlara İlişkin Bir Eser Olarak Nehcü’l-Hâss 

Nehcü’l-Hâss, Ebû Mansûr el-İsfahânî’nin tasavufî halleri ve makamları konu 

edinen eseridir. Risale hacmindeki bu eserde Ebû Mansûr, tasavvufî hallerin ve 

makamların mertebelerini ve sâlik olan kimsenin hallerini ihtiva eden kırk tasavvuf 

                                                           
321 Kâşânî, Istılâhâtü’s-Sûfiyye, s. 46. 
322 Kâşânî, Istılâhâtü’s-Sûfiyye, s. 47. 
323 Kâşânî, Istılâhâtü’s-Sûfiyye, ss. 52-107. 
324 Kâşânî, Istılâhâtü’s-Sûfiyye, s. 189. 
325 Kâşânî, Istılâhâtü’s-Sûfiyye, ss. 187-378. 
326 Kara, “Tasavvuf Istılahlarına Dair Kitaplar”, s. 62; Nihat Azamat, “Câmiu’l-Usûl”, DİA, C. 7, 

TDVY, İstanbul 1993, s. 135. 



 60  
 

ıstılahını muhataplarına kısa ve etkili bir şekilde açıklamıştır. Nehcü’l-Hâss, bir 

mukaddime, bir hâtimeden oluşmakta ve tevbe ile başlayıp himmet ile nihayete 

ermektedir. Eserde yer verilen bab başlıkları sırasıyla tevbe, irâde, sıdk, ihlâs, 

muhâsebe, vera`, zühd, tevekkül, fakr, sabır, rızâ, havf, recâ, muâmele, riâyet, edeb, 

riyâzet, futûh, rağbet, rehbet, hakikat, muhabbet, şevk, semâ`, vecd, hareket, sükûn, 

tuma’nîne, müşâhede ,murâkabe, mükâşefe, sır, yakîn, ma’rifet, tasavvuf, gayret, 

mekr, gurbet, vurûd ve himmet olmak üzere toplamda kırk tanedir.  

3.3.1. Nüshaları  

Nehcü’l-Hâss’la ilgili bu çalışmamıza kadar eserin tespit edilen iki yazma 

nüshası bulunmaktaydı. Bunlardan birisi Îrec Efşâr’ın keşfettiği, Şîraz Ahmedî 

Hankahı Kütüphanesi 83 numarada kayıtlı olan yazma mecmuası içerisinde 117-129 

varakları arasında bulunmaktadır. Bu nüsha tarihsiz olup, istinsah tarihinin hicrî 

sekizinci asır veya yedinci asrın sonları olduğu düşünülmektedir.327 Pürcevâdî’ye göre 

Nehcü’l-Hâss’ın bu nüshası en eski ve en sahih olanıdır.328  

Nehcü’l-Hâss’ın bir diğer nüshası ise İstanbul’da Topkapı Sarayı III. Ahmet 

Kütüphanesi’nde 1416 koleksiyon numarasıyla kayıtlı olan 342 varak bir mecmua 

içerisinde 116a – 130a varakları arasında bulunmaktadır.329 Nüsha, nesih yazıyla 

intisah edilmiş olup, harekeli ve gayet okunaklı şekildedir. Her bir varakta 13 satır 

bulunan nüshada müstensih ve istinsah yeri bilgisi bulunmamakta olup, istinsah tarihi 

ise 13 Ramazan 862 olarak kaydedilmiştir.330 Yazma mecmuası içerisinde Nehcü’l-

Hâss’ın yanı sıra Ebu’l-Hasen el-Hâssî el-Vâlidî’nin (ö.?) Kitâbu’s-Salveti fî Şerâiti’l-

Halvet’i, Herevî’nin (ö. 481/1089) Menâzilü’s-Sâirîn’i, İbnü’l-Ârif’in (ö. 536/1141) 

Mehâsînü’l-Mecâlis’i, Ebü’n-Necîb es-Sühreverdî’nin (ö. 563/1167) Âdâbü’l-

Mûrîdîn’i ve Şihâbuddîn Sühreverdî’nin (ö. 632/1234) Zâdu’l-Müsâfir’i olmak üzere 

tasavvuf ilmine dair eserler bulunmaktadır.331 Yazma mecmuası içerisinde Nehcü’l-

Hâss ve Menâzil’in birlikte ve peşpeşe yer alması da dikkat çekici bir durumdur. 

Sözünü ettiğimiz bu nüshayı esas alan Serge de Beaurecueil, Nehcü’l-Hâss’ı 1962 

                                                           
327 Pürcevâdi, “Nehcü'l-Hâss”, s.130. 
328 Pürcevâdi, “Nehcü'l-Hâss”, s.131. 
329 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbu Nehci’l-Hâss, Topkapı Sarayı III. Ahmet Kütüphanesi, no: 1416, v. 

116a-130a (Nehcü’l-Hâss’ın bu nüshası çalışmanın bundan sonraki kısmında dipnotlarda İ harfiyle 

remzedilecektir.); Brockelmann, GAL, C. I, s. 770. 
330 İ., vr. 342b. 
331 İ., vr. 2a .  



 61  
 

yılıda Kâhire’de neşretmiştir.332 Nasrullah Pürcevâdî ise Şiraz’daki nüshasın keşfiyle 

birlikte hem İstanbul hem de Şiraz nüshalarını dikkate alarak 1987 yılında yeni bir 

neşir gerçekleştirmiştir.333 

Nehcü’l-Hâss’ın nüshalarıyla ilgili araştırmamızı yaptığımız esnada Manisa İl 

Halk Kütüphanesi’nde 45 Hk 2962/18 demirbaş nosuyla kayıtlı, tasavvuf risalelerini 

ihtiva eden bir yazma mecmuasında, 143b-153a varakları arasında, müellifinin Ebû 

Mansûr Muammer b. Ahmed b. Muhammed el-İsfahânî olduğu Nehevü'l-Hâss adlı bir 

eser bilgisine rastlamıştık. Bu bilgi Nehcü’l-Hâss’ın üçüncü bir yazma nüshasının 

olma veya Ebû Mansûr’un bilinmeyen bir başka eserinin olabileceği ihtimalini 

aklımıza getirdi. Söz konusu yazma mecmuasını temin edip, ilgili kısmı 

incelediğimizde kayıtlarda Nehevü'l-Hâss olarak geçen yazmanın aslında Nehcü’l-

Hâss’ın bir başka nüshası olduğunu anladık. Bu suretle Nehcü’l-Hâss’ın bilinmeyen 

bir başka nüshasını gün yüzüne çıkartmış olduk. Sözünü ettiğimiz nüsha, harekeli ve 

okunaklı talik yazı tarzında olup, her bir sayfasında 18 satır bulunmaktadır. Hâtimenin 

hemen sonuna müstensih tarafından düşülen kayda göre nüsha, hicrî 902 yılında 

Kâhire’de Saîdü’s-Süedâ Hankâhı’nda334 Ahmed er-Rûmî tarafından istinsah 

edilmiştir.335 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla üç nüsha arasında metinsel anlamda kelime 

bazında bazı küçük farklılıklar bulunmaktadır. Söz konusu farklılıklar büyük oranda 

harflerin noktalanmasından kaynaklanmaktadır. Bununla birlikte üç metin arasındaki 

en belirgin farklılık ise Şiraz nüshasında bulunmayan İstanbul ve Kâhire nüshalarının 

baş kısmında yer alan şu senettir: 

Ebû Abdillah Muhammed b. Ebî’l-Hasen el-Ferazî et-Tûsî bize rivayet etti ki: 

Ahmed b. Muhammed b. Mâlik Herevî, Ebû’l-Hâsen Ali b. Cehdem el-

                                                           
332 Serge de Beaurecueil, “La Voie du Privilegié: Petit Traité d’Abu Mansur Ma’mar al-Isfahani”, İlâ 

Tâhâ Hüseyn fî Îdi Milâdihi’s-Seb’iyn, Dâru’l-Meârif bi Mısr, Kahire 1962, ss. 45-74. 
333 Nasrullah Pürcevâdî, Nehcü'l-Hâss, Tahkîkâti İslâmî, S. 5/6 Sonbahar-Kış 1366, ss. 94-149. 
334 Mısır’da ilk inşa edilen hankâh olan Saîdü’s-Süedâ Hankâhı, Eyyûbiler (1171-1462) ve Memlükler 

(1250-1517) döneminde birçok âlim ve sûfinin uğrak noktası olan bir mekân olmuştur. Kâhire’ye 

seyahat eden âlim ve sûfiler bu hankâhta ilim ve tasavvuf ehliyle buluşmuş, onlarla müzakere etme 

imkânı bulmuş, aralarında sohbetler ve eser alış verişleri gerçekleşmiştir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Hediye 

Sümeyra Korkmaz, Mısır’daki İlk Hangâh: Saîdü’s-Süedâ (569-922/1173-1517), İ.Ü. SBE İslam Tarihi 

ve Sanatları Bölümü İslam Tarihi ABD, İstanbul 2020, ss. 65-77. (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi)  
335 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbu Nehci’l-Hâss, Manisa İl Halk Kütüphanesi, No: 45 Hk 2962/18, vv. 

143b-152b. (Nehcü’l-Hâss’ın bu nüshası çalışmanın bundan sonraki kısmında dipnotlarda M harfiyle 

remzedilecektir.) 



 62  
 

Hemedânî’nin ‘’Ebû Mansûr Ma’mer b. Ahmed b. Ziyâd el-İsfahânî Nehcü’l-Hâss 

diye isimlenen kitabı bize yazdı.’’ dediğini işitti. 336 

Aktarmış olduğumuz bu rivayet zincirine göre Nehcü’l-Hâss, Ebû Mansûr 

tarafından İbn Cehdem’e (ö.414/1023)337 yazılı olarak ulaştırılmış, ardından İbn 

Cehdem kaynağıyla diğer iki râvî olan Herevî ve Ferâzî tarafından sözlü olarak rivayet 

edilmiştir. 

Ayrıca Ebû Mansûr’un, Nehcü’l-Hâss’ı yazılı olarak İbn Cehdem’e göndermiş 

olduğu bilgisi de üzerinde durulması gereken bir konudur. Nehcü’l-Hâss’ın İbn 

Cehdem’e yazılı olarak gönderilmiş olması bize İsfahân sûfi muhitinin önde gelen ismi 

Ebû Mansûr’un Mekke sûfî muhitinin önemli ismi İbn Cehdem ile âşina olduklarını 

ve ilmî anlamda bağlantılı oldukları bilgisini verir. Bu bağlantı Ebû Mansûr’un 

meclisinde bulunmuş olan Şeyh Ahmed el-Kûfânî aracılığıyla gerçekleşmiştir. Şeyh 

Ahmed el-Kûfânî, hizmetinde bulunduğu Şeyh Amû ile birlikte Mekke’ye yapmış 

olduğu bir seyahatte Nehcü’l-Hâss’ı Mekke’de bulunan İbn Cehdem’e ulaştırmış 

olması kuvvetle muhtemeldir.338 Ayrıca Ebû Mansûr’un bir hac seyahatinde İbn 

Cehdem’le görüşmesinde muhtemeldir.339 Ebû Mansûr ile İbn Cehdem’in Nehcü’l-

Hâss üzerinden kurdukları temas Nehcü’l-Hâss’a iki sûfi gelenek arasında etkileşim 

sağlayan bir metin olma hüviyetini kazandırmıştır. Ayrıca Nehcü’l-Hâss’ın daha 

sonradan İbn Cehdem tarafından rivayet edilmiş olması onun nezdinde kabul 

gördüğünü de göstermektedir. 

3.3.2. Eserin Adlandırılması 

Nehcü’l-Hâss, “Nehc” ve “Hâss” olmak üzere iki kelimeden mürekkeb bir 

terkiptir. Nehc, sözlükte yol, yöntem, usûl, istikamet vb. manalara gelirken; Hâss ise 

âdet, alâmet, bir şeye özel kılınan manalarına gelmektedir. Ebû Mansûr’un telifleri 

                                                           
336 İ., vr. 116a ; M., vr. 144a.  
337 Tam adı Ebû Hasen Ali b. Abdillah b. Cehdem el-Hemedânî olan İbn Cehdem, Huldî’nin  (ö. 

348/959) müridi olup, Mekke’deki Malikîlerin reisiydi. Onun hoca talebe ilişkisini onu Sehl et-

Tüsterî’ye (ö. 283/896) ve Malikî olan Şiblî’ye (ö. 334/946) kadar götürüyordu. İbn Cehdem IV./X. 

asrın ikinci yarısında Mekke’de bulunmaktaydı. Tasavvufa dair telifler yaptı ve Mekke’de Sâlimiyye 

olarak anılan grubun başındaydı. Ebû Talîp el-Mekkî (ö. 386/996), Ebû Nuaym (ö. 430/1038) ve 

Kuşeyrî (ö. 465/1072) ile Mekke’de görüşmüştür.  Ayrıntılı bilgi için bkz. Florian Sobieroj, Ibn-Hafīf 

as-Sîrâzî und seine Schrift zur Novizenerziehung (Kitāb al-iqtiṣād), Orient-Institut der Deutschen 

Morgenlandischen Gesellschaft im Kommission bei F. Steiner Verlag Stuttgart, Beyrut, 1998, ss. 133-

134. 
338el-Câmî, Nefehâtü’l-Üns min Hadarâti’l-Kuds, s. 391; Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî 

Hanbelî”, s. 53. 
339 Kurtuluş, “Ebû Mansûr İsfahânî” DİA, C. 22, s.508. 



 63  
 

içerisinde Nehc kelimesi ve türevleri sıklıkla kullanılmaktadır. Söz gelimi iki eserinin 

adı bile Kitâbü’l-Minhâc ve Kitâbü’l-Menâhic terkiplerinden oluşmaktadır. Sûfîlerin 

yaşantılarını, davranış biçimlerini, ibadetlerini, hal ve hareketlerini anlattığı yerlerde 

ise Nehcü’l-Mutesavvıfe, Nehcü’l-Evliyâ ve Nehcü’l-Münferidîn340 gibi terkipler 

kullanmaktadır. Bu ve benzeri terkiplerin kullanımı sûfîleri usûl ve metot olarak diğer 

zümrelerden ayırma, onlara ve tasavvufa özel bir alan açma gayretinin bir sonucu gibi 

durmaktadır. Nitekim Ebû Mansûr’un çağdaşı olan Sülemî’nin (ö. 412/1021) 

Menâhicu’l-ârifîn adlı eseri de aynı amaca matuf gibi durmaktadır. 

Nehcü’l-Hâss [Seçkinlerin Yolu/Yöntemi], muhteva itibariyle tasavvufî halleri 

ve makamları konu edinmektedir. Ancak eserin ismi daha geniş bir bakış açısını 

yansıtır niteliktedir. Ebû Mansûr’un yaşadığı zaman diliminde ve takip eden asırda 

eser telif eden müelliflerin seyrüsülûkü tarif eden eserlerin isimlerine baktığımızda; 

örneğin Nifferî Kitâbu’l-mevâkıf, Sülemî Derecâtu’l-muâmelât, Herevî Menâzilü’s-

sâirîn ve Sad meydân gibi isimler eserin muhtevasını yansıtır niteliktedir. Fakat Ebû 

Mansûr’un Nehcü’l-Hâss isimlendirmesi, seyrüsülûkün muhtevası olan hallere ve 

makamlara bakış açısının ve sûfîleri daha ayrıcalıklı bir konuma getirme gayretinin bir 

sonucu gibi gözükmektedir. 

Ebû Mansûr’un nezdinde sâlikin sülûkunun mertebeleri olan haller ve makamlar 

kul ile Allah arasındaki merhaleler olup, sâlik maksûda ulaşmak için bu merhaleleri 

aşama aşama geçmelidir. Dolayısıyla bu durum özel bir ilgi ve alakayla birlikte ilmî 

bir birikim de gerektirir. Bu sebeple bu yolda ilerlemek, avam olan kimselere değil 

bilakis havas olan kimselere tahsis edilmiştir.341 Havas olan zümre ise ehl-i bâtın olup, 

bu kimseler de ancak sûfilerdir. Ebû Mansûr, sûfileri seçkin kimseler olarak görmekte 

ve Onları Allah’ın başkalarını has kılmadığı manalarla has kılınan, kalbin hallerini 

bilen kalp ashabı olarak tarif etmektedir. Onun nezdinde sûfiler zâhiren ilimle meşgul 

olup, onunla amel ederken aynı zamanda ihlâsla manevî derecelerde yükselen özel 

kimselerdir.342 İşte bu yüzden olsa gerek Ebû Mansûr, sûfileri ve onların yolunu özel 

görmesi sebebiyle bu bâtın yolunun tarifini yaptığı ve bu yolun uygulamaları olan 

halleri ve makamları tarif ettiği eserini Nehcü’l-Hâss olarak isimlendirmiştir.  

                                                           
340 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbu’l-Menâhic bi Şâhidi’s-Sünnet ve Nehci’l-Mutesavvife, s. 192; Ebû 

Mansûr el-İsfahânî, el-İhtiyârât min Kelâmi Ebî Mansûr, s. 111, Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbu Şerhi’l-

Ezkâr, s.183. 
341 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, ss. 128-129. 
342 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Edebü’l-Mülûk, ss. 10-11. 



 64  
 

3.3.4. Yazılış Amacı 

Ebû Mansûr’un Nehcü’l-Hâss’ı telif sebebi eserin mukaddimesinde ve 

hâtimesinde yer alan ifadelerin satır aralarında tespit edilebilmektedir. Ebû Mansûr’un 

Nehcü’l-Hâss’ın mukaddimesindeki şu ifadeleri eserin telifi açısından dikkate 

değerdir:  

…Her bir kimse Allah’a duyduğu arzuyla Allah’a yönelir ve yolları farklı 

olduğu halde Allah için çalışır. Yollar farklı farklıdır…  

…Allah’a seyredenlerin hallerine göz attık. Böylelikle onların hallerini, 

hükümlerini, şartlarını, alâmetlerini ve varlıklarını şerh ederek ve vasıflarını 

bilerek incelemiş olduk…  

…Hakîkat ehli, hallerin varlığına şahit olur ve bu hallerin gereğini de ilimle 

yerine getirirler. Derecelerde yükselmek, makamları geçmek ve halleri bilmek 

onları şerhetmekle vasf olur… 343 

Ebû Mansûr’a göre Allah’a seyrüsülûk eden sâliklerin gayeleri bir olsa da yolları 

ve usülleri farklı olabilir. Sâlik olan kimselerin yaşamış oldukları manevî tecrübeler 

birtakım vasıflara sahiptir ve bunların bilinmesi ve anlaşılır kılınması için şerhe ihtiyaç 

vardır. Nehcü’l-Hâss’ın birinci telif amacı hallere ve makamlara dair ihtiyaç duyulan 

bu açıklamaları yapmaktır. Müellif bu ifadelerden sonra aslında sözü asıl yere 

getirerek eserinin telif sebebini şu şekilde açıklar: 

…Her bir yolun, iradenin saf haliyle yolcunun kendisiyle yükseleceği ve 

afetlerin inceleriyle imtihan olacağı bir hakîkati vardır… 

…Her bir lemhanın altında bir âfet, her halde bir incelik bulunur. Hale vâkıf 

olduktan sonra hallerde bulunan âfetlerden sakınmak [hazr] makamların halis 

olanına yaklaşmak ile olur…. 

 …böylelikle gizli âfetlerin inceliklerini ortaya koymak istedik…344 

 Ebû Mansûr’un bu ifadelerinden anlıyoruz ki onun düşüncesinde hale vakıf 

olmaktan ya da makama erişmekten ziyade bu hali ya da makamı ifsâd edecek olan 

durumu (âfeti) bilmek daha önemlidir. Çünkü Ebû Mansûr, halin ya da makamın halis 

ve kalıcı olmasını sâlikin afetler karşısında uyanık olmasına bağlamıştır. Bu açıdan 

bakıldığında eserin haller ve makamlar literatürü içindeki en önemli yanlarından biri 

âfet kavramına dönük vurgularıdır. Ebû Mansûr’un bu uyarıyı yapıyor olması eserin 

telif sebebine de bir işarettir. Burdan hareketle şunu söyleyebiliriz ki Nehcü’l-Hâss’ın 

                                                           
343 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 117. 
344 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, ss. 117-118. 



 65  
 

ana telif amacı sâlikin seyrüsülûkü esnasında haline ve makamına zarar verecek olan 

manevî âfetleri ortaya çıkartmak ve bunlara karşı uyarılarda bulunmaktır. 

Bu durumu açıkça metinde de görmek mümkündür. Nehcü’l-Hâss’da hallerin ve 

makamların anlatıldığı bölümler incelediğinde müellif, hallerin ve makamların 

tanımlamalarına neredeyse hiç girmemiştir. Buna mukabil makamları ifsat ettiğini 

düşündüğü âfetlerin tanımlamalarına ve onları açığa çıkartma işine daha çok önem 

vermiştir. Onun dışındaki diğer müelliflerin yegâne amacı halleri ve makamları 

açıklamakken Ebû Mansûr ise halleri, makamlara taksim etmiş, ardından her bir 

makam için bir âfeti zikretmiştir. Ona göre bu âfetleri bilmek, makamların özünü daha 

iyi anlamayı sağlamaktadır ve bu sebepten dolayı önemlidir. 

Ebû Mansûr’un Nehcü’l-Hâss’ı telif etme sebebi açısından hâtime kısmında yer 

alan şu ifadeler de ayrıca dikkate şayandır:  

…Ki bu işâret ehli, hallerde ve makamlarda yükselmişlerdir. Yine onlar (işaret 

ehli) kendilerine has kılınan yolda, seyrü sülûkün nasıl olacağını öğretmek için 

Allah’ın has yoluna seyrü sülük etmişlerdir. Bu has yolun şânı güzel, kaynağı 

duru, yöntemi kademe kademe ve merkezi ise hakîkattir. Ne yazık ki bu asırda o 

yolu seyrüsülûk eyleyenler azaldı, işâretleri yok oldu gitti, eserleri okunur oldu ve 

sadece haberleri geriye kaldı…345 

Ebû Mansûr’un yaşadığı dönemin tasavvuf anlayışından yakınır bu hali hemen 

hemen tüm eserlerinde söz konusu olan bir durumdur. Bu yakınma durumu onun 

Nehcü’l-Hâss’ı telif etmesindeki bir başka sebep olarak düşünülebilir. Bu suretle hem 

zihninde idealize ettiği seyrüsulûk anlayışını ortaya koyacak hem de seyrüsulûk 

edecek olan sâliki bu yoldaki afetlere karşı uyaracaktır.  

3.3.5. Yazım Üslûbu 

Ebû Mansûr’un Nehcü’l-Hâss’ın mukaddimesinde yer alan şu ifadeleri onun 

telif tarzı açısından bize detaylar sunmaktadır: 

الحمد لله ألّذى دعا الخلق إلى نفسه بالآيات البيّنات و الآثار اللائحات و السنن الواضحات, و فتح لهم 
الكرامات و خولهم سنّّ الهبات، ثّم رتبّهم فى التفاضل و الدرجات و فرّقهم فى الأحوال و المقامات، أبواب 

فكلُّ يسعى إليه برغبته و يعمل له على شاكلته على إختلاف الطّرق و تفرّق السُّبل، و لكلّ طريق حقيقة يعلو 
ذالك واضح الآيات ولائح السُّنن الواجبات  بها القاصدُ بخالص الإرادات و يُُتحن فيها بدقيق الآفات، فيظهر

ألّتي بعث الله بها عزّ و جلّ خيَر البرية محمدًا الصفّى من البريات الذكى فى جميع الحالات صلى الله عليه و 
 346...على آله السادات أهل الحقائق و السِّريات و سلم

                                                           
345 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 129. 
346 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 117. 



 66  
 

Nehcü’l-Hâss’ta yazım üslubu olarak karşımıza çıkan ilk durum eserin 

mukaddimesinde yoğun bir secili üslubun tercih edilmesidir. İslami ilimlere dair 

teliflerde müelliflerin sıklıkla tercih ettiği bu yazım üslubuna eserin hâtime kısmında 

hiç rastlanmazken metnin iç kısımlarında da imkân oldukça riayet edilmeye gayret 

edilmiştir. Ebû Mansûr’un tasavvufta haller ve makamları konu edinen eseri Nehcü’l-

Hâss’a haller ve makamları çağrıştıran derece, ahvâl, makâmât gibi kavramlarla 

başladığı görülmektedir. Bu şekilde Müellif, eserin konusuyla ilgili kavramları 

mukaddimede zikretmek suretiyle berâat-i istihlâl (hüsn-i ibtidâ) sanatını kullanmıştır. 

Ayrıca mukaddimede yer alan و لكلّ طريق حقيقة يعلو بها القاصدُ بخالص الإرادات و يُُتحن فيها بدقيق الآفات [Her 

bir yolun iradelerin halis oluşuyla yola girenin yükseleceği ve afetin inceleriyle 

imtihan olacağı bir hakikati vardır.] ifadesi hem müellifin seyrüsulûke bakışını 

yansıtmakta hem de Nehcü’l-Hâss’ın tüm muhtevasını özetleyen îcâz bir cümle 

özelliği taşımaktadır. 

Nehcü’l-Hâss’ta yer alan ifadelerin detaya girmeyecek şekilde oldukça basit ve 

kısa olmasının akıcılığı sağlamak ve ezberi kolaylaştırmak amacıyla tercih edildiği 

düşünülebilir.347 Ancak bu durumun metnin anlaşılmasını zorlaştıran bir tarafı da 

bulunmaktadır. Bu bakımdan Nehcü’l-Hâss’ın yazım üslubuyla alakalı Fritz Meier’in 

şu değerlendirmesi dikkat çekicidir: 

Genellikle konu hakkında tam olarak bir açıklama yapılmaması ve bir sistem 

dâhilinde sayısal bir tasnif yapılması okuyucuya matematiksel bir oyunun içerisine 

dâhil olmuş havası veriyor. Eserde ismi geçen kavramlar hakkında az ve kısa 

tanımlar yapılması da okuyucuda daha çok sözel oyunun çorak zeminindeymiş 

hissini oluşturuyor ve okuyucu, eserin sûfîliğin asıl düşüncesini yansıtıp 

yansıtmadığını merak ediyor.348 

Meier’in bu değerlendirmesinden anlaşılıyor ki Ebû Mansûr’un Nehcü’l-Hâss’ta 

takip etmiş olduğu üslubun kısa ve özlü olması, (ezberlenmeyi kolaylaştırmak gayesi 

gütmüş olsa da) hal ve makama ilişkin ıstılahların tanımlamalarının gözardı edilmesi 

ve eserin sahip olduğu sözlü-sayısal tasnif sistemi Nehcü’l-Hâss’ın ortaya koyduğu 

tasavvûfî düşüncenin tam anlamıyla okuyucu tarafından idrak edilmesine engel 

olmuştur denilebilir. Beaurecueil de Nehcü’l-Hâss’ın yazım üslubu konusunda 

Meier’le aynı görüşleri paylaşmakta ve yapmış olduğu değerlendirmesinde o da 

                                                           
347 Mirbâkırîferd, “Nehcü’l-Hâss Ferheng-i Nâşnâhte”, s. 177. 
348 Meier, “Ein Wichtiger Handschriften Fund Zur Sufik”, s. 276. 



 67  
 

Nehcü’l-Hâss’ın sahip olduğu kısa yazım tarzının eserin mesajının anlaşılmasını 

güçleştirdiğini söylemektedir.349 

3.3.6. Takip Edilen Yöntem 

Ebû Mansûr, kendi ifadesiyle ilm-i bâtını tarif ettiği eseri Nehcü’l-Hâss’ı tevbe 

ile başlayıp himmet ile biten kırk hale bölmüş ve her bir hali de üç makama ayırmıştır. 

Ardından da bu üç makamı ifsat edecek olan üç âfeti zikretmiştir. Eserin tamamı 

mukaddime ve hâtime kısımları haricinde bu metot üzere tertip edilmiştir. 

Ebû Mansûr’un Nehcü’l-Hâss’ı kırk hale bölmesi dikkate değer bir durumdur. 

Kırk sayısı etrafında dönen bu kurgu tespit edebildiğimiz kadarıyla kendinden önceki 

müelliflerde pek görülmeyen, kendinden sonraki müelliflerde de nadiren görülen bir 

durumdur.350 Horasanlı müellifler Sülemî, Serrâc, Kuşeyrî haller ve makamlar 

konusunda farklı sayılar zikretmişlerdir. Onlardan sonra gelen müteahhir müelliflerin 

eserlerinde de hal ve makamların sayısı artmış veya eksilmiştir.351 Örneğin Necmeddin 

Kübrâ onlu, Herevî yüzlü, Ruzbihan Baklî binli tasnifi tercih etmiştir. Fakat onlardan 

hiç birisi kırk gibi müşahhas tarzda daha özel bir sayı vermemiştir. Müşahhas tarzdan 

kastımız kırk rakamının sahip olduğu o özel ve sembolik anlamdır. Müellifin 

kullandığı kırklı tasnif okuyucuya adeta bir erbain-i sûfiyye hatırlatması yapmaktadır. 

Sanki kırk sayısıyla nefsin düzenlenmesi ve temize çekilmesine vurgu yapılmıştır.352  

Nehcü’l-Hâss’da metot açısından dikkat çekici bir diğer unsur ise hal ve makam 

kavramlarının iç içe geçmiş gibi sunulmasıdır. Genel olarak hal ve makam kavramları 

anlaşılma bakımından birbirlerine ihtiyaç duyan kavramlardır. Sâlikin anlık olarak 

yaşadığı duygu durumu olan hal, sâlikin gayretiyle kesbedilmek neticesinde makama 

delalet eder. Dolayısıyla iki kavram arasında kopmaz bir ilişki bağı vardır.353 Öyle 

görünüyor ki Ebû Mansûr’un hal ve makama ilişkin düşüncelerinde de benzer bir 

durum söz konusudur. Nehcü’l-Hâss’ın tamamında önce hal ardından buna ait olan üç 

                                                           
349 Beaurecueil, “La Voie du Privilegié: Petit Traité d’Abu Mansur Ma’mar al-Isfahani”, s.73. 
350 Tespit edebildiğimiz kadarıyla haller ve makamlar literatürü içerisinde kırk sayısı etrafında 

kurgulanmış iki eser bulabildik. Bunlardan birincisi Ebû Said Ebu’l-Hayr’a (ö. 440/1049) ait olan Çihil 

Makam’dır. Müellif bu eserinde sâlikin sülûku esnasında uğradığı kırk konaktan bahsetmektedir. İkinci 

eser ise Emîr-i Kebîr Hemedânî’ye (ö. 786/1385) ait olan Çihil Makâm-ı Sûfiyye adlı eserdir. Bkz. 

Tahsin Yazıcı, “Ebû Said Ebu’l-Hayr”, DİA, C. 10, TDVY, İstanbul 1994, s. 221; Tahsin Yazıcı, “Emîr-

i Kebîr Hemedânî”, DİA, C. 17, İstanbul 1998, s. 188. 
351 Pürcevâdî, “Nehcü'l-Hâss”, s. 116. 
352 Pürcevâdî, “Nehcü'l-Hâss”, s. 116; Mirbâkırîferd, “Nehcü’l-Hâss Ferheng-i Nâşnâhte”, s. 172. 
353 Tan, Abdullah Ensârî Herevî’nin Tasavvuf tarihindeki Yeri ve Sad Meydân’ı, s. 136. 



 68  
 

makam zikredilmiştir. Bu duruma örneklik teşkil etmesi bakımından tevbe bâbını 

örnek olarak sunalım:  

Tevbenin üç makamı vardır: Pişmanlık [nedm], istiğfâr ve hakîkat. Pişmanlık, 

geçmişin acılığının varlığıyla dönüşme kararlılığıdır. İstiğfar, irâdenin sahih 

oluşuyla affını istemektir. Hakîkat ise Allah’a sarılarak, ikinci bir defa O’na 

dönüştür [evbe]. Pişmanlığın âfeti emel, istiğfârın âfeti gaflet, hakîkatin âfeti ise 

şehvettir.354 

Ebû Mansûr’un bu ifadelerini incelediğimizde görüyoruz ki hal olarak gördüğü 

tevbeyi üç makama ayırmıştır. Sâlik, içinde bulunduğu tevbe halini, pişmanlık, istiğfar 

ve hakikatten oluşan yükselme durumuyla makam makam geçerek vasıf haline getirir. 

Dolayısıyla Ebû Mansûr’un nezdinde hal ve makam kavramları iç içe geçmiş ve 

birbirini tamamlar durumdadır. 

Nehcü’l-Hâss’ta hallerin sıralanması hususunda nasıl bir tercih yapıldığına dair 

somut bir bilgi yoktur. Örneğin Serrâc, haller bahsinde zikrettiği bir halin kendisinden 

sonra gelen hali gerektirdiğini kaydeder.355 Haller hakkındaki genel kanı sâlikin iradesi 

dışında gerçekleştiğidir. Dolayısıyla Ebû Mansûr da hallere bu zaviyeden baktığı için 

bir sıralama usulü belirlememiş olabilir. Ancak Nehcü’l-Hâss’ta bu kanıya aykırı tek 

örnek muhâsebe, müşâhede ve murâkabe terimleri arasında kurulan ilintidir. Ebû 

Mansûr, Nehcü’l-Hâss’ta öncelikle muhâsebe ve müşâhede hallerini açıklamış daha 

sonra murâkabe halini açıklarken Hakk’ın murakabesinin müşâhede ile nefsin 

murakabesinin ise muhâsebe ile olacağını ifade etmiştir.356 Sanki bu ifadelerde bir 

öncelik sonralık durumu var gibi gözükmektedir. Bununla birlikte Nehcü’l-Hâss’ta 

tuma’nîne, müşâhede, murâkabe, mükâşefe ve yakîn hallerinin peş peşe zikredilmesi 

sanki kademe kademe bilgide kesinlik aşamaları gibi görünmektedir. 

Nehcü’l-Hâss’ta her halin peşi sıra zikredilen makamlar ise anlam ve derece 

bakımından birbirini takip eder nitelikte olup kendi içinde bir bütünlük 

oluşturmaktadır. Ebû Mansûr, makamların aşama aşama ilerlediğini ve bunların da 

kendi aralarında amel, irâde ve ahlâk boyutlarının olduğunu başlangıçta zikretmiştir.357  

Tevbe ile başlayıp tasavvufa ulaşan ve sonunda himmet ile nihayete eren hallerin 

ayrıldığı makamlar ilk olarak amel, ardından irâde, sonunda aşama aşama ilerleyerek 

                                                           
354 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 118. 
355 Serrâc, el-lüma’, ss. 68-103. 
356 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 119. 
357 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 119. 



 69  
 

ahlaka ulaştığı görülmektedir. Nehcü’l-Hâss’ın verâ` bâbını bu duruma örnek olarak 

sunabiliriz: 

Vera‘nın üç makamı vardır: Yemekte vera‘, konuşmada vera‘ ve kalpte vera‘. 

Yemeğin vera‘sı, iktisadın gözetilmesidir. Konuşmanın vera‘sı, Hakk’ın 

murâkabesiyle doğruyu ve yanlışı ayırt edebilmektir [temyiz]. Kalbin vera‘sı, 

tevhîdi soyutlamaktır [tecrîd]. Yemeğin vera‘sının âfeti, doymak bilmeyen [şereh] 

iştah, dilin vera‘sının âfeti konuşmayı sevmek, kalbin vera’sının âfeti ise nefislerle 

birlikte kalmaktır.358  

Görüldüğü üzere birinci basamakta yer alan makam kendinden sonraki 

makamdan daha düşük konumdadır. Sâlik verâ` haline vakıf olmak için öncelikle 

yemekte verâ` sahibi olacak ardından daha zor olan kelamda verâ` bunu takip edecek 

ve bunda karar kıldıktan sonra işin nihayetinde kalpte verâ` sağlanmış olacaktır. Bir 

bakıma bir mertebe bir sonrakinin başlangıcı kabul edilmektedir. Ancak ilk aşamayı 

tamamlamadan diğer aşamaya geçmek mümkün değil gibi gözükmektedir. Burada 

zikredilen üç makamın ilkini amel, ikincisini irâde ve üçüncüsünü de ahlak boyutuyla 

ilişkilendirebiliriz. Konumuzla alakalı değinilmesi gereken bir diğer durum da 

hallerden sonra sıralanan makamlarda insanın dışından içine doğru uzanan bir 

yolculuğun aşamaları görülmektedir. Şöyleki verâ` bâbını tekrardan ele alacak 

olursak; “Yemekte vera‘, konuşmada vera‘ ve kalpte vera‘” şeklinde bir sıralama 

görüyoruz. Sâlik bu yolculuğun aşamalarının sonunda ise kalbin vera‘ında tevhîde 

ulaşmaktadır. Dolayısıyla Nehcü’l-Hâss’ta makamların sıralamasında insandan 

Hakk’a doğru giden bir yolun takip edildiği düşünülebilir. 

Ebû Mansûr, Nehcü’l-Hâss’ta ıstılahların manalarını vermek konusunda da 

farklı bir metot takip etmiştir. O, bir ıstılahın manasını vermek yerine takip etmiş 

olduğu yöntemle dolaylı yoldan bir ıstılah tanımlaması yapmaktadır. Meselenin daha 

iyi anlaşılması için Nehcü’l-Hâss’ın sıdk bâbını örnek olarak sunalım: 

Sıdkın üç makamı vardır: Kararlılıkta [azm] sıdk, amellerde sıdk, dilde sıdk. 

Kararlılıkta sıdk, Hakk’ın irâdesini soyutlamaktır [tecrîd]. Amellerde sıdk, 

nefislerin rahatlarını terk ederek cehdle yol almaktır [rukûb]. Dilde sıdk, söz 

ağızdan çıkmazdan evvel nefsin muhasebe edilmesidir. Kararlılıkta sıdkın âfeti 

acz, amellerde sıdkın âfeti tembellik, dilde sıdkın âfeti ise sözü gizlemektir 

[meârîz].359 

Görüldüğü üzere Ebû Mansûr doğrudan bir sıdk tanımı yapmamaktadır. Sıdkın 

neliğinden ziyade nerelerde olacağına odaklanmış gibi gözükmektedir. Ana kavram 

                                                           
358 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, ss. 119-120. 
359 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 119. 



 70  
 

olan sıdk kavramını üç küçük parçaya ayırarak daha alt kavramlar üzerinden anlaşılır 

kılmaktadır. Ardından sıdk kavramıyla çelişen üç afeti dile getirerek zıddıyla kaim 

olan bir anlam oluşturur. Yani zıddını zikrederek ana kavramın okuyucunun aklında 

kalmasını amaçlamaktadır. Sunmuş olduğu bu yöntemle muhatabının ıstılahların 

anlamlarını kendisinin bulmasını amaçlamış gibi gözükmektedir. Konuyla alakalı 

diğer bir durum da Nehcü’l-Hâss’ta hal olarak yer alan bir terim başka bir halin altında 

tekrardan makam olarak zikredilebilmekte ve bu surette açıklaması yapılmaktadır. 

Buna eserin vecd bâbını örnek olarak verebiliriz. Nehcü’l-Hâss’ta hal olarak yer alan 

vecd,360 tasavvuf babının altında tekrardan makam olarak ele alınmış ve tanımlaması 

yapılmıştır.361 Bu bakımdan Nehcü’l-Hâss için kendi içine dönük göndermeleri olan 

bir metindir diyebiliriz. 

Istılahların tanımlamaları söz konusu olunca Nehcü’l-Hâss’ta yöntem olarak 

karşımıza çıkan bir diğer durum ise ıstılahla alakalı ayet, hadis ve sûfî büyüklerinin 

sözlerinin iktibas edilmemesidir. Nehcü’l-Hâss’ta ayet ya da hadislerden somut olarak 

bir örnek sunulmasa da seyrüsülûkün, hallerin ve makamların Kur’ân ve sünnetle 

ilişkilendirdiği tek yer mukaddimesindeki şu kısımdır: 

Yarattıklarını apaçık ayetlerle, belirgin işaretlerle, bildirilmiş yollarla 

kendisine davet eden, onlara kerâmet kapılarını açan, hediyelerin en yücesini 

bahşeden, sonra onları faziletlerde ve derecelerde sıraya koyan, hallerde ve 

makamlarda farklılaştıran Allah’a hamd olsun. Her bir kimse Allah’a duyduğu 

arzuyla O’na yönelir ve yolları farklı farklı olduğu halde O’nun için çalışır. Yollar 

farklı farklıdır. Her bir yolun, iradenin saf haliyle yolcunun kendisiyle yükseleceği 

ve afetlerin inceleriyle imtihan olacağı, bir hakîkati vardır. Nitekim bütün hallerde, 

akıllı varlıkların en temizi ve en hayırlısı olan Hz. Muhammed (Allah’ın selamı 

O’nun ve sırlar ve hakikatler ehlinin efendileri olan âlinin üzerine olsun) ile 

Allah’ın göndermiş olduğu ayetlerin ve kendisine uyulması şart olan sünnetin bu 

konuda açık ve belirgin oluşu bunu göstermektedir.362 

Ebû Mansûr, Nehcü’l-Hâss’ta iktibaslar üzerinden değil lafızlar üzerinden iş 

yapmaktadır. Bu bakımdan metnin büyük bir kısmı kavramlardan oluşmaktadır. Eseri 

tanıtırken her ne kadar kırk tasavvufî hali tanımlıyor desek de eser dâhilinde karşımıza 

yüz yirmi kadar kavramı içeren bir metinsel örgü çıkmaktadır. Ebû Mansûr dışındaki 

müellifler ıstılahları tanımlarken ayetleri, hadisleri ve sufî büyüklerinin sözlerini 

sıklıkla kullanmışlardır. Ebû Mansûr’un bu bilgilere vakıf olmaması 

düşünülemeyeceğine göre ıstılahlara ilişkin verdiği bilgilerin kendine ait tecrübe ve 

                                                           
360 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 124. 
361 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 127. 
362 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 119. 



 71  
 

bilgiler olduğu anlaşılmaktadır. Ebû Mansûr’un Nehcü’l-Hâss’ta başka bir kaynaktan 

iktibasta bulunmaması ve yaşamış olduğu tasavvûfî tecrübeyi paylaşıyor olması 

kanaatimizce Nehcü’l-Hâss’ı kaynaklardan iktibas yaparak yazılan diğer kitaplardan 

daha önemli bir konuma getirir. Özellikle Herevî’nin Tabakât’ında Ebû Mansûr’la 

alakalı yapmış olduğu şu değerlendirme bu yargıyı destekler niteliktedir: 

Ebû Mansûr’dan başkası bu makamlara gelmiş değildir. Zira diğerleri hikâye 

nakletmişken o hikâye nakletmemiştir. Sûfîlerin sözleri zevk, vücûd ve dîdar 

olmalı hikâyeden nakil olmamalı.363 

Bu ifadelerden anlaşılıyor ki Herevî, Ebû Mansûr’un iktibastan ziyade kendi 

tecrübesini ortaya koyduğunu kabul etmektedir. Ayrıca sülûkü ve makamları Ebû 

Mansûr’dan daha iyi anlatan olmadığını ifade ederek, onun bu konudaki yetkinliğine 

işaret ederek bir bakıma takdirini ifade etmektedir.364  

Nehcü’l-Hâss’ı yöntem açısından özel kılan bir diğer durum ise âfet konusudur. 

Daha önce de zikrettiğimiz gibi Ebû Mansûr, Nehcü’l-Hâss’ta bir hali üç makama 

ayırmış, ardından da her makam için bir âfetten bahsetmiştir. Sözünü ettiğimiz bu âfet 

başlığı altında sâlikin eriştiği makamı tehdit veya ifsâd eden durum açıklanmıştır. 

Nehcü’l-Hâss’ın sahip olduğu bu özellik onun en özgün yanı kabul edilmiştir.365 

Sözünü ettiğimiz âfet kavramına örneklik teşkil etmesi bakımından Nehcü’l-Hâss’ın 

rızâ bâbını örnek olarak sunalım: 

Rızânın üç makamı vardır: Allah’tan rızâ, Allah’ın hükümlerine rızâ ve Allah’a 

rızâdır. Allah’tan rızâ var olan hallerde O’ndan razı olmaktır. Allah’ın 

hükümlerine rızâ O’ndan gelen imtihanlara katlanmaktır. Allah’a rızâ ise O’na ait 

olan tevhîde razı olmaktır. Allah’tan rızânın âfeti Allah’a temennîde bulunmak, 

Allah’ın hükümlerine rızânın âfeti imtihan anında beşerî zayıflıklar göstermek, 

Allah’a rızânın âfeti ise gizli şirktir.366 

Görüldüğü üzere Ebû Mansûr rızâ halini üç makama ayırmış ve ardından her bir 

makam için birer cümlelik âfet tanımlaması yapmıştır. Bu durum eserin tüm bâblarında 

varolan bir durumdur. Başka müelliflerin yegâne amacı halleri ve makamları 

tanıtmakken Ebû Mansûr ise sırf halleri taksim etmiş ve ardından her bir makam için 

bir afet tanımlaması yapmıştır. Hatta Nehcü’l-Hâss için halleri ve makamları 

tanıtmaktan ziyade onları tehdit ve ifsat eden âfetleri tanıtmayı amaçlamıştır demek 

                                                           
363 Herevî, Tabakâtu’s-Sufiyye, s. 625. 
364 Herevî, Tabakâtu’s-Sufiyye, s. 625. 
365 Beaurecueil, “La Voie du Privilegié: Petit Traité d’Abu Mansur Ma’mar al-Isfahani”, s.73. 
366 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 121. 



 72  
 

daha doğru olur. Nitekim Nehcü’l-Hâss’ın mukaddime ve hâtimesinde geçen şu 

ifadeler bu yargımızı doğrular niteliktedir. 

Her bir lemhanın altında bir âfet, her halde bir incelik bulunur. Hale vâkıf 

olduktan sonra halde bulunan âfetten sakınmak makamların halis olanına erişmek 

olur.367 

Her hal sahibinin hali için bir izah ve bir ölçü vardır. Bir de bir âfet vardır ki 

biz bunları makamların yerlerindeki ayrışmasında vasıflandırdık. Bu izah, ölçü ve 

âfeti bilmek bu makamlara sâdık olmaktaki ilk sadakat durağıdır.368 

Ebû Mansûr’un bu ifadelerinden anlıyoruz ki onun nezdinde âfetleri bilmek, 

zararlarından sakınmak ve bu konuda teyakkuzda olmak makamların özünü daha iyi 

anlamayı ve hale vakıf olmayı sağlamaktadır. Ancak hemen belirtelim burada sözünü 

ettiğimiz âfet kavramı Hanbelî geleneğin âfet olarak tanımladığı kavram değildir. 

Hanbelî geleneğe göre dinin âfeti bidat ve delalettir. Bidat ve dalalet ehli olan 

kimselerle de Kur’ân ve sünnet yolunu tutarak mücadele etmek gerekir. Hanbelî 

gelenek içerisinde bulunan Ebû Mansûr’un nezdinde de dinin ve tasavvufun zâhirî 

boyutunun âfeti bidat ve delalettir. O da bu durum karşısında sünnet yolunu tutmanın 

önemine işaret etmiştir.369 Ancak Ebû Mansûr’un Nehcü’l-Hâss’ta zikrettiği âfet ise 

tasavvufun batınî boyutuna zarar verecek niteliktedir ve eserinde buna karşı uyarılar 

yapmaktadır. 

Ebû Mansûr’un dışındaki müellifler de eserlerinde kelime olarak âfet anlamına 

gelecek başka lafız ve kavramlar kullanmıştır. Örneğin Hakim Tirmizî menhiyyât370, 

Serrâc galat371, Kelâbâzî ise âfetu’n-nefsi lafızlarını kullanmıştır. Ancak bu 

müelliflerin zikrettikleri lafızlar ile kastedilen sâlikin önüne çıkan, ahlakî ve ictimaî 

açıdan yaşantısına engel teşkil eden durumdur.372 Yoksa Ebû Mansûr’un zihninde 

kurguladığı gibi sûfînin batınî yönüyle alakalı bir durumu ifade etmemektedir. 

Ebû Mansûr gibi Hanbelî gelenek içerisinde yetişen Herevî ise halleri ve 

makamları ele alırken illet/ilel terimini kullanmıştır. Görünüş olarak ilel ve âfet 

terimleri mana bakımından birbirine yakın olsa da Herevî’nin kullanmış olduğu terim 

                                                           
367 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâsss, s. 118. 
368 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâsss, s. 129. 
369 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü’l-Menâhic bi Şâhidi’s-Sünne ve Nehci’l-Mutesavvife, s. 193. 
370 Ebû Abdillah Muhammed b. Ali el-Hakim et-Tirmizî, el-Menhiyyât, thk. Muhammed Osman, 

Mektebetü’l-Kur’ân, Kahire ts. 
371 Serrâc, el-Lüma’, ss. 511-554. 
372 Pürcevâdî, “Nehcü'l-Hâss”, s. 124. 



 73  
 

Ebû Mansûr’un âfet kavramını tam anlamıyla karşılamamaktadır. Herevî, kaleme 

aldığı eseri İlelü’l-Makamat’ta on makamı avam ve havas özelinde açıklamış ve bu 

makamları tehlikeye atan zâhirî kusurları değil, bilakis nefse uymak sebebiyle oluşan 

bazı ruhanî kusurları ortaya koymuştur.373 Yoksa illet kavramını Ebû Mansûr’un âfet 

kavramıyla yaptığı gibi makamı tehdit ve ifsat eden bir durum olarak 

değerlendirmemiştir. 

Anlaşılıyor ki Ebû Mansûr’un âfet kavramını kullanım şekli diğer müelliflerden 

farklıdır. Bu kullanım tarzı başka bir yerden iktibas edilmeyen özgün bir yaklaşımın 

ürünü gibi durmaktadır. Onun âfet kavramını kullanımı daha çok Âfetü’l-ilmi en-

nisyânu [İlmin afeti unutmaktır.], âfetü’l-hadîsi el-kizbû [Konuşmanın âfeti yalandır.], 

âfetü’l-ibâdeti el-fetretu [İbadetin âfeti ara vermektir.] gibi hadis metinlerini 

hatırlatmaktadır.374 Var olan durumu bozan sebebin ifade edilmesi ve bir bakıma buna 

karşı uyarılması şeklinde olan bu tarzdaki hadis metinleri Ebû Mansûr’a Nehcü’l-

Hâss’ı telif ederken ilham vermiş olabilir. Ebû Mansûr’un muhaddis kimliğini de 

tekrardan hatırladığımızda bu durumun mümkün olması düşünülebilir. 

3.3.8. Tasavvuf Tarihi ve Literatürüne Etkileri 

3.3.3.8.1. Nehcü’l-Hâss ve Herevî’nin Telifleri 

Ebû Mansûr’un ve Nehcü’l-Hâss’ın tasavvuf tarihi ve literatürüne etkilerini 

incelediğimizde karşımıza ilk olarak Herevî ve eserleri Sad Meydân ile Menâzilü’s-

Sâirîn çıkmaktadır. Ebû Mansûr gibi Hanbelî bir sûfi olan Herevî’nin gençliği Ebû 

Mansûr’un ömrünün son demlerine rastlamıştır. Her iki ismin doğum ve vefat tarihleri 

dikkate alındığında Ebû Mansûr vefat ettiğinde Herevî yirmi iki yaşındadır. Ancak 

hemen hemen aynı dönemlerde yaşamış Herevî’nin Ebû Mansûr’u bizzat gördüğüne 

ilişkin bir kayıt yoktur. Herevî’nin Ebû Mansûr’la irtibat kurabileceği iki bağlantı 

bulunmaktadır. Bunlardan birincisi Şeyh Amû’dur (ö.441/1049). Şeyh Amû, birçok 

şehri dolaşmış, başta Cüneyd’in halifeleri olmak üzere birçok sûfiyle görüşmüştür. O, 

ayrıca Herevî’nin kendisinden tasavvuf öğrendiği ve Tabakât’ta adını çokça zikrettiği 

isimdir.375 Şeyh Amû, Mekke’ye yapmış olduğu bir seyahatinde Mekke’de bulunan 

İbn Cehdem Hemedanî (ö.414/1023) ile görüşmüştür. Ebû Mansûr’un İbn Cehdem’e 

                                                           
373 Beaurecueil, “La Voie du Privilegié: Petit Traité d’Abu Mansur Ma’mar al-Isfahani”, s. 69; Herevî, 

“Giriş” Tasavvufta Yüz Basamak Menâzilü’s-Sâirîn, s. 23. 
374 Pürcevâdî, “Nehcü'l-Hâss”, ss. 124-125. 
375 Yazıcı, Uludağ, “Herevî, Hâce Abdullah”, DİA, C. 17, s. 222. 



 74  
 

Nehcü’l-Hâss’ın bir nüshasını gönderdiğini daha önce de zikretmiştik. Şeyh Amû’nun 

İbn Cehdem’le yapmış olduğu bu görüşme neticesinde Herevî, Ebû Mansûr’u ve 

Nehcü’l-Hâss’ı tanımış olabilir.376 İhtimal dâhilinde olan bu durumdan ziyade daha 

somut olan ise Herevî’nin Ebû Mansûr’la olan bağlantısının Şeyh Ahmed Kûfânî (ö.?) 

kanalıyla sağlanmış olmasıdır. Kûfanî, Şeyh Amû’nun hizmetkârı olup çok defa 

seyahatlerde bulunmuş bir isimdir. Yaptığı bir seyahatinde de İsfahan’a uğramış ve 

Ebû Mansûr’un sohbet meclisinde bulunmuştur.377 Herevî’nin Tabakât’ındaki şu 

ifadeleri Şeyh Ahmed Kûfânî’nin Ebû Mansûr’u gördüğünü ve Herevî’nin 

kendisinden Ebû Mansûr hakkında bilgi aldığını doğrulamaktadır: 

Şeyh Ahmed Kûfânî, Ebû Mansûr’u görmüştü. Ona dedim ki: Ebû Mansûr’dan 

hiçbir anı hatırlıyor musun? Dedi ki: Hayır. Fakat bir gün derviş (fakîr) azizdir 

dedi. Bunun üzerine dedim ki: Şeyhten (Ebû Mansûr) bir söz tamam oldu.378 

 Netice olarak şunu söyleyebiliriz ki Herevî’nin Ebû Mansûr’la olan bağlantısı 

kimin aracılığıyla olursa olsun ilmî ve manevî bir bağlantıdan ibarettir. Herevî’nin 

Tabakât’ta devamla zikrettiği şu ifadeler onun Ebû Mansûr’u tanıdığı gibi aynı 

zamanda Nehcü’l-Hâss’tan da haberdar olduğunu gösterir: 

Nehcü’l-Hâss’ı Şeyh Ahmed Kûfânî’den dinlemek istedim. Dedi ki: Bugün 

vakit dardır. Sana Nehcü’l-Hâss’ın icazetini verdim.
379  

Herevî, görünüşe göre Kûfânî’den Nehcü’l-Hâss’ın bir nüshasını edinmiş 

olmalıdır. Çünkü Herevî’nin Nehcü’l-Hâss’ın ihlâs ve ma’rifet bablarından Tabakât’a 

yapmış olduğu şu iktibaslar onun Nehcü’l-Hâss’ın muhtevasına hâkim olduğunu 

göstermektedir. 

Ebû Mansûr, Nehcü’l-Hâss kitabında dedi ki: İhlâs, tevhitte, hallerde ve 

fiillerde olmak üzere üç şeydedir.380 

Ma’rifetin üç makamı vardır: Fıtratın ma’rifeti, ziyâdenin ma’rifeti ve 

husûsiyyetin ma’rifeti. Fıtratın ma’rifeti, tevhîdi ispat şartıyla genel kılınmış 

olandır [ma’mûm]. Ziyâdenin ma’rifeti, çalışmak ve çabalamakta ihlâs şartına 

sabitlenmiştir. Husûsiyetin ma’rifeti ise cömertliğin özüdür. Onu çaba göstermek 

takip eder.381 

                                                           
376 Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, s.53. 
377 Pürcevâdî, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, s.52. 
378 Herevî, Tabakâtu’s-Sufiyye, s. 624. 
379 Herevî, Tabakâtu’s-Sufiyye, s. 625. 
380 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 119; Herevî, Tabakâtu’s-Sufiyye, s. 624. 
381 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 127; Herevî, Tabakâtu’s-Sufiyye, s. 634. 



 75  
 

Herevî, daha önce de zikrettiğimiz gibi Tabakât’ta, makamlar hakkında 

konuşanları iki gruba ayırır. Bu gruplardan birisi “hikâye nakledenler” diğer grup ise 

“kendi tecrübelerini paylaşanlardır”.382 Nehcü’l-Hâss’ın Herevî’nin ifade ettiği tarzda 

hikâye kategorisinde bir eser olmadığı açıktır. Bu bakımdan Ebû Mansûr’u ikinci 

gruba dâhil etmiş olmalıdır. Benzer bir ifade Sad Meydan’ın mukaddimesinde de yer 

almaktadır. Herevî, orada da haller ve makamlar hakkında söz söyleyenleri üç kısma 

ayırmış; birinci grubu kendi tecrübesini paylaşan muhakkik ehli olarak 

tanımlamıştır.383 Yine Herevî’nin Ebû Mansûr’u bu gruba dâhil etmiş olması kuvvetle 

muhtemeldir. Bu bilgiler de Nehcü’l-Hâss’ın Herevî tarafından bilindiğini ve bir 

bakıma takdir edildiğini göstermektedir. 

Herevî’nin Ebû Mansûr’a ve Nehcü’l-Hâss’a olan bu teveccühü doğal olarak 

onun eserlerine de tesir etmiş gibi gözükmektedir. Herevî’nin hallere ve makamlara 

dair ilk eseri olan Sad Meydan’ı incelediğimizde Nehcü’l-Hâss’ta bulunan üçlü tasnif 

sisteminin benzerinin Sad Meydan’da da bulunduğunu görmekteyiz. Muhtevaları 

farklı olsa da Nehcü’l-Hâss’ta bulunan; tevbe, irâde, sıdk, ihlâs, muhâsebe, verâ`, 

zühd, tevekkül, fakr, sabr, rızâ, havf, recâ, muamele, edeb, riâyet, riyâzet, futûh, 

rağbet, rehbet, hakikat, muhabbet, semâ, vecd, tuma’nîne, müşâhede, murâkabe, 

mükâşefe, sır, yakîn, marifet, gayret, gurbet ve himmet olmak üzere otuz dört başlık 

Sad Meydan’da da bulunmaktadır. Nehcü’l-Hâss ile Sad Meydan kurgu bakımından 

benzer noktaları bulunsa da içerik noktasında farklılıklar bulunmaktadır. Sadece yakîn 

bâbı her iki eserde de ilme’l-yakîn, ayne’l-yakîn ve hakka’l-yakîn şeklinde üç makama 

ayrılmıştır.384  Ancak bu sûfi müelliflerce genel kabul gören bir ayrım olduğundan 

bunun Ebû Mansûr’dan iktibas edildiğini söylemek pek doğru bir yaklaşım olmaz.   

Nehcü’l-Hâss’ın Herevî’nin diğer telifi olan Menâzilü’s-Sâirîn’e olası etki ve 

katkıları Menâzil’inin satır aralarındaki ipuçlarıyla tespit edilebilmektedir. Nehcü’l-

Hâss ve Menâzil’in özellikle mukaddime ve hâtimeleri incelendiğinde rastlanılan bazı 

benzerlikler ve imalar iki eser arasında -kesin ve net olmamak kaydıyla- bağlantı 

                                                           
382 Herevî, Tabakâtu’s-Sufiyye, s. 624. 
383 Herevî, Sad Meydân, s. 4; Ayrıca Krş. Tan, Abdullah Ensârî Herevî’nin Tasavvuf tarihindeki Yeri 

ve Sad Meydân’ı, s. 191. 
384 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 12; Herevî, Sad Meydân, s. 43; Ayrıca Krş. Tan, 

Abdullah Ensârî Herevî’nin Tasavvuf tarihindeki Yeri ve Sad Meydân’ı, ss. 250-251. 



 76  
 

olabileceği mesajını vermektedir. Bu durumu iki eserden pasajlar sunarak göstermeye 

çalışalım: 

Nehcü’l-Hâss: 

  …إلى الله عزّ و جلّ  ”أحوال السائرين,”و بعد، فقد نظرنا فى

Allah’a seyredenlerin hallerine göz attık…385 

Menâzilü’s-Sâirîn: 

إلى الحق عزّ اسمه من الفقراء من  “ منازل السائرين ”و بعد، فإنّ جماعة من الراغبين في الوقوف على
 أهل هراة و الغرباء طال عليّ مسألتهم إياي زمانا أن أبيّن لهم في معرفتها بيانا يكون على معالمها عنوانا.

İmdî, Hakk’a seyredenlerin menzillerine vakıf olmayı isteyen Herat ehlinden 

bir fakir ve garipler topluluğu, uzun zamandır benden bu menzillerin bilgilerini 

belli başlı konularına işaret ederek iyiden iyiye açıklamamı istediler.386 

İki eserin de mukaddimelerini incelediğimizde görüyoruzki Ebû Mansûr, 

seyrüsülûk edenlerin mertebelerini “ahvâlu’s-sâirîn” olarak ifade ederken, Herevî ise 

“menâzilu’s-sâirîn” terkibini kullanmıştır. Burada dikkat çekici olan durum iki 

müellifin de “sâirîn” tabirini kullanmasıdır. Beaurecueil’e göre bu tabir Herevî’nin 

Menâzil’i telif ettiği dönemde revaçta olan bir tabir değildir. O dönemde “sâir” yerine 

daha çok “sâlik” tabiri kullanılmıştır.387 Yine Ebû Mansûr’un bir başka telifi olan 

Adâbu’l-Mütesavvife’de de “merâtibu’s-sâirîn” ve “menâzilü’l-mütesavvife” 

terkipleri geçmektedir.388 Dolayısıyla Herevî, “sâir” kelimesini Ebû Mansûr’dan 

iktibas etmiş olması muhtemeldir.  

Nehcü’l-Hâss ile Menâzil arasındaki bir başka ortak nokta her iki müellifin de 

seyrüsulûkün mertebelerini üçe ayırmaları ve her bir mertebe için benzer açıklamalar 

yapmalarıdır. Şöyle ki Ebû Mansûr, seyrüsulûk yolunda olan kimseleri dâric, mürîd 

ve ârif olmak üzere üç mertebeye ayırmıştır. Ebû Mansûr’un ifadelerine bakıldığında 

dâric yola giren, mürîd yolda olan ve ârif ise nihayete ulaşmış kişidir.389 Herevî de 

benzer bir yaklaşımla seyrüsulûk yolunda olanları üç gruba ayırmıştır. Buna göre; 

birinci grup yola girecek olanı kâsıd, ikinci grup gurbet yolunu tutmuş olanlar, üçüncü 

grup ise fenâ yolunda tevhidin hakikatine ulaştıran müşâhedeyi elde edenlerdir.390 

                                                           
385 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 117. 
386 Herevî, Menâzilu’s-Sâirîn, s. 4; Krş. Herevî, Tasavvufta Yüz Basamak Menâzilü’s-Sâirîn, s.1. 
387 Beaurecueil, “La Voie du Privilegié: Petit Traité d’Abu Mansur Ma’mar al-Isfahani”, ss. 70-71. 
388 Pürcevâdî, “Adâbü’l-Mutesavvifeti ve Hakâikuha ve İşârâtuha”, s. 260. 
389 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 129. 
390 Herevî, Menâzilu’s-Sâirîn, s. 7; Krş. Herevî, Tasavvufta Yüz Basamak Menâzilü’s-Sâirîn, s. 3. 



 77  
 

Dolayısıyla Nehcü’l-Hâss’ın Menâzil’e seyrüsulûkün mertebeleri hakkında fikir 

vermiş olduğunu varsayabiliriz. 

Menâzil’in satır aralarında Nehcü’l-Hâss’a dair bir iz ararken denk geldiğimiz 

şu ibare de iki eser arasındaki olası ilişki konusunda dikkate değerdir: 

Menâzilü’s-Sâirîn: 

…Mütekaddimîn ve müteahhirînden bir topluluk bu konuda (haller ve 

makamlar) eserler telif etmiştir. Olabilir ki sen onları veya çoğunu güzel 

olmalarına rağmen yeterli zenginlikte görmeyebilirsin. Onların bir kısmı asıllara 

işaret etmiş fakat bunların ayrıntısı üzerinde durmamıştır… Ve bunların birçoğu 

derecelerden hiç bahsetmemiştir…391  

Herevî, eserinin telif sebebini açıkladığı bu satırlarda kendisinden önce haller ve 

makamlar konusunda yapılan telifleri kategorilendirmektedir. Buradaki “Onların bir 

kısmı asıllara işaret etmiş fakat bunların ayrıntısı üzerinde durmamıştır…” 

cümlesinde sanki Nehcü’l-Hâss’ı kasteden bir ima varmış gibi duruyor. Zira Nehcü’l-

Hâss daha önce de söylediğimiz gibi hallere ve makamlara işaret etmiş; fakat bunların 

hakkında detaylı açıklamalar yapmamıştır. Herevî’nin devamla gelen “Ve bunların 

birçoğu derecelerden hiç bahsetmemiştir…” ifadesi de yine Nehcü’l-hâss’ın sahip 

olduğu üçlü tasnif sistemine bir atıf gibi durmaktadır. 

İki eser arasındaki etkileşimi ortaya koyan bir diğer durum ise ortak olan bab 

başlıklarıdır. Nehcü’l-hâss’ta yer alan tevbe, irâde, sıdk, ihlâs, muhâsebe, vera`, zühd, 

tevekkül, fakr, sabır, rızâ, havf, recâ, riâyet, edeb, riyâzet, rağbet, muhabbet, şevk, 

semâ`, vecd, tuma’nîne, müşahede, murâkabe, mükâşefe, sır, yakîn, ma’rifet, gayret, 

gurbet ve himmet olmak üzere otuz bir ıstılah başlık olarak Menâzil’de de 

bulunmaktadır. Ancak hemen belirtelim başlıklar ortak olsa da başlıklarla ilgili 

açıklamalar Sad meydan’da olduğu gibi belirgin şekilde farklılık arz etmektedir. 

Bununla birlikte bazı babların alt başlıklarında kesişen noktalar da bulunmaktadır. 

Örneğin Riâyet babının birinci makamı Nehcü’l-hâss’ta “ilimle zâhire riâyet” şeklinde 

ifade edilmişken392 Menâzil’in aynı babında ise “ilmin gerektirdiği şekilde 

davranmak” olarak tarif edilmiştir.393 Aynı durum iki eserin şevk babı için de 

geçerlidir. Nehcü’l-hâss’ın şevk babında bir makam “cennet’e olan şevk” şeklinde 

                                                           
391 Herevî, Menâzilu’s-Sâirîn, s. 6; Krş. Herevî, Tasavvufta Yüz Basamak Menâzilü’s-Sâirîn, s. 2. 
392 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 121. 
393 Herevî, Menâzilu’s-Sâirîn, s. 38; Krş. Herevî, Tasavvufta Yüz Basamak Menâzilü’s-Sâirîn, s. 24. 



 78  
 

ifade edilmişken394 Menâzil’in aynı babında birinci derece “âbidin cennet’e olan 

şevki” şeklinde tarif edilmiştir.395 Bu durumun bir başka örneğini ise iki eserin gurbet 

babı oluşturmaktadır. Nehcü’l-hâss’ın gurbet babında ilk iki makam sırasıyla 

“vatandan gurbet” ve “hallerden gurbet” olarak tarif edilmişken396, Menâzil’de ise aynı 

bab başlığında sırasıyla “vatanlardan gurbet” ve “halin gurbeti” şeklinde ifade 

edilmiştir.397 Ancak zikretmiş olduğumuz başlıklar ortak olsa da başlıklara dair yapılan 

açıklamalar farklılık arz etmektedir.   

Görünüş itibariyle Ebû Mansûr’un ve Nehcü’l-Hâss’ın Herevî’ye etkileri olduğu 

açıktır. Ancak bu etkinin eserin muhtevasından ziyade kurgusu ve ana düşüncesinden 

mülhem olduğunu söylemek daha uygundur.  

3.3.3.8.2. Nehcü’l-Hâss’ın Muhtevasının Diğer Eselere İntikali 

IV./X. asrın sonlarında ya da V./XI. asrın başlarında İsfahan’da yazılmış bir eser 

olan Nehcü’l-Hâss, V./XI. asrın ikinci yarısından itibaren İsfahan dışında başka 

bölgelerde de tanınır olmuştur. Bu konu hakkında detaylı bir inceleme yapan 

Pürcevâdî, Nehcü’l-Hâss’ın ihtiva ettiği başlıkların ve açıklamalarının ne şekilde ve 

hangi eserler üzerinden aktarıldığını ortaya koyan çalışmasına göre Nehcü’l Hâss’ın 

muhtevası Kitâbu’l-İbârât398 adlı bir eser aracılığıyla kendisinden sonraki eserlere 

nakledilmiştir.399 Kitâbü’l-İbârat, muhtevasını büyük oranda Lüm’a` ve Tehzîbü’l-

Esrâr ve Nehcü’l-Hâss’dan oluşturmuştur. Kitâbü’l-İbârat müellifi sözünü ettiğimiz 

üç eserden parçaları birleştirmiş ve Nehcü’l-Hâss’ın sahip olduğu üçlü tasnif sistemini 

de kullanmak suretiyle eserini oluşturmuştur.400 Bu eserde sır, edeb, riyâzet, 

                                                           
394 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 124. 
395 Herevî, Menâzilu’s-Sâirîn, s. 92; Krş. Herevî, Tasavvufta Yüz Basamak Menâzilü’s-Sâirîn, s. 59. 
396 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 128. 
397 Herevî, Menâzilu’s-Sâirîn, s. 108; Krş. Herevî, Tasavvufta Yüz Basamak Menâzilü’s-Sâirîn, s. 69. 
398 Tam adı Kitâbu’l-İbârati’s-Sûfiyyeti ve Meânîhâ olan risale tarzındaki bu eser doksan sekiz tasavvuf 

ıstılahını ihtiva etmektedir. Eserde ıstılahlar sûfi büyüklerinin sözleri ve şiirler ışığında açıklanmıştır. 

Genel kabule göre Kuşeyrî’ye nisbet edilmektedir. Ancak Pürcevâdî’nin bu konuda kuşkuları 

bulunmaktadır. Pürcevâdî’ye göre er-Risâletü’l-Kuşeyriye ve İbârât arasındaki ifade farklılıkları 

bulunmaktadır. Öte yandan Ebû Mansûr ile Kuşeyrî’nin temasının olmadığını, ayrıca ne Ebû Mansûr’un 

Nişâbur ile ne de Kuşeyrî’nin İsfahan ile bilinen bir temasının olmadığını da kaydeder. Bu durumda 

eser Kuşeyrî döneminde ya da onun vefatı sonrasında yazılmış olabilir. Bir diğer ihtimal ise eserin 

Kuşeyrî’nin müritlerinden birine ait olmasıdır. Kitâbü’l-İbârât’ı dört tasavvuf risalesini ihtiva eden 

Erbau Resâil fi’t-Tasavvufi adlı eser içerisinde 1969 yılında Bağdat’ta neşreden Kasım es-Semmârî ise 

müellifin Kuşeyrî olması konusunda herhangi bir tereddüt göstermemiştir. Bkz. Semmârî, Erbau Resâil 

fi’t-tasavvufi, ss.18-20; Pûrcevâdî, “Seyr-i ısṭılâhât-ı sûfiyân ez Nehcü’l-hâss-ı Ebû Mansûr-ı İsfahânî 

tâ Fütûhât-ı İbn Arabî”, ss. 18-20. 
399 Pürcevâdî, “Seyr-i Istılâhât-i Sûfiyyan”, ss.3-55. 
400 Semmârî, Erbau Resâil fi’t-Tasavvufi, s.29. 



 79  
 

müşâhede, mükâşefe, gayret, fütûh, gurbet, irâde, vârid, himmet, mekr, rağbet, rehbet, 

vecd ve hareket olmak üzere on altı ıstılahta Nehcü’l-Hâss’tan alıntı yapılıp, tıpkı 

Nehcü’l-Hâss’ta olduğu gibi üçlü şekilde tasnif edilmiştir. Bu da Nehcü’l-Hâss’ı 

bilindiğini ve içeriğine aşina olunduğunu göstermektedir.401 

Nehcü’l-Hâss’ın ihtiva ettiği ıstılahlar sadece Kitâbu’l-İbârat’la sınırlı 

kalmamıştır. Söz konusu ıstılahlar, Kitâbu’l-İbârat üzerinden Gazzâlî’nin (ö. 

505/1111) el-İmlâ402 adlı eserine, oradan İbnü’l-Arabî’nin (ö.638/1240) 

Istılâhâtü’sûfiyye ve Fütûhât-ı Mekkiyye adlı eserlerine intikal etmiştir. Istılâhât ve 

Futûhât’a kadar nakledilen bu ıstılahların bazıları (özellikle İbnü’l-Arabî etkisiyle) 

Kaşânî’nin Istılâhatu’s-Sufiyye’sine ve Letâifu’l-İ’lam’ına, Seyyid Şerif Cürcânî’nin 

Ta’rifât’ına ve Tehânevî’nin Keşşâfu Istılahâti’l-Funûn’a kadar uzanmıştır.403 Bu etki 

zincirinin bu eserlere kadar ulaşmış olması Nehcü’l-Hâss’ın genişliği ve tarihsel 

sürekliliği açısından önem arzetmektedir. 

Pürcevâdî’nin tespitine göre Kitâbü’l-İbârat müellifi Tuslu ya da Nişâburludur. 

V./XI. asrın ikinci yarısında Horasan bölgesinde yaşayan bir müellifin Nehcü’l-

Hâss’tan içerik naklediyor olması eserin o bölgelerde tanınır olduğunu göstermektedir. 

Gazzâlî’nin el-İmlâ adlı eserinde Nehcü’l-Hâss’tan içerik naklettiğini tekrardan 

düşündüğümüzde Kitâbü’l-İbârat müellifinin Horasanlı olması muhtemeldir. 

Böylelikle Kitâbu’l-İbârât, Gazzâlî’nin eline geçmiş olabilir ve o da bu suretle İmlâ’da 

Kitâbu’l-İbârat’tan istifade etmek suretiyle Nehcü’l-Hâss’tan iktibasta bulunmuş 

olmalıdır.404  

Kitâbu’l-İbârât ile İmlâ’nın muhtevaları karşılaştırıldığında görülür ki Nehcü’l-

Hâss’tan Kitâbu’l-İbârât’a nakledilen on altı ıstılahtan sır, edeb, riyâzet, müşâhede, 

mükâşefe, gayret, fütûh, gurbet, irâde, himmet, mekr, rağbet, rehbet ve vecd olmak 

üzere on dört tanesi büyük oranda içerikleriyle birlikte Kitâbu’l-İbârât’tan da İmlâ’ya 

nakledilmiştir.405 Bu da İmlâ’nın yazımında Kitâbu’l-İbârat’tan, dolaylı olarak da 

                                                           
401 Semmârî, Erbau Resâil fi’t-Tasavvufi, s.44; Pürcevâdî, “Seyr-i Istılâhât-i Sûfiyyan”, s. 15. 
402 Tam adı el-İmlâʾ ʿalâ müşkilâti’l-İhyâʾ olan eser, bilgisiz ve anlayışı kıt kimselerin İhyâʾü ʿUlûmi’d-

Dîn’i kötüleyip, okunmasına engel olmaları üzerine Gazzâlî tarafından kaleme alınmıştır. Çoğunlukla 

sembolik bir dilin kullanıldığı eserde tevhîd ve tasavvuf konuları ana plandadır. Sefer, sâlik, musâfir, 

hal ve makam sırasıyla başlayıp, vecd, vücûd ve tevâcüd ile son bulan eserde kırk dokuz tasavvuf ıstılahı 

kısa ve özlü bir şekilde açıklanmıştır. Risale tarzında olan bu eser, İhyâ`’nın birçok baskısına 

eklenmiştir. Ayrıntılı bilgi için bakz. Pürcevâdî, “Seyr-i Istılâhât-i Sûfiyyan”, ss.8-11; H. Bekir 

Karalıağa, “Gazzâlî”, DİA, C. 13, TDVY, İstanbul 1996, s. 524. 
403 Pürcevâdî, “Seyr-i Istılâhât-i Sûfiyyan”, s. 22. 
404 Pürcevâdî, “Seyr-i Istılâhât-i Sûfiyyan”, s. 15. 
405 Gazzâlî, el-İmlâ alâ Müşkili’l-İhyâ`, ss. 112-113. 



 80  
 

Nehcü’l-Hâss’tan istifade edildiğini göstermektedir. Öyle anlaşılıyorki Kitâbü’l-

İbârat aracılığıyla Nehcü’l-Hâss’tan İmlâ’ya aktarılan bilgiler oradan da İbnü’l-

Arabî’nin eserlerine aktarılmıştır. Gazzâlî’den bir asır sonra yaşayan İbnü’l-Arabî, 

eser telif ederken Gazzâlî’den nakillerde bulunarak, ondan istifade etmiştir. Bu 

yargının en somut örneğini İbnü’l-Arabî’nin Istılâhâtü’s-Sûfiyye ve Futûhâtü’l-

Mekkiye’sinde görmek mümkündür.  

Örneğin İbnü’l-Arabî, Istılâhâtü’s-Sûfiyye’nin mukaddimesinde Gazzâlî’nin 

ismini zikretmek suretiyle İmlâ’sında geçen mürîd kavramına ilişkin sözlerini 

alıntılayarak yer vermiştir.406 Yine İbnü’l-Arabî, âlemü’l-berzah, âlemü’l-ceberût, 

âlemü’l-melekut gibi birçok kavramda Gazzâlî’den alıntılar yaparak Istılâhâtu’s-

Sûfiyye’de ve Futûhât’ta bunlardan istifade etmiştir. Dolayısıyla Gazzâlî’nin 

eserlerinin İbnü’l-Arabî için kaynak değeri taşıdığını rahatlıkla söyleyebiliriz. 407 

İbnü’l-Arabî, Istılâhâtu’s-Sûfiyye ve Futûhât’ta sır, edeb, riyâzet, müşâhede, 

mükâşefe, gayret, futûh, gurbet, irâde, himmet, mekr, rağbet, rehbet ve vecd 

kavramlarında büyük oranda el-İmlâ’dan istifade edip, nakillerde bulunmuştur. Bu 

durum bazen el-İmlâ’da geçen ifadenin tamamını alıntılamak suretinde olurken bazen 

de aynı manaya tekabül eden farklı lafızlar şeklinde olabilmiştir. Sözünü ettiğimiz bu 

intikal durumunu bir tabloyla daha somut hale getirelim. 

 

Tablo 1:  Nehcü’l-hâss’ta yer alan terimlerin diğer eserlere intikali. 

Buraya kadar sözünü ettiğimiz, Nehcü’l-Hâss’ın ıstılah, muhteva ve kurgu 

bakımından Kitâbu’l-İbârat’a, oradan İmlâ’ya, oradan da Istılâhâtu’s-Sûfiyye ve 

                                                           
406 Gazzâlî, el-İmlâ alâ Müşkili’l-İhyâ`, s. 120; İbnü’l-Arabî, Istılâhâtu’s-Sûfiyye, s. 7. 
407 Pürcevâdî, “Seyr-i Istılâhât-i Sûfiyyan”, ss. 4-11. 



 81  
 

Futûhât’a kadar uzanan etkisini söz konusu eserlerden pasajlar sunarak daha somut bir 

hale getirmek mümkündür. İlk olarak sözünü ettiğimiz eserlerin sır bâbını inceleyelim: 

Nehcü’l-Hâss: 

و السرّ على ثلاث مقامات: سرُّ العلم، و سرّ الحال، و سرّ الحقيقة. فسرّ العلم خصوصية للعالمين بالله  
وقعتْ به الإشارة. فآفة سرّ العلم  الإفشاء عزّ و جلّ، و سرّ الحال معرفة مراد الله عزّ و جلّ، و سرّ الحقيقة ما 

إلى غير أهله، و آفة سرّ الحال ترك الحرمة الحال بإظهار الحركة برؤية النفس، و آفة سرّ الحقيقة السكون مع 
 .408النفس في مشاهدتها للحقيقة بترك الغيرة

Kitâbu’l-İbârat: 

، و سرّ الحال  تعالىبالله   حقيقة العلم فسرّ العلم : سرُّ العلم، و سرّ الحال، و سرّ الحقيقة.و السرّ ثلاثة
، و سرّ الحقيقة ما وقعتْ به الإشارة. فآفة سرّ العلم  الإفشاء إلى غير أهله، و آفة سرّ تعالى معرفة مراد الله 

لحقيقة الحال ترك الحرمة الحال بإظهار الحركة برؤية النفس، و آفة سرّ الحقيقة السكون مع النفس في مشاهدتها ل
 409.بترك الغيرة

İmlâ: 

 

بالله تعالى ، و سرّ الحال  حقيقة العالمين و السرّ ثلاثة: سرُّ العلم، و سرّ الحال، و سرّ الحقيقة. فسرّ العلم
 410معرفة مراد الله في الحال من الله ، و سرّ الحقيقة ما وقعتْ به الإشارة.

Istılâhat: 

به، و سرّ الحال بازاء معرفة مراد الله فيه، و سرّ الحقيقة بازاء ما  يطلق فيقال سرّ العلم بازاء حقيقة العالم
 411 تقع به الإشارة

Futûhâtü’l-Mekkiyye: 

إعلم أنّ السرّ عند الطائفة على ثلاث مراتب: سرّ العلم و سرّ الحال و سرّ الحقيقة فأمّا سرّ العلم فهو 
 412 حقيقة العلماء...

Görüldüğü üzere Kitâbü’l-İbârât’ın sır bâbı ile Nehcü’l-Hâss’ın sır bâbı birebir 

aynıdır. Sadece, Nehcü’l-Hâss’da  ّفسرّ العلم خصوصية للعالمين بالله عزّ و جل şeklinde geçen ibare 

Kitâbu’l-İbârât’ta  تعالى العلم باللهفسرّ العلم حقيقة  şeklinde yazılmıştır. Ancak Nehcü’l-Hâss’ın 

                                                           
408 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâsss, s. 126. 
409 Semmârî, Erbau Resâil fi’t-Tasavvufi, s. 51. 
410 Gazzâlî, el-İmlâ alâ Müşkili’l-İhyâ`, s. 117. 
411 İbnü’l-Arabî, Istılâhâtu’s-Sûfiyye, ss. 15-16. 
412 İbnü’l-Arabî, Fütûhâtü’l-Mekkiyye, C. 4, s. 121. 



 82  
 

daha önce sözünü ettiğimiz İstanbul’da bulunan nüshasını incelendiğimizde orada da 

ifadenin  حقيقة العلم şeklinde geçtiği görülür.413  

el-İmlâ`’da bulunan sır tanımı incelediğinde tanımın Kitâbu’l-İbârat’ta yer alan 

sır tanımıyla aynı olduğu görülmektedir. Bazı küçük kelime farklılıkları bulunsa da iki 

eserdeki ifadelerden aynı mana anlaşılmaktadır. Buradan hareketle İmlâ`’da bulunan 

sır tanımının Kitâbü’l-İbârat’tan nakledildiği söylememiz mümkündür. Ancak 

Gazzâlî’nin Kitâbu’l-İbârât müellifinden farklı olarak Nehcü’l-Hâss’ta zikredilen 

âfetleri eserine almadığı görülmektedir.  

Istılâhâtu’s-Sûfiyye’de bulunan sır tanımı ise “denildi” sözüyle nakledilmiştir. 

Nakledilen ifadeler dikkate alındığında görülürki bu lafızlar, İmlâ`’da geçen ifadelerin 

hemen hemen aynısıdır. Küçük lafız farklılıkları bulunmakla birlikte ifadelerin 

anlamları ve sır kavramının üçlü tasnifi Istılâhâtu’s-Sûfiyye’ye İmlâ`’dan nakledilmiş 

gibi gözükmektedir. Futûhât’ta ise tam olarak bir içerik naklinden söz etmek mümkün 

değildir. Tanımın içeriğinden ziyade sır kavramının ilim, hal ve hakikat şeklindeki 

üçlü tasnifinden istifade edilmiş gibi gözüküyor. İbnü’l-Arabî’nin teliflerini anlaşılır 

kılmak için eser kaleme alan414 Abdürrezzak Kâşânî’nin (ö.736/1335) Istılâhâtu’s-

Sûfiyye ve Letâifü’l-İ’lâm adlı eserlerinin sır bölümlerinde İbnü’l-Arabî’nin dolayısyla 

Nehcü’l-Hâss’ın etkisini görmek mümkündür. Kâşânî’nin Istılâhâtu’s-Sûfiyye’sinde 

sır terimi tıpkı Nehcü’l-Hâss’ta olduğu gibi sırru’l-ilmi, sırru’l-hâli ve sırru’l-hakîkati 

şeklinde tasnif edilmişken415 Letâifu’l-İ’lâm’da ise sırru’l-ilmi ve sırru’l-hâli şeklinde 

yer bulmuştur.416 

Nehcü’l-Hâss’ın kendisinden sonraki eserler etki ve katkılarına örnek sunmak 

açısından eserlerin edeb bâbından pasajlar sunarak devam edelim: 

            Nehcü’l-Hâss: 

التعلّق بأحكام  الحق. فأدب الشريعة و الأدب على ثلاث مقامات: أدبُ الشريعة، و أدب الخدمة، و أدب
العلم بصحّة عزم الخدمة، و أدب الخدمة ا لتشمر عن العلاقات و التجرد  عن الملاحظات، و أدب الحق 

                                                           
413 İ., vr. 126b. 
414 Süleyman Uludağ, “Abdürrezzak Kâşânî”, DİA, C. 25, TDVY, Ankara 2022, s. 6. 
415 Kâşânî, Istılâhâtü’s-sûfiyye, ss. 120-121. 
416Abdürrezzak el-Kâşânî, Letâifu’l-İ’lâm, thk. Ahmet Abdurrahim Sâyih, Mektebetü Sekâfeti’d-

Diniyye, Kâhire 1426/2005, s. 425. 



 83  
 

فآفة أدب الشريعة الحرص في جمع العلم بترك الإستعمال، و آفة أدب الخدمة رؤية العلائق  موافقة الحق بالمعرفة
  417.مع النفس و الرضا بالهوى الشاغلة المفرّقة للقلب، وآفة أدب الحق السكون

Kitâbu’l-İbârat: 

ة ، و أدب الحق فأدب الشريعة التعلّق بأحكام العلم بصحّ  الحرمة و أما لأدب: أدبُ الشريعة، و أدب
ا لتشمر عن العلاقات و التجرد  عن الملاحظات، و أدب الحق موافقة الحق  الحرمة عزم الخدمة، و أدب 

 418.بالمعرفة

: İmlâ` 

ثلاثة: ادب الشريعة، و هو التعلق باحكام العلم بصحة عزم الخدمة،و الثاني ادب الخدمة و هو  و الأدب
 419.التشمر عن العلامات و التجرد عن الملاحظات، و الثالث ادب الحق موافقة الحق بالمعرفة

Istılâhâtu’s-Sûfiyye: 

الحق. و ادب الشريعة الوقوف عند و وقتا ادب الخدمة الأدب:فوقتا يريدون به ادب الشريعة، و وقتا ادب 
 420.مرسومها، و ادب الخدمة الفناء عن رؤيتها مع المبالغة فيها، و ادب الحق ان تعرف مالك و ماله

Futûhâtü’l-Mekkiyye: 

فالأدب جماع الخير و هو ينقسم إلى أربعة أقسام في اصطلاح أهل الله: قسم الأوّل ادب الشريعة و هو 
الثاني أدب الخدمة و هو ما إصطلحت عليه الملوك في خدمة خدمها... و القسم  الأدب ألذي...و القسم

الثالث أدب الحق و هو الأدب مع الحق في إتباعه عند من يظهر عنده... و القسم الرابع أدب الحقيقة و هو 
 421...ترك الأدب بفنائك و ردّك ذالك كله الى الله

فهو أن لا يتعدى بالحكم موضعه في جوهر كان أو في إعلم أنّ الأدب على أقسام: أما ادب الشريعة 
الأدب عرض...و أما قسم الأدب الخدمة فإما أن يكون أعلى إلى أدنى أو من أدنى إلى أعلى...و أما قسم 

 422 ...الحق فهو أعطاءه ما يستحقه مما ينبغي له

Görüldüğü üzere Kitâbü’l-İbârât’ın edeb bâbı Nehcü’l-Hâss’ın edeb bâbıyla 

neredeyse birebir aynıdır. Kitâbü’l-İbârât müellifi, Nehcü’l-Hâss’ta أدب الخدمة şeklinde 

geçen ifadeyi أدب الحرمة olarak kaydetmiştir. Söz konusu olan bu lafız farklılığının 

harflerin noktalamalarından kaynaklanmış olması muhtemeldir. Öte yandan bu babta 

dikkat çeken bir diğer durum ise Kitâbu’l-İbârât müellifinin Nehcü’l-Hâss’ta 

zikredilen âfetleri kitabına almamış olmasıdır. Kitâbu’l-İbârat’tan sonra gelen diğer 

                                                           
417 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâsss, s. 122. 
418 Sâmerrâî, Erbau Resâil fi’t-Tasavvufi, s. 52. 
419 Gazzâlî, el-İmlâ alâ Müşkili’l-İhyâ`, s. 117. 
420 İbnü’l-Arabî, Istılâhâtu’s-Sûfiyye, s.7. 
421 İbnü’l-Arabî, Fütûhâtü’l-Mekkiyye, C. III, ss.  428-429. 
422 İbnü’l-Arabî, Fütûhâtü’l-Mekkiyye, C. IV, ss. 165-166. 



 84  
 

eserlerde de âfetlerin yer almamış olması eserler arasındaki ilişkiyi gösterir bir başka 

durumdur. 

İmlâ`’nın edeb bâbında yer alan ifadeleri incelendiğinde görülürki bu bâbta yer 

alan ibareler Kitâbü’l-İbârat’ta yer alan lafızlarla birebir aynıdır. Tek farklılık ise 

Kitâbü’l-İbârat’ta أدب الحرمة şeklinde olan ifade İmlâ`’da أدب الخدمة şeklinde yazılmıştır. 

Bu farklılık da ifade edildiği üzere harflerin noktalamasından muhtemelen 

kaynaklanmaktadır. Ayrıca görüldüğü üzere Gazzâlî de Kitâbü’l-İbârât müellifi gibi 

eserinde Nehcü’l-Hâss’taki âfetlere yer vermemiştir. 

İbnü’l-Arabî’nin Istılâhâtu’s-Sûfiyye ve Futûhât’ının edeb bâbında yer alan 

ifadeleri incelendiğinde görülürki diğer eserlerde geçen edebin üç makamı: edebü’ş-

şerîati, edebü’l-hidmeti ve edebü’l-hakkı İbnü’l-Arabî’nin iki eserinde de yer 

bulmuştur. Ancak İbnü’l-Arabî, diğer müellifler gibi hem başlık hem de içerik 

naklinden kaçınmıştır. O başlıkları nakletmiş fakat başlıkların altını kendi özgün 

ifadeleriyle doldurmuştur. Buna mukabil edebin üç makamının İmlâ`’dan iktibas 

edildiğini söyleyebiliriz. Ayrıca görüldüğü üzere İbnü’l-Arabî, diğer müelliflerden 

farklı olarak edebü’l-hakîkati diye isimlendirdiği dördüncü bir kavram oluşturmuştur. 

Edeb terimi Letâifu’l-İ’lâm’da da İbnü’l-Arabî’de dolayısıyla Nehcü’l-Hâss’ta geçtiği 

üzere edebü’ş-şerâti, edebü’l-hidmeti ve edebü’l-hakkı şeklinde tasnif edilmiştir.423 

Nehcü’l-Hâss’ın kendisinden sonraki eserlere etki ve katkılarını göstermek 

amacıyla son olarak, zikrettiğimiz eserlerinin riyâzet bâbını örnek olarak sunalım:  

Nehcü’l-Hâss: 

و الرياضة على ثلاث مقامات: رياضة بالأدب، و رياضة بالطلب، و رياضة بالمطالبة. فرياضة الأدب ا 
لخروج من طبع النفوسية، و رياضة الطلب لصحّة المريدية، و رياضة المطالبة لصحّة المرادية. فآفة رياضة الأدب 

و الإجتماع على الطيبة، و آفة  رياضة  حبّ النفس و الشهوة، و آفة  رياضة الطلب حبّ المعاشرة و المخالطة
 424.المطالبة التغافل عن دعوة الحق و زجره بالإلهام

Kitâbü’l-İbârât: 

و أما الرياضة: فرياضة الأدب، و رياضة الطلب، و رياضة المطالبة. فرياضة الأدب ا لخروج من طبع 
425.لمراد بهالنفوسية، و رياضة الطلب لصحّة المريدية، و رياضة المطالبة لصحّة ا

 

                                                           
423 Kâşânî, Letâifu’l-İ’lâm, s. 27. 
424 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, s. 122. 
425 Sâmerrâî, Erbau Resâil fi’t-Tasavvufi, s. 53. 



 85  
 

İmlâ`: 

 426 المراد به و الرياضة إثنان:رياضة الأدب و هو الخروج عن طبع النفس، و رياضة الطالب و هو صحّة

Istılâhâtu’s-Sûfiyye: 

و الرياضة رياضة الأدب و هو الخروج عن طبع النفس، و رياضة الطالب و هو صحّة المراد به،و بالجملة 
 427النفسية.فهي عبارة عن تهذيب الأخلاق 

Futûhâtü’l-Mekkiyye: 

إعلم أنّ الرياضة عند القوم من الأحوال و هي قسمان: رياضة الأدب و رياضة الطالب و هي صحّة المراد 
 428.به، و بالجملة فهي عبارة عن تهذيب الأخلاق النفسية

Görüldüğü üzere Kitâbu’l-İbârât’ın riyâzet babı da Nehcü’l-Hâss’ın riyâzet 

bâbıyla neredeyse bire bir aynıdır. İki eserdeki pasajlar arasındaki tek fark ise Kitâbü’l-

İbârât müellifinin Nehcü’l-Hâss’ta لصحّة المرادية şeklinde geçen ifadeyi لصحّة المراد به olarak 

kaydetmiş olmasıdır. Söz konusu olan bu lafız farklılığının yine harflerin 

noktalamalarından kaynaklanmış olması muhtemeldir. Kitâbu’l-İbârât müellifinin 

tıpkı edeb bâbında olduğu gibi bu babta da âfetleri iktibas etmediği görülmektedir. 

İmlâ`’nın riyâzet bâbı incelediğinde ise Gazzâlî’nin sadece riyâzetü’l-edebi ve 

riyâzetü’t-talebi olmak üzere iki makamı ve onların açıklamalarını iktibas ettiğini 

görülür.  Kitâbu’l-İbârat’a nazaran İmlâ`’da eksik olan ifadeler aynı şekilde İbnü’l-

Arabî’nin eserlerine geçmiş olduğundan doğal olarak hem Istılâhâtu’s-Sûfiyye’de hem 

de Futûhât’ta aynı eksiklik görülmektedir. İmlâ`’da eksik olan bir ifadenin 

kendisinden sonra gelen eserlerde de aynı şekilde eksik olması bu eserler arasındaki 

iktibas ilişkisini göstermesi açısından önem arz eden bir durumdur.  

Nehcü’l-Hâss’ın muhtevası yukarıda zikrettiğimiz eserler dışında Rûzbihân el-

Baklî’nin (ö. 606/1209) ariflerin makamları hakkında bilgi verdiği eseri Meşrebu’l-

Ervah’da da kendisine yer bulmuştur. Bu duruma iki eserin futûh bâbını örnek olarak 

sunabiliriz: 

Nehcü’l-Hâss: 

و الفتوح على ثلاث مقامات: فتوح العبادة في الظاهر، و  فتوح الحلاوة في الباطن، و  فتوح المكاشفة في السرّ. ففتوح العبادة 
سبب إخلاص القصد، و  فتوح   الحلاوة  في الباطن سبب جذب الحق باللطافة، و  فتوح المكاشفة في السرّسبب المعرفة بالحق. 

                                                           
426 Gazzâlî, el-İmlâ alâ Müşkili’l-İhyâ`, s. 117. 
427 İbnü’l-Arabî, Istılâhâtu’s-Sûfiyye, s.16. 
428 İbnü’l-Arabî, Fütûhâtü’l-Mekkiyye, C. IV, s. 166. 



 86  
 

و آفة  فتوح الحلاوة في الباطن الإركانُ إلى حلاوة الوسواس. و آفة  فتوح المكاشفة أخذ الحظّ في السرّ فآفة فتوح العبادة الكسل، 
 .429من الشهوة

Meşrebü’l-Ervah: 

 .430قال بعضهم:و الفتوح على ثلاث مقامات: فتوح العبادة في الظاهر، و  فتوح الحلاوة في الباطن، و  فتوح المكاشفة في السرّ 

Görüldüğü üzere Nehcü’l-Hâss’ta futûhla alakalı zikredilen üç makam “kâle 

ba’duhum” ifadesiyle Meşrebü’l-Ervah’a nakledilmiştir. Meşrebü’l-Ervah’ta Nehcü’l-

Hâss’la temasa ilişkin somut bir bilgi yoktur. İki eser arasında yaptığımız 

karşılaştırmada sadece futûh babında bulunan iktibası tespit ettik. Bunun dışında ortak 

başka bir nokta tespit edemedik. Baklî’nin İran muhitinde yaşamış ve ilmî 

faaliyetlerini burada sürdürmüş olması sebebiyle Nehcü’l-Hâss’ı bildiğini düşünerek 

ya da ondan içerik nakleden eserlerden birini görmüş olması dahilinde bu irtibatın 

kurulmuş olması ihtimal dahilindedir. 

Vermiş olduğumuz örneklerin Nehcü’l-Hâss’ın kendisinden sonra gelen eserlere 

muhteva yönünden etkilerini göstermek açısından yeterli olduğu kanaatindeyiz. 

Nehcü’l-Hâss’ın kendisinden sonra gelen eserlere etki ve katkılarını verdiğimiz 

örnekler dışında başka daha birçok ıstılah üzerinden de örneklendirmemiz 

mümkündür. Örnek olarak sunduğumuz üç ıstılah dışında eserlerde müşâhede, 

mükâşefe, gayret, futûh, gurbet, irâde, vârid, himmet, mekr, rağbet, rehbet, vecd ve 

hareket ıstılahlarının konu edildiği pasajlarda da büyük oranda iktibaslar ve ifade 

benzerlikleri vardır.431 Buradan hareketle Nehcü’l-Hâss’ın kendisinden sonra gelen 

eserleri şekil, kurgu ve muhteva bakımından etkilediğini ve özellikle muhteva 

bakımından olan etkinin tasavvuf tarihinin farklı zaman dilimlerinde telif edilen 

eserlerde görüldüğünü söyleyebiliriz. 

 

 

 

 

 

                                                           
429 Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, ss. 121-122. 
430 Rûzbihân-ı Baklî, Meşrebu’l-Ervâh, s. 65. 
431 Pürcevâdî, “Seyr-i Istılâhât-i Sûfiyyan”, ss. 28-51. 



 87  
 

4. NEHCÜ’L-HÂSS: Metin İnşası ve Tercüme 

4.1. Metnin İnşasında ve Tercümede Gözetilen İlkeler 

Çalışmamızın bu bölümünde Nehcü’l-Hâss’ın metnini ve Türkçe tercümesini 

sunacağız. Nehcü’l-Hâss metninin diziminde ve tercümesinde daha eski olması 

bakımından büyük oranda Şîraz nüshasını esas aldık.  Bununla birlikte İstanbul 

nüshasını ve Manisa İl Halk Kütüphanesi’nde bulduğumuz Manisa nüshasını da Şiraz 

nüshasıyla karşılaştırmayı ihmal etmedik. Nüshaların karşılaştırılmasında ve metnin 

inşa edilmesinde izlediğimiz yöntem hususunda İSAM Tahkikli Neşir Kılavuzu’ndan432 

destek aldık. Eserin İstanbul nüshasını İ, Manisa nüshasını ise M harfiyle daha önce 

remzetmiştik. Bundan sonra gelecek olan dipnotlarda Şiraz nüshasını ise Ş harfiyle 

remzedeceğiz. Üç nüsha arasında yapmış olduğumuz karşılaştırmalarda kelime ve 

bazen terkip bazında metinsel farkların olduğunu tespit ettik. Söz konusu olan bu lafız 

farklarını ve anlam bakımından tercümeye ettiklerini dipnotlarda göstermeye çalıştık. 

Nehcü’l-Hâss metninin açık ve detaylı tanımlamalara sahip olmaması ibareyi anlama 

ve merama uygun bir şekilde tercüme etme konusunda bizi zorladığını ifade etmeliyiz. 

Bu bakımdan tam anlamıyla Türkçe’ye tercüme edilemeyeceğini düşündüğümüz 

Arapça ifadeleri [ ] köşeli parantez içine alarak tercümede ayrıca belirttik. Bununla 

birlikte tercümenin anlaşılmasına katkı sağlayacağını düşündüğümüz açıklayıcı 

ifadeleri de parantez ( ) içine alarak aktardık. 

4.2. Kitâbu Nehci’l-Hâss 

 كتاب نهج الخاص

 لأبي منصور الإصفهاني

 بسم الله الرحمن الرحيم

 محمد بن أبى الحسن الفرضىّ الطوسى قال: سمعت أحمد بن محمد بن مالك الهروىّ قال: سمعت أبا حدّثنا أبو عبد الله

الحسن علىّ بن جهضم الهمدانّى يقول: كتب إلينا أبو منصور معمر بن أحمد بن زياد الإضفهانّى فى هذا الكتاب الملقب بنهج 

 433.الخاصّ 

                                                           
432 İSAM Tahkikli Neşir Kılavuzu, haz. Okan Kadir Yılmaz, TDVY, Ankara 2018. 
433 Nehcü’l-Hâss’a ait olan bu râvi senedi, daha önce de zikrettiğimiz gibi Ş. nüshasında yer almazken, 

İ. ve M. nüshalarında yer almaktadır. Bkz. İ., vr. 116a ; M., vr. 143b. 



 88  
 

لهم أبواب الكرامات  فتحو  ,دعا الخلق إلى نفسه بالآيات البيّنات و الآثار اللائحات و السنن الواضحات ألّذى الحمد لله

لته و خولهم سنّّ الهبات، ثّم رتبّهم فى التفاضل و الدرجات و فرّقهم فى الأحوال و المقامات، فكلُّ يسعى إليه برغبته و يعمل له على شاك

بخالص الإرادات و يُُتحن فيها بدقيق الآفات، فيظهر ذالك القاصدُ بل، و لكلّ طريق حقيقة يعلو بها على إختلاف الطّرق و تفرّق السُّ 

الصفّى من البريات الذكى فى جميع الحالات صلى الله  واضح الآيات ولائح السُّنن الواجبات ألّتي بعث الله بها عزّ و جلّ خيَر البرية محمدًا

  . و سلم السِّريات قائق ودات أهل الحاعليه و على آله الس

و بعد، فقد نظرنا فى أحوال السائرين إلى الله عزّ و جلّ الطالبين له، الدارجين فى المقامات، السالكين طرىق الإرادات بالجهد 

خفىّ الطاويات،  و الرياضات، القاصدين إليه بحسن النياّت، و المطلوبين بحقائق الواردات، المقصودين بعزيز الإشارات، المشرين إليه فى

العارفين بورود الخطرات، و رسوم اللحظات، فرأينا آحولهم، و آحكامهم، و شرائطهم، و علاماتهم، و وجودهم قائمةً بالشرح و معروفةً 

 قيقته و الشرح موجود برسمه.بالوصف، و وجدنا الشرح لها وصفاً و النعت لها علماً، و الرسم مرسوم بح

بالعلوم. و معرفة الآحوال و التنقّل فى المقامات و الإرتفاع فى الدرجات، حقّها حوال بالوجود يؤدّون و أهل الحقيقة يشهدون الأ

يقوم الوصف بشرحها و يتحقق المتحققٔ بوجودها، و تحت كل لمحة آفة و فى كل حالة دقيقة، و الحذر من الآفات فى الآحوال بعد معرفتها 

الآحوال المرسومات تقلّب الحكم فى سرّ الآحوآل بشاهد ظاهر الأحوال و إخفاء الآفات فى طىّ  قربة إلى خالص المقامات. و أدقّ ما فى

و الحقائق وكّلت بها أسباب لغزاراتها من تزيين   خواطر الواردات. ولكل حق حقيقة، تعلّق بها دقيقة من خفىّ الآفات و طوى العاهات.

ة الحال بشاهد الحسوس، ولكل حالة منها آثار فى مواطنها كمين فى مصادرها و خفىّ الشيطان و بلالبل الهواجس و رؤية النفوس و رؤي

. فأردنا إظهار دقائق الآفات الخفيّات لتقوم رؤية الآفات موضع الحذر و يقوم الحذر موضع الإفتقار، 434فى ضمائرها، و البعد ما يوصف بها

 حَذِرةً. و البالغينوجِلةً مض الآفات ليقيم السائرين بمعرفتها وقات غوا، و تحت صفاء الأ435و يقوم الإفتقار موضع الحقيقة

 ثمّ الله ولّى التوفيق و علته التكلان.

Mukaddime 

Rahmân ve Rahîm olan Allah’ın adıyla 

Yarattıklarını apaçık ayetlerle, belirgin işaretlerle, bildirilmiş yollarla kendisine 

davet eden, onlara kerâmet kapılarını açan, hediyelerin en yücesini bahşeden, sonra 

onları faziletlerde ve derecelerde sıraya koyan, hallerde ve makamlarda farklılaştıran 

Allah’a hamd olsun. Her bir kimse Allah’a olan rağbetiyle O’na yönelir. Yollar ve 

yöntemler farklılaştığı halde kendi mizacı üzere Allah için gayret eder. Her bir yolun, 

                                                           
434 İ: و العين ماؤها فيه, vr. 117b; M: و العين ماؤها فيه, vr. 145a . 

435 İ: ليقوم رؤية الآفات مقام الحذر و يقوم الحذر مقام الإفتقار، و يقوم الإفتقار مقام الحقيقة, vr. 117b ; 

M: ليقوم رؤية الآفات مقام الحذر و يقوم الحذر مقام الإفتقار، و يقوم الإفتقار مقام الحقيقة, vr. 145b. 



 89  
 

iradelerin halis olanıyla yolcunun kendisiyle yükseleceği ve afetlerin inceleriyle 

imtihan olacağı, bir hakîkati vardır. Nitekim her durumda akıllı varlıkların en temizi 

ve en hayırlısı olan Hz. Muhammed (Allah’ın selamı O’nun ve sırlar ve hakikatler 

ehlinin efendileri olan âlinin üzerine olsun) ile Allah’ın göndermiş olduğu ayetlerin ve 

kendisine uyulması şart olan sünnetin bu konuda açık ve belirgin oluşu bunu 

göstermektedir. 

İmdî, Allah azze ve celleyi arzu ederek, makamlarda adım adım ilerleyerek, 

riyâzet ve cehdle irade yolunu seyrederek, hüsnüniyetlerle Allah’a yönelerek, vâridâtın 

hakikatlerini isteyerek, işaretlerin yücelerine yönelerek, niyetlerin gizlendiği hallerde 

Allah’ı işâret ederek, hatarât geldiğinde ve lahzâtın çeşitlerinde kendini bilerek Allah’a 

seyredenlerin hallerine göz attık. Böylelikle onların hallerini, hükümlerini, şartlarını, 

alâmetlerini ve varlıklarını şerh ederek ve vasıflarını bilerek incelemiş olduk. 

Gördük ki şerh bunlar için bir vasıf, sıfat bunlar için bir alemdir. Görünüş, [resm] 

hakîkat ile resmedilmiş, şerh ise görünüşüyle mevcut bulunmaktadır. Hakîkat ehli, 

hallere vücûd ile şahitlik eder ve bu hallerin gereğini de ilimle yerine getirirler. 

Derecelerde yükselmek, makamları geçmek ve halleri bilmek onları şerhetmekle vasf 

olur. Bunları inceleyen kimse de bunların varlıklarını incelemiş olur. Her bir lemhanın 

altında bir âfet ve her halde bir incelik bulunur. Hale vâkıf olduktan sonra hallerde 

bulunan âfetlerden sakınmak (bunları bilip uyanık olmak) [hazr] makamların halis 

olanına yaklaşmak olur.  

Resmedilen hallerdeki en ince nokta, vâridâtın düşüncelerinde saklanmış 

âfetlerin gizlenmesi ve hallerin zahirinin şahitliğiyle hallerdeki sırrın hikmetlerinin 

değişiklik göstermesidir. Her bir gerçek için hastalıkların sarıp sarmalamasından ve 

âfetlerin saklı olmasından kaynaklanan bir incelik ve bu incelikle alakalı bir hakîkat 

vardır. Hislerin etkisiyle, hali görmenin (dikkate almanın) [ru’yet], nefisleri görmenin 

(dikkate almanın), kuşkuların düzensizliğinin ve Şeytan’ın süslemesinin çok 

olmasından dolayı, sebepler hakikatlerin yerlerini almışlardır. Fakir olmak [iftikâr] 

hakikatin mahalli, sakınmak [hazr], fakir olmanın [iftikâr] mahalli ve âfetin görülmesi 

(dikkate alınması) [ru’yet] sakınma [hazr] mahalli olsun diye gizli âfetlerin 

inceliklerini ortaya koymak istedik. Vakitlerin özünün altında, menzile ulaşanların 

sakınır oldukları ve sâlik olanların onu bilmekle korkar oldukları âfetlerin derin 

tarafları vardır.  



 90  
 

Allah-u teâla başarıya ulaştırandır ve tevekkül ise O’nadır. 

  (۱)  باب التوبة

الغفران بصحة  ود مرارة الماضي، والإستغفار طلببوج 436فالتوبة على ثلاث مقامات: الندم و الإستغفار والحقيقة، فالندم عزم التحوّل

  .فآفة الندم الأمل، و آفة الإسفغفار الغفلة، و آفة الحقيقة الشهوة .437الله عزّ و جلّ بلبسه ثانيةالإرادة، والحقيقة الأوبة إلى 

1. Tevbe 

Tevbe üç makam üzeredir: Pişmanlık [nedm], istiğfâr ve hakîkat. Pişmanlık, 

geçmişin acılığının varlığıyla dönüşme kararlılığıdır. İstiğfar, irâdenin sıhhatiyle affı 

talep etmektir. Hakîkat ise Allah’a sarılarak, ikinci bir defa O’na dönüştür [evbe]. 

Pişmanlığın âfeti emel, istiğfârın âfeti gaflet, hakîkatin âfeti ise şehvettir.  

 (۲) باب الإرادة

والإرادة على ثلات مقامات: إرادة الطلب من الله عزّ و جلّ، و إرادة الحظّ من الله، و إرادة الله. فإرادة الطلب موضع التمنّّ، و 

 موضع الإخلاص. فآفة التمنّّ نفس التمنّّ، و آفة الطمع الشره، و آفة الإخلاص رؤية النفس. 438الحقّ إرادة الحظّ موضع الطمع، و إرادة 

2. İrâde 

İrâde üç makam üzeredir: Allah’tan talebin irâdesi, Allah’tan hazzın irâdesi ve 

Allah’a olan irâde. Allah’tan talebin irâdesi temennî mahallidir. Allah’tan hazzın 

irâdesi hırs [tamah] mahallidir. Hakk’a olan irâde ise ihlâs mahallidir. Temennînin 

âfeti temennînin bizzat kendisidir. Hırsın afeti doymak bilmemezliktir [şereh]. İhlâsın 

afeti ise nefsi görmektir (dikkate almaktır) [rü’yet]. 

 (۳) باب الصدق

و الصدق على ثلاث مقامات: صدقٌ في العزم، و صدقٌ في الأعمال، و صدقٌ في اللسان. فصدق العزم تجريد إرادة الحق، و 

العزم العجز، و آفة  439النفوس، و صدق اللسان محاسبة النفس قبل إطلاق القول. فآفة صدق صدق الأعمال ركوب الجهد بترك راحات

 ن المعاريض.صدق الأعمال الكسل، و آفة صدق اللسا

                                                           
436 İ: التحويل, vr. 117b; M: التحويل , vr. 145a.  

437 İ: باينة, vr. 117b; M: باينة, vr. 145a. Bu takdirde cümlenin tercümesi şöyle olur: “Hakîkat ise Allah’a 

sarılarak, belirgin bir şekilde O’na dönüştür [evbe].” 
438 İ: و إرادة الله, vr. 118a; M: و إرادة الله, vr. 145a. 

439 İ: فآفة العزم العجز, vr. 118a; M: فآفة العزم العجز, vr. 145b. Bu takdirde cümlenin tercümesi şöyle olur: “Azmin 

âfeti aczdir.” 



 91  
 

3. Sıdk 

Sıdk üç makam üzeredir: Kararlılıkta [azm] sıdk, amellerde sıdk ve dilde sıdk. 

Kararlılıkta sıdk, Hakk’ın irâdesini soyutlamaktır [tecrîd]. Amellerde sıdk, nefislerin 

rahatlarını terk ederek cehdle yol almaktır [rukûb]. Dilde sıdk, söz ağızdan çıkmazdan 

evvel nefsin muhasebe edilmesidir. Kararlılıkta sıdkın âfeti acz, amellerde sıdkın âfeti 

tembellik, dilde sıdkın âfeti ise sözü gizlemektir [meârîz]. 

( باب الإخلاص٤)  

ال، و إخلاص الأفعال. فإخلاص التوحيد صفاء الإشارة و الإخلاص على ثلاث مقامات: إخلاص التوحيد، و إخلاص الأحو 

إلى الحق، و إخلاص الأحوال إخراج رؤية النفس من الأحوال، و إخلاص الأفعال إخراج رؤية الخلق من الأفعال. فآفة إخلاص التوحيد 

 الفعل بشاهد النفس. رؤية الدعوى، و آفة إخلاص الأحوال الخروج من الحال قبل النزول فيها، و آفة إخلاص الأفعال

4.İhlâs 

İhlâs üç makam üzeredir: Tevhîdin ihlâsı, hallerin ihlâsı ve fiillerin ihlâsı. 

Tevhîdin ihlâsı, Hakk’a götüren işaretlerin duru [safâ’] olmasıdır. Hallerin ihlâsı, 

nefsin görülmesini (dikkate alınmasını) [ru’yet] hallerden çıkartmaktır. Fiillerin ihlâsı, 

yaratılanların [halk] görülmesini (dikkate alınmasını) [ru’yet] fiillerden çıkartmaktır. 

Tevhîdin ihlâsının âfeti da’vâ (nefsin kendine ait olmayan bir şeye sahip çıkması), 

hallerin ihlâsının âfeti menzile varmadan önce halden çıkmak, fiillerin ihlâsının âfeti 

ise nefsin etkisiyle fiilin görülmesidir (dikkate alınmasıdır) [ru’yet]. 

( باب المحاسبة٥)  

و المحاسبة على ثلاث مقامات: محاسبة النفس، و محاسبة القلب، و محاسبة السرّ. فمحاسبة النفس ظاهر أدب الشريعة، و محاسبة 

، فآفة محاسبة النفس الغفلة، و آفة محاسبة بجمع الهم، و  محاسبة السرّ التقرّب إلى الله عزّ و جلّ 440 في الباطنه الملاحظاتالقلب ترك 

 القلب حلاوة الوسواس، و آفة محاسبة السرّ كثرة الملاحظات.

5. Muhâsebe 

Muhâsebe üç makam üzeredir: Nefsin muhâsebesi, kalbin muhâsebesi ve sırrın 

muhâsebesi. Nefsin muhâsebesi, şeriatın edebin zâhir olmasıdır. Kalbin muhâsebesi, 

kalbin bâtındaki mülâhazaları terk etmektir. Sırrın muhâsebesi, bütün gayreti cem 

ederek şanı yüce olan Allah’a yaklaşmaktır. Nefsin muhâsebesinin âfeti gaflet, kalbin 

                                                           
440 İ: في الباطن, vr. 118b; M: في الباطن, vr. 145b.             



 92  
 

muhâsebesinin âfeti vesveselerin tatlılığı [halâvet], sırrın muhâsebesinin âfeti ise 

mülâhazâların çokluğudur. 

( باب الورع٦)  

في الطعام، و ورع في اللسان، و ورع في القلب. فورع الطعام التفتيش بالإقتصاد، و ورع اللسان ورعٌ و الورع على ثلاث مقامات: 

 بمراقبة الحق، و ورع القلب تجريد التوحيد. فآفة ورع الطعام الشرهَ، و آفة ورع اللسان حبّ الكلام، وآفة ورع القلب الإبقاء بالنفوس. التمييز

6. Vera‘ 

Vera‘ üç makam üzeredir: Yemekte vera‘, konuşmada vera‘ ve kalpte vera‘. 

Yemeğin vera‘ı, iktisâdın gözetilmesidir. Konuşmanın vera‘ı, Hakk’ın murâkabesiyle 

doğruyu ve yanlışı ayırt edebilmektir [temyiz]. Kalbin vera‘ı, tevhîdi soyutlamaktır 

(Allah’ın zatını aklen tasavvur edilen ve zihnen tahayyül edilen herşeyden 

soyutlamak) [tecrîd]. Yemeğin vera‘ının âfeti, doymak bilmeyen [şereh] iştah, dilin 

vera‘ının âfeti konuşmayı sevmek, kalbin vera’ının âfeti ise nefislerle dâimî teveccüh 

etmektir. 

( باب الزهد٧)  

في الدنيا، و زهد في الحظّ، و زهد في النفس. فالزهد في الدنيا سبب الهجوم على الحقيقة، و زهدٌ و الزهد على ثلاث مقامات: 

الحظّ، و  الزهد في الحظّ سبب وجود الحقيقة، و الزهد في النفس حقيقة الحقيقة. فآفة الزهد في الدنيا محبة الدنيا، و آفة الزهد في الحظّ رؤية

 آفة الزهد في النفس حبّ البقاء في الدنيا.

7. Zühd 

Zühd üç makam üzeredir: Dünya’da zühd, hazda zühd ve nefiste zühd. Dünya’da 

zühd, hakîkate hücûm sebebidir. Hazda zühd, hakîkatin varlık sebebidir. Nefisde zühd 

ise hakîkatin hakîkatidir. Dünyâda zühdün âfeti dünya sevgisi, hazda zühdün âfeti 

hazzı görmek (dikkate almak) [ru’yet], nefisteki zühdün âfeti ise dünyâda bâkî kalmak 

arzusudur. 

 

 

 

 

 



 93  
 

( باب التوكّل٨)  

 ،441بوجود الكفاية، و توكّل بشرط الضمان، وتوكّل على الحق. فالتوكّل مع الكفاية معمومتوكّلٌ و التوكّل على ثلاث مقامات: 

الكفاية، فقدُ والتوكّل بشرط الضمان صحّة قبول الضمان من الضامن، والتوكّل على الحق مخصوص في كل الأحوال. فآفة التوكّل مع الكفاية 

 ، و آفة التوكّل على الحق قلّة المعرفة بالحق.الحرصُ و  آفة التوكّل  بالضمان 

8. Tevekkül 

Tevekkül üç makam üzeredir: Kifâyetin varlığına tevekkül, kefil olunması 

[damân] şartıyla tevekkül ve Hakk’a tevekküldür. Kifâyetin varlığına tevekkül genel 

olandır [ma’mûm]. Kefil olunması [damân] şartıyla tevekkül kefil olandan kefâleti 

kabulün sıhhatidir. Hakk’a tevekkül her halde mahsûsdur. Kifâyetin varlığına 

tevekkülün âfeti kifâyeti kaybetmek, kefil olunması şartıyla tevekkülün âfeti hırs, 

Hakk’a tevekkülün âfeti ise marifetullahın azalmasıdır. 

( باب الفقر٩)  

في حقيقة الفقر. ففقر النفس إلى الحظّ من  فقرٌ  النفس إلى الحظّ، و فقر القلب إلى الحق، وفقرُ  و الفقر على ثلاث مقامقت:

بالحق عن الأشياء، و فقر الحقيقة التفرّد بانفراد الحق عن الأشياء. فآفة فقر النفس إلى الحظّ الغناء  الفناء الدارين، و فقر القلب إلى الحق 

 آفة فقر الحقيقة رؤية الغير في معاملة الحق. بالمال و الدنيا، و آفة فقر القلب إلى الحق ملاحظة حلاوات رؤية النفس و الرياسة، و

9. Fakr 

Fakr üç makam üzeredir: Nefsin hazza olan fakrı, kalbin Hakk’a olan fakrı ve 

fakrın hakîkatindeki fakr. Nefsin fakrı, iki cihandan olan hazlara fakrdır. Kalbin 

Hakk’a olan fakrı, eşyadan âzâde olup Hakk ile zengin olmaktır [ğınâ]. Hakîkatin fakrı 

ise Hakk ile beraber olup eşyadan ayrılmaktır. Nefsin hazza olan fakrının âfeti dünya 

ve mal zenginliğidir. Kalbin Hakk’a olan fakrının âfeti makam sevgisinin ve nefsin 

görüşünün (dikkate alınmasının) [ru’yet] tatlılıklarını mülâhaza etmektir. Hakîkatin 

fakrının âfeti ise Hakk ile olan hukukunda mâsivayı [ğayr] görmektir [ru’yet]. 

 

 

                                                           
441 İ: معلوم, vr. 119a. Bu takdirde cümlenin tercümesi şöyle olur: “Kifâyetin varlığına tevekkül etmek 

bilinir olandır [ma’lûm].” 



 94  
 

 (۱۰) باب الصبر

عن الشىء، و الصبر بالشىء، و الصبر في الشىء. فالصبر عن الشىء من قوّة اليقين، و الصبُر والصبر على ثلاث مقامقات: 

بالشىء من قوّة الحلم،  و الصبر في الشىء من حقيقة الشىء. فآفة الصبر عن الشىء حرص النفس، و آفة الصبر بالشىء العجز،  الصبر 

 و آفة الصبر في الشىء عجلة الإنسانية.

10. Sabır 

Sabır üç makam üzeredir: Bir şeye karşı sabır, bir şeyle sabır ve bir şeyde sabır. 

Bir şeye karşı sabır yakînin kuvvetindendir. Bir şeyle sabır hilmin kuvvetindendir. Bir 

şeyde sabır o şeyin hakîkatindendir. Bir şeye karşı sabrın âfeti nefsin hırsı, bir şeyle 

sabrın âfeti acz, bir şeyde sabretmenin âfeti ise insânî aceledir.  

  (۱۱) باب الرضا

على ثلاث مقامات: رضاً عن الله عزّ و جلّ، و رضاً بأحكام الله عزّ و جلّ، و ر ضاً  بالله عزّ و جلّ. فالرضا عن الله  و الرضا

لتوحيد له. عزّ و جلّ الرضا بالأحوال الموجودة عنه، و  الرضا بأحكام الله عزّ و جلّ الرضا بالبلوى المنزولة عنه، و الرضا  بالله عزّ و جلّ با

 . الخفىّ  رضا عن الله التمنّّ على الله، و آفة الرضا بأحكام الله رؤية الضعف البشرية عند النوازل،  و آفة الرضا بالله الشركفآفة ال

11. Rızâ 

Rızâ üç makam üzeredir: Allah’tan rızâ, Allah’ın hükümlerine rızâ ve Allah’a 

rızâdır. Allah’tan rızâ var olan hallerde O’ndan razı olmaktır. Allah’ın hükümlerine 

rızâ O’ndan gelen imtihanlara katlanmaktır. Allah’a rızâ ise O’na ait olan tevhîde razı 

olmaktır. Allah’tan rızânın âfeti Allah’a temennîde bulunmak, Allah’ın hükümlerine 

rızânın âfeti imtihan anında beşerî zayıflıklar göstermek, Allah’a rızânın âfeti ise gizli 

şirktir. 

 (۱۲) باب الخوف

و الخوف على ثلاث مقامات: خوف عذاب الله، و خوف فراق الله، و خوف الله. فخوف عذاب الله من صحّة رؤية التقصير، 

خوف عذاب الله الرضا بأفعال النفوس، و ، و خوف الله لوجوب حقّ الربوبية. فآفة  442من صحّة الإتّصال بهو خوف الفراق  من الله 

 .بحلاوة النعم و العطية، و آفة خوف الله الأمن من مكر الله عزّ و جلّ   التعلّق آفة خوف فراق الله

12. Havf 

                                                           
442 İ: من صحّة وجود الإتّصال, vr. 120b; M: من صحّة وجود الإتّصال, vr. 147a. Bu takdirde cümlenin tercümesi şöyle olur: 

“Allah’tan firâkın korkusu var olan bağlantının [ittisâl] sahih oluşundandır.” 



 95  
 

Havf üç makam üzeredir. Allah’ın azâbının korkusu, Allah’ın firâkının korkusu 

ve Allah korkusudur. Allah’ın azabının korkusu kusur işlemeyi [taksîr] görmenin 

(dikkate almanın) [ru’yet] sahih oluşundandır. Allah’tan firâkın korkusu O’nunla olan 

bağlantının [ittisâl] sahih oluşundandır. Allah korkusu ise Allah’ın rubûbiyyet 

hakkının bulunması sebebiyledir. Allah’ın azabının korkusunun âfeti nefsin fiillerine 

rıza göstermektir. Allah’ın firâkının korkusunun âfeti nimetlerin ve hediyelerin 

tatlılığına tutunmaktır. Allah korkusunun âfeti Allah’ın hile ve tuzağından [mekr] emîn 

olmaktır. 

 (۱۳) باب الرجاء

الثواب، و رجاء القربة، و رجاء الحق. فرجاء الثواب تصديق الحق فيما وعده، و رجاء القربة  رجاءُ و الرجاء على ثلاث مقامقت: 

تسهيل الطاعات و تيسيرها، و رجاء الحق رجاء ما الحق أهله. فآفة رجاء الثواب ترك الثواب بالتمييز على إشارة التوحيد، و آفة  رجاء 

 .ج،  و آفة  رجاء الحق القنوط برؤية الآفات لقلّة الفطنةبخفيّ الإستدرا  443القربة تقليل الطاعات في العين 

13. Recâ 

Recâ üç makam üzeredir: Sevâbın recâsı, kurbetin recâsı ve Hakk’ın recâsı. 

Sevâbın recâsı vaat ettiği şeyde Hakk’ı tasdîk etmektir. Kurbetin recâsı taâti 

kolaylaştırmak ve taâtin kolaylaşmasıdır. Hakk’ın recâsı ise Hakk’ın lâyık [ehil] 

olduğu bir şeyin recâdır. Sevâbın recâsının âfeti tevhîdin işaretini temyîz etmekle 

sevâbın terk edilmesidir. Kurbetin recâsısının âfeti istidrâcın gizliliğiyle ibadetlerin 

sâlikin gözünde az (değersiz) gözükmesidir. Hakk’ın recâsının âfeti ise kavrayışın 

azalması sebebiyle âfetlerin görüldüğü esnada meydana gelen ümitsizlik durumudur. 

( باب المعاملة٤۱)  

المتعرى، و معاملة الباطن الظاهر، و معاملة الباطن، و معاملة السرّ. فمعاملة الظاهر حلى معاملةُ و المعاملة على ثلاث مقامات: 

آفة معاملة المعرفة بالأحوال في الصحّة و السقم، و معاملة السرّ معرفة الإلهام، و الخطرات و اللمّة و الوسواس. فآفة معاملة الظاهر الرياء، و 

 .الباطن العجب، و  آفة معاملة السرّ الكبر

14. Muâmele 

Muâmele üç makam üzeredir. Zâhirin muâmelesi, bâtının muâmelesi ve sırrın 

muâmelesi. Zâhirin muâmelesi ortaya koyan şeyi [hile’l-mutearrî] süslemektir. 

                                                           
443 İ: في الغير بمخفيّ الإستدراج, vr.121a. Bu takdirde cümlenin tercümesi şöyle olur: “Kurbetin recâsısının âfeti, 

istidrâcın gizliliğiyle ibadetlerin ğayırda az gözükmesidir. 



 96  
 

Bâtının muâmelesi hastalık ve sağlık hallerinde ma’rifettir. Sırrın muâmelesi ilhâmın, 

hatârâtın, felaketin ve vesveselerin bilinmesidir. Zâhire muâmelesinin âfeti riyâ, 

bâtının muâmelesinin âfeti gurur, sırrın muâmelesinin âfeti ise kibirdir. 

( باب الرعاية٥۱)  

بالمشاهدة، و رعاية الحق بالمراقبة. فرعاية الظاهر بالعلم تحقيق الظاهر بالعلم، و رعاية الباطن رعايةُ والرعاية على ثلاث مقامات: 

القصد صدق الإرادة، و رعاية الباطن بالمشاهدة تحقيق صفاء الوجد، و رعاية الحق بالمراقبة تحقيق المعرفة بالحق. فآفة رعاية الظاهر بالعلم 

إلى الحق برؤية النفس،  و آفة رعاية الحق بالمراقبة الغفلة عن أمر الحق و إلى  الحق مع  علائق الدنيا، و آفة رعاية الباطن بالمشاهدة القصد 

 .زجره مطالبته بالإلهام

 15. Riâyet 

Riâyet üç makam üzeredir: İlimle zâhire riâyet, müşâhede ile bâtına riâyet, 

murâkabe ile Hakk’a riâyet. İlimle zâhire riâyet irâde samimiyetini [sıdk] 

gerçekleştirmektir. Müşâhede ile bâtına riâyet vecdin özünü [safâ’] gerçekleştirmektir. 

Murâkabe ile Hakk’a riâyet Hakk’ın ma’rifetini gerçekleştirmektir. İlimle zâhire 

riâyetin âfeti, dünyalık alâkalarla Hakk’a yönelmektir [kasd]. Müşâhede ile bâtına 

riâyetin âfeti, nefsin görülmesiyle (dikkate alınmasıyla) [ru’yet] Hakk’a yönelmektir. 

Murâkabe ile Hakk’a riâyetin âfeti ise kişiye verilen ilhâm sebebiyle Hakk’ın emir, 

yasak ve istekleri konusunda gaflete düşmektir. 

( باب الأدب٦۱)  

بأحكام العلم بصحّة عزم التعلّق   لخدمة، و أدب الحق. فأدب الشريعةالشريعة، و أدب ا أدبُ  و الأدب على ثلاث مقامات:

عن الملاحظات، و أدب الحق موافقة الحق بالمعرفة. فآفة أدب الشريعة الحرص  444الخدمة، و أدب الخدمة ا لتشمر عن العلاقات و التجرد

 .ية العلائق الشاغلة المفرّقة للقلب، وآفة أدب الحق السكون مع النفس و الرضا بالهوىفي جمع العلم بترك الإستعمال، و آفة أدب الخدمة رؤ 

16. Edeb 

Edeb üç makam üzeredir: Şeriatın edebi, kulluğun [hizmet] edebi ve Hakk’a olan 

edeb. Şeriatın edebi, kulluk etme [hizmet] azminin sahih oluşunda ilmin hükümlerine 

yapışmaktır. Kulluğun edebi alakalardan uzaklaşmak ve mülâhazalardan 

soyutlanmaktır. Hakk’a olan edeb, ma’rifette Hakk’a muvafık olmaktır. Şeriatın 

edebinin âfeti amel etmeyi terk etmekle birlikte bütün ilimleri toplamaya karşı hırs 

                                                           
444 İ: و تحرك الملاحظات, vr. 122a; M: والتحرّك عن الملاحظات, vr. 147b.  



 97  
 

duymaktır. Kulluğun edebinin âfeti kalbi bölen ve meşgul eden dünyalık alâkaları 

görmektir (dikkate almaktır) [ru’yet]. Hakk’a olan edebin âfeti ise nefisle sükûn 

bulmak ve hevâya rıza göstermektir. 

( باب الرياضة٧۱)  

و الرياضة على ثلاث مقامات: رياضة بالأدب، و رياضة بالطلب، و رياضة بالمطالبة. فرياضة الأدب ا لخروج من طبع النفوسية، 

و رياضة الطلب لصحّة المريدية، و رياضة المطالبة لصحّة المرادية. فآفة رياضة الأدب حبّ النفس و الشهوة، و آفة  رياضة الطلب حبّ 

 .على الطيبة، و آفة  رياضة المطالبة التغافل عن دعوة الحق و زجره بالإلهامالإجتماع و  المعاشرة و المخالطة

17. Riyâzet 

Riyâzet üç makam üzeredir: Edeble riyâzet, taleple riyâzet ve mutâlebeyle 

riyâzet. Edebin riyâzeti, kişinin nefsî olan tabiattan sıyrılmasıdır. Talebin riyâzeti, 

müridliğin sıhhati için olan riyâzettir. Mutâlebenin riyâzeti ise murâdın sıhhati için 

olan riyâzettir. Edebin riyâzetin âfeti, nefsi ve şehveti sevmektir. Talebin riyâzetin 

âfeti, nefse hoş olan şeyler üzere toplanma, bir arada bulunma ve muâşerettir. 

Mutâlebeyle riyâzetin âfeti ise Hakk’ın da’vetinden ğâfil olup, ilhâm ile onu 

uzaklaştırmaktır. 

( باب الفتوح٨۱)  

الحلاوة في الباطن، و  فتوح المكاشفة في السرّ. ففتوح العبادة و الفتوح على ثلاث مقامات: فتوح العبادة في الظاهر، و  فتوح 

سبب إخلاص القصد، و  فتوح   الحلاوة  في الباطن سبب جذب الحق باللطافة، و  فتوح المكاشفة في السرّسبب المعرفة بالحق. فآفة فتوح 

 .إلى حلاوة الوسواس. و آفة  فتوح المكاشفة أخذ الحظّ في السرّ من الشهوة الإركانُ  العبادة الكسل، و آفة  فتوح الحلاوة في الباطن

18. Futûh 

Futûh üç makam üzeredir: Zâhirde ibâdetin futûhu, bâtında tatlılığın [halâvet] 

futûhu ve sırda mükâşefenin futûhu. İbâdetin futûhu, niyetin ihlâsının sebebidir. 

Bâtında tatlılığın [halâvet] futûhu, Hakk’ı cezbetme sebebidir. Sırda mükâşefenin 

futûhu, Hakkı tanıma [ma’rifet] sebebidir. İbâdetin futûhunun âfeti tembellik, 

bâtındaki halâvetin futûhunun âfeti vesveselerin tatlılığına kapılmak, mükâşefenin 

futûhunun âfeti ise sırdan alınan hazzı şehvetten almaktır. 

 

 



 98  
 

 (۱۹) باب الرغبة

و الرغبة على ثلاث مقامات: رغبة النفس، و رغبة القلب، و رغبة السرّ. فرغبة النفس في الثواب، و  رغبة القلب في الحقيقة، و 

، و  آفة  رغبة السرّ ملاحظة 445الراحات السكون تحترغبة السرّ في الحق. فآفة رغبة النفس رؤية العاجلة من الحظّ، و آفة  رغبة القلب 

 .الوجود 446طيبة

19. Rağbet 

Rağbet üç makam üzeredir: Nefsin rağbeti, kalbin rağbeti ve sırrın rağbeti. 

Nefsin rağbeti sevabta, kalbin rağbeti hakikatte, sırrın rağbeti ise Hakk’tadır. Nefsin 

rağbetinin âfeti hazdan oluşan dünyayı görmektir (dikkate almaktır) [ru’yet]. Kalbin 

rağbetinin âfeti rahatlar altında sükûn bulmaktır. Sırrın rağbetinin afeti ise vecdlerin 

güzelliğini mülâhaza etmektir. 

 (۲۰) باب الرهبة

الباطن، و رهبة الغيب. فرهبة الظاهر لتحقيق وعيد العلم بالحدود، و رهبة و الرهبة على ثلاث مقامات: رهبة الظاهر، و رهبة 

الباطن لتحقيق تقليب القلب، و رهبة الغيب لتحقيق أمر السبق. فآفة رهبة الظاهر الجهل بالوعيد، و آفة رهبة الباطن الغفلة عن عوارض 

 .القلب، و آفة  رهبة الغيب الأمن من المكر

20. Rehbet 

Rehbet üç makam üzeredir. Zâhirin rehbeti, bâtının rehbeti ve ğaybın rehbeti. 

Zâhirin rehbeti, hadlerle ilmin tehditinin tahkîk edilmesi içindir. Bâtının rehbeti kalbin 

evrilmesinin [taklîb] tahkîk edilmesi içindir. Ğaybın rehbeti ise rekâbet durumunun 

tahkiki içindir. Zâhirin rehbetinin âfeti vaîd konusunda cahilliktir. Bâtının rehbetinin 

âfeti kalbin hallerinde [avârız] gâfil olmaktır. Ğaybın rehbetinin âfeti ise hile ve 

tuzaklardan [mekr] emin olmaktır. 

 

 

 

                                                           
445 Ş: الدرجات, vr. 123; İ: الراحات, vr. 123a; M: الراحات, vr. 148b. Anlam bakımından daha uygun olduğu için 

metin diziminde الراحات kelimesini kullanmayı tercih ettik. 

446 İ:طلب  الوجود, vr. 123a; M: طلب الوجود, vr. 148b. Bu takdirde cümlenin tercümesi şöyle olur: “Sırrın 

rağbetinin afeti ise vecdlerin güzelliğini istemeyi mülâhaza etmektir.” 



 99  
 

 (۲۱) باب الحقيقة

دعوة إ ستعمال قبول الدعوة، و  حقيقة وجود الحقيقة، وحقيقة و جود الحق. فحقيقة قبول الحقيقةُ والحقيقة على ثلاث مقامات: 

حقيقة وجود الحقيقة التنكب عن النواهي بالغيرة، وحقيقة و جود الحق ترك ملاحظات الغير. فآفة قبول الدعوة الرضا  العلم بالرغبة،  و

 إنكار النواهى من القلب، و آفة وجود الحق وجود النفس خروج قةبرسم العلم و جمعه دون إستعماله، و آفة  وجود الحقي

21. Hakîkat 

Hakîkat üç makam üzeredir: Davetin kabulünün hakîkati, hakîkatin varlığının 

hakîkati ve Hakk’ın varlığının hakîkati. Da’vetin kabulünün hakîkati rağbet eder halde 

ilimle amel etmektir [isti’mâl]. Hakîkatin varlığının hakîkati ğayretle nehiylerden 

kaçınmaktır. Hakk’ın varlığının hakîkati Hakk dışında başkasını [ğayr] mülâhaza 

etmeyi terk etmektir. Da’vetin kabulünün âfeti, ilmin şeklen varlığına ve onun 

toplanılmasına rıza gösterilmesi fakat bu ilimle amel edilmemesidir. Hakîkatin 

varlığının âfeti nehiyleri inkâr etmeyi kalpten çıkartmaktır. Hakkın varlığının 

hakîkatinin âfeti ise nefsin varlığıdır.  

 (۲۲) باب المحبّة

الحق. فالمحبّة المعمومة هي المقسومة مع الإيُان، و المحبّة محبّة  مخصوصة، و محبّة  من  ومعمومة، محبّةٌ والمحبّة على ثلاث مقامات: 

المحبّة  ة المعمومة كفران النعمة، و آفةالحق بأحبائه و غيرته بأوليائه. فآفة  المحبّ  447المخصوصة إيثارالحق على ما سواه، و  المحبّة من الحق ضنية

 .محبّة الحق السكون إلى غير الحق فقة، و آفةالمخصوصة ترك الموا

22. Muhabbet 

Muhabbet üç makam üzeredir. Umûma şâmil olan muhabbet, mahsûs olan 

muhabbet ve Hakk’tan gelen muhabbet. Umûma şâmil olan muhabbet îmân ile beraber 

taksim edilmiştir. Mahsûs olan muhabbet Hakk’ı mâ sivâya tercih etmektir. Hakk’tan 

olan muhabbet Hakk’ın sevdiklerini koruması, cömertliği ve dostlarına olan 

kıskancıdır [ğayret]. Umûma şâmil olan muhabbetin âfeti küfrân-ı ni’met, mahsûs olan 

muhabbetin âfeti muvâfakatı terk etmek, Hakk’tan olan muhabbetin afeti ise Hakk 

dışındakilere sükûn etmektir. 

 

                                                           
447 Ş:ضنية , vr. 124; İ:  ِّمِنّةُ الحق, vr. 124a; M:  ِّمِنّةُ الحق, vr. 149a. Anlam bakımından daha uygun olduğu için 

metin diziminde  ُمِنّة kelimesini kullanmayı tercih ettik. 



 100  
 

 (۲۳) باب الشوق

 عزّ و جلّ. فالشوق  و الشوق إلى الله إلى الجنة، و الشوق إلى ما في الجنة من الحظّ و النعيمالشوقُ و الشوق على ثلاث مقامات: 

 لمجاورة الحق، و الشوق إلى ما في الجنة للذّة الأعين و رغبة الحظّ، و الشوق إلى الله عزّ و جلّ للنظر إلى وجهه الكريم و محادثته و إلى الجنة

زّ ، و آفة  الشوق إلى الله ع448الدنيا، و آفة الشوق إلى ما في الجنة التعلّق بحظّ الدنياحبُّ . فآفة  الشوق إلى الجنة تقدّس كلامه تعالى و

 .لمحبة النفس و الرفق بها بالإجتهاد فى المسابقهالعجزُ و جلّ 

23. Şevk 

Şevk üç makam üzeredir: Cennet’e şevk, cennette bulunan hazza ve nimetlere 

şevk, Allah azze ve celle’ye şevk. Cennet’e şevk, Hakk’a komşuluk [mücâveret] 

sebebiyledir. Cennet’te bulunanlara şevk, gözlerin lezzetine ve hazza rağbet 

sebebiyledir. Allah’a olan şevk ise Allah-u teâlâ ve tekaddes hazretlerinin vechine 

nazar etmek, onunla sohbet [muhâdese] ve O’nun kelâmı sebebiyledir. Cennet’e 

şevkin âfeti dünya sevgisidir. Cennette bulunanlara şevkin âfeti dünya hazzına 

yapışmaktır. Allah’a şevkin âfeti ise nefsin yumuşaklığı ve nefse duyulan sevgi 

sebebiyle Allah’a gayretteki yarışta acze düşmektir. 

( باب السماع٤۲ ) 

بالعلم، و سماع بالحال، و سماع بالحق. فالسماع بالعلم زيادة فى الفهم، والسماع بالحال  سماعٌ  و السماع على ثلاث مقامات:

ع إتفاق القول للحال، و السماع بالحقّ تحقيق المعرفة. و آفة السماع بالعلم الغفلة عن رسم القول و كلالة الفهم عن الدرك، و آفة السما 

 .بالنفس اع بالحق السماعبالحال رؤية الحال بعد علم السماع، و آفة آلسم

24. Semâ` 

Semâ` üç makam üzeredir: İlim ile semâ‘, hal ile semâ‘ ve Hakk ile semâ‘. İlim 

ile semâ‘ anlayışın artmasıdır. Hal ile semâ‘ sözün hale uymasıdır. Hakk ile semâ‘ 

ma’rifetin tahkîk edilmesidir. İlim ile semâ‘nın âfeti sözü ifade etmekte gaflete düşmek 

ve meseleyi kavramakta anlama kabiliyetinin zayıflamasıdır. Hal ile semâ‘nın âfeti 

semâ‘ ilminden sonra hali görmektir (dikkate almaktadır) [ru’yet]. Hakk ile semâ‘nın 

âfeti ise nefisle semâ‘dır. 

 

                                                           
448 İ: حبّ الشهوات, vr. 124b; M: حبّ الشهوات, vr. 149a. Bu takdirde cümlenin tercümesi şöyle olur: “Cennette 

bulunanlara şevkin âfeti şehvetleri sevmektir.” 



 101  
 

) باب الوجد ٥۲ ) 

. فالوجد مصادفة الغيب بالغيب، و الوجود تمام وجد الواجد و هو أتّم تواجدٌ  ثلاث مقامات: وجدٌ، و وجودٌ، وو الوجد على 

 .من حركة الوجد. فآفة الوجد الهوى، وآفة الوجود غلبات النفوس، و افة التواجد رؤية المستحسناتالتفاعل من الوجد، و التواجد 

25. Vecd 

Vecd üç makam üzeredir. Vecd, vücûd ve tevâcûd. Vecd, ğaybın ğayb ile tesâdüf 

etmesidir [musâdefe]. Vucûd, vâcidin vecdinin tamam olmasıdır. Nitekim vücûd, 

vecdin en tamam halidir. Tevâcûd ise vecdin hareketinde meydana gelir [tefâul]. 

Vecdin âfeti hevâ, vucûdün âfeti nefsin galebeleri, tevâcüd’ün âfeti ise güzelliklerin 

görülmesidir (dikkate alınmasıdır) [ru’yet].  

) الحركة ٧۲ ) 

و الحركة على ثلاث مقامات: حركة نفسية، و حركة وجدية، و حركة غيبية. فحركة النفسية من وجد الهوى، و حركة الوجدية من 

البشرية عند ورود رؤية الغيبية. فآفة حركة النفسية السماع و الأغانى، و آفة حركة الوجدية رؤية عجز  العهد، و حركة الغيبية من  449جهة

 .الحركة فى الوجد، و آفة  حركة الغيبية إمتزاج الحركة بمشاركة الوجد

26. Hareket 

Hareket üç makam üzeredir. Nefsî hareket, vecdî hareket ve gaybî hareket. Nefsî 

hareket hevâ yönündendir. Vecdî hareket ahd yönündendir. Gaybî hareket ise gaybî 

görüş vârid olduğunda beşerî olan acizdendir. Nefsî hareketin âfeti semâ` ve 

nağmelerdir. Vecdî hareketin âfeti vecdte olan hareketi görmektir (dikkate almaktır) 

[ru’yet]. Gaybî hareketin âfeti ise vecdin ortaklığına hareketin karışmasıdır [imtizâc]. 

 (۲۷) باب السكون

والسكون على ثلاث مقامات: سكون الطبع، و سكون العافية، و سكون الحقيقة. فسكون الطبع لأهل العقل و التمييز، و 

سكون العافية لأهل السلامة من إشارات الغيبية، و سكون الحقيقة لأهل المعرفة من البالغين. فآفة سكون الطبع الحرص، و آفة سكون 

 .طيبة التواجدون الحقيقة العافية معارضة البلوى، و آفة سك

 

                                                           
449 Ş: جدة, vr. 124; İ: جهة, vr. 125a; M:  جهة, vr. 149b. Biz de mana bakımından metne daha uygun 

düştüğünden tercümede جهة kelimesini esas almış bulunmaktayız. 



 102  
 

27. Sükûn 

Sükûn üç makam üzeredir: Mizacın [tab`] sükûnu, âfiyetin sükûnu ve hakîkatin 

sükûnu. Mizâcın sükûnu akıl ve temyiz ehli içindir. Âfiyetin sükûnu ğaybî işâretlerden 

selâmet bulan kimseler içindir. Hakîkatin sükûnu ise ulaşmış [bâliğ] kişilerden olan 

ma’rifet ehli içindir. Mizâcın sükûnunun âfeti hırs, âfiyetin sükûnunun âfeti belayla 

karşılaşmak [muaraza], hakîkatin sükûnunun âfeti ise vecd haline erişmek için gayret 

gösterme [tevâcüd] hoşluğudur. 

) باب الطمأنينة ٨۲ ) 

و طمأنينة  لنفس في رؤية الثواب،ا  النفس، وطمأنينة القلب، و طمأنينة السرّ. فطمأنينة  طمأنينةُ  والطمأنينة على ثلاث مقامات:

القلب في وجود التذكار،و طمأنينة السرّ في تحقيق الإشارة. فآفة طمأنينة النفس النظر منها لها، وآفة طمأنينة القلب الطمع في صرف 

 .ة طمأنينة السرّ الإغترار بوجودهاالحقيقة، وآف

28. Tuma’nîne 

Tuma’nîne üç makam üzeredir. Nefsin tuma’nînesi, kalbin tuma’nînesi ve sırrın 

tuma’nînesi. Nefsin tuma’nînesi sevâbı gözetmektir (dikkate almaktır) [ru’yet]. Kalbin 

tuma’nînesi zikretmenin [tezkâr] varlığındadır. Sırrın tuma’nînesi işâretin 

tahkîkindedir. Nefsin tuma’ninesinin âfeti nefsin kendisinden nefse bakmaktır. Kalbin 

tuma’nînesinin âfeti hakîkatte çaba konusunda tamahtır. Sırrın tuma’nînesinin âfeti 

tuma’nînenin varlığına aldanmaktır [iğtirâr]. 

المشاهدةباب   (۲۹) 

بدلايل و المشاهدة على ثلاث مقامات: مشاهدة بالحق، و مشاهدة للحق،  و مشاهدة الحق. فالمشاهدة بالحق ر ؤية الأشياء 

إرتياب و التوحيد، المشاهدة  للحق رؤية الحق في الأشياء، و مشاهدة الحق رؤية  الحق قبل الأشياء و  ذالك من حقيقة اليقين بالحق بلا 

شهود الدّال على لا نعت، ور ؤية الحق فى معارك الغيب  ر ؤية بلا وصف. فآفة المشاهدة بالحق   ور ؤية ا لنفس في المشاهدة قبل الم

 .الحق فيها، و آفة المشاهدة الحق النفس بذاتها في مشاهدتهامشاهدة التوحيد، و آفة المشاهدة  للحق مشاهدة الأشياء قبل 

29. Müşâhede 

Müşâhede üç makam üzeredir. Hakk ile müşâhede, Hakk için müşâhede ve 

Hakkın müşâhedesi. Hakk ile olan müşâhede, tevhîdin delilleriyle eşyâyı görmektir. 

Hakk için olan müşâhede, eşyâda Hakk’ı görmektir. Hakk’ın müşâhedesi ise eşyadan 

önce Hakk’ı görmektir. Nitekim bu vasıfsız ve şüphesiz [irtiyâb] bir şekilde olan 



 103  
 

yakînin hakîkatindendir. Hakk’ı görmek, ğaybın savaş meydanında [meârikü’l-ğayb] 

vasfı (tarifi) olmayan bir görüştür. Hakk ile müşâhedenin âfeti tevhide delâlet eden 

meşhûddan önce müşâhedede nefsi (dikkate almaktır) gözetmektir [ru’yet]. Hakk için 

olan müşâhedenin âfeti, kendisinde Hakk’ı müşâhede etmeden önce eşyânın müşâhede 

edilmesidir. Hakk’ın müşahedesinin âfeti ise müşâhedede bizzat nefsin kendisidir. 

 (۳۰) باب المراقبة

، مراقبة القلب بجمع الهمّ و المحاسبة، بمراقبة القلب، و مراقبة الحق. فمراقبة النفس و و المراقبة على ثلاث مقامات: مراقبة النفس، 

مراقبة الحق نسيان  آفة مراقبة النفس تخلية النفس مع الحظوظ، و آفة مراقبة القلب الإشتغال و العلائق، و و مراقبة الحق بالمشاهدة. فآفة

 .الحق حقّ 

30. Murâkabe 

Murâkabe üç makam üzeredir: Nefsin murâkabesi, kalbin murâkabesi ve 

Hakk’ın murakabesidir. Nefsin murâkabesi muhâsebe iledir. Kalbin murâkabesi bütün 

niyeti toplamakladır [cem-i himmet]. Hakk’ın murâkabesi müşâhede iledir. Nefsin 

murâkabesinin âfeti hazlarla birlikte nefsi başıboş bırakmaktır. Kalbin murâkabesinin 

âfeti iştiğâl ve alâkalardır. Hakkın murâkabesinin âfeti ise Hakk’ın hakkını unutmaktır. 

 (۳۱)  باب المكاشفة

بالعلم، و مكاشفة بالحال،  و مكاشفة بالوجد. فالمكاشفة بالعلم تحقيق الإصابة  مكاشفةٌ  و المكاشفة على ثلاث مقامات:

بالوجد تحقيق صحّة الإشارة. فآفة المكاشفة بالعلم ترك التدبير فى العلوم   ق رؤية زيادة الحال، و المكاشفةبالفهم، و المكاشفة بالحال تحقي

 .ؤية النعم، و آفة  المكاشفة بالوجد الإذهال عن علم المطالبة من عين الإشارةبالفراغ، و آفة  المكاشفة بالحال ترك شكر السرّ بر 

31. Mükâşefe 

Mükâşefe üç makam üzeredir: İlim ile mükâşefe, hal ile mükâşefe ve vecd ile 

mükâşefe. İlim ile mükâşefe, anlamakla isâbetin tahkîk edilmesidir. Hal ile mükâşefe, 

halin artışının görülmesinin gerçekleşmesidir. Vecd ile mükâşefe ise işâretin sıhhatinin 

tahkîk edilmesidir. İlimle mükâşefenin âfeti, manevî boşlukla [ferâğ] ilimde tedbîri 

terk etmektir. Hal ile mükâşefenin âfeti nimetlerin görülmesiyle sırrın şükrünün terk 

edilmesidir. Vecd ile mükâşefenin âfeti, işâretin özünden olan mutâlebe ilmini gözden 

kaçırmaktır. 

 



 104  
 

 (۳۲) باب السرّ 

عزّ و جلّ، و سرّ  450العلم، و سرّ الحال، و سرّ الحقيقة. فسرّ العلم خصوصية للعالمين باللهسرُّ و السرّ على ثلاث مقامات: 

فشاء إلى غير أهله، و آفة سرّ الحال ترك الحرمة الإ  العلم به الإشارة. فآفة سرّ  وقعتْ  الحال معرفة مراد الله عزّ و جلّ، و سرّ الحقيقة ما

 .الحال بإظهار الحركة برؤية النفس، و آفة سرّ الحقيقة السكون مع النفس في مشاهدتها للحقيقة بترك الغيرة

32. Sır 

Sır üç makam üzeredir. İlmin sırrı, halin sırrı ve hakîkatin sırrı. İlmin sırrı, Allah 

azze ve celle’yi hakkıyla bilenlere mahsûstur. Halin sırrı, Allah azze ve celle’nin 

murâdının bilgisidir. Hakîkatin sırrı ise kendisiyle işâretin vakî olduğu şeydir. İlmin 

sırrının âfeti, ehli olmayan kimselere sırrı ifşâ etmektir. Halin sırrının âfeti, nefsi 

gözetmekle (dikkate almakla) [ru’yet] hareketin ortaya çıkmasında hale olan hürmetin 

terk edilmesidir. Hakîkatin sırrının âfeti ise hakikat için gayreti terk ederek nefisle 

sükûn bulmaktır. 

 (۳۳) باب اليقين

اليقين، و عين اليقين، و حقّ اليقين. فعلم اليقين ما تعلّق به الغيبوبية، و عين اليقين ما تعلّق علمُ واليقين على ثلاث مقامات: 

علم اليقين عوارض البشرية فى فآ فة  به المشاهدة و إن كان بشرط البعد، و حقّ اليقين ما تعلّق به الرؤية بشرط القرب و نفي الوصف. 

شباح و الصور فى النظر إلى العا جلة بشاهد الحظّ، و آفة حقّ اليقين عوارض الإلهام و تحقيق عين الحقيقة، و آفة عين اليقين عوارض الأ

 451الرؤية فى حقّ اليقين بغير شرط مشاهدة الإيُان

33. Yakîn 

Yakîn üç makam üzeredir: İlme’l-yakîn, ayne’l-yakîn ve hakka’l-yakîn. İlme’l-

yakîn, ğaybûbetin kendisiyle alakalı olduğu şeydir. Ayne’l-yakîn, uzaklık [bu’d] 

şartıyla birlikte olsa bile müşâhedenin kendisiyle alakalı olduğu şeydir. Hakke’l-yakîn 

ise, vasfı nefyetmek ve yakın olmak şartıyla rü’yetin kendisiyle alakalı olduğu şeydir. 

İlme’l-yakînin âfeti hakîkatin özündeki beşerî engellerdir [avârız]. Ayne’l-yakîn’in 

                                                           
450 İ: حقيقة العلم بالله, vr. 126b; M: حقيقة العلم بالله, vr. 150b. Bu takdirde cümlenin tercümesi şöyle olur:” İlmin 

sırrı, Allah’ı hakkıyla bilmenin hakikatidir. 
451 Ş: و آفة حقّ اليقين عوارض الأشباح و الصور فى و تحقيق الرؤية فى حقّ اليقين بغير شرط مشاهدة الإيُان, vr.126;  

İ:  ّو آفة عين اليقين عوارض الأشباح و الصور فى النظر إلى العا جلة بشاهد الحظ, vr. 127a; 

M:  ّو آفة عين اليقين عوارض الأشباح و الصور فى النظر إلى العا جلة بشاهد الحظ, vr. 151a. Ş nüshasında muhtemelen müstensihten 

kaynaklı bir hata olduğunu düşündüğümüzden bu kısmı daha derli toplu olan İ. ve M. nüshalarını esas 

alarak hazırladık.  



 105  
 

âfeti hazzın şehadeti sebebiyle dünyaya nazar etmekte şekil ve suretlerin engel teşkil 

etmesidir. Hakku’l-yakînin âfeti ise hakka’l-yakînde îmân müşâhedesi şartı olmaksızın 

evhâmın engelleri ve ru’yetin gerçekleşmesidir. 

)  باب المعرفة ٤۳ ) 

الفطرة، و معرفة الزيادة، و معرفة الخصوصية. فمعرفة الفطرة  معمومة بشرط إثبات التوحيد، معرفةُ و المعرفة على ثلاث مقامات: 

يتبعها بذل المجهود. فآفة معرفة الفطرة و معرفة الزيادة مثبوتة بشرط الإخلاص فى الجدّ و الإجتهاد، و معرفة  الخصوصية من عين الجود 

بترك مراد ى التفكّر فى ذات الحقّ، وآفة معرفة الزيادة ترك الإجتهاد برؤية عين الجود و ذالك حقيقة التمنّّ، و آفة معرفة الخصوصية الدعو 

 .452النفس

34. Ma’rifet 

Ma’rifet üç makam üzeredir: Fıtratın ma’rifeti, ziyâdenin ma’rifeti ve 

husûsiyyetin ma’rifeti. Fıtratın ma’rifeti, tevhîdi ispat şartıyla genel kılınmış olandır 

[ma’mûm]. Ziyâdenin ma’rifeti, çalışmak ve çabalamakta ihlâs şartına sabitlenmiştir. 

Husûsiyetin ma’rifeti ise cömertliğin özüdür. Onu çaba göstermek takip eder. Fıtratın 

ma’rifetinin âfeti, Hakk’ın zâtını tefekkür etmektir. Ziyâdenin ma’rifetinin âfeti, 

cömertliğin özünü görmekle çalışmanın ve çabalamanın terk edilmesidir. Bu 

temennînin hakikatidir. Husûsiyyetin ma’rifetinin âfeti ise nefsin murâdını terk 

etmekle da’vâda bulunmaktır. 

) باب التصوّف ٥۳ ) 

صحّته  مظهِر أحكامه، و الفناء حقيقةعن الفناء. فالوجد بادئُ إبرازه و فناءٌ ، و  فناءٌ  و التصوّف على ثلاث مقامات: وجدٌ، و

، و الفناء عن الفناء غاية رسمه و نهاية وصفه. و آفة وجده وجود النفس، و آفة فنائه حبّ البقاء، و آفة ا لفناء عن الفناء 453توكيد صولته

 .454رؤية الفناء عن الفناء

 

                                                           
452 Ş: فناء النفس, vr.127; İ: مراد النفس, vr. 127b; M: مراد النفس, vr. 151a. Biz de mana bakımından metne daha 

uygun düştüğünden tercümede  مراد النفس  terkibini esas almış bulunmaktayız.  

453 İ: مظهر أحكامه, vr. 128a. Bu takdirde cümlenin tercümesi şu şekilde olur: “Fenâ, tasavvufun sıhhatinin 

hakîkatini ve hükümlerini ortaya çıkartandır.” 
454İ: و آفة ا لفناء عن الفناء رؤية الفناء في الفناء, vr. 128a;  

M: و آفة ا لفناء عن الفناء رؤية الفناء في الفناء ,vr. 151b. İ. ve M. nüshalarında yer alan bu ibare Ş. nüshasında 

bulunmamaktadır. Biz metnin diziminde bu kısımda İ. ve M. nüshalarını temel alarak  و آفة ا لفناء عن الفناء
 .ibaresini eklemeyi uygun gördük رؤية الفناء في الفناء



 106  
 

35. Tasavvuf 

Tasavvuf üç makam üzeredir: Vecd, fenâ ve fenâdan fenâdır [fenâ ani’l-fenâ]. 

Vecd, tasavvufun bariz oluşunun ilki ve hükümlerinin ortaya çıkışıdır. Fenâ, 

tasavvufun sıhhatinin hakîkati ve kuvvetinin [savle] vurgulanmasıdır. Fenâdan fenâ 

ise, tasavvufun şeklinin amacı ve vasfının nihâi noktasıdır. Tasavvufun vecdinin âfeti 

nefsin varlığıdır. Tasavvufun fenasının âfeti, dünyada kalma arzusudur. Fenâdan 

fenânın afeti ise, fenâda fenâyı görmektir (dikkate almaktır) [ru’yet]. 

) باب الغيرة ٦۳ ) 

فالغيرة فى الحق لرؤية الفواحش و المناهى، و الغيرة فى الحقّ، و غيرة على الحق، و غيرة الحقّ. غيرةٌ والغيرة على ثلاث مقامات: 

أوليائه. فآفة الغيرة فى الحقّ إنكار الفواحش من القلب،  صيانة علىضنّته السرائر، و غيرة الحقّ من عزيز صفاته و  455 كتمان على الحق فى

 .موافقة الحقفى ملاحظة الغير  وجودو آفة الغيرة على الحق إفشاء أسرار الحق للخلق، و آفة غيرة الحق 

36. Gayret 

Gayret üç makam üzeredir: Hakk’ta gayret, Hakk’a gayret ve Hakk’ın gayreti. 

Hakk’ta gayret yasakları ve kötülükleri görmek [ru’yet] içindir. Hakk’a gayret, sırların 

gizlenmesidir [Ketmân]. Hakk’ın gayreti ise, Hakk’ın evliyâsı üzerindeki korumasının 

ve sıfatının azizliğindendir. Hakk’ta gayretin âfeti, kalpten kötülükleri [fevâhiş] inkâr 

etmektir.  Hakk’a gayretin âfeti ise, Hakk’ın sırlarını yaratılmışlara [halk] ifşâ 

etmektir. Hakk’ın gayretinin âfeti ise Hakk’a muvâfakatta Hakk dışında başkalarını 

düşünmektir [mülâhaza]. 

 (۳۷) باب المكر

معموم، و مكر مخصوص، و مكر خفيّ. فالمكر المعموم ظاهر فى الأحوال، و المكر المخصوص مكرٌ والمكر على ثلاث مقامات: 

الآيات و الكرامات. فآفة مكر المعموم الأمن فيه، و آفة مكر المخصوص الرضا على الظاهر و فى سرائر الأحوال، والمكر الخفي فى إظهار 

 .الطاعات المرسومة دون حضور القلب و وجود السرّ، وآفة مكرالخفيّ رؤية الكرامات بشاهد التحقيق و الوجود

37. Mekr 

Mekr üç makam üzeredir. Umûma şâmil olan mekr, mahsûs olan mekr ve gizli 

olan mekr. Umûma şâmil olan mekr hallerde zâhir olur. Husûsî olan mekr hallerin 

sırlarında olur. Gizli olan mekr ise kerâmetlerin ve âyetlerin açığa çıkmasında olur. 

                                                           
455Ş: إكتنان, vr. 127; İ: كتمان, vr. 128a; M: كتمان, vr. 151b. Biz de كتمان  kelimesini kullanmayı tercih ettik.  



 107  
 

Umûma şâmil olan mekrin âfeti, mekirden emin olmaktır. Mahsûs olan mekrin âfeti, 

sır mevcûd olmadan ve kalp hazır bulunmadan zâhire ve şekilci tââte rıza göstermektir. 

Gizli mekrin âfeti ise, varlığı ve tahkîki müşâhedede kerâmetleri görmektir (dikkate 

almaktır) [ru’yet]. 

 (۳۸) باب الغربة

و الغربةُ  عن الأحوال، الغربةُ  عن الحق. فالغربة عن الأوطان من أوّل حقيقة  و الغربة  على ثلاث مقامات: الغربةُ  عن الأوطان،

ان محبّة القصد، و الغربةُ   عن الأحوال من حقيقة التفرّد بالأحوال، و الغربةُ  عن الحق من حقيقة الدهشة فى المعرفة. فآفة  الغربة عن الأوط

 .ل إتبّاع الرخصة فى مخالطة الإخوان، وآفة الغربة  عن الحق الإشارة إلى حقيقة المعرفةالأخدان و عافية المعان، و آفة الغربة  عن الأحوا

38. Gurbet 

Gurbet üç makam üzeredir: Vatanlardan gurbet, hallerden gurbet ve Hakk’tan 

gurbet. Vatandan gurbet, niyetin hakîkatinin ilk durağıdır. Hallerden gurbet, hallerle 

ayrışmanın [teferrüd] hakîkatindendir. Hakk’tan gurbet ise, ma’rifetteki dehşetin 

hakîkatindendir. Vatanlardan gurbetin âfeti, dostların muhabbeti ve manâların 

âfiyetidir. Hallerden gurbetin âfeti, dostlarla birlikte olunca ruhsata uymaktır. 

Hakk’tan gurbetin âfeti ise ma’rifetin hakikatine olan işârettir. 

 (۳۹) باب الورود

 الحظةو الورود على ثلاث مقامات: واردٌ بالإشارة، و واردٌ بالخطرة، و واردٌ باللحظة. فالإشارة حظّ السرّ، والخطرة حظّ القلب، و 

 .حظّ الشاهد. فآفة الإشارة هواجس النفوس، وآفة الخطرة تلوّن الحسوس، و آفة اللحظة تزيّن الشتطان

39. Vurûd 

Vürûd üç makam üzeredir: İşâretle vârid, hatra ile vârid ve lahza ile vârid. İşâret, 

sırrın hazzıdır. Hatra, kalbin hazzıdır. Lahza ise şâhidin hazzıdır. İşâretin âfeti, 

nefislerin kuşkularıdır [hevâcis]. Hatranın âfeti, hislerin renkten renge girmesidir 

[televvün]. Lahzanın âfeti ise, Şeytan’ın süslemesidir [tezeyyün]. 

) باب الهمّة ۰٤ ) 

نْية تجرّد القلب 
ُ
، و هّمة الإرادة أوّل صدق المريد، للمُنَّ و الهمّة على ثلاث مقامات: هّمةٌ مُنْيةٌ، و هّمةٌ إرادة، و هّمةٌ حقيقة. فهمّةٌ الم

نْية تشتيت القلب و تفريقه، و آفة هّمة الإرادة الرفق بالنفوس، جمعُ  و هّمة الحقيقة
ُ
و آفة هّمة الحقيقة الإسترواح   الهمّ بضفاء الإلهام. فآفة هّمة الم

 .إلى اللواحظ فى وقت الفترات



 108  
 

40. Himmet 

Himmet üç makam üzeredir: arzu edilen şeyin [münye] himmeti, irâdenin 

himmeti ve hakîkatin himmeti. Arzu edilen şeyin himmeti, kalbi isteklerden 

temizlemektir. İrâdenin himmeti, müridin sıdkının ilk basamağıdır. Hakîkatin himmeti 

ise ilhâmın duruluğuyla ğayreti toplamaktır. Arzu edilen şeyin himmetinin âfeti kalbi 

dağıtmak ve onu parçalamaktır. İrâdenin himmetinin âfeti, nefse yumuşak 

davranmaktır. Hakîkatin himmetinin âfeti ise, fetret zamanında lahzâlara güvenmektir 

[istirvâh].  

 الخاتمة

فى الأحوال و المقامات و فارتقوا ثّم رسمنا ذالك على لسان أهل الإشارة من أصحاب القصّة ألّذين أشاروا إلى حقيقة التصوّف 

و مناهله بطيئة و  456قارعته حقيقة و مدارجه طويةسلكوا طريق خاصّة الله عزّ و جلّ ليعرفوا تحقيق السلوك فى طريق المخصوصين ألّذى 

بشواهد الغيريات ولا بلواحظ يُسْلَك شرفه زكية. قلّ السالكون فى العصر له، فدرست آثاره و ذهبت مناره وبقيت أخباره، فأوّل رسمه أنهّ لا 

 .الأشراك الخفيات

والطرق إلى الله عزّ و جلّ أكثر من نجوم السماء، و لكل طريق شرح و وصف و نعت. فوصف الطرق المخصوصة المقسومة 

ولكل صاحب حالة  .457فى كل حالة لا يعرفها إلا عارف بالله، عامل لهالآفات بالمقامات ما بيّناه و خرّجنا من خفىّ بالأحوال المرتبة 

. و معرفة الآفات 458ق المقامات فى موطن و منزل قد وصفناها. فالمعرفة لها أوّل صدق الصادق فيهاقسط و شرح للحال و آفة فى تفري

للدارجين للمحجة، فلرؤية وجود طبع النفوس و الدارج لمخالفتها  بالآفة و للعارفين تحذير. و أما المعرفة حجّة و للمريدينمحجة  459للدارجين

و أما المعرفة بالآفة للمريدين حجة  . محجةفة بشرط بغض الحظّ صارت الآفة بالخروج عنها يتقرب، فإذا شهد الآحظّها يسير و ببغض 

صارت حجة على النفس و فابدل برؤية الصفاء الأكدار. و أما المعرفة بالآفة للعارفين الآفة برؤية النفس للصفاء من حكم المريد، فإذا شهد 

هة الحذر منها بإخفاء الحذر عنها، و للحذر مصادر و أحكام يعرفها العارف البالغ فى للحذر، ففى كل لحظة لهم آفة و تحت كل لمحة عا

 مشهد المعرفة.

                                                           
456 İ: قارعته حقيقة و مدارجه طوية, vr. 129b; M: قارعته حقيقة و مدارجه طوية, vr.152b. İki nüshada bulunan bu terkib, Ş. 

nüshasında eksik olduğundan bu kısmı İ. ve M. nüshalarından tamamladık. 

457 Ş:  ّلا يعرفها إلا عامل لله عزّ و جل, vr. 129; İ: لا يعرفها إلا عارف بالله، عامل له, vr. 129a; M: لا يعرفها إلا عارف بالله، عامل له,vr. 152b. 

Bu kısımda İ. ve M. nüshalarını esas alarak metni inşa ettik. 
458 İ: فالمعرفة لها أوّل الصادق فيها, vr. 130a; M: فالمعرفة لها أوّل الصادق فيها, vr. 152b. Bu kısımda Ş. nüshasındaki terkip 

manaya daha uygun olduğundan onu esas aldık. 
459 İ: و معرفة للدارجين, vr. 130a; M: و معرفة للدارجين, vr. 152b. Bu kısımda Ş. nüshasındaki terkip manaya daha 

uygun olduğundan onu esas aldık. 

 



 109  
 

 عنهم و أقمنا على حرمة تذكارهم بحقيقة الطلب و الإفتقار إليه، إنه قريب مجيب. حجبنا جعلنا الله عزّ و جلّ بمنّه منهم ولا

 .سيّدنا محمد و آله و صحبه و سلمو الحمد لله ربّ العالمين، و صلى الله على 

Hâtime 

Sonra tasavvufun hakikatlerine işaret eden kıssa ashabından olan işaret ehlinin 

dili üzere durumu resmetmiş olduk. Ki bu işâret ehli, hallerde ve makamlarda 

yükselmişlerdir. Yine onlar kendilerine has kılınan yolda, seyrü sülûkün nasıl 

olacağını öğretmek için Allah’ın has yolunu seyrü sülük etmişlerdir. Bu has yolun şânı 

güzel, kaynağı duru, yöntemi kademe kademe ve merkezi ise hakîkattir. Ne yazık ki 

bu asırda o yolu seyrü sülük eyleyenler azaldı, işâretleri yok oldu gitti, eserleri okunur 

oldu ve sadece haberleri geriye kaldı. Bu yolun ilk işâreti şudur: gizli şirkin verdiği 

lahzât ile ve başkalarının şahitliğiyle (tecrübesiyle) bu yolda seyrü sülûk edilmez. 

Allah’a uzanan yollar semânın yıldızlarından daha fazladır. Bu yolların her 

birinin bir izahı, vasfı ve niteliği vardır. Her halindeki âfetlerini ortaya çıkarttığımız, 

beyan ettiğimiz makamlarla mertebelenen ve hallerle kısımlanan bu has olan yolun 

vasfını, ancak Allah’ı hakkıyla bilen ve O’nun için amel eden kimseler bilebilir. Her 

hal sahibinin hali için bir izah ve bir ölçü vardır. Bir de bir âfet vardır ki biz bunları 

makamların yerlerindeki ayrışmasında vasıflandırdık. Bu izah, ölçü ve âfeti bilmek bu 

makamlara sâdık olmaktaki ilk sadakat durağıdır. Nitekim bu âfetleri bilmek yola giren 

sâlik için usûl, mürid için hüccet ve arif olan için bir sakındırmadır [tahzîr]. 

Yola giren sâlikin âfeti bilmesi usûl sebebiyledir. Böylelikle nefislerin mizacının 

varlığı görülmüş olur. Yola giren sâlik, nefse muhalefet etmek sebebiyle seyrü sülük 

eder ve nefsin hazlarına düşmanlık ederek Allah’a yaklaşır. Bu durumda hazza olan 

düşmanlığı sebebiyle âfeti müşahede ettiği zaman âfet usûl olarak ortaya çıkar. Mürid 

olan kimsenin âfeti bilmesi, müridliğin hikmetlerinden olan saflık/duruluk sebebiyle 

nefsin görülmesi sayesinde müride hüccet olur. Mürid olan kimse âfeti müşâhede ettiği 

zaman âfet, nefsin üzerinde bir hüccet olur ve kederlerin özünün görülmesiyle yer 

değiştirmiş olur. Ârif olan kimseler için âfeti bilmek sakınma [hazr] sebebidir. Nitekim 

ârif olan kimseler için her lahzanın altında bir âfet vardır. Yine her bir lemhanın altında 

da bir hastalık [âht] vardır. Sakınma [hazr], âfet ve hastalıklardan [âht] ve sakınmanın 

[hazr] onlarda kaybolmasından dolayıdır. Bu sakınma [hazr] için ârif olan kimsenin 

ma’rifeti müşâhede esnasında sakınmayı [hazr] tanıdığı/bildiği kaynaklar ve hükümler 

vardır.    



 110  
 

Allah azze ve celle ihsanıyla bizi onlardan eylesin ve onlardan ayırmasın. 

Onların hatırası hürmetine bizi kendisine muhtaç olma ve kendisinden umma 

hakikatiyle kâim eylesin. 

Hamd âlemlerin rabbi olan Allah’a mahsustur. Allah’ın selamı efendimiz 

Muhammed (sav)’in, ashabının ve âlinin üzerine olsun. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 111  
 

5.SONUÇ 

Ebû Mansûr dönem olarak hicrî dördüncü asrın ikinci yarısı ve beşinci asrın 

başlarında yaşamış bir sûfî müelliftir. Hayatına dair kaynaklarda yeterli malumat 

olmayan Ebû Mansûr, Büveyhîlerin hüküm sürdüğü İsfahân’da doğmuş, yetişmiş ve 

ilmî hayatını bu şehirde sürdürmüştür. Dönemin önemli Hanbelî muhaddislerine talebe 

olmuş ve ardından, İsfahân’ın Bağdat mektebine mensup olan sûfî çevreleriyle temasa 

geçerek sûfî yaşantıyla tanışmış, nihayetinde İsfahân sûfilerinin imamı konumuna 

kadar gelmiştir.  

Ebû Mansûr’un teliflerinin hadis, kelam, fıkıh ve tasavvuf olmak üzere farklı 

alanlarda olduğunu görmekteyiz. Bu ilim dallarının yanında ayrıca şiirler kaleme alan 

ve başkalarının yazdığı beyitleri şerh edebilen şair ve şârih bir âlim portresiyle 

karşılaşmaktayız. Bu velud âlimin eserlerinin temel özelliği polemikçi bir üslubla 

yazılmış olmalarıdır. Ebû Mansûr, özellikle tasavvuf ve kelama dair olan eserlerinde 

devrin ilim erbabını eleştiren, kelam ekollerine karşı bir tavır koyan, yoğun bir şekilde 

Kur’ân ve sünnet vurgusu yapan ve bidatlere karşı kesin tavır sergileyen bir müellif 

olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Ebû Mansûr’un tasavvuf düşüncesinin sahv temelli Bağdat mektebinin görüşleri 

doğrultusunda oluştuğunu eserlerinde isimlerini zikrettiği Bağdatlı sûfilerden 

anlaşılmaktadır. Bu isimler haricinde Horasan bölgesi sûfîlerini de anmayı ihmal 

etmeyen Ebû Mansûr’un tasavvuf anlayışını farklı tasavvuf neşvelerinin ve ilim 

geleneklerinin ortak ürünü olarak tanımlayabiliriz. Onun tasavvufu Cüneyd temelli 

Bağdat tasavvufunun, Bâyezid temelli Horasan tasavvufunun, muhaddis olması 

bakımından Kitâbü’z-Zühd temelli ehl-i hadisin zühd anlayışının ve hanbelî 

dindarlığının izlerini taşımaktadır. Ebû Mansûr’un tasavvufa dair yazmış olduğu 

metinler IV/X. asır İsfahan tasavvuf düşüncesi ve kaynakları hakkında bilgi veren 

metinlerdir. Bu sebepten Ebû Mansûr’un telif ettiği eserleri incelenmeli, hususiyetleri 

ortaya konmalı ve tercümeleri yapılarak dilimize kazandırılmalıdır. 

Ebû Mansûr’un eserlerinden olan Nehcü’l-Hâss, bir eser ismi olduğu kadar aynı 

zamanda müellifin seyrüsulûke dair temel iddiasının terkipleşmiş halidir. Ebû Mansûr 

sûfîleri seçkin kişiler, onların yöntemi olan seyrüsulûkü ve seyrüsulûkün muhtevası 

olan halleri ve makamları özel yöntemler olarak görmektedir. Bu düşüncesini haller 

ve makamları ihtiva eden eserini Nehcü’l-Hâss [Seçkinlerin Yolu] olarak 

isimlendirerek daha da belirginleştirmiştir. Yaptığımız inceleme neticesinde Nehcü’l-



 112  
 

Hâss’ın içeriğinde tanımlara fazlaca yer verilmemesinin, ifadelerin kısa ve kapalı 

tarzda olmasının eserin anlaşılırlığına gölge düşürdüğünü gördük. Nitekim bu zorluğu 

Türkçe’ye tercüme ederken bizzat müşâhede etmiş olduk. Bunun yanı sıra eserde ayet, 

hadis, sûfî büyüklerinden alıntılar şeklinde aktarımlar olmaması eserin kaynakları 

hakkında tespit yapmayı güçleçtirmiştir. Eserde iktibaslara yer verilmemiş olması Ebû 

Mansûr’un haller ve makamlar konusundaki şahsi düşüncelerini ve kendi 

deneyimlerini paylaştığı şeklinde bir kanaat oluşturmuştur. Nehcü’l-Hâss’ı her ne 

kadar hallere ve makamlara ilişkin kaleme alınan bir eserdir şeklinde tarif etsek de 

eserin muhtevasında hallere ve makamlara ilişkin açıklamalardan ziyade bunları bozan 

âfetlere daha çok yer verildiğini görmüş olduk. Bu bakımdan eserin bir âfetler kitabı 

olduğunu, seyrüsülûk yolundaki sâlîkin karşılaşacağı âfetleri göstermeyi amaçladığını 

söylemek daha doğru bir yaklaşım olur. 

Nehcü’l-Hâss, kendisinden sonraki müellif ve eserlere farklı boyutlarda etki 

etmiş ve bir bakıma nesil üretmiş bir metindir. Bu etkiyi şekil ve muhteva yönünden 

olmak üzere iki kısma ayırabiliriz. Şekil yönünden etki söz konusu olduğunda akla 

Herevî’nin telifleri Sad Meydan ve Menâzilü’s-Sâirîn gelir. Çalışmamız neticesinde 

Nehcü’l-Hâss’ın form, üslub ve düşünce planında Herevî’yi etkilediğini tespit etmiş 

olduk. Nehcü’l-Hâss’ın muhteva bakımından kendinden sonraki eserlere etkilerini de 

Kuşeyrî’ye nispet edilen Kitâbu’l-İbârât, Gazzâli’nin el-İmlâ`, Ruzbihân Baklî’nin 

Meşrebü’l-Ervâh ve İbnü’l-Arabî’nin Futûhât ve Istılâhâtu’s-Sûfiyye adlı eserlerinin 

örnekliğinde görmüş olduk. Sözünü ettiğimiz eserlerin içeriklerini incelediğimizde 

Nehcü’l-Hâss’tan bire bir içerik aktarımı yaptıkları anlaşılmıştır. Bu etki özellikle 

İbnü’l Arabî üzerinden Abdürrezzak Kâşânî’nin teliflerine kadar uzanmıştır. Netice 

olarak tasavvuf tarihinin önemli isimleri olan Kuşeyrî’nin (İbârât’ın ona ait olduğunu 

kabul edersek), Herevî’nin, Gazzâlî’nin, Baklî’nin ve İbnü’l-Arabî’nin eserlerinde 

Nehcü’l-Hâss’ın izlerini görmüş olmak eserin önemi hakkında somut bir örnek teşkil 

etmektedir. 

Bize göre Nehcü’l-Hâss, tasavvufun tedvin dönemi sayılan hicrî IV. ve V. asırlar 

içerisinde kaleme alınmış, tasavvufta haller ve makamlar konusunda derli toplu bilgi 

veren ilk müstakil eserlerden birisidir. Hal ve makam kavramlarına yaklaşım tarzı, 

sâliki bekleyen tehlikelere karşı âfet kavramını ön plana çıkartması, sahip olduğu üçlü 

tasnif sistemi ve seyrüsülûke dair getirmiş olduğu yorumlarla tasavvuf araştırmacıları 

için dikkate değer bir kaynak durumundadır. 



 113  
 

EKLER 

 

E
se

r
 

 

Nehcü’l-Hâss 

L
ü

m
a

ʿ 

T
a

ʿa
rr

u
f 

K
û

tü
l-

ku
lû

b
 

R
is

â
le

 

K
. 

M
a
h

cû
b
 

M
en

â
zi

l 

S
a

d
 M

ey
d
a

n
 

İb
a

râ
t 

İm
lâ

` 

F
u

tû
h

â
t 

Is
tu

la
h

â
t 

1. Tevbe ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓   ✓  

2. İrâde    ✓  ✓ ✓ ✓ ✓  ✓ 
3. Sıdk ✓  ✓ ✓  ✓ ✓   ✓  

4. İhlâs ✓ ✓ ✓ ✓  ✓ ✓   ✓  
5. Muhâsebe   ✓   ✓ ✓     

6. Vera` ✓ ✓ ✓ ✓  ✓ ✓     
7. Zühd ✓ ✓ ✓ ✓  ✓ ✓   ✓  

8. Tevekkül ✓ ✓ ✓ ✓  ✓ ✓   ✓  

9. Fakr ✓ ✓ ✓ ✓  ✓ ✓     
10.

… 

Sabır ✓ ✓ ✓ ✓  ✓ ✓   ✓  

11. Rızâ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓   ✓  
12. Havf ✓ ✓ ✓ ✓  ✓ ✓   ✓ ✓ 
13. Recâ ✓  ✓ ✓  ✓ ✓   ✓ ✓ 
14. Muâmele  ✓ ✓    ✓     
15. Riâyet      ✓ ✓     

16. Edeb    ✓  ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ 
17. Riyâzet      ✓ ✓ ✓ ✓  ✓ 
18. Futûh       ✓ ✓ ✓  ✓ 
19. Rağbet   ✓   ✓ ✓ ✓ ✓  ✓ 
20. Rehbet       ✓ ✓ ✓  ✓ 
21. Hakîkat ✓   ✓ ✓  ✓ ✓   ✓ 
22. Muhabbet ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓   ✓  

23. Şevk ✓  ✓ ✓  ✓    ✓  
24. Semâ` ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓   ✓  

25. Vecd ✓ ✓  ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓  ✓ 
26. Hareket        ✓ ✓   
27. Sükûn        ✓   ✓ 
28. Tuma’nîne ✓     ✓ ✓     
29. Müşâhede ✓   ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓  ✓ 
30. Murâkabe ✓  ✓ ✓  ✓ ✓   ✓  
31. Mükâşefe    ✓ ✓ ✓ ✓ ✓   ✓ 
32. Sır ✓   ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓  ✓ 
33. Yakîn ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓   ✓ ✓ 
34. Ma’rifet ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓   ✓  

35. Tasavvuf    ✓      ✓ ✓ 
36. Gayret ✓ ✓ ✓ ✓  ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ 
37. Mekr        ✓ ✓  ✓ 
38. Gurbet      ✓ ✓ ✓ ✓  ✓ 
39. Vurûd            

40. Himmet      ✓ ✓ ✓ ✓  ✓ 
  23 16 21 26 11 31 34 17 14 18 20 

 

Tablo 2 : Nehcü’l-Hâss’ta bulunan ıstılahların haller-makamlar literatürü içerisinde bulunan diğer 

eserlerle karşılaştırılması. 



 114  
 

 

 

Resim 1: Şiraz Ahmedî Hankahı Kütüphanesi’nde bulunan ve Ebû Mansûr’un eserlerini ihtiva 

eden yazma mecmuasının içindekiler listesi.  

Kaynak: Şiraz Ahmedî Hankahı Kütüphanesi No: 83; Basel Üniversitesi Kütüphanesi No: 

UBH NL 323: E3. 

 

 



 115  
 

 

 

Resim 2: Edebü’l-Mülûk fî Beyâni Hakâiki’t-Tasavvuf’un ilk sayfası. 

Kaynak: Şiraz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi no:83; Basel Üniversitesi Kütüphanesi No: UBH 

NL 323: E3, s. 1. 

 

 

 



 116  
 

 

 

Resim 3: Âdâbu’l- Mutasavvife ve Hakâikuhâ ve İşârâtuhâ’nın ilk sayfası.  

Kaynak: Şiraz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi no:83; Basel Üniversitesi Kütüphanesi No: UBH 

NL 323: E3, s. 106. 

 

 

 

 

 



 117  
 

 

 

Resim 4: el-İhtiyârat min Kelâmi Ebî Mansûr Ma’mer b. Ahmed b. Muhammed b. Ziyâd el-

İsfehânî ‘nin ilk sayfası. 

 Kaynak: Şiraz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi no:83; Basel Üniversitesi Kütüphanesi No: UBH 

NL 323: E3, s. 111. 

 

 



 118  
 

 

 

Resim 5: Zikrü Meâni’t-Tasavvuf’un ilk sayfası.  

Kaynak: Şiraz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi no:83; Basel Üniversitesi Kütüphanesi No: UBH 

NL 323: E3, s. 113. 

 

 

 

 

 



 119  
 

 

 

Resim 6: Nehcü’l-Hâss’ın ilk sayfası. (Şiraz Nüshası) 

Kaynak: Şiraz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi no:83; Basel Üniversitesi Kütüphanesi No: UBH 

NL 323: E3, s. 117. 

 

 

 



 120  
 

 

 

Resim 7: Nehcü’l-Hâss’ın son sayfası. (Şiraz Nüshası)  

Kaynak: Şiraz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi no:83; Basel Üniversitesi Kütüphanesi No: UBH 

NL 323: E3, s. 129. 



 121  
 

 

 

 

Resim 8: Nehcü’l-Hâss’ın Topkapı Sarayı III. Ahmet Kütüphanesi’nde bulunan nüshasının ilk 

sayfası. (İstanbul Nüshası)  

Kaynak: Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, Topkapı Sarayı III Ahmet Kütüphanesi, 

No: 1416, v. 116a. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 122  
 

 

 

 

Resim 9: Nehcü’l-Hâss’ın Topkapı Sarayı III. Ahmet Kütüphanesi’nde bulunan nüshasının son sayfası. 

(İstanbul Nüshası) 

Kaynak: Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbü Nehci’l-Hâss, Topkapı Sarayı III Ahmet Kütüphanesi, No: 1416, 

v. 130a. 



 123  
 

 

 

 

Resim 10: Nehcü’l-Hâss’ın Manisa İl Halk Kütüphanesi’nde bulunan nüshasının ilk sayfası. 

(Kâhire Nüshası)  

Kaynak: Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbu Nehci’l-Hâss, Manisa İl Halk Kütüphanesi, No: 45 

Hk 2962/18, ss. 143-144. 

 

 

 

 

 

 



 124  
 

 

 

 

Resim 11: Nehcü’l-Hâss’ın Manisa İl Halk Kütüphanesi’nde bulunan nüshasının son sayfası. 

(Kâhire Nüshası) 

Kaynak: Ebû Mansûr el-İsfahânî, Kitâbu Nehci’l-Hâss, Manisa İl Halk Kütüphanesi, No: 45 

Hk 2962/18, s. 153. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 125  
 

 

 

 

Resim 12: Şerhü’l-Ezkâr’ın ilk sayfası. 

 Kaynak: Şiraz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi no:83; Basel Üniversitesi Kütüphanesi No: UBH 

NL 323: E3, s. 165. 



 126  
 

 

 

 

Resim 13: Şerhu Ebyât li Ebî Abdillah el-Mürşidî’nin ilk sayfası.  

Kaynak: Şiraz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi no:83; Basel Üniversitesi Kütüphanesi No: UBH NL 323: 

E3, s. 184. 

 

 

 

 



 127  
 

 

 

 

Resim14: Kitâbü’l-Menâhic bi Şâhidi’s-Sünne ve Nehci’l-Mutesavvife’nin ilk sayfası.  

Kaynak: Şiraz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi no:83; Basel Üniversitesi Kütüphanesi No: UBH 

NL 323: E3, s. 193. 

 

 

 



 128  
 

 

 

Resim 15: Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesaîl ve’l-Vasıyye’nin ilk sayfası.  

Kaynak: Şiraz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi no:83; Basel Üniversitesi Kütüphanesi No: UBH 

NL 323: E3, s. 200. 

 

 

 

 

 



 129  
 

KAYNAKÇA 

Acem, Refik, Mevsûatü Mustalahâti’t-Tasavvufi’l-İslâmiyyi, Mektebetü Lübnan Nâşirûn, 

Beyrut 1999. 

Ahterî Mustafa Efendi, Ahterî-i Kebîr, Nadir Eserler Kitaplığı, İstanbul 2013. 

Akdoğan, Muhammet, “Cami Görevlilerinin Hadis İlmindeki Faaliyetleri/İsfahan Örneği 1-

5./7-12. yy. Arası” IX. Camiler ve Din Görevlileri Sempozyumu, Sancaktepe, 3-4 Kasım 

2018, ss. 433-446. 

Algar, Hamid, “Necmeddîn-i Kübrâ”, DİA, C. 32, TDVY, İstanbul 2006, ss. 498-500. 

Aşkar, Mustafa, Tasavvuf Tarihi Literatürü, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 2001. 

Azamat, Nihat, “Câmiu’l-Usûl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 7, TDVY, 

İstanbul 1993, ss. 134-135. 

Azimli, Mehmet, “Sünnî Hilafete Tahakküm Kurmuş Bir Şii Hanedan: Büveyhîler”, Dicle 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 7/2, 2005, ss. 19-32. 

Baklî, Rûzbihân-ı, Meşrebu’l-Ervâh, thk. Âsım İbrahîm el-Keyyâlî, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 

Beyrut 2005. 

Baltacı, Naile, Ebû Saîd el-Harrâz'ın Kitâbu'l-Keşf Ve'l-Beyân, Kitâbu'l-Hakâik ve Kitâbu'l-

Ferâğ Adlı Üç Risalesindeki Tasavvufî Görüşleri, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Konya 2009, s. 150. (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi) 

Başer, H. Bayram, Ebû Nasr Serrâc et-Tûsî’nin Tasavvuf Anlayışı, İstanbul Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstititüsü Temel İslam Bilimleri ABD, İstanbul 2009, s.18. 

(Basılmamış Yüksek Lisans Tezi) 

__________, Şeriat ve Hakikat, Klasik Yayınları, İstanbul 2017. 

__________, “Tasavvuf ve Hanbelî Gelenek: Kâdî Ebû Ya’lâ el-Ferrâ’nın Tasavvufa 

Yaklaşımı Bağlamında Bir Değerlendirme”, Tasavvur Tekirdağ İlahiyat Dergisi, 

Tekirdağ 2021, 7/1, ss. 207-236. 

Baz, İbrahim, “Tasavvuf Döneminin Özellikleri” Tasavvuf El Kitabı, Grafiker Yayınları, 

Ankara 2016, ss. 136-140. 

Beaurecueil, Serge de Laugier, “La Voie du Privilegié: Petit Traité d’Abu Mansur Ma’mar al-

Isfahani”, İlâ Tâhâ Hüseyn fî Îdi Milâdihi’s-Seb’iyn, Dâru’l-Meârif bi Mısr, Kahire 

1962, ss. 45-74. 

Belâzürî, Ebü’l-Hasen Ahmed b. Yahyâ b. Câbir b. Dâvûd, Fütûhu’l-Büldân, nşr. Dâru’l-

Mektebeti’l-Hilal, Beyrut 1988. 

Bilgin, Mustafa,” Ali b. Sehl”, DİA, C.2, TDVY, İstanbul 1989, s.442. 

Bolat, Ali, “Şakîk-i Belhî”, DİA, C. 38, TDVY, İstanbul 2010, ss. 305-306. 

Brockelmann, Carl, Geschichte der Arabischen Litteratur, Brill, Leiden, 2, 1937. 

Câmî, Nûrüddîn Abdurrahmân b. Nizâmiddîn Ahmed b. Muhammed, Nefehâtü’l-Üns min 

Hadarâti’l-Kuds, thk. Mevlevî Hamid, Matbaâ Leysî, Kalküta 1854. 

Cürcânî, Seyyid Şerif, Kitâbü’t-Ta’rîfât, thk. İbrahim Ebyârî, Daru’r-Reyyân li’t-Turâsi, 

Kahire 1403. 

Çağrıcı, Mustafa “İhyâu Ulûmi’d-Dîn”, DİA, C. 22, TDVY, İstanbul 2000, ss. 10-13. 

Damar, Abdullah, “Tasavvuf Terimlerinin Oluşumu” Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma 

Dergisi, 7/17, 2006, ss. 161-189.  

Dânîş Pejûh, Muhammet Tâki “Ehâdîsu’l-Erbaîn: Ebû Mansûr el-İsfahânî”, Makâlât ve 

Berresîhâ, S.51-52, 1370 hş./1991, ss.247-299. 



 130  
 

Demirci, Mehmet,” Hâl”, DİA, C. 15, TDVY, İstanbul 1997, ss. 216-218.  

Devellioğlu, Ferit, Osmanlıca-Türkçe Lügat, Doğuş Matbaası, Ankara 1962. 

Ebû Mansûr Muammer b. Ahmed, Risâle fî Ta’rîfi’t-Tasavvufi alâ Tertîbi’l-Hurûfi, Manisa İl 

Halk Kütüphanesi, Kayıt No: 1140/2, Bibliyografya Kayıt No: 96400, vr. 4a. 

Efşâr, Îrec, “Ahbârî ez Çend Nüshahâ-yi Hatti der Şîrâz” Yağmâ, S.18, Mordâd 1344 hş./1965, 

ss. 251-256. 

Erginli, Zafer, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kalem Yayınevi, İstanbul 2006. 

___________, “Haller Bize Neyi Anlatır? Tasavvuf Litaratüründe Haller Üzerine Bir 

Deneme” Uluslararası Bursa Tasavvuf Kültürü Sempozyumu 4, haz. Mehmet Temelli, 

F. Özsan Matbaacılık, Bursa 2005, ss. 71-81. 

__________, “Muhâsıbî”, DİA, C. 31, TDVY, Ankara 2020, ss.13-16. 

Ferrâ, Muhammed Ebû Ya’lâ, Tabakâtü’l-Hanâbile, thk. Abdurrahman b. Süleyman el-

Useymin, Mektebetü’l-Meliki Fahd, Riyad, 3, 1419/1999. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, Dâru İbn Hazm, Beyrut 

2005. 

___________, el-İmlâ alâ Müşkili’l-İhyâ`, thk. Abdülmevlâ Hâcil, Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut 2020. 

Görgün, Hilal, ‘’Meier, Fritz’’, DİA, C. 28, TDVY, Ankara 2003, ss. 549-550. 

Guédy, David Durand, Iranian Elites and Turkish Rulers: a History of Isfahan in the Seljuq 

Period, Cambridge University Press, London 2010. 

Güner, Ahmet, “Büveyhîler Dönemi ve Çok Seslilik”, DEÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, S.12, 

1999, ss. 47-72. 

Hamevî, Yakut, Mu’cemu’l-Buldan, Dâru’s-Sadr, Beyrut, 6, 1977. 

Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekir Ahmed b. Ali, Târîḫu Baġdâd ev Medîneti’s-Selâm, thk. Dr. 

Beşşâr Avvâd Ma’rûf, Dâru’l-Ğurabi’l-İslamî, Beyrût, 18, 1422/2001. 

Herevî, Hâce Abdullah el-Ensârî, Tabakâtu’s-Sûfiyye, thk. Muhammed Server, Sehâmi-yi Âm, 

Tus 1362 hş/1983.. 

__________, Sad Meydân, thk. Abdülhay Habîbî, Matbaa-yi Difâ-i Millî, Kâbil 1361 hş./1982. 

__________, Menâzilu’s-Sâirîn, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1988.   

__________, Menâzilü’s-Sâirîn, çev. Abdurrezzak Tek, Emin Yayınları, Bursa 2017. 

Hücvîrî, Ebü’l-Hasen Alî b. Osmân b. Ebî Alî el-Cüllâbî, Keşfü’l-Mahcûb, thk. Tevfik Ali 

Vehbe, Mektebetü Sekâfeti’d-Diniyye, Kahire 1420/2007. 

İbn Abdülhâdî, Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed, Tabakâtü’l-Ulemâi’l-Hadîs, thk. Ekrem 

el-Bûşî, Müessesetü’r-Risâle, Beyrut, 4, 1417/1996. 

İbn Kayyım el-Cevziyye, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed, İctimâʿu’l-Cüyûşi’l-

İslâmiyye, thk. Zâhid b. Ahmed en-Neşîrî, Dâru’l-ibn Hazm, Beyrut 1440/2019. 

İbn Tağrîberdî, Ebü’l-Mehâsin Cemâlüddîn Yûsuf, en-Nücûmu’z-Zâhire fî Mulûkî Mısr ve’l-

Kahire, Matbaâtu Dârü’l- Kütübi’l-Mısrıyye, Kahire, 16, 1352/1923. 

İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed, Mecmûʿatü’r-Resâʾil ve’l-Mesâʾil, thk. 

Muhammed Reşid Rıza, Lecnetü’t-Turâsi’l- Arabi, by., ts. 

İbnü’l-Arabî, Muhyiddîn, Istılâhâtu’s-Sûfiyye, thk. Abdurrahman Hüseyin Mahmûd, 

Mektebetü Âlemi’l-Fikr, Kâhire ts. 



 131  
 

__________, Fütûhâtü’l-Mekkiyye, thk. Ahmet Şemsüddîn, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrût, 

9, 1420/1999. 

İbnü’l-Esir, Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed eş-Şeybânî, el-Kâmil fi’t-Târîh, thk. 

Abdullah el-Kâzî, Dâru’l-Mektebi’l-Alemiyye, Beyrut, 11, 1968. 

İsbehânî, Ebu’l-Kâsım İsmâîl b. Muhammed, Siyerü’s-Selefi’s-Salihiyn, thk. Kerem b. Hilmi 

b. Ferhat ibn Ahmed, Dâru’r-Ra’ye, Riyad 1420/1999. 

İsfahânî, Ebû Mansûr, Kitabu Edebi’l-Mülûk fî Beyâni Hakâkiki’t-Tasavvuf, Şîrâz Ahmedî 

Hankâhı Kütüphanesi nr. 83, ss. 1-80. 

__________, el-İhtiyârat min Kelâmi Ebî Mansûr Ma’mer b. Ahmed b. Muhammed b. Ziyâd 

el-İsfehânî, Şîrâz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi nr. 83, ss. 111-113. 

__________, Zikru Meâni’t-Tasavvuf, Şîrâz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi, nr.83, ss. 113-

117. 

__________, Kitâbü Nehci’l-Hâss, Şîrâz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi, nr. 83, ss. 117-129. 

__________, Kitâbu Şerhi’l-Ezkâr, Şîrâz Ahmedi Hankâhı Kütüphanesi nr. 83, ss. 165-184. 

__________, Şerhu Ebyât li Ebî Abdillah el-Mürşidî, Şîrâz Ahmedi Hankâhı Kütüphanesi nr. 

83, ss. 184-192.  

__________, Kitâbü’l-Menâhic bi Şâhidi’s-Sünne ve Nehci’l-Mutesavvife, Şîrâz Ahmedî 

Hankâhı Kütüphanesi, nr. 83, ss. 193-200. 

__________, Kitâbü’l-Minhâc ve’l-Mesâil ve’l-Vasıyye, Şîrâz Ahmedî Hankâhı Kütüphanesi, 

nr. 83, ss. 200-210. 

__________, Kitâbu Nehci’l-Hâss, Manisa İl Halk Kütüphanesi, No: 45 Hk 2962/18, vv. 143b-

152b. 

__________, Kitâbü Nehci’l-Hâss, Topkapı Sarayı III Ahmet Kütüphanesi, No: 1416, vv. 

116a-130b. 

İsfahânî, Ebû Nuaym, Zikru Ahbâri İsfahân, thk. Seyyid Hasen Kusrevî, Dâru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, Beyrut, 2, 1410/1992. 

__________, Hilyetü’l- Evliyâ ve Tabakâtü’l-Esfiyâ, C. X, Darü’l-Fikr, Beyrut 1416/1996. 

İzmirli, Betül, İslam Düşünce Tarihinde Hanbelî Bir Sûfi: Ebû Mansûr el-İsfahânî, İlahiyat 

Yayınları, Ankara 2021. 

Kandemir, M. Yaşar, “İbn Mende, Ebû Abdullah”, DİA, C. 20, TDVY, İstanbul 1999, ss. 177-

179. 

Kara, Mustafa, “Istılâhâtu’s-Sufiyye” DİA, C. 19, TDVY, İstanbul 1999, ss. 209-212. 

____________, “Ebü’l-Hüseyin en-Nûrî”, DİA, C. 10, TDVY, İstanbul 1994, ss. 328-330. 

____________, “Tasavvuf Istılahlarına Dair Kitaplar”, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf ve 

Sûfiler, haz. Ahmet Yaşar Ocak, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara 2014. ss. 51-

63. 

Karalıağa, H. Bekir, “Gazzâlî”, DİA, C. 13, TDVY, İstanbul 1996, ss. 518-530. 

Karamustafa, Ahmet T., Tasavvufun Oluşumu, çev. Nagihan Doğan, İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, İstanbul 2017. 

Kâşânî, Abdürrezzâk b. Ahmed, Istılâhâtü’s-sûfiyye, thk. Abdulâli Şahin, Dâru’l-İnâr, Kahire 

1981. 

__________, Letâifu’l-İ’lâm, thk. Ahmet Abdürrahim Sâyih, Mektebetu Sekâfeti’d-Diniyye, 

Kâhire 1426/2005. 



 132  
 

Kaymak, Suat, “İsfahân”, İslam Düşünce Atlası, ed. İbrahim Halil Üçer, Konya Büyükşehir 

Belediyesi Kültür Yayınları, İstanbul 2017, 3, ss. 688-690. 

Kelâbâzî, Ebû Bekr Muhammed b. Ebû İshâk, Doğuş Devrinde Tasavvuf Ta'arruf, çev. 

Süleyman Uludağ, Dergâh Yayınları, İstanbul 2019. 

Kılıç, Mahmut Erol, “el-Fütûhâtü’l-mekkiyye”, DİA, C. 13, TDVY, İstanbul 1996, ss. 251-

258. 

Knysh, Alexander, Tasavvuf Tarihi, çev. Nurullah Koltaş, Ketebe Yayınları, İstanbul 2020. 

Koca, Ferhat, “Hanbelî Mezhebi”, DİA, C.15, TDVY, İstanbul 1997, ss.525-547. 

Korkmaz, Hediye Sümeyra, Mısır’daki İlk Hangâh: Saîdü’s-Süedâ (569-922/1173-1517), İ.Ü. 

SBE İslam Tarihi ve Sanatları Bölümü İslam Tarihi ABD, İstanbul 2020 (Basılmamış 

Yüksek Lisans Tezi). 

Kurtuluş, Rıza, “Efşâr, Îrec”, DİA, C. Ek1, TDVY, İstanbul 2016, ss. 391-392. 

____________, “Ebû Mansûr İsfahânî” DİA, C. 22, TDVY, İstanbul 2000, s.508. 

Kuşeyrî, Ebu’l-Kâsım Abdükerim, er-Risâletü’l-kuşeyriyye, thk. Abdulhalim Mahmûd, 

Müessesetü’l-Dârü’ş-Şa’bi, Kahire 1409/1979. 

Makdisî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed el-Bennâ, İslâm Coğrafyası 

(Ahsenü’t-Tekâsim), çev. Ahsen Batur, Selenge Yayınları, İstanbul 2015. 

Mehr, Rahman Moshtagh- Jabbarpour, Somayye, “Mezheb ü Sünnet Esâs-i Akâyid-i 

Sûfiyâne-yi Ebû Mansûr İsfahânî [Din ve Gelenek: Ebû Mansûr İsfahânî’nin Tasavvufi 

İnançları]”, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Şarkiyat Mecmuası, S.2, 2012, ss. 

69-79. 

Meier, Fritz, “Ein Wichtiger Handschriften Fund Zur Sufik”, Bausteine I, haz. Erika Glassen, 

Franz Steiner Verlag Stuttgart, İstanbul 1992, ss. 276-322. 

Mekkî, Ebû Talib, Kûtü’l-Kulûb, thk. Mahmûd İbrâhîm Muhammed er-Rıdvânî, Mektebetü 

Dârü’t-Turâs, Kâhire 2001. 

Melchert, Christopher, Sünnî Düşüncenin Teşekkülü, çev. Hakan Çavuşoğlu, Klasik Yayınları, 

İstanbul 2019. 

Merçil, Erdoğan, “Büveyhîler”, DİA, C.6, TDVY, İstanbul 1992, ss. 496-500. 

Minlib Dallh, “Serge Laugier de Beaurecueil (1917-2005)”, The Student's Companion to the 

Theologians, S. 49, 2013, ss.367-370. 

Mirbâkırîferd, Ali Asğar, “Nehcü’l-Hâss Ferheng-i Nâşnâhte”, Fasılnâme Pejü Heşhây-i 

Edebî, S. 11, Bahar 1375 hş./1996, ss.166-177. 

Muhâsıbî, Hâris, er-Riâye Nefs Muhasebesinin Temelleri, çev. Hülya Küçük, Şahin Filiz, 

İnsan Yayınları, İstanbul 2020. 

Mütercim Âsım Efendi, Kâmus Tercümesi, çev. Mustafa Koç, Eyüp Tanrıverdi, Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, İstanbul, 6, 2013. 

Nar, Ali, Akaid Risaleleri, Beyan Yayınları, İstanbul 1998. 

Necmüddîn-i Dâye, Ebû Bekr Abdullah b. Muhammed b. Şâhâver, Mirsâdü’l-İbâd, thk. 

Hüseyin Hüseyni en-Nimetullâhî, Matbaa-i Meclis, by. 1352. 

Necmüddîn-i Kübrâ, Ebü’l-Cennâb Ahmed b. Ömer el-Hîvekî, Tasavvufi Hayat, çev. Mustafa 

Kara, Dergâh Yayınları, İstanbul 2018. 

Nifferî, Muhammed b. Abdilcebbâr b. el-Hasen, Kitâbu’l-Mevâkıf, tkh. ve çev. Arthur j. 

Arberry, Cambridge Uni. Press, Londra 1935. 

Okuyan, Mehmet, “Necmeddîn-i Dâye”, DİA, C. 32, TDVY, İstanbul 2006, ss. 496-497. 



 133  
 

Özdirek, Recep-Çavuşoğlu, Ali Hakan “Süfyân es-Sevrî”, DİA, C.38, TDVY, İstanbul 2010, 

ss.23-28. 

Özgüdenli, Osman Gazi , “ Bir Ortaçağ İran Şehrinin Anatomisi: İsfahan (650-1500)”, Name-

i Aşina, 2003, 5/11, s. 64. 

__________, “İsfahan” DİA, C.22, TDVY, İstanbul 2020, ss. 497-502. 

Pavlovitch, Pavel, “The Manda Family: A Dynasty of Isfahani Scholars” Arabica, S. 5/6, Brill 

2018, ss. 640-674. 

Pürcevâdî, Nasrullah, Nehcü'l-Hâs, Tahkîkâti İslâmî, S. 5/6 Sonbahar-Kış 1366 hş./1987, ss. 

94-149. 

__________, “Dû Eser-i Kûhen der Semâ” Mâârif, S. 5/3, Âzer-Esfend 1367 hş./1988, ss. 

291-366. 

__________, “Ebû Mansûr İsfahânî: Sûfî Hanbelî”, Maârîf, S. 1/2, Ferverdîn-Âbân 1368 

hş./1989, ss. 3-80. 

__________, “Akâîd-i Mezheb-i Ebû Mansûr İsfehânî: Kitâbü’l-Menâhic”, Maârif, S. 7/3, 

Âzer Esfend 1369 hş./1990, ss. 243-265. 

__________, “Güzide ez Sohenân-ı Ebû Mansûr İsfahânî”, Maârif, S. 8/2, Mordad-Âban 1370 

hş./1991, ss. 131-142. 

__________, “Kitâbu Şerhi’l-Ezkâr”, Maârif, S. 19/3, Âzer-Esfend 1371 hş./1992, ss. 3-30. 

__________, “Adâbü’l-Mutesavvifeti ve Hakâikiha ve İşârâtiha”, Maârif, S. 3, Âzer-Esfend 

1372 hş./1993, ss. 249-282. 

__________, “Seyr-i Istılâhât-i Sûfiyyan”, Maârif, S.3, Âzer-Esfend 1378 hş./1999, ss. 3-55. 

Radtke, Bernd, “Adab al-Mulûk: Ein Handbuch zur Islamischen Mystik aus dem 4./10. 

Jahrhundert”, Beiruter Texte Und Studien, Franz Steiner Verlag Stuttgart, Beyrut 1991. 

Râî, Marziyye, “Berresey-i Dînu Mezheb-i Merdûm-i İsfahan der Devre-i Âlî Büveyh”, 

Şehrvend, S. 5, 1386 hş./2007, ss. 138-151. 

Sâlihî, Ebü’l-Felâh Abdülhay b. Ahmed b. Muhammed el-Hanbelî, Şezerâtü’z-Zeheb fî Ahbârî 

Men Zeheb, thk. Mahmûd el-Arnavût, Dâru’l-İbn Kesîr, Beyrut, 11, 1410/1989. 

Sem ‘ânî, Ebû Sa ‘d Abdülkerîm b. Muhammed b. Mansûr, el-Ensâb, thk. Şerîfuddin Ahmed, 

Matbaatü Meclisi Dâireti’l-Meârif, Haydarabad, 5, 1977. 

Sâmerrâî, Kasım, Erbau Resâil fi’t-Tasavvufi, Matbaâtu’l-Cem’i’l-İlmi’l-Irak, Bağdat 1969. 

Serrâc, Ebû Nasr et-Tûsî, el-Lüma’, thk. Abdülhalim Mahmûd, Mektebetü’l-Müsennâ bi 

Bağdât, Bağdat 1960. 

Sezgin, Fuat, Geschichte des Arabischen Schrifttums, Leiden, 5, 1967. 

__________, Târihu’t-Turâsi’l-Arabi, nşr. Câmiatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd el İslâmiyye, 

Riyad, 5, 1411/1991. 

Sobieroj, Florian, Ibn-Hafīf as-Sîrâzî und seine Schrift zur Novizenerziehung (Kitāb al-

iqtiṣād), Orient-Institut der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft im Kommission 

bei F. Steiner Verlag Stuttgart, Beyrut, 1998. 

Sühreverdî, Ebû Hafs Şihâbüddîn, ʿAvârifü’l-Maʿârif, thk. Tevfik Ali Vehbe, Mektebetü’s-

Sekâfeti’d-Diniyye, Kahire, 2, 2002. 

Sülemî, Ebû Abdurrahman Muhammed b. Hüseyn, Tabakâtü’s-Sufiyyeti, thk. Mustafa 

Abdülkadir Atâ, Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1423/2003. 

Şemseddin Sâmi, Kamûs-i Türkî, İkdâm Matbaası, Dersaâdet 1317. 



 134  
 

Tahmasbî, Sosan-Ferrûhî, Zeynep “Sevrîhâ ve Hanbelîhâyi İsfahân”, Fasılnâme-i Târîh-i 

İslâm, 12/1-2, 1390 hş./2011, ss.141-159. 

Tan, M. Nedim, Abdullah Ensârî Herevî’nin Tasavvuf tarihindeki Yeri ve Sad Meydân’ı, 

Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri ABD, 

Tasavvuf BD, İstanbul 2013. (Basılmamış Doktora Tezi) 

__________, “Tasavvuf Istılâhlarının Teşekkül Dönemi Açısından Şakîk-i Belhî’nin Âdâbü’l-

ibâdât’ı”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 45, Eylül 2013, ss. 155-

190. 

Tehânevî, Muhammed Ali b. Ali, Keşşâfu Istılâhi’l-Fünûn, Dâru Kahraman, İstanbul, 2, 1984. 

Türer, Osman, “el-İsfahânî, Ebu Nuaym”, DİA, C.10, TDVY, İstanbul 1994, ss. 201-204. 

Uludağ, Süleyman, “Levâmi’”, DİA, C. 27, TDVY, Ankara 2003, s. 144. 

__________,” Makâm”, DİA, TDVY, C. 28, Ankara 2003, ss. 409-410. 

__________, “Sülemî, Muhammed b. Hüseyin”, DİA, C. 38, TDVY, İstanbul 2010, ss. 53-55. 

__________, “Yahyâ b. Ahmed el-Baharzî”, DİA, C. 43, TDVY, İstanbul 2013, ss. 240-241. 

__________, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayıncılık, İstanbul 2016. 

__________, “Abdürrezzak Kâşânî”, DİA, C. 25, TDVY, Ankara 2022, ss. 5-6. 

Van Ess, Josef, “Tasavvuf ve Muhalifleri: Uygulamalar Üzerindeki Yansımalar,                 

Mihneler, Dönüşümler", çev. Zafer Erginli, Marife, 3/1, 2003, ss. 165-180. 

Ya`kūbî, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Ebî Ya`kūb İshâk b. Ca‘fer,  Kitâbü’l-Büldân, thk. 

Muhammed Emin Dannavî, Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 2002. 

Yâfiî, Ali b. Süleyman, Mir’âtü’l-Cenân, thk. Halil el-Hansûr, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 

Beyrut, 4, 1417/1997. 

Yavuz, Abdullah Ömer, Coğrafya ve Mezhep Horasan’da Eş’ariliğin Tarihsel Gelişimi, 

Klasik Yayınları, İstanbul 2021. 

Yavuz, Yusuf Şevki, “İbn Fûrek”, DİA, C. 19, TDVY, İstanbul 1999, ss. 495-498. 

Yazar, Nurullah, “Medreselerin Toplumsal ve Dini Gelişimdeki Yerleri: İsfahân Örneği”, 

Medrese Geleneği ve Moderleşme Döneminde Medreseler Uluslararası Sempozyumu, 

Muş, 5 Ekim – 7 Ocak 2012, ss.67-75. 

Yazıcı, Tahsin- Uludağ, Süleyman “Herevî, Hâce Abdullah”, DİA, C.17, TDVY, İstanbul 

1998, ss. 222-226. 

Yazıcı, Tahsin, “Ebû Said Ebu’l-Hayr”, DİA, C. 10, TDVY, İstanbul 1994, ss. 220-222. 

___________, “Emîr-i Kebîr Hemedânî”, DİA, C. 17, TDVY, İstanbul 1998, ss. 186-188. 

Yetik, Erhan, “İzzeddin el-Kâşî” DİA, C. 23, TDVY, İstanbul 2001, s. 555. 

__________, “Menâzilü’s-Sâirîn”, DİA, C. 29, TDVY, Ankara 2004, s. 122-123.  

__________,” Minhâcu’l-Fukarâ”, DİA, C. 30, TDVY, Ankara 2020, ss. 108-109. 

Yılmaz, Hasan Kâmil, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, Ensar Yayınları, İstanbul 2017. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed, Tezkîretü’l-Huffâz, nşr. Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut, 4, 1374/1954. 

__________, el-İber fî Haberi Men Ğaber, thk. Ebû Hâcir Muhammed es-Said Besyûnî 

Zağlûl, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 2, 1405/1985. 

__________, Târihu’l-İslâm ve Vefâyâtü’l-Meşâhiri ve’l-A’lâm, thk. Dr. Ömer Abdüsselam 

Tedmûrî, Dâru’l-Kitâbi’l-Arabi, Beyrut, 53, 1413/1993. 



 135  
 

__________, Siyeru A’lâmi’n-Nubelâ, thk. Şuayb el-Arnavut, Müessesetü’r-Risâle, Beyrut, 

25, 1417/1996. 

Zeyyâd, Ahmed- Mustafa, İbrahim, el-Mu’cemü’l-Vasît, Bakrâ Matbaası, Tahran 1429.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 136  
 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Sercan POLAT, Şarköy Lisesi’ni bitirdikten sonra Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nden 2019 yılında onur öğrencisi olarak mezun oldu. 

Fakülte yıllarında klasik usülde Arapça ve İslâmi ilimler tahsili yaptı. Mezuniyetinden 

bu yana Samsun Büyükşehir Belediyesi’nde mütercim ve arşivci olarak görev yapan 

Sercan POLAT, evli olup, iyi derecede İtalyanca ve Arapça, orta derecede Farsça ve 

İngilizce bilmektedir.  

 

ORCID ID: orcid.org/0000-0003-2792-2593 

 

Yayınlamlanmış Çalışmalar: 

1. Sercan Polat, “Hanbelî Bir Sûfî: Ebû Mansûr el-İsfahânî”, 9. Uluslararası 

Başkent Sosyal ve Beşerî Bilimler Kongresi, Ankara, 20-23 Mayıs 2023, ss. 43-49. 


