
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ 

ANABİLİM DALI 

(DİN PSİKOLOJİSİ BİLİM DALI) 
 

 

 

 

 

DİNİ BAŞA ÇIKMA DÜZEYİNİN TAKINTILI DAVRANIŞLARLA 

 

BAŞA ÇIKMA İLE İLİŞKİSİ ÜZERİNE BİR ARAŞTIRMA 

 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

Beyzanur YILMAZ 

 

 

 

 

 

Ankara-2020 

 

 
 



 

 
 

  

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ 

ANABİLİM DALI 

(DİN PSİKOLOJİSİ BİLİM DALI) 
 

 

 

 

 

DİNİ BAŞA ÇIKMA DÜZEYİNİN TAKINTILI DAVRANIŞLARLA 

 

BAŞA ÇIKMA İLE İLİŞKİSİ ÜZERİNE BİR ARAŞTIRMA 

 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Beyzanur YILMAZ 

 

 

 

Tez Danışmanı 

 

Dr. Öğ. Üyesi 

 

Mualla YILDIZ 

 

 

Ankara-2020



 

I 
 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ 

ANABİLİM DALI 

(DİN PSİKOLOJİSİ BİLİM DALI) 
 

 

 

 

Beyzanur YILMAZ 

 

 

 

DİNİ BAŞA ÇIKMA DÜZEYİNİN TAKINTILI DAVRANIŞLARLA 

 

BAŞA ÇIKMA İLE İLİŞKİSİ ÜZERİNE BİR ARAŞTIRMA 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

Tez Danışmanı 

 

Dr. Öğ. Üyesi Mualla YILDIZ 

 

 

Tez Jürisi Üyeleri 

Adı Soyadı                                                                                                     İmzası 

………………………………………….                                                       ……………….. 

……………………………………….....                                                        ………………... 

…………………………………………..                                                       ………………… 

…………………………………………...                                                       …………………. 

…………………………………………...                                                      …………………. 

…………………………………………...                                                     …………………..                    

                                                Tez Sınavı Tarihi ……………………….. 



 

II 
 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

 

 

 

 

            Bu belge ile bu tezdeki bütün bilgilerin akademik kurallara ve etik davranış ilkelerine 

uygun olarak toplanıp sunulduğunu beyan ederim. Bu kural ve ilkelerin gereği olarak, 

çalışmada bana ait olmayan tüm veri, düşünce ve sonuçları andığımı ve kaynağını 

gösterdiğimi ayrıca beyan ederim. (…../…../……) 

 

 

 

 

Tezi Hazırlayan Öğrencinin 

 

Adı ve Soyadı 

 

Beyzanur YILMAZ 

 

İmzası 

 

 

.



 

III 
 

İÇİNDEKİLER 
 

 

TEZ ONAY SAYFASI……………………………………………………………………….I 

TEZ BEYAN BELGESİ……………………………………………………………………..II 

İÇİNDEKİLER……………………………………………………………………………………………...III 

 

TABLOLAR LİSTESİ ............................................................................................................................... VI 
 

KISALTMALAR…………………………………………………………………………………………VIII 
 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................................................... ..IX 
 

GİRİŞ .................................................................................................................................................................. .1 
 

BİRİNCİ BÖLÜM .......................................................................................................................................... 4 
 

OBSESİF KOMPULSİF BOZUKLUĞUN TIBBÎ BOYUTU VE KAVRAMLAR .............. 4 
 

A.OBSESYON NEDİR? ........................................................................................................................... 4 
 

B. KOMPULSİYON NEDİR? ................................................................................................................ 5 
 

C. KAÇINMA NEDİR? ............................................................................................................................ 6 

 

D. OBSESİF KOMPULSİF BOZUKLUK (TAKINTI HASTALIĞI/SAPLANTI- 
 

ZORLANTI BOZUKLUĞU) ..................................................................................................................... 7 

 

1. Obsesif Kompulsif Bozukluk Nedir? ................................................................................... 7 

 

           2.Obsesif Kompulsif Bozukluk’un Tarihçesi………………………………………...9 

 

           3.Obsesif Kompulsif Bozukluk’un Epidemiyolojisi (Nedeni, Görülme Oranı Ve 

Yayılışı)………………………………………………………………………………............10 

 

          4.Obsesif Kompulsif Bozukluk Türleri……………………………………………...12 

 

          5.Obsesyon  ve  Kompulsiyon  Türlerinin  Kişide  Bir  Müddet  Sonra  Değişim 
 

Göstermesi veya Tekrarlaması……………………………………………………………..19 

 

         6.Obsesyonel Yavaşlık …………………………………………………………….......20 

 

         7.Obsesif Kompulsif Bozukluk’un Etiyolojisi………………………………………..21 

 

         8.Obsesif Kompulsif Bozukluk’un Tedavisi………………………………………….29 

 

         9.Dini Obsesif Kompulsif Bozukluk………………………………………………….30 
 

 



 

IV 
 

İKİNCİ BÖLÜM…………………………………………………………………………….50 

  

TANRI’YA YÖNELİK ATIFLAR, DİNİ BAŞA ÇIKMA VE 

MANEVİYAT……………………………………….……………………………………….50 

 

A. TANRI’YA YÖNELİK KULLANILAN ATIFLAR………………………………...50 

 

1. Tanrı Algısı, Tanrı’ya Yönelik Atıflar ve İlişkili Unsurlar ...................................... 50 

 

2.Tanrı’ya Bağlanma Stilleri………………………………………………………..56  

 

3.Tanrı’ya Bağlanma Stili ve Obsesif Kompulsif Bozukluk Arasındaki 

İlişki……………………………………………………………..................................60 

 

B. BAŞA ÇIKMA VE DİNİ BAŞA ÇIKMA…………………………………………….61 

 

1.Başa Çıkma………………………………………………………………………...61 

 

2.Dini Başa Çıkma…………………………………………………….......................62 

 

3. Başa Çıkma ve Dini Başa Çıkma ile Obsesif Kompulsif 
 

Bozukluk Arasındaki İlişki…………………………………………………….....................69 

 

C. TAKINTILI DAVRANIŞLAR İLE BAŞ ETMEDE MANEVİYATIN 

ETKİSİ……………………………………………………………………….……………70 

 

1. Maneviyat Nedir? ...................................................................................................................... 70 

 

           2.Maneviyatın Etki Alanları…………………….…………………………………...74 

 

           3.Maneviyatın Fiziksel ve Psikolojik Sağlığa Etkisi ile İlgili Yapılmış 

Çalışmalar……………………………………………………………………………………75 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM………………………………………………………………………….80 

 

YÖNTEM, BULGULAR VE VERİ ANALİZİ….………………………………………...80 

   A.YÖNTEM………………………………………………………………………………..80 

 

   B.VERİLERİN ANALİZİ VE BULGULAR………………………………………….....83 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM…………………………………………………………………….106 

 

TARTIŞMA………………………………………………………………………………...106 

 



 

V 
 

    A. NİCEL VERİ ANALİZİ VE TARTIŞMA………………………………………….106 

 
    B. NİTEL VERİ ANALİZİ VE TARTIŞMA…………………………………………..120 
 

SONUÇ……………………………………………………………………………………...129 

 

KAYNAKÇA…………………………………………………………………………….....133 

 

EKLER…………………………………………………………………………………….........150 

 

ÖZET……………………………………………………………………………………………173 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 
 



 

VI 
 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

Tablo 1. Çalışma grubunun özellikleri 

 

Tablo 2. Çalışma grubundaki bireylerin takıntı türleri 

 

Tablo 3. Çalışma grubundaki OKB olan kişilerin Padua Envanterine göre takıntı türlerinin 

düzeylerinin incelenmesi 

 

Tablo 4. Çalışma grubundaki OKB olan kişilerin dini başa çıkma tarzlarının incelenmesi  

 

Tablo 5. Çalışma grubundaki OKB olan kişilerin Tanrıyı algılama biçimlerinin incelenmesi 

 

Tablo 6. OKB’li kişilerin rahatsızlıkları ile baş etme süreci ve Tanrıyı algılama biçimleri 

arasındaki ilişki 

 

Tablo 7. OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin cinsiyetine göre incelenmesi  

 

Tablo 8. OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin yaşlarına göre incelenmesi 

 

Tablo 9. OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin çalışma durumlarına göre 

incelenmesi 

 

Tablo 10. OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin medeni durumlarına göre 

incelenmesi 

 

Tablo 11.OKB’libireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin eğitim durumuna göre incelenmesi 

 

Tablo 12.OKB’libireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin gelir durumuna göre incelenmesi 

 

Tablo 13. OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin tanı süresine göre incelenmesi 

 

Tablo 14. OKB’li bireylerin Tanrıyı algılama biçimlerinin cinsiyetine göre incelenmesi 

 

Tablo 15. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin yaşlarına göre incelenmesi 

 

Tablo 16. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin çalışma durumlarına göre 

incelenmesi 

 

Tablo 17. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin medeni durumlarına göre 

incelenmesi 

 

Tablo 18.OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin eğitim durumuna göre incelenmesi 

 

 

 



 

VII 
 

Tablo 19. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin gelir durumuna göre incelenmesi 

 

Tablo 20. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin tanı süresine göre incelenmesi 

 

Tablo 21. OKB’li bireylere hayatta en çok huzur veren şeylerin incelenmesi 

 

Tablo 22. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin hayatta en çok huzur veren şeye 

göre incelenmesi 

 

Tablo 23. OKB’libireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin hayatta en çok huzur veren şeye 

göre incelenmesi 

 

Tablo 24. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin manevi konulara ilgili olup 

olmamalarına göre incelenmesi 

 

Tablo 25. OKB’li bireylerin dini başa çıkma tarzlarının manevi konulara ilgili olup 

olmamalarına göre incelenmesi 

 

Tablo 26. OKB’li bireylerin takıntılarını aşmak için kullandıkları dini ve manevi motifler 

 

Tablo 27. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin dini ve manevi motif kullanma 

yoğunluğuna göre incelenmesi 

Tablo 28. OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin dini ve manevi motif kullanma 

yoğunluğuna göre incelenmesi 

Tablo 29. OKB’li bireylerin dışarıdan (kişi ve kaynaklardan) öğrendiği dini konulardaki 

bilgilerin takıntılarını tetikleyip tetiklememe durumu 

Tablo 30. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimleri ile öğrendikleri dini konulardaki 

bilgilerin takıntılarını tetikleyip tetiklememesi ilişkisinin incelenmesi 

Tablo 31. OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemleri ile öğrendikleri dini konulardaki 

bilgilerin takıntılarını tetikleyip tetiklememesi ilişkisinin incelenmesi 

Tablo 32. OKB’li bireylerin yaşadıkları hastalık sürecinin kendilerini manevi olarak 

olgunlaştırıp olgunlaştırmadığının incelenmesi 

 

 



 

VIII 
 

 

  KISALTMALAR 

bkz. : Bakınız 

C.:  Cilt 

Çev.:  Çeviren 

DSM. : The Diagnostic and Statisticial Manual of Mental 

Disorders (Ruhsal Bozuklukların Tanısal ve Sayımsal el Kitabı) 

Ed.:  Editör 

EKEV.  : Erzincan Kültür ve Eğitim Vakfı 

h.:  Hicri 

ICD. : International Classification of Diseases – Tenth Edition 

İ.Ü.:  İstanbul Üniversitesi 

İSAM. : İslam Araştırmalar Merkezi 

m.:  Miladi 

OKB.:  Obsesif Kompulsif Bozukluk 

ö.:  Ölümü 

S.:  Sayı 

s. : Sayfa 

TDV.:  Türkiye Diyanet Vakfı 

ts.:  Tarihsiz 

vb. : Ve benzeri 

vd.:  ve diğerleri 

Yay.:  Yayınları 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

IX 
 

 

ÖNSÖZ 
 

 Bu araştırma, “Dini Başa Çıkma Düzeylerinin Takıntılı Davranışlarla Baş Etme İle 

İlişkisi Üzerine Bir Araştırma,” obsesif kompulsif bozukluğu olan hastaları farklı yönlerden 

incelemeye dayalı bir çalışmadır.  

 İncelenen konular, OKB’li kişilerin Tanrı algısı, dini başa çıkma stili ile maneviyatın, 

hastalık seyrindeki etkilerinin kişiye neler sağladığı gibi hususları içermektedir. Bunun için 

çalışma,  Ankara’da ikamet eden ve ayrıca Ankara Numune Eğitim ve Araştırma Hastanesi’nde 

psikiyatri kliniğine gelmiş OKB tanısı alan 50 katılımcı ile gerçekleştirilmiştir. Araştırma, 

hastalar ile bire bir ikili görüşme imkânının olmaması sebebi ile katılımcılara sadece 3 ölçek ve 

1 anket metnini doldurulması rica edilerek yapılmıştır. Bunun için gerekli etik kurul izinleri 

hastane ve klinik sorumlusu kişilerden alınarak, araştırma için etik kurallara uygun çerçevede 

hareket edilmiştir. 

 Araştırmada, OKB’li kişilerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin (korku ya da sevgi odaklı) 

ne olduğu, OKB ile ilişkisi, dini başa çıkma stillerinin tespiti, nasıl olduğu ve OKB ile ilişkisi 

gibi konuların yanında, maneviyat olgusunun içeriğinin temelde ne olduğu, neleri kapsadığı ve 

OKB’li kişilerin maneviyatı hayatlarında yer edindirip edindirmedikleri incelenmeye 

çalışılmıştır. Maneviyat denilen olgu, bu hastalarda yer ediniyorsa nasıl bir içeriğe sahiptir? Ve 

hastalığın seyrinde kişiye neler sağlar? Gibi soruların cevaplarına ulaşmak amaçlanmıştır.   

 Tıbbi kökenine bakıldığında ise OKB’nin beyinsel birtakım farklılıklardan 

kaynaklandığı, farmakoterapötik ve psikoterapi entegresyonu ile tedavi yöntemlerinin olduğuna 

dayalı bilgiler, araştırmada mevcuttur. Bunun dışında OKB’nin türleri, etiyolojisi, 

epidemiyolojisi, tarihçesi, tedavisi vb. hususlar da tezde yer almaktadır. Araştırma, ilahiyat 

alanında bir çalışma olsa da, OKB’nin temelini bilme noktasının önemli olduğu düşünülerek,  

obsesyon ve kompulsiyonların, tıbbi boyutu ile ilgili bilgilerin çalışmada yer alması manidardır, 

denilebilir.  

 Araştırma verilerini toplama sürecinden sonra gelen analiz kısmında, SPSS programı ile 

istatistikî sonuçların çıkarılması büyük bir titizlikle yapılmıştır. Her ölçeğin faktör analizleri 

tespit edilerek, geçerlik ve güvenirliği kontrol edilmiştir. Ayrıca ölçeklerin başka hangi 

çalışmalarda kullanıldığına bakılıp, sonuçları incelenerek istatistiksel olarak analiz yapılmıştır. 

Bu yönü ile veri analizinde nicel yöntem kullanılmıştır. 

  

 

 



 

X 
 

Araştırmada yer alan 6 açık uçlu soruya verilen cevaplara göre veri analizinde nitel 

yöntem kullanılmıştır. Çalışma, veri analizinde nicel ve nitel yöntemin birlikte kullanıldığı bir 

çalışma olmuştur. 

 

Yapılan bu çalışmanın az da olsa bilim dünyasına ve hastalarımıza katkı sağlayacağını 

temenni ediyorum. Çalışma sırasında bana yardımcı olan ve emeği geçen herkese özellikle de 

hem yazılı kaynakların tanıtılması hem de metodolojik olarak yönlendirmesinden dolayı değerli 

hocam başta Doktor Öğretim Üyesi Mualla YILDIZ’a Anabilim Dalı Başkanımız Prof. Dr. 

Öznur ÖZDOĞAN’a, bu çalışmayı yapmada bana Numune Hastanesi’ndeki kliniğini açan Prof. 

Dr. Erol GÖKA’ya, klinikte bana yardımlarını esirgemeyen psikiyatri asistanlarına, analiz 

yapmamda yardımcı olan Sibel ADA’ya ve maddi manevi desteğini esirgemeyen Havva 

ÜNLÜ’ye ve aileme çok teşekkür ediyorum. 

 

 

 

Beyzanur YILMAZ 

 

Ankara -2020 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

1 
 

GİRİŞ 
 

Bu çalışmada, “obsesif kompulsif bozukluk-zorlantı-takıntı” hastalığının önce tıbbî 

boyutu, sonra araştırma kapsamına dayalı çalışma ile ilişkisi, kullanılan ölçeklerin içeriğine 

dayalı kuramsal çerçeve ve OKB tanısı almış kişilere uygulanan 3 ölçek ve 1 anketin nicel ve 

nitel analizi ve sonuçları üzerinde durulmuştur. Araştırma bu yönü ile hem teorik hem pratik 

bir çalışmadır. 

 

Girişte konu ile ilgili ulusal ve uluslararası literatüre yer verildi ve kaynaklar 

değerlendirildi. Birinci Bölümde tibbî yönü ele alınarak hastalığın temel kavramları olan 

obsesyon, kompulsiyon ve kaçınma üzerinde durularak tanımlaması yapıldı. Bölüm içerisinde 

OKB’nin ne olduğu anlatılarak tarihçesi üzerinde duruldu. OKB ile ilgili uluslararası kavramlar 

ve bunların sınıflandırılması ortaya koyuldu. Ayrıca hastalığın belirtileri ve bununla ilgili 

yapılan ulusal ve uluslar arası testler ele alınarak değerlendirildi. Diğer yandan OKB’nin türleri, 

bireyin hayatına etkileri ve buna eşlik eden hastalıkların neler olduğu belirtildi. Bölümün 

sonunda da en önemli husus olan bu hastalığın insanın psikolojisini nasıl etkilediği ve tedavi 

yöntemleri ve süreçleri ile tedavisinin dünyada nasıl yapıldığı örneklerle açıklandı. Ayrıca 

OKB’nin dinî boyutuna yer veridi. Bu bağlamda dinî obsesyon, kompulsiyon ve kaçınmanın 

neden kaynaklandığı, neler olduğu, tarihçesi, epidemiyolojisi, etiyolojisi açıklanmaya çalışıldı. 

Ayrıca din eğitiminde yapılan hataların dinî OKB alanında sebep olduğu olumsuz durumlar 

ortaya koyuldu. 

İkinci bölümde araştırmada kullanılan ölçeklerin içeriğine dair bilgilerin olduğu 

kuramsal çerçeve tanıtılmıştır. Tanrı’ya yönelik atıflara değinilerek, Tanrı’ya yönelik atıfların 

ne olduğu, bu atıfların oluşmasını nelerin etkilediği, Tanrı algısının şekillenmesinde bağlanma 

kuramının etkisinin ne şekilde olduğu ve bu etkileşimin OKB ile ilişkisi üzerinde duruldu. 

Araştırmada kullanılan bir diğer ölçek dini başa çıkma ölçeğidir. Buna dayalı olarak 

ikinci bölümde başa çıkma ve dini başa çıkma kavramları üzerinde durularak, dini başa çıkmaya 

ait çeşitli bilgiler verildi. Araştırma konusu olan OKB hastalığı ile ilgili olarak başa çıkma, dini 

başa çıkma ve OKB ilişkisi açıklandı. İkinci bölümde maneviyat kavramı tanımlanarak, 

maneviyatın takıntılar ile baş etmede ne gibi bir etkisi olduğu üzerinde araştırma ve 

çalışmalardan bahsedildi. Maneviyatın OKB ile ilişkisi ve buna dayalı yapılan çalışmalar 

belirtildi.  

Üçüncü bölümde araştırmada kullanılan 6 açık uçlu sorulu anket sorularının içeriği ve 

sorular ile amaçlanmak istenenler anlatılarak verilerin analizi ve bulgulara yer verildi. Ayrıca 

araştırmada kulanılan veri toplama araçları hakkında bilgi verildi. 

  

 

 



 

2 
 

Dördüncü bölümde ise kullanılan 3 ölçek (Tanrı algısı, dini başa çıkma, Padua 

envanteri) ile anket sorularının yaşları 16-56 arasında olan 50 OKB tanısı konulmuş hastaya 

uygulama sonuçlarının tartışmasına yer verildi. Bunun için nicel ve nitel yöntemin birlikte 

kullanımına dayalı ikili analiz sonuçları tablolar ve yorumlama şeklinde tezde yerini aldı. 

 
A. Araştırmanın Konusu ve Problemi 

 

Araştırma, “dini başa çıkma düzeyinin takıntılı davranışlar ile baş etme ilişkisi” ile ilgili 

olup, takıntılı düşünce ve davranış sergileyen ve bu konuda teşhis almış, (OKB hastası) kişilere 

3 farklı ölçeğin ve oluşturulan anketin uygulanarak araştırma sorularına yanıt bulmaktır. 

Ölçekler, Tanrı algısı ölçeği, dini başa çıkma ölçeği, ve padua envanteridir. Sorular ise kişinin 

takıntıları olduğunda kendi içerisinde maneviyata ne şekilde yer verdiğini ve nasıl bir başa 

çıkma yöntemi oluşturduklarını tespit etmeye yönelik 6 açık uçlu sorudan oluşmaktadır. 

            B.Araştırmanın Amacı ve Soruları 

 

Bu araştırmanın amacı, OKB hakkında teorik bilgileri verdikten sonra bu rahatsızlık 

teşhisi konmuş takıntılı kimselerin, hastalıkları ile Tanrı algısı arasında nasıl bir ilişki olduğunu, 

OKB de dini baş etmenin hastalığın seyrini nasıl etkilediğini, uygulanacak 3 ölçek yolu ile 

ortaya koymaya çalışmaktır. Aynı zamanda 6 açık uçlu soru ile takıntılar ile başa çıkmada 

maneviyatın ne şekilde kullanıldığını tespit etmeye çalışmaktır. 
 

Araştırma aşağıdaki sorulara cevap aramaktadır; 
 

1.OKB’li kişilerin rahatsızlıkları ile baş etme süreci ve Tanrı algıları (korku ve sevgi) 

arasındaki ilişki nasıldır? 
 

2.OKB’li kişiler, bu rahatsızlık ile baş etmede maneviyattan destek almakta mıdır? 
 

Alıyor ise nasıl bir yol izliyor? 
 

            3.OKB hastaları bu rahatsızlık ile başa çıkmada hangi başa çıkma yöntemini kullanıyor? 

C. Araştırmanın Yöntemi 

 

Yöntem olarak hem nicel hem de nitel araştırma yöntemleri kullanılarak, nicel ve nitel 

veriler kullanılmıştır. 

Yöntemler aşağıda ayrıntılı olarak açıklanmaktadır: 

 

OKB teşhisi almış kişilere, belirtilen üç ölçek (Padua Envanteri yanında Tanrı Algısı 

Ölçeği ve Dini Başa Çıkma Ölçeği) ve dini başa çıkmanın yöntemini tespit etmeye yönelik 

anket soruları uygulanmıştır. Daha sonra ölçeklerden ve sorulara verilen cevaplardan çıkan 

sonuçlar çerçevesinde aranan cevapların tespiti söz konusudur. Bu anlamda ölçek ve anket 

metodu kullanılmıştır denilebilir. Araştırma, bu çerçevede nicel ve nitel veri analizine dayalı 

bir çalışmadır.  



 

3 
 

 

 

D. Araştırmanın Önemi 

 

Toplumumuzda birçok kişi takıntılı kimselerdir. Bu kişilerin hayattaki birçok 

faaliyetleri bu rahatsızlık yüzünden yarım kalmakta ya da işkence haline dönüşmektedir. Birçok 

türü bulunan bu rahatsızlığın yine birçok şekilde tedavisi bulunmaktadır. 
 

Yine takıntı rahatsızlığının etiyolojisinde birçok faktör bulunmak ile beraber, Tanrı 

algısının da bu hastalığı etkileyeceği düşünülerek OKB’li kişilerin Tanrı algısı üzerinde 

durulması planlanmıştır. Ve kişilerin bu rahatsızlık (OKB) ile baş etmede, değerleri kullanıp 

kullanmadıkları ve kullanıyorlar ise nasıl bir yol izledikleri belirlenip, sonuçlar sunulmuştur. 

Olumlu ve olumsuz dini başa çıkma mı yoksa farklı bir başa çıkma şekli mi olup olmadığı 

saptanmaya çalışılmıştır. Ayrıca sorulacak 6 açık uçlu soru ile kişinin takıntıları olduğunda 

kendi içerisinde maneviyata ne şekilde yer verdiğini ve nasıl bir başa çıkma yöntemi 

oluşturduklarını tespit etmeye yöneliktir. 
 

Bu anlamda, çalışma özgün olup, yukarıda belirtilen aşamalar dâhilinde, din psikolojisi 

alanına bir yenilik getirmeyi amaçlamaktadır. 

5.Araştırmanın Sınırlılıkları 

Araştırmada OKB grubunun her alanda olmaması ve hastanede tanı alan kişilerin kolay 

bulunmaması nedeni ile örneklemin 50 kişiden oluşması, bir sınırlılık oluşturmaktadır. 

Etik olarak hastalara müdahale edilmemesi, ikili görüşmelerin olmaması gibi 

nedenlerden dolayı kontrol grubu olmadan 50 katılımcının deney grubundan oluşması, 

araştırmada bir sınırlılık oluşturmaktadır. 

 Araştırmanın sadece Ankara’da ikamet eden ve Numune Hastanesi psikiyatri kliniğine 

gelmiş OKB tanısı alan hastalardan oluşması, araştırmada bir sınırlılık oluşturmaktadır. 

Araştırmada cinsiyet faktörüne bakıldığında, çoğunluğun kadın katılımcılardan 

oluşması, kadın ve erkek örneklemin eşit olmaması, araştırma için bir sınırlılıktır. 

Araştırmada, OKB tanısı almış hastaların, hastalığın tabiatına bağlı olarak ölçek ve 

anket sorularından takıntı yapmalarına neden olacak bir soru ile karşılaşıp buna objektif bir 

cevap verip vermedikleri hususunun da araştırma için bir sınırlılık oluşturabileceği 

düşünülmektedir.  

  

 

 

 

 

 

 

 



 

4 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

OBSESİF KOMPULSİF BOZUKLUĞUN TIBBÎ BOYUTU VE KAVRAMLAR 

 

Bilimsel araştırmalarda bir konu üzerinde çalışırken öncelikle onunla ilgili kavramların 

iyi bilinmesi, konunun anlaşılması açısından çok önemlidir. Çünkü alanın iyi bilinmesi ve 

araştırmadan istenilen sonucun elde edilmesi için hem alanın hem de konunun kavramlarının 

bilinmesi zaruridir. Bundan dolayı genel anlamda psikolojinin konuları arasında yer alan 

Obsesif Kompulsif Bozuklukla ilgili temel kavramların neler olduğu üzerinde durmak önemli 

bulunmuştur. Bu çerçevede ilk olarak Obsesyon ve Kompulsiyon terimlerinin ne olduğunu ve 

kompulsiyonlara bağlı olarak gelişen kaçınmanın ne mana ifade ettiğini açıklamak yerinde 

olmaktadır. 

 

A. OBSESYON NEDİR? 

 

Obsesyon (takıntı) kelimesi, “tedirgin etmek, sıkıştırmak, rahat vermemek, bunaltmak” 

anlamına gelen Latince “obsidere” kelimesinden türetilmiştir (Karabulut, 1998: 2). Kişinin 

bilinç dünyasını istemeden kaplayan ve uygunsuz olarak yorumlanan, “egodistonik” (Tükel, 

1998:96), olup ve çoğunlukla normalin dışında kabul edilmektedir (Güvendeğer, 1998: 11). 

Yani bireyin bizzat kendisini rahatsız ettiği ve kaygı bozukluğu oluşturmasına rağmen bilinçli 

olarak yapılan çaba ile bu durumdan kendisini kurtaramadığı, ısrarcı ve zorlayıcı bir şekilde 

sürekli tekrarlanarak zihnini meşgul eden, iç dünyasına yabancı olarak düşünce dünyasını 

bıktıran (Koç, 2002: 130), fizyolojik ve ruhsal dengeye etki eden, söz veya imgelerdir. 

 

Psikiyatrik bir terim olarak obsesyon, uygun olmayan düşüncelerin, bireyin kendisi 

tarafından bilinmesine, yani anlaşılmasının varlığına rağmen zihinden uzaklaştırılamayan, 

zihni işgal eden takıntı halindeki dürtü veya imaj demektir (Karaca, 1998:5 9-68). 

 

Türkiye Psikiyatri Derneği’nin (TPD) tanımına göre ise obsesyon, kişinin zihnine 

girmesine mani olamadığı, uzak tutamadığı fizyolojik ve psikolojik dengesine etki eden 

düşünce ve fikirlerdir. Kişinin istemediği davetsiz misafirler olup, birey tarafından mantığa 

aykırı olarak değerlendirilmekte ve yoğun sıkıntıya ve huzursuzluğa başka bir ifade ile kaygı 

bozukluğuna sebebiyet verirler. Obsesyonlar; kişinin mantıksız olduğunu bilmesine veya 

kabullenmesine rağmen, inatçı, girici ve tekrarlayıcı biçimde zihnine gelen, sıkıntı ve 

rahatsızlık oluşturduğu halde kişinin düşünmekten kendisini alıkoyamadığı düşünce dünyasını 

alt-üst eden yaşantılardır (Sağlam, 2007: 5). 



 

5 
 

 

Obsesyon kişinin kendi zihin dünyasında oluşmuş düşünceleri, yok saymaya, başa 

çıkma ya da öteki düşünce ya da hareketlerle etkisizleştirmeye çalışmış olduğu, benliği rahatsız 

edici, tekrarlanan ve ısrarlı her türlü düşünce, fizyolojik ve ruhsal imgelerdir (Karaman; 

Durukan; Erdem, 2011: 278-295). 

 

Kişi bu düşüncelerin kendi iradesiyle olmadığının farkındadır. Bundan dolayı kişilerin, 

bu düşünceler ve dürtülerle başa çıkmaya, yok saymak için çalışırlar ya da bunları bir diğer 

düşünce ya da hareketle (kompulsiyon ile) ortadan kaldırmak için çabalarlar (Köroğlu, 1995:5-

29). 

 

Obsesyon, süreklilik gösteren, tekrar tekrar zihni işgal eden istekler, hayaller gibi 

rahatsız edici düşüncelerden kaynaklanan endişelerdir. Kişinin istememesine hatta bazı 

durumlarda özellikle aklına gelmemesi için uğraşmasına rağmen, zihin dünyasına beklenmeyen 

misafir gibi gelir ya da bazı haller ve ortamlarda aniden ortaya çıkar ve çoğunlukla iç dünyasını 

karartarak yaşamının akışının etkilenmesine sebep olur. 

 

Bu hastalığın olduğu bazı şahıslarda kişinin zihnine gelen “düşünce istek veya 

hayallerin” özellikle kendisi, diğer ifade ile aklına takılması dahi korkutmakta, sıkıntı vermekte 

ve utandırmaktadır. Aklına gelen bu düşüncelerin, “istek, hayal ve endişelerin”, kişinin 

kendisine mükellefiyet de yüklediğini zannederek; tedbir almadıkça içi feraha ermez. Gittikçe 

kişinin bütün yaşamını, kaygılarını düşünme, zihninden çıkarmaya çalışma veya kontrol etme 

şeklinde mücadele ederek hayat kendisi için zor bir hale gelir. 

 

B. KOMPULSİYON NEDİR? 

 

Kompulsiyon (zorlantı) kelimesi, “zorlama, icbar, mecbur etme” anlamında eski 

İngilizce ile diğer Avrupa dil gruplarından olan “Yakın dönemde Lâtincesi'ndeki “compulsion 

,compulsi'dan”, yine Lâtincede compellere'den” gelmektedir. Kompulsiyonlar, genellikle 

obsesyonları etkisiz hale getirmek veya rahatlatmak için yapılan hareketler veya zihnî 

eylemlerdir (Tükel, 1998: 97). 

 

Kompulsiyon, takıntıyı ve takıntıya bağlı düşünceyi yok etmek, etkisiz hale getirmek ve 

kaygı bozukluğunu indirmek maksadı ile bireyin yapmaktan vaz geçemediği ve istemsiz tekrar 

ettiği davranışlardır. 

 
 

 



 

6 
 

Türk Psikiyatri Derneği’ne göre de “kompulsiyon; obsesyonların neden olduğu yoğun 

sıkıntı ve huzursuzluğu azaltmak ya da ortadan kaldırmak üzere yapılan yineleyici davranış ve 

zihinsel eylemlerdir” (TPD Sözlüğü). 

 

Kompulsiyonlar, genelde gayeye yönelik, kesin kuralları olan, irade dışı tekrarlanan 

davranışlar, zihinsel (Karabulut, 1998: 2) ya da motor eylemlerdir. (Şahin, 1997: 493) Ancak 

bunların kalıcı faydası olmadığı gibi hastayı da yorgun ve bitkin hale getirir. Obsesyonun 

oluşturduğu ruhsal gerginlik, kompulsiyonun uygulanması ile az vakit de olsa rahatlama 

meydana getirir (Çelikkol, 1999; 153). Mesela sürekli dokunma veya dokunmama, tekrarlı 

olarak duş alma ya da el yıkama, sıraya ve düzene koyma, sürekli kontrolde bulunma, 

tekrarlama şeklinde fiile dönüşmüş davranışlar veya sayı sayılması, dua edilmesi, bazı sözlerin 

zihinden tekrar etme şeklinde zihinsel fiillerdir. Kompulsiyonların gayesi, obsesyonların 

etkisizleştirilmesi veya ortaya çıkmasından korku duyulan şeyin önüne geçmek (Şahin, 1997: 

493; Güvendeğer, 1998: 11), kaygı bozukluğundan korunmak ya da bunu azaltmak olup, haz 

almak ya da doyum sağlamak değildir (Karabulut, 1998: 20-21; Güvendeğer, 1998: 11). Ayrıca, 

kompulsiyonlarda yapılan faaliyet, önüne geçilmek istenilen durum ile gerçekçi bir şeklide 

ilişkili olmadığı gibi aşırıya da kaçabilir (Tükel, 2000). 

 

C. KAÇINMA NEDİR? 

 

Kaçınma kelimesi, sözlükte “herhangi bir şeyden uzak durma; sakınma” anlamında 

olup, kişinin, kendisinde stres ve anksiyete sebep olan etkenlerden kaçınmaya çalışması ile 

belirgin psikolojik savunma mekanizmasıdır. OKB’li kişiler, değişik kaçınma davranışlarında 

bulunurlar. Kaçınma türleri fobik kaçınma, kompulsif kaçınma ve kompulsiyondan kaçınma 

olmak üzere 3 çeşittir. Bunlar, şu şekilde sıralanabilmektedir: 

 

 -Belirli yerlere kirleneceğim ya da mikrop bulaşacak düşüncesi ile korku ve kaygı 

hali yaşayıp, oraya gitmemek, bir yere dokunmamak,  fobik kaçınma davranışıdır. 

 

-OKB’li kişiler, belirli hareketleri sürekli tekrarlamaktadır. Bunun nedeni obsesyonların 

ortaya çıkardığı kaygıyı ve korkuyu en aza indirmek ya da nötrleştirmektir. Buna bağlı olarak 

da sık sık hareketleri tekrarlama ise kompulsif kaçınma olur.  Örnek olarak bulaşma obsesyonu 

sonucunda ellerini tekrarlayıcı şekilde yıkama gibidir.” Kompülsiyonları meydana getirecek 

bazı belirli davranışlardan kaçma durumu ise kompulsiyondan kaçınmadır. Ellerini defalarca 

yıkamak gerektiği durumundan dolayı televizyonu açmak istese de kişinin açmaması örnek 

verilebilir.  

 

 



 

7 
 

Obsesyonlarından dolayı saatlerce yıkanan bir kişinin yıkamayı durdurmaması nedeni ile banyo 

yapmaktan tamamen kaçınma hususu, yine buna örnek verilebilir. Bu davranışların tamamı 

kaçınma davranışı şeklinde olmakla beraber aralarında da önemli farklılıklar vardır ve bunun 

terapide ele alınma şekilleri de farklıdır (Demirsoy, 2011). 

 

D. OBSESİF KOMPULSİF BOZUKLUK (TAKINTI HASTALIĞI/SAPLANTI- 
 

ZORLANTI BOZUKLUĞU) 

 

1. Obsesif Kompulsif Bozukluk Nedir? 

 

Bilişsel,  duygusal ve davranışsal bileşenleriyle bireyin ailevi, akademik etkinliğini, 

mesleki ve sosyal açıdan etkinliğini negatif şekilde tesir eden “Obsesif Kompulsif Bozukluk”, “ 

kişiyi bunaltan bir rahatsızlık olup, bireyin anormal olmadan işlemekte olan yeti, çalışma 

düzeni, sosyal etkinlikleri veya ilişkileri gibi unsurlarını bozma şiddetinde tekrarlayan 

saplantılar (irade dışı gelen, kişiyi tedirgin edici, bilinçli gayret ile kovulması sağlanamayan, 

inatçı biçimde yineleyen düşüncelerdir) ve zorlantılarla (çoğu kez saplantılı düşünceleri 

kovmak için yapılan, irade dışı yinelenen hareketlerdir) tanımlanmaktadır  (Morgan, 1993: 339; 

Brenner, 1998: 31).” 

 

Obsesif Kompulsif Bozukluk, obsesyon, kompulsiyon ve kaçınmadan oluşan bir kısır 

döngüden oluşmaktadır. Bu üç unsur, birbirini tetikleyerek bu hastalığı oluşturur ve bu tür 

hastalarda sürekli olarak bu kısır döngü devam eder. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Obsesif Kompulsif Bozukluk (OKB), obsesyonlar ve kompulsiyonlar devamlılık aldığı, 

bireyin sabit gündelik işlerini sürekli olarak bozduğu, olağan fiillerini ve ilişkilerini önemli 

oranda ve sürekli aksatma gibi bir durum olduğu zaman ortaya çıkan bir rahatsızlıktır. Ayrıca 

bu hastalık, kişide her zaman aynı şiddette olmayabilir.  

 
 
 

 

 



 

8 
 

 Kimi zaman şiddeti artarken, kimi zaman yok denecek kadar azalabilir veya normal 

miktarda azalabilir. Bu durum da kişiden kişiye göre değişmektedir. 

 

Kişilerin bazı durumlar karşısında şüpheci, fazlaca düşünen, ayrıntılara giren vb. yönleri 

olabilmektedir. Ancak kişinin düşünce ve davranışlarında birden fazla çoklukta meydana gelen 

tekrarlamalar bir OKB durumunun olduğunun göstergesidir. İşte bu evreden sonra kişiler, 

normal düşünen insan kategorisinden ayrılıp OKB sınıfına girmektedirler. Bu seviye, kişinin 

mantıksız buduğu halde tekrar tekrar yapmaya devam ettiği bazı davranış ve düşünceleri 

sürdürmesi ve bunların kişinin hayatında önemli miktarda zaman ve iş kayına neden olmasına 

dayanır. Kişiye belirgin bir düzeyde sıkıntı vererek, hayatını çekilmez bir hale getirir. Kişi, 

bunlara bağlı olarak, yaşam ile kendisi ile ve çevresi ile ilişkisini bozmaya başlar ise psikolojik 

bir problem baş gösteriyor denilebilir (Keçe, 2013). 

 

OKB’li kişilerde rastlanılan obsesif yaşanmışlıklar, kişiyi zorlayan istenilmeyen 

düşünceler karşısında bulunan tutumlar ve kompulsif davranışlarla yansızlaştırma girişimleri 

yönünden klinik manası olmayan yaşantılardan farklılık göstermektedir. Bir tanıma göre ise; 

“Obsesif kompulsif bozukluk, obsesyon ve kompulsiyon belirtileri ile giden kronik ruhsal bir 

bozukluktur (Abay, Pulular, Memiş ve Süt, 2010: 230-237).” 

 

Bu hastalığa sahip kişiler, obsesyonları; “takıntı, saplantı gibi terimlerle, 

kompulsiyonları ise tik, hareket, saplantı gibi terimlerle izah ederler. Hastalık bu sebeple bazı 

Türkçe kitaplarda saplantı ya da zorlantı bozukluğu adı ile de anılmaktadır(Karabulut, 1998: 

1).” 

 

OKB’de bireyler birtakım girici şekildeki düşüncelerinin önemine ve etkilerine dair 

olumlu olmayan inançlara sahip olmaktadırlar. “Örneğin, ‘olumsuzluklara karşı hazır olmak 

için daima endişe içinde olmalıyım’ ya da ‘çocuğuma zarar vereceğim diye düşünüyorsam, bu 

ona zarar vereceğimi gösterir’ gibidir. Bunlar kişiyi bir takım tarafsızlaştırma ve kontrol edici 

türden yineleyen davranışlara yöneltebilir. Örneğin, ‘eğer o davranışı yapmazsam, bu duygu 

artar ve çıldırabilirim’ ya da ‘bu davranışı tekrar tekrar yapmazsam o düşüncem gerçekleşir 

ve başıma kötü bir şey gelir’ gibidir. Bu durum kişilerin tehdit hakkındaki değerlendirmelerinin 

kalıcı hale gelmesine ve belleklerine olan güvenlerinin azalmasına yol açmaktadır (Irak, 2012: 

47-54).” 

 
 

 



 

9 
 

 

2. Obsesif Kompulsif Bozukluk’un Tarihçesi 

 

Psikiyatriye dayalı kaynaklarda başlangıç tarihinin 1838 yılında Esquirol’in tarafından 

obsesyon ve kompulsiyonların bir melankoli bulgusu şeklinde tanımladığı görülmektedir. 

Obsesyon terimi de 1866 yılında ilk olarak Morel tarafından kullanılmıştır. Pirre Janetise’nin 

ise obsesyon, fobi ve kompulsiyonlardan meydana gelen oluşumu “psikasteni” olarak 

tanımladığı görülmektedir. “Bu sonradan ‘anakastik nevroz’, ‘ObsesifKompulsif 

Nevroz’,‘Obsesif Kompulsif Reaksiyon’ olarak adlandırılan klinik tablo, DSM-III’den 

başlayarak ‘Obsesif Kompulsif Bozukluk’ olarak tanımlanmıştır (Aras, 1996: 3& 

Karabulut,1998:4).”Obsesif kompulsif belirtinin, Amerikan Psikiyatri Birliğince hazırlanmış 

olduğu, DSM-IV (Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disordes - Fourth Edition) 

şeklindeki sınıflandırma sistemi içinde, kaygı bozukluklarının sınıfında yer aldığı 

bilinmektedir. Obsesif  Kompulsif Belirti, obsesyonlar tarafından oluşan bunaltı sebebi ile 

kaygı bozuklukları sınıfında yer almaktadır. “ICD-10 (International Classification of  Diseases 

- Tenth Edition) da ise Obsesif Kompulsif Belirti, ‘Nevrotik, strese bağlı ve somatoform 

bozukluklar’ başlığı altında sınıflandırılmaktadır (Bayraktar,1997: 25).” Obsesif kompulsif 

bozukluğun DSM-V’te yeniden sınıflandırılmasında ve tanımlanmasında değişiklikler 

meydana gelmiştir. İlk olarak hastalığın anksiyete bozukluklarının bir alt başlığı olmaktan 

çıkarılması önerilmiş ve DSM-V’le beraber obsesif kompulsif bozukluk ve ilişkili bozukluklar 

şeklinde yeni bir başlık gündeme gelmiştir (Zayman,2016:360). 

1875 yılında Legrand du Saulle’ın yaptığı çalışma sonucunda, Obsesif Kompulsif 

Bozukluk’un tanımlaması neredeyse bugün belirtilen netliğine gelmiştir. Obsesif Kompulsif 

Bozukluğun bir bölüm psikotik ve depresif belirti ile birlikte komplike olan, fluktuasyon 

gösterebilen, başlangıcı sinsi olan, içgörünün yaşandığı delilik hali şeklinde tanımlayan 

Lagrand du Saulle, yapmış olduğu 27 Obsesif Kompulsif Bozukluk vakasının üzerine 

yayınladığı çalışması içinde, üç aşamalı bir gidişten bahsetmektedir. Lagrand du Saulle, 

illüzyonların ya da halüsinasyonların bulunmadığı istemsiz, spontane ve önlenemez şekildeki 

düşüncelere eşlik edici şüpheleri ilk aşamada (kapıyı kilitlememiş olduğundan emin olamamak 

vb) tespit etmiştir. Bunun gibi düşüncelerin bazı durumlarda zihinsel temsillerle ya da imajlar 

gibi olabileceğinden dolayı, bu düşüncelerin ya da düşüncenin temsillerinin bunun yanında 

imajların korkuya, kaygıya (anksiyeteye) ve ritüellere sebep olabileceğini belirtmiştir. 

 



 

10 
 

Lagrand du Saulle, anksiyete, depresyon ve kendisine zarar verme durumlarının, İkinci 

aşamada etkili olduğunu saptamıştır. Hayvanlara karşı korkular, bedensel olan bulgular, 

nesnelere temas korkusu, yüksek derecede temizlik ve titizlik, oldukça tuhaf ve acayip 

nitelikteki davranışlar geliştiren hastaların, farklı olarak bu aşamada, iç görülerinin 

kaybetmediklerini tespit etmiştir. Nihayet üçüncü aşama geldiğinde ritüellerin, obsesyonlar 

olarak kişinin yaşamını felç ettiğini sonucuna ulaşmıştır. Freud 1895’de yaptığı araştırmalar 

sonucunda farklı bir düşünce ortaya atarak, obsesyonların agresif olan ya da cinsel dürtülerden 

kaynaklandığını iddia etmiştir (Freud, 1907:150). 

Baskılama, reaksiyon ve formasyon benzeri ego savunma mekanizmalarının tarafından 

kaygı bozukluğunun giderilmeye gayret edildiğini ileri süren Freud, bu dürtülerin aşırı kaygı 

bozukluğuna da sebep olduğunu belirtmiştir. Freud’un ayrıca, obsesif belirtilerin ortaya 

çıkışının, hasta olanların anal döneme regrese olmaları ile ortaya çıktığını ve daha sonraki 

genital ve ödipal süreçlerine ilişkin dürtülerle başa çıkabilmesinin yolu olduğuna dair iddiası 

bulunmaktadır. Kompulsiyonlar, psikanalitik psikodinamik kuramına göre, ego savunma 

mekanizmaları olan “yapma bozmanın” kullanımı nedeniyle kaynaklandığı ve kaygı 

bozukluğunu denetim altına alma amacında olduğu söylenebilmektedir (Zayman,2016:314). 

 

Oldukça geçmiş tarihten itibaren Obsesif Kompulsif Bozukluk, iyi tanımlanmış olan bir 

bozukluk olsa da tanı sistemleri içerisinde ayrı bir tanı şeklinde, çok sonraları yer almıştır. Bu 

bozukluk, 1980 yılından itibaren DSM sisteminin içerisinde yer almış olup, bugün hala 

insanların çok az tanıdığı bir olgudur (Bayraktar,1997:40). 

3. Obsesif Kompulsif Bozukluk’un Epidemiyolojisi (Nedeni, Görülme Oranı ve 

Yayılışı) 

 

Daha önceleri OKB’nin nadir görülen bir hastalık olduğu düşünülürdü. Geçmişti 

yapılan epidemiyolojik araştırmalarda OKB hastalığının görülme oranı % 0,5 olarak tespit 

edilmiştir. Ancak ABD’de yapılan milli epidemiyolojik tarama (Epidemiyologic Catchment 

Area ECA) çalışmaları sonuçlarına göre;“OKB’nin hayat boyunca yaygınlığı % 2-3, 6 aylık 

yaygınlığı ise % 1-2 oranında olduğu görülmüştür. Hastanelerdeki yatarak tedavisi yapılan 

psikiyatrik hastalar arasında OKB’nin görülme sıklığı % 0,1 ile % 4 arasında değiştiği sonucuna 

ulaşılmıştır (Bayraktar, 1997: 25-26).” 

Epidemiyolojik alanda yapılan araştırma sonuçları arasındaki farklı rakamların çıkması 

çeşitli sebeplere dayanmaktadır. Bir grup hastanın, kendi hastalığı ile ilgili yakınmaları 



 

11 
 

gizlemeleri, diğer başka bir grubun ise hastalıkla ilgili belirti ve bulguları kişilik özelliği olarak 

görmelerinden ileri gelmektedir.  

 

Başka bir ifade ile bunun bir hastalık değil yaratılış özelliği olduğuna inanılır. Bu 

hastalığa yakalananların bir bölümü de psikiyatri dışı tıp alanlarına başvurmaktadır. Bundan 

dolayı OKB’ye yakalanan hastaların psikiyatri kliniklerine başvurusunun oranı OKB’nin 

gerçek rakamlarını yansıtmamaktadır. Dolayısıyla psikiyatri kliniklerine başvuran hastaları baz 

alarak yapılan epidemiyolojik araştırmalara göre bu hastalık, gerçekte olduğundan daha az 

görünmektedir Ergenlikle başlayıp genç erişkinlik denilen 20 yaşlarına kadar OKB’nin en sık 

başladığı yaş grubunu oluşturmaktadır. Yapılan araştırmalara göre söz konusu bozukluğun 

başlamasının kırk yaşından sonra nadir olduğu tespit edilmiştir. Bozukluğun ileri yaşlarda 

başladığı hastalarda muhtemel organik etkenlerin dışlanması gerekir. Diğer yandan çocukluk 

döneminde gelişen OKB hastalarının % 75’ni erkek çocuklar oluşturmaktadır. Hâlbuki OKB, 

yetişkinlerde her iki cinste eşit oranda ve sıklıkta görülmektedir. Hastalar da çoğunlukla ailenin 

ilk ya da tek çocuğudur (Bayraktar, 1997: 25-26). 

 

Bu alandaki Batılı araştırmacılardan Rasmussen ve Eisen, OKB’nin başlangıç yaşını; 

“erkekler için 15, kadınlar için 23, Noshirvani ve arkadaşları da erkekler için 21, kadınlar için 

24 olarak belirtmişlerdir (Karabulut, 1998: 39).” Hastalığın genellikle ergenliğin başlangıç 

dönemlerinde başladığı gibi çocuk yaşlarında da ortaya çıkmaktadır. Hastaların 2/3’nde 

belirtiler 25 yaşından önce, % 15’den daha azında ise vakanın 35 yaşından sonra başladığı 

sonucuna ulaşılmıştır. Yapılan alan ve klinik araştırmalara göre OKB’nin ortalama başlangıç 

yaşının 20 olup, bunun cinsiyete göre başlangıcının ise, erkeklerde 19, kadınlarda 22 olduğu 

tespit edilmiştir. Psikiyatrik bozukluklar içinde yaygınlık yönünden fobik bozukluklar 

(yaşanılan durum ya da olaylar karşısında aşırıya kaçan rahatsız olma durumu), madde 

kullanımıyla alakalı bozukluklar ve “majör depresif (en az iki hafta boyunca, farklı türden 

günlük hadise ve tecrübeler karşısında sabit bir şekilde düşük ruh halinde bulunulması ile 

karakterize edilen bir zihinsel hastalıkta olma durumu)” bozukluğudur. Dördüncü sırada, 

OKB’nin yer aldığı yapılan araştırmalar sonucunda ortaya çıktığı görülmüştür (Şahin, 1997: 

493).  

OKB hastalarının çoğunun, yine bile belirtilerinin hafif olmasından hekime 

başvurmadıkları bilinmektedir. Bir kısım hastaların da hastalıklarını gizleyerek, diğer kısmının 

ise yıllarca devam eden hastalığını içselleştirmiş oldukları görülmüştür. Hastalığın sıklık ve 

yaygınlığını belirlemenin zor olduğu söylenilebilmektedir. Çünkü kişinin kendisi tarafından 



 

12 
 

tanımlanmadıkça, bir şikâyet olarak getirilmedikçe muayenelerde teşhisi mümkün 

olmamaktadır (Aras, 1996: 7). 

Çoğu semptomlarını gizli tutma eğiliminde olan OKB’li kişiler, “semptomlarını 

(yalnızca hastanın hissetmiş olduğu belirti ve gösterge)” sosyal ve akademik alandaki 

çalışmalarda belli bir kayıp yaşamadan bunu açığa çıkarmazlar. Henderson ile Pollard bu 

sebeple, klinik popülasyon kaynaklı olarak yapılan “prevelans (hastalık oranı)”çalışmaların 

genel popülasyonda olan prevelansın oldukça azını yansıtabileceğini bildirmişlerdir. Bunun 

yanında şu noktaya dikkat edilmelidir; “klinik örnekleme grubunun da toplumsal tabanı temsil 

edebileceğini söylemek kolay değildir. Zira sağlık güvencesinin eksikliği ve ‘akıl hastalığının 

bulunmasının getirmiş olduğu stigmatik (damgalı) özellik’, hastanelere başvurma sayısının 

azalmasına neden olmaktadır (Güvendeğer, 1998: 9-10).” 

 

4. Obsesif Kompulsif Bozukluk Türleri 

 

Obsesif Kompulsif Bozukluğun semptom bakımından oldukça zengin olduğu ve 

semptomlar içerisindeki bu çeşitli olma durumu, bozukluğun tek düzey olmadığını 

göstermektedir. Epidemiyolojik olarak veriler şunları göstermektedir. Kişilerde: 

 

- % 40 da sadece obsesyon, 

 

-% 30 da sadece kompulsiyon, 

 

-Kalan % 30 da hem obsesyon hem de kompulsiyon semptomları bulunmaktadır. 

 

Sıklık sırasına göre obsesyonlara bakıldığında; 

 

-Bulaşma (% 50) 

 

-Şüphe (% 40), 

 

-Somatik (beden ile ilgili)(% 30), 

 

-Simetri (% 30), 

 

-Saldırgan (% 30), 

 

-Cinsel (% 25), 

 

-Dinî (% 10) şekillerinde kendini göstermektedir. 

 



 

13 
 

Sıklık sırasına göre kompulsiyonlara bakıldığında; 

 

-Kontrol etme (% 60), 

 

-Yıkama (% 50), 

 

-Sayma (% 35), 

 

-Soru sorma anlatma ya da dua etme (% 35), 

 

-Simetri-düzen  (%  30)  ve biriktirme şeklinde sıralanmaktadır  (Şahin,  1997:  499; 
 

Karabulut, 1998: 22). 
 

Güvendeğer tarafından yapılmış olan araştırmada, Obsesif Kompulsif Bozukluk grubu 

içinde korkunun % 25 oranında, düşüncnine % 28,9 oranında, şüphenin % 15, hayalin % 11,3 

oranında, inancın % 2,5, dürtünün ise % 1,25 orannda tespit edilmiştir (Güvendeğer, 1998: 

56).” 

 

Berksun’un ifadesine göre sıkça rastlanan obsesyon ve kompulsiyonlar: Şüphe, 

kararsızlık oranı % 74, evham oranı % 34, korku % 26, impulse (dürtü) oranı % 17, imaj % 7 

ve diğerleri % 2 şeklinde görülmektedir (Berksun,2010:6). Yukarıda istatistiki olarak verilen 

obsesyon ve kompulsiyonların türlerinin açıklamasını aşağıdaki şekilde yapılmıştır. 

 

4.1. Obsesyon Türleri 

 

4.1.1. Bulaşma-Kirlenme Obsesyonları 

 

Hastalarda çoğunlukla kirlilik veya pis olma gibi obsesyonların muhtevası ile ilgili 

durumlardan bir kaçınma vardır (Köroğlu, 1995: 5-29). Tuvalete gitme sonucu üzerine idrarın 

sıçrayabileceği, el sıkışmasıyla ya da kapının kolları, para benzeri nesnelere dokunmakla 

mikrop ya da idrar, dışkı, sperm gibi maddelerin bulaşabileceği düşüncesi ile meydana gelen 

oldukça yaygın olarak görülen obsesyonlardır. Bu tür obsesyona tutulan kişiler, kendilerine bir 

şey bulaştıracağını düşündükleri her şeyden kaçınırlar, bundan dolayı da çevrelerindeki her 

şeyin kirli ve pis maddeler olduğunu düşünmektedirler. Genellikle bulaşma obsesyonuna, 

yıkama-temizlik kompulsiyonu eşlik eder (Şahin, 1997: 492-504). Örneğin kişi yıkadığı 

tabaklarda deterjan kalmış gibi düşünebilir, yapışkan maddelerden ve atıklardan tedirgin 

olabilir (Koyuncu, 2012: 9-11). Bu kişiler, Çoğunlukla kirlilikten, tozdan, kandan, insan ya da 

hayvan dışkısından, mikrop, bakteriler ve virüsler gibi benzeri şeylerin bulaşacağı korkusu ve 

kaygısı ile tedirgin olmaktadırlar. 



 

14 
 

 

4.1.2. Şüphe Obsesyonları 

 

Bir fiilin yapıldığı hakkında emin olmama halinde, şüphe obsesyonundan bahsedilebilir. 

Kişinin tatmin olamama durumu söz konusudur. Örneğin bu tür bir obsesyonu olan kişinin 

kapıyı ya da ocaktaki yemeğin altını kapatıp kapatmadığından veya ütüyü prizden çekip 

çekmediğinden, bir türlü emin olamaması durumu söz konusudur. Bu durum, kişi için 

Genellikle bir tehlike durumuna işaret ettiği için, düşüncelerinin hemen ardından kontrol etme 

ve denetleme kompulsiyonları geldiği görülmektedir (Şahin, 1997:493). 

4.1.3. Saldırganlık Obsesyonları 

 

Obsesyonların içinde veya bunların içinde bulunan çağrışımlarda saldırganlığın önemli 

oranda bulunduğu söylenebilmektedir. Saldırganlık obsesyonlarında, başkalarını öldürme, 

yaralama, çeşitli şekillerde zarar verme düşünceleri zihinde meydana gelmektedir. Örnek 

olarak, Bir annenin ya da babanın kendi çocuğunu öldürmesi, yaralaması şeklinde düşünceler 

olması verilebilmektedir. Böyle zarar verme obsesyonu olanlar, sevdikleri kişilerle yalnız 

kalmaktan, bıçak, makas gibi sivri maddelerden kaçınabilmektedirler. Ölüm hususuna bağlı 

obsesyonları olan kişiler, ölüm ilanları ile karşılaşmamak amacıyla gazeteyi okumama, ölüm 

haberlerinin dinlenmemesi için televizyonu izlememe gibi davranışlarda bulunabilmektedirler. 

Daha çok kendine zarar vermekten korkan kişiler de vardır. Böyle obsesyonlar ise, arabanın 

önüne çıkma, kendisini pencereden dışarı atma benzeri düşünceler şeklinde oluşmaktadır 

(Keçe,2013:35). 

 

4.1.4. Cinsel Obsesyonlar 

 

Obsesif temaları arasında cinsellik sık rastlanılan bir temadır. Cinsel obsesyonların 

içeriğine bakıldığında, çoğunlukla kişiye göre, utanç verici ve kabul edilemez bir nitelikte 

olduğu söylenebilmektedir. Bu tarzda obsesyonları olan bir kişinin, çocukları ile anne-babası 

ile cinsel ilişkiye girdiği düşünce ve hayaline kapılabildiği bilinmektedir. Bu sebeple ortaya 

çıkan obsesyonların eşcinsel olmak ile ilgili korkuları kapsayan düşünceler şeklinde de ortaya 

çıkabilir. Agresif olan ve eşcinsel obsesyonlara çoğunlukla anlatma ve sorma kompulsiyonları 

eşlik eder ve kaygı duydukları hususu gerçekten yapamayacakları ya da yapmayacakları 

konusunda birilerinden onay ve güven almak maksadı ile çevresindeki kişilere anlatma ve 

sorma ihtiyacı hissederler (Koyuncu, 2012:15). 

 



 

15 
 

Bu obsesyonlar kompulsiyonsuz da olabilir (Şahin, 1997: 492-504). Örneğin bu obsesyona 

sahip insanlar, normal olmayan derecede cinsel düşünce, dürtüler ya da hayali görüntüler 

görebilmekte, kendi aklına eşcinsel olduğu gelebilmekte, hemcinslerine karşı ilgisinin olduğu 

gelebilmekte şeklinde düşünceler, dürtüler ve hayaller gelebilmektedir. Ayrıca çocuklara karşı 

cinsel isteği varmış ya da kendi ailesi ile ensest ilişki olacağı şeklinde takıntılı düşünce 

oluşabilmekte ve annesi, kardeşi ya da herhangi biriyle ilişkiye giriyormuş gibi görüntüler 

gözünün önüne gelebilmektedir (Koyuncu, 2012: 14-17). 

4.1.5. Dinî Obsesyonlar 

 

Dini anlamda doğru olmayan düşüncelerin akla gelmesi biçiminde görülen, genellikle 

dindar bir insanda meydana gelen obsesyonlara denilmektedir. Kişi günaha girdiği düşüncesi 

ile devamlı kendini suçlar ve bu halden kurtulmak için bazı kaçınma kompulsiyonlarda 

bulunabilir.  Alan araştırması yapılan bu konunun üzerinde ileriki bölümlerde ayrıntılı olarak 

durulacaktır. 

 

4.1.6. Simetri ve Kesinlik İhtiyacı İle Birlikte Olan Obsesyonlar 

 

Nesneler ile aynı zamanda olayların belirli bir düzende ve durumda olmasının ya da 

nesnelerin tam olarak bir simetri dâhilinde bulunmasıyla tarif edilen obsesyonlardır. Kişinin 

herhangi bir nesneyi ve buna benzer şeyleri kendine göre doğru bir şekilde hissetme gayretidir. 

Bu obsesyona sahip kişiler yamuk, dağınık ve şekilsiz gibi biçimleri ve kesinliği belli olmayan 

durumlara dayanamazlar. Bu durumu düzeltme yolunu, kompulsiyonlarla kendini 

rahatlatmakta bulur. Simetri ve düzen ihtiyacı hisseden kişiler, olayların ve nesnelerin tamamen 

istedikleri düzen içerisinde, mükemmel olan veya kesin olarak simetrisi olması gerektiği 

obsesyonuna sahiptirler (Keçe,2013). 

 

4.1.7. Somatik Obsesyonlar 

 

Bedenî takıntıların en çok görülen şekillerinden birisi, hastalık kapmayla ilgili takıntılı 

düşünce ve hayallerdir. Bu tür hastalar basit bir bedenî işareti felaket olarak görüp yorumlarlar 

(Koyuncu, 2012: 20). Devamlı olarak bu hastalıklara yakalanma korkusu içerisinde bulunan 

kişi, onlardan korunmak için de çeşitli tedbirlere yönelmektedir. Bunlar kanser, AIDS, kuduz 

gibi hayati önemi olan bir hastalığa yakalanmaya dair olabilmektedir. 

 

 

 

 



 

16 
 

 

4.1.8. Biriktirme Obsesyonları 

 

Mal, çöp vesaire şeyleri biriktirmek de yaygın bir obsesif davranış semptomudur. Ancak 

klinik tabloya hâkim olduğu vakıalar azdır. Semptomlar çoğu vakit şikâyet üzerine ya da 

biriktirdiklerinin evini, işyerini tamamen doldurmasından dolayı çalışmalarını sürdürememesi 

üzerine tedaviye başvurular (Şahin, 1997: 492-504). 

4.1.9. Diğer Obsesyonlar 

 

Bu gruba yukarıda sıralayamaya çalıştığımız obsesyonlar dışında kalan takıntılardır. Çok farklı 

ve değişik alanlarda ortaya çıkan bu obsesyonlar daha çok bilme veya hatırlama ihtiyacı, belirli 

hususları belirtme, doğruyu belirtmeme ve bir şeyler kaybetme korkuları bu grup içinde 

sayılabilir. Ayrıca örnek olarak; “istenmeyen (dehşet bulunmayan) görüntülerin, anlamsız 

seslerin, kelimelerin veya müzik sesinin duyulması belirli sesler ya da gürültüden rahatsızlık 

duyma, uğurlu ya da uğursuz olan sayılar, özel kabul edilen renkler, batıl inançlarla ifade edilen 

diğer obsesyonlardır (Karamustafalıoğlu, Üçışık, Ulusoy ve diğerleri, 1993: 86).” 

 

4.2. Kompulsiyon Türleri 

 

Obsesyon türlerini belirttikten sonra bunun devamında ortaya kompulsiyonların da 

ortaya koyulması gerekmektedir. Çünkü obsesyon sonucunda ortaya çıkan kompulsiyonlar 

bilinmezse bu konuda bilgi bütünlüğü sağlanamaz. Bundan dolayı bu kompulsiyonların neler 

olduğu açıklanmaya çalşılacaktır. 

 

4.2.1. Temizlik Kompulsiyonları 

 

Bu kompulsiyonlara en çok rastlanılan türler grubundadır. Örnek olarak; “tekrar tekrar 

el yıkama, banyo yapma, sürekli evi, eşyaları temizleme, saatlerce bulaşık ve çamaşır yıkama” 

söylenilebilir. Kişi bu durumda iken, kendisini, eşyalarını veya çevresini kirli ve pis hissetme 

durumunun üstesinden gelmeye çalışmaktadır. Kişinin hastalığı kapabileceği düşüncesiyle 

devamlı şekilde elini yıkama ihtiyacının olduğunu hissetmesi, OKB’de en çok gözlemlenen 

belirtilerden biridir. Bunun temelinde, dokunduğu her şeyden mikrop bulaşacağı düşüncesi 

olup, kişi bu durum ile boğuşup durur. Bu neden ile kişinin önce ellerini devamlı yıkamaya 

başlaması görülmektedir. Daha sonra ilerleyen süreçte, gerektiği gibi tedavi gerçekleşmez ise, 

kişi, kapıların kollarını mendillerle ya da dirseğini kullanarak açmaya devam etmektedir. 

Hastalığın daha da ilerlemesi üzerine telefonunu kullanamaz ve parayı bile tutamaz duruma 

gelme riski taşıyabilir (Keçe,2013). 



 

17 
 

 

 

Kişi bunun gibi davranış bozukluklarının aynısını etrafından beklemeye başlayabilir. 

Hatta kendi evine gelen kişilerden banyoya girip temizlenmesi gerektiğini bile isteyebilir. Bu 

durumun daha ileri aşamasında olan kişilerin ise, hastalık kapmış olduğu şüphesi duyarak 

devamlı şekilde doktor kontrolüne gidip, kanla ilgili testleri yaptırmaya başladığı 

görülmektedir. Bu kişilerin, sonuçların negatif çıktığını görmesine rağmen ikna olmadığı gibi 

sağlık kontrollerini artırmaya başladıkları belirtilebilmektedir. Mikropların, kirin, tükürüğün, 

nefesi, idrarın ve dışkının üzerine bulaşmasından temizlik ve titizlik kompulsiyonları olan 

kişiler genellikle korkarlar. Bundan dolayı da kendilerini korktukları şeyin bulaşmasından 

korumaya çalışmak için, saatlerce kendilerini veya vücutlarının bir kısmını yıkarlar. Bu kişiler, 

temizlenemediği kaygısı ve korkusuna bağlı olarak, saatlerce ve tekrar tekrar ev temizliği 

yapmaktadırlar (Şahin, 1997: 492-504). 

 

 

 

4.2.2. Kontrol Etme Kompulsiyonları 

 

Çoğunlukla güvenliği sağlamaya yönelik olup, buna dayalı olarak meydana çıkan 

kompulsiyonlardır. Örnek olarak kişi; hava gazı musluğuna bakıp kapalı olduğunu görse de 

kapalı mı değil mi diye şüpheye düşebilir. Ütüyü prize takılı bırakıp bırakmadığı konusunda 

şüpheye düşerek, defalarca kontrolde bulunabilir. Kişi bu davranışları, evde yaşamakta olan 

kişilerin hava gazı ile zehirlenmesinden, evin patlayarak havaya uçma tehlikesinden veya 

yangın çıkma durumundan ortaya çıkabilecek felaketleri önlemek gayesi ile yapmaktadır. 

Bunun ardından da sıklıkla şiddeti ve yok etmeyi içeren obsesif düşüncelerin olduğu 

belirtilebilir. Bu davranışlar kontrol edebilme ve bulaşmaya ilişkin korkuları azaltmaya yönelik 

şekilde yapılabilir (Tükel, 2010). 

 

4.2.3. Düzenleme Kompulsiyonları 

 

Eşyaların belli bir düzen içerisinde olmasını sağlamak için bir denge ve simetri 

sağlamak üzere ortaya çakın kompulsiyonlardır ( Tükel,2010). Bu tarzdaki çalışmalar genel bir 

rahatsızlık duygusunu hafifletmek üzere yapılır. İç dünyası karmakarışık olan kimseler, dış 

dünya ve dış dünyada olan her şeyi tam olarak doğru olacak şekilde düzenleme çabasına bağlı 

olarak, iç dünyalarını düzene sokamamaktadırlar. Kendilerine göre doğru zannettikleri bir 

düzen kurup, diğer kişilerin kurulan düzeni bozması, eşyalara dokunması veya karıştırmasına 



 

18 
 

karşı aşırı derecede tepki ve mukavemet göstermektedirler. Kafasında canlandırıp, iç 

dünyasında yapamadığı bu düzeni eşyada yaparak devamını sağlamak adına, kendilerini yer 

bitiririler. Bu kompulsiyonlar, örneğin; “sehpaların üzerinde bulunan örtülerin, sehpaların tam 

ortasında durmasına özen gösterme, halının saçaklarından ters dönenler varsa düzeltmeden 

duramama şeklinde kendini gösterebilir (Keçe,2010:2).” 

 

4.2.4. Tekrarlama Kompulsiyonları 

 

Günlük hayatında bazı bilinen davranışlar belirli bir tarz ya da sayı olarak tekrarlandığı 

kompulsiyonlardır. Böyle bir durumda kişinin, törensel nitelikteki davranışı tam olarak 

yapılmış olduğundan emin olamaması ve davranışı emin oluncaya değin tekrarlayabilmesi söz 

konusudur. Kişi, ancak zihninde oluşturduğu kurgunun, kendini rahatlatıcı bir hale geldiğini 

hissettiğinde bu tekrarlamayı bitirebilirler. Aksi takdirde bunu yapmaya devam eder. Aynı 

zamanda yaptığı kompulsiyonu engelleyen bir durum ile karşılaştığında tekrar başa döner ve 

tekrarlamaya devam eder (Tükel,2010). 

 

 

4.2.5. Sayma Kompulsiyonları 

 

Zihinsel kompulsiyonlar arasında yer alan bu davranışlar, otomobillerin plakalarını, 

evlerdeki numaraları gibi sayma biçiminde ortaya çıkar. Aynı zamanda bireyin kendine göre 

zihninde oluşturduğu bir takım kurtarıcı sayılar vardır. Kişiler, bu sayılara kadar sayarak 

rahatlarlar ya da o sayı kadar herhangi bir şeyi tekrarlarlar. Bu kurtarıcı sayılar, kişiden kişiye 

göre değişebilmektedir (Koyuncu,2012). 

 

 

4.2.6. Dokunma Kompulsiyonları 

 

Bireyin belli nesnelere kendisini dokunmak zorunluluğunda hissetmesine dayanan, 

kompulsiyonlardır. Örneğin; Kişi, dışarıda yürürken, normal yürümek yerine etrafta gördüğü 

herhangi bir nesne, ağaç, çöp, taş, duvar gibi şeylere dokunarak zihnini işgal eden kötü bir 

durumu ortadan kaldıracağını düşünür. Yani zihnindeki kötü düşünceyi ortadan kaldırıp, onu 

rahatlatan şey önünde gördüğü herhangi bir şeye dokunmakla olur (Keçe,2013). 

4.2.7. Biriktirme Kompulsiyonları 

 

İhtiyaç duyulmadığı halde, birçok şeyi satın almaya, sahip olduğu hiçbir şeyi atamama 

tarzında görülen kompülsiyonlardır. Kişi eski gazetelerin, hediye ambalajları gibi ihtiyaç 



 

19 
 

duyulmayacak eşyaları, ‘ileride gerekli olabilir’ ya da başka bir düşünceye dayalı olarak 

biriktirip, saklayabilmektedir. Bunları biriktirme sebebi ise yine kişinin zihninde oluşturduğu 

birtakım kötü yargıları ortadan kaldırmak adına olmaktadır (Keçe,2013). 

 

 

4.2.8. Diğer Kompulsiyonlar 

 

Zihinde kontrol etme ve saymadan farklı olarak, “aşırı liste hazırlama, söyleme, sorma 

veya itiraf etme ihtiyacı, dokunma, vurma veya ovalama gereksinimi, göz kırpma veya 

gözlerini dikme törensi davranışları, tören haline gelmiş yemek yeme alışkanlıkları” gibi 

kompulsiyonlardır (Avasthi; Kumar, 2004: 9-13). 

 

Aynı zamanda çoğu kişinin kültürel özelliklerinden kaynaklı olarak birtakım batıl 

inançları vardır. Merdiven altından geçmemek, evden veya herhangi bir yerden sağ ayakla 

çıkmak gibi. Bu davranışlar kişinin yaşamını etkiliyorsa kompulsif bir davranış halini 

almaktadır (Koyuncu, 2012: 29). 

Bu obsesyon ve kompulsiyon türleri kişide, sadece obsesyona veya sadece 

kompulsiyona sahip olma şeklinde olabildiği gibi, ikisinin birlikte olduğu ve birbirini etkilediği 

bir biçimde de kişilerde tezahür edebilmektedir. 

5. Obsesyon ve Kompulsiyon Türlerinin Kişide Bir Müddet Sonra Değişim 

Göstermesi veya Tekrarlaması 

 

OKB hastaları, yukarıda bahsedilen obsesyon ve kompulsiyon türlerinden bazılarına 

sahip olabildiği gibi çoğuna da sahip olabilmektedir. Bu obsesyon ve kompulsiyon türlerinden 

birkaçına veya çoğuna sahip bir OKB hastası için sahip olduğu obsesyon ve kompulsiyon çeşidi 

aylarca, yıllarca üzerinde sabit kalabildiği gibi zaman zaman değişikliğe de uğrayabilir.  

Değişiklik göstermesinden kastedilen, örneğin; temizlik kompulsiyonuna sahip bir kimse, 

ellerinin temiz olduğuna kendini ikna edinceye kadar ellerini yıkamakta ve bunu defalarca 

tekrarlamaktadır. Onun için el yıkamak çok zor bir boyuta gelmektedir. Ancak bu kompulsiyon 

birkaç ay sonra kişiyi yıpratan, hayattan soğutan, hatta el yıkamaya sebep olacak davranışlardan 

kendini istemeyerek de olsa uzaklaştıran bir boyuta gelmektedir. Bunun sonucunda birey, bu 

kompulsiyonu zihninde oluşturduğu birtakım kaçınmalar ile (elini 10 kere yıkamak yerine 5 

kere yıkamak ya da temiz olduğunu kendine teyit eden başka bir kompulsiyonda bulunmak) 

yapmayabilir (Tükel,2010). 

 



 

20 
 

Kişinin, kompulsiyonuna son vermesi bu bahsettiğimiz şekilde olabildiği gibi yinekendi 

zihninde yaptığı bazı açıklamalarla da ortadan kalkabilmektedir. Kişi, el yıkama işleminin 

tekrarının kendisine yarar sağlamadığı ve kendisini yıpratmaktan başka bir şey olmadığı 

sonucunu zihninde oluşturarak kompulsiyonuna son verebilir. Her iki şekilde de son verilen 

temizlik kompulsiyonu, şu an kişide bulunmadığından dolayı birey, temizlik kompulsiyonu 

olmadığı için kendini iyi hisseder. Ancak bu kompulsiyon ortadan kalksa bile, kişinin önceden 

yapmadığı zihninde yeni oluşturduğu yeni bir obsesyon veya kompulsiyon türü ortaya çıkabilir. 

Örneğin; Sayma kompulsiyonu gibi. Kişi temizlik kompulsiyonundan kurtulduğunu 

zannederken yerine yeni bir kompulsiyon gelir ve bu da belirli bir süre devam eder. Bu durum, 

OKB hastalarında obsesyon ve kompulsiyon türlerinin zaman zaman kişiye bağlı olarak 

değiştiğinin göstergesidir.  

Temizlik kompulsiyonundan sonra sayma kompulsiyonun oluşması durumu olabildiği 

gibi bırakılan bu temizlik kompulsiyonunun belirli bir süre tekrar tezahürü de söz konusudur. 

Kişi, önceden yaptığı temizlik kompulsiyonu ile ilgili zihninde yeniden birtakım şüpheler 

oluşturmaya başlayıp, bu kompulsiyonu bir müddet sonra tekrar başlatabilmektedir. Bahsedilen 

durum, obsesyon ve kompulsiyon türlerinin bir zaman sonra kişide tekrarlayabileceğini 

göstermektedir (Şahin, 1997: 492-504). 

 

Obsesyon ve kompulsiyon türleri, kişide sabit olabildiği gibi değişkenlik 

gösterebilmekte veya aynı düşünce ve davranış bir müddet sonra tekrarlanabilmektedir. Ancak 

her OKB hastasında bu durumun olduğu iddia edilemez. Bireyde bulunan herhangi bir 

obsesyon ve kompulsiyon türü ortadan kalkıp, bir daha tezahür etmeyebilir. Ya da yerini bir 

başka obsesyon veya kompulsiyon türü almayabilir. Burada bahsedilen durum, OKB 

hastalarında ortalama olarak görülen bir saptama ile ilgili husustur. 

 

6. Obsesyonel Yavaşlık 

 

Bu başlık altında obsesyon ve kompulsiyon türlerinin kişinin günlük hayatını 

yavaşlatması üzerinde durulacaktır. Kişide oluşan obsesif düşünceler ve bunun pratiğe 

dönüşmüş hali olan davranışlar, o kişinin günlük hayatındaki faaliyetleri yaparken, yavaşlama 

durumuna sebep olur. Bu durum, “obsesyonel yavaşlık” olarak tanımlanıp, bazen kişinin 

yaşamını felç edecek seviyeye ulaşabilmekte, günlük hayatındaki sıradan işlerin bile 

tamamlanması saatler sürebilmektedir. Örneğin; temizlik kompulsiyonu olan bir kimsenin 

ellerini defalarca yıkaması, yapması gereken diğer işlerin gecikmesine ve o günkü 

çalışmalarının yavaşlamasına sebep olmaktadır (Keçe,2013:25). 



 

21 
 

Böyle bir durumda kişinin düşünce ve davranışları, onun saatlerini çalabildiği gibi 

belirli bir saatteki işlerine, görüşmelerine, toplantılarına, derslerine vb. yerlere gecikmesine de 

neden olabilmektedir. Örneğin; şüphe obsesyonu olan bir kimse, kapıyı kapatsa da kapatıp 

kapatmadığını teyit etmek için evinden uzaklaşmış olsa bile, geri dönüp kapıyı kontrol edebilir 

ve sonuç olarak yetişeceği yere geç kalmış olur. 

 

7. Obsesif Kompulsif Bozukluk’un Etiyolojisi 

 

OKB’nin nasıl geliştiği OKB hastalarınca merak edilmektedir. Bununla ilgili birçok 

bilimsel araştırmalar yapılmış ve görüşler ortaya atılmış ve sonucunda OKB’nin tek bir sebeple 

açıklanamayacağı görüşünün en fazla kabul gören görüş olduğu söylenebilir. Bu etkenlerin 

sırasıyla; “bireyin kalıtımının da önemli ölçüde etkisi neticesinde şekillenmiş beyin 

özelliklerinin, içinde olduğu ortam, şartlar ve yaşamış olduğu olaylarla, kişilik özellikleri ile 

düşünme şekli, davranışlarına verdiği tepkiler ile duygusal özellikleri olabilir.” Bu etkenler 

içinde, bazı hastalarda diğer hastalara göre daha ön planda olmaktadır. Bu etkenler için bugün, 

net olarak OKB’nin gelişmesine nasıl neden olduğuna ilişkin olarak tek bir görüş olduğu 

söylenemez. Fakat bununla beraber, bu etkenlerin bir arada rahatsızlığa yol açtığına dayalı 

düşünceler mevcuttur denilebilmektedir (Türkçapar, 2012). Yapılan araştırmalar ve gözlemler 

sonucunda ulaşılan sonuçlara göre, OKB’nin nasıl geliştiği ile ilgili görüşleri şöyle 

sıralanabilmektedir (Amil, 2013: 16-23): 

 

7.1. Bilişsel Davranışçı Model 

 

Bilişsel- davranışçı kuram açısından, OKB’nin oluşumu ve devam etmesini anlamada, 

Mowrer tarafından ileri sürülen “İki Aşamalı Öğrenme” kuramının yerinin önemli olduğu 

belirtilmektedir (Özkırış, 2011:8). Mowrer tarafından öne sürülmüş iki basamaklı öğrenme 

kuramında; “klasik ve edimsel olan koşullanma kuramlarının bir araya getirdiği anksiyete 

bozukluklarının neden olduğunu açıklamaktadır. Bu kurama göre klasik şartlanma sonucunda 

edinilen korku ve kaçınma davranışları sonucunda edimsel olarak şartlanmaya devam 

ettiğinden dolayı pekişir. Başka bir ifade ile kaçınma davranışlarının anksiyetenin azalmasına 

ve bu şekilde de korkunun pekişmesine sebep olduğu belirtilebilir (Ceyhun, 1994: 5-

24).”Davranışçı görüşe göre, obsesif kompulsif bozukluğun, sonuçlarının pekişmesiyle 

öğrenilen davranışlardan olduğu belirtilmektedir (Davison; Neale, 1998: 146-152). Bu kurama 

göre, obsesyonlar şartlanmış uyarıcılardır ve kaygı bozukluğu meydana getirirler (Bayraktar, 

1997: 25-32 ).  



 

22 
 

Şartlanma yolu ile öğrenilen korkunun, edimsel şartlanma yolu ile artarak pekişmesi ve 

devamlılık kazanması söz konusudur (Özkırış, 2011: 8). Bu kuram, çocukluk dönemindeki 

yaşanmışlıklara bağlı olarak ortaya çıkan bazı şartlanmaların, (örnek olarak kirliliğe ilişkin 

ailenin gösterdiği olumsuz tepkilerinin kirlendiğinde kızılması ve titiz davranışlar göstermeleri, 

bunun yanında yıkanma, silme gibi davranışların beğenilmesi, destek verilmesi) OKB 

gelişiminde etkili olduğunu öne sürmektedir. 

 

Bu şartlanmaların etkisine bağlı olarak, öğrenilmiş bir korku ve kaçınma davranışı 

gelişir. Bunlar normal olarak herhangi bir özelliği olmayan ve bu nedenle sıkıntı ortaya çıkarma 

gücünün bulunmadığı bazı uyaranlar (örnek olarak kapı kolu, evin zemini gibi) ve durumlar 

(örnek olarak kirlilik ve bulaşma) karşısında oluşur (Türkçapar, 2012). Kişide kaygı bozukluğu 

oluşturan obsesyonun süreç içerisinde, kompulsiyonlar ile nötralize edilmeye çalışıldığı 

belirtilmektedir. Kaygı bozukluğunun giderilmesinde, kompulsiyonların etkili olduğu hasta 

tarafından görüldükçe, kompulsiyonların sıklığı artar (Bayraktar, 1997: 25-32). Ayrıca 

kompülsiyonlara başvuran kişi, başvurduğunda kısa süreyle ve geçici olarak rahatladığından 

dolayı, kompülsiyonlar (temizlenme, yıkanma ve kontrol gibi) kişide yerleşmiş hale gelir 

(Türkçapar, 2012). Kompulsiyonlar, anksiyeteyi gerçekten azaltsa da bütün kompulsiyonlar 

kaygıyı aynı derecede azaltmamaktadır. Rachman ve Hodgson, temizleme kompulsiyonu olan 

hastaların kontrol kompulsiyonları olanlara kıyasla kaygılarını daha fazla azaltabildiklerini 

bildirmişlerdir. 

 

7.2. Psikanalitik Kuram 

 

Psikanalizin kurucusu Freud’un ve takipçilerinin uyguladığı tedavi yöntemleri, 

1970’lere kadar takıntı hastalarında ameliyat dışında en etkili olduğu düşünülen tedavi 

yöntemiydi. Ancak bu tedavi yöntemi çok uzun sürdüğü halde fazla başarı elde edilemiyordu. 

Son yıllarda ise psikolojik oluşumumuz konusunda bilişsel davranışçı yaklaşımlar ön plana 

çıkmaktaysa da psikodinamik teori hala önemini korumaktadır (Tan, 2004: 167-212). 

 

Freud obsesif kompulsif davranışlar olarak şöyle tanımlamada bulunmuştur: “Gerçekte, 

kendisini hiç ilgilendirmeyen düşünceler, hastaların zihnin değer edinir ve bunlarla doludur. 

Kişi buna bağlı olarak, kendisine tanıdık gelmeyen dürtüler hisseder. Zihninde yer edinen ve 

takılmış olan düşünceler, yani ‘obsesyonlar’, kişi için bir mana ifade etmediği gibi aynı 

zamanda çoğu zaman saçma gelir. Ve kişi, bu düşünceleri ortadan kaldırmak için, ara sıra 

karşı koyamadığı fiillere geçmek zorunda kalır. Bu düşünceler esasında, hiçbir zaman eyleme 



 

23 
 

dönüşmezse de, hastanın, bu düşünceleri anımsatan durumlardan sürekli kaçmasına neden 

olurlar.  

Hastanın, kendi isteminin dışında yaptığı davranışların, günlük hayatın normal 

etkinlikleri olan yıkanma gibi eylemlerin abartılı ve törensel şeklinin ötesine gitmemesi söz 

konusudur. Yani obsesif eylem veya kompülsiyon adındaki bu zarar verici olmayan davranışlar 

kişinin istemi dışında meydan gelmektedir (Geçtan, 1989: 220).” 

 

Psikanalitik kuram OKB ile ilişkin olan iki temel görüşün üzerine odaklanmaktadır. 

“Bunlardan birisi anal dönemdeki tuvalet eğitimi, ikincisi kabul edilemeyecek cinsel ve saldırgan 

dürtülere karşı kullanılan savunma mekanizmalarıdır. ( Eryılmaz ve Tosun, 2013: 121-130).” 

 

Psikanalitik kuramda obsesyonlar ve kompulsiyonlar benzer olarak kabul edilir 

(Davison; Neale, 1998:146-152). Buna göre çözümlenmemiş ödipal (fallik) çatışmalardan 

kaynaklanan anksiyete, obsesif-kompulsif bozukluğun dinamiğinde önemli rol oynamaktadır. 

Klasik analitik kuramsal formulasyonda regresyon, obsesif-kompulsif bozukluğun oluşumunda 

temel mekanizmadır ve kişide “konversiyon histerisi (psikolojik rahatsızlıkların bedensel 

rahatsızlıklara yol açması ve dönüşmesi)” gelişeceğine obsesif kompulsif bozukluk gelişmesini 

belirleyen mekanizmadır (Davison ve Neale, 1998: 146-152). Bu duruma göre, obsesif 

kompulsif kişinin, odipal dönem çatışmalarıyla baş edemeyerek, anksiyete ve daha önceden 

olan bir psikoseksüel gelişme sürecinde anal sadistik döneme doğru gerilemiş olduğu onaylanır 

(Freud, 1913: 125-143). 

 

Obsesyonel nevrozun gelişmesinde, tuvalet eğitiminin verildiği, çocuğun boşaltım 

işlevlerinin denetimini kazanmış olduğu anal dönemin, özel önemi olduğu belirtilmektedir. 

Çünkü çocuğun egosuyla dürtüleri arasında ilişkinin gelişiminde, tuvalet eğitiminin önemli bir 

yere sahip olmaktadır. Çevredekilerin dikkate alınması sonucunda çocuğun sahip olduğu dürtü 

doyumunun geri bırakılması ya da bundan vazgeçmesini öğreneceği veya öğrenemeyeceği ilk 

durum, tuvalet eğitiminin verilmesi ile başlamaktadır ( Topçuoğlu, 2003: 46-50). Anal dönemin 

belirgin özelliklerinden biri, hemen hemen eşit düzeydeki birbirine zıt dürtüler arasında 

çatışmanın olmasıdır. Eşzamanlı şekilde sevgi ve nefret duyguları olan kişinin sahip olduğu 

duygu ve davranışları içeriğinde “iki değerlilik (ambivalans) vardır. Bu özelliği nedeniyle de 

her eyleminde sevgi ve nefret arasındaki karşıtlığı yaşar. Bu süreçte yaşanan çatışmada, bazen 

id dolayısı ile oluşan farklı dürtüleri, bazen de savunma mekanizmalarının öne geçtiği 

söylenebilmektedir ( Davison; Neale, 1998: 146-152). Freud’a göre, nevrozların oluşmasının 



 

24 
 

temel özelliği; yaşamın ilk yıllarında anne-babaya karşı zıt (ambivalans) duyguların ve ödipal 

çatışmaların çözümlenememesidir (Özkırış, 2011:8). Tuvalet eğitimi çevresindeki çatışmalarla 

anal karakter özelliklerinin oluştuğu kabul edilir ( Topçuoğlu, 2003: 46-50). 

 

 

Psikodinamik kurama göre, obsesif kompulsif semptomların ve karakter özelliklerinin 

şeklini ve niteliğini belirleyen başlıca üç savunma mekanizmasından bahsedilebilmektedir. 

Bunlar: “İzolasyon (Yalıtma), Yapma Bozma ve Reaksiyon Formasyondur (Karşıt Tepki 

Oluşturma) ( Köroğlu, 1995: 5-29).” 

 

 

7.2. 1. İzolasyon (Yalıtma) 

 

İzolasyon,“kişiyi anksiyete doğuran etkilerden ve dürtülerden koruyan bir savunma 

mekanizmasıdır.” İzolasyon savunma mekanizması kullanıldığında, ortaya çıkan etki, 

kaynağını aldığı düşünce içeriğinden ayrılarak, bilinçdışına itilmektedir. Yalıtmanın tam olarak 

gerçekleşmesi neticesinde dürtünün sahip olduğu duygusal bileşeni, düşünsel olan içeriğinden 

ayrılarak bilincin dışına itildiği bilinmektedir (Özkırış, 2011: 8) 

 

7. 2. 2. Yapma Bozma Savunması 

Dürtünün birincil savunması olan izolasyondan kaçma ve serbestleşme tehdidi 

karşısında bununla savaşmak ve dürtünün bilince çıkabilecek olmasının hastada meydana 

getirdiği anksiyeteyi gidermek için ikincil savunucu işlemler gerekir. Yapma bozma denilen 

şey, bir eylemin bir başkası tarafından iptal edilmesine dayanmaktadır. Yani iki evreye sahip 

eylemler, birbirine karşı zıt olan iki dürtü olan, sevgi ve nefret dürtülerinin arasında çatışma 

olduğunu ifade etmektedir. Bunun ana gayesi, bir eylemin iptalinin yapılarak, değişik bir niyet 

ile tekrarlanması durumudur. Önceden dürtüsel şekilde yapılmış olan yerine, sonradan süper 

ego tarafından yaptırılan geçirilmektedir (Topçuoğlu, 2003: 46-50). Bu sebepten dolayı, obsesif 

olanların içlerinden geleni yapmak istedikleri/yaptıklarından sonra da yapmamalarının 

gerektiğine inandıkları durumuna bağlı olarak, davranışlarını iptal etmeleri ya da 

kompülsiyonlar geliştirmiş oldukları düşüncesi belirtilebilmektedir ( Eryılmaz, Tosun, 2013: 

121-130). 

 

 

 

 



 

25 
 

7.2. 3. Karşı Tepki Oluşturma 

 

Kişinin esas güdüsünün tam aksine olan bir güdüye sahip olduğu düşüncesine inanarak 

esas güdüsünü gizleyebildiği söylenebilmektedir. Mesela, manevi huzursuzluğa düşüp, 

başkasına karşı derin bir kin duyan bir kişi bu durumu kapatmak için, yapay olan bir sevgi 

davranışı içine bürünebilmektedir. Böyle durumda, saldırganca ve olumsuz duyguların daima 

bu sevgi örtüsü altında kaldığı söylenebilmektedir (Ünlü, 2001: 151-176). İnsanları sömürmeye 

meyilli bir politikacı sürekli sömürüye karşı savaştan, diktatörlük heveslisi bir lider her gün 

demokrasiden bahsedebilir. Yasakların çağrısına dayanmakta zorluk çeken bir kişi, kurallara 

aşırı bağlılık gösterebilir. Bazı insanların içlerindeki kirlenme duygusuna karşı, temizlik ve 

titizlik hastası olarak rahatlamaya çalışmaları buna örnek olabilir (Tan, 2004: 164-212). 

 

7. 3. Psikososyal Etkenler 

 

Bilişsel kuramlar açısından OKB’yi anlamada bir diğer kavram da sosyal öğrenmedir. 

Sosyal öğrenme kuramlarına göre, kaygı bozukluğu, iç çatışmalardan ziyade belirli dış olaylar 

ile tetiklenir. Genelleşmiş kaygı bozukluğu olan kişi, karşı karşıya kaldığı birçok durumun 

kendi kontrolünde olmadığını hissederek, buna bağlı hemen her zaman kaygı duyguları 

içerisinde yaşar (Atkinson; Hilgrad, 1995). Ailesinde OKB’ye yakalanan bireylerin, bu düşünce 

ve davranışları bakış açısıyla da açıklanabilmektedir. Erikson temelde kişinin psiko-sosyal 

gelişimi, ruhsal, sosyal ve kültürel güçler etkileşimin ortaklaşa bir ürünü şeklinde 

tanımlamaktadır (Atkinson ve Hilgrad, 1995). 

Geçmişteki ve gelecekteki başarıların yansımasıyla hiyerarşik olarak sırasının 

değişmeyeceği bir şekilde sekiz tane değişik aşamadan oluşan, biyolojik, bilişsel ve genetik 

etkilerin sonucunda açığa çıkmış ve yaşam boyunca sdevam edecek bir süreç olarak kabul gören 

kişilik gelişiminin, yaşam içerisinde önemli bir yere sahiptir (Özgüngör ve Kapıkıran, 2001: 

114-126). Bu evreler sırasıyla şunlardır: 

 

1. “Temel Güvene Karşı Güvensizlik (0-18 ay),” 

 

2. “Özerkliğe Karşı Utanç ve Şüphe (1,5-3 yaş),” 

 

3. “Girişimciliğe Karşı Suçluluk Duygusu (3-6 yaş),” 

 

4. “Çalışkanlığa Karşı Yetersizlik Duygusu (6-11 yaş),” 

 

5. “Kimlik Kazanmaya Karşı Kimlik Karmaşası (12-21 yaş)” 



 

26 
 

 

6. “Yakınlığa Karşı Yalıtılmışlık (Yalnızlık) (21-30 yaş)” 

 

7. “Üretkenliğe Karşı Verimsizlik (Durgunluk) (30-65 yaş)” 

 

8. “Benlik Bütünlüğüne Karşı Umutsuzluk (65 yaş ve sonrası)” 

 

Erikson’a göre her birey, bir dizi kriz ve dönüm noktası ile bu dönemler içerisinde 

karşılaşmaktadır (Arslan Arı, 2006: 53-60). Bu krizlerin ya da çatışmaların hasar bırakmadan 

başarılı olarak atlatılması hususu, insanların sağlıklı bir kişilik kazanmalarında önemli bir yere 

sahiptir. Harhangi bir evredeki krizin başarılı olarak atlatılmasının, kendinden sonraki evre için 

sağlıklı temeller oluşturduğu düşünülmektedir. Kişinin diğer insanlarla ilişki halinde bulunarak 

geliştiğini öne süren Erikson, çocuğun psikososyal gelişimi için, sosyal çevrenin içinde yer 

almış olan anne-baba, öğretmen ve arkadaşlarının önemli ve mutlaka gerekli bir rolü olduğu 

belirtmektedir. Özellikle de kişilik gelişiminin ilk üç aşaması için, çocukların okul öncesi 

dönemde aile ile ilgili yaşantıları önemli bir yere sahiptir (Senemoğlu, 2004 ). 

 

Birinci evrede, çocuğun dünyasında birinci derece önemli olan, anne ya da yerine geçen 

kişi denilebilmektedir. İhtiyaçları giderilirken annenin çocuğunu sevmesi, okşaması, sıcaklığını 

hissettirmesi ve ilgilenmesi çocuğun hem kendisine, hem de çevresine güven duygusunun 

temelini atar. Annenin çocukla olan bu etkileşimi sayesinde çocukta annenin kendisini sürekli 

sevdiği ve ihtiyacı olduğunda sürekli yanında olduğu duyguları pekişir. Bu noktada çocukla 

anne arasında güvene dayalı bir ilişki kurulmuş olur. Eğer bu ilişki sağlanamazsa bu dönemde 

yaşanabilecek olumsuz duygu güvensizliktir (Amil, 2013: 21). 

Güvensizlik duygusu, annenin çocuğun yanından ayrıldığında kaygı duyması, ağlaması 

ile kendini göstermektedir. Çocuk kaygıyı ilk kez bu durumda yaşamaktadır. 

 

Bu döneme ilişkin Bowlby’nin bağlanma kuramı da bize bazı bilgiler vermektedir. 

Çocuğa temel bakımını veren kişi ile çocuğun arasında kurulu olan sosyal bağlılık, Bowlby’e 

göre normal gelişimin için çok önemli bir yere sahiptir (Kapçı ve Küçüker, 2006: 286-295). 

Bowlby’nin kuramı temelde düşünülerek, üç tür bağlanma örüntüsünün betimlendiği 

bilinmektedir. Bunlar; “Temel ihtiyaçlarına zamanında karşılık verebilecek olan bir bakıcının 

varlığı halinde güvenli; bakıcının, bebeğin verdiği sinyallere karşı tutarsızca karşılık vermiş 

olduğu ya da tam süresinde karşılığını verememiş olduğu zaman kaygılı/kararsızca bağlanma; 

bakıcının bebeğin ihtiyaçlarına karşı tutarlı şekilde tepkisiz kalması halinde de bebeğin 



 

27 
 

bakıcısına karşı kaygılı/kaçınmacı şekilde bağlandığı ifade edilmektedir (Kapçı ve Küçüker, 

2006: 286-295).” 

 

Erikson’un psiko-sosyal gelişimin ifade ettiği diğer bir dönem de 12/18-36 ay arası 

çocukları kapsayan özerklik karşısında utanç ve şüphe dönemidir. Bu dönemde çocuğun 

bağımsızlığını kazanmak istediği dönemdir. Özellikle psikomotor becerileri gelişen çocuk 

yürümeye ve konuşmaya başlamaktadır. Kazanılan bu iki önemli yeteneğin onu süt 

çocukluğunun güçsüz, edilgin ve bağımlı durumundan çıkardığı söylenebilir (Yörükoğlu, 2004: 

52). Bu beceriler onun çevreyi daha iyi tanımasına ve araştırmasına destek olmaktadır. 

Çocuğun kısmî olarak bağımsızlığını kazandığı bu dönemde anne-baba ile çocuk 

arasında beslenme, oyun oynama, kurallara uyma gibi birçok alanda gerginlikler 

yaşanabilmektedir. Çocuğun isteklerine ve bağımsızlık hareket etme (kazanma) duygusuna 

karşı anne-babaların tavır ve tutumları çocuklarda ileriki yaş dönemlerinde oluşabilecek 

psikolojik rahatsızlıklara zemin hazırlayabilmektedir. Yapılan bazı çalışmalar anne-babaların 

çocuk yetiştirme davranışlarının bireylerin ruhsal durumlarını etkilediğini göstermektedir. 

Anne-babaları tarafından baskıcı ve disiplinli bir tutumla yetiştirildiğini ifade eden bazı 

ergenlerin anne babalarına karşı korkulu ve güvensiz bağlandıkları ortaya çıkmıştır (Keskin ve 

Çam, 2008: 139-147). Bu bağlanma stili ise kişide ileriki yaşlarda ruhsal rahatsızlıkların ortaya 

çıkmasına zemin hazırlamaktadır. 

 

 

Yapılan çalışmalar da göz önüne alındığında çocuğun bağımsızlığını kazanmaya 

başlayacağı bu dönemde anne-baba otoriter ve baskıcı bir tavır izler. Çocuğa, dayak, korkutma 

ve ayıplama yöntemleri ile aşırı bir baskı uygulandığı zaman, çocuk doğal eğilimlerini içe 

bastırarak anne-babanın istediği davranışları benimsemek zorunda kalmakta ve anne-babaya 

karşı, karşıt tepkiler göstermek durumunda kalmaktadır. Bu durumda çocuk  dönemin doğal 

özellikleri arasında yer alan pisleme ve dağıtma yerine aşırı titizlik ve temizlik-düzenlilik 

davranışlarını ortaya koyabilmektedir (Yörükoğlu, 2004: 52). Bu davranışlar da hayatının daha 

sonraki yıllarında karşımıza obsesif kompulsif davranışlar olarak çıkabilmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 



 

28 
 

7. 4. Biyolojik Etkenler 

 

OKB’de kalıtıma dayalı faktörlerin rolü üzerinde uzun süreden beri durulduğu 

bilinmektedir (Nestdat, Samuels ve Riddle, 2000: 358-363). Önceleri aile çalışmaları şeklinde 

yapılan araştırmalar son dönemlerde, özgün genetik yöntemlerle tasarlanarak, OKB’nin genetik 

temeli ile ilgili kesin bir sonuç bulunamamaktadır. Bununa birlikte var olan bilgiler giderek 

artmaya devam etmektedir (Demet, 2005: 45-52). OKB’nin heterojen bir hastalık olması, OKB 

spectrum (kalıtsal) bozukluklarının ve eşik altı durumların tanıda meydana getirdiği kargaşa 

hastalığın biyolojik kökeninin gösterilmesini zorlaştırmaktadır. 

 

Psikiyatrik bozukluk oranlarının OKB’de, yapılan aile ve genetik çalışmaları ile 

hastaların akrabalarda beklenenin üzerinde olduğu görülmektedir. “Aday gen belirleme, aile ve 

ikiz çalışmaları” sonuçları, sadece hastalığın patogenezinin (yapısal nedeni) belirlenmesi 

hususunda olmayıp, tedavi ve tanı stratejilerinin de gelişmesinde yardımcı olacağı 

düşünülmektedir (Vardar,2000: 153-159). Obsesif Kompulsif Bozuklukta ciddi derecede 

genetik bir yatkınlığın olduğu düşünülmektedir. Bir çalışmada, Obsesif Kompulsif Bozukluğu 

olan hastalarda aile çalışmaları yapılmış olup, bu hastaların birinci derecede akrabalarında % 

35 oranında benzer bir bozukluğun olduğu bulunmuştur (Köroğlu, 1995: 5-29). Demet ve 

arkadaşlarının 2005 yılında yaptığı diğer bir alan çalışmasında da hasta olanların % 28 oranında 

birinci dereceden akrabalık ilişkisi bulunanlarda obsesif kompulsif bozukluk olduğu 

belirtilmiştir (Demet, Deveci, Deniz vd., 2005: 133-144). 

 

OKB’de açıktan ailevî olduğunu gösteren bazı aile araştırmaları mevcuttur. Bu 

araştırmalarda OKB olan probandların ( genetik bir hastalığın bir ailede incelenmesine neden 

olan kişi) akrabalarında, kontrol probandlarının ailelerine göre 3-5 kat daha yüksek oranda 

obsesif kompulsif bulgular olduğu bildirilmektedir (Sadock ve Sadock, 2007: 1718-1788). 

 

 

Genel olarak yapılan gen çalışmalarında; “bazı OKB olgularının kalıtsal özelliği varken 

bazılarının olmadığını; başlangıç yaşı, nörolojik semptomlar, bozukluktaki semptom özellikleri 

gibi alt tiplerinin belirlenmesinin çalışmalardan alınan sonuçları etkileyeceğini; aile ve ikiz 

çalışmaları, OKB’ de kalıtımın rolüne ilişkin kanıtlar sağlamasına karşın, bu kalıtımın niteliği 

hakkında bir sonuca varılmasında yeterli olmadığını göstermektedir. Ayrıca, yapılan son 

çalışmalar immune (bağışıklık) sistemi ile OKB arasında pozitif sonuçlar bulunduğunu 

göstermektedir (Vardar, 2000:153-159 ; Demet, 2005: 45-52).” 



 

29 
 

8. Obsesif Kompulsif Bozukluk’un Tedavisi 

 

OKB’nin etiyolojisine bakıldığında ön planda olan biyolojik faktörler ve önemidir. 

Fakat tedavide farmakolojik tedavi kadar davranışsal yöntemlerin de başarı ile kullanıldığı 

bilinmektedir. Bu tedavi seçenekleri arasından hangisine daha öncelik tanınıp, birlikte mi 

kullanılacağı tam olarak kişilerin özelliklerine bağlı olarak belirlenmektedir ( Bayar ve Yavuz, 

2008: 185-192). 

 

OKB’ de en iyi tedavi yönteminin terapinin yanı sıra uygulanacak olan ilaç tedavisi 

olduğu belirtilebilir. Terapinin gayesi, OKB olan kimselerin faaliyetlerini yerine getirmeden, 

korkuları ile yüz yüze gelip, kaygının aza inmesini sağlamaktır. OKB olanlarda sıkça görülen 

abartılan ve felaketleri içeren düşünceleri azaltmaya yönelik olarak, bilişsel davranışçı terapi 

etkilidir. Bilişsel terapide; “terapide önce gevşeme egzersizleri ile başlayan tedavi, davranışçı 

teknikler ile yani kişinin rahatsız olduğu düşünce ve davranışlar listelenerek devam edilir. 

Arkasından yüzleşme süreci başlar ve rahatsız olunan düşünce ve davranışların giderek 

azaltılması sağlanır (Keçe,2013:3,4).” 

 

Her psikolojik sıkıntıda olduğu gibi OKB’ da da erken teşhis tedavi sürecini 

kısaltmaktadır. Başlangıç döneminde bir uzmana danışanlar, tedavi olduktan sonra normale 

yakın bir hayat sürebilirler. Sıkıntılar azalmaya başladığında da devam eden ilaçların eşliğinde 

doktor kontrolü de devam etmelidir (Keçe, 2013). 

Bayraktar (1997), OKB’nin tedavisinde birçok teknik bulunduğunu belirtmektedir 

(Bayraktar, 1997: 29-32). Bu teknikler şunlardır: 

 

1. Farmako-terapötik Yaklaşımlar (İlaç Tedavisi) 

 

2. Psikoterapötik Yaklaşımlar (Bilişsel-Davranışçı Yaklaşım) 

 

3. Elektrokonvülzif Tedavi ( Elektroşok Tedavisi ) 

 

4. Psikoşirürji ( Cerrahi Müdahele ) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

30 
 

 

9. Dini Obsesif Kompulsif Bozukluk 

 

OKB’nin tıbbi boyutunun yanında “Obsesif Kompulsif Bozukluk”un dini boyutuna 

dikkat çekerek, OKB türlerinden dini obsesif kompulsif bozukluk açıklanacaktır. Dini 

obsesyon ve kompulsiyonları ayrıntılı olarak açıklamada, hem alan ile ilgili olması hem de 

diğer OKB türlerine etkisinin bilinmesiyle birlikte daha çok dini düşünce ve davranışlar 

üzerinde şeytanın kuruntusunun etkili olduğunu bilme düşüncesi yatmaktadır. 

 

9. 1.Dini Obsesyonlar 

 

Amil’in yaptığı çalışmada dini obsesyonlara ilişkin araştırma sonuçları şu şekildedir 

(Amil, 2013: 33-34): 

 

Obsesyon türleri arasında sayılan dini obsesyon;“dini ve ahlaki değerlere (Allah’a, 

Peygamber’e) karşı gelmenin yanında, karşı gelinmesi ve doğru/yanlış kavramlarıyla fazla 

ilgilenmeye ilişkindir.” Daha çok dini inançların yoğunlukta yaşandığı toplumun bazı 

kesimlerinde sıkça görülebilen bir obsesyon türüdür. Temelde şu durum vardır; “Kişi kendini 

inanç ve görüşlerine tam karşıt bir biçimde ve çok yoğun sıkıntı oluşturacak şekilde dini içerikli 

takıntılı düşünceleri düşünmekten alıkoyamayıp, bu düşünceleri saçma bulmasına rağmen, 

oldukça rahatsız olur ve engel olamadığında özellikle dini hassasiyeti yüksek bireylerde çok 

yoğun bir kaygıya neden olur (Amil, 2013: 33-34).” 

 

Bu obsesyonların, “abdestinin ya da namazının bozulduğu, gusül abdestinin tam olarak 

alınamadığı, namazda yanlış bir şey söylendiği ya da yapıldığı, ibadetlerin eksik kaldığı” gibi 

durumların çerçevesinde yoğunlaşmakta ve sık olarak tekrar banyo gibi kompulsiyonlar ile 

devam etmektedir. İbadet yaparken ya da gündelik yaşamda iken,“Allah’a kötü söz söylenmesi, 

inkârda bulunma gibi obsesyonlar, diğerlerine göre nadiren olmakta ancak bunların da dini 

obsesyonların içinde görülmesi mümkündür.” (Amil,2013:35). 

 

 

Dini obsesyon yabancı dilde “scrupulosity” kelimesi ile ifade edilmektedir. 

Scrupulosity Allah, günah ile bir dini davranış ve bağlılığın yeterliliği konusunda kalıcı 

şüphelere sahip olma eğilimi ile karakterize edilen obsesif-kompulsif bozukluk (OKB) şeklidir. 

Bu rahatsızlığın dini alanda kendini göstermesine karşılık gelir, fakat biriktirme ya da sayma 

gibi OKB’nin bir çeşidi değildir. Buna sahip olan bireyler günün büyük bir zamanını günah 

işlemiş ya da dini kuralları ihlal etmiş olduğunu düşünmektedirler. 



 

31 
 

 

“Scrupulosity” Latince anlamı küçük sert taş olan “scrupulum” sözcüğünden 

türetilmiştir. Sözcüğün Latincede olan başka bir karşılığı ise, 1,3 grama tekabül eden küçük bir 

ağırlık birimidir. Bu nedenle sözcükten türetilmiş olan “scrupulous” en ufak ayrıntıların bile 

gözden kaçırılmayacak şekilde aşırı vicdanı olan ve titiz kişi anlamında olmaktadır. 

Kelimelerde “scruple” sözcüğü davranışını önleyecek etik bir itiraz, “scrupulosity” ise fazla 

vicdanlılık olarak ifade edilmektedir. En çok görülen dini obsesyonların sınıflandırılması şu 

şekildedir (Yağcı, 2006: 42): 

 

9. 2. Dini Obsesyon Türleri 

 

9. 2. 1. Tanrı’ya ve Diğer Dinî Unsurlara Saygısızlıkta Bulunma 

 

Bu obsesyonlar, ibadetler esnasında veya sair zamanlarda kişinin zihninde ortaya 

çıkmaktadır. Bu kişiler esasında Tanrı’ya karşı gelmek istememektedirler. Ancak zihinlerinden 

Yaratıcıya ya da dini öğelere yönelik kötü sözler geçmekte ve onlar bu düşüncelerine mani 

olamamaktadırlar. Hasta kafasında beliriveren bu düşüncelerden dolayı önce dehşete 

kapılmakta ve bunları zihninden uzaklaştırmaya çalışmaktadır. Ancak kovulmaya çalışıldıkça 

bu düşünceler zihne daha çok girmektedirler. Bunun sonucunda hasta son derece üzgün 

olmakta, kendini çaresiz hissetmekte ve ümitsizliğe kapılmaktadır (Paksu,2004:358-359). 

 

9. 2. 2. İtikadi Konulara Dayalı Şüphe Yaşama 

 

Dini obsesyonların en yaygın biçimlerinden birisi de bir türlü zihinden 

uzaklaştırılamayan “Allah var mı yok mu” sorusudur. Ahiret, peygamberler gibi diğer inançla 

ilgili konularda da benzeri düşünceler bu kişilerin zihninde canlanabilmektedir. Bu bir inanç 

sorgulaması değildir. Bu kişilerin dini konulardaki inançları tamdır. Ancak yine de böyle 

obsesyonları olan kimseler sadece zihne gelen varsayım halindeki düşünceyi aklen tasdik edip 

kabul etmiş gibi görmekte ve imana zarar veren bir şüphe olarak değerlendirmektedirler. Böyle 

obsesyonları olan kimseler kendilerini Allah’a saygısızlığın eşiğinde zayıf imanlı kimseler 

olarak görmektedirler, bazıları da tamamen imanlarını kaybettiklerine inanır (Tan, 2004: 83; 

Paksu, 2004: 46-47) 

 

 

 

 

 



 

32 
 

9. 2. 3. Günah Sayılan Şeyleri Yapma Korkusu 

 

Bu obsesyonlarda söz konusu olan haramın çekiciliğine kapılmak değildir. Mesela kişi 

cinsel arzularına mağlup olup zina yapma isteği duymaz. Aksine zihninde aniden beliren bu 

düşünceleri gerçekleştirmekten çok büyük korku duyar (Tan, 2004:85). Camide kalkıp kürsü 

duvarını kirletmek, Kur’an sayfalarını çiğnemek, namaz sırasında kötü anlamlı el hareketleri 

yapmak, kilise koridorunda çıplak yürümek bu tür obsesyonlar arasında gösterilebilir ( Tan, 

2004: 83; Armaner, 1973: 114-115 ; Hilgard, Atkinson, Atkinson ve Rita, 1992: 469). 

 

9.2.4. Günahkâr Olup, Farkına Varmadan Günah İşleme Düşüncesi 

 

Bu obsesyon türü kişinin zihninden geçirdiği dini açıdan sakıncalı birtakım fiilleri 

yapmış olduğunu düşünmesi veya farkında olmadan bazı günahlar işlemiş olabileceği 

düşünceleri ile kendini gösterir.(Paksu, 2004:27-28) .Ya da bu kişiler genel bir günahkârlık 

hissi duyarlar. Yaptıkları her işte günah işlemiş olacakları düşüncesine kapılmaktadırlar. Böyle 

hastalar zaman zaman dinin yasak saydığı değil de kendi kendilerine günah ilan ettikleri bir 

takım eylemlerden titizlikle kaçınırlar. Örneğin bu kişiler tuvalete girmekten ya da eşleriyle 

cinsel ilişkiden sakınabilmektedirler ( Armaner, 1973:194-195, 205). 

9. 2. 5. İbadetlere Hazırlık Niteliğindeki Temizlenme Durumlarında Ortaya Çıkan 

Obsesyonlar 

 

Bilindiği gibi ibadetlere hazırlık olarak yapılan temizlenme ritüelleri, bedensel 

temizlikle birlikte ruhsal bir arınmayı da amaçlar. Temizlik ritüellerinde ortaya çıkan 

obsesyonlar da daha ziyade ruhsal kirlilik hisleriyle birlikte gözlenmektedir. Tanrıya karşı 

geliştirilen suçluluk ve günahkârlık hisleri de dini temizlenme ritüellerinde aşırıya kaçılması 

biçiminde kendisini göstermektedir. Böyle obsesyonları olan kimseler Allah’a karşı çok kirli 

olmaktan, bir türlü temizlenememekten yakınırlar (Armaner, 1973:196). Ancak buradaki 

kirlilik duygusu bilinçdışı bir suçluluk duygusundan kaynaklandığından kişi fiziksel olarak ne 

kadar temizlenirse temizlensin kendisini temizlenmiş saymamaktadır. 

 

Temizlenme ritüellerinde ortaya çıkan bir diğer obsesyon da ibadetin tam olarak yerine 

getirilip getirilmediği şüphesidir. Abdest ve gusül ibadeti belli uzuvların belli sayıda 

yıkanmasını içerdiğinden Müslümanlarda bu tür obsesyonlar yaygın bir biçimde görülmektedir. 

 

 



 

33 
 

9. 2. 6. Dini Herhangi Bir Hükmün Yerine Getirilmesi Hususuna Dayalı 

Obsesyonlar 

 

Bu konuya örnek olarak İslam dünyasında boşanma (talak) ile ilgili olarak görülen 

obsesyonları verebiliriz. Bilindiği gibi İslami kurallara göre boşanma üç aşamada gerçekleşir.  

İlk iki boşamada eşe dönülebildiği halde üçüncü boşamadan sonra eşe dönme bazı kurallara 

bağlanmıştır ve daha zordur (Karaman,TS.:114-118). İşte bu konuyu bir obsesyona dönüştüren 

ise kişinin eşini kaç talakta boşadığını hatırlayamamasıdır. “Ya İslami kurallara göre eşimden 

tamamen boşandıysam” düşüncesi bu kişilerin hayatını ve evliliğini çok olumsuz bir biçimde 

etkilemektedir (Göka, 1994). Ancak yine İslami kurallara göre bu kişilerin idrakleri ve akli 

melekelerinin tam olarak ortadan kalkmamasına rağmen (Erturhan, TS:215), vesveseye 

düşenin talakı geçerli olarak sayılmamaktadır (İbn Mace (çev.) Hatipoğlu, 1983: 574-575 ve 

en-Nesâî (çev.) Küçükçınar, 1981: 570-572). 

 

9. 3. Dinî Kompulsiyonlar 
 

Dini obsesyonların etkililiğini azaltma yönünde ortaya çıkan kompulsiyonlardır. Bu 

kompulsiyonlar, kişinin daha çok akla gelen dini konudaki kötü düşünceleri yok edip, 

rahatlama hissini kendine vermesi yönündeki bir çözümüdür. Bu çözüm yöntemi farklı 

şekillerde tezahür etmektedir. Örneğin; belirli sayıda duayı, sureyi v.b. şeyleri tekrarlama 

sonucu ibadetinin kabul olunacağı düşüncesi ve eğer o sayıda tekrarlamazsa ibadetinin 

olmayacağı ve günaha gireceği sonucu gibi kompulsiyonların yanı sıra, abdest almada yapılan 

tekrarlamalar, bir yeri söylenenden fazla yıkamalar gibi daha birçok konuda ortaya çıkan dini 

kompulsiyonlar vardır. Bütün bunlar, kişiyi yıpratıcı, hayattan huzur almasını engelleyici, dine 

karşı soğuyup, ondan uzaklaştırıcı, uygulama ve davranışlardır. En sık görülen dini 

kompulsiyonlar şu şekilde sıralanabilir (Yağcı, 2006:45-49): 

 

9. 4. Dini Kompulsiyon Türleri 

 

Dini kompulsiyon türleri yapılan araştırmalar sonucu beş başlık altında 

sınıflandırılmaktadır (Yağcı, 2006: 45-49). 

 

9. 4. 1. Tövbe Etme 

 

Tövbe işlenen günahtan duyulan pişmanlığın ifadesi olarak bütün dinlerde var olan ve 

teşvik edilen bir unsurdur. Hata yapmanın insanın yapısının gereği olduğu dolayısıyla önemli 

olanın bu hatalardan dönmek ve tövbe etmek olduğu İslam dininde de vurgulanan bir husustur. 



 

34 
 

Yaşanan suçluluk ve günahkârlık duygularından kurtuluş için din kendisini tövbe ve telafi 

vasıtası olarak arz eder (Hökelekli, 1998: 105). 

 

Kuran’da tövbe edilince kulların günahlardan arındırılacağı vaadi yer almaktadır 

(Tevbe, 9/104; Zümer, 39/53; Nisa, 4/11). Bu noktada tövbe günah işlemiş olmanın yarattığı 

stresi ortadan kaldırmada, kişide Allah’ın hoşnutluğunu kazanmış olma düşüncesinin 

kuvvetlenmesini sağlamada, günahkârlık ve suçluluk hisleriyle başa çıkma ve bu his nedeniyle 

doğabilecek rahatsızlıklardan korunmak için kullanılabilecek bir dini başa çıkma metodudur 

(Necati, 1998:264). 

Tövbenin insanın ruh sağlığı üzerindeki bu olumlu etkilerine rağmen Tanrıya karşı 

gelmek, inanılan dince kutsal sayılan figürlere saygısızlık, inançla ilgili konularda zihne takılan 

şüpheler ya da patolojik bir biçimde hissedilen suçluluk ve günahkârlık duyguları gibi 

obsesyonların yarattığı sıkıntıyı hafifletmek üzere geliştirilen sürekli tövbe davranışı dini 

kompulsiyonlar arasında sayılmaktadır. Bu kompulsiyonlar genellikle belirli tövbe ifadelerini 

tekrarlamak biçiminde ortaya çıkmaktadır. Bazen de tövbe ifade eden sözleri belirli sayılarda 

tekrar etme zorlanımı biçiminde kendini göstermekte ve kişi bu sözleri belli sayılarda 

söylemezse Tanrı tarafından affedilmediği düşüncesine kapılmaktadır (Tan, 2004: 70 ). Ancak 

burada belirli tövbe ve zikir ifadelerini ibadet amacıyla belirli sayılarda söylemenin dini 

kompulsiyonlardan sayılamayacağı belirtilmelidir. Bilindiği gibi kompulsiyonlar sadece 

obsesyonların yarattığı sıkıntıdan kurtulmak için zorlanımlı olarak gerçekleştirilen 

davranışlardır. İbadet amacıyla yapılan zikir ve günahlardan arınmak amacıyla yapılan tövbeler 

ise kişinin iradi olarak gerçekleştirdiği ve sonunda da huzur bulduğu dini davranışlardır. 

Kompulsiyonlar ise kişide huzur ve tatmin duygusu yaratmaz (Tan,2004:71). 

 

Hıristiyanlıkta günahlardan pişmanlık duyma ve bunlardan kurtulma “kutsal itiraf” ya 

da “günah çıkarma”(confession) diye adlandırılan bir ritüelle karşımıza çıkmaktadır. Ancak 

işlemediği veya işleyip işlemediğini bilmediği günahlardan ya da genel bir günahkârlık 

hissinden dolayı sürekli günah çıkarma ancak yine de kendini affolunmuş hissetmeyip tekrar 

tekrar günah çıkartma zorlanımı hissetme de bir dini kompulsiyon türüdür (Ciarrocchi, 1995: 

16). Bir kaynakta da bir annenin kızına karşı bastırmaya çalıştığı düşmanca hislerinden dolayı 

“Tanrım küçük kızımı koru” biçiminde sürekli haç çıkarma zorlanımı hissettiğinden 

bahsedilmektedir (Hilgard, Atkinson ve Atkinson, 1992:469). 

 

 



 

35 
 

9. 4. 2. Dua Etme ve Tekrarlama Kompulsiyonları 

 

Dua inançlı kişilerin Allah’la bir nevi diyalog kurma biçimidir. Bu haliyle rahatlama ve 

insana huzur vermesi bakımından dua, önemli bir dini eylemdir. Fakat dua, obsesif kişinin 

kaygısını yatıştırmak için tekrarlanır hale gelmesi ve sözlerinin gerçek anlamından çıkması ile 

bir dini kompulsiyon türüne dönüşür.  

Dua böyle yapılınca, kişiye beklendiği gibi huzur veya ferahlık vermeyip, sadece geçici 

bir süreyle duayı tekrarlamamaktan dolayı oluşan kaygıyı gidermektedir. Belli süre sonrasında 

kişinin, kaygıları ve endişeleri yinelenerek, tekrardan dua edilir. Buradaki maksatın sadece 

hastalığın neden olduğu kaygıyı hafifletmek olduğu bilinmektedir. Sonuç olarak böyle örneğin, 

on bir defa dua etmekle on bir defa parmağı çıtlatmak arasında bir fark bulunmaz (Tan, 2004: 

67). Aynı şekilde tekrarlama biçimindeki dini kompulsiyonlardan, itikadi konularda zihne 

takılan obsesyonel olan düşüncelerden kurtulabilmek amacıyla bazı dini ibarelerin sürekli 

tekrarlanması örnek verilebilmektedir (Paksu, 2004: 49). 

 

9.4. 3. Dinî Olarak Temizlenme Faaliyetlerinde Ortaya Çıkan Kompulsiyonlar 

 

Bilindiği gibi İslam’da dini anlamda “kirli” ya da “temiz” olma durumları vardır. 

Kirlilik durumu belli hallerde ortaya çıktığı gibi temizlenme de vücudun belli yerlerini belli 

sayılarda yıkamayı ihtiva eden temizlenme ibadetleriyle sağlanmaktadır. Daha önce 

belirttiğimiz, temizlenme faaliyetlerinde ortaya çıkan obsesyonlar yine bu ritüeli dini bir 

kompulsiyona dönüştürebilmektedir. Özellikle de vücuttaki belli yerlerinin belirli sayılarda 

yıkanması gerekliliğine bağlı olarak, yıkanmanın eksik olduğu düşüncesinin ve yaşanmış 

şüphenin ve kararsızlığın etkisiyle abdest ya da gusül ibadetinin bir türlü tamamlanmaması 

durumu, İslam toplumlarında son derece yaygın bir dini kompulsiyondur. Bu tür 

kompulsiyonları olarak kişiler mükemmeliyetçilik ve kontrolcülük gibi nedenlerle abdest veya 

gusüllerini saatlerce uzatabilmektedirler (Hökelekli,1995:151). 

 

Yahudilikte de kadınlara mahsus İslam’daki gusül ibadetine benzer bir temizlenme 

ritüeli vardır. Bu ritüel yerine getirilirken tekrar tekrar yıkanma biçiminde dini kompulsiyonlar 

gözlenmiştir. Yine Musevilerin Fısıh bayramından önce evlerini temizlemeleri ile ilgili de aynı 

türden kompulsiyonlara rastlanmıştır (Greenberg ve Shetler, 2002: 124-125). 

 

 

 

 



 

36 
 

9. 4. 4. İbadetler Sırasında Ortaya Çıkan Kompulsiyonlar 

 

İbadetini en iyi şekilde eksiksiz ve kusursuz yerine getirme biçimindeki 

mükemmeliyetçilik, ibadetin gereklerini tam olarak yerine getirip getirmediği şüphelerinin 

yarattığı kararsızlık ya da daha önce bahsettiğimiz ibadetlerde ortaya çıkan obsesyonel 

düşüncelerin etkisini ortadan kaldırma çabaları sonucu ibadetlerde bazı kompulsiyonlar 

gözlemlenmektedir. Kabul olmadığını düşünerek, tekrarlayarak namaz kılmak, her namazın 

sonuna gelindiğinde yanlış oldu diye sehiv secdesi yapmak, namazın içeriğindeki sureleri 

sürekli olarak defalarca okumak, obsesyonların yarattığı etkiden kurtulmak için Kur’an-ı Kerim 

okumak bu tür dini kompulsiyonlardan bazılarıdır (Paksu, 2004: 35-46). 

Böyle bir kompulsiyonu olan kimse mesela namazını bitirir bitirmez kaç rekât kıldığı 

konusunda şüpheye düşer ve aynı namazı tekrar kılmaya başlar. Bu süreç bazen hasta fiziksel 

olarak yorulup güçsüz düşene kadar saatlerce devam edebilmektedir (Bedri, 1984: 75 ve Paksu, 

2004: 37). Hatasız ve eksiksiz şekilde bir ibadet yapma ideali bazı zamanlarda bu hastaların 

takva anlayışıyla (Fazlurrahman, 2000: 66-67 ve Necati, 244-245 ve İbni Teymiyye, 2002: 

140,199 ) da birleşince dini kompulsiyonlar yoğunluk kazanmaktadır. 

 

Hıristiyanlarda görülen günde birkaç defa günah çıkarmaya gitme, Yahudilerde günlük 

perhiz kurallarını yerine getirme esnasında ortaya çıkan tekrarlama ve kontrolcülük biçimindeki 

semptomlar (Greenberg ve Shetler, 2002: 124) bu kategoriye dâhil edilebilecek dini 

kompulsiyonlardır. 

 

9. 4. 5. Dinî Obsesyonlardan Dolayı Yapılan Ancak Dini Bir Muhtevaya Sahip 

Olmayan Kompulsiyonlar 

 

Müslüman hastalar üzerinde yapılan araştırmalarda bu tür kompulsiyonlara 

rastlanılmamasına rağmen Hıristiyan hastalarda bu tür kompulsiyonlar bulunmuştur. 

Hıristiyanların manevi önderlerinden John Bunyan’nın Kutsal Ruha karşı günah işleme 

obsesyonuna karşılık çenesinin altında ellerini çırpması, (Ciarrocchi, 1995: 37) yine başka bir 

Hıristiyan’ın Tanrıya karşı müstehcen el hareketleri yapmak obsesyonunu bertaraf etmek için 

yedi defa yüzüne dokunması (Ciarrocchi, 1995: 42) bu tür kompulsiyonlar arasında 

gösterilebilir. 

 

 

 

 

 



 

37 
 

9. 5. Dinî Kaçınmalar 

 

Dinî kaçınmalar, dini obsesyon ve kompulsiyonları engellemek adına yapılan o anki 

geçici çözüm uygulamalarıdır. Yani kişi, sadece obsesyon ve kompulsiyonunu yapmadığı için, 

o an içerisinde kendini rahat hisseder. Bu da düşünce ve davranışlarını ortadan kaldıran kesin 

bir çözüm değildir. Önemli olan, düşünce ve davranışlara geçici çözümler değil, kalıcı çözümler 

üretmektir. Ve dini kaçınmalar, OKB’li bir kişi için, her ne kadar geçici de olsa bir çözüm iken, 

aslında iyileşme olarak bir çözüm değildir. Bu duruma örnek verilecek olursa; kişinin namaz 

kılarken aklına türlü kötü düşüncelerin gelmesi, kötü manzaralar görmesi vb. durumlarda 

kendini suçlu ve günahkâr hissetmesi, ibadetini sahih bir şekilde yapamama hissine kapılması 

sonucunda manevi olarak rahatlatan kutsal bir ibadet olan namaz, onun için tam bir işkence 

haline dönüşmektedir. İşte, birey bu noktada, dinden ve ibadetlerden, kıldığı namazlardan 

soğumakta, hatta namaz kılmayı terk etme işlemine gitmektedir. Bu terk etme işlemi, bir dini 

kaçınma örneğidir.  

Kişi, namaz kılmayarak, bu tür dini obsesyon ve kompulsiyonlarından kurtulduğunu 

düşünse de aslında onları tamamı ile kafasından atamamış olmakta ve bu düşünce ve 

davranışlar, kişi namaz kılmasa da hayatının farklı bir alanında yine karşısına çıkacaktır. Birey, 

bunun farkına varamadığı için ve sadece namaz kılmayı bırakarak bu obsesyon ve 

kompulsiyonlarından kurtulacağını sandığı için bir yanılgıya düşmekte ve kendince kalıcı 

sandığı, geçici bir çözüm üretmektedir. Aslında, bu durumu tamamen ortadan kaldırma adına 

namaz terk etmek değil de, farklı yöntemlere başvurmuş (Üçüncü Bölümde ayrıntılı bir şekilde 

açıklanacaktır.) olsa daha makul bir sonuç ve iyileşme durumu ortaya çıkacaktır. 

 

9. 6. Dini Obsesif Kompulsif Bozukluk’un Tarihçesi 

 

Bu konuda kapsamlı çalışma yapan Yağcı (2006) şu tespitlerde bulunmaktadır ( Yağcı, 
 

2006: 36-37): 

 

Düşünce saplantılarına ve hareket zorlantılarına işaret eden davranış örneklerine çok 

eski din kitaplarında rastlanmaktadır. Obsesyonlar ve kompulsiyonlar içinde yaşanılan çağın 

hâkim eğilimlerinden, anlayışlarından ve değer yargılarından beslenmektedir (Atkinson ve 

diğerleri, 1999: 533 ). 

Bu nedenle bireysel ve toplumsal yaşamda dinin hakim unsur olduğu dönemlerde 

obsesif kompulsif bozukluğun kendini dini biçimlerde daha çok göstermesi olasıdır. Böyle bir 

toplum yapısının olduğu ortaçağ Avrupa’sında 1467’de Alman iki rahibin yazdığı ve şeytanlar 



 

38 
 

tarafından büyülenmiş olanların alametlerinin belirtildiği Malleus maleficarum (Babaoğlu, 

2002: 80-81) adlı kitapta obsesyonlar ve kompulsiyonlar şeytan tarafından ele geçirilme olarak 

tanımlanmıştır (Adasal, 1997: 1091 ; Levis, 2002:834). Bu yaklaşımda katı, dogmatik, 

hoşgörüden yoksun din anlayışının yansımaları görülmektedir. Ayrıca yine Hıristiyanlık 

dünyasında 1600’lü yıllarda yazılmış bazı dini metinlerde aşırı dini şüphelerden ve 

“scrupulosity” ifadesiyle dini obsesif kompulsif bozukluktan bahsedilmiştir. İslam dünyasında 

ise bu hastalık, vesvese terimi ile karşılanmakta olup, bu konuda bazı İslam âlimlerinin 

vesvesenin tanımı kaynağı bu hastalıktan kurtulma yolları ile ilgili görüşleri mevcuttur. 

 

 

9.7. Dini Obsesif Kompulsif Bozukluk’un Epidemiyolojisi 

 

OKB için DSM IV alan taramasında dini obsesyonlar tüm obsesyonlar arasında beşinci 

en yaygın obsesyon türü olarak bulunmuştur (Foa, Kozak, Goodman, Hollander vd., 1995: 90-

94). Dini OKB’nin yaşam boyu yaygınlığını yaklaşık % 2.0-2.5 arasında bulmuşlardır. Buna 

rağmen dini obsesyonların yaygınlığı araştırmalar arasında farklılık göstermektedir çünkü alt 

tip araştırmaları her araştırmada farklı aralıklar vermektedir. 

 

Yale-Brown Obsesif Kompulsif Bozukluk ölçeği kullanılarak son zamanlarda yapılan 

klinik çalışmalarda OKB yaygınlığı % 5-33 arasında bulunmuştur (Miller ve Hedges, 2008: 

1042-1058) Mataix-Cols ve arkadaşları (2002) OKB hastalarının % 30, bunun dini OKB’li 

olduğunu ifade etmektedir. Tolin ve arkadaşlarının 395 kişilik geniş bir örneklemde yaptığı 

araştırmada dini OKB oranı % 5 olarak bulunmuştur (Tolin, Abramowitz, Kozak vd.,2001: 501-

510 ). Buna ek olarak Abramowitz ve arkadaşlarının (2002) yaptığı çalışmada klinik 

örneklemde dini obsesyon yaygınlığı % 24.2 bulunmuştur. Miller ve Hedge (2008) yaptıkları 

bir çalışmada ise dini obsesyon oranını % 5 bulmuşlardır. 

 

Bunlara rağmen dini eğilimi yüksek toplumlarda yüksek dini obsesyon oranları da 

bulunmuştur. Arap ve Yahudi ırkının daha fazla yaşadığı ülkelerde %40-60 gibi yüksek 

oranlarda bildirilmiştir (Shooka, Al-Haddad ve Raees, 1998: 147-154; Ghassemzadeh, 

Mojtabai, Khamseh, Issazadegan vd., 2002: 20-28).  

Mısır’da % 60, Suudi Arabistan’da % 50 oranında dini obsesyon bulunmuştur. Bu 

çalışmalardan da anlaşılmaktadır ki dini obsesyonların yaygınlığı ya da sıklığı ile ilgili güvenilir 

tahminler yapmak zordur. Araştırmacılar burada dini obsesyonu olan kişilerin obsesyonlarını 

ifade edememelerinden kaynaklanan zorluğun bu oranları etkilediğini düşünmektedirler. 



 

39 
 

Örneğin, Greenberg ve Shefler (2002) dini obsesyonu olan kişilerin dini bilgilerine 

güvendikleri kişilerle bu obsesyonları konuşmaya eğilimli olduklarını belirtmiştir. Pollard, 

Henderson, Frank ve Margolis (1989) OKB hastalarının yanlızca % 28’inin yardım arama 

davranışı içerisinde olduklarını belirtmişlerdir. Türk toplumunda ise dini OKB’nin erişkinlerde 

sıklığı %11-33,3 arasında, çocuk ve ergenlerde ise yapılan bir çalışmada %9,1 oranında olduğu 

bildirilmiştir (Eğrilmez, Gülseren, Gülseren vd., 1997: 106-110; Sayar, Uğurad ve Acar, 1999: 

142-147). 

Obsesif kompulsif bozukluk, çoğu zaman ergenlik dönemi ve 20-30 arası yaşlarda 

başlamasa da, okulun öncesindeki çağda olan çocukların dâhil olduğu üzere herhangi bir yaş 

döneminde görülebilmektedir. Fakat dini OKB’nin başlangıç yaşı ile ilgili veriler 

bulunmamaktadır. Türk ve Fransız hastaları karşılaştırılarak yapılan bir çalışmaya göre; Türk 

olan kadın hastalarında, kirlilik-pislik bulaşma obsesyonlarının ile temizlenme yıkanma 

kompulsiyonlarının, erkek olan hastalar arasında dini obsesyonların ve dua kompulsiyonların 

olması, Fransız olan erkek hastalarında zarar verici obsesyonlarının arasında istatistiki olarak 

anlamlı olması bakımından yüksek bulunmuştur. Fransız erkek hastalarda daha çok zarar verme 

obsesyonları görülmekte iken, Türk erkek hastalarda dinsel obsesyon ve dua kompulsiyonların 

sık görüldüğü ifade edilmiştir (Tezcan, Millet ve Kuloğlu, 1998: 35-41).” 

 

9. 8. Dini Obsesif Kompulsif Bozukluk’un Etiyolojisi 

 

Kişide obsesif kompulsif bozukluğun oluşmasındaki nedenlere bakıldığında çoğu 

nedenin onun bir türü olan dini obsesif kompulsif bozuklukta da var olduğu görülmektedir. 

Ancak dini obsesif kompulsif bozukluğun oluşmasında etkili olan çocukluktaki dini ahlaki 

gelişim, suçluluk ve günahkarlık duyguları ve Tanrı’ya yönelik tasavvurlar gibi birçok spesifik 

neden vardır. Bu etkenler şu şekildedir (Yağcı, 2006: 50-60) : 

 
 
 

9. 8. 1. Suçluluk ve Günahkârlık Duygusu 

 

Suçluluk duygusu, “kişilerin ailevî ve toplumsal değer yargıları ya da dinî kuralları 

çiğnedikleri düşüncesi sonucunda şuurlu ya da şuursuz olarak kapıldıkları ve kendileri ile ilgili 

değer yargılarını çok olumsuz yönde sarsan derin bir duygudur.” Kendine güvensizliğin olması, 

mükemmeliyetçi olma, kızgınlık duygularının atılamaması, affedememe hali, depresif ruh 

halinin olması, endişe, korku ve kaygı durumları, her zaman kontrollü olunma ihtiyacının 



 

40 
 

olması” gibi özelliklere kendini sık sık suçlu hisseden kişilerde daha çok rastlanmaktadır 

(Keçe,2013). 

 

Bu durumdaki kişi, toplum otoritesi ve öz otoritesi olan vicdanı tarafından mahkûm 

edilmiş hissetmekte ve buna bağlı olarak, bunalım yaşayıp, sıkıntı çekmektedir. Kendisinde 

hatasını telafi etme veya çöküntülü bir yalnızlıktan kaçıp kurtulmasının baskısını 

hissetmektedir. İnançlı kişilerde bu baskı, toplumun ahlakî otoritesi yerine “ilahî mahkemenin” 

varlığına inanmaktan ileri gelmektedir (Hökelekli, 1998: 105). Vergote suçluluk duygusunu 

dört özellikle açıklamaktadır. İlk olarak suçluluk dürtüseldir yani saldırganlık dürtüsünden 

kaynaklanır. İkinci olarak suçluluk bu saldırganlık duygusunun kişinin kendine dönmesidir. 

Üçüncü olarak bu duygu bir iç çatışma olmakla birlikte patolojik olmayan bir gerçekliktir. Son 

olarak da suçluluk evrensel olarak insanî bir olgu olup dine ait değildir. Dini yönelimden önce 

gelip onu güdüleyebilir. Fakat din ona Allah’ın önünde kusur demek olan günah boyutunu 

vermektedir (Vergote, 1999: 85 ).  

Dini suçluluk duygusu dini şuurun uyanması, hataların itiraf yoluna gidilip telafi için 

gayret sarf edilmesi, sonraki davranışları denetlemeye sevk etmesi gibi yönlerden manevi 

gelişime katkı sağlamaktadır (Hökelekli, 1998: 106). Ancak bir din anlayışı insanın 

derinliklerindeki gizli kalan tüm kusurları ortaya çıkaran ve acımasız şekilde bunu 

cezalandıracak önemli bir hakem olan Tanrı’dan korkmayı esas alırken, başka bir din anlayışı 

hataları lütufla bağışlayıcı ve günah şuurunu yapıcı bir girişimin başlangıcı yapmaya çağıran 

Tanrı’ya vurgu yapabilmektedir (Vergote, 1999: 85). 

 

Evrensel, insani bir duygu olan suçluluk duygusu kendi başına patolojik bir durumu 

göstermezken aşırı olarak hissedilen ve bastırılmış suçluluk duygusu bazı ruhsal rahatsızlıklara 

yol açan etkenler arasında gösterilmektedir (Peker, 2003: 237; Ziyalar, 1981: 49; Armaner, 

1973: 206-207). Obsesif kompulsif bozukluğun psiko-dinamik etkenleri arasında da suçluluk 

duygusuna yer verilmektedir. Bu tür bozukluğu olan kimselerin özellikle cinsellik ve 

saldırganlıkla ilgili düşüncelerinden dolayı aşırı bir suçluluk hissine kapıldıkları ve bu durumun 

onların obsesyonlarının ve kompulsiyonlarının artmasına sebep olduğu belirtilmektedir. 

Uzmanlar el yıkama kompulsiyonunun günahtan ve suçtan arınma isteğini dile getirdiğini 

belirtmektedirler (Göka, 1994: 158 ; Karamustafalıoğlu, 2000: 26-31 ; Peker, 2003: 237). 

 

Dini alanda günah sayılan eylemleri yapmak sonucunda hissedilen yoğun suçluluk ve 

günahkarlık hissi obsesif kompulsif bozukluğa yatkınlığı olan kimselerde dini obsesyonların 



 

41 
 

ve kompulsiyonların ortaya çıkmasında etkili olabilmektedir. Bu kimselerde genellikle günah 

sayılan bir davranışı yapmakla ilgili obsesyonlar görülür.  Ancak obsesif kompulsif kişi için bir 

eylemi düşünmek o eylemi yapmak gibi olduğu için zihne gelen bu düşüncelerden dolayı kişi 

kendi kendini yargılar ve günahkar ilan eder. Yaşanan günahkârlık hissinin yarattığı sıkıntıyı 

hafifletmek için birtakım dini kompulsiyonlar (tövbe, dua) yapılır (Tan, 2004: 18-19, 83, 133; 

Peker, 2003: 237; Hilgard; Atkinson, 1992: 469). Ancak bilindiği gibi bunların da hastanın 

kaygısını hafifletmekteki etkisi geçici olmaktadır. Bu şekilde suçluluk ve günahkârlık 

duygularıyla beslenen obsesyonlar ve kompulsiyonlar devam eder. 

 

Dini obsesyonları ve kompulsiyonları olan bazı kimselerde ortak bir nokta dikkati 

çekmektedir. Bu da bu kimselerin sonradan dini yaşantıyı benimsemiş olmalarıdır. Daha 

önceleri dinin öngördüğü hayat biçiminden uzak, dini pratikleri yerine getirmeden yaşayan 

bazı kimseler bu yaşamdan uzaklaşıp dindarca bir hayat sürmeye başladıklarında kendilerinde 

dini obsesyonlar ve kompulsiyonlar görülebilmektedir. Bu kimseler artık değiştiremeyecekleri 

bildikleri halde geçmiş yaşantılarından dolayı suçluluk hissetmektedirler. Bu nedenle de dini 

pratiklerini yerine getirirlerken aşırı hassasiyet ve mükemmeliyetçilik gösterip kontrolcülük ve 

tekrar kompulsiyonlarına düşmekte (Koç, 2002:129-144; Paksu, 2004: 32-33 ; Ciarrocchi, 

1995: 16 ) ya da ibadetleri esnasında zihinlerine gelen obsesyonel nitelikli düşüncelerden dolayı 

huzurlu ibadet edememekten yakınmaktadırlar ( Armaner, 1973: 194). Sonradan dini yaşantıyı 

benimseyen kimselerin yaşamış oldukları önemli sorunlardan biri de yakın çevresindekileri 

kendilerini anlamaları ve kabullenmeleri sorununun olmasıdır. Çoğunlukla böyle kimselerle 

yakın çevreleri arasında bir çatışma yaşanmaktadır (Hökelekli, 1998: 311 ). Bu durumdaki 

kişiler hem yeni edindiği kimliği korumaya hem de çevresiyle uzlaşmaya çalışırken zaman 

zaman ruhsal rahatsızlıklara varan bunalımlar yaşamaktadırlar. Bu kimselerde dini obsesif 

kompulsif bozukluğun görülmesindeki nedenlerden biri de yaşanan bu ruhsal çatışmalar 

olabilir. 

 

9. 8. 2. Tanrı Algısı 

 

Tanrı algısının ilk şekillenmeye başladığı dönem çocukluk dönemidir. Anne ve babanın 

çocuğun ruhsal yapısı üzerinde derin bir etki yarattığı bilinmektedir. Tanrı tasavvurunun 

oluşmasında da anne-baba imajının rol oynadığı ileri sürülmüştür. (Bovet, 1958: 52-56). 

Çocuklukta ilk olarak aile ortamında oluşan, bağlanma, korunma, sığınma, güvenme, dayanma 

duygularıdır. Sonra anne babanın sınırları fark edilince aynı duygular Allah’a yöneltilir (Yavuz, 

1994: 164 ; Hökelekli, 1998: 263 ). 



 

42 
 

 

Çocuğun anne ve babasına karşı duyduğu ikircikli (sevgi-korku) duygular, erken 

yaşlarında hissetmeye başladığı kutsallık (korku ile karışık saygı) duyguları arasında benzerlik 

bulunmaktadır ve bu duygular ilk çocukluk döneminde zaman zaman birbirine 

karışabilmektedir (Bovet, 1958: 56 ; Hökelekli, 1998: 263) . 

 

Bu teoriye göre çocuğun dünyasındaki bu karışıklık onun zihnindeki Tanrı algısını da 

etkilemektedir. Çünkü ruhsal yapıda yer eden bu figürler ileride Tanrı ile kurulacak ilişki 

üzerine aktarılabilmektedir (Vergote, 1999: 187). Ailevi ortamda edinilen Tanrı algısının 

kişilerin kendi psikolojik yapıları, eğitimleri ve kültürel çevrelerinin de katkılarıyla 

belirginleştiği söylenebilir. İşte bütün bunların sağladığı yatkınlık ve kişisel eğilimlerin, kişinin 

Tanrı talgısını ve dini alanda vurgu yapacağı noktaları belirlediği ortaya çıkmaktadır (Vergote, 

1999: 181). Buna göre aşırı koruyucu ama aynı zamanda katı, hoşgörüsüz, cezalandırıcı anne 

babaya sahip çocukların ileriki dönemlerde Tanrı tasavvurunun bu anne baba imajına benzer 

olacağı öngörülebilir. Dini obsesif kompulsif bozukluğu olan kişilerde genellikle benimsenen 

Tanrı algısı hataları affetmeyen, hoşgörüsüz, katı ve cezalandırıcı olmaktadır. Bu kimseler dini 

kaynaklardaki Tanrının merhametiyle ilgili ibarelere kulak tıkamaktadırlar. Vurgu yaptıkları en 

önemli husus Allah korkusudur (Öztürk, 1981: 281). 

 

Araştırmalar dinin ve Tanrı inancının ruhsal yapıyı destekleyici fonksiyonunun 

olduğunu ortaya koymuşlardır (Holm, 2004: 144 ; Baston ve Wentis, 1982; Peker, 2003: 236 ; 

Armaner, 1973: 101-102). Ancak bu durumun,“cezalandırıcı bir Tanrı’ya inanmış olanlarda 

değil, kullarını destekleyen, bakıp gözeten ve onlara yardımcı olan bir Tanrı inancına sahip 

olanlarda gerçekleştiği” saptandığı bilinmektedir (Hallahmi ve Beit, 2001: 185-207). 

 

9. 8. 3. Din Eğitiminde Yapılan Hatalar 

 

9.8. 3. 1. Ailede Verilen Din Eğitiminde Yapılan Hatalar 

 

Din eğitimi şüphesiz çocuk üzerindeki en önemli uygulamalardan biridir ve Din 

eğitiminin başladığı yer ailedir. Yapılan araştırmalarda“dini inanç ve tutumların 

şekillenmesinde çocukluk dönemindeki aile ilişkilerinin en önemli faktör” olduğu ortaya 

çıkmaktadır (Yavuz, 1987: 46 ; Hökelekli, 2003: 257-259 ;Vergote, 1999: 181-187 ; Konuk, 

1994: 23). Kişilerin ruhsal açıdan sağlıklı ya da marazi dini yaşantılarının temeli ailede ve 

burada verilen eğitimde atılmaktadır (Bilgili, 2005: 134-135). Uzmanlara göre özellikle 



 

43 
 

Türkiye’de yetişkinler zaman zaman din ile ilgili kavramları çocuk üzerinde disiplin sağlamak 

amacıyla kullanmaktadırlar. Özellikle din eğitimi konusunda bilinçsiz olan ailelerin 

çocuklarının dini öğelerle ilk karşılaşmaları Allah’ın onları cezalandıracağı, cehennemine 

atacağı, onları çarpacağı korkutmalarıyla olmaktadır (Bilgin ve Selçuk, 1999: 78-79 ; Konuk, 

1994: 78 ; Öztürk, 1981: 207-208). Bir çocuk psikiyatristi olan Atalay Yörükoğlu’nun konuyla 

ilgili bazı açıklamaları şöyledir: 

Kimi evlerde üst benlik ya da vicdan gelişmesi ana babanın örnek davranışlarıyla değil 

Tanrı korkusuyla ve dinsel baskılarla sağlanır. Çocuğun attığı her yanlış adım günah olarak 

görülür ve gösterilir. Tanrı’nın her yaramazlığı görebildiği, her yalanı günahkârlık defterine 

yazdığı söylenerek çocuk korkutulup sindirilir. Tanrı çocuk gözünde seven ve bağışlayan yüce 

bir varlık olarak değil, kullarını her fırsatta cezalandıran, cehennem ateşinde yakan korkunç 

bir yaratık olarak canlanır. Böyle yetişen bir çocuk her an yanlış yapma korkusu çeken tedirgin 

bir çocuktur. Böyle bir kişinin vicdanı yani üst benliği güçlüdür. Dolayısıyla onu günahtan 

koruyabilir. Ancak bu baskıcı ve katı bir vicdandır, esneklikten ve hoşgörüden yoksundur. 

Kişiyi süreli bir günah işlemek korkusu içinde tutar. Kişi kendini olduğu gibi çevresindekileri 

de günahkâr olarak görür, kendine olduğu gibi diğer insanlara da acımasız ve bağnaz 

davranabilir (Yörükoğlu, 1981: 213-214). 

 

Terbiye ve ibadet için gerekli alışkanlıkların kazandırılmasında Allah korkusunun aşırı 

derecede kullanılması çocukların psikolojik gelişimlerinde olumsuz etkiler yapabilmektedir. 

Allah’ın korkutucu sıfatlarının anlatılması çocukta davranış bozukluklarına sebep 

olabilmektedir (Öztürk, 1981: 207-210 ; Bilgin; Selçuk, 1999: 78-79 ; Bilgili, 2005: 139-140 ). 

Ailede bu tutumun çok etkin olduğu hallerde okul öncesi yaşlarda bile bazı psikolojik 

bozukluklar görülebilmektedir. 

 

Dört yaşında bir erkek çocuğu kompulsiyon biçiminde sürekli baş eğip selam verme 

hareketlerinden dolayı psikiyatriste götürülmüştür. Çocuk doktorun başıyla kimi selamladığı 

sorusuna “Allah’ı” diye cevap vermiştir. Yapılan görüşme ve incelemeler sonucu çocuğun 

kompulsif bir ritüel niteliği taşıyan durduramadığı bu hareketlerine Allah’a kızgınlık duygu ve 

düşüncelerinin sebep olduğu, bunu bilinçsizce yapılmış bir ensur olan Allah’a olan korkunun 

geliştirdiği ortaya çıkmıştır; “Allah’a her fırsatta kendisini cezalandıracağı için kızan çocuk, bu 

duygusundan korkup bunu telafi edebilmek için O’nu selamlama davranışı geliştirmiştir. Aile 

ile konuşulduğunda ise dedesinin çocuğun her istenmeyen davranışını Allah’tan korkutarak 

önlemek istediği ve çok sık dini masallar anlattığı öğrenilmiştir (Öztürk, 1981: 208-209 ).” 



 

44 
 

Çocuğun ruhi gelişimine uygun olmayacak biçimde Allah’ın insanla ilişkisine yer 

vermiş olmaları hususu, ebeveynlerin ya da onların yerine geçenlerin çocukların dini eğitiminde 

yaptıkları yanlışlardan biri olmaktadır. Bu tür hatalar, iyi niyetli ancak bilinçsiz bir biçimde 

dini eğitim verme sonucunda yapılan hatalar olup, genellikle dindar aileler tarafından 

uygulanmaktadır (Ayhan, 1997:113-119 ; Öztürk, 1981: 208 ). 

 

Ayrıca çocuk dini konularla ilgili iç dünyasında yaşamış olduğu sıkıntıları serbest 

anlatabileceği bir ortam bulamıyorsa bunun onun kişilik gelişiminde olumsuz yönde 

etkilemektedir. Çocukta daha önceden belirtilen bastırma, karşıt tepki geliştirme, yalıtma gibi 

savunma mekanizmaları alışkanlık haline gelebilmekte ve bunlar ise çocuğu asılsız olan 

korkulara, saplantılar ve iradesiz davranışlara yöneltmektedir (Bilgili, 2005: 109; Öztürk, 1981: 

209-210 ). 

 

9. 8. 3. 2. Çeşitli Eğitim Kurumlarında Verilen Din Eğitiminde Yapılan Hatalar 

Çocuklara, kendileri ve başkalarına karşı hak ve sorumlulukların, ruh ve bedensel 

temizliğin, Yaratıcı’ya karşı olan asli görevler öğretilerek bunların yaşanması için ortamın 

hazırlanmasında, aile dışında anaokulu, ilköğretim ve orta öğretim kurumları ile Kur’an kursları 

gibi eğitim kurumlarında verilen din eğitimi etkilidir. Eğitimcilerin çocuğun ahlaki gelişiminin 

12 yaşları civarına kadar şekilleneceğini belirtmeleri, temel eğitimde din ve ahlak eğitimi 

açısından yaşamsal derecede önemli olduğunu ortaya koymaktadır (Bilgili, 2005: 191-192). 

 

Bu kurumlarda eğitim gören çocukların dini ruhsal problemlerinin oluşmasında, 

genellikle eğitim öğretim ortamından ve eğitimci ya da öğretmen konumundaki kişilerin tutum 

ve davranışlarından kaynaklı hususlar etkilidir denilebilmektedir (Cebeci, 2003: 87). 

 

Aşırı baskıcı, yoğun ürkütücü, cezalandırıcı ve yasaklayıcı bir din eğitimi dini hedeflerle 

bağdaşmadığı gibi çocuklarda ve gençlerde tedavisi güç ruhsal rahatsızlıklara ve telafisi 

mümkün olmayan kişilik özelliklerine neden olabilmektedir (Öztürk,1981: 210). 

 

Uzmanlar dini eğitimde korku öğesinin sıkça kullanılmasının çocukların ve gençlerin 

psikolojik dengesini bozduğunu, onları suçluluk ve aşağılık duygularına ittiğini 

söylemektedirler (Cebeci,2003:123 ; Artır, 2005: 18). Allah, cehennem, kıyamet vb. konularda 

dini yönde oluşturulan korkular çocuğun bütün hayatı boyunca dini anlayışını etkilemektedir 

(Cebeci, 2003: 125 ). 



 

45 
 

Adana’da ilköğretim öğrencileri üzerinde yapılan bir araştırmada “size dini bilgiler 

verilirken nasıl davranılıyor?” sorusuna verilen cevapta “ev ve camiye göre okulda baskının 

daha fazla olduğu” tespit edilmiştir. Yine aynı örneklem grubuna baskıların ve cezanın 

uygulanmasında bu durumun ibadetlere karşı ilgilerini nasıl etkileyeceği sorusuna % 68 

oranında öğrenci “azaltacağı” yönünde kanaat belirtmiştir (Bilgili, 2005: 238-243). Buradan 

çocukların “baskı ve ceza ile ibadetlere yönelmek istemediği, böyle bir durumun kendilerini 

olumsuz etkileyeceği sonucu çıkartılabilir.” 

Baskıcı cezalandırıcı ve korkutucu din eğitimi her çocukta obsesif kompulsif bozukluğa 

yol açmayabilir ancak bu tür bir eğitim özellikle bu bozukluğa eğilimli çocuklar için hastalığın 

ortaya çıkmasına zemin hazırlayıcı ya da var olan hastalığın belirtilerini artırıcı bir etken olarak 

karşımıza çıkmaktadır. 

 

 

9.8.3.3. Dini İnanç ve Yaşayışa Karşıt Bir Çevrede Bulunma 

 

Bazı vaka örneklerinden yola çıkarak, obsesif kompulsif bozukluğun psiko-

dinamizması da göz önünde bulundurularak düşünüldüğünde gerek sonradan dini yaşantıyı 

benimsemiş kimselerin dine karşıt ya da ilgisiz eski çevreleriyle uyum problemleri sonucu 

gerekse dindar bireylerin ailede ve okulda aldıkları din eğitimi sonucunda öğrenilenlerin bir 

kısmının seküler ortamda uygulanamaması sonucunda ortaya çıkan ruhsal çatışmalar bu 

bozukluğu tetikleyici etkenler arasında sayılabilir (Cebeci,2003:126). 

 

Sonradan dini yaşantıyı benimseyen kimseler bir yandan yeni edindikleri dini 

kimliklerinden taviz vermemeye bir yandan da onların bu durumunu kabullenemeyen yakın 

çevrelerine kendilerini kabul ettirmeye çalışırken bazı ruhsal çatışmalar yaşamakta ve duygusal 

açıdan da yıpranmaktadırlar. Yaşadıkları bu duygusal baskı ve ikilem sonucunda istemsiz 

olarak büyük bir istekle benimsedikleri dini değerlere karşı olumsuz bazı düşünceler 

zihinlerinde belirebilmekte ve nedenini bilmedikleri bu durum onları çok kaygılandırmakta ve 

üzmektedir (Paksu, 2004: 50-56 ). 

 

Diğer yandan dindar bir çevrede yetişmiş dindar bireylerin dini uygulamalarını yerine 

getirirken karşılaştıkları zorluklar, çevrelerinin yadırgayıcı, hor görücü tutumları, aldıkları din 

eğitimiyle bağdaşmayan olay ve durumlarla karşılaşmaları onları ruhsal bir çatışmaya 

sürükleyebilmektedir. Araştırmacılar bazı din eğitimi kurumlarında öğrenim gören gençlerin 



 

46 
 

topluma uyum sağlamada zorluk çektiklerine işaret etmektedir (Cebeci, 2002: 220; Öztürk, 

1981: 209-210 ; Artır, 2005: 12 ). 

 

Psikiyatrist Erol Göka bir vaka örneğinde 23 yaşında dini inançlarına uyacak olan bir 

giyim tarzına onay verilmediğinden tıp fakültesinde okurken dördüncü sınıfta eğitimini terk 

etmiş olan bir hastada, obsesif düşüncelerinden dolayı ibadetlerini yapamamak şeklindeki 

yakınmaların görüldüğünü belirtmiştir (Göka, 1994: 149 ). Bu vakada hem dini inançlarla 

çelişen bir durum hem de karşı tarafın bunu dayatması söz konusudur. Burada bir yandan eğitim 

ve öğretimine devam etmek isteyen ama diğer yandan dini yaşantısından taviz vermek 

istemeyen kimsenin yaşadığı ikilem ve ruhsal açmaz görülmektedir. 

 

9.8.4. Dini Konulardaki Bilgi Eksikliği 

 

Yağcı (2006: 60)’ya göre dini öğretiler, küçük yaşlardan başlayarak sevdirilerek, 

korkutulmadan ve özümsetilerek öğretildiğinde, kişi ibadetlerini yerine getirirken, huzur içinde 

olmaktadır. Eğer dini hayat hakkındaki bilgiler eksikse ve sevdirilerek değil de korkutularak 

verilmişse, kişi dini hayatı yaşamaya başladıktan sonra bilgilerini artırma çabasına 

girişmektedir. Eğer sonradan dini yaşantı benimsenmişse ve bu duruma suçluluk duygusu da 

eşlik etmekteyse eksikleri telafi gayretiyle dini konuların uzmanı olsun olmasın herkesten bir 

şeyler öğrenme çabasına girişilmektedir. Bu çaba içinde eğer dini bilgilerin alınmaya çalışıldığı 

kimseler bu konuda ehil kimseler değiller ise, kulaktan dolma ve doğru olmayan bilgiler ön 

plana çıkmakta ve bunlar bireye fayda yerine zarar vermektedir (Yağcı, 2006: 60). 

 

Bu kimseler bilhassa günah, ölüm ve sonrası, kıyamet gibi konulardan çok 

etkilenmekte, normal insanlara sorumluluk duygusu vermede ve dini hususlarda daha duyarlı 

olmalarında etkili olabilecek bu kavramlar dini konularda bilgi eksikliği olan hassas yapılı 

kimselerde olumsuz etkiler bırakabilmektedir. Dini konularla ilgili mübalağalı anlatımlar, 

örneğin gusül abdesti ile ilgili “iğne ucu kadar kuru yer kalmaması” şeklindeki ifadelerin yanlış 

anlaşılması temizlikle ilgili obsesyonların ve kompulsiyonların artmasına sebep olmaktadır. 

Gusül abdestinde ve abdestte belli yerleri bir defa yıkamanın farz olduğu sünnet olan üç defa 

yıkamakla zaten kuru yer kalmayacağı belirtildiğinde böyle kişilerde rahatlama meydana 

gelmektedir (Artır, 2005: 20). Ayrıca talak konusu ile ilgili daha önce sözü edilen obsesyonlar 

dini bir konudaki bilgisizlik nedeniyle ortaya çıkmıştır. Yine itikadi konularla ilgili ya da 

Allah’a ve dini öğelere saygısızlık şeklinde ortaya çıkan obsesyonlarda da zaman zaman 



 

47 
 

hastalar dini bilgileri yetersiz olduğu için Allah’a karşı çıktıkları endişesine kapılmakta ve bu 

nedenle yaşadıkları yoğun üzüntü ve kaygı onların obsesyonlarını daha da artırmaktadır 

(Artır,2005:21). 

 

 
9.9. Dini Obsesif Kompulsif Bozukluk ve İlmihaller 
 

İlmihaller, Hicri 8. Yüzyıldan sonra oluşan mezhepçilik anlayışına bağlı olarak ortaya 

çıkan İslami hükümlerin tasnifi ve uygulanışı ile ilgili bilgi veren kitaplardır. Bu kitapların 

içeriğinde mezhep imamları ve müçtehit âlimlerin Kur’an-ı Kerim ve sünnet temelli yaptıkları 

yorum ve anlayışları yer almaktadır. İlmihallerin günümüze uyarlanışı hususu ise yer ve zaman 

gibi unsurlara bağlı olarak yeniden düzenlenmiştir denilebilir. İlmihallerdeki işleyişin 

uygulanması konusunda günümüz Müslümanlarına bakıldığında bunları denge içerisinde 

yürütenler olduğu gibi bazı bilgileri psikopatolojik düzeyde uygulayanların olduğu 

görülmektedir. Bu konu ile ilgili Kırbaşoğlu makalesinde, ilmihaller açısından en zararlı olan 

yönlerden biri olarak, psikopatolojik olan bazı davranışlara neden olabilecek birtakım bilgileri 

okuyucuları için çekinmeden sunmuş olmalarından bahsetmektedir. Örneğin; vücudun 

yıkanmasında iğne ucunun büyüklüğünde olan bir alanın kuru kalmamış olmasına özenli 

olunması, kulak ve göbeğin oyuğundan yıkanarak, suyun saçların, sakal, kaş ve bıyıkların 

aralarına ve altlarında cilde kadar geçmesi ve bunlar tamamlanmaz ise gusül abdestinin  

tamamlanmamış olmasına dayalı bilginin farklı obsesyon ve kompulsiyonlara yol açtığıdır 

(Kırbaşoğlu, 2009). 

Kırbaşoğlu’na göre bu bilgileri okuyan kişinin vesveseci olmaması mümkün değildir. 

Çevremizde birçok kişinin bu bilgileri okuyup, temizlik konusunda abdest ve gusül gibi 

hususlarda obsesyonlara ve kompulsiyonlara sahip olduğu görülmektedir. Kırbaşoğlu, Hz. 

Peygamber (s.a.v.) dönemindeki sınırlı miktarda su ve banyo imkânlarını belirterek, bunların 

gerçekçi olmadığının anlaşılacağını söylemektedir. (Kırbaşoğlu, 2009 )  

 

Sonuç olarak Kırbaşoğlu’nun da belirttiği üzere var olan ilmihallerin “nasıl” ı bir tarafa 

başka bir dindarlığı geliştirmesi söz konusu olamaz. İlmihallerdeki derinlik belirten “dindarlık” 

gelişimi öte yana standart bir Müslüman tipinin yetiştirilmesi söz konusu değildir. (Kırbaşoğlu, 

2009 ). OKB hastaları da dahil olmak üzere özellikle Dini OKB’nin oluşumu hususunda ilmihal 

kitaplarındaki bazı bilgilerin olumsuz etkisi olduğu görülmektedir.  

 

 



 

48 
 

9.10. Dini Obsesif Kompulsif Bozukluk’un Tedavisi 

 

Amil (2013:42-43), yapmış olduğu araştırmada, dini obsesif kompulsif bozukluğun 

tedavisi ile ilgili şu verilere ulaşmıştır: 

 

Yapılan çalışmalar dini obsesyonların tedavisinin OKB tedavileri için uygulanan 

yöntemlerle olabileceğini göstermektedir. Buna göre tedavi farmakoterapi, davranışsal ve 

bilişsel terapiler olarak sınıflandırılabilmektedir. Yapılan bir araştırmada dini obsesyonları olan 

15-69 yaş Aralığında 10 Yahudi ve Katolik hastanın Clomipramin ve Fluoxetine ile tedavi 

sonuçlarına göre, 10 hastanın 7 si ek bir tedaviye ihtiyaç duymadan fluoxetine ile en geç sekiz 

hafta içerisinde süreci tamamlamışlardır. Bu yedi hastanın beş tanesinin evrensel klinik izleme 

ölçeği puanları yükselmiştir. Klomipraminle tedavi olan ve ek bir tedaviye ihtiyaç duyan altı 

hasta ise tedaviye 3 ayda diğer iki tanesi ise uzun tedavi sonucunda iyileşmişlerdir. Bu 

araştırmaya göre seratonin geri alım inhibitörleri dini obsesyonları tedavi etmede etkin 

görünmektedir. 

 

Daha önce obsesif kompulsif bozukluk tedavisinde değindiğimiz psiko-eğitim, kaçınma 

davranışının engellenmesi, maruz bırakma ve tepkiyi önleme teknikleri dini obsesyonların 

tedavisinde de aynen kullanılabilmekle beraber, bu tedavide en önemli noktanın hastanın dini 

inancına ve dini düşüncelerine saygı duymak olduğu belirtilmiştir. Dini obsesyonların 

tedavisinde asıl amaç kişinin Tanrı ile arasındaki bağı en iyi şekilde kurmasına yardımcı olmak, 

kişiyi normal dini seviyesine tekrar döndürmek ve kişiyi bağlı bulunduğu dinin sağlıklı bir 

öğesi haline getirmektir. Bu yüzden kişiyi bağlı bulunduğu toplumun dini kurallarını gözeterek 

değerlendirmek çok önemlidir. Böylece sıcak terapötik bir ilişki, güçlü bir motivasyon ve daha 

az şüphe ile terapi sonuçlandırılabilmektedir. 

 

Diğer bir çalışmada ise dini obsesyonların tedavisinde maruz bırakma ve tepkiyi önleme 

(EX/RP) mekanizmalarını kullanarak Abramowitz (2001)’in yaptığı bir vaka değerlendirme 

çalışmasında toplam 6 ay sonunda hastanın dini obsesyon ve kompulsiyonları tamamen ortadan 

kalkmış olduğu bildirilmektedir (Abramowitz,2011). 

 

 

Dini bilişsel davranışçı terapinin dini obsesif kompulsif bozukluk üzerindeki etkisini 

araştıran Akuchekian ve arkadaşlarının (2004) yaptığı çalışmaya göre de dini bilişsel davranışçı 

terapi ve ilaç tedavisi bir arada kullanıldığında hastalar üzerinde etkili sonuçlar alınmaktadır. 

Ona göre bilişsel davranışçı terapinin dini olması, asıl terapistin yanında dini kimliği bulunan 



 

49 
 

birinin de terapi sürecinde bulunması anlamına gelmektedir. Bu tip bir tedavide terapist ya da 

dini kimlik taşıyan herhangi birinin yokluğu terapinin etkisini azaltacaktır. 

Yukarıda ifade edilen araştırmaların sonuçları bize göstermektedir ki, dini içerikli 

obsesif kompulsif bozukluğun tedavisinde hastanın dini inançlarına saygı duyulmalı ve onu 

normal dini yaşantısına geri döndürmek amaçlanmalıdır. Daha önce de ifade edildiği üzere dini 

OKB hastaları hastalık belirtilerini normal karşıladıkları, hastalıklarını önemsemedikleri, 

utandıkları ve dini kimlik taşıyan kişilere danışmayı tercih ettikleri için tedavi aramada hekim 

dışı yolara en çok başvuran grup olarak ifade edilmiştir. Bu yüzden hastaların dini inançlarına 

saygı duyan ya da yapılan çalışmada da ifade edildiği üzere terapistin yanında dini kimlik 

taşıyan birinin terapi esnasında bulunması hastanın iyileşmesini kolaylaştırabileceği 

düşünülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

50 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

TANRI’YA YÖNELİK ATIFLAR, DİNİ BAŞA ÇIKMA VE MANEVİYAT 

 

A. TANRI’YA YÖNELİK KULLANILAN ATIFLAR 

 

1.Tanrı Algısı, Tanrı’ya Yönelik Atıflar ve İlişkili Unsurlar 

 

Tanrı algısı, “bireyin Tanrı’yı nasıl algılayıp, nasıl gördüğü ile alakalıdır. Bireyin 

zihinsel oluşturmuş olduğu Tanrı imgesi ve şemasıdır. Tanrı algısı, birey tarafından Tanrı’ ya 

yönelmiş olan bütün atıflarla, duygularını ve düşüncelerini kapsamaktadır. İnanan veya 

inanmamış olan her insanın zihnindeki Tanrı ile ilgili bir şemanın olduğunu düşünülebilir 

(Güler, 2007: 6).” 

 

Herhangi bir dine inancı olan kişinin Tanrı algısı da o dinden etkilenmektedir. Buna ek 

olarak kişi kendi düşünce ve duygularını da Tanrı algısına katarak kendine yönelik bir algı 

oluşturmaktadır (Yapıcı,1996). 

Tanrı kavramı, çocuklukta oluşmaya başlayıp, kişinin gençlik ve yetişkinlik 

dönemlerinde de varlığını devam ettiren bir olgu olduğu düşünülür (Yapıcı, 1996). Bazı 

ailelerin çocuğun üst benliğinin gelişiminde dini baskıyı ve Tanrı korkusunu kullandıkları 

bilinmektedir. Kendi istekleri ve kurallarını çocuğuna da benimsetmek ve çocuğun bunlara 

uyması için yönlendirme yapabilmek amacı ile ebeveynler bunların Tanrı’nın yasaları gibi 

olduğunu çocuklarına belirtirler.  

 

Çocuğun, cehennem ateşi ve cehenneme atılmak ile korkuturlar. Bu şekilde ailenin, 

toplum ve kültür tarafından çocuktan beklenen davranış şekillerini yerine getirmesi için araç 

olarak dini ve Tanrı figürlerinin kullanıldığı söylenebilir. Anne babasına itaatsizlik etme sonucu 

çocuk, Tanrı’nın gazabına uğrayacağı korkusunu yaşar (Köknel, 1995). 

Tanrı hakkında inşa edilen şemanın takıntı hastalığında önemli bir husus olduğu 

düşünülmektedir. Özellikle Tanrı’ya yönelik atıflardan korku ve sevgi odaklı yaklaşımların 

OKB hastalığının oluşumunda ve seyrinde etkili olabileceği düşüncesi ile bu kişilere Tanrı 

algılarını tespit amaçlı Tanrı algısı ölçeği uygulanmıştır. 

 

  

 

 

 



 

51 
 

 Tanrı’ya Yönelik Atıflar 

 

Tanrı algısının, genel kabullere göre, bireyin çocukluk döneminde oluşmaya başladığı, 

çevre, din ve kişilik gibi unsurlar ile şekillenen bir yapı olarak tanımlanabilir. Bireye öğretilen 

dini temsillerin Tanrı algısı oluşurken etkili olduğu ve bu faktörün, kişinin Tanrı algısının 

olumlu ya da olumsuz yönde gelişmesinde önemli bir yere sahip olduğu belirtilmektedir (Güler, 

2007: 17). 

 

Sevgi ve korkunun genel olarak kişinin esas ve gereken duygularındandır. Sevgi, 

yaşama anlamı eklerken, korkunun da etkisi yaşamda kalmasına destek olmasıdır. Ancak 

sevginin içerisinde korku barınmaz. Tanrı'ya dair olan bu duyguları ele aldığımızda bu iki 

duygu da dinsel öğretinin içinde yer almakta, hemen tüm inanan tarafından bu duygular bazen 

deneyimlenmektedir (Güler, 2007:125). 

Tanrı’ya yönelik atıflardan kasıt, temelde sevgi ve korku duygularına dayalı birbirine 

entegre olmuş Tanrı’ya yönelik birçok duygu ve düşüncedir. Seven temelli algı, bireyin 

Tanrı’nın kendisini seven, koruyan, bağışlayan, affeden, şefkat gösteren Tanrı algısına dayanır. 

Tanrı “seven” olarak algılandığında, birey açısından kendisi de “sevilen” olacaktır. Bu şekilde 

bir Tanrı algısının bireyin yaşam kalitesini artıracağı ve OKB gibi birçok psikolojik 

rahatsızlıktan sıyrılmada bireye yardımcı olacağı öngörülmektedir. Örneğin Benson ve Spilka 

(1973) yaptıkları bu konudaki bir çalışmada, Tanrı’yı “seven” biçiminde idrak eden kişilerin, 

daha fazla olan bir benlik değerine sahip olduklarının sonucuna ulaşmışlardır (Benson ve 

Spilka, 1973:297). 

 

Korku veren atıflardan kasıt ise, Tanrı’yı cezalandıran, korkutan, affetmeyen, gaddar 

gibi gören Tanrı algıdır. Böyle bir Tanrı algısının bulunduğu bir kişide, kendisini sevilmeyen 

ve aciz olan bir kişi olarak algılayabildiği görülmüştür. Yine aynı çalışmanın bulgularına göre 

Tanrı’yı “reddeden, kontrol eden ve dostça olmayan” olarak algılayan kişilerin, benlik 

saygılarının da düşük olduğu görülmüştür (Benson ve Spilka, 1973). Bu tarz bir algının yaşam 

kalitesini ve işleyişini olumsuz etkilediği ve OKB gibi birçok psikolojik rahatsızlığın 

oluşumuna zemin hazırladığı öngörülmektedir. 

İnanan insanın hayatının düşünsel, duygusal ve davranışsal boyutları üzerinde, Tanrı 

inancı ve Tanrı algısının çok etkili bir işleve sahip olduğu gerçektir. Kişiler, Tanrı’ya ve dini 

inançlarına dayalı olarak, duygularını, düşüncelerini şekillendirip, davranışlarına bu şekilde 

yön verir. Kişinin Tanrı’yı algılama biçimi ve Tanrı’nın kişinin inanç dünyasında sahip olduğu 

yer, bireyden bireye göre farklılık arz etmektedir. Bazı kişiler için Tanrı ‘seven’, ‘affeden’ ve 



 

52 
 

‘merhametli’ olmaktadır. Bu kişiler, Tanrı’ya karşı olumlu ve sevgiye dayalı bir yönelime 

sahiptir. Bazı bireyler Allah’ı, daha fazla ‘cezalandırıcı’, ‘affetmeyici’ ve ‘korkulacak’ gibi 

korkuya yönelmiş sıfatlar ile düşünmektedir. Görülüyor ki bu durum, bir insanın Tanrı’yı yalnız 

sevgiye ya da tam olarak korkutucu sıfatları ile algılaması anlamına gelmemektedir. Fakat Allah 

algısında sevginin yönelimi fazla olan bireylerin, Allah’a karşı esas duyguları sevgi ve güven 

olmaktadır. İbadetin edilmesi ve günah olanlardan kaçınma ile ilgili çok önemli motivasyonu 

kaynaklarından biri de, Allah’a karşı hissedilen sevgidir. İbadet edilmesi ya da günah 

olanlardan kaçınması halinde cezalandırılmak, affedilmemek benzeri endişeleri olan kişilerin, 

korku yönelimli Allah algısına sahip olan bireyler olduğu ve Allah’a karşı korku duygusunun 

daha baskın olduğu söylenebilir (Erdoğan, 2015:224). Tanrı algısı ile ilişkin konularda yapılmış 

olan araştırmalarda, insanın Tanrı’ya olan bakış açısı ile kendi benliğinin ilişkili olduğuna dair 

sonuca ulaşılmıştır. 

Tanrı’ya Yönelik Atıflar ile İlişkili Unsurlar 

 

-Aile 

 

Aile, kişinin duygu, düşünce ve davranışlarının şekillendiği, ilkleri öğrendiği ve her 

yönden ilk eğitim aldığı bir yapıdır. İnanan veya inanmayan bir bireyin oluşturduğu Tanrı 

imgesi, aile içerisinde anne, baba ve hatta anneanne, babaanne, dede gibi birincil yakınlarından 

etkilenmektedir (Aydın, 1996). 

 

Ailenin çocuklar için en güvenilir kaynak olması bakımından, ailenin bahsetmiş olduğu 

Tanrı imajının çocuğun hayatının ilerleyen kısımlarında birçok yönde etkili olacağı 

bilinmektedir. Çocuklar kişilik gelişimlerinde, ailedeki davranışlardan etkilenmektedirler. 

Buna bağlı olarak, ailelerinin dini yönden tavırlarından etkilenen çocukların, dini kişilikleri, bu 

şekilde oluşur. Ebeveynler, çocuklardaki dini değerlere karşı olumlu ya da olumsuz tutum 

geliştirmesinde önemli bir faktördür (Aydın, 1996). Allah sevgisi ile büyütülen çocuğun ve ona 

verilen eğitimin, bağlanma ve ümit gibi duygularını çocukta var etmesi ve ihlaslı samimi bir 

inancı çocukta geliştirebileceği düşünülür (Ay, 1987).  

Çocuklukta yerleşmiş olan Tanrı algısının gençlikte ve yetişkinlik çağında da genel olarak 

devamlılığının olduğu bilinmektedir. Bu nedenlerle, olumlu olarak ya da olumsuz şekilde Tanrı 

algısının oluşturulması açısından ailede çocuğa verilen din eğitiminin şekli ve içeriği, hayati 

öneme sahiptir denilebilmektedir (Güler, 2007: 18 ). 

 



 

53 
 

Çocuğun psikolojik anlamda dengesini bozabilecek ve oluşacak korku ile ömür boyunca 

devam edebileceği hususu, dinsel bilgilendirmenin ceza ile korkutan, tehdit eden ve baskı 

şeklinde yapılması ile ilgilidir(Aydın, 1996). Kimi aileler Tanrı korkusunu kullanarak, 

çocuklarına kendi kurallarını öğretebilmektedirler. Doğru görülmeyen davranışlarının 

Tanrı’nın gazabı ile ceza verileceği yönünde nasihatler vererek, genelde cehennem ile 

çocuklarını korkutmaktadırlar. Böyle baskıya dayalı bir dinin ve cezalandıran Tanrı 

gösterimlerinin çocuklardaki olumsuzca bir Tanrı algısı ortaya çıkmasına sebep olması söz 

konusudur (Köknel, 1995). Bir kısım ailelerin “Yaramazlık yapar isen, Allah sana ceza verir!...” 

benzeri zorlayan yaklaşımları kullanmaları sonucu, bu nevi inançları kabullenen çocuklarda 

benliğin imgelerinin de çok olumsuz olduğu görülmektedir (Nelsen ve Kroliczak, 1984). 

-Kişilik 

 

Dini inançların ve kişiliğe ait özelliklerinin birbiri ile karşılıklı şekilde bir ilişkisi 

bulunmaktadır. Farklı dini algıları bulunan kişiler aynı dine inanabilmektedir. Bireyin, inandığı 

dini yaşadığı toplumdan hazır olarak almış olmasında da, hidayet yaşantısı sonucunda ulaşsa 

da, dine kendi bireysel özelliklerinin çerçevesinde inanış gösterir (Gürses, 2002). Kişinin 

özümsemiş olduğu dinsel inançların, kişiliğindeki bir bütünleşmenin oluşturduğu 

söylenmektedir (Gürses, 2002). Yalnız olma hissinden kurtarma ve bölünen kişilik için birliği 

ve uyumu getirmesi yönünden, Tanrı inancının önemi büyüktür. (Hökelekli, 1998). Allport 

(1950),olgun bir dindarlığın oluşması için olgun bir kişiliğin olması gerektiğini savunur. Bu 

yönden Allport, Dinlerin bütünleşmiş bir kişilik oluşturma yönünde bir amacı olduğunu belirtir 

(Şentürk, 1997). Yani psikolojik anlamda, kişilik bütünlüğünü sağlama yönünden dini 

literatürdeki din, zorunlu bir etken olmaktadır. 

 

-Okul ve Arkadaş Çevresi 

 

Çocukluktan itibaren hem ailede hem de okulda alınan din eğitimi, kişinin Tanrı 

imajının oluşmasında önemli faktörlerdir. Özellikle aileden sonra okulda verilen din kültürü 

dersleri de Tanrı algısının şekillenmesinde aileden sonra gelen ikinci önemli unsurdur. 

İlköğretim seviyesinde zorunlu olarak verilen din kültürü ile ahlak bilgisi derslerindeki 

amacının, “çocuğa öncelikle dine ait imanı, ibadeti ahlakın esaslarından öğretiyi, prensipleri ve 

beklentilerin öğretilmesi” olduğu bilinmektedir. Din kültürü ve ahlak bilgisi dersinin, öğrencide 

dini ve ahlaki olarak bilgilendirme ve terbiye etmekle ilişkin bir ders olarak nitelenmektedir. 

Ayrıca yetişkin bireylerin kendilerinin dini ve ahlaki yaşantıları hakkında genç kuşaklara bilgi 

aktarması, bu sayede gerçekleşmektedir (Yavuz, 1998). 



 

54 
 

  

Din eğitimi verecek yetişkinlerin, eğitim sırasında baskıcı ve cezalandırıcı şekilde 

vermelerinin çocukta öğrenme isteği üzerinde köreltici, korkakça, çekingence, sorumsuzca ve 

tembelce bir çocuğa dönüşmesine sebep olduğu düşünülmektedir. Bilgili’ nin (2005) yapmış 

olduğu çalışmada baskıcı ve cezalandırma ile yapılmış eğitim sonucunda, çocuklarda dinsel 

uygulamalara katılımdan soğuduğu, buna karşılık övgünün ve ödüllendirmenin onlara 

verilmesinin, çocukları bu hususta daha arzulu hale getirdiği sonucuna ulaşmıştır. Dinin 

çocuklara doğru olacak ve anlaşılacak bir şekilde anlatılmasının çok önemli olduğu 

söylenebilir. Bu nedenle çocukların verilecek bilgileri algılamak için hazır duruma getirilmesi 

gerekmektedir. Çocuklarda ruhlarına dini inançların samimiyet ile yerleştirilmemesi, 

hedeflenen dini ve ahlaki amaçlara ulaşılmasının zorlaşmasına neden olur (Yavuz, 1998). 

 

Arkadaşların belirlenmesi konusunun da yaşı önemli olmadan her yaşta kişi açısından 

önemli bir etken olduğu söylenebilir. Kişinin tutumlarında yakın olduğu arkadaşlarının bir 

husustaki tutumlarının çok benzer olduğu belirtilebilir (Peker, 2003). Daha çok ergenlik 

döneminde daha etkili olacağının görüldüğü düşünüldüğünde, bu etkenin kişinin dini ve Tanrı 

algısı da önemli bir husus olduğu belirtilebilir. 

 

-Hayat İçerisinde Oluşan Olaylar 

 

Yaşam içerinde olumlu ya da olumsuz birçok olay yaşayan birey, bunlar ile 

karşılaştığında fiziksel ve psikolojik anlamda etkilenmektedir. Doğum, ölüm, evlilik, boşanma, 

kaza, hastalık, işe girme vb. olumlu ya da olumsuz olaylara yüklenen anlamlarda din ve Tanrı 

algısı da etkilidir denilebilir. Yaşamı boyunca bireyin kendi başından geçmiş olumlu olayların, 

inanmış kişi açısından Tanrı’yı daha olumlu şekilde algılamaya yöneltebileceği söylenebilir. 

Çünkü isteklerin ve arzuların yerine gelebilmesi ile kişiler, “Tanrı’yı dualarını duyan, onlara 

cevap veren ve kendilerini memnun eden” olarak görüp minnet etme ve şükretme 

duymaktadırlar (Güler, 2007: 22). 

Bu konu ile ilgili birçok araştırmadan örnek verilecek olursa; deprem olması, hastalığa 

yakalanma, kaza geçirme, savaş olayı vb. insanı etkileyen yaşam olayları kişilerin başına 

geldiğinde, kişilerin dua ve ibadet unsurlarını daha fazla ve çok kullanma eğiliminde oldukları 

görülmüştür (Hökelekli, 1998). İnanan bazı kişilerin, kendilerini Tatmin edici durumların 

gerçekleşmemesi sonucu, “Tanrı’ ya karşı öfke ve nefret duyguları” geliştiği ve kişilerin dinden 

uzaklaşma durumunda oldukları bilinmektedir (Vergote, 1999). 

 



 

55 
 

Çaresizlik tecrübeleri yaşayan kimi bireylerin, kendilerinin dini davranışlara 

yöneldikleri görülmektedir (Hökelekli, 1998). Savaş tecrübesine bakıldığında ise, geleneksel 

dindarlığı zayıflatarak, gerçek dinin ve imanın arttırdığına dair bir görüş de mevcuttur (Allport, 

Gillespie ve Young; 1948). 

 

Dine dönüşlerin artması, doğal afetlerin ve kayıp olaylarının ölümle yüz yüze kalınan 

diğer olayların ardından olabilmektedir. Fakat bunun yanında bireylerin bunun tam aksine 

olarak, dinden uzaklaşma ile dine karşı öfkenin duyulması gibi olumsuz tutumlar da 

geliştirebildiği söylenebilir (Güler, 2007: 22 ) 

 

-Sosyal Çevre 

 

Her sosyal çevrede kendine özgü birtakım dini ve ahlaki yapı vardır. Kişi, bu yapılardan 

etkilenerek, içsel yapısının meydana çıkmasında etkilendiklerini kullanabilir. Psikolojik şart ve 

durumlar müsait olduğunda, birey diğerlerinin düşünce ve davranışlarından etkilenebilmektedir 

(Hökelekli, 1998). 

 

Ergenlik dönemindeki birey için kişilik oluşumunda, model olabilecek kişilere 

benzeyip, onları taklit etme gibi bir tutumun oluşması söz konusudur. Birçok ergen, dini, dini 

yaşantı yönünden örnek ve rol model aldığı kişilerin kişilikleri ile özdeşleştirmektedir (Bahadır, 

2002). 

 

-Kitle İletişim Araçları 

 

Geçmişteki varlığı ile beraber günümüzde ilerleyen teknoloji ve tv, radyo, internet, 

telefon vb. birçok iletişim aracından her türlü konuda bilgi edinmenin mümkün olduğu 

düşünüldüğünde din de başta olmak üzere her konuda bilgi el altındadır denilebilir. 

 

Dolayısıyla kitle iletişim araçlarının dini, ahlaki ve birçok konuda özellikle en çok 

etkilenen çocuklar ve ergenler başta olmak üzere kişileri kuşatan bir yönü vardır. Tanrı algısının 

da bu yönü ile şekillenmesinde kitle iletişim araçları, etkili bir faktördür denilebilir. Tanrı 

algısının şekillenmesinde etiyolojik olarak bakıldığında Bowlby’ın bağlanma kuramına 

değinmek yerinde olacaktır. 

 

 

 

 



 

56 
 

2.Tanrı’ya Bağlanma Stilleri 

 

2.1. Bağlanma Kuramı ve İçeriği 

 

2.1.1.Bağlanma Nedir? 

 

Bağlanma, “çocuk ile bakım veren kişi arasında gelişen ilişkide, çocuğun bakım veren 

bireyle yakınlık arayışında ve bununla kendisini gösteren, özellikle stresli olan durumlarında 

belirgin hale gelen, tutarlık ve sürekliliği bulunan duygusal bir bağ şeklinde ifade edilmektedir 

(Thompson, 2002:164-172).” 

 

Bağlanmanın sadece çocukluk döneminde kalmayıp, hayat boyu sürdüğü bilinmektedir. 

Bağlanma devam ederken doğası ve nasıl ifade edildiğinin şekli değişmektedir. Anne çocuk 

ilişkisi, ilk temel ilişki olup, kişinin hayatının daha sonraki dönemlerinde olan bağlanmaları 

için örnek olmaktadır. Buna bağlı olarak, ilk ilişkide meydana gelen yetersizlik ve aksama gibi 

durumlar, bağlanmaya negatif bir etkide bulunacaktır. Değişemez olmasa da güvenli şekilde ya 

da güvensiz şekilde bir defa sürmesinin ardından çok fazla değişkenlik göstermez. Bu aşamada 

noksan veya bozulan bir bağlanma zamanının ya da bu döneme sebep olmuş unsurların devam 

etmesinden sonra gelişim süreçlerinde de etkisinin olumsuz olacağı açıklanmaktadır. Bowlby 

ile başlayan çalışmalar başta olmak üzere, güvensiz bağlanma türü, “kişinin yaşamının daha 

sonraki kısımlarında psikopatolojide belirleyici unsur” olarak düşünülürken, güvenli bağlanma 

biçimi ise “sağlıklı süreçler” ile alakalandırılmıştır (Nakash,  Eisikovits, Dutra ve Western, 

2000: 1111-1123). 

 

 

2.1.2. Bağlanma Kuramı 

 

Bağlanmanın bebeklikten itibaren yaşamın sonuna kadar kişinin akıl sağlığı eşliğinde 

kendisine duygusal desteği ve korumayı sağlayan bağlanma figürleri ile ilişkisinin arasında 

güçlüi bir bağ oluşmakta olduğu belirtilmektedir (Hazan ve Shaver, 1990). Bağlanmanın ilk 

olarak başlangıcının anneyle doğumdan sonraki ilk temasın olduğu kabul edildiği bilinmektedir 

(Allen, 2000). Bowlby’ye göre bağlanma, “kişinin yaşamındaki özel insanlarla etkileşim içine 

girdiğinde huzur almasını, sıkıntı veya mutsuzluk yaşadığında yakınları ile beraber olup 

rahatlığa kavuşmasını sağlayan duygusal bir bağ” şeklinde görülür.  

 

 



 

57 
 

Bu bağın aile ve bebeğin arasındaki ya da bebeğin bakımını yapan birinci kişinin arasında 

oluşur (Bowlby, 2005). Böylelikle bağlanma kuramı, “bebek ve bakıcı arasında, çocuğun 

benlik kavramının oluşumuna ve sosyal dünya hakkındaki görüşlerinin gelişimine katkı 

sağlayan duygusal zincir olarak tanımlanabilmektedir (Bowlby, 1988).” Bağlanma kuramı 

çocukluk dönemi ve yetişkin döneminde olmak üzere ayrı ayrı incelenmektedir. 

 

2.1.2.1. Çocukluk Dönemi Bağlanma Türleri 

 

Normal gelişim gösteren bir çocuğun bağlanma davranışında, iki tür gözlem 

uygulanmaktadır. İlk gözlemde, “bebeğin sosyal anlamda tepkisini diğer kişiler dışında, daha 

fazla kendine bakımda bulunan kişiye yönlendirmeyi tercih etmesi” söz konusudur. İkincisinde 

ise, “bebeğin bakımda bulunan kişiden ayrılması ve daha sonra onunla yeniden birleşmesi 

durumuna, manalı tepkide bulunmasıdır (Bowlby,1969).”Yapılan çalışmalar ile bebeklerin 

güvenli bağlanma ilişkisini geliştirmede, bağlanma figürünün ihtiyacı karşılayabileceğinden 

emin olarak, onu kendi için güvenliği olan bir üs, korunabilir bir liman şeklinde gördüğünden 

dolayı etrafını keşfetmek için arzulu olduğu saptanmıştır (Akt., Yıldız, 2012: 26). Benliğin ve 

diğerlerinin algısının olumlu şekilde olduğunun görüldüğü kişiler, güvenli bağlanma ilişkisinin 

gelişmiş olduğu kişilerdir. Kaçınmalı olan tipte ilişkiyi geliştirmiş olan kişiler tarafından, anne 

güvenli olan üs, korunacak olan liman olarak görmediklerinden ve böyle tipteki kişilerin 

kendileri ve başkalarıyla olan algılamalarında olumsuzluk olduğunun farkına varılmıştır. Öfke, 

bağlılığı ve direnmesi sonucunda yakınlık ve huzur arayan davranışların birbirini izlemekte 

olduğu kaygılı tipte olan bebeklerde görülmüştür. Kaygılı tip geliştiren çocukların ise, 

annelerinden ayrıldıkları zaman annelerinin sonra geri dönmeyeceklerinden ve kendilerinin 

kaybolmuş gibi kaygılarından dolayı annelerinin yanından ayrılmayı istemedikleri 

görülmüştür. Kaygı ve kararsızlık içinde bağlanmış bireylere bakıldığı zaman, içsel çalışan 

modelleri içinde, kendilerini olumsuzmuş gibi görerek, diğerlerini olumlu gördüklerinden 

dolayı sonucu elde edilmiştir (Akt.,Yıldız,2012; Kirkpatrick, 1992:5 ;Bowlby,1969: 242; 

Gültekin, 2010: 135-137; Şendil, 2010:144; Hayta, 2006: 34).Çocukluk Dönemi bağlanmanın 

türleri şu şekildedir; 

 

 1.Güvenli Bağlanma; Bu tür bağlanmada çocukların her zaman annelerinin 

yanlarında olduğu, stres durumu yaşandığında yardımcı olabileceklerinden emin olan 

çocuklardır (Bowlby, 1979). Anne ayrıldığı zaman tepki göstermelerine rağmen döndüğü 

zaman kolayca yatışmaktadır. Güvenli bağlanma oluşması amacıyla çocukta kesintisizce, 



 

58 
 

tutarlı şekilde tepkiyiveren, duyarlılığı olan ve her daim ulaşılabilecek bakımı veren kişiye 

sahip olmasının önemi fazladır. 

 

 2.Kaygılı/ikircikli bağlanma; Bu bağlanma türünde bulunan çocuklar, çağırdıkları 

zaman annesinin yanıt verebileceğinden ya da destek olabileceğinden emin olamayan çocuklar 

(Bowlby, 1979). Bu yüzden ayrılık karşısında direnç gösterirler ve annesi dönünce de 

yatışmamaktadırlar. Araştırmacı olan davranışlar göstermeye dair kaygı duyarlar. Bu annelerde 

ise, tepkilerde tutarlılık olan davranışlar göstermeyen, kontrol için terk etme tehdidi yapabilen 

yapısal özellikler vardır. 
 

 3.Kaçıngan bağlanma; Bu tür bağlanmada çocukların annelerinin kendilerine 

destek olacağına dair bir güveni bulunmaz (Bowlby, 1958: 350-373). Mesela, sürekli şekilde 

çocukları geri çevirmiş ya da reddetmiş annelere sahip bu çocuklarda da ayrılık karşısında 

tepkisiz kalarak annesi döndüğü zaman ona yakınlık göstermezler. Güvenli, kaygılı/ikircikli 

olan, kaçıngan bağlanmanın örüntüleri haricinde sonradan Main ve Solomon buna düzensiz 

(dağınıklı) bağlanma örüntüsü eklenmiştir (Lamb ve Bornstein, 2002: 293-323). 

 

 4.Düzensiz (Dağınık) Bağlanma; Bakımda bulunan kişiden korkmaya dayalı olan 

bağlanma örüntüsüdür. Çocuk, sevgi odaklı bir anlayıştan ziyade karşıdakine korku odaklı bir 

bakışa sahiptir (Çalışır, 2009:230). 

 

2.1.2.2. Yetişkin Dönemi Bağlanma Türleri 

 

Yetişkin dönemi bağlanma davranışları, çocukluk, ergenlik ve gençlik dönemlerinde 

gösterilmiş olan bağlanma davranışlarının devamı gibi düşünüldüğü söylenebilmektedir. 

Erişkin dönemi bağlanması ile ilgili yapılan çalışmalar, bağlanma biçimiyle birleşmiş zihinsel 

modellerin içeriklerini anlama ve ilişkilerin farklı modellerinin ilişkisel yaşantılarına yönelik 

bir odaklanmışlık söz konusu olduğunu belirtmektedirler. Bowlby’in bağlanma kuramı temelde 

olarak, Bartholomew ve Horowitz, kişinin kendisi ve başkaları ile ilgili içsel çalışma modeli 

olan iki tipe dayalı olarak 4 farklı bağlanma biçimi oluşturmuştur (Çalışır,2009: 240-255). Bu 

bağlanma biçimleri şunlardır: 

 

           1.Güvenli Bağlanma; Kişi, kendisini değerli hissetmesi ve sevilebilir olduğuna ilişkin 

duygusunun çoğunlukla öteki kişilerin kabul eden ve cevapları verici özelliklerine ilişkin 

beklentileri ile birleştirmektedir (Bartholomew ve Horowitz, 1991: 226-244). 

 



 

59 
 

2.Saplantılı Bağlanma; Kişinin kendisini değersizce hissetmesi (sevilmek için layık 

görmemesi)duygusu nedeniyle başkalarına ilişkin olumlu olan değerlendirmelerini 

yansıtmaktadır. Saplantılı biçimde olanlar kendilerine güveni düşük, başkalarını destekleyici 

şekilde algılayan, destekten olumlu olarak faydalanmayan, kendisini açabilme düzeylerinin 

düşük olduğu bireylerdir (Erözkan, 2004:155-175). 

 

3. Kayıtsız Bağlanma; Kişinin kendisini değerli hissetmesi ve sevilebilir olduğuna 

ilişkin duygusunun öteki insanlara karşılık olan olumsuzca beklentiler ile birleştirmektedir. Bu 

kişiler, yakın ilişkiler kurmaktan kaçınır ve hayal kırıklıkları karşısında kendini korur, 

bağımsızlıklarını ve incinmezliklerini devam ettirirler (Bowlby,1958). 

 

             4.Korkulu Bağlanma; Kişi kendisini değersizmiş hissetmesi ve kendisini sevilmek 

için layık görmemesi duygusuyla, diğerleri tarafından olumsuz, güvenilmeyen ve reddeden 

şekilde algılamasına ilişkin beklentileriyle bilinmektedir. Bu bağlanmanın şekline sahip olan 

bireyler başkaları ile yakından bağları kurmaktan kaçınır, başkalarının bekledikleri reddedilme 

duygusuna karşı kendilerini korumaya alırlar (Bartholomew ve Horowitz, 1991: 226-244). 

    2.2.Tanrı Algısı ve Bağlanma Kuramı İlişkisi 

 

Dört bağlanma türüne bakıldığında sağlıklı bir yaşamın ve ilişkilerin olduğu bağlanma 

türü güveni bağlanmadır. Kişinin hem kendi hem çevresi ile doğru ve anlamlı ilişkilere dayalı 

güvenli bağlanma modeli birey hayatında tercih edilmesi ve yaşanılması gereken en anlamlı 

bağlanma türüdür. Hem kendilerini hem de başkalarını bu konuda pozitif bakış açısı ile hareket 

eden güvenli bağlanması olanlardır. Güvenli bağlanması olan kişiler, sıkıntıları olduğunu kabul 

eder, başka kişilerden yardımı ve desteği isteyerek yapıcı şekilde kendinin zorlu duygularını 

ifade ederken rahat bir tavır sergilemektedirler. 

 

Fakat geçmişten günümüze bu bağlama türüne sahip kişi sayısının az olduğu 

görülmektedir. Sebep olarak ise çocukluk bağlanma türünün, kişisel yaşantıların ve olumsuz 

deneyimlerin bireyin bağlanma türündeki etkileridir. Birçok psikolojik rahatsızlığın kökeninde 

güvenli bağlanmanın olmadığı, daha çok diğer bağlanma türlerinin olduğu görülmektedir. 

Yapılan çalışmalarda “panik bozukluk, sosyal fobi, obsesif kompulsif bozukluk, travma sonrası 

stres bozukluğu ve kronik ağrı bozukluğunun” güvensiz bağlanma türü ile ilişkilerinin çeşitli 

çalışmalarda ortaya çıkarılmıştır. Güvenli olmayan bağlanma türlerinin “ergenlerde ve 

erişkinlerde kişilik patolojisi ile”; kaygılı/ikircikli bağlanma türünün“geri çekilme ve içe vuruk 

patolojilerle”; kaçıngan bağlanmanın ise “içe vuruk ve dışa vuruk patolojilerin bir karışımını 



 

60 
 

yansıtan çeşitli kişilik bozuklukları” ile beraberlik gösterdiği açıklanmıştır (Şermin, Kavzaoğlu 

ve Üstündağ; 2011: 321-342). 

 

Araştırmanın kapsamında yer alan takıntı hastalığının etiyolojisine bakıldığında, 

bağlanma türlerinin hastalığın oluşumunda etkisi olduğu düşünülmekte ve bu husus, son 

bölümdeki araştırma bulguları ile açıklanmaktadır. 

 

Bağlanma kuramına özellikle Tanrı Algısı konusunun içerisinde değinilme nedeni, 

takıntı rahatsızlığı bulunan bireylerin başta Tanrı olmak üzere anne baba, bakıcı ve diğer kişiler 

olan bağlanma türünün hastalığı tetikleyebileceği hususudur. Tanrı algısında korku içerikli bir 

tasavvur, Tanrı ile olan bağlanmanın güvenli olmayıp, korkulu, kaygılı, saplantılı tarzda olması 

obsesyon ve kompulsiyonların oluşmasında itici bir unsur olabilmektedir. 

 

3.Tanrı’ya Bağlanma Stili ve Obsesif Kompulsif Bozukluk Arasındaki İlişki 

 

Tanrı algısına bakıldığında kişinin algısının çocukluktan itibaren şekillendiği ve 

hayatının bu şekillenme çerçevesinde devam ettiği görülmektedir. Kişinin yaşadığı birçok olay 

ve durum karşısında Tanrı ya olan bağlanma şekli ve etkileri yapılan çalışmalarda 

bahsedilmektedir. Yaşanılan durum ve olayların içerisinde hastalıklar ve hastalıklardan da 

Obsesif Kompulsif Bozukluğa bakıldığında Tanrı algısının hastalığı ne tür etkilediği merak 

edilen bir husus olmuş ve bu yönde tez içerisinde araştırma ve çalışmalar yapılmıştır.1
 

 

Obsesif kompulsif bozukluğun temelinde yatan iki önemli duygu Tanrı algısı ile alakalı 

olabilmektedir. “Kaygı” ve “korku” bu rahatsızlıkta, kişilerin en çok yaşadığı en yoğun 

duygulardır. Çocukluk ve yetişkinlik dönemi bağlanma türlerine bakıldığında, çocukluktan 

süregelen kendinden üst bir varlığa karşı korku ve kaygı duygusunun oluşması ve özellikle en 

doğru ve sağlıklı bağlanma türü olan güvenli bağlanma dışındaki bağlanma türlerine sahip 

olunmasının bu hastalık için bir temel oluşturabileceği düşünülmektedir. Bu nedenle çocukluk 

ve yetişkinlik döneminde yakın çevre, insanlar ve Tanrı ile bağlanma şeklinin güvenli 

olmasının OKB başta olmak üzere birçok psikolojik rahatsızlığı olumlu yönde etkileyeceği 

düşünülmektedir. 
    

OKB hastalığının oluşmasında, hastalığın şiddetli ya da hafif seyretmesinde alınan din 

eğitiminin niteliği yani baskıcı nitelikte olan ve korkutmayı esas alan bir din eğitimi alınıp 

 
1 1 Bu konu ile ilgili ayrıntılı bilgiler üçüncü  bölümde verilmektedir. 

 



 

61 
 

alınmaması; kişinin buna bağlı olarak oluşan Tanrı algısı yani Tanrı’nın muntekim, cabbar, 

kahhar sıfatlarının algıda baskın olup, rahmet ve merhamet tasavvurunun önüne geçmesi, 

bunların Tanrı ile olan bağlanma tarzını etkilemesi, din hakkında yetersiz ya da yanlış bilgi 

öğretilmesi ya da yetersiz ve yanlış bilgiye sahip olunması gibi etkenler rol oynamaktadır 

(Ayten, 2018: 47-48). 

 

Araştırmada OKB hastalarının, iki temel duygusu (korku ve sevgi) Tanrı Algısı Ölçeği 

ile tespit edilmektedir. Yukarıda da belirtildiği gibi, temelinde korku ve kaygı gibi duyguları 

olan OKB hastalarının tanrıya yönelik algılarının, daha çok korkulan Tanrı mı yoksa sevilen 

Tanrı mı olduğu belirlenmeye çalışılmaktadır. 

 

Araştırmada uygulanan Tanrı Algısı Ölçeğinde “sevgi yönelimli Tanrı algısı” ve “korku 

yönelimli Tanrı algısı” olarak Tanrı’ya karşı iki farklı algı söz konusudur. Tanrı'ya yönelik 

olarak olumlu atıflardan kasıt, Tanrı’nın çok seven, koruyucu, şefkat sahibi, affeden, kudretli 

olması gibi özellikleri olduğunu düşünerek, bu algıya sahip olmadır. Tanrı’yı algılama biçimi 

Olumlu olan bir birey, bunun yanında Tanrı’ya karşı olumlu olan ve sevgiye yönelik bir 

tutumdadır. Bu şekilde atıfları baskın kişilerin sevgi yönelimlidir. Tanrı’yı cezalandırıcı, 

korkutan, gaddar gibi sıfatlar, yani olumsuz atıflar ile düşünen ve bu atıfları baskın olan 

kişilerin Tanrı’ya yönelik algıları korku yönelimlidir. Örneklem grubu olan OKB hastalarının 

daha çok korku yönelimli Tanrı algısına sahip oldukları düşünülmektedir. 

 

 

B. BAŞA ÇIKMA VE DİNİ BAŞA ÇIKMA 

 

1.Başa Çıkma 

 

Compas başa çıkma kavramını tanımlamaktadır. Tanımı şu şekildedir (Compas ve diğ., 

2001); “stresli olaylar veya durumlarla bilişsel, duygusal, davranışsal, fizyolojik ve çevresel 

düzenleme yapma çabası ile cevap vermek”dir ( Akt., Eryücel, 2013: 4). 

 

Başa çıkma konusunda ilk çalışmaları yapan Lazarus ve Folkman (1984) tarafından başa çıkma 

kavramı, “kişinin kendi ve çevresinin arasında sıkıştırılmış bilişsel ve davranışsal boyutları olan 

bir süreç” olarak tanımlamaktadır. Bu süreçte birey, o anki durumu, çevresi ve yaşadığı durumu, 

çevresi ve yaşadığı durum ( tehdit, kayıp veya fayda) arasındaki ilişkiyi bulmaktadır. 

 



 

62 
 

Endler ve Parker (1990,1999) ise, stresli durumlarla başa çıkma ölçeği geliştirmişlerdir. 

Buna göre üç çeşit başa çıkma yöntemi olduğuna dair bir model oluşturmuşlardır (Akt. Eryücel, 

2013): 

 

            1.Problem Odaklı (Plan geliştirme, yeniden yapılandırma): 
 

Problem çözme, problemi iyi bir şekilde tanımlama ve bazı şeyleri değişikliğe uğratma 

girişiminde bulunma gibi gayeleri yerine getirme söz konusudur. 

 

2. Duygu Odaklı (Açığa vurmak, Duygusal destek aramak, bilişsel yapılandırma): 

 

Bu tür başa çıkmada, duygusal yanıtları olan tepkilerin olması söz konusudur. (kendimi 

suçlarım çünkü çok duygusal ve tedirgin bir kişiyim) kişinin kendisini kayırdığı ve hayalinde 

meydana getirdiği tepkiler gibi. Bu tarz için temelde tepki kişiyedir. 

 

 

  3.Kaçma-  Kaçınma  (Sosyal Uzaklık,  Bilişsel Dağınıklık)  Odaklı Başa 
 
Çıkma: 

 

Bu tür başa çıkmada, stres oluşturan durumlar olduğunda yapılması gerekli olan 

faaliyetler ve bilişsel değişikliklerden kaçma durumu söz konusudur. Bu tür başa çıkmada iki 

şekilden bahsedilebilmektedir. Birincisi; dikkatini başka tarafa çekme (dikkati dağıtan 

faaliyetlerin aranması), ikincisi sosyal anlamda ilgisini başka tarafa yönlendirmektir (sosyal 

destek aranması) (Eryücel, 2013: 7). 

 

Başa çıkma, kişinin hayatında yaşadığı olayları anlamlandırma sürecinden geçerek, 

kendine yönelik bir mücadele şekli oluşturması ve bu yönde kişisel bir yöntem geliştirme 

şeklidir. Genellikle olumsuz olayları anlamlandırma ve aşma sürecinde kişilerin oluşturduğu 

başa çıkma, hastalık, sevilen birini kaybetme, doğal afet, savaş, terör saldırısı vb. durumlarda 

ortaya çıkmaktadır. Motive edici unsur olarak maneviyatın etkisi konusunda çalışmalar 

yapılmaktadır. Bunun için dini başa çıkma adı altında bir kavram oluşturulmuş buna yönelik 

envanter geliştirilmiştir. 

 

2.Dini Başa Çıkma 

 

Pek çok stres kaynağında, sorunun çözümlenemeyeceği ve mevcut şartların altında 

etkili bir başa çıkmanın söz konusu olmayacağı düşüncesinin kişide var olmasıdır. Duruma 



 

63 
 

hâkim olmasını engelleyen husus, kişinin stresörü en alt düzeyde kabul etmesi veya inkâr 

etmesidir (Lazarus ve Folkman, 1984). 

 

İnancın stresli olunan durumlar ile başa çıkma durumunda etkisi üzerine son yıllarda 

buna yönelik alakada, ciddi bir artma söz konusudur (Gorsuch, 1986; Pargament, 1997; 

Pargament ve diğ., 2000). Bununla ilgili en önemli araştırmalar, Pargament ve arkadaşlarının 

yaptığı çalışmalardır (Pargament, 1997; Pargament ve diğ., 1990; Pargament ve diğ., 1992; 

Pargament, Smith, Koenig, ve Perez, 1998). Pargament ve arkadaşları, “başa çıkma için olan 

dinsel metotların, dinsel olmayan başa çıkmanın şekillerinin ölçümlerinin çok üzerinde ve 

ötesinde olduğunu, dinin öteki başa çıkmanın türlerinden ayrılmış benzersiz şekilde olduğunun 

ve sağlıkla iyilik içinde olmada tahmin edilenin daha çok üzerinde sonuçlar verdiğinin” altını 

çizmektedirler. 

 

Ayrıca Hood, Spilka, Hunsberger, ve Gorsuch (2003) kocaman boyutta hayat olayları 

ile karşılaşı karşıya kalındığında, dinsel başa çıkmanın sağlık açısından iyi etkilediği ve bu konu 

hakkında sayıca giderek artmış çalışmaların bu konuyu desteklediğini belirtmektedirler (Koeng 

ve diğ., 1992; Oxman, Freeman ve Manheimer, 1995; Pargament ve diğ., 1994; Pargament ve 

diğ., 1998; Park ve Cohen, 1993; Thompson ve Vardaman, 1997; Tix ve Frazier, 1998). 

 

Dini başa çıkma ile ilgili bilimsel çalışmaların klinik psikolog Pargament tarafından 

psikoloji ve dine dayalı olarak ortaya çıkardığı Dini Grupların Psiko-sosyal Ortamı 

(Pargament, Silverman, Johnson, Echmendia ve Snyder, 1983) çalışması ile başladığı 

bilinmektedir. Devamında aynı şekilde Pargament ve arkadaşlarının Din ve Problem Çözme 

Süreçleri makalesi (1988) oldukça ilgi uyandıran bir makale olmuştur. Pargament ve 

arkadaşları bu çalışmada Dini Problem Çözme Ölçeği geliştirip, 5’li likert ölçek içinde 36 tane 

soruya yer verildiği görülmektedir. 

 

Pargament ve arkadaşları, 1990 yılında Dini Başa Çıkma Aktiviteleri Ölçeği 

geliştirilmiştir. “Maneviyat temelli, iyi işler yapmak, hoşnutsuzluk, kişiler arası ilişkiler yoluyla 

dini destek, yalvarma ve dini kaçınma gibi altı alt başlık ve 29 sorudan oluşan çalışma bir süre 

deneysel çalışmalarda kullanılmıştır (Akt., Eryücel, 2013: 13).” 

1998 yılında son olarak, aynı şekilde Pargament ve diğerleri, 14 maddelik Kısa Dini 

Başa Çıkma Ölçeğini geliştirmişlerdir. Ölçekte, “affetme, manevi destek arama, Tanrı ile 

işbirliği içinde dini başa çıkma, manevi bağlantı, dini arınma, dini odaklanma, dini 

yardımseverlik ve durumu yeniden değerlendirme şeklinde 7 olumlu dini başa çıkma 



 

64 
 

maddesinin yanı sıra manevi uzaklık, Tanrı tarafından cezalandırılma, yeniden değerlendirme, 

kişiler arası dini memnuniyetsizlik, şeytanın sebep olduğunu düşünme ve Tanrı'nın gücünü 

sorgulama gibi 7 olumsuz dini başa çıkma sorusu bulunmaktadır (Eryücel ,2013: 13).” 4'lü 

likert tipte kullanılan ölçeğin Cronbach olumlu açısından 86 ve olumsuz için 81 şeklinde olup, 

günümüzde dini başa çıkma ölçeği şeklinde kullanılmaktadır. 

Her birey, hayata karşı kendine has bir yönelim sistemine sahiptir. Bu yönelim sistemi, 

kutsal veya seküler temelli olabilir. İnsanların karşılaştıkları olayları nasıl yorumlayacağı, 

başlarına gelenlere ilişkin yapacakları nedensel açıklamalar (yüklemeler) ve problemleri 

çözmelerinde nasıl bir tavır takınacakları konusunda bu sistem belirleyici olmaktadır. Eğer din, 

bireyin yönelim sisteminin bir parçası ise, olayların nasıl değerlendirileceğini ve 

anlamlandırılacağını da etkilemektedir. Daha psikolojik bir dil ile dinin, bir yönü ile 

karşılaşılan durumun ağır sonuçlarına bir anlam verme ve bu sonuçları filtre etmeye yardımcı 

olan zihinsel bir temsil, bilişsel bir şema sunduğu söylenebilmektedir (Ayten, 2012: 40). 

 
Din, bireyin hayata dair yönelim sisteminin önemli bir parçası olursa, ona çevresi ile 

iletişiminde ve hayattaki olayları algılamada kullanacağı genel şablonlar sunmaktadır. İnsan, 

bunlar vasıtası ile başına gelen olayların sebeplerini açıklamaktadır. Din, bireye yardımcı olan 

bu yönünü, değerler, alışkanlıklar, inançlar ve ilişkiler içerisinde somut olarak ortaya 

çıkarmaktadır (Pargament ve Brant, 1998:114). 

 

Dini başa çıkmanın iki ön kabule dayandığı belirtilmektedir( Harrison ve diğerleri, 

2001: 86). Bunlar: 

 

1. “Bütün insanlar kendi kapasitelerini zorlayan, dinamik bir başa çıkma sürecine 

kendilerini iten kırılmalar yaşamaktadırlar.” 

 

2. “Başa çıkma sürecinde birey, birbirinden farklı seçenekler ve ihtimaller ile 

karşılaşan etkin bir aktördür.” 

 

2.1. Dini Başa Çıkmanın Unsurları 

 

“Kabullenme, tevekkül, itaat, sabır, alçakgönüllülük, affetme, şükür ve dua” dini başa çıkmanın 

önemli unsurlarıdır denilebilir(Pargament, 1997:178). Bu unsurlar içerisinde belki de en 

belirgin olanı, “Allah’a yönelerek O’ndan yardım istemenin somut ifadesi” olan duadır (Ayten, 

2012: 42). 

 



 

65 
 

2.1.1.Dua 

 

Birçok psikoloğun, duanın dinin özü ve ruhu olduğunu savunduğu ve özellikle Willam 

James’in bu psikologlardan biri olduğu söylenebilir. Dua, dini bir faaliyettir. Ve dini başa 

çıkma süreci içerisinde sıkıntıda olan birçok insanın bunlardan kurtulmak için öncelik verdiği 

kaynaklardan biridir. Yaşam içerisinde duanın hayatı daha anlamlı, insanları daha güçlü yaptığı 

söylenebilir. Dua, insanların sıkıntılı zamanlarında kendilerini daha iyi hissetmelerini sağlayan 

önemli bir unsurdur (Hood ve diğ., 1996:397-399). Dua, umut verme, kişinin kendine güvenini 

sağlama gibi yönlerden yardımcı olmaktadır. Ayrıca insana derin yönlerinin, kaynaklarının, 

sınırlarının ve eksiklerinin farkına varmasında ve benlik bilincini geliştirmesinde yardımcı 

olmaktadır. İnsandaki şiddetli sıkıntı, kaygı ve öfke duygularını azaltmada yardımcı olan dua, 

insanın psikolojik ve sosyal uyumunu artırmaktadır (Hayta, 2006: 172-174). Bu neden ile 

insanlar, sıkıntılı zamanlarında problemler ile başa çıkar iken, sadece maddi çabalar için değil, 

manevi çabalar için de duaya başvurduğu belirtilebilir. 

 

2.1.2.Affetme 

 

Affetme, bireyin kendisine herhangi bir suç işleyen, onu üzen kişiye karşı merhamet, 

iyilik ve sevgi ile yaklaşarak kin gütme ve intikam alma hakkından feragat etmesidir ( Enright 

ve Coyle, 1998: 140-142). Affetme aslına bakıldığında, bireyler arasındaki ilişkilerin 

düzenlenmesi ve uzlaşının sağlanmasında önemli bir rol oynamaktadır.  

 

Ayrıca ve daha öncelikli olarak, bireylerin yaşadıkları olumsuzlukların getirdiği 

sıkıntılardan kurtulma ve zedelenen ilişkilerin tamiri noktasında yeni bir başlangıç yapabilecek 

dönüşüm gerçekleştirme gücünü de bireye kazandırabilmektedir (Ayten, 2012: 44). Din de 

affetme sürecini çeşitli şekillerde desteklemektedir. Bunu yaparken de daha çok olumsuz olarak 

değerlendirilen olayın yeniden yorumlanmasına fırsat tanımaktadır. “Kin gütmenin (Maide:5/2) 

ve kibrin (Lokman:31/18)” yasaklanması, “Her insanın hata yapabileceğinin, 

alçakgönüllülüğün (Bakara:2/58)” Tavsiyesi ve “başkalarının kusurlarının affının Tanrı’nın 

mağfiretini getireceğinin (Şûra:42/40)” Belirtilmesi olayın nedenlerinin yeniden düşünülmesini 

sağlamaktadır. Bütün bu yönleri düşünüldüğünde affetmenin, özellikle kişiler arasındaki 

çatışma süreçlerinde ortaya çıkan stres ile mücadelede kullanılabilecek önemli bir dini başa 

çıkma etkinliği olduğu söylenebilmektedir ( Ayten, 2012: 45 ) . 

2.1.3. Şükür 
 



 

66 
 

“Kişinin kendisine bahşedilen değerleri itiraf etme isteği” (Akt. Ayten, 2010) olarak 

tanımlanan şükran duygusu pek çok insanın herhangi bir hediye aldığında, kendisini mutlu eden 

bir olay cereyan ettiğinde (sınavı kazanma, ev ya da araba alma vb.) çoğunlukla hissettiği bir 

duygudur. Daha çok dini referansı bulunan ve kişinin bizzat yaşamın kendini bir hediye 

şeklinde görmüş olduğu şükür hali, “güncel yaşamda, herhangi bir fedakârlık veya hediye ile 

karşılaşan kişinin hissettiği takdir duygusundan daha deruni ve manevi bir tecrübedir.” Bu 

şekildeki bir duygu kişinin sadece yaşamda her şey düzenli gittiğinde, hediyeleri aldığı, mutlu 

haberleri öğrendiği, başarıyı gösterdiği zamanlarda sahip olamaz; ayırıcı olası bir olumsuzluk 

durumu ile karşılaştığı zamanda yine aynı hissi sergileyebilmektedir. Bir başka açıdan 

bakıldığında; “Bireyin beklemediği ve arzu etmediği olumsuz olay ve durumlar ile 

karşılaştığında gösterdiği şükür hali, kişiye başına gelen olumsuzluğun getirdiği stres kaygı, 

anlamsızlık ve umutsuzluk duyguları ile başa çıkmasında yararlı olabilmektedir (Ayten, 2012: 

45 ).” 

 

2.1.4.Yardım Etme / Sadaka Dağıtma 
 

Kültürdeki “sadakanın başa gelebilecek belaları (Taberânî, El- Mu’cemu’l-Kebir)” 

defedeceğine dair dini öğretiden beslenen bu anlayış ile kişiler böyle davranarak olumsuzluğu 

defetmek veya yaşadığından daha olumsuzundan korunabilmek için üstüne düşen 

sorumluluğunu gerçekleştirdiği hissine sahip olmaktadır. Buradan elde edilen güveni ve umutlu 

duyguları ve iyimserliği, kişinin olumsuzluklar ile mücadelesi sırasında kendisine yardımcı 

olmaktadır (Ayten, 2012: 46). 

 

2.2. Dini Başa Çıkma Sürecini Etkileyen Faktörler 
 

Dini başa çıkma sürecini etkileyen faktörler olarak araştırmacılar şu sınıflandırmayı 

yapmaktadırlar (Ayten,2012: 94-112): 
 
 

2.2.1.Cinsiyet 
 

Biyolojik özelliklerin ve toplumsal beklentilerin farklılığı, kadınlar ve erkeklerin 

başlarına gelen olayları anlamlandırmaları, onları belirli bir sebebe atfetmelerinde etkili 

olabilmektedir Bugüne kadar yapılan pek çok araştırmada, cinsiyet faktörünün, yaşanan 

olumsuz hal ve durumlara anlam vermede ve onlar ile başa çıkma sürecinde farklılık ortaya 

çıkardığı saptanmıştır. 

 

2.2.2.Yaş 
 



 

67 
 

İnsanların yaşlarına bağlı olarak ortaya çıkan fiziksel ve ruhsal değişimler, onların 

günlük hayatlarında karşılaştıkları sorunları yorumlumu ve onlar ile baş etmelerinde önemli bir 

rol oynamaktadır. Aynı zamanda insanoğlu farklı gelişim evrelerinde farklı gelişim ödevlerini 

yerine getirirken farklı sorunlar ile da başa çıkmak zorunda kalmaktadır. Örneğin bir ilk 

yetişkin için iş bulma ve aile kurma en önemli problem iken, son yetişkin ve yaşlı birey için 

eşin veya akrabaların kaybedilmesi ve sağlık problemleri daha öncelikli sorunlar haline 

gelmektedir. Ancak genel itibarı ile yaş ilerledikçe insanların sorumlulukları dolayısı ile 

sorunları da artar diyebiliriz (Ayten,2012). 

 
 

2.2.3. Medeni Durum 
 

Dini başa çıkma ile ilişkilendirilen başka bir faktör de medeni durum olarak 

gösterilmektedir. Evlilik ile insanların üstlendiği sorumluluklar çoğalmak ile birlikte evliliğin 

verdiği anlam ve gaye insanların hayata tutunma motivasyonlarını ve eğilimlerini 

artırabilmektedir. Genel olarak evlilik öncesi iş bulma, evlenebilme ve yuva kurma tarzındaki 

sıkıntıların yerini, evlilik sonrası ekonomik ve ailevi sorunlar almaktadır. Kısacası insan 

hayatında önemli bir geçiş aşaması olan evlilik, hayatta karşılaşılabilecek problemlerin 

farklılaşması açısından da ehemmiyet taşımaktadır. Bu nedenle evliliğin, bireyin sorunları 

yorumlaması ve onlar ile başa çıkma sürecinde etkili olabileceği düşünülmektedir 

(Ayten,2012). 

2.2.4.Eğitim Durumu 
 

Çoğunlukla eğitimi sisteminde ağırlıklı olarak bireyin yaptıklarından öncelikli olarak 

kendisinin sorumlu olduğu, problemlerin çözüm yollarını rasyonel yollarda araması gerektiği 

yaklaşımı hâkimdir. Bu yaklaşımda olayların nedenlerini, daha çok fiziki ve doğal unsurlara 

yüklemeler yaparak açıklamak esastır. Dolayısıyla böyle bir eğitim sisteminde yetişen 

bireylerin başlarına gelenleri kutsal ile ilişkilendirmeden doğal nedenler ile açıklamaları ve 

problemlerini çözerken rasyonel yollara başvurmaları daha muhtemeldir. Ayrıca bu ihtimalin 

bireyin eğitim düzeyi yükseldikçe giderek artması beklenmektedir (Ayten,2012). 

 

 

2.2.5.Yaşanan Problemin Türü ve Sayısı 
 

Hayat içerisinde yaşanılan farklı problemler, insanlar üzerinde üzüntü ve gerilimleri 

sebep olmaktadır. Aslına bakıldığında bir problemin insan üzerinde bırakacağı etki bireysel 

özelliklere göre değişmek ile birlikte genel olarak tüm insanlar üzerinde olumsuz etki yapan ve 

strese sebep olan bazı olaylar var olmaktadır (Ayten,2012). Bir yakının kaybedilmesi, 



 

68 
 

yaralanma, sakatlanma, hastalıklar, işten çıkarılma, emeklilik vb. Problemler, farklı 

yoğunluklarda da olsa herkes için üzüntü veren, gerilim yaratan olaylardır. Örneğin ülkemizde 

yapılan araştırmalarda, çocuğun ölümü, eşinin ölümü gibi olaylar en üzücü ve en stresli olaylar 

değerlendirilmiştir.  

Aile içi geçimsizlik, boşanma, istemediği biri ile evli olma, kazalar, borçlanma vb. 

Olaylar da diğer stres verici olaylar görülmüştür (Cüceloğlu, 1999: 323) . Bu tür problemlerden 

uzak bir hayat yaşamasının mümkün olmadığını bilen insanoğlu, onların getirdiği olumsuz 

sonuçların üstesinden gemliyi, onlar ile başa çıkmayı ve onlar ile birlikte yaşamayı öğrenmeye 

gayret etmektedir. Problemlerin üstesinden gelmek için de pek çok çaba ve etkinliklerde 

bulunmaktadır. Bu süreçte dini başa çıkma etkinlikleri, bireylerin çoğunlukla başvurdukları 

çıkış yollarından olmaktadır. 
 

2.2.6. Dindarlık Faktörü 
 

Dinin başa çıkma sürecinde çok boyutlu bir rolü söz konusu olmaktadır. Öncelikle din, 

olayları anlamlandırmada devreye girmektedir. İnsanlar yaşadıklarını Yüce Yaratıcı’nın 

kudretinin tecellisi olarak değerlendirip; başlarına gelenleri bazen Yüce Yaratıcı’nın rahmetinin 

bazen gazabının bir tezahürü olarak görebilirler. Maneviyat, anlamlandırma sonrasında bireyin 

tutum ve davranışlarında etkili olabilmektedir. Bireyin yaşadıkları karşısında sorduğu 

“Neden… ?” sorularına cevap bulmasına yardımcı olabilmektedir.  Kısacası “kişinin 

sorunlarını çözme sürecinde dini inanç ve uygulamaların hayata anlam kazandırma, kişisel 

kontrol duygusu geliştirme, kendilik saygısını artırma, samimiyet duygusu ve kimlik 

kazandırma, huzur, umut ve rahatlama verme gibi hususlarda katkısı olmaktadır.” (Pargament, 

2003: 219). Ancak dinin başa çıkma sürecindeki etkisi, kişinin dini ne kadar içselleştirdiğine 

bağlı olarak değişmektedir. Dini başa çıkma hususu, özellikle dindarlar için büyük önem 

taşımaktadır. Çünkü dindar insan, hayattaki yapıp etmelerin büyük oranda dine göre 

düzenlemektedir. Herhangi bir konuda karar verirken de verdiği kararların olumsuz sonuçlarına 

katlanırken de, beklemediği ve istemediği olumsuz olaylara göğüs gererken de dinden destek 

almaktadır. Geleceğe ait beklentilerini de bugün yaşadığı hayal kırıklıklarını da dini inançları 

doğrultusunda şekillendirmektedir. Şöyle ki çoğu zaman dindarlar, din ile olan ilişkilerini “din 

olmasaydı ne yapacağımı bilemezdim” şeklinde dile getirmektedirler. Bu durum, dinin onlar 

için sunduğu anlam şemasının ne kadar etkili olduğuna delâlet etmektedir ( Allport, 2004: 41). 

 

2.3. Dini Başa Çıkmanın Hedefleri 

 



 

69 
 

Pargament, Koenig ve Perez'in belirledikleri dini başa çıkma etkinlikleri içinde beş 

temel hedefinin şöyle olduğu söylenebilmektedir ( Akt., Eryücel, 2013: 16-19): 

 

-Kişinin acı veren hayat sorunları ile karşı karşıya kalması durumunda anlam 

bulmasını sağlamak, 

 

-Kişiye her türlü kontrolü alabilmesi yönünden bir çıkar yol sunmak, 

 

-Kişinin kaygı durumunu aşağıya indirerek, ona teselli sunmak, 

 

-Kişide sosyal yardımlaşma ve kimliği desteklemek, 

 

-İnsanların eski değerlerini bırakıp, yeni mana kaynakları bulmasını desteklemektir. 
 

            

  3.Başa Çıkma ve Dini Başa Çıkma İle Obsesif Kompulsif Bozukluk Arasındaki 

İlişki 

 

İnsanların başlarına gelen olumsuzluklar ile baş etme şekli birçok etkene göre değişiklik 

göstermektedir. Hastalık, doğal afet, savaş, birilerinin ölümü vb. durumlarda kişinin bu 

durumlar ile baş etme sürecinde kimleri için maneviyat önemli bir unsur iken kimleri için pek 

önemli görünmemektedir. 

 

Hastalık ve özellikle psikolojik rahatsızlıkların en karmaşık olanlarından biri olan okb 

hastalığı için birçok başa çıkma şekli olduğu hastalar üzerinde yapılan araştırmalar sonucu 

belirlenmiştir. Önemsememe, arkaya atma, başka işle meşgul olmaya kendini itme, “ne olursa 

olsun” deme vb. gibi zihni kurcalayan obsesyonların varlığında ortaya çıkan başa çıma 

türlerinin yanında maneviyatın kapsamında yer alan dini başa çıkma metodlarının da hastalığa 

olumlu etkisi olduğu görülmektedir. 

 

Allah’a yönelme, hayra yorma, dini yalvarış, yakarış gibi psikolojik anlamda kişiyi 

rahatlattığı düşünülen dini başa çıkma tarzları olduğu ve hastalığın seyrinde olumlu katkılar 

sağladığı görülmektedir. OKB gibi daha birçok olumsuzluk birey tarafından yaşansa da kişi 

tarafından yaşamında uyguladığı hayata tutunma ve hayat motivesini, kalitesini artırıcı birçok 

dini başa çıkma tarzı olduğu araştırma sonuçlarında yer almaktadır. (Ayrıntılı bilgi 3. Bölümde 

yer almaktadır.) 

 

 



 

70 
 

C. TAKINTILI DAVRANIŞLAR İLE BAŞ ETMEDE MANEVİYATIN ETKİSİ 

1.Maneviyat Nedir?  

“Maneviyat” kavramının en temelde “ruhun” bir insana tekabül ettiği Latince spiritulis 

kavramının yanı sıra , “canlılık” ya da “nefes” manalarındaki latince spiritus kökünden geldiği 

bilinmektedir. Kendisinden sıkça bahsedilen bu terimin tarihi olarak din içeriğinde gösterilerek, 

hala geleneksel dinsel anlayışta birçok kişi tarafından hem tercümesi yapılmakta hem de 

söylenerek getirilmekte olup, İbranice Eski Ahitte (ruach) ve Yunanca Yeni Ahitte (pneuma) 

anlamlarına gelmektedir (Bibby, 1995; Zinnbauer,1997). 

“Maneviyat, bireyin kendisinin ve varoluşunun ötesindeki güçtür (Peters, 2008: 27)." 

Bireyin, kendi ve öteki insanlarla olan ilişkilerini, evrende yerini, yaşamının anlamını 

anlayabilme ve kabul edebilme çabasıdır. Bu tanım sonucunda maneviyatın, kişinin varlığı 

açısından içkin bir değer şeklinde açığa çıkar. Çünkü insanların her biri yaşam ve ölüm 

hakkında sorular ve bu sorularına dair yanıtları vardır. Maneviyat bunun yanında yaşam 

boyunca süren deneyim ve kazanılan bilgilerin bir neticesidir. İnsanların hayatın amacına 

uygun olarak bulacakları yanıtlar sonucunda, bir yerde kendilerinin maneviyatını oluştururlar, 

bu yüzden maneviyatı birey açısından anlamı olan unsurları içermektedir (Cimete, 

2002;Başbakkal,2005). 

İnsanlara gelecekleriyle ilgili ümit vereceği düşünülen maneviyat olgusuna bağlı olarak, 

her birey için öteki sosyal ve bireysel özelliklerinin ve değerleri ile şekillenen bir manevi 

yaklaşım olduğu söylenebilir. Maneviyatı, hayatın birçok noktasında oldukça etkili olabilen bir 

olgudur. Mesela, insanlar manevi yaklaşımları çerçevesinde beslenme stilleri, ilişkileri, giyim 

tarzlarının veya en mühimi sağlığa ilişkin durumlarına kararı verebilir. Bu açıdan genelci ve 

tüm bireyler açısından aynı kavram olarak maneviyata bakmanın doğru olmayacağı 

düşünülmektedir. Örnek olarak, “aynı dine mensup insanların hepsinin aynı şekilde inanmaları 

ya da davranmalarını beklemek kadar, belli bir dine mensup olmadığını belirten kişilerin hiçbir 

manevi inançları olmadığını düşünmek de doğru olmayacaktır (Nelson, Becker, Nakashima ve 

Canda, 2006).” 

Birey bazında ve topluluk bazında da sağlık açısından koruyucu bir etken olduğuna dair 

manevi değerlerin tarihte örnekleri bulunmaktadır. Örneğin, “ABD’de Afrika kökenli 

bireylerin manevi değerlerine beyazlardan daha fazla bağlı oldukları bilinmektedir ve bu durum 

pek çok çalışmayla ortaya konulmuştur. Bu durumun nedeni olarak ülkede Afrika kökenli 

insanların sömürü düzeni içinde kültürlerini korumak, psikolojik sağlıklarını korumak, topluluk 



 

71 
 

içi ilişkileri ve değerleri koruyabilmek için manevi değerlerine daha sıkı sarılmaları 

gösterilebilmektedir (Nelson, Becker, Nakashima, ve Canda, 2006).” 

Maneviyata ilişkin pek çok modern anlayışın üç kategori içinden birine uygun 

düştüğünün sonucuna varan Spilka’nın (1996) literatürü yeniden gözden geçirişi, üç sonuca 

varmasını sağlamıştır. Bunlar; 

1. “Teolojilerdeki düşünce ve pratiğin nedeni olarak gösterilen, geniş ya da dar olarak 

tasavvur edilen Tanrı merkezli bir maneviyat,” 

2. “Bir kimsenin ekoloji ya da doğa ile ilişkisini vurgulayan dünya merkezli bir 

maneviyat,” 

3. “İnsan(ın) başarısını veya potansiyelini vurgulayan hümanisttik (ya da insan 

merkezli) bir maneviyat.” 

Böylece Spilka’nın, maneviyatı, çok boyutlu bir yapı olarak gördüğü sonucuna varılmaktadır. 

Maneviyatın birçok tanımına dayalı olarak, birçok araştırmacı çok boyutlu bir yapı 

tavsiyesinde bulunmuştur. Mesela, Lapierre’nin (1994) oluşturduğu yapıda, maneviyatın şu 

boyutlarına dikkat çektiği ve işaret ettiği görülmektedir: 

1.Maneviyat, hayat içerisinde anlam arayışında yardımcıdır. 

2.Maneviyat, aşkın olan ile bir karşılaşma durumu sağlar. 

3.Maneviyat, psikolojik anlamda daha yüksek kudret ve güçteki bir varlığa bağlanma hissini 

giderir. 

4.Maneviyat, Nihâi bir gerçeğin ya da en yüksek bir değerin arayıp bulunmasında yardımcıdır. 

5.Maneviyat, gizemli bir varlığa saygı ve minnettarlık duygusunu sağlar. 

6.Maneviyat, kişinin kendi içerisinde dengeli kişisel bir değişim ve dönüşümü sağlamada 

yardımcıdır. 

Maneviyat olgusunun incelemesinin, bireysel olarak her bir unsuru ve toplu olarak 

bütün unsurları içeren bir profil analizinin çok boyutlu bir yapı içerisinde yapılmasının faydalı 

bir yöntem olabileceği belirtilmektedir(Spilka ve Mclntosh,1996). 

 Özdoğan’a (2010) göre “bizi var eden ile olan bağımız” anlamına gelen maneviyat 

kavramı, içerisinde birçok unsuru barındırmaktadır. Maneviyat, din ve din ile ilgili olan her 

şeyi kapsamasının yanında ayrıca hayatın içerisindeki birçok unsuru da içermektedir. Kişinin 



 

72 
 

kendi içerisinde dengeli kişisel bir değişim ve dönüşümü sağlaması, hayatta karşılaştığı durum 

ve olayları anlamlandırması, “inanma, bağlanma, sadık olma, dayanma, güvenme, korunma, 

dürüstlük, iyilik, doğruluk, adalete sahip olma vb.” değerler odaklı doğru yaşama ihtiyacına 

cevap bulması, yaşamda karşılaştığı birçok şeyde maddeden manaya ulaşmasını sağlama gibi 

birçok unsur, maneviyatın içerisindedir (Özdoğan,2019).  Dolayısıyla maneviyatın psikolojik 

sağlık bakımından önemli bir etkisi, ortaya çıkardığı değerler ve dünya yaşamına ait getirdiği 

açıklamalarla birlikte insan yaşamına kazandırdığı anlamdır (Özdoğan,2009). 

 

1.1.Maneviyat İçerisinde Yer Alan Bir Unsur Olarak Din Kavramı 

İnsandan daha büyük bir güç ile insan arasındaki bir bağ anlamına gelen Latince religio 

kökünden gelen “religion” sözcüğü ile ilgili araştırmacılar üç tarihsel tanım saptamışlardır: 

1. “Bireylerin kendisine motive edildiği ya da bağlandığı doğaüstü bir güç,” 

2. “Böyle bir gücü idrak eden bireyde meydana gelen bir duygu,” 

3. “Bu güçle ilgili olarak gerçekleştirilen ritüel davranışlar (Wulff, 1997).” 

 

Wulff, tanınmış karşılaştırmalı bir din bilimcisi olan Wilfred Cantwell Smith (1962-

1991), yaptığı çalışmada bazı hususlara dikkat çekerek, dinin her geçen gün modern toplumda 

maddileştirildiği, yani, dinin genellikle soyut bir süreçten belli bir sistemle ifade edilebilen 

bilinen somut özellikteki bir varlığa dönüştürüldüğünü iddia etmektedir. Buna örnek olarak, 

dinî grupları, teolojik gelenekleri, büyük dünya dinlerini vb. göstermektedir. Dinin bu talihsiz 

somutlaştırmasının Smith’e göre (ve Wulff, 1991) bazen sınıflandırma amacıyla yararlı 

olmasına rağmen, , birçok dinsel tecrübede dinamik kişisel özelliğinin dikkatten kaçırması 

nedeniyle, önemli bir dini tahrif ve değersizleştirme neticesinde ulaşılabilmektedir (Kimter, 

2013: 92). 

Filozoflarla ve teologların (örneğin, Heschel, 1958; Tillich, 1952), kişinin sorulara yanıt 

aramak için yönelmesinde, dinin sorulara karşın daha duyarlı şekilde yanıt vermeye hazırda 

olmasının gerekliliğini ileri sürmektedirler. Heschel’in düşüncesine göre dinî düşünme; “aklın, 

derinliklerinin dışında entelektüel bir çabadır. Dinî düşünme, insan varlığı ile ilgili nihâî 

sorunların iç yüzünü kavramaya yarayan zihinsel bir kaynaktır (Heschel, 1958: 43).” 

1.2. Maneviyatın Hayat İçerisinde Yer Edinmesinde, Kişideki İç ve Dış Yönelimli 

Dindarlık Faktörü 



 

73 
 

Din kavramı temel anlamda yukarıdaki şekillerde açıklansa da maneviyatın içerisinde 

bir unsur olarak ele alındığında ve maneviyatın kapsamına bakıldığında, dini düşünce, dini 

davranış, dini duygu, dini yaşayış, dini tecrübe vb. hususların anlam bulması yönünden 

kişilerdeki dini yönelimin ve dindarlık tipinin önemli olduğu düşünülmektedir. Bu anlamda 

hayat içerisinde maneviyatın yer edinmesinde, maneviyatın kapsamı içerisindeki bir unsur olan 

din olgusunu yaşamada, Allport’un içsel ve dışsal yönelimli dindarlık tipolojisi bizlere 

yardımcı olmaktadır.  

Allport, ünlü eseri The Individual and His Religion adlı eserinde dindarlığı ve dini 

yaşayışı incelemeye çocukluk dönemi ile başlamakta ve ergenlik ile gençlik dönemleri devam 

etmektedir.  

Hunt ve King’e göre Allport’un içsel yönelimli (derûnî) dindarlık ve dışsal yönelimli 

(dış beklentiye yönelik) dindarlık kavramlarının ilk tohumları, isimlendirilmemiş ve 

tanımlanmamış olarak “The Individual and His Religion” da görülmektedir (Allport, 1950, 

s.59). Allport (1954) “The Nature of Prejudice” de, önyargıya ilişkin olarak iki tür dindarlıktan 

bahsetmektedir. İçselleşmiş ve kurumsallaşmış terimlerini, derûnî ve dış beklentiye yönelik 

terimleri ile aynı anlamda kullanır ancak bir tanımlamada bulunmaz. Allport, derûnî ve dış 

beklentiye yönelik dindarlık kavramlarını ilk kez “Religion and Prejudice” (1959) da 

kullanmaktadır. O bu kavramlara “The Religious Context of Prejudice” da (1966) son şeklini 

vermektedir (Akt., Kayıklık, 2003:134). 

 Allport’un içsel yönelimli ve dışsal yönelimli dindarlık ile ilgili açıklamaları şu 

şekildedir; 

-İçsel Yönelimli Dindarlık; Allport, öznel dinin iki kutbunu ifade etmenin an açık biçiminin, 

içsel olarak güdülenen bireyin kendi dinini yaşarken, dışsal olarak güdülenen bireyin dinini 

kullandığını söylemek olduğunu belirtmektedir. Bu yönelime sahip kişilerin ana güdülerini 

dinde bulduklarını belirtmektedir. Diğer ihtiyaçlar, güçlü olsalar bile onların daha önemsiz 

olduğu düşünülür ve birey kabul ettiği inancı, içselleştirmek ve tam olarak yaşamak için çaba 

harcar (Allport, 1968, 242-243). Özdoğan’a göre (2019) içsel yönelimli dindarlığın İslâm 

dininde “tahkiki iman” ile karşılık bulduğunu belirtmek mümkündür.  

-Dışsal Yönelimli Dindarlık ; Allport, bu eğilime sahip kişilerin, kendi amaçları için dini 

kullanma eğilimine sahip olduklarını belirtmektedir. Dışsal yönelimli ilgiler, çıkar sağlayıcı ve 

faydacı olmaktadır. Bu özelliğe sahip insanlar, dini, güvenlik , teselli ve sosyalite sağlama ve 



 

74 
 

ilgi çekme, statü ve masumiyet elde etmenin bir yolu olarak çok kullanışlı bulabilirler. Bu 

özelikteki insanlarda benimsenen inanç, birinci derece ihtiyaçlara göre şekil almaktadır. Kalp 

ve ruh boyutundan çok zihin devrededir (Allport, 1968). Aynı şekilde dışsal yönelimli 

dindarlığın Özdoğan’a göre (2019) İslâm dininde “taklidi iman” ile karşılık bulduğunu 

belirtmek mümkündür.  

 Dini anlayış ve yaşayış farklılıklarına dayalı olan bu tipolojilerde Allport’un üzerinde 

durduğu ve samimi olan yönelimin içsel yönelimli dindarlık olduğu sonucuna varılabilir. 

Ancak, aşkın bir boyuta sahip olan bu yönelime sahip olma konusunda, kişilerin kendi yaşam 

dünyalarını kontrol etmeleri söz konusudur. İşte maneviyat olgusunun içerisinde yer alan din 

unsurundan kasıt, içsel yönelimli dindarlık modeline dayalı din ve dini ögelerdir. Duygu, 

düşünce değerler, inanış, tecrübe, anlamlandırma vb. unsurlar ile birlikte içsel yönelimli 

dindarlık tipolojisinin yer aldığı bir olgu olarak maneviyatı hayatta yer edindirilmesi, psikolojik 

ve bedensel sağlıkta olumluluk açısından hedeflenen bir durumdur.  

 

2.Maneviyatın Etki Alanları 

“Hastalık, acı çekme, ölüm” gibi deneyimler, yaşam olaylarının arasındadır. Bireyler 

bu zorlu deneyimlerle baş edebilmek için desteklenmesinde maneviyatın ne gibi rolleri vardır? 

Bireylerin hangi ihtiyaçlarına destek olmaktadır? Gibi soruların cevabını bulmak adına yıllardır 

yapılan birçok çalışma bulunmaktadır. Özellikle karşılaşılan fiziksel ve psikolojik rahatsızlıklar 

ile ilgili olarak bireylerdeki hastalıkla ilişkin olarak ortaya çıkan manevi gereksinimlerini, 

Duke Üniversitesi Maneviyat, İlahiyat ve Sağlık Merkezi (Duke University Center for 

Spirituality, Theology and Health) şöyle açıklamıştır (Boztilki ve Ardıç, 2017: 41 ; Koening, 

1994); 

-Kişi hastalığını anlamlandırma İhtiyacı hisseder 

-Kişi hastalık süreci devam ederken ‘anlam’ ihtiyacı ile karşı karşıyadır. 

-Kişi kendi manevi inançlarının kabul edilmesi, saygı gösterilmesi ve desteklenmesi gerektiğini 

düşünür. 

-Kişi zihni, hastalıktan farklı konulara yoğunlaşma gereksinimi içerisindedir. 

-Kişide her türlü kontrolü alma ve kontrolden vazgeçme hislerine olan gereksinimi vardır. 

-Kişi, ölümü kabul etme ve bununla başa çıkma süreci içerisindedir. 

-Kişi, affetme ve affedilme gereksinimi duyar. 



 

75 
 

-Kişi, hastalığı yaşama sürecinde şükretme gereksinimi duyar. 

-Kişi, umut hissetme gereksinimine sahiptir. 

 

Özdoğan (2009)’a göre, hastalıklara bağlı olarak ‘şifa’ kavramı önemli bir yere sahiptir 

ve bu kavram, şefkat, dayanışma gibi hayata destek veren güçler ile uyum içerisindedir. Saf 

manevi enerjinin içerisinde şifa bulunur. Hayatı ve yaşanılanları anlamlandırma, farkındalıklar, 

tıbbi müdahalelerin etkisini artırmaktadır. İnsan, bedensel anlamda ihtiyaçları olan bir varlık 

olduğu gibi aynı zamanda ruhsal ve manevi ihtiyaçları da vardır. Bunlar arasında “inanma, 

bağlanma, sadık olma, dayanma, güvenme, korunma, dürüstlük, iyilik, doğruluk, adalete sahip 

olma v.b.” ihtiyaçlar söz konusudur. İşte bu psikolojik yönelimlerle birey, bilgiye, sevgi ve 

anlama, umuda, aşkın, bağlanma ve şefkate ulaşır. Dolayısıyla maneviyatın psikolojik sağlık 

bakımından en önemli etkisi, ortaya çıkardığı değerler ve dünya yaşamına ait getirdiği 

açıklamalarla birlikte insan yaşamına kazandırdığı anlamdır (Özdoğan, 2009). 

Yaşam içerisindeki olumsuzluklar ile başa çıkmada maneviyatın çok yönlü ve kapsamlı 

bir etkisi olduğu düşünülmektedir. Din, manevi anlamda iyiliğe ve güzelliğe götüren mutluluk 

ve huzuru aşılayan değerlerin, öğretilerin bulunduğu bir olgudur ve olumsuzluk her ne olursa 

olsun, hastalık, savaş, acı çekme, ölüm vb. psikolojik anlamda kişiyi felaha kavuşturmada, 

kişiye hayat içerisinde fayda sağlayan bir ilaç olduğu, yapılan çalışmalarda görülmüş, 

çalışmanın sonuçlarında da maneviyatın iyileştiriciliği saptanmıştır. 2 

           3.Maneviyatın Fiziksel ve Psikolojik Sağlığa Etkisi İle İlgili Yapılmış Çalışmalar 

Maneviyatın etki alanlarının incelenmesinden sonra bu etki alanlarındaki 

uygulamalarda ne gibi sonuçların ortaya çıkmakta ve özellikle olumsuz denilebilen hastalık 

için sağlığa kavuşmada maneviyatın rolü ne şekilde olmakta gibi soruların cevabı için yapılan 

birçok çalışmaya rastlanmaktadır. 

Bu çalışmalara bakıldığında beden ve psikolojik sağlığa etkisi yönünden maneviyatın 

çoğunlukla anlamlı ve iyileştirici bir etkisi olduğu görülmektedir. 

3.1.Beden Sağlığına Etkisi 

 
2 3. Bölüm, araştırma bulgularında ayrıntılı bilgi bulunmaktadır  

 



 

76 
 

Tıp çevrelerinin, sağlık problemlerini aşmada dinȋ inançlar ile pratiklere bağlanan 

hastaların yüksek oranda olduğunu kanıtlayan dini başa çıma konusunda sistematik 

incelemeleri olduğu bilinmektedir. Koening, “Kuzey Carolina’da Duke Üniversitesi Tıp 

Merkezi’nin genel tıp, kardiyoloji ve nöroloji servislerine peş peşe kabul edilen 337 hastanın 

incelenmesinde, yaklaşık olarak bu hastaların % 90’nı başa çıkmak için bir dereceye kadar dini 

kullandıklarını ifade etmiş ve bunların % 40’ından fazlası dinin hâlihazırda kendilerini koruyan 

en önemli faktör olduğunu belirtmiştir (Koening, 1998: 213-224).” 

Psikolojik sağlık ile beden sağlığının iç içe girmesi, karşılıklı olarak birbirini etkileyen 

durumlardandır. Bedensel problemlerin psikolojik sorunlara yol açabilmesi gibi sonuçlar ile 

karşılaşılmakta ve bunun yanında psikolojik problemlerin bedensel problemleri beraberinde 

getirebildiği görülmektedir. Özellikle kişinin psikolojik sağlığını önemli miktarda etkileyebilen 

kişilerin merkezi sinir sisteminde çok sayıda karmaşıklığı olan alt sistem ve bunlara ilişkin 

vücutta salgı sistemleri benzeri diğer alt sistemlere olan etkileşim durumu olabilmektedir. 

Örneğin, bir kortizol salgısının depresyon ile doğrudan ilişkisi belirlenmiştir. Yine hipofiz 

bezleri işleyişinde depresyon ve kaygı bozukluğunu meydana getirmesi ile yakın olarak ilişkili 

olabildiği görülmektedir. Öte yandan, bazı mide sorunlarının, kalp hastalığının, tansiyonun, baş 

ağrısının, bağırsak işlevsel bozukluklarının, cinsel problemler gibi çok sayıdaki bedensel 

rahatsızlığın oluşumunda sosyal nedenlere bağlantılı olarak yaşanabilecek ruhsal problemlerin 

ortam hazırladığı bilinir. Aynı şekilde, çağın hastalığı şeklinde nitelendirilmiş stresin 

hipokampal alanların başta olduğu, beyindeki nöronal hasara neden olduğu deneysel bazda 

kanıtlarla gösterilmektedir. Ayrıca ruhsal sağlığın yanında beden sağlığı açısından da olumlu 

yönde etkilediğine yönelik olarak, müzik dinlemek gibi rahatlatıcı eylemlerin arka planda 

olduğu bilinmektedir (Horozcu, 2010:225-226). 

Maneviyatın da kişide meydana getirmiş olduğu pozitif duyguların aracılığıyla etki 

ettiği anlaşılır. Bunun için Gall ve Cornblatt (2009) yaptıkları çalışmada, duygusal streslerini 

azaltmada pozitif Tanrı gibi manevi inançları kullanan bazı kişilerin, meme kanserine 

yakalandığı halde hayatta kalabildiklerini saptamışlardır. Bu hastalık ile ilgili olarak Feher ve 

Maly de (1999) benzeyen sonuçlar tespit etmişlerdir. Ai ve arkadaşları da (1998),duanın etkili 

bir unsur olduğuna dair, kalp ameliyatı olan ve dua eden kimselerin ameliyattan itibaren bir yıla 

kadarki süreçlerinde sıkıntılarını atlattıklarını tespit etmişlerdir (Gall ve diğ., 2009). 

 



 

77 
 

Hipertansiyon, kronik ağrılar, bir takım zararlı alışkanlıklar konusunda affediciliğin iyi 

geldiği bulgusuna dair yapılan çeşitli araştırmalar bulunmaktadır. Aynı zamanda kaslar, deri, 

kalp atışları elektrom yelogram ölçümleri kindarlığın yani affedici olmada ruhsal ve bedensel 

sağlığı olumsuz etkilediğine dayalı olarak, Vitvliet ve arkadaşlarının çalışmaları mevcuttur. 

Kiecolt-Glaser ve arkadaşlarının da 2005’teki kindarlığın vücutta büyümenin de dâhil olduğu 

ortama uyum sağlayabilmesini etkileyen hormonlarda işlevlerin bozulduğunu tespit etmişlerdir 

(Horozcu, 2010:227). 

Strese bağlı olan gerilimde ve/veya anksiyete durumlarında, yüksek tansiyonda veya 

hipertansiyonda, ağrı, ilaç kullanımının zorunlu olduğu gibi çeşitli bedensel problemlerin 

tedavisinde L. C. Anwanyu 1998 yılında yaptığı çalışma ile meditasyonun psikoterapi 

bakımından yararlılığını araştırmış ve bu tezde, meditasyonun açıkça ve net olarak etkili 

olduğunu belirlemiştir (Kuiper, 2004: 24). 

Maneviyatın bedensel sağlığa etkisi konusunda Özdoğan’a göre sağlığımız ve 

hastalığımız, düşünce kalıplarımız ile doğrudan ilişkilidir. Hayata bakışımız, kendimize 

verdiğimiz önem ve değer, bir bütün olan psikolojik ve bedensel sağlığımızı etkilemektedir 

(Özdoğan, 2015: 351). Özdoğan, yaşanan olumsuz duyguların olumlu duyguları tükettiğini 

belirterek, öfke, kin, nefret, endişe, kuruntu, şüphecilik, güvensizlik, korkular (en basitinden en 

kompleksine kadar), hayal kırıklığı, keder, ümitsizlik gibi pek çok haller, streslerimizin temel 

sebeplerini teşkil ettiğini açıklamaktadır. Bu gibi haller sonucunda enerjimizin tükendiğini, 

sevginin ortadan kaybolduğunu ve kendimizi yalnız hissettiğimizi görmekteyiz. İşte çoğu 

zaman zararlarının farkında olmaksızın, şuursuzca yaşanılan bu gibi duygular, enerji akışını 

keserek, bizleri iyi etkilememektedir ( Özdoğan, 2015:351). 

 

3.2. Psikolojik Sağlığa Etkisi 

Pargament, kişilerin karşı karşıya kaldığı problemler ile başa çıkmalarında maneviyatın 

önemli bir yeri olduğunu düşünmektedir. Fakat Pargament, maneviyatın problemler ile başa 

çıkabilmeye olan artısının oranını belirleyen hususun, o kişinin genel anlamda problemler ile 

karşı karşıya kalma şemasında dinin ne miktarda bir yer kapsadığı, kişide ne miktarda bir 

derinlikte olduğunu belirtmektedir (Gall ve diğ., 2009: 174). Nitekim Pargament’in düşüncesi 

ile doğru orantılı şekilde, Fehring ve arkadaşları (1997), yaşlı olan kanserli hastalarda, iç 



 

78 
 

güdümsel dindarlık durumu ile daha fazla iyimserlik ve daha az sıkıntının arasında olumlu bir 

ilişki olduğunu saptamışlardır (Fehring, Miller ve Shaw, 1997) . 

Dinȋ inançlar ve pratiklerin olumlu etkisi ile ilgili araştırma sonuçlarından bazıları şu 

şekildedir ( Koening, 2013: 218); 

-93 araştırmadan 63 tanesinde kişilerde, daha az seviyede depresyon ve depresyonun 

daha çabuk iyileşme gösterildiği, 

-68 araştırmadan 57 tanesinde kişilerde, daha az seviyede intihar vakasının olduğu, 

-69 araştırmadan 35 tanesinde kişilerde, daha az seviyede kaygı bozukluğu olduğu, 

-120 araştırmadan 98 tanesinde kişilerde, daha az miktarda madde kullanıldığı, 

-114 araştırmadan 91 tanesinde, kişilerde, daha çok iyi oluş, umut ve iyimserlik 

değerlerinin olduğu, 

-16 araştırmadan 15 tanesinde, kişilerin hayatta daha çok gaye ve mana bulduğu 

-38 araştırmadan 35 tanesinde kişilerde, daha çok evlilik tatmini ve istikrarlı bir yaşamın 

olduğu 

-20 araştırmadan 19 tanesinde, kişilerin, daha çok sosyal destekte bulunduğu ortaya 

çıkmıştır. 

Bu (husus)un işlevsel anlamda, daha ziyade iş göremez haldeki kişiler adına bilhassa 

doğru olduğu söylenebilmektedir (Koening, Cohen, Blazer ve diğ., 1992; Idler ve Kasl,1997). 

Koening’den elde edilen bilgilerden şu bilgi dikkat çekicidir; “2000-2002 yılları arasında 

psikoloji literatürü içerisinde ortaya çıkan din, maneviyat ve psikolojik sağlığı içeren ilave 

1100’den fazla makale, araştırma ve inceleme, 1980-1982 yılları arasında gerçekleştirilen 101 

makale ile karşılaştırılmış ve bilim topluluğu tarafından bu alandaki 11 katlık dikkate değer bir 

artışa dikkat çekilmiştir (Koening, 1997:76-82).” 

Hastaların şifa sürecinde manevi yaklaşıma yöneldiklerinde hangi faktörlerin önem 

kazandığına dair sorunun cevabında Özdoğan (2015:351), Peale’nin bulguları ile yanıt 

vermektedir. ; “Birincisi; insanın kendini Yaratıcısı’na bırakma isteği, ikincisi ruhsal arınma 

isteği, üçüncüsü, tıp bilimi ile manevi inancın birlikte kullanılmasının iyi sonuç vereceğine 

duyulan güven, dördüncüsü, Yaradan’ın en iyiyi takdir edeceğine inanma, beşincisi, 

Yaradan’ın hastalığı iyileştireceğine yürekten inanmaktır (Peale, 2002: 173-174).” 



 

79 
 

Maneviyatın bedensel ve psikolojik sağlığa etkisi konusunda yapılan çalışmalarda 

insana manevi psikolojik yaklaşıma dayalı Özdoğan tarafından oluşturan manevi yaklaşım 

modelinden bahsetmek yerindedir. Bu konuda çalışmaları olan Öznur Özdoğan’nın belirttiğine 

göre din psikolojisi biliminin ülkede gelişmesinde “Kendini bilen Rabbi’ni bilir”. Kutsi 

hadisinin etkisi bulunmaktadır. Manevi yaklaşım içerisinde, İlahi öğretinin, Anadolu Kültürü, 

felsefe ve psikoloji biliminin insana bakışını sentezleyerek, bu sayede kendimizi tanımaya 

yardımcı olmaktır. Yaklaşımda temel soru “İnsan nasıl bir varlıktır?” olarak ifade edilebilir. 

Özdoğan, bu soruyu yanıtlayabilmek için Yaratıcı’nın Kur’an-ı Kerim’de insanı nasıl 

anlattığını, Hz. Muhammed (s.a.v.)’in insanı nasıl anlattığını ve Anadolu kültüründeki insan 

motifi ile psikoloji bilimindeki insanı anlamanın önemli olduğunu belirtmektedir (Özdoğan, 

2008: 77-78). 

Özdoğan, 2000 yılından bu yana, fiziksel hastalıkları olan kişiler ile görüşmeler 

yapmaktadır. Uygulanan ikili danışmanlıklar ve grup toplantılarında manevi ve psikolojik bir 

yaklaşım uygulanmaktadır. Bu yöntemde Allah’ın kimseye kaldıramayacağı yükü 

yüklemediğine dayalı Bakara suresinin 286. Ayeti, Hz. Muhammed (s.a.v.)’in Allah’ın 

dermanını yaratmadan bir derdi yaratmadığına dayalı hadisi ve Anadolu kültüründeki bilgelerin 

olumsuzluklar ile başa çıkmada yol gösterici manidar sözleri yer almaktadır ( Özdoğan, 

2020:52).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

80 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

YÖNTEM, BULGULAR VE VERİ ANALİZİ 

 A.YÖNTEM 

 1.Evren ve Örneklem, İçleme ve Dışlama Kriterleri 

Araştırmanın evren ve örneklemi, Ankara Numune Eğitim ve Araştırma Hastanesi 

Psikiyatri Kliniğine gelen ve bunun dışında Ankara da ikamet eden, OKB tanısı almış 50 

katılımcı olarak belirlenmiştir. 

Araştırmadaki İçleme ve Dışlama Kriterleri 

 İçleme Kriterleri 

-Katılımcının Ankara Numune Hastanesi psikiyatri kliniğine gelip tanı alması 

-Katılımcının araştırma hakkında bilgilendirilmesi, onam formunu doldurması 

-Katılımcının araştırmaya gönüllük ile katılması 

-Katılımcının araştırma sorularını anlamasına engel sağlık sorununun bulunmaması 

-Katılımcının ölçek ve anket sorularına içtenlik ile cevap vermesi 

-Katılımcının soruları anlayacak ve cevap verecek düzeyde eğitimli olması 

 Dışlama Kriterleri 

-Katılımcının Ankara Numune Hastanesi dışında başka birimlerden de OKB tanısı alması 

-Katılımcının araştırma hakkında yeterli bilgiye sahip olmaması 

-Katılımcının araştırma sorularını cevaplamada isteksiz olması 

-Katılımcının cevaplarının tutarsız olması 

-Katılımcının soruları anlayacak ve cevap verecek düzeyde eğitimli olmamasıdır. 

 2.Veri Toplama Araçları 

Araştırma, “Dini Başa Çıkma Düzeyinin Takıntılı Davranışları Aşma İlişkisi Üzerine 

Bir İnceleme” adında olup, takıntılı davranış sergileyen ve bu konuda teşhis konulmuş, 

ulaşılabilecek kadar kişiye 3 farklı ölçeğin ve oluşturulan anketin uygulanarak araştırma 

sorularına yanıt bulmaktır. Ölçekler, Tanrı algısı ölçeği, dini başa çıkma ölçeği ve padua 

envanteridir. Sorular ise kişinin takıntıları olduğunda kendi içerisinde maneviyata ne şekilde 

yer verdiğini ve nasıl bir başa çıkma yöntemi oluşturduklarını tespit etmeye yönelik 6 açık uçlu 

sorudan oluşmaktadır. 

 

 



 

81 
 

2.1.Kişisel Bilgi Formu 

  Kişisel bilgi formunda, katılımcının adı soyadı, yaşı, cinsiyeti, çalışma durumu, medeni 

durumu, kaç yıl eğitim aldığı ve gelir düzeyi sorulmuştur. Bu sorular ile OKB’li kişiler 

hakkında genel bilgi alınması amaçlanmıştır. Bu bilgiler ile istatistiki veriler elde edilmiştir. 

2.2. Araştırmada Kullanılan Anket Soruları 

 

Araştırmada kullanılan anket soruları 6 tane olup, OKB’li kişilerin takıntılarını yenmede 

maneviyatı kullanıp kullanmadıkları ve kullanıyorlar ise nasıl bir yol izlediklerini tespit etmeye 

yönelik olarak hazırlanmıştır. Sorular, OKB’li kişilerin dini başa çıkma yöntemlerini daha 

ayrıntılı olarak çözümlemeye yöneliktir. 

 

1. Size hayatta en çok huzur veren şey nedir? Aşağıda verilen maddeleri size en çok 
 

huzur verir? Niçin? 
 

 

Para Başarı 

 

Sağlık Güç 

 

Sevgi Mutluluk 

 

Maneviyat 

 

Diğer… 

 

Bu soruda kişinin hayat içerisinde önem verdiği önceliklerde maneviyatın yerini 

belirleme, önem sırasına göre sıralaması istenerek maneviyatın kişi için hangi sırada yer 

aldığını tespit etme durumu söz konusudur. Maneviyatın hayat içerisindeki yerine göre 

takıntılardaki iyileşme durumu araştırılmaktadır. 

 

 

2. Manevi konulara ilginiz var mı? Varsa bahsedebilir misiniz? 

 

 

3. Takıntılarınızı aşmak için dua ettiğiniz olur mu? Evet, ise bir duanızı yazabilir 
 

misiniz? 

 

4.Takıntılarınızı aşmak için manevi motifleri kullanır mısınız? Evet, ise belirtiniz. 

 

 



 

82 
 

5. Dini bilgilerinizden bazıları takıntılarınızı tetikliyor mu? Evet, ise belirtiniz. 
 

6. Bütün bu süreçte “yaşadığım bu rahatsızlığın beni manevi olarak 

olgunlaştıracağını düşünürüm.” Düşüncesini içinizde yaşıyor musunuz? Cevabınız “ evet” ise 

yasadıklarınızdan bahsedebilir misiniz? 

 

2.3. Tanrı Algısı Ölçeği 

  

 Bu ölçek, 22 maddeden oluşmaktadır. Kişilerin Tanrı algılarının korku ya da sevgi 

odaklı olup olmadığını anlamaya dayalı olarak uygulanmıştır. Bu hususun, OKB ile ilişkisinin 

tespit edilmesi amaçlanmıştır. Ölçek, katılımcıların verilen 22 ifadeye katılıp katılmadıklarını 

“hiç, kısmen, biraz, oldukça ve tamamen” şeklinde işaretlemesine dayalı 5’li kategoridedir. 

Ölçeğin güvenilir ve geçerli olduğuna dair Güler (2007), 22 maddenin işler ve geçerli 

maddeler olduğunu belirtmektedir. Ölçeğin güvenirlik katsayısı .83 olarak bulunmuştur.  

 

Bu değer,  güvenilir bir ölçek olduğunu göstermektedir. 5 faktörden oluşan ölçekteki tüm 

faktörler toplam varyansın %55,6 sını açıklamaktadır. Böylece Tanrı Algısı ölçeğinin geçerli 

ve güvenilir bir ölçek olduğu söylenebilir (Güler, 2007:132). 

 

2.4.Dini Başa Çıkma Ölçeği 

Bu ölçek, bireylerin zor ve sıkıntılı olay ve durumlar ile karşılaştıklarında başvurdukları 

dini başa çıkma etkinliklerini ve onlara başvurma sıklıklarını gösteren bir ölçektir. Bu hususun 

OKB ile ilişkisinin tespit edilmesi amaçlanmıştır. Ölçek, katılımcıların verilen 33 ifadeye 

katılıp katılmadıklarını “hiçbir zaman, nadiren bazen, çoğu zaman ve her zaman”  şeklinde 

işaretlemesine dayalı 5’li likert ölçektir. Ölçekte temel olarak, Pargament, Koening ve Perez’in 

geliştirdikleri Dini Başa Çıkma Ölçeğinden faydalanılmıştır.  Bazı maddelerin aynen, bazı 

maddelerin değiştirilerek kullanıldığı ve ayrıca kültürel unsurlardan yola çıkarak yeni maddeler 

eklendiği belirtilmektedir (Ayten , 2012:29). 

 

2.5. Padua Envanteri 

Bu ölçek, 60 soruluk olup, OKB’si olan hastalarda hem genel olarak hastalığın 

şiddetinin belirlenmesinde hem de baskın olan belirti dağılımının ortaya konmasında yardımcı 

bir ölçektir. Ölçek, katılımcıların verilen 60 ifadeye katılıp katılmadıklarını “hiç, çok az, çok, 

epeyce çok ve aşırı” şeklinde işaretlemesine dayalı 5’li kategoridedir. Sadece gözlenebilir 

kompulsif davranışların dışında (temizlik/kontrol), gizli ya da zihinsel olarak yapılanları da 



 

83 
 

değerlendirme imkânı vermektedir. Öz bildirim ölçeği olması sebebiyle de alan 

araştırmalarında da kullanım imkânı sunmaktadır. Ayrıca fenomonolojik açıdan ayrımlaşan 

belirtilerin ayrı ayrı şiddetinin belirlenmesine de olanak tanır. Öz bildirim ölçekleri arasında 

OKB hakkındaki çalışmalarda en fazla kullanılmış değerlendirme aracıdır (Akt., Beşiroğlu, 

Ağargün, Boysan, Eryonucu, Güleç ve Selvi, 2005: 180).  

 

B. VERİLERİN ANALİZİ VE BULGULAR 

Çalışma Grubu 

Çalışma grubunda yaşları 16 ile 56 arasında değişen 50 katılımcı bulunmaktadır. 

Katılımcıların özellikleri ile ilgili ayrıntılı bilgi Tablo 1’de verilmiştir. 

Tablo 1. Çalışma grubunun özellikleri 

  n %   n % 

Cinsiyet 
Erkek 16 32,0 

Medeni 

durum 

Bekâr 26 52,0 

Kadın 34 68,0 Evli 22 44,0 

Yaş 

16-26 yaş 15 30,0 Boşanmış 2 4,0 

27-37 yaş 19 38,0 

Eğitim 

Durumu 

Lise ve altı 26 52,0 

38 yaş ve üstü 15 30,0 
Lisans ve 

lisansüstü 
22 44,0 

Belirtilmemiş 1 2,0 Belirtmemiş 2 4,0 

Çalışma 

Durumu 

Çalışıyor 19 38,0 Gelir 

Düzeyi 

0-1500 TL 29 58,0 

Çalışmıyor 21 42,0 1501 TL ve üstü 21 42,0 

Öğrenci 9 18,0 

Tanı Süresi 

0-5 yıl 23 46,0 

Emekli 1 2,0 5 yıl ve üzeri 26 52,0 

    Belirtmemiş 1 2 

 

Tablo 1 incelendiğinde katılımcıların %32’si (n = 16) erkek ve %68’inin (n = 34) kadın 

olduğu görülmektedir. Yaş açısından incelendiğinde katılımcıların %30’unun (n = 15) 16 yaş 

ile 26 yaş arasında olduğu, %38’inin (n = 19) 27 yaş ile 37 yaş arasında olduğu ve %30’unun 

(n = 15) 38 yaş ve üzerinde olduğu belirlenmiştir. Katılımcıların %2’si (n = 1) yaşını 

belirtmemiştir. Katılımcıların %38’inin (n = 19) çalıştığı, %42’sinin (n = 21) çalışmadığı, 

%18’inin (n = 9) öğrenci olduğu ve %2’sinin (n = 1) emekli olduğu tespit edilmiştir. Medeni 

durum açısından incelendiğinde ise katılımcıların %52’si (n = 26) bekâr, %44’ü (n = 22) evli 

ve %4’ü (n = 2) boşanmıştır. Eğitim durumu lise ve altı olanlar çalışma grubunun %52’sini (n 

= 26) ile lisans ve lisansüstü olanlar çalışma grubunun %44’ünü ( n =22) oluşturmaktadır. Gelir 

düzeyi açısından incelendiklerinde ise katılımcıların %58’inin (n = 29) 0-1500 TL arası geliri 

olduğu ve %42’sinin (n = 21) 1501 TL ve üstü geliri olduğu tespit edilmiştir. Tanı süresi 



 

84 
 

açısından incelendiğinde ise katılımcıların %46’sının (n = 23) tanı süresinin 0-5 yıl ve 

%52’sinin (n = 26) 5 yıl ve üzeri tanı süresinin olduğu görülmektedir. 

Çalışma grubunda yer alan OKB’li bireylerin takıntı türleri ise Tablo 2’de sunulmuştur. 

 

Tablo 2. Çalışma grubundaki bireylerin takıntı türleri 

 
Var Yok 

f % f % 

Bulaşma takıntıları 14 28,0 36 72,0 

Düşünce, şüphe takıntıları 34 68,0 16 32,0 

Vücut ile ilgili hastalık takıntıları 5 10,0 45 90,0 

Düzen ve simetri takıntıları 12 24,0 38 76,0 

Dini takıntılar 18 36,0 32 64,0 

Kontrol etme ve tekrarlama takıntıları 23 46,0 27 54,0 

Yıkama, silkme, silme, temizlik takıntıları 21 42,0 29 58,0 

Sıralama ve sayma takıntıları 12 24,0 36 76,0 

Dua etme, ibadet takıntıları 10 20,0 40 80,0 

Abdest takıntıları 13 26,0 37 74,0 

 

Tablo 2 incelendiğinde katılımcılarda en yaygın olarak bulunan takıntı türü düşünce 

ve şüphe (f = 34, %68) takıntılarıdır. Katılımcıların %46’sında (f = 23) kontrol etme, 

%42’sinde (f = 21) yıkama, silkme, silme, temizlik takıntıları, %36’sında (f = 18) dini 

takıntılar, %28’inde (f = 14) bulaşma takıntıları, %26’sında (f = 13) abdest takıntıları, 

%24’ünde (f = 12) düzen ve simetri takıntıları, %24’ünde (f = 12) sıralama ve sayma takıntıları 

ve %20’sinde (f = 10) dua etme, ibadet takıntıları bulunmaktadır. Katılımcılarda en az olarak 

bulunan takıntı türü ise vücut ile ilgili hastalık takıntıları olarak görülmektedir. 

Verilerin Analizi 

Takıntılı kişilere yönelik manevi bakım uygulamalarını amaçlayan bu çalışmada 

katılımcılardan Padua Envanteri, Dini Başa Çıkma Tarzları Ölçeği ve Tanrı Algısı Ölçeği 

uygulanmıştır. Padua Envanterine göre takıntı türlerinin düzeylerinin yorumlanmasında ölçek 

maddeleri sıfır ile dört arasında puanlandığı için “0-00-0,79: hiç; 0,80-1,59: çok az; 1,60-2,39: 

çok; 2,40-3,19: epey çok; 3,20-4,00: aşırı” sınıflandırılması kullanılmıştır. Dini Başa Çıkma 

Tarzları Ölçeği ve Tanrı Algısı Ölçeği’nden elde edilen puanlara göre dini başa çıkma tarzları 

düzeyi ve tanrı algısı düzeylerinin yorumlanmasında bu ölçek maddeleri bir ile beş arasında 

puanlandığından “1-00-1,79: hiç; 1,80-2,59: kısmen; 2,60-3,39: biraz; 3,40-4,19: oldukça; 

4,20-5,00: tamamen” sınıflandırması kullanılmıştır. 



 

85 
 

Ölçek puanlarının demografik olarak toplanan bilgilere göre anlamlı farklılık gösterip 

göstermediği incelenirken hangi yöntemin kullanılmasına karar verilmesi için ölçek puanların 

demografik değişkenin düzeylerinde normal dağılım gösterip göstermediği incelenmiştir. 

Normallik varsayımının incelenmesinde, basıklık-çarpıklık istatistikleri ve standart hataları 

ile Kolmogrov Smirnov ve ShapiroWilks testleri kullanılmıştır. Normal dağılım göstermeyen 

ya da incelenen bağımsız değişkenin düzeylerindeki kategori sayısı az olan iki kategoriye 

sahip bağımsız değişkenin bulunduğu ve bağımlı değişkenin sürekli olduğu durumlarda Mann 

Whitney U testi kullanılmıştır. 

Normal dağılım gösteren sürekli bağımsız değişkenin bulunduğu ve bağımsız 

değişkenin kategori sayısının iki olduğu durumlarda ise ilişkisiz örneklemler t testi 

kullanılmıştır. Bağımsız değişkenin üç kategoriye sahip olduğu durumlarda bir kategoriye 

düşen gözlem sayısı az olduğundan Kruskal Wallis H testi ile analiz yapılmıştır. Ölçek puanları 

arasındaki ilişkiler incelenirken sürekli ölçek puanları arasındaki ilişkiler Pearson momentler 

çarpımı korelasyon katsayısı ile hesaplanırken, normal dağılımı sağlamayan ölçek puanlarının 

olduğu durumlarda ilişkileri belirlemek için Spearman sıra farkları korelasyon katsayısı 

kullanılmıştır. 

Bulgular 

Çalışma grubundaki OKB olan kişilerin Padua Envanterine göre takıntı türlerinin 

düzeylerini incelemek için Padua Envanterinin her bir alt boyutuna ait puanlar boyut 

ortalamaları alarak belirlenmiştir. Elde edilen boyut ortalamaları puanları üzerinden betimsel 

istatistiksel hesaplanarak Tablo 3’te sunulmuştur. 

Tablo 3. Çalışma grubundaki OKB olan kişilerin Padua Envanterine göre takıntı 

türlerinin düzeylerinin incelenmesi 

 𝑿̅ ss Minimum Maksimum 

Düşüncelere Kapılma 2,26 0,95 0,36 4,00 

Temizlik 1,47 1,15 0,10 4,00 

Kontrol 1,79 1,14 0,13 4,00 

Dürtüler 0,88 0,96 0,00 4,00 

Kesinlik (sayma) 0,84 1,18 0,00 4,00 

Kesinlik (tekrarlayıcı davranışlar) 1,14 1,21 0,00 4,00 

 

Tablo 3 incelendiğinde katılımcıların düşüncelere kapılma boyutundan aldıkları 

ortalama puanların ortalaması 2,26 ve standart sapması 0,95 olarak görülmektedir ve bu 

boyuttan alınan en düşük ortalama puan 0,36 ve en yüksek ortalama puan 4’tür.  



 

86 
 

Buna göre, katılımcıların düşüncelere kapılma boyutundaki ortalama puan ortalaması 1,60 ile 

2,39 arasında olduğunda bu boyuttaki düzeylerinin çok düzeyinde olduğu söylenebilir. 

Katılımcıların temizlik boyutundan aldıkları ortalama puanların ortalaması 1,47 ve standart 

sapması 1,15 olarak belirlenmiştir ve bu boyuttan alınan en düşük ortalama puan 0,10 ve en 

yüksek ortalama puan 4’tür. Buna göre, katılımcıların temizlik boyutundaki ortalama puan 

ortalaması 0,80 ile 1,59 arasında olduğunda bu boyuttaki düzeyleri çok az düzeyidir. 

Katılımcıların kontrol boyutundan aldıkları ortalama puanların ortalaması 1,79 ve 

standart sapması 1,14 olarak belirlenmiştir ve bu boyuttan alınan en düşük ortalama puan 0,13 

ve en yüksek ortalama puan 4’tür. Buna göre, katılımcıların kontrol boyutundaki ortalama puan 

ortalaması 1,60 ile 2,39 arasında olduğunda bu boyuttaki düzeylerinin çok düzeyi olduğu 

söylenebilir. Katılımcıların dürtüler boyutundan aldıkları ortalama puanların ortalaması 0,88 ve 

standart sapması 0,96 olarak belirlenmiştir ve bu boyuttan alınan en düşük ortalama puan 0,00 

ve en yüksek ortalama puan 4’tür. Buna göre, katılımcıların dürtüler boyutundaki ortalama puan 

ortalaması 0,80 ile 1,59 arasında olduğunda bu boyuttaki düzeylerinin çok az düzeyi olduğu 

söylenebilir. Katılımcıların kesinlik/sayma boyutundan aldıkları ortalama puanların ortalaması 

0,84 ve standart sapması 1,18 olarak belirlenmiştir ve bu boyuttan alınan en düşük ortalama 

puan 0,00 ve en yüksek ortalama puan 4’tür. Buna göre, katılımcıların kesinlik/sayma 

boyutundaki ortalama puan ortalaması 0,80 ile 1,59 arasında olduğunda bu boyuttaki düzeyleri 

çok az düzeyidir.  Katılımcıların kesinlik/tekrarlayıcı boyutundan aldıkları ortalama puanların 

ortalaması 1,14 ve standart sapması 1,21 olarak belirlenmiştir ve bu boyuttan alınan en düşük 

ortalama puan 0,00 ve en yüksek ortalama puan 4’tür. Buna göre, katılımcıların tekrarlayıcı 

davranışlar boyutundaki ortalama puan ortalaması 0,80 ile 1,59 arasında olduğunda bu 

boyuttaki düzeylerinin çok az düzeyinde olduğu söylenebilir. Padua Envanteri sonuçları genel 

olarak değerlendirildiğinde, çalışma grubundaki katılımcıların takıntı türleri daha çok 

düşüncelere kapılma ve kontrol türlerindedir.  

Çalışma grubundaki OKB olan kişilerin Dini Başa Çıkma Ölçeğine göre dini başa çıkma 

türlerinin düzeylerini incelemek için bu ölçeğin her bir alt boyutuna ait puanlar boyut 

ortalamaları alarak belirlenmiştir. Elde edilen boyut ortalamaları puanları üzerinden betimsel 

istatistiksel hesaplanarak Tablo 4’te sunulmuştur. 

 

 



 

87 
 

Tablo 4.Çalışma grubundaki OKB olan kişilerin dini başa çıkma tarzlarının 

incelenmesi 

 𝑿̅ ss Minimum Maksimum 

Olumlu dini başa çıkma 3,84 0,69 2,08 4,84 

Olumsuz dini başa çıkma 2,02 0,71 1,00 4,00 

 

Tablo 4 incelendiğinde katılımcıların olumlu dini başa çıkma (X̅ = 3,84) tarzı 

boyutundan aldıkları puanların oldukça düzeyinde ve olumsuz dini başa çıkma (X̅ = 2,02) 

boyutundan aldıkları puanlar ise kısmen düzeyinde olduğu görülmektedir. Genel olarak 

değerlendirildiğinde, çalışma grubundaki OKB’li kişilerin daha çok olumlu dini başa çıkma 

yöntemlerini kullanma eğiliminde olduğu anlaşılmıştır. 

Çalışma grubundaki OKB olan kişilerin Tanrı Algısı Ölçeğine göre tanrı algısı 

düzeylerini incelemek için bu ölçeğin her bir alt boyutuna ait puanlar boyut ortalamaları alarak 

belirlenmiştir. Elde edilen boyut ortalamaları puanları üzerinden betimsel istatistiksel 

hesaplanarak Tablo 5’te sunulmuştur. 

 

Tablo 5. Çalışma grubundaki OKB olan kişilerin Tanrıyı algılama biçimlerinin 

incelenmesi 

 𝑿̅ ss Minimum Maksimum 

Sevgi yönelimli 4,32 0,71 2,25 5 

Korku yönelimli 4,10 0,69 1,70 5 

 

Tablo 5 incelendiğinde katılımcıların sevgi yönelimli tanrı algısı puanlarının 

ortalamasının 4,32 olduğu diğer bir deyişle sevgi yönelimli tanrı algısı boyutunda katılımcıların 

tamamen boyutunda görüş belirttiği görülmektedir. Korku yönelimli tanrı algısında puanlarının 

ortalamasının ise 4,10 olduğu tespit edilmiştir. Korku yönelimli tanrı algısı boyutunda 

maddelerin tersten kodlandığı da dikkate alınırsa katılımcıların bu boyutta kısmen düzeyinde 

görüş belirttiği söylenebilir. Genel olarak değerlendirildiğinde, çalışma grubundaki OKB olan 

kişilerin Tanrıyı sevgi yönelimli olarak algılama alt boyutundan aldıkları puan korku yönelimli 

algılamadan aldıkları puandan daha yüksektir. 

OKB’li kişilerin rahatsızlıkları ile baş etme süreci ve Tanrı tasavvurları algısı (korku ve 

sevgi ) arasındaki ilişki incelemek amacıyla Dini Başa Çıkma Ölçeği puanları ile Tanrı Algısı 

Ölçeği puanları arasındaki korelasyonlar hesaplanmıştır. Tanrı Algısı Ölçeği boyutları puanları 



 

88 
 

normal dağılım göstermediği için ilişkiyi tespit etmek amacıyla Spearman sıra farkları 

korelasyon katsayısı kullanılmıştır.  Sonuçlar Tablo 6’da sunulmuştur. 

 

Tablo 6.OKB’li kişilerin rahatsızlıkları ile baş etme süreci ve Tanrıyı algılama 

biçimleri arasındaki ilişki 

 Sevgi Yönelimli Korku Yönelimli 

Olumlu dini başa çıkma 0,628* 0,261 

Olumsuz dini başa çıkma -0,424* -0,466* 
*p<0,05   

 

Tablo 6 incelendiğinde sevgi yönelimli tanrı algısı boyutu puanları ile olumlu dini başa 

çıkma tarzları puanları arasında pozitif yönlü, orta düzeyde ve istatistiksel olarak anlamlı (r = 

0,628; (p<0,05) bir ilişki tespit edildiği görülmektedir. Buna göre sevgi yönelimli tanrı algısı 

puanları artıkça olumlu dini başa çıkma tarzları puanları artmaktadır. Sevgi yönelimli tanrı 

algısı boyutu puanları ile olumsuz dini başa çıkma boyutu puanları arasında negatif yönlü orta 

düzeyde ve istatistiksel olarak anlamlı (r = -0,42; p<0,05) bir ilişki belirlenmiştir. Buna göre 

sevgi yönelimli tanrı algısı puanları artıkça olumsuz dini başa çıkma tarzları puanlarının 

azaldığı söylenebilir. 

 

Korku yönelimli tanrı algısı boyutu puanları ile olumsuz dini başa çıkma tarzı puanları 

arasında negatif yönlü orta düzeyde ve istatistiksel olarak anlamlı (r = -0,466; p<0,05) bir 

ilişki tespit edilmiştir. Korku yönelimli tanrı algısı puanları artıkça korku yöneliminin azaldığı 

dikkate alınarak bu korelasyon değeri yorumlandığında korku yönelimli tanrı algısı artıkça 

olumsuz dini başa çıkma tarzlarını kullanma artmaktadır. Korku yönelimli tanrı algısı ile 

olumlu dini başa çıkma tarzı puanları arasında anlamlı farklılığın olmadığı 

görülmektedir(p>0,05). 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin cinsiyetine göre farklılaşıp 

farklılaşmadığını incelemek için normal dağılım varsayımı sağlandığından dolayı bağımsız 

örneklem t testi kullanılmıştır. Sonuçlar Tablo 7’de sunulmuştur. 

 



 

89 
 

Tablo 7.OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin cinsiyetine göre 

incelenmesi 

  n 𝑿̅ ss sd t p 

Olumlu dini başa 

çıkma 

Erkek 16 93,94 21,48 
22,511 0,544 0,592 

Kadın  31 97,19 14,74 

Olumsuz dini başa 

çıkma 

Erkek 16 16,81 5,24 
45 0,516 0,608 

Kadın  31 15,90 5,95 

 

Tablo 7 incelendiğinde OKB’li bireylerin cinsiyetlerine göre dini başa çakma tarzlarının 

istatistiksel olarak anlamlı fark göstermediği görülmektedir (p>0,05). Diğer bir deyişle, OKB’li 

bireylerin cinsiyetleri farklı olsa da dini başa çıkma tarzları benzerdir. 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin yaşlarına göre farklılaşıp 

farklılaşmadığını incelemek yaş düzeylerindeki gözlem sayısı az olduğundan Kruskal Wallis H 

testi kullanılmıştır. Sonuçlar Tablo 8’de sunulmuştur. 

 

 

Tablo 8.OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin yaşlarına göre 

incelenmesi 

  n 
Sıra 

Ortalaması 
sd 𝝌𝟐 p 

Anlamlı 

Fark  

Olumlu dini 

başa çıkma 

38 yaş ve üzeri 12 32,38 

2 8,044* 0,018 1-3 27-37 yaş 19 22,34 

16-26 yaş 15 17,87 

Olumsuz dini 

Başa Çıkma 

38 yaş ve üzeri 12 19,29 

2 1,693 0,429 - 27-37 yaş 19 25,58 

16-26 yaş 15 24,23 

*p<0,05        

 

 

Tablo 8 incelendiğinde OKB’li bireylerin yaşlarına göre olumlu dini başa çıkma 

tarzında istatistiksel olarak anlamlı farklılık gösterdiği (p<0,05) belirlenirken, olumsuz dini 

başa çıkma tarzı yaşa göre anlamlı farklılığın olmadığı görülmektedir(p>0,05). Anlamlı 

farklılık tespit edilen olumlu dini başa çıkma tarzının yaşın hangi düzeyleri arasında anlamlı 

farklılık olduğunu tespit etmek amacıyla Benforoni düzeltmesi dikkate alınarak Mann 

Whintey U testi ile ikili karşılaştırmalar yapılmıştır. “Yapılan ikili karşılaştırmalar sonucunda 

anlamlı farklılığın 38 yaş ve üzeri katılımcılar ile 16 yaş-26 yaş arası katılımcılar arasında 



 

90 
 

olduğu tespit edilmiştir. Sıra ortalamaları incelendiğinde olumlu dini başa çıkma tarzından 

alınan puanların 38 yaş ve üzeri katılımcılar için daha yüksek olduğu görülmektedir.” 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin çalışma durumlarına göre farklılaşıp 

farklılaşmadığını incelemek için çalışma durumu düzeylerindeki gözlem sayısı az olduğundan 

Kruskal Wallis H testi kullanılmıştır. Sonuçlar Tablo 9’da sunulmuştur. 

Tablo 9. OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin çalışma durumlarına (iş 

sahibi olup olmama durumuna) göre incelenmesi 

  n Sıra Ortalaması sd 𝝌𝟐 p 

Olumlu dini başa 

çıkma 

Çalışıyor 17 27,79 

2 3,913 0,141 Çalışmıyor 20 22,78 

Öğrenci 9 17,00 

Olumsuz dini 

Başa Çıkma 

Çalışıyor 17 26,79 

2 2,358 0,308 Çalışmıyor 20 20,15 

Öğrenci 9 24,72 

*p<0,05       

 

Tablo 9 incelendiğinde OKB’li bireylerin çalışma durumuna dini başa çıkma tarzları 

istatistiksel anlamlı farklılık göstermemektedir (p>0,05). Diğer bir deyişle OKB’li bireylerin 

çalışıp çalışmaması dini başa çıkma tarzlarının etkilememektedir. 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin medeni duruma göre farklılaşıp 

farklılaşmadığını incelemek için olumlu dini başa çıkma tarzı puanları normal dağılım 

varsayımını sağladığından ilişkisiz örneklemler t testi; olumsuz dini başa çıkma tarzları 

puanları normal dağılım göstermediğinden Mann Whitney U testi kullanılmıştır. Medeni 

durumu boşanmış olan iki kişi olduğundan analiz dışında bırakılmıştır. Sonuçlar Tablo 10’da 

sunulmuştur. 

Tablo 10. OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin medeni durumlarına 

göre incelenmesi 

  n 𝑿̅ ss sd t p 

Olumlu dini başa 

çıkma 

Bekâr 26 87,38 17,04 
38,924 5,296* 0,000 

Evli 19 107,95 8,61 

  n 
Sıra 

Ortalaması 
Sıra Toplamı Z p 

Olumsuz dini başa 

çıkma 

Bekâr 26 24,67 641,50 
1,004 0,316 

Evli 19 20,71 393,50 
*p<0,05       

 



 

91 
 

Tablo 10 incelendiğinde OKB’li bireylerin medeni durumlarına göre olumlu dini başa 

çıkma tarzlarında istatistiksel olarak anlamlı farklılık gösterdiği (p<0,05) belirlenirken, 

olumsuz dini başa çıkma tarzları medeni duruma göre anlamlı farklılığın olmadığı 

görülmektedir (p>0,05). Anlamlı farklılık tespit edilen olumlu dini başa çıkma tarzında 

ortalamalar incelendiğinde evli katılımcıların puanlarının daha yüksek olduğu görülmektedir. 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin eğitim duruma göre farklılaşıp 

farklılaşmadığını incelemek için olumlu dini başa çıkma tarzı puanları normal dağılım 

varsayımını sağladığından ilişkisiz örneklemler t testi; olumsuz dini başa çıkma tarzları 

puanları normal dağılım göstermediği için, Mann Whitney U testi kullanılmıştır. Sonuçlar 

Tablo 11’de sunulmuştur. 

Tablo 11. OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin eğitim durumlarına 

göre incelenmesi 

  n 𝑿̅ ss sd t p 

Olumlu dini başa 

çıkma 

Lise ve 

altı 
25 100,04 17,93 

44 1,611 0,114 
Lisans ve 

lisansüstü 
21 91,95 15,71 

  n 
Sıra 

Ortalaması 
Sıra Toplamı Z p 

Olumsuz dini başa 

çıkma 

Lise ve 

altı 
25 20,16 504,00 

1,848 0,065 
Lisans ve 

lisansüstü 
21 27,48 577,00 

 

Tablo 11 incelendiğinde OKB’li bireylerin eğitim durumuna göre dini başa çıkma 

tarzlarında istatistiksel olarak anlamlı farklılık tespit edilemediği (p>0,05) görülmektedir. 

Diğer bir deyişle eğitim durumu fark etmeksizin OKB’li bireylerin dini başa çıkma tarzları 

benzerdir. 

 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin gelir duruma göre farklılaşıp 

farklılaşmadığını incelemek için olumlu dini başa çıkma tarzı puanları normal dağılım 

varsayımını sağladığından ilişkisiz örneklemler t testi; olumsuz dini başa çıkma tarzları 

puanları normal dağılım göstermediği için, Mann Whitney U testi kullanılmıştır. Sonuçlar 

Tablo 12’de sunulmuştur. 

 

 



 

92 
 

Tablo 12.OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin gelir durumuna göre 

incelenmesi 

  n 
Sıra 

Ortalaması 
sd 𝝌𝟐 p 

Olumlu dini 

başa çıkma 

Yok 18 21,06 

3 1,438 0,697 
0-1500 TL 9 24,83 

1501 TL-3000 TL 11 26,68 

3001 TL ve üzeri 9 25,78 

Olumsuz dini 

Başa Çıkma 

Yok 18 19,81 

3 3,905 0,272 
0-1500 TL 9 30,67 

1501 TL-3000 TL 11 24,68 

3001 TL ve üzeri 9 24,89 

*p<0,05       

 

Tablo 12 incelendiğinde OKB’li bireylerin gelir durumuna göredini başa çıkma 

tarzlarında istatistiksel olarak anlamlı farklılık tespit edilemediği (p>0,05) görülmektedir. Diğer 

bir deyişle gelir durumu fark etmeksizin OKB’li bireylerin dini başa çıkma tarzları benzerdir. 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin tanı süresine göre farklılaşıp 

farklılaşmadığını incelemek için olumlu ve olumsuz dini başa çıkma tarzı puanları normal 

dağılım varsayımını sağladığından bağımsız örneklemler t testi kullanılmıştır. Sonuçlar Tablo 

13’te sunulmuştur. 

 

Tablo 13. OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin tanı süresine göre 

incelenmesi 

  n 𝑿̅ ss sd t p 

Olumlu dini 

başa çıkma 

0-5 yıl 21 97,00 19,87 
44 0,316 0,753 

5 yıl ve üstü 25 95,36 15,30 

Olumsuz dini 

başa çıkma 

0-5 yıl 21 16,10 6,28 
44 0,108 0,915 

5 yıl ve üstü 25 16,28 5,37 

Tablo 13 incelendiğinde OKB’li bireylerin tanı sürelerine göre dini başa çakma 

tarzlarının istatistiksel olarak anlamlı fark göstermediği görülmektedir (p>0,05). Diğer bir 

deyişle, OKB’li bireylerin tanı süreleri farklı olsa da dini başa çıkma tarzları benzerdir. 

OKB’li bireylerin tanrı algısının cinsiyetine göre farklılaşıp farklılaşmadığını incelemek 

için normal dağılım sağlanmadığından Mann Whitney U testi kullanılmıştır.  Sonuçlar Tablo 

14’te sunulmuştur. 

 



 

93 
 

Tablo 14. OKB’li bireylerin Tanrıyı algılama biçimlerinin cinsiyetine göre 

incelenmesi 

  n 
Sıra 

Ortalaması 
Sıra Toplamı Z p 

Sevgi yönelimli 
Erkek 16 20,88 334,00 

1,127 0,260 
Kadın  31 25,61 794,00 

Korku yönelimli 
Erkek 16 23,78 380,50 

0,079 0,937 
Kadın  31 24,11 747,50 

Tablo 14 incelendiğinde OKB’li bireylerin cinsiyetlerine göre tanrı algılarının 

istatistiksel olarak anlamlı fark göstermediği görülmektedir (p>0,05). Diğer bir deyişle, OKB’li 

bireylerin cinsiyetleri farklı olsa da tanrı algıları benzerdir. 

OKB’li bireylerin tanrı algılarının yaşlarına göre farklılaşıp farklılaşmadığını incelemek 

için normal dağılım varsayımı sağlanmadığından Kruskal Wallis H testi kullanılmıştır. 

Sonuçlar Tablo 15’te sunulmuştur. 

 

Tablo 15. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin yaşlarına göre 

incelenmesi 

  n 
Sıra 

Ortalaması 
sd 𝝌𝟐 p 

Anlamlı 

Fark  

Sevgi yönelimli 

38 yaş ve üzeri 14 30,54 

2 7,147* 0,028 1-2 27-37 yaş 18 17,81 

16-26 yaş 14 23,79 

Korku yönelimli 

38 yaş ve üzeri 14 30,57 

2 68,226* 0,016 1-2 27-37 yaş 18 17,06 

16-26 yaş 14 24,71 
*p<0,05        

 

Tablo 15 incelendiğinde OKB’li bireylerin sevgi yönelimli ve korku yönelimli tanrı 

algılarının istatistiksel olarak anlamlı farklılık göstermiş olduğu (p<0,05) görülmektedir. 

Anlamlı farklılığın yaşın hangi düzeyleri arasında olduğunu tespit etmek amacıyla Benforoni 

düzeltmesi dikkate alınarak Mann Whintey U testi ile ikili karşılaştırmalar yapılmıştır. 

“Yapılan ikili karşılaştırmalar sonucunda anlamlı farklılığın 38 yaş ve üzeri olan katılımcılar 

ile 27-37 yaş arasında olan katılımcılar arasından kaynaklandığı görülmektedir Sıra 

ortalamaları incelendiğinde hem sevgi yönelimli hem de korku yönelimli tanrı algısı için 38 

yaş ve üzerindeki katılımcıların puanlarının 27-37 yaş arası katılımcılardan daha yüksek 

olduğu görülmektedir.” 



 

94 
 

Buna göre 38 yaş ve üzeri katılımcıların sevgi yönelimli tanrı algısının 27-37 yaş 

arasında olanlara göre daha fazla olduğu ve 27-37 yaş arasındaki katılımcıların korku 

yönelimli tanrı algısının 38 yaş ve üzeri katılımcılardan yüksek olduğu söylenebilir. Genel 

olarak değerlendirildiğinde OKB’li bireylerin yaşları artıkça sevgi yönelimli tanrı algısı alt 

ölçeğinden aldıkları puanlar artarken korku yönelimli tanrı algısı ölçeğinden aldıkları 

puanların azaldığı yorumu yapılabilir. 

OKB’li bireylerin tanrı algılarının çalışma durumlarına göre farklılaşıp 

farklılaşmadığını incelemek için çalışma durumu düzeylerindeki gözlem sayısı az olduğundan 

Kruskal Wallis H testi kullanılmıştır. Sonuçlar Tablo 16’da sunulmuştur. 

Tablo 16. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin çalışma durumlarına 

(iş sahibi olup olmama durumuna) göre incelenmesi 

  n 
Sıra 

Ortalaması 
sd 𝝌𝟐 p 

Sevgi yönelimli 

Çalışıyor 17 27,06 

2 2,935 0,231 Çalışmıyor 20 23,10 

Öğrenci 9 17,67 

Korku yönelimli 

Çalışıyor 17 24,79 

2 0,621 0,733 Çalışmıyor 20 23,75 

Öğrenci 9 20,50 

Tablo 16 incelendiğinde OKB’li bireylerin çalışma durumuna göre tanrı algıları 

istatistiksel olarak anlamlı farklılık göstermemektedir (p>0,05). Diğer bir deyişle OKB’li 

bireyler çalışsa da çalışmasa da tanrı algıları benzerdir. 

OKB’li bireylerin tanrı algısının medeni duruma göre farklılaşıp farklılaşmadığını 

incelemek için korku yönelimli tanrı algısı puanları normal dağılım göstermediğinden Mann 

Whitney U testi kullanılmıştır. Sevgi yönelimli tanrı algısı puanları cinsiyet düzeylerine göre 

normal dağılım gösterdiğinden cinsiyete göre farklılaşıp farklılaşmadığını incelemek için 

bağımsız örneklem t testi kullanılmıştır. Medeni durumu boşanmış olan 2 kişi olduğundan 

analiz dışında bırakılmıştır. Sonuçlar Tablo 17’de sunulmuştur. 

 

 

 

 



 

95 
 

Tablo 17. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin medeni durumlarına 

göre incelenmesi 

  n 𝑿̅ ss sd t p 

Sevgi yönelimli 
Bekâr 25 48,72 10,13 

31,454 3,330* 0,002 
Evli 20 56,00 3,67 

  n 
Sıra 

Ortalaması 
Sıra Toplamı Z p 

Korku yönelimli 
Bekâr 25 21,76 544,00 

0,712 0,447 
Evli 20 24,55 491,00 

*p<0,05       

 

Tablo 17 incelendiğinde OKB’li bireylerin medeni durumlarına sevgi yönelimli tanrı 

algısıpuanların istatistiksel olarak anlamlı farklılık gösterdiği (p<0,05) belirlenirken, korku 

yönelimli tanrı algısı puanlarımedeni duruma göre anlamlı farklılık göstermemektedir (p>0,05). 

Ortalamalar incelendiğinde anlamlı farklılık tespit edilen sevgi yönelimli tanrı algısı 

boyutlarında evli katılımcıların puanlarının daha yüksek olduğu görülmektedir. 

OKB’li bireylerin tanrı algılarının eğitim durumlarına göre farklılaşıp farklılaşmadığını 

incelemek için eğitim durumu düzeylerinde sevgi ve korku yönelimli puanlarında normal 

dağılım sağlanmadığından Mann Whitney U testi kullanılmıştır.   Sonuçlar Tablo 18’de 

sunulmuştur. 

Tablo 18. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin eğitim durumuna göre 

incelenmesi 

  n 
Sıra 

Ortalaması 
Sıra Toplamı Z p 

Sevgi 

yönelimli 

Lise ve altı 25 25,42 635,50 
1,063 0,288 

Lisans ve lisansüstü 21 21,21 445,50 

Korku 

yönelimli 

Lise ve altı 25 24,76 619,00 
0,698 0,485 

Lisans ve lisansüstü 21 22,00 462,00 

 

Tablo 18 incelendiğinde OKB’li bireylerin eğitim durumuna göre tanrı algıları 

istatistiksel olarak anlamlı farklılık göstermemektedir (p>0,05). Diğer bir deyişle OKB’li 

bireylerin eğitim durumu fark etmeksizin tanrı algıları benzerdir. 

OKB’li bireylerin tanrı algılarının gelir durumlarına göre farklılaşıp farklılaşmadığını 

incelemek için gelir durumu düzeylerinde sevgi ve korku yönelimli puanlarında normal dağılım 

sağlanmadığından Mann Whitney U testi kullanılmıştır. Sonuçlar Tablo 19’da sunulmuştur. 



 

96 
 

 

 

Tablo 19. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin gelir durumuna göre 

incelenmesi 

  n 
Sıra 

Ortalaması 
Sıra Toplamı Z p 

Sevgi 

yönelimli 

0-1500 TL 27 22,06 595,50 
1,134 0,257 

1501 ve üzeri 20 26,63 532,50 

Korku 

yönelimli 

0-1500 TL 27 23,72 640,50 
0,162 0,871 

1501 ve üzeri 20 24,38 487,50 

 

Tablo 19 incelendiğinde OKB’li bireylerin gelir durumuna göre tanrı algıları istatistiksel 

olarak anlamlı farklılık göstermemektedir (p>0,05). Diğer bir deyişle OKB’li bireylerin gelir 

durumu fark etmeksizin tanrı algıları benzerdir. 

OKB’li bireylerin tanrı algılarının tanı süresine göre farklılaşıp farklılaşmadığını 

incelemek için tanı süresinin düzeylerinde sevgi ve korku yönelimli puanlarında normal 

dağılım sağlanmadığından Mann Whitney U testi kullanılmıştır. Sonuçlar Tablo 20’de 

sunulmuştur. 

Tablo 20. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin tanı süresine göre 

incelenmesi 

  n 
Sıra 

Ortalaması 
Sıra Toplamı Z p 

Sevgi 

yönelimli 

0-5 yıl 21 21,95 461,00 
0,720 0,472 

5 yıl ve üzeri 25 24,80 620,00 

Korku 

yönelimli 

0-5 yıl 21 24,05 505,00 
0,255 0,799 

5 yıl ve üzeri 25 23,04 576,00 

 

Tablo 20 incelendiğinde OKB’li bireylerin tanı süresine göre tanrı algıları istatistiksel 

olarak anlamlı farklılık göstermemektedir (p>0,05). Diğer bir deyişle OKB’li bireylerin tanı 

süresi fark etmeksizin tanrı algıları benzerdir. 

OKB’li bireylere hayatta en çok neyin huzur verdiği sorulmuştur ve sonuçlar frekans ve 

yüzdeler ile Tablo 21’de özetlenmiştir. 

Tablo 21.OKB’li bireylere hayatta en çok huzur veren şeylerin incelenmesi 



 

97 
 

 f % 

Maneviyat 24 48,0 

Sağlık  17 34,0 

Sevgi 2 4,0 

Mutluluk  3 6,0 

Başarı  4 8,0 

 

Tablo 21 incelendiğinde OKB’li bireylerin çoğunluğu (f = 24, %48) hayatta kendilerine 

en çok huzur veren şeyin maneviyat olduğunu belirttikleri görülmektedir. Katılımcıların %34’ü 

(f = 17) kendilerine en çok huzur veren şeyin sağlık olduğunu, %4’ü (f = 2) sevgi olduğunu, 

%6’sı (f = 3) mutluluk olduğunu ve %8’i (f = 4) başarı olduğunu belirtmiştir.  

OKB’li bireylerin tanrı algılarının hayatta en çok huzur veren şeye göre farklılaşıp 

farklılaşmadığını incelemek için hayatta en çok huzur veren şeylerin düzeylerindeki gözlem 

sayısı az olduğundan Kruskal Wallis H testi kullanılmıştır. Sonuçlar Tablo 22’de sunulmuştur. 

 

 

Tablo 22. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin hayatta en çok huzur 

veren şeye göre incelenmesi 

  n Sıra Ortalaması sd 𝝌𝟐 p 

Sevgi yönelimli 

 

Maneviyat 22 24,50 

3 3,185 0,364 
Sağlık 17 26,06 

Sevgi ve mutluluk 5 22,60 

Başarı 4 11,00 

Korku 

yönelimli 

 

Maneviyat 22 20,64 

3 3,587 0,310 
Sağlık 17 28,68 

Sevgi ve mutluluk 5 21,50 

Başarı 3 26,33 

*p<0,05       

 

Tablo 22 incelendiğinde OKB’li bireylerin hayatta en çok huzur veren şeye göre tanrı 

algıları istatistiksel olarak anlamlı farklılık göstermemektedir (p>0,05). Diğer bir deyişle 

OKB’li bireylerin hayatta en çok huzur veren şey fark etmeksizin tanrı algıları benzerdir. 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin hayatta en çok huzur veren şeye göre 

farklılaşıp farklılaşmadığını incelemek için çalışma durumu düzeylerindeki gözlem sayısı az 

olduğundan Kruskal Wallis H testi kullanılmıştır. Sonuçlar Tablo 23’te sunulmuştur. 



 

98 
 

Tablo 23.OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin hayatta en çok huzur 

veren şeye göre incelenmesi 

  n 
Sıra 

Ortalaması 
sd 𝝌𝟐 p 

Olumlu dini 

başa çıkma 

Maneviyat 22 22,57 

3 3,262 0,353 
Sağlık 16 27,41 

Sevgi ve mutluluk 5 26,80 

Başarı 4 14,75 

Olumsuz dini 

Başa Çıkma 

Maneviyat 22 23,68 

3 0,090 0,993 
Sağlık 16 24,06 

Sevgi ve mutluluk 5 23,70 

Başarı 4 25,88 

 

Tablo 23 incelendiğinde OKB’li bireylerin hayatta en çok huzur veren şeye göre dini 

başa çıkma tarzları istatistiksel olarak anlamlı farklılık göstermemektedir (p>0,05). Diğer bir 

deyişle OKB’li bireylerin hayatta en çok huzur veren şeye fark etmeksizin dini başa çıkma 

tarzları benzerdir. 

OKB’li bireylerin tanrı algılarının manevi konulara ilgili olup olmamalarına göre 

farklılaşıp farklılaşmadığını incelemek için hayatta manevi konulara ilgili olup olmamaları 

düzeylerindeki gözlem sayısı az olduğundan Mann Whitney U testi kullanılmıştır. Sonuçlar 

Tablo 24’te sunulmuştur. 

 

Tablo 24. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin manevi konulara ilgili 

olup olmamalarına göre incelenmesi 

  n 
Sıra 

Ortalaması 
Sıra Toplamı Z p 

Sevgi yönelimli 
İlgisi Var 42 24,76 1040,00 

1,108 0,268 İlgisi 

Yok 
5 17,60 88,00 

Korku yönelimli 
İlgisi Var 42 23,30 974,50 

1,161 0,246 İlgisi 

Yok 
5 30,70 153,50 

 

Tablo 24 incelendiğinde OKB’li bireylerin manevi konulara ilgili olup olmamalarına 

göre tanrı algılarının istatistiksel olarak anlamlı fark göstermediği görülmektedir (p>0,05). 

Diğer bir deyişle, OKB’li bireylerin manevi konulara ilgili olup olma durumları farklı olsa da 

tanrı algıları benzerdir. 



 

99 
 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma tarzlarının manevi konulara ilgili olup olmamalarına 

göre farklılaşıp farklılaşmadığını incelemek için hayatta manevi konulara ilgili olup olmamaları 

düzeylerindeki gözlem sayısı az olduğundan Mann Whitney U testi kullanılmıştır. Sonuçlar 

Tablo 25’te sunulmuştur. 

Tablo 25.OKB’li bireylerin dini başa çıkma tarzlarının manevi konulara ilgili olup 

olmamalarına göre incelenmesi 

  n 
Sıra 

Ortalaması 
Sıra Toplamı Z p 

Olumlu dini başa 

çıkma 

İlgisi 

var 
42 24,96 1048,50 

1,399 0,162 
İlgisi 

Yok 
5 15,90 79,50 

Olumsuz dini başa 

çıkma 

İlgisi 

Var 
42 25,32 1063,50 

1,922 0,055 
İlgisi 

Yok 
5 12,90 64,50 

*p<0,05       

 

Tablo 25 incelendiğinde OKB’li bireylerin manevi konulara ilgili olup olmamalarına 

göre dini başa çıkma tarzlarında istatistiksel olarak anlamlı farklılık tespit edilemediği 

görülmektedir (p>0,05). Diğer bir deyişle, OKB’li bireylerin manevi konularla ilgili olup 

olmaması dini başa çıkma tarzlarında farklılık oluşturmamaktadır.  

Çalışma grubundaki OKB’li bireylerin biri hariç hepsinin takıntılarını aşmak için dua 

ettikleri belirlenmiştir. Bu nedenle takıntılar ile baş etmek için dua etmenin tanrı algısı ve dini 

başa çıkma tarzlarında farklılık oluşturup oluşturmadığı incelenememiştir. 

OKB’li bireylerin takıntılarını aşmak için kullandıkları dini ve manevi motifler 

incelenmiş ve sonuçlar Tablo 26’da sunulmuştur. 

 

 

 

 

 

 



 

100 
 

Tablo 26.OKB’li bireylerin takıntıları ile baş etmek için kullandıkları manevi 

motifler 

Manevi Motifler 
Kullanıyor Kullanmıyor 

f % f % 

Dua 50 100,0 0 0,0 

İbadet 25 50,0 25 50,0 

Kur’an okuma 19 38,0 31 62,0 

Tespih ve zikir 17 34,0 33 66,0 

Birilerine danışma (din görevlisi, cemaat 

sohbetleri, yakın kişiler vb.) 
22 44,0 28 56,0 

Belirli süre ve duaları okuma 20 40,0 30 60,0 

Kutsal mekânları ziyaret (cami, türbe vb.) 3 6,0 47 94,0 

 

Tablo 26 incelendiğinde çalışma grubundaki OKB’li bireylerin tamının takıntılarını 

aşmak için dua etme yöntemini kullandıkları görülmektedir. Dua etmeden sonra en çok 

kullanılan manevi motifler ibadet (f = 25, %50), birilerine danışma (din görevlisi, cemaat 

sohbetleri, yakın kişiler vb.) (f = 22, %44), belirli süre ve duaları okuma (f = 20, %40) , Kur’an 

okuma (f = 19, %38) ile tespih ve zikir (f = 17, %34) şeklindedir. Çalışma grubundaki OKB’li 

bireylerin takıntılarını aşmak amacıyla en az kullandıkları manevi motif ise kutsal mekânları 

ziyaret (cami, türbe vb.) (f = 3, %6) olarak tespit edilmiştir.  

OKB’li bireylerin tanrı algılarının manevi motif kullanma yoğunluğuna göre farklılaşıp 

farklılaşmadığını incelemek için manevi motif kullanma yoğunluğu düzeylerindeki gözlem 

sayısı az olduğundan Kruskal Wallis H testi kullanılmıştır. Sonuçlar Tablo 27’de sunulmuştur. 

Tablo 27. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin manevi motif kullanma 

yoğunluğuna göre incelenmesi 

  n 
Sıra 

Ortalaması 
sd 𝝌𝟐 p 

Sevgi yönelimli 

1 tane 10 24,95 

3 0,512 0,916 
2 tane 12 21,83 

3-4 tane 16 24,00 

5 ve üzeri 9 25,83 

Korku 

yönelimli 

1 tane 10 31,30 

3 4,547 0,208 
2 tane 12 23,54 

3-4 tane 16 19,59 

5 ve üzeri 10 24,33 
*p<0,05        

 

Tablo 27 incelendiğinde OKB’li bireylerin hayatta manevi motif kullanma yoğunluğu 

göre tanrı algıları istatistiksel olarak anlamlı farklılık göstermemektedir (p>0,05). Diğer bir 



 

101 
 

deyişle OKB’li bireylerin manevi motif kullanma yoğunluğu fark etmeksizin Tanrı algıları 

benzerdir. 

 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin manevi motif kullanma yoğunluğuna 

göre farklılaşıp farklılaşmadığını incelemek için manevi motif kullanma yoğunluğu 

düzeylerindeki gözlem sayısı az olduğundan Kruskal Wallis H testi kullanılmıştır. Sonuçlar 

Tablo 28’de sunulmuştur. 

 

Tablo 28.OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin manevi motif kullanma 

yoğunluğuna göre incelenmesi 

  n Sıra Ortalaması sd 𝝌𝟐 p 

Olumlu dini 

başa çıkma 

1 tane 10 18,20 

3 3,392 0,335 
2 tane 12 22,25 

3-4 tane 16 27,72 

5 ve üzeri 9 26,17 

Olumsuz dini 

Başa Çıkma 

1 tane 10 21,25 

3 0,685 0,877 
2 tane 12 25,29 

3-4 tane 16 25,25 

5 ve üzeri 9 23,11 

*p<0,05       

 

 

Tablo 28 incelendiğinde OKB’li bireylerin hayatta manevi motif kullanma yoğunluğu 

göre dini başa çıkma tarzları puanları istatistiksel olarak anlamlı farklılık göstermemektedir 

(p>0,05). Diğer bir deyişle OKB’li bireylerin manevi motif kullanma yoğunluğu fark 

etmeksizin dini başa çıkma tarzları benzerdir. 

OKB’li bireylerin takıntılarını tetikleyen dini bilgi türü incelemiş ve sonuçlar Tablo 

29’da sunulmuştur. 

 

 

 

 



 

102 
 

Tablo 29. OKB’li bireylerin dışarıdan (kişi ve kaynaklardan) öğrendiği dini 

konulardaki bilgilerin takıntılarını tetikleyip tetiklememe durumu 

Takıntıyı Tetikleyen Dini Bilgiler 
Evet, tetikliyor. 

Hayır, 

tetiklemiyor. 

f % f % 

Abdest (sayı ile ilgili bilgiler) 9 18,0 41 82,0 

Boşanma (boş ol ile ilgili bilgiler) 3 6,0 47 94,0 

Allah’ın adaleti (adalet ile ilgili dini 

bilgiler) 
3 6,0 47 94,0 

İman, inanç (saygısızlık, dinden çıkma, 

iman zedelenmesi ile ilgili bilgiler) 
9 18,0 41 82,0 

İbadet (takva ile yapma, kabul olmaması 

ile ilgili dini bilgiler) 
12 24,0 38 76,0 

Hayır, etkilemiyor. 28 56,0 22 44,0 

 

Tablo 29 incelendiğinde çalışma grubundaki OKB’li bireylerin %56’sı (f = 28) 

takıntılarını tetikleyen bir dini bilgi olmadığını belirtmiştir. Çalışma grubundaki OKB’li 

bireylerin takıntılarını en çok etkileyen bilgi tür ise ibadet (takva ile yapma, kabul olmaması ile 

ilgili dini bilgiler) (f = 12, %24) şeklindedir. Katılımcıların %18’i (f = 9) takıntılarını iman ve 

inanç ile ilgili dini bilgilerin, %18’i (f = 9) takıntılarını abdest ile ilgili dini bilgilerin, %6’sı (f 

= 3) boşanma ile ilgili dini bilgileri ve %6’sı (f = 3) takıntılarını Allah’ın adaleti ile ilgili dini 

bilgilerin tetiklediğini belirtmiştir.   

OKB’li bireylerin tanrı algılarının takıntılarını dini bilgilerin tetikleyip 

tetiklememesinegöre farklılaşıp farklılaşmadığını incelemek için normal dağılım varsayımı 

sağlanmadığından Mann Whitney U testi kullanılmıştır. Sonuçlar Tablo 30’da sunulmuştur. 

Tablo 30. OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimleri ile öğrendikleri dini 

konulardaki bilgilerin takıntılarını tetikleyip tetiklememesi ilişkisinin incelenmesi 

  n 
Sıra 

Ortalaması 
Sıra Toplamı Z p 

Sevgi yönelimli 
Tetiklemiyor 27 27,37 739,00 

2,744* 0,006 
Tetikliyor 18 16,44 296,00 

Korku yönelimli 
Tetiklemiyor 27 27,26 736,00 

2,677* 0,007 
Tetikliyor 18 16,61 299,00 

*p<0,05       

Tablo 30 incelendiğinde OKB’li bireylerin takıntılarını dini bilgilerin tetikleyip 

tetiklememesine göre tanrı algılarının istatistiksel olarak anlamlı fark gösterdiği görülmektedir 

(p<0,05). Sıra ortalamaları incelendiğine hem sevgi yönelimli hem de korku yönelimli tanrı 



 

103 
 

algısı boyutu puanları için takıntılarını dini bilgilerin tetiklemediğini söyleyen katılımcıların 

puanı yüksektir. Diğer bir deyişle, takıntılarını dini bilgilerin tetiklemediği katılımcılar daha 

çok sevgi yönelimli tanrı algısına sahip iken, takıntılarını dini bilgilerin tetiklediği katılımcılar 

daha çok korku yönelimli tanrı algısına sahiptir. 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin dini bilgilerin tetikleyip 

tetiklememesine göre farklılaşıp farklılaşmadığını incelemek olumlu dini başa çıkma tarzları 

puanları normal dağılım göstermediğinden Mann Whitney U testi kullanılmıştır. Olumsuz dini 

başa çıkma tarzları puanları dini bilgilerin tetikleyip tetiklememesine göre normal dağılım 

gösterdiğinden takıntıları dini bilgilerin tetikleyip tetiklememesine göre farklılaşıp 

farklılaşmadığını incelemek için bağımsız örneklem t testi kullanılmıştır. Sonuçlar Tablo 31’de 

sunulmuştur. 

Tablo 31. OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemleri ile öğrendikleri dini 

konulardaki bilgilerin takıntılarını tetikleyip tetiklememesi ilişkisinin incelenmesi 

  n 𝑿̅ ss sd t p 

Olumsuz dini 

başa çıkma 

Tetiklemiyor 26,00 15,15 4,19 
25,043 1,721 0,098 

Tetikliyor 18,00 18,39 7,17 

  n 
Sıra 

Ortalaması 
Sıra Toplamı Z p 

Olumlu dini 

başa çıkma 

Tetiklemiyor 26 26,40 686,50 
2,425* 0,015 

Tetikliyor 18 16,86 303,50 
*p<0,05       

 

Tablo 31 incelendiğinde OKB’li bireylerin takıntıları dini bilgilerin tetikleyip 

tetiklememesine göre olumlu dini başa çıkma tarzında istatistiksel olarak anlamlı farklılık 

gösterdiği (p<0,05) belirlenirken, olumsuz dini başa çıkma tarzı takıntıların dini bilgilerin 

tetikleyip tetiklememesine göre anlamlı farklılık göstermemektedir (p>0,05). Sıra ortalamaları 

incelendiğinde anlamlı farklılık tespit edilen olumlu dini başa çıkma tarzında dini takıntılardan 

etkilenmeyen katılımcıların puanları daha yüksektir. 

OKB’li bireylerin yaşadıkları hastalık sürecinin kendilerini manevi olarak olgunlaştırıp 

olgunlaştırmadığı sorulmuş ve sonuçlar Tablo 32’de sunulmuştur. 

 

 



 

104 
 

Tablo 32.OKB’li bireylerin yaşadıkları hastalık sürecinin kendilerini manevi 

olarak olgunlaştırıp olgunlaştırmadığının incelenmesi 

 
Evet Hayır 

f % f % 

Allah’ın bu hastalık ile beni bu dünyada 

sınadığını ve olgunlaştırdığını düşünürüm. 
16 32,0 34 68,0 

Benden daha kötülerine bakarak halime 

şükrederim. 
4 8,0 46 92,0 

İntihar ve isyan etme gibi durumlar yaşadım 

fakat şu an iyiyim. 
4 8,0 46 92,0 

Allah’ın şefkat tokadı derim. 5 10,0 45 90,0 

Bunlar şeytanın kuruntusu ve beni Allah’tan 

uzaklaştırmak için var derim. 
1 2,0 49 98 

Allah dert verirse derman da verir. Her şerde 

bir hayır vardır derim. 
10 20,0 40 80,0 

Tam tersine bu hastalık ile maneviyata 

hassasiyetimi azaltır korkusu yaşar gibiyim ya 

da azaltmış olabilir. 

3 6,0 47 94,0 

Hayır. Hiç düşünmedim. 3 6,0 47 94,0 

 

Tablo 32 incelendiğinde çalışma grubundaki OKB’li bireylerin %32’si (f = 16) Allah’ın 

yaşadıkları hastalık ile kendilerini bu dünyada sınadığını ve olgunlaştırdığını düşündükleri 

görülmektedir. Katılımcıların %8’i (f = 4) kendilerinden daha kötü kişilerin olduğunu 

düşünerek hallerine şükrettiklerini ve katılımcıların %8’i (f = 4) intihar ve isyan etme gibi 

durumları düşünseler bile çalışma yapıldığı esnada kendilerini daha iyi hissettiklerini 

belirtmişlerdir.  

Çalışma grubundaki OKB’li bireylerin %20’si (f = 10) hastalıkları konusunda Allah dert 

verirse derman da verir ve her şerde bir hayır olduğuşeklinde düşündüklerini ifade etmişlerdir. 

Katılımcıların %10’unun (f = 5) ise hastalılarını Allah’ın şefkat tokadı olarak düşündükleri 

görülmektedir. Katılımcılarda %6’sı (f = 3) ise tam tersine hastalığının kendinin manevi 

hassasiyetini azalttığı korkusunu yaşadığı yönümde görüş belirtirken katılımcıların %6’sı (f = 

3) hastalıklarının kendilerini manevi olarak olgunlaştırdığını düşünmediğini belirtmiştir. 

 Dini OKB ve İlmihaler Konusunda Bulgu 

A Kişisi Kadın 19 Yaşında (Dini OKB vakası) 

A kişisi tıp öğrencisi olup, ilmihalleri okuyan ve dini hayatını buradaki bilgilere göre 

şekillendirmeye özen gösteren ve bilgilerdeki ayrıntılara takılarak psikopatolojik bir dindarlık 

yaşamaktadır. “Kirli çamaşırlarım olduğunda bunları ilmihalde denildiği üzere bir kaba koyup 

biraz yıkadıktan sonra çamaşır makinesine atıyorum. Direk atsam diğer çamaşırlar 



 

105 
 

kirlenebilir, temiz olmayabilir. Hepsi kirlenmiş olabilir ve necis olduğu için (necasetten taharet 

hususuna uymadığım için) ibadetlerim kabul olmaz. Hatalıyım, bunun için en iyisini 

yapmalıyım.” 

Görüldüğü üzere, ilmihallerdeki “çamaşır makineleri necasetten temizlik için yeterli 

midir?” hususu ve âlimlerin necis maddeli çamaşırları bir kapta birkaç defa yıkayarak 

temizlenmesine yönelik verdiği ilmihaldeki bilgiler, kişinin durumunu psikopatolojik bir forma 

getirmektedir denilebilmektedir. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

106 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

TARTIŞMA 

Çalışma grubunda yaşları 16 ile 56 arasında değişen 50 katılımcı bulunmaktadır. 

Çalışmada amaç, OKB hakkında teorik bilgileri verdikten sonra bu rahatsızlık teşhisi konmuş 

takıntılı kimselerin, hastalıkları ile Tanrı algıları arasında nasıl bir ilişki olduğunu, OKB de dini 

baş etmenin hastalığın seyrini nasıl etkilediğini, uygulanacak 3 ölçek yolu ile ortaya koymaya 

çalışmaktır. Aynı zamanda 6 açık uçlu soru ile takıntılar ile başa çıkmada maneviyatın ne 

şekilde kullanıldığını tespit etmeye çalışmak amaçlanmıştır. 

 

Çalışmada, 50 katılımcının cinsiyet, yaş, medeni durumu, eğitim durumu, çalışma 

durumu, gelir düzeyi, hastalık tanı süresi gibi demografik verileri ile OKB arasındaki ilişkiye 

değinilirken, Çalışma grubundaki bireylerin takıntı türleri ve analizi yapılmıştır. 

 

Çalışmada takıntı türleri tespit edilmiş ve yüzde olarak araştırmada belirtilmiştir. ( Tablo 

2) Katılımcılarda en yaygın olarak bulunan takıntı türü düşünce ve şüphe takıntılarıdır. Daha 

sonra sırası ile kontrol etme, yıkama, silkme, silme, temizlik takıntısı ve dini takıntılardır. En 

az görülen ise vücut ile ilgili hastalık takıntılarıdır. Araştırmaya yakın bulunan “Obsesif 

Kompulsif Bozukluk tanısı konmuş hastalarda dini tutum ve davranışlar ile hastalık 

semptomları arasındaki ilişki” adlı çalışma yapmış olan Uyaver (2010)’in araştırmasında 

deneklerin OKB düzeyleri orta derece de olup, en çok görülen obsesyon çeşitleri kirlenme, dini 

olan ve simetri obsesyonları, en çok rastlanılan kompülsiyon çeşitleri ise temizleme/yıkama, 

kontrol etme ve tekrarlayan törensel kompülsiyonları şeklinde ortaya çıkmıştır 

(Uyaver,2010:94). 

A.NİCEL VERİ ANALİZİ VE TARTIŞMA 

1.OKB’li Kişilerin Dini Başa Çıkma Tarzları 

OKB’li kişilerin dini başa çıkma tarzlarının incelenmesi sonucunda genel olarak 

değerlendirildiğinde, çalışma grubundaki OKB’li kişilerin sonuçlara bakıldığında, “olumlu dini 

başa çıkma yöntemlerini” kullanma eğiliminde olduğu anlaşılmıştır. Olumlu dini başa çıkmada, 

“Allah’a yönelme, hayra yorma, dini yalvarma, dini yakınlaşma, dini dönüşüm ve dini istikamet 

arayışı” gibi unsurların hastalarda olduğu görülmekte, (Ayten, 2012: 32) bu unsurları kişilerin 

bazılarında gerçek anlamda yaşadığı ve bilinçli olarak yerine getirdiği takdirde OKB 

hastalığının seyrini olumlu etkilediği anlaşılmaktadır. Fakat olumlu dini başa çıkmayı 



 

107 
 

uygulayan, sözde olup özünde yaşamayan, dış güdümlü bir din anlayışına bağlı olduğu 

düşünülen ve bilinçli bir başa çıkması olmayan OKB hastalarının bariz olan, olumlu katkıya 

sahip olduğu düşünülmemektedir.  

Kişinin bilinçli olmasından kasıt, özündeki anlamı bulmadır. Maneviyatın özellikle acı 

ve muzdarip olma ile ilişkili yaşam deneyimlerine alama veren iyimser, olumlu dünya görüşünü 

desteklemesidir ( George vd., 2002). Diğer bir deyiş ile maneviyat bireylerin acı ve kederlerini 

farklı bir bakış açısı ile değerlendirmelerine yardım etmektedir. Din,  sıkıntı verici bazı 

durumları utandırıcı tahrip edici, amaçsız ve anlamsız olarak görmek yerine anlamı ve amacı 

olan durumlar olarak yorumlamayı sağlamaktadır. Sıkıntı verici durumların yeniden 

yorumlanması bu tür olayların daha dayanılabilir olmasına yardım edebilmektedir. Birçok din, 

acı çekmenin beklenebilecek bir şey olduğunu öğretmektedir. Örneğin; bilinçli ve düzgün 

olarak dini değerlere sahip olan bireyler içinde bulundukları kötü maddi durumları dini 

değerlere sahip olmayan bireylere göre daha az tehdit edici olarak değerlendirebilmektedirler 

(Cirhinlioğlu, Ok, Cirhinlioğu, 2013: 92). Maneviyatı özde, anlam içerisinde yaşama ve 

Tanrı’ya inanma, bireylere anlam ve amaç duygusu vererek yaşamda alternatif bir yaklaşım 

sağlamaktadır (George vd., 2000; Koening,2001). 

 

Yukarıdaki açıklamaya yönelik olarak, OKB hastalarının olumlu dini başa çıkmayı 

kullandığı görülmektedir. Fakat OKB hastası olarak, olumlu dini başa çıkmayı ne kadar doğru 

ve düzgün kullandıkları, maneviyatı özde yaşayıp anlam bulup bulmadıkları konusunda 

ayrıntılı bir sonuç olmayıp, ölçekler ve ankete dayalı sonuçlar açıklandığı şekildedir. 

2.OKB’li Kişilerin Tanrıyı Algılama Biçimleri 

 

Çalışma grubundaki OKB’li kişilerin Tanrıyı algılama biçimlerinin incelenmesi 

sonucunda çalışma grubundaki OKB’li kişilerin Tanrıyı sevgi yönelimli olarak algılama alt 

boyutundan aldıkları puan, korku yönelimli algılamadan aldıkları puandan daha yüksektir. 

Tanrı’ya yönelik atıflarda seven Tanrı imajına sahip olan OKB hastalarının yüksek olması, dini 

anlamlandırma ve yaşama biçiminin OKB’li kişilerde farklı olduğu sonucuna götürmektedir. 

Allport’un (1963) içsel yönelimli ve dışsal yönelimli dindarlık ayrımındaki dışsal yönelimli 

dindarlık modelinin, bu hastalarda daha belirgin olduğu yapılan bu çalışma ile saptanmıştır.  

Genel olarak değerlendirildiğinde, başta çalışma grubundaki OKB olan kişilerin 

Tanrı’yı sevgi yönelimli olarak algılama alt boyutundan aldıkları puan korku yönelimli 

algılamadan aldıkları puandan daha yüksek olması (Tablo 5 ) ile aynı sonuca ulaştıran diğer 



 

108 
 

veri analizlerine bakıldığında, dışsal yönelimli bir dindarlıktaki Tanrı sevgisi ve başa çıkma 

modelinin kişilerde var olduğu görülmektedir. Birey, dini araç olarak kullanmaktadır ve 

takıntıları ile karşılaştığında kişisel emniyeti içeren faydacı bir pozisyona bürünmektedir. 

Özdoğan’ın WHO’nun sağlık tanımına göre belirttiği insanın beden, zihin ve ruhtan oluştuğuna 

dayalı üçlü formülasyonundaki zihin kısmı, OKB’li kişiler için bu anlamda problemin merkez 

noktasıdır. Ve OKB’li kişilerde bu noktayı yani zihni tatmin etmeye çalışma söz konusudur. 

Yani burada zihni tatmin etme ve buradaki boşlukları doldurma çabası üzerine yaşanan sevgi 

odaklı bir Tanrı anlayışı söz konusudur. Allport’un (1963) belirttiğine göre asıl olan, ruh ve 

gönül tatminini sağlayan ve kalpten yaşanan dindarlık modeli olan içsel yönelimli dindarlıktır 

ve OKB’li kişilerin bu anlamda ruh ve gönül tatmininden önce zihni tatmin ettikleri, zihin yolu 

ile dini yaşadıkları ve bu yönde bir dindarlık geliştirdikleri saptanmıştır. Ancak bu tarz bir 

dindarlığa bağlı Tanrı algısına sahip olmalarının, beyinsel ve zihni fonksiyonlardan kaynaklı 

olduğu ve tıbbi kökenli etkisi de unutulmamalıdır.  

OKB’li kişilerin rahatsızlıkları ile baş etme süreci ve Tanrıyı algılama biçimleri 

arasındaki ilişkiye bakıldığında sevgi yönelimli tanrı algısı boyutu puanları ile olumsuz dini 

başa çıkma boyutu puanları arasında negatif yönlü orta düzeyde ve istatistiksel olarak anlamlı 

bir ilişki belirlenmiştir. Buna göre sevgi yönelimli tanrı algısı puanları artıkça olumsuz dini 

başa çıkma tarzları puanlarının azaldığı söylenebilir. Korku yönelimli tanrı algısı boyutu 

puanları ile olumsuz dini başa çıkma tarzı puanları arasında negatif yönlü, orta düzeyde ve 

istatistiksel olarak anlamlı bir ilişki tespit edilmiştir. Korku yönelimli tanrı algısı puanları 

artıkça korku yöneliminin azaldığı dikkate alınarak bu korelasyon değeri yorumlandığında 

korku yönelimli tanrı algısı artıkça olumsuz dini başa çıkma tarzlarını kullanma artmaktadır. 

Korku yönelimli tanrı algısı ile olumlu dini başa çıkma tarzı puanları arasında istatistiksel 

olarak anlamlı bir ilişki saptanmadığı görülmektedir.  

Bu sonuca dayalı olarak OKB hastalarının Tanrı’dan korktukça, dini başa çıkma 

yönünde olumsuzluğa gittikleri görülmektedir. Bu olumsuzluktan kasıt, manevi hoşnutsuzluk 

yaşama, olayları ve durumları şerre yorma ve kişilerarası dini hoşnutsuzluk denilen, bireyin 

problemler ile karşı karşıya kaldığı durumlarda, din adamları ve dindarlar kimselerden uzak 

durması gibi hususlardır (Ayten, 2012: 32). 

 

Sonuç olarak şunu belirtmek mümkündür; stres ile başa çıkmada ve stresi değerlendirme 

konusunda kişilerin Tanrı algısı etkili bir faktördür (Pargament, 1997). Gall ve diğ., (2005) 

Tanrı ile kurulmuş ilişkinin olumlu olması ya da olumsuz olmasının, bireyin Tanrı ile ilgili olan 



 

109 
 

görüşünün olumlu olması ya da olumsuz olmasına bağlı olduğu fikrinde olup, örnek olarak 

seven ve şefkat eden Tanrı’nın yargılayaıcı ve suçlayıcı Tanrı algısının tersine olduğunu 

belirtirler (Özdoğan 2009; Tarakeshwar ve diğ. 2006; Yıldız, 2012). 

 

3.OKB’li Kişilerin Dini Başa Çıkma Tarzlarının Farklı Değişkenlere Göre 

İncelenmesi 

 

3.1.Cinsiyet 

 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin cinsiyetine göre incelenmesi sonucu 

OKB’li bireylerin cinsiyetleri farklı olsa da dini başa çıkma tarzlarının benzer olduğu 

görülmüştür. 

 

3.2.Yaş 

 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin yaşlarına göre incelenmesi sonucu Sıra 

ortalamalarına bakıldığında, olumlu dini başa çıkma tarzından alınan puanların 38 yaş ve üzeri 

katılımcılar için daha yüksek olduğu görülmektedir. Yaş faktörünün önemi yapılan çalışmada 

görülmektedir. Hayat içerisinde yaşanılan ve tecrübe edilen durum ve olaylar arttıkça, kişinin 

kendi varlığına yönelik düşünceleri ve buna dayalı çözüm bulma arayışları artmaktadır. 

Nitekim yaş ile birlikte maneviyata ilginin artması, başına gelenleri kutsala atfederek 

anlamlandırma, dua ederek Allah’tan yardım dileme, ibadetlere yönelme, tövbe etme, 

tarzındaki başa çıkma faaliyetlerinin arttığı pek çok araştırmada bulunmaktadır ( Mehmedoğlu, 

2004: 138; Yapıcı, 2007:187 Ayten, 2010). Yaratıcı’nın eğitimi ve kişiyi olgunlaştırması 

dâhilinde, kişiler yaşadığı hastalıklar başta olmak üzere birçok olumsuzluğa karşı başa çıkma 

faaliyetinde bulunmaktadır. Olumsuzlukları yaşadıkça Yaratıcı ile olan bağ farklı bir boyuta 

ulaşmaktadır. Yapılan araştırmalarda (Klaassen, Mc Donald ve James,2006: 112-113; Topuz, 

2013:108) yaş ile birlikte dini başa çıkma sıklığının arttığı görülmektedir. Bundan dolayıdır ki 

çalışmada 38 yaş ve üzeri hastaların olgunlaşmasına ve Yaratıcı ile olgunlaşmış bağlarına 

dayalı olarak olumlu yönde bir dini başa çıkmaya sahip oldukları görülmektedir. 

 

3.3. Çalışma Durumu (İş Sahibi Olup Olmama Durumu) 

 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin çalışma durumlarına (iş sahibi olup 

olmadıklarına) göre incelenmesi sonucunda OKB’li bireylerin çalışıp çalışmamasının dini başa 

çıkma tarzlarını etkilemediği görülmüştür. 

 

3.4. Medeni Durum 

 



 

110 
 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin medeni durumlarına göre incelenmesi 

sonucunda Anlamlı farklılık tespit edilen olumlu dini başa çıkma tarzında ortalamalar 

incelendiğinde evli katılımcıların puanlarının daha yüksek olduğu görülmektedir. 

 

Medeni durum ile ilgili pek çok araştırma, evli kişilerin birçok olumsuzluğu yenmede 

daha pozitif sonuçlar aldığı yönündedir. Örneğin Aguilar – Vefaie Maria ve Abriari ( 2007: 499 

), yaptıkları araştırmada, evlilerin daha fazla ve rehberlik ve destek arayışında olduklarını dini 

başa çıkma etkinliklerine daha sık başvurduklarını bulgulamışlardır. Ayrıntıya girilecek olursa, 

evlilik kurumunun fiziksel ve psikolojik anlamda kişiye sağladığı faydalar ve hayatı 

anlamlandırmada çift yönlü alışverişin tatmin ediciliği yani yaşam doyumunun evlilerde daha 

fazla olduğu belirtilebilir. Bunu la ilgili olarak, Cirhinlioğlu, Ok ve Cirhinlioğlu ( 2013:224) 

‘nun yapmış oldukları araştırmada evlilerin bekârlara göre daha fazla yaşam doyumuna sahip 

oldukları, maneviyata dayalı daha fazla olumlu tutuma sahip oldukları görülmektedir. 

Araştırma sonucunda OKB hastalarından evli olanların bu anlamda hastalığa karşı dini başa 

çıkma yöntemlerinin olumlu yönde olması bu durum ile ilişkilidir denilebilir. 

 

3.5. Eğitim Durumu 

 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin eğitim durumuna göre incelenmesi 

sonucu eğitim durumu fark etmeksizin OKB’li bireylerin dini başa çıkma tarzları benzer olduğu 

sonucuna ulaşılmıştır. 

 

 

3.6. Gelir Durumu 

 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin gelir durumuna göre incelenmesi 

sonucu gelir durumu fark etmeksizin OKB’li bireylerin dini başa çıkma tarzları benzerdir. 0-

3000 ve 3000 üzeri olarak değerlendirilen gelir düzeyi dini başa çıkma tarzında değişiklik 

yapmamıştır denilebilir. 

 

3.7. Hastalık Tanı Süresi 

 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin tanı süresine göre incelenmesi ile 

OKB’li bireylerin 0-5 yıl ve 5 yıl üstü olarak değerlendirilen hastaların tanı süreleri farklı olsa 

da dini başa çıkma tarzları benzerdir. 

 

4. OKB’li Kişilerin Tanrıyı Algılama Biçimlerinin Farklı Değişkenlere Göre 

İncelenmesi 



 

111 
 

 

4.1. Cinsiyet 

 

OKB’li bireylerin Tanrıyı algılama biçimlerinin cinsiyetine göre incelenmesi 

sonucunda OKB’li bireylerin cinsiyetleri farklı olsa da tanrı algılarının benzer olduğu 

görülmüştür. 

 

4.2.Yaş 
 

OKB’li bireylerin Tanrıyı algılama biçimlerinin yaşlarına göre incelenmesi sonucunda, 

OKB’li bireylerin yaşları artıkça sevgi yönelimli Tanrı algısı alt ölçeğinden aldıkları puanlar 

artarken, korku yönelimli tanrı algısı ölçeğinden aldıkları puanların azaldığı görülmüştür. Yaş 

faktörünün önemli olduğu görülen bir diğer araştırma sonucu Tanrı’ya yönelik algının sevgi 

yönelimli olması ile yaş faktörü arasındaki ilişkidir. Yukarıda da belirtildiği üzere Yaratıcı’nın 

eğitimi ve kişiyi olgunlaştırması dâhilinde, kişiler yaşadığı hastalıklar başta olmak üzere birçok 

olumsuzluğa karşı başa çıkma faaliyetinde bulunmaktadır. İnsanın, değişim durumunda ve 

dıştan gelebilecek etkilere açık bir varlık olduğu düşünülürse; yaşına bağlı ve doğru orantılı 

biçimde, dinî yaşantısında da değişimlerin olma durumunun muhtemel olduğu 

söylenebilmektedir. Kişinin yaşamında başına gelen olaylar, yaşının artması ile 

yaşadığıpsikolojik ve fizyolojik değişimler, ‘ölüm korkusu’ gibi kaygılar bireyleri dine 

yönlendirebilmektedir( Baynal, 2015:215). 

 

Olumsuzlukları yaşadıkça Yaratıcı ile olan bağ farklı bir boyuta ulaşmaktadır. Ve yaş 

ilerledikçe istisnalar hariç, genel anlamda olgunlaşmış bir birey ve Yaratıcı ile kaliteli olmaya 

doğru giden bir bağ kurulmaktadır. Brozek’in bireyin orta yaşa (40-60) yakınlaştıkça, genel 

olarak dine karşı ilgi durumunun fazlalaştığını belirttiği bilinmektedir. İlgi alanları giderek 

darlaşır iken din, üstünlüğünü kaybeden ilgilerin yerine geçerek, orta yaşlı kişilerin hayatlarını 

doldurmaktadır (Özbaydar, 1970: 17).  

 

Orta yaşlı kişilerin dine ilgi hallerinin, ilk yetişkinlik dönemine göre daha yoğun 

olduğunun, birtakım araştırma sonuçlarında da ortaya çıktığı görülmektedir (Uysal, 2006: 227-

229; Hökelekli, 2008: 139). OKB li bireylerde yaş faktörü bu anlamda ilerleyen yaşlarda olan 

hastalarda genç olanlara göre daha çok seven Tanrı imajına dayalı olmaktadır. 

 

4.3. Çalışma Durumu ( İş Sahibi Olup Olmama Durumu ) 

 



 

112 
 

OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin çalışma durumlarına (iş sahibi olup 

olmama durumuna) göre incelenmesi ile OKB’li bireyler çalışsa da çalışmasa da tanrı 

algılarının benzer olduğu görülmüştür. 

 

4.4. Medeni Durum 

 

OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin medeni durumlarına göre incelenmesi 

sonucunda ortalamalara bakıldığında, anlamlı farklılık tespit edilen sevgi yönelimli tanrı algısı 

boyutlarında evli katılımcıların puanlarının daha yüksek olduğu görülmektedir. Yukarıda da 

belirtildiği üzere, evlilik kurumunun fiziksel ve psikolojik anlamda kişiye sağladığı faydalar ve 

hayatı anlamlandırmada çift yönlü alışverişin tatmin ediciliğine dayalı olarak, OKB 

hastalarında yapılan bu çalışmada Tanrı’ya yönelik algılarının sevgi odaklı olması sonucu gayet 

yerinde olmaktadır. 

 

4.5. Eğitim Durumu 

 

OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin eğitim durumuna göre incelenmesi 

sonucu, OKB’li bireylerin eğitim durumu fark etmeksizin tanrı algıları benzerdir. Eğitim 

durumu lise ve altı, lisans ve lisansüstü olarak kategorize edilen OKB hastalarının eğitim 

durumlarının, Tanrı’yı algılama biçimlerinden sevgi ya da korku odaklı Tanrı anlayışını 

etkilemediği görülmektedir. 

 

 

4.6. Gelir Durumu 

 

OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin gelir durumuna göre incelenmesi ile 

OKB’li bireylerin gelir durumu fark etmeksizin tanrı algıları benzerdir. 0-3000 ve 3000 üzeri 

olarak değerlendirilen gelir düzeyinin OKB hastalarının Tanrı’yı algılama biçimlerinden sevgi 

ya da korku odaklı Tanrı anlayışını etkilemediği görülmektedir. 

 

4.7. Hastalık Tanı Süresi 

 

OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin tanı süresine göre incelenmesi ile 

OKB’li bireylerin tanı süresi fark etmeksizin tanrı algılarının benzer olduğu ortaya çıkmaktadır. 

OKB’li bireylerin 0-5 yıl ve 5 yıl üstü olarak değerlendirilen tanı süreleri farklı olsa da Tanrı’yı 

algılama biçimlerinden sevgi ya da korku odaklı Tanrı anlayışını etkilemediği görülmektedir. 

 

Farklı değişkenler konusu ile ilgili olarak Uyaver (2010)’in dini obsesyonlu grup ile dini 

obsesyonlara sahip olamayan grup arasında cinsiyet, yaş, medeni durum, meslek ve eğitim 



 

113 
 

durumları arasında yaptığı araştırmada istatistiksel olarak anlamlı bir fark bulamadığını 

açıklamış, Yine dini obsesyon olan ve olmayan gruplar arasında dindarlığı yansıtan tutum ve 

algılar arasında anlamlı bir fark tespit edilmediğini araştırmasında belirtmiştir 

(Uyaver,2010:95). 

 

5.Anket Soruları ile OKB’li Kişilerin Tanrıyı Algılama Biçimleri Ve Dini Başa 

Çıkma Tarzları Arasındaki İlişki 

 

5.1. Hayatta En Çok Huzur Veren Şey 
 

Açık uçlu 6 sorudan oluşan ankette, kişilere hayatta en çok huzur veren şeyin ne 

olduğunun hastalık ile ilişkisini değerlendirmek amacı ile sorulan soruya verilen cevapların 

analizi de nicel analiz şeklinde yapılmıştır. Buna göre OKB’li bireylere hayatta en çok huzur 

veren şeylerin incelenmesi sonucunda OKB’li bireylerin çoğunluğunun (%48) hayatta 

kendilerine en çok huzur veren şeyin maneviyat olduğunu belirttikleri görülmektedir. 

Katılımcıların %34’ü, kendilerine en çok huzur veren şeyin sağlık olduğunu, %4’ü sevgi 

olduğunu, %6’sı mutluluk olduğunu ve %8’i de başarı olduğunu belirtmiştir. 

 

OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin hayatta en çok huzur veren şeye göre 

incelenmesi ile OKB’li bireylerin hayatta en çok huzur veren şey fark etmeksizin Tanrı 

algılarının benzer olduğu görülmüştür. Çoğunun hayatta en çok huzur veren şeyin en çok 

maneviyat olduğunu söyleyen OKB hastalarının diğer kategorileri belirtenler ile Tanrı’ya 

yönelik algılarının aynı olduğu ancak korku mu sevgi odaklı mı olduğu bilinmeden benzer 

olduğu sonucuna ulaşılmıştır.  

 

Yukarıdaki paragrafta elde edilen sonuç “dini güdülenme” kavramı ile 

ilişkilendirilebilir. Dini güdülenme kavramının psikologlar tarafından “kişinin dini inanç ve 

değerlerini uygulama veya yaşama biçimini tanımlamak” için kullanılmaktadır.  

 

Dini güdülenmeler içsel dini güdülenme, dışsal dini güdülenme, sorgulayıcı güdülenme 

boyutlarında ele alınmıştır. İçsel dindarlık kişinin dini inançlarının gerçek ve temelden 

adanmışlığını temsil etmektedir ve zaman ve durum karşısında değişmemektedir. Dışsal 

dindarlık sosyal statü kazanmak, güvenlik elde etmek, sosyal bir kapı açmak ve kendini mazur 

göstermek için dini kullanmak olarak görülebilmektedir. Sorgulayıcı dini güdülenme dindarlık 

ile ilişkili şüphe, deneysellik ve karmaşıklığı ifade etmektedir. 

 



 

114 
 

“İçsel dini yönelim ve dışsal dini yönelim” ile ilgili olarak yapılan çalışmalarda genel 

olarak;“içsel dini yönelim ile psikolojik sıkıntı arasında anlamlı negatif ilişki, dışsal dini 

yönelim ile psikolojik sıkıntı arasında anlamalı pozitif ilişki olduğunu göstermektedir.”Yine bu 

konuda kaygı ile ilgili olarak yapılan çalışmalar genellikle tutarlı olarak;“içsel dini yönelim ile 

kaygı arasında anlamlı negatif ilişki, dışsal dini yönelim ile kaygı arasında anlamalı pozitif 

ilişki bulunduğunu göstermektedir  (Erdoğan, 2014).” 

 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin hayatta en çok huzur veren şeye göre 

incelenmesi sonucunda OKB’li bireylerin hayatta en çok huzur veren şeye fark etmeksizin dini 

başa çıkma tarzları benzerdir. Neden olarak Allport’un (1963) içsel-dışsal dini güdülenme 

kuramı verilebilir. Allport’a göre farklı dini güdüler, psikolojik sağlık için farklı doğurgulara 

sahiptir.  

Yani Allport, psikolojik sağlık/ patoloji değişkenleri ile farklı “kişisel güdülenmelerin” 

ilgili olduğunu ileri sürmektedir (Cirhinlioğlu, Ok ve Cirhinlioğlu, 2013:107). Dışsal olarak 

güdülenmiş olan birey dini, güçlü bir iç grup edinmek, yaşamına reçete sağlamak veya 

gerçeklere karşı psikolojik korunma elde etmek için kullanmaktadır. İçsel olarak güdülenmiş 

birey için ise, dini inançlar yaşam deneyimine anlam vermekte, yaşamdaki tercihleri için, 

yaşamdaki tercihleri için temel olarak işlev görmekte ve kendisi için bizzat amaç olarak 

yaşanmaktadır (Genia ve Shaw, 1991). Allport (1963) dine dışsal güdülenmenin içsel 

güdülenmeden daha az sağlıklı olduğunu ileri sürmektedir. 

 

OKB hastalarından hayatta en çok huzur veren unsurlardan maneviyat ile başka bir 

maddeyi seçen kişinin aynı dini başa çıkma yöntemini kullandığı sonucu Allport’un bu kuramı 

ile ilişkilendirilebilmektedir. Nitekim, OKB’li kişilerde dini anlamlandırma ve yaşayışın farklı 

olduğu görülmektedir. Allport’un içsel yönelimli ve dışsal yönelimli dindarlık ayrımındaki 

dışsal yönelimli dindarlık modelinin, bu hastalarda daha belirgin olduğu yapılan bu çalışma ile 

saptanmıştır. Birey, dini araç olarak kullanmaktadır ve takıntıları ile karşılaştığında kişisel 

emniyeti içeren faydacı bir pozisyona bürünmektedir. 

 

Özdoğan’ın (2019) WHO’nun sağlık tanımına göre insanın beden, zihin ve ruhtan 

oluştuğuna dayalı üçlü formülasyonundaki zihin kısmı, OKB’li kişiler için bu anlamda 

problemin merkez noktasıdır. Ve OKB’li kişilerde bu noktayı yani zihni tatmin etmeye çalışma 

söz konusudur. Zihni tatmin etme ve buradaki boşlukları doldurma çabası üzerine yaşanan 

sevgi odaklı Tanrı anlayışı ve olumlu dini başa çıkma yöntemi dış güdümlü bir dindarlığı 

oluşturmaktadır. Örneğin kişi dua ve diğer manevi motifleri kullanmış ve kendini rahatlattığını 



 

115 
 

belirtmiş olsa da temelinde iç güdümlü dindarlıkta olduğu gibi ibadeti içselleştirerek, huzur 

içinde ve teslim olarak uygulama boyutuna zihni fonksiyonlarından dolayı ulaşamadığı 

anlaşılmaktadır. Asıl olan ruh ve gönül tatminini sağlayan ve kalpten yaşanan dindarlık modeli 

olan içsel yönelimli dindarlıktır ve OKB’li kişilerin bu anlamda ruh ve gönül tatmininden önce 

zihni tatmin ettikleri, zihin yolu ile dini yaşadıkları ve bu yönde bir dindarlık geliştirdikleri 

saptanmıştır. Ancak bu tarz bir dindarlığa sahip olmalarının beyinsel ve zihni fonksiyonlardan 

kaynaklı olduğu ve tıbbi kökenli etkisi de unutulmamalıdır.  

Maneviyat olgusunu doğru anlama ve yaşamanın da eksik olduğu düşünülerek, bu 

hastaların daha çok manevi motiflere başvurduğu ve bu yönde bir anlamlandırma yolunda 

oldukları tespit edilmiştir. Maneviyatın, din başta olmak üzere birçok unsuru kapsadığına 

bakıldığında, OKB’li kişilerin dışsal yönelimli bir dindarlık ile manevi motifleri kullandığı, ruh 

ve gönül dünyasını tatmin edici, değerleri yaşamayı sağlayan, içsel yönelimli dindarlığı 

besleyen maneviyat olgusuna dini unsurlar dışında hayatlarında yer vermekte olmadıkları 

görülmüştür.  

 

5.2.Manevi Konulara İlgili Olup Olmama 

 

Açık uçlu 6 sorudan oluşan ankette, kişilere manevi konulara ilgisi olup olmadığı 

sorularak, bu ilgi biçimin OKB ile ilişkisini tespit etmek amacı ile nicel analiz yönteminden 

yararlanılmıştır. Buna göre OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin manevi konulara 

ilgili olup olmamalarına göre incelenmesi sonucu, OKB’li bireylerin manevi konulara ilgili 

olup olma durumları farklı olsa da tanrı algılarının benzer olduğu görülmüştür. 

 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma tarzlarının manevi konulara ilgili olup olmamalarına 

göre incelenmesi sonucu OKB’li bireylerin manevi konularla ilgili olup olmamasının dini başa 

çıkma tarzlarında farklılık oluşturmadığı görülmüştür. Tanrı algısının benzer olması ve bu 

husus yine içsel ve dışsal yönelimli dindarlık hususuna dayanmaktadır. 

 

 

5.3. Hayat İçerisinde Kullanılan Manevi Motifler 

 

Açık uçlu 6 sorudan oluşan ankette, kişilere OKB’li bireylerin takıntılarını aşmak için 

kullandıkları manevi motiflerden (dua, ibadet, Kur’an-ı Kerim okuma, tespih ve zikir, birilerine 

danışma (din görevlisi, cemaat sohbetleri, yakın kişiler vb.), belirli sure ve duaları okuma, 

Kutsal mekânları ziyaret ( cami, türbe vb.) ) en çok hangisini kullandıkları ve kullanma 

yoğunlukları ile OKB arasındaki ilişkiyi saptamak amaçlı nicel analiz yöntemine 



 

116 
 

başvurulmuştur. Buna göre OKB’li bireylerin tamının takıntılarını aşmak için dua etme 

yöntemini kullandıkları görülmektedir. Dua etmeden sonra en çok kullanılan manevi motifler 

ibadet (%50), birilerine danışma(din görevlisi, cemaat sohbetleri, yakın kişiler vb.) (%44), 

belirli süre ve duaları okuma (%40) , Kur’an okuma ( %38) ile tespih ve zikir (%34) şeklindedir. 

Çalışma grubundaki OKB’li bireylerin takıntılarını aşmak amacıyla en az kullandıkları manevi 

motif ise kutsal mekânları ziyaret (cami, türbe vb.) ( %6) olarak tespit edilmiştir. 

 

Bu konuda benzer bir çalışma yapan Uyaver (2010), dini obsesyonu olan deneklere dini 

araştırma ya da danışmada bulunup bulunmadıklarını sormuştur. Deneklerin %75’i (15 kişi) 

dini araştırma ya da danışmada bulunmuştur. Kendi çabaları ile internet, dini kitap vs. okuyup 

araştıranların yanı sıra ağırlıklı olarak daha çok aile ve yakın çevresinde dini bilgisine 

güvendiği birisine ve diyanet görevlisiyle (imam, vaiz, kursu öğreticisi vb.) konuşup, 

danışanlarda yer almaktadır. Uyaver’in belirttiği önemli bir nokta dini danışmanlıkta etkin 

olması beklenen Diyanetin aile irşad büroları ya da alo fetva hattı birimleri en düşük orana 

sahip olduğu yönündedir. 

 

OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin manevi motif kullanma yoğunluğuna 

göre incelenmesi sonucunda OKB’li bireylerin manevi motif kullanma yoğunluğu fark 

etmeksizin Tanrı algılarının benzer olduğu görülmüştür. Bu durumda manevi motif kullanma 

sıklığı ve yoğunluğu (Dua, ibadet, Kur’an-ı Kerim okuma, kutsal mekân ziyareti vb. ) OKB 

hastalarında Tanrı’ya yönelik atıflarda herhangi bir değişiklik yapmamıştır denilebilir. Bu 

durum yine içsel ve dışsal yönelimli dindarlık hususuna dayanmaktadır. 

 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin manevi motif kullanma yoğunluğuna 

göre incelenmesi ile OKB’li bireylerin manevi motif kullanma yoğunluğu fark etmeksizin dini 

başa çıkma tarzlarının benzer olduğu görülmüştür. Manevi motif kullanımına başvuru sıklığı 

ve yoğunluğu arttıkça “Allah’a yönelme, durumları ve olayları hayra yorma, dini yalvarma, dini 

yakınlaşma, dini dönüşüm, dini istikamet arayışı” gibi unsurların daha çok kendisini göstermesi 

gerektiği düşüncesine dayalı olarak, çalışmada elde edilen sonucun farklı olduğu söylenilebilir.  

Buna dayalı olarak önerilen, araştırmanın sadece ölçek ve anket ile sınırlı kalmayıp, 

daha kapsamlı olarak yapıldığı takdirde OKB’li bireylerin maneviyatı yaşamada nasıl bir 

düzeyde ve yaşayışta olduğuna dayalı kapsamlı bir model ile buna dayalı ölçek oluşturulması 

yönündedir. 

 



 

117 
 

5.4. Bireylerin dışarıdan (kişi ve kaynaklardan) öğrendiği dini konulardaki 

bilgilerin takıntılarını tetikleyip tetiklememe durumu 

 

Açık uçlu 6 sorudan oluşan ankette, kişilere takıntılarını tetikleyen dini bilgi türünün 

olup olmadığı varsa ne tür bir bilgi olduğuna yönelik sorulan soruya verilen cevapların analizi 

nicel yöntem ile yapılmıştır. Buna göre OKB’li bireylerin %56’sı takıntılarını tetikleyen bir 

dini bilgi olmadığını belirtmiştir. Çalışma grubundaki OKB’li bireylerin takıntılarını en çok 

etkileyen bilgi tür ise ibadet (takva ile yapma, kabul olmaması ile ilgili dini bilgiler) ( %24) 

şeklindedir. Katılımcıların %18’i takıntılarını iman ve inanç ile ilgili dini bilgilerin, %18’i 

takıntılarını abdest ile ilgili dini bilgilerin, %6’sı boşanma ile ilgili dini bilgileri ve %6’sı 

takıntılarını Allah’ın adaleti ile ilgili dini bilgilerin tetiklediğini belirtmiştir. 

 

OKB’li bireylerin Tanrı’yı algılama biçimlerinin takıntılarını dini bilgilerin tetikleyip 

tetiklememesine göre incelenmesi sonucu, takıntılarını dini bilgilerin tetiklemediği katılımcılar 

daha çok sevgi yönelimli tanrı algısına sahip iken, takıntılarını dini bilgilerin tetiklediği 

katılımcılar daha çok korku yönelimli tanrı algısına sahip olduğu görülmüştür. Sonuçtan da 

anlaşıldığı üzere, maneviyata dayalı sağlam bir anlayışın kaliteli duyguları beraberinde 

getirdiği yani Tanrı’ya yönelik atıflarda da sevgi odaklı bir anlayışı oluşturduğu, tam 

anlaşılmadan, sağlamlığı olmadan ortaya çıkan bir anlayışın ise kalitesiz duyguları beraberinde 

getirdiği, yani Tanrı’ya yönelik atıflarda korku odaklı bir anlayışı oluşturduğu görülmektedir. 

 

Yapılan araştırmalar, bu durumun nedeni olarak etiyolojik hususları ön plana 

çıkarmaktadır. Din eğitimi şüphesiz çocuk üzerindeki en önemli uygulamalardan biridir ve Din 

eğitiminin başladığı yer ailedir.  

 

Yapılan çalışmaların dini inanç ve tutumların şeklinin oluşmasında, ‘çocukluk 

dönemindeki aile ilişkilerinin’ en önemli faktör olduğunu ortaya koyduğu bilinmektedir(Yavuz, 

1987: 46; Hökelekli, 2003: 257-259; Vergote, 1999: 181-187; Konuk, 1994: 23) . Kişilerin 

ruhsal açıdan sağlıklı ya da marazi dini yaşantılarının temeli ailede ve burada verilen eğitimde 

atılmaktadır ( Bilgili, 2005: 134-135) .Uzmanlara göre özellikle Türkiye’de yetişkinler zaman 

zaman din ile ilgili kavramları çocuk üzerinde disiplin sağlamak amacıyla kullanmaktadırlar. 

Özellikle din eğitimi konusunda bilinçsiz olan ailelerin çocuklarının dini öğelerle ilk 

karşılaşmaları Allah’ın onları cezalandıracağı, cehennemine atacağı, onları çarpacağı 

korkutmalarıyla olmaktadır ( Bilgin ve Selçuk, 1999: 78-79; Konuk, 1994: 78 ; Öztürk, 1981: 

207-208) . 
 



 

118 
 

Uzmanların dini eğitimde ‘korku’ öğesinin sürekli kullanılmasının, çocukların ve 

gençlerin psikolojik anlamda dengesinde sorun oluşturduğunu, onları suçluluk ve aşağılık 

duygularına itelediğini söylemekte oldukları bilinmektedir (Cebeci, 2003:123; Artır, 2005:18) 

. Allah, cehennem, kıyamet vb. konularda dini yönde oluşturulan korkular çocuğun bütün hayatı 

boyunca dini anlayışını etkilemektedir ( Cebeci, 2003: 125 ) . Bu durum yetişkinlikte farklı 

psikolojik rahatsızlıkları da ortaya çıkarabilmektedir. 

 

Dini konularla ilgili mübalağalı anlatımlar, örneğin gusül abdesti ile ilgili “iğne ucu 

kadar kuru yer kalmaması” şeklindeki ifadelerin yanlış anlaşılması temizlikle ilgili 

obsesyonların ve kompulsiyonların artmasına sebep olmaktadır. Gusül abdestinde ve abdestte 

belli yerleri bir defa yıkamanın farz olduğu sünnet olan üç defa yıkamakla zaten kuru yer 

kalmayacağı belirtildiğinde böyle kişilerde rahatlama meydana gelmektedir ( Artır,2005: 20) . 
 

Ayrıca talak konusu ile ilgili daha önce sözü edilen obsesyonlar dini bir konudaki 

bilgisizlik nedeniyle ortaya çıkmıştır. 

 

Yine itikadi konularla ilgili ya da Allah’a ve dini öğelere saygısızlık şeklinde ortaya 

çıkan obsesyonlarda da zaman zaman hastalar dini bilgileri yetersiz olduğu için Allah’a karşı 

çıktıkalrı endişesine kapılmakta ve bu nedenle yaşadıkları yoğun üzüntü ve kaygı onların 

obsesyonlarını daha da artırmaktadır. 

 

OKB’li bireylerin dini başa çıkma yöntemlerinin, takıntıları dini bilgilerin tetikleyip 

tetiklememesine göre incelenmesi sonucu, anlamlı farklılık tespit edilen olumlu dini başa çıkma 

tarzında dini takıntılardan etkilenmeyen katılımcıların puanlarının daha yüksek olduğu 

görülmüştür. Maneviyatı sağlam temelli OKB hastalarının Allah’a yönelme, durumları ve 

olayları “hayra yorma, dini yalvarma, dini yakınlaşma, dini dönüşüm, dini istikamet arayışı” 

gibi hususlarda daha iyi oldukları sonucu buradan çıkarılabilmektedir. 

 

Maneviyatın sağlam temelli olmasından kasıt, birincisi yukarıda belirtilen OKB’nin 

etiyolojik hususlarında ( Ailede ve dini kurumlarda verilen din eğitimi, dini bilginin 
 

yanlış veya eksik öğrenilmesi) kişinin problemi olmaması, ikincisi dini bilgileri içselleştirmede 

doğru bir yol izlenmesi hususudur. Doğru yolda olan bireyler, maneviyatı bir araç olarak 

kullanan dış güdümlü bir din anlayışına sahip bireyler yerine, maneviyatı derinlemesine 

yaşayan, din adına hayatına vaaz edilen ne varsa onları bütün samimiyeti ile yaşayan ve inancı 

kişiliğinin bir parçası olan, iç güdümlü din anlayışına sahip bireylerdir denilebilir ( Allport ve 

Ross, 1977: 21). Belirtilen iki nedene bağlı olarak, dini bilgileri takıntılarını tetiklemeyen 

hastaların olumlu dini başa çıkmayı kullanmaları, Hem kişinin hem de Tanrı'nın sorun çözme 



 

119 
 

sürecine aktif katılımına dayalı, emek ve güvenin bir arada olduğu, sürecin iyi yönetimini 

sağlayan Pargament’in (1988) tanımladığı işbirlikçi dini başa çıkma stiline sahip olmalarıdır 

denilebilir. Bu belirtilen çeşit, bireyin, Tanrı ile sorunun çözüme kavuşturulmasında çaba 

gösterirken Tanrı’nın sonucu değerlendirmesine bağlı, Anadolu kültüründe “olandan razı 

olmak inancı” na dayanmaktadır. Bu yöntemde birey, sorunun çözüme kavuşması için elinden 

gelen her şeyi yapar fakat sonucu Tanrı’nın takdirine bırakır ve olandan razı olur. “Bu 

yöntemde; inanç, emek ve güven bir aradadır”( Eryücel, 2014: 31-32). 

 

 

5.5.Hastalığın Kendini Manevi Anlamda Olgunlaştırıp Olgunlaştırmadığı 

Düşüncesi 

 

Açık uçlu 6 sorudan oluşan ankette, kişilere yaşadıkları hastalık sürecinin kendilerini 

manevi olarak olgunlaştırıp olgunlaştırmadığına dayalı sorulan soruya verilen cevapların 

analizi nicel yönteme dayalı olarak yapılmıştır. Buna göre çalışma grubundaki OKB’li 

bireylerin %32’si Allah’ın yaşadıkları hastalık ile kendilerini bu dünyada sınadığını ve 

olgunlaştırdığını düşündükleri görülmektedir. Katılımcıların %8’i kendilerinden daha 

kötükişilerin olduğunu düşünerek hallerine şükrettiklerini ve katılımcıların %8’i intihar ve 

isyan etme gibi durumları düşünseler bile çalışma yapıldığı esnada kendilerini daha iyi 

hissettiklerini belirtmişlerdir. Çalışma grubundaki OKB’li bireylerin %20’si hastalıkları 

konusunda Allah dert verirse derman da verir ve her şerde bir hayır olduğu şeklinde 

düşündüklerini ifade etmişlerdir. Katılımcıların %10’unun ise hastalılarını Allah’ın şefkat 

tokadı olarak düşündükleri görülmektedir. Katılımcılarda %6’sı ise tam tersine hastalığının 

kendinin dini ve manevi hassasiyetini azalttığı korkusunu yaşadığı yönümde görüş belirtirken 

katılımcıların %6’sı hastalıklarının kendilerini manevi olarak olgunlaştırdığını düşünmediğini 

belirtmiştir. 

 

Anket sorularının kapsamı ile ilgili bazı yönlerden benzer çalışma olduğu düşünülen 

Uyaver ( 2010)’in çalışmasında, dini obsesyona sahip katılımcılar için ulaştığı sonuca yer 

vermek anlamlı görülmektedir. Uyaver, Dini obsesyona sahip katılımcıların dini obsesyonları 

ile dini inançları arasında orta düzeyde bir ilişki olduğunu düşündüklerini ve dini obsesyona 

sahip katılımcıların dini obsesyonlarının verdiği sıkıntıyı gidermek için yaptıkları dini 

kompulsiyonları orta derece düzeyde dinen gerekli olduğunu düşündüklerini tespit etmiştir. 

Uyaver bu durumu, dini obsesyonlu katılımcıların dindar, inançlı bir kişi olarak sahip 

olabilecekleri düşünceler ve dini ritüellerle OKB’sine ifade alanı oluşturan dini obsesyonların 



 

120 
 

yarattığı sıkıntı nedeniyle yaptığı kompülsiyonları ayırt etme noktasında güçlük çektikleri 

şeklinde yorumlamaktadır. Ayrıca, OKB’nin dini inanç ve ritüellerle hastalık semptomlarının 

birbirine çok kolay karışabileceği bir hastalık olup, dolayısıyla eğer hasta, hastalık 

semptomlarının dini inanç, ibadet ve ritüellerinde ortaya çıktığının ayırtına varamazsa içinde 

bulunduğu durumu iman zayıflığı, takva eksikliği olarak değerlendirilebileceğini ve hastalığın 

verdiği bireysel ve sosyal sıkıntılara Allah’a karşı suçluluk ve günahkârlık duyguları da 

eklendiğini belirtmektedir (Uyaver, 2010:95). 

 

 

B. NİTEL VERİ ANALİZİ VE TARTIŞMA 
 

Maneviyatın OKB’li kişilerde etkisine bakıldığında farklı cevaplar ve yorumlar bu 

konudaki araştırmada nitel verileri oluşturmaktadır. 

 

Özellikle anket yöntemi ile sorulan 6 açık uçlu soru ile kişilerin görüşleri üzerinden 

birçok sonuca ulaşılmıştır denilebilir. Sonuçlar, vaka örnekleri ile birlikte açıklanarak nitel 

analiz yapılmıştır. Buna göre; 

16-56 yaş arasındaki 50 kişi içerisinde sorulara verilen cevaplar ve yorumlar ile birlikte 

yapılan nitel analiz şu şekildedir; 

 

1. OKB’li Kişilerde Huzur Veren Şey Olarak Maneviyat 

 

Size hayatta en çok huzur veren şey nedir? Aşağıda verilen maddeleri size en çok huzur 

verir? Niçin? 

 

Para Başarı 

 

Sağlık Güç 

 

Sevgi Mutluluk 

 

Maneviyat 

 

Diğer… 

 

Yapılan araştırma sonucu OKB’li kişilerde hayatta en çok huzur veren şeylerin başında 

çoğunlukla maneviyat gelmektedir. Bu düşüncede bulunanlardan vaka örnekleri şu şekildedir; 

 

- (K127) 

 



 

121 
 

“Maneviyat benim için çok önemli. Yaratılış amacımız Allah’a kulluk etmek. 

İbadetlerimi yapınca çok huzurlu olurum.” 
 

 

- (K220) 

 

“Maneviyat tutunabileceğim ve sığınabileceğim tek kaynak.”  

 

 

- (K323) 

 

“Sevgi, maneviyat en çok huzur veren şeydir bana. Diğer maddelerdeki şeyler geçici ya 

da yeri doldurulabilir şeylerdir. Yokluğu sadece bu dünyayı etkiler. Sevgi ve maneviyat ise iki 

dünyada da huzur getirir.” 
 

- (K443) 

 

“Maneviyat konusunda sıkıntı varsa sevgi huzur ve mutluluk olmuyor.” - 

(E136) 

 

“Çünkü Yaradan’a yakın olmaktan daha güzel bir duygu yok. Kendini değerli, özel 

hissedersin.” 

- (K528) 

 

“Bana hayatta en çok maneviyat huzur verir sonrasında ise sevgi, sağlık, mutluluk ve 

başarı gelir. Çünkü bu hayatın geçici olduğunu biliyorum, ahiret hayatına göre bu dünyanın 

okyanusta bir damla olduğunu biliyorum. Diğer maddelerin kaybı sadece bu dünyayı etkilerken 

maneviyat kaybı her şey demektir. Sonsuz bir hayatın kaybı demektir.” 
 
 

- (K623) 

 

“Hayatta bana en çok maneviyat ile sağlık huzur veriyor. Çünkü bu hastalığımdan sonra 

hayatta en önemli şeyin insanın imanlı olabilmesi ve bu dünyadan iman ile ayrılabilmesi 

olduğunu gördüm. Ayrıca kafaya taktığım bu takıntılar olmadan önce yani OKB’li olmadan 

önce aslında mutlu bir hayatım olduğunu ve bunun kıymetini bilmediğimi gördüm. Yani sağlık 

problemim çıkınca bu hayatta sağlıklı olmanın da ne kadar büyük bir nimet olduğunu fark 

ettim. Bu yüzden sağlık da 2. Sırada. Fakat ilk sırada maneviyat. Çünkü sebeplerden biri de 

insan maneviyatı hissettikçe güçlü oluyor.” 

 



 

122 
 

 

2.OKB’li Kişilerde Manevi Konulara İlgi 

 

Manevi konulara ilginiz var mı? Varsa bahsedebilir misiniz? 

 

OKB’li kişilerde manevi konulara olan ilgi çoğunlukla olumlu yönde çıkmıştır. Bu ilgi 

kişilere göre farklı kategorilerdedir denilebilir. Manevi konulara olan ilgiye dayalı 

düşüncelerden vaka örnekleri şu şekildedir; 

 

- (E236) 

 

“DKAB öğretmeniyim, dolayısıyla manevi konuların haliyle içinde oluyorsunuz. 

Bundan bağımsız olarak çok küçük yaştan beri dini değerleri, manevi konuları öğrenir ve buna 

göre yaşarım. Toplum tarafından aşırı dinci diye tabir edilen gruptayım herhalde. Farz ibadetleri 

eksiksiz olarak yerine getiririm, bunun yanı sıra namaz, oruç gibi ibadetlerde nafileleri de eksik 

etmem. Bol bol sadaka veririm. Yardım kuruluşlarında üyeliğim var, daha önce çalıştığım yerde 

bir yardım kuruluşunun ilçe temsilcisiydim. Çok dua ederim, gece ibadetleri yaparım. Farzları 

9 yaşımdan beri, diğerlerini de gençliğimden beri eksiksiz yerine getiririm. Eşim beni çok 

dindar olduğum için uzun süre gözlemleyip evlilik teklifinde bulunmuştu, tek gerekçesi 

fakültede çok dindar olmam, din adına mücadele etmemdi.” 

 

- (E3) 

“İnsanın bir yaratılış amacının olduğuna inanırım bana verilen bir hayat var ve bunu 

nasıl geçirdiğim veya nasıl geçireceğim benim elimde ancak hesabını vereceğim ilahi bir güç 

olduğuna inanırım ve onun azametinden dehşete kapılırım ve ona sığınırım.” 

 

- (K729) 

 

“Var. Bir yaratıcının varlığı bu dünyanın geçici olması yaşadığım dünyayı, sıkıntıları, 

mutlulukları daha anlamlı kılıyor. Mesela ibadetler bir terapi gibi aslında.” 
 

 

- (K838) 

 

“Evet, maneviyatın ALLAH inancının bütün sorunları halledeceği inancındayım. 

Daraldığımda, bunaldığımda Açıp kuran okumak, dualara sarılmak rahatlatıyor. Namazdan 

sonra 15-20 dakikayı bulan dua ediyorum. O anlar benim için çok kıymetli…” 
 

- (K932) 



 

123 
 

 

“Evet. Yıllarca psikolojiyi tasavvuf ile açıklayan ve iyileştirici yollar sunan bir ilim 

araştırdım. Son yıllarda bu konudaki çalışmaların çoğalması beni mutlu etti. Din ve psikoloji 

ile ilgili her şeyi okumaya öğrenmeye çalışıyorum. İbadetlerime dikkat etmeye ve daha iyisini 

yapabilmek için dualar ediyorum. Gerçek olan yasamı yani ahiretimi kurtarmak, Allah rızasını 

kazanmak tek emelim.” 

 

 

 

3. OKB’li Kişilerde Dua Faktörü 
 

Takıntılarınızı aşmak için dua ettiğiniz olur mu? Evet, ise bir duanızı yazabilir misiniz? 

 

Dua faktörü ve OKB’li kişilerde takıntıları aşmaya yönelik ne gibi bir etkisi olduğuna 

dayalı görüşlerde ayrıntıları farklı olmak ile birlikte 50 kişinin her birinin bu hal içerisinde ve 

hayatındaki birçok şey için dua ettiği tespit edilmiştir. Bununla ilgili olarak vaka önekleri şu 

şekildedir; 

 

- (K1032) 

 

“Her zaman dua ederim. Duam su şekilde; 
 

“Allah’ım yarattığın her şeyin şerrinden, ruhsal bedensel tüm sıkıntı ve hastalıklardan, 

senin azabından sana sığınırım. Yalvarırım bu sıkıntılarımdan beni ve sıkıntı yasayan tüm 

insanları kurtar acil şifalar ve huzur ver. Öyle bir şifa ver ki tüm sıkıntıları yok et izi bile 

kalmasın. Sana sığındım. Âmin.’” 

 

- (E436) 

 

“Takıntılarımla baş etmemin birinci yolu dualar. Tabi bunları ilaçlarla da 

destekliyordum, ancak ilaçların vücuduma zarar verdiği düşüncesiyle yaklaşık iki ay önce 

bıraktım. Artık sadece dualar ve zihinsel mücadele var ve bir gün Rabbimin şifa vereceğini 

biliyorum. En çok yaptığım dua Hz. Eyüb’ün hastayken Rabbime yaptığı o incelik ve zerafet 

dolu duasıdır. Bunun yanı sıra bir hayat felsefesi olarak Kur’an’da ki peygamber dualarını 

hastalığımdan önce de eksik etmezdim şimdi de etmiyorum.” 
 

- (K1129) 

 

“Çok dua ettim bu takıntılardan kurtulmak için. Özel bir duam yok beni bu durumdan 

kurtar Allah’ım diye dua ettim.” 



 

124 
 

 

4. OKB’li Kişilerde Manevi Motif Kullanımı 
 

Takıntılarınızı aşmak için manevi motifleri kullanır mısınız? Evet, ise belirtiniz. 

 

Manevi motiflerin kişinin hayatında nerede yer aldığı neler olduğu içtenlik ve 

samimiyete dayalı olup olmadığı gibi birçok cevabın yer aldığı yorumlarda en başta dua 

olgusunun her katılımcının hayatında yer aldığı ve uyguladığı görülmüştür. Bununla birlikte 

ibadet, Kur’an okuma, tespih çekme ve zikir, birilerine danışma ( Hoca, din görevlisi, cemaat 

sohbetleri, yakın kişiler vb.) , belirli sure ve dualar okuma, kutsal mekânları ziyaret ( Cami, 

türbe vb.) gibi ortak motiflere rastlanmıştır. Bununla ilgili olarak vaka örnekleri şu şekildedir; 

 

- (K1229) 

 

“Din büyüklerinden birisinin tavsiyesi psikologlarınki ile bire bir uyuyordu onu çok 

tekrarlardım. Takıntılara önem verme. Önem verirsen büyür önem vermezsen küçülür ve 

kaybolur diyordu. Bunun yanı sıra bunların şeytanın bir vesvesesi olduğunu düşünerek Allah a 

dua ederdim.” 
 

- (E536) 

 

“Yazdığım gibi duayı önceleyen bir düşüncedeyim. Bunun yanı sıra hastalığımdan önce 

de sevdiğim gibi makam ziyaretleri yapar ve dua ederim.(Tabi orda dua etmem şifayı onların 

vereceğine inandığım anlamına gelmiyor). Kalplere şifayı ve huzuru veren Rabbim dir. Yine 

10 yaşımdayken bir yakınımız hacdan bana bir Kur’an-ı Kerim getirip hediye etmişti. O gün 

Rabbimle ahitleşmiş, yemin etmiştim, bu Kur’an’da her gün en az bir cüz okuyacaktım. O 

günden itibaren bu yaşıma kadar her gün en az bir cüz okudum. En yoğun günümde bile 

gerekirse gece 12 olmadan eve gelecek şekilde ayarlar ve gece 12 olmadan en az bir cüzümü 

okurum. Bu hastalıktan sonra da en büyük huzurum, gücüm bu oldu. Bu güç ve huzurla şimdi 

hastalığım çok ilerlemesine rağmen bir gün bile ben niye hastayım demedim, umutsuzluğa 

kapılmadım. Çünkü biliyorum ki Rabbimin deyimiyle Kur’an kalpteki (göğüsteki) şifadır. Ve 

bu şifa Rabbimin uygun bulduğu bir zamanda beni de bulacaktır, Rabbimin vaadi haktır.” 
 

- (K1330) 

 

“Tövbe etmek, akşamları dua etmeye çalışmak ve mutlaka 5 vakit namazı 

kılmak.”  

- (K1440) 

 

“Böyle bir bilgim yok” 



 

125 
 

 

- (K1523) 

 

“Takıntılarımı aşmak için internetten takıntı duası, vesvese duası gibi birçok dua 

araştırdım, okudum. Kitaplardan yine aynı şekildedir. Bir de Kur’an mealini rastgele açınca 

benim karşıma mucizevî olarak benim sıkıntımla ilgili bir ayet çıkacağını düşünüyordum. Halk 

içinde yaygın bir uygulama bence. Bunu yapıyordum ve gazap ayetleri çıktığında işte bu benim 

diyerek daha da mahvoluyordum. Hocamla konuştuktan sonra bu uygulamaya son vermemi 

söyledi ve buna son vermek bana iyi geldi.” 

 

5. OKB’li Kişilerde Dini Bilgilerin Takıntıları Tetikleme Durumu 

 

Dini bilgilerinizden bazıları takıntılarınızı tetikliyor mu? Evet, ise belirtiniz. 

 

Bazı dini bilgilerin takıntıları tetikleme durumu olabileceği düşüncesi ile sorulan dini 

bilgilerinizden bazıları takıntılarınızı tetikliyor mu sorusuna çoğunlukla hayır cevabı alınmıştır. 

Özellikle dini obsesyon ve kompulsiyonlara sahip katılımcıların yorumlarına bakıldığında, 

 

-Abdest ( sayı ile ilgili dini bilgiler) 

 

 (K1629) 

 

“Evet. Mesela gusül abdestinde hiçbir yerin kuru kalmaması konusunda çok dikkat 

ediyorum hala ve bu dikkat yine beni uzuvlarımı tekrar tekrar yıkamaya yönlendiriyor.” 

 

 

-Boşanma ( boş ol ile ilgili dini bilgiler)  

 

 (K1730) 

 

“Evet, hem de çok. Bu aralar son 2 yıldır en zor takıntımı yaşıyorum. Dini nikâh ve talak 

konusu beni inanılmaz korkutuyor. Eşimin bazı hataları sonucunda bu düşünce başladı ve beni 

hayattan kopardı. Kendimi zina yapıyor gibi hissetmek ve en sonunda ebedi cehennem ile 

cezalanmak beni çok ürkütüyor su içmek bile boş geliyor.” 

 

-Allah’ın Adaleti (Adalet ile ilgili dini bilgiler), 

 

 (E630) 

 

“Evet, Allah adaletlidir ama adaletsizlikleri gördükçe bu seferde boşluğa düşüyorum.” 



 

126 
 

 

-İman, inanç ( Saygısızlık, dinden çıkma, iman zedelenmesi ile ilgili dini bilgiler, 

(K1823) 

 

“Dini bilgilerimin takıntılarımı tetiklediği oldu evet. Hem de çok fazla. Mesela şüphe 

ile iman eden kişinin imanının geçeri olmayacağı bilgisi beni çok korkutuyordu. Aynı zamanda 

kul hakkı yemekten çok korkuyordum. Yaşadığım korkulardan birisi de zaten, geçmişte 

yaptığım hatalardan ötürü kul hakkı yemiş olmamdı.” 
 

-Hayır, Tetiklemiyor 

 

 (E7) 
 

“Hayır tetiklemiyor. Tek bildiğim herkes ameli ile muamele görecektir 

 

 

6. OKB’li Kişilerin Yaşadıklarını Anlamlandırması 

 

Bütün bu süreçte “yaşadığım bu rahatsızlığın beni manevi olarak olgunlaştıracağını 

düşünürüm.” Düşüncesini içinizde yaşıyor musunuz? Cevabınız “ evet” ise yasadıklarınızdan 

bahsedebilir misiniz? 

 

OKB’li kişilerin Yaşadıkları olumsuzluklara ve kendi haline, rahatsızlığına dayalı 

olarak süreci ne şekilde Anlamlandırma yoluna girdiğine bakıldığında, genel anlamda Allah’ın 

kendilerini bu hastalık ile olgunlaştırdığını düşündükleri görülmüştür. Bununla birlikte 

kategorilere ayrılan farklı düşünce ve yorumlar şunlardır; 

 

 

-Allah’ın bu hastalık ile bu dünyada sınadığını ve olgunlaştırdığını düşünenler 

 

 (K1923) 

 

             “Bu sürecin beni geliştirebileceğini düşünmezdim. Fakat yedi yıllık bir sürecin 
 

ardından baktığımda hem manevi olarak hem de kişilik olarak beni geliştirdiğini 
 

görebiliyorum.” 
 

-Kendilerinden daha kötü kişilerin olduğunu düşünerek hallerine şükredenler 

 

 (E853) 

 

“Hastalığım kendim ile alakalı diyorum. Kendime çok şükrederim. Hastanede 

bakıyorum daha kötüler var diyorum.” 

 



 

127 
 

-İntihar ve isyan etme gibi durumları düşünseler bile çalışma yapıldığı esnada 

kendilerini daha iyi hissedenler 

 

 (E939) 
 

“Evlenmeden önce daha kötüydüm. İntihar etme girişimim oldu. İsyan etmem oldu. 

Evlenince 9 yıldır daha iyiyim.” 
 

-Bu hallerini, Allah’ın şefkat tokadı olarak düşünenler 

 

 (K2032) 

 

“Elbette. Evet, yasadıklarım çok zor. Zaman zaman tükenip depresyona giriyorum ve 

daha ne kadar dayanabilirim deyip isyan çizgisine kadar geldiğimde oldu. Fakat biliyorum ki 

Allah zulmetmez imtihan eder. Ya günahlarımın bedelini dünyada yaşatıyor ahirette rahat 

etmem için ya da zaten affetti ve ahiretteki derecemi yükseltiyor diye düşünüyorum. Ne zaman 

dini vecibelerimden uzaklaşsam, günahlar işlesem bir süre sonra daha şiddetli yaşadım bu 

hastalığı sanki Allah şefkat tokatı atıyor gibi. Bazen nimet olduğunu düşünüyorum. Belki de 

Allah a yaklaşmama vesile olmasaydı gaflette yasardım bilemiyorum. Allah’tan imtihanımı 

kolaylaştırmasını diliyorum.” 
 

 

-Bunların şeytanın kuruntusu ve kendisini Allah’tan uzaklaştırmak için var olan 

şeyler olduğunu düşünenler 

 

 (E1036) 
 

“Elbette. Rabbimden gelen her şey hoştur. Peygamberlerin hepsi bu manevi olgunlaşma 

sürecinden geçmişlerdir. Elbette bizler peygamber değiliz. Ama bu hastalığımda hep iki şeyi 

düşündüm. Birincisi: Şeytan beni ibadetlerimden alıkoymak, israf günahıyla Rabbimden 

uzaklaştırmak, bak o çok güvendiğin çok sevdiğin Rabbin seni hasta ediyor, seni sevmiyor 

Algısıyla Rabbimden uzaklaştırmak için vesvese veriyor. İkincisi ise: Rabbim bu 

hastalığımla beni kendisine daha çok dua eden, daha çok zikreden bir kul etmek istiyor. 

Hastalığımdan beri pek dışarı çıkmıyorum. Belki daha çok evde bulunmam dışarıda 

bulunmamdan daha hayırlıdır, belki de bu sayede beni günahlardan koruyor Rabbim.” 

 

-Allah’ın dert verirse derman da vereceği ve ‘her şerde bir hayır vardır.’ 

düşüncesinde bulunanlar 

 

 (K2131) 



 

128 
 

 

“Başıma geldiğinde bunda bir şey vardır. İmtihanım diyorum. İntihar ve isyan düşüncesi 

hiç olmadı. Hep Allah’a dayandım. Allah’a tutundum. Her hayırda bir şer her şerde bir hayır 

vardır diyerek rahatladım. Hastalığım inşallah geçer diyorum.” 
 

-Bu hastalığın maneviyata hassasiyetini azalttığı korkusu içinde olanlar 

 

 (K2229) 

 

“Hayır tam tersine din hassasiyetimi zayıflattı gibi.” 

-Hayır. Hiç Düşünmedim diyenler 

 

 (K2330) 
 

“Hayır. Hiç düşünmedim.” 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

129 
 

SONUÇ 

Batı literatüründe obsesif kompulsif bozukluk (OKB), dini literatürde şeytanın 

kuruntusu olarak bilinen bu rahatsızlık, insanları çepeçevre kuşatan ve çoğunlukla iradeyi 

etkisiz hale getiren bir hastalıktır. İnsanı saran korku ve şüpheler, onun sağlıklı düşünmesini 

engellemekte ve toplumdan soyutlanmasına sebep olmaktadır. Birçok türünün olduğu bu 

hastalık genellikle psikiyatrik ve psikoterapik yöntemlerle uzun zaman sürecine bağlı olarak 

tedavi edilmektedir. Ancak bireylerde tamamen yok olmamaktadır. OKB bireyin olağan 

hayatını yavaşlatmakta ve onu etkisiz hale getirmektedir. Bundan dolayı bu hastalığa 

yakalananlar gereksiz yere zaman harcayarak kıymetli vakitlerini değersiz ve gereksiz takıntı 

hallerinde harcamaktadırlar. 

Bireylerde OKB’nin tespiti için tıbbî çevrelerde araştırmalar devam etmekte ve çok ileri 

bir seviyeye de gelindiği görülmektedir. Günümüzde hastalığı teşhis etmede çok farklı metotlar 

uygulanmaktadır. Hastalığın anlaşılmasında bilişsel davranışcı model ve psikanalitik teorilerin 

yanında, bireyin içinde bulunduğu psiko-sosyal çevrenin etkenleri ile biyolojik yani genetik 

etkenlerin rolü üzerinde durulmaktadır. Bunların yanında OKB’nin tespitinde nörobiyolojik 

çalışmalar da yapılmaktadır. 

OKB’nin tedavisinde uzmanlar nörotik hem psikolojik ve hem de manevi yaklaşımla 

ilgili çok çeşitli alanlarda faaliyetlerde bulunmaktadırlar. Hastanelerde uygulanan tedavi 

şekilleri; farmakoterapötik (ilaç tedavisi) yaklaşımı, psikoterapötik (davranışcı) yaklaşımların 

yanında elektrokonvülzik-elektroşok tedavisi ve ileri vakalarda psikoşirürji yani cerrahi 

müdahale de yapılmaktadır. 

Takıntılı düşünce ve davranış sergileyen ve bu konuda teşhis almış, 50 kişiye 3 farklı 

ölçeğin ve oluşturulan anketin uygulanarak araştırma sorularına yanıt bulmaya dayalı 

çalışmada, analiz sonuçlarından da anlaşılmaktadır ki,  içsel yönelimli dini yaşayış ve doğru 

maneviyat anlayışının hastalığı rahatlatıcı yönde motive edici bir unsur olduğu, Tanrı’yı 

algılama biçimlerinin korkutan ve cezalandıran bir şekilde olmasının başta OKB olmak üzere 

birçok rahatsızlığı da beraberinde getirebileceği anlaşılmıştır. İç yönelimli bir dini yaşayışa 

bağlı olumlu dini başa çıkmanın birçok fiziksel ve psikolojik rahatsızlıkta hastalığın seyrini 

olumlu yönde etkileyen manevi bir yardım olduğu bu çalışmada görülmüştür. Manevi 

motiflerin bilinçli kullanımı ve başvurulma sıklığının hastaların hayat motivesini olumlu yönde 

etkilediği sonucuna varılmıştır. 



 

130 
 

Obsesyonlar hakkında Başta Freud (Freud, 1907) olmak üzere, bazı psikologlar, dinin 

obsesyonları tetiklediği hatta dini ritüellerin obsesyon özelliği taşıdığını iddia etmesine rağmen, 

bu görüş, diğer pek çok teorisyen tarafından benimsenmemiş, ayrıca bunu kesin olarak 

destekleyen bulgular elde edilememiştir. Aksine dindarlık ile OKB arasında negatif ilişkilerin 

olduğunu, yani dindarlığın OKB’yi azalttığını gösteren ya da OKB ile dindarlık arasında 

anlamlı bir ilişkinin olmadığına işaret eden pek çok araştırma bulgusuna ulaşılmıştır. (Rady, 

Salama, Wadgy ve Ketat, 2012: 216-221). Bazı araştırmalarda ise dindarlık ile OKB arasında 

negatif ilişki bulunurken OKB ile dini başa çıkma etkinliklerine başvurma sıklığı arasında 

pozitif ilişki tespit edilmiştir. (Himle ve Chatters:502-510) Bu bulgu, kaygıyı gidermek için 

bireylerin dini içerikli başa çıkma etkinliklerine başvurma eğiliminin artması olarak 

yorumlanabilmektedir. 

 

OKB ile dindarlık ve maneviyat arasındaki ilişkide üzerinde durulması gereken bir diğer 

husus da dinin kültürün önemli bir parçası olduğu düşünülerek bazı hastalıklarda özellikle OKB 

nin tezahür etme şeklinin dini bir biçim alabilme yönüdür. Dindarlık düzeyinin yüksek ve dinin 

kültürün önemli bir parçası olduğu ülkelerde, OKB vakalarının önemli bir kısmı dini içerikli 

obsesyonlar şeklinde tezahür edebilmektedir. (Ayten, 2018:49). Örneğin dindarlığın yüksek 

olduğu ülkelerde seküler ülkelere ( mesela İngiltere’de Tanrı’nın varlığına inanç % 24 iken 

Türkiye’de % 97 ‘dir. ) ( Çarkoğlu ve Kalaycıoğlu) kıyas ile dini içerikli OKB vakalarının oranı 

daha fazladır. Yine Uyaver, OKB hastaları üzerinde yaptığı araştırmasında, örneklemin % 50 

sinin dini içerikli OKB olduğunu tesbit etmiştir. (Uyaver, 2010). Kısacası bu verilerden 

anlaşılacağı üzere din, OKB’ye görünürlük kazandırmaktadır. Loewenthal ‘in ifadesi ile “Din 

OKB’nin ifade edilmesine araç sunmaktadır.” (Loewenthal,2007)  

Dini anlamlandırma ve yaşama biçiminin OKB’li kişilerde farklı olduğu görülmektedir. 

Allport’un içsel yönelimli ve dışsal yönelimli dindarlık ayrımındaki dışsal yönelimli dindarlık 

modelinin, bu hastalarda daha belirgin olduğu yapılan bu çalışma ile saptanmıştır. Başta genel 

olarak değerlendirildiğinde, çalışma grubundaki OKB’li kişilerin daha çok olumlu dini başa 

çıkma yöntemlerini kullanma eğiliminde olmaları (Tablo 4) ve yine çalışma grubundaki OKB 

olan kişilerin Tanrı’yı sevgi yönelimli olarak algılama alt boyutundan aldıkları puan korku 

yönelimli algılamadan aldıkları puandan daha yüksek olması (Tablo 5 ) gibi durumlar ile aynı 

sonuca ulaştıran diğer veri analizlerine bakıldığında, dışsal yönelimli bir dindarlıktaki Tanrı 

sevgisi ve başa çıkma modelinin kişilerde var olduğu görülmektedir.  

 



 

131 
 

Birey, dini araç olarak kullanmaktadır ve takıntıları ile karşılaştığında kişisel emniyeti 

içeren faydacı bir pozisyona bürünmektedir. Özdoğan’ın WHO’nun sağlık tanımına göre 

insanın beden, zihin ve ruhtan oluştuğuna dayalı üçlü formülasyonundaki zihin kısmı, OKB’li 

kişiler için bu anlamda problemin merkez noktasıdır. Ve OKB’li kişilerde bu noktayı yani zihni 

tatmin etmeye çalışma söz konusudur. Zihni tatmin etme ve buradaki boşlukları doldurma 

çabası üzerine yaşanan sevgi odaklı Tanrı anlayışı ve olumlu dini başa çıkma yöntemi dışsal 

yönelimli bir dindarlığı oluşturmaktadır. Örneğin kişi dua ve diğer manevi motifleri kullanmış 

ve kendini rahatlattığını belirtmiş olsa da temelinde içsel yönelimli dindarlıkta olduğu gibi 

ibadeti içselleştirerek, huzur içinde ve teslim olarak uygulama boyutuna zihni 

fonksiyonlarından dolayı ulaşamadığı anlaşılmaktadır. Asıl olan ruh ve gönül tatminini 

sağlayan ve kalpten yaşanan dindarlık modeli olan içsel yönelimli dindarlıktır ve OKB’li 

kişilerin bu anlamda ruh ve gönül tatmininden önce zihni tatmin ettikleri, zihin yolu ile dini 

yaşadıkları ve bu yönde bir dindarlık geliştirdikleri saptanmıştır. Ancak bu tarz bir dindarlığa 

sahip olmalarının beyinsel ve zihni fonksiyonlardan kaynaklı olduğu ve tıbbi kökenli etkisi de 

unutulmamalıdır.  

Maneviyat olgusunu doğru anlama ve yaşamanın da önemli olduğu düşünülerek, bu 

hastaların daha çok manevi motiflere başvurduğu ve bu yönde bir anlamlandırma yolunda 

oldukları tespit edilmiştir. Maneviyatın, din başta olmak üzere birçok unsuru kapsadığına 

bakıldığında, OKB’li kişilerin dışsal yönelimli bir dindarlık ile manevi motifleri kullandığı, ruh 

ve gönül dünyasını tatmin edici, değerleri yaşamayı sağlayan, içsel yönelimli dindarlığı 

besleyen maneviyat olgusuna dini unsurlar dışında hayatlarında yer vermekte olmadıkları 

görülmüştür.  

 

OKB ve maneviyat ilişkisinde birinci bölümde bahsedilen, alınan din eğitiminin etkisi 

önemli bir husustur. Hastalığın şiddetli veya hafif seyretmesinde alınan din eğitiminin niteliği 

yani baskıcı nitelikte olan ve korkutmayı esas alan bir din eğitimi alınıp alınmaması; kişinin 

Tanrı algısı yani Allah’ın korkulan ve cezalandıran bir varlık algısı baskın olup, bunun rahmet 

ve merhamet algısının önüne geçmesi, bireyin bağlanma ve Allah’a bağlanma tarzı, din 

hakkında yetersiz ya da yanlış bilgi sahibi olması, geleneksel din anlayışı vb. etkenler rol 

oynayabilmektedir. Ayrıca hastalığın genetik ve nörobiyolojik yönü de unutulmamalıdır 

(Ayten, 2018:47-48). 

Yapılan çalışmanın ve geçmişte yapılan çalışmaların genel çoğunluğunun OKB 

hastalığında maneviyatın olumlu etkisi olduğu yönündedir. Buna dayalı olarak, psikoterapi, ilaç 



 

132 
 

tedavisinin yanında “tedavi sırasında kişiyi manevi açıdan güçlendirmeye” dayalı bir manevi 

yaklaşım metodu ile din psikolojisi uzmanlarının ikili görüşmelerinin ve tema odaklı grup 

toplantılarının OKB hastalığının iyileşme ve kişinin hayat motivesinin, kalitesinin artırılma 

sürecinin hızlandırılabileceği sonucu çıkarılabilir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

133 
 

KAYNAKÇA 

 

-Abay, E., Pulular, A., Memiş, Ç. Ö., Süt, N., (2010). “Edirne İli Merkezindeki Lise 

Öğrencilerinde Obsesif-Kompulsif Bozukluğun Epidemiyolojisi”, Düşünen Adam Psikiyatr ive 

Nörolojik Bilimler Dergisi, 23. 

 

-Abraı´Do-Lanza, Ana F., Vasquez Elizabeth, Echeverrı´A Sandra E. (2004). "En Las 
Manos De Dios [İngod’s Hands]: Religious and Other Forms of Coping Among Latinos with 
Arthritis." Journal of Consulting and ClinicalPsychology, 72. 

 

-Abramowitz, J. S. ve Jacoby, R. J. (2014). “Scrupulosity: Acognitive–behavioral 

analysis and implications for treatment.”Journal of Obsessive-Compulsive and 

RelatedDisorders, 3. 

 

-Acaboğa, A., (2007), Din-Mutluluk İlişkisi, Yayınlanmamış Yüksek Lisans tezi, 

Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi, Kahramanmaraş. 
 

-Adasal, R., (1977), Normal ve Anormal Yönleriyle Yeni Medikal Psikoloji, 3.  

Baskı, Minnetoğlu Yayınları, İstanbul. 

 

-Aguilar – Vefaie, Maria Ve Mohsen Abiari (2007). Coping Response Inventory: 

Asessing Coping among Iranian college students and ıntroductory development of an adapted 

Iranian Coping Response Inventory (CRI) . Mental Health, Religion & Culture. 10 (5). 
 

 

-Allen, B.P., (2000), Personality theories development, growth, and diversity (3rd ed.).  

United States of America. 
 

-Allport, G. W. And Ross, J. M. (1967). “Personal Religious Orientation and Prejudice”. 

Journal Of Personality And Social Psiyschology, 5. 
 

-Allport, G.W., Gillespie, J., M. ve Young, J., (1948). “The Religion of the Post-War 

College Student”, Journal of Psychology, 25. 

 

- Allport G.W., (1968). “The Person in Psychology: Selected Essays” Boston: Beacon 

Press. 
 

-Allport, G.W. And Ross, Michael J., (1977). “Personal Religious Orientation and 

Prejudice”, Current Perspectives in The Psyschology Of Religion, Ed. H. Newton Malony, W. 

Eerdmans Comp., Michigan. 

 

 

-Amil, O., (2013), Dini İçerikli Obsesif Kompulsif Davranışların Sosyodemoğrafik 

Açıdan İncelenmesi Ve Vesvese İlişkisi, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek 

Lisans Tezi, Kayseri. 
 

-Armaner, N., (1973). Psikopatolojide Dini Belirtiler, Demirbaş Yay. Ankara. 



 

134 
 

 

 

-Arslan, E., Arı, R., (2006). “Erikson’un Psikososyal Gelişim Dönemleri Ölçeğinin 

Türkçe‟ye Uyarlama, Güvenirlik Ve Geçerlik Çalışması”, Türk Psikiyatri Dergisi,17(4). 
 

-Artır, F., (2005). “Dini Bilgi Eksikliği Takıntıyı Artırıyor”, Ailem Dergisi, S.  

122. 

 

-Atkinson, R., Hilgrad, E., (1995). Psikolojiye Giriş, (Çev. Kemal Atakay, Mustafa 

Atakay, Aysun Yavuz), Sosyal Yayınları, İstanbul. 
 

-Atkinson, v. Diğ. (1999), Psikolojiye Giriş, çev. Yavuz Alogan, Arkadaş Yay., Ankara. 
 

-Avasthi, A., Kumar, D., (2004), “Phenomenology Of Obsessive Compulsive 

Disorder”, Jk Science 6 (1). 
 

-Aydın, A.,R., (1996). “Çocuğun Dini Şahsiyet Kazanmasında Ailenin Önemi”, 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 8. 
 

-Aydın, Ö. G., (2010), “Dini İnanç ve Psikolojik Sağlık İlişkisine Dair Bir 
Değerlendirme” Toplum Bilimleri Dergisi 4(8).  

 

-Ay, M.,E., (1987). Çocuklarımıza Allah’ ı Nasıl Anlatalım?, Ensar Yayınevi, Ankara. 
 

-Ayhan, H., (1997), Din Eğitimi ve Öğretimi, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yay. 3. Basım, İstanbul. 
 

-Ayten, A., (2012), Tanrı’ya Sığınmak,  İz Yayıncılık, İstanbul. 
 

-Ayten, A., (2018), Din Ve Sağlık, Kavram Kuram Ve Araştırma, Marmara Akademi 

Yayınları, İstanbul. 
 

-Babaoğlu, A., (2002). Psikiyatri Tarihi, Okyanus Yay. İstanbul. 

 

-Baetz, Marilyn, Toews, John, (2009), “Clinical Imlications of Research on Religion, 

Spirituality, and Mental Health”, Can J Psychiatry,; 54 (5). 

 
 

-Bahadır, A., (1999), Hayatın Anlam Kazanmasında Psiko-sosyal Faktörler ve Din, 

Uludağ Üniversitesi, Doktora Tezi, Bursa. 

 

-Bahadır, A., (2002), “Ergenlik Döneminde Dini Şüphe ve Tereddütler”, Gençlik, Dinve 

Değerler Psikolojisi, (Ed. Hökelekli, H.), Ankara Okulu Yayınları, Ankara. 

 

-Bartholomew K, Horowitz LM. (1991), “Attachment styles among young adults: A 

test of a four-category model.”J Pers Soc Psychol, 61. 

 



 

135 
 

-Basbakkal Z. (2005).  Spiritüalite ve -Hemşirelik. 3. Uluslararası 10. Ulusal 
Hemşirelik Kongresi Bildiri Özetleri Kitabı, 07-10Eylül 2005, İzmir. 

 
 

-Batson, C. D., and Ventis, W. L. (1982). The Religious Experience. New York:  

Oxford University Press. 
 

-Bauer, M., Bosh,G., ve ark.(1985). Psikiyatri (Çev. Günsel Koptagel-İlal), 3. Baskı, 

Kırklareli. 

 

-Bayar, R., Yavuz, M., (2008). “Obsesif Kompulsif Bozukluk” İ.Ü. Cerrahpaşa Tıp 

Fakültesi Sürekli Tıp Eğitimi Etkinlikleri Türkiye’de Sık Karşılaşılan Psikiyatrik Hastalıklar 

Sempozyum Dizisi No:62,İstanbul Mart. 

 

-Baynal, F., (2015). “Yetişkinlerde Dindarlık ve Ruh Sağlığı İlişkisinin Çeşitli 

Değişkenlere Göre İncelenmesi”, İnsan Ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi, C. 4,S.1. 
 

-Bayraktar, E., (1997). “Obsesif Kompulsif Bozukluk” , Psikiyatri Dünyası, S. 1,  

Adana. 

 

-Bayraktar, Muhammet Mustafa, (2007). Gençlik Döneminde Görülen Bazı Psikolojik 

Belirtiler ve Din Eğitimi İlişkisi Obsesif Kompulsif Belirti Örneği-,Yüzüncü yıl Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, Van. 

 

-Benson, P., Spilka, B., (1973). “God Image as a Function of Self-Esteem and Locus of 

Control”, Journal for the Scientific Study of Religion, Vol. 12, No: 3, September. 

 

-Bergin, A., (1980). “Psychotherapy and religious values”, Journal of Consulting and 

Clinical Psychology, 48. 
 

-Bergin, A. E., Masters, K. S. and Richards, P. S. (1987). “Religiousness And Mental 

Helath Reconsidered: A Study of an intrinsically Religious Sample.” Journal Of Counseling 

Psychology, 35. 

 

-Berksun, Oğuz E., (2015). “Obsesif Kompulsif Bozukluğun Tarihçesi,” (28 Ağustos). 
 

-Berksun, Oğuz E., (2015). “Obsesif Kompulsif Bozukluk”, (28 Ağustos). 

 

-Beşiroğlu L., Ağargün M., Boysan M., Eryonucu B., Güleç M. ve Selvi Y. (2005). 

“Obsesif-Kompulsif Belirtilerin Değerlendirilmesi: Padua Envanteri’nin Türk Toplumunda 

Geçerlik ve Güvenilirliği” Türk Psikiyatri Dergisi,  16(3):179-189 . 

 

-Bibby, R.W. (1995 November). “Beyond headlines, hype and hope: Shedding some 
light on spirituality”, Paperpresented at the meeting of the Society for the Scientific Study 
ofReligion. 

 



 

136 
 

-Bilgili, M. F., (2005). Çocuğun Din Eğitimi ve Karşılaşılan Güçlükler, Beyan Yay. 

İstanbul. 

 

-Bilgin, B., Selçuk, Mualla. (1999). Din Öğretimi Özel Öğretim Yöntemleri, Gün Yay. 

Ankara. 

-Bjorck, J. P., ve Thurman, J. W. (2007). "Negative Life Events, Patterns Of Positive 
And Negative Religious Coping, And Psychological Functioning." Journal for The Scientific 
Study of Religion, 46. 

 

-Blehar, M. C.; Lieberman, A.F. & Ainsworth, M. D. S. (1977). “Early face to face 

interaction and its relation to later infant-mother attachment,” Child Development, 48 (1). 

 
 

-Bovet, P., (1958). Din Duygusu ve Çocuk Psikolojisi, çev. Selahattin Odabaş, Türk 

Tarih Kurumu Yay. Ankara. 
 

-Bowlby J., (1969) Attachment: Attachment And Loss, Volume I, New York: Basic  

Books. 
 

-Bowlby J., (1969). Attachment and Loss, 1st Ed. London, Hogarth Press,. 
 

-Bowlby J., (1979). The Making and Breaking of Affectional Bonds. London, Tavistock 

Publications,. 
 

-Bowlby,  J.,  (1988). A  secure  base:  parent-child attachment  and  healthy  human  

development. New York: Basic Books. 
 

-Bowlby, J., (2005). The making and breaking of affectional bonds. London, New  

York: Routledge. 
 

-Bowlby J.(1958). “The nature of the child’s tie to his mother.”Int J Psychoanal, 39. 

 

-Boztilki M., Ardıç E., (2017), “Maneviyat ve Sağlık”, G.O.P. Taksim E.A.H.  
JAREN (Ek sayı). 
 

-Brenner, C., (1998). Psikanaliz–Temel Kavramlar–,(Çev. Işık Savaşır), Ankara. 
 

-Burger, J.M., (2006). Kişilik, İstanbul, Kaknüs Yayınları. 
 

-Cebeci,  S., (2003).  Öğrenme  ve  Öğretme  Süreçlerinde  Dini  İletişim,  İz  Yay.  

İstanbul. 

 

-Cebeci, S., (2002). “Din Eğitiminde Rehberlik ve Psikolojik Destek”, Avrupa Birliğine 

Giriş Sürecinde Türkiye’de Din Eğitimi ve Sorunları Sempozyumu, Değişim Yay. İstanbul. 

 

-Ceyhun, B., Ceyhun G., (1994). “Anksiyete Kuramları”, Anksiyete  Monografları 

Serisi 1, Hekimler Yayın Birliği, Ankara. 

 

-Cimete G. “Yaşam Sonu Bakım” (2002). 125-35; 10.  



 

137 
 

 

-Clifford T., Morgan, (1993). Psikolojiye Giriş, (Çev. Hüsnü Arıcı ve ark.), 10. Baskı, 

Ankara. 
 

-Cüceloğlu, D., ( 1999), İnsan Ve Davranışı: Psikolojinin Temel Kavramları, 9.  

Basım. İstanbul, Remzi Kitabevi. 

 

-Çalışır M., (2009). “Yetișkin bağlanma kuramı ve duygulanım düzenleme 

stratejilerinin depresyonla ilișkisi.”,Psikiyatride Güncel Yaklaşımlar, 1. 

 

-Çarkoğlu, A., Kalaycıoğlu, E., Türkiye’de Dindarlık ; Uluslar arası Bir Karşılaştırma  

, İstanbul ; Sabancı Üniversitesi Araştırma Raporu . 
 

-Çelikkol, A., (1999). Ruh Hastalıklarından Korunma, İstanbul. 
 

-Çiftçi, A., (2007). Hastalıklarla Başa Çıkmada Dinin Rolü, Kanser Örneği, 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, İstanbul. 

 

-Davison, G.C., Neale, J.M., (1998). “Kaygı Bozuklukları”, Anormal Psikolojisi içinde 

, (Çev. Işık Savaşır), Türk Psikologlar Derneği Yay. 
 

-Day, J. A. W., (2002). A Developmental Study of the Effecst of Intercessory Prayer on 

Family Relationships, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Spalding University, Kentucky. 

 

-Demet, M. ve M., (2005). “Obsesif Kompulsif Bozuklukta Genetik Çalışmalar”, Klinik 

Psikofarmakoloji Bülteni, S. 15, s. 45-52. 
 

-Demet, M.M., Deveci, A., Deniz, F., vd. (2005). “Obsesif-Kompulsif Bozuklukta 

Sosyodemografik Özellikler ve Fenomenoloji”, Anadolu Psikiyatri Dergisi, S. 6. 

 

-Demirsoy, Ç., (2011). “OKB’nin 5N 1K’SI”, Psikohayat Dergisi . 
 

-Dökmeci, İ., (2010). Büyük Tıp Sözlüğü,  Nobel Yayınevi. 
 

-Eğrilmez, A., Gülseren, L. Ve S., vd., (1997). “Phenomenology Of Obsessions In A 

Turkish Series Of OCD Patients”, Psychopathology, S.30. 

 

-Eliason, O., (2001). The Mediated Motion Kunsthaus Bregenz Bregenz, , AT 

 

-Ellis, A., (1980). “Psychotherapy and atheistic values: A response to A. E. Bergin’s 

“Psychotherapy and religious values”, Journal of Consulting and Clinical Psychology, 48. 
 

-Ellison, C., (1991). “Religious Involvement and Subjective Well-being”, Journal 

ofHealth and Social Behaviour, 32. 

 

-Emmons, R. ve Raymond P., ( 2010), “ Din Psikolojisi: Dün, Bugün Ve Yarın”. Din 

Psikolojisi: Din Ve Maneviyata Psikolojik Yaklaşımlar ( Editör; A. Ayten), İstanbul, İz 

Yayıncılık. 



 

138 
 

 

-Enright, R. ve Catherine C., (1998), “Researching The Proccess Model Of Forgiveness 

Within Psychological Interventions”. Dimensions Of Forgiveness: Psychological Research 

Theological Perspectives ( Editör; E. Wordhington). London: TempletonFoundation Press. 

 

-En-Nesâi, (1981). Sünen’ün Nesei, çev. Muhtar Küçükçınar, v.dğr., I-VIII, C. VI, 

Kalem Yay., İstanbul. 

 
 

-Erdoğan, E., (2015). “Tanrı Algısı, Dini Yönelim Biçimleri Ve Öznel Dindarlığın 

Psikolojik Dayanıklılıkla İlişkisi: Üniversite Örneklemi”, Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, C.12, S.29. 

 

-Erözkan A., (2004). “Lise öğrencilerinin bağlanma stilleri ve yalnızlık düzeylerinin 

bazı değişkenlere göre incelenmesi.” Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 4. 
 

-Ernest R. Hilgard,- Richard C. Atkinson, -Rita L. Atkinson. (1992). Introduction to 

Psychology, Harcourt Brace Javanovich İnc, Fifth Edition, NewYork. 

 

-Eryılmaz, T.E., Tosun, A., (2013). “Obsesif Kompulsif Bozuklukta Kontrol İhtiyacı”, 

Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 13 (1). 
 

-Eryücel, S., (2013), Yaşam Olayları Ve Dini Başa Çıkma, Yayınlanmamış Doktora 

Tezi, Ankara. 
 

-Fazlurrahman, (2002). Ana Konularıyla Kuran, çev. Alparslan Açıkgenç, Ankara 

Okulu Yay. Ankara. 

 

-Fehring, R. J., Miller, J. F. and Shaw C., (1997). “Spiritual Well-being, Religiosity, 

Hope, Depression, and Other Mood States in Elderly People Coping with Cancer”, Oncology 

Nursing Forum, 4(24). 
 

-Finn M., White M. E. Ve Walton M. (2000). Tourism And Leisure Research Methods, 

London, Longman. 

 

-Foa, E.B., Kozak, M. J., Goodman, W. K. , Hollander E., vd., (1995).  “Dsm-IV Field  

Trial: Obsessive–Compulsive Disorder”, American Journal Of Psychiatry, S.152. 
 

-Freud, S., (1907). “Obsessive Acts and Religious Practices,”Freud On Sex 
AndNeurosis ( Ed. S Katz. ), New York: Art And Science Press. 
 

-Freud, S. (1927). The future of an illusion. New York: Doubleday. 
 

-Freud, S. (1913). Saplantı Nevrozuna Yatkınlık (Nevroz Seçimi Sorununa Bir 

Katkı),Psikopatoloji Üzerine, (Çev. S Budak), Öteki Yayınları, Ankara. 

 



 

139 
 

-Gall, T. L., et al. (2009). “A Longitudinal Study on the Role of Spirituality in Response 

to the Diagnosis and Treatment of Breast Cancer”, J Behave Medicine, 32. 
 

-Geçtan, E., (1989). Çağdaş Yaşam ve Normaldışı Davranışlar, Remzi Kitabevi, 
İstanbul. 

 

-Genia, V. and Shaw, D. G. (1991). “Religion, Intrinsic-Extrinsic Orientation, and 

Depression.” Review Of Religious Research, 32. 

 

-George, L. K., Darson, D. B., Koening, H. G., and Mc Collough, M. E. (2000). 

“Spiritualite And Health: What We Know, What We Need To Know.” Journal Of Social 

AndClinical Psychology, 19 (1). 
 

-Ghassemzadeh, R.H., Mojtabai, A. , Khamseh, A., Issazadegan vd., (2002). 
 

“Symptoms Of  Obsessive-Compulsive Disorder in a Sample Of Iranian Patients”, 

International Journal Of Social Psychiatry, S.48. 
 

-Gorsuch R. L., and Miller, W. R. (1999). “Assesing Spirituality”, in W. R. Miller (Ed.). 

Integrating Spiritualite into treatment, American Psychological Association, Washington, DC. 
 

-Gorsuch, Richard L. (1986). "Bav: A Possible Non-Reductionistic Model For The 
Psychology Of Religion." William James İnvited Address To Division 36, Presented At 

The94th Annual Convention of TheAmerican Psychological Association, Washington, 
D.C.,August (Specific Day Unknown). 
 
 

-Göka, E., (1994). “Dindar Hastaya Psikolojik Yaklaşım ve Yardım”, Türkiye Günlüğü, 

Aralık. 
 

-Greenberg, D., Shetler, G., (2002). “Obsessive Compulsive Disorder in Ultra-Orthodox 

Jewish Patients: A Comparison of Religious and Non- religious Symtoms”, 

BiritishPsychological Society, vol. 75, no. 2. 
 

-Güler, Ö., (2007) “Tanrı Algısı Ölçeği (TA): Geçerlik ve Güvenirlik Çalışması,” 

AÜİFD XLVIII, sayı I. 

 

-Güler, Ö., (2007), Tanrı’ ya Yönelik Atıflar, Benlik Algısı ve Günahkârlık Duygusu 

(Yetişkin Örneklem) , Yayınlanmamış yüksek lisans tezi, Ankara. 
 
 

-Gültekin, Z., (2010). “Bağlanma ve Aile İşlevleri Açısından Anne-Baba-Çocuk 

İlişkileri”, Bağlanma Evlilik ve Aile Psikolojisi, Tarık Solmuş (ed.), İstanbul: Sistem 

Yayıncılık. 

 

-Gürses, İ., (2002). “Dindarlık ile İlgili Tutumlar ve Otoriteryen Kişilik İlişkisi”, 

Gençlik, Din ve Değerler Psikolojisi, (Ed. Hökelekli, H.), Ankara Okulu Yayınları, Ankara. 
 

  



 

140 
 

-Güvendeğer, N., (1998). Bursa İlinde 9-15 Yaş Arasında Bir Örneklem Grubunda 

Çocuk ve Ergenlerde Obsesif Kompulsif Bozukluğun Epidemiyolojik ve Fenomenolojik 

Özellikleri, (Uludağ Üniversitesi Tıp Fakültesi, Uzmanlık Tezi), Bursa. 

 

-Hallahmi, Benjamin, Beit, Argyle, (2001). The Psychology of Religious Behavior, 185- 

207 sayfaları arası çev. Âdem Şahin, “Dindarlığın Etkileri”, Selçuk Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, S.11. 
 

-Harrison, Myleme ve diğerleri (2001). “The Epidemology Of Religious Coping: A 

Review Of Recent Literature”. International Review Of Psychiatry. Sy., 13. 
 

-Hayta, A. (2006). “Anneden Allah’a: Bağlanma Teorisi ve İslam’da Allah Tasavvuru”, 

DED, S. 4, C. 12. 
 

-Hayta, Â., (2006). “ İbadetler ve Ruh Sağlığı: Dinî Pratikler ile Psikososyal Uyum 

Arasındaki İlişki Üzerine Bir Araştırma”. Gençlik, Din ve Değerler Psikolojisi ( Ed. H. 

Hökelekli). İstanbul: Değerler eğitimi Merkezi Yayınları. 

 

-Hazan, C. And Shaver, P. R., (1990). “Love and work: an attachment-theoretical 

perspective.” Journal of Personality and Social Psychology, 59 (2). 
 

-Heschel, A.J. (1958 March/April), “The abiding challenge of religion”, The 
CenterMagazine.  

 

-Himle, J. A., Chatters, R. J. and L. M., “Religious İnvolvement And Obsessive 

Compulsive Disorder Among African Americans And Black Caribbeans,” Journal Of 

AnxietyDisorders , 26 ( 4). 

 
 

-Hilgard, Ernest R., Atkinson, Richard C., Atkinson, Rita L. (1992). Introduction to 

Psychology, Fifth Edition, Harcourt Brace Javanovich İnc. New York. 
 

-Holm, N. G. (2004). Din Psikolojisine Giriş, çev.: Abdulkerim Bahadır, İnsan Yay., 

İstanbul. 
 

-Hood, Ralph W. Ve Diğerleri ( 1996). The Psychology Of Religion: An Emprical  

Approach. 2. Baskı. New York: The Guilford Press. 

 

-Horozcu, Ü. , (2010). “Tecrübî Araştırmalar Işığında Dindarlık ve Maneviyat ile 

Ruhsal ve Bedensel Sağlık Arasındaki İlişki”, Milel ve Nihal, inanç, kültür ve mitoloji 

araştırmaları dergisi C.7, S.1. 

 

-Hökelekli, H., (2008). Ölüm, Ölüm Ötesi Psikolojisi ve Din. İstanbul, DEM Yayınları. 
 

-Hökelekli, H., (1998). Din Psikoloji, Türk Diyanet Vakfı Yayınları, 3. Baskı, Ankara. 

 

 

 



 

141 
 

-Idler, E.L, Kasl, SV., (1997).“Religion among disabled and nondisabled persons, I:  

crosssectional patterns in health practices, social activities, and wellbeing.” J Gerontol, 52B. 
 

-Irak, M., (2012). “Üstbiliş Ölçeği Çocuk ve Ergen Formunun Türkçe 

Standardizasyonu, Kaygı ve Obsesif Kompulsif Belirtilerle İlişkisi”, Türk Psikiyatri Dergisi, 

23 (1). 

 

-İbni Mace, ( 1983). Sünen-i İbni Mace Tercemesi ve Şerhi, çev. Haydar Hatipoğlu, I-

X, c. V, Karaman Yay., İstanbul. 
 

-İbni Teymiyye, (2002). Takva Yolu, çev. Muzaffer Yıldız, Pınar Yay. İstanbul. 
 

-Jacobson J.L., (2002)., An Exploratory Study Regarding the Effects of Praying for 

Others on Physical and Mental Health in Older Adults, Yayınlanmamış Doktora tezi, Spalding 

University, . 

 

-Joseph W., (1995). Ciarrocchi, The Doubting Disease, Paulist Press, Mahwah. 

 

-Kapçı, E.G., Küçüker S., (2006). “Ana Babaya Bağlanma Ölçeği: Türk Üniversite 

Öğrencilerinde Psikometrik Özelliklerinin Değerlendirilmesi”, Türk Psikiyatri Dergisi, 17(4). 
 

-Karaca, E., Doksat, M. K., (1998). “Klinik Açıdan Obsesif- Kompulsif Bozukluk.” 

Yeni Symposium, 36 (3-4). 
 

-Karaman, D., Durukan, İ.,Erdem, M., (2011). “Çocukluk Çağı Başlangıçlı Obsesif 

Kompulsif Bozukluk”, Psikiyatride Güncel Yaklaşımlar-Current Approaches İn Psychiatry, 

3(2). 
 

-Karamustafalıoğlu, O. ve Karamustafalıoğlu, N.,  (2000). “Obsesif Kompulsif 

Bozukluk ve Depresyon”, Klinik Psikofarmakoloji Bülteni, C. X, S. 1, S. 26-31 
 
 

-Karamustafalıoğu, K. O., Üçışık, A. M., Ulusoy, M., vd. (1993). “Yale-Brown 

Obsesyon- Kompulsiyon Derecelendirme Ölçeğinin Geçerlik ve Güvenilirlik Çalışması”, (29. 

Ulusal Psikiyatri Kongresi Program ve Bildiri Özetleri Kitabı) , Savaş Ofset. 

 
 

-Karabulut, C., (1998). Elazığ Yöresinde Çocuk ve Ergenlerde Obsesif Kompulsif 

Bozukluğun Görülme Sıklığı ve Sosyodemografik Değişkenlerle İlişkisi, Fırat Üniversitesi 

TıpFakültesi Psikiyatri Ana Bilim Dalı Uzmanlık Tezi, Elazığ. 
 

-Karaman, H., Anahatlarıyla İslam Hukuku, I-III, c. II, Ensar Yay., 3. Baskı, İstanbul 

Tarihsiz. 

 

-Kayıklık, H., (2003). “Allport’a Göre Dini Yaşayışa Gelişimsel Bir Açılım” Dini 

Araştırmalar, C.5, S.15, 121-138. 

 

-Keçe, C., (2013). “Suçluluk Duygusu”, Hürriyet Gazetesi, 12 Mayıs. 



 

142 
 

 

-Kesebir, Ş., Kavzoğlu E. ve Üstündağ M., (2011).“Bağlanma Ve Psikopatoloji”, 

Psikiyatride Güncel Yaklaşımlar-Current Approaches in Psychiatry, 3(2). 
 

-Keskin, G., Çam, O., (2008). “Ergenlerin Ruhsal Durumları Ve Anne Baba Tutumları 

İle Bağlanma Stilleri Arasındaki İlişkinin İncelenmesi”, Anadolu Psikiyatri Dergisi, S. 9. 

-Kırbaşoğlu, H., (2009). “İlmihal Dindarlığının İmkânı Üzerine”, İslamiyât Dergisi, 

Nisan 2009. 
 

-Kimter, N., (2013). “Din ve Maneviyatı Kavramlaştırma: Birleşme ve Ayrılma 

Noktaları” (Çev.), Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 3. 
 

-Kirkpatrick, L. A., (1992). “An Attachment-Theory Approach to The Psychology of 

Religion”, International Journal for The Psychology of Religion, Vol. 2, no. 1. 

 

-Klaassen, Derrick, Marwin Mc Donald Ve Susan Jmes ( 2006 ) . “Advance In The 

Study of Religious and Spiritual Coping.”Handbook of Multicultural Perspectives on Stressand 

Coping ( Eds. Paul Wong- Lilian Wong). New York: Springer. 
 

-Koç, B., (2002). “Dinsel Bir Yaklaşımla Obsesif Kompulsif Kişilik Bozukluğu”, EKEV 

Akademi Dergisi, 10, Erzurum. 
 

-Koening, HG., Spirituality, wellness, and quality of life. Sex Reprod Menopause 2:  

76–82. 

 
-
Koenig H.G., (1994). “Aging and God: Spiritual Pathways To Mental Health in Midlife 

And Later Years”. Binghamton, NY: The Haworrth Pastoral Press. 284-7. 
 

-Koenig H.G., (1998). “Religious attitudes and practices of hospitalized medically ill 

older adults.”Int J Psychiatry Med., C. 13. 
 

-Koenig, H.G., Cohen, H.J., Blazer, D.G., Pieper, C., Meador, K.G., Shelp, F., Ve diğ., 
(1992). "Religious Coping And Depression Among Elderly, Hospitalised Medically İll Men". 
American Journal of Psychiatry, 149. 

 

-Koening, Harold G. , (2013). çev. Nurten Kımter , “Din, Maneviyat Ve Tıp: Klinik 

Uygulama İçin Araştırma Bulguları Ve Öneriler” , Bilimnane, C.25. 

 

-Koening, H. G., McCullough, M. E., Larson, D. B., (2001). “Handbook of Religion 

and Health”, New York, NY, Oxford University Press. 

 

-Koening, H. G.,Cohen, ,H. J., Blazer, D. G., et. al., (1992). “Religious coping and 

depression among elderly, hospitalized medically ill men.” Am J Psychiatry, 149:1693–1700. 

12. 

 

-Konuk, Y., (1994). Okul Öncesi Çocuklarda Din DuygununGelişimi veEğitimi, T.D.V. 

Yay., Ankara. 



 

143 
 

 

-Koyuncu, A., (2012). Takıntı… Kuruntu, Vesvese Obsesif Kompulsif Bozukluk 

(2.Basım), Liman Yayınları, İstanbul. 
 

-Köknel, Ö. (1995). Korkular, Takıntılar, Saplantılar, Altın Kitaplar Yayınevi, 3.  

Basım, İstanbul. 

 

-Köroğlu, E., (1995). “Obsesif Kompulsif Bozukluk Epidemiyoloji, Etyoloji, Hastaların 

Kişilik Özellikleri, Klinik Özellikler”, Dsm Iv‟e Göre… İçinde Obsesif Kompulsif Bozukluk 

Olgu Örnekleriyle, Hekimler Yayın Birliği, Medikomat. 

 

-Kuiper, Judith T., (2004). The Experience of Practicing Centering Prayer: AHeuristic 

Inquiry, Cincinaty Üniversitesi, Yayınlanmamış Doktora Tezi. 

 

-Lamb M.,E., Teti D.,M., Bornstein M., “Developmental phases: infancy.”In Childand 

Adolescent Psychiatry, 3ed Ed. (Ed M Lewis). 
 
 

-Lazarus, R.S., ve Folkman, S. (1984). Stress, Appraisal, and Coping. New York:  

Springer. 
 

-Levis, Melvin, (2002), Child and Adoloscent Psychiatry, Lipincoot Williams and 

Wilkins, Third Edition, New Haven. 
 

-Loewenthal, K., (2007). Religion, Culture And Mental Health, New York; Cambridge 

University Press. 
 

-Lovinger, R.,(1984). Working with religious issues in therapy. New York: Jason 

Aronson. 
 

-Malik B. Bedri, (1984). Müslüman Psikologların Çıkmazı, çev. H. Şencan, İnsan Yay.  

İstanbul. 

 

-Maltby, J., (1999). “The internal structure of a deriandd, revised and amended measure 

of the religious orientation scale: The ‘Age – Uniandrsal’ l E Scale - 12. “ SocialBehaviour And 

Personality, 27. 
 

-Maltby, J., and Day, L. (2000). “Depressive Symptoms and religious orientation: 

Examining the relationship between religiosity and depression within the context of Other 

Correlates Of Depression.” Personality And Individual Differences, 28. 
 

-Matthews, D. A., et al.,(1998). “Religious Commitment and Health Status: A Review 

of the Research and Implications for Family Medicine”, Archives of Family Medicine, 7. 

 

-Mehmedoğlu, Ali Ulvi, (2004) . Kişilik Ve Din. İstanbul: Değerler Eğitimi Merkezi 

Yayınları. 

 



 

144 
 

-Miller, C.H. , Hedges, D.W., (2008). “Scrupulosity Disorder: An Overview And 

Introductory Analysis” Journal of Anxiety Disorders, 22 (6). 
 

             -Müslim, “İman 209” (132); Ebu Dâvud, “Edeb 118” (5110) . 
 

-Nakash Eisikovits O., Dutra L., Westen D., (2000). “Relationship between attachment 

patterns and personality pathology in adolescents.”J Am Acad Child Adolesc Psychiatry, 41. 
 

-Nakonz, Jonas and Wai Yan Shik Angela (2008). "And All Your Problems Are Gone: 
Religious Coping Strategies Among Philippine Migrant Workers In HongKong." 
MentalHealth, Religion and Culture, 12. 
 

 

-Necati, Osman M., (1998). Kuran ve Psikoloji, çev.Hayati Aydın, Fecr Yay., Ankara. 

 

-Nelsen, H.,M. ve Kroliczak, A., (1984). “Parental Use of the Threat ’God will Punish’: 

Replication and Extension”, Journal for the Scientific Study of Religion, 23. 
 

-Nelson Becker H., Nakashima M., Canda E., (2006), “Spirituailty in Professional 

Helping Interventions”. Social Work in Health and Aging. Berkman B, editors. D’Ambruoso S 

(Ass Edt). Oxford University Press. 
 

-Nestdat, G., Samuels, J., Riddle, M., O.J. Vd. (2000). “A Family Study Of Obsessive 

Compulsive Disorder”, Arch Gen Psychiatry, S. 57. 
 
 

-Nils G. Holm, (2004). Din Psikolojisine Giriş, çev. Abdülkerim Bahadır, İnsan Yay.  

İstanbul. 

 

-Oxman, T.E., Freeman, D.H., ve Mannheimer, E.D., (1995). "Lack Of Social 
Participation Or Religious Strength And Comfort As Risk Factors For Death After Cardiac 

Surgery İn The Elderly." Psychosomatic Medicine, 57. 

 

-Özbaydar, B., (1970). Din ve Tanrı İnancının Gelişmesi, İstanbul, Baha Matbaası. 
 

-Özdoğan, Ö., (2009). Mutluluğu Seçiyorum, Özdenöze Yayınları, 4. bsk. Ankara. 

 

-Özdoğan, Ö., (2015). “Kanser Tedavisine Manevi Ve Psikolojik Yaklaşım”, Kansere 

Çözüm Var, (ed. Erkan Topuz) , Hayy Yayınları, İstanbul. 
 

-Özdoğan, Ö., (2008), “İnsana Manevi-Psikolojik Yaklaşım”,  AÜİF Dergisi, S.2. 

 

-Özdoğan, Ö., (2009). “Hastalıklara Manevi-Psikolojik Yaklaşım”, IV. DinŞurası 

Tebliğ Ve Müzakereleri, Ankara. 

 

-Özdoğan, Ö.,(2019). “Onkoloji Hastalarına Manevi Yaklaşım Seminer Notları”. 

 

-Özdoğan,Ö.,(2019). “Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yüksek Lisans Ders 

Notları.” 



 

145 
 

 

- Özdoğan,Ö., (2020). “Kanser Hastası ve Ailesine Manevi Bakım” , Türkiye Klinikleri 

Tıbbi Onkoloji (Onkolojide Palyatif Bakım), Ankara Üniversitesi Tıp Fakültesi, Tıbbi Onkoloji 

BD, 52,  Ankara. 

 

-Özgüngör, S., Kapıkıran,N.A., (2001). “Erikson’un Psikososyal Gelişim Dönemleri 

Ölçeklerinin Türk Kültürüne Uygunluğunun Karşılaştırmalı Olarak İncelenmesi: Ön 

Bulgular”, Psikolojik Danışma ve Rehberlik Dergisi, S. 4. 
 

-Öztürk, M., (1981). “Din Eğitimi ve Çocuk Ruh Sağlığı”, Türkiye’de 1. Din Eğitimi 

Semineri, Gelişim Matbaası, Ankara. 

 

-Özkırış, A., (2011). Obsesif Kompulsif Bozukluğu Olan Hastalarda İçgörü ve Duygu 

Dışavurum İle İlişkisi, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Ruh Sağlığı ve Hastalıkları Anabilim 

Dalı, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Eskişehir. 
 

-Paksu, M., (2004), Vesvese Sebepleri ve Kurtuluş Yolları, Nesil Yay. 16. Baskı, 

İstanbul. 
 

-Pargament, K.I. (1997). The Psychology of Religion And Coping: Theory, Research, 

and Practice. New York: Guilford Press. 
 

 

-Pargament, K. I. (1997). The Psychology Of Religion And Coping: Theory, Research, 

Practice. New York: The Guilford Press. 
 

-Pargament, K. I. And K. I. Maton., (2000). “Religion İn American Life: A Community 
Psychology Perspective.”In Handbook of Community Psychology, Edited By J. Rappaport And 
E. Seidman. 
 

 

-Pargament, K. I. And K. I. Maton., (2000). “Religion İn American Life: A Community 

Psychology Perspective.” In Handbook of Community Psychology, Edited By J. Rappaport and 

E. Seidman, Pp. 495–522. Dordrecht, Netherlands: Kluwer Academic Publishers. 
 

-Pargament, K. I., B. Cole, L. V. Creek, T. Belavich, C. Brant, And L. Perez. 
(1999)."The Vigil: Religion And The Search For Control İn The Hospital Waiting Room." 
Journal of Health Psychology 4(3). 
 

 

-Pargament, K. I., Smith, B. W., Koenig, H. G., ve Perez, L. (1998). "Patterns Of 

Positive And Negative Religious Coping With Major Life Stressors." Journal for The Scientific 

Study of Religion, 37. 
 

-Pargament, K. I., Smith, B., ve Brant, C. (1995). “Religious And Nonreligious Coping 

Methods With The 1993 Midwest Flood.” Paper Presented At The Meeting of The Society for 

The Scientific Study of Religion, St. Louis, Mo. 
 



 

146 
 

-Pargament, K. I., ve Raiya, H. A. (2007). “A decade of research on the psychology of 

religion and coping: Things we assumed and lessons we learned.” Psyke ve Logos,28. 
 

 
-Pargament, K.I., Ensing, D.S., Falgout, K., Olsen, H., Reilly, G., Van Haitsma, K., Ve 

diğ.. (1990). "God Help Me (I): Religious Coping Efforts As Predictors Of The Outcomes of 
Significant Negative Life Events." American Journal of Community Psychology, 18. 
 

 

-Pargament, K.I., Ishler, K., Dubow, E., Stanik, P., Rouiller, R., Crowe, P., Ve diğ.. 

(1994). "Methods of Religious Coping With The Gulf War: Cross- Sectional And  

Longitudinal Analyses." Journal for The Scientific Study of Religion, 33. 
 

-Pargament,  K.I.,  Koenig,  H.G.,  ve  Perez,  L.M.  (2000).  "The Many Methods of  

Religious Coping: Development and İnitial Validation of The Rcope." Journal of Clinical  

Psychology, 56. 

 
-Pargament, K.I., Olsen, H., Reilly, B., Falgout, K., Ensing, D., ve Van Haitsma, K. 

(1992). "God Help Me (Iı): The Relationship Of Religious Orientations To Religious Coping 
With Negative Life Events." Journalfor The Scientific Study of Religion, 31.-Pargament, 
Kenneth I . ( 2003 ).  “Tanrım Bana Yardım Et: Din Psikolojisi Açısından Başa Çıkmanın 
Teorik Çatısına Doğru” ( Çeviren; A. Albayrak ) . Tabula Rasa: Felsefe Ve Teoloji. 3 ( 9 ) . 
 

-Pargament, K. I. ve Curtis B., (1998). “Religiond and Coping.” Hanbook Of Religion 

And Mental Health ( Ed. Harold Koening). California: Academic Press. 
 

 

-Park, C.L., ve Cohen, L.H. (1993). Religious and Nonreligious Coping With The Death 
Of A Friend. Cognitive Therapy and Research, 17. 

 

-Peker, H., (2003).Din Psikolojisi, Çamlıca Yayınları, İstanbul. 

 
-Peters F. S., (2008). “When Prayer Fails: Faith Healing, Children and the Law”. Oxford 

University Press, Inc. 
 
-Rady, A., Salama, H., Wagdy, M., and Ketat, A., ,(2012). “Religious Attitudes in 

Adolescents With Obsessive Compulsive Symptoms OCS and Disorder OCD.”Global Journal 
Of Health Science, 4 (6). 

 

 -Richards, D. G.,   (1991), “The Phenomenology and Psychological Correlates of  
Verbal Prayer. Journal of Psychology and Theology, 19. 

 

-Sadock , B.J., Sadock,A., (2007). Anksiyete Bozuklukları, Kaplan & Sadock’s 

Comprehensive Textbook Of Psychiatry (Çev. H.Aydın, A. Bozkurt) içinde (ss. 1718-1788), 

Güneş Kitabevi, 8.Baskı. 

 

-Sağlam, M., (2007). Bilişsel Açıdan Farklı Obsesyonlara Sahip Obsesif Kompulsif 

Bozukluğu Olan Hastalarda Klinik Özelliklerin Karşılaştırılması, Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

Tıp Fakültesi Ruh Sağlığı ve Hastalıkları Anabilim Dalı Yayımlanmamış Doktora Tezi, Van. 



 

147 
 

 

-Sayar, K., Uğurad, I.K., Acar B., (1999). “Obsesif Kompulsif Bozuklukta 

Fenomenoloji”, Klinik Psikofarmakoloji Bülteni, 9 (3). 
 

-Sean, O’Laoire, (1993). An Experimental Study of the Effects of Intercessory Prayerata 

Distance on Self Esteem, Anxiety and Depression, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Institudeof 

Transpersonal Psycholoy, California. 
 

-Senemoğlu, N., (2004). Gelişim, Öğrenme ve Öğretim Kuramdan Uygulamaya 

(9.baskı), Gazi Kitabevi, Ankara. 

 

-Sheperis, C. J., Hope, K. J., & Ferraez, A., (2004). “Attachment and adult romantic 

relationships: An interview with M. Carole Pistole,” The Family Journal, 12. 
 

-Shooka, A., Al Hadeed M., Raees, A., (1998). "Ocd in Bahrain: A Phenomenological 

Profile", Int J Soc Psychiatry, 44 (2). 

 

-Spilka, B., and Mclntosh, D.N., (1996). “Religion and spirituality: The known and the 

unknown”, Paper presented at the meeting of the American Psychological Association. 

Toronto, Ontario, August). 

 

-Stevenson, Hinde, J., (2007). “Attachment theory and John Bowlby: Some reflections,” 

Attachment & Human Development, 9 (4). 
 
 

-Şahbal A., (1996). Çocukluk ve Ergenlik Döneminde Obsesif Kompulsif Bozukluğun 

Klinik Özellikleri, (EÜÇP, Uzmanlık Tezi), İzmir. 
 

-Şahin, Ahmet Rifat, (1997). Obsesif Kompulsif Bozukluk”, (Edt. Cengiz Güleç– 

Ertuğrul Köroğlu), Psikiyatri Temel Kitabı I, Hekimler Yayın Birliği, Ankara. 
 

-Şentürk, H., (1997).Din Psikolojisi, Esra Yayınları, Konya. 
 

-Tan, O., (2004). Takıntılar Vaka Örnekleri ve Tedavi Yöntemleri, (2.Baskı), Timaş 

Yayınları, İstanbul. 

 

-Tezcan, A.E., Millet, B., Kuloğlu, M., (1998). “Türkiye‟de ve Fransa‟da Obsesif 

Kompulsif Bozukluk Tanısı Alan Hastaların Sosyodemografik, Klinik ve Görüngüsel 

Özelliklerinin Karşılaştırılması”, Klinik Psikiyatri, S. 1. 
 

-Thompson R. A., “Attachment theory and research.”In Child and Adolescent 

Psychiatry, 3rd Ed. (Ed M Lewis):164-172. 
 

-Thompson, M.P., ve Vardaman, P.J., (1997). "The Role Of Religion İn Coping With 
Loss Of A Family Member To Homicide." Journal for The Scientific Study of Religion,36. 

 

-Tiliouine, Habib vd., (2009). “Islamic Religiosity, Subjective Well-being, and Health” 

Mental Health, Religion & Culture, 12(1). 



 

148 
 

 

-Tix, A.P., ve Frazier, P.A. (1998). "The Use Of Religious Coping During Stressful Life 
Events: Main Effects, Moderation, And Mediation ."Journal of Consulting and 
ClinicalPsychology, 66.  

 

-Tolin, D.F., Abramowitz, J.S., Kozak, M.J.,vd., (2001). “Fixity of Belief Perceptual  

Aberration And Magical Ideation in Obsessive-Compulsive Disorder”, Journal of Anxiety  

Disorders, S.15. 
 

-Topçuoğlu, V., (2003). “Obsesif Kompulsif Bozuklukta Psikoanalitik Görüşler”, 

Klinik Psikiyatri Dergisi, S.6. 
 

-Tükel, R., (1998). “Obsesif Kompulsif Bozukluk, Beden Dismorfik Bozukluğu ve 

Hipokandriyazis: Spektrum Bozuklukları Kavramı ve Fenomonolojik Açıdan Bir Yaklaşım”, 
 

Bilimsel Çalışmalar Özet Kitabı, 34. Ulusal Psikiyatri Kongresi ve Uluslararası Uydu 

Sempozyum, (29 Eylül/3 Ekim 1998), İzmir. 

 

-Tükel, R. , (2000). Anksiyete Bozuklukları, Çizgi Tıp Yayınevi, Ankara. 
 

-Türkçapar, H., (2012), Bilişsel Terapi Ders Notları. 

 

-Uyaver, A., (2010). Obsesif Kompulsif Bozukluk Tanısı Konmuş Hastalarda Dini 

Tutum Ve Davranışlar İle Hastalık Semptomları Arasındaki İlişki, Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, İstanbul; Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 
 

-Uysal, V. (2006), Türkiye’de Dindarlık ve Kadın, İstanbul, DEM Yayınları. 

 

-Ünlü, S., (2001). “Davranış Bozuklukları ve Savunma Mekanizmaları”, In: Psikoloji  

(Ed: A. Hakan), Anadolu Üniversitesi Yayınları, Eskişehir. 

 

-Vande Creek, L., Pargament, K. I., Cowell, B., Belavich, T., Brant, C., Friedel, L., Ve 

diğ., (1995). "The Vigil: Religion And The Search For Control İn The Hospital 183 Waiting 
Room." Paper Presented At The Annual Convention of The American Psychological 

Association, New York, Ny. 

-Vardar, E., (2000). “Obsesif Kompulsif Bozukluğun Genetiği”, Klinik 

Psikofarmakoloji Bülteni, S. 10. 
 

-Vicky G., (1994). “Secular Psychoterapist and Religious Clients: Professional 

Considerations and Religious Consideretions”, Journal of Counceling & Development, 

March/April, Volume 72. 

 

Vergote, A., (1999). Din, İnanç ve İnançsızlık, Çev. Uysal, V., Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, İstanbul. 
 

-Wulff, D.M. (1997). Psychology of religion: Classic and contemporary (2nd ed.).  

New York: Wiley& Sons. 
 



 

149 
 

-Yağcı, Hanife Yıldız, (2006). Saplantılı Dini Davranışlar, Uludağ Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, Bursa. 
 

-Yapıcı, A., (1996), Dini Yaşayışta Tövbeye Din Psikolojik Bir Yaklaşım, 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Kayseri. 
 

-Yapıcı, A., (2007) . Ruh Sağlığı Ve Din: Psikososyal Uyum Ve Dindarlık. Adana:  

Karahan Kitabevi. 
 

-Yavuz, K., (1998). Günümüzde Din Eğitimi, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, Adana. 
 

-Yavuz, K., (1987).Çocukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi, Ayyıldız Matbaası, 

Ankara. 
 

-Yavuz, K., (1994), Çocuk ve Din, Çocuk Vakfı Yayınları, İstanbul. 

 

-Yıldız, M., (2012). İlköğretim Öğrencilerinin Tanrı İmgesinin Belirlenmesi Ve Farklı 

Değişkenler Açısından İncelenmesi, yayınlanmamış doktora tezi, Ankara. 
 

-Yörükoğlu, A., (1986). Gençlik Çağı: Ruh Sağlığı Eğitimi ve Ruhsal Sorunlar, Türkiye 

İş Bankası Kültür Yayınları, 2. Baskı, Ankara. 
 

-Yörükoğlu, A., (2004). Çocuk Ruh Sağlığı Çocuk Yetiştirme Sanatı ve Kişilik Gelişimi, 

(27.baskı), Özgür Yayınları, İstanbul. 

 

-Yörükoğlu, A., (1981). “Ruh Sağlığı Ahlak Değerleri ve Din Eğitimi”, Türkiye’de 1. 

Din Eğitimi Semineri, Gelişim Matbaası, Ankara. 

 

-Zayman, E. (2016). “DSM-V’te Obsesif Kompulsif Bozukluk” Çukurova Üniversitesi 

Tıp Fakültesi Dergisi, 41(2):360-362 . 
 

-Ziyalar, A., (1981). Psikiyatrik Semioloji ve Medikal Psikoloji, İstanbul Üniversitesi 

Cerrahpaşa Tıp Fakültesi Psikiyatri Kliniği Vakfı Yay. İstanbul. 

 

  

 

 

 

 

 

 



 

150 
 

EKLER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

151 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

152 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

153 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

154 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

155 
 

PADUA ENVANTERİ 

 

Değerli Katılımcılar, 
 

Aşağıdaki ifadeler, günlük hayatta herkesin karşılaşabileceği düşünce ve davranışlar ile 
ilgilidir. Her bir ifade için, bu tür düşünce ve davranışların sizde yaratacağı rahatsızlık 

düzeyini göz önüne alarak size en uygun olan cevabı seçiniz. Cevaplarınızı aşağıdaki gibi 
derecelendiriniz: 

 

0 = Hiç 1 = Biraz 2 = Oldukça 3 = Çok 4 = Çok Fazla Lütfen araştırmanın sağlıklı 
olabilmesi için, soruların hepsini içtenlikle cevaplayınız. 

 

                                                                                             Araştırmacı 

                                                                                                                 Beyzanur YILMAZ 

İfadeler Hiç Çok Az Çok Epeyce Çok Aşırı 

1.Paraya dokunduğumda ellerimi 0 1 2 3 4 

kirlenmiş hissederim      

2.Vücut salgıları ile ( ter, tükürük, 0 1 2 3 4 

idrar , v.b. gibi) Hafif bir temasla 
bile      

giysilerim kirlenebileceğini veya bir      

şekilde zarar görebileceğimi      

düşünürüm.      

3.Yabancıların veya belirli 
insanların 0 1 2 3 4 

dokunduğunu biliyorsam, bir      

nesneye dokunmakta zorlanırım.      

4.Çöpe veya kirli şeylere 
dokunmakta 0 1 2 3 4 

zorlanırım.      

5.Mikrop kapmaktan ve 0 1 2 3 4 

hastalıklardan korktuğum için 
umumi      

tuvaletleri kullanmaktan kaçınırım.      

6.Bulaşıcı hastalıktan korktuğum 
için 0 1 2 3 4 

halka açık telefonları kullanmaktan      

kaçınırım.      



 

156 
 

7.Ellerimi gereğinden daha sık ve 0 1 2 3 4 

daha uzun süre yıkarım.      

8.Bazen sadece kirlendiğim ya da 0 1 2 3 4 

mikrop kaptığımı düşünerek derhal      

yıkanır veya temizlenirim.      

9.Bir şeye dokunduğumda “mikrop 0 1 2 3 4 

kaptığımı” düşünerek, derhal 
yıkanır      

veya temizlenirim.      

10.Bir hayvanın bana dokunması 0 1 2 3 4 

halinde, kendimi kirli hisseder ve      

derhal yıkanmam veya üstümdeki      

giysileri değiştirmem gerekir.      

11.Kaygılar ve üzüntüler aklıma 0 1 2 3 4 

geldiğinde, onlar hakkında      

güvenebildiğim birisiyle 
konuşmadan      

rahat edemem.      

12.Konuşurken aynı şeyleri veya 
aynı 0 1 2 3 4 

cümleleri birkaç kez tekrarlama      

ihtiyacı duyarım.      

13.İnsanların söyledikleri ilk 0 1 2 3 4 

seferinde anladığım halde birkaç 
kez      

tekrar ettirme ihtiyacı duyarım.      

14.Giyinirken, soyunurken ve 0 1 2 3 4 

yıkanırken, özel bir sırayı takip 
etme      

zorunluluğu hissederim.      

İfadeler Hiç Çok Az Çok Epeyce Çok Aşırı 

15.Yatmadan önce belirli şeyleri 0 1 2 3 4 

belirli bir sırayla yapmak 
zorundayım      

16.Yatmadan önce giysilerimi özel 
bir 0 1 2 3 4 



 

157 
 

şekilde asmak veya katlamak      

zorundayım.      

17.Belirli sayıları nedensiz yere 0 1 2 3 4 

tekrarlama zorunluluğu 
hissederim.      

18.Bir şeyleri doğru olarak 0 1 2 3 4 

yapıldığından emin olana kadar,      

birkaç kez tekrarlamak 
zorundayım.      

19.Bir şeyleri gereğinden daha sık 0 1 2 3 4 

kontrol etme eğilimindeyim.      

20.Ocağı, muslukları ve elektrik 0 1 2 3 4 

düğmelerini kapattıktan sonra 
tekrar      

tekrar kontrol ederim.      

21.Tam olarak kapalı olduğundan 0 1 2 3 4 

emin olmak için, kapıları, 
pencereleri,      

çekmeceleri kontrol etmek uğruna      

eve geri dönerim.      

22.Doğru bir şekilde 0 1 2 3 4 

doldurduğumdan emin olmak için      

formların, evrakların veya çeklerin      

ayrıntılarını sürekli kontrol ederim.      

23.Sigara, kibrit gibi yanan 
cisimlerin 0 1 2 3 4 

tam olarak söndüğünden emin 
olana      

kadar geri dönüp bakarım.      

24.Elime para aldığım zaman, üst 0 1 2 3 4 

üste birkaç kez sayarım.      

25.Mektupları postalamadan önce 0 1 2 3 4 

pek çok kez dikkatle kontrol 
ederim.      

26.Önemsiz meselelerde bile, 
karar 0 1 2 3 4 

vermeyi zor bulurum.      



 

158 
 

27.Gerçekte bir şeyi yaptığımı 0 1 2 3 4 

bildiğim halde, bazen bundan emin      

olamam.      

28.Özellikle benimle ilgili önemli 0 1 2 3 4 

konular konuşulurken, bir şeyleri      

hiçbir zaman tam olarak ifade      

edemeyeceğim izlenimine 
kapılırım.      

29.Bir şeyleri özenli bir şekilde 0 1 2 3 4 

yapsam bile, hala yaptığım işi kötü      

yaptığım veya eksik bıraktığım      

izlenimini içimde taşırım.      

30.Belirli şeyleri gerektiğinden 
daha 0 1 2 3 4 

fazla yapmaya devam ettiğim için,      

bazen geç kalırım.      

31.Yaptığım şeylerin pek çoğuna 0 1 2 3 4 

ilişkin kaygılar ve problemler      

üretirim.      

32.Belirli şeyler üzerinde 
düşünmeye 0 1 2 3 4 

başladığımda, onlara takılıp 
kalırım.      

33.Kendi isteğim dışında, hoşa 0 1 2 3 4 

gitmeyen düşünceler aklıma gelir 
ve      

onlardan kurtulamam.      

      

İfadeler Hiç Çok Az Çok Epeyce Çok Aşırı 

      

34.Müstehcen veya kötü kelimeler 0 1 2 3 4 

aklıma gelir ve onlardan 
kurtulamam.      

35.Beynim sürekli olarak kendi 0 1 2 3 4 

bildiğini yapıyor ve ben çevremde      



 

159 
 

olup bitene ayak uydurmakta 
güçlük      

çekiyorum.      

36.Dalgınlığımın veya yaptığım 
küçük 0 1 2 3 4 

hataların felaket sonuçlar      

doğuracağını düşünürüm.      

37.Birilerine bilmeden zarar 0 1 2 3 4 

verebileceğime ilişkin uzun süre      

düşünür veya kaygılanırım.      

38.Ne zaman bir felaket haberi 0 1 2 3 4 

duysam, bir şekilde benim hatam      

olduğunu düşünürüm.      

39.Bazen kendime zarar verdiğim 0 1 2 3 4 

veya bazı hastalıklarımın olduğuna      

ilişkin uzun süre sebepsiz yere      

kaygılanırım.      

40.Bazen hiç nedeni yokken 0 1 2 3 4 

nesneleri saymaya başlarım.      

41.Önemsiz sayıları tamamıyla 0 1 2 3 4 

hatırlamam gerektiği hissine      

kapılırım.      

42.Bir şey okuduğum sırada, en      

azından iki veya üç defa, önemli bir      

şeyleri kaçırdığım kaygısıyla geri 

0 1 2 3 4 

dönmek ve pasajı yeniden okumak      

zorunda olduğum izlenimine      

kapılırım.      

43.Önemsiz şeyleri bütünüyle 0 1 2 3 4 

hatırlayabilmek uğruna kaygılanır 
ve      

onları unutmamak için çabalarım.      

44.Bir düşünce veya şüphe aklıma 0 1 2 3 4 



 

160 
 

takıldığı zaman, onu bütün 
yönleriyle      

gözden geçirmem gerekir ve bu      

şekilde yapana kadar rahat 
edemem.      

45.Belirli durumlarda, kontrolümü 0 1 2 3 4 

kaybetmekten ve utanç verici 
şeyler      

yapmaktan korkarım.      

46.Bir köprüden veya yüksek bir 0 1 2 3 4 

pencereden aşağıya baktığım 
zaman,      

kendimi boşluğa bırakacakmış gibi      

hissederim.      

47.Yaklaşan bir tren gördüğüm 0 1 2 3 4 

zaman, bazen kendimi onun altına      

atabileceğimi düşünürüm.      

48.Bazı zamanlar içimden 
kalabalığın 0 1 2 3 4 

içinde soyunmak gelir.      

49.Araba sürerken bazen içimden 
bir 0 1 2 3 4 

his arabayı birilerinin üstüne veya 
bir      

şeylere doğru sürmeye zorlar.      

İfadeler Hiç Çok Az Çok Epeyce Çok Aşırı 

50.Silahlara bakmak beni 0 1 2 3 4 

heyecanlandırır ve şiddet içeren      

düşüncelere sürükler.      

51.Bıçakların, kamaların ve diğer 0 1 2 3 4 

kesici aletlerin keskin tarafından      

rahatsız olurum.      

52.Bazen içimde gerçekten aptalca 0 1 2 3 4 

ve yapmak istemediğim şeyleri 
bana      

yaptıran bir şey olduğunu      

hissediyorum.      



 

161 
 

53.Bazen sebepsiz yere bir şeyleri 0 1 2 3 4 

kırmak veya hasar vermek ihtiyacı      

hissederim.      

54.Bazen içimden bir his hiçbir 
işime 0 1 2 3 4 

yaramadığı halde, başka insanların      

eşyalarını çalmaya zorlar.      

55.Bazen neredeyse karşı 
konulmaz 0 1 2 3 4 

bir biçimde süper marketten bir      

şeyler çalmak içimden geçer.      

56.Bazen savunmasız çocuklara 
veya 0 1 2 3 4 

hayvanlara aniden zarar      

verecekmişim gibi gelir.      

57.Belirli hareketleri yapmam veya 0 1 2 3 4 

özel bir şekilde yürümem gerektiği      

hissine kapılırım.      

      

58.Belirli durumlarda, sonrasında 0 1 2 3 4 

rahatsız olacağımı bildiğim halde 
aşırı      

yeme isteği duyarım.      

59.Bir intihar veya bir cinayet 
haberi 0 1 2 3 4 

duyduğumda, uzun bir süre 
boyunca      

üzülürüm ve bu olay üzerinde      

düşünmekten bir türlü kendimi      

alamam.      

60.Mikroplar ve hastalıklara ilişkin 0 1 2 3 4 

gereksiz kaygılar üretirim.      

 

 

 

 



 

162 
 

TANRI ALGISI ÖLÇEĞİ 

Değerli katılımcılar, 

Aşağıda “Allah” hakkındaki duygu, düşünce ve davranışlarınıza ilişkin ifadeler 

bulunmaktadır. Sizden istenen; her bir ifadeyi dikkatlice okuyup, ifadenin sizi ne kadar 

yansıttığını, karşısında bulunan, derecelendirilmiş kutucuklara işaretlemenizdir. Araştırmadan 

sağlıklı ve doğru bilgiler elde edilebilmesi için lütfen çekinmeden gerçek fikirlerinizi 

belirtmeye çalışınız. 

                                                                                                            Araştırmacı 

                                                                                                        Beyzanur YILMAZ 

İfadeler  Hiç Kısmen  Biraz Oldukça Tamamen 

O’nun bana karşı       

çok merhametli 1 2  3 4 5 

olduğunu        

hissediyorum.       

O’nu düşünmek       

bana  sıkıntı 1 2  3 4 5 

veriyor.        

O’nun  beni       

bağışlayacağını 1 2  3 4 5 

zannetmiyorum.       

O’nu         

düşündüğümde 1 2  3 4 5 

içimden gelen tek       

duygu: sevgi.       

O’nun bana olan       

sevgisini  1 2  3 4 5 

hissedebiliyorum.       

O’nun  bana       

şefkat  ile 1 2  3 4 5 

davrandığını       

hissedebiliyorum.       

O’nu         



 

163 
 

düşündüğümde       

utanıyorum ve 1 2  3 4 5 

kendimi suçlu       

hissediyorum.       

O’nun bana karşı       

çok acımasız 1 2  3 4 5 

olduğunu        

düşünüyorum.       

O’nu düşünmek       

bana  güven 1 2  3 4 5 

veriyor.        

        

     Hiç Kısmen  Biraz Oldukça Tamamen 

          

O   aklıma       

geldiğinde  1 2  3 4 5 

O’ndan kaçıp       

uzaklaşmak        

istiyorum.        

O’nu düşünmek       

beni mutlu ediyor 1 2  3 4 5 

ve içim sevinçle       

doluyor.         

O, ne yaparsam       

yapayım   1 2  3 4 5 

kusurlarımı        

örtüyor.         

O, her zaman       

güvenebileceğim 1 2  3 4 5 



 

164 
 

tek kaynaktır.        

O’nu düşününce,       

kendim  için 1 2  3 4 5 

kaygılanıyorum.       

O, benim için 1 2  3 4 5 

korkutucudur.        

Zor           

zamanlarımda,       

O’nun, yanımda 1 2  3 4 5 

olmadığını        

hissediyorum.        

O,   bütün       

insanları karşılık 1 2  3 4 5 

beklemeden        

sever.          

O, yaptıklarım       

için   beni 1 2  3 4 5 

cezalandırıyor.       

O’nu düşünmek       

ile   huzur 1 2  3 4 5 

buluyorum.        

O,   bence       

gerçekten de çok 1 2  3 4 5 

bağışlayıcıdır.       

O’nun  bana       

yakın olduğunu 1 2  3 4 5 

sanmıyorum.        

O’nun beni her       

durumda   1 2  3 4 5 

koruduğunu        

biliyorum.        



 

165 
 

          

DİNİ BAŞA ÇIKMA ÖLÇEĞİ 

 

Değerli Katılımcılar, 
 

Aşağıda bulunan ifadelere sizi en iyi tarif edecek cevapları vermeniz rica 
olunmaktadır. İfadeleri okuduktan sonra ifadelere katılıp katılmadığınızı en azdan çoğa 

doğru “hiçbir zaman, nadiren, bazen, çoğu zaman, her zaman” yanıtlarından birine “×” 
işareti koyarak belirtiniz. 

 

Araştırmacı 

Beyzanur YILMAZ 

İfadeler   Hiçbir Nadiren  Bazen Çoğu Her Zaman 

    Zaman    Zaman  

Günahlarım için       

tevbe ederim.        

Yaptığım kötü       

şeylerden dolayı       

Allah’tan  af       

dilerim.         

Öfkemin  ve       

kızgınlığımın        

azalması  için       

Allah’tan yardım       

isterim.         

Daha az günah       

işlemeye         

çalışırım.         

Allah’a daha       

yakın  olmaya       

çalışırım.         

Allah’ın  beni       

doğru  yoldan       



 

166 
 

ayırmaması için       

dua ederim.        

Allah’ın her an       

benimle         

olduğunu         

hissederim.        

İbadetlere         

yönelirim.         

Mevlâ neylerse       

güzel  eyler       

derim.          

Sabrın  sonu       

selamettir derim.       

Başıma gelenleri,       

Allah’ın bana       

verdiği   bir       

          

öğrenme süreci       

olarak görürüm.       

    Hiçbir Nadiren  Bazen Çoğu Her Zaman 

    Zaman    Zaman  

Her şeyde bir       

hayır vardır diye       

düşünürüm.        

Başıma         

gelenlerin  beni       

manevi olarak       

olgunlaştıracağını       

düşünürüm.        

Din          

adamlarından        



 

167 
 

uzaklaşırım.        

Etrafımdaki        

dindar          

insanlardan        

uzaklaşırım.        

Din          

kardeşlerimin       

bana  destek       

olmadığını         

düşünürüm.        

Her   şeyi       

düzeltmesi  için       

Allah’a         

yalvarırım.        

Allah’tan yardım       

istemeksizin        

kendi          

duygularımla        

mücadele ederim.       

Sorunlarımı        

halletmesi  için       

Allah’a  dua       

ederim.         

Arkadaşlarımdan       

ve yakınlarımdan       

bana   dua       

etmelerini         

isterim.         

Din görevlileri ile       

konuşurum.        

Hayatımın büyük       



 

168 
 

manevi bir gücün       

parçası  olduğunu       

düşünürüm.        

Sadaka dağıtırım.       

          

    Hiçbir Nadiren Bazen Çoğu Her Zaman 

    Zaman   Zaman  

        

Gittiğim  yolun      

yanlış olduğunu      

düşünerek yeni      

bir  yol arayışına      

girerim.        

Dine yönelerek      

yeni bir hayat      

kurmaya        

çalışırım.       

Başıma gelenleri      

Allah  kimseye      

vermesin derim.      

Allah’ın  beni      

sevip         

sevmediğini       

sorgularım.       

Allah’ın beni terk      

ettiğini        

düşünürüm.       

Dualarımı kabul      

etmediği  için      

Allah’a kızarım.      



 

169 
 

Yaşananları hak      

edecek bir günah      

işleyip         

işlemediğimi      

düşünürüm.       

Allah’ın  beni      

cezalandırdığını      

düşünürüm.       

Başıma        

gelenlerden sonra      

Allah’ın  bana      

yeni bir fırsat      

vermesini       

dilerim.        

Allah’ın hayatta      

bana yeni bir      

gaye vermesini      

dilerim.        

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

170 
 

Anket Soruları 

Sorular 6 tane olup, OKB’li kişilerin takıntılarını yenmede maneviyatı kullanıp 

kullanmadıkları ve kullanıyorlar ise nasıl bir yol izlediklerini tespit etmeye yönelik olarak 

hazırlanmıştır. Sorular, OKB’li kişilerin dini başa çıkma yöntemlerini daha ayrıntılı olarak 

çözümlemeye yöneliktir. 

 

Sorular aşağıda şekildeki gibidir; 

 

Merhaba ben Beyzanur YILMAZ, 
 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Din Psikolojisi Anabilim Dalı Yüksek Lisans 

Öğrencisiyim. “ Din, Başa Çıkma Düzeyinin Takıntılı Davranışları Aşma İle ilişkisi Üzerine 

Bir İnceleme ” konulu yüksek lisans tezi çalışıyorum. Tez kapsamında takıntılı kişilerin 

takıntılarını yenmede maneviyata yer verme hususunu araştırıyorum. Öncelikle çalışmaya 

katılmayı kabul ettiğiniz için teşekkür ederim. Sorulara cevap vermenin 30-45 dakika arasında 

süreceğini düşünüyorum. İstediğiniz zaman son verebilirsiniz. Cevap bilgileriniz ben ve 

danışmanımda kalacaktır. Araştırmadan sağlıklı ve doğru bilgiler elde edilebilmesi için lütfen 

çekinmeden gerçek fikirlerinizi içtenlikle belirtmeye çalışınız. 

 

 

Araştırmacı 

Beyzanur YILMAZ 

 

 

1.Size hayatta en çok huzur veren şey nedir? Aşağıda verilen maddeleri size en çok huzur 

verir? Niçin? 

 

Para 

Sağlık 

Sevgi 
 

Maneviyat 

Diğer… 

 

Başarı 

Güç 

Mutluluk



 

 

 

2.Manevi konulara ilginiz var mı? Varsa bahsedebilir misiniz? 

 

 

 

 

 

3.Takıntılarınızı aşmak için dua ettiğiniz olur mu? Evet, ise bir duanızı yazabilir misiniz? 

 

 

 

 

 

 

 

4.Takıntılarınızı aşmak için manevi motifleri kullanır mısınız? Evet, ise belirtiniz. 
 

 

 

 

 

 

 

 

5. Dini bilgilerinizden bazıları takıntılarınızı tetikliyor mu? Evet, ise belirtiniz. 

 

 

 

 

 

 

6. Bütün bu süreçte “yaşadığım bu rahatsızlığın beni manevi olarak olgunlaştıracağını 

düşünürüm.” Düşüncesini içinizde yaşıyor musunuz? Cevabınız “ evet” ise yasadıklarınızdan 

bahsedebilir misiniz? 
 

 

 

 

 



 

 

ÖZET 

 

Araştırmanın konusu, “dini başa çıkma düzeyinin takıntılı davranışlarla baş etme ile 

ilişkisidir”. Çalışma, takıntılı düşünce ve davranış sergileyen ve bu konuda teşhis almış, (OKB 

hastası) kişilere 3 farklı ölçeğin ve oluşturulan anketin uygulanarak, araştırma sorularına cevap 

bulmaya dayanmaktadır. Ölçekler, Tanrı algısı ölçeği, dini başa çıkma ölçeği ve padua 

envanteridir. Sorular ise kişinin takıntıları olduğunda kendi içerisinde maneviyata ne şekilde 

yer verdiğini ve nasıl bir başa çıkma yöntemi oluşturduklarını tespit etmeye yönelik altı açık 

uçlu sorudan oluşmaktadır. 

 

Kişilerin bu rahatsızlık (OKB) ile baş etmede, değerleri kullanıp kullanmadıkları ve 

kullanıyorlar ise nasıl bir yol izledikleri belirlenip, sonuçlar belirtilmeye çalışılmıştır. Olumlu 

ve olumsuz dini başa çıkma mı yoksa farklı bir başa çıkma şekli mi olup olmadığı tespit 

edilmeye çalışılmıştır. Ayrıca sorulan altı açık uçlu soru ile kişinin takıntıları olduğunda kendi 

içerisinde maneviyata ne şekilde yer verdiğini, buna karşı nasıl bir başa çıkma yöntemi 

oluşturduklarını tespit etmeye yönelik bir çalışmadır. 

 

Araştırma, dört bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde, OKB hastalığının tibbî yönü 

ele alınarak hastalığın temel kavramları olan obsesyon, kompulsiyon ve kaçınma üzerinde 

durularak tanımlaması yapılmıştır. Bölüm içerisinde OKB’nin ne olduğu anlatılarak tarihçesi 

üzerinde durulmuştur. OKB ile ilgili uluslararası kavramlar ve bunların sınıflandırılması ortaya 

koyulmuştur. Ayrıca hastalığın belirtileri ve bununla ilgili yapılan ulusal ve uluslararası 

araştırmalar ve bu sırada yapılan testler ele alınarak değerlendirilmiştir. Diğer yandan OKB’nin 

türleri, bireyin hayatına etkileri ve buna eşlik eden hastalıkların neler olduğu belirtilmiştir. 

Bölümün sonunda da en önemli husus olan bu hastalığın insanın psikolojisini nasıl etkilediği, 

tedavi yöntemleri ve süreçleri ile tedavisinin dünyada nasıl yapıldığı örneklerle açıklanmıştır. 

Ayrıca OKB’nin dinî boyutuna yer verilmiştir. Bu bağlamda dinî obsesyon, kompulsiyon ve 

kaçınmanın neden kaynaklandığı, neler olduğu, tarihçesi, epidemiyolojisi, etiyolojisi 

açıklanmaya çalışılmıştır. Ayrıca din eğitiminde yapılan hataların dinî OKB alanında sebep 

olduğu olumsuz durumlar ortaya koyulmuştur. 

İkinci Bölümde araştırmada kullanılan ölçeklerin içeriğine dair bilgilerin olduğu 

kuramsal çerçeveden bahsedilmiştir. Tanrı’ya yönelik atıflara değinilerek, Tanrı’ya yönelik 

atıfların ne olduğu, bu atıfların oluşmasını nelerin etkilediği, Tanrı algısının şekillenmesinde 



 

 

bağlanma kuramının etkisinin ne şekilde olduğu ve bu etkileşimin OKB ile ilişkisi üzerinde 

durulmuştur. Ayrıca başa çıkma ve dini başa çıkma kavramları üzerinde durularak, dini başa 

çıkmaya ait çeşitli bilgiler verilmiştir. Araştırma konusu olan OKB hastalığı ile ilgili olarak 

başa çıkma, dini başa çıkma ve OKB ilişkisi açıklanmıştır. İkinci bölümde maneviyat kavramı 

tanımlanarak, maneviyatın takıntılar ile baş etmede ne gibi bir etkisi olduğu üzerinde araştırma 

ve çalışmalardan bahsedilmiştir. Maneviyatın OKB ile ilişkisi ve buna dayalı yapılan çalışmalar 

belirtilmiştir. 

Üçüncü bölümde Araştırmada kullanılan 6 açık uçlu sorulu anket sorularının içeriği ve 

sorular ile amaçlanmak istenenler anlatılarak verilerin analizi ve bulgulara yer verilmiştir. 

Ayrıca üçüncü bölümde kulanılan veri toplama araçları hakkında bilgi verilmiştir. 

Dördüncü bölümde ise kullanılan 3 ölçek (Tanrı algısı, dini başa çıkma, Padua 

envanteri) ile anket sorularının yaşları 16-56 arasında olan 50 OKB tanısı konulmuş hastaya 

uygulama sonuçlarının tartışmasına yer verilmiştir. Bunun için nicel ve nitel yöntemin birlikte 

kullanımına dayalı ikili analiz sonuçları tablolar ve yorumlama şeklinde tezde yerini almıştır. 

Buna dayalı olarak, “Araştırma sonuçlarına dayalı tema ve kategoriler” başlığında tablo 

çizilmiştir. 

 

Anahtar Kelimeler: Obsesyon, kompulsiyon, kaçınma, OKB, Obsesif 

KompusifBozukluk, Tanrı algısı, Dini başa çıkma, anket, ölçek, din, maneviyat. 

 

ABSTRACT 

The search is named “A Study on the Relation of Religious Coping Level to 

Overcoming Obsessive Behaviors”. The study is based on finding answers to research 

questions by applying 3 different scales and questionnaires to people with obsessive-

compulsive thinking and behavior (OCD patients). The scales are the God perception scale, the 

religious coping scale, and the padua inventory. The questions consist of 6 open-ended 

questions to determine how a person places religion and spirituality when they have an 

attachment, and how they form a coping method. 

 

In order to cope with this discomfort (OCD), whether they use values and if they are 

using it, they are determined how they follow the results. It was tried to determine whether 

there is a positive and negative religious coping or a different way of coping. In addition, with 

6 open-ended questions, it is a study to determine how people place their religion and 

spirituality when they have obsessions and how they form a coping method. 



 

 

The research consists of 4 chapters. In the first chapter, the medical aspects of OCD 

disease were discussed and the main concepts of the disease were obsessions, compulsion and 

avoidance. The history of OCD is explained in this chapter. International concepts related to 

OCD and their classification are presented. In addition, the symptoms of the disease and the 

relevant national and international tests were evaluated. On the other hand, the types of OCD, 

its effects on the life of the individual and the accompanying diseases were explained. The most 

important issue at the end of the chapter is how this disease affects human psychology and how 

treatment methods and processes and treatment are done in the world are explained with 

examples. In addition, the religious dimension of OCD has been included. In this context, 

religious obsession, compulsion and avoidance are caused by causes, history, epidemiology 

and etiology. In addition, the negative conditions caused by the errors in religious education in 

the field of religious OCD have been revealed. 

In the second part, the theoretical framework with information about the content of the 

scales used in the research is mentioned. By referring to the references to God, what the 

references to God are, what affects the formation of these references, how the attachment theory 

affects the perception of God, and the relationship of this interaction with OCD. In addition, 

various information about coping with religion is given by emphasizing the concepts of coping 

and religious coping. The relationship between coping, religious coping and OCD in relation 

to OCD disease, which is the subject of research, has been explained. In the second part, the 

concepts of religion and spirituality are defined and research and studies are mentioned on what 

effect religion and spirituality have on overcoming obsessions. The relationship between 

religion and spirituality with OCD and studies based on it are specified. 

In the third part, the content of the 6 open-ended questionnaire questions used in the 

research, the questions and the intended purpose are explained, and the data analysis and 

findings are included. In addition, information is provided about the data collection tools used 

in the third section. 

In the fourth section, the discussion of the results of the application was applied to the 

3 scales used (God perception, religious coping, Padua inventory) and 50 OCD diagnosed 

patients between the ages of 16-56. For this, the results of the binary analysis based on the use 

of the quantitative and qualitative methods together took place in the thesis in the form of tables 

and interpretations. Based on this, a table was drawn under the heading “Themes and categories 

based on research results”.    

 
 



 

 

Keywords: Obsession, compulsion, avoidance, OCD, Obsessive compulsive disorder, 

God perception, Religious Coping, survey, scale, religion, spirituality 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


