
 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Siyaset Bilimi ve Kamu Yönetimi Anabilim Dalı 

Siyaset Bilimi Bilim Dalı 

 

 

 

 

 

CUMHURİYETÇİ VE LİBERAL DÜŞÜNCEDE 
ÖZGÜRLÜK KAVRAMI: PETTIT VE RAWLS ÜZERİNE 

KARŞILAŞTIRMALI BİR İNCELEME 

 

 

 

 

Batıkan AKSOY 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

Ankara, 2020



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

CUMHURİYETÇİ VE LİBERAL DÜŞÜNCEDE ÖZGÜRLÜK KAVRAMI: PETTIT 
VE RAWLS ÜZERİNE KARŞILAŞTIRMALI BİR İNCELEME 

 

 

 

 

 

Batıkan AKSOY 

 

 

 

 

 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Siyaset Bilimi ve Kamu Yönetimi Anabilim Dalı 

Siyaset Bilimi Bilim Dalı 

 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

Ankara, 2020 

 



Y AYINLAMA VE FiKRi MULKiYET HAKLARI BEY ANI 

Enstiti.i tarafmdan onaylanan lisansi.isti.i tezimin I raporumun tamamm1 veya herhangi bir ktsmm•, 
basllt (kag1t) ve elektronik formatta ar~ ivleme ve a~agtda verilen ko~ullarla kullanuna ama iznini 
Hacettepe Oniversites ine verdigimi bildiririm. Bu izinle Oniversiteye verilen kulla111m haklan 
dt~mdak i Him fikri mi.ilkiyet haklanm bende kalacak, tezimin tamam 1111n ya da bir boli.imi.ini.in 
gelecekteki rrah~malarda (makale, kitap, lisans ve patent vb.) ku llan1m haklan bana ait o lacakt1r. 

Tezin kendi orijinal rra ll ~mam oldugunu, ba~ka lannm haklann1 ihlal etmedigimi ve tezimin tek 
yetkili sahibi oldugumu beyan ve taahhi.it ederim. Tezimde yer alan tel if hakk1 bulunan ve 
sahiplerinden yaztl1 izin almarak kullandmas• zorunlu metinlerin yaztl1 izin almarak kullandtgtmt 
ve istenildiginde suretlerini Oniversiteye teslim etmeyi taahhi.it ederim. 

Yi.iksekogretim Kurulu tarafmdan yaymlanan "Lisansiistii Tezlerin Elektronik Ortamda 
Toplanmast, Diizenlenmesi ve Eri~ime A-rdmasma ili~kin Yonerge" kapsammda tezim 
a~agtda be lirtilen ko~ullar haricinde YOK Ulusal Tez Merkezi I H. 0 . Ki.iti.iphaneleri Arr•k Eri~ im 
Sisteminde eri ~ime arr tl•r. 

o Enstiti.i I Faki.ilte yonetim kurulu karan ile tezimin eri~ ime arr tlmas1 mezuniyet 
tarihimden itibaren 2 yll e1telenmi~tir. (I} 

o Enstiti.i I Faki.ilte yonetim kurulunun gerekrreli karan ile tezimin eri ~ ime aytlmas1 
mezuniyet tarihimden itibaren .... ay ertelenmi~tir. <2> 

o Tezimle ilgili gizlilik karan veril mi~tir. (J) 

.{{ 1 .. 91 1 .. 2.-o.~ 

Ban~n A~;_._.-----..J 
" LisansOstO Tezlerin Elekt ronik Ortamda Toplanmas1, DOzenlenmesi ve Eri~ime A~1lmasma lli~kin Yonerge" 

(1) Madde 6. 1. LisansOstO tezle ilgili patent ba~vu rusu yap1lmas1 veya patent alma sOrecinin devam etmesi 
durumunda, tez dan1~manmm onerisi ve enstitO anabilim dalinm uygun gorO~i.i i.izerine enstitO veya 
fakOite yonetim kurulu iki y1l sOre ile tezin eri~ime a~tlmasm1n ertelenmesine karar verebilir 

(2) Madde 6. 2. Yeni teknik, materyal ve metotlann kullanildigl, henOz makaleye donO~memi~ veya patent 
gibi yontemlerle korunmam1~ ve internetten payla~ilmasl durumunda 3. ~ah1slara veya kurumlara 
haks1z kazan~ imkan1 olu~turabilecek bilgi ve bulgulan i~eren tezler hakkmda tez dant~manmm onerisi 
ve enstitO anabilim dahntn uygun gorO~O Ozerine enstitO ve fakOite yonetim kurulunun gerek~eli karan 
ile alt1 ay1 a~mamak Ozere tezin eri~ime a~ilmas1 engellenebilir. 

{3) Madde 7. 1. Ulusal ~1karlan veya gOvenligi ilgilendiren, emniyet, istihbarat, savunma ve gOvenlik, sagl1k 
vb. konulara iii~ kin lisansOstO tezlerle ilgili gizlilik karan, tezin yapild1g1 kurum tarafmdan verilir*. Kurum 
ve kurulu~larla yapilan i~birligi protokoiO ~e r~evesinde hamlanan lisansOstO tezlere ili~kin gizlilik karan 
ise, ilgili kurum ve ku rulu~un onerisi ile enstitO veya fakOiten in uygun gorO~O Ozerine Oniversite yonetim 
kurulu tarafmdan verili r. Gizlilik karan veri len tezler YOksekogretim Kuru luna bildir il ir. 
Madde 7. 2. Gizlilik karan verilen tezler gizlilik sOresince enstitO veya fakOite tarafmdan gizlilik kurallan 
~er~evesinde muhafaza edilir, gizlilik karannm kaldmlmas1 halinde Tez Otomasyon Sistemine yOklenir. 

* Tez dan1~manmm onerisi ve enstitO anabilim da l1n1n uygun gorO~O Ozerine enstitO veya faki.ilte 
yonetim kurulu taraf tndan karar verilir. 



ETiKBEYAN 

Bu yah~madaki biittin bilgi ve belgeleri akademik kurallar yeryevesinde elde ettigimi, 
gorsel, i~itsel ve yazth ttim bilgi ve sonuylan bilimsel ahlak kurallan na uygun olarak 
sundugumu, kulland1gun verilerde herhangi bir tahrifat yapmad1gtm1, yararlandtgim 
kaynaklara bilimsel normlara uygun olarak attfta bulundugumu, tezimin kaynak 
gosterilen durumlar dt~mda ozglin oldugunu, Prof. Dr. Bican Sahin dam~manhgmda 
taraflmdan liretildigini ve Hacettepe Oniversitesi Sosyal Bilimler Enstitlisli Tez Yaz1m 
Yonergesine gore yaztldtgmt beyan ederim. 

Bahkan AKSOY 



iv 
 

ÖZET 

AKSOY, Batıkan, Cumhuriyetçi ve Liberal Düşüncede Özgürlük Kavramı: Pettit ve 

Rawls Üzerine Karşılaştırmalı Bir İnceleme, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 2020 

Özgürlük kavramı, üzerindeki öznel değerlendirmelerin neden olduğu belirsizlikler bir 

yana bırakılırsa siyaset bilimi, felsefe, sosyoloji, sanat ve edebiyat metinlerinde tarih 

boyunca üzerinde durulan bir kavram olagelmiştir. Bununla birlikte özgürlük, siyaset 

teorisinde bazı ideolojik pozisyonların ve düşünce geleneklerinin de başat değerini 

oluşturmuştur. Bunlar arasında liberal teori ile cumhuriyetçi düşünce geleneği önemli yer 

tutmaktadır. Ancak tarihsel süreçte farklı fraksiyonlara ayrılan liberal ve cumhuriyetçi 

düşüncenin özgürlük yorumları da farklılaşmıştır. Liberal teoride özgürlük, 

müdahalesizlik bağlamından (devlet) müdahale (sine) evrilerek bir kırılma hattı 

oluştururken, cumhuriyetçi düşünce geleneğinde de başlarda siyasal topluluğun egemen 

karşısındaki konumuna ve siyasal katılıma imlenen özgürlük, keyfi müdahalenin 

önlenmesi ve tahakkümsüzlük bağlamında yeniden yorumlanmıştır.  

Bu çalışmada; liberal teori ve cumhuriyetçi düşünce geleneğinin özgürlüğü ele alış 

biçimleri Philip Pettit ve John Rawls’un görüşleri doğrultusunda incelenecektir. Bu 

bağlamda her iki düşünürün özgürlük nosyonu ve buna ilişkin metodolojik yaklaşımı ele 

alınacaktır. Bununla birlikte özgürlük kavramının müdahale-müdahalesizlik-tahakküm 

eksenindeki gelişimi değerlendirilecektir Çalışmanın amacı, özgürlük kavramının 

tarihselliğini ortaya koymanın yanı sıra; refah devleti tartışmalarında başat figür olarak 

müdahale meselesini normatif politik teoride kuramsallaştırarak müdahalesizlik-

müdahale hattında önemli bir kırılma ekseni sunan Rawls ile çağdaş cumhuriyetçiliğin 

özgürlük kuramcısı olarak bilinen ve özgürlük tartışmalarına bir üçüncü yol öneren Philip 

Pettit’in tahakkümsüzlük bağlamının irtibat noktalarını soruşturmaktır. 

Anahtar Sözcükler 

Özgürlük, Müdahalesizlik, Tahakküm, Liberalizm, Cumhuriyetçilik 



v 
 

ABSTRACT 

AKSOY, Batıkan, The Concept of Freedom in Republican and Liberal Thought: A 

Comparative Analysis On Pettit And Rawls, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 2020 

Freedom has been a concept that has been emphasized throughout history in the texts of 

political science, philosophy, sociology, art and literature, apart from the fact that 

uncertainties caused by the subjective evaluations on it. However, freedom has also 

constituted the dominant value of some ideological positions and thought traditions in 

political theory. Among these, the liberal theory and the republican thought tradition have 

an important place. However, the freedom interpretations of liberal and republican 

thought, which were divided into different factions in the historical process, also differed. 

In liberal theory, freedom evolved from the context of non-interference to (the state) 

interference and formed a breaking line, while in the republican tradition of thought, the 

freedom that initially implied the position of the political community against the 

sovereign and political participation was reinterpreted in the context of prevention of 

arbitrary interference and non-domination. 

In this study; Liberal theory and the tradition of republican thought will be examined in 

line with the views of Philip Pettit and John Rawls. In this context, the notion of freedom 

and the related methodological approach of both thinkers will be discussed. In addition, 

the development of the concept of freedom on the axis of interference-non-interference-

domination will be evaluated. The aim of the study is to demonstrate the historicity of the 

concept of freedom, also investigate the contacts of Rawls, who, as the leading figure in 

the welfare state debate, theorized the issue of interference in normative political theory, 

presenting an important breaking axis in the interference- non- interference line, and 

Philip Pettit, known as the freedom theorist of contemporary Republicanism, who 

proposed a third way to the freedom debate. 

Keywords 

Freedom, Non-Interference, Domination, Liberalism, Republicanism 



6 
 

İÇİNDEKİLER 

 

 

YAYINLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI .................................. ii 

ETİK BEYAN ................................................................................................................. iii 

ÖZET ............................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ..................................................................................................................... v 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................... 6 

GİRİŞ ............................................................................................................................. 10 

1.  BÖLÜM: KAVRAMSAL VE TEORİK ÇERÇEVE ............................................ 14 

1.1. CUMHURİYET KAVRAMININ VE CUMHURİYETÇİLİĞİN TARİHSEL 

VE DÜŞÜNSEL KÖKENLERİ ............................................................................... 14 

1.1.1. Cumhuriyet Kavramının Etimolojik ve Tarihsel Kökeni .............................. 14 

1.1.2. Cumhuriyetçilik Düşüncesinin Gelişimi ........................................................ 16 

1.1.3. Cumhuriyetçi Geleneğin Düşünsel Bileşenleri .............................................. 24 

1.1.3.1 Erdem ....................................................................................................... 24 

1.1.3.2. Yurttaşlık ................................................................................................. 25 

1.1.3.3. Ortak Çıkar .............................................................................................. 28 

1.1.3.4. Yurtseverlik ............................................................................................. 28 

1.2. LİBERALİZMİN TARİHSEL VE DÜŞÜNSEL KÖKENLERİ ................... 31 

1.2.1. Liberal Sözcüğünün Etimolojik ve Tarihsel Kökeni ..................................... 31 

1.2.2. Liberalizm Düşüncesinin Gelişimi ................................................................ 32 

1.2.3. Liberalizmin Düşünsel Bileşenleri................................................................. 35 

1.2.3.1. Bireycilik ................................................................................................. 36 

1.2.3.2. Özgürlük .................................................................................................. 37 

1.2.3.3. Piyasa Ekonomisi Ve Kendiliğinden Doğan Düzen ............................... 39 



7 
 

1.2.3.4. Sınırlı Devlet ve Anayasal Yönetim ....................................................... 41 

1.2.3.5. Hoşgörü ................................................................................................... 44 

1.2.4. Farklı Liberalizmlere Bakış: Liberalizmin Türleri ........................................ 45 

1.2.4.1. Klasik Liberalizm .................................................................................... 45 

1.2.4.2. Modern Liberalizm ................................................................................. 48 

1.2.4.3. Neo-Liberalizm ....................................................................................... 49 

1.2.4.4. Liberteryanizm ........................................................................................ 50 

2. BÖLÜM: LİBERALİZM VE CUMHURİYETÇİLİK EKSENİNDE 

ÖZGÜRLÜK ................................................................................................................. 53 

2.1. ÖZGÜRLÜK KAVRAMININ KÖKENİ VE ÖZGÜRLÜĞÜN 

TARİHSELLİĞİ ....................................................................................................... 53 

2.1.1. Özgürlük ........................................................................................................ 53 

2.1.2. Antik Yunan ve Roma’da Özgürlük .............................................................. 54 

2.1.3. Ortaçağda Özgürlük ....................................................................................... 58 

2.1.4. Antiklerin ve Modernlerin Özgürlüğü ........................................................... 59 

2.2. FARKLI ÖZGÜRLÜK KAVRAMSALLAŞTIRMALARI ........................... 60 

2.2.1. İçsel ve Dışşal Özgürlük ................................................................................ 60 

2.2.2. Amaçsal ve Araçsal Özgürlük ....................................................................... 61 

2.2.3. Bireysel ve Toplumsal Özgürlük ................................................................... 62 

2.2.4. Pozitif Özgürlük ve Negatif Özgürlük ........................................................... 64 

2.3. ÖZGÜRLÜĞÜN İKİ YORUMU: LİBERALİZM VE CUMHURİYETÇİLİK

 ..................................................................................................................................... 65 

2.3.1.  Klasik Liberalizmde Özgürlük Anlayışı ....................................................... 66 

2.3.2. Modern Liberalizmde Özgürlük Anlayışı ...................................................... 69 

2.3.3. Klasik Cumhuriyetçilikte Özgürlük Anlayışı ................................................ 77 

2.3.4. Çağdaş Cumhuriyetçilikte Özgürlük Anlayışı ............................................... 80 

2.3.4.1. Neo-Atina Cumhuriyetçiliği ................................................................... 82 



8 
 

2.3.4.2. Neo-Roma Cumhuriyetçiliği ................................................................... 87 

3. BÖLÜM: CUMHURİYETÇİ ÖZGÜRLÜĞÜN TAHAKKÜMSÜZLÜK 

EKSENİ: PHILIP PETTIT .......................................................................................... 92 

3.1.  PHILIP PETTIT: ÇAĞDAŞ CUMHURİYETÇİLİĞİN ÖZGÜRLÜK 

KURAMCISI ............................................................................................................. 92 

3.1.1. Pettit Cumhuriyetçiliğinin Ana Temaları ...................................................... 94 

3.1.1.1. Cumhuriyetçi Dil: Çoğulculuk ve Farklılıklara Saygı ............................ 94 

3.1.1.2. Dış ve İç Güvenliğin Sağlanması ............................................................ 99 

3.1.1.3. Bireysel Bağımsızlık ............................................................................. 100 

3.1.1.4. Ekonomik Refah ................................................................................... 102 

3.1.1.5. Kamusal Yaşam .................................................................................... 103 

3.1.2. Cumhuriyetçi Yönetimin Köşetaşları: Anayasacılık ve  İtiraza Dayalı 

Demokrasi .............................................................................................................. 104 

3.1.2.1. Manipüle Edilemez Anayasacılık ......................................................... 105 

3.1.2.1.1. Hukukun Egemen Olması............................................................... 106 

3.1.2.1.2. Gücün Dağıtılması .......................................................................... 107 

3.1.2.1.3. Çoğunluğun Tahakkümünün Önlenmesi ........................................ 108 

3.1.2.2. İtiraza Dayalı Demokrasi ...................................................................... 110 

3.1.2.2.1. Müzakereci Cumhuriyet ................................................................. 112 

3.1.2.2.2. Kapsayıcı Cumhuriyet .................................................................... 113 

3.1.2.2.3. Duyarlı Cumhuriyet ........................................................................ 115 

3.2. PETTIT VE TAHAKKÜMSÜZLÜK OLARAK ÖZGÜRLÜK .................. 118 

3.2.1. Negatif ve Pozitif Özgürlüğü Aşmak .......................................................... 118 

3.2.2. Pettit’in Özgürlük Anlayışı: Bir Üçüncü Yol Önerisi ................................. 122 

3.2.2.1. Tahakküm Kavramına Genel Bir Bakış ................................................ 123 

3.2.2.2. Tahakkümün Yokluğu ya da Tahakkümsüzlük..................................... 127 

3.2.2.3. Tahakkümsüzlük Olarak Özgürlük ....................................................... 128 



9 
 

4. BÖLÜM: LİBERAL TEORİDE MÜDAHALESİZLİKTEN (DEVLET) 

MÜDAHALE (SİNE) .................................................................................................. 132 

4.1. RAWLS’UN SİYASET KURAMI VE TEMEL METODOLOJİSİ: ADALET 

TEORİSİ .................................................................................................................. 132 

4.2. RAWLS TEORİSİNİN TEMEL KAVRAMLARI ....................................... 135 

4.2.1. Rawls’ta Özne Anlayışı ............................................................................... 135 

4.2.2. Bir Başlangıç Durumu Tasarımı: Orijinal Pozisyon .................................... 136 

4.2.3. Bilmezlik Perdesi ......................................................................................... 137 

4.2.4. Düşünümsel Denge ve Maximin Kuralı ...................................................... 139 

4.2.5. Örtüşen Uzlaşma Ve Kamusal Akıl ............................................................. 140 

4.3. ADALETTEN ÖZGÜRLÜĞE GİDEN YOL ................................................ 142 

4.3.1. Siyasal Adalet .............................................................................................. 142 

4.3.2. İyi Düşüncesi Ve Hakkın Önceliği .............................................................. 143 

4.3.3. Adalet İlkelerinin Belirlenmesi .................................................................... 146 

4.3.4. İki Adalet İlkesi ........................................................................................... 148 

4.4. RAWLS’TA ÖZGÜRLÜĞÜN İMKANI PROBLEMİ: ÖZERKLİK ......... 151 

4.5. RAWLS’UN ÖZGÜRLÜK BAĞLAMI ......................................................... 153 

4.5.1. Özgürlüğün Önceliği ................................................................................... 156 

4.5.2. Pozitif Özgürlük Ve Rawls’un Cumhuriyetçi Bağlamı ............................... 158 

SONUÇ ......................................................................................................................... 161 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 169 

EK 1. Orijinallik Raporu ............................................................................................ 193 

EK 2. Etik Komisyon Muafiyet Formu ..................................................................... 195 

 

 



10 
 

 

GİRİŞ 

İki köklü düşünce geleneği olan liberalizm ve cumhuriyetçilik, hareket ettikleri ilke ve 

değerler bakımından birbirinden oldukça farklı fikir akımları olarak görünmektedir. Bu 

farklılığın temelinde her iki geleneğin ortak değerlerinden birisi olan özgürlük 

kavramının da bulunduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Zira liberalizmin hareket 

noktası olan klasik liberalizm, özgürlüğü bireyin her türlü müdahaleden bağışık olması 

bağlamında müdahalesizlik olarak özgürlük yahut bir başka deyişle negatif özgürlük 

olarak değerlendirirken; geleneksel ya da bir başka deyişle klasik cumhuriyetçilik 

özgürlüğü bireylerin siyasal yaşama aktif katılımı üzerinden ele alır.  

Liberalizm ve cumhuriyetçiliğin özgürlük kavramına yaklaşımları ele alındığında 

gerçekten de bu iki düşünce akımının özgürlük noktasında bir yol ayrımına gittiği 

söylenebilir. Ancak her iki düşünüşün başlangıç noktalarını referans alan bu yaklaşım, 

yüzeysel ve indirgemeci bir yaklaşım olacaktır. Zira liberalizm ve cumhuriyetçilik, 

tarihsel gelişim çizgisinde farklı yorumlanış biçimlerine kavuşmuş, bu bağlamda her iki 

düşünce akımında özgürlüklere farklı yaklaşan yeni fraksiyonlar ortaya çıkmıştır. O halde 

tek bir liberalizm ya da tek bir cumhuriyetçilikten söz etmek mümkün değildir. Bu 

bağlamda birden çok liberalizmler ve cumhuriyetçiliklerin, birden çok özgürlük 

yaklaşımı olduğunu da ifade etmek gerekir. 

Liberalizm, tarihsel koşulların gelişimi neticesinde klasik liberalizm, modern liberalizm 

ve neo-liberalizm gibi farklı fraksiyonlara bölünmüşken, cumhuriyetçilik ise klasik 

cumhuriyetçilik ve çağdaş cumhuriyetçilik şeklinde ikiye ayrılmıştır. Çağdaş 

cumhuriyetçilik geleneği ise Neo-Atina Cumhuriyetçiliği ve Neo-Roma Cumhuriyetçiliği 

olmak üzere iki başlık altında incelenmektedir. Bu farklılaşmalarda bahsedilen düşünce 

akımlarının özgürlük konusundaki yaklaşımları da belirleyici olmuştur. Örneğin Sanayi 

Devrimi ile bozulan sosyal koşullar nedeniyle doğan modern liberalizm özgürlüklere 

pozitif bir anlam yüklerken, çağdaş cumhuriyetçiliğin Neo-Roma konsepti özgürlüğün 

araçsallığı yerine negatif özgürlük nosyonunu da aşan bir özgürlük anlayışı belirlemiştir. 



11 
 

 

Bu çalışmada, bir modern liberal olan ve özgürlük bağlamını, geliştirdiği sosyal adalet 

kuramı üzerinden (devlet) müdahale (si) ekseninde ele alan John Rawls ile Neo-Roma 

Cumhuriyetçiliği çizgisindeki bir çağdaş cumhuriyetçi olan ve özgürlük bağlamını 

tahakkümsüzlük olarak özgürlük kavramsallaştırması üzerinden çözümleyen Philip 

Pettit’in özgürlük yaklaşımları ele alınacaktır. Çalışmanın amacı, negatif özgürlüğün 

müdahalesizlik bağlamından hareket eden klasik liberal teorinin ve 1970’li yılların refah 

devleti tartışmalarında başat figür olarak müdahale meselesini normatif politik teoride 

“hakkaniyet olarak adalet” bağlamında kuramsallaştırarak önemli bir kırılma hattı sunan 

Rawls ekseninin, çağdaş cumhuriyetçiliğin özgürlük kuramcısı olarak bilinen ve özgürlük 

tartışmalarına bir üçüncü yol öneren Philip Pettit’in tahakkümsüzlük ekseni ile irtibat 

noktalarını ortaya koymaktır. Bununla birlikte her iki düşünür üzerinden liberalizm ile 

cumhuriyetçiliğin düşünce hattındaki kesişim noktaları da soruşturulacaktır. 

Çalışmada düşünürlerin yanı sıra liberal ve cumhuriyetçi düşünce geleneğinin 

tarihselliğinin ortaya konulmasının nedeni, politea-respublica-commonwealth ekseninde 

gelişen özgürlük tartışmalarının egemenlik ve siyasal topluluk karşısındaki konumunu 

soruşturmaktan ibarettir. Her şeyden önce, özgürlük bahsi düşünüldüğünde liberal teoride 

özgürlüğün libertas kökeninden gelmesi ve yasa önünde özgürlük şeklinde ele alınması 

ve bu bağlamın Roma siyasal düşüncesi ile yakın teması, tarihsel bir arka planın 

soruşturulması ihtiyacını ortaya koymaktadır.  Öte yandan liberalizmin bir ideolojik 

pozisyon alış ile tanımlanmasına karşın cumhuriyetçiliğin siyasal topluluğun ortaya 

çıkışına dair genel çerçeve çizen bir düşünce geleneğine denk düşmesi, karşılaştırmanın 

zorluğunu beraberinde getirse de bu zorluk karşılaştırılan tarihsel bağlamın özgürlük 

kavramıyla sınırlandırılması sayesinde aşılacaktır.  

Çalışmanın öznesi olarak iki düşünürün, John Rawls ve Philip Pettit’in seçilmesi ise 

bilinçli bir tercihin yansımasıdır. Zira daha önce de belirtildiği gibi John Rawls, liberal 

teori denildiğinde akla gelen negatif özgürlük nosyonu ile müdahalesizlik ekseni 

arasındaki kırılmanın temsilcisi olması yönüyle politik teoriye sunduğu katkı bakımından 

en önemli düşünürlerden birisidir. Philip Pettit ise özgürlüğü tahakkümsüzlük hattı 

üzerinden yeniden yorumlayarak geleneksel cumhuriyetçiliğin siyasallık kurgusu 

üzerinde yükselen kamusallık temalı özgürlük anlayışına bir alternatif sunmakla 



12 
 

 

kalmamış, aynı zamanda negatif ve pozitif özgürlük ikiliğine sıkışmış özgürlük 

kavramına yeni bir alan açmıştır. Bu yönüyle Pettit, çağdaş cumhuriyetçiliğin özgürlük 

kuramcısı olarak değerlendirilmiş ve cumhuriyetçi düşünce geleneğindeki özgürlük 

tartışmalarından en çok referans verilen düşünürlerin başında gelmiştir.  

Çalışmada yöntem olarak literatür taraması yöntemi belirlenmiş, bu bağlamda ilgili 

düşünürler tarafından üretilen birincil yayınlar, ulusal ve uluslararası veri tabanlarında 

endeksli süreli yayınlar ile diğer yazılı ve görsel kaynaklardan yararlanılmıştır. Çalışma 

dört ayrı bölüm üzerine kurgulanmış olup her bölümün iç tutarlılığı ve birbirleri 

arasındaki uyum gözetilmiştir. Çalışmanın birinci bölümünde, çalışmanın öznesi olan iki 

düşünürün ait olduğu düşünce gelenekleri hakkında bir kavramsal çerçeve 

oluşturulmuştur. Buna göre cumhuriyet ve liberal kavramlarının tarihsel ve etimolojik 

bağlamı irdelenmiş; bu kavramlardan türeyen düşünce akımları olan liberalizm ve 

cumhuriyetçiliğin tarihsel ve düşünsel kökenleri özgürlük kavramı ekseninde 

sorgulanmıştır. Liberalizm ve cumhuriyetçiliğin hangi koşullarda doğduğu ve geliştiği, 

bu düşünce akımlarının temel ögeleri ve bunların farklı fraksiyonları ele alınmıştır.  

Çalışmanın ikinci bölümü, bu çalışmada sorgulanan düşünce akımlarının sorgulanma 

sebebini teşkil eden özgürlük kavramını/değerini ele almayı amaçlamaktadır. Bu bölümde 

özgürlük kavramı ve bu kavramın tarihselliği ortaya konulmuş, siyaset felsefesi ve siyaset 

teorisindeki farklı özgürlük kavramsallaştırmaları değerlendirilmiştir. Bunun ardından 

özgürlük kavramının klasik liberalizm, modern liberalizm, klasik cumhuriyetçilik ve 

çağdaş cumhuriyetçilikte nasıl yorumlandığı ele sorgulanmıştır. Bu bağlamda adı geçen 

liberalizm ve cumhuriyetçilik fraksiyonlarının önemli düşünürlerinin özgürlük 

yaklaşımları kısaca ele alınmış, bu fraksiyonlara yön veren düşünürler eliyle çalışma 

zenginleştirilmiştir. 

Çalışmanın üçüncü bölümü, bu çalışmanın esas konusunu teşkil eden düşünürlerden birisi 

olan Philip Pettit’e ayrılmıştır. Bölümde detaylı bir Pettit analizi yapılmış, Pettit’in 

özgürlük ile ilgili düşüncelerine geçilmeden önce düşünürün genel siyaset teorisi 

irdelenmiştir. Buna göre Pettit cumhuriyetçiliğinin ana temaları üzerinde durulmuş ve 

Pettit’e göre cumhuriyetçi yönetimin esaslarını oluşturan kavram ve değerlere yer 



13 
 

 

verilmiştir. Son olarak Pettit’in negatif özgürlük ve pozitif özgürlük dikotomisini aşan ve 

bir üçüncü yol önerisi olarak sunulan tahakkümsüzlük olarak özgürlük kavramı ele 

alınmış, Pettitci özgürlüğün temel bağlamı detaylı bir biçimde incelenmiştir. 

Dördüncü ve son bölümde çalışmanın konusunu oluşturan bir diğer düşünür olan John 

Rawls incelenmiştir. Tıpkı üçüncü bölümde yapıldığı gibi Rawls’un siyasal kuramı ve 

temel metodolojisine ilişkin genel fakat detaylı bir sorgulama gerçekleştirilmiştir. 

Rawls’un teorisinin temel kavramları açıklanmış ve onun adalet teorisi üzerinden eriştiği 

özgürlük bağlamının kökenleri incelenmiştir. Rawls’ta özgürlüğün imkânı problemi 

özerklik bağlamından yola çıkılarak sorgulanmış ve düşünürün müdahalesizlik olarak 

özgürlükten müdahale bağlamına yaklaştığı eksen titizlikle ele alınmıştır. 



14 
 

 

1.  BÖLÜM: KAVRAMSAL VE TEORİK ÇERÇEVE 

1.1. CUMHURİYET KAVRAMININ VE CUMHURİYETÇİLİĞİN TARİHSEL 

VE DÜŞÜNSEL KÖKENLERİ 

1.1.1. Cumhuriyet Kavramının Etimolojik ve Tarihsel Kökeni 

Etimolojik kökenleri, Latince orijinali “kamusal şey” anlamına gelen Respublica’da 

aranacak olan Cumhuriyet1 sözcüğü, çeşitli Batı dillerinde (alm.republik, ing.republic, 

fra.republique, ita.republica)  en genel ifadeyle “halkın yönetimi” olarak açıklanır. Bu 

bakımdan dar anlamda cumhuriyet; monarşi olmayan2, bir monarkın tek kişilik 

yönetimine dayanmayan (Badie, Berg-Schlosser, & Morlino, 2011: 2288; Robertson, 

2003: 425; Miller, Coleman, Connoly, & Ryan, 1991: 168) ve halkın kendi seçtiği 

temsilciler eliyle yönetilmesini ifade eden bir yönetim biçimine denk düşer 

(Hançerlioğlu, 2000: 240). Oysa Cumhuriyet’i salt bir karşıtlık -monarşiden uzak olmak- 

üzerinden tanımlamanın doğru bir kavramsallaştırma olmayacağını söylemek gerekir. 

Zira cumhuriyet ile monarşi arasında özgün bir ayrımdan kesin olarak söz edilebilir. Buna 

göre, cumhuriyetin yöneticileri halk tarafından ve halk ile birlikte yapılan yasalara 

bağlıdırlar. Oysa monarklar ise yasanın bizzat kendisidir. Monarkın hâkimiyetinden söz 

ettiğimizde yasa monarkın bizzat kendisiyken cumhuriyet, yasalara tabi bir yönetime 

karşılık gelir (Gierke, 2002: 176). 

Bir yönetim biçimi olarak tanımlandığında cumhuriyet; devletin krallar ya da aristokratik 

oligarşiler tarafından değil faal yurttaşlar tarafından yönetildiği, her şeyin kamusal ilgi ve 

katılıma açık olduğu, yurttaşlar arasındaki ilişkinin eşitlikçi bir boyuta sahip olduğu 

yönetimdir (Outhwaite, 2008: 126). Bir başka tanımda ise cumhuriyet, yurttaşların 

                                                            
1 Türk Dil Kurumu sözlüğünde Arapça “cumhur” kökeninden gelen ve “Milletin, egemenliği kendi elinde 
tuttuğu ve bunu belirli süreler için seçtiği milletvekilleri aracılığıyla kullandığı yönetim biçimi” olarak 
tanımlanan cumhuriyet, farklı lügatlerde de halk topluluğu ve aynı kararı/hükmü kabul edenler ve toplu 
halde bulunan halk olarak tanımlanmıştır. (Yeğin, 1999: 88)  
Detaylı bilgi için bkz. (Okutan, 2006: 131). 
2 Cumhuriyetin “monarşi olmayan” şeklinde tanımlanması Léon Duguit’ye dayandırılmaktadır. Duguit 
anlayışında monarşi ve cumhuriyet birbirlerinin karşıtı olarak sınıflandırılmıştır. 
Ayrıntılı bilgi için bkz. (Gözler, 2012: 121) 



15 
 

 

etkisinin doğrudan hissedildiği bir seçimle (Plano, 1973: 326), halk tarafından doğrudan 

ya da dolaylı biçimde uzlaşı ile seçilen bir hükümete dayanan yönetim biçimi olarak tarif 

edilmiştir (Gould & Kolb, 1964: 594) Görüldüğü gibi cumhuriyet kavramı bir yönetim 

biçimi olarak ele alındığında siyasal katılıma ve kamusal ruha vurgu yapan bir siyaset 

tarzı biçimine bürünmektedir (Okutan, 2006: 138). 

Yönetim biçimi ekseninde yapılan tanımların ardından cumhuriyetin genel anlamını 

ortaya koymak yerinde olacaktır. Buna göre dar anlamıyla cumhuriyet (respublica), 

kamuya/halka/Roma halkına ait olan “şey”dir. Ortak olan ile kamusal olanın aynı anlamı 

karşıladığı Roma’da “ortak olan” ile “kendine ait olan” ve “kamusal olan” ile “özel olan” 

karşıtlık içindedir.  Geniş anlamda cumhuriyeti ise kavramın arkaik yorumunda aramak 

gerekir. Geniş anlamda cumhuriyet, kamusal olan ile kamusal alanın bir araya geldiği bir 

yersellik içerir. Buna göre cumhuriyet, insanların kendi özel alanları dışında (aile, hane 

vb.) kamu yararına özgülenen ve kamusal çıkarı önceleyen faaliyetlerini 

gerçekleştirdikleri yerdir. Kamusal olan ile kamusal alanın kesiştiği “yer”e karşılık gelen 

cumhuriyet, zaman zaman “devlet”3 anlamında kullanılsa da, respublica’yı kamusal 

yaşamı tesis eden kurumsal yapılar bağlamında ele almak daha doğru olacaktır. 

Cumhuriyet kavramının, bir yönetsel örgütlenme yahut “devlet” yerine kurumsal olarak 

örgütlenmiş bir kamusal alan fikri üzerinden yorumlanması cumhuriyet’in modern 

anlamından hayli farklı görünse de, bu temel anlam Roma cumhuriyetinden 18. yüzyıla 

dek korunmuştur (Haakonssen, 2007: 730).  

Cumhuriyetçilik düşüncesinin gelişiminde gerek tarihsel gerekse düşünsel açıdan 

Roma’nın katkıları görmezden gelinemez. Roma siyasal düşüncesine ev sahipliği yapan 

İtalyan kent devletleri, Akdeniz halkları ile Latinlerin ve Etrüsklerin karışmasıyla oluşan 

topluluklarca kurulmuştur. Bunlar içinde en önemli kent kuşkusuz Roma’dır. Tarihçiler 

Roma’nın siyasal yapısını krallık, cumhuriyet ve imparatorluk olmak üzere üç döneme 

ayırırlar. Bu dönemlerden birisi olan respublica, diğer bir deyişle cumhuriyet dönemi, 

                                                            
3 “Kamusal etkinlik”, “kamusal sorunlar” ve “kamusal çıkar” anlamlarına gelen respublica sözcüğü, zaman 
zaman Devlet sözcüğünün karşılığı (état, state, stadt) olarak kullanılsa da (Haggenmacher 2005: 261; 
D'Entréves 2005:197; Brancourt 2005:180) bu durum, respublica’nın yurttaşları dışında bir kurumsallığa 
sahip olmaması sebebiyle yanlış bir kullanım olarak değerlendirilmiştir. 
Detaylı bilgi için bkz. (Audier, 2006: 14)  



16 
 

 

Roma’da şekillenen bir yönetim formu olsa da izleri Antik Yunan’a kadar uzanır. Ancak 

Roma siyasal düşüncesi Yunan site devletlerindeki kadar büyük bir zenginliğe 

erişememiştir. Bunda en önemli etken, Romalı düşünürlerin yeni bir düşünce ortaya 

koymaktan çok Antik Yunan düşünürlerini tekrar etmesidir (Uygun, 2015: 138) 

Roma’da cumhuriyet, egemenliğin tek bir toplumsal kesime ait olmadığı ve farklı 

toplumsal kesimler arasında paylaştırıldığı bir yönetim biçimine denk düşer.  Genel 

olarak respublica, aralarında aile, arkadaşlık vb. yakın bağlar bulunmayan kişiler 

arasındaki ilişkileri ve karşılıklı etkileşimleri ifade eder. Bu bağ; bir kitleye, bir halka, bir 

politik entiteye duyulan bir bağdır (Sennet, 2013: 16).  Yurttaşlar arası paylaşımlara 

dayanan bir siyasal örgütlenme biçimi olarak respublica, güçlü siyasi-idari örgütlenmesi 

ile Roma’nın diğer siyasal sistemlerinden ayrılır (Şenel, 2002: 185-186)4. Cumhuriyet 

kavramının genel hatlarını ortaya koyduktan sonra, bu kavramın siyasal düşünüşe ilişkin 

formunu ifade eden cumhuriyetçilik kavramını açıklamak yerinde olacaktır. 

1.1.2. Cumhuriyetçilik Düşüncesinin Gelişimi 

Bir siyasal düşünüş formu olarak cumhuriyetçilik, “erdemli yurttaşlar tarafından 

yüceltilip korunan ve toplumda ortak iyiye katkıda bulunma ve katılma özgürlüğüne” 

vurgu yapan bir düşünce geleneğidir. Aynı zamanda bir “kolektif bellek” olarak 

tanımlanan cumhuriyetçi düşünce, ortak bir geçmişte hayat bulur. Bununla birlikte 

kolektif bir tarihsel özne olan toplum da cumhuriyetçiliğin ayrılmaz bir parçasını 

meydana getirir. Bu topluluğun cumhuriyetçi niteliği, kaynağını ortak bir coğrafya ve 

birlikte yaşama arzusundan alır (Bilgin, 2008: 106).5  

Cumhuriyetçilik, siyasal meşruiyetin toplumun kendisini yönetmesinden kaynaklandığı 

bir politik konumlanma belirtir. Yurttaş olmak ile sorumluluğu birbirine imleyen 

cumhuriyetçilik düşüncesi, sorumlu yurttaşlığı ise kamusal işlere katılım ile ilişkilendirir 

(Ergüç, 2016: 40-42). Bireylerin özgürlüğünü toplum içinde yaşam ve kamusal işlere 

katılım şartına özgüleyen cumhuriyetçi düşünceyi daha iyi anlamak için Aristoteles’in 

                                                            
4 Bu ayrımın en önemli noktasının hukuk/yasa olduğunu vurgulamak gerekir (D'Entréves, 2005:194). 
5 Ayrıca bkz. (Bilgin, 1999). 



17 
 

 

yaklaşımına göz atmakta yarar bulunmaktadır. Aristoteles’in ortak çıkarı önceleyen 

rejimler ile yöneticilerin özel çıkarını önceleyen rejimler arasında yapmış olduğu ayrım, 

cumhuriyetçi geleneğin tözünü oluşturan temel fikirleri inşa etmektedir. Aristoteles, 

Sokrates ve Platon’u eleştirirken siyasal liderin (politikos), kralın (basilikos), aile 

babasının (oikonomikos) ve kölelerin efendilerinin (despotikos) aynı şey olduğunu 

düşünenlere karşı çıkar ve cumhuriyetçiliğin temelini ortaya koyan iki otorite tipini 

kavramsallaştırır: Efendinin kölelerine uyguladığı despotizm ve yöneten önderin 

uyguladığı politika. (Audier, 2006: 14). 

Aristoteles, Platon’un yasayı önceleyen, yöneticiliğin bir meslek haline getirildiği ve 

sürekli yöneticilerin egemen olduğu bir yönetim şeklini savunan yaklaşımına katılmaz. 

Ona göre tüm özgür insanlara yönetimde bir rol vermek yönetimi daha istikrarlı hale 

getirecektir. Bu sebeple Aristoteles, çoğunluğun yönetimine dayanmanın en uzman 

yöneticilere dayanmaktan daha iyi olduğu sonucuna varır. Kısacası, Platon’un bilge 

yöneticisi, Aristoteles’te yerini kolektif bilgeliğe bırakır (Tannenbaum & Schultz, 1999: 

52-53). Aristoteles’teki bu kolektif bilgelik arayışı, Aristoteles’in cumhuriyetçi geleneği 

çağrıştıran düşüncelerinin de özünü oluşturmaktadır. 

Aristoteles’in siyaset felsefesine ve cumhuriyetçi düşünceye yaptığı en büyük katkı, 

Politika adlı eserinde ortaya çıkmaktadır. Aristoteles, Politika’nın üçüncü kitabında 

yönetim biçimlerini ve ideal yönetimi tartışır. Aristoteles’e göre ortak iyiliği amaçlayan 

bir kişinin yönetimi krallık, bir kişiden çoğunun fakat yine de bir azlığın yönetimi 

aristokrasi ve bütün topluluğun iyiliği için yurttaşların hepsinin uyguladığı yönetim ise 

politeia, yani cumhuriyettir (Aristoteles, 2016: 98) Aristoteles’e göre kurulacak en iyi 

yönetim politeiadır. Her türlü azınlık yönetimini reddeden ve iktidarın, yurttaşlık iyiliğine 

sahip bir çoğunluğun elinde olmasını isteyen Aristoteles’e göre politeia, demokrasi ve 

oligarşinin iyi yönlerini birleştiren bir yönetimdir. Demokrasi ve oligarşinin karışımında 

demokrasiye daha çok yaklaşanlar politeia6, oligarşiye yaklaşanlar ise aristokrasi olarak 

                                                            
6 Özgürlüğün ve zenginliğin birleşmesi, Aristoteles’e göre orta sınıfın üstünlüğünü sağlar. Orta sınıf ise 
toplumda erdemi temsil eden sınıftır. Erdem, aşırılıklar arasındaki orta yoldur ve Aristoteles’e göre en iyi 
ve mutlu yaşam da orta yolu tutturmaktan geçer. İyi bir devlet için de önemli olan eşit ve benzer kişilerin 
yönetimidir ki bu özellikler de orta sınıfın özelliğidir. Öyleyse politeia, mutluluk için de en uygun yönetim 
biçimi olarak karşımıza çıkar. Politeia’nın amacı, hem zenginlerin ve yoksulların çıkarlarını, hem serveti 
hem de özgürlükleri korumaktır (Göze, 2013: 48-49). 



18 
 

 

adlandırılır (Aristoteles, 2016: 147-150). İki yanlış rejimin bir araya gelmesinden oluşan 

bu doğru yönetim biçiminde yurttaşlar, yasalara uygun olarak ve tüm toplumun iyiliğini 

gözeterek yönetime katılırlar (Ağaoğulları, 2013: 363) 

Aristoteles’in ortak yarar ve yurttaş vurgularından sonra cumhuriyetçi düşünceyi 

çağrıştıran bir diğer vurgusu ise yasa ve devletin bireylere önceliği üzerinedir. 

Organizmacı bir görüşü benimseyen Aristoteles, bütünün parçalardan önce geldiğine 

inanır. Öyleyse bütün olan polis, parçası olan bireyden önce gelecektir. Bir diğer deyişle 

birey değil, toplum öncelenmektedir (Şenel, 1968: 237; Aristoteles, 2016: 12-13): 

Şehir ya da devletin, aileden de, aramızdaki herhangi bireyden de önceliği 
vardır. Çünkü bütün, parçadan önce gelmelidir. El ya da ayağı tüm bedenden 
ayırın, artık el ya da ayak olmaz. Böyle bir eylem sonucunda, onu o yapan 
güç ve işlevi yitirmiş olacağı için ortadan kalkacaktır. Öyleyse, devletin hem 
doğal hem de bireyden önce olduğu apaçıktır. Çünkü bir birey nasıl bir 
parçası ayrıldığı zaman tümüyle kendine yeterli olmazsa, o da tıpkı öteki 
parçaları gibi bütünle aynı ilişki içindedir… İnsan nasıl tam gelişme 
durumuna ulaştığı zaman hayvanların en iyisiyse, yasa ve kurallardan 
ayrılınca da en kötüsü olur… Bu yüzden erdemsiz insan varlıkların en vahşisi 
en adalet bilmeyenidir.   

Aristoteles tarafından ortaya konulan şekliyle cumhuriyetçilik, iki ana tema üzerinde 

yükselir. Bunlardan birincisi, siyasal erdemlere sahip yurttaşların kamusal hayata aktif 

katılım yoluyla kendilerini ve ortak iyiyi gerçekleştirmeleridir. İkincisi ise klasik yönetim 

biçimleri olan monarşi, aristokrasi ve demokrasinin karışımıyla ortaya çıkan karma 

yönetimin, hem klasik yönetimlere ilişkin erdemleri içinde barındırması hem de bu 

yönetimlerin bozulma eğilimlerini en aza indirerek ortak iyiyi gerçekleştirecek bir 

yönetim biçimi (politeia) ortaya koymasıdır (Tok, 2008: 1). 

Görüldüğü gibi Aristoteles’in devlet-birey ilişkisinde devleti önceleyen görüşleri ve 

yasayı üstün bir erdem olarak görmesi cumhuriyetçi düşünce geleneğinin ilk izlerini 

ortaya koyması bakımından değerlidir. İyi insanı iyi yurttaş ile eşitleyen Aristoteles’in 

düşüncesinde erdemli bir orta sınıfın yönetime doğrudan katıldığı bir yönetim biçimi olan 

politeia, cumhuriyetçilik düşüncesinin Antik kökenlerini ortaya koymak bakımından son 

derece önemlidir. Cumhuriyetçi izlerin Aristoteles’in politeasında aranması bu yönetim 



19 
 

 

biçiminin yalnızca siyasal katılımı yurttaşlara yayması ile ilgili değil, aynı zamanda ortak 

iyiyi amaçlayan ve adaleti arayan bir yönetim biçimi olması ile ilgilidir.  

Cumhuriyetçiliğin ilk izlerini bulabileceğimiz Antik Yunan döneminde Platon ve 

Aristoteles’in fikirlerinden sonra cumhuriyetçi düşüncenin gelişimi ile ilgili en dikkat 

çekici katkılar Roma döneminde Polybios ve Cicero’dan gelmiştir. Romalı düşünürler, 

cumhuriyetçiliğin özgürlük, erdem ve yurtseverlik ile ilgili boyutlarına dikkat 

çekmişlerdir (Tok, 2008: 2).  Polybios’un Roma’nın siyasal başarısının kökenlerini 

araştırdığı ve karma anayasa sonucuna vardığı çalışmaları ve Cicero’nun Devlet Üzerine 

ve Yasalar Üzerine adlı eserlerinde cumhuriyetçi düşünce geleneğine yaptığı katkılar, 

politeiadan respublicaya cumhuriyetçi düşüncenin tarihsel gelişimi için önemli kilometre 

taşlarını oluşturmaktadır. 

Polybios’un amacı, Roma’nın “bilinen dünyanın” tümünü nasıl egemenliği altına aldığını 

açıklamak ve bunu mümkün kılan Roma özelliklerini ortaya koymaktır. Bu sorulara yanıt 

vermek için Polybios, Tarihler adlı eserinde bir anayasalar kuramı geliştirmeye çalışır.7 

Platon ve Aristoteles’in yönetimler sınıflandırması görüşünden hareket eden Polybios üç 

değişik anayasa biçimi tanımlar (Türk, 2014: 173-174). Monarşi (basileia), aristokrasi 

(aristokratia) ve demokrasi8 (demokratia) şeklindeki üç yönetim biçiminin bozulmuş 

karşılığı zorbalık, oligarşi ve yığınların iktidarı anlamına gelen oklokrasidir. Polybios’un 

tercihi ise başta tanımladığı üç yönetimin en iyi özelliklerini alan karma bir yönetim 

anlayışıdır. Bu yönetimin somut organları ise konsüller, senato ve halk olacaktır (Audier 

2006: 19). 

Cumhuriyetçiliğin en gelişkin kuramsallaştırmasını Cicero gerçekleştirmiştir. Cicero’ya 

göre bir topluluk, şu ya da bu grubun değil halkın ortak iradesini temsil ediyorsa ortada 

bir cumhuriyetin varlığından söz edilebilir. Cicero’ya göre halk sıradan bir bireyler 

topluluğu değildir. Halk, aynı yasaya tabi olmak kaydıyla belli bir çıkar birliği ile bir 

araya gelmiş insanlardan oluşan bir gruptur. Bu bir araya gelişin nedeni ise bir insani zaaf 

                                                            
7Çünkü Polybios’a göre bilinen tüm dünyanın Roma egemenliği altına girmesinin sırları Roma 
anayasasında saklıdır. 
8 Polybios’un yapmış olduğu bu üçlü tasnif ve onların yozlaşmış karşılıkları fazlasıyla Aristoteles’i andırır. 
Ancak Aristoteles’in aksine Polybios’un demokrasiye tamamen olumsuz bir anlam yüklemediği görülür. 



20 
 

 

ya da içgüdünün çok ötesindedir. Cicero’ya göre cumhuriyetin kökeninde her bireyin 

ortak yasayı onaylaması ve bir sosyal birliktelik arzusu vardır (Audier 2006: 18-19; 

Coats, 1994: 20-21).  

Cicero’nun siyasal düşüncesinde, devletin amaçsallaştırıldığı ve en yüce değer haline 

geldiği görülür. Devleti her şeyin üzerinde gören Cicero, kişinin kendisini kamu 

hizmetine adamasını salık verir. Yurttaş, kamusal çıkar ile kendi özel çıkarının aynı 

olduğunun bilincine varmalı ve gerektiğinde kendini devleti için feda etmelidir 

(Ağaoğulları & Köker, 2011: 57-58). Aristoteles’in düşüncesine benzer biçimde insanı 

bir toplumsallaşma eğilimi ile birlikte değerlendiren Cicero, insanların bir araya gelerek 

halk, bir diğer deyişle siyasal toplumu oluşturduklarını belirtir. Bu noktada halk; ortak 

çıkar çerçevesinde bir harmoni ile bir araya gelmiş ve hukuksal bağlarla birleşmiş olan 

bir entitedir (Cicero, 2014: 137).  

Cicero da tıpkı Polybios gibi yönetim biçimlerini tasnif ederek en iyi yönetimi karma 

yönetim biçiminde bulur. Yönetimin tek kişinin elinde bulunduğu monarşi, seçkin bir 

azınlığın elinde bulunduğu aristokrasi ve halkın elinde bulunduğu demokrasi yönetim 

biçimleri arasında her ne kadar en iyisi monarşi ise de ideal yönetim bu değildir. Yalın 

yönetim biçimleri (anayasalar) kendi içlerinde kötülüğü barındırdığından ve bozulmaya 

karşı dirençli olmadıklarından bunların en iyi yanları alınarak oluşturulan yönetim biçimi 

ideal yönetim biçimi olacaktır. Böylece Cicero, daha önce Platon ve Aristoteles’te 

nüveleri bulunan, Polybios tarafından geliştirilen karma anayasa düşüncesine varır 

(Cicero 2014: 144-145).  

Roma döneminden sonra Hristiyanlık siyasal düşüncesinin etkisinde kalan cumhuriyetçi 

fikirler, Rönesans ile birlikte yeniden canlanmaya başlamıştır. 13. yüzyılda Aristoteles’in 

Politika eserinin etkisinin genişlemesi, Cicero’nun cumhuriyetçiliğinin yeniden 

keşfedilmesi ve Polybios’un yazılarının tekrar gündeme gelmesiyle cumhuriyetçilik, 

siyasal düşüncenin merkezine yeniden oturmuştur (Audier 2006: 21). Rönesans 

düşünürleri, öz-yönetime sahip bir cumhuriyetin sahip olduğu siyasal özgürlüğü en 

yüksek siyasal ideal olarak görmüşlerdir. Dönemin cumhuriyetçi düşüncesinin önde gelen 

temsilcilerinden Machiavelli, Kuzey İtalya’daki kent cumhuriyetlerinin sahip olduğu 



21 
 

 

özgürlüğü, ortak yasaların çatısı altında yaşayan eşit yurttaşlara borçlu olduğunu ileri 

sürmüştür (Tok, 2008: 3).  

Machiavelli ile birlikte res publica bugünkü modern anlamına kavuşmuştur. Karma 

anayasa yanlısı olan ve cumhuriyetçi rejimi yozlaşma ve özgürlük bağlamında ele alarak 

ilk bakışta eski anlayışı sürdürür görünen Machiavelli, cumhuriyeti monarşiden tamamen 

farklı bir yerde konumlandırarak cumhuriyetçi yönetimi monarşi ile birlikte anan Antik 

Yunan yaklaşımından ayrılır. Machiavelli’ye göre özgürlüğe dayalı halk yönetimi ile 

cumhuriyet aynı anlama gelir. Bu bakımdan onun cumhuriyeti Antik Yunan’dakinin 

aksine monarşi değildir ve belirleyici aktör halktır. Cumhuriyeti demokrasiye yakın bir 

anlamda kullanan Machiavelli, halk iktidarının kaçınılmaz biçimde tiranlığa yol açacağını 

öne süren antik cumhuriyetçi dili eleştirir. Bununla beraber Machiavelli, cumhuriyeti 

yalnızca ortak iyi ve siyasal katılım idealleri arasında değerlendiren Aristotelesçi 

okumaya karşı Romalı değerleri yücelterek alternatif bir cumhuriyetçi geleneğe 

kaynaklık etmektedir (Öztürk, 2013d: 13-17). 

Cumhuriyetçi düşüncenin İtalya ve Fransa üzerinden gelişen bağlamının dışında bu 

düşünce geleneği, 17. yüzyılda İngiltere’de etkili olmaya başlamıştır. John Milton ve 

Algernon Sidney doğal hukuk ve halk egemenliği ekseninde cumhuriyetçilik düşüncesine 

katkı sunarken James Harrington, Cromwell’a ithaf ettiği Oceana adlı ütopyasıyla 

cumhuriyetçiliği yeniden tanımlamaya girişir. Harrington, klasik karma yönetimi çağın 

koşullarına uyarlamış ve özgürlüğün korunmasında kurumsal düzenlemelerin gücüne 

vurgu yapmıştır. Harrington’ın özgünlüğü ise, istikrarlı bir yönetimin sosyo-ekonomik 

koşulları üzerinde durmasından kaynaklanır. Ona göre mülkiyet, bağımsız yurttaşlardan 

meydana gelen özgür bir toplumun güvencesidir. Zira mülk sahibi olmak, başkalarının 

bağımlığından kurtulmak, bir başka deyişle özgür olmak demektir (Tok, 2008: 3; Audier 

2006: 32).    

Harrington’ın fikirleri, 18. yüzyıl İngiliz siyasal düşüncesini cumhuriyetçilik bağlamında 

yeniden şekillendirmiştir. O dönemin cumhuriyetçi düşünürleri yaşadıkları çağı 

cumhuriyetçi terimlerle tanımlamışlardır. Buna göre; İngiliz meşruti monarşisi bir karma 

yönetime denk düşmektedir ve mülkiyet sahibi olan kontlar da bağımsız yurttaşlardır. 



22 
 

 

İngiliz cumhuriyetçiliğinin kendi dönemlerine ait siyaset ve düşünüş şeklini klasik 

cumhuriyetçi terimlerle yorumlaması, klasik cumhuriyetçiliği ancak küçük ölçekli kent 

devletleri için mümkün gören anlayışın da değişmesini sağlamıştır. Böylece cumhuriyetçi 

yönetimin büyük devletlere de uyarlanabileceği fikri sayesinde cumhuriyetçi düşünce 

yeni bir form kazanmıştır. Bu dönemden sonra cumhuriyetçiler, halk yönetiminin artık 

kent devleti ölçeğinde değil, ulus-devlet ölçeğinde gerçekleşmesini savunmaya 

başlamışlardır (Tok, 2008: 3-4).  

Esasen bu bağlam, politeia-respublica-commonwealth/state tarihsel çizgisinin son 

halkasına karşılık düşer. Cumhuriyetçiliğin bundan böyle ulus-devlet ölçeğinde hayat 

bulması, özgürlük dışında egemenlik ve siyasal topluluk tartışmalarının da odak noktasını 

oluşturmaktadır. Siyasal topluluğun giderek genişlemesi ve politeianın bir 

commonwealth/state ölçeğine ulaşması, siyasal topluluğu oluşturan yurttaşların temsili 

fikrini ortaya çıkarmıştır. Yurttaşların doğrudan siyasal katılımı yerine temsilciler eliyle 

yönetime katılmasına ilişkin yaklaşımın ön plana çıkması sayesinde, Montesquieu ve 

Rousseau’nun düşünceleri cumhuriyetçi gelenek üzerinde etkili olmaya başlamıştır.  

Montesquieu, erdemi ön plana çıkardığı cumhuriyetçilik anlayışında, kökleri karma 

yönetim idealinde bulunan kuvvetler ayrılığı fikrini cumhuriyetçi devlete taşımıştır. 

Devlet yönetiminde erklerin farklı ellerde toplanması ve böylece yönetimin tek elde 

temerküz etmesinin önlenmesi, iktidarın mutlaklaşmasını da önleyerek özgürlüklerin 

korunmasını sağlayan bir bağlam olarak sonraki dönemlerde de cumhuriyetçi 

yönetimlerin önemli unsurlarından biri haline gelmiştir (Tok, 2008: 4-5). Bununla beraber 

Montesquieu, karma anayasayı yeniden yorumlaması ve kuvvetler ayrılığının teorik 

çerçevesini çizmek bakımından “liberalizm ile cumhuriyetçilik arasındaki 

eklemlenmenin fikri temellerini atan” düşünürdür9 (Öztürk, 2013d: 20). 

Rousseau ise özgürlüğü siyasal yaşama katılım ile birlikte alan ve erdeme vurgu yapan 

öğretisiyle Aristotelesci yurttaşlık anlayışını benimsemiş ve cumhuriyetçi devleti erdemli 

                                                            
9 Montesquieu’nun bu katkısı, liberal cumhuriyetçiliğin başlangıç noktası olarak anılır. Ancak çalışmanın 
sınırlılığını sağlamak adına liberal cumhuriyetçilik tartışmalarına değinilmeyecek ve Kant, Tocqueville gibi 
liberal cumhuriyetçi düşünürler dışarıda bırakılacaktır.  



23 
 

 

yurttaşların siyasal toplumda yaşadığı ve siyasal işlere katıldığı bir devlet olarak 

değerlendirmiştir (Tok, 2008: 5). İnsanların özgür ve eşit yurttaşlar olarak yaşamlarını 

sürdürmelerinin yolunu arayan Rousseau, cumhuriyet rejimini eşit ve özgür yurttaşlara 

dayanan bir politik toplum olarak tasarlar. Bununla beraber, kişileri hem birlikte hem de 

özgür kılacak genel irade kavramsallaştırması ile cumhuriyetçi düşünceye katkı sunar. 

Onun cumhuriyetinde genel iradeyi herkesin çıkarını koruyan, ortak iyiyi gözeten ve 

herkese eşit ölçüde hizmet eden “yasa” temsil eder. Bu yasanın temsil ettiği genel irade 

ise her zaman doğru, yanılmaz ve kamusal yarara yönelik özellikleriyle öne çıkar. 

Bununla birlikte Rousseau’nun cumhuriyetçi yaklaşımında siyasal katılım da önemli yer 

tutar. Halkın katılımı, kamusal çıkarı ön plana koymanın yegâne yoludur (Öztürk 2013: 

29).  

Cumhuriyetçilik düşüncesi, 19. yüzyıl boyunca monarşilere karşı verilen mücadelelerin 

esin kaynağı olmuş, ancak geleneksel monarşilerin yerlerini demokratik devletlere yahut 

anayasal monarşilere bırakması ile birlikte cazibesini yitirmeye başlamıştır. Ayrıca 

modern dönemde cumhuriyetçi düşünce geleneğinin kamusal hayata ve siyasal yaşama 

katılımı önceleyen özgürlük bağlamının, dönemin kişi özgürlüğünü öne çıkaran hâkim 

özgürlük paradigması ile uyumlu olmaması da cumhuriyetçi düşünce geleneğinin 

liberalizmin gölgesinde kalmasına yol açmıştır. Bu durum, cumhuriyetçi düşünürleri, 

cumhuriyetçi değer, ilke ve kurumları modern dönemin değerlerine uyarlamaya 

yöneltmiştir. Modern dönemi yansıtan çağdaş cumhuriyetçi düşüncede temsil fikri 

kamusal yaşama aktif katılımın, bireyin ve hakların siyasal iktidara karşı korunması 

anlamında özgürlük fikri ise kamusal özgürlüğün yerini almaya başlamıştır (Tok, 2008: 

6).  

Çağdaş cumhuriyetçilik, Neo-Atina Cumhuriyetçiliği ve Neo-Roma Cumhuriyetçiliği 

olmak üzere iki hat üzerinden gelişmiştir. Sivik hümanizm olarak da anılan Neo-Atina 

Cumhuriyetçileri, tıpkı klasik cumhuriyetçiler gibi siyasal yaşama aktif katılımı ve 

yurttaşlık erdemlerini iyi yaşamın özüne ilişkin değerler olarak görürler. Arendt, Pocock 

ve Taylor gibi düşünürlerin temsil ettiği Neo-Atina Cumhuriyetçiliğinde, klasik 

cumhuriyetçiliğe benzer biçimde özgürlük, özel olana değil kamusal olana özgülenmiştir. 

Oysa sivik hümanizm olarak da kavramsallaştırılan ve Skinner, Viroli ve Pettit gibi 



24 
 

 

düşünürlerin temsil ettiği Neo-Roma Cumhuriyetçiliği, özgürlüğü keyfi iktidardan 

bağımsızlık/tahakkümsüzlük olarak tanımlayarak klasik cumhuriyetçilikten ve Neo-

Atina çizgisinden ayrılır. Bunun ötesinde liberalizmin özgürlük anlayışına bir alternatif 

sunma iddiasında olan Neo-Roma çizgisi, modern dönemde cumhuriyetçi düşünce 

geleneğinin canlanmasında da önemli paya sahiptir (Tok, 2008: 7-8).  

Çağdaş cumhuriyetçiliğin Neo-Atina ve Neo-Roma çizgisi, bir sonraki bölümde ayrıntılı 

biçimde ele alınacaktır. Ancak bundan önce cumhuriyetçi düşünce geleneğinin fikri arka 

planını oluşturan temel kavram ve değerleri irdelemek yerinde olacaktır. Bu kavram ve 

değerler, cumhuriyetçiliğin daha önce çizdiğimiz genel panoramasını tamamlayıcı 

olmakla beraber bu geleneğin düşünsel temalarını ve bu temaların özgürlük bahsine 

katkılarını değerlendirmek bakımından da önemlidir.  

1.1.3. Cumhuriyetçi Geleneğin Düşünsel Bileşenleri 

1.1.3.1 Erdem 

Cumhuriyetçi düşüncenin önemli düşünsel ögelerinden birisi olan erdem, kökenleri Antik 

Yunan düşüncesine kadar uzanan bir kavramdır. Erdem, sözcük olarak ahlaki bakımdan 

daima ve sürekli bir iyi olma hali, iyi ve doğru eylemlerde bulunma eğilimi olarak 

tanımlanır. Erdem kavramı, siyaset felsefesinde ilk olarak Sokrates tarafından “insana 

kendisine özgü ve uygun olanı gerçekleştirme ve kendisini gerçekleştirme imkânı veren 

yetkinlik” anlamında kullanılmıştır. Platon; akıl, irade ve istek olmak üzere üç bölüme 

ayırdığı ruh’un her bölümünün erdemine (sırasıyla bilgelik, cesaret ve ölçülülük) ayrı ayrı 

vurgu yaparken bu üç bölümün ahenk içinde oluşunu ise adalet erdemi olarak 

adlandırmıştır. Aristoteles ise erdemleri ahlaki ve dianoetik erdemler olarak iki kategori 

üzerinden inceler. Ahlaki erdemler; adalet, cesaret, ölçülülük, cömertlik gibi iki aşırı uç 

arasındaki doğru ortayı bulmaya yarayan erdemlerdir. Dianoetik erdemler ise entelektüel 

faaliyetler ile ilgilenir ve şeylerin niçin göründükleri gibi oldukları üzerinde durur. 

(Cevizci, 1999: 310-311).  



25 
 

 

Cumhuriyetçi düşüncenin unsurlarından birisi olarak erdem, cumhuriyetçi yönetimin de 

temellerinden birini oluşturur. Cumhuriyetçi erdem, siyasal topluluğu oluşturan kişilerin 

yozlaşmasını önleyen bir değer olarak öne çıkar. Cumhuriyetçi erdem yurttaşlık erdemi 

ile doğrudan ilişkilidir; yurttaşlık erdemi ise, onurlu bir yaşamı istemektir. Bu onurlu 

yaşam isteği, karşılıklı saygı ve ortak iyiye hizmet etmeyi içerir. Öyleyse cumhuriyetçi 

düşünce geleneğinde erdem kavramının köşe taşlarını siyasal topluluğa bağlılığın 

perçinlediği bu değerler oluşturur (Bobbio & Viroli, 2018: 62-63).   

 

Cumhuriyetçi düşüncede erdem kavramı yurttaş figürü ile birlikte ele alınır. İyi yurttaşlık 

ile erdem arasında sıkı sıkıya bir ilişki vardır. Antik Yunan’da iyi yurttaş, davranışları ve 

eylemleri polis’in yararına olan kişidir. Bu sebeple iyi yurttaş aynı zamanda yurttaşlık 

erdemlerine de sahip olmalıdır. Yurttaşlık erdemlerini taşıyan kişi iyi bir yurttaş, yöneten 

ve yönetilendir (Heater, 2004: 19)  Antik Yunan düşüncesinde polis, yurttaşın kendisini 

özgür hissedebildiği ve “iyi yaşam”ı gerçekleştirdiği yerdir. Öyleyse cumhuriyetçi 

düşüncenin bir diğer unsuru olan yurttaş ve yurttaşlık kavramlarına değinmek yerinde 

olacaktır. 

1.1.3.2. Yurttaşlık 

En genel tanımıyla teritoryal devlete siyasal aidiyetin bir ifadesi olan yurttaşlık, siyasal 

düşüncenin en eski kavramlarından birisidir.  Öz itibarıyla siyasal topluluğun yaşantısına 

katılım olarak imlenen ve bireyin topluluğa eklemlenmesi ile siyasal/kamusal alanla 

kurduğu ilişkinin bir yansıması olan (Üstel, 1999: 80; Pierson, 2011: 22) yurttaşlık 

kavramı, tarihsel gelişimi boyunca son 2500 yılda beş farklı bağlam üzerinde 

şekillenmiştir: Yunan site devleti, Roma cumhuriyeti-imparatorluğu, ortaçağ-Rönesans 

dönemi, ulus devlet ve kozmopolitan çağ (Heater, 1990: 161).  

Antik Yunan’da yurttaşlık düşüncesinin ilk kez Sparta kent devletinde ortaya çıktığı ileri 

sürülür. Ancak yurttaşlığın klasik anlamı Aristoteles’in Politika’sında ortaya çıkar. 

Aristoteles’e göre iyi yurttaş hem yönetme hem de yönetilme bilgi ve yeteneğine sahip 



26 
 

 

olmalıdır (Aristoteles, 2016: 98).10  Bununla birlikte Aristoteles’in iyi yurttaşı, kamusal 

işlere zaman ayıracak kadar özgür ve varlıklı olmalıdır (Kartal, 2010: 15). Aristoteles 

Politika eserinin üçüncü kitabında iyi yurttaşı tanımlarken şu ifadeleri de kullanır: 

Birbirlerinden ne kadar ayrı olursa olsunlar, bütün yurttaşların hedefi de topluluğun, 
yani yurttaş olarak öğelerini oluşturdukları anayasanın güvenliğidir. Onun içindir ki, 
yurttaşın iyiliği anayasaya ilişkin bir iyilik olmak gerekir ve birden çok anayasa türü 
olduğu için de, iyi yurttaşın yalnızca bir tek yetkin iyiliği olamaz. Öte yandan, biz 
iyi bir adamın bir tek yetkin iyilik açısından iyi olduğunu söyleriz. Öyleyse, iyi bir 
adamı iyi kılan iyiliğe sahip olmadan da iyi ve ciddi bir yurttaş olunabileceği 
besbellidir. 

Antik Yunandaki yurttaşlık kavramı Roma düşüncesine Stoacılar tarafından taşınmıştır 

(Turner, 2012: 124). Cumhuriyetçi düşüncede yurttaşlık, siyasi ve hukuki bir statüden 

çok daha fazlasını ifade eder. Yurttaş, yalnızca bir kamusal aktör olmakla kalmaz; aynı 

zamanda erdemli yaşayan, ahlaki prensiplerin korunmasından ve yaşatılmasından 

sorumlu olan kişidir (Held, 1998: 37). Böylece cumhuriyetçi düşüncede yurttaş, siyasal 

toplumun yalnızca bir üyesi değildir. Kamusal meselelerin doğrudan/aktif bir biçimde 

içinde olan, salt belirlenen değil aynı zamanda belirleyen/eyleyen kişidir (Kymlicka & 

Norman, 1994: 353).  

Yurttaşlıkla ilgili cumhuriyetçi yaklaşım Machiavelli, Rousseau, ve Tocqueville’den 

etkilenmiş olup katılımcı demokrasinin bir biçimi olarak tezahür etmiştir. Cumhuriyetçi 

yurttaşlık, bir ortak iyi üzerinde uzlaşmaya varmış bireylerin oluşturduğu bir kamusal 

alana yine bireylerin kamu yararı ekseninde katılımı ile oluşur. Burada bir taahhüt ve 

bağlanma ilişkisi, toplum temelli bir anlayıştan söz etmek gerekir. Bireyler, kamusal 

hizmet ve ödevleri yerine getirmek suretiyle yurttaş olduklarını anlarlar (Gündüz & 

Gündüz, 2007: 26).  

Katılım ile kendini bulan bu ödev ve kamusal hizmet yaklaşımı, bir amaçsallık taşıması 

bakımından önemlidir. Hatta öyle ki, siyasal katılımdan uzak kalmak kişiyi eksik ve az 

gelişmiş bir varlık haline getirir (Oldfield, 2012: 101-102)11. Bu bakımdan siyasal katılım 

                                                            
10 Aristoteles yönetme ve yönetilme bilgisine/yeteneğine sahip olma durumunu “tam anlamıyla bir erdem” 
olarak görür. Bkz. (Riesenberg, 1992: 18) 
11 Siyasal katılımın değerine ilişkin görüşün en güçlü savunucusu Aristoteles’tir (Kymlicka, 2001: 294) 



27 
 

 

cumhuriyetçi gelenekte, “bireylerin birlikte yaşamasının en üstün biçimidir” (Oldfield, 

1990: 6). Bu sebeple cumhuriyetçi geleneğin yurttaşlık anlayışında, toplumun bireye 

ontolojik bir önceliğinin var olduğunu kabul etmek gerekir. Bir diğer deyişle, toplumsal 

yarar bireysel haklardan ve yarardan daha önemli ve önceliklidir (Kadıoğlu, 2012: 28). 

Cumhuriyetçi gelenekte yurttaşlık bir statüden çok pratik ve eylemler bütünüdür 

Yurttaşlık pratiğinin gerektirdiği şey ise belli bir siyasal topluluğun kimliği ve 

sürekliliğine dair paylaşılan sorumluluktur. Bireyler bu sorumluluğun yerine getirilmesi 

ile yurttaş olurlar ve yurttaş olarak kalırlar (Oldfield, 2012: 98-99). Antik Yunandaki 

yurttaşlık anlayışının dışlayıcı etkisine karşılık12 Roma yurttaşlığı, şimdiki kozmopolitan 

yurttaşlığın tohumlarını atan Stoacılığın da etkisiyle insanlığın evrensel kardeşliğini 

müjdeleyen bir kapsayıcılığa sahiptir (Heater, 1990: 12). Cumhuriyetçi düşüncede 

yurttaşın kendini gerçekleştirdiği yer ise respublicadır.  

Bununla birlikte Roma’da yurttaş aynı zamanda bir hukuki statü de belirtmektedir. Bu 

bakımdan, yurttaşlığı hukuki bir statü olarak gören modern anlayışın temellerinin 

Roma’da atıldığını söylemek yanlış olmayacaktır (Kartal, 2010: 15). Ancak Roma 

yurttaşlığı aynı zamanda belli hak ve ödevlerle biçimlenmiştir. Askerlik hizmeti, mülkiyet 

ve vergilerden oluşan ödevler, haklar ile dengelenmiştir (Heater, 2004: 31).  Erdemli 

olmak, siyasal topluluğun yararına olacak şekilde kişisel çıkarlardan, zevklerden 

vazgeçmeyi ve kendisini bütüne feda etmeyi gerektirmektedir. Yurttaşın ölçülülüğü, 

cesareti, bilgeliği, kahramanlığı ve fedakârlığı bu ölçü üzerinden değerlendirilir (Özalp, 

2014: 54). Yurttaşlık erdeminin kişisel çıkarların geri planda kaldığı ve ortak çıkarın 

öncelendiği bir bağlama denk düşmesi, ortak çıkar kavramının da açıklanmasını 

gerektirmektedir. 

                                                            
12 Polis’in yerli halkını oluşturan yurttaşlar önceleri toprak sahipliği (oikos) ile özdeşti. Daha sonra silah 
kullanma yetisine sahip olan her ergin erkek yurttaş olarak kabul edildi. Bununla birlikte Polis’te yaşayan 
ve genellikle zanaat ve ticaretle uğraşan yabancılar (metoikos) özgür olmalarına karşın yurttaşlık haklarına 
sahip değildi. Ayrıca köleler ve kadınlar da yurttaş olarak sayılmıyordu (Ağaoğulları, 2013: 19-22) 
Ayrıca bkz. (Held, 2006: 18) 



28 
 

 

1.1.3.3. Ortak Çıkar 

Erdemli yurttaşlar topluluğunu bir araya getiren ve aynı amaç doğrultusunda güdüleyen, 

aynı zamanda cumhuriyetin yaşamasının da başat koşullarından birisi olan kavram ortak 

çıkardır. Ortak çıkar çevresinde siyasi ve hukuki bir bağ ile birleştirilmiş olan yurttaşlar, 

kendilerini de bu aidiyetlik ilişkisi içinde tanımlarlar. Bu bakımdan ortak çıkar, erdemli 

yurttaş topluluğunu birbirine eklemleyen bir bağ olarak görünür. Yurttaş, ortak çıkarın 

bir araya getirdiği bu topluluktan ayrı düşünülemez (Özalp, 2014: 53). 

Cumhuriyetçi düşüncenin amacı, ortak çıkarı öncelemek suretiyle kamusal/ortak faydaya 

ulaşmaktır. Bu noktada kamusal faydanın erdem ve -erdemli- yurttaş ile bir bütün haline 

geldiği görülür. Zira yurttaşlar, kamusal faydayı13 gaye edindikleri ölçüde erdemli olurlar 

ve erdemli olma hali yurttaşlıkla da doğrudan ilintilidir. Cumhuriyetçi gelenekteki yurttaş 

erdemi, ortak/kamusal çıkarların özel çıkar ve ilgilerin üzerinde tutulmasından ibarettir 

(Okutan, 2006: 30). Bununla beraber erdemli bir yurttaş, bir yandan topluluğun faydası 

için kendi özel faydasından vazgeçebilecek kadar alturist, öte yandan yozlaşmış bir 

yönetime karşı çıkabilecek kadar da özgür olmak durumundadır (Williams, 1991: 566-

567) 

1.1.3.4. Yurtseverlik 

Cumhuriyetçi geleneğin düşünsel bileşenlerinden birisi olarak yurtseverlik, yurttaşlık 

erdemlerini cumhuriyetçi kurumlar ile ilişkilendiren bir bağlama denk düşer.14 

Cumhuriyetçi geleneğin Roma uğrağı -özellikle de Machiavelli- yurtseverliği ortak iyiyi 

sağlayan zorunlu bir unsur olarak görme eğilimindedir (Öztürk, 2016: 231). En genel 

tanımıyla yurtseverliği cumhuriyetin yurttaşı olmaktan kaynaklanan gurur ve bağlılık 

                                                            
13 Cumhuriyetçi düşünce geleneğinde bireysel eğilimlere bağlı olmayan ve tüm yurttaşların bireysel 
ilgilerinin toplamından büyük, monist bir kamusal fayda yaklaşımından söz edilmektedir. 
Detaylı bilgi için bkz. (Marmol, 2003: 137-138) 
14 Yeri gelmişken belirtmek gerekir. Liberal bir düşünür olan Emile Faguet, liberalizm için “bir 
vatanseverlik felsefesidir” der. Ancak burada Faguet’in kast ettiği kavramsal çerçevenin cumhuriyetçi 
yurtseverlik ile bir yakınlığı bulunmamaktadır. Zira Faguet, yurtseverliği bireyci özgürlük felsefesi ile 
birlikte ele almıştır: “Ülkem insan haklarını ilan ettiği ve ben de bu haklara uyduğum için vatansever oldum 
ve ebediyen vatansever kalacağım. Fakat ülkem hürriyet ilkelerini terk ederse vatan sevgimin biraz daha 
azaldığını hissederim.” (Faguet, 2018: 139)  



29 
 

 

hissi olarak tarif etmek doğru olacaktır. Kültür, dil ya da ırk gibi etmenler, cumhuriyetçi 

düşüncenin bileşenlerinden birisi olan yurtseverlik için önemli değildir. Zira yurtseverlik, 

bu sayılanlardan birine bağlılıktan çok bir siyasi topluluğa ve o topluluğun yaşadığı 

siyasal ortama duyulan bağlılığa işaret eder.  Bu bağlamda bir yurttaş olan kişi, hem kendi 

konumuna hem de aynı siyasal topluluk içindeki diğer yurttaşlara sevgi ve bağlılık besler 

(Öztürk, 2016: 240; Viroli, 2002: 13). Öyleyse “yurtseverlik, bir halkın vatan toprağı 

olarak değil, ortak iyiler için birlikte yaşayan özgür insanların bir topluluğu olarak 

ülkesine duyduğu sevgidir” (Viroli, 1997: 69)  

Gerek klasik gerekse çağdaş cumhuriyetçi düşüncenin önemli unsurlarından birisi olarak 

öne çıkan yurtseverlik kavramı, yurttaşlık üzerinden ortak kimlik ve aidiyet duygusu 

yaratımına ulaşan bir arzunun yansımasıdır. Bir politik konumlanmaya denk düşen ve bu 

yönüyle milliyetçilikten farklı bir boyutu içeren yurtseverlik, ortak iyi ve yurttaşlık 

kavramları ile yakından ilişkilidir. Yurdunu seven insanların o yurdun bir parçası olacağı 

varsayımından hareket eden bu kavram, cumhuriyetçi geleneğin toplulukçu kodlarında 

hayat bulan türdeş bir toplum inşasısının yansımasıdır (Öztürk, 2008: 131-132). Bununla 

birlikte klasik cumhuriyetçilik ile çağdaş cumhuriyetçiliğin yurtseverlik 

yaklaşımlarındaki bazı nüanslara dikkat çekmek gerekir. Yurtseverlik, klasik 

cumhuriyetçilikteki “kendini vatana adama” yorumundan farklı olarak çağdaş 

cumhuriyetçilikte cumhuriyetçi özgürlüğün siyasal değerlerine ve özgür yaşama biçimine 

duyulan bağlılığa denk düşer (Viroli, 1997: 12; Tunçel, 2010: 289). 

Çağdaş cumhuriyetçiliğin yurtseverlik boyutunu önceleyen düşünürlerden Viroli’nin 

üzerinde durduğu bir diğer nokta ise yurtseverlik ile milliyetçiliğin aynı kavramlar 

olmadığıdır. Viroli’ye göre bu iki kavram birbirinden ayırt edilmelidir (Viroli, 1997: 12): 

Yurtseverlik dili yüz yılı aşkın bir süredir bir halkın özgürlüğünü ayakta tutan politik 
kurumlara ve yaşam tarzına duyulan sevgiyi, yani cumhuriyet sevgisini 
güçlendirmekte ya da yardıma çağırmakta kullanılmaktadır; milliyetçilik dili ise 
18’inci yüzyıl sonlarının Avrupasında bir halkın kültürel, dilsel ve etnik birliğini ve 
homojenliğini savunmak ya da güçlendirmek üzere biçimlendirilmiştir. 
Cumhuriyetçi yurtseverliğin düşmanları tiranlık, despotizm, baskı ve yozlaşma iken 
milliyetçiliğin düşmanları kültürel kirlenme, heterojenlik, ırksal karışma ile sosyal, 
politik ve entelektüel bölünmedir. 



30 
 

 

Viroli’ye göre milliyetçilik ile yurtseverlik arasındaki önemli ve temel farklardan birisi 

de, yurtseverliğin bir siyasallığa içkin oluşudur. Yurtseverlik için aynı ırktan gelmek, 

ortak bir dile sahip olmak ya da aynı coğrafyada yaşamak gibi siyaset öncesinin 

değerlerine ihtiyaç yoktur.  Cumhuriyetçi yurtseverlik bir siyasal tutkudur ve bu tutkunun 

kaynağı özgür yaşayan yurttaşlar ve yurttaşlık bilincinden ibarettir (Viroli, 2002: 13).  

Yurtseverliğin güçlü özgürlük vurgusuna karşın milliyetçilik kültürel ve manevi birliği 

önemser. Bu ayrım, milliyetçiliğin güç arzusunu üretmesine yol açar (Viroli, 1997: 12-

13). Bu arzu üretimi milliyetçiliği daha saldırgan bir düzleme taşırken yurtseverlik ise 

savunmacı bir yaklaşım benimser. Ülkesinin özgürlüğünü korumak adına yurtseverlerden 

hayatını vermesi istenebilir, ancak bu yalnızca haklı savaşlar için mümkündür. Haklı 

savaş ise saldırı amaçlı olmayan savaşlardır (Viroli, 1997: 111). 

Görüldüğü gibi aynı coğrafyada yaşayan ve siyasal bağlarla birbirine imlenen erdemli 

yurttaşların bir değeri olarak yurtseverlik, cumhuriyetçi düşünceyi besleyen önemli 

kavramlardan birisidir. Bununla birlikte erdem, ortak iyi, yurttaşlık ve yurtseverliğin iç 

içe geçmiş biraradalığın bir yansıması olduğunu da ortaya koymak gerekir. Bu noktada 

cumhuriyetçi düşüncenin fikri temellerini oluşturan bu kavram ve değerlerin aynı 

zamanda bir kolektiviteye da yakınsadığını ifade etmek gerekir. Oysa birazdan ele 

alacağımız liberal söylem, cumhuriyetçiliğin aksine bireyi ön plana çıkarmakta ve birey 

ile bireyin biricikliğini kolektiviteye tercih etmektedir. Esasen iki köklü düşünce 

sistematiğinin düşünsel yol ayrımını oluşturanın bu farklılık olduğunu söylemek de yanlış 

olmayacaktır. 

Sonuç olarak, cumhuriyetçi düşünce geleneğinin fikri temellerinin merkezinde erdem 

kavramının yattığını, aslında diğer tüm değer ve kavramların erdem tarafından belirlenen 

değerler olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Zira gerek ortak iyi, gerek iyi yurttaşlık, 

gerekse ortak çıkar ve yurtseverlik; erdemli yöneten ve yönetilenlerden teşekkül etmiş bir 

siyasal toplulukta mümkün olacaktır. Aynı zamanda yurttaş erdemine imlenen bu 

yaklaşım, siyasal katılım yoluyla özgürlüğün görünürlük kazandığı bir eksene de işaret 

eder. Liberalizm ise yurttaşlık erdemi yerine homo economicus olan bireyin özerkliği 

üzerinde durur. Peki yurttaşlık erdemi ile bireyin özerkliği üzerinden oluşturulan bu 



31 
 

 

karşıtlık, her iki düşünce geleneğinin özgürlük anlayışını ne şekilde beslemektedir? Bu 

sorunun cevabını vermek için öncelikle liberal teorinin tarihsel ve düşünsel kökenini 

soruşturmak yerinde olacaktır.  

1.2. LİBERALİZMİN TARİHSEL VE DÜŞÜNSEL KÖKENLERİ 

1.2.1. Liberal Sözcüğünün Etimolojik ve Tarihsel Kökeni 

Etimoloji, liberalizm ile özgürlük sözcükleri arasında bir bağ olduğuna işaret eder 

(Waldron, 2013: 164). Fransızca’da “serbest” anlamına gelen “libre” ve Latince “özgür 

insanlar sınıfı” anlamına gelen liber kelimelerinde etimolojik kökenlerini15 bulan 

liberalizm kavramı, özgürlüğü savunan bir düşünce ya da ideoloji olarak ortaya çıkmıştır. 

Liberal sözcüğünün etimolojik kökenlerinin bazı düşünürlerce Antik Yunan’daki şehir 

devletlerine referansla açıklandığı görülür. Bu görüşe göre liberal sözcüğünün etimolojik 

kökenleri Yunanca’da özgürlük anlamına gelen “eleutheria” sözcüğüne 

dayandırılmaktadır (Çaha, 2004: 16). 

Liberal kelimesinin kullanılışına dair ilk izler 14. yüzyıla kadar uzanır. Bu dönemde 

liberal kelimesi cömert, hoşgörülü, asil, güzel ve üstün gibi sözcüklere karşılık olarak 

gündelik hayatta kullanılmaktadır. Ancak liberal sözcüğünün bir siyasal anlam içerecek 

şekilde ne zaman kullanıldığı konusunda literatürde farklı görüşler bulunmaktadır. Bir 

görüşe göre liberal kelimesi 18. yüzyılın ikinci yarısında İskoç düşünürler William 

Robertson ve Adam Smith tarafından ilk kez siyasal anlam içerecek şekilde kullanılmıştır. 

Özellikle Adam Smith, Ulusların Zenginliği adlı eserinde liberal sözcüğünü siyasal anlam 

içerecek biçimde sıklıkla kullanarak kelimenin siyasal anlam kazanmasında önemli rol 

oynamıştır (Kalkan, 2017: 22).   

Bir diğer görüşe göre ise liberal sözcüğünün siyasal anlamıyla ilk kullanımı 1823 yılında 

İspanya’da gerçekleşmiştir. “Özgürlük sevdalıları” anlamına gelen libareles kelimesi, 

Napolyon Savaşlarından sonra İspanya’da anayasal rejim taraftarlarını işaret etmek için 

                                                            
15 Detaylı bilgi için bkz (Cranston, 1993: 255) 



32 
 

 

kullanılmıştır. Anayasal rejime karşı çıkanlara ise serviles sözcüğü karşılamaktadır. 

Serviles, “köle ruhlular” anlamına gelirken, libares kelimesi ise “köle olmayan, özgür 

insan” anlamına gelmektedir (Şahin, 2013: 42; Von Mises, 2016: 63). Öte yandan 

1840’ların başından itibaren Whigler ile Radikallerin birleşmesi sonucu oluşan Liberal 

Parti de “liberal” ismini kullanarak bu sözcüğün siyasallaşmasına katkıda bulunmuştur 

(Hayek, 1978a: 121). Bu görüşlerden hangisi geçerli olursa olsun, liberal kelimesinin 

siyasal anlamda kullanımı ilk olarak 18. ve 19. yüzyıla denk düşmektedir (Conway, 2013: 

151; Nişanyan, 2002: 238). Öyleyse liberalizmin bu yüzyıllarda gelişmeye başladığını, 

siyasal açıdan bu yüzyılların ürünü olan bir fikir akımı olduğunu söylemek yanlış 

olmayacaktır (Scruton, 1996: 312). 

Liberal sözcüğünün siyasal anlamda kullanımı, siyasal gücün ve otoritenin 

sınırlandırılmasını ve bireysel özgürlüklerin bu güç ve otorite karşısında korunmasını 

içerir. Bu yönüyle liberaller, siyasal güç ve otoritenin sınırlandırılmasının istenen ve 

beklenen bir şey olduğunu düşününlerdir. Bu sınırlandırma, anayasa yahut haklar 

bildirgesi gibi araçlar vasıtasıyla gerçekleştirilir. Bu sınırlandırmanın ne için yapılacağına 

ilişkin sorunun cevabı ise liberalizm içinde farklı akımları belirlemektedir (Holden, 2007: 

14-15). Liberalizm düşüncesinin gelişimi ve liberalizmin düşünsel ögeleri ortaya 

konulduktan sonra liberalizme farklı bakışlar ele alınacak bu durum açıklığa 

kavuşacaktır. 

1.2.2. Liberalizm Düşüncesinin Gelişimi 

Liberal düşüncenin tarihsel kökenlerinin, Antik Yunan’da bireysel hazzı ön plana çıkaran 

Sofizm, Epikürizm ve Septisizm gibi düşünce akımlarına kadar uzandığı iddia 

edilmektedir (Çaha, 2004: 16). Bir yönüyle tarihsel bakımdan liberalizmin ilk nüveleri; 

bireyin önemini vurgulayan, bireyin herhangi bir topluluğa kategorik biçimde bağlılığının 

ve itaatinin olmamasını önemseyen, bireyi gelenek, yasa ve otoritenin baskın 

tahakkümünden kurtarmayı amaçlayan pre-Sokratik filozofların görüşlerinde bulunabilir 

(Berktay, 2009: 53).  Bununla birlikte literatürde, liberal düşüncenin kökenlerini Stoa 

öğretisinde arayan düşünürlere de rastlamak mümkündür (Viotti & Kauppi, 2012: 132).  



33 
 

 

13. yüzyılda Ortaçağ skolastisizminin baskısına rağmen Hristiyan kültüründe de liberal 

denilebilecek görüşlere yer verildiğini görmek mümkündür. Saint Thomas d’Aquino’nun 

iktidarın sınırlandırılması yönündeki fikirleri, Saint Paulus’un iktidarların halk 

aracılığıyla kullanılmasına dönük düşünceleri liberal nüveler taşıyan görüşlere örnek 

olarak gösterilebilir. Öte yandan kimi görüşlere göre liberalizmin izlerini ortaçağdaki İbn-

i Haldun’un Mukaddime’sinde de bulmak mümkündür. Zira Mukaddime’nin beşinci 

kitabının birinci bölümünde topluma ağır vergiler yüklenmesinin çalışma duygusuna ve 

girişimciliğe zarar vereceği, gelişmiş bir ekonomi için yurttaş haklarının korunması 

gerektiği ileri sürülmüştür. Bu vurgular, modern dönemde hayat bulan liberal düşüncenin 

önemli unsurlarından izler taşır (Karakoyunlu, 1997: 22-23).   

Diğer bir görüşe göre liberalizmin ortaçağdaki tarihsel gelişiminin izlerini esas olarak 

kilise ve feodalizm karşıtı hareketlerde aramak daha doğru olacaktır. Bu bakımdan 

liberalizm, Batı Avrupa’da ortaçağ düzeninin çözülmesiyle yakından ilgilidir (Çetin, 

2002: 80). Ortaçağdaki din savaşları, yükselen kilise karşıtı tutum ve kentlerin ortaya 

çıkmasıyla yeni sınıfların doğması liberalizmin gelişmesine önemli bir katkı sunmuştur. 

Özellikle kentlerin doğuşu ve kent yaşamıyla birlikte birey statüsünün görünürlük 

kazanması, liberalizmin gelişiminde en dikkat çekici etkilerden birisidir. Bireyin kent 

yaşamının temel figürü olması ve bireylerin öz çıkarları için yaptıkları mücadele yeni bir 

sınıfı, burjuvaziyi meydana getirmiştir. Burjuvazi sınıfının kazanımları liberalizmin bir 

siyasal fikir akımı olarak gelişmeside itici güç olmuştur (Kansu, 1994: 23).   

Liberal düşüncenin modern dönemdeki gelişiminin en önemli ve dönüm noktası 

sayılabilecek olay İngiliz İç Savaşı olarak kabul edilir. İngiliz İç Savaşı ve sonuçları, 

liberal düşüncenin en önemli iki ismi olarak kabul edilen Thomas Hobbes ve John 

Locke’un düşünceleri üzerinde etkili olmuştur. Bu savaşa ve onun yarattığı kaosa tanık 

olan Hobbes, anarşinin hüküm sürdüğü ve insanları güven içinde bir arada tutacak bir üst 

otoritenin yokluğu halinde insan hayatının insanlıktan uzak ve kısa olacağını 

savunmuştur. İç savaş sonrası dönemin bir figürü olan Locke ise bir üst otoritenin 

olmadığı ortamda bile insanın akıl yoluyla kendi refahını sağlayacak bir sosyal sözleşme 

yapabileceğini ileri sürmüştür (Yanık, 2015: 36). Bu iki düşünür de modern dönemdeki 

liberalizm düşüncesinin gelişimine de önemli katkılarda bulunmuştur. Gerek Hobbes’un 



34 
 

 

Leviathan’ı, gerekse Locke’un önerdiği sosyal sözleşme sonrası kurulan devletin amacı, 

birey hak ve özgürlüklerinin korunması olmuştur.  

Bir siyasi doktrin olarak 19. yüzyıldan önce önemli bir varlık gösteremeyen liberalizm, 

daha önceki üç yüz yılda gelişen fikirler ve teoriler ile açıklanmaya çalışılmıştır. 

Avrupa’da feodalizmin çöküşü, monarklar ve aristokrasinin iktidarı ile burjuvazinin 

çatışması sonucu büyüyen orta sınıf, daha çok liberalizmi getiren süreci açıklamak için 

kullanılmıştır (Heywood, 2014: 41). Bu bağlamda liberalizmin uyanışının ilk izlerini 

ortaçağdaki feodalizm ve kilise karşıtı hareketlerde bulmak mümkündür. Liberalizm, 

tarihsel anlamda orta çağ boyunca yaklaşık bin yıl ekonomik, siyasi, sosyal ve kültürel 

yaşamın her alanına damgasını vurmuş olan Katolik Kilisesinin hegemonyasına karşı 

başlayan arayışların bir ürünüdür (Çaha, 2004: 20). Öyleyse liberalizmin içine doğduğu 

ortam, Tanrı merkezli toplum ve kainat düşüncesinin terk edilmeye yüz tuttuğu, 

geleneksel toplumsal bağların çözüldüğü ve aklın ön plana çıkmaya başladığı bir bağlama 

denk düşmektedir (Erdoğan, 2013: 51). 

Liberalizmin düşünsel kökenleri hakkında çokça tartışma ve farklı görüşler mevcuttur. 

Bunlardan ilki, bazı düşün insanlarının liberalizmin düşünsel kökenlerini ulus devletlerin 

tarihi bağlamında açıklamasıyla ilgilidir. Örneğin Almanya ve İtalya’nın ulusal birliği 

sağlama çabaları ve Fransız Devrimi sonrası bu ülkedeki siyasal ve sosyo-kültürel şartlar, 

buralardaki liberalizmi nispeten ılımlaştırmıştır. Liberalizmin düşünsel ve tarihi kökenleri 

ile ilgili bir diğer yaklaşım gelenekler üzerinde ayrıma gidilmesidir. Bu yaklaşımın tipik 

örneği ise kıta liberalizmi ile İngiliz liberalizmi arasında yapılan ayrımdır. Liberalizmin 

düşünsel kökenlerini açıklamayı amaçlayan üçüncü yaklaşım, liberalizmi bir ekonomi 

modeli olan kapitalizm ile ilişkilendirir. Buna göre endüstriyel kapitalizm ile liberalizmin 

kökenleri aynı tarihsel momentuma denk düşer. Bir başka deyişle bu yaklaşım, 

liberalizmi kapitalizmin ideolojisi olarak görür. Son olarak, liberalizmin tarihselliğini 

anayasacılık düşüncesinin merkezine oturtan yaklaşımların varlığından da söz etmek 

gerekir. Görüldüğü gibi liberalizmin kökenlerini ortaya koymayı amaçlayan birçok farklı 

düşünce ve yaklaşım bulunmaktadır (Vincent, 2010: 25-26).   



35 
 

 

Her şeyden önce liberalizm, bireye ve bireyciliğe dayanan ve gerek siyasal gerekse 

ekonomik alandaki hak ve özgürlükleri güvence altına almayı amaçlayan bir doktrindir 

(Aktan, 1994: 13). Liberalizm, toplumsal çıkarın bireysel çıkarların toplamından ibaret 

olduğunu savunur ve liberalizme göre her bireyin çıkarını ve faydasını maksimize etmesi 

ile toplumsal çıkar ve fayda maksimize edilmiş olur. Geniş anlamda liberalizm, sosyal 

entitenin temel birimi olan bireye yönelecek her türlü baskıya karşı çıkmak, bununla 

birlikte ekonomik, siyasi, dini ve sosyal alanlarda özgürlük talep etmektir. Bu bakımdan 

liberalizm, çoğu zaman zannedildiği gibi salt bir ekonomik doktrin değildir. Sosyal ve 

siyasal alana dair temel bakış açılarına da sahip olan liberalizm, çok yönlü bir ideolojidir. 

Ancak tüm bu çok yönlü yapısına karşın liberalizmin esas olarak özgürlükçülük ilkesini 

benimsemiş bir ideoloji olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır (Duman, 2006: 114; 

Birler, 2012: 299).   

1.2.3. Liberalizmin Düşünsel Bileşenleri 

Liberalizm denildiğinde her ne kadar tek bir liberalizmden bahsedilemiyor olsa da, gerek 

klasik gerekse modern liberalizmin esas olarak dayandığı birtakım ortak değerler 

bulunmaktadır. Ancak bu değerler, liberalizmin bu iki ayrı türü tarafından farklı 

yorumlanmıştır. Liberalizmin bu ortak değerleri arasında bireycilik, hoşgörü, özgürlük, 

hukukun üstünlüğü, anayasacılık ve mülkiyet gibi kavram ve kurumlar ön plana 

çıkmaktadır (Caniklioğlu, 1996a: 23). Bununla birlikte, liberalizmin temel unsurlarının 

neler olduğu hususunda farklı görüşler ileri sürülmüştür. Liberalizmin ortak değerlerinin 

oluşmasında pay sahibi olan bu farklı görüşlerden bazılarını ele almak yararlı olacaktır. 

Sabine, liberalizmin üç temel ilkesi olduğundan söz eder. Bunlar; sınırlı devlet, teşebbüs 

hürriyeti ve özgür sözleşmeler eliyle yapılan düzenlemelerdir (Çetin, 2001: 220). 

Erdoğan’a göre liberalizmin temel ilkeleri; bireycilik ve bireysel özgürlük, hoşgörü, 

özerklik, çoğulculuk, tarafsızlık ve öz sahiplikten ibarettir (Erdoğan, 2013: 57-73). Şahin, 

liberalizmin temel ilkelerini beş başlıkta ele alır: Bireycilik, özgürlük, anayasal yönetim, 

piyasa ekonomisi ve hoşgörü (Şahin, 2013: 58-69). Heywood liberalizmin özündeki 

değerleri bireycilik, akılcılık, özgürlük, adalet ve hoşgörü olarak sıralar (Heywood, 2012: 

92). Yayla’ya göre ise liberalizmin temel ilkeleri; bireycilik, özgürlük, kendiliğinden 



36 
 

 

doğan düzen ve piyasa ekonomisi, hukukun üstünlüğü ve sınırlı devlettir (Yayla, 2015a: 

148-199). Bu çalışmada liberalizmin ortak değerleri beş başlık altında sıralanmıştır. 

Bunlardan ilki bireycilik olacaktır. 

1.2.3.1. Bireycilik 

Liberalizmin temel unsurlarından biri olduğu yönünde üzerinde uzlaşıya varılmış 

ilkelerden birisi olarak bireycilik, sosyal varoluşun kurucu öznesi olarak bireyin kabul 

edildiği bir yaklaşımın yansımasıdır. Bir başka deyişle birey, varlık ve değer olarak 

toplumdan önce vardır ve toplumu meydana getirmiştir. Bu yaklaşım, toplulukçu 

düşüncenin bireyi toplumun bir parçası sayan anlayışının tam aksini işaret eder (Eren, 

2014: 377). Öyleyse liberalizm, ontolojik olarak bireycidir. Bireyin sosyal entitenin 

kurucu öznesi olması, bireyi topluma ve toplumsal olana önceleyen tasavvurun 

dışavurumudur. Buna göre eyleyen, seçimlerde bulunan ve haklara sahip olan sosyal 

varlık bireydir. Sınıf, ulus, cemaat, ümmet gibi kavramlar birer soyutlamadan ibarettir. 

Tıpkı bireyin topluma tercih edilmesi gibi “bireysel çıkar” da “ortak iyi”, “toplumsal 

çıkar”, “kamu yararı” gibi kavramlara tercih edilir (Şahin, 2013: 58-59).  

Liberaller, formel olarak bireyciliğe bağlıdırlar ve liberal düşüncenin ontolojik özü; 

politik, ekonomik ve kültürel varoluşunun temeli bireyciliktir (Vincent, 2010: 32). 

Liberalizm, yalnızca metodolojik ve ontolojik olarak değil ahlaki bakımdan da bireycidir. 

Ahlaki bireycilik, her bir bireyi insan olması nedeniyle eşit değerde gören, bireylerin eşit 

bir biçimde dünyaya geldiğini ve özgürce seçimler yapabilmeleri gerektiğini öne süren 

yaklaşımdır (Kalkan, 2017: 25). Ahlaki bireyciliğe göre birey; aile, ulus, sınıf gibi kendi 

varoluşu dışındaki bir topluluğun parçası olduğundan değil, bunlardan bağımsız olarak 

kendiliğinden değerlidir (Şahin, 2013: 59). Bu bağlamda bir diğer ilke olan özgürlük 

ilkesi ile bireycilik bir kesişim kümesi oluşturmaktadır. Zira liberal özgürlük, toplumun 

birey üzerindeki iktidarı ile ters orantılıdır (Ruby, 2012: 103). 

Liberalizmin benimsediği ve genel olarak liberal düşünüşe mal edilen kendi öznelliği 

içine hapsolmuş birey figürü (Berki & Parekh, 1972: 81)  soyut bireyi, başka bir deyişle 

klasik liberalizmin “yalnız bireyi”ni vurgulamaktadır. Oysa klasik liberalizmin soyut 



37 
 

 

bireyi ile modern liberalizmin toplulukçu bireyi arasında yapılan ayrımlara da dikkat 

çekmek gerekir (Dewey, 1931: 13-16). Modern liberalizmin önemli isimlerinden Thomas 

Hill Green, bireyin toplumsal iyiye katkıda bulunan bir özne olduğunu belirtir. Sosyal 

kurumlar, bireyin gelişimini destekleyen birimlerdir (Green, 1883: 234). Görüldüğü üzere 

klasik ve modern liberaller tarafından bireycilik ilkesi farklı biçimlerde ele alınmıştır. 

Klasik liberaller bireyin biricikliğine ve kendi alanında gelişmesine vurguda bulunurken, 

modern liberaller ise bireyin sosyal birliktelik içinde ve ortak iyiye uygun bir yaşam 

biçimini seçeceğini ileri sürmüştür. 

1.2.3.2. Özgürlük 

Özgürlük, liberallerin en önemsediği değerlerin başında gelir. Özgürlük ilkesinin liberal 

düşünce geleneğinin çekirdek unsuru olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Liberal 

yaklaşımda temel olarak üç özgürlükten söz etmek gerekir. Bunlar; mülkiyet özgürlüğü, 

sözleşme özgürlüğü ve girişim özgürlüğüdür. Mülkiyet özgürlüğü, bireylerin mülkiyet 

edinme hürriyetinin herhangi bir unsur tarafından sınırlandırılmamasını öngörür. 

Liberaller özel mülkiyet özgürlüğünü hem faydacı hem de ahlaki düzlemde savunurlar. 

Faydacı görüşe göre özel mülkiyetin geçerli olduğu bir toplumda her birey toplumsal 

üretime maksimum katkıda bulunur. Ahlaki görüşe göre ise mülkiyet özgürlüğü, özel 

çıkarın birey davranışları için itici güç olmasına duyulan inancın bir yansımasıdır 

(Caniklioğlu, 1996a: 33). 

Sözleşme özgürlüğü, her bireyin öz çıkarına en uygun ilişkileri bizzat kurabileceği ve 

bireyin bu doğrultuda gerçekleştireceği çaba ve emeğin gerek bireyin kendisi gerekse 

toplum açısından en uygun koşulları oluşturacağına duyulan inançtır. Bu bakımdan 

sözleşme özgürlüğü, bireysel çıkar ile kolektif çıkarı uyumlaştıran temel 

mekanizmalardan birisidir. Girişim özgürlüğü ise bireysel zeka ve yeteneklerin en 

optimal biçimde değerlendirilmesinin aracı olarak görülmektedir. Girişim özgürlüğü 

sayesinde başarılı, yetenekli ve potansiyele sahip bireylerin toplumsal kaynakları 

kullanmada söz sahibi olması sağlanır. Yine bu özgürlük de, bireysel çıkarlar eliyle 

toplumsal çıkara hizmet etmenin bir yolu olarak değerlendirilmiştir (Caniklioğlu, 1996a: 

34). 



38 
 

 

Ancak tıpkı bireycilik ilkesinde olduğu gibi özgürlük ilkesinde de üzerinde uzlaşılmış 

genel geçer bir tanımlamadan söz etmek mümkün değildir (Freeden, 1986: 266). 

Özgürlük ilkesinin tanımlanması konusundaki bu ayrımın en belirgin örneği Isaiah 

Berlin’in İki Özgürlük Kavramı başlıklı denemesinde ortaya konulmuştur. Berlin’de 

negatif özgürlük ve pozitif özgürlük şeklinde kavramsallaştırılan bu ayrım, Benjamin 

Constant’ın metodolojisinde antiklerin ve modernlerin özgürlüğü şeklinde tasnif 

edilmiştir (Constant, 2016: 81). Liberallerden kendilerini klasik liberal olarak 

tanımlayanlar negatif özgürlüğü, yani modernlerin özgürlüğünü öne çıkarırken; modern 

liberaller ise pozitif özgürlüğü, Constant’ın deyimiyle antiklerin özgürlüğünü öne çıkarır 

(Şahin, 2013: 60-61).   

Klasik liberallerin kabul ettiği negatif özgürlük, bir yönüyle sınırların yokluğu 

anlamındaki özgürlüktür. Ya da bir başka deyişle buna tercih özgürlüğü de denilebilir. 

Buna göre bireyler, herhangi bir tercihte bulunurken bir başkası tarafından bir engelle 

sınırlandırılmamışlarsa özgür oldukları kabul edilir. Ancak bu noktada sınırlamanın 

yokluğu ile kabiliyet unsurunu birbirine karıştırmamak gerekir. Örneğin bireyin, kuşlar 

gibi uçamıyor oluşu özgürlüğün sınırlandırılmış olması ile ilgili değildir. Oysa bir kişi bir 

diğerini uçağa binmekten alıkoyarsa burada özgürlüğün sınırlandırılmasından söz 

edilebilir (Kalkan, 2017: 26)16. 

Peki klasik liberallerin benimsediği ve genel olarak liberal düşünüş ile birlikte anılan 

negatif özgürlüğün meşru bir biçimde sınırlandırılması mümkün değil midir? Bu noktada 

liberalizmin özgürlük teorisyenlerinden birisi olan John Stuart Mill’in görüşlerine 

değinmek yerinde olacaktır. Faydacı bir düşünür olan Mill, On Liberty adlı eserinde 

bireysel özgürlüğün makul sınırını çizmiştir. Ona göre bireyin özgürlüğüne müdahale 

edilmesi ancak diğer bir bireyin zarar görme ihtimali söz konusu olduğunda mümkündür 

(Mill, 2009: 128). Öyleyse bireyin özgürlüğü, diğerlerinin çıkarlarına zarar vermediği ya 

da zarar tehdidinde bulunmadığı sürece kısıtlanamaz. Bu durumlardan söz edilebildiği 

hallerde ise özgürlük kısıtlanabilir (Gray, 2001: 205). 

                                                            
16 Negatif ve pozitif özgürlük kavramları, ilerleyen bölümde detaylı biçimde inceleneceğinden burada 
detaylı bir açıklamada bulunulmamıştır. 



39 
 

 

1.2.3.3. Piyasa Ekonomisi Ve Kendiliğinden Doğan Düzen 

Piyasa ekonomisi, en genel tanımıyla üretim araçları mülkiyetinin bireyler elinde 

toplandığı sosyal bir iş birliği ve iş bölümü sistemidir (Von Mises, 2007: 17). Liberal 

düşünce geleneğinde piyasa ekonomisinin ve piyasa özgürlüğünün güçlü bir biçimde 

savunulduğu görülür. Bu savununun bir gerekçesi, piyasa ekonomilerinin temel olarak 

bireysel özgürlük ile ilişkilendirilmeleridir. Bu özgürlükler; tüketici bakımından rekabet 

halindeki ürün ve hizmetlerden dilediğini seçebilme özgürlüğü, üretici bakımından bir 

işin girişimcisi olma ve o işi genişletme özgürlüğü, çalışan bakımından ise bir iş veya 

mesleği seçme veya değiştirme özgürlüğüdür (Watts, 1992: 7). Bu özgürlüklere ek olarak, 

girişimcilerin neyi ne kadar ve nasıl üreteceğine karar verme özgürlüğü de piyasa 

ekonomisinin ve serbest piyasanın bir parçasıdır. Bu bakımdan liberallerin piyasa 

ekonomisi yaklaşımı, merkezi planlamayı öngören sosyalist sistemlerden keskin biçimde 

ayrılır (Von Mises, 2010: 240-241).  

Piyasa ekonomisinin liberaller tarafından savunulmasının bir diğer gerekçesi ise, piyasa 

ekonomisinin bireylerin kendi amaçlarını gerçekleştirme yolundaki çalışmaları 

desteklemesi ve dolaylı yoldan bireysel refaha katkıda bulunmasıdır. Kolektif karar alma 

usullerinin aksine piyasa, bireylerin amaçlarını gerçekleştirmelerine giden yolda 

başkalarına danışmaksızın kendi tercihlerine göre hareket etmelerine imkan verir. Bu 

durum, çoğunluğun tahakkümünü engelleyeceği gibi özerklik ve kendi kaderini tayin 

etme biçimindeki pozitif özgürlüğü de destekler (Gray, 1993: 27). 

Piyasa ekonomisi kavramı, liberal geleneğin önemli kabullerinden birisi olan 

kendiliğinden doğan düzen kavramı ile yakından ilişkilidir. Mülkiyet, sözleşme, 

dürüstlük ve adalet gibi değerlerden oluşan kendiliğinden doğan düzen kavramı (Butler, 

2015: 74), ilk olarak Bernard de Mandeville tarafından Arılar Masalı adlı eserde dile 

getirilmiştir (Nigel, 2009: 128). Sonrasında ise bu kavram David Hume, Adam Smith ve 

Friedrich von Hayek tarafından geliştirilmiştir. En genel anlatımıyla kendiliğinden doğan 

düzen, rasyonel olan bireyin öz çıkarlarını gerçekleştirme peşinde koşarken toplumsal 

çıkara da hizmet etmesi ve toplumsal düzenin kendiliğinden sağlanmasını anlatan bir 

kavramdır (Yalçın, 1983: 176). Burada bireylerin gerçekleştirmiş oldukları hareketler ve 



40 
 

 

eylemler düzensizlik ve etkinsizlik yaratmayacak ve düzen, görünmez el tarafından 

sağlanacaktır (Barry, 1997: 17). Smith, kendiliğinden doğan düzen kavramını şu sözlerle 

açıklar (Smith, 2008: 485): 

Sermaye… ve emek harcayan her birey… ne kamu menfaatini destekleme 
niyetindedir, ne de ona ne kadar destek olduğunu bilir. (…) Niyetinin bir parçası 
olmayan bir amacı desteklemek için görünmez bir el tarafından yönlendirilir. (…) 
Kendi menfaatinin peşinden koşmakla toplumun da menfaatine destek olmuş olur. 

Kendiliğinden doğan düzen kavramı, mübadele ilişkilerinin bir yansımasıdır. Ancak bu 

mübadele ilişkilerini salt ekonomik bağlamda ele alarak toplumsal boyutunu dışlamak 

indirgemeci bir yaklaşım olacaktır (İnce, 2015: 77). Zira özgürlüğün bir boyutu da 

bireylerin birbirleriyle serbestçe değer mübadele etmeleridir. Bu mübadelenin içinde 

girişim ve sözleşme özgürlüğü ile mülkiyet hakkını da saymak gerekir. Bu durum, piyasa 

ekonomisinin temelde bireysel özgürlüğün bir sonucu olması ile ilgilidir (Erdoğan, 2006: 

67-68). Öyleyse geniş anlamda piyasa ekonomisi de salt mal ve hizmetlerin değiş tokuş 

edildiği bir ortamdan çok daha fazlasıdır. Bir yönüyle piyasa, fikirlerin ve değerlerin de 

mübadele edildiği bir olgusallığa denk düşer. Demokratik ülkelerdeki oy piyasaları ve 

lobicilik sistemleri buna örnek olarak gösterilebilir (Barry, 2004: 73). Yine aynı şekilde 

piyasa ekonomisi ile bağıntılı bir kavram olan kendiliğinden doğan düzen kavramı da 

yalnızca ekonomik ilişkilerden ibaret değildir. Kendiliğinden doğan düzen, çeşitli açıları 

olan bir sosyal ilişkiler düzenidir (Yayla, 2015b: 189; Hayek, 1967: 164). 

Tıpkı özgürlük ve bireycilik konusundaki açıklamalarda olduğu gibi piyasa ekonomisi 

konusunda da liberaller arasında bir görüş birliğinden söz edilemez. Klasik liberaller, özel 

mülkiyet prensibine sıkı sıkıya bağlı ve bireysel hak ve özgürlükleri önceleyen serbest 

piyasa ekonomisinin en etkin kaynak tahsisisini sağlayacağı konusunda hemfikirdirler. 

Bu bakımdan klasik liberallerin piyasa ekonomisini hem faydacı hem de ahlaki bakımdan 

desteklediğini ileri sürmek yanlış olmayacaktır. Klasik liberallerin bu tutumuna karşılık 

modern liberaller ise piyasa ekonomisinin işleyişinin sosyal adalet bakımından her zaman 

hakkaniyetli sonuçlar vermediğini, bu sebeple sosyal adaletin tesis edilmesi adına piyasa 

süreçlerine devlet eliyle müdahale edilmesini savunurlar. Buna göre, piyasa eliyle 

yaratılan toplumsal zenginlik, sosyal adalet prensibi gereğince devlet eliyle yeniden 



41 
 

 

dağıtıma tabi tutulmalıdır (Şahin, 2013: 65-68). Hobson, Hobhouse, Dewey ve Rawls gibi 

modern liberaller tarafından devlet, ekonomik ve toplumsal hayatın tamamlayıcı bir 

parçası olarak görülmüştür. Ancak bununla beraber modern liberallerin devlet 

müdahalesine yönelik savunusunun, piyasa ekonomisine karşı oldukları şeklinde 

değerlendirilmemesi gerekir (Vincent, 2010: 48-50).  

1.2.3.4. Sınırlı Devlet ve Anayasal Yönetim 

Tarihsel gelişimine bakıldığında bir siyasal doktrin olarak liberalizm bireyi topluluklara 

karşı güçlendirmek ve egemen gücün bireyler yahut birey grupları üzerindeki iktidarını 

sınırlamak iddiasıyla doğmuştur. Bu sebeple sınırlı devlet, tarih boyunca liberalizmin 

başat amaçlarından biri olagelmiştir. Liberalizmin iç ve dış güvenlik ile sınırlandırılmış, 

özel alan ile kamusal alan arasında ayrım yapan minimal bir devleti benimsediğini 

söylemek gerekir (Vincent, 2010: 49). Sınırlı devlet idealinin temelinde ise başta 

mülkiyet hakkı olmak üzere kişi hak ve özgürlüklerini devlete karşı korumak olduğu 

kadar, piyasa ekonomisinin işlerlik kazanması ve laissez faire ilkesinin hayata geçmesi 

de vardır (Yayla, 2002: 22; Erdoğan, 2006: 68). Liberaller toplumu bireylerin birbirleri 

ile yarıştığı bir rekabet ortamı olarak görürler. Devlet ise bu rekabet karşısında 

düzenleyici bir yaklaşımla hakemlik rolünü üstlenir17 (Cantzen, 2000: 26).  

Liberallere göre devletin esas görevi bireylerin can va mal güvenliği ile özgürlüklerinin 

korunmasını sağlamaktır. Bunun ötesine geçen her türlü devlet faaliyeti kötüdür. Devlet 

herhangi bir ekonomik faaliyette bulunmamalıdır. Devletin zenginliği artırma ve sermaye 

yaratma gibi bir görevi yoktur. Onun tek görevi hukuki sınırlar içerisinde edinilen 

servetin korunmasıdır (Sarıca, 1977: 98).18 Can ve mal güvenliğini sağlamanın yanı sıra 

devletin bireyin yaşam tercihlerine de hiçbir müdahalede bulunmaması gerekir (Von 

                                                            
17 Liberalizmin sınırlı devleti öne çıkaran bu yönü Alman düşünür Ferdinand Lassalle tarafından “gece 
bekçisi devlet” tanımlamasıyla eleştirilmiş, ancak bu ifade daha sonra liberaller tarafından olumlu bir anlam 
yüklenerek sahiplenilmiştir (Aytaç, 2017: 114). 
18 Liberallere göre bireyin haklarına yönelik tehditler ya diğer bireylerden ya da devletten gelmektedir 
(Rand, 1993: 257-259). Ancak liberaller, her ne kadar bireysel hak ve özgürlüklerin korunması görevini 
devlete vermişlerse de bireyin haklarına ve özgürlüklerine yönelik en büyük tehdidin de devletten geleceği 
inancından hareketle devletin sınırlandırılmasını istemişlerdir. Bu neden devletin sınırlandırılması, 
liberaller için hayati bir önem taşımaktadır (Şahin, 2013: 64). 
 



42 
 

 

Mises, 2016: 105-107). Bireyleri yönlendirmek, belli düşünce ve etkinlikleri bireylere 

empoze etmek devletin görevi olmamalıdır. Öyleyse liberal düşünceye göre devletin 

görevi özgürlükleri koruyacak kuralları koymak ve bunlara uyulmasını sağlamaktır. Bu 

bakımdan devletin görevi, hakemlikten öteye gitmeyecektir (Oakeshott, 1962: 186). 

Liberaller için devletin sınırlandırılmasının ve minimal bir devletin esas amaç olduğu 

ifade edildi. Peki devletin sınırlandırılması hangi yollarla ve ne şekilde yapılacaktır? 

Liberal düşünüş, devletin sınırlandırılmasını açıklamak için doğal haklar teorisi ve 

anayasal yönetime başvurmaktadır. Özellikle doğal haklar teorisi liberal düşünce için 

devletin sınırlandırılması açısından büyük önem taşımaktadır (Kean, 1993: 223-226). 

John Locke’un katkısı ile liberal düşünce geleneğine yerleşen doğal haklar teorisi, 

insanlar tarafından doğuştan getirilen ve vazgeçilmez olan yaşam, özgürlük ve mülkiyet 

haklarının devlete karşı korunmasını, bu haklara devlete karşı özerk bir alan tanınmasını 

önermektedir (Erdoğan, 2006: 48). John Locke’a göre doğuştan bu haklara sahip olan 

insanlar bir araya gelerek devleti oluşturmuşlar ve devleti bu hakların korunmasıyla sınırlı 

olacak biçimde görevlendirmişlerdir (Erdoğan, 2013: 53). 

Liberal devletin sınırlandırılmasına imkan sağlayan bir başka araç ise anayasacılık yahut 

anayasal yönetimdir. Anayasacılığın amacı, siyasal iktidarı hukuki olarak sınırlamak ve 

liberal devleti hayata geçirmektir (Kukathas, Lovell, & Maley, 1990: 34). Anayasacılık, 

keyfi iktidarı kısıtlamayı ve sınırlı devleti mümkün kılmayı amaçlayan bir kurumsal 

düzenleme ve ilkeler bütünüdür. Tarihsel olarak anayasacılık, sosyal sözleşme fikri ile 

ortaya çıkmış ve bu bakımdan liberalizmin bir eseri olarak görülmüştür. Liberal devlet, 

devleti yönetenler ile yurttaşlar arasındaki dikey ilişkiyi reddeder, bunun yerine özerk 

vatandaşlar ile devlet görevlilerinin aynı yasalara tabi olduğu bir yönetim tarzını ortaya 

çıkarır. Bunu sağlayacak olan ilkeler ise kuvvetler ayrılığı19, temel hakların güvence 

altına alınması, hukuk devleti ve yargısal denetimdir. Tüm bu ilkelerin ortak amacı, 

                                                            
19 Modern dönemde kuvvetler ayrılığından söz eden ilk düşünür John Locke olmakla birlikte bu teori daha 
çok Montesquieu’ya mal edilmiştir. Ancak temelde her iki düşünürün de kaygısı aynıdır. Her iki düşünür 
de siyasal iktidarın bir elde temerküz etmesini özgürlükler için tehdit olarak görmektedir (Erdoğan, 2015: 
23).  



43 
 

 

siyasal iktidar karşısında bireyin özgürlük alanını korumaktır (Erdoğan, 1993a: 2-4; 

Caniklioğlu, 1996b: 18).     

Temel hakların güvence altına alınması ve yargısal denetim esas itibarıyla hukukun 

üstünlüğü ve hukuk devleti ilkesi ile doğrudan ilintilidir. Liberal düşünce bağlamında 

hukukun üstünlüğü, kamusal otoritelerin yalnızca hukuken yetkilendirildikleri 

durumlarda harekete geçmelerini, bunun dışında hareketsiz kalmalarını ifade eden bir 

kavramdır. Hukukun üstünlüğüne bağlılıktaki amaç, kişisel ve keyfi yönetimin önlenmesi 

ve özgürlüklerin korunmasıdır (Erdoğan, 2015a: 118). Hukuk devleti ise kamusal 

otoritelerin bütün eylem ve pratiklerinin hukuka dayandığı, öngörülebilir olduğu ve 

bununla birlikte yalnızca yönetilenlerin değil yönetenlerin de hukuk kurallarıyla bağlı 

olduğu bir devlet yönetiminin yansımasıdır (Erdem, 1999: 33). 

Hukuk devleti ve hukukun üstünlüğü ile yakından ilgili bir diğer anayasacılık/anayasal 

yönetim ilkesi ise kuvvetler ayrılığıdır. Kuvvetler ayrılığı ilk olarak Locke tarafından dile 

getirilmiş; yasama, yürütme ve federatif güç şeklinde tasnif edilmiştir. Locke’a göre 

yasama gücü, toplumun ve toplumu oluşturan bireylerin korunması için var olan güçtür. 

Locke’un öngördüğü yürütme gücü, yasama gücünün yaptığı yasaları uygulamakla 

görevli olacaktır. Yasa yapanın aynı zamanda yasaları uygulaması Locke’a göre 

sakıncalıdır. Zira yasa koyucular, aynı zamanda yasaların uygulayıcısı oldukları takdirde 

kendilerini yasanın üzerinde görme eğiliminde olabilirler. Federatif güç ise savaş ve 

barışa karar verme ile diğer devletlerle ilişki kurma yetkilerine sahiptir (Locke, 1980: 69-

76; Göze, 2013: 180).  

Kuvvetler ayrılığı ilkesinin daha modern ve sistematik bir yorumunu ise Montesquieu 

yapmıştır. Montesquieu, İngiliz anayasasını tartışırken bir taraftan da kendi kuvvetler 

ayrılığı teorisini temellendirir. Bir devlette üç çeşit yetki olduğundan söz eden 

Montesquieu, bu yetkileri şöyle açıklar: “bir, yasama yetkisi; iki, devletler hukukuna 

bağlı olan şeyleri uygulama yetkisi; üç, medeni hukuka bağlı olan şeyleri uygulama 

yetkisi (Montesquieu, 2015: 170). Montesquieu’ya göre bu üç yetki ve gücün farklı 

ellerde dağıtılması gereklidir. Eğer bu üç erk tek bir elde toplanırsa bu hem yurttaşların 

yaşamını ve özgürlüklerini hem de devletin işleyişini olumsuz etkileyecektir 



44 
 

 

(Montesquieu, 1989: 157-158). Görüldüğü gibi gerek Locke’ta gerekse Montesquieu’da 

kuvvetler ayrılığının amacı bireyleri ve bireysel özgürlükleri baskıcı yönetimlerden 

korumaktır. Bu sebeple kuvvetler ayrılığı ilkesi, liberalizmin hukuk devleti arzusunun en 

önemli köşetaşlarından birisidir (Loughlin, 2000: 183-184). 

1.2.3.5. Hoşgörü 

Etimolojik kökenleri Latince tolerantia kelimesine uzanan (King, 1976: 12) hoşgörü, bir 

başkasının değerleri, inançları, yahut yaşam tarzı gibi kişisel ya da sosyal tercihlerinin, 

bir diğer kişi tarafından uygun bulunmasa dahi barışçıl bir şekilde kabul edilmesi 

anlamına gelen bir kavram ve değerdir (Kalkan, 2017: 29). Bir başka yönüyle hoşgörü 

kavramı; bir kimsenin onaylamadığı bir şeyi engellemekten, yasaklamaktan, güç 

kullanarak müdahale etmekten kendisini alıkoymasıdır (Şahin, 2013: 69; Langerak, 1997: 

116).  Öyle ki, höşgörüden söz edebilmek için bireyin bir başkasının eylemlerini 

engellemeye yahut ona müdahale etmeye yetecek bir gücü olsa dahi bu duruma 

başvurmadığı bir halin varlığı gerekir (Horton, 1998: 429; Şahin, 2010: 5). 

Hoşgörü kavramı dört temel bileşene sahiptir. Bunlardan birincisi hoşgörünün konusu ve 

taraflarıyla ilgilidir. Bunlar bir kişi, grup, kurum ya da organizasyon olabilir. İkinci 

bileşen hoşgörünün nesnesidir. Hoşgörünün nesnesi bir eylem, inanç ya da bir 

uygulamadan ibarettir.  Üçüncü bileşen, hoşgörünün nesnesi olan eylem, inanç ya da 

uygulamaya karşı takınılan negatif tutumdur. Bu negatif tutum, söz konusu eylemden 

hoşlanmama yahut onu onaylamama şeklinde olabilir. Son olarak dördüncü bileşen ise 

hoşgörenin, hoşgörülen nesneye karşı bir eylemde bulunmaması, bir başka deyişle 

müdahalede bulunmama şeklinde bir irade ortaya koyabilmesidir. Bu noktada 

müdahalede bulunmamak ile kayıtsız kalmak arasındaki farkı açıklamak gerekir. Eğer bir 

başkasının eylemlerine, herhangi hoşnutsuzluk ya da onaylamama hali içinde olmadan, 

bu eylemleri kabul edilemez bulmadan izin verirsek buna hoşgörü denilmesi mümkün 

değildir. Hoşgörüden söz edebilmek için gerçekleştirilen eyleme dönük bir onaylamama 

ve nahoş bulma durumundan bahsetmek gerekir (Şahin, 2010: 5-9; Şahin, 2018: 200-

203).  



45 
 

 

Liberal teoride, hoşgörü ile ilgili katkıda bulunan birçok düşünür bulunmaktadır. Bunlar 

arasında John Locke, John Stuart Mill, Michel de Montaigne, Voltaire ve Pierre Bayle 

sayılabilir. İngiltere’de din savaşlarının yıkıcı etkisine tanık olan John Locke, Hoşgörü 

Üstüne Bir Mektup adlı eseri ile farklı din ve mezheplere mensup olanların dini 

pratiklerine saygı gösterilmesini savunmuş ve bunu özgürlüğün temel şartları arasında 

saymıştır. Din, vicdan ve ifade özgürlüğünün savunucularından olan Voltaire de ticaretin 

hoşgörü ortamının gelişimini kolaylaştırdığını öne sürmüştür (Kalkan, 2017: 29).   

Hoşgörü ilkesinin kendiliğinden iyi olduğu düşüncesini savunan liberaller, bu ilkeyi 

barışçıl iş birliğinin ve iyi işleyen bir toplum mekanizmasının esas kaynağı olarak 

görürler. Zira liberallere göre bireysel farklılıklar toplumsal yaşamın bir gerçekliğidir ve 

bu farklılıkların ortadan kaldırılmasına imkan yoktur. Bunu gerçekleştirmeye yönelik 

girişimlerin realist olmadığını düşünürler. Öyleyse liberallere göre hoşgörü, sağlıklı 

işleyen bir toplumsal yaşamın vazgeçilmez bir unsurudur (Butler, 2015: 7).  

Liberalizmin düşünsel bileşenleri açıklanırken, bu ögelerden bazılarının liberalizmin 

değişik fraksiyonlarına göre farklı anlamlar kazandığı belirtilmiştir. Bu çalışmanın 

konusunu oluşturan temel değer olan özgürlük kavramı da bu liberalizm fraksiyonları 

tarafından farklı şekillerde yorumlanmıştır. Gerek bu ayrımların daha net ortaya 

konulabilmesi gerek de liberalizmin tarihselliğinin doğru anlaşılabilmesi için liberal 

teorinin farklı fraksiyonlarının incelenmesi yerinde olacaktır.   

1.2.4. Farklı Liberalizmlere Bakış: Liberalizmin Türleri 

1.2.4.1. Klasik Liberalizm 

Klasik liberalizm, liberalizmin en erken ortaya çıkan  ve ilk sistematize edilen formudur. 

Bu sebeple herhangi bir sıfatlandırma yapmadan “liberalizm”den söz edilirse, bu 

bahsedilenenin klasik liberalizm olduğu düşünülür.  Klasik liberalizm bazı düşünürler 

tarafından “eski liberalizm” olarak da anılmıştır (Aytaç, 2017: 113; Yayla, 2015: 77). 

Özgür toplum anlayışı, çeşitlilik ve çoğulculuk gibi değerlerden esinlenen klasik 

liberalizm, herhangi bir değerler kümesinin bir başka bireye yahut gruba zorla 



46 
 

 

dayatılmasına karşı çıkar ve bunu özgürlüğe tehdit olarak değerlendirir. Yine bununla 

birlikte ekonomik konulardaki dayatmaları ve maddi eşitliğin siyasal birtakım metodlarla 

sağlanmaya çalışılmasını reddeder. Siyasal iktidara temkinli yaklaşmayı tercih eden 

klasik liberalizm, siyasal faaliyetlerin çoğulculuğu ve çeşitliliği sağlayacak biçimde 

gerçekleşmesini ister (Yayla, 2015b: 38). 

Klasik liberaller bireyi kendi ayakları üzerinde duran, rasyonel ve öz çıkarlarının peşinde 

olan bir özne olarak ele alırlar. Bu sebeple, kendi kendisine yeten bireylerden oluşmuş 

atomistik bir toplum tasavvuruna sahiptirler. Bu durum, klasik liberalizmin felsefi 

temellerini atan düşünürlerin insan doğası yaklaşımları ile ilgilidir. Bireye ilişkin 

görüşleriyle ilintili olmak üzere klasik liberalizmin bir başka ayırt edici özelliği de 

toplumsal eşitliğe yönelik tutumudur. Her birey kendi ayakları üzerinde duracak ve kendi 

yetenekleri ve çalışması karşılığında ilerleme katedecektir. Charles Darwin’in Türlerin 

Kökeni adlı eserinden ilham alan ve sosyal Darwinizm olarak anılan bu düşünce; servet, 

sosyal konum ve ekonomik eşitsizliklerin doğal olduğunu kabul eder ve bunlar için 

devletin herhangi bir müdahalede bulunmamasını öngörür (Heywood, 2014: 60-67). 

1900’lü yıllara kadar yalnızca liberalizm olarak bilinen klasik liberalizm; özel mülkiyeti, 

müdahale edilmeyen bir piyasa ekonomisini, hukukun üstünlüğünü, din ve basın 

hürriyetinin anayasal güvence altına alınmasını ve serbest ticareti savunur (Raico, 2011: 

69). Bununla birlikte klasik liberalizmi, kendisinden sonra ortaya çıkacak diğer türlerden 

ayıran önemli hususlardan birisi de devletin özgürlük ve adaleti kazanma ile bunları 

koruma konusunda oynayacağı role ilişkindir. Klasik liberalizmin özgürlük ve adalet 

noktasında devlete biçtiği tek rol, bireyleri diğer bireylerin kısıtlamalarından korumak ve 

bireylerin mülkiyet haklarını güvence altına almaktır (Conway, 2013: 152). Öyleyse 

klasik liberalizmi kısaca şöyle tanımlamak mümkündür: Klasik liberalizm; “toplumcu 

değil bireyci olan; pozitif değil, negatif özgürlük anlayışına dayanan; yaygın, müdahaleci 

ve baskıcı değil, sınırlı ve sorumlu devlet isteyen; yeniden dağıtımcı sosyal adalet 

anlayışına karşı çıkıp, adaletin en iyi şekilde piyasa ekonomisi içinde kendiliğinden 

gerçekleştiğine inanan” bir liberalizm türüdür (Yayla, 2015b: 38).  



47 
 

 

Klasik liberalizmin iktisadi liberalizm ve siyasal liberalizm olarak iki boyutu 

bulunmaktadır. En çok tanınan ve literatürde en çok üzerinde durulan iki klasik liberal 

düşünür John Locke ve Adam Smith olagelmiştir. Bunlardan birincisi liberalizmin siyasi 

yönünü inşa ederken, diğeri liberalizmin iktisadi yönünü ele almıştır (Yayla, 2015b: 40). 

17. ve 18. yüzyıllarda siyasal bir teori olarak gelişen klasik liberalizme, bir yandan da 

iktisat bilimi katkılarda bulunmuştur. Klasik liberalizmin siyasal boyutu doğal haklar 

teorisi, sözleşmecilik, anayasacılık ve John Locke’un görüşleri üzerinde yükselirken; 

iktisadi boyutunu ise ön plana çıkaran teorisyen; rasyonalizm, piyasa ekonomisi ve 

görünmez el  kavramları bağlamında Adam Smith olmuştur. Yalnızca iktisadi 

liberalizmin değil aynı zamanda klasik iktisat okulunun da kurucusu olarak kabul edilen 

Adam Smith, laissez faireci siyasal iktisat anlayışının temellerini atmıştır (Erdoğan, 2006: 

46-50) .  

Klasik liberalizmin iktisadi boyutunun teorisyeni olan Adam Smith, iktisadi liberalizmin 

temel ilkelerini 1776 yılında yayımlanan Ulusların Zenginliği adlı eserinde açıklamıştır. 

Smith de tıpkı fizyokratlar gibi ekonominin işleyişinde bir doğal düzen olduğuna 

inanmışsa da, fikyokratlardan farklı olarak bu düzenin sağlayıcısının Tanrı değil 

görünmez el olduğu yönünde fikir belirtmiştir. Doğal düzeni ve piyasa ekonomisinin 

işlerliğini sağlayacak bu görünmez el, rasyonel bireyin çıkarlarından ibarettir. Smith’in 

üzerinde önemle durduğu bir diğer husus ise iş bölümü ve mübadeledir. Smith’e göre 

insanlar tüm ihtiyaçlarını bizzat karşılamak yerine iş bölümü ve mübadele sayesinde daha 

yüksek bir refah düzeyine ulaşabileceklerdir. Ayni ekonomiden para ekonomisine geçişle 

birlikte iş bölümü ve mübadelenin öneminin daha iyi kavranacağını ileri süren Smith,  

para ekonomisinin geçerli olduğu bir piyasada itici gücün kişisel çıkarlar olacağını, her 

bireyin kendi kişisel çıkarını maksimize etmesi sonucunda da toplumsal refahın artacağını 

iddia etmiştir (Aktan, 1995: 10; Aktan, 2018a: 31).  

Klasik liberalizmin iktisadi yönünü savunanların aksine siyasal liberalizm taraftarları 

“laissez faire ekonomisi kuramcıları” değildir. Siyasal liberalizmin öncüleri hukuk 

devleti, anayasal devlet ve siyasal özgürlük üzerinde durmuşlardır (Çağlar, 1999: 23). 

Klasik liberalizmin siyasal boyutu, liberalizmin kurucu babalarından sayılan John Locke 

tarafından inşa edilmiştir. Siyasal liberalizmin başat ögesi, John Locke tarafından 



48 
 

 

geliştirilen rıza kavramı ve doğal haklar teorisidir. Siyasal liberalizmin diğer ilkelerini ise 

temsil mekanizması ve minimal devlet olarak belirtmek doğru olacaktır. Siyasal 

liberalizmin tüm bu ilkeleri, devletin kötü ve acımasız yöneticiler elinde bir Leviathan’a 

dönüşmesini önlemek içindir. Bunu sağlamanın yolu, hukuk ile sınırlandırılmış anayasal 

ve minimal bir devlettir. John Locke’a göre de devletin varlık sebebi bireyin doğuştan 

getirdiği hakların korunmasıdır. (Çaha, 2004: 46) 

1.2.4.2. Modern Liberalizm 

Sanayi Devriminin meydana getirdiği işçi sınıfının problemleri ile bu dönemde popülerlik 

kazanan Marksist ve kolektivist tepkilerin de etkisiyle liberalizmi yeniden yorumlayan ve 

güncelleyen bir akım olarak modern liberalizm ortaya çıkmıştır. Liberalizm artık bir 

burjuva ideolojisi olmaktan sıyrılıp genele hitap eden toplumsal ve siyasal felsefe haline 

gelme ihtiyacı hissetmiştir. Bu ihtiyacın doğurduğu yeni düşünce biçimi ise Thomas Hill 

Green, Friedrich Hegel ve Immanuel Kant’tan ilhamla pozitif özgürlük anlayışını temel 

alan, devletin rolünü ve etkinliğini artıran ve devlete aktif görevler tanıyan modern ya da 

bir diğer deyişle sosyal liberalizm anlayışıdır (Baydur, 1999: 59).  

19. yüzyılın sonları ve 20. yüzyılın başlarında gelişmeye başlayan modern liberalizm, bir 

yandan klasik liberalizmin savunduğu sivil haklara ve politik değerlere sahip çıkarken, 

diğer yandan sosyal adaletin sağlanması üzerine eğilmiştir. Sanayi devrimi ile birlikte 

gelişen şehirlerde ortaya çıkan işsizlik ve bunun yanı sıra çalışanların ağır koşulları, 

modern liberalizmin doğuşunun sebepleri arasında gösterilir (Seaman, 1978: 771-772). 

Genel bir ifadeyle söylenecek olursa modern liberalizmin “temel çıkış noktası, 

özgürlüğün yeterli olmadığı, hatta bazen hiçbir anlam ifade etmediği, esas olanın 

insanların bir şeyi yapmak istemeleri halinde müdahaleye maruz kalmamalarının değil, 

onu yapabilecek olanaklarla donatılmaları gerektiği düşüncesidir” (Erdoğan, 2015b: 56) 

Sosyal adaletin ve toplumsal dengenin sağlanmasında devlete birtakım ödevler yükleyen 

modern liberaller, devletin piyasada etkin rol alması yönüyle klasik liberallerden keskin 

biçimde ayrılır (Kalkan, 2017: 34). Modern liberalizmi klasik liberalizmden ayıran diğer 

farklılıklar ise her iki düşünce akımının adalet ve özgürlüğe yükledikleri anlamda gizlidir. 



49 
 

 

Klasik liberalizmin müdahalesizlik eksenindeki negatif özgürlük ve negatif adalet 

savunusuna karşılık modern liberalizm pozitif özgürlük ve sosyal adaletten yanadır 

(Yayla, 2014a: 141). Öte yandan modern liberallerin hepsi özgürlük ilkesini klasik 

liberaller kadar merkezi ve belirleyici olarak değerlendirmezler. Modern liberaller her ne 

kadar özgürlüğü dışlamasalar da, temel olarak adalet ve hak eksenli eşitlikçi bir yaklaşımı 

savunurlar. Klasik liberalizm ile modern liberalizmin esas gerilim noktasını, modern 

liberallerin eşitlik ve sosyal adalet bağlamı oluşturur. Zira eşitlik düşüncesinden beslenen 

bir sosyal adalet yaklaşımı, klasik liberaller için “kölelik yolunda karşılaşılan bir seraptan 

başka bir şey değildir” (Arslan, 1999: 258).20  

Klasik liberaller devletin yalnızca doğal hakların korunmasında ve güvence altına 

alınmasında etkin olmasını öngörmektedir. Modern liberaller ise devletin, hayatın 

belirsizliğine karşın kitlelerin sosyal güvenliğini sağlamakla görevli olmasını isterler. 

Klasik liberalizmin müdahalesizlik bağlamındaki negatif özgürlüğünün karşısısına sosyal 

güvenlik temalı pozitif özgürlüğü konumlandıran modern liberaller, bu pozitif özgürlük 

vurgusunun daha yeni ve daha aydınlanmış bir liberalizm ortaya koyduğunu 

düşünmüşlerdir. Bu sebeple modern liberalizm zaman zaman yeni liberalizm ve sosyal 

liberalizm şeklinde de anılmıştır (Ebeling, 2006: 118).  Modern liberalizmin en önemli 

temsilcileri arasında Thomas Hill Green, Leonard Hobhouse ve John Rawls 

sayılmaktadır. Bu düşünürlerin görüşlerine bir sonraki bölümde değinilecektir. 

1.2.4.3. Neo-Liberalizm 

Dünya ekonomisini son derece olumsuz etkileyen 1929 Büyük Buhranı sonrası 

Keynesyen politikaların hakimiyeti ve refah devleti yaklaşımları sonrası egemen olan 

müdahaleci devlet anlayışı 1970’li yılların sonuna dek uygulanmış ancak devletin 

ekonomideki etkinliğinin yarattığı sorunlar ve stagflasyon krizi sonrası yeni arayışlar 

ortaya çıkmıştır (Aktan, 1995: 12; Aktan, 2018a: 34). Bu arayışlar sonucu klasik 

liberalizmin temel ilkelerini yeniden gündeme getiren ve savunan bazı düşünürler ortaya 

                                                            
20 Örneğin Ronald Dworkin liberalizmin temel değerinin eşitlik olduğunu öne sürerken, özgürlüğe araçsal 
bir anlam yükler. Bu çalışmanın konusunu oluşturan düşünürlerden birisi olan John Rawls ise yeniden 
dağıtıma dayanan sosyal adalet çerçevesini (devlet) müdahale (si) üzerinden pozitif özgürlük kavramına 
yakın bir noktada tanımlar. 



50 
 

 

çıkmış, 1930’lu yıllarda Ludwig Von Mises ve daha sonra da Friedrich Hayek’in öne 

sürdüğü görüşler neo-liberalizm olarak adlandırılmıştır (Erdoğan, 2006: 56-57).  

Klasik liberalizmin çağdaş dönemdeki uzantısı sayılan neo-liberalizmin temel ilkeleri 

şunlardır: Bireyselliğin değeri ve insan hakları, piyasa ekonomisi, sınırlı devlet, hukuk 

devleti, liberal rasyonalizm. Görüldüğü gibi neo-liberalizmin temel hareket noktası klasik 

liberal ilkelerdir. Ancak neo-liberalizm, klasik liberalizmden bir noktada farklılaşır. Neo-

liberaller tarafından “devletin ekonomik teorisi” olarak adlandırılan bu farklılık, piyasa 

mekanizması içinde kendiliğinden üretilmeyen bazı mal ve hizmetlerin ve bunlardan 

kaynaklanan ihtiyacın nasıl giderileceğine ilişkindir. Neo-liberallere göre bireylerin 

amaçlarını gerçekleştirebilecekleri bazı ihtiyaçlar piyasa tarafından kendiliğinden 

sağlanamazsa devlet bu ihtiyaçları karşılamak üzere mal ve hizmet üretebilecektir. Ancak 

devletin üretimi, yalnızca piyasanın başarısız olduğu noktada ve kaynakların optimal 

tahsisi için gerçekleşecektir  (Erdoğan, 2006: 61-63).  

Neo-liberalizm, üç iktisat okulunun görüşleri çerçevesinde gelişmiştir. Bunlar; Friedrich 

Von Hayek’in kurucusu olduğu Neo-Avusturya Okulu, Milton Friedman’ın öncüsü 

olduğu Chicago İktisat Okulu ve James Buchanan’ın liderliğini yaptığı Virginia Politik 

İktisat Okuludur. Bununla birlikte Almanya’da Freiburg Okuluna mensup olan ORDO 

liberalleri de neo-liberalizmin gelişimine büyük katkılar sunmuşlardır (Aktan, 1995: 12-

13; Aktan, 2018a: 35)  

1.2.4.4. Liberteryanizm 

Liberteryanizm, tüm bireylerin tek, genel ve temel bir özgürlük hakkına sahip olduğunu 

ileri süren bir düşünce akımıdır. Liberteryanizm, bireysel özgürlüğe saygının adaletin 

temeli olduğu görüşünden hareket eden,  insan ilişkilerinin karşılıklı saygıya dayanmasını 

salık veren ve radikal toleransı savunan bir liberalizm formudur. Liberteryanizme göre 

her birey, bir başkasının hakkını ihlal etmediği müddetçe kendi hayatını dilediği gibi 

yaşayabilir. Her bireyin kendi sorumluluğunu üstlendiği bir radikal özgürlük yaklaşımı 

ortaya koyan liberteryanizm, toplumun ya da devletin bireyler üzerinde ebeveyn rolü 

oynama ihtimalini reddeder (Brennan, 2012: 1-4). 



51 
 

 

Liberteryanizm, özgürlük için genel ve temel bir hakka sahip olduğumuzu söyleyen, 

masum insanlara karşı saldırıyı yasaklayan ve “ultra hoşgörü” olarak sahneye çıkan bir 

görüştür. Bir yönüyle liberteryanizm, liberalizmin aşırı bir şekli olarak da 

değerlendirilebilir (Narveson, 2013: 373-374). Pür özgürlük olarak değerlendirilebilecek 

olan liberteryanizm, bireylerin hiçbir eylemine ve mülkiyetine karışılmayan özgür bir 

toplum tasavvur eder. Liberteryanler zorlama unsuruna hiçbir şekilde meşruiyet 

kazandırılamayacağını ileri sürerler (Aktan, 1995: 22-23). Rothbard’ın deyimiyle 

liberteryanler özgürlüklere karşı “ilga edicilerdir”. Yani özgürlüğe yönelen tüm engelleri 

ve müesseseleri yok etmek isteyenlerdir (Rothbard, 2000: 243).  

Liberteryanler her ne kadar liberaller gibi  negatif özgürlük yanlısı olsalar da liberalizm 

sınırlı, liberteryanizm ise sınırsız bir özgürlüğü savunmaktadır (Aktan, 2018b: 100). Bu 

sınırsız özgürlük savunusu, devletsiz bir toplum hayali ile de paraleldir. Liberteryanlerin 

özgürlüğe dönük bu farklı yorumları nedeniyle devlete yönelik liberteryan gelenekte bir 

mutabakat bulunmamaktadır. Bir kısım liberteryan minimal bir devleti savunurken 

(minarşistler) bazı liberteryanler de devletsiz bir düzeni (anarko-kapitalistler) 

savunmaktadır (Aktan, 2018a: 51). Liberalizmin bireysel özgürlük üzerindeki geleneksel 

vurgusunu savunan liberteryanlerden  minarşizme yakın olanlar, tıpkı diğer liberteryanler 

gibi neo-liberallerin ihtiyaç halinde devletin üretim yapmasını kabul etmesini eleştirirler. 

Bu bağlamda liberteryanlerin yaklaşımı Lockecu bir tutuma işaret eder. Liberteryanler de 

Locke gibi yaşam, özgürlük ve mülkiyet haklarını dokunulmaz haklar olarak görmekte 

ve bu hakların devlet karşısında korunmasını talep etmektedirler. Ancak bu liberteryanleri 

devletsiz bir düzeni arzulayan anarşizmden ve anarko kapitalist liberteryanlardan ayıran 

temel nokta en küçük ölçeğe indirilmiş bir devletin varlığını gerekli ve meşru 

görmeleridir   (Erdoğan, 2006: 72). 

Bir anarko-kapitalist olan Rothbard, devletin vergilendirme hakkını bir gasp olarak 

değerlendirir ve devleti son derece büyük bir suç örgütü olarak nitelendirir (Rothbard, 

1998: 162-166). Rothbard’a göre devlet ortaya çıkış itibariyle de en büyük saldırgandır 

ve öyle olmayı sürdürecektir. Devlet; güç, yargı yetkisi, para basma yetkisi, araziler, 

yollar vb. her şey üzerindeki tekelini bunları gasp ederek oluşturmuştur. Klasik teorinin 



52 
 

 

rızaya dayalı sözleşme ve insanların yetkilerini devrettiğine dair inancı, Rothbard için 

gerçekçi olmayan bir kurgudan ibarettir (Yaman, 2018: 293).  

Minarşist liberteryan Robert Nozick de insanın bedeni üzerindeki mülkiyetinden yola 

çıkarak devletin vergi almasını adaletsizlik olarak tanımlar: “Nasıl rızamız olmadan 

böbreklerimizden bir tanesini almaya kimsenin hakkı yoksa, emeğimizi harcayarak 

yarattığımız (ekonomik) değerin bir kısmını (vergilendirme yoluyla) almaya da devletin 

hakkı yoktur.” (Borovalı, 2006a: 16-17). Ancak bununla beraber Nozick, devleti yok 

edilmesi gereken bir şey olarak görmez. “Ultra-minimal devlet” olarak adlandırdığı bir 

model sunar. Bu modelde devlet, koruma ve yaptırım uygulama hizmetlerini yalnızca bu 

hizmetleri satın alanlara sunar. Görüldüğü gibi ultra-minimal devlet, klasik liberal 

teorinin savunduğu gece bekçişi devleti aşan bir formdur (Nozick, 2006: 59). Hiçbir 

devletin haklı görülemeyeceğini ve her minimal devletin bir gün maksimal devlete 

dönüşeceğini düşünen Rothbard’a göre devlet bireyi her yerde takip eden ve onu 

koruduğunu söyleyen bir çetedir. Devlet yurttaşlara yararlı bir kurum değildir, bu sebeple 

ortadan kaldırılmalıdır. 

 

 

 

 



53 
 

 

2. BÖLÜM: LİBERALİZM VE CUMHURİYETÇİLİK EKSENİNDE 

ÖZGÜRLÜK 

2.1. ÖZGÜRLÜK KAVRAMININ KÖKENİ VE ÖZGÜRLÜĞÜN 

TARİHSELLİĞİ 

2.1.1. Özgürlük 

İngilizce’de özgürlük manasındaki liberty kelimesi, Latince libertas kökeninden gelir ve 

köle ya da tutsak olmayanın durumunu anlatmak için kullanılır. Libertas, aynı zamanda 

yasa önündeki özgürlüğü ortaya koyması bakımından liberalizm ile cumhuriyetçilik 

arasındaki irtibat noktasını oluşturur.  Özgürlük “bir başkasının istediğini değil de kendi 

istediğini yapan”, “her hangi bir baskı altında bulunmayan ve kendi istemine ve ilkelerine 

göre davranan kişi” (Timuçin, 2000: 266-267), “bilimsel açıdan bilincine varılmış ve 

böylelikle egemen olunmuş zorunluluk” (Hançerlioğlu, 1989: 323), “bağlı olmama, 

dışarıdan etkilenmemiş, engellenmemiş, zorlanmamış olma” (Akarsu, 1998: 146), 

“zorlamanın yokluğu, bir eylemde bulunma ya da bulunmama” (Öner, 1995: 12), “isteğin 

salt bir zorunlulukla zorladığı şeyi kişiliğin yapmaya alışmasındaki güç”, “bireyin 

başkasının zorlaması altında olmaksızın davranabilmesi” (Aktan, 2015: 55; Voltaire, 

2011: 284) gibi farklı tanımlamalara sahip evrensel bir fikirdir (Sen, 1998: 40-41). 

Özgürlük, üzerindeki sübjektif tartışmalardan kaynaklı belirsizliğe rağmen siyaset bilimi, 

felsefe, sosyoloji, sanat ve edebiyat metinlerinde üzerinde çokça durulan bir kavram 

olagelmiştir. Her şeyden önce, özgürlüğün belirgin ve somut sınırlarını objektif bir ölçütle 

çizmenin güçlüğünden söz etmek gerekir. Özgür kime denir? Bir görüşe göre özgürlük, 

bize iradesini dayatan bir kimse olmadığında sahip olduğumuz şeydir. Bu düşünceye göre 

özgürlük, kimsenin bir diğeri üzerinde tahakküm kurmadığı ideal bir toplumsal uyum hali 

ile eş görülür (Kokesh, 2016: 15). Diğer bir görüşe göre doğanın ve toplumun nesnel 

yasalarına egemen olan ve kendi iradesiyle eyleyebilen kişi özgürdür. Bir başka ifadeyle 

insanın özgürlüğü; yeteneklerini, eğilimlerini tercih ve beğenilerini serbestçe 

geliştirebilme olanaklarına sahip olması ile yakından ilgilidir. Buna göre özgürlük, 

zorunluğa karşı koymaktan çok zorunluğa egemen olmayı gerektirir. Yani bu bakımdan 



54 
 

 

özgürlük, doğa yasalarından bağımsız olmaktan öte, o yasaları öğrenip onları kontrol 

etmek ve belli amaçlar doğrultusunda kullanabilmektir (Hançerlioğlu, 1989: 323). 

Özgürlük; zaman, mekân, sosyo-politik gerçeklik vb. koşullar ekseninde şekillenen, 

sınırları -yahut sınırsızlığı- bu değişkenlerce belirlenen, tıpkı adalet, eşitlik ve hoşgörü 

gibi bir insan değeridir ve değerli eylemde bulunma olanağı sağlar (Kuçuradi, 1994: 6). 

Bu kavram, farklı disiplinlerin her birinde başka şekillerde tanımlanmıştır. Örneğin 

felsefede özgürlük iradenin bir niteliği olarak ele alınırken, sosyolojide ise daha çok 

sosyal ilişkiler bağlamında yorumlanır. Buna karşın siyaset kuramcıları ise özgürlüğe 

ahlaki bir ideal ya da normatif bir ilke olarak yaklaşır (Heywood, 2004: 253). Bir yönüyle 

özgürlük, kişinin kendisi üzerindeki belirleyiciliği, kendi kendisini denetlemesi, 

yönlendirmesi ve düzenlemesi durumuna karşılık gelir. Kısacası özgürlük “bireyin 

kendisini dış baskı, etki ya da zorlamalardan bağımsız olarak, kendi arzu edilir ideallerine, 

motiflerine ve isteklerine göre yönlendirmesi; kişinin başkalarının istek ve buyruklarına 

göre değil de kendi isteklerine göre davranabilmesi gücüdür” (Cevizci, 1999: 667). 

2.1.2. Antik Yunan ve Roma’da Özgürlük 

İnsanlar, özgürlüklerinin bilincine ulaşıncaya dek birçok güçlüklerle karşılaşmışlardır. 

Bu güçlüklerin başında, zorunluk kavramı21 önemli yer tutmaktadır. Zorunluk kavramı 

önceleri kadercilik olarak ele alınmıştır. Bilimsel bilgiden yoksun olan ilk insanlar, bütün 

olup bitenleri gizli bir gücün yönetimine bağlamışlardır (Hançerlioğlu, 1970: 43-44). 

Bununla birlikte ilk ortaya çıktığından itibaren özgürlük tartışmaları, siyaset felsefesinin 

başat sorun alanlarından birisi haline gelmiştir. Ancak özgürlüğe ilişkin ilk izlenimleri 

edinmek için Antik döneme geri dönmek gerekir. Antik çağda özgürlük anlayışının birey 

özgürlüğünden çok, toplulukçu bir karakter sergilediği görülür. Gerek Antik Yunan’da 

gerekse Roma’da özgürlük, yurttaşların katılımı ve siyasal karar alma süreçlerindeki 

etkinliği ile sağlanmaktadır.  

                                                            
21 Zorunluk kavramı şöyle açıklanabilir: Annem ile babam bir araya gelmeseydi ben meydana gelmezdim. 
Öyleyse ben bir zorunluğun sonucuyum. Bırakılan taş yere düşer. Öyleyse bu bir zorunluğun sonucudur. 
Dolayısıyla ben ve davranışlarım bir zorunluluğa bağlıyız. Öyleyse özgür değiliz (Hançerlioğlu, 1970: 43). 



55 
 

 

Antik Yunan’da özgürlük kavramının kentle bütünleşik bir anlam içerdiği görülür. 

Burada özgürlük, polisler (site-devleti) eliyle iktidarın kolektif kullanımına ilişkindir 

(Sartori, 1996: 316). Ancak her halde Antik Yunan döneminde, düşünce özgürlüğü de 

dâhil olmak üzere özgürlüklerin en üst düzeyde yaşandığı site devleti Atina polisi 

olduğundan, Antik Yunan özgürlük kavrayışını Atina polisi üzerinden ele almak gerekir. 

Kamusal alan-özel alan dikotomisi üzerinde hayat bulan Antik Yunan düşüncesinde 

özgür olmak, günümüz modern özgürlük anlayışından çok farklı bir görünüm arz eder. 

Buradaki özgürlük anlayışını kavramanın yolu, koine-oikos ayrımı ile isonomia, isotimia 

ve isegoria kavramlarını bilmekten geçer (Dinçkol, 2017: 752).  

Tek tek kişilere ait olduğu düşünülen ve hane hayatını temsil eden oikos’a22 karşılık koine, 

Antik Yunan şehir devletlerini temsil eden Polis’in bir bileşeni olarak kabul edilir ve 

kamusal alan anlamına da gelecek şekilde özgür yurttaşların ortak kullandığı alanı ifade 

eder. Siyasal yaşamın ve özgürlüğün vücut bulduğu yer olan koine, mekânsal olarak 

Polis’in alanıdır (Habermas, 2003: 60). Kişilerin yasalar karşısında eşitliğini ifade eden 

isonomia, herkesin her makama gelebilme hakkını belirten isotimia ve konuşma 

özgürlüğünü güvence altına alan isegoria kavramları da Antik Yunan geleneğinde 

özgürlüğün korunmasını ve desteklenmesini sağlamaktadır. Ancak tüm bu imkânlardan 

yalnızca yurttaşların yararlandığını belirtmekte fayda vardır (Friedell 1999: 194). 

Bir siyasal yaşam alanı olan Polis, -Arendt’in deyimiyle- eylem ve konuşmanın 

gerçekleştiği alandır (Berktay, 2012: 45). Ancak bu eylem ve konuşma hakkı, bir önceki 

paragrafta da belirtildiği gibi herkes için geçerli değildir. Her ne kadar diğer insanlar da 

eylem ve konuşma yetisine sahip olsalar da bu alanda bulunma imkânından yoksundurlar 

(Yılmaz, 2006: 365). Antik Yunan’da bu alanda bulunma, bir diğer deyişle, “özgürlük 

hakkı” yalnızca yirmi yaşını geçmiş erkeklere verilmiştir. Kısacası kadınlar, köleler ve 

yabancılar23 yurttaş olamadıkları gibi özgür de değillerdir (Friedell, 1999: 198). 

Görüldüğü gibi Antik Yunan düşüncesinde özgürlük, sınırlı bir grup yurttaşın kamusal 

                                                            
22 Oikos yaşantısında ev/hanenin reisi olduğu düşünülen erkeğin hane halkı üzerindeki hâkimiyeti, onun 
özgür olduğu anlamına gelmemektedir. Antik Yunan düşüncesinde özgür olmak, haneden ayrılıp siyasetin 
alanı olan Polis’e girmek ve kamusal işlere katılmaktır.  
Bkz. (Arendt, 2012: 145) 
23 Yabancıların (meteikos) durumu köleler ve kadınlara göre farklıdır. Zira yabancılar hukuken özgürdür, 
ancak siyasal özne olma olanağına sahip değillerdir. 



56 
 

 

işlere katılımı ile tanımlanmaktadır. Bununla birlikte özgürlüğün yaşandığı mekân ise 

kamusal alandır.  

Antik Yunan döneminde özgürlük meselesi farklı düşünürler tarafından yorumlanmıştır. 

Örneğin Gustavo Glotz için Antik Yunan deneyimi, özgürlük pratiğini mutlak olarak 

gerçekleştirmiştir. Özgürlüğü hak düşüncesi ile birlikte ele alan Fustel de Coulanges ise 

Antik Yunan’daki özgürlük deneyimini eleştirir. Coulanges’e göre Antik Yunan’da 

yaşayanlar belli bir siyasal özgürlüğe sahiptir ancak bizatihi kendiliğinden bir kutsallık 

içeren Polis karşısında hiçbir hakka sahip olmamaları nedeniyle bu durumun tam bir 

özgürlük olarak adlandırılamayacağı ileri sürülmüştür (Ağaoğulları, 2013: 46-47). 

George Sabine de Antik Yunan’daki özgürlük anlayışının kanunlara saygıyı gerektiren 

bir özgürlük olduğunu vurgular. Antik Yunan düşüncesinde özgürlük ve yasaların 

egemenliği iyi bir yönetim için gereklidir ve bu ikisi Polis’in en önemli özelliğidir. 

Polis’te yönetim süreçlerinde bağlayıcı olan yasa süreçleridir. Bireylerin özgürlüğü; 

yasaları anlamak, tartışmak ve onlara katkıda bulunmak özgürlüğüdür (Sabine, 1969a: 

15-16).  

Antik Yunan’daki özgürlük anlayışına ilişkin ilk izlenimlerin Platon ve Aristoteles 

düşüncesinde ortaya çıktığı görülür. Öncelikle Platon ve özgürlük ilişkisinden söz etmek 

gerekirse, Platon’un özgürlük düşüncesine ilişkin doğrudan bir açıklamasının 

bulunmadığını vurgulamak gerekir. Platon’un özgürlüğü çağrıştıran söylemlerinden ilki 

Devlet adlı eserinin onuncu kitabında yer alan “Er miti”ne ilişkindir. Bu mite göre, asker 

olan Er bir savaşta hayatını kaybeder. Savaş meydanında günlerce bekleyen cesedi, on 

ikinci gün yakılmak için odunların üzerine yatırılırken yeniden hayata döner. Er, ilahi bir 

buyrukla öte dünyada olup bitenleri insanlara aktarmak göreviyle hayata döndürülmüştür. 

Er’in aktardığı en çarpıcı deneyim, kader tanrıçası Lakhesis’in ölü ruhlara yeniden hayata 

döndürülüp kendi seçecekleri bir hayat perisi vadetmesi üzerinedir. Bu vaat, o güne dek 

zorunluk/kader düşüncesi üzerine kurulan Antik Yunan felsefesi için apaçık bir özgürlük 

ifadesidir (Adugit, 2013: 65-66).24        

                                                            
24 Ayrıca bkz. (Platon, 2017: 360-368) 



57 
 

 

Platon’da özgürlüğü çağrıştıran bir diğer örnek ise mağara alegorisidir. Yeraltındaki bir 

mağarada sırtları mağaranın girişine dönük, elleri ve boyunlarından zincirli birtakım 

tutsaklar bulunmaktadır. Bu tutsaklar, yalnızca mağaranın duvarını görebilmektedirler. 

Arkalarında ise bir ateş yanmaktadır. Sırtları ile ateş arasındaki yolda ise bazı insanlar, 

kimileri de ellerinde hayvan figürleri taşıyarak gelip geçmektedir. Bunların gölgeleri 

tutsakların baktıkları duvara yansır. Elleri, ayakları ve boyunları zincirli olan tutsaklar 

yalnızca bu gölgeleri görürler. Sonra bir gün tutsaklardan birinin zincirleri çözülür ve 

mağaranın dışına çıktığında gerçek dünyanın farkına varır (Platon, 2017: 231-233). 

Görüldüğü gibi tutsaklıktan özgürlüğe geçiş ile nesneler dünyasından gerçekler 

dünyasına geçiş arasında bir koşutluk kurulmuştur. Platon’un buradaki amacı her ne kadar 

doğrudan özgürlük bahsini tartışmak değilse de mağara benzetmesi özgürlük tartışmaları 

için değerli bir başlangıç noktasıdır.  

Aristoteles’in özgürlük anlayışı ise Platon’a göre daha doğrudandır çünkü Aristoteles bir 

tür özgürlük-özgür olma tarifi sunmaktadır. Aristoteles’e göre bir başkası için var 

olmayan ve ereğini kendi içinde taşıyan insan özgür insandır (Aristoteles, 1985: 88). Bu 

erek ise en yüce mutluluğu elde etmek ile doğrudan ilintilidir (Senemoğlu, 2016: 56-57). 

Özgürlüğü, devlet yönetimi ve yurttaşlık ile beraber anmakla birlikte Aristoteles, siyaset 

yapan ve siyasal yaşama katılan insanın özgür olduğunu öne sürmektedir (Ağaoğulları, 

2013: 347). Görüldüğü gibi Aristoteles düşüncesinde özgür insan, genel Antik Yunan 

yaklaşımını yansıtmaktadır. 

İlkçağ felsefesinde özgürlük ile akıl ve irade arasındaki ilişki üzerinde de durulmuştur. 

Akıl sahibi tek canlı olan insan, belli başlı ilkeler ekseninde kendi eylemleri üzerinde 

belirleyici olan ve davranışlarının bilincinde olup tercihlerde bulunan bir aktördür. 

Ancak, bir eylemi yapıp yapmamaya birey kendi iradesiyle gönüllü biçimde karar 

veriyorsa ancak o zaman özgür irade durumundan söz edilebilir. Bilinç ve irade ile 

yapılan eylem ilkçağ felsefesinde özgür insan ve köle arasındaki farkı belirleyen en 

önemli kıstas olmuştur. Platon’a göre özgür insan yapacağı eylemlerin kararını kendisi 

verir ve özgür iradesiyle eylemde bulunur. Köle ise efendisi tarafından ona söylenenleri 

yapar. Kendi iradesiyle bir tercihte bulunması mümkün değildir. Platon, aklın ilkeleriyle 



58 
 

 

uyumlu eylemde bulunup onun rehberliğinde seçim yapan, bedensel hırs ve arzulardan 

uzak duran kişiyi özgür insan olarak nitelendirir (Akgün, 2013: 121-122).  

Roma siyasal dizgesinde özgürlük, “yasaların yönetimi savı” üzerine inşa edilmiş ve keyfi 

iktidarın yokluğuna bağlanmıştır. Keyfi iktidara duyulan karşıtlığı, monarşi karşıtlığı 

olarak değerlendirmek de mümkündür. Zira Roma siyasal bağlamında monarşi keyfi 

yönetime karşılık gelirken, cumhuriyet ise özgürlüğün gerçekleştiği yasalı yönetimi 

anlatır (Öztürk, 2013e, s.74). İtalyan kent devletlerinde ise özgürlük, özgür bir devlette 

yaşamak ile koşut görülmektedir. Buna göre insanların ve devletlerin özgürlüğü aynı 

şeydir. Bu bağlamda özgürlüğe bakış, hem dışta hem de içte bağımlı olmama durumu ile 

ilgilidir (Tunçel, 2010: 158).  

2.1.3. Ortaçağda Özgürlük 

Ortaçağ düşüncesinde ise özgürlük farklı bir anlam çerçevesine bürünmüştür. İrade, 

özgürlük, ahlak ve erdem din ile temellendirilmiş ve açıklanmaya çalışılmıştır. 

Ortaçağda, aklı vahyin denetimi altına sokan ve akla araçsallık dışında özel bir anlam 

yüklemeyen bir felsefi etkinliğin varlığından söz etmek gerekir. Ayrıca ortaçağ felsefesi, 

çok tanrılı ilk çağ felsefesinin aksine tek tanrılı Hristiyanlık inanışı üzerinde 

yükselmektedir (Gökberk, 2000: 125-126). Aslî/ilk günah anlayışı ekseninde formüle 

edilen Hristiyanlık anlayışında insan, ilk günah sebebiyle özgürlüğünü yitirmiştir ve bunu 

kendi çabasıyla ve aklıyla geri kazanması olanaklı değildir25 (Akgün 2013: 124).  

Ortaçağda özgürlük meselesini sorunsallaştıran düşünürlerden birisi olarak Augustinus’a 

göre özgür olmak ancak iki şekilde mümkündür: İnsanın bedenin dayatmasından, 

hazlarından kendisini kurtarması ve Tanrı’nın gösterdiği yoldan yürüyerek onun inayetini 

beklemesi. Augustinus’a göre hiç kimse Tanrı’nın yardımı ve inayeti olmaksızın doğruyu 

bulamayacağı gibi kendi benliğini özgür de kılamayacaktır. Zira insan, özgür iradesi 

sebebiyle ilk günahı işlemiş ve kötü olanı özgür iradesi ile seçmiştir. Öyleyse yeniden 

                                                            
25 Detaylı bilgi için bkz. (Özcan, 2006) 



59 
 

 

özgürlüğe erişmenin yolu özgür irade arayışı değil, Tanrının buyruklarına uygun bir 

yaşam sürmek olacaktır (Akgün 2013: 128).  

2.1.4. Antiklerin ve Modernlerin Özgürlüğü 

Modern çağda özgürlük anlayışının izlerini ise Benjamin Constant’ın antiklerin 

özgürlüğü ile modernlerin özgürlüğü arasında yaptığı kıyas üzerinden yakalamak 

mümkündür. Modern özgürlük anlayışını bireyin yalnız kalma hakkı olarak tanımlayan 

Constant, yalnız kalma hakkını bireyin kendi kararlarını verirken sahip olduğu otoriteyi 

başkalarıyla paylaşmaması olarak ele alır. Modern insan, yaşamına ve kararlarına 

müdahale edilmesini istemeyen bağımsız ve özerk bireydir. Bununla birlikte modern 

çağda birey, güvenlik içinde özel zevklerini tecrübe edebilmeyi amaçlar. Bu zevklerin 

kurumlar tarafından güvence altına alınması ise özgürlük olarak nitelendirilir. 

Modernlerin özgürlüğü huzurlu bir varoluş ve özel bağımsızlık üzerine kuruludur. Birey, 

gerek başka bireylerin gerekse devletin müdahale edemeyeceği bir özel alana sahip 

olmayı amaçlamaktadır. Modern çağda devletin amacı antik dünyada olduğu gibi erdemli 

yurttaşlar meydana getirmek değil, onların can ve mal güvenliğini sağlamaktır (Şahin, 

2008a: 20).  

Öte yandan Benjamin Constant’a göre Antik dönemde modern anlamda bir özgürlükten 

söz etmek mümkün değildir. Zira Constant’ın deyimiyle “eskilerin özgürlüğü” kolektif 

bir kimlik taşır. Antik Yunan düşünüşünde kişi, adeta Polis için vardır. Polisin varlığı 

poliste yaşayanlardan daha önceliklidir. Böylesi bir özgürlük ise bireyi ön plana çıkaran 

bir bakışa sahip olmadığından tam olarak özgürlük olarak nitelendirilemez. Kısacası bu 

toplulukçu özgürlük bireyi toplumsal otoritenin edilgen bir parçası haline getirdiğinden 

Constant, Antik Yunan’ın özgürlük pratiğini “özgürlük” olarak adlandırmaz. Ona göre 

gerçek özgürlük, modernlerin özgürlüğüdür (Constant, 1999: 123-124):  

Bizlerin Antikçağ insanlarına göre bireysel özgürlüğümüze daha fazla düşkün 
olmamız gerekir. Zira onlar özgürlüklerinden siyasal haklar uğruna 
vazgeçerken az fedakârlık yapıp çok şey kazanıyordu, oysa aynı fedakârlıkta 
biz bulunsak elde edeceğimizden daha fazlasını kaybederiz. Antik 
çağdakilerin amacı siyasal gücü yurttaşlar arasında bölüştürmekti; onlar için 
özgürlük bu anlama geliyordu. Modern çağ insanlarının amacı ise özel 



60 
 

 

zevklerini güvenlik içinde yaşayabilmektir ve bu zevklerin çeşitli kurumlar 
tarafından güvence altına alınmasına da özgürlük adını verirler… Gerçek 
modern özgürlük bireyin özgürlüğüdür. Bunun garantisi ise siyasal 
özgürlüktür ve bu yüzden vazgeçilmezdir. Eskiden olduğu gibi günümüz 
insanından da siyasal özgürlükler lehine bireysel özgürlüğünden vazgeçmesi 
istense, bu durum daha sonra siyasal özgürlüğün de elinden alınmasının yolu 
olacaktır.  

Modernlerin, özgürlüğü müdahalesizlik ekseni üzerinden okumasına karşın antiklerin 

özgürlük anlayışı kolektif iktidara aktif ve sürekli katılım ile cisimleşir. Antiklerin amacı, 

yurttaşlar arasında sosyal iktidarın paylaşılmasından ibarettir. Onların özgürlük dedikleri 

şeyin karşılığı budur. Bu özgürlük anlayışının temelinde, kişilerin kendi hayatlarını 

ilgilendiren kararların oluşturulması sürecinde egemen olması yatar (Şahin, 2008a: 19-

20).  

Özgürlüğün tarihselliği bağlamında bir başka önemli tartışma ise Isaiah Berlin tarafından 

ortaya atılan negatif özgürlük ve pozitif özgürlük tartışmalarıdır. Berlin’in negatif ve 

pozitif özgürlük ayrımının düşünsel kodları, belli açılardan Constant’ın antiklerin ve 

modernlerin özgürlüğü bağlamı ile koşutluklar içermektedir. Bu konu ve negatif-pozitif 

özgürlük ayrımı, çalışmanın temel konusu ile de doğrudan ilintili olduğundan tarihsel 

bağlam ortaya konulurken ele alınmamıştır. Negatif ve pozitif özgürlük tartışmalarına 

farklı özgürlük kavramsallaştırmaları tartışılırken değinilecek, ayrıca bu kavramlar 

metnin sonraki bölümlerinde detaylıca ele alınacaktır.  

2.2. FARKLI ÖZGÜRLÜK KAVRAMSALLAŞTIRMALARI 

2.2.1. İçsel ve Dışşal Özgürlük 

İçsel ve dışşal özgürlük tartışmaları, özgürlük kavramının felsefi boyutunu oluşturan 

tartışmaların ürünüdür. Özgürlük kavramının içsel boyutu, insanın yaşadığı dışsal 

dünyaya karşı kendisini yeniden inşa etmesiyle ilgilidir. Bu tanımlamaya göre insan, 

kendi içinde yaşayan bir varlıktır. Esasen insanın dışarıda yaşadığı her şey, onun içselliği 

ile bağıntılıdır. İnsanın dışarıda yaşadığı düşünülen her şey, kaynağını içeriden alır ve 

yine sonuçlarını içeriye yansıtır. Öyleyse insan, eyleminin nedenini kendi ussal 



61 
 

 

varlığından alarak özgürlüğe, bir diğer deyişle içsel özgürlüğüne ulaşır. Bu içsel 

özgürlüğü sayesinde kendi eylemini akla dayalı kararı ve bireysel istenci ile 

gerçekleştirebilir (Özçınar, 2013: 183-185).    

Özgürlük öncelikle içeride oluşur, olgunlaşır ve nihayet dışsallaşır. Özgürlüğün 

dışsallaşmasıyla birlikte insanın eyleyen bir varlık haline dönüşmesi özgürlüğün görünür 

boyutunu meydana getirir. Bu bakımdan dışsal özgürlük, özgürlüğün görünür ve bilinir 

yanının bir yansımasıdır. Dış özgürlüğün eyleyen yönü düşünüldüğünde bu özgürlüğe 

politik özgürlük, içsel özgürlüğe ise etik özgürlük adı verilir. Ancak son kertede, 

özgürlüğün daima eylemsellik bağlamında ele alındığı görülür. Zira içsel bir “eyleme” 

söz konusu değildir. Bir eyleme pratiğinin getirisi olan özgürlük, mutlaka dışsal alanda 

yer almalıdır (Mengüşoğlu, 2015: 213-216).  

Felsefi bağlama denk düşen içsel ve dışsal özgürlük kavramsallaştırmaları politik 

düzlemde değerlendirildiğinde, daha çok etik bağlamı oluşturan ve bir yönüyle özerkliği 

vurgulayan içsel özgürlüğün, liberal söylemin özgürlük anlayışına daha yakın olduğunu 

söylemek mümkündür. Öte yandan bir eylemselliği içeren ve bir diğer deyişle yapma-

etme yahut eyleme özgürlüğü olarak politik bir kimliği de içinde barındıran dışsal 

özgürlük ise, cumhuriyetçi geleneğin düşünsel pratiklerine daha yakın bir görüntü 

çizmektedir.  

2.2.2. Amaçsal ve Araçsal Özgürlük 

Özgürlük ihtiyacının temel nedeninin ne olduğu sorusuna verilecek cevap, özgürlüğün 

amaçsal ve araçsal boyutlarının arasındaki farka denk düşer. Esasen özgürlük ihtiyacının 

en önemli nedeni -ve belki de bu ihtiyacın zirvede olduğu an- ondan yoksun olma halidir. 

Bu sebeple çoğu insan için de özgürlük, kendiliğinden bir değere sahiptir. Amaçsal 

özgürlük, özgürlüğün bu salt kendinde değer görünümü ile açıklanabilecek bir olgudur. 

Özgürlüğün, dolayımlı ya da dolayımsız başka bir etmenden yalıtılmış biçimde, salt 

kendinde değer ya da amaç değer olarak görüldüğü tasarıma amaçsal özgürlük denir 

(İnce, 2018: 18). Özgürlük, kimi zaman da başka değerlere ve ihtiyaçlara erişmenin bir 

yolu olarak ortaya çıkar. Özgürlük mefhumuna araçsallık kazandıran bu bakış açısına 



62 
 

 

göre özgürlük; refah, adalet, eşitlik gibi başka amaçlara ulaşmanın bir vasıtası olarak 

görünür. Özgürlük, salt kendinde bir değer olmaktan çıkar ve bir araç değer haline 

dönüşür. Ancak özgürlüğün araç haline dönüşmesi, onun tek başına bir arzuya 

indirgenmesi değildir (İnce, 2018: 19).  

Cumhuriyetçi düşünce geleneğinde büyük ölçüde özgürlük, kendiliğinden bir değere 

sahip olması bakımından önemlidir. Bir başka deyişle cumhuriyetçi düşünce 

sistematiğinde özgürlük başat amaçtır ve özgürleşme yöntemi ise bir siyasal topluluğun 

parçası olarak siyasal yönetimin içinde yer almaktır. Erdem, yurttaşlık, ortak çıkarlar ve 

ortak iyi gibi değerlerle bezenmiş olan cumhuriyetçi özgürlük anlayışının 

amaçsallaştırıldığı boyut, siyasal katılım ile kendisini gösterir. Kişi, kamusal yaşama ve 

siyasal hayata katılım gösterdiği ölçüde özgürlüğe erişir. Liberal özgürlük anlayışı ise 

özgürlüğün araçsallaştırıldığı bir bağlama denk düşer. Meşruiyetini doğal haklar ve doğal 

hukuk teorisinden alan liberal düşünce geleneğinde kişi doğuştan belli bir takım haklara 

ve özgürlüğe sahiptir. Dolayısıyla doğuştan sahip olduğu özgürlüğü amaçsallaştırmasına 

gerek kalmaz. Özgürlük, ancak daha iyi bir yaşama sahip olmak, düşünce, inanç ve 

kanaatlerini ortaya koymak ve kendini gerçekleştirmek için bir araçtır.   

2.2.3. Bireysel ve Toplumsal Özgürlük 

Özgürlüğün bireysel ve toplumsal uğrakları arasındaki gerilimli ilişki, çoğu kez karşıtlık 

üzerine kurulu ve dışlayıcı bir anlam kazanır. Öyle ki, çoğu zaman birinin varlığı 

diğerinin yokluğu anlamına gelmektedir. Bunun önemli sebeplerinden birisi gündelik 

dilde özgürlük denildiğinde akla bireysel özgürlüklerin daha önce gelmesidir. Toplumsal 

özgürlük ise, tikel özgürlüklerin tümel/toplumsal bir varış noktasına erişmesi olarak 

algılanır. Esasen liberal özgürlük anlayışına yakınsayan bu düşünce, toplumsal 

özgürlüğün bireysel özgürlükler tarafından belirlenen/inşa edilen bir ikincillik üzerine 

kurulduğunu varsayar (İnce, 2018: 13-14) 

Bireysel özgürlükler tanımı istenç/irade özgürlüğünden ayrı ele alınamaz. Bir kişi, 

dilediği gibi düşünebiliyor/eyleyebiliyor, bunları yaparken başkaları tarafından 

engellenmiyor yahut bir yöne doğru zorlanmıyorsa istenç/irade özgürlüğünden söz 



63 
 

 

edilebilir. Öyleyse bireysel özgürlük “insanın istemelerini kendisinden başka bir şeyin 

engellememiş olması ya da başka bir şeyce kendisinin dışında istemeye zorlanmamış 

olmasıdır. Bir insan isteme, düşünme ve eylemlerinde bir başkasınca engellenmiyor ya 

da bir şeye zorlanmıyorsa, kendi istemesi içinde hareket ediyorsa” burada bireysel 

özgürlükten söz edilebilecektir (Akarsu, 1998: 146-147).  Bilindiği üzere bireysel 

özgürlük daha çok liberal teori tarafından sahiplenilir. Liberal teoride bireysel özgürlükler 

insanın doğuştan getirdiği ve devredilemez olan birtakım doğal haklara dayanmaktadır 

(Başdemir, 2003: 108)26.  

Toplumsal özgürlük, tanımı ve özellikleri bakımından bireysel özgürlükten ayrılır. 

Toplumsal özgürlük, doğası gereği bir toplumsal ilişkiler ağını gerektirecektir. Bu 

toplumsal ilişkinin etken ve edilgen öznesi ise insanlardır (Oppenheim, 2004: 176). 

Kuçuradi’ye göre toplumsal özgürlük, her şeyden önce bir idedir. Bu idenin özü, 

toplumsal ilişkilerin insanı insan yapan değerleri koruyacak şekilde düzenlenmesi 

gereğidir (Kuçuradi, 1994: 14).  Bununla birlikte toplumsal özgürlük, toplumun yaşamını 

şekillendiren değerlerin, normların ve kurumların inşasına katılmayı amaçlayan özgürlük 

olarak da tanımlanır (Welch, 2012: 119; Akarsu, 1998: 147).27 Nitelik itibarıyla da 

toplumsal özgürlükler, birden çok kişinin aynı yönde irade uyuşması sağlamasıyla 

kullanılacak özgürlüklerdir (Kaboğlu, 1989: 33).  

Liberal düşünce geleneğinin en önemli dayanaklarından birinin de “birey” olduğu 

düşünüldüğünde bireysel özgürlüğün liberal söyleme yakınlığını vurgulamak ve hatta 

bunun ötesinde liberal teori için kişisel özgürlüğün diğer tüm özgürlüklere kaynak teşkil 

ettiğini söylemek yanlış olmayacaktır (Faguet, 2018: 37). İnsanın istencinin bir başka kişi 

ya da durum tarafından belirlenmediği ve engellenmediği bir hali yansıtan liberal 

özgürlük, bireysel özgürlüğün temel gereksinimlerinin karşılandığı bir özgürlük 

biçimidir. Oysa toplumsal özgürlük ise bir aradalığı ve toplumsal ilişkilerin düzen içinde 

                                                            
26 John Stuart Mill, liberal teorinin önemli bir özgürlük teorisyenidir. Bireysel özgürlüklerin sınırını bir 
başka bireyin özgürlük alanına kadar genişletmiş ve bu ilkeyi “zarar ilkesi” şeklinde formüle etmiştir.  
27 Rousseau bu özgürlüğü, insanların kendi yasalarını kendilerini yapmasında bulurken Kant için ise 
toplumsal özgürlük özerk akıl ile doğrudan ilgilidir birden çok kişinin aynı yönde irade uyuşması 
sağlamasıyla kullanılacak özgürlüklerdir 



64 
 

 

devamını sağlayan ritüel, yasa ve kuralları önceler. Bu bakımdan toplumsal özgürlük, 

cumhuriyetçi düşünce geleneğinin özgürlük anlayışına denk düşmektedir.  

2.2.4. Pozitif Özgürlük ve Negatif Özgürlük 

Pozitif özgürlük ve negatif özgürlük kavramsallaştırmaları, ilk olarak Isaiah Berlin 

tarafından sistematik olarak ortaya konulmuşsa da muhtevası ele alındığında bu 

kavramların daha eski bir tarihe sahip olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. 

Özgürlüğün negatif yorumunun kökenlerini Hobbes ve Locke’a kadar götürmek mümkün 

olabilir. Ancak burada değinilmesi gereken önemli nokta, özgürlüğün negatif ve pozitif 

kavramsallaştırmaları bağlamında negatif ve pozitif sıfatlarının bir olumlama yahut 

olumsuzlama içermiyor oluşudur (Şahin, 2008a: 21).  

Pozitif ve negatif özgürlük arasındaki ayrımı, bireye içsel ve dışsal bakımdan yaptığı 

etkiler üzerinden değerlendirmek doğru olacaktır. Negatif özgürlük teorisyenleri, 

bireylere ve gruplara dış dünyadan gelebilecek müdahaleler ile ilgilenirken pozitif 

özgürlük teorisyenleri ise bireylerin ve grupların özerk bir şekilde hareket etmelerine etki 

edecek iç etkenleri öncelerler (İnce, 2018: 20-21). Negatif özgürlük “bir şeyden 

özgürlüğü (freedom from)” ifade ederken pozitif özgürlük ise “bir şeye -sahip olmaya, 

gerçekleştirmeye- (freedom to)” özgürlüktür. Birincisinde bireyin dış baskı ve 

zorlamalardan korunması öne çıkarken, ikincisinde bireye bir şey sağlanması söz 

konusudur (Yayla, 2014a: 153; Berlin, 1999: 60). 

En genel tanımıyla negatif özgürlük, engellerin ve sınırların olmaması durumunu ifade 

eder. Negatif özgürlük anlayışında kişi, bu engel ve sınırların, diğer bir deyişle 

müdahalenin yokluğu ölçüsünde özgür addedilir. Şüphesiz burada söz konusu olan 

engeller insanları yöneten biyolojik ve psikolojik kurallar değil, diğer insanlar tarafından 

konulan engellerdir. Berlin negatif özgürlük kavramını bireyin önündeki farklı 

seçeneklerin erişilebilir olması şeklinde ele alır (Çapan, 2015: 19).  Pozitif özgürlük ise 

bir kişinin kendi yaşamını kontrol edecek ve temel amaçlarını gerçekleştirecek biçimde 



65 
 

 

davranmasını ya da eyleme geçmesini anlatır28. Bu özgürlüğün sağlanması ve bireylerin 

arzularını özgürce yerine getirebilmeleri için bazı engellerin kaldırılması gerekir. Bu 

engelleri kaldırma ve fırsat eşitliğini sağlama görevi ise devletindir (Taylor, 1961: 175). 

Kısacası negatif özgürlük bireyin otoriteden, bir diğer deyişle devletten aldığı/edindiği 

özgürlük iken, pozitif özgürlük ise otoritenin/devletin, bireye sağladığı/verdiği 

özgürlüktür. Negatif özgürlük ve pozitif özgürlük kavramları çalışmanın sonraki 

bölümlerinde tarihsel ve düşünsel boyutlarıyla daha detaylı bir incelemeye tabi 

tutulacaktır. 

2.3. ÖZGÜRLÜĞÜN İKİ YORUMU: LİBERALİZM VE CUMHURİYETÇİLİK 

Liberal ve cumhuriyetçi düşünce gelenekleri, birbirinden farklı ilke ve değerleri ön plana 

çıkaran siyasal düşünce akımlarıdır. Bununla birlikte tek bir liberalizm ve tek bir 

cumhuriyetçiliğin varlığından söz etmek de mümkün değildir. Cumhuriyetçilik düşüncesi 

dönemsel olarak klasik ve çağdaş cumhuriyetçilik olmak üzere iki bağlam üzerinde 

değerlendirilir. Yine çağdaş cumhuriyetçilik de Neo-Atina ve Neo-Roma çizgisi olmak 

üzere iki farklı yola ayrılır. Neo-Atina çizgisi sivik hümanistler, Neo-Roma çizgisi ise 

sivik cumhuriyetçiler olarak da anılırlar. Liberalizm ise modern/sosyal liberalizm ve 

klasik liberalizm olarak iki başlık altında incelenir. (Tok, 2008: 45-46).  

Bireysel özgürlüğü, bireye dışarıdan gelecek müdahale ve engellemelerin yokluğunu 

önceleyen, bu bağlamda müdahalesizlik olarak özgürlük bağlamını ön plana çıkaran 

liberalizm, bireye özerk bir alan yaratarak onu siyasal iktidarın ve diğer bireylerin 

müdahalesinden korumayı amaçlar. Cumhuriyetçilik ise yurttaşların öz-yönetimi 

sağladığı ve siyasal yaşama aktif olarak katılmak suretiyle kendi kendilerini yönettikleri 

bir cumhuriyet devletini amaç edinir. Esasen cumhuriyetçi düşüncede de amaç, yönetimin 

keyfiliğinden uzak olmak ve siyasal özgürlükleri güvence altına almaktır (Tok, 2008: 46). 

Her ikisinin de esas amacı keyfi yönetimin engellenmesi olan bu düşünce akımlarının 

                                                            
28 Ayrıntılı bilgi için bkz. (Carter, 2018) 



66 
 

 

özgürlük bağlamında bir ortak noktada buluşabilmesi mümkün müdür? Yahut bu iki 

düşünce akımının özgürlük anlayışları birbirleriyle bağdaşır mı?  

Her iki düşünce akımından da söz edilirken tek bir cumhuriyetçilik ya da tek bir 

liberalizm yaklaşımının söz konusu olmadığı belirtilmişti. Klasik liberalizmden söz 

edilecek olursa bu liberalizmin esası, rasyonel bir varlık olan insanın kendi amaçlarını 

gerçekleştirirken ve kendi “iyi”sini ararken herhangi bir engel ve dış müdahale ile 

karşılaşmamasıdır (Erdoğan, 2006: 44). Klasik liberalizmin çağdaş bir yorumu olarak 

liberteryanizmi de bu tasnif içinde değerlendirmek yanlış olmayacaktır. Zira klasik 

liberalizm ve liberteryanizm birtakım farklılıklarına rağmen ortak bir siyasal düşünce 

geleneğinden gelirler. Özgürlük geleneği olarak da ifade edebileceğimiz bu ortaklık; 

doktrinel benzerlik ve siyasal benzerlik olmak üzere iki düzeyde kendisini gösterir (Mack 

& Gaus, 2004: 115). Negatif özgürlüğü ve müdahalesizlik nosyonunu ön plana çıkaran 

klasik liberalizmin karşısında ise, sosyal adaleti ve sosyo ekonomik eşitsizlikleri kaynak 

dağıtımının devlet eliyle gerçekleştirilmesi yoluyla gidermeyi amaçlayan modern 

liberalizm konumlanmıştır.  

Sözü edilen farklılıklar, cumhuriyetçi düşünce geleneğinin farklı fraksiyonları için de söz 

konusudur. Her ne kadar cumhuriyetçi gelenek liberalizm gibi özgürlüğü başat değer 

olarak ele almasa da, özgürlük kavramının yorumlanışı ve ona verilen önem, 

cumhuriyetçiliğin farklı fraksiyonlarında belirgin biçimde ayrışmaktadır. Öyleyse bu iki 

düşünce geleneğinin özgürlüklere bakışını doğru kavrayabilmek için liberalizm(ler) ve 

cumhuriyetçilik(ler)i  düşünürler üzerinden ayrı ayrı incelemek yol gösterici olacaktır. 

2.3.1.  Klasik Liberalizmde Özgürlük Anlayışı 

Klasik liberalizmin kurucusu ve en önemli temsilcilerinden birisi olan John Locke, 

dünyanın insanlara Tanrı tarafından sunulduğunu ve doğa durumunda insanların 

kimsenin onayını almadan özgürce ve doğuştan getirdikleri bir eşitlik29 içinde 

                                                            
29 Buradaki eşitlik yaklaşımı, hiçbir otoriteye tabi olmamanın, her bireyin “eşit derecede özgür ve bağımsız 
olduğunu” kabul eden bir eşitliktir (Gaus, 2000: 142-143). Dolayısıyla buradaki eşitliği, modern 
liberalizmin savunduğu “eşit özgürlük” nosyonu ile karıştırmamak gerekir.  



67 
 

 

yaşayacağını savunmuştur (Oğuz & Tok, 2016: 477). Locke, insanın özgürlüğünü iki 

başlık altında inceler. Bunlardan birincisi insanın doğa durumundaki özgürlüğü, ikincisi 

ise insanın toplum içindeki özgürlüğüdür. İnsanın doğa durumundaki (doğal) özgürlüğü, 

yeryüzündeki herhangi bir üstün iktidardan bağışık olmak, bir başka insanın ya da bir 

başka üst otoritenin iradesi altında olmamak, öz yönetimini ancak doğa yasasına göre 

sürdürmek olarak tarif edilir. İnsanın toplum içindeki özgürlüğü ise rızaya uygun biçimde 

kurulmuş olan yasama iktidarı dışında herhangi bir keyfi iradeye tabi olmama durumudur 

(Locke, 1980: 17).  

İnsanın özgürlüğünü akıl sahibi oluşu ile ilişkilendiren Locke, insanın doğuştan getirdiği 

ve bir toplumsal sözleşme yoluyla yetkilerini devrettiği devletten korumasını beklediği 

üç hak olduğunu ileri sürer. Bunlardan birisi yaşam, diğeri mülkiyet ve bir diğeri de 

özgürlüktür (Altundal, 2016: 36-38). Ancak Locke’un özgürlük yaklaşımı, bireyin 

dilediğini yapabilme özgürlüğü değildir. Doğa durumunda özgürlük, doğa yasasının, 

Locke’un deyimiyle akıl yasasının izin verdiği şeyleri yapabilme özgürlüğüdür. (Locke, 

1980: 32-33). Bu yasa, hiç kimsenin bir başkasının yaşamına, sağlığına, özgürlüğüne ve 

mallarına yönelemeyeceğini garanti altına alır (Ağaoğulları, Çulha Zabcı, & Ergün, 2009: 

165). Bir sözleşme ile siyasal toplumu oluşturup sahip olduğu yetkileri devrederek devleti 

kuran insanlar, bu andan itibaren de toplum tarafından yapılan yasalarla sınırlanır (Locke, 

1980: 92). Ancak devletin uyguladığı ve tüm toplumu kapsayan pozitif yasalar da 

kaynağını doğal yasalardan alır (Ağaoğulları, Çulha Zabcı, & Ergün, 2009: 203).  

Klasik liberal teoride özgürlük sorununu tartışan düşünürlerden birisi de John Stuart Mill 

olmuştur. Mill özgürlük hakkındaki düşüncelerini ortaya koyarken bireyi toplumun 

temeli olarak ele alır. Zira ona göre toplumsal gelişme ancak bireysel gelişme ile 

mümkündür.30 Bireysel gelişmenin anahtarı ise özgürlüklerdir. Bireysel özgürlükler 

bireysel mutluluğu ve refahı sağlamakta, bu durum da toplumsal mutluluk ve refahı 

beraberinde getirmektedir (Çaha, 2009: 24). Mill’e göre özgürlük, başkalarının 

mutluluklarına ve onların mutluluğu elde etme çabalarına zarar vermeden, bireyin kendi 

iyisini aramasıdır (Mill, 2009: 61). Mill, bireysel özgürlüklerden en çok düşünce ve ifade 

                                                            
30 “Gelişmenin tek, şaşmaz ve sürekli kaynağı özgürlüktür.” (Mill, 2009: 150) 



68 
 

 

özgürlüğü üzerinde durmuş ve bu özgürlüğü yüceltmiştir. Ona göre düşünce ve ifade 

özgürlüğü insanların bütün mutluluklarının kaynağı olan düşünsel mutluluk için 

zorunludur. Özgürlüklerin sınırını ise bireyin başkalarına zarar vermemesini öngören 

zarar ilkesi ile çizer (Mill, 2009: 121, 128).   

Mill’in özgürlük anlayışı tartışmasız biçimde bireyci bir özgürlüktür, bir başka deyişle 

Millci özgürlük bireye sıkı sıkıya bağlıdır. Zira ona göre “özgürlük ilkesi, bir kişinin 

özgür olmamakta özgür olmasını gerektiremez. Bir kişinin kendi özgürlüğünü başkasına 

devretmesine izin vermek özgürlük değildir” (Mill, 2009: 203). Bu bakımdan Mill 

öğretisinin özgürlükler bakımından en önemli yönlerinden birisi, bireyin özgürlüğüne 

gelecek tehdidin yalnızca devletten değil, başka bireylerden ve toplumun çoğunluğundan 

da gelebileceğini öne sürmesidir. Çoğunluğun bireyin özgürlüğü üzerindeki tahakkümü 

ihtimalini Hürriyet Üstüne adlı eserinin Giriş bölümünde şöyle ifade eder: “Bu deneme, 

toplum tarafından birey üzerinde meşru bir biçimde kullanılabilen gücün ‘niteliğini ve 

sınırlarını’ konu edinmektedir.” Bu durumun önlenmesi için Mill, bireyin davranışlarının 

kendisini ilgilendiren kısımlarında hür olmasını ve müdahaleye uğramamasını önerir 

(Mill, 2009: 43, 56). Bu bakımdan Mill’in özgürlüğü bir toplumsal denetim sorunu olarak 

gördüğünü söylemek yanlış olmaz (Tuna, 2016: 100).   

Klasik liberal teoride özgürlük sorununu tartışan önemli isimlerden bir diğer ise Friedrich 

Von Hayek olmuştur. Hayek’ e göre (klasik) liberalizm üç esas değere dayanır. Bunlar 

özgürlük, adalet ve barıştır (Hayek, 1967: 177).31 Özgürlüğü -klasik liberal teoriyle 

uyumlu olacak biçimde-  keyfi zorlama/müdahale olmaması olarak değerlendiren Hayek 

(Hayek, 1982: 111; Hayek, 1978b: 11), özgürlüğün toplum içinde ve hukuk çerçevesinde 

gerçekleştiğine inanır. Bununla birlikte Hayek, özgürlük ve mülkiyet arasındaki ilişkiye 

de ayrıca vurgu yapar. Ona göre “özel mülkiyet ile özgürlük iç içedirler; birbirlerinin var 

olmasını ve korunmasını sağlarlar.” (Yayla, 2012: 12-14).   

                                                            
31 Hayek’in tıpkı özgürlük gibi  “adalet” vurgusunun da negatif karakterli olduğunu, bu yönüyle modern 
liberalizmin öne sürdüğü “sosyal adalet” bağlamından farklılaştığını söylemek gerekir.  
 



69 
 

 

Hayek’in özgürlük anlayışının mülkiyet dışındaki bir başka önemli boyutu ise hukuk ile 

özgürlük arasında kurduğu bağa ilişkindir. Özgürlüğü “zorlamanın yokluğu” olarak ele 

alan Hayek, hiçbir zorlama olmaması durumunu ise “mükemmel özgürlük durumu” 

olarak tanımlar. Ancak gerçek yaşamda “mükemmel özgürlük durumuna” erişmek 

mümkün değildir. Hayek’e göre özgürlüğün ve keyfi zorlamadan masun olmanın yolu, 

hukuku egemen kılmaktan geçecektir (Yayla, 2014b: 43-44). Zorlamanın tamamen 

ortadan kalktığı bir duruma ulaşılamayacaktır zira zorlamayı önlemenin tek yolu 

“zorlama tehdidi”dir. Özgür toplumlar, zorlama tekelini devlete devretmişlerdir. Ancak 

devletin zorlamaya başvurma hali başka bireylerden gelen zorlamayı önleme durumuna 

özgülenerek devletin zorlama imkanı da sınırlanmıştır (Hayek, 1978b: 20-21). Devlet, 

bireyleri başka bireylerin zorlamasından korumak için genel hukuk kuralları ile çizilmiş 

bir çerçeve oluşturur. Bu genel hukuk kuralları ışığında -sınırlı- zorlama tekeli yalnızca 

devlete ait olacak, aynı zamanda bu zorlama durumu bireyler için öngörülebilir olacaktır 

(Kararmaz, 2017: 67-68). Görüldüğü gibi Hayek, özgürlüğü hukuk ile özdeşleştirerek 

klasik liberal teorinin özgürlük bağlamına yeni bir bakış açısı kazandırmıştır. 

2.3.2. Modern Liberalizmde Özgürlük Anlayışı 

Akademik çalışmalarda liberalizmin tanımını yapmaya çalışırken tek bir liberalizmden 

söz edilmediği daha önce belirtilmişti. John Locke’tan Thomas Jefferson’a, John Stuart 

Mill’den Thomas Hill Green ve John Rawls’a kadar birçok düşünür liberal olarak 

adlandırılabilir ancak bu isimler hoşgörünün sınırları, adaletin niteliği, refah devletinin 

meşruiyeti, özgürlük vb. birtakım konularda aynı fikirde değillerdir. Dolayısıyla liberal 

düşünürlerin belli başlıklar üzerinden liberalizm düşüncesinde yol ayrımlarına gittiği, tek 

bir liberalizmden değil birden çok liberalizmden söz edebileceğimizi söylemek yanlış 

olmayacaktır (Ryan, 2007: 360). Bu yol ayrımlarından birisi de modern liberalizmdir.  

Sanayi Devriminin ilk yıllarında, yeni kurulan sanayi kentlerinin gettolarında kötü 

koşullarda yaşayan milyonlarca insan için liberalizmin özgürlükçü boyutu pek anlam 

ifade etmiyordu. Yoksul kesimlerin sorunlarını görmezden gelme eğilimi, liberallerin 

eleştirildiği noktaların ilkiydi. Bunun dışında liberaller, bireyi yalıtılmış bir biçimde 

yaşayan ve kendi kendine yeten bir “monad”, toplumu da bu “monad”ların biraraya 



70 
 

 

gelerek oluşturduğu bir entite olarak düşünme eğilimindeydi. Bu bakımdan liberaller, 

toplumun karmaşık ilişkilerini göz ardı etmesi sebebiyle de eleştiriliyordu. Zamanla bu 

eleştiriler yoğunlaştı ve “laissez-faire” yaklaşımına sıkı sıkıya bağlılığı ikinci plana iten, 

hızlı sanayileşmenin sebep olduğu sorunların devlet tarafından çözülmesini savunan 

ancak buna rağmen hala kendilerini liberal olarak adlandıran yeni bir görüş ortaya çıktı.  

(Berktay, 2009: 74). 

İnsanların özgür ve eşit şekilde dünyaya geldiğine inanan, sınırlı hükümet fikrini, 

iktidarın keyfiliğinin önlenmesini ve özel mülkiyetin kutsallığını savunan klasik 

liberalizm, bireylerin kendi kaderlerinden sorumlu oldukları düşüncesi üzerine 

yoğunlaşır. Devleti “gerekli bir kötü” olarak gören klasik liberalizm, minimal devlet 

anlayışını öne çıkararak her bireyin kendi refahını kendi eliyle sağlaması gerektiğini ileri 

sürer. Bu bağlamda kişilerin bireysel, iktisadi, ahlaki, kültürel ve sosyal gelişimleri için 

devlet herhangi bir rol oynamayacaktır (Ryan, 2007: 362-3). Devleti “zorunlu bir 

kötülük” olarak gören klasik liberalizmin aksine, sosyal liberalizm ya da refah liberalizmi 

olarak da anılan modern liberalizm devlet düşüncesi ile daha barışık bir tutum içindedir.  

20. yüzyıl liberalizmi olarak adlandırılan modern liberalizmin doğuşu ve gelişimi, tıpkı 

klasik liberalizmde olduğu gibi sanayileşmenin ilerleyişiyle doğrudan ilintilidir. Sermaye 

birikimi ve sanayileşme sürecinin bir sosyal eşitsizlik ve adaletsizlik durumunu ortaya 

çıkardığını ileri süren modern liberaller, devlet müdahalesi eliyle bireyselliği yok eden 

sosyal kötülüklerden bireyi korumayı amaç edinmişlerdir (Heywood, 2002: 45,46). 

Modern liberalizm; bireylerin yoksulluk, düşkünlük, işssizlik ya da insanlık dışı çalışma 

koşulları sebebiyle köleleşmesinin önüne geçmeyi sağlayarak bireylerin özgürlüğünün 

güvence altına alınmasını devlete ait bir görev olarak görür (Ryan, 2007: 364).  

Klasik liberalizmin devlet karşısındaki negatif tutumu, tüm sorunların serbest piyasa 

anlayışı içinde çözüme ulaşacağını varsaysa da sanayi devriminin ardından alt sınıfların 

durumlarının kötüleşmesi ve bununla birlikte liberalizmin bir burjuva ideolojisi 

görünümünden öteye gidememesi liberal geleneğin içinde yeni arayışları da beraberinde 

getirmiştir. 19. yüzyılın ortalarıyla beraber, Marksist ve diğer kolektivist tepkilerin de 



71 
 

 

etkisiyle liberalizme sosyal ve pozitif bir boyut kazandırmak isteyen bir akım olarak 

modern liberalizm doğmuştur (Erdoğan, 2006: 52, 53).   

Klasik liberalizmden modern liberalizme geçişte, adeta bir köprü görevi gören John Stuart 

Mill üzerinde ayrı bir bahis açmak yerinde olacaktır. Özgürlük konusundaki 

çalışmalarıyla tanınan Mill, bu özgürlüğün sağlanması için iktidarın sınırlandırılmasından 

yanadır. Zira ona göre otoriter bir yönetimde yurttaşlar ahlaki ve zihinsel anlamda gerçek 

potansiyellerine ulaşamazlar. Ancak Mill, bireysel özgürlüğün yalnızca dış müdahale ile 

kısıtlandığını savunmaz. Ona göre fırsat eşitliğini sağlayacak imkanların eksikliği de 

özgürlüğü kısıtlayan etmenler arasındadır (Baum, 2007: 112-113).  

Mill, ilk olarak Politik Ekonominin İlkeleri adlı çalışmasında özgürlük konusunda klasik 

liberallerden ayrılır. Bilindiği üzere klasik liberaller, dışarıdan gelecek müdahalelerden 

özgürlüğün korunmasını öne çıkaran negatif özgürlük32 nosyonuna bağlıdır. Oysa Mill, 

özgürlüğü “insanın talep ettiği şey” olarak tanımlar ve böylece devlet müdahalesine 

olanak sağlar (Çaha, 2010: 130). Mill’e göre laissez faire politikası “emeğin yarattığı 

değerlerin emeğe ters orantılı olarak dağıtılmasına” yol açmaktadır. Bu nedenle devletin, 

bireyin kendini gerçekleştirme yönünde birtakım aktif roller alması gerektiğini söyler. 

Sağlığı koruma ve kamu refahını sağlama amacıyla devlet tarafından yapılacak 

müdahaleler özgürlüklere zarar vermeyecektir (Şenel, 1994: 29-30). Devlet; eğitim, 

sağlık, çalışma saatleri vb. konularda aktif rol oynayarak bireyin kendini 

gerçekleştirmesine ve potansiyeline ulaşmasına katkıda bulunmalıdır. Bu yönüyle Mill, 

19. ve 20. yüzyıl liberalizmleri, bir diğer deyişle klasik ve modern liberalizm arasında bir 

köprü konumundadır (Berktay, 2009: 77). 

Liberal gelenekten modern liberalizme uzanan yol ayrımının ilk temsilcisi ise Thomas 

Hill Green (1836-1882) olmuştur. Green’in çalışmalarından etkilenen Leonard T. 

Hobhouse (1864-1929) ve John Atkinson Hobson (1854-1940) ise modern liberalizm 

                                                            
32 Liberal gelenekteki negatif özgürlük tasavvurunun özünde mülkiyet ile ilişkili olduğunu söylemek yanlış 
olmayacaktır. Zira Locke’tan bu yana mülkiyet problemi ile özgürlük arasında güçlü bir ilişki olduğu 
düşünülmektedir. Bu bağlamda Hayek “yasa, özgürlük ve mülkiyet birbirinden ayrılmaz bir üçlüdür” 
derken (Hayek, Law, Legislation and Liberty, 1982: 107), John Gray de “özel mülkiyet, özgürlüğün 
cisimleşmiş halidir” der (Gray J. N., 1986: 62).  



72 
 

 

akımının diğer temsilcileri olmuşlardır (Heywood, 2014: 71). John Stuart Mill’den 

etkilenen ve onun takipçisi olan Green, insanın fayda maksimizasyonunu önceleyen 

bencil yapıya sahip olduğu savını reddederek diğerkâmlık yönüne vurgu yapmıştır. 

Green’e göre insanlar sadece bireyselliklerini önemsemezler, aynı zamanda sosyal 

sorumluluklar da taşırlar. Her birey bir diğerine empati bağları ile bağlıdır. Bununla 

birlikte Green, klasik liberalizminin ölçüsüz kâr arayışının da insanın sosyal yönünü 

etkileyeceğini düşünmektedir (Heywood, 2014: 71). Green’e göre “bir Londra 

tersanesinin karnı doymamış sakinlerinin İngiltere uygarlığından aldığı pay, bir kölenin 

Atina uygarlığından aldığı paydan daha çok değil”dir (Sabine, 1969b: 106).  

Green’in çalışmaları daha çok akademik ve teorik düzeyde kalmıştır. Green, 

sanayileşmenin tarım iş gücü üzerindeki bazı etkilerini görmüşse de doğurduğu toplumsal 

sonuçlar bakımından yeterli bilgiye sahip değildi. Bu bakımdan Green’in modern 

liberalizmin gelişimi üzerindeki etkileri, daha çok onu izleyenler üzerinden ölçülmüştür 

(Sabine, 1969b: 106). Green’i izleyenlerden birisi de Hobhouse olmuştur.  Hobhouse 

bireyin sahip olduğu temel hakları kullanabilmesi ve özgürlüğünü kavrayabilmesi için, 

bu hakların kullanılmasını engelleyen yoksulluk ve eğitim imkanlarından yoksunluk gibi 

dezavantajların, devletin yeniden dağıtım rolüyle ortadan kaldırılmasını savunmaktadır. 

Hobhouse eşitsizliğe yol açan engellerin devlet eliyle kaldırılmasının, sosyal ve 

ekonomik hakların geliştirilmesiyle mümkün olacağını öne sürmüştür. Bireyin dışarıdan 

gelecek herhangi bir yardıma bağımlılığının özgürlüğünü zedeleyeceğini öne süren 

Hobhouse, bu yardımın devletten gelmesi halinde bir bağımlılık durumunun söz konusu 

olmayacağını söyler  (Hobhouse, 1911: 174-183).  

Hobhouse’un Liberalism adlı eserinde liberalizmin unsurlarını sayarken dokuz ilkenin 

içinde “toplumsal özgürlük” ile “siyasal özgürlük ve halk egemenliği” şeklinde iki ilkeye 

yer vermesi onu klasik liberalizmden farklılaştıran noktaları oluşturur. Düşünür, 

toplumsal özgürlüğü tartışırken özgürlük ve eşitliği birbirine imler ve özgürlük 

mücadelesinin bir eşitlik mücadelesi olduğunu vurgular (Hobhouse, 1911: 29-32).  

Bireyin topluma sanıldığından daha fazla şey borçlu olduğunu ileri süren düşünür, bakıma 

muhtaç kişilerin tıpkı çocuklar gibi rasyonel özerkliklerini edinemediklerini ileri sürer ve 

bu konuda devletin harekete geçmesi gerektiğini belirtir (Hobhouse, 1911: 149-159). 



73 
 

 

 

Hobhouse, devlet faaliyetleri ile bireysel özgürlüğü bağdaştırmaya çalışmasıyla ön plana 

çıkmaktadır. Hobhouse, piyasanın doğal ve kaçınılmaz olduğu iddialarını reddeder. Onun 

yaptığı esas vurgu, iş birliği ve ortak yaşam üzerinedir. Bu bağlamda Hobhouse devlet 

mülkiyeti, artan oranlı vergiler ve sendikal topluluklar gibi birtakım reformlarla toplumun 

ortak amacına hizmet edilebileceğini savunmaktadır. Daha da ötesi, 1905 yılında 

yayımlanan Democracy and Reaction adlı eserinde sosyalistler ile liberallerin farklı 

yolları izleyerek aynı noktada buluştuklarını ileri sürmüştür. Ona göre bu iki fikir akımı 

arasında kendiliğinden bir çatışma söz konusu değildir. Aksine bu idealler birbirlerini 

tamamlarlar. Çatışma, liberalizmde sınırsız kazanma hırsı, sosyalizmde ise kolektivizm 

saplantısı ortaya çıktığında yaşanmaktadır (Erdoğan, 2006: 53-54). 

Green ve Hobhouse’u izleyen modern liberallerden biri olan Hobson ise sınırlı 

kolektivizm düşüncesini ön plana çıkarır. Ona göre bireysel özgürlüğün önündeki 

engellerin kaldırılması, klasik liberallerin iddia ettiği gibi devletin sınırlanması ile 

mümkün değildir. Zira bireyin önündeki ekonomik ve sosyal nitelikli engeller devletin 

sınırlanması ile değil, aksine devletin pozitif aksiyon almasıyla mümkün olabilir. Devlet, 

bireylerin becerilerini ve yeteneklerini geliştirecek önlemler almalı, sağlık ve eğitim 

alanında yapacağı çalışmalarla onlara yeni fırsatlar sunmalıdır (Erdoğan, 2006: 54).  

Hobhouse ve modern liberaller devlet müdahalesinin insanî gerekçelerle 

genişletilmesinin de olumlu olacağını düşünmüşlerdir. Modern liberallere göre refahı 

sağlamaya dönük önlemler, fırsat eşitliğinin gerçekleşmesine katkıda bulunmaktadır 

(Goodwin, 1987: 54-55). Modern liberaller liberalizmin temel değerlerinden birisi olan 

bireycilik ilkesini de sosyal devleti ve devlet müdahalesini destekler biçimde 

dönüştürmüştür. Onlara göre birey sadece kendi çıkarını önemseyen atomist bir 

yaklaşımla yaşamaz. Aksine sosyal sorumluluklara önem veren ve fedakar bir yapıya 

sahiptir. Kısacası modern liberalizm, fırsat eşitliğini önemseyen, işsizlik, yoksulluk, 

cehalet gibi bireyin yaşamını etkileyen sosyal olumsuzlukları önleyecek devlet 

müdahalesinden yana bir liberalizm yaklaşımıdır  (Heywood, 2004: 28).  



74 
 

 

Çağdaş siyaset felsefesinde modern liberalizmi ve onun özgürlük anlayışını benimsemiş 

liberal düşünürler de vardır. Bu düşünürler arasında John Rawls ve Ronald Dworkin 

sayılabilir.33 Dworkin özgürlüğü iki kategori üzerinden inceler. Bunlardan birincisi 

serbestlik olarak özgürlük, diğeri de bağımsızlık olarak özgürlüktür. Serbestlik olarak 

özgürlük, bireyin toplumsal ya da yasal herhangi bir engelleme ile karşılaşmadan 

dilediğini yapabilmesidir. Bağımsızlık olarak özgürlük ise bireyin bağımsız ve 

diğerleriyle eşit statüye sahip olmasıdır (Dworkin, 2007: 311). Ancak Dworkin’in 

liberalizm yaklaşımında üzerinde durduğu kavram, özgürlükten çok eşitlik olmuştur. 

Düşünüre göre “eşitlik anlayışı liberalizmin can alıcı noktasını” meydana getirmektedir 

(Dworkin, 2006: 51). 

Dworkin’e göre özgürlük ve eşitlik birbirleri ile çatışma halindedir. Bazen eşitliği 

sağlamanın yolu özgürlüğü sınırlamak iken; bazen de özgürlüğün sonuçları eşitliğin 

aleyhine olmaktadır. Ancak bu iki değerin uzlaştırılması gerektiğini savunan düşünür, bu 

uzlaştırmanın devlet tarafından gerçekleştirilmesini ister (Dworkin, 2006: 57).  Dworkin, 

eşitlik temelinde gerçekleşecek bir özgürlükçülükte hiçbir bireyin toplumsal 

kaynaklardan bir diğerine göre daha fazla pay almaması gerektiğini savunur. Zira 

Dworkin’e göre insanlar -Locke’un öne sürdüğünün aksine- doğuştan eşit biçimde 

yaşama başlamazlar. Yetenek, aileden gelen zenginlik, iyi eğitim imkanları gibi nedenler 

bu eşitsizlikte rol oynarlar (Dworkin, 1985: 206-207).  

Modern liberalizmin devlet müdahalesine gösterdiği toleransın nedeni, sanayileşmenin 

ve kapitalizmin etkisiyle başta sosyal adaletsizlik olmak üzere yeni adaletsizlik 

biçimlerinin ortaya çıkmasıdır. Devlet müdahalesi, bireylerin yaşamlarını olumsuz 

etkileyen bu sosyal kötülükleri engellemenin yanı sıra onların özgürlük alanını genişleten 

bir işleve sahiptir. Bu noktada modern liberalizmin özgürlük yaklaşımını da ele almak 

gerekir. Klasik liberalizmin müdahalesizliği esas alan negatif özgürlük nosyonunun 

aksine modern liberalizm, özgürlük ile kişisel gelişim arasında kurduğu bağ üzerinden 

özgürlüğün pozitif bağlamını öne çıkarır (Heywood, 2004: 29). Modern liberallere göre 

özgürlük, yalnızca bireysel değil aynı zamanda toplumsal bir kavramdır. Bununla birlikte 

                                                            
33 John Rawls ayrı bir bölüm altında inceleneceğinden burada yer verilmeyecektir. 



75 
 

 

özgürlük, fiili bir imkanı da ifade etmektedir. Birey, özgürlüğünü sağlamak ve güvence 

altına almak için toplumsal üretim sonucu ortaya çıkan değerlerden de pay almalıdır. Bu 

yaklaşım, devletin toplumsal yaşamdaki rolünü arttıran ve onu aktif görevlerle donatan 

bir liberal anlayışa denk düşmektedir (Erdoğan, 1993b: 26). 

Modern liberaller, ifade özgürlüğü ve toplanma özgürlüğü gibi negatif özgürlüklere ilave 

olarak devletin müdahalesi ile sağlanacak pozitif hakları önemserler. T.H. Green’e göre, 

özgürlük yalnızca istediğimiz gibi eyleyebilme kudreti değildir. Buna göre, özgürlüğe bir 

başka bireyin özgürlüğünün kaybı pahasına sahip olunamaz. Özgürlük yalnızca pozitif 

bir eyleme ve edinme/sahip olma gücü değil, aynı zamanda başkaları ile birlikte 

eylediğimiz ve sahip olduğumuz şeydir (Green, 1888: 370-371). Böylece Green, bir 

liberal olarak özgürlüğe yeni bir bakış açısı getirmiş ve özgürlüğün yalnızca bir 

“sınırlama ve zorlama yokluğu” olarak anlaşılamayacağını ortaya koymuştur. Ayrıca 

birlikte yapma/eyleme boyutunu vurgulayarak özgürlüğün yalnızca bireysel bağlamı 

olduğu savını reddederek ortak iyi ile uyumlu bir özgürlük tasavvuru geliştirmiştir 

(Vincent, 2010: 40). 

İngiltere’deki Liberal Parti’nin liderlerinden Herbert Louis Samuel; yoksulluk, uzun 

çalışma saatleri ve ekonomik güvensizlik gibi sınırlar tarafından hapsedilmiş olan bireyin 

gerçek anlamda özgür olamayacağını, gerçek özgürlüğün sağlanması için bireyin -yasa 

sayesinde- bu gibi kısıtlamalardan kurtarılması gerektiğini savunmuştur (Samuel, 1945: 

25).  Modern liberallerin erken dönemdeki önemli isimlerinden olan Hobson ise gerçek 

bir özgürlükten söz edebilmek için seyahat, mülkiyet gibi özgürlüklerin yanı sıra adalet, 

eğitim ve güvenlik ihtiyaçlarının giderilmesi üzerinde durmuştur (Hobson, 1909: 113)34.  

Modern liberallerin üzerinde durduğu özgürlüğün pozitif bağlamı bir örnek ile daha iyi 

anlaşılabilir. Örneğin bireyin seyahat etme özgürlüğüne tam anlamıyla sahip olabilmesi 

için, seyahat etme imkanının engellenmemesi yeterli olmayacaktır. Bu kişinin aynı 

zamanda bilet satın alabilecek maddi imkanlara da sahip olması gerekir. Bu yaklaşımda 

                                                            
34 Ayrıca bkz. (Roberts, 1910: 118) 



76 
 

 

birey, refah devletine benzer pozitif destekler sağlanması yoluyla özgürleştirilir, bir diğer 

deyişle pozitif özgürlüğe sahip olur (Şahin, 2008b: 18).  

Modern liberaller ekonomik eşitsizliğin, insanlar arasındaki doğal farklılıklardan çok 

kapitalist düzenin yarattığı adaletsizliklerle ilgili olduğunu düşünürler. Buna göre işsizlik, 

hastalık ve evsizlik gibi toplumsal yoksunluklar sadece kişinin öz gelişimi üzerinde 

tahribat yaratmakla kalmaz, aynı zamanda yurttaşlık duygusunu da temelden sarsar. Tam 

anlamıyla yurttaşlık, her bireyin yetenek ve kendi emeğine bağlı olarak öne çıkmasını 

yahut geride kalmasını ifade eden bir fırsat eşitliğini gerektirmektedir (Heywood, 2004: 

210-211).  

Özgürlüğün pozitif yorumunu öne çıkaran modern liberaller çağdaş siyaset felsefesinde 

önemli yer tutmaktadır. Bu çağdaş düşünürler arasında Ronald Dworkin, Will Kymlicka 

ve John Rawls gibi düşünürler sayılabilir. Çağdaş dönemde ortaya çıkan modern liberaller 

bireyin mutluluğu ancak kendi rasyonel tercihleri ekseninde oluşturacağı bir “iyi hayat” 

anlayışı ile elde edeceğini savunur. Bu durumda özgürlük, iyi hayat anlayışını geliştirme, 

yenileme ve hatta bu anlayışı terk etme olarak da anlaşılabilecek olan otonomi kavramı 

ile billurlaşır. Ancak bireylerin iyi hayat anlayışını oluşturmaları için negatif özgürlükler 

yeterli gelmeyecektir. Bireyler aynı zamanda belli imkanların sağlanmasıyla 

desteklenmelidir (Şahin, 2008b: 19). Modern liberalizmin öncülerinden Green’e göre de 

özgürlük yalnızca kısıtlanmamak değil, aynı zamanda bir şeyleri yapabilme gücüne sahip 

olmaktır (Berktay, 2009: 82). Bu bağlamda Green, topluma bireyi özgürleştirme misyonu 

yüklemektedir. Buna göre bireyin gerçekten özgür olabilmesi için toplumun refah devleti 

benzeri pozitif destekler sağlaması, bir diğer deyişle “müdahale”de bulunması gerekir 

(Şahin, 2008a: 23).    

Klasik liberaller özgürlüklerin korunması bağlamında negatif özgürlük nosyonunu yeterli 

görürken, bunun aksine modern liberaller negatif özgürlüğün kazanımlarını 

reddetmemekle birlikte daha çok pozitif özgürlük savunusu içindedirler. Modern 

liberaller, bireyin sadece dış müdahaleden ve engellemelerden korunmasını yeterli 

görmemişlerdir. Modern liberallere göre birey aynı zamanda özerkliğini kazanacak ve 



77 
 

 

kendine özgü amaçlarını gerçekleştirecek enstrümanlara sahip olmalı, imkanlarla 

donatılmalıdır (Şahin, 2013: 63).  

Esas hedef olarak otonom birey anlayışını benimseyen liberal pozitif özgürlük yaklaşımı, 

bireyin otonomisini toplumsal ve ekonomik bakımdan sahip olduğu dezavantajların 

giderilmesi ile kazanacağına inanır. Bu dezavantajların giderilmesi ise devlet müdahalesi 

ile gerçekleşecektir. Öyleyse modern liberallerin devlet ve devlet müdahalesi konusunda 

da klasik liberallerden farklı düşündüğünü söylemek doğru olacaktır (Kalkan, 2017: 27-

28). Klasik liberaller ve liberteryanler sınırlı-minimal devleti savunurlarken modern 

liberaller ise bireyin özerkliğini temin edecek iyi hayat anlayışının inşa edilebilmesi için 

devletin müdahalelerde bulunabileceğini, sözgelimi devletin bazı bireylerin 

mülkiyetlerini yüksek oranda vergilendirebileceğini ileri sürerler. Böylece toplumsal 

zenginlik, sosyal adalet ilkesi temelinde yeniden dağıtıma tutulabilecektir (Şahin, 2008a: 

29; Köker, 1992: 48-49).    

2.3.3. Klasik Cumhuriyetçilikte Özgürlük Anlayışı  

Bir diğer düşünce akımı olan cumhuriyetçilik, klasik ve çağdaş cumhuriyetçilik olmak 

üzere iki başlık altında incelenir. Klasik cumhuriyetçilik kolektiviteyi, siyasal yaşama 

aktif katılımı, yurttaşlık erdemi ve karma yönetimi öncelerken çağdaş cumhuriyetçilik ise 

özgürlük, yurtseverlik ve erdem kavramları üzerinde durmaktadır. Cumhuriyetçi 

düşüncenin gerek Antik Yunan gerekse erken Roma mirasında özgürlük konusunun temel 

kaygılardan birini oluşturduğunu söylemek zordur. Her iki düşünce geleneğinin de 

özgürlüğe bir çekince ile yaklaştığını söylemek gerekir. Gerek Platon (Ağaoğulları, 2013: 

230) gerekse Cicero (Ağaoğulları & Köker, 2011: 59) özgürlüğün “aşırı boyutlar 

kazanmasıyla”35 yönetimin yozlaşacağına ve tiranlığa dönüşeceğine inanır. Bu durum, 

Antik Yunan ve Roma cumhuriyetçiliğinde özgürlüğün esas düşünsel problem olmadığını 

göstermek bakımından değerlidir.  

                                                            
35 Vurgu orijinal metinden. 



78 
 

 

Cumhuriyetçi geleneğin esas problemini teşkil eden yönetimin bozulması/yozlaşması 

ihtimali, Antik Yunan ve Roma’nın cumhuriyetçi deneyimlerinde esas ilgi alanı 

olagelmiştir. Antik Yunan mirasında yönetimin bozulmasını önleyecek değerler erdem, 

ölçülülük, iş bölümü ve toplumsal denge üzerinden kristalize olurken, Roma mirası bu 

değerlere yurtseverliği eklemiştir (Nomer, 2013: 134-135). Fakat Antik Yunan ve Roma 

cumhuriyetçiliğinin özgürlük meselesini temel problem haline getirmemesi, özgürlük 

konusunda duyarsız oldukları anlamına da gelmez. Esasen cumhuriyetçiliğin Antik 

Yunan bağlamı “insanların nasıl daha iyi yaşayabilecekleri, nasıl daha iyi insan 

olabilecekleri” konusu üzerine odaklansa da özgürlük boyutunu dışlamaz. Zira yönetimi 

bozulmuş, iktidarı yozlaşmış ve özgür olmayan bir toplumdaki bireylerin iyi 

olmalarından söz etmek güçtür. Belki de bu yüzden Aristoteles, Platon’dan miras aldığı -

anayasal- karma yönetimi yurttaşların eşit ve özgür oldukları bir yönetim biçimi olarak 

tanımlar (Zabcı, 2018: 11-16; Aristoteles, 2016: 20, 92). Benzer biçimde Cicero da “tüm 

Romalıların özgürlük ve adalet ile donatıldığını” söyler (Tunçel, 2010: 118). Ancak bu 

özgürlüğün kişi özgürlüklerine ilişkin olmadığını, Constant’ın deyimiyle Antiklerin 

özgürlüğüne denk düştüğünü söylemek gerekir.  

Özgürlük konusunda ise Machiavelli ve Rousseau’nun çalışmaları cumhuriyetçi gelenek 

için yol gösterici olmuştur. Özgürlük ile halka dayanan cumhuriyet yönetimini birbirine 

imleyen36 Machiavelli özgürlük yaklaşımını bir başkasının keyfi iradesine bağlı olmamak 

üzerine temellendirir. Bu nedenle monarşiler, Machiavelli retoriğinde 

bozulmaya/yozlaşmaya karşı bir bağışıklığa sahip değildir. Machiavelli’nin özgürlüğü 

keyfi iradenin yoksunluğu üzerinden ele alması, tek kişinin iradesine bağlı olmayı 

öngören monarşi ile varoluşsal olarak uyumsuzdur. Machiavelli’nin bağımsızlık üzerinde 

sıkça durması, özgürlüğü “sınırlamaların yokluğu” şeklinde değerlendirmesi ve keyfi 

irade üzerine yaptığı olumsuzlamalar Onun özgürlük anlayışının müdahalesizlik 

bağlamındaki negatif özgürlüğe yaklaştığını düşündürür.  (Öztürk, 2013a: 196; 

Machiavelli, 2008: 90; Skinner, 1984: 206). Oysa Machiavelli özgürlüğün ancak 

                                                            
36 “İnsanlar üzerinde siyasal egemenliği olmuş ve olan bütün devletler, bütün yönetimler, olduğu gibi bugün 
de, ya cumhuriyettir ya prenslik. Prenslikler ya mirasa dayalıdır ya yenidir. Mirasa dayalı prensliklerde, 
senyörün soyu uzun süredir iktidardadır. Ve yeni prenslikler ya bütünüyle yenidir -Milano, Francesco 
Sforza için böyleydi- ya da onları ele geçiren prensin mirasa dayalı devletine eklediği uzuvlar gibidirler -
Napoli Krallığı, İspanya Kralı [II. Fernando] için böyledir. Bu yolla ele geçirilen devletler, ya bir prensin 
yönetimi altında yaşamaya ya özgür olmaya alışkındırlar.” (Machiavelli, 2018: 43; Tunçel, 2010: 160) 



79 
 

 

cumhuriyet yönetiminde yaşanabileceğini söylerken bir ekleme yapmaktan kaçınmaz. 

Ona göre özgürlük, özgür ve bağımsız bir devlette mümkündür. Devletler özgür 

olmadıkça yurttaşların özgür olması mümkün değildir (Machiavelli, 2017: 229)  

Rousseau’nun ise Birinci Söylev’den İkinci Söylev’e, Toplum Sözleşmesi’nden Emile’ye 

kadar kaleme aldığı her eserinde özgürlükten bahsettiği görülür. Bu anlamda özgürlük 

kavramının Rousseau’nun siyasal düşüncesinin çekirdeğini oluşturduğunu söylemek 

yanlış olmayacaktır (Cullen, 1993: 3). Rousseau’ya göre doğa durumunda insan özgürdür 

(Rousseau, 2002: 101; Rousseau, 2017: 4, 8). Özgür olan doğal insanın toplumsallaşma 

ile birlikte özgürlüğünü yitirdiğini ileri süren düşünür, insanın özgürlüğünü geri 

kazanmasının yolunu toplumsal sözleşme yapmak, genel iradeyi ve onun işlemleri olan 

yasaları her şeyin üzerinde tutmakta görür (Rousseau, 2011: 78; Ağaoğulları, 2010: 121).   

Rousseau’ya göre genel iradeye ve yasaya uygun yaşayan erdemli yurttaş özgürdür 

(Rousseau, 2017: 17-18). Bu noktada Rousseau’nun yasa vurgusu ile cumhuriyetçilik 

bağlamının iç içe geçtiğini belirtmek gerekir. Zira Rousseau’ya göre yasaya dayanan ve 

kamusal yararı üstün tutan her yönetim cumhuriyettir (Rousseau, 2017: 36). Cumhuriyet 

kavramsallaştırmasını halk egemenliği üzerinden kristalize eden düşünür, toplumu 

oluşturan bireylerin özel çıkarlarının üzerinde konumlanan ve ortak yarara özgülenen, 

asla yanılmayan ve tüm yurttaşlar tarafından itaat edilmesi zorunlu olan “Genel İrade” 

kavramını ortaya atar. Her birey ortak iyiyi amaçlayarak ve Genel İradeye uyarak 

toplumsallaşma sebebiyle yitirdiği -doğal- özgürlüğünü geri kazanır (Hampsher-Monk, 

2004: 232). Görüldüğü gibi Rousseau’nun özgürlük yaklaşımı klasik cumhuriyetçi 

temalarla benzerlik gösterir. Bu bağlamda Rousseau, liberal teorinin aksine esas aktörün 

temsilciler -bir diğer deyişle bireyler- değil tüm yurttaşlar olduğu bir kamusal alan ve 

siyasal toplum anlayışına sahiptir (Bağce, 2013: 184). Öte yandan katılım ve yasa 

üzerinden cisimleşen Rousseau’nun özgürlük yaklaşımı, çoğunlukçu -hatta kimilerine 

göre otoriter- nüveler içermesinden ötürü37 çoğulcu özgürlüğü ön plana çıkaran liberal 

özgürlük ile uzlaşmaktan çok uzaktır. 

                                                            
37 Bkz. (Şenel, 2002: 364-365) 



80 
 

 

2.3.4. Çağdaş Cumhuriyetçilikte Özgürlük Anlayışı 

En kadim siyasal düşünce geleneklerinden birisi olan cumhuriyetçiliğin tarihsel ve 

düşünsel kökenlerinin Antik Yunan ve Roma’ya kadar uzandığı önceki bölümde dile 

getirilmişti. Cumhuriyetçiliğin Antik Yunan’daki gelişimi kamusal hayata aktif katılım, 

ortak iyi ve karma yönetim temalarını öncelerken; cumhuriyetçi düşüncenin Romalı 

kaynakları ise özgürlük, erdem ve yurtseverlik kavramları üzerinde durmaktadır. Roma 

dönemi sonrası Hristiyanlık siyasal düşüncesinin gölgesinde kalan cumhuriyetçi düşünce, 

Rönesans ile birlikte yeniden canlanmaya başlamıştır.  (Tok, 2008: 1-2).  

18. yüzyılın sonlarında egemen siyasal düşünce haline gelen liberal düşünce geleneğinin 

etkisiyle cumnhuriyetçilik hem daha geri planda kalmış hem de yaşanan gelişmelere ayak 

uydurmaya çabalamıştır. Bu dönemde artık cumhuriyetçiler, cumhuriyetçi değerleri ve 

ilkeleri modern devlete uyarlama yoluna gitmişlerdir. Siyasal katılım ve aktif yurttaşlık 

yerine temsil fikri ve siyasal iktidarın kötüye kullanılmasını önleyecek denge ve 

denetleme mekanizmaları ikame edilmiştir. Bu bakımdan cumhuriyetçi düşünce, 19. 

yüzyıl boyunca geleneksel monarşilere karşı verilen mücadelenin ilham kaynağı olmuştur 

(Tok, 2008: 5-7).  

Kökleri Antik Yunan felsefesine dayanan ve Roma’nın ahlak ve hukuk kurallarıyla 

şekillenen Eski Roma Cumhuriyeti döneminde devlet ideolojisi haline gelen, Avrupa ve 

Amerika’da 18. yüzyıl sonlarına kadar etkili olan cumhuriyetçi düşünce geleneği, 

faydacılık akımı ve daha sonra liberalizmin yükselişiyle birlikte gölgede kalmış ancak 20. 

yüzyılda Anglosakson dünyasının siyasal düşünce ve analitik felsefe tartışmalarında 

kendine tekrar yer bulmuştur (Keyman & Turnaoğlu, 2008-09: 40).  

20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren siyaset felsefesinin yaşadığı canlanma sonucu hak, 

adalet, meşruluk ve özgürlük gibi konular daha çok tartışılmaya başlanmıştır. Bu 

canlanma süreci, cumhuriyetçi düşünceyi de etkilemiştir. Polis idealinin ve özellikle 

Machiavelli’nin cumhuriyetçi özgürlük yaklaşımının yeniden yorumlanması 



81 
 

 

cumhuriyetçi düşünce üzerindeki ilgiyi artırmıştır38 (Öztürk, 2013b: 93). Bunun yanı sıra 

cumhuriyetçi düşüncenin çoğulculuk vurgusuyla yeniden yorumlanabileceği düşüncesi, 

cumhuriyetçilik düşüncesinin odağının demokrasi, temsil, çoğulculuk ve farklılık 

tartışmalarına kaymasını sağlamıştır. Bu bağlam, aynı zamanda çağdaş cumhuriyetçiliğin 

bir evrensellik vasfı kazanmasına da destek olmuştur (Yalçıner, 2016: 27-28). 

Çağdaş cumhuriyetçilik, birbiriyle bağlantılı fakat aynı zamanda birbirinden farklı iki 

yorumla anılır. Bunlardan birincisi, Aristoteles’ten ve sivik hümanizmden esinlenen, 

insanın toplumsal ve siyasal bir varlık olduğunu ve kendisini ancak siyasal hayata aktif 

bir katılımın olduğu demokratik bir toplumda gerçekleştirebileceğini ileri süren (Rawls, 

1996: 206) yaklaşımdır. Çağdaş cumhuriyetçiliğin bu yorumu, “Güçlü” Cumhuriyetçilik 

ya da Neo-Atina Cumhuriyetçiliği olarak anılır. Neo-Atina Cumhuriyetçiliği siyasal 

katılımın, insanın gelişimi ve eudaimonia için en önemli etkinlik olduğunu savunur 

(Maynor, 2003: 10). 

Köklerini Cicero, Sallust, Levy gibi Romalı düşünürlerden alan ve çağdaş dönemde 

gelişim çizgisini Quentin Skinner, Maurizio Viroli ve Philip Pettit gibi isimler üzerinden 

sürdüren Neo-Roma Cumhuriyetçiliği, başta negatif özgürlük olmak üzere siyasal 

kuramın bazı meselelerini yeniden yorumlayarak liberalizme bir alternatif oluşturmayı 

amaçlamıştır (Honohan, 2002: 182). Neo-Roma Cumhuriyetçiliği için vazgeçilmez 

nitelikteki en önemli değer özgürlüktür. Diğer her şey; yasa, siyasal katılım, erdem 

özgürlüğü mümkün kılan araçlardan ibarettir. Görüldüğü üzere Neo-Roma 

Cumhuriyetinde özgürlük, başat değer olarak kodlanmış ve amaç haline getirilmiştir 

(Öztürk, 2016: 75). Siyasal katılım ve yasalar özgürlüklerin korunması için bir araç 

niteliği taşıdığından Neo-Roma Cumhuriyetçiliği araçsal (Swift, 2014: 119) ya da 

koruyucu (Held, 2006: 35) demokrasi olarak  da anılmaktadır (Keyman & Turnaoğlu, 

2008-09: 42). 

                                                            
38 Bu ilginin artışındaki bir diğer sebep ise Marksist paradigmanın siyaset yazını içindeki egemenliğini 
yitirmesiydi. Zira Marksizm siyaset yazınındaki önemini yitirdikçe liberalizm eleştirisi üzerindeki temel 
argümanlar cumhuriyetçi bir karaktere büründü. 
 



82 
 

 

2.3.4.1. Neo-Atina Cumhuriyetçiliği 

Antik Yunan felsefesinden yola çıkıp Machiavelli ve Harrington ile devam eden ve 

çağdaş dönemde Hannah Arendt ve John Greville Agard Pocock gibi düşünürlere uzanan 

Neo-Atina Cumhuriyetçiliğinin; Arendt ve Pocock’un yanı sıra Iseult Honohan gibi sivik 

hümanistlerden Charles Taylor, Michael Sandel ve Alasdair MacIntyre gibi 

komüniteryanlere ve Martha Nussbaum gibi Neo-Aristoculara kadar geniş bir etki alanı 

bulunmaktadır. Neo-Atina Cumhuriyetçiliği siyasal katılım, sivil erdem ve siyasal 

özgürlük gibi değerleri ön plana çıkan bir çağdaş cumhuriyetçilik yorumudur. Bununla 

beraber Neo-Atina Cumhuriyetçiliği, siyasal katılımı kendinde iyi olarak değerlendirir 

(Keyman & Turnaoğlu, 2008-09: 50; Maynor, 2003: 10).    

Neo-Atina Cumhuriyetçiliğinin siyasal katılıma içsel bir önem atfetmesi, esasen çağdaş 

cumhuriyetçiliğin temel meselelerinden olan “özgürlük” sorunu ile ilgilidir. Çağdaş 

cumhuriyetçiliğin Neo-Atina versiyonunda kamusal alanda görünürlüğe kavuşan aktif 

yurttaş formundaki birey, demokratik toplum içerisinde bir siyasal katılım gösterdiği 

ölçüde özgürdür. Bir diğer deyişle özgürlük, öz-yönetim ile doğrudan ilintilidir. Birey; 

siyasal topluluğun bir üyesi olmanın yanında kendi kaderini tayin ettiği ve siyasal karar 

alma süreçlerine katıldığı ölçüde özgürdür (Sandel, 1996: 25-26). 

Neo-Atina çizgisindeki çağdaş cumhuriyetçi düşünürlerden birisi olarak Charles Taylor, 

cumhuriyetçilik yazınını “kimlik ve tanınma siyaseti” kavramlarını ortaya atarak 

zenginleştirir. Ancak Taylor’un düşüncelerinin çıkış noktası liberalizm eleştirisidir. 

Liberalizm eleştirisinde, liberalizmin evrimci bireysel haklar savunusuna karşılık olarak 

kimliksel farklılıkları önceleyen ve bunlar için özel bir yaklaşımın gerektiğini ileri süren 

çokkültürcü bir bağlamı vurgular. Onun tezi, liberal atomizmin kamusal yaşama zararlı 

olduğudur (Audier, 2006: 118).  Charles Taylor, “liberal atomizmi bireylerin kendilerini 

toplumun sosyal ve kültürel bağlarının dışında görmelerine yol açtığı, bu nedenle de 

kamusal yaşamdaki bütünlüğe zarar verdiği için eleştirir” (Keyman & Turnaoğlu, 2008-

09: 55).  



83 
 

 

Taylor, kendi kuramını inşa ettiği liberalizm eleştirisini kimliksel tanınmanın ikinci 

planda kaldığı savı ile sürdürür. Ona göre liberalizm bireyin varoluşsal boyutunu göz ardı 

etmektedir. Bu durum, liberalizmin ön plana çıkardığı evrensel birey imgesi sebebiyle 

bireyin kimliksel boyutunu ihmal etmesinden kaynaklanır. Bu bakımdan liberalizm, 

bireyin özgürlüklerini öncelediğini iddia eden bir kuram olmasına karşın, bireyi 

kimliğinin tanınması imkânından mahrum bırakır (Tunçel, 2010: 67). Zira kimlikler, 

içinde bulunulan toplumsal ve kültürel pratikler ile güçlenirler. Öz kimlik, yaşanılan 

toplumdaki diğer bireyler ile girilen iletişimle oluşur. Bu bakımdan bireysel kimliğin, 

sosyal eylem ve ilişkiler tarafından belirlendiğini söylemek yanlış olmayacaktır (Keyman 

& Turnaoğlu, 2008-09: 56; Taylor, 1989: 170-171). Taylor’a göre cumhuriyetçi bir rejim, 

bireyi atomize edilmekten kurtarır ve bu bireyleri bir arada tutacak ortak değerleri inşa 

eder (Taylor, 2011: 277). 

Taylor’un cumhuriyetçi özgürlüğe bakışı tam da bu noktada berraklaşır. Kimlik edinimi 

sayesinde toplumsal kültüre uyumlanan bireyler, karşılıklı sorumluluk duygusu ile siyasal 

erdemlerini geliştirirler (Baştürk, 2013: 117). Taylor’un cumhuriyetçiliğinde “biz” 

kimliği ve toplumsal bağların güçlenmesi ile birlikte toplumsal çıkarları ilgilendiren 

konularda özgür bir tartışma ortamı meydana gelir ve yurttaşlar özgürlüklerini 

gerçekleştirme imkânına sahip olurlar. Bireyler bir toplum içinde yaşadıklarından özgür 

olabilme kapasiteleri, bulundukları ortamdan bağımsız değillerdir (Keyman & 

Turnaoğlu, 2008-09: 57; Taylor, 1989: 170). Birey, özgürlüğünü gerçekleştirmek için 

yaşadığı toplum ve kültürü belirlemek ve şekillendirmek durumundadır. Bu, ancak ortak 

iradeyi yansıtan araçlarla mümkündür. Bu bağlamda bireylerin içinde yaşadıkları siyasal 

kurumlar, bireylerin öz kimliklerini ve özgürlüklerini gerçekleştirmeleri sürecinin önemli 

bir parçası olacaklardır (Taylor, 1990: 208).   

Taylor da tıpkı Arendt gibi, özgürlüğü kamusallık bağlamında ele alır. Buna göre 

özgürlük, bireylerin içinde bulundukları toplumu şekillendirecek siyasal bilinç ve 

eylemde bulunma imkânları ile koşuttur. Bu noktada kolektif politik yaşam, bireysel 

özgürlüğün üretilmesini sağlayan başat faktördür (Baştürk, 2013: 118). Yine Taylor, 

Arendt’e benzer biçimde siyasal katılımın değerine vurgu yapar. Zira ona göre 20. yüzyıl 

liberalizminin ortaya koyduğu salt siyasal ve yasal eşitlik bireylerin kendilerini 



84 
 

 

gerçekleştirmesi için yeterli değildir. Bireylerin, amaçlarını gerçekleştirebilmek adına 

kamusal alanda eylemde bulunabilme imkânlarının sağlanması ve kimliklerinin 

tanınması gereklidir (Tunçel, 2010: 288).    

Çağdaş cumhuriyetçiliğin önemli düşünürlerinden birisi de kuşkusuz Hannah Arendt’tir. 

Arendt’in çağdaş siyaset kuramındaki önemini artıran nedenlerden birisi totalitarizm 

kuramı ise diğeri de cumhuriyetçi düşünceye ve özgürlük bağlamına yaptığı katkılardır 

(Onur İnce, 2013: 289). Arendt’in cumhuriyetçilik kuramında başat referans kaynağı 

Antik Yunan ve Polis olmuştur. Her ne kadar Arendt kendisini açıkça bir cumhuriyet 

kuramcısı olarak tanımlamasa da siyasal katılım ile kristalize olan dünyevi özgürlük 

anlayışı ve bu idealin gerçekleştiği yer olarak Polis’i işaret etmesi onun cumhuriyetçi 

gelenekte konumlandırılmasına sebep olmuştur. Bu bakımdan çağdaş siyaset felsefesinde 

Neo-Atina Cumhuriyetçiliğinin kuramcısı olduğu düşünülen Arendt; Cicero, Machiavelli 

ve Harrington gibi Roma ve Neo-Roma cumhuriyetçilerine de yer vererek daha holistik 

bir yaklaşım benimsemiştir (Keyman & Turnaoğlu, 2008-09: 51). 

Arendt, siyasal bir olgu olarak özgürlük düşüncesinin ilk olarak Yunan kent devletlerinin 

doğuşu ile ortaya çıktığını söyler. Siyasal anlamda özgürlük, hükmeden ve hükmedilen 

ayrımının bulunmadığı, yasa önünde eşitlik (isonomy) düşüncesinin egemen olduğu bir 

bağlama denk düşmektedir. Antik Yunan düşüncesinde özgürlük ile eşitlik arasında bir 

bağıntı olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Zira özgür yaşam, bir başkasının eşlik 

etmesine muhtaçtır. Bir diğer deyişle Antik Yunan’da özgür yaşam toplumsallığı, 

kamusal alanı ve siyasal alanı zorunlu kılar. Bu alanlar, insanların bir araya 

gelebilecekleri agora, pazar yerleri yahut siyasal yaşamın merkezi olan  

Polis’tir (Arendt, 2012: 36-38). 

Antik Yunan düşüncesinden etkilenen ve onu kendisine kılavuz edinen Arendt, özgürlük 

ile siyaset arasında doğrudan bir ilinti olduğunu ileri sürer (Arendt, 2012: 202). Ona göre 

siyasal yaşam özgürlük için vardır ve eylem, beşeri özgürlüğün özüdür (Arendt, 2014: 

442).  İnsanlar, ancak eylemde bulundukları müddetçe özgürdürler (Arendt, 2012: 207). 

Latince’de özgür olmak ile başlatmak fiillerinin birbirleri ile ilintili olduğundan bahseden 



85 
 

 

Arendt, insanı özgür kılan şeyin bir şeyleri başlatabilme yetisi olduğunu vurgular (Arendt, 

2012: 225-230).  

Arendt için özgürlüğün yaşandığı siyasal alan aslında bir kamusal alandır. Ona göre 

özgürlükler ancak kamusal alan içinde yaşanabilir (Arendt, 2012: 202): 

insan yapısı dünyanın, -tebasını evin dar sınırlarına süren ve böylelikle bir kamu 
alanının ortaya çıkmasına mani olan despotik yönetimler altındaki topluluklarda 
olduğu gibi- eylemde bulunmak ve konuşmak için bir sahne haline gelemediği 
yerlerde, özgürlük de dünyevi bir gerçekliğe sahip olamaz. Siyaseten temin edilmiş 
bir kamu alanı olmadan özgürlük, kendisini görünür hale getirecek dünyevi bir 
mekandan yoksundur. 

Arendt’in özgürlük ile ilgili düşünceleri siyasal olan’a atfedilen değer bakımından Neo-

Roma düşüncesi ile ayrışır. Neo-Roma Cumhuriyetçiliğinde Pettit ve Skinner için siyasal 

alan, özgürlüklerin korunması bakımından araçsal bir değer taşır. Arendt ise siyasal 

olan’a aşkın bir anlam ve amaçsal bir değer yükler. Ona göre siyasal alan, özgürlüğün 

anlam kazandığı ve gerçekleştiği yerdir. Siyasal alanın bu değerleri gerçekleştirmesi için 

önemli olan eylem ise siyasal katılımdır. Zira siyasal katılım sayesinde farklılıklar tanınır, 

bireyler düşüncelerini özgürce ifade eder ve toplumun ortak yararları ile ilgili fikir 

yürütebilirler. Böylece siyasal alan farklılıkların dışa vurulduğu ve her bireyin kendini 

ifade etme fırsatı bulduğu, yaşamın en önemli unsuru olan “konuşma” eyleminin 

gerçekleştiği ve insanların diğer insanlarla iletişime geçtiği yer olur (Keyman & 

Turnaoğlu, 2008-09: 53). 

Arendt’in özgürlük anlayışı; eylem, politika ve özgürlük kavramları arasında kurulan bir 

ilişki ile görünürlük kazanır. Arendt’e göre özgürlük; “hiyerarşik ilişki biçimlerinden ve 

zorunluluğun dayatmalarından ‘özgürleşmiş/bağımsızlaşmış’ eşit yurttaşların birlikte 

eyleyebilmelerinin adıdır.” (Türk, 2016: 91-92). Ayrıca özgürlük, varlıkların 

eylemlerinin kesiştiği noktada görünürlüğe kavuşur. Eylemlerin kesiştiği nokta ise siyasal 

hayattır (Keyman & Turnaoğlu, 2008-09: 53). Siyaseten oluşturulmuş bir kamusal alanın 

varlığı, özgürlüğün görünür kılınması için başat faktördür. Öyleyse özgürlük, siyasetin 

varoluş nedenini oluşturur. Bununla birlikte özgürlüğün deneyimlenme alanı da eylemdir 

(Arendt, 2012: 199). 



86 
 

 

Çağdaş cumhuriyetçiliğin Neo-Atina yorumunun önemli figürlerinden birisi de John 

Greville Agard Pocock’tur. Katılımcılık temasını önde tutan Pocock, cumhuriyetçi 

düşüncenin temellerini bir yandan Arendt’e bir yandan da Aristoteles’in zoon 

politikonuna dayandırır. Pocock’un cumhuriyetçiliğinde öncelik, özgürlüğünün farkında 

olan ve kamusal yaşamdaki etkinlikleri ile kendisini gerçekleştiren özgür insanın 

eylemselliğidir. Bir diğer deyişle Pocock cumhuriyetçiliğinin önceliği, “haklarının 

korunmasıyla uğraşan bireyin ticari etkinliklerine değil, özgür insan olarak özünü, bir 

ödev gibi kabul edilen kamusal yaşamdaki etkinlikleriyle gerçekleştiren insanın 

etkinliklerine verir”. Bu bakımdan, özgür bireyin kamusal yaşamdaki varlığını 

perçinleyen sivik erdemler ve yurtseverlik önem kazanır (Audier, 2006: 93-94).  

Pocock’un cumhuriyetçilik yaklaşımının temelinde ortak iyi anlayışı yer almaktadır. 

Ortak iyinin sağlayıcısı ise siyasal erdemdir. Pocock, Antik dönemdeki erdem 

düşüncesinin günümüzdeki sosyal ve ekonomik ilişkileri açıklamak için de yeterli 

olacağını savunur. Düşünür, toplumsal ve bireysel özgürlüğe ilişkin görüşlerini  

cumhuriyetçi erdem düşüncesi üzerinde temellendirir (Çelik, 2013: 153).  Ancak erdem 

düşüncesini siyasal katılım ile destekler, zira erdemi ortaya çıkaran siyasal katılımdır. 

Erdemin önemi, siyasal katılım ve siyaset arasında bir köprü işlevi görmesiyle billurlaşır. 

Bu noktada siyaset ve katılım, önemli değerlerden ikisi olarak ortaya çıkar. Zira 

Aristoteles’in zoon politikonundan etkilenen Pocock’a göre siyasal katılım ve siyaset 

üzerinde belirleyici olma, insan olmanın da ön koşuludur. Diğer bir deyişle “Pocock, 

siyasete katılmayan kişinin yeterince insan olamayacağını düşünür” (Öztürk, 2016: 76-

77; Pocock, 1992: 46-46).  

Pocock’un cumhuriyetçi yaklaşımını ortaya koyarken üzerinde durduğu esas tehlike, 

yönetimin yozlaşması ihtimalidir. Siyasal yapının yozlaşmasından kaçınmak için 

yapılması gereken ortak iyiyi egemen kılmak suretiyle ortak yarara ulaşmaktır (Pocock, 

1975: 210). Siyasal yozlaşmaya karşı Pocock tarafından öne sürülen bir diğer önlem ise 

karma anayasadır. Klasik cumhuriyetçiliğin önemli temalarından birisi olan karma 

anayasa, Pocock ile birlikte modern cumhuriyetçi düşüncede yeniden doğmuştur 

(Pocock, 1987: 342-343).  



87 
 

 

2.3.4.2. Neo-Roma Cumhuriyetçiliği 

Çağdaş cumhuriyetçiliğin Neo-Roma çizgisinin liberalizme bir alternatif oluşturmayı 

amaçladığı ve bu bakımdan özgürlük -bilhassa negatif özgürlük- meselesini yeniden ele 

aldığı belirtilmişti. Özgürlüğün yeniden yorumlanması konusunda Neo-Roma 

Cumhuriyetçliğinde ön plana çıkan isimler ise Skinner, Viroli ve bu çalışmada görüşleri 

özel olarak ele alınan Pettit olagelmiştir. Bu düşünürlerin ortak noktasını ise Isaiah 

Berlin’in negatif özgürlük ve pozitif özgürlük açıklamalarına yeni bir alternatif 

geliştirerek bir tür cumhuriyetçi özgürlük tanımı ortaya koyma çabası oluşturur.  

Cumhuriyetçi özgürlüğün “ne”liği ortaya konulurken Skinner, diğer iki düşünürden bir 

yönüyle ayrılır. Buna göre; Pettit ve Viroli cumhuriyetçi özgürlüğün negatif-pozitif 

özgürlük ikilemini aşan bir özgürlük yorumu olduğunu düşünür. Oysa Skinner, 

cumhuriyetçi özgürlüğü aşkın bir düzleme oturtmaz. Ona göre cumhuriyetçi özgürlük, 

negatif özgürlüğün dışında bir yerde tanımlanamaz. Esasen Skinner’ın yaptığı, negatif 

özgürlüğün -liberaller tarafından yok sayılan- özünü ortaya koymak için tarihselci bir 

okumaya girişmekten başka bir şey değildir. Böylece negatif özgürlük ile cumhuriyetçi 

özgürlük arasında bir zıtlık olmadığını ispatlamak ister (Öztürk, 2013c: 75). 

Skinner’ın esas kaygısı, çağdaş siyaset yazınına egemen olan ve bir üçüncü yol ihtimalini 

dışlayan liberal ve komüniteryan düşünce geleneklerinin özgürlük yorumlarına yeni bir 

boyut kazandırmaktır. Skinner, toplumsal ve siyasal özgürlüklerin birarada 

bulunabildiğine ilişkin bir bakış açısı ortaya koyarak bu ikiliği aşmayı amaçlamaktadır. 

Bu bağlamda Skinner’ın özgürlük anlayışının bireysel özgürlük temelli olduğunu 

söylemek gerekir. Ancak Skinner, siyasal katılım ve erdeme araçsal bir değer yükleyerek 

bu kavramları bireysel özgürlüklerin korunması bakımından önemli bulur (Tunçel, 2013: 

312-315).  

Ancak Skinner, her ne kadar siyasal katılıma araçsal bir değer yüklese de özgürlüğün 

kazanılması için siyasal katılımda bulunma ve kamusal yaşamda aktif rol alma 



88 
 

 

gerekliliğini ve bireylerin bunun için zorlamaya tabi tutulmasını reddeder.39 Zira ona göre 

bireylerin özgürlüklerini elde edebilmek için kamusal ve siyasal yaşama doğrudan 

katılımını sağlayacak her türden zorlama, çelişkili bir durumu beraberinde getirecektir 

(Skinner, 1986: 229-232). O, Neo-Roma cumhuriyetçiliğinin özgürlük anlayışını ortaya 

koyarken pozitif özgürlük ve negatif özgürlük tanımlarını aşan bir üçüncü özgürlük 

arayışını sürdürür. Böylece Skinner’ın vardığı nokta, cumhuriyetçi özgürlüğün hem belli 

ölçüde siyasal yaşama katılma, hem de diğer bireylerin keyfi yönlendirmesinden bağışık 

olmayı içeren bir üçüncü özgürlük anlayışıdır (Skinner, 2002: 261-265).  

Skinner’ın üçüncü özgürlük arayışının temelinde, liberalizmin diğer düşünce akımlarına 

hegemonik üstünlüğü sebebiyle negatif özgürlüğün tek tutarlı özgürlük kavramı olduğu 

inancı yatar (Keyman & Turnaoğlu, 2008-09: 42; Tunçel, 2010: 320). Oysa Skinner, Neo-

Roma Cumhuriyetçiliğinin özgürlük anlayışını liberal özgürlük anlayışından belirgin 

biçimde ayırır. Liberalizmin özgürlük yaklaşımı, baskı ve zorlamanın varlığının 

özgürlüğü tehdit etmesi üzerine kurgulanmıştır. Buna karşın Neo-Roma cumhuriyetçiliği, 

bağımlılığın da özgürlüğü sınırladığını ileri sürer. Bununla birlikte liberalizmin özgürlük 

anlayışında iradenin özerkliği esastır. Neo-Roma Cumhuriyetçiliğinde ise iradenin özerk 

olması sadece zorlamanın olmaması ile değil; zorlama olanağının bulunmaması ile 

ilgilidir (Skinner, 1998: 84).  

Skinner, Neo-Roma Cumhuriyetçiliği üzerinden giriştiği cumhuriyetçi özgürlük 

çözümlemesini, özgür yurttaş ve özgür devlet kavramları üzerinden sürdürür. Özgür 

devlet de tıpkı özgür yurttaş gibi kendi belirlediği amaçlar ve politikalar çerçevesinde 

kendi iradesine göre hareket edebilen devlettir (Skinner, 1990: 301). Özgür yurttaş 

olabilmenin yolu ise devlet eylemlerinin tüm yurttaşların iradesini yansıtmasıdır. Aksi 

halde, devletin iradesini temsil etmediği yurttaşlar, iradesi temsil edilen yurttaşlara 

bağımlı olacaktır (Skinner, 2003: 15). Bununla birlikte ilişkilerin tahakküm ve bağımlılık 

üzerinden oluşması, bir başka deyişle bir sivil topluluktaki tabiiyet ilişkisi, özgür yurttaşı 

kölelik konumuna indirir. Öyleyse, yurttaşlık haklarına ve özgürlüklerine sahip olmak tek 

                                                            
39 Skinner, bu noktada Charles Taylor’ın görüşlerinin (Taylor, 1979: 181) paradoksal bir bağlama denk 
düştüğünü ileri sürer. 



89 
 

 

başına yeterli değildir. Bu özgürlüklere, bunlara el koymaya teşebbüs edecek her türlü 

keyfi iktidardan bağımsız şekilde sahip olmamız gereklidir (Skinner, 2008: 211-212). 

Viroli, cumhuriyetçi özgürlüğü ele alırken bağımlılık kavramına vurgu yapar ve 

özgürlüğü, diğer bireylerin keyfi isteklerine bağımlı olmamak olarak tanımlar (Bobbio & 

Viroli, 2003: 27-29): 

Bireylerin özgürlüğünden söz ederken, onların, diğer bireylerin keyfi isteklerine tabi 
olmadığı bir durumu kastediyorum, yasalardan bağışık olunan bir durumu 
değil…Yasa, herkes için geçerli ve keyfi olmayan bir irade olarak anlaşılırsa, bireyi 
diğerlerinin keyfi iradesinden koruyarak özgürleştirir. Öyleyse özgür bir yurttaş, 
yalnızca yasaya tabi olan yurttaştır. 

Viroli, özgürlük bahsinde Pettit’in erkeğin eşi üzerindeki tahakküm ihtimaline dair 

verdiği örneğe de başvurur. Bununla birlikte Viroli’deki güçlü yasa vurgusu bir yana, 

özgürlüğün bağımlılığın ve tahakkümün yokluğu olarak anlaşılması onu Pettit’e 

yaklaştırır. Zira Viroli de tıpkı Pettit gibi müdahale ile keyfi müdahale arasında bir ayrıma 

gider. Viroli’ye göre de potansiyel bir müdahalenin varlığında özgürlükten söz edilemez. 

Eğer olası bir müdahale söz konusu ise korku kaçınılmazdır, korku olduğunda ise bireyler 

gerçekte davranmak istedikleri gibi davranamazlar. Bu durumda, bireylerin kendi 

kendilerini kısıtlaması yahut hakim güce yakınlaşmaya çabalaması olasıdır (Viroli, 2002: 

35-37; Öztürk, 2013c: 70).    

Viroli’ye göre özgürlüğün kaybedilmesine yol açacak en önemli iki tehdit keyfi müdahale 

ve keyfi müdahale ile karşılaşma olasılığıdır. Viroli; keyfi müdahale ve olası keyfi 

müdahale durumlarını şu örneklerle açıklar (Tunçel, 2010: 305; Viroli, 2002: 35-36):  

Hiçbir yasal cezaya uğrama korkusu olmayan bir tiran ya da oligarşi tarafından 
baskıya uğrayabilecek yurttaşlar; tazminat talebi ya da direnme gücü olmaksızın 
kocası tarafından suiistimale uğrayabilecek bir kadın; işvereninden ya da 
denetçisinden gelecek az ya da çok suiistimale boyun eğen çalışanlar; yasal hakkı 
olan emekli maaşını alabilmek için bir memurun kaprisine bağımlı olan emekli; 
iyileşebilmek için bir doktorun iyi niyetine bağımlı olan hasta; kariyeri çalışmasının 
niteliğine değil, profesörün kaprisine bağımlı olduğunu bilen genç araştırmacılar; bir 
yargıcın keyfi sözleriyle tutuklanabilecek olan yurttaşlar. 



90 
 

 

Görüldüğü üzere Viroli’nin cumhuriyetçi özgürlük anlayışında müdahale, keyfi 

müdahale, keyfi müdahale olasılığı ve korku gibi kavramlar ön plana çıkar. Ancak tüm 

bunları kapsayan ve nötralize eden kavram ise yasa kavramıdır. Yurttaşların, 

birbirlerinden ve onları yönetenlerden korkmadan ve bir başkasına bağımlı olmadan 

yaşamalarının güvencesi, yasadır. Buna göre yasa, siyasal özgürlüğün esas unsurudur 

(Tunçel, 2010: 306). Viroli’ye göre yasa yalnızca özgürlüğün değil, eşitliğin de 

sağlayıcısıdır. Zira ona göre eşitlik, yasa önünde eşitliktir. Bu özgürlük ve eşitlik ortamını 

sağlayacak olan yönetim de, yasanın egemenliği üzerine kurulan anayasal bir 

demokrasidir. (Öztürk, 2013c: 70).  

Klasik cumhuriyetçiliğin özgürlük anlayışı ile klasik liberalizmin negatif özgürlük 

nosyonu arasındaki ilk ayrım, özgür yurttaşın ancak özgür devlette mümkün olacağını 

iddia eden bu söylem ile ortaya çıkar. Zira klasik liberalizm, devletin şeklinin monarşi 

olup olmaması yahut devletin bağımsızlığı sorunu ile ilgilenmez. Devletin şekli ne olursa 

olsun eğer eylemlerine müdahale edilmeyen bir bireyden söz edilebiliyorsa liberalizme 

göre orada özgürlük vardır. Oysa Machiavelli’nin cumhuriyetçi özgürlüğünde eğer devlet 

özgür ve bağımsız değilse, yurttaşın eylemlerine bir müdahalede bulunulup 

bulunulmaması bir önem taşımaz. Böyle bir devletin yurttaşı her halde özgür değildir. 

Öte yandan Machiavelli’nin ortak iyi ve yurttaşlık ödevlerini bireysel çıkarlardan üstün 

tutmaya dair yaptığı vurgular, liberal özgürlükten ayrılır (Machiavelli, 2017: 224; Tunçel, 

2010: 155). Çağdaş cumhuriyetçiliğin ise özellikle Neo-Roma çizgisi, liberalizmin 

negatif özgürlük anlayışına bir alternatif geliştirme arayışındadır. Bu noktada Quentin 

Skinner ve Philip Pettit’in çalışmaları, bir özgürlük nosyonu ortaya koymak bakımından 

önemlidir (Tok, 2008: 53).  

Liberal teorinin ve cumhuriyetçi düşünce geleneğinin özgürlük nosyonu, görüldüğü üzere 

kendi tarihsellikleri içerisinde farklı anlamlara denk düşmekte ve yorumlanmaktadır. Bu 

noktada dikkat çekici olan, müdahalesizlik ekseni üzerinden hareket eden liberal teorinin 

modern liberalizm ile güçlü bir anlam değişimine uğrayarak (devlet) müdahale (si) 

bağlamını ön plana çıkarmasıdır. Kuşkusuz bu müdahale bağlamında en önemli aktör, 

1970’lerin refah devleti tartışmalarında sosyal adalet ve yeniden dağıtım kavramları 

üzerinden önemli bir açılım ortaya koyan John Rawls’tır.  



91 
 

 

Özgürlüğü yöneten-yönetilen ilişkisi ve siyasal topluluğun aldığı konumun dışında 

tanımlayan klasik cumhuriyetçi düşünce ise, çağdaş dönem ile birlikte keyfi müdahaleden 

uzak olma halini güncel tartışma konularının başat ögesi haline getirmiştir. Bununla 

birlikte bir cumhuriyetçi özgürlük tasarımı ortaya koyma amacını taşıyan bu tartışma, 

Philip Pettit’in katkılarıyla negatif özgürlüğün müdahalesizlik bağlamını aşarak 

müdahale ihtimalini bile dışlar bir noktaya evrilmiştir. Müdahalenin olasılığını dahi bir 

özgürlük ihlali olarak ele alan bu anlayış, Pettit’in ortaya koyduğu tahakkümsüzlük 

anlayışıdır. Özgürlük tartışmalarına yeni bir soluk getiren ve Pettit’in bir “üçüncü yol” 

olarak lanse ettiği tahakkümsüzlük olarak özgürlük, düşünürün cumhuriyetçi 

paradigmanın özgürlük kuramcısı olarak anılmasını sağlamıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



92 
 

 

3. BÖLÜM: CUMHURİYETÇİ ÖZGÜRLÜĞÜN 

TAHAKKÜMSÜZLÜK EKSENİ: PHILIP PETTIT 

3.1.  PHILIP PETTIT: ÇAĞDAŞ CUMHURİYETÇİLİĞİN ÖZGÜRLÜK 

KURAMCISI 

Cumhuriyetçiliğin siyaset ve yönetim anlayışını tahakkümsüzlük olarak özgürlük 

bağlamı üzerinden ele alan Philip Pettit’in, cumhuriyetçiliğin özgürlük kuramcısı 

olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Pettit’in çağdaş siyasal tartışmalardaki önemi, 

liberal söylemin geliştirdiği negatif özgürlük nosyonunun bir parçası olan müdahalesizlik 

olarak özgürlük40 ile tahakkümsüzlük olarak özgürlük arasındaki ayrımı ortaya 

koymasından kaynaklanır (Tunçel, 2010: 259).  

Pettit, cumhuriyetçi mantığın özünü tahakkümün azaltılması ve tahakkümsüzlük olarak 

özgürlüğün ilerletilmesi şeklinde formüle eder. Ona göre tahakkümsüzlük olarak 

özgürlüğün ilerletilmesini sağlamak, bireyin karşı karşıya kaldığı keyfi müdahele 

olasılıklarının ortadan kaldırılması ya da minimize edilmesi ile mümkün olur. Pettit, 

özgürlükten mahrum olmayı salt kısıtlanmış olmaktan ibaret görmez; adil bir hukuk 

sisteminin, yahut bir başka deyişle keyfi olmayan bir rejimin getirdiği kısıtlama, bireyi 

köleleştirmez. Köleleşmek -özgürlükten mahrum olmak- keyfi bir yönetimin 

boyunduruğu altında bulunmakla özdeştir (Sancar, 2012: 76-77). 

Pettit, cumhuriyetçi yönetimin cumhuriyetçi hedeflere bağlı kalabilmesi için izlemesi 

gereken yolu tartışırken esas önemli noktanın devletin baskı aygıtlarında keyfi yönetimin 

ortadan kaldırılması ya da minimize edilmesi olduğunu belirtir. Pettit’in cumhuriyetçi 

yönetimin keyfi ve tahakkümcü bir biçim almasını önlemek için saydığı araçlar, 

                                                            
40 Müdahalesizlik olarak özgürlük düşüncesi, ilk olarak Thomas Hobbes’un düşüncesinde kendine yer 
bulur. Hobbes’un müdahalesizlik olarak özgürlüğü tanımlarken bu kapsamı geniş tutması ve cumhuriyet 
ile yönetilen Lucca ve monarşi ile yönetilen Konstantinapolis yurttaşları arasında özgürlükler bakımından 
bir fark olmadığını öne sürmesi cumhuriyetçi düşünürler tarafından kabul görmemiştir (Bobbio & Viroli, 
The Idea of The Republic, 2003: 26). 



93 
 

 

demokratik hukuk devletinin evrensel tanımıyla da benzerlik göstermektedir (Sancar 

2012: 77). 

Cumhuriyetçi özgürlük, liberal öğretinin doğal özgürlük anlayışının karşısına 

konumlandırılmış bir sosyal özgürlük anlayışıdır. Liberalizmin benimsediği ve ön plana 

çıkardığı “müdahalesizlik olarak özgürlük” anlayışı, doğal özgürlük yaklaşımı ile 

doğrudan ilintilidir. Özgürlük, bireyin doğuştan getirdiği bir özellik olması sebebiyle 

birey toplumdan yalıtık bir yaşam sürebilir. Cumhuriyetçi özgürlük anlayışı ise daha çok 

toplumsal yaşamın ön plana çıktığı bir özgürlük nosyonuna denk düşer. Cumhuriyetçilik, 

bir toplum ve yönetim modeli ortaya koyarken kamusal yaşamın üstünlüğünü ve kişilerin 

ortak iyide buluşmalarını öne çıkarır. Bu yönüyle cumhuriyetçilik, liberalizmin 

toplumdan yalıtık birey anlayışının aksine siyasal yaşamı toplumun merkezine koyar. 

Yönetimin başat ögesi olan ve aynı zamanda içinde bulundukları toplumu da yöneten 

özerk bireyler, cumhuriyetçiliğin temel öğelerindendir (Kaya, 2013: 155-157). Oysa 

Pettit çağdaş cumhuriyetçiliği tahakkümsüzlük olarak özgürlük bağlamında açıklamış ve 

cumhuriyetçi yönetime ilişkin görüşlerini de özgürlüğü koruyacak ve ön plana çıkaracak 

şekilde yine tahakkümsüzlük temeli üzerine inşa etmiştir. Bu durum,  onun özgürlüğü 

liberalizm ile özdeş tutan yaygın kanıya bir alternatif sunma arzusu olarak 

değerlendirilebilir.  

Philip Pettit’in cumhuriyetçi özgürlük nosyonunu ortaya koymadan önce onun fikirlerini 

genel olarak ele almak yerinde olacaktır. Bu bakımdan Pettit’in özgürlük bağlamından 

öte nasıl bir cumhuriyetçi yönetimi öngördüğü ve fikri altyapısını oluşturan etmenlerin 

neler olduğu önem taşımaktadır. Pettit’in cumhuriyetçi yönetimin niteliklerine ilişkin 

yapmış olduğu ve kökenlerini modern öncesi cumhuriyetçilikten alarak yeni bir 

cumhuriyetçilik kurgulama gayesindeki okuma, onun cumhuriyetçi özgürlük yahut bir 

diğer deyişle tahakkümsüzlük olarak özgürlük kavrayışının da anlaşılmasını sağlar.  

Tahakkümsüzlük olarak özgürlük fikrini tartışarak oluşturacağı yeni cumhuriyetçilik 

kurgusunu modern kurumlar üzerinden inşa etmeyi amaçlayan Pettit, geleneksel 

cumhuriyetin sahip olduğu doneleri, kendi kurgusunun karşısında bir meydan okuma 

olarak değerlendirir (Pettit, 1998: 176):  



94 
 

 

İddia edileceği gibi, iyi yurttaşlara ve iyi anayasalara, hatta özgürlüğün ne anlama 
geldiğine ilişkin cumhuriyetçi fikirler karakteristik olarak modern çağ öncesinin 
varsayımlarıyla sıkı sıkıya bağlıdır; buna göre örneğin, yurttaşlar mülk sahibi bir 
soylu kesimden oluşur ya da geçmişte kalmış, aristokratik şeref ve erdem 
nosyonlarına bağlıdırlar ya da düzenli aralıklarla toplanıp oy verebilecek kadar az 
sayıdadırlar vb. Karşımıza dikilen meydan okuyuş, bizim burada anlatıldığı şekliyle 
eski cumhuriyetçi ideale tutunabileceğimizi ve modern bir cumhuriyetçi kurumlar 
imgesini bu temelde inşa edebileceğimizi gösterme peşindedir. 

Pettit, cumhuriyetçilik kurgusunu tahakkümsüzlük olarak özgürlük çerçevesinde ortaya 

koyarken, asıl olarak bu meydan okuyuşa bir yanıt verme çabasındadır. Bu yanıt verme 

çabası içinde, kendi cumhuriyetçilik anlayışını inşa ederken tahakkümsüzlük olarak 

özgürlük fikri çerçevesinde geliştirdiği birtakım temel ilkeler ve  inşa etmeyi kurguladığı 

bazı modern kurumlar vardır. Öncelikle Pettit’in cumhuriyetçiliğini ortaya koyan temel 

ilkeleri, ardından da Pettit’in ideal bir cumhuriyetçilik için kurguladığı kurumları 

inceleyeceğiz. 

3.1.1. Pettit Cumhuriyetçiliğinin Ana Temaları 

3.1.1.1. Cumhuriyetçi Dil: Çoğulculuk ve Farklılıklara Saygı  

Pettit, cumhuriyetçi ilkeleri tartışırken ilkin cumhuriyetçi bir dil/söylem üzerinde durur. 

Zira dil, siyasetin konuşmaya dayalı istişari yapısı için eşsiz bir öneme sahiptir. Bu 

bakımdan dil ile siyaset birbirinden ayrılamaz. Öyle ki, en agresif ve öz çıkarlarını 

önceleyen yönetimler bile -hatta bu duruma otokratik ve totaliter yönetimleri de örnek 

gösterebiliriz- hegemonyasını dayandıracağı bir gerekçeye ihtiyaç duyar. Bu gerekçeyi 

ise dil ve konuşma ile kitlelere ulaştırır. “Politik konuşma” eyleminin gerçekleşmesini 

sağlayan dil, iki koşula dayanır. Bu koşullardan birincisi, dilin ortak fikirler için bir zemin 

oluşturması anlamında sağladığı araçsallıktır. Yani dil, toplumda genel kabul gören 

fikirler ile entelektüel görüngüler arasında bir uyum meydana getirir. Bu yönüyle dil bir 

yandan ortak düşüncelerin inşasında rol alırken, öte yandan toplum içindeki farklı 

grupların kendilerini ifade edebilmelerini sağlar (Pettit, 1997: 130-131). Cumhuriyetçi 

dilin çoğulcu bir ortamın yaratılmasını desteklemesi önemlidir. Zira Pettit’e göre her 

şeyden önce cumhuriyetçi bir devletin yapması gereken şey, devlete karşı yöneltilmiş 



95 
 

 

olan çeşitli hak iddialarının dile getirilmesini sağlayacak ve çoğulcu bir ortamı tesis 

edecek özgürlük dilini sunmak olacaktır (Pettit, 1997: 275-276).  

Cumhuriyetçi dilin dayandığı birinci koşul olan araçsallıktan sonra ikinci koşul ise 

cumhuriyetçi dilin farklılıklara yanıt verme boyutunda ortaya çıkar. Yani dil, toplumun 

her katmanından insanların şikayet ve dileklerini tatminkar biçimde ifade etmelerini 

sağlayacak bir zemin hazırlar. Pettit, özgürlüğü müdahalesizlik bağlamında ele alan 

klasik liberal teoriyi dilin her iki koşulunu da yerine getiremediğinden ötürü eleştirir 

(Pettit, 1998: 178-179): 

Müdahalesizlik olarak özgürlüğü politik iyinin başı ve sonu sayan klasik liberal 
felsefeyi alın. Hemen her yerde hazır özgürlük deyimi ile bağlantılı olarak bu felsefe 
çok az kişinin daha baştan göz ardı edebileceği bir dil sunmak suretiyle birinci koşul 
için çok uygun olabilir. Ancak farklı grupların somut sıkıntılarını anlaşılır bir 
biçimde dile getirebilecekleri bir araç sunmaktan kesinlikle acizdir. Fiili olarak 
müdahaleye maruz kalmayan ama yaltaklanmak ve dalkavukluk yapmak zorunda 
kalan ve üzerinde bir gücü -belki yalnızca gayri resmi, yasal olarak tanınmamış bir 
gücü- elinde tutan bir efendiye bir bakıma ürkerek bakan tahakküm altındaki işçinin, 
kadının, kiracının ya da borçlunun sıkıntılarını düşünün. Böyle bir duruma düşen 
herkesin dillendireceği bir şikâyeti vardır; konumları ötekilere göre belirgin bir 
biçimde alttadır. Ancak bildiğimiz gibi bu konumdaki hiç kimse müdahalesizlik 
olarak özgürlük dilinde şikâyetlerini anlatamayacaktır. Zira müdahalesizliğe, hatta 
beklenen müdahalesizliğe göre, dile getirilebilecek bir sıkıntı yoktur ortada; bu dil 
ideal olarak hizmet etmesi gereken kesimi susturur. 

Pettit öğretisinde dil ile ilgili bu iki koşulu yerine getiren özgürlük anlayışı, 

tahakkümsüzlük olarak özgürlük anlayışıdır. Köleliği ve tabi olmayı/boyun eğmeyi 

büyük hastalıklar; bağımsızlık ile statüyü de en üstün iyi olarak ele alan tahakkümsüzlük 

olarak özgürlük anlayışının dayandığı bu dil, çağdaş toplumun demokratik ve çoğulcu 

biçimiyle de uyumludur. Çünkü bu dil, çağdaş toplumu oluşturan tüm grupların 

şikayetlerini dile getirmesine olanak sağlayan bir dildir (Pettit, 1997: 131). 

Tahakkümsüzlük olarak özgürlük ideali önceleri Pettit’in kurucu topluluklar (cemaatler) 

olarak adlandırdığı bazı gruplarda hayat bulmuştur. Bu gruplar,  Antik dönemde bir 

monarka yahut bir efendiye bağlı/bağımlı olmamak şeklinde ortaya çıkan Roma 

Cumhuriyeti vatandaşlarından, Rönesans döneminde prenslerden bağımsızlık taleplerini 

ortaya koyan asillere,  17. yüzyıl İngilteresinde kralın keyfi gücüne karşı koymayı 



96 
 

 

amaçlayan  kişilere, hatta İngiliz parlamentosunun dayatmalarına karşı koyan Amerikan 

kolonilerine kadar uzanmaktadır. Ancak tahakkümsüzlük olarak özgürlüğü bu yönüyle 

ele alan kesimler oldukça dar ve sınırlıdır. Bunlar; mülkiyet sahibi olan ticaret insanları 

ile toprak sahibi olan erkeklerdir. Bir diğer yönüyle bu kişiler egemen kültürü oluşturan 

bireylerdir (Pettit, 1997: 133).  

Pettit, cumhuriyetçi dilin salt bu kurucu topluluklar ile sınırlı kalmasını doğru bulmaz. 

Ona göre cumhuriyetçi dil, yalnızca kurucu toplulukların bağımsız/bağışıksız kalma 

taleplerine değil, aynı zamanda bu grupların dışındaki kesimlerin de özgürlük/bağımsızlık 

arayışlarına yanıt vermelidir. Cumhuriyetçi özgürlük dili, sadece baskın grupların değil 

radikal grupların da taleplerini ileten bir dil olmalıdır (Pettit, 1997: 134-135). Gerçekten 

de Pettit, cumhuriyetçi dili çoğulcu ve farklılıkları kucaklayan bir anlayış olması 

bakımından yüceltir. Bu bağlam, Pettit metodolojisinin liberal öğretiye yaklaştığı 

alanlardan birisini oluşturur. Pettit, çoğulculuğu ve çok sesliliği ön plana çıkardığı 

cumhuriyetçi anlayışıyla, diğer cumhuriyetçilerden belirgin biçimde ayrılır.  

Baskın gruplar dışındaki toplulukların da kendilerini ifade etmesini ve tahakkümden uzak 

kalmasını öngören cumhuriyetçi dil, bu bağlamda birçok hareketten örnekler verir. Pettit, 

kurguladığı cumhuriyetçi özgürlük dilinin farklı taleplerle baş edebileceğini ileri sürer. 

Ona göre cumhuriyetçi özgürlük dili hem evrensel hem de partiküler bir etkileme gücüne 

sahiptir. Örneğin cumhuriyetçi dil, evrensel iddiası olan tahakkümsüzlük ve özgürlük 

değerlerini öne çıkarırken, aynı zamanda çevrecilik, feminizim, çokkültürcülük ve 

sosyalizm gibi daha tikel hareketler için de geçerlidir (Pettit, 1998: 185). 

Çevreciler, cumhuriyetçilik düşüncesinin aşırı insan merkezli görünmesinden ötürü 

çevreci yaklaşımların göz ardı edildiğini düşünür. Ancak Pettit bu düşünceye karşı çıkar. 

Ona göre çevre ile ilgili konular da cumhuriyetçi dil içinde ifade edilebilir. Zira hiçbirimiz 

doğal bir adada yalnız başına bir yaşam sürmeyiz. Yaşamımızı belirleyen ve yönlendiren 

çevremizle kurduğumuz bağlar ve birlikte yaşam kültürüdür (Pettit, 1998: 185):  

Barındırdığı öteki türler ve hayvanlarla birlikte ekosistem doğadaki yerimizi sağlar; 
son tahlilde, ait olduğumuz uzamdır o. Biz, ne yiyorsak oyuz. Ve aynı şekilde neyi 



97 
 

 

soluyorsak oyuz, neyi kokluyorsak, neyi görüyorsak ve neyi istiyorsak ve neye 
dokunuyorsak, oyuz. Biz, insan emeğinin ürünü olsun olmasın, bizim olarak 
gördüğümüz şu dünyada bize kendini açan her şeyiz. Donne'un unutulmaz 
eğretilemesindeki gibi, hiçbirimiz sosyal bir ada değiliz. Ve hiçbirimiz doğal bir 
adada değiliz. Biz, başka insan varlıklarıyla, başka hayvan türleriyle ve nihai 
anlamda bilincine erebildiğimiz büyük fiziksel sistemle fiziksel, biyolojik ve 
psikolojik bir süreklilik içinde yaşarız. 

Bahsedilen birlikte yaşam, cumhuriyetçi yönetimin ve cumhuriyetin özgürlükçü dilinin 

niçin çevre ile uyumlu olması gerektiğini ortaya koymaktadır. Zira çevreye verilen zarar 

bireylerin tekil eylemlerinden kaynaklansa da kolektif bir sonucu doğuracaktır (Pettit, 

1998: 185-186): 

Bizimle çevremiz arasındaki bu soy bağlarına göre, o çevreyi tahrip ettiğinde beni 
ve benim çevremi, bizi ve bizim çevremizi incitmiş olursun. Böyle yaptığında, 
hayatta kalmamızın kolektif şansını, birey olarak uzun ve sağlıklı yaşam 
beklentimizi ya da başka türlerle ortak doğamızı olumlama ve onlarla paylaştığımız 
gezegenle özdeşleşme fırsatlarını etkilemiş olabilirsin. Ya da eğer bizi, türümüzün 
şu anki temsilcilerini bu biçimde etkilememiş bile olsan, içinde yaşadığımız 
toplumun ve devletin gelecekteki yurttaşları da dahil, insanoğlunun gelecek 
kuşaklarını etkilemiş olabilirsin. Demek ki biz yalnızca kendi bireysel bedenlerimiz 
değil ortak çevremiz ve dünyamız için de fiziksel bakımdan aciz varlıklarız. Ama 
eğer durum buysa, cumhuriyetçi devletin neden çevresel kaygılar taşımak zorunda 
olduğu bellidir. Çevreye, yani altgrupların, bir bütün olarak toplumun ya da 
yeryüzündeki büütün toplumların çevresine verilen zarar en azından tahakkümsüz 
seçim imkanlarımızın ufkuna yapılan bir saldırı anlamına gelir. 

Cumhuriyetçi dilin çevrecilik ile olan bağı, çevrecilerin cumhuriyetin insan merkezli 

olmayan konulara yeterince ilgi duymadığı iddiasını çürütmek bakımından önemlidir. 

Bununla beraber tahakkümsüzlük olarak özgürlük ekseninde gelişen özgürlükçü dil, insan 

merkezli konularla da yakından ilgilidir. Pettit, cumhuriyetçi özgürlük dilinin feminizmi 

savunanlar, işçi haklarını ön plana çıkaran sosyalistler ve çokkültürcülüğü savunanlar için 

de anlamlı olacağını vurgulamaktadır.  

Pettit, cumhuriyetçiliğin tarihsel bağlamından ötürü feministlere çok da cazip gelmediğini 

kabul eder. Ona göre bu cumhuriyetçiliğin popülist tarihi ile demokratik katılım ve 

kamusal faaliyetlerin erkek egemen yapısı ile ilgilidir. Ancak çağdaş cumhuriyetçiliğin 

tahakkümsüzlük bağlamı, cumhuriyetçi düşünce geleneği ile feminist ideallerin biraraya 

gelmesine imkan tanır. Pettit’e göre feminist hareketin arzuladığı hakları ve korunmayı 



98 
 

 

elde etmesi bakımından cumhuriyetçi özgürlük, klasik liberal teorinin savunduğu 

müdahalesizlik olarak özgürlük nosyonundan daha fazlasını sunmaktadır. (Pettit, 1998: 

188):  

Eğer kadınlar için temel mesele kültürel, yasal ve kurumsal baskıların hep birlikte 
onları köleninkine benzer bir konuma sokması, onları erkeklerin eline bırakması ise, 
demek ki, kadınların ideali tam olarak keyfi müdahale karşısında güven içinde olma, 
bunun getirdiği anlamda, müdahalenin yokluğu değil tahakkümün yokluğu olarak 
özgür olmaktır. 

Tahakkümsüzlük olarak özgürlük idealinin işçilerin tahakkümsüzlüğünü savunması 

bakımından sosyalistlerin ilgi alanına girmesi ise şaşırtıcı olmayacaktır. Pettit, tahakküm 

kavramını temel olarak efendi-köle diyalektiği üzerinden ele alır. Sosyalist öğretide ise 

kapitalizmin gelişmesiyle birlikte endüstriyel işçi sınıfının adeta ücretli köle haline 

geldiği kabul edilmektedir. Ekonomi mantığı her ne kadar bu itaati kabul edecek bir 

temele dayanıyor olsa da bu durum sosyalist bakış açısınca tolere edilmez. Sosyalist 

yaklaşıma göre işçiler bu ücretli kölelik ilişkisi içinde sürekli keyfi müdahaleye maruz 

kalmaktadır. Bu durumda Pettit, tahakkümsüzlük olarak özgürlük idealinin sosyalistlerin 

de başvurabileceği bir araç olarak görür (Pettit, 1997: 141-142).   

Tahakkümsüzlük olarak özgürlük idealini yansıtan cumhuriyetçi dil, sosyalist 

hareketlerin kolektif hareket etme şekillerine de müdahalesizlik olarak özgürlüğe nazaran 

daha uygundur. Müdahalesizlik olarak özgürlük ideali, çalışma sözleşmelerinin özgür ve 

karşılıklı bir irade ile oluşturulduğundan bahisle grev gibi kolektif hareketlere çok sıcak 

bakmamaktadır. Oysa tahakkümsüzlüğü öne çıkaran Pettit’in cumhuriyetçi özgürlüğü, bu 

çalışma sözleşmelerinin işverenler tarafından yoksulluk ve işsiz kalma tehdidiyle işçiler 

aleyhine bir tahakküm unsuru olarak kullanılabilecek olması ihtimalini dışlamaz. Böyle 

bir durumda grev gibi kolektif eylemlere başvurmak bu tahakküm unsurunu bertaraf 

etmeyi sağlaması bakımından değerlidir ve cumhuriyetçi özgürlük buna sıcak bakar 

(Pettit, 1997: 142).  

Tahakkümsüzlük idealini ön plana çıkarak cumhuriyetçi dilin bir başka temas noktasını 

ise çokkültürcülük oluşturur. Modern dönem öncesinde tahakkümsüzlük olarak 

özgürlüğün temel aktörleri daha önce de belirtildiği gibi, mülk sahibi, vergi veren varlıklı 



99 
 

 

erkeklerdir. Ancak bunun dışında bu kişilerin bir ortak özelliği de, dönemin egemen 

kültüründen kişiler olmalarıdır. Çokkültürcü yaklaşımın karşıt söyleminin odaklandığı 

temel nokta ise, modern devletin egemen kültür ile onun çevresinde kümelenen ön 

kabuller etrafında örgütlenmesidir. Devlet, egemen kültürün dilini başat öğe olarak 

belirler, bu kültüre ait dinin ritüellerini geçerli kılar, gündelik hayat imgesini bu kültürün 

bileşenlerinden devşirir (Pettit, 1998: 193-194).  

Oysa tahakkümsüzlük olarak özgürlük, modern devlette azınlık kültürüne mensup 

olanların da sözcülüğünü yapacak bir araçsallığın öznesi olabilecektir. Zira Pettit için 

tahakkümsüzlük olarak özgürlük bir yönüyle de toplulukçu bir idealdir. Toplulukçu bir 

ideal olmasından kasıt, tahakküm altında olan ve keyfi müdahaleye maruz kalan kişilerin 

belli bir kategori ya da sınıfa ait kabul edilmesidir. Bir azınlık topluluğunun bireyi olmak 

tahakküm karşısındaki zayıflığı artıracağından cumhuriyetçi devlet azınlık kültürünün 

ihtiyaçlarına yanıt vermekle mükelleftir. Cumhuriyetçi devlet, nasıl feminizm konusunda 

olduğu gibi toplumsal cinsiyet üzerine eğiliyorsa, kültürel aidiyet sorunları ile de 

yakından ilgilenecektir (Pettit, 1997: 194-195). Bu bağlam, Pettit’in cumhuriyetçiliğinin 

toplulukçu/cemaatçi nüvelerini ortaya koymak bakımından önemlidir. Pettit, her ne kadar 

tahakkümsüzlük olarak özgürlük ideali ile liberal teorinin müdahalesizlik olarak 

özgürlüğünü aşan bir yaklaşım ortaya koysa da, onun cumhuriyetçi ideali toplulukçu 

kökenleri ile ilişkisini kesmemektedir. 

3.1.1.2. Dış ve İç Güvenliğin Sağlanması 

Pettit cumhuriyetçiliğinin özgürlük yaklaşımı temel olarak sadece tahakkümden değil, 

olası bir tahakküm ihtimalinden de kaçınmayı öngörür. Bu bağlamda cumhuriyet 

yönetiminin egemen olduğu bir ülkenin dış tehditlere karşı uyanık olması gerekmektedir. 

Eğer ülke (cumhuriyet) yeterince iyi savunulmazsa başka bir ülkenin cumhuriyet ve onun 

yurttaşları üzerinde bir tahakküm kurma olasılığı doğacaktır. Öyle ki, doğrudan ya da 

olası bir müdahale olmadığı halde, diğer ülkenin elinde müdahale etme imkanlarının 

bulunması dahi cumhuriyet ve yurttaşları üzerinde bir baskı oluşturacaktır (Pettit, 1997: 

151).   



100 
 

 

Pettit’in bu noktada önerdiği çözüm, saldırgan olmayan ve savunmayı öne çıkaran bir 

politika izlenmesidir. Eğer savaş ihtimali kalıcı bir olasılığa dönüşürse bunun 

tahakkümsüzlük idealine zarar vermesi muhtemeldir. Bir sıcak savaş sözkonusu olmasa 

bile bir savaş tehdidi her devleti diğerinin baskısı altında tutar. Karşılıklı güç uygulama 

stratejisi yerine cumhuriyetçilerin anayasal önlemleri ön plana çıkarması tahakkümsüzlük 

ideali bakımından daha doğru olacaktır. Bununla birlikte çatışma ihtimallerini ortadan 

kaldırmak adına Birleşmiş Milletler gibi uluslarası kuruluşları desteklemek fayda 

sağlayabilir. Bölgesel ya da dünya ölçeğinde kurumsal bir yapılanma, askeri imkanlara 

dayanmaktan daha etkili bir çözüm sunacaktır (Pettit, 1997: 152-153).   

Dış güvenlik bağlamı cumhuriyetçi devletin korunması yoluyla tahakkümsüzlüğü 

sağlamaya çalışırken, iç güvenlik boyutu ise yurttaşları ve grupları korumakla ilgilidir. 

Pettit, bu noktada da yasal çözümlerden söz eder. Ona göre ceza kanunlarının etkili ve 

caydırıcı olması yurttaşları ve grupları korumak için son derece önemlidir.41 Ancak bu 

noktada ceza kanunlarının son derece dikkatli ve özenli düzenlenmiş olması gerekir. Aksi 

halde kötü düzenlenmiş ceza kanunları, keyfi tutuklamalar ya da gözaltılar sebebiyle 

tahakküm ihtimalini artıracaktır. Bu bakımdan Pettit, ceza kanunlarının düzenlenmesi 

konusunda cumhuriyetçi devletin “elisıkı” davranmasını ve kötüye kullanılabilecek geniş 

yetkiler vermekten kaçınmasını salık verir (Pettit, 1997: 153-156).  

3.1.1.3. Bireysel Bağımsızlık 

Cumhuriyetçi özgürlüğün gerçekleştirmesi beklenen bir diğer ilke bireylerin 

sosyoekonomik bağımsızlıklarını sağlamak olacaktır. Pettit’e göre en genel tanımıyla 

sosyoekonomik bağımsızlığını kazanmış birey, toplumun diğer fertlerinin yardımına 

ihtiyaç duymadan varlığını sürdürebilen bireydir. Ancak bu bağımsızlığın boyutları 

geleneksel toplumdaki yeme, içme ve barınma ihtiyaçlarından daha ötedir. Çağdaş 

toplumda bir başkasına ihtiyaç duymadan yaşayabilmek için temel bir eğitim seviyesine 

sahip olmak, tıbbi imkanlara erişmek, iş sahibi olmak, ulaşım hizmetlerinden 

yararlanabilmek gibi farklı ihtiyaçların giderilmesi gerekir. Bu sayılanlar sebebiyle bir 

                                                            
41 Pettit bu noktada cumhuriyetçi düşünür Montesquieu’nun bir sözüne atıf yapar: “Yurttaş özgürlüğü ceza 
yasalarının ne kadar iyi olduğuna bağlıdır.” 



101 
 

 

başkasına ihtiyaç duyulduğunda bir öznenin doğrudan tahakkümü altında olmaktan söz 

edilemeyebilir. Ancak anonim olarak görünüm kazansa da tahakküm her halde özgürlük 

ve bağımsızlıktan eksilmeye neden olacaktır (Pettit, 1997: 158-159).  

Bir şeyi yapmak için fiziksel, bireysel ya da ekonomik imkanların yoksunluğu halinde 

bireyin tahakkümün dışında kalması ve tahakküm dışında seçimlerde bulunması 

zorlaşacaktır. İmkansızlıkları içeren bu durum, tahakkümün yaygınlığını gösteren bir 

parametreye işaret eder. Öte yandan Pettit, tahakkümün yaygınlığı boyutu dışında bir de 

tahakkümün yoğunluğundan söz eder. Tahakkümün yoğunluğu, bireyin belli imkanlara 

sahip olmakla birlikte karşısındakine duyduğu bağımlılığı, sömürülme ve manipüle 

edilme ihtimalini ifade eder. Bir işçinin patronu karşısında işini kaybetme riskinden ötürü 

sömürülmesi yahut yeterli eğitimi almamış birinin kamusal işlemleri yerine getirirken 

manipüle edilme olasılığı buna örnek olarak gösterilebilir. Pettit her iki durumda da bu 

imkanları sağlamanın, ilgili kaynakları temin etmenin ve bireyi bağımlılıktan kurtarmanın 

devletin görevi olduğunu düşünür. Ayrıca Pettit, devlet tarafından gerçekleştirilecek 

desteklerin sivil toplum ve sivil kuruluşların katkısıyla da olabileceğini söylemekle 

beraber bu yardımların yalnızca devletin (yani siyasetçilerin ve bürokratların) insafına 

bırakılamayacağını, bunlar için bir yasal altyapının oluşturulması gerektiğini vurgular 

(Pettit, 1997: 159-161).  

Refah devletine benzer bir öneri sunması bakımından Pettit geleneksel cumhuriyetçilerle 

ortak yönler bulduğuna inanır. Ancak geleneksel cumhuriyetçilik yalnızca ekonomik 

değil her anlamda türdeş bir toplum tasavvuruna karşılık gelmektedir. Önceki 

bölümlerden de hatırlanacağı üzere geleneksel cumhuriyetin temel değerlerinden birisi de 

ölçülülüktür. Klasik cumhuriyetçiler toplumu oluşturan katmanlar arasında sosyal ve 

ekonomik uçurumlar olmasını çok olumlu karşılamaz. Pettit, refah devletini savunur 

görünürken bir yandan ölçülülük esaslı geleneksel cumhuriyetçi düşünceye yaklaşır 

görünür. Ancak Pettit’in refah devleti imkanlarını sunarken bağımlılık kültürünün 

oluşmaması yönündeki ikazı da42 neo-liberal izler taşımaktadır. Bununla beraber Pettit’in 

buradaki kaygısının neo-liberallerin ileri sürdüğü bir bağımlılık kültüründen ziyade 

                                                            
42 Bkz. (Pettit, Republicanism: A Theory of Freedom and Government, 1997: 160) 



102 
 

 

yapılan yardımlar sebebiyle yardımı yapana duyulan bir bağımlılık yahut yardımı 

gerçekleştiren öznenin diğeri üzerindeki tahakkümü olduğunu düşünmek gerekir. Sonuç 

olarak Pettit’in bu yardımları yasal bir zemine bağlayarak soyutlaştırma arzusu ve somut 

özneleri kapsam dışı bırakma isteği bu iddiayı desteklemektedir. 

Öte yandan Pettit, refah devleti önerileri ve bağımlılık kültüründen kaçınma bağlamında 

vurgu yaptığı cumhuriyetçi ve neo-liberal değerlerden çok, ekonomik imkanların 

yoksunluğu ve bireyin özgürlüğü/bağımsızlığı arasında kurguladığı güçlü ilişki ile sosyal 

adalet nosyonunu öne çıkaran modern liberal çizgiye yakınlaşmaktadır. Bu noktada 

Pettit’in imkan ve kaynak sağlama yoluyla bireyi bağımlılıktan kurtarma görevini devlete 

yüklemesi, bireysel özgürlüklerin korunması için kaynakların etkin biçimde yeniden 

dağıtılması bakımından devleti, diğer bir deyişle (devlet) müdahale (sini) işaret eden 

Rawls’un görüşlerine bir parallelik içermektedir. Bu nokta, Pettit ve Rawls’un ortaya 

koyduğu özgürlük nosyonunun benzeşmesini göstermek bakımından değerlidir. Pettit’in 

bu noktadaki tutumu, müdahalesizlik bağlamındaki özgürlükten müdahale hattına geçen 

Rawls özgürlüğü ile Pettit tahakkümsüzlüğü arasındaki irtibat noktalarını göstermesi 

açısından da büyük önem taşır.  

3.1.1.4. Ekonomik Refah 

Pettit, cumhuriyetçi devletin ekonomik müdahalelerinin gerekçesini tahakküm olasılığını 

azaltması ile açıklar. Bu müdahalelerin kapsamı işsizliğin azaltılması yahut finansal 

piyasaların güven içinde işlemesinin sağlanması gibi makro ekonomik boyutları da 

içerebilecektir. Pettit’e göre ekonomik gelişmişlik seviyesi ile tahakküm olasılığı ters 

orantılıdır. Ancak ekonomik gelişmişlik düzeyinin artırılması yalnızca ekonomi 

politikaları ile değil yasal düzenlemelerle de gerçekleştirilebilir.43 Yine de bu yasal 

düzenlemeleri gerçekleştirirken bir yandan ekonomik gelişmeyi sağlayıp diğer yandan 

tahakküm olasılığını artırmak mümkündür. Pettit bu riskten söz ederken klasik liberal 

teorinin sözleşme özgürlüğü ilkesini eleştirir (Pettit, 1997: 163-164).  

                                                            
43  Görüldüğü gibi Pettit’in “yasa” vurgusu ekonomi alanında da karşımıza çıkmaktadır. 



103 
 

 

Pettit, özgür irade ile yapılan bir sözleşmenin şartları sebebiyle ortaya çıkan koşulların 

tartışılmaz bir biçimde kabul edilmesi gerektiği düşüncesine karşı çıkar. Ona göre özgür 

irade ile yapılan bir sözleşmede her ne kadar manipülasyon ya da zorlama olmasa bile 

taraflardan birinin diğeri üzerinde tahakküm kurma olasılığı mevcuttur. Öyleyse 

cumhuriyetçi devlet, böyle bir tahakküm olasılığının önüne geçmek adına gerekli 

düzenlemeleri yapmakla görevlidir. Sözleşme özgürlüğüne kısıtlamalar getirmek her ne 

kadar bireysel özgürlükleri zedeler gözükse de ekonomik baskı altındaki insanların 

“özgür iradeleri” ile ve bilinçli olarak kendilerini köleleştiren sözleşmeleri onaylamaları 

mümkün görünmektedir (Pettit, 1997: 164-165).  

3.1.1.5. Kamusal Yaşam  

Pettit, toplulukçu temalarla bezenen kamusal hayat ilkesinin, tahakkümsüzlük olarak 

özgürlük fikrinin egemen olduğu cumhuriyetçi devlet için büyük önem taşıdığını söyler. 

Siyaset ile ilgili olan her şey bir yandan da kamusal hayatla ilgilidir ve bireylerin 

özgürlüğünü sağlamak için iyi düzenlenmiş bir kamusal alan önemli bir gereksinimdir. 

Bireylerin özgürlüklerinin korunduğu başarılı bir şekilde tesis edilmiş bir kamusal 

alandan söz etmek için devletin imperium’unun44 getirdiği tahakkümün olmaması gerekir. 

Ancak devletin bu tahakkümsüzlük durumunu ortak bilince taşıması ve kamusal hayatta 

yerleşik hale getirmesi gerekir (Pettit, 1997: 166). 

Kamusal alanın cumhuriyetçi devlet tarafından daha fazla genişletilmesi gerektiğini 

düşünen Pettit, kamusal alanın daralmasını tahakkümsüzlük olarak özgürlüğün yaşanması 

bakımından bir sorun olarak görür ve kamusal hayatın genişletilmesini vergi verenler için 

bir ek maliyet olarak gören liberteryan teoriyi eleştirir. Ayrıca Pettit özel alanın 

büyümesiyle insanların kendisinden farklı olanlar hakkında yeterli bilgiye sahip 

olamayacağından ve bu durumun tahakkümsüzlük idealini zedeleyeceğinden yakınır. 

Cumhuriyetçi özgürlük için esas olan aleniyettir ve kamusal hayat bunun için etkili bir 

araçtır. Cumhuriyetçi devlet tarafından desteklenen ve tahakkümsüzlük olarak 

özgürlüğün geçerli olduğu bir kamusal yaşam, insan ilişkilerinde de tahakkümsüzlüğün 

                                                            
44 Imperium ise hükümet organları, devlet birimleri yahut yasal yetkililerin yurttaşlar üzerinde kurduğu 
tahakküme denk düşer.  



104 
 

 

yaşanmasını beraberinde getirecektir. Böylece tahakkümsüzlük ideali daha fazla istenilir 

bir şey haline gelecek, herkes bir başkasının haklarını ihlal etmemek için ahlaki bir 

gerekçeye sahip olacaktır (Pettit, 1997: 167-170).   

Pettit; ekonomik hayatın düzenlenmesinde ve tahakküme yol açacak ekonomik 

eşitsizliklerin giderilmesinde devlete yüklediği görev dışında kamusal yaşam üzerinde de 

hassasiyetle durur. Ancak kamusal yaşamı içeren bu güçlü vurgu, klasik 

cumhuriyetçilerin kamusal yaşam idealinden farklı bir doğrultuda ilerler. Öncelikle 

Pettit’in öne çıkardığı kamusal yaşam, bireyler arasındaki ilişkilerin de tahakkümsüzlük 

bağlamında sürdürülmesini ister. Oysa klasik cumhuriyetçiliğin ortak çıkar çevresinde 

kümelenen kişilerden beklediği, yurttaşlık erdemlerini ön plana çıkararak kamusal 

faydaya hizmet etmeleridir. Pettit’in kamusal hayat vurgusu ise tahakkümsüzlüğü bireyin 

alanından kamusal alana taşımayı ve kamusal hayatta yaşanılır kılmayı amaçlar.  

3.1.2. Cumhuriyetçi Yönetimin Köşetaşları: Anayasacılık ve  İtiraza Dayalı 

Demokrasi 

Nasıl ki insanlar kendi aralarındaki karşılıklı sorunlar sebebiyle dominium öznesi haline 

geliyorlarsa,45 devletler de aygıtlarının sahip oldukları güç ve eylemleriyle imperium 

bağlamında bir tahakküm öznesi haline gelebilirler. Pettit’e göre devlet ontolojik olarak 

müdahalecidir. Devletin varlığı, onun birtakım yasalar yahut bu yasalara bağlı 

yaptırımlarla bireylerin yaşamlarına müdahale etmesini kaçınılmaz kılar. Hatta öyle ki, 

devlet yurttaşlarının tercihlerine ve çıkarlarına saygılı olsa dahi yine de devlet 

birimlerinin keyfi müdahalede bulunabilecek imkanlara sahip olması yurttaşlar üzerinde 

bir tahakküm oluşturacaktır. Burada esas önemli olan nokta, devlet müdahalelerin ne 

kadar keyfi olacağı ve özgürlükleri ne kadar kısıtlayacağıdır. Öyleyse devlet 

müdahalesinin herhangi bir keyfilik içermeyeceği bir devlet örgütlenmesi nasıl olmalıdır? 

Devlet birimlerinin ve devletin baskı araçlarının gerçekleştireceği keyfi müdahalelerin 

minimize edilmesi nasıl mümkün olacaktır? Pettit, bu soruların cevabını klasik 

                                                            
45 Dominium, hükümet organları ve hukuk kuralları dışında ortaya çıkan tahakkümün ve hâkimiyetin bir 
örneğidir. Dolayısıyla dominium’un öznesi bireylerdir ve bu kavram bireyler arasındaki ve bireylerin 
birbirleri üzerindeki tahakkümü ile ilgilidir (Ferejohn, 2001: 88). 



105 
 

 

cumhuriyetçilikten yola çıkmakla beraber yeniden kurguladığı ve formüle ettiği birtakım 

teorik açılımlarda bulur (Pettit, 1997: 171-172). 

Pettit’in düşüncesinde tahakkümün ilerleyişi ile keyfi müdahale kapasitesi doğru 

orantılıdır. Dolayısıyla tahakkümün boyutu, keyfî yetki kullanımına bağlı olarak 

değişmektedir (Öztürk, 2016: 141). Eğer cumhuriyetçi yönetimin/devletin tahakkümcü 

bir çizgiden uzaklaşması isteniyorsa, cumhuriyetçi temaların yaşamasını ve 

ilerletilmesini sağlayan birtakım araçlar üzerine eğilmek gerekir. Bu araçlardan birincisi 

manipüle edilemez bir anayasal düzen kurulması, ikincisi ise itiraza dayalı bir demokratik 

yapının oluşturulmasıdır (Pettit 1997: 173). 

Bu noktada Pettit’in müdahale/müdahalesizlik bağlamındaki açılımı ve devlet 

müdahalesine yüklediği anlam çarpıcıdır. Görüldüğü üzere Pettit, (devlet) müdahale 

(sine) negatif özgürlükçü klasik liberallerde olduğu bir kategorik bir karşıtlık göstermez. 

Onun karşı olduğu müdahale, “keyfi” müdahaledir. Bu noktada tahakkümsüzlük olarak 

özgürlüğün niteliği, müdahalenin/müdahale olasılığının yokluğundan daha çok keyfi 

müdahalenin/müdahale olasılığının yokluğuna yakınlaşır. Pettit’in müdahale bağlamına 

yüklediği bu nitelik, özgürlük kavramının müdahale, müdahalesizlik ve tahakkümsüzlük 

eksenindeki gelişim hattını netleştirir ve tahakkümsüzlük olarak özgürlüğün biricikliği 

ortaya koyar. 

3.1.2.1. Manipüle Edilemez Anayasacılık  

Anayasal düzenin manipüle edilemez olmasından kastedilen, bunların keyfi yahut 

toplumun belli kesimlerine ayrıcalık tanıyacak şekilde kullanılamamasından ibarettir. 

Hiçbir grubun ya da bireyin bu araçların nasıl kullanılacağı hususunda bir takdir yetkisi 

olmamalıdır (Pettit 1997: 173). Esasen burada bir kurumsalcılık vurgusu olduğuna dikkat 

çekmek gerekir. Zira Pettit’in temel kaygısı, anayasal düzenin tesis edilmesinde ve ona 

ilişkin yetkilerin kullanılmasında -gerçekten yurttaşların ve toplumun yararına işler 

yapacak olsa bile- kişilerin safdışı bırakılması ve kurumsal boyutun öne çıkarılmasıdır. 

Bu noktada Pettit’in siyaset felsefesinin odak noktasında tahakkümden çok tahakküm 

olasılığının yer aldığını bir kez daha görmek mümkündür. Öte yandan Pettit’in 



106 
 

 

kurumsalcılığa yakınsayan bu yaklaşımı, neo-liberallerin kurumsalcı paradigmasını 

anımsatması bakımından önemlidir.46 

Pettit’e göre, manipüle edilemez bir  anayasal sistem için üç genel koşul vardır. Bu 

koşullardan birincisi -James Harrington’dan ilhamla- sistemin kişilere değil hukuka bağlı 

olması, Pettit’in deyimiyle “kişilerin üstünlüğünün değil, hukukun üstünlüğünün” hakim 

kılınmasıdır. İkinci koşul, anayasal sistemi oluşturan erklerin tek bir elde temerküz 

etmesini önleyecek biçimde kuvvet dağılımının gerçekleşmesidir. Üçüncü ve son koşul 

ise anayasal sistemin çoğunluk iradesinin karşısında edilgen bir konumda bulunmayacak 

kadar dayanıklı olması ve çoğulcu düzeni hedeflemesidir (Pettit, 1997: 173). 

3.1.2.1.1. Hukukun Egemen Olması  

Hukukun üstünlüğü olarak açıklanabilecek olan birinci koşulun en önemli özelliği 

yasaların çağdaş hukuk kurallarına uygun olmasıdır. Bu çağrı, yasaların genelliği, 

soyutluğu ve öngörülebilir olmasına vurgu yapar.47 Kısacası, önceden ilan edilen yasalar 

herkese uygulanmalı ve uygulanacağı kişiler tarafından önceden açık ve sarih bir şekilde 

bilinmelidir. Pettit bu koşulun gerekliliğini şöyle açıklar (Pettit, 1998: 231): 

Cumhuriyetçilerin yasaların bu tür yaptırımlara uymalarını neden isteyecekleri 
konusu açık olsa gerek. Eğer yasalar bu yaptırımlara uymazlarsa, o yasayı yapan, 
yürürlüğe koyan ya da uygulayanlar kolaylıkla başkaları üzerinde keyfi güç 
uygulayacak bir konuma gelebilirler. Örneğin, bunlara tabi olmaksızın yasalar yapan 
yasa koyucular -diyelim ki, Amerikan kolonileriyle ilişkilerinde Britanya 
Parlamentosu- keyfi güce sahip olacaklardır. Geçmişi kapsayan yasalar ya da 
vatandaşlıktan çıkarma gibi özel kişilere ya da gruplara uygulanacak yasalar 
yapabilen yasa koyucular az ya da çok keyfi olarak insanların hayatlarına müdahale 
edebileceklerdir. Aynı şekilde, iradi olarak ilan edilmemiş yasaları uygulayabilen ya 
da kendi çıkarları için yasadaki belirsizliklerden ve tutarsızlıklardan yararlanabilen 
yöneticiler ya da yargıçlar keyfi bir rejim oluşturacaktır. Eğer hukukun üstünlüğü 
düzeni çiğnenirse, o zaman hukuk alanı otoritelerin keyfi iradelerinin bir oyun sahası 
halini alır. 

                                                            
46  Liberal kurumsalcıların toplumsal barışın sağlanmasını kurumların güçlenmesi ve kurumsalcılığın 
egemen kılınması koşuluna özgülemelerine benzer biçimde (Yanık, 2015: 42) Philip Pettit de cumhuriyetçi 
-tahakkümsüzlük olarak- özgürlüğün kurumsalcı bir bağlamda gerçekleşeceğine inanır. 
47 Bu noktada Pettit’in yaklaşımı bir yandan çağdaş liberal Joseph Raz (Raz, 2019: 3) diğer yandan ise 
klasik cumhuriyetçi Rousseau’dan (Rousseau, Toplum Sözleşmesi, 2017: 35) izler taşır. 



107 
 

 

Hukukun üstünlüğünü sağlayan bir diğer önemli koşul ise hükümetlerin yönetim 

sürecinde yasal bir temelde hareket etmesi ve mümkün olduğunca elindeki işleri 

parlamento ile istişare ederek yürütmesidir. Bunun anlamı ise hükümet faaliyetlerinin 

yasa benzeri kararlar yoluyla yürütülmesi gerektiğidir. Hükümetin yasal süreçlere 

parlamentoyu dahil etmesi hem daha katılımcı bir yapıyı ortaya çıkarmakta hem de 

çıkarılan yasaların keyfi biçimde uygulanmasını zorlaştırmaktadır. Ancak bununla 

birlikte Pettit yasaların ayrıntılı ve yürütmenin yetkisinin tamamen pasifize edecek 

şekilde kazuistik olmasını da sağlıklı bulmaz. Ona göre en iyi yasa, hükümetin keyfi 

davranmasının önüne geçecek önlemlerin alındığı fakat hükümete de belli ölçüde takdir 

yetkisinin bırakıldığı yasadır (Pettit, 1998: 231-233).  

3.1.2.1.2. Gücün Dağıtılması 

Manipüle edilemez bir anayasal düzeni temin eder diğer bir koşul, sistemin yasal gücün 

tek elde temerküz etmesini önleyecek şekilde bu gücü farklı taraflar arasında dağıtması, 

yani bir diğer deyişle kuvvetler ayrılığıdır. Hukukun üstünlüğü ve hukuk düzeni koşulu 

yasanın içeriği ile ilgiliyken bu koşul yasanın işleyişine ilişkindir. Cumhuriyetçi gelenek 

açısından kuvvetler ayrımı ilkesinin önemi, gücün tek elde toplanarak keyfi bir yönetime 

dönüşme ihtimalinin önüne geçilmesini sağlamaktır. Aksi bir durum, Madison’ın da 

belirttiği gibi bir tiranlığı beraberinde getirecektir (Pettit, 1998: 235; Madison, Hamilton, 

& Jay, 1987: 303).  

Cumhuriyetçi geleneğe göre güç, herhangi bir kişide temerküz etmişse tahakkümcüdür. 

Pettit’e göre gücün temerküz etmesini önlemenin esas formülü yasama, yürütme ve yargı 

güçlerinin birbirinden ayrılmasıdır. Bu bağlamda kuvvetler ayrılığı, klasik cumhuriyetçi 

düşünceden de izler taşımaktadır. Ancak Pettit’in klasik cumhuriyetçilerden ayrıldığı 

nokta, kuvvetlerin birbirinden ayrılmasını yeterli görmemesidir. Pettit, gücün tek kişide 

toplanmasını önlemek için kuvvetler ayrılığının yanı sıra belli birtakım ilave tedbirler 

düşünür (Pettit, 1997: 178). Kuvvetler ayrımını güçlendirecek ilave tedbirlerden birisi, 

iki meclisli yapıdır. Pettit, parlamentonun iki meclisli bir yapıda olmasının cumhuriyetçi 

bir yönetim için ideal olacağını söyler. Bununla birlikte bir diğer ilave önlem ise merkezi 

hükümetin sahip olduğu gücü eyaletlerle paylaştığı adem-i merkeziyetçi bir yönetimin 



108 
 

 

hüküm sürdüğü federal bir yapılanmadır. Bir diğer ilave tedbir ise belli uluslararası 

anlaşma ve uzlaşmalara uyulmasının taahhüt edilmesi ile egemenliğin -ve gücün- 

uluslararası kuruluşlara aktarılmasıdır (Pettit, 1998: 236-7).  

3.1.2.1.3. Çoğunluğun Tahakkümünün Önlenmesi 

Pettit’e göre eğer cumhuriyetçi yönetimin keyfi yönetimden uzak ve manipüle edilemez 

olmasını istiyorsak, kuvvetlerin farklı birimlerin arasında dağıtıldığı ve hukukun 

üstünlüğünün hüküm sürdüğü bir yönetim biçimi önemli olmakla birlikte yeterli 

gelmeyecektir. Manipüle edilemez ve keyfilikten yoksun bir yönetimin sağlanması için 

üçüncü koşul, çoğunluğun tahakkümüne teslim olmamaktır. Kısacacı keyfilikten uzak ve 

manipüle edilemez bir yönetimde, yasaların çoğunluğun arzularına göre kolayca 

değiştirilememesi gerekir.48 Pettit, yasaların kolaylıkla çoğunluğun isteğine göre 

değişeceği bir düzenin cumhuriyetçi özgürlüğe vereceği zararları şöyle ifade eder (Pettit, 

1998: 240): 

Yasaları mevcut çoğunluğun değiştirebileceği hale getirelim, göreceksiniz o zaman 
yasalar az ya da çok keyfi kontrole uygun hale gelecektir; göreceksiniz yasalar 
hükümetlerin tahakkümü karşısında güvenli bir sığınak teşkil etmekten çıkacaktır. 
Çoğumuz belli bakımlardan belirgin bir azınlığa aitiz ve bundan dolayı çoğumuzun 
karşımızdaki çoğunluğun seçimlerdeki merhametine kalmadan yaşadığımızı 
görmekte çıkarımız vardır. 

Cumhuriyetçi bir yönetimde bu yasaların değiştirilmesi için parlamentoda ya da halk 

oylamasında nitelikli bir çoğunluk aranmalı ve yasanın değiştirilmesi hukuk çerçevesinde 

-yasaların anayasal denetimi gibi- zorlaştırılmalıdır (Pettit, 1998: 239-240): 

Eğer yasa değiştirilmek üzere müzakere edilecekse, değişikliğin yapılabilmesi için 
alışıldık çoğunluk desteğinden fazlası istenmelidir; yasa, örneğin farklı kuruluş 
yapıları olan iki meclisten de geçmeli ya da eyaletlerin çoğunda seçmenlerin 
çoğunluğuyla geçmeli ya da üçte iki çoğunluğa tabi olmalıdır. Yasaların demokratik 
başarılar olduğunu düşünebiliriz ancak bizim demokrasinin farklı yollarda işlemesini 

                                                            
48 Burada kastedilen yasaların yenilenmesinin önüne geçmek değildir. Pettit’e göre yasalar, günün şartlarına 
göre tahakkümsüzlüğü ve özgürlüğü temin edecek şekilde değişime uğrayabilirler. Ancak önemli olan, 
temel ve önemli yasaların kolayca değişmesini engellemektir.  



109 
 

 

sağlamamız ve daha temel ve önemli yasalarda yapılacak değişikliklerin özel olarak 
zorlu bir rota izlemesi gerektiğinde ısrar etmemiz lazımdır. 

Görüldüğü gibi Pettit’in cumhuriyetçi özgürlüğü sağlayan araçlar bağlamında vurgu 

yaptığı manipüle edilemez anayasal yönetim; kuvvetler ayrılığı, hukukun üstünlüğü ve 

çoğunluğun tahakkümünün önlenmesi gibi üç koşula dayanmaktadır. Esasen bu koşullar, 

birinci ve ikinci bölümlerden de hatırlanacağı üzere liberal teorinin sıklıkla üzerinde 

durduğu ve “sine qua non” olarak belirlediği temel ilkelerdir. Bununla birlikte adem-i 

merkeziyetçiliği devletin sınırlandırılması bağlamında ele almak da liberal söyleme 

yakınsayan bir başka yön olarak ortaya çıkmaktadır. Liberaller tarafından adem-i 

merkeziyetin devlet iktidarını merkez ve çevre arasında dağıtarak bireysel özgürlüğün 

korunmasına katkıda bulunduğu sıklıkla öne sürülen bir argümandır (Erdoğan, 2015: 

235).  

Son kertede, çağdaş cumhuriyetçiliğin önemli isimlerinden birisi olan Philip Pettit’in 

cumhuriyetçi devlet nosyonu incelendiğinde liberal geleneğin birçok ilkesini 

benimsediğini ve liberal teoriye yakınlaştığını söylemek yanlış olmayacaktır. Liberal 

teoriye yakınlaşan bu irtibat noktaları, zaman zaman klasik liberal teorisinin 

müdahalesizlik hattı ile kesişirken, kimi zaman da modern liberal teorinin “müdahale” 

bağlamına yakınsamaktadır.  Bununla beraber Pettit, cumhuriyetçi kökeni ile de bağlarını 

koparmaz. Zira kuvvetler ayrılığına dair hassasiyet, klasik cumhuriyetçi düşünürlerde de 

sıkça görülmektedir. Ancak Pettit’i klasik cumhuriyetçilerden farklı kılan ve hatta liberal 

teoriyi bile aşan esas söylemi, birey üzerinde -devlet ya da herhangi başka bir birey 

tarafından- kurulacak tahakküme, bir diğer deyişle (keyfi) müdahale olasılığına dahi sıcak 

bakmıyor oluşudur. Zira Pettit’in öne sürdüğü yaklaşımlardaki tüm önlemler yalnızca 

tahakkümü değil, tahakkümün doğuracak noktaları da bertaraf etmek üzeredir. 

Pettit bireyi devlet karşısısında özgürleştirme arzusu ve bireyin iradesinin 

toplumun/çoğunluğun karşısında aşınmasına karşı çıkmasıyla liberal teoriye daha yakın 

görünmektedir. Öte yandan Pettit öğretisinde tahakküm olgusunun müdahaleyi aşarak 

“müdahale ihtimalini” dahi bir bağımlılık unsuru olarak kodlaması tahakkümün 

tanımlanma alanını genişletmiş; ekonomik ve fiziki koşulların yetersizliğinin de bir 

tahakküm olasılığı olarak ele alınmasını sağlamıştır. Kişilerin dışşal sebeplerden 



110 
 

 

kaynaklanan imkan ve kaynak yetersizliklerinin giderilmesini devlet müdahalesinde 

gören Pettit, bu noktada da modern liberal düşünceye ve müdahale bağlamına 

yaklaşmaktadır.  

3.1.2.2. İtiraza Dayalı Demokrasi 

Pettit, cumhuriyetçi yönetimin manipüle edilemez bir anayasal sistem üzerine inşa 

edilmesinin yanı sıra itiraza dayalı bir demokratik yapının da oluşturulmasını gerekli 

görür. Zira hukukun üstünlüğüne ve kuvvetler ayrılığına dayanan, çoğunluğun 

tahakkümünün önlendiği manipüle edilemez bir anayasal sistem kurulsa bile sistemin 

devamını sağlayan yasaların uygulaması esnasında bürokratlar belli takdir hakları 

kullanacaklardır. Karar alma yetkisinin bürokratların elinde olması keyfi güç kullanımını 

beraberinde getirerek tahakkümün boyutunu genişletebilir. Bunun önlenmesi, itiraza 

dayalı bir demokratik yapının oluşturulması ile mümkün olacaktır (Pettit, 1997: 183).  

Her ne kadar anayasal temelde kuvvetler ayrılığına dayanan bir yönetim olsa da 

cumhuriyetçi yönetimde de yetkililerin keyfi kararlar verebilecek nispi bir gücünün 

olabileceğini söylemek yanlış olmaz. Zira yetkililer sıradan halk üzerinde egemenlik 

kurabilecek bir konumda olacak ve sıradan insanların kendilerine boyun eğmek 

durumunda kalacaklarını düşünebileceklerdir. Oysa kararlar hangi kuvvet tarafından 

alınırsa alınsın -ister yasama, isterse yürütme ya da yargı- sıradan halkın düşüncelerinin, 

diğer bir deyişle rızalarının izlerini taşımalıdır. Ancak salt bireysel rızanın varlığı, eğer 

itiraz kültürünün yokluğunun gölgesinde kalırsa keyfilikten kurtuluş için yeterli 

olmayacaktır. Keyfilikten kurtuluş, bireysel rızadan öte itiraz edilebilirlik ile ilişkilidir 

(Pettit, 1998: 241-4):  

Pettit, keyfi yönetimin engellenmesi için bireylerin ya da çoğunluğun açık yahut örtük 

rızasının yeterli olacağını düşünmez. Daha önce de belirtildiği gibi yönetim ve karar alma 

süreçlerindeki keyfiliğin önlenmesi rızadan çok itiraz edilebilirliği gerektirir. Pettit’in 

“itiraz” a yüklediği anlam iki ayak üzerinde yükselir. Bunlardan birincisi; bireyin 

kendisine yönelecek keyfi müdahaleye karşı etkili bir itiraz ortaya koyabilmesidir. İkinci 

ayak ise bireyin itirazı sonucunda müdahaleyi gerçekleştiren öznenin, müdahale edilen 



111 
 

 

bireyin fikirlerini ve çıkarlarını dikkate almasını sağlayabilmektir. İtiraz edebilme 

durumu söz konusu ise bir müdahalenin varlığından bahsedilse dahi bu müdahale 

tahakkümcü değildir. Bununla beraber itiraz edebilme imkanı olduğu müddetçe kamusal 

kararların zayıf bir rıza temelinde oluşturulması da sorun teşkil etmez (Pettit, 1998: 244-

245): 

Kamusal kararların keyfi olmayışı, bu kararların belli bir uzlaşım sürecinden doğmuş 
ya da çıkmış olma koşulundan değil, eğer yurttaşların algılanmış çıkarları ve fikirleri 
ile çatışma halindeyseler, yurttaşların etkili bir biçimde onlara itiraz edebilmeleri 
koşulundan gelir. Önemli olan kararların belli bir rızaya dayalı tarihsel kökeni değil 
itiraz ihtimaline karşı tipik ya da karşı olgusal esnekliğidir. 

Kamusal kararların keyfi olmaması, bu kararların belli bir uzlaşma sürecinin sonunda 

doğmuş olmasından kaynaklanmaz. Pettit’e göre bu kararlara yurttaşlarca itiraz 

edilebilmesi, kararların uzlaşım mekanizmaları sonucu hayata geçmesinden daha 

önemlidir. Kamusal kararların itiraz edilebilir olması demek, bu kararların demokratik bir 

karakter taşıması gerektiğini söylemektir. Demokrasiye yönelik genel yaklaşım her ne 

kadar onu rızaya dayanan bir yönetim olarak gösterse de Pettit’in düşüncesine göre 

demokrasi, rızaya değil daha çok itiraz edilebilirliğe dayanan bir sistemdir. Halk, 

yönetimin verdiği kamusal kararlara -ister bireysel ister kolektif olsun- itiraz imkanına 

sahip olduğu ölçüde demokratik ve keyfilikten uzak bir yönetimden söz edilebilecektir 

(Pettit, 1998: 244; Shapiro, 1990: 266). 

Pettit’e göre kamusal kararların itiraz edilebilir olması için üç koşulun yerine getirilmesi 

gerekir. Bu koşullardan birincisi, itiraz edebilmeyi mümkün kılan bir zeminin 

oluşturulmasıdır. Pettit bu zemini “müzakereci cumhuriyet” kavramı ile açıklar. İtiraz 

edilebilirliği sağlayan ikinci koşul, itiraz edilebilirliği sağlayacak bir aracın varlığıdır. Bu 

araç Pettit metodolojisinde “kapsayıcı cumhuriyet” kavramıdır. Son olarak üçüncü koşul 

ise insanların yaptıkları itirazların dinlenip değerlendirileceği bir forum işlevi gören 

“duyarlı cumhuriyet” kavramıdır (Pettit, 1997: 186-187). 



112 
 

 

3.1.2.2.1. Müzakereci Cumhuriyet 

Müzakereci cumhuriyet anlayışı temelinde kamusal kararların alınmasını mümkün kılan 

iki biçim vardır. Bunlar; pazarlık temelli karar alma biçimi ve müzakere temelli karar 

alma biçimleridir. Pazarlık temelli karar almada bireyler verili tercihler ve çıkarlar ile 

masaya otururlar. Bu süreçte karşılıklı tavizler verilerek üzerinde bir fikir birliğine varılan 

bir anlaşma ortaya koyarlar. Müzakere temelli karar almada ise bireyler belli ortak 

değerlendirmeler üzerinden hareket ederler ve “hepsinin anlamlı olarak kabul 

edebilecekleri değerlendirmelere hangi anlaşmanın en iyi yanıt verebileceği üzerinde 

anlaşmaya çalışırlar”. Görüldüğü gibi pazarlık temelli karar alma sürecinde  tercihler 

verilidir, oysa müzakere temelli karar alma sürecinde tercihler sonradan oluşturulur. 

Pettit, bu karar alma biçimleri arasındaki farkı şöyle açıklar (Pettit, 1993: 288; Pettit, 

1998: 246-7): 

Pazarlık temelli karar alma itiraz için bir tür zemin, müzakere temelli karar alma 
başka türlü bir zemin sağlar. İtiraz için pazarlık zemininde, kamusal karar ilgili çıkar 
grupları arasında yapılan pazarlığa denk düşmez ya da belli bir çıkar grubunun, belki 
karar alma sürecinde yeterince temsil edilmeyen birinin, vermeye yanaşmadığı bir 
taviz gerekmektedir. İtiraz için müzakere zemininde ise kamusal karar yersiz 
değerlendirmeler temelinde alınmıştır ya da konuya ilişkin bütün değerlendirmeleri 
dikkate almamış, gruplardan birinin ya da ötekinin gerçekliğini ve gücünü ihmal 
etmiştir. 

Pettit, bu karar alma biçimlerinden müzakereci karar alma biçimini tercih ederken bunun 

gerekçesini ise müzakereci karar alma sürecinin daha katılımcı ve geniş kapsamlı olması 

ile ilişkilendirir. Zira pazarlıkçı itiraz süreci, pazarlık gücüne sahip olan ve karşı tarafı 

harekete geçirecek ölçüde ağırlığa sahip olan gruplar için söz konusudur. Oysa müzareke 

temelli itiraz süreci kamusal karar alma sürecine karşı kabul edilebilir bir görüş ileri süren 

herkes için geçerlidir. Prensip olarak herhangi bir ağırlığa ya da kitlesel olarak güce sahip 

olmak gerekmez (Pettit, 1997: 188-190).  

Müzakereci karar alma süreci, yurttaşların alınan kamusal kararların şeffaf ve 

denetlenebilir olmasına katkıda bulunmasını sağlar. Hiç kimsenin tahakküm altında 

olmadığı cumhuriyetçi bir yönetimde kamusal kararlar belli bir kesimin çıkarlarını 

gerçekleştirmekten ziyade tarafsız olma yönünde bir karakter ortaya koyar. Müzakere 



113 
 

 

temelli karar alma sürecinin bir diğer önemli niteliği, karara bağlanması gerekli konular 

üzerinde bir uzlaşma zeminini şart koşmamasıdır. Yurttaşlar, aralarındaki konularda bir 

fikir birliğine varmamış olsalar yahut yasama ve yürütme organlarında alınan kararlar bir 

uzlaşıya dayanmasalar bile ortak bir konuşma zemininin var olması itiraza dayalı bir 

demokrasiyi tesis etmek açısından yeterli görünmektedir (Pettit, 1997: 189-190). 

3.1.2.2.2. Kapsayıcı Cumhuriyet  

Bireylerin kamusal kararlara itiraz edebilmelerini sağlayacak zemini müzakereci 

cumhuriyet kavramıyla açıkladıktan sonra Pettit, bu zeminde itirazların 

gerçekleştirileceği araçları açıklamaya girişir. Zira, kamusal kararlara itiraz etmek için 

elverişli araçların yokluğu durumunda itiraza imkan sağlayan zeminin de bir işe 

yaramayacağı açıktır. Bu bakımdan demokrasi, istişareye açık müzakereci bir zeminde 

bulunmakla birlikte aynı zamanda kapsayıcı da olmalıdır. İtiraz zeminini itirazı 

gerçekleştirecek araçlarla zenginleştiren bu durum kapsayıcı cumhuriyet kavramıyla 

açıklanır. Kapsayıcı cumhuriyet kavramı ise parlamentonun varlığı üzerinden cisimleşir. 

İtiraz edilebilirlik bu bağlamda parlamentodaki çoksesli dil üzerinden hayat bulur. Her 

grup, kendi kaygılarını ve düşüncelerini korkmaksızın dile getirebilmeli ve bu kaygıları 

yasa yapıcıların dikkate almasını sağlayacak sözcülere sahip olmalıdır. Bu sözcülerin ise 

temsil edilen kesim içerisinden çıkması gerekir (Pettit, 1994: 216). 

Yasama organının dar bir çevreyi değil, tüm sosyal kesimleri kapsaması gerektiğini ileri 

süren Pettit, bu düşüncesini yasama organının seçimleri ve yapılanmasına dair birtakım 

önerilerle billurlaştırır. Pettit’in ilk önerisi, dolaylı seçim yerine doğrudan seçim 

sisteminin tercih edilmesidir. Bölgesel seçmen gruplarının belirleyici olduğu bir 

parlamento oluşumu, farklı grupların kendilerini tam olarak ifade edebilmelerinin önüne 

geçecektir. Şayet iki meclisli bir parlamento yapısı varsa bu durumda her meclis için 

farklı bir seçim yönteminin uygulanması gerekebilir. Bununla birlikte kadınların temsili 

ile ilgili bir sorun yaşanıyorsa kadın kotası gibi yöntemler yararlı olacaktır. Katılımı 

artırmak adına zorunlu oy sistemi benimsenebilir (Pettit, 1997: 191).   



114 
 

 

Kapsayıcı cumhuriyet yasama organının kapsayıcılığı ile sınırlı tutulmamaktadır. Bu 

bakımdan kapsayıcılığın yürütme ve yargı organlarında da kendini göstermesi gerekir. 

Bu alanlarda da kapsayıcılığın sağlanması için Pettit birtakım tedbirler düşünür. Yürütme 

ve yargı organlarındaki karar alıcılar, bu konumlara seçimle gelmemiş olsalar dahi -ki 

Pettit seçimle iş başına gelme olasılıklarını da dışlamaz- belli sosyal gruplara göre 

istatistiksel bir temsilden uzak bulunmamalıdırlar. Yürütme ve yargı organlarının belli 

grupların üyelerini temsil etmedikleri bir durumda, örneğin bir dinin, cinsiyetin, sınıfın 

yahut bir etnik grubun üyelerinin bu organlarda baskın bir biçimde yer aldıkları bir 

durumda temsil edilmeyen grupların seslerini ilgili çevrelere ulaştırma olanakları 

kalmayacaktır. Öyleyse Pettit’e göre yasama organı seçimlere dayanan bir temsile, 

yürütme ve yargı organları ise toplumu temsil eden grupların istatistiksel oranına dayanan 

bir temsile muhtaçtır (Pettit, 1997: 193).  Bu organların işlevlerini ve görevlerini 

hakkaniyetli bir şekilde yerine getirmediğine yönelik güçlü bir inanca sahip olunduğunda 

ise bu organların protesto ve şikâyet edilebilmesi gerekir (Pettit, 1998: 254): 

Bu kapsayıcı yanın hayat bulabileceği birçok kanal vardır. Bunlar arasında, 
Parlamento’ya dilekçe vermek, araştırma yapmak üzere bir görevli tayini istemek, 
bir yargı kararı için yüksek bir mahkemeye itiraz etme hakkı, dernek kurma, gösteri 
ve toplantı yapmak gibi daha az resmi haklarını sayabiliriz… İtiraz kanalları, ilk 
planda şikâyetinizi iletebileceğiniz yeşil hareket, kadın hareketi ya da tüketici 
hareketi gibi sosyal hareketler olduğu oranda etkili olacaktır. Bu gibi hareketler 
şikâyet kanallarının parazitlerden kurtulmasına hizmet edecektir çünkü onlar 
şikâyetlerin ortaya çıktığı ve çoğaldığı yerlerde ilk çalınacak kapı olarak hizmet 
görebilirler. Ve bu gibi hareketler ele aldıkları şikâyetleri çok etkin bir şekilde 
duyurabilirler çünkü onların tek tek bireylerle kıyaslanmasa bile düşünülemeyecek 
kadar seslerini duyurma imkânı vardır. 

Kapsayıcı cumhuriyeti gerçekleştirecek önlemlerden birisi de siyasetin finansmanı ile 

ilgili yapılacak düzenlemelerdir. Herhangi bir cumhuriyetçi yönetimin kapsayıcı 

olmasının önündeki en önemli engellerden birisi, siyasetçilerin seçim kazanmak için 

paraya ihtiyacı olması ve partilerinin faaliyetlerinin finansmanını sağlayan kesimlerin 

çıkarlarına karşı kaçınılmaz olarak duyarlı olmalarıdır. Finansal destekçilerinin 

çıkarlarında duyarlı olan bir parlamento yahut hükümet ise yeterince kapsayıcı 

olamayacaktır. Pettit, bu problemin üstesinden gelebilmek için siyasi kampanyalara 

yapılan ekonomik katkıları kamusal hale getirmenin yollarını arar. Bu konuda 

uygulanabilecek bir çözüm de, yurttaşların vergilerinin bir kısmının siyasal partilerin 



115 
 

 

finansal desteği için ayrılmasıdır. Böylece Pettit, tahakküm olasılığından sadece 

yönetilenleri değil yönetenleri de korumayı düşünür. Pettit’e göre bunu sağlamanın en iyi 

yolu iş dünyası ile hükümet dünyasının birbirinden etkin bir şekilde ayrılmasını 

sağlayacak önlemlerin düşünülmesidir (Pettit, 1998: 255). 

3.1.2.2.3. Duyarlı Cumhuriyet  

İtiraz için gerekli zemin ve itirazın dile getirileceği kürsüden sonra itiraz edilebilir bir 

düzeni sağlayacak, itiraza dayalı bir demokrasiyi oluşturacak gerekli koşulların üçüncüsü 

ise itirazların hakkıyla ve doğru bir şekilde dinleneceği bir platformun ya da forumun 

oluşturulmasıdır. Buna göre siyasi yapı müzakereci ve kapsayıcı olmalıdır ancak aynı 

zamanda da duyarlı olmalıdır. Demokratik teamüllerle yönetilen cumhuriyetçi bir 

yönetimde insanların belli grup kimlikleri etrafında bir araya gelebilmeleri, ittifaklar 

kurabilmeleri, kamuoyunu ve siyasal yaşamı etkileyebilmeleri gerekir. İtiraz edilebilirliği 

temel alan bir demokratik cumhuriyette, farklı grupların seslerini duyurabilmesi, bir 

başka deyişle bu grupların “dinlenilmesi” başat koşuldur (Pettit, 1997: 195). 

Pettit, duyarlı cumhuriyeti sesini yükseltebilen, hükümetin ve parlamentonun kararlarına 

kamusal alanda karşı çıkabilen kişilerin varlığı ile özdeşleştirir. Alınan kararlara 

yurttaşlar tarafından verilen karşılık eğer ilgili organların kararlarını değiştirmesini ya da 

o kararların doğurduğu zararları belli ölçüde tazmin etmesini sağlıyorsa bu duyarlı 

cumhuriyetin başarı hanesine yazılacaktır. Ancak her karşı çıkış ve itiraz ilgili kararların 

değiştirilmesi sonucunu doğurmayacaktır. Pettit’e göre bir tahakküme ya da itiraz eden 

gruba karşı keyfi bir güç kullanımına yol açmadığı müddetçe tüm itirazların bir karşılık 

bulması da gerekli değildir (Pettit, 1997: 196-198).  

İtiraza dayalı demokrasi modelinin üç koşulunu açıkladıktan sonra Pettit, klasik liberal 

teoriye ile bir hesaplaşmaya girişir. Bilindiği üzere klasik liberalizmin kurucusu olan John 

Locke’un siyasal toplumunun temel ögeleri çoğunluk yönetimi ve rıza kavramları üzerine 

kurulmuştur (Locke, 1980: 52, 103). Bir cumhuriyetçi olarak Pettit ise bir tahakküm 

nedeni olabileceğine dikkat çekerek hem çoğunlukçuluğa karşı çıkar hem de rıza yerine 

itiraz edilebilirliği öne çıkarır. Ancak Pettit’in itiraza dayalı demokrasisinin anahtar 



116 
 

 

kavramı olan “itiraz edilebilirlik” ile Locke’un direnme hakkı arasında kurduğu koşutluk 

çarpıcıdır.49 Oysa Locke direnme hakkını kendisine yasayla verilen yetkiyi aşan 

hükümetler için öngörür. Pettit’in itiraz edilebilirlik kavramı ise yasanın aşılmasını ya da 

onun hilafına hareket edilmesini gerektirmez. Pettit temelde keyfi müdahaleye ve bunun 

getireceği tahakküm olasılığına karşı çıkar. İtiraz edilebilirlik nosyonu keyfi müdahale 

sebebiyle tahakküme uğrayan ve buna yol açan kararlara/işlemlere itiraz eden yurttaşların 

itirazlarının karar alıcıları “bir değişikliğe zorlayabilmelerinden” ibarettir (Pettit, 1998: 

245).  

Öte yandan Pettit’in itiraza dayalı demokrasisi “kamusal kararlar alanların kararlarını 

belli yansız değerlendirmeler temelinde ve şeffaf olarak almaları gerektiği anlamında aklı 

öne alır” ve bu yönüyle devlet yönetiminin piyasa kurallarıyla hareket etmesini öngören 

ve liberallerin görünmez el kavramını referans alan “çıkar paradigması” yaklaşımından 

ayrılır. Pettit, görünmez el yaklaşımının piyasalarda işlemesini zararlı bulmasa da bu 

yaklaşımın devlet yönetiminde egemen olmasının ve tıpkı bireyler gibi yöneticilerin de 

keyfi faydalarını maksimize etme yoluna gitmesinin tahakküm ve çoğunlukçuluğa yol 

açacağını söyler50 (Pettit, 1998: 267-268): 

Görünmez el kavramına dayalı bakış bireylerin çeşitli cephelerde keyfi güç 
hayaletinin eline teslim edilmesi anlamına gelecektir. Eğer kamu görevlilerini 
düşünür ve benim ve başkalarının onların idare tarzına karşı taşıyabileceğimiz 
tahakkümsüzlük kaygılarına bakmaksızın, onları koltuklarını korumak için ne 
gerekirse yapma kararlılığında bulursam benim üzerimde bir dereceye kadar keyfi 
güç kullanan insanlar olarak görmem gerekir. Eğer mahkemeleri ele alır ve onları 
anayasanın tarafsız yönetim oluşturma hedefine bakmaksızın, yalnızca kamusal 

                                                            
49 “Yönetimin bir tür yasal yatırım ortaklığı olduğu fikri, yani yönetimin az ya da çok yöneticilerin sadık 
kalmaları zorunlu olan iyi tanımlanmış bir karar özeti olduğu fikri halkın yönetimin bu krediyi ne kadar 
kullandığı ve iyi kullanıp kullanmadığını sorgulama yetkisinin olduğu başka bir fikirle uyumludur. Ve uç 
noktada bu Locke tarafından açıktan savunulan, eğer hükümet görevini yerine getirmekte başarısız olacak 
olursa, halkın ona direnmeye ve onu alaşağı etmeye hakkı olduğu fikri ile çelişmez. Bu düşünce çizgisi 
açıkça demokrasinin ne olduğuna ilişkin itiraz temelli imgeye aittir. Bu, doğal olarak itiraz temelli bir 
vizyona uyan halkın egemenliğinin seçimle yetkilendirmede değil, direniş hakkında yattığını gösteren bir 
tablodur.” (Pettit, 1998: 264-265) 
50 Serbest piyasada görünmez el ve çıkar maksimizasyonu sürekli bir keyfi müdahale ve tahakküme yol 
açmaz çünkü pazarlık gücündeki farklar dışında her satıcı belli oranda rekabetçi olabilir. Örneğin bir satıcı 
fiyat düşürdüğünde ötekinin fiyatı altında satış yaparak ona müdahalede bulunmuş olsa dahi diğeri de fiyat 
düşürerek bu müdahaleyi ortadan kaldırabilir. Oysa devleti yönetenlerin çıkar maksimizasyonunu 
hedeflemeleri, bulundukları görevleri ve konumları korumaları kaygısıyla belli grupları öncelemelerine 
yahut onların kaygılarına göre kararlar alabilmelerine yol açacaktır. Bu kararlar da kuşkusuz bir diğerinin 
sürekli bir tahakküm altında bulunmasına sebep olur. 



117 
 

 

kayıtlardan elde edilen çoğunluk iradesini dikkate alarak yasaları yorumlamakla 
meşgul olduklarını görürsem, çoğunluğun iradesi benim ve benim gibilerin zararına 
işlediği oranda, mahkemeleri beni o iradenin insafına terk etme araçları olarak 
görmeliyim. 

Sonuç olarak Pettit hem cumhuriyetçiliğin ana temalarını hem de itiraza dayalı demokrasi 

modelini temellendirirken tahakküm olgusunu gerek bireysel gerekse kamusal olmak 

üzere tüm alanlarda ortadan kaldırmayı amaçlamıştır. Tahakkümsüzlüğün bireysel 

boyutu bir kişinin diğeri üzerindeki keyfi müdahalesine işaret ederken, kamusal boyutu 

ise keyfi yönetime yahut yönetimi oluşturan unsurların bireyler üzerindeki keyfi 

müdahalesine denk düşer.  Pettit’in tahakkümün kamusal boyutunu ve keyfi yönetimi 

önlemek için önerdiği çözümler müzakere, tarafsızlık, istişare, temsil, çoğulculuk ve 

şeffaflık gibi kavram ve değerler üzerinden hayat bulur.  

Pettit’in keyfi yönetimin önlenmesi adına ortaya attığı bu kavramların büyük oranda 

liberal teorinin benimsediği değerlere yakın olduğunu söylemek gerekir. Öyleyse Philip 

Pettit, kamusal tahakkümü ortadan kaldırmak adına çağdaş cumhuriyetçi bağlamı ortaya 

koyarken liberalizmin ögelerinden de yararlanır. Bu durum, liberal öğreti ile çağdaş 

cumhuriyetçiliğin ortaklaşabildiği noktaları göstermek bakımından değerlidir. Her ne 

kadar Pettit itiraz kültürünü liberal bağlamın öngördüğü “rıza” kavramından daha çok 

önemsese de Pettit’in “itiraza dayalı demokrasisinin” alt kümesinde yer alan müzakere, 

katılım ve istişare ögeleri, liberal değerlere olan yakınlık ile müdahalesizlik ve 

tahakkümsüzlük hatlarının irtibat noktalarını göstermek bakımından önemlidir.  

Bununla birlikte parlamento oluşumunda öngörülen çoğulculuk ve farklı grupların temsil 

edilmesine dönük vurgu da dikkat çekicidir. Çağdaş dönemin çokça başvurulan 

temalarından olan çoğulculuk ve çok seslilik vurgusu, cumhuriyetçi düşünce geleneğinde 

Pettit ile birlikte yer bulmuştur. Bu bağlamda “Pettit cumhuriyetçiliği”, liberal söylemin 

hakim paradigma olmasına dönük bir meydan okumayı içerirken, aynı zamanda 

müdahale-müdahalesizlik ve tahakkümsüzlük hatları arasındaki kesişimleri ortaya 

koymak bakımından da çağdaş siyaset felsefesine yeni bir bakış açısı kazandırmıştır. 



118 
 

 

3.2. PETTIT VE TAHAKKÜMSÜZLÜK OLARAK ÖZGÜRLÜK 

3.2.1. Negatif ve Pozitif Özgürlüğü Aşmak 

Çağdaş cumhuriyetçiliğin Neo-Roma çizgisini izleyen önemli düşünürlerden birisi olarak 

Philip Pettit, özgürlük kavramını “tahakkümsüzlük” bağlamı üzerinden ele alarak 

özgürlük yaklaşımına yeni bir soluk getirmiştir. Çağdaş siyaset felsefesinde özgürlük 

kavramsallaştırmasının Isaiah Berlin’in iki özgürlük kuramı ekseninde pozitif ve negatif 

özgürlük düzleminde ele alındığını söylemek yanlış olmayacaktır. Philip Pettit ise negatif 

ve pozitif özgürlük ikiliğini aşan bir özgürlük yorumunu dillendirir. Pettit’in 

cumhuriyetçi düşünce geleneğinin özgürlük literatürüne yaptığı katkı da burada ortaya 

çıkar. Bu bakımdan, Pettit’in cumhuriyetçi özgürlük düşüncesine yaptığı katkıyı anlamak 

için Berlin’in pozitif ve negatif özgürlük ayrımından yola çıkmak yerinde olacaktır.  

Berlin’in kendinden önceki bazı düşünürleri (Kant, T.H. Green gibi) izleyerek negatif ve 

pozitif özgürlük ayrımı altında ele aldığı51 özgürlük kavramının bu farklı görünümlerinin 

her ikisi de siyasal özgürlük ile ilintilidir. Zira gerek pozitif gerekse negatif özgürlük 

kavramları, özgürlüğün bir toplumdaki iktidar ilişkilerinden kaynaklanan engellemelerin 

varlığı ya da yokluğu ile bağlantılı olduğunu savunur (Çapan 2015: 142).  Bununla 

birlikte Berlin, sayısız farklı özgürlük kavramsallaştırması olduğunu fakat kendisinin 

negatif ve pozitif özgürlük bağlamında iki temel özgürlük tanımıyla ilgileneceğini söyler 

(Berlin, 2002b: 168).  

Berlin, negatif özgürlük kavramını tanımlarken Thomas Hobbes’un özgürlük 

tanımından52 yola çıkar. Bu bakımdan Hobbes’un özgürlük yaklaşımına kısaca değinmek 

yararlı olacaktır. Hobbes, özgürlüğü şöyle tanımlar (Hobbes, 1993: 96, 154): 

Özgürlük nedir? Özgürlükten kelimenin doğru anlamıyla dış engellerin yokluğu 
anlaşılır. Bu engeller çoğu zaman, insanın dilediğini yapma gücünün bir bölümünü 
elinden alabilirler; fakat kendisinde kalan gücü, muhakeme ve aklının emrettiği 

                                                            
51 Negatif özgürlük ve pozitif özgürlük kavramları ilk defa Isaiah Berlin tarafından dile getirilmiş değildir. 
Negatif özgürlük kavramı daha önce Bentham’ın çalışmalarında kullanılmışken pozitif özgürlük ise T.H. 
Green tarafından kullanılmıştır (Öztürk, 2015: 125).  
52 “Özgür bir insan, yapmak istedikleri önünde hiçbir engel olmayan insandır.” 



119 
 

 

şekilde kullanmaktan onu alıkoyamazlar… Özgürlük nedir? Özgürlük veya hürriyet 
tam olarak, engelleme olmaması demektir; engelleme ile hareketin önündeki dışsal 
engelleri kastediyorum; ve bu, rasyonel yaratıklar kadar, irrasyonel ve cansız 
yaratıklar için de geçerlidir. Çünkü, dışsal bir varlığın engellemesiyle belirlenen 
belirli bir mekanın dışına çıkamayacak şekilde bağlanmış veya kuşatılmış herhangi 
bir şey için, onun daha öteye gitme özgürlüğü olmadığını söyleriz. 

Hobbes özgür insanı, gücü ve zekasıyla yapmaya muktedir olduğu şeylerde istediği şeyi 

yapması engellenmemiş olan insan olarak tanımlar. Ancak ona göre özgür ve özgürlük 

sözcükleri varlıklar dışında bir şeye uygulandıklarında yanıltıcı olurlar ve yanlış 

kullanıma maruz kalırlar. Çünkü hareket etmeyen herhangi bir şey engellemeye de tabi 

değildir. Örneğin yol özgürdür denildiği zaman yolun özgürlüğü değil, o yolda herhangi 

bir engel olmaksızın yürüyenlerin özgürlüğünden söz edilir. Özgür bağıştan bahsedilirse 

bu bağışın herhangi bir özgürlüğü ile ilgili değildir. Burada kastedilen o bağışı yapmak 

için bağış yapanın özgürlüğünün herhangi bir yasa ya da sözleşme ile kısıtlanmamış 

olmasıdır (Hobbes 1993: 96, 155).   

Berlin de negatif özgürlüğü Hobbes’a yakın bir noktada açıklar. Berlin’e göre normal 

koşullar altında, eylemlerimiz diğer bireyler ya da gruplar tarafından müdahaleye 

uğramadığı ölçüde negatif özgürlüğe sahip olduğumuz söylenebilir. Bu açıdan siyasal 

özgürlük bir kişinin, başkaları tarafından engellenmeden ve o kişiye müdahale edilmeden 

eylemde bulunabildiği alandır. Birey, yapabilme kudretine sahip olduğu bir şeyi 

yapmaktan başkaları tarafından alıkonulursa, o nispette özgür değildir. Eğer bireyin 

hareket alanı başkaları tarafından belirli bir minimal düzeyin altına indirilirse o kişi 

zorlanmış/zorunda bırakılmış ya da köleleştirilmiş olarak tanımlanabilir. Ancak bu 

zorlama durumu bir eylemi gerçekleştirememenin her halini kapsayan bir bağlamda ele 

alınamaz. Berlin bu ifadelerini şu örnekle berraklaştırır (Berlin, 2008: 53; Berlin, 1970: 

122): 

Şayet ben, başka türlü yapabileceğim bir şey için diğerleri tarafından 
engelleniyorsam, bu anlamda özgür sayılmam ve şayet bu alan belirli asgari bir 
düzeyin ötesinde başka kişiler tarafından daraltılmışsa, baskıya maruz kalmış ya da 
köleleştirilmiş sayılabilirim. Ne var ki, baskı, yetersizliğin her biçimini kapsayan bir 
terim değildir. Şayet havada iki metreden fazla zıplayamıyor ya da gözlerim 
görmediği için okuyamıyor yahut Hegel’in karanlık sayfalarını anlayamıyorsam, bu 
anlamda köleleştirilmiş ya da baskıya uğramış olduğumu söylemek tuhaf olacaktır. 
Baskı, başka türlü eylemde bulunacağım alana diğerlerinin kasıtlı müdahalesi 



120 
 

 

anlamına gelir. Eğer bir amaca ulaşmakta insanlar tarafından engelleniyor iseniz, 
siyasal özgürlüğünüz ya da hürriyetiniz yok demektir. 

Zorlama/zorunda bırakılma, zora koşulma ya da bir başka deyişle cebir, içinde başka türlü 

hareket edilebilecek alandaki kasıtlı müdahaleleleri ifade eder. Başka insanlar tarafından 

bir amaca ulaşmakta engellenen kişi siyasal özgürlüğünü yitirmiş demektir. Ancak bir 

amaca ulaşamamak her zaman siyasal özgürlüğün olmadığı anlamına gelmez.  Ekonomik 

özgürlük ya da onun karşıtı olan ekonomik kölelik gibi durumlar da söz konusu olabilir. 

Örneğin insan bir şeyi satın alamayacak ya da bir eylemi gerçekleştiremeyecek denli 

fakirse, o şeyi satın almak yahut o eylemi gerçekleştirmek yasaklanmış olsaydı ne kadar 

özgür olacaktı ise ancak o kadar özgürdür (Berlin, 1970: 122). Ayrıca belirli bir amaca 

ulaşmamız eğer o konudaki kabiliyetsizliğimiz sebebiyle engelleniyorsa bu durumda 

siyasal özgürlüğün yokluğundan söz etmek mümkün değildir (Çapan, 2015: 145).  

Bununla birlikte Berlin, bireyin özerkliğini ve bu bağlamda seçim yapma, bir diğer 

deyişle, bireyin tercihte bulunma hakkını da ön plana çıkarır. Berlin’e göre negatif 

özgürlüğe sahip olan “özgür” insan, dış müdahalelerden masuniyet kazanmanın ve 

engellemelerden uzak olmanın dışında bağımsız iradesiyle seçimde bulunan insandır. Bu 

sebeple, negatif özgürlüğün salt bir müdahalesiz olma/engellenmeme durumu olarak 

değil, aynı zamanda özerk bir birey olarak seçimde ve tercihte bulunma özgürlüğü olarak 

değerlendirilmesi yerinde olacaktır (Berlin, 2002b: 204). 

Berlin’e göre pozitif özgürlük bireyin kendi kendisinin efendisi olması isteğinden 

kaynaklanır. Pozitif özgürlük düşüncesinde birey, hayatının ve kararlarının doğrudan 

kendisine bağlı olmasını, kendisi dışında herhangi bir güce bağlı olmamasını diler. Bu 

isteğin temelinde, eylemlerin nesnesi değil öznesi olma arzusu yatar. Berlin pozitif 

özgürlüğü şöyle açıklar (Berlin, 2001: 69-70):  

Kendi iradî eylemlerimin aracı olmak isterim, başkalarının değil. Bir nesne değil 
özne olmak isterim. Dışarıdan beni adeta belirleyen sebeplerin değil, fakat kendimin 
olan nedenlerin/gerekçelerin, bilinçli amaçların beni harekete geçirmesini isterim. 
Hiç kimse değil bir kimse olmak isterim. Kendisi için karar verilen değil karar veren; 
bir nesne, bir hayvan veya insanî bir rol oynama, yani kendimin olan amaçlar ve 
politikalar tasarlayabilme ve onları gerçekleştirebilme yeteneğinden yoksun bir 
köleymişim gibi haricî bir doğaya veya başka insanlara tepki veren değil, kendi-



121 
 

 

kendini yöneten bir fail olmak isterim. Bu, kendimin rasyonel olduğunu ve beni diğer 
varlıklardan bir insan olmam itibariyle ayıran şeyin aklım olduğunu söylediğimde 
kasttettiğim şeyin en azından bir parçasıdır. Hepsinden önemlisi, kendimin düşünen, 
irade eden, eylemde bulunan, tercihlerimin sorumluluğunu üstlenen ve onları kendi 
düşüncelerime ve amaçlarıma atıfla açıklayabilen bir varlık olduğumun bilincinde 
olmayı isterim. Bunun doğru olduğuna inandığım ölçüde özgür, böyle olmadığını 
anlamam sağlandığı ölçüde köleleştirilmiş hissederim. 

Berlin’e göre, dışarıdan gelen müdahalelerin/engellemelerin önüne set çeken negatif 

özgürlük nosyonu birey üzerinde otorite kurulmasını engeller. Pozitif özgürlük ise tam 

tersi bir etki yaratmaktadır. Bireyi katılmaya ve egemenlik kurmaya zorlayan pozitif 

özgürlük, otoritenin güçlenmesine yol açmaktadır53 (Öztürk, 2017: 161). Negatif 

özgürlük bireyin bizatihi kendisine ait bir özgürlüktür. Bu bakımdan otorite karşıtı bir 

içeriği haizdir. Negatif özgürlüğün baskın olduğu bir sistemde özel alana müdahale 

etmemek kaydıyla kimin yönettiğinin bir önemi yoktur. Pozitif özgürlük ise otorite 

oluşturarak özel alanı kamusal alana eklemler (Öztürk, 2015: 127-128).  

Berlin, negatif özgürlük ile pozitif özgürlük arasındaki farklılığa bir konuşmasında şu 

sözlerle açıklık getirir (Turhan & Uluşahin, 2007: 93): 

Birbirinden farklı iki soru bulunmaktadır. Bunlardan ilki, ‘önümde kaç kapı 
açıktır?’; diğeri ise, “burada bu kapılardan kim sorumludur? Burayı kim 
denetlemektedir?”. Bu sorular iç içe geçmiştir; fakat aynı değillerdir ve farklı 
yanıtlar gerektirirler. Negatif özgürlüğün kapsamıyla ilgili soru önümde hangi 
engellerin bulunduğuyla ilgilidir. İster doğrudan, ister dolaylı, ister kasten, ister 
kurumsal olarak neleri yapmaktan alıkoyulmaktayım?. Diğer soru ise, ‘beni yöneten 
kimdir?’ Beni başkaları mı yönetmektedir, yoksa kendi kendimi yönetebilmekte 
miyim? Eğer başkaları beni yönetiyorsa, hangi hakla ve hangi yetkiyle bunu 
yapmaktadırlar? Eğer kendi kendimi yönetmek ve özerklik konusunda bir hakka 
sahipsem, bu hakkı kaybetmem mümkün müdür? Ondan vazgeçebilir miyim? 
Feragat edebilir miyim? Onu sonra tekrar kazanabilir miyim? Ne şekilde tekrar 
kazanabilirim? Yasaları kim yapmaktadır? Ya da kim uygulamaktadır? Bu sırada 
bana danışılmakta mıdır? Çoğunluk yönetebilmekte midir? Neden? Pekiyi, Tanrı 
yönetebilmekte midir? Ya rahipler? Ya parti? Ya kamuoyu baskısı? Yoksa 
gelenekler mi yönetmektedir? Hangi yetkiyle yönetebilirler? Bu farklı bir sorudur. 
Her iki soru ve alt soruları da temel ve meşru sorulardır. Her ikisinin de yanıtlanması 
gerekir. 

                                                            
53 Bununla birlikte Berlin, bireysel özgürlük ile siyasal demokrasinin daima birbirini tamamlaması 
gerektiğini düşünmez (Gray, 2004: 80). 



122 
 

 

Sonuç olarak; Berlin’in politik özgürlük olarak da adlandırdığı negatif özgürlük en genel 

tanımıyla bireyin diğerleri tarafından engellenmeden eylemde bulunabileceği alanı tarif 

ederken, pozitif özgürlük ise kendi kendisinin efendisi olmak isteyen bireyin öz-

hakimiyetine sahip oluşuyla açıklanır. Öyleyse Berlin’in negatif özgürlüğü, liberal 

teorinin müdahalesizlik bağlamına denk düşmektedir. Oysa pozitif özgürlük, bireyin 

tercih ettiği şeylere onu yönelten müdahalenin kaynağını soruşturmakla ilgilenir. Açıkça 

negatif özgürlük bağlamından yana olduğunu belli eden Berlin, liberal ve cumhuriyetçi 

özgürlük anlayışları arasındaki farkı bu bahsedilen farklı çıkış noktaları ile ilişkilendirir 

(Tunçel, 2010: 260-261).  

3.2.2. Pettit’in Özgürlük Anlayışı: Bir Üçüncü Yol Önerisi 

Benjamin Constant’ın antiklerin ve modernlerin özgürlüğü üzerinden yaptığı ayrım ile 

Isaiah Berlin’in negatif ve pozitif özgürlük ayrımları düşünüldüğünde, liberal geleneğin 

özgürlük anlayışının Constant metodolojisinde modern, Berlin’de ise negatif özgürlüğe 

denk düştüğü görülür. Buna karşılık, klasik cumhuriyetçi düşünce geleneğinin özgürlük 

anlayışı ise antiklerin özgürlüğü ya da pozitif özgürlük ekseninde değerlendirilir. Bu 

noktada cumhuriyetçi özgürlüğün standart yaklaşımı, en güçlü vurguyu katılım üzerine 

yapar. Ancak Pettit, cumhuriyetçi geleneğin yaptığı katılım vurgusuna rağmen esas 

üzerinde durulanın müdahaleden kaynaklanan kötülüklerin savuşturulması olduğunu 

söyler. (Pettit, 1997: 27; Tunçel, 2010: 263).  

Pettit, Berlin’in negatif ve pozitif özgürlük üzerine yaptığı değerlendirmelerin, siyaset 

felsefesinde ortaya konulabilecek bir üçüncü ihtimalin önünü tıkadığını iddia eder. Kendi 

cumhuriyetçi özgürlük yaklaşımını da bu iddia üzerine temellendirir (Pettit, 1998: 43): 

Tahakkümsüzlük olarak özgürlüğü ortaya koymanın en iyi yolu Berlin'in negatif ve 
pozitif özgürlük sınıflandırmasının az ya da çok belirgin bir üçüncü ihtimalin önünü 
tıkadığını tespit etmek olabilir. Berlin, pozitif özgürlüğü benlik hakimiyeti kurmak 
ve negatif özgürlüğü başkalarının müdahalesinin yokluğu olarak düşünür. Ne var ki, 
hakimiyet ve müdahale aynı kapıya çıkmaz. O halde, özgürlüğün negatif kavrayışta 
olduğu gibi bir yokluktan, ama bir müdahale yokluğundan değil başkalarının 
hakimiyetinin yokluğundan ibaret olacağı bir ara ihtimal için ne diyeceğiz?.. 
cumhuriyetçi gelenek özel olarak bu hakimiyetsizlik ya da benim tercih ettiğim 
terimle, tahakkümsüzlük olarak özgürlük kavrayışıyla birlikte anılır. 



123 
 

 

Tahakkümsüzlük olarak özgürlük önerisiyle pozitif ve negatif özgürlüğü aşan bir 

özgürlük tasarımı ortaya koymak isteyen Pettit, tahakkümsüzlük olarak özgürlüğün 

pozitif özgürlükten kolaylıkla ayırt edilebileceğini kabul eder. Ancak negatif özgürlük ve 

tahakkümsüzlük olarak özgürlük arasındaki sınırların belirlenmesi konusunda o kadar 

iyimser değildir. Yine de söz edilen iki özgürlük türünün kesin olarak birbirinden ayırt 

edilebileceğine inanan düşünür, özgürlük bağlamında müdahale ve tahakküm 

eksenlerinin ayrımını şu sözlerle netleştirir (Pettit, 1998: 44): 

Şöyle bir düşündüğümüzde, tahakkümün ve müdahalenin sezgisel olarak farklı 
kötülükler olduğu açığa çıkacaktır. Aralarındaki fark tahakkümsüz müdahalenin ve 
müdahalesiz tahakkümün mümkün olmasıyla kendini gösterir. Fiili olarak 
seçimlerimin hiçbirinde müdahaleye maruz kalmaksızın başkasının tahakkümü 
altında olabilirim. Örneğin, aşırı bir örnek verecek olursak, başkasının kölesi 
olabilirim. Öyle olabilir ki, benim efendim nazik ve müdahale etmeme eğilimi 
taşıyan biridir. Ya da öyle olabilir ki, ben istediğim her şeyi yapmaya muktedir 
olabilecek kadar kurnaz ya da dalkavuk olabilirim. Bir efendim olduğu müddetçe 
ben tahakküm altındayım; efendi müdahale etmediği müddetçe müdahalesiz bir 
hayat sürerim. 

Pettit’e göre müdahale ve tahakkümün farklı kötülükler olduğu kabul edildiğinde, 

müdahalesizlik ve tahakkümsüzlüğün de farklı idealler olduğu ortaya çıkmaktadır. 

Öyleyse tahakkümsüzlük olarak özgürlüğü daha berrak bir şekilde ortaya koyabilmek için 

tahakküm ve tahakkümsüzlük kavramlarının incelenmesi yerinde olacaktır. 

3.2.2.1. Tahakküm Kavramına Genel Bir Bakış 

Pettit, Berlin’in özgürlük sınıflandırmasındaki türlerden biri olan negatif özgürlüğü, 

kişinin dıştan herhangi bir müdahale olmadan özgürce yaptığı seçim bağlamında ele alır. 

Bu bakımdan Pettit, negatif özgürlüğü “müdahalesizlik olarak özgürlük” kategorisi 

üzerinden kavramsallaştırır. Bu üst başlık üzerinden yapılan kavramsallaştırma altında 

müdahalesizlik olarak özgürlüğü karşılayan iki akımdan söz edilebilir. Bunlardan 

birincisi, bireyin dışındaki her şeyin bireyin özgürlüğü önünde engel olarak görüldüğü 

sınırsız özgürlük düşüncesidir. Diğer yaklaşım ise, özgürlüğü herhangi bir müdahalenin 

yokluğunda bulan müdahalesizlik olarak özgürlüktür. Müdahalesizlik olarak özgürlüğün 

tarihsel arka planı Hobbes’un negatif özgürlük tanımına kadar götürülebilir. 

Cumhuriyetçi geleneğin Roma ve Neo-Roma çizgisi üzerinden açıklanabilecek olan 



124 
 

 

müdahalenin getirdiği kötülüklerin savuşturulması Machiavelli’den James Harrington’a,  

Algernon Sidney’den Quentin Skinner’a kadar birçok düşünürün tartıştığı bir konu 

olagelmiştir  (Pettit, 2001: 130-2; Öztürk, 2016: 135; Pettit, 2003: 387-389). Oysa 

tahakküm, hem tarihsel hem de kavramsal bakımdan müdahale nosyonundan daha farklı 

bir bağlama işaret etmektedir.  

Pettit’e göre tahakküm, bir kişinin bir başka kişi üzerinde keyfi müdahalede 

bulunabileceği bir gücü olduğunda ortaya çıkar. Bir diğer deyişle, bir kişinin üzerinde 

hükümranlık kurulmuştur ve bu hükümranlık ise keyfi nitelikler taşımaktadır (Pettit, 

1997: 52). Öyleyse tahakkümün, keyfi müdahale kapasitesi sonrası ortaya çıkan bir 

durum olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır (Öztürk, 2016: 141). Bu noktada Pettit’in 

ısrarla vurguladığı şey, tahakküm kuran tarafın her halükarda bir özne olması gerektiğidir. 

Buna göre tahakkümcü taraf bir sistem, bir ağ ya da herhangi başka bir şey olamaz. Yine 

tahakküm altındaki fail de her zaman birey halinde kişi ya da kişiler olacaktır. Ancak 

buna rağmen tahakkümcü öznenin hedefinde bir grup da bulunabilir (Pettit, 1997: 52).  

Bir tahakküm ilişkisi, üç özellik üzerinden açıklanabilir. Bu özellikler; öznenin müdahale 

kapasitesine sahip olması, bunu keyfi temelde yapması ve öznenin, başkasının hayatının 

bütününde değil belli bir yönünde, döneminde yahut belli bir seçim alanında tahakküm 

kurmasıdır. Bunlardan birincisi olan müdahale kapasitesine sahip olma koşulu, 

müdahalenin getirdiği bir kötüleşme durumu ile açıklanır.54 Yani özne müdahalede 

bulunduğunda, müdahalede bulunulan taraf için işler daha kötüye gidecektir. Öte yandan 

bu müdahale, az ya da çok maksatlı ve bilinçli bir nitelik taşımalıdır. Pettit, tahakkümü 

kişinin üzerinde hükümranlık kuran bir müdahale kapasitesi olarak açıklarken bir yandan 

da bu müdahalenin rastlantısal olmadığının üzerinde durur. (Pettit, 1997: 52). 

                                                            
54 Pettit, müdahalenin her zaman bir kötüleşme durumuna ilişkin olmakla birlikte her halükarda yanlış bir 
eylem olmayabileceğini belirtir: “Ahlaki olarak kusursuz olsa bile baskı baskıdır. Eğer bile bile mevcut tek 
telefon kulübesini işgal ederek senin telefon konuşması yapmanı engellersem, sana müdahale ediyorum 
demektir; o kulübeyi meşgul etmem tartışmasız bir biçimde hakkım olsa bile durum değişmez. Eğer nerede 
malını satmak istesen orada bilerek fiyat kırmakla piyasanı alt üst edersem, sana müdahalede bulunmuş 
olurum; piyasa kültürümüz davranışıma göz yumsa bile durum değişmez.”   



125 
 

 

Pettit’e göre tahakkümü sağlayan müdahale, bu müdahaleyi yapan kişi ya da kişiler 

tarafından -Pettit tahakkümde bulunanın mutlaka bir özne olması gerektiğini söylemekle 

birlikte bu öznenin bireysel ya da kollektif olabileceğini de dile getirmiştir- bir plan 

ekseninde kararlaştırılarak yapılmıştır. Öyleyse bu müdahale55, şans ya da kişisel 

yetersizlik gibi olgularla açıklanamayacağı gibi, doğrudan doğruya bilinçli bir iradenin 

sonucudur (Öztürk, 2016: 136). 

Tahakküm ilişkisini açıklayan ikinci özellik, müdahale kapasitesine sahip olan öznenin 

bu müdahaleyi keyfi bir temelde gerçekleştirmesidir. Bir müdahaleyi keyfi bir temele 

oturtan ise, müdahaleye zemin hazırlayan eylemin, öznenin kararına ya da takdirine bağlı 

olmasıdır. Müdahaleye yol açan bir eylemin keyfiliğinden söz edilirken asıl maksat, bu 

eylemi gerçekleştirip gerçekleştirmeme hususunda öznenin duyduğu arzudur (Pettit, 

1997: 54). Keyfilik, müdahalede bulunan ile müdahaleye uğrayanın arasında herhangi bir 

etkileşimin bulunmadığı bir durumu anlatır. Zira müdahale eden ile müdahale edilen 

arasındaki ilişki bir tür özne nesne ilişkisidir. Müdahale eden kendi değer yargılarına göre 

karar verir ve diğeri de bunun sonuçlarına katlanır. Keyfiliğin ortaya koyduğu bu ilişki, 

taraflardan birini etken diğerini ise edilgen hale getiren eşitsizlikçi bir ilişkidir (Öztürk, 

2016: 137).  

Tahakküm ilişkisini açıklayan üçüncü özellik ise tahakkümün bütüncül bir özellik arz 

etmemesi ve kısmi olmasıdır. Tahakkümün kısmi olmasından kasıt, tahakküm kuran 

öznenin diğer kişinin sadece belli bir seçim alanında tahakküm kurabiliyor olmasıdır. 

Diğer bir deyişle tahakkümcü özne, tahakküm kurulan kişinin yaşamının tümünde değil 

belli bir alanında ya da belirli bir döneminde tahakküm kuracaktır (Pettit, 1997: 57-58). 

Pettit, bu tahakkümün kısmiliğine ilişkin şu örnekleri verir (Pettit, 1998: 88): “Koca 

karısına evde, işveren işçisine işyerinde tahakküm kurabilir ama bu tahakküm daha öteye 

uzanmaz. En azından aynı yoğunlukla uzanmaz” 

                                                            
55 Öte yandan bu müdahale, geniş bir olası eylemler dizisini kapsamaktadır. “Müdahale, kısıtlama ya da 
engelleme biçiminde bedenin baskı altına alınmasını, ceza ya da ceza tehdidinde olduğu gibi iradenin 
baskılanmasını” ve manipülasyonu içerir (Pettit, 1998: 83).  
 



126 
 

 

Pettit, tahakkümün niteliklerini ortaya koyan üç özelliği -ve koşulu- ele aldıktan sonra, 

tahakküme kaynak teşkil eden unsurları tartışmaya girişir. Bir kişinin, bir başkası 

üzerinde tahakküm kurmasına yol açan kaynaklar büyük bir çeşitlilik gösterir (Pettit, 

1998: 90): 

Bunlar (bu kaynaklar) fiziki kuvvet, teknik avantaj, parasal nüfuz, politik otorite, 
sosyal bağlantılar, cemaat içindeki mevki, bilgi kaynaklarına ulaşabilme, ideolojik 
konum, kültürel meşruiyet vb. kaynaklar dizisini oluşturur. Bunlara ayrıca, çeşitli 
olası acil durumlarda başkaları tarafından yardımına ve iyi niyetine ihtiyaç 
duyulabilecek biri -diyelim, sadece bir doktor ya da bir polis memuru- olmak da 
dahildir. Hatta, birisinin kötü bir anlaşma yapmasına neden olan somut bir 
dikkafalılık da -uç noktada somut irrasyonellik- kaynak olarak bu listeye girer.56 

Tahakkümün, bir kişinin bir başka kişi üzerinde keyfi bir müdahalede bulunabileceği bir 

gücü olduğunda ortaya çıktığını daha önce belirtmiştik. Peki tahakkümden söz edebilmek 

için bir müdahaleye ihtiyaç var mıdır? Müdahale olmadan gerçekleşebilecek bir 

tahakküm seçeneğinden söz etmek olası mıdır? Pettit’e göre tahakkümden söz edebilmek 

için her halde müdahalenin de var olması gerekmez (Pettit, 1998: 94): 

Birisinin başkası üzerinde, hangi oranda olursa olsun, tahakküm gücüne sahip olması 
o gücü elinde bulunduran kişinin tahakküm altında tuttuğu kişiye, iyi ya da kötü 
niyetlerle, fiili olarak müdahale etmesini gerektirmez; hatta gücü elinde tutan kişinin 
böylesi bir müdahaleye bir nebze yeltenmesi bile gerekli değildir. Tahakkümü 
oluşturan şey bir bakıma güç sahibinin, hiçbir zaman böyle yapmayacak bile olsa, 
keyfi olarak müdahale kapasitesi taşıyor olmasıdır. 

Görüldüğü gibi Pettit, bir tahakküm ilişkisinden söz edebilmek için müdahale koşulunu 

gerekli bulmaz. Diğer bir deyişle müdahalesiz bir tahakküm de mümkündür. Daha da 

ötesi, Pettit müdahalesiz tahakkümün olanaklılığını vurguladığı gibi, tahakkümsüz 

müdahale olasılığını da dışlamaz. Buna örnek olarak insanlar üzerinde tahakküm 

kurmayan ancak toplumsal çıkarı -yahut bireylerin öz çıkarlarını- güvence altına almak 

için onlara müdahalede bulunan kamu görevlileri örnek gösterilir. Örneğin bir polis 

memuru, yargıç yahut bir yöneticinin karşısındaki birey üzerinde bir tahakküm kurma 

                                                            
56 Pettit, tahakkümün koşullarını ve kaynaklarını ortaya koyarken tahakküm kuran ile tahakküm kurulan 
arasındaki ilişkiyi etken-edilgen bir bağlamda özne-nesne ilişkisine indirger. Bu durum, özne-nesne 
ilişkisini kuran unsurun her halükarda zorlama/boyun eğdirme unsuru olduğunu düşündürür. Oysa Pettit, 
tahakkümcü ilişkilerin bazılarının kökeninde rıza unsurunun bulunma ihtimalini de dışlamaz. Detaylı bilgi 
için bkz. (Pettit, 1997: 61-63) 



127 
 

 

niyeti yoktur. Ancak yine de belli müdahalelerde bulunabilirler. Bu kişilerin ortak 

özelliği, anayasal yetki kullanmaları ve bu bağlamda gerçekleştirecekleri müdahalelerin 

tahakküm oluşturmayacak şekilde sınırlandırılmış olmasıdır (Pettit, 1997: 63-64).  

3.2.2.2. Tahakkümün Yokluğu ya da Tahakkümsüzlük 

Tahakkümsüzlük yahut tahakkümün yokluğundan söz ettiğimizde bu durum, birbiri 

üzerinde hiçbir tahakküm kurmayan insanlarla birlikte yaşama yahut tahakküm kuracak 

insanların yokluğunu anlatan yalıtık bir yaşama karşılık gelebilir. Ancak cumhuriyetçi 

geleneğin söz ettiği tahakkümsüzlük idealinin, diğer insanlardan yalıtılmış bir yaşantıyı 

kastetmediği açıktır. Cumhuriyetçiliğin tahakkümsüzlük ideali, başka insanların varlığı 

ile birlikte bu insanların tahakküm kurma olanaklarına rağmen tahakküm kur(a)madığı 

bir düzeni arzular (Pettit, 1997: 66). 

Pettit, cumhuriyetçi geleneğin tahakkümsüzlük idealini ele alırken onu yalnızca 

tanımlamakla kalmamış, aynı zamanda tahakkümsüzlüğün sağlanabileceği yolları da 

arama gayretine girişmiştir. Pettit’e göre tahakkümsüzlüğün sağlanmasında iki genel 

yaklaşım öne çıkar. Bunlardan birincisi karşılıklı güçler stratejisidir. Karşılıklı güçler 

stratejisi (reciprocal power), tahakkümcü özne ile tahakküm altındaki kişinin 

kaynaklarını eşitlemek suretiyle tahakküme maruz kalanın, tahakkümcünün girişimlerine 

karşı kendisini savunabilmesini amaçlar. Zira her birey, bir başkasının müdahalesi 

karşısında efektif biçimde kendini savunabilirse, hiç kimse bir başkasının tahakkümü 

altına girmez. Esasen karşılıklı güçler stratejisindeki “öz savunma” anlayışı, daha çok 

gelecek müdahalelerin cezayla tehdit edilmesi yahut bu müdahalelere ceza uygulanması 

şeklinde olacaktır. Kısacası burada söz edilen savunma anlayışı, edilgen olanın kendisine 

yönelen müdahaleyi kendi imkanları ile savuşturması değildir57 (Pettit, 1997: 68).  

Pettit’in açıkladığı ve tahakkümsüzlüğün sağlanmasını sağlayacak stratejilerden bir 

diğeri ise anayasal önlemler (constitutional provision) stratejisidir. Anayasal önlemler 

stratejisinin amacı, keyfi bir müdahale karşısında o duruma uygun olan bir anayasal 

                                                            
57 Bununla birlikte Pettit, karşılıklı güçler stratejisini tahakkümün tam olarak kaldırılması bakımından ideal 
bulmaz. Ona göre bu strateji çeşidinde tahakküm azaltılabilir olsa da tamamen yok edilemez. 



128 
 

 

otoriteyi harekete geçirmektir. Anayasal önlemler stratejisi bu sayede tahakkümün 

ortadan kalkmasını sağlayacaktır. Zira bu anayasal otorite, tahakkümcünün keyfi 

müdahale gücünü ortadan kaldıracaktır. Pettit, anayasal önlemler stratejisini karşılıklı 

güçler stratejisine önceler. Kaynakların eşitlenmesi üzerinden tahakkümü kaldırmayı 

amaçlayan karşılıklı güçler stratejisi, tahakküme neden olacak araçları  pasifize etmek 

suretiyle tahakkümsüzlüğün sağlanmasına hizmet etse de tahakküm ihtimalini tamamen 

ortadan kaldırmaz. Oysa anayasal otorite, egemen olduğu legal araçlar sayesinde 

tahakkümsüzlüğün sağlanması bakımından daha etkin bir caydırıcılık gösterir (Pettit, 

1997: 68-69). 

Pettit’in özgürlük anlayışı öz belirlenim ile doğrudan ilişkilidir. Bir diğer deyişle, kişinin 

kendi yaşamı üzerinde söz sahibi olması ve seçimlerini kendisinin belirlemesi gerekir. 

Ancak tahakkümün ortadan kaldırılması ve tahakkümsüzlüğe erişilmesi için 

özgürlüklerin artırılması yeterli gelmez. Kişilere tanınma ve korunma güvencesi 

verilmelidir. Bu bağlamda Pettit, anayasal önlemler stratejisinde görüldüğü gibi yasa 

enstrümanına başvurulmasını önerir. Bununla birlikte devlet müdahalesine de sıcak bakar 

(Öztürk, 2013c: 69; Pettit, 2003: 397-398). Peki devlet müdahalesi bir keyfi müdahale 

olasılığını beraberinde getirir mi? Pettit bu noktada devlet müdahalesinin keyfi bir 

müdahaleye dönüşmesi ihtimaline katılmaz. Zira devlet, müdahalenin kaynağını kişisel 

refah ve görüşlerden değil kamuoyunun refah ve görüşleriyle şekillenen yasalardan alır 

ve bu nedenle tahakkümcü değildir. Dolayısıyla devlet müdahalelerinin amacı tahakküm 

kurmak değil, bireylerin diğer bireyler ve gruplar üzerindeki olası müdahalesini 

engellemektir (Tunçel, 2010: 274; Pettit, 2001: 138). 

3.2.2.3. Tahakkümsüzlük Olarak Özgürlük 

Cumhuriyetçi geleneğin özgürlük ile olan ilgisinin, öncelikli olarak katılım değil 

müdahale karşıtlığı ekseninde geliştiğini ileri süren Pettit, müdahaleden kaçınmanın 

önemine yapılan vurgunun, tahakkümsüzlük olarak özgürlüğe duyulan inançtan 

kaynaklandığını savunur. Bununla birlikte, tahakkümsüzlük olarak özgürlük 

kavramsallaştırmasının cumhuriyetçi geleneğin özgürlük anlayışıyla örtüştüğüne dair 

tezini iki argüman ile güçlendirir. Bu argümanlardan ilki, cumhuriyetçi gelenekte 



129 
 

 

özgürlüğün daima yurttaş ve köle karşıtlığı üzerinden okunmasıdır. Buna göre, özgürlük 

durumu başka bir öznenin keyfi gücüne tabi olmayan, bir diğer deyişle tahakkümü altında 

olmamaya ilişkin bir durum olarak açıklanır (Pettit, 1998: 55).  

Pettit’e göre cumhuriyetçi gelenekteki özgürlük anlayışının özgürlük ve kölelik üzerinden 

ele alınması, bu düşünce geleneğindeki özgürlük anlayışının tahakkümsüzlük olarak 

anlaşıldığı tezini desteklemektedir. Çünkü efendiler, nazik olabileceği gibi kölelerine 

fiilen müdahale de etmeyebilirler. Ancak bu durum kölelerin efendilerinin tahakkümü 

altında olduğu gerçeğini değiştirmez. Zira “nazik bir efendinin kölesi -müdahale 

görmeyen köle- bile özgür değilse, o zaman özgürlük, müdahalenin yokluğunu değil 

tahakkümün yokluğunu gerektiren” bir kavram düzeyine denk düşer (Pettit, 1998: 59).  

Efendi-köle örneği üzerinden açıklanan birinci argümanda kısaca, herhangi bir fiili 

müdahale olmadan da tahakküm kurulabileceğinin altını çizilmiştir. Cumhuriyetçi 

özgürlük anlayışının temelde tahakkümsüzlük olarak özgürlük şeklinde anlaşıldığına dair 

ikinci argümanında ise Pettit, müdahalenin, herhangi bir özgürlük kaybı olmadan da 

gerçekleşebileceğinin üzerinde durur: “Özel olarak müdahale keyfi olmadığında ve bir 

tahakküm biçimini temsil etmediğinde; etkilenenlerin çıkarları ve kanaatleri tarafından 

kontrol edildiğinde, söz konusu çıkarlara bu kanaatlerle uyumlu bir biçimde hizmet 

etmesi koşuluyla, müdahale hiçbir özgürlük kaybı olmaksızın gerçekleşebilir” (Pettit, 

1998: 60).  

Cumhuriyetçi geleneğin özgürlük kavrayışı ile ilgili izlediği çizgi, yurttaşlık üzerinden 

kendisini gösterir. Yurttaşlık, ancak uygun bir hukuk rejiminin varlığı halinde söz 

edilebilecek bir statüdür. Bu durum ise “yasa”nın varlığına işaret eder. Öyleyse yasa, 

yurttaşların sahip olduğu özgürlüğün de kaynağıdır. Ancak Pettit, özgürlüğün kaynağı 

olan yasanın halkın ortak çıkarlarına hizmet eden ve hiçbir grubun keyfi iradesinin 

vasıtası olmayan yasa olduğunu vurgular. Bununla birlikte yasaların özgürlüğü 

getirdiğine ilişkin bir yorum, özgürlük “tahakkümsüz olarak özgürlük” bağlamında ele 

alındığı müddetçe anlamlıdır. Her ne kadar yasa, zorunlu olarak müdahale kavramını 

içkin olsa da, burada söz edilen müdahale yurttaşların ortak çıkarlarını gözeten ve onların 

özgürlüğünü amaçlayan bir müdahaledir (Pettit, 1998: 60-61). 



130 
 

 

Görüldüğü gibi cumhuriyetçi düşünce geleneğinin özgürlük anlayışı, özgürlüğü 

müdahalesizlik değil tahakkümsüzlük olarak özgürlük bağlamında ele almaktadır. Esasen 

özgürlüğü müdahalesizlik üzerinden okuyanlar ile tahakkümsüzlük ekseninde 

yorumlayanların hemfikir olduğu bir nokta vardır. Buna göre insanlar, müdahale ve 

tahakküm varsa özgürlükten yoksundurlar, buna karşın ne müdahale ne de tahakkümün 

olmadığı durumda ise özgürlüğü elde ederler. Ancak özgürlüğün bu iki farklı 

formasyonunu savunanların ayrıştığı noktayı ise Pettit şöyle açıklar (Pettit, 1998: 67):  

Farklılaştıkları durumlar ise müdahale ve tahakkümün yollarının ayrıldığı 
durumlardır: İlki, müdahalenin olmadığı ama tahakkümün olduğu, müdahale 
etmeyen efendi senaryosu; ikincisi de, müdahalenin olduğu ama tahakkümün 
olmadığı, hakimiyet kurmayan müdahaleci -ideal yasa- senaryosudur… Nazik 
efendi, fiilen müdahalede bulunmaksızın tahakküm kurarak uyruklarını özgürlükten 
mahrum eder. İyi düzenlenmiş yasalar, uyruklarına tahakküm kurmadan müdahale 
edere onları özgürlüklerinden mahrum etmez. 

Philip Pettit, siyasal düşüncede negatif ve pozitif özgürlük ayrımının çok anlamlı 

olmadığını ileri sürmektedir. Ona göre özgürlüğün yalnızca iki yolu olduğunu düşünmek, 

bir felsefi yanılgıyı da beraberinde getirecektir. Bireysel tercihlerin ve seçimlerin önünde 

dışşal kaynaklı engellerin olmayışını anlatan negatif özgürlük ile benlik üzerinde kurulan 

egemenliğin ve kendini gerçekleştirmenin yollarını sağlayan araçların işlemesi 

anlamındaki pozitif özgürlük; özgürlüğü modernler ve antikler üzerinden yorumlayan 

tarihsel anlatının tamamlayıcısı olmaktadır. Oysa bu felsefi ve tarihsel dikotomiler 

üzerine kurulan özgürlük kavramsallaştırmaları yanıltıcı olabilir. (Pettit, 1997: 18-19).  

Bireyin özgürlüğü, bir müdahaleden değil de başkasının kurduğu bir 

hakimiyetten/tahakkümden ötürü kısıtlanırsa ne olacaktır? Bu nokta, Pettit düşünüşünde 

tahakküm kavramı ile ilişkilendirilir. Özgürlüğün iki özgürlük anlayışı arasında sıkışıp 

kalması, üçüncü ve tamamen farklı bir özgürlük anlayışını gözlerden uzak tutmaktadır. 

Bu özgürlük anlayışı, ise tahakkümsüzlük olarak özgürlüktür (Tunçel, 2010: 261). 

Tahakkümsüzlük olarak özgürlük kavrayışı ortaya konulurken yapılacak en önemli tespit, 

Berlin’in negatif ve pozitif özgürlük ayrımının bir üçüncü olasılığın önünü kapatmasıdır. 

Berlin pozitif özgürlüğü benlik egemenliği üzerinden ele alırken negatif özgürlüğü ise 

müdahalesizlik/müdahalenin yokluğu bağlamında değerlendirir. Bu durumda, 

müdahalenin yokluğundan değil de hakimiyetin/tahakkümün yokluğundan 



131 
 

 

bahsedilebilecek bir ara yol ihmal edilmiş olacaktır. Ancak cumhuriyetçi geleneğin 

açıkça ilişkilendirildiği tahakkümsüzlük olarak özgürlük kavramının pozitif özgürlük ile 

farkını ortaya koymak zor olmasa da, tahakkümsüzlük ile müdahalesizlik arasındaki farkı 

ortaya koymak daha karmaşıktır. Burada Pettit’in efendi-köle ikilemi üzerinden vermiş 

olduğu örnek yardımcı olabilir (Pettit, 1998: 44): 

Benim burada anladığım haliyle tahakküm, efendi ile köle ya da efendi ile hizmetkâr 
ilişkisinde ifade bulur. Böyle bir ilişki son tahlilde, tahakküm eden tarafın tahakküm 
altındakinin seçimlerine keyfi bir biçimde müdahale edebileceği; özelde, etkilenen 
kişiyle paylaşılmasına gerek olmayan bir çıkar ya da bir kanı temelinde müdahale 
edebileceği anlamına gelir. Tahakkümcü taraf bu durumda müdahaleyi bilerek ve 
herhangi bir cezadan muaf olarak yapar: Hiç kimseden izin almasına gerek yoktur 
ve herhangi bir soruşturma ya da cezaya maruz kalmayacaktır… Şöyle bir 
düşündüğümüzde, tahakkümün ve müdahalenin sezgisel olarak farklı kötülükler 
olduğu açığa çıkacaktır. Aralarındaki fark, tahakkümsüz müdahalenin ve 
müdahalesiz tahakkümün mümkün olmasıyla kendini gösterir. Fiili olarak 
seçimlerimin hiçbirinde müdahaleye maruz kalmaksızın başkasının tahakkümü 
altında olabilirim. Örneğin, aşırı bir örnek verecek olursak, başkasının kölesi 
olabilirim. Öyle olabilir ki, benim efendim nazik ve müdahale etmeme eğilimi 
taşıyan biridir. Ya da öyle olabilir ki, ben istediğim her şeyi yapmaya muktedir 
olabilecek kadar kurnaz ya da dalkavuk olabilirim. Bir efendim olduğu müddetçe 
ben tahakküm altındayım; efendi müdahale etmediği müddetçe müdahalesiz bir 
hayat sürerim. 

Pettit’in cumhuriyetçi özgürlüğü, bireyin eylemlerinin salt başkalarının müdahalesi 

sonucu kısıtlanmasını değil, aynı zamanda başkalarının kuracağı tahakküm sonucu 

kısıtlanmasını da önlemeyi amaçlar. Bu bakımdan tahakkümsüzlük olarak özgürlük 

anlayışı, tahakküm kavramı üzerine odaklandığı için pozitif bağlamın unsurlarını taşıyan 

negatif temelli bir yaklaşımdır. Pettit için bu yaklaşım, Berlin’in rijit pozitif/negatif 

özgürlük anlaşıyının ötesinde, alternatif bir özgürlük yaklaşımıdır (Maynor, 2003: 36). 

Tahakkümsüzlük olarak özgürlük anlayışı, temelde negatif ve pozitif özgürlük 

anlayışlarının her ikisinden de beslenmesine karşın özgürlüğün negatif bağlamına daha 

yakın bir konumda bulunmaktadır (Tunçel, 2010: 262).  

 

 

 

 



132 
 

 

4. BÖLÜM: LİBERAL TEORİDE MÜDAHALESİZLİKTEN 

(DEVLET) MÜDAHALE (SİNE) 

4.1. RAWLS’UN SİYASET KURAMI VE TEMEL METODOLOJİSİ: ADALET 

TEORİSİ  

Klasik liberalizmin başat değer olarak müdahalesizlik anlamında negatif özgürlük 

bağlamını ele aldığı, eşitlik konusunda ise hiçbir otoriteye tabi olmama anlamında 

doğuştan gelen bir eşitlik ve hukuk önünde eşitlik anlayışlarına sahip olduğu çalışmanın 

önceki bölümlerinde belirtilmişti. Doğa durumunda tüm bireyleri bir otoriteye tabi 

olmama bakımından eşit sayan klasik liberalizm, toplumsal ve siyasal yaşamdaki eşitliği 

ise sonuçların eşitliğinden öte fırsat eşitliğinden ibaret görür. Buna göre klasik 

liberalizmde eşitlik, herkesin aynı olduğunu kabul etmek değil, tüm insanların “eşit ahlaki 

değere” sahip olduğunu kabul etmekten ibarettir (Berktay, 2009: 51-52). Öyleyse klasik 

liberaller hukuk önünde eşitliği ve mülkiyet vb. imkanlara erişmek bakımından fırsat 

eşitliğini savunmakla birlikte toplumsal ve ekonomik eşitliğe karşıdırlar ve bunu negatif 

özgürlükler ve bireyin gelişimi için sakıncalı bulurlar (Gaus, 2000: 158-165).   

Modern liberalizm çizgisi klasik liberalizme göre eşitlik ilkesi ile daha barışık bir 

görünüm ortaya koymaktadır. Özgürlük mücadelesini eşitlik mücadelesi olarak gören 

Hobhosue, modern liberal teoride eşitliğin önemini ilk ortaya koyan düşünür olmuştur 

(Hobhouse, 1911: 32). Houhouse’a göre özgürlük; geleneksel liberal özgürlüklerin yanı 

sıra “eşit ihtiyaçların eşit tatminini içeren” eşit hakları gerektirir (Gaus, 2000: 169). 

Dworkin’in eşitliği liberalizmin merkezine yerleştiren tutumu ile modern liberal teorinin 

sürdürdüğü bu yaklaşım, Rawls’un özgürlük yaklaşımında da esaslı noktalardan birini 

oluşturur.  

Rawls’a göre yurttaşlar arasında otorite ve zenginlik konularında var olan eşitsizlikler 

sürdüğü müddetçe özgürlüklerin değeri herkes için eşit olmayacaktır. Bu nedenle 

toplumsal ve ekonomik eşitsizliklerin giderilmesini sağlayacak düzenlemelere ihtiyaç 



133 
 

 

vardır ve bu düzenlemeleri gerçekleştirecek özne ise devlettir (Kocaoğlu, John Rawls, 

2016: 921). Ancak Rawls, özgürlük hakkındaki düşüncelerini geliştirdiği adalet kuramı  

ve siyasal liberalizm konsepti üzerinde temellendirir. Bu bakımdan siyasal liberalizm 

bağlamında Rawls’un temel metodolojisine ve adalet kuramına değinmek yerinde 

olacaktır. 

Rawls, “Hakkaniyet Olarak Adalet” şeklinde isimlendirdiği adalet teorisini liberal 

teorinin faydacı akımının iddialarına bir alternatif oluşturmak üzere kurgulamıştır. 

Çağdaş siyaset felsefesinde faydacı akımın liberal değerler için tatmin edici bir katkı 

sağlamadığına ilişkin tartışmalar dikkat çekmektedir. Bu yaklaşımların çıkış noktası, 

faydacı görüşün liberal ilkelere araçsal bir değer yüklediği inancıdır. Zira faydacılık akımı 

liberal ilkeleri genel refahı maksimize etmek adına sahiplenir. Bu nedenle faydacı 

yaklaşımın bireysel hakları ve liberal değerleri uzun vadede faydalı olacağı beklentisiyle 

savunduğu, dolayısıyla bu koşullu yaklaşımın liberal değerleri güvence altına almak 

adına yeterli olmayacağı değerlendirilmiştir (Sandel M. , 1984: 2).  Rawls’un faydacılık 

kuramına bir alternatif oluşturmasının temel gerekçesi ise faydacılık kuramının anayasal 

demokrasinin kurumlarına bir temel teşkil etmek konusunda yetersiz kaldığına dair 

duyduğu inançtır. 

Rawls, faydacılık kuramının vatandaşların özgür ve eşit kişiler olarak sahip oldukları 

temel hak ve özgürlükler hakkında tatmin edici bir yarar sağlayacağına inanmamaktadır. 

Bu nedenle, temel hak ve özgürlükler ve bunların önceliği/üstünlüğü hakkında ikna edici 

bir açıklama sunmak amacıyla hakkaniyet olarak adalet teorisini ortaya koymuştur 

(Rawls, 1999: xi-xii).  Hakkaniyet olarak adalet teorisinde Rawls, liberal-demokratik bir 

sistemde özgürlüğü göz ardı etmeden adil bir sosyal politika geliştirmeye soyunur 

(Topakkaya, 2006: 103). Liberal değerler ile yeniden dağıtımcı sosyal adalet kavramını 

uzlaştırma arayışında olan Rawls’un yaklaşımı, “bireylerin kendilerini geliştirme ve 

gerçekleştirme hakları olduğu görüşüne dayanır” ve bunu sağlamak için bireye 

müdahaleyi kabul etmesi bakımından, müdahalesizliği başat değer olarak kabul eden 

klasik liberal teoriden ayrılır (Berktay, 2009: 101-102).  



134 
 

 

Adaleti toplumsal kurumların başat erdemi olarak değerlendiren Rawls, aynı zamanda 

adaleti toplumsal refahı sağlayacak bir araç olarak ele alır. Bu bağlamda Rawls’un adalet 

teorisinin bireysel değil toplumsal adalet yaklaşımını benimsediği görülür (Zelyüt-

Hünler, 1997: 28). Ancak “toplumsal olan”a yakınsayan bu tutum, bireyin özgürlüklerini 

ihmal etmeyi de gerektirmez. Rawls’un adalet anlayışına göre bazılarının daha büyük bir 

“iyi”ye sahip olma ihtimali, diğer bazılarının özgürlüğünü kaybetmesini haklı kılmaz. 

Zira Rawls’un tasavvur ettiği “adil toplum”, eşit yurttaşlıktan kaynaklanan özgürlüklerin 

sürekliliğini esas alır ve bu özgürlükler siyasal pazarlığa ya da toplumsal çıkarlara feda 

edilemez (Rawls, 1999: 3-4).  Faydacılık akımının toplam faydayı esas alan tutumuna 

karşı bir meydan okumayı içeren bu yaklaşım, Rawls’un “birey özgürlüğünü temel değer 

kabul ederek toplumsal çıkarların üzerine yerleştirdiğini” göstermesi bakımından 

önemlidir (Beriş, 2002: 199).  

Adalet teorisinin temel ilkelerini A Theory of Justice adlı eserinde ortaya koyan Rawls 

her şeyden önce tüm bireylerin temel özgürlükler bakımından eşit haklara sahip olmasını 

öngörmektedir. İleride daha detaylı biçimde değinilecek olan ilkelerden birincisi budur.  

Ancak birinci ilkenin dayanağını oluşturan bu temel özgürlükler, birtakım toplumsal ve 

ekonomik eşitsizliklere yol açabilecektir. Bu nedenle bu eşitsizlikleri düzenleyen ikinci 

bir ilkeye ihtiyaç vardır. Rawls, adaletin bu iki temel ilkesini bir toplum sözleşmesi 

üzerine inşa eder. Öyleyse Rawls’un hakkaniyet olarak adalet teorisi, iki bölümden 

oluşmaktadır. Bu teorinin ilk bölümünü başlangıç durumu tasarımı oluşturur. Rawls’un 

“orijinal pozisyon” olarak dile getirdiği bu başlangıç durumu tasarımı, bir başka Rawlcu 

terim olan “bilmezlik perdesi (veil of ignorance)”58 kavramı ile desteklenmiştir. Sözleşme 

teorisinin ikinci bölümü ise yukarıda sözü edilen iki adalet ilkesine ilişkindir (Sandel, 

1998: 27). Ancak adalet teorisinin kavramlarını ele almadan önce Rawls’un 

metodolojisinin temelini oluşturan özneyi incelemek yerinde olacaktır. 

                                                            
58 Düşünürün eserlerinin çeşitli çevirilerinde ve düşünür ile ilgili bazı Türkçe yayınlarda bu kavramın 
“cehalet peçesi”, “bilgisizlik perdesi” vb. şekillerde kullandığı görülmektedir. Oysa ilerleyen kısımda da 
görüleceği gibi burada Rawls’un esas amacı bir nötralite idealini sağlayabilmektir. Dolayısıyla burada söz 
edilmesi gerek bir bilgisizlik ya da cehalet değil, “bilmezden gelme” durumudur. Bu nedenle çalışmamızda 
“veil of ignorance” kavramı “bilmezlik perdesi” şeklinde ele alınacaktır. 



135 
 

 

4.2. RAWLS TEORİSİNİN TEMEL KAVRAMLARI 

4.2.1. Rawls’ta Özne Anlayışı 

Liberal teorinin klasik bağlamının özne olarak bireyi ele aldığı ve temel öğretisini atomist 

birey tasavvuru üzerinde kurguladığı önceki bölümlerde belirtilmişti. Peki Rawls, “sosyal 

teoriden adaleti ve adaletten özgürlüğü damıttığı” (Öztürk, 2013ç: 89)  teorisinde özneyi 

nerede konumlandırmaktadır? Bir modern liberal olarak Rawls, klasik liberal teorinin 

atomist birey anlayışını devralmış mıdır? 

Rawls, metodolojisini dayandırdığı iki temel eserinden kronolojik olarak daha önce gelen 

A Theory of Justice’te adalet ilkelerini bireyler üzerine kurgulasa da bundan 22 yıl sonra 

yayımlanan Political Liberalism’de adalet ilkelerini yurttaş kimliği üzerinden ele almıştır. 

Esasen A Theory of Justice’te de yurttaş vurgusu azımsanmayacak düzeydedir ancak 

Rawls’un “yurttaş”ı temel metodolojisinin öznesi olarak konumlandırması Political 

Liberalism’de belirginleşecektir. Rawls’un bireyi ihmal eden yahut ikincilleştiren bir 

yaklaşıma sahip olduğunu iddia etmek yanlış olsa da, onun atomistik birey anlayışına 

yakınlık duyduğunu ya da bireyi ontolojik olarak topluluğun önünde konumlandırdığını 

söylemek zordur (Schwarzenbach, 1999: 273).  

Rawls’un adalet anlayışı toplumsal olana yakın olduğu kadar siyasal olanı da içkindir. 

Bunun izleri gerek A Theory of Justice’de gerekse Political Liberalism’de açıkça görülür. 

Political Liberalism’de Rawls’un “makul ve rasyonel” bireyi “siyasal kişi” haline 

gelecektir. Öyleyse Rawls’un öznesini bireyden daha çok siyasal entitenin bir parçası olan 

“kişi” olarak görmek gerekir. Öyleyse Rawls, Michael Sandel’in “metafizik atomizm” 

eleştirisinin (Schwarzenbach, 1999: 271-272) çok ötesinde, herhangi bir metafizik kişi 

yaklaşımından uzak ve “yurttaş olarak veya yurttaş olmak bakımından kişi” anlayışına 

yakın görünmektedir (Zelyüt-Hünler, 1997: 267-268). Öyleyse Rawls’un teorisinin 

öznesi olan birey -ya da kişi- “toplumsal yapı içine gömülüdür” zira Rawls’un adalet 

teorisi bir toplumsal iş birliği ve uzlaşı projesidir (Kocaoğlu, 2015: 34-35).   



136 
 

 

Hakkaniyet olarak adaletin öznesi olan birey, klasik liberal teoriye uygun biçimde kendi 

çıkarını takip etse de, klasik liberal teorinin aksine bunu topluma ve ortak yarara uyum 

içinde gerçekleştirir (Kocaoğlu, 2015: 40). Rawls’un hakkaniyet olarak adaleti bir iş 

birliği sistemi olarak toplumla özdeşleştirmesi de bu bağlamı daha anlaşılır kılmaktadır 

(Rawls, 2001: 5): 

Bu adalet anlayışının esas çıkış noktası, toplumun nesilden nesile zaman içinde 
aktarılan bir sosyal işbirliği sistemi olduğu fikridir.  Bu fikri, demokratik bir rejim 
için siyasi bir adalet anlayışı geliştirmeye çalışan esas kurucu fikir olarak 
kullanıyoruz. Bu anafikir, kendisine eşlik eden iki temel fikirle ele alınır. Bunlar; 
özgür ve eşit kişiler olarak (işbirliği yapan) yurttaşlar fikri ve iyi düzenlenmiş bir 
toplum, yani kamusal bir adalet anlayışı ile etkin bir şekilde düzenlenen bir toplum 
fikri. 

Görüldüğü gibi Rawls’un adalet teorisindeki özne özgür ve eşit, makul ve rasyonel, 

bununla birlikte tüm yaşamı boyunca toplumla iş birliği yapan yurttaşlardır (Rawls, 2001: 

8). Rawls bireyin toplumsal iş birliğine katılmasını gerekli görür, zira her bireyin kendi 

rasyonel planının gerçekleştirmesi önündeki engeller ancak toplumsal iş birliği ile 

kaldırılabilir (Kocaoğlu, 2015: 64).  

Aşkın bir birey anlayışını benimsemeyen ve bireyi toplumsal iş birliğinin bir parçası 

olarak siyasal kişi/yurttaş ekseninde ele alan Rawls’un, özneyi ele alma bakımından 

komüniteryan ya da cumhuriyetçi düşünceye yaklaştığı söylenebilir mi? Doğrusu 

Rawls’un özne yaklaşımının cumhuriyetçi ya da komüniteryan düşünceye yaklaştığını 

söylemek güçlü temellerden yoksun bir sav olacaktır. Rawls iyi düzenlenmiş toplum 

fikrinin komüniteryan bir içeriğe sahip olduğu fikrini reddeder. Ona göre iyi düzenlenmiş 

bir toplum bir cemaat ya da bir topluluk değildir.  

4.2.2. Bir Başlangıç Durumu Tasarımı: Orijinal Pozisyon  

Locke, Rousseau ve Kant’ta bulunan sosyal sözleşme teorisinden ilhamını alan Rawls’un 

başlangıç durumu, toplumsal adalet ilkelerini tespit etmek adına araçsal bir niteliğe 

bürünür. Rawls, yukarıda adı geçen üç düşünürde bulunan sosyal sözleşme teorisini 

genelleştirmeyi ve daha yüksek bir soyutlama düzeyine yükseltmeyi amaçlamıştır. Ancak 

Rawls’un başlangıç durumu teorisini tanımlayan orijinal pozisyon kavramı, tarihsel bir 



137 
 

 

olgu olmaktan ziyade bir varsayımsal duruma işaret etmektedir (Rawls, 1999: 10-11). Bu 

kurgusal başlangıç durumu tasarımının ana teması, toplumsal iş birliği anlayışının özel 

adalet ilkeleri ile ilişkilendirilmesine denk düşer. Buna göre, başlangıç durumunu 

meydana getiren taraflar adalet ilkeleri üzerinde tam olarak uzlaşana dek tartışacak ve 

ancak uzlaşma durumunda bu kurgusal toplantıdan çıkabileceklerdir (Yükselbaba, 2016: 

87-88).  

Orijinal pozisyon varsayımının düşünsel temeli, tarafların gerçek dünyadaki birtakım 

avantaj ve dezavantajlardan soyutlanmış biçimde toplumsal adaletin temelini oluşturacak 

bir anlaşmaya varmalarının mümkün olduğudur. Doğa durumuna denk düşen bir kavram 

olan orijinal pozisyonun esas işlevi, adalet ilkelerinin seçimini sağlayan tarafsız ve soyut 

bir düşünsel zemin ortaya koymasıdır. Öyleyse orijinal pozisyon, “eşit ve özgür 

bireylerin, adil iş birliğinin koşullarını ve bunların kamusal kabul edilebilirliğini aradığı 

bir pozisyon” ve adalet ilkelerinin belirlernmesinde tarafsızlığı sağlayacak hipotetik bir 

araç olarak tanımlanabilir. (Kocaoğlu, 2015: 36-37). 

Orijinal pozisyonda konumlanan tarafların en belirgin özelliği rasyonel ve makul 

olmalarıdır. Bu aynı zamanda başlangıç durumunun ilk koşulunu meydana getirir. Buna 

göre orijinal pozisyonun tarafları toplumsal adaleti sağlayacak ilkeleri belirlemek üzere 

bir araya gelmiş özgür ve eşit, makul ve rasyonel vatandaşların rasyonel temsilcileridir 

(Rawls, 2000: 30). Bununla birlikte orijinal pozisyondaki taraflar birbirlerine karşı ilgisiz 

ve önyargılardan/önkabullerden yoksun bir tutum içindedirler. Ancak Rawls, bu tutumun 

bencilce bir yaklaşım içermediğini söyler. Ona göre orijinal pozisyonda tarafların 

birbirlerine karşı olan ilgisizliği,  diğerlerinin çıkarlarına karşı tarafsız olmak şeklinde 

tarif edilmiştir (Rawls, 1999: 12, 127). 

4.2.3. Bilmezlik Perdesi 

Esasen orijinal pozisyonda sözü edilen tarafsızlık, yalnızca karşı tarafa ilişkin bilgilerden 

yoksun olmayı değil, kendi statü ve konumuna dair bilgilerden de yoksun olmayı 

içermektedir (Graham, 2007: 20-21). Orijinal pozisyonun ikinci ilkesini teşkil eden ve 

bilmezlik perdesi şeklinde adlandırılan bu tarafsızlık en genel tanımıyla, bireylerin bir 



138 
 

 

diğerinin özel yeteneklerinden, isteklerinden, ahlaki tercihlerinden ya da sosyal 

konumundan haberdar olmadığı bir durumu ifade etmektedir (Arnhart, 2016: 510). Rawls 

bilmezlik perdesindeki hali şöyle tarif eder (Rawls, 1999: 118): 

Her şeyden önce hiç kimse toplumdaki yerini, sınıfsal pozisyonunu, doğal yetenek 
ve becerilerin dağıtımındaki talihini, zekasını, gücünü ve buna benzer şeyleri bilmez. 
Yine aynı şekilde hiç kimse kendi iyi anlayışını, rasyonel yaşam planının 
ayrıntılarını, hatta riskten kaçınma yahut iyimserlik ya da kötümserlik eğilimleri gibi 
kendi psikolojisinin özel niteliklerini de bilmez. Bunun da ötesinde, tarafların kendi 
toplumlarının özel koşullarını da bilmediklerini varsayıyorum. Yani taraflar, 
toplumlarının ekonomik ve siyasal durumunu veya toplumun eriştiği uygarlık ve 
kültür düzeyini de bilmezler. 

Orijinal pozisyonda bireyler, hangi jenerasyona ait olduklarını da bilmezler. Bu durum 

kuşaklar arası adalet sorunu ile ilgili önemli bir noktadır. Anlaşıldığı üzere bilmezlik 

perdesi, özel koşulların bilinemezliği üzerine kuruludur. Ancak bununla beraber tarafların 

genel koşulların varlığından haberdar olduğunu da belirtmek gerekir. Öyle ki; taraflar 

adalet ilkelerin seçimine etkide bulunan genel olgular hakkında bilgi sahibidirler. 

Toplumlarının adalet koşullarına ve bu koşulların gerektirdiklerine bağlı olduğunu 

bilirler. İnsan topluluklarının genel olgularına hakimdirler ve politik meseleler ile iktisat 

teorisinin prensiplerini anlarlar. Toplumsal örgütlenmenin temeli ve insan psikolojisinin 

ilkelerini de bilirler. Kısacası tarafların, özel konulardaki bilgisizliklerinin aksine adalet 

ilkelerinin belirlenmesi üzerinde etkisi olan genel olgulara bütünüyle vakıf olduklarını 

söylemek yanlış olmayacaktır (Rawls, 1999: 119).  

Toplumsal adaleti sağlayacak ilkeler, bu bilmezlik perdesinin arkasından seçilmektedir. 

Adalet ilkelerinin bu şekilde belirlenmesi sonucu taraflardan hiçbiri, toplumsal koşulların 

belirsizliğinden yahut doğal talihin getirilerinden etkilenmeyecek ve bu ilkeler 

belirlenirken avantajlı ya da dezavantajlı bir konumda bulunmayacaktır (Rawls, 1999: 

11). Adalet ilkeleri üzerinde oy birliği ile bir uzlaşmaya varmaya çalışan taraflar, oy 

birliğini sağlamak için tarafsız ve objektif davranmak durumundadır. Bilgisizlik perdesi 

olmadan her birey kendi çıkarını önceleyeceğinden oy birliğine varmak mümkün 

olmayacaktır (Kocaoğlu, 2015: 48). Oysa eşit koşullarda bir seçim yapılmasını mümkün 

kılan bilmezlik perdesi sayesinde daha hakkaniyetli bir durum yaratılmış olacak ve adalet 

ilkeleri objektif bir temel üzerinde yükselecektir.   



139 
 

 

4.2.4. Düşünümsel Denge ve Maximin Kuralı 

Düşünümsel denge kavramını açıklarken Rawls, yurttaşların adalet duygusuna ve akıl 

yürütme kapasitesine sahip olduğu düşüncesinden yola çıkar. Rawls, hakkaniyet olarak 

adalet teorisini temellendirirken orijinal pozisyon ve bilmezlik perdesinin sabit bir 

varsayım olduğunu düşünmez. Ona göre bu ikisi teorinin doğal akışı içerisinde koşullara 

uyacak şekilde değişken olmalıdır. Bir başka deyişle Rawls, teorisini oluştururken 

bilmezlik perdesi ve orijinal pozisyonun en geçerli tanımlarını bulmayı ister. Bu nedenle 

bilmezlik perdesinin ve orijinal pozisyonun koşullarını dönem dönem değiştirerek 

ilerlemek daha geçerli bir yaklaşımdır. Bu ilerleme yöntemine düşünümsel denge adı 

verilir. “Bir başka deyişle düşünümsel denge, adaletin alternatiflerinin değerlendirildiği 

düşünsel deneydir” (Kocaoğlu, 2001: 29; Rawls, 1999: 18; Zelyüt-Hünler, 1997: 32-33): 

Bir dengedir, çünkü sonunda ilkelerimiz ve yargılarımız çakışır; ve düşünümseldir, 
çünkü hangi ilkelerin yargılarımıza uyduğunu ve onların çıkarsandığı öncülleri 
biliriz. O anda her şey düzen içindedir. Ama bu denge, zorunlu olarak değişmez 
değildir. Bu denge, sözleşme durumunda empoze edilmesi gereken koşullara ilişkin 
bir başka sorgulama ile ve bizi, yargılarımızı gözden geçirmeye sevk edebilecek olan 
tikel olaylar ile bozulmaya yatkındır. Yine de şimdilik, toplumsal adalete ilişkin 
kanaatlerimizi tutarlı kılmak için ve haklı çıkarmak için ne yapabileceksek yaptık. 
Bir orijinal pozisyon konsepsiyonuna ulaştık. 

Rawls, düşünümsel dengeyi hem A Theory of Justice’de hem de Justice as Fairness: A 

Restatement adlı eserlerinde ele almasına rağmen birincisinde düşünümsel denge 

kavramını monistik bir yapıda ele almıştır. Ancak Justice as Fairness: A Restatement 

eserinde ise düşünümsel denge dar ve geniş olmak üzere iki farklı bağlamda 

tanımlanmaktadır. Buna göre; bir kişi görüş ve kanaatlerini oluştururken kendi 

yargılarında en az düzeltme yapma ihtiyacı hissettiği siyasal adalet anlayışını benimserse 

bu kişinin dar düşünümsel denge içinde olduğu söylenebilecektir. Zira bu kişi, genel 

kanaatlerini ve birincil yargılarını, en az revizyonda bulunma ihtiyacı hissettiren siyasal 

adalet anlayışına göre kurgulamış, alternatif adalet anlayışlarını görmezden gelmiştir. 

Oysa kişinin, alternatif adalet anlayışlarının ve çeşitli argümanların değerlendirilerek 

kendi görüşleri ekseninde vardığı denge ise geniş düşünümsel dengedir (Rawls, 2001: 30-

31).  



140 
 

 

Görüldüğü gibi düşünümsel denge, orijinal pozisyondaki tarafların adaletin ilkelerini ve 

sahip oldukları alternatifleri değerlendirmelerine yönelik bir ölçüttür. Adalet ilkelerinin 

seçilmesi için Rawls’un öngördüğü bir diğer ölçüt ise maximin kuralıdır. Maximin kuralı, 

mevcut alternatiflerin değerlendirildiği ve “en çok fayda sağlayan kötü sonucun” tercih 

edildiği bir süreci ifade etmektedir (Kocaoğlu, 2015: 57). Bir diğer deyişle maximin 

kuralı, minimum olanın maksimize edilmesidir. Maximin kuralı, tercihte bulunan 

tarafların daha fazlasını kazanma/elde etme çabasından uzak tutar, buna göre taraflar 

yalnızca garanti olarak gördükleri “en az kötü” düzeye yönelirler. Tarafların, mevcut 

seçeneklerin en kötülerinden daha iyi olanı seçmeleri rasyonel ve makul kişiler 

olduklarını doğrulamaktadır (Rawls, 2001: 98).  

4.2.5. Örtüşen Uzlaşma Ve Kamusal Akıl 

Rawls’un düşüncesine göre bir anayasal demokraside siyasal değerler uzlaşmayı, siyasal 

olmayan değerler ise ayrışmayı ve çatışmayı öne çıkarmaktadır. Bu nedenle Rawls, hiçbir 

dini ya da felsefi kapsayıcı öğretiye dayanmayan siyasal değerleri, siyasal olmayan 

değerlerin üzerinde konumlandırır. Siyasal olan ve siyasal olmayan değerler arasındaki 

çatışmayı bir meşruiyet ve siyasal adalet sorunu olarak değerlendiren Rawls, siyasal olan 

değerlerin siyasal olmayan üstünlüğünü ortaya koymak için örtüşen uzlaşma modeline 

başvurmaktadır. Örtüşen uzlaşma, makul ancak birbiriyle bağdaşmayan öğretilerin 

uzlaştırılmasıdır. Bu noktada Rawls’un makul ve rasyonel olmayan öğretilerin uzlaşması 

ile ilgilenmediğini vurgulamak gerekir (Çırakman, 2002: 118).  

Örtüşen uzlaşma, hakkaniyet olarak adalet teorisinin toplum anlayışı ile siyasal özne 

olarak kabul ettiği eşit ve özgür yurttaş imgesine dayanmaktadır. Siyasal anlayış, 

birbiriyle çatışan kapsamlı görüşleri içeriyor ve bu görüşler tarafından destekleniyorsa 

örtüşen uzlaşmanın varlığından söz edilebilir (Kocaoğlu, 2015: 105). Esasen örtüşen 

uzlaşma düşüncesi, iyi düzenlenmiş toplum fikrini destekleyen ve Rawls’un makul 

çoğulculuk yaklaşımını ön plana çıkaran bir anlayıştır. Makul çoğulculuk ile kastedilen 

uyumsuz, birbiriyle bağdaşmaz ancak makul ve kapsamlı doktrinlerin çeşitliliğidir 

(Wenar, 1995: 35). Makul çoğulculuğun öznesini oluşturan kişiler, adil iş birliğini kabul 

eden ve toplumun üyeleriyle kalıcı iş birliği yapma isteğinde olan kişilerdir. Bu yönüyle 



141 
 

 

makul çoğulculuk olgusu demokratik topluma ve demokrasi kültürüne ilişkin bir 

olgudur59 (Rawls, 2001: 34). 

Rawls, birbiriyle bağdaşmayan makul ve kapsayıcı görüşlere sahip eşit ve özgür yurttaşlar 

arasında adil ve hakkaniyetli bir iş birliğinin sağlanması için örtüşen uzlaşma dışında bir 

kavrama daha yer vermektedir: Kamusal Akıl (Özkök, 1999: 208). Rawls kamusal aklı, 

liberal bağlamda siyasal adalet anlayışının bir parçası olarak görmektedir. Kamusal akıl; 

demokratik bir toplumda kolektif olarak siyasal ve zor gücünü kullanan eşit yurttaşların 

aklını temsil eder. Eğer demokrasilerde siyasal güç toplumun eşit ve özgür yurttaşlarının 

kamusal gücüyse bu güç yurttaşların hepsi tarafından kabul edilen anayasal esaslara göre 

kullanılmalıdır. (Rawls, 1996: 214; Çırakman, 2002: 123).  

Rawls kamusal akıl düşüncesini anayasal demokrasi ve makul çoğulculuk düşüncesi 

ekseninde ele alır. Rawls’a göre makul çoğulculuk demokrasinin temel niteliğini 

oluşturur. Dini, felsefi ya da ahlaki, makul ve birbiriyle bağdaşmayan kapsamlı görüşlerin 

çokluğu, özgürlükçü demokrasinin sonucudur. Kamusal akıl düşüncesinin özü, dini ya da 

din dışı kapsamlı makul görüşleri, bu görüşler kamusal akıl ve demokratik yönetimin 

esasları ile çelişmediği müddetçe eleştirmemek, bunlara karşı bir argüman 

geliştirmemektir. Öyleyse kamusal akıl, politik ilişkinin nasıl anlaşılması gerektiği ile 

ilgilenmektedir (Rawls, 2000: 131-132).  

Kamusal aklı kamusal kılan ve üç etmen vardır. Bunlardan birincisi, kamusal aklın özgür 

ve eşit yurttaşların aklı olmasıdır. İkinci etmen, kamusal aklın konusunun temel siyasal 

adalet sorunları ve kamusal fayda olmasıdır. Bu noktada siyasal adalet sorunlarının 

anayasal esaslar ve temel adalet meseleleri olmak üzere iki bağlamda ele alındığını 

vurgulamak gerekir. Kamusal aklı kamusal kılan üçüncü ve son etmen ise kamusal aklın 

doğasıdır, zira kamusal akıl doğası ve içeriği gereği kamusaldır (Rawls, 2000: 133).   

                                                            
59 Ancak örtüşen uzlaşmanın ve makul çoğulculuğun liberal bir bağlamı içerdiğini ifade etmek gerekir. Bu 
nokta Rawls’un eleştirildiği konulardan birini oluşturmaktadır (Klosko, 1997: 635).  



142 
 

 

 

Rawls, örtüşen uzlaşma dışında gerçekleşen güç kullanımlarını keyfi ve hakkaniyeti 

zedeleyici olarak değerlendirir. Örtüşen uzlaşmanın sınırlarını ise kamusal akıl oluşturur. 

Öyleyse yurttaşlar kamusal aklın sınırlarını tanıdığı sürece mevcut düzen meşru olacaktır. 

Kamusal akıl, esas konusu “kamunun iyisi” olması nedeniyle demokratik siyasal kültürü 

çağrıştıran bir niteliğe sahiptir. Rawls, kamusal aklı kullanmaya bir yurttaşlık ödevi 

olarak değerlendirir. Kamusal olmayan akıl ise “toplumsal akıl”dır. Ona göre toplumsal 

akıl çatışan çıkarların, görüşlerin ve iyilerin alanıdır (Çırakman, 2002: 123-124).  

4.3. ADALETTEN ÖZGÜRLÜĞE GİDEN YOL 

4.3.1. Siyasal Adalet 

Siyasal liberalizm düşüncesini ortaya koyarken Rawls, tüm yurttaşların hep birlikte 

onaylayacağı bir siyasal sistem kurgusu üzerinden hareket eder. Buna göre toplumda, 

farklı makul ve kapsamlı görüşleri benimsemiş özgür ve eşit yurttaşlar arasında adil ve 

istikrarlı bir dayanışmanın sağlanması için siyasal adalet önemli bir yere sahiptir. Bu 

durum, Rawls’un A Theory of Justice’de felsefi bir adalet teorisi ortaya koymasına karşın 

Political Liberalism’de siyasal meşruluğu içeren bir adalet anlayışına yönelmesi ile 

ilgilidir (Barry, 2003: 186; Bilgin, 2007: xi). Rawls, siyasal liberalizm düşüncesini siyasal 

adalet anlayışı üzerine kurmuştur: 

Rawls'un ifadesine göre bu tür bir anlayışın kendine özgü normatif ve ahlaki idealleri 
olması gerekir. Bu idealler birbiriyle bağdaşmayan ama makul kapsamlı doktrinler 
çoğulculuğundan doğar. Makul vatandaşların varlığı ve katılımı yine makul bir 
siyasal adalet kavramının ortaya çıkması imkanını doğurur. Vatandaşlar, birbirlerini 
eşit ve özgür görüp, makul olarak kabul edebilecekleri koşullar önerdiğinde ve bu 
koşullara uymaya hazır olduğunda makul sayılırlar. Öyleyse, makuliyet karşılıklı 
olarak ortaya çıkan bir niteliktir; iki tarafı da içerir. Bu formüle göre, makuliyet 
özgür ve eşit vatandaşlar arasında, baskı ve manipülasyondan uzak, ahlaki olarak 
değer taşıyan bir ilişki şekline işaret eder. Makul olmayan bireyler önerilen şartları 
kendi çıkarlarına uymaması durumunda ihlal etmeye hazır kimselerdir (Bilgin, 2007: 
xvi-xvii). 



143 
 

 

Rawls’un A Theory of Justice’de hakkaniyet olarak adalet şeklinde isimlendirdiği adalet 

nosyonu, Political Liberalism’de siyasal adalet olarak kavramsallaştırılmıştır. Esasen bu 

farkın temelinde, devlet ile yurttaşlar arasındaki ve yurttaşların kendi arasındaki siyasal 

ilişkinin özünü belirleyecek bir siyasal adalet arayışı yatmaktadır. Bu siyasal adalet 

arayışının başarıya ulaşması ise farklı dünya görüşlerinin belli siyasal ilkeler üzerinde 

sağlayacakları uzlaşma ile mümkündür. Bu bakımdan siyasal adalet siyasal liberalizm ile 

doğrudan ilişkilidir. Zira Rawls’a göre siyasal liberalizm,  “çoğulcu toplumlar için 

düşünülen ve dar kapsamlı ve kendi başıma duran bir siyasal adalet anlayışına dayanan” 

bir anlayışı temsil etmektedir. (Bilgin, 2007: xx-xxii).  

Political Liberalism’de Rawls tarafından siyasal bir kavram olarak ele alınan adaletin 

amacı, metafizik ya da epistemolojik bir bağlama yakınsamaz. Aksine siyasal adalet 

anlayışı pratiğe ilişkin bir adalet anlayışıdır. Rawls, siyasal adaletin, kendisini doğrudan 

bir adalet anlayışı olarak sunmadığını kabul eder. Zira siyasal adalet, özgür ve eşit kişiler 

olan yurttaşlar arasında gönüllü bir siyasi anlaşmaya hizmet etmeyi amaçlayan bir 

kavramdır (Rawls, 1985: 230).  

Rawls, temel olarak adaletin toplumsal yapıyla güçlü bir ilgisi olduğunu savunur. Her ne 

kadar bireye özel bir önem atfedilse de birey, kendi iyi hayat anlayışını 

gerçekleştirebilmek için toplumsal iş birliğine ihtiyaç duymaktadır. Bu bağlamda 

hakkaniyet olarak adalet de bu toplumsal iş birliği misyonunun bir yansımasını 

sunmaktadır (Kocaoğlu, 2015: 62-69). Siyasal adalet anlayışı, hakkaniyet olarak adaletin 

yaklaşımını model almakla birlikte modern çoğulcu toplumun farklı kapsamlı görüşlere 

sahip bireylerinin iş birliğini amaçlamaktadır (Rawls, 1996: 11).  

4.3.2. İyi Düşüncesi Ve Hakkın Önceliği 

Rawls, hakkaniyet olarak adalet teorisini temellendirirken tasavvur ettiği adil toplumun 

aynı zamanda iyi bir toplum (iyi düzenlenmiş toplum) olduğunu ileri sürmektedir. Buna 

göre, iyi düzenlenmiş bir toplumda adalet ve iyi uyum içinde olacaktır. Bu bağlamda 

Rawls, hakkaniyet olarak adalet teorisindeki hak ve iyi düşüncesini bir arada ele almakta 

ancak hakka bir öncelik tanımaktadır (Zelyüt-Hünler, 1997: 72-73). Hakkın önceliği, 



144 
 

 

Rawls’un siyasal liberalizm düşüncesinin temel öğesini teşkil etmektedir. Ancak Rawls, 

“hakkın önceliği”nin “iyi düşüncesi”ni sınırlı bir alana hapsetmesi olasılığını kabul 

etmez. Çünkü Rawls’a göre iyi ve hakkın önceliği birbirini tamamlayan ve siyasal adalet 

dahil tüm adalet anlayışlarının ihtiyaç duyacağı iki nosyondur. Bu bağlamda hak ve iyi 

düşüncesi birbirine bağlıdır (Rawls, 1988: 251; Rawls, 2001: 140; Rawls, 1996: 173-

174).  

Rawls, iyi anlayışının temellendirmesini gerçekleştirirken Political Liberalism’de beş, en 

son ortaya koyduğu eser olan Justice as Fairness: A Restatement adlı eserinde ise altı iyi 

düşüncesinden söz eder.60 Bunlardan ilki, rasyonellik olarak iyi düşüncesidir. Bu iyi 

anlayışına göre yurttaşlar sezgisel bir hayat planına sahiptir ve yaşamlarını bu planın 

ışığında rasyonel biçimde sürdürürler. Kişiler, iyi anlayışlarını yaşam boyunda takip 

edebilmek için çeşitli kaynakları ayırırlar ve işlerini önem sırasına göre planlarlar. 

Rasyonellik olarak iyi anlayışı, insan varlığını ve temel ihtiyaçlar ile amaçların 

karşılanmasının iyi olduğunu kabul eder. Ayrıca rasyonellik olarak iyi anlayışına göre 

rasyonel olma, siyasal ve sosyal örgütlenmenin temel prensibini meydana getirmektedir 

(Rawls, 2001: 141). 

İkinci iyi anlayışı “birincil değerler düşüncesi” üzerine kuruludur. Eşit ve özgür kişiler 

olarak yurttaşların iyi anlayışlarını sürdürebilmeleri için, tercihleri, arzuları, amaçları 

yahut dayandıkları dini ve felsefi öğretiler ne olursa olsun aynı birincil değerlere sahip 

olmalıdırlar. Bu birincil değerler; temel hak ve özgürlükleri, fırsatları, gelir ve servet gibi 

araçları, özsaygının toplumsal temellerini içermektedir. (Rawls, 1996: 180-181). Birincil 

değerleri ikili bir tasnife tabi tutan Rawls’a göre bu sayılanlar toplumsal birincil 

değerlerdir. Diğer kategori ise doğal birincil değerler olarak adlandırılır ve bunlar da 

sağlık, zeka, yaratıcılık gibi değerlere denk düşer. Birincil değerler, özgür ve eşit kişiler 

olarak yurttaşların ihtiyaç duyduğu şeylere karşılık gelir ve bireyin rasyonel yaşam 

planını gerçekleştirmesi için gereksinim duyduğu değerlerdir (Kocaoğlu, 2015: 32-33). 

                                                            
60 Aslında bu fark Rawls’un “İzin Verilebilir İyi Anlayışları ile Siyasal Erdemleri” Political Liberalism’de 
birlikte, Justice as Fairness: A Restatement’ta ise ayrı ayrı zikretmesi ile ilgilidir.  



145 
 

 

Rawls’un üçüncü iyi fikri “izin verilebilir iyi anlayışları” üzerinedir.  İzin verilebilir iyi 

anlayışı, adalet ilkeleriyle uyumlu olan anlayışları ifade etmek için kullanılır. Buna göre 

devlet yurttaşlara, kendi iyi anlayışlarını hayata geçirebilmek için eşit fırsatlar sunmalıdır. 

“Siyasal erdemler anlayışı” olarak öne sürülen dördüncü iyi fikri ise demokratik bir 

rejimin iyi yurttaş idealini ortaya koyan bir yaklaşıma denk düşmektedir. Hakkaniyet 

olarak adalet teorisinin kapsadığı siyasal erdemler arasında uygarlık, hoşgörü, makulluk 

ve adalet anlayışı sayılmaktadır. Bu iki iyi anlayışını ele alırken Rawls, hakkaniyet olarak 

adaletin tarafsızlık boyutuna da değinir. Rawls tarafsızlığı usul ve sonuç açısından inceler 

ve hakkaniyet olarak adaletin usul açısından değil ancak sonuç açısından tarafsız 

olduğunu ileri sürer. (Rawls, 1996: 191-194; Rawls, 2001: 142).  

Usule ilişkin tarafsızlık usule aşkın bir anlam yüklenmesini, bir diğer deyişle herhangi bir 

değerler silsilesine bağlı kalınmaksızın usulun kendinde meşruluğa sahip olduğu bir 

yaklaşımı ifade etmektedir. Sonuca ilişkin tarafsızlık ise temel kurumların ve kamusal 

politikaların yurttaşlar tarafından onaylandığı bir duruma denk düşer. Buna örnek olarak 

yurttaşların iyi anlayışlarını hayata geçirmesi bakımından devletin eşit imkanlar sunması, 

devletin bir öğreti ya da ilkeye ya da bunları benimseyenlere ayrıcalıklı davranmaması 

yahut devletin belli bir düşüncenin daha çok benimsenmesini sağlayacak politikaları 

sürdürmemesi gösterilebilir. Rawls, hakkaniyet olarak adaletin usule ilişkin tarafsızlığını 

kabul etmez. Zira hakkaniyet olarak adalet, konsensüse varacak bir ortak zemin 

arayışındadır. Bu durum usule ilişkin tarafsızlığı imkansız kılmaktadır. Oysa temel 

kurumların ve kamusal politikaların bir düşüncenin lehine düzenlenmesi önlenerek sonuç 

tarafsızlığına ulaşılabilecektir (Rawls, 1996: 192-195).  

Bir diğer iyi düşüncesi, iyi düzenlenmiş siyasal toplumun iyi fikri üzerinedir. Adalet 

anlayışı tarafından iyi düzenlenmiş toplumun üç niteliğinden söz etmek gerekir. Buna 

göre adalet anlayışı tarafından iyi düzenlenmiş toplum, toplumun tüm üyelerinin aynı 

adalet ilkelerini kabul ettiği, temel yapısının bu adalet ilkelerini karşıladığı ve son olarak 

yurttaşların bu adalet ilkelerini anladığı ve uyguladığı toplumdur. İyi düzenlenmiş 

toplumun iyi anlayışı iki bakımdan değerlendirilir. İlk olarak iyi düzenlenmiş toplum 



146 
 

 

bireyler için iyidir, çünkü “iki ahlaki gücün”61 hayata geçirilmesine olanak sağlar. İkinci 

olarak iyi düzenlenmiş toplumun iyi anlayışı toplumsal olarak da iyidir. Zira ortak bir 

hedef doğrultusunda iş birliği yapan yurttaşların ortaya koyduğu sonuç toplumsal olarak 

iyiye karşılık gelmektedir (Rawls, 1996: 202-204; Rawls, 2001: 200-202). Rawls’un 

ortaya koyduğu son iyi düşüncesi ise iki adalet ilkesine ilişkindir. Düşünürün hakkaniyet 

olarak adalet teorisini temellendiren iki adalet ilkesi, bu çalışmanın konusu olan özgürlük 

kavramı ile de yakından ilgilidir. Bu bakımdan iki adalet ilkesini ayrı bir başlık altında 

incelemek yerinde olacaktır.  

4.3.3. Adalet İlkelerinin Belirlenmesi 

Rawls’un adalet anlayışı, “siyasal olan” ile sınırlandırılması bakımından siyasal bir adalet 

anlayışı olmakla birlikte aynı zamanda liberal bir bağlama denk düşmektedir. Siyasal 

adalet anlayışının liberal bağlama kavuşması, bazı koşullara bağlıdır. Bu koşullardan 

birincisi belirli haklar, özgürlükler ve fırsatların belirlenmesi, ikincisi özgürlüklere özel 

bir önceliğin verilmesi, üçüncüsü ise sosyal konumu ne olursa olsun tüm yurttaşlara, 

sağlanan özgürlük ve fırsatların etkin biçimde kullanılabilmesi için yeterli imkanların 

sağlanmasıdır (Rawls, 1996: xlviii). Rawls tarafından geliştirilen siyasal adalet anlayışı, 

bu koşulları adalet ilkeleri ile yerine getirmektedir. Buna göre temelde Rawls’un iki adalet 

ilkesi vardır (Özkök, 1999: 50-51). Bu ilkeler, Rawls’un adaletten özgürlüğü ortaya 

çıkardığı ilkeler olduğundan bunlara özgürlük bahsinde değinilecektir. 

Adalet ilkelerinin dayandığı iki temel tez vardır. Bunlardan birincisi özgürlükle ilgili tez, 

diğeri ise iktisadi kaynakların dağıtılmasına ilişkin fırsat eşitliği tezi ile fark ilkesidir 

(Yükselbaba, 2016: 108). Rawsl’un adalet ilkelerinde yeniden dağıtımcı eğilimler 

varlığını gösterir. Ona göre bazı insanlar sahip olduğu yetenekleri kullanarak 

diğerlerinden daha fazla kazanç elde edebilirse de bu durum adalet ilkelerinden biri olan 

farklılığın giderilmesi prensibiyle telafi edilmelidir. Klasik liberal teorinin serbest piyasa 

                                                            
61 Bu iki moral güç, doğruluk/adalet hissi ile iyi anlayışlarının kapasitelerini oluşturur. Adalet hissi 
kapasitesi makul olma durumuna denk düşerken iyi anlayışına sahip olma kapasitesi rasyonel olmaya 
karşılık gelmektedir. Daha kapsamlı bir açıklama yapılacak olursa adalet hissi kapasitesi toplumsal iş 
birliğini hakkaniyetli kılan koşulların adalet ilkelerini anlamayı ve uygulamayı ifade etmektedir. İyi anlayışı 
kapasitesi ise yaşanmaya layık olan hayat tarzını oluşturma ve onu takip etme kapasitesini anlatmaktadır. 
Bkz. (Rawls, 1996: 301-302). 



147 
 

 

hassasiyetinin aksine Rawls, piyasa ekonomisinin yol açtığı adaletsizlikleri vurgulamakta 

ve eşitsizliklerden kaynaklanan imtiyazların giderilmesi için yeniden dağıtımcı 

politikaların devreye girmesini savunur (Yayla, 2014a: 79). 

Rawls, adalet ilkelerinin belirleneceği koşulları ortaya koyarken, kendi çıkarını düşünen 

rasyonel failler üzerine kabul ettiği bazı varsayımlardan hareket eder. Rasyonel failler 

hakkında Rawls tarafından kabul edilen iki önemli varsayım vardır. Buna göre kendi 

çıkarlarını arayan rasyonel varlıklar olan bireyler kıskanç değillerdir. Yalnızca kendi 

iyilerini maksimize etmeye çalışırlar ve başkalarının durumlarından etkilenmezler. 

Böylece kıskanç olmayan bireyler, başkalarının sahip olduğu miktarla ilgilenmek yerine 

sadece kendi asli iyilerini sağlayacak miktarla ilgilenirler. İkinci olarak rasyonel bireyler, 

risk karşısından çekingen bir tutum takınırlar. Bilmezlik perdesi altında kendi 

şanslarından haberdar olamayan rasyonel bireyler, kendilerine sunulan seçenekler içinden 

en az dezavantajlı olanı seçeceklerdir. Seçim yapacak olanların bilmezlik perdesi altında 

olması onları ihtiyatlı davranmaya itmektedir (Barry, 2003: 179; Yayla, 2014a: 78).  

Orijinal pozisyonda, bilmezlik perdesi ardındaki rasyonel kişilerin seçecekleri adalet 

ilkelerinin birtakım koşullara sahip olması gerekmektedir. Bunlardan birincisi genellik 

ilkesidir, Rawls’a göre her şeyden önce adalet ilkeleri genel olmalıdır. Diğer bir deyişle 

yanıltıcı tanımlamalardan uzak olan ilkeler, adalet teorisinin genel özelliklerini 

açıklamalıdır. İkinci koşul adalet ilkelerinin uygulamasının evrensel olmasıdır. Ahlaklı 

kişiler olmak adına erdeme dayanan her birey bu ilkeleri anlayabilmeli ve 

uygulayabilmelidir. Adalet ilkelerinin uyması gereken üçüncü koşul ise kamuya açık 

olma/kamusallık ya da aleniyet olarak tarif edilecek olan ilkedir. Adalet ilkelerini seçen 

tarafların başat amacı kamusal adalettir. Dolayısıyla seçimde bulunan tarafların bu 

ilkeleri açıkça bilmesi, bu ilkelerin seçimde bulunacak herkese açık olması gerekmektedir 

(Rawls, 1999: 113-115; Kocaoğlu, 2015: 70-71).   

Adalet ilkelerinin sahip olması gereken bir diğer koşul hak anlayışının çatışan talepleri 

bir sıraya koymasıdır. Bu sıralama geçişli olmalıdır. Yani birinci ilke ikinciye, ikinic ilke 

ise üçüncüye ilişkin bir öncelik içeriyorsa, birinci ilke de üçüncüye bir öncelik 

içermelidir. Ayrıca bir adalet anlayışının olası bütün talepleri düzene koymaya Beşinci 



148 
 

 

ve son şart ise kesinlik şartıdır. Taraflar objektif bir yaklaşımla adaletin ilkelerini 

değerlendirirler. Adaletin ilkeleri kesin olduğundan bunlar dayanak alınarak 

gerçekleştirilen muhakeme de başarılı olacaktır (Rawls, 1999: 115-117; Kocaoğlu, 2015: 

71).    

4.3.4. İki Adalet İlkesi 

Rawls’un kurguladığı adalet teorisinde iki adalet ilkesinden söz edilir. Rasyonel tarafların 

düşünsel bir arayış sonucunda seçtiği adalet ilkeleri, özgürlük ve eşitlik arasındaki 

dengeyi kurmanın yanı sıra toplumsal iş birliğini de tesis etmeye çalışırlar. Lexical bir 

düzen içinde bulunan adalet ilkelerinden ikinci ilkeye hareket etmeden önce ilkinin 

karşılanması gerekir. İlkelerin sıralanmasında bir sonraki ilke, kendisinden önceki ilke 

karşılanmadan ortaya çıkmaz. Adalet teorisinin ilk ilkesi temel özgürlüklerin eşitliğine ve 

önceliğine ilişkindir. Bu ilke gerek Theory of Justice’de gerek Political Liberalism’de 

gerekse Justice as Fairness: A Restatement’ta tekrar edilse de özsel anlamda bir 

değişikliğe uğramamıştır. (Kocaoğlu, 2015: 72-74).  

Temel özgürlükler ve önceliklerine ilişkin olan birinci ilke Rawls tarafından şöyle ifade 

edilmiştir: “Her bireyin, herkesinkine benzer en geniş ve eşit temel özgürlüklere sahip 

olma hakkı vardır.” Rawls’un tanımındaki vurgu her ne kadar özgürlüğe ilişkin olsa da 

Rawls’un teorisinde özgürlük ve eşitliğin birbirini tamamladığını ifade etmek gerekir 

(Kocaoğlu, 2015: 74). Bir ölçüde özgürlüğün klasik liberal teorideki tanımından ayrıldığı 

nokta da buradadır. Zira Rawls, özgürlüğe klasik liberallerde olduğu gibi aşkın bir anlam 

yüklemez. Özgürlük (fırsat) eşitliği tamamlayan ve ondan ayrıldığında tek başına anlam 

ihtiva etmeyen bir değer durumundadır.  

Adalet teorisinin ikinci ilkesi sosyal ve ekonomik eşitsizliklerin düzenlenmesine 

ilişkindir. Bir yönüyle “eşitliğin liberal bir savunusu” olarak değerlendirilebilecek olan 

ikinci ilke, adil bir toplumsal iş birliğinin zeminini  hazırlamayı amaçlamaktadır. 

Toplumsal yapıdan kaynaklanan ve bireylerin kendi tercihleri ile ilgisi olmayan toplumsal 

yapının ve eşitsizliklerin neden olduğu dezavantajları yok etmeyi hedefleyen ikinci ilke 

iki alt ilkeye ayrılmaktadır. Adil fırsat eşitliği olarak tanımlanabilecek olan ilk alt ilke, 



149 
 

 

tüm makam ve mevkiilerin toplumdaki herkese açık olmasını öngörür. Adil tasarruf ilkesi 

ya da fark ilkesi olarak adlandırılan ikinci ilke ise toplumdaki sosyal ve ekonomik 

eşitsizliklerin, en dezavantajlıların lehine olacak şekilde yeniden düzenlenmesini 

içermektedir (Rawls, 1999: 266-267; Rawls, 2001: 42; Kocaoğlu, 2015: 79-80).  

Rawls’un iki adalet ilkesinin lexical düzende, yani birincinin ikinciye önceliği şeklinde 

belirlenmesi, onun özgürlük konusundaki hassas yaklaşımının bir işareti olarak 

görülmektedir. Zira lexical düzen yalnızca adalet ilkelerinin bir öncelik sonralık düzenine 

göre sıraya konulmasından ibaret değildir. Aynı zamanda özgürlüğün önceliği de söz 

konusudur. Buna göre “özgürlük, yalnızca özgürlük adına kısıtlanabilir” ve eşit özgürlük 

ilkesi, ikinci adalet ilkesine karşı bir önceliğe sahiptir. Önceliğe sahip olan bu temel 

özgürlükler, liberal demokrasilerde yer alan yurttaşlık hakları ile siyasal haklardan 

ibarettir (Zelyüt-Hünler, 1997: 51; Yükselbaba, 2016: 111; Rawls, 1999: 266). Rawls’un 

özgürlük bağlamını nasıl ele aldığı daha sonra tartışılacaktır. 

Adalet teorisinin ikinci ilkesinin alt ilkelerinden birisi olan adil fırsat eşitliği, terminolojik 

olarak eşit yetenekte olan kimselerin eşit fırsatlara sahip olmasını ifade eder (Sachs, 2012: 

325). Daha anlaşılır bir şekilde ifade etmek gerekirse adil fırsat eşitliği ilkesi toplumdaki 

mevkii, görev ve pozisyonların herkese açık olmasını öngörmektedir. Buna göre 

uzmanlık, yetenek ve motivasyonları bakımından benzer düzeye sahip kişilerin eşit 

fırsatlara sahip olması gerekir (Özkök, 1999: 116). Rawls’a göre başlangıç durumunda 

belirsiz olan şeyler arasında sahip olunacak aile ve doğuştan getirilen yetenekler de 

bulunmaktadır. İnsanlar bunları seçemez, bu gibi durumlardan kaynaklanan avantajlar 

doğuştan gelen bir doğal talih olarak görüleceğinden adil bir toplumda bu avantajlardan 

doğan eşitsizliklerin de giderilmesi gerekir (Yükselbaba, 2016: 115; Rawls, 1999: 86). 

Herkese sahip olduğu kapasiteyi maksimize edecek bir eğitim ve kendini geliştirme 

imkanının sağlanması adaletin bir gereği olarak görülmelidir. Burada adaleti sağlamak 

adına harekete geçecek aktör ise devlet olacaktır. Devletin, toplumdaki herkese eşit 

fırsatlar sağlayacak eğitim imkanları sunması, sosyal eşitsizlikleri giderici müdahalelerde 

bulunması, toplumsal kırılmalara yol açacak fakirliği ve işsizliği tazmin edici önlemler 

alması adil fırsat eşitliği ilkesinin bir gereğidir. Görüldüğü gibi, Rawls’un adil fırsat 



150 
 

 

eşitliği yaklaşımını diğer fırsat eşitliği yaklaşımlarından ayıran husus doğal talih dediği 

doğuştan getirilen avantajları dikkate almasıdır. Rawls’a göre doğal talih sayesinde başarı 

elde eden insanlar, elde ettikleri nimetleri kendilerinden daha az talihe sahip olanlar ile 

paylaşmalıdırlar. Vergilendirme ya da birtakım başka yollar ile devlet, en az avantajlıların 

lehine yeniden dağıtım yapmalıdır  (Yükselbaba, 2016: 115-117; Rawls, 1999: 246-247).  

Adaletin ikinci ilkesinin bir diğer alt ilkesi olan fark ilkesi ise Rawls’un doğal 

eşitsizliklerin giderilmesi bakımından ortaya koyduğu bir yaklaşımdır. Buna göre doğal 

ve toplumsal farklılıklardan doğan eşitsizlikler fark ilkesi eliyle telafi edilecektir. Rawls’a 

göre bir eşitsizliğe ancak bu eşitsizlik herkesin yararına olduğunda izin verilebilir. Zira 

bilmezlik perdesi ardındaki makul, rasyonel ve risk almaktan kaçınan taraflar, 

“eşitsizliklerin herkesin çıkarına olduğu bir sonucu, mutlak eşitliğin elde edildiği, ama 

herkesin daha az aldığı” bir duruma üstün tutacaklardır (Yükselbaba, 2016: 121; Sağlam, 

2008: 32-33).  

Rawls’un adalet teorisinde eşitsizliklerin telafi edilmesi sorunu mutlak eşitliği gerektiren 

bir durum olarak anlaşılmaz. Fark ilkesi gelir, servet vb. bazı eşitsizlikleri bazı 

durumlarda meşru görür. Genel olarak bu meşruiyetin kaynağı, söz konusu eşitsizliğin 

toplumdaki en az avantajlı kesimin lehine bir gelişme sağlamasıdır. Fark ilkesinin işleyişi 

bir örnek üzerinden açıklamak onu anlamayı kolaylaştıracaktır (Borovalı, 2006b: xiv): 

Toplumun A ve B kişilerinden oluştuğunu varsayalım. Böyle bir toplumun adalet 
ilkelerini belirlemek üzere kurgulanmış bir başlangıç durumunda ise katılımcıların 
iki alternatif gelir ve servet dağılımı arasında seçim yapacaklarını düşünelim. Birinci 
dağılımda hem A hem B 100 alacaklardır. İkinci dağılımda A 105, B ise 110 
alacaktır. Rawls’a göre başlangıç durumundaki katılımcılar ikinci alternatifi 
seçeceklerdir. Çünkü her iki katılımcı da, bilgisizlik peçesi (yazarın orijinal metni) 
kalktıktan sonra ikinci dağılımda daha az pay alan kişi oldukları ortaya çıksa bile, 
birinci dağılımdaki herhangi bir kişinin aldığından daha çok alacaklarını 
bileceklerdir. İkinci dağılımda A kişisi bile olmak, birinci dağılımda A ya da B kişisi 
olmaktan daha iyidir. Akılcı bir kimsenin birinci dağılımı tercih etmesi (yani bile 
bile daha az almayı istemesi) için neden yoktur ve bu da bize fark ilkesinin 
doğruluğunu gösterir. 

Rawls’a göre fark ilkesinin gündelik hayata uygulanması, “hayatın birincil değerlerinden 

olarak gördüğü herkesin öz saygısını garanti edecek ve adil fırsat eşitliğini sürdürmeye 



151 
 

 

yetecek gelirin ve refahın yeniden dağıtımını” içeren bir bağlama denk düşmektedir. Fark 

ilkesiyle yalnızca toplumun dezavantajlı kesimi korunmamakta, aynı zamanda uzun 

vadede avantajlı kesim de fark ilkesinden fayda sağlamaktadır (Kocaoğlu, 2015: 85-87).    

4.4. RAWLS’TA ÖZGÜRLÜĞÜN İMKANI PROBLEMİ: ÖZERKLİK 

Rawls, özgürlük nosyonunu özerklik/otonomi üzerinden geliştirmektedir. Rawls’a göre 

iyi düzenlenmiş toplumdaki yurttaşlar, özerkliğe sahiptirler. Ancak bu özerklik, Rawls’un 

yurttaşları siyasal özne olarak görmesi ile ilgilidir ve ancak kamusal yaşamda mümkün 

olacaktır. Öyleyse bu özerkliğin, aynı zamanda bir tür siyasal özerklik olduğunu ileri 

sürmek de yanlış olmayacaktır. Adalet ilkelerine dayanan ve bu ilkelere uygun olarak 

davranan yurttaşlar, siyasal özerk özneler olarak değerlendirilecektir. Esasında adalet 

ilkeleri, orijinal pozisyonda bilmezlik perdesi ardındaki tarafsız özneler tarafından 

belirleneceğinden siyasal özerklik, yurttaşların kendi koyduğu ilkelere uyması olarak da 

tanımlanabilecektir. Rawls için siyasal özerkliğin esas değeri, onun özgürlüğü açıklayan 

bir bağlama denk düşmesidir (Rawls, 1996: 77-403; Özkök, 1999: 71-72).  

Özerklik en genel tanımıyla kişinin kendi hayatının gidişatına mümkün olan en üst 

düzeyde yön verdiği bir duruma denk düşer (Kateb, 2000: 103). Pozitif özgürlüğü 

savunan ve modern liberalizmin temellerini atan düşünürlerden Thomas Hill Green, 

özgürlüğü kişinin kendi yaşamını yönetmesi ekseninde ele alarak özerkliğe vurgu yapmış 

ve özgürlük ile özerklik arasındaki bağı kurmuştur. Bununla birlikte Green, özerkliği 

kişinin kendi kapasitesini ve insana özgü becerilerini geliştirebildiği bir yaşam olarak 

değerlendirir. Ona göre kapasitesini geliştiremediği bir yaşamı sürdüren, yani bir diğer 

deyişle özerk olmayan kişi özgür de değildir. Zira bir insanın benliği, dürtülerini ve 

tutkularını yönetemiyorsa özerkliğin varlığından söz edilemez (Gaus, 2000: 84).  

Özerkliğin bir başka yorumu ise insani kapasitenin geliştirilmesini aşan bir boyutu 

içermektedir. Örneğin Joseph Raz’e göre özerk kişi insani kapasitesini geliştiren kişi 

değil, yaşamını nasıl sürdüreceğine karar veren kişidir. Raz için önemi olan insani 

kapasitesinin geliştirilmesi değil, bu kapasitenin geliştirilip geliştirilmeyeceğine ilişkin 

karar verebilme iktidarıdır. Stanley Isaac Benn özerkliği; bireyin yaşamını sürdürürken 



152 
 

 

en rasyonel eylemlerde bulunmayı öncelemesi ve geçmişteki koşullanmaların gözardı 

edilmesi olarak tanımlarken bir başka görüş ise arzuları derecelendirerek ikinci dereceden 

arzularının yol göstermesi ile birinci dereceden arzularını reddeden ya da değiştiren 

kişileri özerk olarak değerlendirmektedir (Gaus, 2000: 85-86; Dworkin, 1997: 14-20).62  

Kant’tan Rawls’a uzanan tarihsel bağlamda otonomi, “insanın bir kabiliyeti olarak onu 

özgürlük ve haklara yetkili hale getiren” bir anlamı içermektedir. Rawls’a göre özerklik, 

bireyin kendi iyi’sini ve hayat planını oluşturma ve geliştirme konusundaki ahlaki gücü 

ile kabiliyetini ifade etmektedir. Rawls, ahlaki bir kabiliyet olan özerkliğin hayata 

geçirilmesinin ön koşulu olarak, bireyin kendi hayat planını  uygulamanın değerini ortaya 

koyması bakımından öz saygı kavramını da önemsemektedir (Uslu, 2012: 78-80; Rawls, 

1999: 155-158). Öz saygı, bireylerin birbirlerini eşit kabul etme ve saygı duymaları ile de 

yakından ilişkilidir. Bireyin doğal kapasitesini gerçekleştirmesi, öz saygısını koruması 

için de önemli olacaktır. Bunun yanı sıra bireylerin kamusal akıl ve örtüşen görüş 

birliğine uygun bir davranış içinde olması onların özerkliğini mümkün kılacaktır 

(Kocaoğlu & Altundal, 2017: 65; Işıktaç, 2010: 18). 

Rawls’un siyasal teorisinde makul ve rasyonel olan kişiler, aynı zamanda özerk siyasal 

özneler olarak kabul edilir. Ancak bu özerklik bağlamı ikili bir yaklaşımla ele 

alınmaktadır. İkili tasnifin birinci ayağını oluşturan rasyonel özerklik kavramı, orijinal 

pozisyonun taraflarını temsil eden öznelerin özerkliğine denk düşmektedir. Buna göre 

rasyonel özerk olan siyasal özneler kendi iyi hayat planlarını seçen ve gerçekleştiren 

öznelerdir. Bu bakımdan rasyonel özerklik, kişilerin zihinsel ve ahlaki yeteneklerine 

ilişkindir. Rawls’a göre kişiler iki şekilde rasyonel özerktir.  Bunlardan birincisi kendi iyi 

anlayışlarını takip etmeleri, ikincisi ise kendi ahlaki yeteneklerine ilişkin üst düzey 

çıkarlarını koruma konusundaki istekleridir (Kocaoğlu, 2015: 104-105; Rawls, 1996: 74-

75). 

Tam özerklik ise her şeyden önce bireylerin siyasal özne olarak kabul edildiği bir özerklik 

yaklaşımıdır. Zira Rawls’a göre bireysel ve siyasal özgürlüklere sahip olabilmek için tam 

                                                            
62 Dworkin’e göre örneği birinci dereceden arzular, nesnesini bir olayın ya da eylemin oluşturduğu 
arzulardır. Örneğin zayıflamak birinci dereceden bir arzu iken zayıf olmayı istemek ise ikinci dereceden 
bir arzudur.  



153 
 

 

özerk bir siyasal özne olabilmek gerekir. Tam özerklik ise siyasal öznelerin hakkaniyet 

olarak adaletin ilkelerine uymasıyla gerçekleşecektir. Bununla birlikte tam özerkliğin 

kamusal bir boyutu olduğunu ve bir siyasal değer olması nedeniyle ancak yurttaşlar 

tarafından tam özerkliğe sahip olunabileceğini de belirtmek gerekir (Rawls, 2007: 120): 

Vatandaşlar, etkin adalet hisleri dogrultusunda, siyasal hayatlarında bu adalet 
ilkelerini kamusal  olarak  tanıyıp  bilinçli  olarak uygulamaya koyarak  tam  
özerkliğe  kavuşurlar.  Dolayısıyla, tam özerklik, vatandaşlar, özgür  ve  eşit  olarak  
temsil edildikleri  durumda  birbirlerine önerecekleri işbirliğinin hakkaniyetli 
koşullarma uygun olarak hareket ettiklerinde gerçekleşmiş olur. Burada  tam  
özerkliğe vatandaşlarca sahip olunacağını vurgulamak  istiyorum: Tam özerklik 
ahlaki değil siyasal bir değerdir. Bununla kastedilen,  tam  özerkliğin, kamusal 
hayatta siyasal adalet ilkelerini benimsemekle  ve  temel  hak  ve özgürlüklerin  
sağladığı  güvenceden yararlanmakla gerçekleşeceğidir; aynı  zamanda,  toplumun  
kamusal  işlerine katılmakla  ve  zaman içerisinde  toplumun  kolektif özerkliğini 
paylaşmakla da gerçekleşir. 

Özetle; rasyonel özerklik bireyin yalnızca akılcı/rasyonel olma yetisine ve iyi anlayışına 

dayanılarak kullanılırken tam özerklik bununla birlikte “toplumsal iş birliğinin 

hakkaniyet koşullarına, yani adalet ilkeleriyle bağdaşacak şekilde kendi iyi anlayışımızı 

geliştirme yetisini” de içermektedir. İyi düzenlenmiş bir toplumun üyesi olan yurttaşlar 

tam özerkliğe sahiptirler. Zira onlar makul olanın zorlamalarını özgür bir biçimde kabul 

ederler ve siyasal yaşamları toplumsal olarak iş birliği içinde bulunmaya uygun 

yetenekler tarafından kurulmuştur (Rawls, 2006: 157). Bununla birlikte özerklik 

kavramının Rawls’un siyaset teorisi bakımından önemi, özerkliğin dağıtıcı adalet 

nosyonu sayesinde özgürlüğe açılan bir kapı niteliğinde olmasıdır. Zira dağıtıcı adaletin 

sosyal ve ekonomik eşitsizlikleri telafi etmesi sayesinde bireysel haklar, özerklik, bireyin 

kendi kapasitesini geliştirmesi ve iyi hayat anlayışını gerçekleştirmesi mümkün olacaktır 

(Kocaoğlu & Altundal, 2017: 72). Bu durum bireyin özgürlüğüne giden yolun başlangıç 

noktası olmakla birlikte bir liberal düşünür olan Rawls’un özgürlük yaklaşımını pozitif 

özgürlük bağlamına yaklaştırması bakımından önemlidir. 

4.5. RAWLS’UN ÖZGÜRLÜK BAĞLAMI 

Mülkiyet hakkı ve bireysel haklar üzerine odaklanan klasik liberalizmin aksine modern 

liberalizm, bu haklarla birlikte eğitim, sağlık ve sosyal hizmetler gibi sosyal nitelikli 



154 
 

 

hakları da vazgeçilmez kabul eder ve bu haklarla ilgili hedeflere ulaşmak için değişen 

derecelerde devlet müdahalesini kabul edilebilir bulur (O'Connor & Robinson, 2008: 29-

30). Bu müdahalenin meşru görülmesinin nedeni salt sosyal ve ekonomik eşitsizliklerin 

giderilmesi değil, aynı zamanda bu sosyal ve ekonomik eşitsizliklerin engellediği “iyi 

yaşam” ın sağlanmasıdır. Devletin iyi yaşamı sağlaması konusunda pozisyon alması ya 

da tarafsız kalması noktasındaki ikilik, klasik liberalizm ile modern liberalizm arasındaki 

negatif özgürlük-pozitif özgürlük ayrımı ve müdahale-müdahalesizlik hattı ile doğrudan 

ilintilidir. Zira modern liberalizm  özgürlüklere yüklediği anlam bakımından da klasik 

liberalizmden ayrılır (Kukathas, 2003: 5-7).  

Rawls, özgürlük hakkındaki düşüncelerini açıklarken bir liberal olmasına karşın klasik 

liberallerin negatif özgürlük nosyonunu aşan ve müdahalesizlik hattında kırılmaya yol 

açan bir boyutu ortaya koymaktadır. Buna göre Rawls için özgürlük, kendi kapasitesini 

gerçekleştirme ve kendi iyi hayat anlayışını yaşama geçirme iktidarından ibarettir. 

Political Liberalism ile birlikte özgürlüğe siyasal bir anlam yükleyen Rawls, yurtaşlık ile 

özgürlüğü birbirine imler. Ancak bu noktada Rawls’un teorisinde bireyin ikincilleştiğini 

ve topluluğun karşısında aşındığını ileri sürmek de doğru olmayacaktır. Rawls’u farklı 

kılan, bir liberal olmasına ve siyasal liberalizm nosyonunu öne çıkarmasına rağmen, 

bireyi bencil ve nihilist bir özne olmaktan çok, toplumsal iş birliğine yatkın ve sorumlu 

bir figür olarak tasarlamasıdır. Yine de toplumun, bireyin temel hak ve özgürlüklerini 

sınırlandıracak kapsamlı bir siyasal ideolojiye sahip olmasına rıza göstermez. Böylece 

bireyin özekliğini, özgürlüğünü ve farklılıklarını güvence altına almış olur (Kocaoğlu & 

Altundal, 2017: 73-74).  

Rawls, rasyonel kişi olarak tasarladığı bireylerin kendi özgürlüklerinin farkında 

olduklarını belirtir. Bu farkındalık üç bakımdan ortaya çıkar. Her şeyden önce, bir siyasal 

özne olan yurttaşlar, gerek kendilerini gerekse de birbirlerini bir iyi anlayışına sahip 

olacak ahlaki gücün iyesi olarak gördüklerinden özgürdürler. Ancak bu durum, onların 

sahip oldukları iyi anlayışı koşulsuz ve kaçınılmaz bir biçimde takip edecekleri anlamına 

gelmez. Aksine, iyi anlayışlarını değişen koşullara göre uyarlama ve güncelleme 

iktidarına sahiptirler. Bu durum, tam da özgürlüklerinin bir gereği olarak düşünülmelidir. 

Örneğin yurttaşlar bir dinden diğer bir dine inanmaya başlasalar ya da bir dini kimliğe 



155 
 

 

sahip olmaktan vazgeçseler, bu durum siyasal adalet bağlamında onları sahip olduğu 

temel hak ve özgürlüklere herhangi bir zarar vermez. Rawls’un teorisinde adaletin ilk 

ilkesinin her bireyin herkesinki gibi eşit ve temel özgürlüklere sahip olduğu vurgusu 

özgürlüğün soyut ve dokunulmaz boyutunu doğrular niteliktedir (Rawls, 1996: 30).  

Rawls’a göre yurttaşlar ikinci olarak, kendi iyi anlayışlarını ortaya koymak adına kendi 

kurumları üzerinde iddiada bulunma hakkına sahip olmaları bakımından özgürdürler. 

Yurttaşların kendi iyi hayat anlayışlarındaki görev ve yükümlülüklere ilişkin iddialar da 

buna dahildir. Ancak bu noktada yurttaşların iyi anlayışının da kamusal adalet bağlamı 

ile uyumlu olması beklenmektedir.  Yurttaşların kendilerini özgür olarak gördükleri 

üçüncü nokta ise kendi amaçları konusunda sorumluluk alabilmeleri ve makul beklentileri 

doğrultusunda amaçlarını ve hedeflerini değiştirebilmeleridir. Yurttaşlar toplumsal iş 

birliğinin bir parçası olarak düşünüldüğünden kendi amaçlarına yönelik sorumluluk 

alabileceklerdir (Rawls, 1996: 32-34). 

Rawls’un özgürlük anlayışının hem siyasal hem de ekonomik bir yönü olduğunu 

söylemek yanlış olmayacaktır. Özgürlüğün siyasal yönü yurttaşların sahip olacakları 

temel hak ve özgürlüklerin karşılık gelirken, ekonomik yönü ise refahın yeniden 

dağıtılması ve en az avantajlıların lehine birtakım düzenlemeler yapılmasına ilişkindir. 

Rawls her ne kadar lexical düzen içinde bir öncelik sonralık sıralamasına gitse de onun 

teorisinde özgürlüğün temin edilmesi için bu iki yönün bir arada bulunması gereklidir. 

Sosyal ve ekonomik eşitsizliklerin varlığı, özgürlüğün adil değerini aşındırmakta ve 

özgürlüklerin kullanımını zorlaştırmaktadır. Zira siyasal özgürlüklerin adil değerini ve 

kullanımını güvence altına alan etmenlerden birisi de zenginlik ve refahın geniş bir 

toplumsal alana yayılmasıdır (Kocaoğlu, 2015: 75).  

Rawls, adalet teorisinin birinci ilkesi olan temel özgürlüklerden söz ederken özgürlüğün 

anlamı ile negatif ve pozitif özgürlük tartışmalarına girmemeyi tercih etmektedir. Zira 

esas sorun özgürlüklerin nasıl tanımlanacağı değil, onlara nasıl değer yükleneceğinden 

ibarettir. Özgürlüklerin çatışma halinde gibi görünmesi de, bazı özgürlüklerin rölatif 

değerde olmasından kaynaklanmaktadır. Rawls’a göre temel özgürlükler; düşünce ve 

vicdan özgürlüğü, kişi özgürlüğü ve sivil özgürlükler, mülkiyet edinme ve onu kullanma 



156 
 

 

özgürlüğü gibi özgürlüklerdir. Ona göre bu özgürlükler siyasal özgürlüğe ve siyasal 

faaliyetlere eşit katılma özgürlüğüne feda edilmemelidir (Rawls, 2006: 151; Rawls, 1999: 

176-177).  

4.5.1. Özgürlüğün Önceliği  

Rawls’un siyaset teorisindeki bazı ögeler, diğerlerine göre bazı önceliklere sahiptir. Bu 

önceliğin en açık biçimde karşımıza çıktığı yer Rawls’un adalet ilkeleridir. Rawls’un 

adalet teorisindeki öncelik kuralına göre özgürlüklerin eşitliği fırsat eşitliğine, fırsat 

eşitliği de kaynak eşitliğine önceldir. Dolayısıyla Rawls’un teorisinde özgürlüğün 

önceliği buradan kaynaklanmaktadır. Ancak bu noktada şunu belirtmek gerekir ki, Rawls 

özgürlüğün önceliğinden söz ederken herhangi bir özgürlükten bahsetmemektedir. 

Burada Rawls’un daha çok ele aldığı, kendisi tarafından temel özgürlükler olarak 

nitelendirilen ve liberal demokrasilerde tanınan yurttaşlık hakları ile siyasal haklardır 

(Kymlicka, 2002: 56). 

Rawls’a göre özgürlüğün önceliği adaletin birinci ilkesi tarafından temel özgürlüklere 

verilen ayrıcalıklı bir statüye ilişkindir. Özgürlüğün önceliği, uygulamada bir temel 

özgürlüğün ancak bir diğer temel özgürlüğü korumak adına kısıtlanabileceğini ifade eder. 

Öyleyse temel özgürlüklerin ancak kendi içlerinde bir çatışmaya girdiklerinde 

kısıtlandıklarını söylemek yanlış olmayacaktır. Rawls, temel özgürlüklerin önceliğini şu 

örneklerle açıklar (Rawls, 2006: 148):  

Örneğin, bu özgürlüklerin ekonomik büyümeyle ilgili temel politikalara ket 
vurabileceği gerekçesiyle, bazı grupların eşit siyasal özgürlüklerini reddedemeyiz. 
Bir ordu kurmanın toplumsal açıdan en zararsız yolu olduğu gerekçesiyle, (savaş 
zamanında) seçmeci ve ayrımcı bir askere alma işlemini de onaylayamayız. Bu tür 
tutumlar ancak temel özgürlüklere yönelik hak taleplerini doğurur. 

Öyleyse Rawls’a göre özgürlüğün önceliği, bir temel özgürlüğün bir başka temel 

özgürlüğün lehine sınırlandırılmasıdır. Öyle ki, sınırlandırılan temel özgürlüğün 

sınırlandırılma gerekçesi, diğer temel özgürlükleri nasıl geliştirdiğini açıkça 

göstermelidir. Bu bağlamı, dini azınlıkların dinsel özgürlüklerinin korunması örneği 

üzerinden açıklamak konuyu daha anlaşılır kılacaktır (Cohen, 2003: 8): 



157 
 

 

Örneğin, dinî azınlıkların dinsel özgürlüklerini korumak için, vicdan özgürlüğünü, 
dinin özgürce yaşanmasını garanti altına alacak şekilde, anayasal bir özgürlük hakkı 
olarak tanıyabilir ve böylece çoğunluğun yönetimini kısıtlayabiliriz: Makûl olarak 
bu, siyasal özgürlüğün kapsamını sınırlandırdığı ölçüde, siyasal özgürlüğün 
kısıtlanması demektir: Burada, temel özgürlüklerden biri (siyasal özgürlük) diğer bir 
temel özgürlüğü (dinsel özgürlüğü) temin edebilmek için sınırlandırılmaktadır. 

Rawls, temel özgürlüklerin önceliğini daha iyi kavrayabilmek için bu özgürlüklerin 

kısıtlanması ile denetlenmesi arasındaki farka dikkat çeker. Zira Rawls’a göre temel 

özgürlükler, bazı toplumsal koşullara uyum sağlayabilecek biçimde denetleniyorsa 

burada özgürlüklerin ihlal edildiğinden söz edilemez. Önemli olan, temel özgürlüklerin 

esas uygulama alanının mümkün olduğunca uzun süre korunabilmesidir. Adalet 

ilkelerinin başarılı bir biçimde uygulanması da buna bağlıdır. Öyleyse Rawls’a göre 

“aklımızın kamusal kullanımı” denetlenmelidir ancak özgürlüğün önceliği bu denetimin 

her bir temel özgürlüğün uygulama alanının korunacağı şekilde yapılmalıdır (Rawls, 

2006: 149). 

Rawls’a göre kişilerin ya da toplulukların özgür olması, onların kısıtlamalardan ari 

olmasıyla ilgilidir. Ancak Rawls, özgürlüğün ancak özgürlük adına kısıtlanabileceğini 

söylerken, cumhuriyetçi düşünceye yaklaşır biçimde güçlü bir yasa vurgusu da yapar 

(Kocaoğlu, 2015: 76): 

Genel özgürlük tanımı şu formu takip etmektedir. İnsanlar kısıtlamalardan özgürdür, 
bir şeyleri yapabilir ya da yapmazlar. Topluluklar da insanlar gibi özgür olabilirler 
ya da olmayabilirler. Kısıtlamalar hukuk tarafından tanımlanan yasaklardan ve 
görevlerden türetilebilir. Rawls, özgürlüğü yasal kısıtlamalar bağlamında 
tartışmaktadır. Rawls’a göre özgürlük, kurumların temel özelliği olmalıdır. 
Özgürlük, hakları ve ödevleri tanımlayan kamusal kurallar sistemidir. 

Özetle Rawls için özgürlüğün önceliği, en genel ifadesiyle özgürlüklerin ancak özgürlük 

adına ve yasal kısıtlamalar bağlamında sınırlandırılabilmesidir. Bu ilke, Skinner’ın 

deyimiyle özgürlüğün önceliğini sağlayan ilk öncelik kuralıdır. Zira Rawls’un adalet 

teorisinde hak/doğru kavramı iyiye önceldir ve bu öncellik adil bir toplumsal sistemin 

bireylerin kendi amaçlarını gerçekleştirmelerine imkan tanımasını ve bireylerin bu 

amaçları takip edebilmelerini sağlar. Bu hak ve imkanlardan yararlanmak ise her bir 

yurttaşın özgürlüklerden mümkün olan en üst düzeyde yararlanmasını gerektirecektir. 



158 
 

 

Öyleyse eğer adalet tesis edilecekse öncelik bu bakımdan özgürlüklerin korunmasına 

verilmelidir (Skinner, 1995: 213).   

4.5.2. Pozitif Özgürlük Ve Rawls’un Cumhuriyetçi Bağlamı 

Genel olarak liberal düşüncenin benimsediği özgürlük anlayışının “bir şeyden özgür 

olmak” anlamında negatif özgürlüğe denk düştüğü daha önce belirtilmişti. Bireyin 

biricikliğini esas alan liberal teori, özgürlüğü de bireysel bir durum olarak ele alır. Özgür 

toplum ise bireysel özgürlükleri güvence altına alınmış toplum olarak anlaşılır (Işıktaç, 

2010: 18-20). Oysa bu yaklaşım liberal teorinin klasik geleneğine ilişkin bir bağlamı 

temsil etmektedir. Özgürlüğün korunmasının klasik liberallerin söylediğinden daha 

karmaşık bir iş olduğunu öne süren modern liberaller ise özerklik vurgusu yaparlar ve 

özerkliği özgürlüğün ilk adımı olarak ele alırlar. Onlara göre devlet, özerk bireylerin 

yetişebilmesi ve kendilerini geliştirebilmesi için gerekli koşulları hazırlamalıdır (Gaus, 

2000: 92-93). 

Rawls, bir adalet kuramcısı olmakla birlikte özgürlük konusu üzerinde önemle durmuş ve 

adalet kuramını temellendirirken özgürlük ile eşitlik arasında güçlü bir ilişki kurmuştur. 

Rawls’un üzerinde durduğu esaslı nokta, doğal talih olarak adlandırdığı ve bireylerin 

doğuştan sahip oldukları avantaj ve dezavantajlar üzerinedir. Rawls, negatif özgürlüklerin 

önemini kabul etmekle birlikte doğal talihten kaynaklanan eşitsizliklerin bireyin 

özgürlüklerini aşındıracağını düşünür. Bu noktada Rawls, bireyin özgürlüklerini güvence 

altına alabilmek için yeniden dağıtımcı politikaları ve devlet müdahalesini savunur. 

Devleti “zorunlu bir kötülük” gören klasik liberal teorinin aksine Rawls, devleti 

özgürlüklerin korunması için bir gereklilik olarak ele alır.  

Pozitif özgürlüğün Rawls’un kuramına yansıdığı esas alan, topluma müdahalenin sınırları 

noktasında kendisini gösterir. Doğal talihin yol açtığı eşitsizlikleri, yahut bir başka 

deyişle fırsat eşitliğini sağlamak için en az avantajlı kesime kaynakların en ayrıcalıklı 

kısmının tahsis edilmesi devlet müdahalesinin en açık görünümünü ortaya koyar. 

Özgürlüğün, salt özgürlük adına kısıtlanması söylemiyle zarar ilkesi bağlamında Mill’ci 

özgürlük anlayışına yaklaşır gibi görünen Rawls, fırsat eşitliğini devlet müdahalesine 



159 
 

 

imleyen yaklaşımıyla neredeyse pozitif özgürlüğü de aşan bir sosyal demokrat çizgiye 

yakınsar (Öztürk, 2007: 75).  

Herkes için eşit özgürlüğü başat ilke sayan ve özgürlüğün önceliğini savunan Rawls’un 

ekonomik özgürlükler konusundaki yaklaşımı da zaman zaman onun liberal olmadığı 

yönündeki yorumları da beraberinde getirmiştir. Rawls’un üretim araçlarının 

mülkiyetinin özgürlüğünden açıkça söz etmemesi, dahası bu özgürlüğün temel 

özgürlükler listesinde yer almaması ve bununla birlikte devlet müdahalesinin açıkça 

makul gösterilmesi Onun liberal teoriden saptığına ilişkin birtakım eleştirilere de yol 

açmıştır. Bu nedenle Rawls’un teorisini serbest piyasa anlayışı doğrultusunda yeniden 

formüle eden ve Rawls’un refahçı politikalarıyla serbest piyasa ilkelerini barıştırmayı 

amaçlayan bazı düşünceler ortaya çıkmıştır. Bu düşünürlerden en göze çarpanı John 

Tomasi olmuştur (Erdoğan, 2018: 9-12).  

Tomasi, Rawls’un teorisinin özgürlüğe ilişkin başlangıç noktası olan özerklik ve iyi hayat 

arayışının yalnızca siyasal özgürlüklere değil, aynı zamanda ekonomik özgürlüklere de 

ihtiyaç duyduğunu ileri sürmektedir. Öyle ki, kendi iyi hayat anlayışlarına doğrudan karar 

verme yetkinliğine sahip olan rasyonel ve özerk bireyler, ekonomik konularda da karar 

verici olabilmelidirler. Tomasi’ye göre bu nokta klasik-modern liberal ayrımını aşan ve 

Rawlsian teorinin liberalliğini ontolojik olarak sorgulayan bir bağlama yakınsamaktadır 

(Tomasi, 2013: 43-46, 77).  

Öte yandan Rawls’un pozitif özgürlüğü öne alan ve özgürlüğün özgürlük için ve ancak 

yasa ile kısıtlanabileceğini vurgulayan yaklaşımı, cumhuriyetçi geleneğe de yaklaşan bir 

görünüm ortaya koymaktadır. Bununla birlikte Rawls’un rasyonel bireyi bir siyasal özne 

bağlamında yurttaş olarak ele alması ve toplumsal iş birliğini sıkça vurgulaması da 

Rawls’un teorisindeki cumhuriyetçi motifleri güçlendirir görünmektedir. Ayrıca 

cumhuriyetçi geleneğin en çok üzerinde durduğu kavramlardan birisi olan “ortak iyi”, 

“adalet ilkelerine göre iyi düzenlenmiş bir toplumda yaşama” isteği üzerinden Rawls’un 

teorisinde -çok baskın olmamakla birlikte- belirir. Tüm bunlar, Rawls’un liberalizm ile 

cumhuriyetçi düşünceyi uzlaştırdığına dair görüşlerin ortaya çıkmasına yol açmıştır 



160 
 

 

(Berten, Da Silveira, & Pourtois, 2006: 195-196; Buttle, 1997: 149; İrem, 2005-2006: 

34): 

Gerçekten de Rawls, Aristoculuğun çağdaş bir biçimi olarak gördüğü klasik 
cumhuriyetçiliğin, insanların sosyal ve siyasal varlıklar olarak gerçek özlerini ancak 
katılımı destekleyen demokratik toplumlar içinde gerçekleştirebileceklerini 
öngördüğü oranda siyasal liberalizmle de uyumlu olduğunu düşünmektedir. Rawls’a 
göre klasik cumhuriyetçilik, bütüncül veya kısmi bir felsefi, siyasal ve ahlaki doktrin 
önermediği için siyasal liberalizm ile uzlaştırılamaz bir karşıtlık içinde de değildir. 

Rawls’un siyaset teorisini ve liberal bağlamını cumhuriyetçi gelenek ile imleyen 

düşüncelere Rawls da zımnen katılmaktadır. Zira Rawls, temel özgürlüklerin korunması 

için yurttaşların kamusal yaşama aktif katılımının yararlı olacağı kanaatindedir. Ancak 

burada Rawls’un cumhuriyetçi düşünceden ayrıldığı nokta, her bireyin kamusal işlere 

aktif katılımının aşkın bir anlam içermemesi ve araçsal boyut ile sınırlı kalmasıdır. 

Rawls’a göre kamusal yaşama siyasal katılım, siyasal yaşam biçiminin özel yaşam 

biçimlerine üstünlüğünü gerektirmez. Burada esas olan kamusal yaşama katılımın adalet 

ilkelerinin gerçekleşmesine sunacağı katkıdır. Görüldüğü gibi Rawls, liberal devletin 

araçsal algılanmasına katılmaması bakımından klasik liberallerden ayrılırken, kamusal 

yaşama katılımı adalet ilkeleri bakımından araçsallaştırarak geleneksel 

cumhuriyetçilerden farkını ortaya koyar (Berten, Da Silveira, & Pourtois, 2006: 206-207).  

 

 

 

 

 

 



161 
 

 

SONUÇ 

Özgürlük tarihsel bağlamda felsefi boyutunun dışında siyaset teorisi tarafından da 

incelenen bir değer olagelmiştir. Bu tarihsel bağlamın bir ayağı Constant’ın modernlerin 

ve antiklerin özgürlüğü ayrımına dayanırken, özgürlük kavramı esas siyasal dayanağını 

Berlin’in pozitif ve negatif özgürlük olarak tasnif ettiği özgürlük tanımlamalarında bulur. 

Buna göre negatif özgürlük, “bir şeyden özgürlüğü” ifade eder ve bu durum bireyin dış 

baskılardan ve müdahalelerden korunmasını içerir. Negatif özgürlük anlayışında 

birey/kişi, engel ve sınırların yokluğu ölçüsünde özgürdür. Müdahalesizlik alanı 

genişlediği ölçüde bireyin özgürlüğü de genişler. Öyleyse, bireyin kendi başına 

yapabilmeye muktedir olduğu bir şeyin başka kişi ya da kişilerin müdahalesi neticesinde 

engellenmesi negatif özgürlüğün ihlali anlamına gelecek ve müdahale alanını 

doğuracaktır. 

Negatif özgürlük bir şeyden özgürlük iken pozitif özgürlük nosyonu ise bir şeye -daha 

doğrusu o şeyi yapmaya/gerçekleştirmeye- özgürlük olarak değerlendirilir. Pozitif 

özgürlük kavrayışı, özgürlüğün sağlanabilmesi için müdahalesizlik bağlamını yeterli 

görmez. Kişinin pozitif özgürlüğe sahip olabilmesi için o özgürlüğün sağlanmasına 

yarayacak enstrümanlara da sahip olması gerekir. Dolayısıyla pozitif özgürlük, bireye 

özgürlüğünü gerçekleştirebilmesi için bir şeyin sağlandığı özgürlüktür. Örneğin kişinin 

piyano çalmayı öğrenmek istemesi durumunda onun bir başka kişi ya da otorite tarafından 

bu eğitim imkânından mahrum bırakılması/engellenmesi negatif özgürlüğün ihlali 

anlamına gelirken,  piyano eğitimi ve enstrümanı alacak mali imkânlara sahip olmaması 

ise pozitif özgürlüğün ihlaline işaret eder. Özetle pozitif özgürlük, bireyin bir eylemi 

gerçekleştirebilmek için engellenmemesinin yanı sıra, o eylemi gerçekleştirecek fiili 

olanaklar ile donatılması, bir başka deyişle bireye (pozitif anlamda) müdahale edilmesi 

anlamına gelmektedir. Bu müdahalenin öznesi ise devlet olacaktır. 

Cumhuriyetçi ve liberal düşüncenin her ikisinde de ortak değer olarak göze çarpan 

özgürlük, ele alış biçimi bakımından bu iki fikir akımı arasındaki gerilimli ilişkinin 

nirengi noktasını işaret eder. Klasik liberal teorinin özgürlüğe yüklediği negatif anlam, 



162 
 

 

bireyin masuniyetini öngörmekle birlikte özgürlüğün müdahale edilmeme sorunsalı 

üzerinden ele alınmasını gerektirir. Geleneksel cumhuriyetçi yaklaşım ise özgürlüğü aktif 

bir kamusal yaşam içinde yurttaşların siyasal faaliyetlere katılımı ile ilişkilendirir. Ancak 

“klasik” ve “geleneksel” sıfatlarından da anlaşılacağı üzere tek bir liberalizm ya da tek 

bir cumhuriyetçilikten söz etmek mümkün değildir. Liberalizm ve cumhuriyetçiliğin 

modern/çağdaş fraksiyonlarında özgürlük nosyonunun ele alınış bakımından farklı bir 

bağlama denk düştüğü görülmektedir.  

20. yüzyıl liberalizmi, yeni liberalizm, yüksek liberalizm ya da sosyal liberalizm olarak 

da anılan modern liberalizm, Sanayi Devrimi sonucu ortaya çıkan hızlı sanayileşmenin 

doğurduğu olumsuzluklara bir tepki olarak gelişmiştir. Sanayi Devriminin ilk yıllarında 

sanayi kentlerinde oluşan gettolarda yaşayan milyonlarca kişinin karşılaştığı olumsuz 

koşullar, özgürlüğün müdahalesizlik bağlamında algılanışını sorgulanır hale getirmiş ve 

müdahalesizlik ekseninde bir kırılmaya yol açmıştır. Hızlı sanayileşme sürecinin bir 

sosyal eşitsizlik ve adaletsizlik durumunu ortaya çıkardığını ileri süren modern liberaller, 

bireyin sahip olduğu temel hakları kullanabilmesi ve özgürlüğünü kavrayabilmesi için bu 

imkânların kullanılmasını engelleyen yoksulluk ve eğitim vb. haklardan yoksunluk gibi 

dezavantajların devlet tarafından yeniden dağıtım eliyle giderilmesini ve bu yolla fırsat 

eşitliğinin sağlanmasını öngörmüşlerdir.  

18. yüzyılın sonlarında siyasal düşünüşe egemen olan liberalizmin etkisiyle 

cumhuriyetçilik geri planda kalmış, ancak çağdaş cumhuriyetçiler cumhuriyetçi 

düşüncenin çağın düşünüş şekline ayak uydurmasını sağlamışlardır. Bu dönemde, 

geleneksel cumhuriyetçiliği başat değerleri olan siyasal katılım ve aktif yurttaşlık gibi 

değerler, yerini temsil ve iktidarın sınırlanması gibi modern değerlere bırakmıştır. 

Cumhuriyetçi düşünce geleneğinin çağdaş bağlamı çeşitli düşünürlerin farklı değerleri ön 

plana çıkarması neticesinde Neo-Atina Cumhuriyetçiliği ve Neo-Roma cumhuriyetçiliği 

olmak üzere ikili bir tasnife kavuşmuştur. En bilinen temsilcileri Arendt ve Pocock olan 

Neo-Atina Cumhuriyetçiliği siyasal katılımı kendinde iyi olarak değerlendirmekle 

birlikte sivil erdem ve siyasal özgürlük gibi değerleri ön plana çıkararak modern döneme 

uyum sağlar. Kamusal alanda siyasal faaliyetlere katılım ve eylem ile özgürlüğü 



163 
 

 

özdeşleştiren Neo-Atina Cumhuriyetçiliği, geleneksel yaklaşımın aksine siyasal katılımı 

amaç edinmekten kaçınır ve ona araçsal bir anlam yükler.  

Çağdaş cumhuriyetçi yaklaşımın bir başka bağlamını ortaya koyan Neo-Roma 

Cumhuriyetçiliği ise liberalizme bir alternatif oluşturma iddiasında olması ve modern 

liberalizm ile kırılan müdahale-müdahalesizlik hattına yeni bir yorum getirmesi 

bakımından cumhuriyetçi düşünce geleneği içinde ayrıksı bir konuma sahiptir. Skinner, 

Viroli ve Pettit gibi düşünürlerin katkıları ile gelişen Neo-Romacı çizgi, özgürlüğe özel 

bir anlam atfetmesi, direkt olarak özgürlük üzerine eğilmesi ve tahakkümsüzlük olarak 

özgürlük tartışmasıyla güçlü bir özgürlük teorisi kurması bakımından diğer cumhuriyetçi 

yaklaşımlardan ayrılır. Neo-Roma Cumhuriyetçiliğinin özgürlük bağlamı, özgür devlet 

ve özgür yurttaş kavramları üzerinden hayat bulur. Klasik liberal teorinin ortaya koyduğu 

müdahalesizlik yaklaşımını reddetmeyen Neo-Romacılar, bunu aşarak müdahale 

kapasitesinin dahi özgürlük için tehdit edici olacağını öne sürerler ve müdahale hattı ile 

kesilen müdahalesizlik bağlamını yeni bir noktaya taşırlar. 

Müdahalesizlik eksenindeki kırılmanın en önemli temsilcilerinden birisi olarak Rawls; 

iyi hayat anlayışı, bireyin özerkliği ve sosyal adaleti sağlayacak yeniden dağıtımcı 

politikalar çerçevesinde ulaştığı özgürlük kavramını devlet müdahalesi ekseninde ele 

almıştır. Doğal talih vurgusuyla doğuştan gelen sosyo-ekonomik farklılıkların meydana 

getirdiği avantaj ve dezavantajların özgürlüğü tehdit ettiğini düşünen Rawls, bu 

olumsuzluğun yeniden dağıtımcı refah politikaları ile giderilmesini düşünmüştür. Rawls, 

özgürlüğe ulaşmak adına klasik liberal teorinin müdahalesizlik bağlamının aksine 

müdahele boyutunu öne çıkarması bakımdan bir modern liberal olarak anılmaktadır.  

Çağdaş cumhuriyetçiliğin Neo-Romacı temsilcisi Philip Pettit ise özgürlüğü keyfi 

iktidarın hem müdahalesinden hem de tahakkümünden uzak bir noktaya konumlaması 

yönünden yeni bir özgürlük kavramsallaştırmasının mimarı olmuştur. Özgürlüğü 

tahakkümsüzlük üzerinden yorumlayan Pettit’e göre özgürlüğün zarar görmesi için 

müdahale, hatta tahakküm bile şart değildir. Tahakkümün olasılığı, bir başka deyişle 

tahakküm kapasitesinin varlığı dahi özgürlüklerin zedelenmesi için yeterlidir. Bir 

cumhuriyetçi düşünür olan Pettit, özgürlüğe yüklediği bu anlam bakımından liberal 



164 
 

 

teorinin negatif özgürlük bağlamını aşmakta ve özgürlük kavramına yeni bir soluk 

katmaktadır.  

Liberal ve cumhuriyetçi düşünce geleneklerinin çağdaş dönemde geçirdikleri bu 

dönüşüm ve değerlere yükledikleri yeni anlamlar her iki düşünce geleneğinde önemli 

farklılıklara yol açmış ve belli irtibat eksenlerinin oluşmasını sağlamıştır. 

Tahakkümsüzlük olarak özgürlüğün -Pettit tarafından da kabul edilen- negatif özgürlük 

nosyonuna yakınsayan yönü, tahakkümsüzlük ve müdahalesizlik olarak özgürlük 

kavramları için bir irtibat ekseni oluşturmaktadır. Öte yandan Rawls’un özgürlüğü tesis 

etmek adına müdahaleyi ön plana çıkaran bağlamı ile çağdaş cumhuriyetçi Pettit’in 

tahakkümsüzlüğü sağlama noktasında devlete yüklediği ödevler, müdahalesizlik ve 

tahakkümsüzlük idealleri arasında olması beklenen yakınlıktan çok daha fazlasını 

sunmaktadır. Zira Pettit’e göre bir şeyi yapmak için fiziksel, bireysel ya da ekonomik 

imkanların yoksunluğu, bireyin tahakkümün dışında kalmasını ve tahakküm dışında 

seçimlerde bulunmasını güçleştirir. Bu noktada Pettit, tıpkı Rawls’un yeniden dağıtımcı 

sosyal adalet nosyonuna benzer biçimde devletin müdahil olmasına sıcak bakar. Ona göre 

böyle bir müdahale, tahakkümsüzlüğü sağlamaya yarayan bir etki doğuracaktır.  

Bununla beraber Pettit ve Rawls, liberalizm ve cumhuriyetçilik düşünce hatları üzerinden 

gerçekleşen bazı irtibat noktalarının da ortaya çıkmasını sağlayan iki düşünür olmuştur. 

Bir liberal olan Rawls özgürlüklere verdiği önem ile birlikte bu özgürlüklerin 

yaşanabilmesini siyasal düzlemde ve siyasal özneler eliyle mümkün görmesi bakımından 

cumhuriyetçi düşünce ile modern liberalizm arasındaki hattın önemli temsilcilerinden 

birisidir. Rawls’un bireyi toplumsal iş birliğine yatkın ve sorumlu bir özne olarak 

tasarlaması, özgürlüğün ancak özgürlük için yasa ile sınırlanabileceğini kabul etmesi ve 

ortak iyi nosyonunun iyi düzenlenmiş adil toplumda yaşama isteği ile ilişkilendirilmesi, 

onun cumhuriyetçi düşünce ile kurduğu diğer bazı irtibat noktalarıdır.    

Bir cumhuriyetçi olan Pettit ise özgürlükçü bağlamı zenginleştiren katkıları ve özgürlük 

açısından bir üçüncü yol tarifi ile liberal teorinin negatif özgürlüğünü aşan bir noktaya 

yakınsamış; cumhuriyetçi düşünceyi liberalizmin hakim paradigma haline geldiği bir  

dönemde siyasal düşünce hattının önemli bir alternatifi yapmıştır. Pettit tarafından sıkça 



165 
 

 

başvurulan çoğulculuk ve farklılıklara saygı vurgusu, “Genel İrade” temasıyla homojen 

bir siyasal topluluk yaratımının esas adresi olan cumhuriyetçi düşünce hattı için esaslı bir 

eksen değişiminin izlerini taşımaktadır. Bununla birlikte tahakküme yol açan müdahale 

kapasitesinin keyfilik üzerinden tanımlanması, özgürlük kavramının müdahale, 

müdahalesizlik ve tahakkümsüzlük eksenindeki gelişim hattını netleştirmiş ve 

tahakkümsüzlük olarak özgürlüğün biricikliği ortaya koymuştur. 

Pettit, klasik liberal teorinin negatif özgürlük ve modern liberal teorinin pozitif özgürlük 

nosyonlarını aşan bir üçüncü yol önermesi bakımından diğer cumhuriyetçi düşünürlerden 

belirgin biçimde ayrılır. Bu noktada Pettit’in ortaya attığı kavram, tahakkümsüzlük 

kavramıdır. Öyle ki Pettit, cumhuriyetçi mantığın özünü tahakkümün azaltılması ve 

tahakkümsüzlük olarak özgürlüğün ilerletilmesi şeklinde ele almıştır. Pettit’e göre 

özgürlükten yoksunluk salt kısıtlama, zorlama ya da müdahaleye maruz kalmak ile 

açıklanamaz. Bunun da ötesinde Pettit, Berlin’in negatif-pozitif özgürlük ikiliğinin 

siyaset felsefesinde ortaya atılabilecek bir üçüncü yol ihtimalinin önünü tıkadığını iddia 

eder. Kendi cumhuriyetçi özgürlük düşüncesini de bu iddia üzerine temellendirir.  

Tahakkümsüzlük olarak özgürlüğün bir pozitif özgürlükten de kolayca ayırt 

edilebileceğini iddia eden Pettit, negatif özgürlük ile tahakkümsüzlük olarak özgürlük 

arasındaki ayrımın o kadar net olmadığını da vurgular. Bu nokta, Pettit’in çağdaş 

cumhuriyetçilik ile liberalizmin birbirine yakınlaştığı noktayı göstermesi bakımından çok 

değerlidir. Ancak bununla birlikte Pettit, sınırları her ne kadar belirgin olmasa da negatif 

özgürlük ile tahakkümsüzlük olarak özgürlük arasında bir farklılaştırmaya gider. Bu 

farklılaştırmanın temeli, bir kişinin müdahale olmaksızın da tahakküm altında olabileceği 

ihtimaline dayanır. Öyleyse müdahale ve tahakküm, Pettit için farklı kötülükler olarak 

değerlendirilmektedir.  

Bir kötülük olarak müdahalenin ne olduğu klasik liberal teorinin söylemlerinden ve 

tarihsel açıdan Berlin’in yaptığı sınıflandırmadan kolayca anlaşılabilir. Siyaset 

felsefesine Pettit tarafından armağan edilen tahakküm kavramını ise Pettit, bir kişinin bir 

diğeri üzerinde keyfi bir müdahalede bulunma ihtimalinin varlığıyla ölçmektedir. 

Öyleyse en genel tanımıyla tahakküm, keyfi müdahale kapasitesidir. Ancak burada 



166 
 

 

üzerinde durulması gereken en önemli nokta, tahakküm kuranın bir özne olması gereğidir. 

Pettit’e göre tahakkümcü taraf bir sistem, kurum ya da buna benzer bir şey olamaz. 

Bununla birlikte tahakküm altında kalan taraf da her zaman kişi ya da kişilerden ibaret 

olmalıdır. O halde tahakkümcü öznenin hedefinde bir grup ya da topluluk da olabilir. 

Tahakkümcü taraf ile tahakküme uğrayan taraf arasındaki ilişki, üç özellik üzerinden 

açıklanmaktadır. Bunlardan birincisi, tahakkümcü öznenin bir müdahale kapasitesine 

sahip olmasıdır. Bu özellik, müdahalenin bir kötüleşme durumuna yol açması gereğini 

ifade eder. Yani tahakkümcü özne müdahalede bulunduğunda, tahakküm altındaki taraf 

için işler daha kötüye gidecektir. Tahakküm ilişkisinin ikinci özelliği, tahakküme yol açan 

eylemin bilinçli ve keyfi temelde gerçekleştirilmesidir. Burada keyfilikten kastedilen, bu 

eylemin gerçekleştirilip gerçekleştirilmemesi hususunda tahakkümcü öznenin duyduğu 

arzunun yol gösterici olmasıdır. Tahakküm ilişkisinin üçüncü özelliği ise tahakkümün 

kısmi olmaması ve bütünlüklü bir yapı içermesidir.  

Pettit’in tahakkümsüzlük olarak özgürlük bağlamında üzerinde durduğu konulardan birisi 

de tahakkümsüz müdahalenin var olabileceği gibi müdahalesiz tahakkümden de söz 

edilebilmesidir.  Pettit tahakkümsüz müdahale için toplumsal çıkarı korumak adına 

müdahalelerde bulunan kamu görevlilerini örnek gösterir. Müdahalesiz tahakküme ise, 

bir kişinin diğeri üzerinde tahakküm gücüne sahip bulunmasıdır. Buna göre tahakküme 

yol açan şey, güç sahibinin her ne kadar hiçbir zaman öyle bir yola başvurmayacak olsa 

bile keyfi müdahale kapasitesine sahip olmasıdır. Görüldüğü gibi Pettit, tahakküm 

olasılığında söz edebilmek için müdahale koşulunu gerekli görmez. Öyleyse Pettit için 

tahakkümsüzlük olarak özgürlük nasıl temin edilecektir? 

Pettit cumhuriyetçiliğinin tahakkümsüzlük olarak özgürlük ideali, tahakküm kurma 

olanağına sahip kişilerin varlığına rağmen tahakkümün kurulmadığı ya da kurulamadığı 

bir siyasal düzeni arzular. Bunun için Pettit, tahakkümsüzlük olarak özgürlüğü temin 

edecek birtakım önlemler aramaya koyulur. Bunlardan birisi, tahakkümcü ile tahakküm 

altında kalma olasılığındaki öznenin kaynaklarını eşitlemektir. Ancak burada kastedilen, 

hukukun rehberliğinde bir karşı koyma stratejisidir. Pettit’in düşündüğü bir diğer önlem 

ise tahakkümsüzlük olarak özgürlüğün sağlanacağı bazı anayasal önlemleri almak ve 



167 
 

 

legal araçlar sayesinde caydırıcılık sağlamaktır. Bu noktada önerilen, yasa enstrümanına 

başvurulmasıdır.  

Çağdaş siyaset felsefesine bir modern liberal olarak katkıda bulunan John Rawls ise 

esasen bir adalet kuramcısı olması bakımından özgürlük ile doğrudan ilgilenmiyor 

görünür. Ancak Rawls’un metodolojisi ve siyasal liberalizm anlayışı dikkate alındığında 

adaletten özgürlüğü damıttığı ve özgürlüğü başat ilke olarak belirlediği görülür. Sosyal 

adaleti sağlamayı başat amaç olarak ele alan Rawls, özgürlüklerden ve özgürlüklerin 

önceliğinden de vazgeçmez. Ona göre temel özgürlüklerin önceliği, adalet kuramının da 

birinci ilkesidir. Ancak Rawls, klasik liberallerde olduğu gibi özgürlüğe aşkın bir anlam 

yüklemez, onun için özgürlük, eşitliği tamamlayan ve böylece adaleti sağlayan araçsal bir 

konumdadır.  

Öte yandan Rawls, özgürlüğü diğer modern liberaller ile uyumlu bir şekilde özerklik 

noktasından başlatır, iyi hayat vurgusu ve öz saygı vurguları ile de güçlendirir. Özerklik, 

kişinin kendi hayatına mümkün olduğu ölçüde kendisinin yön vermesi ve buna ilişkin 

araç ve imkânlara sahip olmasıdır. Kişilerin makul ve rasyonel olmasına dikkat çeken 

Rawls’un siyaset teorisinde özerk kişiler aynı zamanda özerk siyasal özneler olarak tarif 

edilir. Bu özerklik bağlamının ilk ayağını kişilerin kendi iyi hayat anlayışlarını takip 

etmeleri oluştururken, diğer ayağını ise adalet ilkelerine uygun bir yaşam sürmek 

oluşturur. Bu açıdan Rawlscu teoride özerklik, adalet ilkelerine uyulması ve dağıtıcı 

adaletin sosyal ve ekonomik eşitsizlikleri gidermesi sayesinde özgürlüğe açılan bir kapı 

konumundadır. Öyleyse özgürlük yolculuğunda yola özerklik kavramından yola çıkan 

Rawls için özgürlük, kişinin kendi kapasitesini gerçekleştirmesi ve kendi iyi hayat 

anlayışını yaşama geçirmesinden ibarettir. 

Rawls, siyasal liberalizm yaklaşımı ile bireyi bir siyasal özne olarak ele alır ve bu 

yaklaşımıyla hem klasik liberallerden belirgin biçimde ayrılır hem de cumhuriyetçi 

gelenekle bir uzlaşma noktasına yakınlaşır. Zira Rawls için birey, bencil bir özne 

olmaktan çok toplumsal iş birliğine yatkın ve sorumluluk sahibi bir siyasal öznedir. O 

halde Rawls’un özgürlük yaklaşımının hem siyasal hem de ekonomik bir yönü olduğunu 

ifade etmek gerekir. Özgürlüğün siyasal boyutu siyasal özne olan yurttaşların sahip 



168 
 

 

olacakları temel hak ve özgürlüklere işaret ederken, ekonomik boyutu ise refahın yeniden 

dağıtılması ve en az avantaja sahip olanların lehine birtakım düzenlemeler yapılmasıdır. 

Rawls’un teorisinde özgürlüğün sağlanması için bu iki yönün bir arada olması 

gerekmektedir.  

Rawls, her ne kadar bir modern liberal olsa da negatif özgürlüklerin önemini göz ardı 

etmemektedir. Ancak Rawls’un esas üzerinde durduğu nokta, insanların doğuştan 

getirdiği avantaj ya da dezavantajlardan, bir başka deyişle doğal talihten kaynaklanan 

eşitsizliklerin bireyin özgürlüklerini aşındıracağını düşünür. Bu noktada Rawls, yeniden 

dağıtımcı refah politikalarını ve devlet müdahalesini savunur. Bu yönüyle net bir modern 

liberal hat çizen Rawls, özgürlüğün ancak yasa ile kısıtlanabileceğini öne sürmesi, bireyi 

bir siyasal özne olarak ele alması ve temel özgürlüklerin korunması için yurttaşların 

siyasal faaliyetlere katılımını önermesi bakımlarından cumhuriyetçi geleneğe yaklaşır.  

Sonuç olarak; Pettit ve Rawls, birbirleri ile bir diyalog-tartışma içinde olmamalarına ve 

zamansal karşılıklarının uyumsuzluğuna rağmen, gerek cumhuriyetçi ve liberal bağlamın 

gerekse özgürlüğün müdahale-müdahalesizlik-tahakkümsüzlük hattı üzerindeki kesişim 

noktalarının ortaya konulması bakımından önemli iki düşünürdür. Rawls’un 

“müdahaleyi” yasaya ve ancak “daha çok özgürlük” koşuluna bağlayan tutumuna 

dayanan müdahalesizlik eksenindeki özellikli konumu, Pettit’in müdahalesizlik halinde 

de tahakkümün var olabileceğini öngören tahakkümsüzlük olarak özgürlük anlayışı ile 

aynı noktada yer almaktadır. Özgürlük bağlamının müdahalesizlik hattındaki bu kesişim 

noktası, her iki düşünür arasındaki kavram üretme ve entelektüel tartışmaları belirleme 

kapasitesindeki asimetriyi de ortadan kaldıran bir pozisyonun üretilmesini sağlamaktadır. 

 

 

 



169 
 

 

KAYNAKÇA 

Adugit, Y. (2013). Özgürlüğün Kısa Tarihi. FLSF: Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi(16), 

63-93. 

Ağaoğulları, M. A. (2010). Ulus-Devlet ya da Halkın Egemenliği. Ankara : İmge Kitabevi. 

Ağaoğulları, M. A. (2013). Kent Devletinden İmparatorluğa. Ankara: İmge Kitabevi. 

Ağaoğulları, M. A. (2013). Kent Devletinden İmparatorluğa. Ankara: İmge Kitabevi 

Yayınları. 

Ağaoğulları, M. A., & Köker, L. (2011). İmparatorluktan Tanrı Devletine. Ankara: İmge 

Kitabevi Yayınları. 

Ağaoğulları, M. A., Çulha Zabcı, F., & Ergün, R. (2009). Kral Devletten Ulus Devlete. 

Ankara: İmge Kitabevi. 

Akarsu, B. (1998). Felsefe Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Anka Basım. 

Akgün, E. (2013). Ortaçağda Özgürlük Arayışı. MAKÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

5(8), 120-134. 

Aktan, C. C. (1994). Gerçek Liberalizm Nedir? İzmir: T Yayınları. 

Aktan, C. C. (1995). Klasik Liberalizm Neo-Liberalizm ve Libertarianizm. Amme İdaresi 

Dergisi, 28(1), 1-32. 

Aktan, C. C. (2015). Özgürlük Felsefesi Üzerine. Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi, 7(2), 

55-71. 

Aktan, C. C. (2018a). Laissez Faire Liberalizminden Klasik Liberalizme; Neo-

Liberalizmden Liberteryanizme Liberal Düşünce. C. C. Aktan, & B. Şahin içinde, 

Liberalizm Demokrasi ve Sınırlı Devlet (s. 17-75). Ankara: Orion Kitabevi. 

Aktan, C. C. (2018b). Sosyal Siyasal ve Ekonomik Yönleriyle Liberal Düşünce. C. C. 

Aktan, & B. Şahin içinde, Liberalizm Demokrasi ve Sınırlı Devlet (s. 77-126). 

Ankara: Orion Kitabevi. 



170 
 

 

Altundal, A. (2016). Çağına İlhan Veren Düşünür: John Locke. Kolektif içinde, 

Liberalizmin Kurucu Babaları (s. 28-49). İstanbul: Liber Plus Yayınları. 

Arendt, H. (1994). İnsanlık Durumu. (B. S. Şener, Çev.) İstanbul: İletişim Yayınları. 

Arendt, H. (2012). Geçmişle Gelecek Arasında. (B. S. Şener, Çev.) İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Arendt, H. (2012). Devrim Üzerine. (O. E. Kara, Çev.) İstanbul: İletişim Yayınları. 

Arendt, H. (2014). Formasyon, Sürgün, Totalitarizm. Ankara: Dipnot Yayınları. 

Aristoteles. (1985). Metafizik. İzmir: Ege Üniversitesi Basımevi. 

Aristoteles. (2016). Politika. (M. Tunçay, Çev.) İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Arnhart, L. (2016). Political Questions: Political Philosophy from Plato to Pinker. Long 

Grove: Waveland Press. 

Arslan, Z. (1999). Liberal Söylemde Siyasal Tarafsızlık İlkesi: Bir Yanılsama mı Yoksa 

Sine Qua Non mu? Yeni Türkiye Dergisi, Yıl: 5(25), 257-263. 

Audier, S. (2006). Cumhuriyet Kuramları. (İ. Yerguz, Çev.) İstanbul: İletişim Yayınları. 

Aytaç, A. M. (2017). Dünya Görüşü ve İdeoloji. Y. Taşkın içinde, Siyaset: Kavramlar 

Kurumlar Süreçler (s. 105-137). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Badie, B., Berg-Schlosser, D., & Morlino, L. (2011). Republic. B. Badie, D. Berg-

Schlosser, & L. Morlino içinde, International Encyclopedia of Political Science 

(s. 2288-2298). Los Angeles: SAGE. 

Bağce, H. E. (2013). Cumhuriyet, Meşruiyet ve Demokrasinin Doruk Noktası: Rousseau. 

A. Öztürk içinde, Res Publica: Platon'dan Skinner'a Antik ve Modern Düşünce (s. 

166-187). Ankara : Doğu Batı Yayınları. 

Barry, N. (1997). Komünizm Sonrası Dönemde Klasik Liberalizm. (M. Erdoğan, Çev.) 

Ankara: Liberal Düşünce Topluluğu Yayınları. 

Barry, N. P. (2003). Modern Siyaset Teorisi. (M. Erdoğan, & Y. Şahin, Çev.) Ankara: 

Liberte Yayınları. 



171 
 

 

Barry, N. (2004). Piyasa. A. Yayla içinde, Piyasa Medeniyeti (A. Yayla, Çev., s. 73-79). 

Ankara: Liberte Yayınları. 

Başdemir, Y. H. (2003). Bireysel Hürriyet Düşüncesi ve John Stuart Mill. B. B. Özipek 

içinde, Teorik ve Pratik Boyutlarıyla İfade Hürriyeti (s. 107-138). Ankara : 

Liberal Düşünce Topluluğu Yayınları. 

Baştürk, E. (2013). Çağdaş Siyaset Felsefesinde İki Tarz-ı Cumhuriyetçilik: Atina ve Roma 

Anlayışlarının Karşılaştırılması. Uşak Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 6(1), 

111-130. 

Baum, B. (2007). J. S. Mill'in İktisadi Özgürlük Anlayışı. C. Çağla içinde, Mill (s. 105-

159). İstanbul: Say Yayınları. 

Baydur, M. (1999). Liberalizmin Serencamı ve Liberal Öğretinin Temel Unsurları. Yeni 

Türkiye Dergisi, Yıl: 5(25), 56-63. 

Beriş, H. E. (2002). Çağdaş Liberalizmde Farklı Yönelimler: John Rawls ve Robert 

Nozick. Libera Düşünce, Yıl: 7(28), 197-215. 

Berki, R. N., & Parekh, B. (1972). The Morality of Politics. New York: Crane Russak. 

Berktay, F. (2009). Liberalizm: Tek Bir Teorik Pozisyona İndirgenmesi Olanaksız Bir 

İdeoloji. B. Örs içinde, 19. Yüzyıldan 20. Yüzyıla Modern Siyasal İdeolojiler (s. 

49-114). İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Berktay, F. (2012). Dünyayı Bugünden Sevmek: Hannah Arendt'in Politika Anlayışı. 

İstanbul: Metis Yayınları. 

Berlin, I. (1970). Four Essays on Liberty. New York: Oxford University Press. 

Berlin, I. (1999). The First and Last. London: Granta Books. 

Berlin, I. (2001). İki Özgürlük Kavramı. (M. Erdoğan, Dü.) Liberal Düşünce, 12(45), 59-

72. 

Berlin, I. (2002a). İki Özgürlük Kavramı. (M. Saygılı, & E. Okay, Dü) Cogito(32), 202-

253. 



172 
 

 

Berlin, I. (2002b). Two Concepts of Liberty. H. Hardy, & I. Berlin içinde, Liberty (s. 166-

217). Oxford: Oxford University Press. 

Berlin, I. (2008). İki Özgürlük Kavramı. I. Berlin, & M. Borovalı (Dü.) içinde, Kirpi ile 

Tilki: Seçme Makaleler (M. Tunçay, & Z. Mertoğlu, Çev., s. 49-106). İstanbul: 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Berten, A., Da Silveira, P., & Pourtois, H. (2006). Birey ve Cemaat (Giriş). A. Berten, P. 

Da Silveira, & H. Pourtois içinde, Liberaller ve Cemaatçiler (Z. Ö. Üskül Engin, 

Çev., s. 189-208). Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

Bilgin, M. F. (2007). Çevirmenin Sunuşu. J. Rawls içinde, Siyasal Liberalizm (s. xi-xxiv). 

İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Bilgin, N. (1999). Demokrasi Kimlik ve Yurttaşlık Bağlamında Cumhuriyet. İzmir: Ege 

Üniversitesi Yayınları. 

Bilgin, N. (2008). Yönlendirici Bir Fikir Olarak Cumhuriyet. Doğu Batı Dergisi(47), 105-

119. 

Birler, Ö. (2012). Liberalizm. G. Atılgan, & A. E. Aytekin içinde, Siyaset Bilimi: 

Kavramlar, İdeolojiler, Disiplinler Arası İlişkiler (s. 299-313). İstanbul: Yordam 

Yayınevi. 

Bobbio, N., & Viroli, M. (2003). The Idea of The Republic. (A. Cameron, Çev.) Malden: 

Polity Press. 

Bobbio, N., & Viroli, M. (2018). Cumhuriyet, Erdem ve Yurtseverlik. Felsefelogos(69), 

59-70. 

Borovalı, M. (2006a). Giriş. R. Nozick içinde, Anarşi, Devlet ve Ütopya (A. Oktay, Çev., 

s. 9-18). İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Borovalı, M. (2006b). John Rawls ve Siyaset Felsefesi. J. Rawls içinde, Halkların Yasası 

ve Kamusal Akıl Düşüncesinin Yeniden Ele Alınması (G. Evrin, Çev., s. ix-xxiii). 

İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Brancourt, J. P. (2005). Estat'lardan Devlete Bir Sözcüğün Evrimi. C. B. Akal içinde, 

Devlet Kuramı (s. 177-192). Ankara: Dost Yayınları. 



173 
 

 

Brennan, J. (2012). Libertarianism: What Everyone Needs to Know. New York: Oxford 

University Press. 

Butler, E. (2015). Classical Liberalism: A Primer. London: Institute of Economic Affairs. 

Buttle, N. (1997). Liberal Republicanism. Politics, 17(3), 147-152. 

Caniklioğlu, M. (1996a). İzmler Dizisi: Liberalizm-2. İstanbul: Yön Matbaası. 

Caniklioğlu, M. (1996b). İzmler Dizisi: Liberalizm-1. İstanbul: Yön Matbaası. 

Cantzen, R. (2000). Daha Az Devlet Daha Çok Toplum: Özgürlük Ekoloji Anarşizm. (V. 

Atayman, Çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Carter, I. (2018). Positive and Negative Liberty. E. N. Zalta içinde, Stanford Encyclopedia 

of Philosophy. https://plato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/liberty-

positive-negative/ adresinden alındı 

Cevizci, A. (1999). Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Paradigma Yayınları. 

Cicero. (2014). Devlet Üzerine. (C. C. Çevik, Çev.) İstanbul: İthaki Yayınları. 

Coats, W. J. (1994). A Theory of Republican Character and Related Essays. Selinsgrove: 

Susquehanna University Press. 

Cohen, J. (2003). Özgürlük ve Eşitliği Uzlaştırmak: Hakkaniyet olarak Adalet. Siyaset 

Biliminin Temelleri. (H. S. Coşar, Dü., & T. B. Akademisi, Çev.) 05 27, 2020 

tarihinde https://acikders.tuba.gov.tr/file.php/123/LectureNotes/1.pdf adresinden 

alındı 

Constant, B. (1999). The Liberty of The Ancients and The Liberty of The Moderns. M. 

Rosen, & J. Wolff içinde, Political Thought (s. 122-124). New York: Oxford 

University Press. 

Constant, B. (2016). Kadim Özgürlük ve Modern Özgürlük. D. Gürpınar içinde, 

Özgürlüğün İdeolojisi: Liberalizm (s. 81-107). İstanbul: Liber Plus Yayınları. 

Conway, D. (2013). Klasik Liberalizm. A. Yayla içinde, Hangi Liberalizm? (A. Yayla, 

Çev., s. 151-159). Ankara: Liberte Yayınları. 



174 
 

 

Cranston, M. (1993). İnsan Hakları Nelerdir? A. Yayla içinde, Sosyal ve Siyasal Teori-

Seçme Yazılar (A. Yayla, Çev., s. 251-256). Ankara: Siyasal Kitabevi. 

Cullen, D. (1993). Freedom in Rousseau's Political Philosophy. Illinois : Northern Illinois 

University Press. 

Çağlar, B. (1999). Politika ve Hukukta Neo-Liberalizm: Bir Deneme. Yeni Türkiye Dergisi, 

Yıl:5(25), 23-32. 

Çaha, Ö. (2004). Dört Akım Dört Siyaset. İstanbul: Kadim Yayınları. 

Çaha, Ö. (2009). John Stuart Mill Üzerine Bir Değerlendirme. J. S. Mill içinde, Hürriyet 

Üstüne (M. O. Dostel, Çev., s. 11-32). Ankara: Liberte Yayınları. 

Çaha, Ö. (2010). Siyasal Düşüncelere Giriş. İstanbul: Dem Yayınları. 

Çapan, A. (2015). Isaiah Berlin: İki Özgürlük Arasında. İstanbul : Oniki Levha Yayınları. 

Çelik, F. (2013). Modern Dönemde Cumhuriyetçi Özgürlük Anlayışı. Akademik 

İncelemeler Dergisi, 8(1), 125-163. 

Çetin, H. (2001). Liberalizmin Temel İlkeleri. C.Ü. İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, 2(1), 

219-237. 

Çetin, H. (2002). Liberalizmin Tarihsel Kökenleri. C.Ü. İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, 

3(1), 79-96. 

Çırakman, A. (2002). Bir Meşruiyet Sorunu Olarak Siyasal Adalet: Rawls ve Höffe. E. F. 

Keyman içinde, Liberalizm Devlet Hegemonya (s. 105-147). İstanbul: Everest 

Yayınları. 

D'Entréves, A. P. (2005). Devlet Kavramı. C. B. Akal içinde, Devlet Kuramı (s. 193-214). 

Ankara: Dost Yayınları. 

Dewey, J. (1931). Individualism: Old and New. London: Allen&Unwin. 

Dinçkol, B. (2017). Atina Demokrasisinden Roma Cumhuriyetine: Demos'tan Populus 

Romanus'a. Marmara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Hukuk Araştırmaları Dergisi, 

23(3), 751-765. 



175 
 

 

Duman, F. (2006). Modern Siyasal İdeolojiler. T. Erdem içinde, Feodaliteden 

Küreselleşmeye Temel Kavram ve Süreçler (s. 111-160). Ankara: Lotus Yayınevi. 

Dworkin, G. (1997). The Theory and Practice of Autonomy. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Dworkin, R. (1985). A Matter of Principle. London: Harvard University Press. 

Dworkin, R. (2006). Liberalizm. A. Berten, P. Da Silveira, & H. Pourtois içinde, Liberaller 

ve Cemaatçiler (E. Özkaya, Çev., s. 49-76). Ankara : Dost Kitabevi. 

Dworkin, R. (2007). Hakları Ciddiye Almak. Ankara: Dost Kitabevi. 

Ebeling, M.R. (2006). Ludwig Von Mises:Özgürlüğün Ekonomi Politikçisi. (S. Yaman, 

Dü.) Liberal Düşünce Dergisi, 12(45), 115-131. 

Ebeling, M. R. (2016). Did the Ancient Greeks Believe in Freedom? 08 5, 2019 tarihinde 

https://fee.org/articles/did-the-ancient-greeks-believe-in-freedom/ adresinden 

alındı 

Ebenstein, W. (2003). Siyasi Felsefenin Büyük Düşünürleri. (İ. Özel, Çev.) İstanbul: Şule 

Yayınları. 

Erdem, F. H. (1999). Hukuk Devleti ve 1982 Anayasası. Liberal Düşünce Dergisi, 4(16), 

32-56. 

Erdoğan, M. (1993a). Anayasacılık Parlamentarizm Silahlı Kuvvetler. Ankara: Siyasal 

Kitabevi. 

Erdoğan, M. (1993b). Liberal Toplum Liberal Siyaset. Ankara: Siyasal Kitabevi. 

Erdoğan, M. (2003). Demokratik Toplumda İfade Özgürlüğü: Özgürlükçü Bir Perspektif. 

B. B. Özipek içinde, Teorik ve Pratik Boyutlarıyla İfade Hürriyeti (s. 37-47). 

Ankara: Liberal Düşünce Topluluğu Yayınları. 

Erdoğan, M. (2006). Aydınlanma Modernlik ve Liberalizm. Ankara: Orion Kitabevi. 

Erdoğan, M. (2007). İfade Özgürlüğü ve Sınırları. T. Bora içinde, İfade Özgürlüğü (s. 19-

37). İstanbul: İletişim Yayınları. 



176 
 

 

Erdoğan, M. (2013). Liberalizme Yeniden Bakış: Tarihi ve Felsefi Temelleri. C. Uslu 

içinde, Liberalizmin El Kitabı (s. 51-80). Ankara: Kadim Yayınları. 

Erdoğan, M. (2015a). Anayasal Demokrasi. Ankara: Siyasal Kitabevi. 

Erdoğan, M. (2015b). Bir Liberter Olarak Hiç Yönetilmemeyi Tercih Ederim. (F. Akhan, 

& S. Dolgun, Dü) Liber Plus Dergisi(2), 44-59. 

Erdoğan, M. (2018). Liberal Adalet ve Ekonomik Özgürlük. Ankara: Özgürlük 

Araştırmaları Derneği. 

https://oad.org.tr/Content/BlogResimleri/pdf/2019925145411997OAD_nMzw19

R.pdf adresinden alındı 

Eren, E. (2014). İdeoloji. Ü. Özdağ içinde, 21. Yüzyılda Prens: Siyaset ve Devlet Yönetimi 

(s. 371-426). Ankara: Kripto Yayınları. 

Ergüç, V. (2016). Cumhuriyetçilik Düşüncesinde Özgün Bir Yaklaşım: Philip Pettit ve 

Tahakkümsüzlük Olarak Özgürlük. Üsküdar Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi(3), 37-63. 

Faguet, E. (2018). Liberalizm: Özgürlükçü Bir Hükümet Nasıl Olmalı? (H. V. Menteş, 

Çev.) İstanbul: Liber Plus Yayınları. 

Ferejohn, J. (2001). Pettit's Republic. The Monist, 84(1), 77-97. 

Freeden, M. (1986). Liberalism Divided: A Study in British Political Thought 1914-1939. 

Oxford: Clarendon Press. 

Friedell, E. (1999). Antik Yunan'ın Kültür Tarihi. (N. Aca, Çev.) Ankara: Dost Yayınları. 

Gaus, F. G. (2000). Political Concepts and Political Theories. Boulder: Westview Press. 

Gierke, O. (2002). Political Theories of The Middle Age. New Jersey: The Lawbook 

Exchange. 

Goodwin, B. (1987). Using Political Ideas. New York: John Wiley & Sons. 

Gould, J., & Kolb, W. L. (1964). A Dictionary of the Social Sciences. New York: 

MacMillan Publishing. 

Gökberk, M. (2000). Felsefe Tarihi. İstanbul: Remzi Kitabevi. 



177 
 

 

Göze, A. (2013). Siyasal Düşünceler ve Yönetimler. İstanbul: Beta Basım. 

Gözler, K. (2012). Devletin Genel Teorisi. Bursa : Ekin Basım Yayım Dağıtım. 

Gray, J. (1993). Sınırlı Devlet: Pozitif Bir Gündem. (D. N. Leblebici, Çev.) Ankara: 

Anavatan Partisi Bilimsel Yayınlar Dizisi. 

Gray, J. (2001). John Stuart Mill: Liberalizmin Krizi. B. Redhead içinde, Siyasal 

Düşüncenin Temelleri (s. 199-213). İstanbul: Alfa Yayınları. 

Gray, J. (2004). Post-Liberalizm. (M. Günay, Çev.) Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

Gray, J. N. (1986). Liberalism. Milton Keynes: Open University Press. 

Green, T. H. (1883). The Prolegomena to Ethics. Oxford: Clarendon Press. 

Green, T. H. (1888). Works of Thomas Hill Green (Cilt 3). London: Longmans. 

Gündüz , M., & Gündüz, F. (2007). Yurttaşlık Bilinci. Ankara: Anı Yayıncılık. 

Haakonssen, K. (2007). Republicanism. R. E. Goodin, P. Pettit, & T. Pogge içinde, A 

Companion to Contemporary Political Philosophy (s. 729-735). Cambridge: 

Blackwell Publishing. 

Habermas, J. (2003). Kamusallığın Yapısal Dönüşümü. (T. Bora, & M. Sancar, Çev.) 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Haggenmacher, P. (2005). Vitoria'dan Vattel'e Uluslararası Hukuk Kişisi Olarak Egemen 

Devlet. C. B. Akal içinde, Devlet Kuramı (s. 257-267). Ankara: Dost Yayınları. 

Hampsher-Monk, I. (2004). Modern Siyasal Düşünce Tarihi: Hobbes'tan Marx'a Büyük 

Siyasal Düşünürler. (N. Arat, Çev.) İstanbul: Say Yayınları. 

Hançerlioğlu, O. (1970). Başlangıcından Bugüne Özgürlük Düşüncesi. İstanbul: Varlık 

Yayınevi. 

Hançerlioğlu, O. (1989). Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Remzi Kitabevi Yayınları. 

Hançerlioğlu, O. (2000). Cumhuriyet. O. Hançerlioğlu içinde, Felsefe Ansiklopedisi: 

Kavramlar ve Akımlar. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Hayek, F. A. (1967). Studies in Philosophy, Politics and Economics. London: Routledge. 



178 
 

 

Hayek, F. A. (1978a). New Studied in Philosophy, Politics, Economics and the History of 

Ideas. London: Routledge. 

Hayek, F. A. (1978b). The Constitution of Liberty. Chicago: The University of Chicago 

Press. 

Hayek, F. A. (1982). Law, Legislation and Liberty (Cilt 1). London: Routledge&Kegan 

Paul. 

Heater, D. (1990). Citizenship: The Civic Ideal in World History, Politics and Education. 

London: Longman. 

Heater, D. (2004). A Brief History of Citizenship . Edinburgh: Edinburgh University Press. 

Held, D. (1998). Cumhuriyetçilik: Özgürlük, Öz-Yönetim ve Aktif Yurttaş. (H. Peker, & 

H. Doğan, Dü) Cogito, 15, 37-67. 

Held, D. (2006). Models of Democracy. Cambridge: Polity Press. 

Heywood, A. (2002). Politics. London: Palgrave Macmillan. 

Heywood, A. (2004). Political Theory: An Introduction. New York: Palgrave Macmillan. 

Heywood, A. (2012). Siyasetin Temel Kavramları. (H. Özler, Çev.) Ankara: Adres 

Yayınları. 

Heywood, A. (2014). Siyasi İdeolojiler. (A. K. Bayram, Ö. Tüfekçi, H. İnaç, Ş. Akın, & B. 

Kalkan, Çev.) Ankara: Liberte Yayınları. 

Hobbes, T. (1993: 96, 154). Leviathan. (S. Lim, Çev.) İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Hobhouse, L. T. (1911). Liberalism. New York: Oxford University Press. 

Hobson, J. A. (1909). The Crisis of Liberalism: New Issues of Democracy. London: 

King&Son. 

Holden, B. (2007). Liberal Demokrasiyi Anlamak. (H. Bal, Çev.) Ankara: Liberte 

Yayınları. 

Honohan, I. (2002). Civic Republicanism. New York: Routledge. 



179 
 

 

Horton, J. (1998). Toleration. E. Craig içinde, Routledge Encyclopedia of Philosophy (Cilt 

9, s. 429-433). London: Routledge. 

İnce, M. (2015). Piyasa Ekonomisi ve Özgürlük. Sayıştay Dergisi(98), 75-96. 

İnce, M. (2018). Liberal ve Marksist Özgürlük Anlayışlarının Karşılaştırılması . Ankara : 

Akademisyen Kitabevi. 

İrem, N. (2005-2006). Liberal Cumhuriyetçilik, Çokkültürcülük ve Kültürel Demokrasi 

Talepleri. Uluslararası İlişkiler, 2(8), 33-75. 

Işıktaç, Y. (2010). John Rawls. Ç. Veysal içinde, 1900'den Günümüze Büyük Düşünürler: 

Cilt 3 (s. 3-59). İstanbul: Etik Yayınları. 

Kaboğlu, İ. Ö. (1989). Kolektif Özgürlükler. Diyarbakır: DÜHF Yayınları. 

Kadıoğlu, A. (2012). Vatandaşlık: Kavramın Farklı Anlamları. A. Kadıoğlu içinde, 

Vatandaşlığın Dönüşümü: Üyelikten Haklara (s. 21-30). İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Kalkan, B. (2017). Liberalizm. B. Kalkan, & H. Y. Başdemir içinde, Siyasi İdeolojiler (s. 

21-45). Ankara: Adres Yayınları. 

Kansu, A. (1994). The Rise of the Modern State and Politics in Western Europe: An 

Introduction to Political Science. Ankara: METU. 

Karakoyunlu, Y. (1997). Liberalizmin Türkiye Promönadı. Ankara: Irmak Matbaası. 

Kararmaz, F. (2017). Hayek'te Özgürlük, Zorlama ve Özgür Bir Toplumun Güvenceleri. 

Ankara: Adalet Yayınevi. 

Kartal, F. (2010). Dışlayıcı Bir Kurum Olarak Yurttaşlığın Evrimi: Polis'ten Küresel 

Düzene. F. Kartal içinde, Yurttaşlık Tartışmaları: Yeni Yaklaşımlar (s. 11-55). 

Ankara : TODAİE Yayınları. 

Kateb, G. (2000). Human Dignity. Cambridge&London: The Belknap Press of Harvard 

University Press. 

Kaya, İ. (2013). Modern-Dışılaşan Türkiye. İstanbul: Gündoğan Yayınları. 

Kean, J. (1993). Sivil Toplum ve Devlet. (A. Çiğdem, Çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 



180 
 

 

Keyman, F. E., & Turnaoğlu, B. (2008-09). Neo-Roma ve Neo-Atina Cumhuriyetçiliği: 

Cumhuriyetçilik, Demokratikleşme ve Türkiye. Doğu Batı(47), 37-64. 

King, P. (1976). Toleration. London: George Allen&Unwin. 

Klosko, G. (1997). Political Constructivism in Rawls's Political Liberalism. The American 

Political Science Review, 91(3), 635-646. 

Kocaoğlu, M. (2015). John Rawls: Adalet Teorisi ve Temel Kavramları. Ankara: İmaj 

Yayınevi. 

Kocaoğlu, M. (2016). John Rawls. H. E. Beriş, & F. Duman içinde, Siyasal Düşünceler 

Tarihi (s. ---). Ankara: Orion Kitabevi. 

Kocaoğlu, M., & Altundal, U. (2017). Siyasal Liberalizmde Birey İmgesi: Eleştirel Bir 

Bakış. Birey ve Toplum, 7(13), 59-78. 

Kokesh, A. (2016). Özgürlük. (Y. Tatlıhan Tuncel, Çev.) İstanbul: Liber Plus Yayınları. 

Köker, L. (1992). Liberal Demokrasi ve Eleştirileri. Demokrasi Üzerine Yazılar (s. 27-56). 

içinde Ankara : İmge Kitabevi. 

Kuçuradi, I. (1994). Uludağ Konuşmaları: Özgürlük, Ahlak, Kültür Kavramları. Ankara: 

Türkiye Felsefe Kurumu Yayınları. 

Kukathas, C. (2003). The Liberal Archipelago: A Theory of Diversity and Freedom. 

Oxford&New York: Oxford University Press. 

Kukathas, C., Lovell, D. W., & Maley, W. (1990). The Theory of Politics: An Australian 

Perspective. Melbourne: Longman. 

Kymlicka, W. (2001). Civic Republicanism. W. Kymlicka içinde, Contemporary Political 

Philosophy: An Introduction (s. 294-299). New York: Oxford University Press. 

Kymlicka, W. (2002). Contemporary Political Philosophy: An Introduction. Oxford&New 

York: Oxford University Press. 

Kymlicka, W., & Norman, W. (1994). Return of the Citizen: A Survey of Recent Work on 

Citizenship Theory. Ethics, 104(2), 352-381. 



181 
 

 

Langerak, E. (1997). Disagreement: Appreciating the Dark Side of Tolerance. M. A. 

Razavi, & D. Ambuel içinde, Philosophy Religion and the Question of Intolerance 

(s. 111-124). Albany: State University of New York Press. 

Locke, J. (1980). Second Treatise of Civil Government. (C. B. Macpherson, Dü.) 

Indianapolis: Hackett Publishing. 

Loughlin, M. (2000). Swords and Scales: An Examination of the Relationship between Law 

and Politics. Oxford and Portland: Hart Publishing. 

Machiavelli. (1996). Discourses on Livy. (H. C. Mansfield, & N. Tarcov, Çev.) Chicago: 

The University of Chicago Press. 

Machiavelli. (2008). Askerlik Sanatı. (N. Güvenç, Çev.) İstanbul: Anahtar Kitaplar. 

Machiavelli. (2017). Titus Livius'un İlk On Kitabı Üzerine Söylevler. (A. Tolga, Çev.) 

İstanbul: Say Yayınları. 

Machiavelli. (2018). Prens. (K. Atakay, Çev.) İstanbul: Can Yayınları. 

Mack, E., & Gaus, G. F. (2004). Classical Liberalism and Libertarianism: The Liberty 

Tradition. G. F. Gaus, & C. Kukathas içinde, Handbook of Political Theory (s. 

115-130). London: SAGE Publications. 

Madison, J., Hamilton, A., & Jay, J. (1987). The Federalist Papers. New York: J.S. Hein. 

Marmol, J. M. (2003). The Democratic European State: Republicanism and Deliberative 

Democracy. J. Ferrer, & M. Iglesias içinde, Law, Politics and Morality: 

Globalisation, Democracy and Citizenship-Prospects For The European Union 

(s. 137-174). Berlin: Duncker&Humblot. 

Maynor, J. W. (2003: 10). Republicanism in the Modern World. Malden: Blackwell 

Publishing. 

Mengüşoğlu, T. (2015). İnsan Felsefesi. Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Mill, J. S. (2009). Hürriyet Üstüne. (M. O. Dostel, Çev.) Ankara: Liberte Yayınları. 



182 
 

 

Miller, D., Coleman, J., Connoly, W., & Ryan, A. (1991). Republicanism. D. Miller , J. 

Coleman, W. Connoly, & A. Ryan içinde, The Blackwell Encyclopaedia of 

Political Thought. Oxford: John Wiley. 

Montesquieu. (1989). The Spirit of the Laws. Cambridge: Cambridge University Press. 

Montesquieu. (2015). Kanunların Ruhu Üzerine. (F. Baldaş, Çev.) İstanbul: Hiperlink 

Yayınları. 

Narveson, J. (2013). Libertarianism. H. LaFollette, & I. Persson içinde, The Blackwell 

Guide to Ethical Theory (s. 373-393). Malden: Wiley Blackwell. 

Nigel, A. (2009). Özgür Toplumun İlkeleri. (C. Madenci, Çev.) Ankara: Liberte Yayınları. 

Nişanyan, S. (2002). Sözlerin Soyağacı: Çağdaş Türkçenin Etimolojik Sözlüğü. İstanbul: 

Adam Yayınları. 

Nomer, N. (2013). İngiliz Cumhuriyetçiliği ve Makyavel. A. Öztürk içinde, Res Publica: 

Platon'dan Skinner'a Antik ve Modern Düşünce (s. 126-147). Ankara: Doğu Batı 

Yayınları. 

Nozick, R. (2006). Anarşi, Devlet ve Ütopya. (A. Oktay , Çev.) İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları. 

Oakeshott, M. (1962). Rationalism in Politics. London: Methuen. 

O'Connor, J. S., & Robinson, G. (2008). Liberalism, Citizenship and the Welfare State. W. 

van Oorschot, M. Opielka, & B. Pfau-Effinger içinde, Culture and Welfare State: 

Values and Social Policy in Comparative Perspective (s. 29-49). 

Cheltenham&Northampton: Edward Elgar Publishing . 

Oğuz, M. C., & Tok, N. (2016). John Locke: Klasik Liberal Siyaset Felsefesinin Temelleri. 

H. E. Beriş, & F. Duman içinde, Siyasal Düşünceler Tarihi (s. 463-497). Ankara: 

Orion Kitabevi. 

Okutan, C. (2006). Cumhuriyetçi Paradigma Paradigmatik Cumhuriyet. İstanbul: 

Paradigma Yayınları. 

Oldfield, A. (1990). Citizenship and Community: Civic Republicanism and The Modern 

World. London and New York: Routledge. 



183 
 

 

Oldfield, A. (2012). Vatandaşlık: Doğal Olmayan Bir Pratik mi? A. Kadıoğlu içinde, 

Vatandaşlığın Dönüşümü: Üyelikten Haklara (Cilt 61, s. 93-106). İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Onur-İnce, H. (2013). Hannah Arendt: Özgürlükçü Bir Cumhuriyetçilik Kuramına Doğru. 

A. Öztürk içinde, Res Publica: Platon'dan Skinner'a Antik ve Modern Düşünce (s. 

286-310). Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Oppenheim, F. E. (2004). Social Freedom: Definition, Measuability, Valuation. Social 

Choice and Welfare, 22(1), 175-185. 

Outhwaite, W. (2008). Modern Toplumsal Düşünce Sözlüğü. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Öner, N. (1995). İnsan Hürriyeti. Ankara: Vadi Yayınları. 

Özalp, A. (2014). Res Private-Res Publica İlişkisi Üzerinden Cumhuriyetçi Düşüncenin 

Evrimi. Memleket Siyaset Yönetim, 9(21), 47-70. 

Özcan, M. (2006). İnsan Felsefesi: İnsanın Neliği Üstüne Bir Soruşturma. Ankara : Bilim 

ve Sanat Yayınları. 

Özçınar, Ş. (2013). Doğa Kültür Karşıtlığı Bağlamında Özgürlük Sorunu. Kaygı: Uludağ 

Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi(20), 181-197. 

Özkök, G. (1999). John Rawls'ın Adalet Görüşü Bakımından Devlet Problemi. Ankara: 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Öztürk, A. (2007). Rawls'ın Adalet Teorisi ya da Biçimsel Hak Anlayışının Teorik 

Açmazları Üzerine. İstanbul Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi(37), 

57-86. 

Öztürk, A. (2008). Cumhuriyetçilik Ayracında Yurtsever Anlayışın İdeolojik Kökleri. N. 

Tok içinde, Cumhuriyetçilik: Antik Bir Düşünce Geleneği Üzerine Çağdaş 

Yorumlar (s. 119-138). Ankara: Orion Kitabevi. 

Öztürk, A. (2013a). Machiavelli Düşüncesinde Cumhuriyetçi Özgürlük ve Kurucu Lider 

İmgesi. Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, 68(2), 181-204. 

Öztürk, A. (2013b). Neo-Atina Cumhuriyetçiliği Özelinde Liberalizm Komüniteryanizm 

Tartışması Üzerine Notlar. Liberal Düşünce(71), 93-106. 



184 
 

 

Öztürk, A. (2013c). Neo-Roma Cumhuriyetçiliği: Skinner, Viroli ve Pettit Düşünüşünde 

Modern Cumhuriyetçilik Üzerine Bir Analiz. Felsefe Tartışmaları(48), 59-96. 

Öztürk, A. (2013ç). Liberal Adalet. İstanbul : Doruk Yayınları. 

Öztürk, A. (2013d). Res Publica İdeali Üzerine Tarihsel ve Kavramsal Bir Soruşturma. A. 

Öztürk içinde, Res Publica: Platon'dan Skinner'a Antik ve Modern Düşünce (s. 7-

39). Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Öztürk, A. (2013e). Karma Anayasacı Antik Cumhuriyet Geleneği Üzerine Eleştirel Bir 

Değerlendirme. A. Öztürk içinde, Res Publica: Platon'dan Skinner'a Antik ve 

Modern Düşünce (s. 40-91). Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

 

Öztürk, A. (2015). Hobbes'tan Berlin'e Negatif Özgürlük Düşüncesi ve Berlin'in Agnostik 

Liberalizmi. H. Onur İnce içinde, Günümüzde Yeni Siyasal Yaklaşımlar 2 (s. 102-

138). Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Öztürk, A. (2016). Cumhuriyetçilik ve Liberalizm: Neo-Roma Cumhuriyetçiliği: Özgürlük, 

Katılım, Yasa/Yurttaşlık Sorunsalları Üzerine Karşılaştırmalı Bir Analiz. 

İstanbul: Doruk Yayınları. 

Öztürk, A. (2017). Isaiah Berlin Düşünüşünde Özgürlüğün Sınırları. Kent Kültürü ve 

Yönetimi, 10(2), 157-168. 

Pettit, P. (1993). The Common Mind: An Essay on Pshycology, Society and Politics. New 

York: Oxford University Press. 

Pettit, P. (1994). Review of John Rawls, Political Liberalism. Journal of Philosophy(91), 

215-220. 

Pettit, P. (1997). Republicanism: A Theory of Freedom and Government. New York: 

Oxford University Press. 

Pettit, P. (1998). Cumhuriyetçilik: Bir Özgürlük ve Yönetim Teorisi. İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Pettit, P. (2001). A Theory of Freedom: From the Psychology to the Politics of Agency . 

New York: Oxford University Press. 



185 
 

 

Pettit, P. (2003). Agency Freedom and Optional Freedom. Journal of Theoretical Politics, 

4(15), 387-403. 

Pierson, C. (2011). The Modern State. London and New York: Routledge. 

Plano, J. C. (1973). Political Science Dictionary. Illinois: Dryden Press. 

Platon. (2017: 360-368). Devlet. (S. Eyüboğlu, & M. A. Cimcoz, Çev.) İstanbul: Türkiye 

İş Bankası Kültür Yayınları. 

Pocock, J. A. (1975). The Machiavellian Moment-Florentine Political Thought and the 

Atlantic Republican Tradition. London: Princeton University Press. 

Pocock, J. A. (1987). The Ancient Constitution and the Feudal Law: A Study of English 

Historical Thought in the Seventeenth Century. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Pocock, J. A. (1992). The Idea of Citizenship Since Classical Times. Queen's Quarterly, 

99(1), 45-53. 

Raico, R. (2011: 69). Klasik Liberalizm Nedir? (A. Yayla, Dü.) Liberal Düşünce 

Dergisi(64), 69-73. 

Rand, A. (1993). İnsan(ın) Hakları. A. Yayla içinde, Sosya&Siyasal Teori: Seçme Yazılar 

(s. 257-264). Ankara : Siyasal Kitabevi. 

Rawls, J. (1985). Justice as Fairness: Political not Metaphysical. Philosophy & Public 

Affairs, 14(3), 223-251. 

Rawls, J. (1988). The Priority of Right and Ideas of the Good. Philosophy & Public Affairs, 

17(4), 251-276. 

Rawls, J. (1996). Political Liberalism. New York: Columbia University Press. 

Rawls, J. (1999). A Theory of Justice. Cambridge: The Belknap Press of Harvard 

University Press. 

Rawls, J. (2000). The Law of Peoples. Cambridge&London: Harvard University Press. 

Rawls, J. (2001). Justice as Fairness: A Restatement. Cambridge&London: The Belknap 

Press of Harvard University Press. 



186 
 

 

Rawls, J. (2006). Temel Özgürlükler ve Öncelikleri. A. Berten, P. Da Silveira, & H. 

Pourtois içinde, Liberaller ve Cemaatçiler (B. Demir, Çev., s. 145-172). Ankara: 

Dost Kitabevi Yayınları. 

Rawls, J. (2007). Siyasal Liberalizm. (M. F. Bilgin, Çev.) İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları. 

Raz, J. (2019). The Law's Own Virtue. Oxford Journal of Legal Studies, 39(1), 1-15. 

Riesenberg, P. (1992). Introduction. P. Riesenberg içinde, Citizenship: In The Western 

Tradition, Plato to Rousseau. Chapel Hill and London: The University of North 

Carolina Press. 

Roberts, W. J. (1910). The Crisis of Liberalism: New Issues of Democracy. J. A. Hobson. 

The International Journal of Ethics, 21(1), 117-120. 

Robertson, D. (2003). Republic. D. Robertson içinde, A Dictionary of Modern Politics. 

London: Europa Publications. 

Rothbard, M. N. (1998). The Ethics of Liberty. New York: New York University Press. 

Rothbard, M. N. (2000). Egalitarianism as a Revolt Against Nature and Other Essays. 

Auburn: Ludwin Von Mises Institute. 

Rousseau, J. J. (2002). İnsanlar Arasındaki Eşitsizliğin Kaynağı. İstanbul: Say Yayınları. 

Rousseau, J. J. (2011). Emile. (Y. Avunç, Çev.) İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları. 

Rousseau, J. J. (2017). Toplum Sözleşmesi. (V. Günyol, Çev.) İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları. 

Ruby, C. (2012). Siyaset Felsefesine Giriş. (A. U. Kılıç, Çev.) İstanbul: İletişim Yayınları. 

Ryan, A. (2007). What is Liberalism? R. E. Goodin, P. Pettit, & T. Pogge içinde, A 

Companion to Contemporary Political Philosophy (s. 360-382). Malden: 

Blackwell. 

Sabine, G. (1969a). Siyasal Düşünceler Tarihi: Eski Çağ-Orta Çağ. (H. Rızatepe, Çev.) 

Ankara: Sevinç Matbaası. 



187 
 

 

Sabine, G. (1969b). Modern Liberalizm. G. Sabine içinde, Siyasal Düşünceler Tarihi 3: 

Yakın Çağ (Ö. Ozankaya, Çev., s. 81-133). Ankara: Sevinç Matbaası. 

Sachs, B. (2012). The Limits of Fair Equality of Opportunity. Philosophical Studies(160), 

323-343. 

Sağlam, R. (2008). Liberalizm Adalet ve Ütopya. İstanbul : Legal Yayıncılık. 

Samuel, H. L. (1945). Memoirs. London: Cresset. 

Sancar, M. (2012). Devlet Aklı Kıskacında Hukuk Devleti. İstanbul : İletişim Yayınları. 

Sandel, M. (1984). Introduction. M. Sandel içinde, Liberalism and Its Critics (s. 1-11). 

New York: New York University Press. 

Sandel, M. J. (1996). Democracy's Discontent: America in Search of a Public Philosophy. 

Cambridge: Harvard University Press. 

Sandel, M. J. (1998). Liberalism and the Limits of Justice. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Sarıca, M. (1977). 100 Soruda Siyasi Düşünce Tarihi. İstanbul: Gerçek Yayınevi. 

Sartori, G. (1996). Demokrasi Teorisine Geri Dönüş. (T. Karamustafaoğlu, & M. Turhan , 

Çev.) Ankara: Yetkin Yayınları. 

Schwarzenbach, S. A. (1999). Rawls, Hegel and Communitarianism. H. S. Richardson, & 

P. J. Weithman içinde, Moral Psychology and Community: The Philosophy of 

Rawls (s. 261-293). New York&London: Garland Publishing. 

Scruton, R. (1996: 312). A Dictionary of Political Thought. London: Palgrave Macmillan. 

Seaman, J. W. (1978). L.T. Hobhouse and the Theory of Social Liberalism. Canadian 

Journal of Political Science, 11(4), 777-801. 

Sen, A. (1998). Universal Truths: Human Rights and The Westernizing Illusion. Harvard 

International Review, 20(3), 40-43. 

Senemoğlu, O. (2016). Antik Yunan Siyasal Düşünüşünde İnsan Doğası ve Toplum 

Anlayışı: Platon ve Aristoteles. İnsan ve İnsan Dergisi(10), 42-63. 



188 
 

 

Sennet, R. (2013). Kamusal İnsanın Çöküşü. (S. Durak, & A. Yılmaz, Çev.) İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Shapiro, I. (1990). Political Critism. Berkeley: University of California Press. 

Skinner, Q. (1984). The Idea of Negative Liberty: Historical Perspectives. R. Rorty, J. B. 

Schneewind, & Q. Skinner içinde, Philosophy in History: Essays in the 

Historiography of Philosophy (s. 193-211). Cambridge: Cambridge University 

Press. 

Skinner, Q. (1986). The Paradoxes of Political Liberty. S. McMurrin içinde, The Tanner 

Lectures on Human Value (Cilt 7, s. 225-250). Salt Lake City: University of Utah 

Press. 

Skinner, Q. (1990). Republican Ideal of Liberty. G. Bock, Q. Skinner, & M. Viroli içinde, 

Machiavelli and Republicanism (s. 293-309). New York: Cambridge University 

Press. 

Skinner, Q. (1995). On Justice, the Common Good and the Priority of Liberty. C. Mouffe 

içinde, Dimensions of Radical Democracy, Pluralism, Citizenship, Community (s. 

211-224). London&New York: Verso. 

Skinner, Q. (1998). Liberty Before Liberalism. New York: Cambridge University Press. 

Skinner, Q. (2002). A Third Concept of Liberty. Proceedings of the British Academy(117), 

237-268. 

Skinner, Q. (2003). States and the Freedom of Citizens. Q. Skinner, & B. Strath içinde, 

States and Citizens: History, Theory, Prospects (s. 11-27). New York: Cambridge 

University Press. 

Skinner, Q. (2008). Hobbes and Republican Liberty . New York: Cambridge University 

Press. 

Smith, A. (2008). Milletlerin Zenginliği. (H. Derin, Çev.) İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları. 

Swift , A. (2014). Political Philosophy. Malden: Polity Press. 



189 
 

 

Şahin, B. (2008a). Özgürlük Ekseninde Liberalizm ve Cumhuriyetçilik. N. Tok içinde, 

Cumhuriyetçilik: Antik Bir Düşünce Geleneği Üzerine Çağdaş Yorumlar (s. 19-

44). Ankara: Orion Kitabevi. 

Şahin, B. (2008b). Liberal Demokrasinin Temelleri. B. Şahin içinde, Demokrasi 

Teorisinde Güncel Tartışmalar (s. 1-33). Ankara: Orion Kitabevi. 

Şahin, B. (2010). Toleration: The Liberal Virtue. New York: Lexington Books. 

Şahin, B. (2013). Liberalizm. Ö. Çaha, & B. Şahin içinde, Dünyada ve Türkiye'de Siyasal 

İdeolojiler (s. 41-102). Ankara: Orion Kitabevi. 

Şahin, B. (2018). Hoşgörü: Siyasi Liberalizm ve İslam Dünyasında Barış İçinde Bir Arada 

Yaşama. C. C. Aktan, & B. Şahin içinde, Liberalizm Demokrasi ve Sınırlı Devlet 

(s. 197-237). Ankara: Orion Kitabevi. 

Şenel, A. (1968). Eski Yunanda Siyasal Düşünüş. Ankara : Sevinç Matbaası. 

Şenel, A. (1994). Çağdaş Siyasal Akımlar. Ankara: İmaj Yayıncılık. 

Şenel, A. (2002). Siyasal Düşünceler Tarihi. Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları. 

Tannenbaum, D. G., & Schultz, D. (1999). Inventors of Ideas: An Introduction to Western 

Political Philosophy. New York: St. Martin's Press. 

Taylor, C. (1979). What's Wrong with Negative Liberty? A. Ryan içinde, The Idea of 

Freedom: Essays in Honour of Isaiah Berlin (s. 175-193). New York: Oxford 

University Press. 

Taylor, C. (1989). Cross-Purposes: The Liberal-Communitarian Debate. N. L. Rosenblum 

içinde, Liberalism and the Moral Life (s. 159-182). Cambridge: Harvard 

University Press. 

Taylor, C. (1990). Philosophy and The Human Sciences: Philosophical Papers 2. New 

York: Cambridge University Press. 

Taylor, C. (2011). Modernliğin Sıkıntıları. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Taylor, J. (1961). What's Wrong With Negative Liberty? A. Ryan içinde, The Idea of 

Freedom (s. 175-193). New York: Oxford University Press. 



190 
 

 

Timuçin, A. (2000). Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Bulut Yayınları. 

Tok, N. (2008). Giriş. N. Tok içinde, Antik Bir Düşünce Geleneği Üzerine Çağdaş 

Yorumlar: Cumhuriyetçilik (s. 1-18). Ankara: Orion Kitabevi. 

Tok, N. (2008). Liberalizm ve Cumhuriyetçilik. N. Tok içinde, Cumhuriyetçilik: Antik Bir 

Düşünce Geleneği Üzerine Çağdaş Yorumlar (s. 45-88). Ankara: Orion Kitabevi. 

Tomasi, J. (2013). Free Market Fairness. Princeton : Princeton University Press. 

Topakkaya, A. (2006). Bir Söylem Olarak Sosyal Adalet Kavramı. Erciyes Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi Dergisi, 1(2), 97-110. 

Tuna, M. (2016). Liberalizmin Proje Dahisi: John Stuart Mill. Kolektif içinde, Liberalizmin 

Kurucu Babaları (s. 76-106). İstanbul: Liber Plus Yayınları. 

Tunçel, A. (2010). Bir Siyaset Felsefesi: Cumhuriyetçi Özgürlük. İstanbul: Bilgi 

Üniversitesi Yayınları. 

Tunçel, A. (2013). Quentin Skinner: Yeni Cumhuriyetçilik-Yeni Tarihçilik. A. Öztürk 

içinde, Respublica: Platon'dan Skinner'a Antik ve Modern Düşünce (s. 311-338). 

Ankara: Doğu-Batı Yayınları. 

Turhan, M., & Uluşahin, N. (2007). Isaiah Berlin'in Liberalizmi ve Değerlerin Pluralizmi. 

Liberal Düşünce(45-46), 83-114. 

Turner, B. S. (2012). Bir Vatandaşlık Kuramının Anahatları. A. Kadıoğlu içinde, 

Vatandaşlığın Dönüşümü: Üyelikten Haklara (s. 107-139). İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Türk, D. (2014). Roma Siyasal Düşüncesi. M. A. Ağaoğulları içinde, Sokrates'ten 

Jakobenlere Batı'da Siyasal Düşünceler (s. 164-192). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Türk, D. (2016). Eşitlik, Özgürlük, Otorite: Arendt ve Rancière’i Karşılıklı Düşünmek. 

Mülkiye Dergisi, 40(3), 87-114. 

Uslu, C. (2012). Liberal Farklılık Teorisinin İki Örneği: Kymlicka ve Kukathas. 

Muhafazakâr Düşünce Dergisi(32), 75-104. 

Uygun, O. (2015). Devlet Teorisi. İstanbul: Oniki Levha Yayınları. 



191 
 

 

Üstel, F. (1999). Devlet, Sivil Toplum, Kamusal Alan ve Yurttaşlık. F. Üstel içinde, 

Yurttaşlık ve Demokrasi (s. 77-92). Ankara : Dost Yayınları. 

Vincent, A. (2010). Modern Political Ideologies. Malden: Wiley&Blackwell. 

Viotti, P. R., & Kauppi, M. V. (2012). International Relations Theory. Longman: Boston. 

Viroli, M. (1997). Vatan Aşkı: Yurtseverlik ve Milliyetçilik Üzerine Bir Deneme. (A. 

Yılmaz , Çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Viroli, M. (2002). Republicanism. New York: Hill and Wang. 

Voltaire. (2011). Felsefe Sözlüğü. (L. Ay, Çev.) İstanbul: İnkılap Yayınları. 

Von Mises, L. (2007). Bureaucracy. Indianapolis: Liberty Fund. 

Von Mises, L. (2010). Omnipotent Government: The Rise of the Total State&Total War. 

Indianapolis: Liberty Fund. 

Von Mises, L. (2016). Liberalizm. (Y. Öğüt, Çev.) İstanbul: Liber Plus Yayınları. 

Waldron, J. (2013). Liberalizmin Kuramsal Temelleri. C. Uslu içinde, Liberalizm El Kitabı 

(B. Evre, Çev., s. 161-193). Ankara: Kadim Yayınları. 

Watts, M. (1992). Piyasa Ekonomisi Nedir? (L. Köker, Çev.) Ankara: Türk Demokrasi 

Vakfı. 

Welch, S. (2012). Social Freedom and Commitment. Ethical Theory and Moral Practice, 

15(1), 117-134. 

Wenar, L. (1995). Political Liberalism: An Internal Critique. Ethics, 106(1), 32-62. 

Williams, D. C. (1991). Civic Republicanism and The Citizen Militia: The Terrifiying 

Second Amedment. Yale Law Journal, 551-615. 6 27, 2019 tarihinde 

https://www.repository.law.indiana.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1733&conte

xt=facpub adresinden alındı 

Yalçın, A. (1983). İktisadi Sistemler ve Doktrinler Tarihi. Ankara: AÜSBF Yayınları. 

Yalçıner, R. (2016). Cumhuriyetçilik: Bir Aktüalite Ontolojisi. Amme İdaresi Dergisi, 

49(4), 1-35. 



192 
 

 

Yaman, S. (2018). Devlet Kuramlarına Anarko-Kapitalist Bir Alternatif. C. C. Aktan, & 

B. Şahin içinde, Liberalizm, Demokrasi ve Sınırlı Devlet (s. 275-302). Ankara : 

Orion Kitabevi. 

Yanık, L. K. (2015). Liberalizm: Bir Yazın Değerlendirmesi. Uluslararası İlişkiler 

Dergisi, 12(46), 35-55. 

Yayla, A. (2002). Siyaset Teorisine Giriş. Ankara: Liberte Yayınları. 

Yayla, A. (2012). Hayek'in Fikir Dünyasında Liberalizm. A. Yayla içinde, Hayek'in 

Liberalizm Anlayışı (s. 9-23). İstanbul: Kesit Yayınları. 

Yayla, A. (2014a). Liberal Bakışlar. İstanbul : Profil Yayıncılık. 

Yayla, A. (2014b). Özgürlük Yolu: Hayek'in Sosyal Teorisi. İstanbul: Profil Yayıncılık. 

Yayla, A. (2015a). Siyaset Bilimi. Ankara: Adres Yayınları. 

Yayla, A. (2015b). Liberalizm. Ankara : Liberte Yayınları. 

Yeğin, A. (1999). Yeni Lugat. İstanbul: Hizmet Vakfı Yayınları. 

Yılmaz, Z. (2006). Özel Alan-Kamusal Alan Ayrımının Tarihsel Temelleri: Antik Yunan. 

Atatürk Üniversitesi Kazım Karabekir Eğitim Fakültesi Dergisi(14), 359-371. 

Yükselbaba, Ü. (2016). Liberal Dağıtıcı Adalet Tartışmaları: Bentham, Mill, Rawls, 

Dworkin ve Nozick. İstanbul: Onikilevha Yayınları. 

Zabcı, F. (2018). Karma Yönetim ve Cumhuriyet İlişkisi Bağlamında Aristoteles, Polybios 

ve Machiavelli Üzerine Bir İnceleme. Felsefelogos(69), 7-24. 

Zelyüt-Hünler, S. (1997). İki Adalet Arasında: Liberal ve Komunitaryan Düşüncelerin 

Çatışma Alanı. Ankara: Vadi Yayınları. 

 

 

 

 



I 
HACETTEPE UNiVERSiTESi 

SOSYAL BiLiMLER ENSTiTUSU 
vUKSEK LiSANS TEZ <;ALI~MASI ORiJiNALLiK RAPORU 

HACETTEPE UNiVERSiTESi 
SOSY AL BiLiMLER ENSTiTUSU 

SiYASET BiLiMi VE KAMU YONETIMi ANABiLiM DALI BASKANLIGI'NA 

Tarih: (l.j't. j .~. 

Tez Ba~hgt : CUMHURiYETCi VE LiBERAL DU$UNCEDE OZGURLUK KAVRAMI: PETTIT VE RAWLS UZERiNE 
KAR$1LA$TIRMALI BiR iNCELEME 

Yukanda ba~hgi gosterilen tez ~ah~mamm a) Kapak sayfast, b) Giri~, c) Ana boliimler ve d) Sonu~ ktstmlanndan 

olu~an toplam J.98 ... sayfaltk Jasmma ili~kin, H .. J.i .. j~aotarihinde ~ahstm/tez dam~mamm tarafmdan Turnitin adh 
intihal tespit programmdan a§agtda i§aretlenmi§ filtrelemeler uygulanarak ahnmt§ olan orijinallik raporuna gore, 

tezimin benzerlik oram % ~ .. 'tiir. 

Uygulanan filtrelemeler: 

1- D KabuljOnay ve Bildirim sayfalan hari~ 
2- 8] Kaynak~a hari~ 
3- ~ Almttlar hari~ 
4- [) Almnlar dahil 

5- KJ 5 kelimeden daha az ortii§me i~eren metin ktstmlan hari~ 

Hacettepe Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Tez !;:alt§mast Orijinallik Raporu Almmast ve Kullamlmast Uygulama 

Esaslan'm inceledim ve bu Uygulama Esaslan'nda belirtilen azami benzerlik oranlarma gore tez ~ah§mamm herhangi 
bir intihal i~ermedigini; aksinin tespit edilecegi muhtemel durumda dogabilecek her tiirlii hukuki sorumlulugu kabul 
ettigimi ve yukanda vermi§ oldugum bilgilerin dogru oldugunu beyan ederim. 

Geregini saygtlanmla arz ederim. 

Ad1 Soyad1: Battkan Aksoy 

Ogrenci No: N16229676 
------------------------------------------

Anabilim Dab: Siyaset Bilimi ve Kamu Yonetimi 

Program1: Siyaset Bilimi 

DANISMAN ONAYI 

UYGUNDUR. 

~,LPr:z 
(Unvan, Ad Soyad, imza) 

Tarih ve imza 



I HACETTEPE UNIVERSITY 
GRADUATE SCHOOL OF SOCIAL SCIENCES 
MASTER'S THESIS ORIGINALITY REPORT 

HACETTEPE UNIVERSITY 
GRADUATE SCHOOL OF SOCIAL SCIENCES 

POLITICAL SCIENCE AND PUBLIC ADMINISTRATION DEPARTMENT 

Date: i.t;~./~ 

Thesis Title: THE CONCEPT OF FREEDOM IN REPUBLICAN AND LIBERAL THOUGHT: A COMPARATIVE ANALYSIS 
ON PETTIT AND RAWLS 

According to the originality report obtained by myself/my thesis advisor by using the Turnitin plagiarism detection 
software and by applying the filtering options checked below on u .. ;.t .. ; :U.~for the total of ... l~.i ..... pages 

including the a) Title Page, b) Introduction, c) Main Chapters, and d) Conclusion sections of my thesis entitled as 

b h . ·1 . . d f h · · S o/. a ove, t e Simi anty m ex o my t es1s IS ......... 70· 

Filtering options applied: 
1. 0 Approval and Decleration sections excluded 
2. ~ Bibliography /Works Cited excluded 
3. lg:] Quotes excluded 

4. 0 Quotes include(:! 

5. ~ Match size up to 5 words excluded 

I declare that I have carefully read Hacettepe University Graduate School of Social Sciences Guidelines for Obtaining 

and Using Thesis Originality Reports; that according to the maximum similarity index values specified in the 
Guidelines, my thesis does not include any form of plagiarism; that in any future detection of possible infringement of 
the regulations I accept all legal responsibility; a nd that all the information I have provided is correct to the best of my 
knowledge. 

I respectfully s ubmit this for approval. 

Date and Signature 

Name Surname: Bat1kan Aksoy II . DB'· fJJ, J...D ------------------------------------------
~~~ Student No: N16229676 

Department: Political Science and Public Administration 

Program: Political Science 

ADVISOR APPROVAL 

(Title, Name Surnam"'e,S'ignature) 

./ -



HACETTEPE UNiVERSiTESi 
SOSY AL BiLiMLER ENSTiTOSO I TEZ ~ALI~MASI ETiK KOMiSYON MUAFiYETi FORMU 

HACETTEPE UNiVERSiTESi 
SOSYAL BiLiMLER ENSTiTUSU 

SiYASET BILiMi VE KAMU YONETiMi ANABiLiM DALI B~KANLH~I'NA 

Tarih: f.f.; l..; .2~ 

Tez Ba~hg1: CUMHURiYETI;:i VE LiBERAL D0~0NCEDE OZGURLUK KAVRAMI: PETTIT VE RAWLS OZERiNE 

KAR~ILA~TIRMALI BiR iNCELEME 

Yukanda ba~hg1 gosterilen tez c;ah~mam: 

1. insan ve hayvan i.izerinde deney niteligi ta~Imamaktadir, 

2. Biyolojik materyal (kan, idrar vb. biyolojik SIVJlar ve numuneler) kullamlmasmJ gerektirmemektedir. 

3. Beden bi.iti.inli.igi.ine mi.idahale ic;ermemektedir. 
4. Gozlemsel ve betimsel ara~tJrma (anket, mi.ilakat, olc;ekfskala c;ah~malan, dosya taramalan, veri kaynaklan 

taramas1, sistem-model geli~tirme c;ah~malan) niteliginde degildir. 

Hacettepe Oniversitesi Etik Kurullar ve Komisyonlannm Yonergelerini inceledim ve bunlara gore tez c;ah~mamm 

yiiri.iti.ilebilmesi ic;in herhangi bir Etik KurulfKomisyon'dan izin ahnmasma gerek olmadigm1; aksi durumda 

dogabilecek her ti.irli.i hukuki sorumlulugu kabul ettigimi ve yukanda vermi~ oldugum bilgilerin dogru oldugunu 

beyan ederim. 

Geregini saygilanmla arz ederim. 

Ada Soyada: BatJkan Aksoy 

Ogrenci No: N16229676 
------------------------------------------

Anabilirn Dah: Siyaset Bilimi ve Kamu Yonetimi 

Prograrna: Siyaset Bilimi 

Stattisti: ~ Yi.iksek Lisans D Doktora 0 Bi.iti.inle~ik Doktora 

DANISMAN GOR0S0 VE ONAYI 

(Unvan, Ad Soyad, imza) 

Detayh Bilgi: http; //www.sosyalbilimler.hacettepe.edu.tr 

Tarih ve imza 

~i . 08#~LO 

~A:~ 

Telefon: 0-312-2976860 Faks: 0-3122992147 E-posta: sosyalbilimler@hacettepe.edu.tr 



I HACETTEPE UNIVERSITY 
GRADUATE SCHOOL OF SOCIAL SCIENCES 
ETHICS COMMISSION FORM FOR THESIS 

HACETTEPE UNIVERSITY 
GRADUATE SCHOOL OF SOCIAL SCIENCES 

POLITICAL SCIENCE AND PUBLIC ADMINISTRATION DEPARTMENT 

Date:ll. j ~I b..~. 

Thesis Title: THE CONCEPT OF FREEDOM IN REPUBLICAN AND LIBERAL THOUGHT: A COMPARATIVE ANALYSIS ON 
PETTIT AND RAWLS 

My thesis work related to the title above: 

1. Does not perform experimentation on animals or people. 
2. Does not necessitate the use of biological material (blood, urine, biological fluids and samples, etc.). 

3. Does not involve any interference of the body's integrity. 
4. Is not based on observational and descriptive research (survey, interview, measures/scales, data scanning, 

system-model development). 

I declare, I have carefully read Hacettepe University's Ethics Regulations and the Commission's Guidelines, and in 
order to proceed with my thesis according to these regulations I do not have to get permission from the Ethics 
Board/Commission for anything; in any infringement of the regulations I accept all legal responsibility and I declare 
that all the information I have provided is true. 

I respectfully submit this for approval. 

Name Surname: Battkan Aksoy 

Student No: N16229676 

Department: Political Sciences and Public Administration 

Program: Political Science 

Status: ~MA 0Ph.D. D Combined MA/ Ph.D. 

ADVISER COMMENTS AND APPROVAL 

? r<VJ- 1) r . rtSI '-00 S a..h-tYJ 
(Title, Name Surname, Sigll'llture) 

Date and Signature 


