
 

 

T. C.  

ATILIM ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

KAMU YÖNETİMİ VE SİYASET BİLİMİ ANABİLİM DALI 

KAMU YÖNETİMİ VE SİYASET BİLİMİ YÜKSEK LİSANS PROGRAMI 

 

 

 

 

 

ZİYA GÖKALP VE YUSUF AKÇURA EKSENİNDE TÜRK 

MİLLİYETÇİLİĞİ ÖĞRETİSİ 

 

 

 

 

 

Kaan Toper 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Ankara-2020 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



T. C.  

ATILIM ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

KAMU YÖNETİMİ VE SİYASET BİLİMİ ANABİLİM DALI 

KAMU YÖNETİMİ VE SİYASET BİLİMİ YÜKSEK LİSANS PROGRAMI 

ZİYA GÖKALP VE YUSUF AKÇURA EKSENİNDE TÜRK 

MİLLİYETÇİLİĞİ ÖĞRETİSİ 

Yüksek Lisans Tezi 

Kaan Toper 

Tez Danışmanı 

Dr.  Öğr.  Üyesi Korhan Mühürcüoğlu 

Ankara-2020



KABUL VE ONAY

Kaan TOPER tarafından hazırlanan “Ziya Gökalp ve Yusuf Akçura Ekseninde 

Türk Milliyetçiliği Öğretisi” başlıklı bu çalışma,  17. 07. 2020 tarihinde yapılan 

savunma sınavı sonucunda başarılı bulunarak jürimiz tarafından Kamu Yönetimi ve 

Siyaset Bilimi Anabilim dalı Kamu Yönetimi ve Siyaset Bilimi Programında Yüksek 

Lisans Tezi olarak oy birliği/oy çokluğu ile kabul edilmiştir.  

Dr. Öğr. Üyesi Aslı GÜLSEVEN (Başkan) 

Dr. Öğr. Üyesi  Korhan MÜHÜRCÜOĞLU (Danışman) 

Doç.  Dr.  Mustafa ALTUNOK (Üye) 

Prof.  Dr.  Dilaver TENGİLİMOĞLU 

Enstitü Müdürü 



 

ETİK BEYAN 

Atılım Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Yönergesi ’ne uygun olarak 

hazırladığım bu tez çalışmasını; 

 Akademik ve etik kurallar çerçevesinde hazırladığımı,

 Tüm bilgi,  belge,  değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak

kurallarına uygun olarak sunduğumu,

 Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne atıfta bulunarak kaynak

gösterdiğimi,

 Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu bildirir,

Aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan 

ederim.  

17/07/2020 

Kaan TOPER 



i 

ÖZ 

TOPER,  Kaan. Ziya Gökalp ve Yusuf Akçura Ekseninde Türk Milliyetçiliği 

Öğretisi,  Yüksek Lisans Tezi,  Ankara,  2020.  

Türk milliyetçiliği akımının öncülerinden olan Ziya Gökalp ve Yusuf 

Akçura'nın milliyetçilik anlayışlarının incelendiği bu çalışmada,  her iki düşünürün 

kronolojik bir şekilde siyasal ve sosyal hayatlarına yer verilerek bu doğrultuda fikir 

dünyalarının oluşum aşamalarına,  katıldıkları örgütlenmelere ve ülküleri uğruna 

verdikleri mücadelelerden bahsedilmiştir.  Türk milliyetçiliği akımına fikirleri ve 

eserleri ile katkılarda bulunmuş olan bu iki düşünürün farklı kavramlar üzerinden 

milliyetçilik anlayışlarından bahsedilmiş ve bu yöndeki faaliyetleri ile öngörülerine 

değinilmiştir.  Çalışmanın odağında ki bu iki düşünürün detayları ve çeşitleri bulunan 

milliyetçilik öğretisi hususunda,  fikirsel ayrılığa düştüğü konulara da değinilerek 

kısmi bir karşılaştırılma yapılmıştır.  Bu çalışmanın amacı 20. yüzyılın başlarında ki 

siyasal ortamın getirileriyle harmanlanan bu iki düşünürün,  Türk milliyetçiliği 

öğretisine ve dönemin siyasal hayatına etkilerini sistematik bir bakış açısı ile 

alarak,  vermiş oldukları mücadelenin içeriğini ve şeklini ortaya çıkarmaktır.  Bu 

çalışma ile beraber özne konumunda bulunan bu iki Türk münevverinin ekseninde 

hem Türk milliyetçiliğinin ana hatları sistemli bir şekilde ortaya çıkarılmış hem de 

milli devlete giden yolda ve milli devlet kurulduktan sonra Türk milliyetçiliğinin 

siyasal ve toplumsal etkileri ortaya çıkarılarak,  elde edilen bilgiler doğrultusunda 

çalışma sonuca bağlanmıştır.  

Anahtar Sözcükler 

Ziya Gökalp,  Yusuf Akçura,  Türk Milliyetçiliği,  Türk Ulusu,  Milli Devlet 



ii 

ABSTRACT 

TOPER,  Kaan,  Turkish Nationalism Doctrine in terms of  Ziya Gökalp and Yusuf 

Akçura,  Master Thesis,  Ankara,  2020.  

In this thesis, the two leading and prominent figures of Turkish nationalist 

movement, Ziya Gökalp (1876-1924) and Yusuf Akçura (1876-1935), are studied 

with a view to understand how their respective conceptions of nationalism were 

developed within the socio-political context of the late 19th and the early 20th Century 

Ottoman Empire. To bring forth the nuances, similarities and differences of their 

conceptions of nationalism and their complex relation with the political atmosphere 

around them, the thesis relies on a comparative analysis with a view to better 

understand Turkish nationalism in its nascent state. The thesis, in this 

regard, attempts to contribute to the literature on the history of Turkish nationalism 

by the in-depth analysis of these nationalist thinkers's political works.  

Keywords 

Ziya Gökalp,  Yusuf Akçura,  Turkish Nationalism,  Turkish Nation,  National State 



iii 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ  ............................................................................................................... i 

ABSTRACT .............................................................................................................. ii 

İÇİNDEKİLER ....................................................................................................... iii 

TEŞEKKÜR .............................................................................................................. vi 

GİRİŞ  ................................................................................................................ 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ZİYA GÖKALP ve ÜLKÜ YOLCULUĞU 

1.1. Babasının Vasiyeti ................................................................................... 5 

1.2. Hocasının Vasiyeti .................................................................................. 8 

1.3. Gökalp'in Buhranlı Yılları ve Kurtuluş Mefkûresi ................................. 9 

1.4. Siyasal Faaliyetler ve Eğitim Arasında Sıkışan Yıllar .......................... 11 

1.5. Pirinin Vasiyeti ...................................................................................... 12 

1.6. Gökalp'in Halk Ayaklandırması ............................................................ 15 

1.7. Genç Kalemlere Giden Yolculuk .......................................................... 16 

1.8. Malta Sürgününe Giden Süreç .............................................................. 18 

1.9. Sürgün Sonrası Yıllar ............................................................................ 21 

1.10. Milli Devletin Kuruluşundan Sonra İcraatları ...................................... 22 

İKİNCİ BÖLÜM 

YUSUF AKÇURA ve ÜLKÜ YOLCULUĞU 

2.1. Akçura ve Çocukluk Serüveni .............................................................. 27 

2.2. Akçura'nın İstanbul Günleri ve Kazan Seyahati ................................... 29 

2.3. Akçura'nın Harbiye Yılları ve Jön Türkler ile İlişkilendirilmesi .......... 30 

2.4. Yusuf Akçura'nın Trablusgarp Sürgünü ................................................ 32 

2.5. Akçura'nın Paris Yılları ve Faaliyetleri ................................................. 34 

2.6. Akçura'nın Kazan'a Geri Dönüşü ve Faaliyetleri .................................. 39 



iv

2.7. II. Meşrutiyet'in İlanı ve Dönemin Siyasal Atmosferi .......................... 43

2.8. Akçura'nın İttihat ve Terakki Cemiyeti ile İlişkisi ................................ 45 

2.9. Yusuf Akçura ve Türk Yurdu ................................................................ 48 

2.10. Akçura'nın Mondros Mütarekesi Sonrası Yılları ve Çalışmaları .......... 54 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

YUSUF  AKÇURA'NIN MİLLİYETÇİLİK ANLAYIŞI 

3.1. Akçura'nın Milliyetçilik Düşüncesinin Oluşumu ................................. 59 

3.2. Üç Tarz-ı Siyaset ................................................................................... 64 

3.2.1.Üç Tarz-ı Siyaset eserinde Osmanlılık fikriyatı .................................. 65 

3.2.2.Üç Tarz-ı Siyaset eserinde İslamcılık fikriyatı .................................... 66 

3.2.3.Üç Tarz-ı Siyaset eserinde Türkçülük fikriyatı ................................... 67 

3.3. Yusuf Akçura ve Panturanizm Anlayışı ................................................ 71 

3.4. Akçura'nın Milliyetçilik Temelinde Demokrasi Anlayışı ..................... 73 

3.5. Akçura'nın Milliyetçilik Temelinde Halkçılık Anlayışı ........................ 77 

3.6. Akçura'nın Milliyetçilik Temelinde İktisadi Anlayışı ........................... 80 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

ZİYA GÖKALP'İN MİLLİYETÇİLİK ANLAYIŞI 

4.1. Gökalp'in Milliyetçilik Düşüncesinin Oluşumu ve Milli Hedefleri...... 89 

4.2. Kavimleri Millet Haline Evrilten Süreç ................................................ 94 

4.3. Ziya Gökalp'in Millet Tasvirleri............................................................ 97 

4.4. Gökalp'in Lisani Türkçülük Anlayışı .................................................. 104 

4.5. Gökalp'in Bedii Türkçülük Anlayışı ................................................... 110 

4.5.1.Gökalp'in Türk edebiyatı çıkarımları ................................................ 111 

4.5.2.Gökalp'in milli musiki teması ........................................................... 113 

4.5.3.Gökalp'in sair sanatlar hususunda düşünceleri ................................. 114 

4.6. Gökalp'in Ahlaki Türkçülük Anlayışı ................................................. 115 

4.6.1.Türklerde vatani ahlak ...................................................................... 116 

4.6.2.Türklerde mesleki ahlak .................................................................... 120 



v 

4.6.3.Türklerde aile ahlakı ......................................................................... 121 

4.6.3.1.Türk feminizmi .......................................................................... 124 

4.6.4.Medeni ve beynelmilel ahlak ............................................................ 126 

4.7. Gökalp'in Hukuki Türkçülük Anlayışı ................................................ 127 

4.8. Gökalp'in Dini Türkçülük Anlayışı ..................................................... 128 

4.9. Gökalp'in İktisadi Türkçülük Anlayışı ................................................ 132 

4.10. Gökalp'in Siyasi Türkçülük Anlayışı .................................................. 138 

4.11. Gökalp'in Felsefi Türkçülük Anlayışı ................................................. 140 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

GÖKALP  VE AKÇURA'NIN MİLLİYETÇİLİK TEMELİNDE FİKİRSEL 

FARKLILIKLARI 

5.1. Millet Kavramı Anlayışında Farklılıklar ............................................. 145 

5.2. Türk Lisanının İçeriği Konusunda Farklılıklar ................................... 146 

5.3. Din Kavramının Konumlandırılması Hususunda Farklılıklar ............ 146 

5.4. Turan Anlayışında Farklılıklar ............................................................ 149 

5.5. Türk Milliyetçiliğinin Tarihsel Gelişimi Hususunda Farklı Görüşler . 150 

SONUÇ  ............................................................................................................ 155 

KAYNAKÇA ........................................................................................................... 157 

TURNITIN  ............................................................................................................ 161 

ÖZGEÇMİŞ  ............................................................................................................ 163 



vi 

TEŞEKKÜR 

Bu çalışmamı meydana getirmek için değerli eserlerinden faydalandığım tüm 

araştırmacılara, lisans öğretiminde bana kattıkları bilgiler ile yüksek lisans yapmama 

vesile olan tüm lisans hocalarıma, yüksek lisans öğretiminde bilgilerini ve 

tecrübelerini bizimle paylaşan tüm yüksek lisans hocalarıma, çalışmam için bana 

vakit ayıran ve yol gösteren danışman hocam Korhan MÜHÜRCÜOĞLU'na, bütün 

eğitim hayatım boyunca bana dostluk eden sevgili arkadaşlarıma ve bana eğitim 

yolunda her türlü desteği veren çok sevdiğim aileme sonsuz teşekkürleri bir borç 

bilirim.





1 

GİRİŞ 

Türk milliyetçiliği, Osmanlı Devleti'nin en uzun yüzyılında doğmuş ve 

dönemin buhranlı siyasal hayatında şekillenerek bu arenada kendine yer 

edinmiştir.  Bugün Türk siyasal hayatında hâlen varlığını sürdürmekte olan bu fikri 

akım, 19. yy içerisinde ilk olarak kültürel bir öğreti niteliğinde karşımıza 

çıkmış, ilerleyen zaman zarfında kendini siyasal alanda da göstermeye 

başlamış, dönemin toplumsal ve siyasal atmosferinin getirileriyle kısa zamanda 

adından söz ettirebilen etkin bir düşünce halini almıştır. Dönemin birçok aydınının 

bu fikriyata gönül vererek destekleyicileri olması ve bu fikriyatın hedefleri 

doğrultusunda çalışmalar yapmasıyla beraber içeriği aydınlanmaya başlayan Türk 

milliyetçiliği, Osmanlı İmparatorluğu'nun siyasal hayatında güçlü bir konuma 

erişmiştir. Geniş içeriğinde milli bir devlet hedefi barındıran ve milli devlete giden 

süreçte rol sahiplerinden olan bu akım, Türkiye Cumhuriyeti'nin kültürel ve ideolojik 

açıdan temel yapı taşlarından biri olmuştur. Eğitim, ekonomi, tarih, lisan, sanat gibi 

birçok alanda hedefleri olan ve bu doğrultuda ilkeler belirten Türk milliyetçiliği, salt 

bir siyasi öğretiden ziyade kültürel amaçları da bulunan bir toplumsal öğreti 

niteliğindedir. Türk siyasal hayatında, Osmanlı Devleti'nin son dönemlerine ve 

Türkiye Cumhuriyeti'nin kuruluş dönemlerine şahitlik eden Türk milliyetçiliği 

fikriyatının önemli figürleri arasında bu çalışmanın öznesi konumunda bulunan Ziya 

Gökalp ve Yusuf Akçura'da bulunmaktadır.  

Araştırmanın Konusu 

Bu iki düşünürün ele alındığı çalışmanın ilk bölümünde Ziya 

Gökalp'in,  fikirsel olarak etkilendiği kişilerden,  eğitim aldığı okullardan, yürüttüğü 

siyasal faaliyetlerden, katıldığı oluşumlardan ve savunuculuğunu yaptığı Türk 

milliyetçiliği fikriyatı için verdiği mücadelelerinden bahsedilerek bir değerlendirme 

yapılmıştır. Eserin ikinci bölümünde ise Yusuf Akçura'nın büyüdüğü 

ortamdan, fikirsel olarak etkilendiği kişilerden,  eğitimini aldığı okullardan, İttihat ve 

Terakki Cemiyeti ile olan ilişkisinden, Türk Yurdu Dergisi ile olan bağından ve gerek 

Rusya'da gerek Osmanlı'da Türk milliyetçiliği için verdiği mücadelelerinden 

bahsedilerek bir değerlendirme yapılmıştır.  Eserin üçüncü bölümünde, Yusuf 

Akçura'nın Üç Tarz-ı Siyaset eserinin içeriğinden söz edilmiş ve Akçura'nın 



2 

milliyetçilik temelinde demokrasi anlayışı,  halkçılık anlayışı ve iktisadi düşünüşleri 

ele alınarak incelenmiştir. Eserin dördüncü bölümüne gelince ise Ziya Gökalp'in 

sistematik bir hale getirerek incelediği Türkçülük 

ülküsünün, hukuki, iktisadi, felsefi, siyasi, bedii, dini ve ahlaki alandaki 

hedeflerinden bahsederek, Gökalp'in Türkçülüğünün esasları ele alınmış ve 

incelenmiştir.  Eserin beşinci ve son bölümünde ise bu iki düşünürümüzün 

milliyetçilik temelinde fikirsel farklılıklarını ortaya koyarak genel bir değerlendirme 

yapılmış ve çıkarımlarda bulunulmuştur.  

Araştırmanın Yöntemi 

Bu çalışmanın meydana getirilebilmesi için geniş çaplı bir literatür taraması 

gerçekleştirilmiş ve elde edilen kitap, dergi, makale, tez, e-

kaynak, ansiklopedi, kurum yayınları gibi kaynaklar ele alınarak bu doğrultuda bir 

içerik analizi yapılmıştır. ''İçerik analizi, metin içeriği toplama ve analiz etme 

tekniğidir. Siyaset bilimi, edebiyat, tarih, gazetecilik, eğitim, psikoloji ve benzeri 

birçok alanda kullanılır. İçerik analizi araştırmacının bir iletişim kaynağındaki 

(kitap,  makale vb. ) içeriği açığa çıkarmasına olanak sağlar.'' (Neuman, W. L. 2017, 

s. 466) Ekseriyetle Türk Milliyetçiliğinin Kökenleri, Türkçülüğün Esasları, Üç Tarz-ı

Siyaset eserleri üzerinden işlenen bu çalışmada ara geçişler için birçok 

makaleden, tezden, ansiklopediden ve e-kaynaktan bilgiler toparlanarak geçiş 

formları sağlanmış ve konu geçişlerinde kopukluk yaşanmadan anlam bütünlüğü 

korunmuştur.  Kurum yayınları (Kültür Bakanlığı Yayınları) vasıtası ile de, bir araya 

getirilerek basılmış olan eserlerden faydalanılarak detaylı içeriklere sahip birincil 

kaynak niteliğinde bilgiler elde edinilmiştir. Örneğin, Ziya Gökalp'in Makaleler 

I, Makaleler III, Makaleler VII gibi eserlerine ulaşılarak, Gökalp hakkında, Gökalp'in 

kaleminden önemli anekdotlardan faydalanılmıştır. Dolayısıyla hem birincil 

kaynaklardan hem ikincil kaynaklardan faydalanılarak yapılan bu çalışma, Ziya 

Gökalp ve Yusuf Akçura ekseninde milliyetçilik düşüncesinin ele alınarak 

incelendiği nitel ve tepkisiz bir çalışmadır. Bu çalışma salt bir karşılaştırma üzerine 

kurulu değildir. Dolayısıyla bu eserde çalışmanın öznesi konumunda bulunan Yusuf 

Akçura ve Ziya Gökalp'in kendileri ve milliyetçilik anlayışları hakkında bilgi sahibi 

olmanızın yanında, Osmanlı Devleti'nin 20. yüzyılda ki siyasal atmosferine ve kısmi 

olarak bu iki düşünürün çevresinde Cumhuriyetin ilk yıllarına tanıklık edeceksiniz.  



3 

Araştırmanın Amacı 

Bu çalışmanın kaleme alınmasının amacı, iki Türk münevveri olan Ziya 

Gökalp ve Yusuf Akçura'nın fikirlerini ve mücadele aşamalarını bir bütün haline 

getirerek sistemli bir çalışma ortaya koymak ve aynı vakitte bu iki aydının 

incelemesi yapılır iken, Türk milliyetçiliği öğretisinin siyasal ve toplumsal 

hedeflerini, demokrasi ve halkçılık ilkeleri üzerinde ki etkilerini, milli devlete giden 

süreçte ve Türkiye Cumhuriyeti kurulduktan sonra ki rollerini, çalışmanın öznesi 

konumunda bulunan bu iki düşünürün ekseninde sınırlı olarak göstermektir.  

Araştırmanın Önemi 

Bu çalışma mümkün olduğu kadar öz ve gerekli bilgilerden oluşturularak 

okuyucuya temel bilgileri edindirecek şekilde tasarlanmıştır. Akçura ve Gökalp'in 

kendilerini ve fikirlerini sistematik bir şekilde ele alarak kuramsal bir niteliğe 

büründürmek için kaleme alınan bu çalışma,  bu konuda literatürde ki mevcut bilgi 

havuzuna bir damla da olsa katkı sağlayabilmesi açısından önem teşkil 

etmektedir.  Bunun yanında bu iki münevverin beraber ele alınması ve Türk 

milliyetçiliği öğretisiyle aynı izdüşümde ilerlenmesi göz önüne 

alındığında, tasarlanan mevcut çalışma, bu yapısı itibarıyla spesifik bağlamda bu 

konuda ki literatür boşluğuna kaynak temini niteliğindedir.  

Araştırma Soruları 

Yusuf Akçura'nın ve Ziya Gökalp'in fikirsel hayatları nasıl şekillenmiş ve 

nasıl olgunlaşmıştır? Ziya Gökalp'in ve Yusuf Akçura'nın milliyetçilik anlayışları 

siyasal ve toplumsal olarak ne hedeflemektedir? Yusuf Akçura ve Ziya Gökalp'in 

milli devlete giden yolda siyasal ve kültürel faaliyetleri nelerdir? Ziya Gökalp ve 

Yusuf Akçura'nın milliyetçilik anlayışları arasında ne tür farklılıklar vardır? Milli 

mücadelenin başarıyla sonuçlanmasından sonra Yusuf Akçura ve Ziya Gökalp ne tür 

görevlerde bulunmuşlardır? 

Araştırmanın Problemi 

Kaleme alınan bu çalışma, Türk milliyetçiliği öğretisinin salt bir siyasal 

fikriyat olmadığını mevcut içeriğiyle ortaya çıkarmaya çalışmıştır. Çalışmanın öznesi 

konumunda bulunan ve Türk milliyetçiliği cereyanının iki önemli temsilcisi olan 



4 

Ziya Gökalp'in ve Yusuf Akçura'nın bu öğreti için ortaya koyduğu ilkeler, ülküler ve 

mücadeleler ele alınıp işlenerek Türk milliyetçiliği öğretisi, siyasal bir öğretiden 

ziyade toplumsal bir öğreti niteliğine büründürülmüş ve bu öğretinin çalışma 

sahasının ne denli geniş bir perspektife sahip olduğu ortaya çıkarılmıştır.  

Araştırmanın Sınırlılıkları 

Milliyetçilik düşüncesi köklü tarihi ve çeşitleri olan bir düşünce akımıdır. Bu 

çalışmada ise hem evrensel çapta hem de Türk dünyasında, milliyetçiliğin tarihi 

kökenlerine ve gelişim sürecine değinilmemiştir. Bu doğrultuda milliyetçilik öğretisi 

sadece Ziya Gökalp ve Yusuf Akçura ekseninde ele alınarak 

değerlendirilmiştir. Bunun yanında Yusuf Akçura'nın ve Ziya Gökalp'in yetiştikleri 

ve ülküleri uğruna mücadele ettikleri bu dönem, siyasal ve toplumsal olarak birçok 

olaya tanıklık etmiş çalkantılı bir dönemdir. Bundan ötürü, yönetim 

değişmelerine,  devrimlere, darbelere, birçok örgütlenmeye ve savaşlara tanıklık eden 

böylesine bir dönemde ele alınan çalışmanın konusu daha spesifik bir hale 

getirilerek, sadece bu iki münevverin katıldığı siyasal örgütlere, kültürel 

yayınlara, içinde bulunduğu siyasal olaylara, etkileşimde bulunduğu siyasilere ve 

aydınlara değinilmiş,  böylece bu doğrultuda kaleme alınan mevcut çalışma bir 

seviye daha sınırlandırılarak okuyuculara sunulmuştur.  

  



5 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ZİYA GÖKALP ve ÜLKÜ YOLCULUĞU 

1.1. Babasının Vasiyeti 

 

Ziya Gökalp; Türk milletinin içinden yetişmiş ve Türkçülük ülküsünü 

kendine bayrak edinerek bu uğurda mücadele etmiş çağdaş bir Türk aydınıdır. Türk 

milliyetçiliği ışığında, Türkiye Cumhuriyeti'nin ideologlarından biri olan Ziya 

Gökalp, fikirleri ile Türk milliyetçiliğine yön veren ve ardında bıraktığı eserleri ile 

bu ülküye ışık tutmaya devam eden önemli bir fikir adamı ve sosyologdur. Milli 

devlete giden yolda ve milli devlet kurulduktan sonra yürütmüş olduğu mücadeleler 

ile döneminin önemli kişiliklerinden biri olan Ziya Gökalp, Osmanlı Devleti'nin 

ihtişamını yitirdiği ve sosyo-ekonomik olarak en zor sınavların verilmeye çalışıldığı 

bir dönemde, 23 Mart 1876 tarihinde Diyarbakır'da gözlerini dünyaya açmış ve 

kendisine Mehmet Ziya adı verilmiştir. Gökalp, ilköğrenimini mahalle mektebinde 

bitirmiş ve 1886 yılına gelindiğinde ise hürriyet ile alakalı fikirlerinin temelini 

atacağı Mektebi Rüştiye-i Askeriyye'ye girmiştir. 

 

 Gökalp'in “Babası, vilayette evrak memurluğu yapan Mehmet Tevfik 

Efendi,  annesi ise Zeliha Hanım'dır. İlköğrenimini Mercimek Örtmesi Mahalle 

Mektebi'nde geçiren Gökalp'in, hürriyet ile alakalı ilk fikirleri ise 1886 tarihinde 

başladığı Mektebi Rüştiye-i Askeriyye’de (Askeri Lise) hocası olan İsmail Hakkı 

Bey'den etkilenerek yeşermiştir.” (Çapcıoğlu. İ, Gürsoy. Ş, 2006. ss. 89-90) 

 

Ziya Gökalp, düşünce dünyasına fikirsel olarak bir temel atmış olan 

Rüştiye'nin son sınıfında iken babası vefat etmiştir. Babası Mehmet Tevfik Efendi 

meşrutiyet taraftarı olan bir şahıs idi. Gelecekte demokratik bir yönetimin anlayışının 

sıkı bir savunucusu olacak olan Gökalp'in fikir dünyasına, babasının ve 

düşüncelerinin tesir ettiği de bir gerçektir. Mehmet Tevfik Bey oğlunun düşünceleri 

üzerine otoriter bir baskı kurmamış lakin zaman zaman onun fikir dünyasında etki 

yaratabilecek fikir aşılamaları yapmaktan da  kaçınmamıştır. Bu husustaki bir anısını 

Gökalp şöyle anlatmaktadır; “Bir akşam okuldan eve gelince babamı oldukça üzgün 

ve kaygılı buldum. Beni görünce: Gel, dedi. Sana çok kederli bir haber 



6 

vereceğim. Çok üzülecek, çok yas tutacaksın! Bugün senin ve bütün dostların için 

büyük bir matem günüdür. Çünkü sizin en büyük öğretmeniniz ve milletin de en 

büyük adamı olan Namık Kemal vefat etti. Babam bana onun 

mücadelelerini, hedeflerini, maruz kaldığı zulümleri, gösterdiği kahramanca 

direnişleri üzgün ve mahzun bir dille anlattı ve dedi: İşte sen bu adamın arkasından 

gideceksin. Onun gibi vatansever, onun kadar hürriyetsever olacaksın!” 

(Gökalp. Z, 1982, s. 96) 

 

Babasının yerinde ve zamanında etkileyici bir şekilde yaptığı bunun gibi fikir 

aşılamaları Gökalp'in fikir hayatına etki edebilecek kabiliyette ve yeterlilikte 

idi. Gökalp'te bu durumun kendisinde bıraktığı etkileri şu şekilde dile getiriyordu; 

“Fikir aşılamanın şekli ve zamanı çok iyi seçilmişti. Bu sözler o kadar tesirli idi 

iki, ruhumda âdeta yeni bir meleke, o vakte kadar sezilmeyen mefkûre melekesini 

meydana getirdi. Çünkü bu andan başlayarak bilinçli bir hürriyetsever ve uyanık bir 

vatansever gibi düşünmeye, vatan, millet ve hürriyet mefkûrelerini her şeyin üstünde 

görmeye başladım. Ruhum yaratıcı bir atılımla birdenbire değişmişti.” 

(Gökalp. Z, 1982, s. 96) 

 

Gökalp'in babası onun salt bir batılı eğitim yahut salt bir geleneksel eğitim 

almasından yana değildi. Mehmet Tevfik Efendi, oğlunun hem dini ve milli bir 

eğitim almasını hem de batılı eğitimden mahrum kalmamasını istiyordu. Bir gün 

Mehmet Tevfik Bey'in bir arkadaşı kendisine Ziya'nın okumaya olan hevesinden 

bahsederek, Ziya'yı Avrupa'ya eğitime göndermesi halinde memleketin yeni bir 

bilgin kazanabileceğini söylemesi üzerine, Mehmet Tevfik Efendi'nin arkadaşına 

verdiği cevabı Gökalp şu şekilde aktarmaktadır; “Eğitim için Avrupa’ya giden 

gençler sadece Avrupa ilimlerini öğrenebilirler ve dolayısıyla milli bilgilerimizden 

habersiz kalırlar. Medreseye girenler de iyi öğretmenler bulurlar ise milli ve dini 

kültürümüzü az çok edinebilirler. Lakin bunlar da Avrupa ilimlerinden yoksun 

kalırlar. Bence ülkemize en faydalı âlimler, bizim için müstacelen bilinmesi gereken 

hakikatleri bilenlerdir. Bu hakikatler ise ne Avrupa ilimlerinde,  ne de milli 

bilgilerimizde tam olarak mevcut değildir. Gençlerimiz bir taraftan Fransızcayı, öte 

taraftan Arapça ve Farsçayı iyi öğrenmeli! Ondan sonra hem Batı ilimlerine, hem 



7 

 

Şark bilgilerine çok iyi vâkıf olmalı! Sonra da bunları birbiri ile kıyaslayıp 

uzlaştırarak milletimizin muhtaç olduğu büyük hakikatleri meydana çıkarmalıdır. İşte 

ömrüm vefa ederse ben Ziya’yı böyle yetiştirmeye çalışacağım.” 

(Gökalp. Z, 1982, ss. 96-97) 

 

Mehmet Tevfik Efendi söylediği bu sözlerin üzerinden bir yıl geçmeden vefat 

etmiştir. Bu vefat ile beraber Gökalp, babasının ağızından dökülen bu sözleri 

kendisine bir vasiyetname olarak kabul etmiş ve hayatı boyunca bu vasiyeti 

unutmamıştır. “Bu cümleler kutsal bir vasiyetname olarak ruhumda açık ve iri harfler 

ile yazılı kaldı. Bu vasiyetnameyi hayatımın hiç bir anında unutmadım ve 

unutmayacağım. Çünkü, bu sözler hayatıma büyük bir değişiklik getirdi. O ana kadar 

okuduğum her kitaba eleştirmeksizin inanırdım. Yazanlara ise sonsuz bir güven 

beslerdim. Yazarlar ile eserlerinin benim üzerimde önemli bir yetkisi ve nüfuzu 

vardı. Bu sözler tek vuruşta Batının ve Doğunun bütün kütüphanelerini gözümden 

sildi. Aklıma, zekâma sonsuz bir istiklal ve hürriyet verdi. Lakin aynı 

zamanda, bütün gençler gibi, beni de çok uzun ve oldukça zahmetli bir görevi 

yapmaya çağırdı.” (Gökalp. Z, 1982, s. 97) 

 

Yıllar 1890 senesini gösterdiğinde “Amcası Müderris Hacı Hasip Bey’den 

dersler almaya başlayan Ziya Gökalp, 1891 senesinde ikinci sınıftan kayıt yaptırarak 

İdadi-i Mülkiye’ye başlamış ve 1893 senesinde hocası Doktor Yorgi’den felsefe 

dersleri,  Maarif Müdürlüğü ve İdadi’de (orta öğretim) tarih hocalığı yapan Mehmet 

Ali Ayni’den ise tarih dersleri almıştır. Ziya Gökalp, burada Mehmet Ali Ayni’den 

aldığı dersler ile tarihin nasıl muhakeme edileceğini öğrenmiş lakin İdadi’nin yedi 

yıla çıkartılması üzerine buradan ayrılmak zorunda kalmıştır.” 

(Çapcıoğlu. İ, Gürsoy. Ş, 2006, s. 90) 

 

Gökalp'in Doktor Yorgi hocasına da ayrı bir parantez açmak lazımdır. İdadi 

yıllarından sonra Gökalp hocası Doktor Yorgi ile İstanbul'da yeniden buluşacak ve 

hocasının bu buluşmada sarf ettiği sözlerini, tıpkı babasının sözleri gibi, kendisine bir 

vasiyet olarak kabul edecektir.  



8 

1.2. Hocasının Vasiyeti 

 

 Gökalp, Yorgi hocası ile münasebetini şu şekilde aktarmıştır; “Okulumuza 

tabiat dersleri vermek üzere bir düşünür hoca atandı. Fransız edebiyatına ve Avrupa 

felsefesine vâkıf olan bu kişi, Türk edebiyatının yeni dönemini de 

incelemişti. Tıbbiye okulundan çıkınca, ordu hekimi olarak doğu illerimize 

gelmişti. O zaman ben iç bunalımımın en şiddetli dönemini yaşıyordum. Bu 

bunalımımın acılıkları hocamızın verdiği konu her ne olursa olsun yazdığım 

ödevlerden fışkırıyordu. Doktor Yorgi, benim bu acılı düşüncelerimde bir felsefe 

kokusu buluyordu. Sınıfa her geldiğinde, o hafta yazdığım kitâbet ödevinden söz 

ederdi. Ben ise hocamın sözlerini büyük bir dikkat ile dinlerdim. Zira  onun her sözü 

benim için yeni bir ufuk açıyordu.” (Tuncay. H, 1978. ss, 27-28) 

 

Gökalp, en büyük ülkü olarak belirlediği ulus ve özgürlük ülküleri için 

mücadele etmeye İstanbul'a geldikten kısa bir süre sonra, hocası Doktor Yorgi'de 

buraya gelmişti. Gökalp'in eski sınıf arkadaşlarından Abdullah Haşim, Gökalp'e 

Doktor Yorgi'ye ziyarete gitmelerini önermiş ve bu tavsiye üzerine Gökalp, kendi 

fikir dünyasına iz bırakan bu hocasını arkadaşıyla birlikte ziyarete gitmiştir. 

 

 “Beraber gittik. Hocamız İstanbul'da ki yeni akımdan bahis açtı. “Türk 

gençleri siyasi bir inkılâp yapmak ve meşruti bir idare tesis etmek istiyorlar. Bu 

hareket övgüye değerdir. Lakin bir nokta mevcut ki inkılâp, taklit ile 

olmaz. Türkiye'de ki inkılâp, Türk milletinin içtimai(toplumsal) hayatına ve milli 

ruhuna uygun olmalı! Yapılacak anayasa Türk milletinin ruhundan kopmalı, içtimai 

yapısına uymalı! Eğer böyle olmaz ise, gerçekleştirilecek olan inkılâbın memlekete 

zararlı olma ihtimali vardır. İyi bir anayasa yapabilmek için öncelikle, Türk 

milletinin psikolojisini ve sosyolojisini tetkik etmek lazımdır. Siz bu inkılâpçıları 

herhalde az çok tanırsınız. Bunlar,  gereken bu tetkikleri yapmışlar mı? Uyguladıkları 

programı bu tetkiklere mi dayandırıyorlar? Özetle başladıkları mücâhedeye, ilmi bir 

suret ile hazırlanmışlar mı? ” (Gökalp. Z, 1982, s. 102) 

 

Gökalp ve Haşim hocalarının bu sözlerine bir yanıt verememişlerdir. Doktor 



9 

 

Yorgi onlara son bir ders verme maksadı ile böyle bir konuşma gerçekleştirmiş 

olabilir veya Gökalp'in kabul edeceği gibi öğrencilerine felsefi bir vasiyet olarak da 

bu sözleri söylemiş olabilir. 

 

 “Ben, babamın bana verdiği vasiyeti gibi, öğretmenimin bu vasiyetini de hiç 

unutmadım. Kanıtı şu ki o günden itibaren, Türk milletinin psikolojisi ile 

sosyolojisini tetkik edebilmek için önce bu ilimlerin genel esaslarını öğrenmeye 

çalıştım.” (Gökalp. Z, 1982, s. 102) 

 

İşte Gökalp'in İdadi'de tanıştığı Doktor Yorgi hocasıyla münasebeti bu 

şekildedir. Gökalp yine İdadi'de okulunun dördüncü senesinde iken ''Padişahım çok 

yaşa!'' yerine ''Milletim çok yaşa!'' diye bağırmasının ardından bir soruşturma 

geçirmiş ve bu soruşturmadan ahlak notunun belli miktar düşürülmesi ile 

kurtulmuştur. 

 

 “Gökalp'in son sınıfta iken ‘Padişahım Çok Yaşa’ demek yerine ‘‘Milletim 

Çok Yaşa’’ demesi,  kendisi hakkında bir soruşturma açılmasına neden olmuştur.” 

(Namazova. A, 2017, s. 5) 

 

 “O günlerde son dersten çıkan öğrenciler okulun bahçesinde toplanarak üç 

defa ''Padişahım çok yaşa diye!'' bağırdıktan sonra evlerine giderlerdi. Bir gün vali 

Sırrı Paşa'nın da bulunduğu tören esnasında Gökalp, arkadaşlarından önce 

davranarak bütün gücü ile ''Milletim çok yaşa!'' diye bağırdı. Bunun üzerine 

gözaltına alındı ve sorguya çekildi. Sırrı Paşa Gökalp'in çocuk oluşunu ileri 

sürerek, sözlerini ''Padişahım milletin ile çok yaşa'' sözleri ile değiştirdi ve konuyu 

kapattı. Böylece Gökalp bu olaydan Sırrı Paşa sayesinde zarar görmeden 

kurtuldu. Sadece ahlak notu ondan yediye düşürtüldü.” (Tuncay. H,  1978, ss. 23-24) 

1.3. Gökalp'in Buhranlı Yılları ve Kurtuluş Mefkûresi 

 

Osmanlı Devleti'nin içerisinde bulunduğu gerek siyasal gerek ekonomik 

çalkantılarla dolu bu yıllar, ülkenin gençleri üzerinde de sosyal ve psikolojik anlamda 

bir yıpranmaya yol açabiliyordu. Ülkenin içinde bulunduğu bu buhranlı dönem ve 



10 

toplumun yaşadığı sıkıntılar, Gökalp'in üzerinde de etkisini göstermiştir. Bunun 

yanında maddi olanaksızlıklar sebebi ile  ülkülerini gerçekleştirmek için gittiği 

İstanbul'da, eğitimine devam edememesi ve ailesi tarafından uygulanan evlilik 

baskısı gibi nedenler ile psikolojik bir bunalıma sürüklenen Gökalp, 1894 yılında 

intihar teşebbüsünde bulunmuştur. 

 

 “Ziya Gökalp'in eğitimine devam edememesi ve ailesinden gelen evlilik 

baskısı gibi nedenlerle Gökalp intihar teşebbüsünde bulundu. (Nüzhet. A, 1968, s. 21) 

Hilmi Ziya Ülken'e göre ise Yorgi hocasından aldığı felsefi dersler ile ailesi 

tarafından edindiği dini ve muhafazakâr eğitim, Gökalp üzerinde bir çatışma 

meydana getirdi. Bu intihar girişimi bu çatışmanın sonucudur.” 

 (Çapcıoğlu. İ, Gürsoy. Ş, 2006, s. 90) 

 

Gökalp'in kendi ise, bu dönemde içerisinde bulunduğu bunalımın 

görünmeyen sebeplerini, kaleme aldığı yazısında şu şekilde açıklamıştır; 

“Geçirdiğim bu dehşetli buhranı burada uzun bir şekilde yazacak değilim. Lakin bu 

buhranın beni fiilen intihara sevk ettiğini, birçok yıllar dâm'üs-sihre mübtelâ 

ettiğini, vücuden beni zayıflatarak bir deri bir kemik haline getirdiğini söylemek 

buhranın şiddetini göstermeye yeterlidir. Uzvi herhangi bir hastalığım, içtimai hiçbir 

sıkıntım bulunmuyordu. Bütün ıztıraplarımın kaynağı felsefi düşünüşlerimdi. O vakit 

''hakikat-ı kübrâ'' adını verdiğim büyük hakikati bulabilsem hiçbir derdim 

kalmayacağına emindim. Lakin bunu hangi semtde aramalıydı?” 

(Gökalp. Z, 1982, s. 101) 

 

Gökalp, kendisini bu buhrandan çıkaracak olan büyük hakikatin bir ülküden 

ibaret olduğunu bulmuş ve en büyük ülkülerinde millet ve hürriyet ülküleri olduğu 

çıkarımında bulunmuştur. Bu fikirsel buluşun gelişimini kendisi şu şekilde dile 

getirmiştir; “…O esnada bir ihtilal şarkısı yazar iken, kalemimden fırlayan başka bir 

mısra da bana onun semtini gösterdi: ''Mevdudur bugün bize namusu milletin!'' 

Demek ki büyük hakikat mefkûreden(ülkü) ibaretti. En büyük mefkûre de hürriyet ve 

millet mefkûreleriydi.”. (Gökalp. Z, 1982, s. 101) 



11 

 

1.4. Siyasal Faaliyetler ve Eğitim Arasında Sıkışan Yıllar 

 

Gökalp bu intihar teşebbüsünün ardından kendini bilime ve eğitime 

vermiştir. Bu doğrultuda eğitimine devam etmek için yıllar 1895'i gösterdiğinde 

kardeşi ile beraber tekrar İstanbul'a gelmiş ve burada maddi olanaksızlıklar sebebi ile 

ancak ücretsiz olan veteriner mektebine kayıt yaptırabilmiştir. Gökalp burada 

birtakım siyasal faaliyetlere yönelmiş ve onun bu yönelimi, okul yönetimi ile 

arasının açılmasına sebebiyet vermiştir. 

   

 “Gökalp İstanbul'a eğitiminin devamı için gelmiş lakin maddi 

imkânsızlıklardan dolayı parasız olan Veteriner Mektebine kaydını 

yaptırabilmiştir. (Celarent. B, 2012, s. 1557) Gökalp İstanbul'da İbrahim Temo ve 

İshak Sukuti aracılığı ile İhtilal Komitesine girmişti. Bu yıllarında Fransız Devrimi 

ile ilgili kitaplar okuyan Gökalp, bir gece okuma salonunda ders çalışırken dolabı 

okul müdürü tarafından arandı ve o dönemde zararlı sayılan birkaç Fransızca eser 

bulunması nedeniyle hapse atıldı. Öğretmenleri onun okuldan atılmasını 

engellediler. Gökalp'te geri döndükten sonra öğrenim döneminde etkin bir çalışma 

sergileyerek sınıfının en çalışkan öğrencisi oldu. Lakin İstibdat karşıtı olarak kurulan 

gizli örgütler ile ilişkisi de sürüyordu. Bir Kadir Gecesi'nde Ayasofya Camii önünde 

bildiri dağıtırken yakalandı ve tutuklandı.” (Tuncay. H, 1978, ss. 34-35) 

 

Bir süre sonra serbest bırakılan Gökalp, okul yönetimi tarafından göz hapsine 

alınmıştır. Sıkı bir denetim altındaki Gökalp'in okul hayatı dayanılmaz bir seviyeye 

ulaşınca 1898 yılının yaz ayında Diyarbakır'a dönmüştür. 

 

 “Gökalp 1898 yazında Diyarbakır'a dönerek burada İstanbul'da ki gizli 

örgütün şubesini açtı. Bunun yanında bir de ''Bahar'' adlı gizli bir gazete 

çıkardı. Lakin vali Halid Bey, Gökalp'in vaziyetinden kuşkulanıyordu ve bu 

doğrultuda Gökalp'i mabeyne jurnal etti. Burada da rahat edemeyen Gökalp, sıkça 

sorguya çekildi ve en sonunda arkadaşları ile yanlarında zararlı yayınlar 

bulundurdukları gerekçesi ile tutuklandılar.” (Tuncay. H, 1978, ss. 35-36) 

 



12 

Bir süre sonra yeniden serbest kalan Gökalp, Diyarbakır’da da rahat 

kalamayacağını anlayınca tatili bitmeden yeniden İstanbul'a dönmüş lakin hakkında 

soruşturma yapıldığı gerekçesi ile okul yönetimi tarafından okula alınmamıştır. 

 

 “Diyarbakır valisi Halid Bey, Gökalp'i, ayrıca Abdülhamid'e de jurnal etmiş 

ve dostu Ahmet Cemil'in üstünde bulunan bir mektubunu da Saray'a 

yollamıştı. Gökalp'in, arkadaşının üstünden çıkan bu mektubu, yönetim ve 

Abdülhamid'in aleyhinde satırlar ile doluydu. Gökalp, 1899 yılında tutuklandı ve on 

ay Taşkışla'da kaldıktan sonra Mehterhane ‘ye oradan ise Zaptiye Nezarethanesi’ne 

gönderildi. Üç ay boyunca kaldığı bu nezarethanede Gökalp, Naim Bey adında bir 

ihtiyarla karşılaşarak kendisiyle ilgi çekici konuşmalar gerçekleştirdi.” 

(Tuncay. H, 1978, s.36) 

 

Gökalp bu ihtiyarla olan karşılaşmasını ve konuşmalarını Küçük Mecmua ‘da 

''Primin Vasiyeti'' başlıklı yazısında ele almıştır. Bu yazıdan bazı kesitleri kırparak 

kısa bir şekilde bahsedebiliriz. Çünkü Gökalp, tanıştığı bu ihtiyarın sözlerini de tıpkı 

babasının ve hocasının sözleri gibi vasiyet vitrinine kaldırmıştır.  

1.5. Pirinin Vasiyeti 

 

 “Burada Naim Bey adında bir devrimciye rastladım. İstanbul’un kibar bir 

ailesinden olan bu ihtiyar, siyasal bir sorundan ötürü tutuklu bulunuyordu. Beni bir 

kenara çekerek şunları söyledi; “Bir kaç yıldır hangi gence rastlasam şu vasiyetimi 

bildiriyorum. Ben vatanımda meşrutiyetin bir gün mutlaka ilan edileceğine 

inanıyorum. O güne kadar yaşayacağımı sanmıyorum fakat eminim ki siz 

yetişeceksiniz. Bilmelisiniz ki bu ilk meşrutiyet gerçek bir meşrutiyet 

olmayacaktır. Gerçek bir meşrutiyet olması için bütün ulusun onu anlaması 

gerekiyor. Uykuda olan bir ulus,  meşrutiyetin değerini bilebilir mi?... Demek oluyor 

ki bu ilk meşrutiyet uzun sürmeyecek. Böyle kısa sürede elden çıkacağına 

üzülmeyiniz. Bu meşrutiyetin süresince kıymet vereceğiniz yalnız bir husus 

vardır. Bu ise basının özgürlüğüdür. Benim vasiyetim yalnız bu noktayla 

ilgilidir. Milleti uyandıracak şey milletin, kendi varlığını,  hayatı için tehlikenin ve 

kurtuluşun hangi istikamette olduğunu, kısacası gelecekteki amaçlarını ve hedeflerini 



13 

 

öğrenmesidir. Özgür basın olmaz ise bunları milletin bireylerine anlatmak nasıl 

mümkün olabilir? ” (Gökalp. Z,  1982, ss. 103-105) 

 

Naim Bey ulusun hedeflerini doğru saptayabilecek düşünürlerin 

bulunmamasından yakınmış ve korkusunu, meşrutiyet ilan edildikten sonra meşruti 

yönetime önceden hazırlanmış düşünürlerin bulunmayışı olarak belirtmiştir. 

  

 “Bu hedefleri yazabilmek için öncelikle düşünürlerimizin bunları bilmeleri 

lazımdır.  Oysa belirli bir kanıları yoktur. Benim korktuğum şey meşrutiyete 

evvelden hazırlanmış olan düşünürlerin olmayışıdır. Böyle bir durum olursa basının 

özgürlüğünden ulusumuzun hiçbir yararı olmayacak demektir. Bu korku beni 

gençlere vasiyet etmeye zorluyor. Geceli gündüzlü okuyup ulusun tehlike ve kurtuluş 

yollarını saptamalısınız. Milletimizin yükselmesi için gerekli olan program elinizde 

hazır bulunmalı ki meşrutiyet ilan edildikten sonra şaşırıp kalmayasınız. Meşrutiyet 

geldikten sonra basın özgürlüğü doğunca hemen bir gazete veya derginin başına 

geçmeli düşüncelerinizi ve ülkülerinizi hiç durmaksızın yazmalı ve yaymalısınız. O 

heyecanlı dönemde yazıların hiç okunmayacağı olasılığı ortadadır. Eğer okusalar da 

anlamayacaklardır. Ama gerekli olan ulusal ülkünün bir kere yazılmasıdır.  Basılan 

yazı asla yok edilemez. Milli ülküler ve ilkeler bir kere yayıldıktan sonra korkum 

kalmaz. İsterse bu yayınlar zararlı yayınlar arasına girsin üzüntü duymam. Zararlı 

yayın sayılmış yazıları okumaya insanlar daha çok istek duyarlar. Biz nasıl bu gibi 

eserleri tehlikelere atılıp okuyorsak gelecekteki baskı yönetiminde de yasak yayınlar 

istekle okunacak ve elden ele dolaşacaktır.” (Gökalp. Z, 1982, ss. 105-107) 

 

Naim Bey son olarak hedeflerin ve bu hedefe gidecek yolun doğru 

saptanması ve anlatılmasıyla beraber, milletin bilinçlenerek dirileceğini ve bu sayede 

halkın da kabul göreceği gerçek bir meşrutiyetin sağlanacağını ifade etmiştir. 

  

 “Gösterilen ülküler doğru ve ortaya atılan ilkeler faydalı ise, bu yazıların 

böylesine büyük bir istekle okunması, milleti gerçekten uyandıracak ve kendi alın 

yazısını eline almaya yöneltecektir. İşte böylelikle uykudan uyanan millet, kendi özel 

görüşüyle, yaşamına gerekli ve uygun göreceği hürriyeti ve meşrutiyeti, kendi 



14 

mücadelesi ile yeniden sağlayacaktır. Bu son meşrutiyet gerçek bir meşrutiyet 

niteliğinde olacak, millete ve basına artık sürekli bir özgürlük sağlanacaktır. İşte 

bugün mensubu olduğum milletimin bütün gençlerine bildirmekte olduğum vasiyet 

bundan ibarettir.” (Gökalp.  Z, 1982, s.  107) 

 

Naim Bey'in bu vasiyeti Gökalp'in fikir hayatı üzerinde önemli izler 

bırakmıştır. Kendisinin bu toplumsal ve siyasal saptamalarının geçen zaman ile 

beraber gerçeğe dönüşmeye başlamasıyla Gökalp’in kaleminden şu kelimeler 

dökülmüştü; “Bu sözlerin ne denli doğru olduğunu vakit bize gösterdi. Ateşkesten 

sonra baskı yönetimi geri gelerek Meclis'i dağıttı. Birçok düşünür ile gazeteci 

Malta'ya götürülerek basın hürriyetine son verildi. Lakin büyük felaketler fikirlere 

oranla daha güçlü bir uyarıcı oldukları için ulus, düşünmeye ve okumaya vakit 

bulamadan uyanmak, çiğnenen onur ve hakkını kurtarmak zorunda kaldı. İhtiyar 

meşrutiyetperver bu sözlerini dile getirdikten sonra vasiyetini tutacağıma dair benden 

söz aldı. Ben de,  vatan uğrunda nasıl çalışmam gerektiğini açık bir biçimde bana 

göstererek, beni gerçekten irşâd eden bu güçlü seziş yeteneğine sahip olan insanı 

kendime pir olarak kabul ettim.” (Gökalp. Z,  1982, s. 107) 

 

Gökalp buradan serbest bırakıldıktan sonra Diyarbakır'a sürülmüş ve burada 

da göz hapsinde tutulmuştur. Siyasal faaliyetleri dolayısıyla çalkantılı geçen eğitim 

hayatını sürdürebilmesinin zor olduğunun farkında olan Gökalp, 1900 yılının Aralık 

ayında evlenerek dünya evine girdi. 

   

 “Diyarbakır'a sürülen Gökalp artık öğrenimine devam edemeyeceğini 

anladı. 29 Aralık 1900'de amcasının kızı Vecihe Hanım ile evlendi. Amcası, Vecihe 

Hanım'a geçinecek kadar bir servet bırakmış idi. Gökalp'in gösterişsiz hayatı için bu 

pek büyük bir şeydi. Böylece geçinmek için artık çalışmak zorunda değildi.  Bundan 

ötürü bütün zamanını okumaya verdi. Bazı yazıları yurt dışında çıkan dergi ve 

gazetelerde yayınlandı. Yayınlanmayan yazıları da arkadaşları tarafından çoğaltıldı 

ve elden ele dolaştı.” (Tuncay. H, 1978, s. 43) 

 

Ziya Gökalp fikirleri ve karakteri ile tam bir mücadele adamıydı. Evde 



15 

 

okumak ve yazılar kaleme almakla geçen rutin hayatı fazla uzun sürmedi ve 

tekrardan siyasal çalışmalara katıldı. Baskı yönetimi karşıtı yazılarını gençler 

aracılığı ile yurdun dört bir yanına yaydı. Bu eylemlerinden ailesi sayesinde ceza 

yemeden kurtulan Gökalp, daha sonra birtakım meslekler icra ederek elde ettiği 

başarılarıyla adını duyurmayı başardı. 

   

 “Gökalp Askeri Rüştiye'de açılan Farsça öğretmenliği sınavını kazandı ve 

öğretmenlik yapmaya başladı. Daha sonra Diyarbakır'a vali olan özgür bir düşünce 

yapısına sahip Hasan Fehmi Bey'in yanında kâtip olarak çalıştı. Göçmenlerin 

yerleşmesi konusunda bir rapor hazırladı ve vali bu raporu İstanbul'a 

gönderdi. Bakanlık, raporu çok beğenince vali bir takdirname aldı. Bunun üzerine 

vali, Gökalp'ten Ermeniler hakkında bir rapor hazırlamasını istedi ve Gökalp'in bu 

raporu da başarılı oldu. Bir süre sonra valinin değişmesi ile Gökalp'in de görevine 

son verilmişti. Lakin Ziya Gökalp adı artık bütün Diyarbakır'a yayılmış, karakteri ve 

bilgisi ile ün yapmıştı.” (Tuncay. H, 1978. s. 44) 

1.6. Gökalp'in Halk Ayaklandırması 

 

Gökalp, halkı etkileyerek kalabalıkları arkasına alabilecek niteliklere sahip 

bir mücadele insanıydı. Bunun örneğini,  halka zulmeden İbrahim Paşa adında bir 

aşiret reisine karşı halkla beraber verdiği mücadelesinde görebilmekteyiz. Bu 

mücadele aydın ve halk birlikteliğiyle yapılmış olmasından dolayı büyük bir önem 

arz etmektedir. Bu hususta Gökalp'in, halkın sıkıntılarına karşı kayıtsız kalmayan ve 

bu sorunları gidermek için mücadeleden kaçınmayan halkçı bir Türk aydını olduğunu 

anlayabilmekteyiz. 

 

 “Köyleri basan, evleri yağmalayan ve kendine direnenleri de öldüren İbrahim 

Paşa adında bir aşiret reisi vardı. Gökalp halkı bu kişiye karşı ayaklanmaya 

çağırdı. 1905 yılında halk ile beraber telgrafhaneyi işgal etti ve doğrudan sarayla 

haberleşti. Bu durum üç gün sürdü. Sonunda Saray Talat Paşa adında bir yönetim 

görevlisi başkanlığında Tahkik Heyeti gönderdi. İncelemeler sonucu Saray'a bir rapor 

sunuldu lakin bir sonuç çıkmadı. Bir yıl sonra İttihat ve Terakki Cemiyeti komutanı 

Emin Paşa, İbrahim Paşa'yı sindirmekle görevlendirildi. Bu mücadele sonunda 



16 

İbrahim Paşa kaçtı. Asker ve Halk kendisini izledi ve Tel-el Kevbeb denilen yerde 

öldürüldü. ” (Tuncay. H, 1978, s. 45) 

 

Gökalp böylelikle mücadelesinde başarıya ulaşarak halk nezdinde saygınlığını 

daha da artırmıştı. Bu telgrafhane baskını sonrası Gökalp, sıkça cezaevine atıldı lakin 

bu cezalar hürriyet aşkını dindirmek bir yana dursun onu Leyla'sını arayan bir 

Mecnun'a dönüştürmüştü.  

1.7. Genç Kalemlere Giden Yolculuk 

 

Gökalp 1908 yılına kadar yani II. Meşrutiyet ilan edilene kadar arkadaşlarıyla 

beraber Jön Türklerle olan ilişkisini sürdürdü. Meşrutiyet ilan edildikten sonra ise 

Diyarbakır'da İttihat ve Terakki Cemiyeti'nin ilk şubesini açtı. Bunun yanında 

yazarlığına da devam ederek bazı gazetelerde yazılarını yayınladı. 

 

 “Yıllar 1908'i gösterdiğinde Ziya Gökalp, İttihat ve Terakki Cemiyeti'nin 

Diyarbakır, Van ve Bitlis heyetlerinin müfettişliğine atanmıştır.” 

(Çapcıoğlu. İ, Gürsoy. Ş,  2006. s. 91) 

 

 “1909 yılında avukat Şükrü Bey'in Diyarbakır'da çıkardığı Peyman 

Gazetesi’nde yazılar yayınladı. Bu gazete kapanınca arkadaşı Veli Nejdet ile Dicle 

Gazetesi'ni çıkardı. Gökalp'in düşünce kaynağının ilk çıkış noktası adalet, eşitlik ve 

hürriyet kelimeleri oldu. Gökalp'in bu düşünce eylemi, 31 Mart vakasının yaşanması 

ile sona erdi ve gazetesi kapatıldı.” (Tuncay. H, 1978, s. 47) 

 

Bir süre sonra İstanbul'a giden Gökalp bir gün köprüden geçerken İtalyan 

gemicilerin bir Türk arabacısına saldırdıklarını görünce bu kişilerle kavgaya 

tutuştu. Dövüş sırasında kafasının yaralanması sonucu hastaneye kaldırıldı. Beyoğlu 

Mutasarrıflığına başvurulmasına rağmen kapitülasyonlar sebebi ile suçlu olan 

İtalyanlar tutuklanamıyorlardı. Gökalp iyileştikten bir süre sonra ilköğretim 

müfettişliğine atandı. 

 

 “İlköğretim müfettişliğine atanan lakin eşinin hastalığı üzerine Diyarbakır'a 



17 

 

dönen Gökalp, bu görevde altı ay kadar kaldı. Bu sırada Cemiyetin Genel Merkezi 

tüm şubelerinden hürriyet inkılabı için üzerlerine düşen görevlerine ilişkin rapor 

istemişti. Gökalp'in bu hususta Selanik'e gönderdiği rapor çok beğenildi ve İttihat ve 

Terakki Cemiyeti'nin umumi yönetim kurulu üyeliğine seçildi. Bunun üzerine 1909 

yılının son aylarına doğru Selanik'e gitti.” (Tuncay. H, 1978, ss. 48-49) 

 

Selanik'e gelen Gökalp burada siyasal çalışmalarına devam etti. Aynı 

zamanda çevresindeki gençlere de konferanslar vermeyi ihmal etmiyordu. Gerek 

bilim alanında gerek ise siyasal alanda Selanik günleri verimli geçen Gökalp'in en 

önemli çalışmaları Genç Kalemler Dergisi'ne katılması ile başladı. Bu dergi ve 

derginin yazarları Türk edebiyatı için oldukça önemli bir yer teşkil edecekti. 

  

 “Ziya Gökalp yıllar 1911'i gösterdiğinde dilde sadeleşmeyi savunan Ali Canip 

ve Ömer Seyfettin gibi bazı yazarların çıkardığı Genç Kalemler Dergisi'nde yazmaya 

başlar.” (Zorlu. M, 2018, s. 55) 

 

 “Gökalp Genç Kalemler ‘de, dilde Türkleşme ile alakalı yazılar yazmaya 

başlamıştı. Burada, özellikle Ömer Seyfettin’den etkilenmiş olan Gökalp, artık 

karşımıza Türkçü Gökalp olarak çıkar. Ona göre bütün toplumsal faaliyetlerin yegâne 

temeli lisandır. Kültürü ve bu kültürü ortaya çıkaran dili, millet olma yolunda en 

önemli unsurlar arasında kabul eden Gökalp, dilde Türkleşme olmaz ise 

dinin, vatanın ve vicdanların parçalanacağını düşünmektedir.” 

(Çapcıoğlu. İ, Gürsoy. Ş, 2006, s. 95) 

 

 “Gökalp burada büyük bir kitaplık kurdu. Ders programına Sosyoloji dersini 

koydurdu. Selanik'teki en önemli çalışmalarını gerçekleştirdiği Genç Kalemler 

Dergisi'nde ki yazılarında Türkçülük ve sade dil akımlarının en önemli tohumlarını 

attı. Bu günlerde çağın en büyük sosyoloğu Durkheim'in eserlerini okudu ve bu 

eserlerin etkisi ile ülkenin toplumsal sıkıntılarına çareler aradı. Türk sosyoloji 

okulunu kurdu. Ülkede bilim adamı yetişmesi için yazılar kaleme aldı ve 

konferanslar verdi. Birçok Osmanlı gencini İttihat ve Terakki Cemiyeti'nin yardımı 

ile Avrupa'ya öğrenime gönderdi. Bu sıralarda birtakım toplumsal reformların 



18 

hazırlayıcısı olan Gökalp'in yazılarının sürekli ve en heyecanlı okuyucularından biri 

de Mustafa Kemal'di.” (Tuncay. H, 1978, ss, 49-50) 

1.8. Malta Sürgününe Giden Süreç 

 

Yıllar 1912'yi gösterdiğinde milletvekili olarak İstanbul'a gelen Gökalp 

için, İttihat ve Terakki Cemiyeti'nin iktidar olmasıyla beraber fikirlerini uygulamaya 

dökebilme fırsatı da doğmuştu. Eğitim konusuna son derece önem vermekle 

beraber,  eğitim politikaları için sorumluluk almaktan da kaçınmıyordu. Eğitim 

müfredatını, başarı getireceğine inandığı fikirleri ile düzenli bir programa sokmak 

isteyen Gökalp, bu doğrultuda Darülfünun ve Edebiyat Fakültesi'nde verilen eğitimi 

düzene sokmak için önemli girişimlerde bulundu. 

 

 “Ziya Gökalp, 1912 senesinde Ergani Sancağı milletvekili seçilerek İstanbul'a 

geldi.” (Tuncay. H, 1978, s. 50) “Bu dönemde, Darülfünun ve Eğitim Fakültesinde 

Ziya Gökalp’in eğitim ile alakalı görüşleri kabul edilmiş; okutulacak dersler, kitaplar 

ve ders programları onun önerileri doğrultusunda kararlaştırılmıştır. 1913 ve 1914 

senelerinde kendisine teklif edilen Maarif Nazırlığı (Milli Eğitim Bakanlığı) görevini 

kabul etmemiş ve Edebiyat Fakültesinde İçtimaiyat Müderrisliği (Sosyoloji Hocalığı) 

görevine devam etmiştir. Bu görevi ile birlikte Gökalp, İstanbul Üniversitesi’nde ilk 

sosyoloji profesörü olmuştur.” (Çapcıoğlu. İ, Gürsoy. Ş, 2006, s. 91) 

 

 “Gökalp'in kabul edilen görüşleri doğrultusunda programlar düzenli ve 

birbirlerini tamamlayıcı nitelikte hazırlandı. Edebiyat Fakültesi ise 

Felsefe, Edebiyat, Sosyoloji ve Tarih-Coğrafya gibi ihtisas bölümlerine ayrılarak 

genişletildi.” (Tuncay. H, 1978, ss. 50-51) 

 

Gökalp, Avrupa'da eğitim görmüş, milliyetçi görüşe sahip nitelikli gençlere 

öğretim kadrolarında yer verdi. Unutulmaya yüz tutmuş Türk uygarlığını tekrardan 

diriltmek için büyük çabalar sarf etti. Bu dirilişi sağlamak için gerçekleştirdiği 

icraatlarını, kaleme aldığı yazıları ve üniversitede verdiği dersleri ile sınırlı tutmadı. 

 

 “Avrupa'da öğrenim yapan Ahmet Ağaoğlu, Yahya Kemal ve Mustafa Şekip 



19 

 

Tunç gibi genç milliyetçileri Edebiyat Fakültesi'nin öğretim kadrosunu aldıran 

Gökalp, 1913 ve 1918 yılları arasında en yaratıcı dönemini yaşadı. Türk uygarlığını 

tekrar canlandırmak için büyük bir özveri ile çalıştı ve bu doğrultuda sadece 

üniversitede ders vermekle kalmadı. Bunun yanında kendi evinde ve Türk Ocağı'nda 

ki konuşmaları ile çevresini aydınlattı. Dersleri kadar canlı geçen bu konuşmaların 

dinleyicileri arasında Fuat Köprülü, Yahya Kemal, Ahmet Ağaoğlu, Ömer Seyfeddin 

ve Halim Sabit'ler vardı.” (Tuncay. H, 1978. s, 51) 

 

1914 yılında Birinci Dünya Savaşı'nın başlaması bir dirilişin değil ne yazık ki 

bir yıkımın başlangıcı olacaktı. Bu dönemde Gökalp'in üst düzey çabası ile 

Üniversiteler ve basın, milli bir hava içinde gelişim gösterdi. Lakin Meşrutiyet 

yılları, savaşın kaybedilmesi ve sonucunda imzalanan ağır ateşkes şartları dolayısıyla 

sona erdi. Gökalp ısrarlara rağmen ülkesini terk etmedi ve üniversitesinde derslerine 

girmeye devam etti. 

 

 “On yıl süren II. Meşrutiyet dönemi Mütareke'nin ağır şartları ile sona 

ermişti. Bu sonuçta yalnız toprak kaybedilmekle kalınmıyor, gelişen Yeni 

Hayat, Milli Şuur ve Fikir Hareketleri de aniden duraklıyordu. Gökalp yurdunu 

bırakıp kaçmadı. Gizlenmesini isteyenlerin önerilerini de geri çevirdi. Bir gün derse 

girerken Ali Kemal'in ''Ziya Gökalp idam edilmelidir… '' diye başlayan yazısını 

gösterdiler. Gökalp Sokrat'ın ruhunu kıskandıracak bir umursamazlıkla ''sosyal bir 

olay… ''cevabını verdi. Gökalp, 28 Ocak 1919 günü üniversitede iken tutuklandı. Bu 

tutuklanma ile kendisinin öğretim üyeliği görevi de sona eriyordu.” 

 (Tuncay. H, 1978, ss. 52-53) 

 

Gökalp bir süre tutuklu kaldıktan sonra idam edilmesini sağlayacak bir ipucu 

bulunmak üzere Divan-ı Harp karşısına çıkarıldı. Bu duruşma sırasında son derece 

soğukkanlı ve tereddütsüz yanıtlar veriyordu. Kendisine sorulan ''Ermeni katliamına 

fetva verdiğiniz doğru mu?'' sorusuna verdiği cevapla sıradan bir şekilde girdiği 

duruşma salonundan milliyetine ve milletine layık bir şekilde verdiği milli terbiye ile 

ayrıldı. İdamına bahane aranılan bu duruşmada Gökalp, kırk çerisiyle ölüme 

yürüyerek istiklal ateşini yakan Kürşad atası misali Türk milletinin milli vicdanına 



20 

dokunarak yeni bir dirilişin ateşini körüklemiştir. 

  

 “Duruşmanın yapılacağı salon tıklım tıklım doluydu. Gökalp ağır adımlarla 

geldi ve yerine oturdu. Sorulara durgun ve tereddüt etmeden yanıtlar 

veriyordu. Sorgu sırasında Mustafa Nazım Paşa, ''Ermeni katliamına siz fetva 

vermişsiniz. Bu doğru mu? Diye sorunca Gökalp birden kükredi, ''Milletime iftira 

etmeyiniz! Türkiye'de bir Ermeni katliamı olmamıştır, bir Türk-Ermeni mukatelesi 

vardır. Ermeniler bizi arkadan vurdular biz de cevap verdik!'' Divan-ı Harp üyeleri 

böyle bir cevap beklemiyorlardı. Nazım Paşa'nın şaşkınlıktan ağzı açık 

kalmıştı. Divan-ı Harbin korku veren gösterişi yıkılmış bulunuyordu. Gökalp,  sessiz 

ve gösterişsiz girdiği salondan bir kahraman olarak çıktı.” (Tuncay. H,1978, ss. 53-54) 

 

Yıllar 1919'u gösterdiğinde dallarını dört bir yana salan dev bir çınara 

payitaht olmuş olan İstanbul işgal altında bulunmaktaydı. İşgalciler tarafından 

tutuklanan Gökalp için artık çok sevdiği memleketinden uzakta sürgün hayatı 

başlıyordu. Yıllarca uğrunda bedeller ödediği mücadele bu şekilde 

bitemezdi. Ülkülerini gerçekleştiremeden çıktığı bu sürgün yolculuğunda 

Gökalp, acılarını bal eyleyerek umudunu hiçbir zaman kaybetmedi. Büyük yoksulluk 

ve esaretle geçen bu sürgüne uğramış hayatında bile Türk milletinin kurtuluş 

reçetelerini bulmaya ve bilimsel çalışmalarını devam ettirmeye çalıştı.  

 

 “1919 senesinde İstanbul'u işgal eden İngilizler onu ve bütün arkadaşlarını 

tutuklayarak bir gemiye bindirdiler. Malta'ya sürülenler arasında 

milletvekilleri, İttihat ve Terakki Cemiyeti'nin ileri gelenleri, yazarlar,  profesörler ve 

paşalar vardı. Ziya Gökalp ve birkaç arkadaşı önce Limni adasına 

hapsedildiler. Sonra da Malta'da Polverista zindanına koyuldular. İki yıl süren bu 

sürgün hayatında Gökalp Malta'da, ailesi ise İstanbul'da büyük yoksulluk çekti. Fakat 

O, bir an olsun bilimsel çalışmalarından vazgeçmedi.” (Tuncay. H, 1978, ss.54-55) 

 

Gökalp Malta'da iken, milli mücadele karşıtlığı ile tanınan gazeteci, yazar ve 

Damat Ferit Paşa hükümetinde de kısa süreliğine Maarif ve Dâhiliye nazırlığı yapmış 

olan Ali Kemal'in, kendi hakkında Türk olmadığını iddia ettiği ve düşmanca kaleme 



21 

 

aldığı yazıları sonrasında kendisine şu şiir ile cevap vermiştir; 

 
''Ben Türküm! diyorsun,  sen Türk değilsin!  

Ve İslamım! diyorsun,  değilsin İslam!  
Ben,  ne ırkım için senden vesika,   

Ne de dinim için istedim ilam! 
Türklüğe çalıştım sırf zevkim için,   

Ummadım bu işten asla mükâfat!  
Bu yüzden bin türlü felaket çektim,   
Hiç bir an esefle demedim: Heyhat! 

Hatta ben olsaydım: Kürd,  Arap,  Çerkes; 
İlk gayem olurdu Türk milliyeti  

Çünkü Türk kuvvetli olursa,  mutlak,  
Kurtarır her İslam olan milleti! 

Türk olsam olmasam ben Türk dostuyum,  
Türk olsan olmasan sen Türk düşmanı! 
Çünkü benim gayem Türkü yaşatmak,  

Seninki öldürmek her yaşatanı! 
Türklük,  hem mefkûrem,  hem de kanımdır: 

Sırtımdan alınmaz,  çünkü kürk değil! 
Türklük hadimine 'Türk değil! ' diyen 

Soyca Türk olsa da 'piçtir',  Türk değil! '' 
 

Büyük bir yokluk içinde geçen bu sürgün yılları, Ankara'da milli hükümetin 

güçlenmesi ve Londra'da ki barış görüşmelerinde, Ankara hükümeti tarafından 

Malta'daki tutsakların serbest bırakılmasının istenmesiyle son buldu. Bunun 

karşılığında Kars Savaşı'nda tutsak edilen İngilizler bırakılacaktı. Ankara 

Hükümeti'nin bu teklifi ve İngiliz Hükümeti'nin kabulü ile tutsaklar karşılıklı olarak 

serbest bırakıldı. 

 

 Gökalp “30 Nisan 1921 yılında, Kars Savaşı'nda da esir alınan İngilizlerin 

karşılığında Malta’daki esir Türklerin serbest bırakılmasıyla beraber Yurda dönmüş 

ve Diyarbakır’a yerleşmiştir.” (Çapcıoğlu. İ, Gürsoy. Ş, 2006, s. 92) 

1.9. Sürgün Sonrası Yıllar 

 

 “Sürgünden sonra İstanbul'a gelen Gökalp, Ankara'ya geçmek üzere gemi ile 

Samsun'a hareket etti. Ailesinin de Samsun'a gelmesi ile Gökalp ve ailesi ertesi gün 

Rıza Nur ve Şeyhülislam Hayri Efendi ile birlikte araba tutarak Ankara'ya hareket 

ettiler. Yorucu geçen yolculuktan sonra Gökalp, Ankara'da bir süre kalarak bir dergi 

çıkarmaya çalıştı. Bu dergiyi önce Ankara'da sonra Kayseri 'de çıkarmayı düşünmüş 

fakat dergiyi Diyarbakır'da çıkarmayı daha uygun bulmuş ve 1921 yılının 



22 

sonbaharında Diyarbakır'a gitmiştir.”  (Tuncay. H, 1978, ss. 54-55) 

 

Gökalp burada ümitsizliğe düşen halkın üstüne bir umut ışığı olarak 

doğdu. Fransızlar Urfa'ya, İngilizler Mardin'e kadar gelmiş, Ermeniler ise Ruslarla 

işbirliği yaparak yöre halkına zulmetmişti. Gökalp yıpranan halkına karşı zaferin 

yakın olduğunu ve milli mücadeleye destek vermeleri gerektiğini belirterek 

mücadeleye girişti. Aynı zamanda ümitsizliğe kapılmış olan halkının ruhuna ulusal 

bir bilinç yerleştirmek hedefiyle bir dergi çıkartarak, düşünsel temelde halka tesir 

etmeye de çalışmıştır. 

 

 “Gökalp, 1922 yılında hem Muallim Mektebi'nde (Eğitim Fakültesi) felsefe 

dersleri vermeye başlamış hem de dergi çıkarma çalışmalarına devam etmiştir. Bu 

dönemde, Ahmet Ağaoğlu’nun desteği ile “Küçük Mecmua” dergisini çıkarmıştır.” 

(Çapcıoğlu. İ, Gürsoy. Ş, 2006, s. 92) 

1.10. Milli Devletin Kuruluşundan Sonra İcraatları 

 

İstiklal mücadelesi başarı sağladıktan sonra, yıllar 1923'ü gösterdiğinde 

Mustafa Kemal'in isteği üzerine ''Telif ve Tercüme Komisyonu'' başkanlığına 

getirilmesiyle beraber Gökalp, ailesi ile birlikte Ankara'ya gitmiştir. 

 

 “1923 senesinde Telif ve Tercüme Encümeni Reisliği ’ne (Kültürel Yayınlar 

Dairesi Müdürlüğü) getirilmiş olan Gökalp; aynı sene, Türkçülüğün Esasları adında 

ki ünlü eserini de yayınlamıştır.” (Çapcıoğlu. İ, Gürsoy. Ş, 2006, s. 92) 

 

Ziya Gökalp vekil seçilmeden önce Telif ve Tercüme Encümeni Reisliği 

görevinde iken Klasiklerin Türkçeye çevirilmesi için büyük çabalar sarf etmiş ve 

birçok eğitimsel nitelik taşıyan yeniliklere öncülük etmiştir. 

 

“Gökalp, Mustafa Kemal'in isteği üzerine klasiklerin dilimize çevirilmesi için 

Türk dilinin ustaları ile yabancı dil bilenlere mektuplar yazdı ve göreve 

çağırdı. Eğitim şurasının toplanmasını sağladı. Sultani Mektepleri ‘ne de Lise adını 

verdiren Gökalp, bunlar için ders programları hazırlattı. Kendisi de bu doğrultuda 



23 

 

yeni ders programına göre Türk Medeniyet Tarihi'ni yazmaya başladı. Fakat ömrü 

ancak bu eserin birinci cildini tamamlamaya yetti.” (Tuncay. H, 1978, s. 60) 

 

Milletvekili seçildikten sonra eğitim çalışmalarından ayrılan Gökalp, bireysel 

olarak bilimsel çalışmalarına devam etti. Bu sürekli çalışma temposu Gökalp'i 

yorgun düşürüyordu. Lakin Gökalp düşüncelerinin hepsini eksiksiz bir şekilde ortaya 

koymak ve bu ortaya koyduğu eserler ile Türk Milletinin ilerleyeceği yola ışık 

tutmak istiyordu. 

 

 “11 Ağustos 1923 tarihinde Diyarbakır’dan vekil seçilen Ziya Gökalp; 

kültürel, bilimsel ve eğitim çalışmalarına ara vermiş gibi görünse de, yine bu 

dönemde de düşünsel ve kültürel çalışmalarına devam 

etmiştir. (Çapcıoğlu. İ, Gürsoy. Ş, 2006, s. 92). Bu doğrultuda Gökalp, Yeni Türkiye 

isimli gazateyi kurdu ve bu gazetenin başyazarı oldu. Meclis çalışmaları sırasında da 

anayasanın hazırlanmasına yardım etti.  Demokrasi hareketlerinin parti siyaseti ile 

birleşmesi ve tam anlamıyla siyasal bir hoşgörünün kafalara yerleşmesi için Yeni 

Gün ve Hâkimiyeti Milliye gazetelerinde yazılar kaleme aldı. Yorgun düşmeye 

başlayan Gökalp'i doktorlar sıkça uyarmasına rağmen aynı hızla çalışmaya devam 

etti ve en sonunda hastalanarak yatağa düştü.” (Tuncay. H, 1978, s. 61) 

 

Gökalp'e doktorları İstanbul'a gitmesi gerektiğini söylediler. Gökalp bu 

tavsiyeye uyarak ailesi ile beraber Nişantaşı'na yerleşti. Burada yerleştiği evde sekiz 

ay kadar tedavi gördü. Lakin bu tedavi sürecinde çalışmalarına yine devam 

etti. Hastalığının kötüye gittiğinin farkında olan Gökalp, eserlerinin yarım kalmasını 

istemiyordu. 

 

 Gökalp “Türk Medeniyet Tarihi'nin ilk cildini yayınlanacak biçime 

soktu. Hastalığının iyice artması ve doktorların kesin hükmü ile çalışmayı 

bıraktı. Onun bu son eseri yayınlanmak üzere Milli Eğitim Bakanlığı'nın basım evine 

verildi. Büyükada'ya götürülen Gökalp, basılan eserin düzeltmelerini yine kendi 

yaptı. Hastalığı iyice artınca doktorları Avrupa'ya gönderilmesini önerdiler. Lakin 

Gökalp'in Avrupa'ya gidecek parası yoktu.” (Tuncay. H, 1978, ss. 61-62) 



24 

 

 “Gökalp, hastalandığı dönemde de Çınaraltı ve Türk Medeniyeti Tarihi isimli 

çalışmalarını sürdürmüş; hatta tedavisi için İstanbul’a, Maarif Vekâleti’nden (Milli 

Eğitim Bakanlığı) Türk Medeniyeti Tarihi’nin basımı için aldığı avansla 

gidebilmiştir.” (Çapcıoğlu. İ, Gürsoy. Ş, 2006, s. 92) 

 

Milli devletin kuruluşuna giden süreçte önemli rol sahiplerinden olan ve 

ülküleri uğruna hapisler yatan, memleketinden uzaklara sürgünlere giden lakin 

verdiği mücadelesinden hiçbir zaman taviz vermeyen Ziya Gökalp, bu meşakkatli 

mücadelesi karşılığında başarıya ulaşmak haricinde herhangi bir beklenti içerisine 

girmemiştir. Bu cefalı hayatının sefasını sürmemiş, ülkesinin ve milletinin bekası için 

sürekli çalışmaya devam etmiştir. Bunca emeğine rağmen tedavisi için değil 

Avrupa'ya, İstanbul'a gelecek maddiyata bile sahip olmayan Gökalp, hayatını Türk 

milletinin ve Türk devletinin yolunda karşılıksız feda etmiştir. Cumhuriyetimizin 

önemli ideologlarından olan düşünür ve mücadele adamı Ziya Gökalp, kırk sekiz 

yaşında hayata veda etmiştir. 

 

 “Bir gün hastanede iken kendisini ziyarete gelen bir gence ''Ne yazık ki 

kafamdaki düşüncelerimin hepsini veremedim, eserimi tamamlayamadım, bunları da 

beraber götürüyorum'' demiştir. Yine bir gün Atatürk ve İsmet İnönü'den gelen 

telgrafla Gökalp'in tedavi için Avrupa'ya gönderilmesi isteniyordu. Atatürk 

telgrafında şöyle diyordu; ''Rahatsızlığınızdan çok teessürle haberdar oldum. Sıhhat 

ve afiyetiniz haberine memleketçe intizar olunmaktadır. Süratle iadeyi afiyetiniz için 

Avrupa'da tedavinize ihtiyaç varsa icap eden her şeyin tahsisini tekellüf 

ediyorum. Sıhhatiniz ve mahalli tedaviniz hakkında iş'arınızı bekler, muhabbetkâr 

selamlarımı beyan ederim efendim. ” (Tuncay. H, 1978, s. 62) 

 

Ne yazık ki Gökalp'in hastalığı çok ilerlemişti. Ömrünün son günlerini 

yaşayan Gökalp'e yine Mustafa Kemal'den kendisine bir mektup ve bir de fotoğraf 

gelmişti. Çok sevinen Gökalp mektuba uzun bir cevap vermek istemiş lakin gücü 

buna el vermemişti. 

  



25 

 

 “Mektubu Zekeriya ve Halim Sabit beylere yazdırdı. Hatırını soran mektuba 

çok sevindiğini ve teşekkürlerini bildirdi. Yazdırdığı mektubunu imzalamak istedi 

ama bunu başaramadı. Hastalığı çok arttı ve kriz geçirmeye başladı. 25 Ekim 1924 

cumartesi sabahı saat beşte hayata gözlerini yumdu. Yapılan cenaze törenine, TBMM 

ve hükümet temsilcileri, resmi ve özel kuruluşların 

mensupları, öğrenciler, öğretmenler, profesörler, dost ve arkadaşları ile halktan on 

binlerce kişi başından sonuna kadar eşlik etti.” (Tuncay. H, 1978, ss. 62-63) 

 

Cumhuriyetin bu erken kaybı çok büyük bir üzüntüye yol açmıştı. Gökalp 

kuruluşuna giden yolda büyük fedakârlıklar gösterdiği Türkiye Cumhuriyeti'ne ancak 

bir yıl kadar hizmet edebilmişti. Lakin arkasında bıraktığı eserleri ile Türk milletine 

yol göstermeye ve bunun yanında, mücadele azmi, fikirleri ve hayatı ile de Türk 

gençliğine emsali az olan bir örnek teşkil etmeye devam etmektedir. 

 

 “Yakup Kadri (Karaosmanoğlu) 29 Ekim 1924 tarihli Cumhuriyet Gazetesi'ne 

yazdığı yazıyı şöyle bitiriyordu; “…En büyük eseri mi? Lakin Ziya Gökalp onu 

çoktan yarattı. Bugünün Türk Gençliği O'nun eseri O'nun şaheseridir.” 

(Tuncay. H, 1978, ss. 63-64) 



26 

 

  



27 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

YUSUF AKÇURA ve ÜLKÜ YOLCULUĞU 

2.1. Akçura ve Çocukluk Serüveni 

 

Türk milliyetçiliği fikriyatının önemli isimlerinden olan Akçura, bu uğurda 

hem Anadolu'da hem de Kafkasya coğrafyasında Türklük için gerek siyasi gerek 

kültürel olarak önemli mücadeleler vermiş olan bilge bir Türk aydınıdır. Tatar 

kökenli bir Türk düşünürü olan Akçura, Türkiye Cumhuriyeti'nin ideolojik ve 

kültürel yapılanmasına da önemli katkılar vermiş, birçok mücadeleye tanıklık eden 

ömründe unutulmaya yüz tutmuş veya sindirilmeye çalışılmış olan Türk uygarlığını 

yeniden diriltmek için birçok mücadele ve çalışma gerçekleştirmiştir. Yaptığı 

çalışmaları ve verdiği mücadeleleri ile Türk milliyetçiliği fikriyatının gelişiminde 

büyük pay sahibi olan Akçura, bu edindiği dava ile sadece Anadolu Türklüğünün 

değil bütün bir Türk dünyasının fikir sahasında yer edinmiştir. Hayatı boyunca 

milletinin ve milliyetinin kurtuluşu için çeşitli mücadelelerde bulunmuş olan bu Türk 

idealisti,  gününün gerekliliklerini iyi okuyabilen çağdaş bir Türk münevveridir. Bu 

yazar, tarihçi, siyasetçi ve fikir adamı, 2 Aralık 1876 tarihinde İdil Nehri üzerinde 

bulunan Simbir şehrinde gözlerini dünyaya açmış ve ülküleri için mücadelesini hoş 

eylemiş hayatına merhaba demiştir. 

 

 “Yusuf Akçura’nın babası Hasan, dedesi Süleyman Bey idi. Akçura'nın dedesi 

Süleyman Bey'in Simbir ve Kazan vilayetlerinde tekstil fabrikaları mevcut 

idi. Dedesi vefat ettikten sonra bu fabrikalar oğullarına kalmıştı. Akçura'nın annesi 

ise Kazan vilayetinin köklü ve burjuva ailelerinden olan Yunusoğulları'ndan Banu 

Hanım idi.” (Berk. E, 2017, s. 480) 

 

 “Yusuf'un ailesi cami, medrese, okul, tiyatro gibi halkın hizmetine sunulan 

vakıflar yaptırmışlardı. Yunusoğullarına gelince ise Kazan'ı ziyaretlerinde, Çar'ları 

evlerinde ağırlamak şerefi onlara aitti.” (Georgeon. F, 1996, s. 15) 

 

Akçura'nın ailesinin, maddi durumu iyi olmasına karşın toplumsal ve siyasal 

olayların beraberinde getirdiği ekonomik sıkıntılardan dolayı bu durumları git gide 



28 

kötüye gitmiştir. Akçura'nın çocukluk dönemi toplumsal açıdan zor bir döneme denk 

geliyordu. Savaşlar ve toplumsal ayaklanmalar gibi hususlar, bir devletin 

ekonomisini zora sokan ve yönetilmesi en zor olan süreçlerdir. Böyle durumlar 

sadece devleti ve organlarını değil, devlet hudutları içerisinde yaşayan bütün toplumu 

da gerek sosyal açıdan gerek psikolojik açıdan olumsuz 

etkileyebilmektedir. Toplumsal açıdan zor bir dönemde çocukluğunu geçirecek olan 

Akçura, henüz iki yaşında iken babasını da kaybetmiştir. 

 

 “İşlerin bozulmasının asıl sebebi Osmanlı-Rus harbi olmuştur. Memleketin 

ticari hayatı bozulmuş olmasından dolayı pederin de fabrikalarında işler 

durmuştur. Ben iki yaşındayken peder vefat etmiştir. Kazan'dan Simbir'e kızak ile 

gelir iken tam şehire gireceği zaman birden bire ölmüştür. Altı yaşında iken ise 

annem kızakla Kazan'a gider iken atın hızlı koşmasından dolayı yere yuvarlanmış ve 

fena halde psikolojisi sarsılarak yataklara düşmüştü.” (Akçura. Y, 2012, ss. 22-23) 

 

Henüz ufak bir çocuk olan Akçura’nın ailesinde yaşanan bu kayıp ve 

talihsizlikler elbette onun kişiliği üzerinde etkiler bırakacaktı. Oldukça hareketli ve 

meraklı bir çocuk olan Akçura, hasta olan annesinin ilaçlarını görünce doktorluğa da 

merak sarmıştı. Lakin sonra bu merakının yerini askerlik mesleğine olan ilgisi 

alacaktı. Mahalle imamından ve ilkokul öğretmeninden de özel dersler alan 

Akçura'nın bu dersleri pek eğitim ciddiyetinde olmamıştı. Annesi ise bir yandan 

hastalığı ile bir yandan da omuzuna yüklenen ağır işler ile uğraşıyordu. 

 

 “Öğretmen ders anlatırken ben sarığını çözerek oynardım. Validem ise hem 

sağlığını kaybetmiş hem de fabrikanın yükü omuzlarına yığılmıştı. Annemin yardıma 

çağırdığı uzakça akrabalarımızdan biri fabrikanın borca battığını görmüş ve valideme 

uzaklara gitmesini tavsiye etmiş. Tedavi olmak bahanesi ile Validem Stravropol 

kasabasına gider ve beni de beraberinde götürür.” (Akçura. Y, 2012, s. 24) 

 

Stravropol kasabasında Akçura kendisine rutin bir hobi belirlemiş ve her gün 

sahile inerek manzara resimleri yapmakla meşgul olmuştur. Çalkantılı bir çocukluk 

dönemi yaşayan Akçura, küçük yaşta annesiyle beraber çeşitli zorluklara göğüs 



29 

 

germek zorunda kalmıştı. Bir süre sonra Akçura ve annesi, mallarına haciz 

gelmesiyle beraber bu kasabadan da ayrılarak İstanbul'a doğru yola çıkmışlardır.  

 

 “Burada ki hayatımdan memnundum. Evimiz Volga'nın kenarı idi. Her gün 

validemle sahile iner manzara resimleri yapardım. Bir gün bir Rus avukat fabrikanın 

borçlarından dolayı mallarımıza haciz konulduğunu söyledi. Bir müddet sonra kişisel 

eşyanın dışındaki bütün eşyaları müzayede ile sattılar. Sonra seyahate çıktık. Trene 

bindik. Anneme nereye gittiğimizi sorduğumda, doktorlar Karadeniz havasını tavsiye 

ettiler oraya gidiyoruz dedi. Odesa'da bir otele indik. Birkaç gün kaldıktan sonra 

vapura bindik ve annem İstanbul'a gidiyoruz dedi. Bu seyahatin tarihi yaklaşık 1883 

yılına tesadüf ediyordu.” (Akçura. Y, 2012, ss. 24-25) 

2.2. Akçura'nın İstanbul Günleri ve Kazan Seyahati 

 

Yusuf Akçura'nın İstanbul günleri başlamış bulunuyordu. Artık Osmanlı 

Devleti'nin payitahtı konumundaki bu tarihi şehirde eğitimine devam 

edecekti. Annesiyle beraber burada Bab-ı Serasker civarında eve taşınan 

Akçura, Seraskerlik dairesinin meydanında icra edilen talimleri izlerken askerlik 

mesleğine heves etmeye başlamıştı. Daha sonra buradan da taşınarak Aksaray 

tarafına yerleştiler. 

 

 “Annesi ve Yusuf Aksaray’da Yusufpaşa mahallesinde büyük bir ev alarak 

oraya yerleşmişlerdi. Yusuf buraya taşındıktan sonra, Yusufpaşa ilk mektebine 

başlamış ve bu mektebi bitirdikten sonra ise dokuz yaşında Koca Mustafa Paşa 

Askerî Rüştiyesine kayıt yaptırmıştı.” (Berk. E, 2017, s. 481) 

 

Bazı tanıdıkların araya girmesi ile Dağıstan'lı Osman Bey namında biriyle 

evlenen Akçura'nın annesi, üvey babası ve kendi, Rüştiye'den izin alarak Kazan'a 

gitmişler ve kışı burada geçirmişlerdir. İşte Akçura'nın bu seyahatin de geçirdiği 

vakit onun fikir dünyasının toprağına milliyetçi tohumların serpildiği dönem olacaktı. 

 

 “Yusuf 1889 yılında okulundan izin alarak annesi ile Kazan'a 

gittiler. Annesinin yeni evlendiği üvey babası Dağıstanlı Osman Bey burada ki işleri 



30 

yoluna koymuştu. Akçura, baba ocağındaki gezilerinde zorla Hristiyanlaştırılmaya 

çalışılan ve baskılara boyun eğmeyip dinlerinden ve milliyetlerinden vazgeçmeyen 

Türkleri görünce oldukça etkilenmiştir.” (Berk. E, 2017, s. 481) 

 

Yusuf Akçura'nın Kazan'da geçirdiği günlerde karşılaştığı bu tablo gerçekten 

etkileyiciydi. Burada kendinin de mensubu olduğu millete yapılan baskılara şahit 

olmuş ve milletinin bu baskılara karşı verdiği onurlu mücadelelerine tanıklık etmesi 

ile beraber fikir hayatında ki Türkçülük ateşi de harlanmıştı. Türk milleti elbette 

Osmanlı Devleti sınırları içerisinde bulunan Türklükten ibaret değildi. Akçura'nın 

kendisi de Osmanlı Devleti sınırları içerisinde doğmamış lakin Türk milliyetine sahip 

bir Kafkas Türk'ü idi. Burada ki Türkleri, Osmanlı Devleti'nde tanıtmak ve Osmanlı 

Devleti dışında da Türk kardeşlerinin olduğunu Osmanlı halkına hatırlatmak ve 

benimsetmek lazımdı. Lakin Osmanlı Türklüğünde daha milli bir bilinç 

oluşamamışken, Akçura'nın, Osmanlı coğrafyası dışında kalan ve baskı gören 

Türklerden bahsederek, Osmanlı toplumunun bu konuda dikkatini çekmesini 

sağlamak oldukça zor bir durumdu. İleriki yıllarda Akçura'nın Kafkas kökenli bir 

Türk olması,  sadece Osmanlı Türklüğünü değil,  Osmanlı Devleti dışında kalan 

Türkleri de iyi bir şekilde tanımasına vesile olmuş ve Türklüğe geniş bir 

perspektiften bakabildiği için realite çerçevesinde genel değerlendirmeler yapabilme 

olanağı sağlamıştır. Akçura fikir hayatına derin izler bırakan bu seyahatinden sonra 

İstanbul'a geri döndüğünde eğitimini askeri okullarda sürdürmeye devam etmiştir.  

2.3. Akçura'nın Harbiye Yılları ve Jön Türkler ile İlişkilendirilmesi 

 

 “Yusuf 1890 yılının sonbaharında İstanbul’a geri döndükten sonra 

eğitimine, rüştiyede bıraktığı yerden devam etmişti. Askeri Rüştiye'yi bitirdikten 

sonra 1892 yılında Kuleli Askerî İdadisine, buradan da 1894 yılında Harbiye 

Mektebine girmiştir. 1896 senesinde ise teğmen rütbesi ile Erkan-ı Harbiye 

Mektebine girmeye hak kazanmıştı. O dönemde subay olabilmek için gerekli olan 

süreç bu şekilde işlemekteydi.” (Berk. E, 2017, s. 481) 

 

Akçura bu eğitim sürecinde Harbiye yıllarında iken Jön Türkler ile 

ilişkilendirilmiş ve kırk beş günlük bir cezaya tabii tutulmuştur. Bu ilişkilendirilme 



31 

 

ileride yine nüksedecek ve hayatını bir müddet sürgüne uğratacaktı. 

  

 “Akçura Harbiye yıllarında Şimal Türklerinin kültür faaliyetlerini Osmanlı'da 

tanıtmak için Mercani ve Kayyum Nasiri'nin biyografilerini kaleme almış ve 

Musavver Malumat dergisinde bu biyografiler yayınlanmıştı. Lakin makalede 

Hürriyet ve Terakki sözleri geçtiği için Genç Türkler ile ilişkilendirilerek tutuklanmış 

ve Harp Divanı'nda yargılanarak 45 gün pranga bendliğine mahkûm edilmişti.” 

(Koşay. H. Z, 1977, ss. 392-393) 

 

 “Yusuf Akçura, Harbiye’nin ikinci sınıfındayken, Genç Türklük fikirlerine 

katılma ve hizmet etme suçlaması ile kırk beş günlük bir cezaya çarptırılmıştır. Bu 

dönem Mekteb-i Harbiye Nazırı olan Rıza Paşa, Akçura'nın Harbiye’nin en çalışkan 

öğrencilerinden biri olması dolayısı ile ona öğütler vererek öğrenimine devam 

etmesine izin vermiştir.” (Biçer. Ç, 2018, s. 3) 

 

İşte bu sayede Akçura, hapis cezası bittikten sonra mektebin en başarılı 

öğrencilerinden olması ve bir daha böyle bir olayın yaşanmaması şartıyla mektebin 

ikinci nazırı Rıza Paşa'nın müsaadesiyle okuluna devam etmişti. Bu dönem, Fransız 

Devrimi'nin etkileriyle milliyetçilik fikriyatının siyasi bir anlam kazandığı ve 

eşitlik, adalet, özgürlük gibi umdelerin üzerinde egemenliğin halka verildiği ulus 

devlet anlayışının olgunlaştığı bir dönemdir. Akçura, Erkan-ı Harbiye sınıfına 

geçtikten sonra Türk milletinin tarihini daha fazla okumaya ve araştırmaya 

başlamasıyla beraber bilgi haznesi genişlemiş ve buna paralel olarak fikirlerinin 

keskin hatları da iyice belirginleşmeye başlamıştır. Bununla beraber milli bir varlığın 

meydana getirilmesi için hürriyet ve terakkiye gereksinim duyulacağını düşünmüş ve 

bu hususta fikirlerini dile getirmekten de kaçınmamıştır. 

  

 “Akçura herhangi bir cemiyete bağlı değildi. Lakin Türk milletinin tarih 

sahnesindeki haşmeti ve yeryüzündeki bugünkü yayılışı üzerine gittikçe bilgi sahibi 

olmuş, milli varlığın ve büyüklüğün tekrardan kazanılması için hürriyet ve terakkiye 

ihtiyaç duyulduğunu öğrenmiş ve anlamış bulunuyordu. Bu hususları öğrendikçe 

kabına sığamıyor, taşıyor, meseleleri muhakeme etmeden ve fikirlerini dile 



32 

getirmeden de yapamıyordu.” (Temir. A, 2002, s. 26) 

 

Yusuf Akçura Erkan'ı Harbiye'de iken herhangi bir örgütlenme içerisinde yer 

almamasına rağmen fikirsel olarak baskı rejimine karşı olan genç arkadaşlarının 

yanında yer almış ve okulda ki hocalarının da gizli bir şekilde hürriyet ve meşrutiyet 

kavramlarından bahsettiğini belirtmiştir. 

 

“Harbiyede taşranın mütevazı koşullarında yetişmiş çok sayıda genç 

vardı. Burjuvazi bir kökten kopmuş ve yoksul düşmüş bir genç olarak Akçura, baskı 

rejimine karşı mücadelede bu genç arkadaşlarının yanında yer aldı. Bu 

gelişmeyi, ''Erkan-ı Harbiye sınıflarına devam ediyorduk. Hocalarımız 

hürriyetten, meşrutiyetten gizli gizli bahsederlerdi. Kânûn-ı Esâsî yürürlüğe konursa 

imparatorluk kurtulur,  derlerdi. '' diye anlatır.” (Georgeon. F, 1996, s, 20) 

 

Akçura, Erkan-ı Harbiye sıralarında eğitimini sürdürürken Jön Türkler'in 

devlet güvenliğine karşı düzenledikleri komplolara katılmak suretiyle tutuklanarak 

Divan-ı Harb'e çıkarılmış ve sürgün edilmiştir. 

  

 “Akçura 1896 senesinde tutuklandı ve bir buçuk ay süre ile hapiste 

kaldı. Ertesi sene, 1897'de tekrardan demir parmaklıkların arkasına atıldı. Büyük 

kısmı İstanbul'da ki yüksekokulların talebeleri olan gençler ile birlikte Divan-ı Harb'e 

çıkarıldı. Jön Türklerin devletin güvenliği aleyhine düzenledikleri komploya 

katılmak ile suçlanan Akçura sürgüne gönderildi.” (Georgeon. F, 1996, s. 20) 

 

 “Yusuf Akçura 1897 yılında Erkan-ı Harp sınıfındayken arkadaşı Ahmet Ferit 

ile birlikte Yıldız Sarayı’nda sorguya çekilmişler ve Taşkışla Harp Divanı’nda 

yargılanarak Trablusgarp’ta ki Fizan’a sürgün edilmişlerdir.” (Biçer. Ç, 2018, s. 3) 

2.4. Yusuf Akçura'nın Trablusgarp Sürgünü 

 

Akçura ve arkadaşları Fizan'a sürülmek üzere Trablusgarp'a gönderilmişler 

lakin tutukluların Fizan'a sevki için vilayette yeterli para bulunamadığından dolayı 

Trablusgarp'ta hapsedilmişlerdir.  



33 

 

 “Yusuf Akçura Erkan-ı Harbiye Mülazimi Sanisi (Üsteğmen) rütbesiyle 

tutuklandığı vakit sınıf arkadaşı olan Ahmet Ferid'de onunla birlikte idi. Sayıları 

seksen dördü bulan tutuklular, Fizan’a sürülmek üzere 28 Ağustos 1897 tarihinde 

Trablusgarp’a gönderilmişler, lakin Trablusgarp vilayeti hazinesinde bu seksen dört 

kişinin Fizan’a sevki için yeterli miktarda para bulunamadığından dolayı bu şehirde 

hapsedilmişlerdi. Fakat, bu hapislik uzun sürmemiş; Avrupa’daki “Genç Türkler” ile 

Osmanlı sultanı arasında yapılan anlaşmanın bir maddesi ile şehir içinde serbestçe 

hareket edebilme imkanı bulmuşlardı. Yusuf Akçura’nın bu dönemde askerî rütbesi 

de iade edilmiş, bir süre de Erkan-ı Harbiye kaleminde çalışmış ve hocalık yapmıştı.” 

(Berk. E, 2017, s. 482) 

 

Yusuf Akçura'nın, bu süreçte yapılan kötü muameleler sonrasında hürriyetçi 

fikirleri daha da pekişmiştir. Trablusgarp'ta ikameti zorunlu kılınan lakin yapılan 

anlaşmayla şehir içerisinde serbestçe dolaşabilen Akçura, bu süre zarfında Jön Türk 

çevreleriyle ilişkilerini de geliştirmiş ve burada arkadaşı ile beraber bir gazetede 

yayınlamıştır. Daha sonra Akçura, bir fırsatını bularak arkadaşıyla beraber 

Trablusgarp'tan kaçarak önce Tunus'a buradan da Fransa'ya doğru yola 

koyulmuşlardır. 

  

 Akçura “Boş zamanlarında Trablusgarp'ı gezme ve gözleme fırsatı 

buldu. Etkin Jön Türk çevreleri ile sıkı ilişkiler kurdu. Meşrutiyet yönetiminin geri 

gelmesi uğruna yoğun bir çaba harcayan tümen komutanı Recep Paşa ve yaveri 

Mazharpaşazade Şevket Bey ile ilişkilerini geliştirdi. Recep Paşa Trablusgarp'a 

İttihat ve Terakki Cemiyeti'nin yedinci şubesini kurmuş ve Akçura'da arkadaşı 

Ahmed Ferid ile bir gazete yayınlamaya başlamıştı. Akçura gazetede siyasal 

sorunları gündeme getiriyordu. Seneler 1899'u gösterdiğinde Akçura ve Ahmed Ferid 

başka bazı kişiler ile beraber kayıkla Trablusgarp'tan kaçmayı başardılar ve buradan 

Tunus yolu ile Fransa'ya, Paris'e gittiler.” (Georgeon. F, 1996, s. 21) 

 

Akçura zor geçen çocukluk döneminin ardından şimdi de politik çalkantılarla 

dolu bir gençlik dönemi yaşıyordu. Akçura'nın gençliğinin denk geldiği bu dönem 

gerek siyasi gerek ekonomi gerek de toplumsal olarak zor bir dönemdir. Akçura'nın 



34 

ve dönemin Türk aydınlarını o dönemin konjonktüründe değerlendirebilmek oldukça 

önemlidir. Her dönemin popüler bir fikir akımı, popüler bir giyim modası, popüler 

bir yaşam şekli vardır. Popülaritenin değişkenlik süresi günümüze geldikçe ve 

teknolojinin de etkisi ile daha da kısalarak devam etmiştir. Fikirler de dönemin 

koşullarına göre değişkenlik gösterebilmektedir. Bir toplum içinde bulunduğu 

dönemin koşullarına göre sosyalist ilkelere dayalı bir yönetim istemesine rağmen bir 

süre sonra aynı toplum değişen koşullar sebebi ile kapitalist sisteme sadık bir 

yönetim de isteyebilir. Başka bir örnek ile  bir toplum sağlam bir demokrasinin inşa 

edilmesini ve herkese bu doğrultuda eşitlik, adalet ve özgürlük gibi ilkelerin tam 

anlamıyla sağlanmasını isteyebilir. Lakin belli bir süre sonra aynı toplum, meydana 

gelebilecek iç çatışma, kötüye giden bir ekonomi veya ağır dış baskılar gibi nedenler 

sonucu kendini kurtarıcı karizmatik otoriteye sahip bir diktatör de isteyebilir. Bir 

toplum kapitalist sisteme dayanan devlet müdahalesinin az olduğu ve serbest 

piyasaya dayalı bir yönetim isteyebilir. Lakin aynı toplum bir süre sonra sınıf 

farklılıklarının çok net bir şekilde ortaya çıkması ve bazı sınıfların sistem içerisinde 

aşırı yoksullaşması ile beraber sosyalist bir devrim gerçekleştirebilir. Örnek 

verdiğimiz durumların tam tersi de olabilir. Birçok siyasal fikirlere ve yönetim 

şekillerine göre bu örnekleri çoğaltabiliriz. Kısacası toplumların düşüncesi ve 

fikirleri dönemin koşullarına ve getirilerine göre değişkenlik 

göstermektedir. Osmanlı Devleti'nde de Osmanlıcılık ve İslamcılık politikalarının 

başarıya ulaşamaması sonrasında Türkçülüğün kurtarıcı bir fikriyat olarak 

düşünüldüğü ve dile getirildiği siyasal bir atmosfer doğmuştur. Bu doğrultuda birçok 

Türk aydını demokratik ilkelere sadık milli bir devletin oluşturulması düşüncesini 

savunmuş ve bu düşüncenin gerçekleştirilebilmesi için de mücadele etmiştir.  

2.5. Akçura'nın Paris Yılları ve Faaliyetleri 

 

1789 İhtilali'ni gerçekleştirmiş olan Fransızlar; modern demokrasi ilkeleri ve 

insan hakları bakımından döneminin birçok devletine göre daha ileri bir konumdaydı 

ve diğer ülkelere de bu konuda rol model olmuşlardı. Osmanlı Devleti'nden de birçok 

genç eğitim görmek için Fransa'ya gitmiş ve buranın sosyal ve siyasal atmosferinden 

etkilenerek Osmanlı Devleti'ne geri döndüklerinde birçoğu koyu birer meşrutiyet 

taraftarı olmuştu. Yusuf Akçura'da Fransa'ya ulaştığında Paris'e geçerek burada bir 



35 

 

Siyasal Bilgiler Okuluna kayıt yaptırmıştır. 

  

 “Yusuf Akçura ve Ahmet Ferit Tek, kapitülasyonlardan faydalanarak 

denetimsiz gidip gelen teknelerden biri ile önce Tunus'a oradan da Paris'e 

gitti. Fransız Devrimi'nin 100. yılıydı. Burada ilk olarak Dr. Şerafettin Mağmumi ile 

görüşen Akçura, dönemin ünlü bilim ve düşünce insanlarının bulunduğu Özgür 

Siyasal Bilimler Okulu'na girdi. Akçura öğleden sonraları Sorbonne'daki 

tarih, sosyoloji, felsefe ve filoloji derslerine de katılıyordu.” (Öztürk. Y, 2018, s. 115) 

 

Akçura'nın Paris'te kaydolduğu bu Siyasal Bilimler Okulu, onun entelektüel 

birikimine önemli katkıda bulunmuş olan ve fikir hayatına doğrudan etki 

eden,  gününün en çağdaş okullarındandır. Bu okulda milliyetçi görüşe sahip birçok 

önemli hocada görev yapmaktaydı. 

  

 “Funck Brentano, Bautmy, Sorel,  Renouvier, Anatole Leroy-Beaulieu, Levy 

Bruhl gibi Fransa’nın ünlü bilgin hocaları bu okul bünyesinde dersler 

vermekteydiler. Hepsi de bazı farklar ile ciddi şekilde milliyetçi kişilerdi. Aslına 

bakılır ise bu okul,  Akçura’nın deyimi ile doğuya ancak bazı kırıntıları girebilen 

içtimai ve siyasi fikirlerin membalarından (kaynak) biriydi.” (Berk. E, 2017, s. 482) 

 

Akçura'nın çeşitli bilim dallarına olan merakını öğleden sonra katıldığı 

derslerden anlayabilmekteyiz. Askeri okullarda eğitimini sürdürmüş olan Akçura'nın 

sürgün yıllarından sonra Paris'e gelip devam ettirdiği eğitiminin kalitesine baktığımız 

vakit Osmanlı'nın askeri okullarında verilen eğitimin ciddiyeti ortaya 

çıkmaktadır. Bu askeri okullardan birçok entelektüel ve Cumhuriyet'in kurucu 

kadrolarında yer alan önemli asker ve politikacılar çıkmıştır. Akçura, Fransa 

yıllarında Genç Türkler'in önde gelen kişileri ile de tanışmıştır. 

  

 “O sıralarda Jön Türk faaliyetlerinin ve yayınlarının merkez üssü Paris 

idi. Türkiye'de ilgi uyandıran hareket dışarıda iyice güçlenmişti. Fransa'da ki 

sürgünler, Osmanlı hanedanından iki prensin, prens Sabahattin'in ve Lütfullah'ın da 

desteğini kazandılar. Prens Sabahattin kısa bir süre zarfında Ahmed Rıza ile beraber 



36 

hareketin önde gelen yöneticilerinden biri olacaktı. Akçura'da Paris'te iken sürgünde 

bulunan hareketin önderleri ile; Abdullah Cevdet, Sabahattin ve Ahmed Rıza ile 

tanıştı.” (Georgeon. F, 1996, s. 21) 

 

Jön Türk hareketinde egemen düşünce 1876 Anayasası'nın (Kânûn-ı Esâsî) 

tekrar getirilmesi idi. Bu hedefin gerçekleştirilmesi durumu, imparatorluk içerisinde 

ki farklı ırka ve dine mensup kişiler için eşitlik ve özgürlük niteliği 

taşımaktaydı. Bunun gerçekleşmesi için bir Osmanlı milleti yaratılacak ve ayrılıkçı 

yönelimlere son verilecekti. Lakin bunun nasıl yaratılacağı konusunda çeşitli fikirler 

mevcut idi. 

  

 “Osmanlı milleti kavramı üzerinde bile aynı fikirleri paylaşan Jön 

Türk'ler, bunun nasıl oluşturulacağı konusunda farklı düşüncelere 

sahiptiler. Sabahattin'e göre merkezkaç eğilimler yaşayan milliyetler için en uygun 

çözüm, liberal bir adem-i merkeziyetti. Ahmed Rıza ise tersine, imparatorluğun 

parçalanmasını engelleyebilecek tek çözümün otoriter bir merkeziyetçilik olduğunu 

savunmaktaydı. Sabahattin, imparatorluk topraklarındaki hedeflerine ulaşabilmek 

için Avrupa'nın müdahalesini istemeyi kaçınılmaz bir durum olarak 

görüyordu. Ahmed Rıza ise aksine, Avrupa'nın Osmanlı Devleti'nin iç işlerine 

yapacağı her türlü müdahaleye baştan karşı çıkıyordu.” (Georgeon. F, 1996, s. 22) 

 

Akçura'da yaşanan bu ikilem içerisinde Ahmed Rıza Bey'in fraksiyonunda 

taraf oldu. Yapılan Jön Türk kongresinde dışarıdan yapılacak olan her türlü 

müdahaleye karşı çıktı. Aynı zamanda Akçura'nın, Ahmed Rıza'nın çıkardığı 

gazetelerde yazıları da yayınlanmıştır. 

  

 “Akçura, Ahmed Rıza Bey'le tanışmış ve onun çıkardığı Şura-yı Ümmet'e 

Türkçe, Meşveret Gazetesi'ne ise Fransızca yazılar yazmıştır.” 

(Öztürk. Y,2018, s. 115) 

 

Akçura, kaleme aldığı yazılarında imparatorluğun içine düştüğü durumların 

nedenlerini irdeliyor ve her şeye rağmen devletin içine düştüğü bu zor durumdan 



37 

 

kurtulacağına inanıyordu. Akçura'nın, “Bu yazılarında akılcı tutumunu, eğitime ve 

ilerlemeye olan inancını ve despotizme olan nefretini geliştirdiği açık bir şekilde 

görülüyordu. İmparatorluğun zaaflarını fütursuzca dile getiriyordu: iç dayanışmadan 

yoksunluk, sağlık koşullarının kötülüğü, halkın düşkünlüğü, Osmanlı tarım, ticaret 

ve sanayisinin, Avrupa ülkelerine oranla büyük bir gerilik içinde olması, bilimde ve 

kültürel alanda geri kalmışlık,  bu yazılarında kaleme aldığı konulardan 

bazılarıydı. Fakat yine de iyimser bir tutum ile ''her şeye rağmen selamet kapısı 

kapalı değil'' diye yazıyordu.” (Georgeon. F, 1996, s. 22) 

 

Milletin iradesi ve mücadelesi ile bugünlerin geçeceğine inanan Akçura, yine 

bir yazısında Osmanlıları kaderine teslim olmakla suçlamış ve Osmanlıların 

imparatorluğun sorunlarına karşı ilgisiz tavırlar takınarak sırt çevirdiğini 

belirtmiştir. Akçura'ya göre “Bu tutumun son belirtisi Osmanlı Devleti'nin sorunlarını 

gidermek için Avrupa'da çaba harcayanlar da görülüyordu. Akçura 1902-1903'te ki 

yazılarında Avrupa'ya karşı olan tutumunu daha fazla sertleştirdi. Midhat'ın 

içtenliğini savunduğu bir yazısında ''1876 Meşrutiyeti'nin babası''nı İngiltere yanlısı 

olduğu için kınıyordu…İmparatorluğun sözde bütünlüğünü savunan ülkelere 

güvenmemek gerektiğine dikkat çekiyordu. Sonuç olarak şu noktaya vardı; 

İmparatorluğun çöküşünü engelleyecek çözümü bulacak olanlar, Osmanlıların bizzat 

kendileri idi. Akçura yapılması gerekeni ''bütün cemiyet-i Osmaniyenin inkılâbı 

olarak tanımlıyordu.” (Georgeon. F, 1996, s. 23) 

 

Akçura eğitim ve siyasal faaliyetlerle geçen Paris yıllarında Türkçülük 

ülküsünün önde gelen isimlerinden biri olan Sadri Maksudi ile tanıştı ve yakın bir 

arkadaşlık kurdu. Maksudi hakkında kısaca bir bilgi vermek gerekirse Rusya Türkleri 

için birçok mücadele yürütmüş olan bir Türk aynıdır. Bununla beraber Türkiye 

Cumhuriyeti'ne de büyük hizmetler vermiştir. Bunlardan kısaca bahsedecek olursak; 

Maksudi “Maarif Vekili olan Hamdullah Suphi (Tanrıöver) tarafından 1925 

senesinde Türkiye’ye davet edildi. Önce Telif ve Tercüme Heyeti üyeliğine sonra ise 

yeni açılan Ankara Adliye Hukuk Mektebi’ne profesör olarak atandı. Aynı vakitte 

Türk Ocakları Kültür Heyeti üyesi idi… Türk Ocakları’nın 1930 senesinde ki 

kurultayında sadece tarih ile uğraşacak bir tarih encümeni veya tarih akademisi 



38 

kurulması gereği hakkında bir konuşma yapması ve Afet İnan’ın bu fikri 

desteklemesi ile bugünkü Türk Tarih Kurumu’nun temelleri atılmış oldu. 1930-1934 

yılları arasında Şebinkarahisar, 1934-1938 yılları arasında da Giresun milletvekilliği 

yaptı. 1939 yılında İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi tarih 

profesörlüğüne, 1941 yılında Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi hukuk tarihi ve 

felsefesi profesörlüğüne, 1944 yılında da Ankara’dan naklen İstanbul Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi hukuk tarihi ve felsefesi ordinaryüs profesörlüğüne getirildi. 1950 

yılında ise Demokrat Parti’den Ankara milletvekili seçildi.” 

(Akpınar. T, 1991, ss. 396-397) 

 

 Gelecekte Türk Cumhuriyeti'ne bu denli önemli hizmetler verecek olan Sadri 

Maksudi'nin “Kazan'dan Paris'e hukuk okumaya geldiğinde Yusuf Akçura’ya 

ulaştırdığı mektup, sıkı bir arkadaşlığı doğurdu. (Öztürk. Y, 2018, s. 116) Sadri 

Maksudi, Fatih Kerim’den getirdiği mektubu teslim etmek için Akçura'yı arayıp 

bulmuş ve bu vesileyle bir dostluk kurularak beraber çalışmalar yürütmüşlerdir.” 

(Berk. E, 2017, s. 483) 

 

Akçura ve Maksudi'nin Fransa'da ki öğrencilik yıllarında beraber yürüttükleri 

en önemli çalışmalarından biri, İsmail Gaspıralı'nın Kırım'da çıkardığı Tercüman 

Gazetesi'nin yirminci yılı dolayısıyla bir jübile organize etmeleriydi. Bu vesile ile 

organize edilen toplantı Rusya Türkleri için büyük önem teşkil edecek ve bir dönüm 

noktası niteliği taşıyacaktır. 

 

 Akçura Tercüman Gazetesi için, “Başka bir millet olsa idi bir jübile 

düzenlerdi” diye üzüntüsünü dile getirince, Sadri Maksudi'nin önerisi ile buna bir 

katkıda bulunmak için harekete geçti. 1903 senesinin ilkbaharında milletseverler 

Bahçesaray'da bir araya gelerek Tercüman Gezetesi'nin yirminci yılını kutladılar. Bu 

tören Rusya Türklerinin ilk milli kongresi niteliğini almıştı” (Devlet. N, 2015, s. 5) 

“Tercüman'ın jübilesi Rusya Türklerinin milli uyanış tarihindeki önemli bir nokta 

olmuştu. Bu toplantı Rusya Türklerinin milliyetlerini koruma yolunda örgütlü bir 

biçimde mücadele dönemi başlatmış ve yapılan ilk kongreyi sonraları başka 

kongreler de izlemiştir.” (Berk. E, 2017, s. 483) 



39 

 

2.6. Akçura'nın Kazan'a Geri Dönüşü ve Faaliyetleri 

 

Görüldüğü üzere Akçura gerek Genç Türkler içinde gerek Rusya Türkleri 

içinde herkes tarafından tanınmaya başlanmış ve etkin faaliyetler 

yürütmüştür. Akçura askeri okullardaki eğitim başarısını Fransa'da da sürdürmüş 

“Osmanlı Saltanatı Müessesatı Tarihine Dair Bir Tecrübe” isimli bitirme teziyle 

okulunu üçüncü olarak bitirmiştir. İstanbul'a dönemediği için Akçura Kazan'a geri 

dönmüş ve Türkçülüğün manifestosu olarak adlandırılan ''Üç Tarz-ı Siyaset'' 

makalesini burada kaleme almıştır. 

  

 “Akçura, Paris'te öğrenimini bitirdikten sonra Osmanlı Devleti sınırları 

kendisine kapalı olduğundan dolayı Rusya'ya akrabasının yanına gitti ve Züya Başi 

köyünde amcası Yusuf Bay'ın yanında bir süre kaldı. Bu köydeyken Kahire'de çıkan 

Türk Gazetesine ''Üç Tarz-ı Siyaset'' ünvanlı makalesini yazıp gönderdi.” 

(Akçura. Y, 2019, s. 111) 

 

Akçura'nın siyasal tezlerini ileri sürdüğü bu makalesine bazı tepkilerde 

gelmişti. Bunlardan biri de bugün ki İngiltere başbakanı Boris Johnson'un babasının 

dedesi olan Ali Kemal Bey'den geldi. “Türk gazetesinin başmuharriri Ali Kemal 

"Cevabımız" adlı makalesi ile Yusuf Akçura'yı sert ve hatta alaycı bir dil ile tenkit 

etti. Ali Kemal, "bizim için Türkü İslam’dan, İslam’ı Türk’ten, Türk ve İslam’ı 

Osmanlılıktan, Osmanlılığı Türk’ten, İslam’dan ayırmak, tekliği üçe bölmek olmaz" 

demekte  idi.” (Akçura. Y, 1976, s. 9) 

 

Akçura'nın bu makalesi dönemin kaleme alınmış en önemli yazılarındandır ve 

bugün bile hala popülaritesini korumaktadır. Akçura bu makalesinde 

Osmanlıcılık, İslamcılık ve Türkçülük fikriyatlarını ayrı olarak ele almış ve 

incelemiştir. Onun bu yazısı ile ilk defa siyasi arenada Türkçülük meselesi de açık bir 

şekilde bahis konusu edilmişti. Akçura, Kazan'da kalarak faaliyetlerine burada 

devam etti. Bu faaliyetler siyasi ve toplumsal nitelikte idi. Akçura burada 

öğretmenlik yaptı ve bir de gazete çıkardı. Mücadeleci ruhunu burada da ortaya 

koyarak Türkçülük akımına hizmet etmeye devam etti. Aslına bakılırsa Akçura'nın 



40 

burada verdiği mücadele içeriği bakımından risk teşkil ediyordu lakin uğruna 

mücadele ettiği ülküsü, onun muzafferiyeti için çekilecek zorlukları geri plana 

atabilecek nitelikteydi. Hapis cezaları, sürgün ve türlü sosyal zorluklar onu verdiği 

mücadelesinden alıkoyamıyordu. Verdiği mücadelenin bir gün muzaffer olacağına 

inancı tam olan Akçura, Rusya'ya döndüğünde Türk-Tatar aleminde milli kültür 

mücadelesini yürütmekte olan güçlü bir kadro mevcut idi. Akçura'da bu uygun 

ortamdan faydalanarak Türk milliyetçiliği fikriyatını her vasıtayı kullanarak 

yaymaya çalıştı. Akçura bir yandan Türkçülük meseleleri ile meşgale olurken diğer 

yandan da Rusya Türkleri arasındaki kültürel, toplumsal ve siyasi gelişmelere de 

katkı sağlamaya çalışıyordu. Yusuf Akçura 1905 yılında siyasi faaliyetleriyle dikkat 

çeken bir kaç gençle buluşarak Rusya Türkleri ile büyük bir toplantı organize etme 

girişiminde bulundu. 

  

 “Siyasi faaliyetleri ile dikkat çeken Kadı Abdürreşit İbrahim, o dönem 

Kazan'da bulunan Münyamin Ahmet(ov), Yusuf Akçura ve birkaç gençle daha bir 

araya gelerek,  Rusya Türklerinin büyük toplantısını düzenleme konusunu 

görüşmüştü. Damallo Alimcan Burudi, Akçura ve meşhur zenginlerden Ahmet Bay 

Hüseyin(ov)'un insiyatifi ile Hüseyinov'un hanesinde tanınmış 

kişilerden,  zenginlerden ve din adamlarından oluşan altmış kişi toplandı. Bu 

toplantıda Rusya Müslümanlarının ihtiyaçlarını belirten bir dilekçe yazılmasına ve 

Petersburg'a resmi bir heyet gönderilmesine karar verildi. Bu heyette Abdullah 

Apanay, Mirza Gerey Alkin ve Yusuf Akçura vardı.” (Devlet. N. 2015, s. 7) 

 

Bu zamanlarda yine Rusya Müslümanlarının Petersburg şehrinde toplantı 

gerçekleştirilmesi için faaliyetlere başlanmış ve Akçura buraya eniştesi İsmail 

Gaspıralı'yı da mektupla davet etmiştir. Akçura siyasetçi, yazar, gazeteci, din adamı 

kısacası Rusya Müslümanlarını temsil edebilecek birçok alandan kimseyi bir 

toplantıda buluşturarak birlikte hareket etme amacı güdüyordu. Bu faaliyetler devam 

ederken başbakanın isteği üzerine bir ulema toplantısı da yapılmış ve bu toplantıya 

Akçura'nın talebi ile sosyal ve siyasal meselelerde ele alınmıştır. Olay şu şekilde 

gelişmiştir; “Umum Rusya Müslümanlarının Petersburg'da bir toplantı yapabilmesi 

için harekete geçilmiş ve Akçura'da eniştesi olan İsmail Gaspıralı'ya Petersburg'a 



41 

 

gelmesini rica eden bir mektup yollamıştı. Bu faaliyetler sürer iken Orenburg 

Müslüman Ruhani Meclisi Müftülüğü yapan Muhammedyar Sultanov, başbakan olan 

Graf Vitte'nin emri üzerine Ufa'da bir ulema toplantısı tertip etti. Bu kurultay 

aydınlar tarafından da işitilmişti. Türk-Tatar aydınları adına, Akçura bir dilekçe 

sunarak kongrede sadece dini değil, siyasi ve sosyal meselelerin de incelenmesini 

talep etti. 8 Nisan 1905 tarihinde, Türk aydınlarının Petersburg’da aldığı gizli karara 

istinaden Ağustos ayının sonuna doğru Mekerce Panayırına ülkenin çeşitli 

bölgelerinden Türk vekilleri akmaya başladı.” Devlet. N, 2015, s. 7) 

 

Bu sayede Rusya Türkleri ilk gizli toplantısını icra etti. Bu toplantıya yüksek 

bir katılım gösterilmesinin yanında Türk milliyetçiliği fikriyatının önde gelen 

isimleri de bu davete icabet etti. 

 

 “1905'in Ağustos ayında Oka nehri üzerinde bir gemide yapılan bu 

toplantıda, Rusya Türklerinin hemen hemen tüm ileri gelenleri, Azerbaycan'dan Ali 

Merdan Topçubaşı,  Kırım'dan İsmail Gaspıralı,  Türkistan'dan ve Sibirya'dan 

vekiller mevcut idi. Bu toplantıda "Müslüman İttifakı" adlı siyasi bir parti 

kurulmasına karar verildi.” (Devlet. N, 2015, s. 7) 

 

Bu dönem Rusya'sı toplumsal ayaklanmalara sahne olan bir konumdaydı. Bu 

ayaklanmalar sonucunda anayasal monarşiye geçilmiş ve bu sürece ''1905 Rus 

Devrimi'' denmiştir. Böyle toplumsal çalkantılarla dolu bir dönemde Rusya Türkleri 

de kendi gelecekleri doğrultusunda nasıl hareket edilmesi gerektiğine dair bir politika 

arayışı içerisindelerdi. Yapılan bu toplantıda bir siyasi parti kurulmasını karar 

verilmesiyle beraber Rusya Türklüğünün siyasal arenada söz sahibi olarak haklarını 

ve isteklerini ifade edebilme amacı güttüğünü anlamaktayız. Akçura kurulan bu 

partinin merkez komitesinde yerini almıştır. 

  

 “Kurulmasına karar verilen Müslüman İttifakı Partisi'nin on beş kişilik 

merkez komitesinde Akçura'da yer alıyordu. Partinin programı Rus liberal burjuva 

aydınlarının partisi niteliğinde olan Kadet'lere (Meşrutiyetçi Demokratlar) 

yakındı. Zaten Akçura'da Kadet'lere kayıt olmuş ve hatta bu partinin de merkez 



42 

komitesi üyeliğine seçilmişti. Özet ile Müslüman İttifakı Partisi'nin en etkili 

propagandacısı Kadı Abdürreşit İbrahim, en esaslı temel direğide Yusuf Akçura idi.” 

(Devlet. N, 2015, ss. 7-8) 

 

 “1905 yılında yapılan Birinci Rusya Müslümanları Kongresi’ne de katılan 

Akçura, kongrede alınan kararlar ile Müslüman İttifakı Partisi’nin genel sekreteri 

olmuştu. Kongrede alınan kararların en mühimi bazı politik, ekonomik ve sosyal 

reformların yapılabilmesi için Rusya’da bulunan bütün Müslüman halkların 

birleşmesi kararıydı.” (Berk. E, 2017, s. 484) 

 

Akçura bu siyasal faaliyetlerinin arasında kültürel faaliyetlerini de ihmal 

etmiyordu. Çünkü bu mücadele siyasal olarak zafere ulaşsa bile sürdürülebilirlik 

açısından kültürel bir yetkinlikte gerekmekteydi. Zaten kültürel bilince giden yol 

siyasal zafere giden yol ile aynı istikametteydi. 

 

 “O dönemde Kazan’ın yenilikçi yolda ilerleyen medreselerinden olan 

“Medrese-i Muhammediye” de tarih, coğrafya ve Osmanlı-Türk edebiyatı hocalığı 

yapmıştı. Ayrı olarak Kazan’da “Kazan Muhbiri” ismiyle bir gazete çıkarmış ve ilk 

defa Şimal Türkçesi ile yayınlanan bu gazetede yazı kurulu başkanlığı görevini 

yürütmüştü.” (Berk. E, 2017, s. 484) 

 

Anayasal monarşinin gelmesi ve bu doğrultuda seçim hazırlıklarının 

başlaması ile birlikte Akçura, Rus Meclisi olan Duma'ya çok sayıda Türki vekil 

sokarak verdikleri mücadeleye politik bir güç kazandırmayı hedefliyordu. Lakin Rus 

hükümeti bu kişileri,  kendi açılarından zararlı bulduğu için seçimler yapılmadan 

önce farklı sebeplerle tutuklayarak parlamentoya girmelerini engellediler. 

 

 “Akçura’nın siyasi faaliyetlerini yakından takip eden Rus hükümeti, Türklere 

uygulanan baskının artması ile beraber Akçura’yı da bir bahaneyle 

tutuklamıştı. Akçura kırk üç gün tutuklu kalmıştı.” (Berk. E, 2017, s. 484) “Duma 

teşkil edildikten sonra serbest bırakıldı. Kısa bir süre sonra 1. Devlet Duma'sı 

dağıtıldı ve 2. Devlet Duma'sı kurulduysa da o da uzun ömürlü olmadı.” 



43 

 

(Devlet. N, 2015, s. 8) 

 

Gelişen bu siyasal olaylar Müslüman İttifakı'nın lehine olmamıştır. İttifak bu 

süreçte yıpranmaya başlamış ve güç kaybetmiştir. Akçura bu durumun sebebini 

güçler arasındaki dengesizlikten kaynaklandığını belirtmiş ve bu hareketin başarıya 

ulaşması için önce güç kazanması gerektiğini ifade ederek Gaspıralı'nın politikasına 

dönülmesi gerektiğini tayin etmiştir. 

  

 “Üçüncü Duma'da seçim yasasının Müslümanların aleyhine işleyen bir 

biçimde değiştirilmesi ile Duma'daki Müslümanların temsilci sayısı düşmüştü. İttifak 

kaybolmuş ve sansür ile beraber basın ve yayın da etkinliğini yitirince, iki yıl önce 

başlamış olan hareket Çar’ın tepkisi ile kırılmıştı. Akçura’ya göre güçler arasında 

öyle bir dengesizlik vardı ki Rusya Müslümanlarının siyasal hareketlerinde başarıya 

ulaşması olanaksızdı. Bundan ötürü Akçura, Rusya Türklerini güçlendirmek için 

tekrardan İsmail Gaspıralı’nın izlediği yola dönerek Rusya Türklerini kültürlerini 

geliştirmeye, “uzun ve zahmetli olan eğitim ve öğretim yolu”nda yürümeye 

çağırıyordu.” (Georgeon. F, 1996, ss, 57-58) 

 

Akçura'nın kaleme almış olduğu bir yazı kendisi hakkında soruşturma 

açılmasına sebep olmuştu. Bunun üzerine Akçura önce Kırım'a Gaspıralı'nın yanına 

gitmiş buradan ise II. Meşrutiyet'in ilanı ile beraber yeniden İstanbul'a dönmüştür. 

  

 “3 Haziran 1907 tarihinde Duma’nın Çar tarafından dağıtılması ülkede 

protesto edilmiş, Akçura'da bu doğrultuda “3 Haziran Vakai Müessifesi” adlı bir yazı 

yayınlamıştı. Fakat bu yazı sebebiyle Akçura hakkında tahkikat başlatılmış ve bunun 

üzerine Akçura Kırım’a İsmail Gaspıralı’nın yanına gitmişti. Diğer taraftan 23 

Temmuz 1908 tarihinde Osmanlı Devleti’nde II.Meşrutiyetin ilan edilmesiyle birlikte 

ülke dışında bulunan Türk düşünürler büyük ümitlerle İstanbul’a dönmeye başlamış 

ve Yusuf Akçura da bu düşünürler arasında yerini almıştı.” (Berk. E, 2017, s. 484) 

2.7. II. Meşrutiyet'in İlanı ve Dönemin Siyasal Atmosferi 

 

II. Meşrutiyet'in ilan edildiği dönemde milliyetçilik gibi siyasi bir doktrinin 



44 

varlığından bahsetmek zordur. Genellikle siyasal arena Batıcıların, Osmanlıcıların ve 

İslamcıların mücadelesine tanıklık ediyordu.  

 “Temmuz 1908 tarihinde Osmanlı'da Jön Türk Devrimi patlak 

verdiğinde, ülkede milliyetçilik akımının varlığı bile sezilmiyordu. Hiçbir yayın 

organı ve örgüt bu düşünceyi savunmuyor, hiçbir parti ve siyaset adamı bu konuda 

açık bir tutum takınamıyordu. Siyasal ve entelektüel sahne Batıcılar, Osmanlıcılar 

(Jön Türklerde bu gurubun içinden çıkmıştı) ve İslamcılar tarafından işgal edilmişti.” 

(Georgeon. F, 1996, s. 60) 

 

Osmanlı Devleti'ndeki Türk milliyetçiliği akımı, devletin Birinci Dünya 

Savaşı'nda Almanlar ile aynı safta savaşa girdiği dönemde yayılmaya ve güç 

kazanmaya başlamıştı. Bu dönemde dillenmeye başlayan bu akım halk kitlelerini 

etkilediği gibi İttihat ve Terakki Cemiyeti'ni de tesiri altında bırakmaya başlamıştı. 

  

 II. Meşrutiyet'ten “Altı yıl sonra, Osmanlı Devleti Almanya'nın safında savaşa 

katıldığında, Türk milliyetçiliği sağlam şekilde kök salmış bir düşünce akımı haline 

geldi; en azından İstanbul'da durum böyle idi. Gazeteler ve dergiler bu düşüncenin 

propagandasını yapıyor, kültürel ve ekonomik örgütler bu doğrultuda talepler ileri 

sürüyorlardı. Milliyetçilik akımı, siyasal çevreleri özellikle de İttihat ve Terakki 

Cemiyeti'ni etkilemişti.” (Georgeon. F, 1996, s. 60) 

 

Osmanlı Devleti'nin siyasal bataklığında güç kazanmaya başlayan Türk 

milliyetçiliği düşüncesinin,  yükselen bir ideoloji haline gelmesinin elbette belli 

sebepleri vardır. Bu dönemde kaybedilen topraklar ile beraber milliyetler terazisinde 

Türk ögesinin ağırlığı artmıştı. Lakin hâlâ İmparatorluk içerisinde Arap, Rum ve 

Ermeni nüfusu mevcut idi. Dolayısıyla her şeye rağmen İmparatorluk, milli devlet 

yapısından uzakta bir izlenim vermekteydi. Türk milliyetçiliğinin yükselişine siyasal 

gelişmeler hariç katkı sağlayan üç unsurdan bahsetmek gerekir. “Bunlardan biri 

Abdülhamid döneminden kalma eski Türkçüler; Necip Asım, Veled Çelebi, Mehmet 

Emin gibi tarihçi, yazar ve bilginlerdir. İkinci olarak ise 1908 devriminden sonra 

Selanik'te oluşan milliyetçi çevreler sayılmalıdır. Genç Kalemler dergisinin 

çevresinde toplanan Ömer Seyfeddin, Ziya Gökalp ve Ali Canip gibi kişiler edebiyat 



45 

 

ve dil alanında milliyetçiliğe yönelmişlerdi. Bu kişiler Selanik'in kaybedilmesinden 

sonra İstanbul'da bir araya gelmiş ve milliyetçilik akımına güç vermişlerdi.” 

(Georgeon. F, 1996, ss. 60-61) Üçüncü olarak da elbette Rusya'dan Osmanlı 

Devleti'ne göçen ve aralarında Yusuf Akçura'nın da bulunduğu Türk aydınlarından 

bahsedebiliriz. “Çar'ın, Rusya'daki Müslümanların yayın organlarını etkisiz kılan ve 

kamuoyu oluşmasına izin vermeyen 1907-1908 gerici baskı hareketinden sonra 

Kırımlı, Azeri ve Tatar aydınlardan oluşan bir ordu Türkiye'ye akmış ve Jön Türk 

hükümeti de bu aydınları oldukça iyi karşılamıştı. Temmuz Devrimini izleyen bir kaç 

ay içinde İstanbul'da Ahmet Ağaoğlu, Yusuf Akçura, Hüseyinzade Ali,  Mehmed 

Emin Resulzade,  Abdürreşid İbrahimov, Halim Sabit gibi kişilere rastlanıyordu. Bu 

kişiler tarafından çıkarılan gazete ve dergi sayıları hızla artmıştı. Bunların büyük bir 

bölümü doğrudan ya da dolaylı olarak Türk milli hareketini destekliyordu. ” 

(Georgeon. F, 1996, s. 61) 

2.8. Akçura'nın İttihat ve Terakki Cemiyeti ile İlişkisi 

 

1908 Devrimi'nin ardından İsmail Gaspıralı'nın yanından İstanbul'a dönen 

Akçura, burada hayal ettiği tarzda bir siyasal atmosferi bulamamıştır. Rejimin 

icraatları ve süregelen Osmanlıcılık tutumu Yusuf Akçura'nın düşüncelerine tezatlık 

oluşturuyordu. 

  

 “Rejimin uygulamaları onu düş kırıklığına uğrattı. Jön Türk Devrimi salt bir 

hükümet darbesi olarak, Türk toplumunu kökünden değiştirmeyi hedefleyen 

Akçura'nın özlemlerine bir yanıt getirmiyordu. Rejimin, Osmanlı milleti oluşturma 

ilkesine bağlı tutumu, Osmanlı'nın ufkunu bütün bir Türk âlemini kapsayacak ölçüde 

genişletmek isteyen bu Pantürkisti tatmin edemezdi.” (Georgeon. F, 1996, s. 62) 

 

 “Diğer yandan Almanya ile dostluk temeline istinat eden bir dış politika 

taraftarı olan Akçura, yeni rejimin İngiltere yanlısı tutumundan hiç memnun değildi.” 

(Berk. E, 2017, s. 485) 

 

Yusuf Akçura'nın İttihat ve Terakki Cemiyeti ile ilişkisi sürekli sorgulanan 

konulardan birisidir. Bu hususta farklı görüşler mevcuttur. Lakin genel olarak Yusuf 



46 

Akçura'nın cemiyet içerisinde üst düzey arkadaşları bulunmasına rağmen kendisinin 

bu cemiyete hiçbir zaman katılmadığı kanısı vardır. 

  

 “Ayaz İshaki'nin deyimiyle “Yusuf'a bütün kapılar açık” olduğu halde, Akçura 

siyasal hayatın dışında kalmaya özen gösteriyordu. Akçura'nın cemiyet ile arasındaki 

sorunun 1912'de patlak verdiği sanılmaktadır. Bazı tarihçiler onun cemiyetin merkez 

komitesine girdiğini ileri sürer. Lakin belgeler bunun tersini göstermektedir. Talat 

Paşa ve Ziya Gökalp gibi isimler çok ısrar etmesine rağmen Akçura hiçbir zaman 

İttihat ve Terakki Cemiyeti içerisinde yer almamıştır.” (Georgeon. F, 1996. s, 62) 

 

Yusuf Akçura'nın cemiyet ile resmi bir ilişki kurmaması elbette belli 

sebeplere dayanıyordu. Bilindiği üzere İttihat ve Terakki Cemiyeti'ne girebilmek için 

gelenek olarak örgütün yemin metnini okuyarak bağlılık andı içilmesi lazımdı. Bir 

anektoda göre Akçura yemin metnini okuyunca metinde geçen bazı ibareler sebebi 

ile bu andı içmekten vazgeçmiştir. Lakin Akçura'nın cemiyete girmeme sebebinin 

önceliği daha farklı idi. 

  

 “İttihat ve Terakki Cemiyeti'ne katılmayı reddetme tutumunda 

öncelikle, Akçura'nın aradaki mesafeyi ve hareket özgürlüğünü koruma kaygısı 

aranmalıdır. Akçura'nın 1912'de katıldığı Türk Ocağı örgütünün ve 1911 sonunda 

kurulan ve kurulduğu andan itibaren de başında bulunduğu Türk Yurdu 

Dergisi'nin, Jön Türklerin denetimine girmemesi ve bağımsızlıklarını koruması için 

özel bir çaba sarfettiği görülür. Türk Yurdu dergisi,  özellikle 1913'ten sonra bütünü 

ile Cemiyetin denetiminde olmayan ender yayın organlarından birisi olmuştur.” 

(Georgeon. F, 1996, s. 63) 

 

Akçura'nın zaten İttihatçılarla fikir ayrılıkları da mevcuttu ve fikir ayrılığına 

düştüğü konular sadece cemiyetin Osmanlıcılık tutumu ve cemiyetin ağırlıklı İngiliz 

yanlısı tutumundan ibaret değildi. Bu hususların dışında farklı olarak Jön Türklerin 

uyguladığı birkaç politika ile de kendi fikirleri çelişmekte idi. 

  

 “Jön Türklerin askerlere siyasal yaşamda gereğinden fazla ağırlık vermesi 



47 

 

Mustafa Kemal gibi Yusuf Akçura'nın da Jön Türklerle arasında ki anlaşmazlık 

noktalarından biridir. Akçura Jön Türklerin padişaha karşı tutumlarını da 

eleştiriyordu. 1913'te, “İngiliz, Belçika ya da Fransız parlamenter sistemlerinden 

esinlenmek yerine toplumsal ve ekonomik koşullarımıza geleneklerimize ve yaşam 

tarzımıza daha çok uyan meşruti bir sistemi benimsemek daha uygun olurdu.” diye 

yazıyordu.” (Georgeon. F, 1996, ss. 63-64) 

 

Akçura'nın,  İttihat ve Terakki Cemiyeti ile arasındaki bu düşünce farklılıkları 

onu muhalif bir partiye savurmuştu. Bu partinin adı ise Millî Meşrutiyet 

Fırkası'dır. Bu sıralarda İttihat ve Terakki Partisi'de iktidarı kaybetmiş vaziyette 

idi. Akçura'nın katıldığı Millî Meşrutiyet Fırkası ise sosyalist akımlardan etkilenen 

bir parti görünümündeydi.  

 

 “Onun bu husustaki tutumu kendini 1912 yılının yazında, İttihat ve 

Terakki’ye muhalif bir konumda olan Millî Meşrutiyet Fırkası'nın kurucuları arasına 

sokmuştu. Arkadaşı Ahmet Ferid ise bu partinin başkanlığı görevini 

üstlenmekteydi. Lakin Akçura’nın bu partide aktif bir görev almadığı görüşü 

hâkimdir.” (Berk. E, 2017, s. 485) 

 

 “Yeni Parti, ekonomide milli sanayinin geliştirilmesini savunmakta ve yerli 

malı kullanılmasını önermekteydi. Bunun dışında bu parti, sosyalist fikirlerden de 

oldukça güçlü bir şekilde etkilenmişti. Yayın organı olan ''İfham'' da toplumsal 

içerikli yazılara ağırlık veriliyordu. Akçura'nın ise bu parti içindeki rolünü tam olarak 

bilemiyoruz. Bununla beraber önemli bir rol üstlendiğini de sanmıyoruz. Onun 

varlığı partiye daha çok moral ve destek sağlamış olabilir.” (Georgeon. F, 1996, s. 64) 

 

Yıllar 1913'ü gösterdiğinde İttihat ve Terakki Cemiyeti yeniden iktidara 

gelmiş ve Millî Meşrutiyet Fırkası'nın yöneticileri Sinop'a sürgüne 

gönderilmişti. Lakin Akçura'ya karşı böyle bir muamele 

uygulanmamıştı. Akçura, İttihat ve Terakki komitesinin o yıl ki raporunu incelerken 

cemiyetin savunuculuğunu yaptığı fikirlerin, kendisinin Türk Yurdu dergisinde ortaya 

koyduğu fikirlere fazla uzak olmadığını saptamıştır. Çünkü büyük savaş öncesi 



48 

gelişen askeri ve siyasal olaylar cemiyetin fikirsel olarak farklı bir tutuma 

evrilmesine sebep olmuştu. 

 

 “Ulusal soruna yaklaşımda, İslamiyet'in modern dünyaya uyarlanmasının 

gerekliliği hususunda ve ivedilikle milli bir iktisat oluşturulması hususunda hemen 

hemen aynı şeyleri savunuyorlardı. Esasen düşünüldüğünde Türk Yurdu grubuna 

yaklaşan İttihat ve Terakki Cemiyeti'ydi. Trablusgarp ve Balkan Savaşı yenilgileri 

onları milliyetçi çevrelere yaklaştırmıştı. Böylece Akçura'nın dostları ve çalışma 

arkadaşları partide ve devlette resmi görevler üstlendiler.” (Georgeon. F, 1996, s. 65) 

 

Akçura ve Cemiyet arasında ki ilişki esasen esneklik kavramına 

dayanıyordu. Akçura parti saflarında yer almamasına rağmen İttihat ve Terakki 

Cemiyeti'ne karşı cepheden sert bir muhalif tutum da benimsememişti. Bu hususta 

Ahmet Ağaoğlu,  Akçura'nın cemiyet ile olan ilişkisini şu şekilde betimliyordu; 

“Yusuf Akçura İttihat ve Terakki Komitesi’ne girmedi lakin idealleri onu ittihatçılar 

ile beraber çalışmaya yöneltti; öyle ki, komitenin üyesi dahi olmadığı 

halde,  genellikle ittihatçı olarak tanımlanıyordu. “İktidarın ideoloğu olma rolünü 

oynaması sonucunu getirmese bile (Jön Türkler döneminde Gökalp'in konumu 

buydu)” bu ihtiyatlı tutum onun daha sonra Kemalistlerce Gökalp'ten daha çabuk 

benimsenmesini sağlayacaktı.” (Georgeon. F, 1996, s.65) 

2.9. Yusuf Akçura ve Türk Yurdu 

 

Akçura'nın 1908 ile 1914 yılları arasındaki siyasal faaliyetleri dışında 

sürdürdüğü eylemler genellikle kültürel bir nitelik taşımak idi. Bu kültürel mücadele 

Türk milletine unuttuğu Türk uygarlığını tekrardan hatırlatmak, öğretmek ve topluma 

milli bir bilinç kazandırmak amacını taşıyordu. İstanbul'a geldiğinde birçok okulda 

hocalıkta yapan Akçura, yıllar 1908'i gösterdiğinde dostlarıyla beraber kültürel bir 

hizmet amacı güden Türk Derneği'ni kurmuştur. 

  

 “Ders verdiği okullardan biri de İstiklal Savaşı'nda önemli görevler 

üstlenecek olan genç subayların yetiştiği Erkan-ı Harbiye Mektebi idi. Darülfünun'da 

da öğretmenlik yaptı. Bu eğitsel etkinliklerin yanı sıra Türk milliyetçiliğini faaliyete 



49 

 

geçirmek hedefi ile bir dizi örgüt kurmaya ya da var olan örgütleri tekrardan 

canlandırmaya girişti. 1908 senesinde Veled Çelebi, Necip Asım gibi eski dostlarıyla 

Türk Derneği'ni kurdu. Derneğin amacı Türklerin dili, edebiyatı, tarihi ve toplumsal 

yapısı konusunda incelemelerde bulunmak ve elde ettiği sonuçları kamuoyuna 

tanıtmaktı.” (Georgeon. F, 1996, ss. 65-66) 

 

 “Akçura Rusya’da esen Türkçülük rüzgârını buraya taşıdı. Veled Çelebi 

Efendi ve Necip Asım Bey ile görüştü, “Türk Derneği” Mülkiye Mektebi Müdürü 

Celal Bey'in odasında yapılan bir toplantı ile kuruldu.” (Öztürk. Y, 2018, s. 116) 

 

 “Türk Derneğini, Ağustos 1911 tarihinde kurulan Türk Yurdu Cemiyeti ve 

Mart 1912 tarihinde çalışmaya başlayan Türk Ocağı izledi.”(Georgeon. F, 1996, s. 66) 

 

Türk Ocağı, faaliyetlerine zaman zaman ara vermek zorunda kalmış olsa da 

günümüze kadar varlığını devam ettirebilmiştir. Bu oluşumlar, siyasal sahadan 

kendini uzak tutmaya çalışan, öncelikli amaçları kültürel ve toplumsal alana hizmet 

etmek olan örgütlenmelerdi. Yusuf Akçura'da bu örgütlenmelerde önemli bir role 

sahipti. 

 

 “Akçura, Türk Yurdu Cemiyeti'nin yayımladığı derginin sorumluluğuna 

getirilmişti. Türk Ocağı'nın kurucu üyesiydi ve 1914 senesinde örgütün ikinci dönem 

başkanlığına seçilmişti. Türklüğün dünü ve bugünü konusunda birçok konferans 

verdi. Ayrıca, Türkiye'de ve Rusya'da yayımlanan birçok gazete ve dergiye yazılar 

yazıyordu.” (Georgeon. F, 1996, s. 66) 

 

Akçura, Türk milliyetçiliğinin mücadelesinde her zaman en ön saflarda yer 

almış ve bu ülküye oldukça önemli katkılarda bulunmuştur. Onun ve onun gibilerin 

verdiği toplumsal ve kültürel mücadele sayesinde bugünün milli devletinin temelleri 

atılmıştır. Akçura, 1909-1911 yılları arasında “Sırat-ı Müstakim” dergisinde de 

yazılar yazmış lakin daha sonra yaşanan fikir ayrılıkları neticesinde dergi ile olan 

bağını koparmıştır. 

 



50 

 “Akçura bu dönemde 1909-1911 yılları arasında yayın yapan ve İslamcıların 

yayın organı olarak kabul edilen “Sırat-ı Müstakim” de de yazılar kaleme 

almıştı. Türk Derneği kurulduğunda bu dergi bu derneğin yayın organı 

olmuştu. Lakin 1911 yılı sonlarına doğru,  Trablusgarp Savaşı’nın sürdüğü sıralarda 

Türk milliyetçiliği düşüncesinin Osmanlı İmparatorluğu’na zarar verebileceği fikrine 

varan Sırat-ı Müstakim, Panislamizm’e yönelince Akçura da dergi ile olan ilişkisini 

kesmişti.” (Berk. E, 2017, s. 486) 

 

 “Dergi İslamcıların yayın organı olarak kurulmuştu ve başında da dergiye 

liberal bir yön çizen Mehmet Akif Bey vardı. Dergi yeni meşrutiyet rejimini 

desteklediğini duyurmuş ve 31 Mart gerici ayaklanmasına karşı çıkmıştı. Dergiye 

katılanlar arasında Rusya göçmeni Türk aydınları da vardı. Akçura'nın en eleştirel, en 

radikal ve bağımsız bir düşüncenin ürünü olduğunu en çok ortaya koyan yazıları 

Sırat-ı Müstakim'de yayımlanan makaleleriydi.” (Georgeon. F, 1996, s. 66) 

 

Dolayısıyla bu dergi bir süre için İslamcıların ve Türk milliyetçilerinin ortak 

bir buluşma alanı niteliğinde olmuştur. Akçura'nın dergiden ilişiğini kesmesi ve 

derginin giderek Panislamizme yönelmesi sonrası Türk milliyetçiliğinin 

savunuculuğunu yapacak bir dergi ihtiyacı doğmuştur. Oluşan bu ihtiyacı giderecek 

olan derginin adı Türk Yurdu Dergisi olacaktı. Bu dergi Türk Derneği'nden sonra 

kurulacak olan Türk Yurdu Cemiyeti'nin aynı adı taşıyan dergisidir. 

  

 “Kısa ömürlü Türk Derneği girişiminden sonra Türk milliyetçileri yeni bir 

oluşum etrafında birleşmişlerdir. Bu oluşum 31 Ağustos 1911 tarihinde kurulan Türk 

Yurdu Cemiyeti'dir. Kurucuları; Ahmet Hikmet, Mehmet Emin, Hüseyinzade 

Ali, Ahmet Ağaoğlu, Doktor Akil Muhtar ve Yusuf Akçura'dır. Bu cemiyet öncelikli 

olarak çocuklara yardım için bir öğrenci pansiyonu kurulması konusunu ele almıştır.” 

(Erkan. Ü, 2016, s. 134) 

 

 “Türk Yurdu Cemiyeti'nin kuruluşundan kısa bir vakit sonra Mehmet Emin 

Beğ Türk Yurdu Cemiyeti adına bir dergi yayınlamayı düşünmüş lakin 1911 

Ağustos'unda Erzurum Valiliği'ne atanınca bu sorumluluğu Yusuf Akçura 



51 

 

üstlenmiştir. Cemiyet, Yusuf Akçura'nın mesul müdürlüğünde 31 Kasım 1911 

tarihinde cemiyetle aynı adı taşıyan Türk Yurdu Dergisi'ni yayınlamaya başlamıştır.” 

(Erkan. Ü, 2016, s. 45) 

 

 “Derginin ilk sayısında amaç; “Türklüğe hizmet etmek ve faydalı olmak” 

şeklinde belirtilir.” (Tuncer. H, 2012, s. 1) “Akçura tarafından hazırlanan dergi 

programında da “Bütün Türklere makul olabilecek bir ideal icadına çalışacağı” 

belirtiliyordu.” (Bayraktutan. Y, 1996, s. 88) 

 

 “Derginin hazırlık aşamasına katılanlar arasında Ahmet Ağaoğlu, Yusuf 

Akçura hatta Enver Paşa'nın da olduğu görülür. 1915'te dergi sayfalarında yer alan 

bir notta Enver Paşa'nın Türk Yurdu'nun kurulması sırasında ki değerli 

yardımlarından söz ediliyor ve ismi dergi sütunlarında da sık sık 

geçiyordu. Nitekim Türk Yurdu ile İttihat ve Terakki Cemiyeti arasındaki bağıda hiç 

kuşkusuz Enver Paşa kurmuştu.” (Georgeon. F, 1996, s. 68) 

 

İttihat ve Terakki Cemiyeti'nin resmi olarak Osmanlıcılık politikası gütmesine 

rağmen cemiyet içinde birçok isim alttan alta Türkçülük akımının 

destekleyicileriydi. Türk Yurdu Dergisi bütün Türk âlemini konu edinen ve birçok 

konuyu içeriğinde barındıran bir dergi niteliğindeydi. Akçura, bu dergi bünyesinde 

oldukça sağlam bir kadroda oluşturmuştu. 

 

 Türk Yurdu'nda “Genel olarak milliyetçi özlemleri yansıtan şiirlere ayrılmış 

edebiyat sütununu, tarih, sosyoloji, ekonomi, eğitim vb. sorunları dile getiren 

makaleler izlemekteydi. Akçura, çevresinde birçok saygın yazardan bir ekip 

oluşturmayı başarmıştı; Celal Sahir, Mehmet Emin, Ispartalı Hakkı, Halide Edip gibi 

şair ve edebiyatçılar, Bursalı Mehmed Tahir, Köprülüzade Mehmed Fuat gibi 

bilginler ve Ağaoğlu gibi gazeteciler onun etrafında toplanmıştı. 1912 yılından sonra 

yazı kurulu Selanik'ten gelen yazarlar ile daha da güçlendirildi. Bu yazarlar arasında 

Ömer Seyfettin, Ziya Gökalp, Ali Canip gibi isimler vardı.” (Georgeon. F, 1996, s, 69) 

 

Türkçülük fikriyatının kalbi tam anlamıyla bu dergide atmaya 



52 

başlamıştı. Balkanlarda ki Türklerden Sibirya Yakutlarına kadar bütün Türklük âlemi 

derginin ilgi alanı içerisindeydi. Bu sayede Türk Yurdu Dergisi, Türk halklarının 

kültürel birlikteliğine hizmet etmiş ve halkların birbirlerini tanımalarına ve birbirleri 

hakkında bilgi sahibi olmalarına vesile olmuştur. 

  

 “Türk Yurdu'nun savunucuları kendilerini milliyetçi ve halk seven insanlar 

olarak tanımlıyorlardı. Gerçekleştirmek üzere önlerine koydukları erek,  bir Türk orta 

sınıfı ve ulusal bir burjuvazi yaratmaktı. Derginin ideolojisi dinsel tutuculuğa karşı 

mücadele eden, kadının toplumdaki siyasal ve ekonomik rolünü güçlendirmeye 

çalışan ve eğitimin modernleştirilmesini isteyen münevver bir kesimin ideolojisiydi.” 

(Georgeon. F, 1996, s.71) 

 

Türk Yurdu'nda ekonomik sorunlarda önemli bir yer teşkil 

ediyordu. Çünkü, milli devlete giden yolda Türk burjuvazisine ekonominin anlamını 

kavratmak ve Türk burjuvazisinin gelişimini sağlayacak olan milli bir iktisat anlayışı 

dizayn etmek gerekiyordu. Bunun yanında dergide ele alınan konular arasında 

köylülük kavramına da sıkça yer verilmişti. 

  

 “Dergide ele alınan konulardan birisi de ''Halk'', özellikle de köylülük 

idi. Dergide köy konusunun işlendiği çok sayıda makale yayımlanmıştı ve Anadolu 

temasının yavaş yavaş oluştuğu görülüyordu. 1916 senesinde ''Anadolumuz'' 

başlığını taşıyan özel bir sütun açıldı. Türk Yurdu kadrosu, daha 1912'de, özel olarak 

kırsal kesim ve taşra insanı ile münevver arasında bağ kurmasını hedefleyen ''Halka 

Doğru'' dergisini yayımlamaya başlamıştı.” (Georgeon. F, 1996, s. 71) 

 

Türk Yurdu dergisi yayımlanmaya başladıktan sonra önemli bir başarı 

yakalamış ve gerek içeriğiyle gerek ülküleriyle özellikle genç kuşağı etkilemeyi 

başarmıştır. Önemli bir süre bu derginin yöneticiliğini yürütmüş olan Akçura, zaman 

zaman askeri ve diplomatik görevleri neticesiyle bu görevinden uzak kalmak zorunda 

kalmıştır. 

 

 “Akçura'nın Balkan Harbi'nde Çatalca cephesine Erkan-ı Harp yüzbaşısı 



53 

 

rütbesiyle gitmesi üzerine derginin 3.  ve 4. ciltleri Mehmet Emin Bey yönetiminde 

çıkarılmıştır. 1913-1917 yılları arasında 5-12.  cilt arası dergide Yusuf Akçura'yı 

mesul müdürü olarak tekrar görmekteyiz. Akçura, 12. cildin 12. sayısından itibaren 

Osmanlı Hükümeti tarafından Türk-Rus esirlerinin mübadelesi için Hilal-i Ahmer 

görevlisi olarak yurt dışına gönderilmesiyle dergi yönetiminden ayrılmış ve dergiyi 

Türk Ocağı merkez heyetine bırakmıştır.” (Özdemir. Ö, 2004, s. 111) 

 

 Türk Yurdu Dergisi “1917 tarihinden itibaren Türk ocaklarının yayın organı 

niteliğinde varlığını sürdürmüştür. Dergi, günümüze kadar bazı kesintiler ile 

beraber, Türkçülük hareketini savunan en uzun ömürlü dergi olmayı başarmıştır.” 

(Tuncer. H, 2012, ss. 550-551) 

 

 “Yusuf Akçura, 1917 senesinin sonbaharında Osmanlı Hilal-i Ahmer 

Cemiyeti tarafından, Rusya’daki Osmanlı esirlerinin durumları ile ilgilenmek üzere 

Danimarka ve İsveç’e gönderilmişti. Rusya’daki tüm savaş esirlerinin serbest 

bırakılması neticesini doğuran Ekim Devrimi’nden sonra Brest-Litovsk Barış 

Antlaşması’nı imzalamak ile görevli Türk heyetinde Hilali Ahmer temsilcisi olarak 

görev almıştı. Daha sonra Türk esirlerinin dönüşünü sağlamak amacı ile bir yıl kadar 

Rusya’da kalarak bu dönem zarfında Rusya’daki iç savaşın ortasında çalışmak 

zorunda kalmıştır.” (Berk. E, 2017, s. 487) 

 

Akçura, ancak yıllar 1919'u gösterdiğinde Rusya'dan 

dönebilmiştir. Akçura'nın Lenin ile de bir görüşme gerçekleştirdiği bilinmektedir. Bu 

görüşme 1916 senesinde Türk-Tatar heyetinin Lozan Konferansı'na bir delege kurulu 

göndermesi vesilesiyle gerçekleşmiştir. Akçura burada Tatar milleti adına taleplerini 

dile getirmiş ve 1916 Temmuz'un da Zürih'e geçerek birçok temasta 

bulunmuştur. Akçura bu temasları sırasında Lenin ile de görüşme fırsatı yakalamıştır. 

Bu ilgi çekici karşılaşmanın gelişimi ve içeriği şu şekildedir; “1916 yılının 

Temmuz'unda, Akçura'nın Zürih'e gittiğini ve Ağustos ayı içerisinde burada birçok 

temaslarda bulunduğunu görebiliyoruz. Bu arada, Siefeldt aracılığı ile ilişki kurduğu 

Lenin ile de karşılaşmıştı. Akçura'nın Lenin ile yaptığı görüşme esnasında Türk-Tatar 

Heyeti adına konuşup konuşmadığını ya da görüşme isteğinin kendisinden gelip 



54 

gelmediği hususunda bir şey bilemiyoruz. Akçura'nın hedefi Rus ihtilalcilerinin 

önderi olan Lenin'in, Rusya'da devrimin zafere ulaşmasından sonraki süreçte,  bu 

ülkede bulunan Türk topluluklarının durumunun ne olacağı hususunda ki fikirlerini 

öğrenmekti. Öğrenebildiğimiz kadarıyla, Lenin bu görüşme esnasında muhataplarına 

bu konuda güvence vermeye çalışmıştı. Lenin'in bu konuda Akçura'yı ikna ettiğine 

inanmak doğru olur çünkü  Akçura Rus devrimi sırasında Bolşeviklere karşı olumlu 

bir tutum takındı.” (Georgeon. F, 1996, ss.121-122) 

2.10. Akçura'nın Mondros Mütarekesi Sonrası Yılları ve Çalışmaları 

 

Akçura İstanbul'a döndüğünde altı asırlık çınarın yapraklarının dökülmeye 

başladığına şahit oldu. Karşısında Mondros Mütarekesi’ni imzalamış daha doğrusu 

imzalamak zorunda bırakılmış, Avrupalıların tabiriyle Hasta Adam'ı buldu. Lakin bu 

ulu çınarı kanları ile sulayarak büyütmüş olan Türk milletinin evlatları bu çınarı 

yeniden diriltmek için kolları sıvamış ve mücadeleye girişmişlerdi. İstanbul 

hükümetinin, İtilaf Devletlerinin baskısı ile hareket kabiliyeti sınırlandırılmış 

durumdaydı.  Bunun yanında birçok milliyetçi önder yakalanarak Malta'ya sürgüne 

gönderilmişti. Akçura,  böylesine zorlu bir atmosferde hemen kolları sıvayarak 

milliyetçi direnişin yanında mücadelesine başladı. 

 

 “Ekim 1919 tarihinde Milli Türk Fırkası'nın kuruluşuna katıldı. Mustafa 

Kemal'in Anadolu hareketine yakınlık duyan Milli Türk Fırkası, Türk adını taşıyan 

ilk siyasal parti niteliğindeydi. Bunun dışında İtilaf Devletlerinin politikalarını 

protesto amaçlı yapılan mitinglerin ve gerçekleştirilen büyük gösterilerin başında hep 

o vardı. Türk Ocakları'ndaki çalışmalarını,  işgalcilerin İstanbul'u işgalinden sonra bu 

örgütü kapatıncaya kadar sürdürdü.” (Georgeon. F, 1996, s. 126) 

 

Akçura, İstanbulda'ki mücadelesinden sonra yıllar 1921'i gösterdiğinde 

Ankara'ya geçmek üzere yola çıktı. Amacı Ankara hükümeti ile beraber milli 

mücadeleyi gerçekleştirmek ve muzaffer olmaktı. Bu uğurda gerek siyasal gerek ise 

askeri mücadelelerde bulundu. 

  



55 

 

 Akçura “Nisan 1921'de şair Mehmet Emin Bey ile beraber İstanbul'dan 

ayrıldı. Karadeniz ve İnebolu yolu ile Ankara'ya geçerek Anadolu Hareketi'ne 

katıldı. Ankara Rejimi, Yunanlılara karşı kazanılan iki zafer ve Sovyet Rusya ile 

imzalanan dostluk anlaşmasından sonra güç kazanmıştı. Akçura Anadolu direnişinde 

yer aldıktan bir süre sonra, ihtiyat yüzbaşısı olarak,  tayin edici özellikteki Sakarya 

muharebelerine katıldı. Sonraları ise Ankara'da pek çok görev üstlendi; önce Maarif 

Vekâleti'ne girerek çeviri bürosunda görev yaptı, ardından ise Doğu sorunları 

danışmanı olarak Hariciye Vekâleti'nde çalıştı.” (Georgeon. F, 1996, ss, 126-127) 

 

Akçura, bu dönemde eğitmenlik faaliyetlerine de devam etmiştir. Bunun 

yanında işgal döneminde önemli yöneticilerin Malta'ya sürülmesi ve genç üyelerinde 

kurtuluş mücadelesine katılmasından dolayı çalışmaları duran ve milli mücadelenin 

kazanılmasından sonra faaliyetlerine tekrardan başlayan,  kendisinin de 

kurucularından olduğu Türk Ocağı'nda yeniden çalışmalarına başlamıştır. 1923 

yılında vekil seçilerek meclise girmiş olan Akçura bir süre sonra çalışmalarını 

yasama alanına yöneltmiştir. 

  

 Akçura “1921-1922 yıllarında Ankara’daki Serbest Halk Dersleri 

kurslarında,  daha sonra ise Ankara Hukuk Mektebinde dersler vermişti. Kemalist 

Rejimin kurulmasından sonra Hamdullah Suphi tarafından tekrardan faaliyete 

geçirilen Türk Ocakları'nda da çalışmaya başlamıştı ve bu çalışmaları, örgüt 1931 

yılında kapatılıncaya kadar sürdü. 1924 yılında Türk Yurdu dergisi yeniden 

yayımlanmaya başladı. Fakat 1923 yılında İstanbul milletvekili olarak Büyük Millet 

Meclisi'ne girmiş olan Akçura kendini tamamıyla yasama çalışmalarına vererek kısa 

bir süre sonra Türk Yurdu'ndan ayrıldı. 1934 yılına kadar İstanbul'u temsil eden 

Akçura, ölümünden bir yıl önce de Kars Milletvekili seçildi.” 

(Georgeon. F, 1996, s.127) 

 

Akçura, Türk Tarih Kurumu'nun kuruluşun da yer almış ve bir süre 

başkanlığını da yürütmüştür. Vefatından bir gün önceye kadar çalışmalarını 

sürdürmüş olan Akçura, yıllar 12 Mart 1935'i gösterdiğinde vefat ederek hayata veda 

etmiştir. 



56 

  

 “Yusuf Akçura ömrünün son senelerinde millî bir tarih görüşü yaratılması 

hususunda ki çalışmalarda çok önemli rol oynamıştı. 1931 yılında, daha sonra Türk 

Tarih Kurumu ismini alacak olan Türk Tarihi Tetkik Cemiyeti’nin kuruluşuna katılan 

Akçura, 1932’de bu oluşumun başkanlığına getirilmiş ve aynı yıl Ankara’da toplanan 

Birinci Türk Tarih Kongresi’ne başkanlık etmişti. Bu kongre, yeni millî tarih 

anlayışının da ilk büyük belirtisi olmuştu. Yusuf Akçura'nın hayat yolculuğu, tarihler 

12 Mart 1935’i gösterdiğinde İstanbul Üniversitesi’nde ki vazifesinden Göztepe’deki 

evine döner iken fenalaşması sonucu son bulmuştur.” (Berk. E, 2017, s. 488) 

 

 Eşi Selma Hanım hatıratında “... Geceleri yine çalışır, her evin ışıkları 

söner, herkes uyur, onun bir türlü aşağıdaki yeşil lambası sönmezdi. Kaç geceler 

uykumun arasında saat üçü çalınca kendimi deli gibi aşağı atardım. Soba 

sönmüş, elleri buz gibi, üstü başı kül içinde farkında bile değil önünde kâğıtlar yazıp 

duruyor... Ölmeden bir gün evvel bile dersini bırakmadı.” (Temir. A, 2002, s. 75) 

 

 Yine Selma Hanım'ın el yazması hatıralarında şu satırlar geçiyordu; (8-10 

Mart 1935) “Tuhaf ki akşam adeta iyileşmişti. Nasıl sevinerek dönüyordu. Sesini ta 

bahçeden duydum: Bugün dersim ne iyi geçti. Cidden iki talebemden memnun 

kaldım. İşte karıcığım benim doktorumda, ilacımda hepsi onlar. Bilsen şimdi kendimi 

ne iyi hissediyorum.” diyordu. (Temir. A, 2002, s. 75) 

 

Hayatı boyunca milleti ve milliyeti için siyasi, toplumsal, kültürel ve askeri 

mücadeleler yürüten Akçura, Türk milliyetçiliği akımının en önemli öncülerinden 

biri olmuştur. Türk milletinin yetiştirdiği önemli aydınlardan olan bu fikir 

adamı,  ülküleri ve milleti için verdiği mücadeleler kapsamında birçok ceza 

çekmiş, sürgünlere uğramış ve savaşlar görmüştür. Hayatının hiçbir noktasında 

mücadelesinden vazgeçmeyen ve ömrünü ülküsüne adamış olan bu dava 

adamı, gerek Kafkaslarda gerek Anadolu'da verdiği mücadelesi ile Türklük arasında 

gönül köprülerini kurmuş, fedakârlıkları ve elde ettiği başarılarıyla Türk milletinden 

karşılık bulmuştur. Milli devlete giden yolda ve milli devlet kurulduktan sonra 

yürüttüğü çalışmaları ile Türkiye Cumhuriyeti'nin ideologlarından olan 



57 

 

Akçura, hayatı, ülküleri, mücadelesi ve ardında bıraktığı eserleri ile adını ölümsüz 

kılmıştır. 

  

 “Akçura'nın cenaze namazı Şemsi Paşa mescidinde kılınmış ve sonra 

Sirkeci'ye vapurla nakledilmiş, burada İstanbul Halk Evi, Milli Türk Talebe Birliği 

üyeleri ve halk tarafından karşılanarak omuzlar üstünde Sultanahmet 

Camii'ne, oradan da Beyazit Camii'ne ve meydanına götürülerek, üniversite kapısı 

önünde mahşeri kalabalığın katılımı ile büyük bir tören tertiplenmiş ve nutuklar 

söylenmiştir. Kabrinin üzerinde, Kazan Hanlığı devrinden kalan son âbide ve milli 

heyecanın timsali olan ''Süyüm Bike'' kulesinin maketi bulunmaktadır.” 

(Temir. A, 2002, ss. 75-76) 

  



58 

  



59 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

YUSUF  AKÇURA'NIN MİLLİYETÇİLİK ANLAYIŞI 

3.1. Akçura'nın Milliyetçilik Düşüncesinin Oluşumu 

 

Akçura'nın henüz Harbiye sıraların da iken milliyetçi yayınlardan etkilendiği 

muhakkaktı. Bu dönemde ülke gündemiyle ilgilenen gençlerin Türk aydınlarının 

yazılarına olan ilgileri artmıştı. Avrupa'da gelişen milliyetçilik cereyanı ile uluslar 

milli bir bilinç kazanmaya başlamış, milliyetlerinin kökenlerini ve tarihlerini detaylı 

bir şekilde araştırma ve yeni bilgiler öğrenme hevesi içerisine girmişlerdir. İşte bu 

heyecan,  halkına milli bir şuur kazandırma çabası gösteren Türk aydınlarının da 

ilham kaynağı olmuştur. Bu heyecan ve dönemin koşullarının getirdiği gereklilik 

gençler arasında Türkçülük fikriyatının yeşermesine ve güç kazanmasına sebep 

olmuştur. Bu doğrultuda gençler milliyetçi bir dünya görüşüne sahip Türk 

aydınlarının fikirlerinden etkilenmiş ve milliyetçi düşünceyi bir hayat felsefesine 

dönüştürerek uğrunda mücadele edilebilecek kadar önemli bir dava ve kurtuluş yolu 

olarak görmeye başlamışlardır. 

  

 Akçura, “Veled Çelebi, Bursalı Mehmed Tahir ve Necip Asım gibi ilk 

Türkçülerin yazılarını okumaya harbiyede iken başladı. Bu yazarlar, kültürel 

milliyetçiliğin başını çeken insanlar olarak 1894'te Ahmed Cevdet tarafından 

yayımlanmaya başlanmış olan İkdam Gazetisi'nde yazılar yazıyorlardı. Bu yazarların 

Akçura'nın milliyetçi bir yaklaşım kazanmasında etkileri oldu.” 

(Georgeon. F, 1980, s. 28) 

 

Akçura'nın fikir hayatının ana temasını oluşturacak olan Türk milliyetçiliği 

öğretisi giderek onun dünyasında güç kazanmaya başlamıştı. Öğrendiği yeni bilgiler 

onu daha yeni bilgiler öğrenmeye teşvik ediyor ve unutulmaya yüz tutmuş olan Türk 

uygarlığını irdelemeye ve öğrenmeye çalışıyordu. Akçura'daki bu Türklük sevgisi ve 

öğrenme isteği onu birikimli bir Türk aydını haline getirmiş ve bu birikimini 

mücadele sahasına dökerek, döneminde Türk toplumu üzerinde önemli etkiler 

bırakmayı başarmıştır. Akçura'nın doğduğu topraklar olan Rusya'da, fikirlerinden 

etkilendiği iki önemli şahsiyete de değinmek gerekir. Bunlardan biri eniştesi İsmail 



60 

Gaspıralı diğeri ise amcası İbrahim Bey'dir.  

 

 “Yusuf Akçura Harbiye’de öğrenimine devam eder iken tatil dönemlerini 

akrabalarının bulunduğu Simbir ve Kazan'da geçirmiş, bu yerlerde Şimal Türklüğü 

hakkında bilgi ve gözlem yapma fırsatı yakalamıştır. Yol üzerinde bulunan Kırım’ın 

Bahçesaray şehrinde ikamet eden eniştesi İsmail Gaspıralı’nın yanına da uğrayarak 

kendilerinden feyz alıyordu.” (Berk. E, 2017, s. 488) 

 

 “Akçura Türkçülüğe olan aşinalığını Sibir'deki İbrahim Akçurine 

borçluydu. İbrahim Bey batı dilinin yanında Çağatayca ve Uygurca bilen oldukça 

kültürlü birisiydi. Rusya'ya yaptığı yolculuklar sırasında onun bilgilerinden ve zengin 

kütüphanesinden de faydalanıyordu.” (Georgeon. F, 1980, s. 28) 

 

Yusuf Akçura'nın hayatına baktığımız vakit onun milliyetçi tutumunun üç 

lokasyonda geliştiğini söyleyebiliriz. Bu şehirlerde karşılaştığı siyasal 

ortamlar, akrabaları, tanıştığı Türk aydınları, eğitim aldığı hocaları gibi 

unsurlar, Akçura'nın düşünceleri üzerinde önemli izler bırakmışlardır. İnsanoğlunu 

nötr doğan bir canlı olarak ele alırsak onu doğruya götüren veya yanlışa yönelten 

büyüyüp yaşadığı çevre ve dönemdir. Dolayısıyla bu hususlar her insanın fikir ve 

kişiliği üzerinde etki bırakabilecek güçtedir. Milliyetçi akımların güç kazandığı böyle 

bir dönemde Akçura'nın milliyetçilik anlayışı da gittiği bu çevrelerde gelişim 

göstermiştir. 

 

 “Yusuf'un Türkçülüğünün, üç ortamda geliştiği 

görülmektedir. Rusya'da, Fransa'da ve İstanbulda... İstanbul’da ki ortam üzerine 

sonraları kendi kaleminden çıkan ve Türk Yılı’nda yayınlanan biyografisinde, şu 

sözleri dikkat çekicidir: "Akçura oğlu Yusuf'un biraz şuurlu Türkçülüğü Harp Okulu 

sıralarında başlar. O zamanlar, Yunan savaşı öncesinde, Necip Asım Beylerin, Veled 

Çelebi Efendilerin, Tahir Beylerin Türkçülüğe ilişkin yazıları yayınlanmakta 

idi. İsmail Gaspirinski'nin Tercüman'ı da bir aralık İstanbul'a gelip 

dağıtılıyordu. Akçuraoğlu'nun bu yazılardan etkilenmiş olduğu kesindir.” (Ziya 

Karal. E, 1976, ss. 3-4) 



61 

 

 

Akçura'nın hiç şüphesiz doğduğu ve Türklük bilincinin filizlenmeye başladığı 

topraklar olan Rusya'da geçirdiği vakitler, onun kendi fikir dünyasının temelini 

oluşturmaktadır. Esaret altında yaşama tecrübesi edinmiş olan Akçura'nın,  hem bu 

topraklarda ki Türklüğün ve Müslümanların mücadelesine hem de Osmanlı Devleti 

sınırları içerisinde verdiği Türkçülük mücadelesine bakıldığında,   onun Türkçülük 

anlayışının evrenselliğine bariz bir şekilde şahit olmaktayız. Farklı ortamlarda 

bulunmuş, bu ortamları gözlemci olarak incelemiş ve mücadele etmiş olan 

Akçura, Osmanlı'daki Türk aydınlarının Osmanlı Devleti sınırları dışında kalan 

Türkler hakkındaki çalışmalarını yetersiz bulmaktadır. Bir Tatar Türkü olan 

Akçura, hiç şüphesiz Kuzey Türklerini daha yakından gözlemleme fırsatı bulduğu 

için bu hususta onun görüşlerini irdelemekte fayda vardır. Akçura'nın Osmanlıdaki 

Türk aydınlarına eleştirisi şu noktadır;  

 

“Yusuf'un Rusya ortamından almış olduğu etkinin fikirsel ve duygusal yönleri 

olduğu anlaşılmaktadır. Harp Okulunda öğrenimini sürdürdüğü sıralarda, tatil 

aylarını geçirmek üzere, Rusya'ya gittiğini dile getirir. Orada Orta Asya Türklüğü ile 

temasa gelir, Başkurdistan bozkırlarında dolaşır, çadır hayatı yaşar; kımız içer. Sözün 

özü, kuzey Türklüğünün sosyal yaşamını ve düşünce akımlarını inceler. Aynı 

vakitte, ün yapmış Türk bilginleri ile de görüşür. Yusuf'un gerçekleştirdiği bu 

temaslarından edindiği fikir şudur: Osmanlı'daki Türk aydınları, Osmanlı 

İmparatorluğu dışındaki Türklerin (Kuzey Türkleri) genellikle, tarih ve dil konuları 

ile ilgilenmektedir. Akçura ise bunu yetersiz görmekte, çağdaş fikir akımlarının ve bu 

akımların liderlerinin de bilinmesi gerektiğini düşünmektedir.” 

(Ziya Karal. E, 1976, ss. 6-7) 

 

Buradan çıkaracağımız sonuca göre Akçura, Osmanlı Türk aydınlarının 

imparatorluk dışındaki Türklerin düşüncelerini ve bu düşüncelere liderlik yapan fikir 

adamlarını tanımasıyla beraber, Osmanlı Türklüğü ve Kuzey Türklüğü arasında bir 

duygu ve düşünce köprüsü atılabileceğini düşünmektedir. Akçura'nın bu düşüncesine 

bakıldığı vakit onun bu dönemde kültürel nitelikte bir Turan hedeflediği çıkarımında 

bulunabiliriz. Gönül kimi sever ise güzel de odur. Gönül güzele kavuşmak için 



62 

çırpındığı sürece aşıklar elbet birbirine kavuşur. Gönüller bir olup birbirine muhabbet 

beslediği gün aşıkların buluştuğu gün olur. Gönül köprülerini kurmuş milletlerde 

elbet bir gün bir olur.  

 Yusuf Akçura'nın Paris'teki yıllarına baktığımız vakit ise hem sosyal 

yaşamında hem de burada kayıt olduğu siyasal bilimler okulunda edindiği tecrübeler 

sonrasında fikirlerinin olgunlaşmaya başladığını görebilmekteyiz. Milliyetçilik 

akımlarına öncü rol oynayan Fransız Devrimi'nin yaşandığı bu ülkede, milliyetçi bir 

dünya görüşüne sahip aydınların sayısıda doğal olarak fazla idi. Bu kişiler milliyetçi 

düşünceye eğilim kazanmış olan Akçura'nın fikirlerinin daha da olgunlaşarak açıklık 

kazanmasını sağlamışlardı. Bu gelişim sürecinden sonra Akçura, fikirlerinin siyasal 

alana nasıl evrilmesi gerektiği konusunda düşünmeye koyulmuştur. 

  

  İkinci bölümümüzde bahsettiğimiz gibi Akçura, “Burada hemen hemen hepsi 

ciddi şekilde milliyetçi bir fikriyata sahip olan olan Albert Sorel, Boutumy, Anatole 

Leray-Beaulieu, Funk Brentano, Renouvier, Levy Bruhl gibi ünlü hocalardan dersler 

almıştı. Böylelikle gerek kuzey ve güney Türklüğü çevrelerindeki gözlemleri ve 

kazanımları gerek ise kendinden önce gelen Türklerin eserlerinden ve sohbetlerinden 

edindiği fikirleri, bu okul ile birlikte açıklık kazanan Akçura, artık Türk milliyetçiliği 

öğretisini siyaset sahasında da düşünmeye başlamıştı.” (Berk. E, 2017, s. 489) 

 

Türk milliyetçiliği fikri Osmanlı'da henüz tam olarak bir mevcudiyete sahip 

değil idi. Bu dönemde siyasete temeli atılması hedeflenen Türk milliyetçiliği 

düşüncesinin siyasal zemine oturtulması fikri, günümüzde Türk siyasetinde 

mevcudiyetini sağlamış ve etkin rolünü hâlâ sürdürmektedir. Türk siyasetinde 

milliyetçiliğin bu köklü tarihine baktığımızda ve sağladığı başarıyı göz önüne 

aldığımızda bu düşüncenin halk tarafından da kabul görerek, karşılık bulduğunu 

anlayabilmekteyiz. Akçura'nın da henüz bu yıllarda milliyetçiliğin siyasal alana 

evrilmesi üzerinde kafa yorması bu ideolojinin Türk siyasetinde başarı 

yakalayabileceğine olan inancını göstermektedir. Yusuf Akçura,  Fransa'da eğitimini 

sürdürürken sık sık milliyetçi düşünürlerin derslerine katılmaya da devam etmiştir. 

  

 “Paris’te iken Yusuf Akçura ile Sorbon’da “Ecole des Hautes Etudes” 



63 

 

okulunda eski Türklerden kalma kitabeler ile ilgili derslere de katılımda 

bulunduklarını belirten Maksudi; burada bu dersi veren Halevy ismindeki ihtiyar bir 

öğretmenin onları görünce eski Türkleri methettiğini ifade ederek, Halevy'in 

anlattıklarından aklında kalan bir ifadeyi şu şekilde aktarmaktadır: “Orhun Kitabeleri 

yazıldığı zaman, Avrupa’nın bugünkü dillerinden hiçbiri henüz tebellür 

etmemişti.  Hâlbuki sizin dedelerinizin ta o devirde her şeyi ifade edebilecek 

derecede gelişmiş bir edebi dili vardı. Sizin kültürünüz bugünkü milletlerin 

kültürlerinden daha eskidir,  iftihar edebilirsiniz. ”Şüphesiz bu ve bunun gibi dersler 

Akçura’yı Türkçülük bağlamında ciddi şekilde etkilemiştir.” (Berk. E, 2017, s. 489) 

 

Bir başka millete mensup birinin kendi milleti dışında başka bir milleti 

övmesi ve övdüğü milletin kendi milletiniz olması elbette milli düşünceleriniz 

üzerinde olumlu bir etki yaratacaktır. Buradaki milliyet bilicilik, benim milletim 

senin milletinden daha üstün tarzında milletleri yarıştırıcı nitelikte bir düşünce 

değildir. Her ulusun geçmişte ve günümüzde elde ettiği başarıları ile iftihar edebilme 

gayretidir. Milliyetçi bir düşünceye sahip olan Halevy’nin başka bir milliyeti överek 

iftihar duyulması gerektiğini söylemesiyle birlikte buradaki milliyetçi düşüncenin 

yarıştırıcı ve ayrıştırıcı bir düşünce olmadığını anlayabilmekteyiz. Bir insan kendi 

milletinin yapabildiği lakin başka milletlerin sizin milletinizin yapabildiklerini 

yapamadığı hususlarda övünmelidir. Bir milleti daha ileriye taşıyacak olan husus 

budur. Çünkü bu düşünce beraberinde üretkenliği de getirecektir. Bir başka milletin 

ürettiği bir fikir veya madde sizin kıskançlığınıza uğrayarak ''onlar ürettiyse biz daha 

iyisini üretmeliyiz'' düşüncesini besleyerek milletler yarışının ana konusunu 

oluşturacak ise bu hususta herhangi bir sıkıntı yoktur. Bu insan ırkının daha da ileri 

gitmesini sağlayacak tutarlı bir düşüncedir. Lakin benim milletim geçmişte sizin 

milletinize karşı şunu ya da bunu yaptı tarzında övünmeler,  günümüz bilgi çağında 

pek geçerliliği olmayan sığ düşüncelerdir. Çünkü bir gerçek vardır ki o da geçmişin 

geçmişte kaldığıdır. Geçmişinizi iyi öğrenmeli, iftihar etmeli lakin 

saplanmamalısınız. Mensubu olduğunuz milletin geçmişte ki başarıları ile övünmeyi 

sürekli ve kalıcı hale getirirseniz, bu tutumunuz günümüzde yeni başarılar 

kazanamadığınızın göstergesi olacaktır. Bir milleti ayakta tutacak ve ileri taşıyarak 

devamlılığını sağlayacak olan bugün başardıklarınızdır. Bu noktada elbette millet 



64 

olarak hedeflerinize ulaşmak için milli geçmişinizden ilham alabilirsiniz. Lakin 

geçmişte milletinizin başardıkları ile o başarıyı yakalayan jenerasyon övünmeli 

günümüz jenerasyonu ise bu başarılar ile gurur duymalı ve dersler 

çıkarmalıdır. Burada ki ince çizgiyi iyi idrak etmek önemlidir. Dünya'da dengeler 

çabuk değiştiği için millet olarak çağa ayak uyduranlar, hem milletine hem de 

tarihine sahip çıkabilmektedirler. Bu hususta gurur duymaya devam edebilecek bir 

millete sahip olmanız için gününüzün gerekliliklerini iyi bilmeli ve bunun yanında 

geleceği doğru okuyarak kendinizi gelecek için hazırlamalısınız. İşte bu hususları 

beceremeyen birçok millet tarihin tozlu sayfalarında kalmıştır. Türk milleti ise büyük 

bir uygarlıktır. Tarihinin her safhasında var olan bu kadim millet dönem dönem 

gücünü yitirse de toparlanmasını bilmiş ve devamlılığını sürdürmüştür. Hiç şüphesiz 

ki bugün ve gelecekte de varlığını koruyacak güce ve kudrete sahiptir.  

3.2. Üç Tarz-ı Siyaset 

 

Yusuf Akçura oldukça verimli geçen Fransa günlerinden sonra Rusya'ya 

dönmüş ve burada Üç Tarz-ı Siyaset makalesini kaleme almıştı. Üç Tarz-ı Siyaset 

eserinde Osmanlılık, İslamcılık ve Türkçülük mefkûrelerini irdeleyecek olan Akçura 

Paris'e geldiği ilk dönemlerde Şerafettin Mağmumi kendisine özet ile şu sözleri 

söylemişti; “Osmanlılık fikri çürüktür, çeşitli toplulukların uzlaştırılması ihtimali 

kalmamıştır. Türk ulusseverliği dışında,  kurtarıcı hiçbir fikir yoktur. Yusuf'un dimağı 

bu düşünceye açıktı. Siyasal Bilgiler Okulu'nda dinlediği hocaları da bu 

düşüncelerini berraklaştıran, sistemleştiren ve dolayısı ile destekleyen kimselerdi.”  

(Ziya Karal. E, 1976, s. 5) 

 

Akçura temellenen bu düşüncelerini Üç Tarz-ı Siyaset yazısında kâğıda 

dökmüştür. Akçura'nın Üç Tarz-ı Siyaset'i dönemin en önemli eserlerinden biri 

olmasının yanında günümüzde de hala popülerliğini ve önemini koruyan nadir 

eserlerdendir. Yusuf Akçura'nın bu makalesinde izlediği ana konu şu şekilde 

karşımıza çıkar; “Bir Osmanlı ulusu meydana getirmek, İslamcılığa dayanan bir 

devlet yapısı kurmak, Irka dayalı bir Türk siyasal ulusçuluğu meydana 

getirmek. Yusuf Akçura bu üç fikir akımına Osmanlılık, İslamcılık ve Türkçülük 

ismini verdiği gibi bazen de üç meslek-i siyaside demektedir. Yusuf Akçura'nın 



65 

 

sözünü ettiği üç siyasal mesleği de batı çıkışlı sayar. ” (Ziya Karal. E, 1976, s. 6) 

3.2.1. Üç Tarz-ı Siyaset eserinde Osmanlılık fikriyatı 

 

Osmanlılık fikriyatının cins, din ve mezhep ayrılığı gözetmeksizin haklar ve 

ödevler bakımından eşit bir Osmanlı toplumu yaratmayı hedeflediğini 

söyleyebiliriz. Akçura, Osmanlılık fikrinin devlet için faydalı olduğu kanısında 

olmasına rağmen bu fikriyatı pek gerçekçi görmemektedir. Milliyetçilik akımlarının 

bu denli güçlü olduğu bir dönemde farklı milletleri imparatorluk içerisinde bir arada 

tutmak oldukça zordur. Self Determination (kendi kaderini tayin hakkı) kavramı 

paralelinde ulusların kendi geleceklerini kendilerinin tayin etmek istemesi çok uluslu 

bir yapısı olan Osmanlı İmparatorluğu'nda Osmanlılık fikriyatının gerçekleşmesini 

güç kılmaktadır. İmparatorluk içerisindeki ayrılıkçı yönelimlere sahip milletleri ya 

güç kullanarak ya da onları bu tutkudan vazgeçirecek güçlü haklar ve ayrıcalıklar 

vererek ortadan kaldırabilirsiniz. Osmanlı Devleti'nde bu dönemde ilkini yapabilecek 

gerek ekonomik, gerek siyasi gerek de askeri bir istikrar 

bulunmamaktadır. Ayrıcalıklara gelince ise ayrılıkçı tarafı güçlü olan uluslara 

vereceğiniz ayrıcalıklar ve haklar, İmparatorluk içerisindeki farklı uluslara ayrılıkçı 

olmasa dahi olumsuz bir etki gösterecek ve İmparatorluğa duyulan güven ve adalet 

duygusunu zayıflayacaktır. Bu durum devleti daha zor bir durumla karşı karşıya 

getirecek ve devlet olarak verdiğiniz tavizler beraberinde daha büyük istekler 

doğuracaktır. Düşünce olarak elbette Osmanlılık fikriyatı çok uluslu bir yapıya sahip 

olan Osmanlı İmparatorluğu'nu bir arada tutabilmek açısından akla en yatkın lakin 

gerçeğe de en uzak düşüncedir. Kısacası hem dinsel hem etnik olarak farklı olan 

ulusların böylesine bir dönemde, eski ihtişamını yitirmiş olan Osmanlı Devleti'nin 

çatısı altında birbirleri ile kaynaşmış bir vaziyette yaşamalarını beklemek o dönemin 

koşullarında geçerliliği olmayacak kadar zor bir düşüncedir. Akçura’da Osmanlılık 

fikrinin sakıncalarını Üç Tarz-ı Siyaset eserinde ele alarak işlemiştir. 

  

 Akçura “Sınırların korunmasını yeterli bir hedef 

saymamaktadır. İmparatorluk içerisinde yaşayan halklarının örgütlenip bir millet 

haline getirilmesinde, devletin kurucusu ve yöneticisi konumunda olan Türkler eriyip 

gidecek ve egemenlik Arap çoğunluğuna geçecektir. Osmanlı topluluklarının 



66 

birbirleri ile kaynaşmayı istemeyeceklerini öngören Akçura, hatta böyle bir 

denemeye, Rusya'nın siyasal ve mezhepsel nedenlerle, bir kısım Avrupa kamuoyunun 

ise dinsel sebepler ile direneceğine inanmaktadır. Akçura'nın vardığı sonuç ise şudur; 

“Zannımca artık Osmanlı milleti meydana getirmekle uğraşmak boş bir yorgunluktur.” 

(Ziya Karal E, 1976, s. 7) 

3.2.2. Üç Tarz-ı Siyaset eserinde İslamcılık fikriyatı 

 

İslamcılık fikriyatına baktığımız da ise bu düşüncenin içeriğinde bütün 

Müslümanların bir araya gelerek bir İslam birliği oluşturulması fikri 

mevcuttur. II. Abdülhamid döneminde fiili olarak bu görüş hâkimdi. Osmanlılık 

fikriyatına nazaran İslamcılık düşüncesi elbette daha tutarlıdır. Bir topluluğu bir 

arada tutacak olan en kuvvetli bağ o topluluğun birbirleri ile olan ortak 

değerleridir. Bu doğrultuda İslam dini, İslamcılık düşüncesinin oluşturacağı birliğin 

en büyük ortak değeri olacaktı. İslam dininde Müslüman Müslümanın kardeşidir 

anlayışı bulunduğuna göre İslamcılık fikriyatının getirileri ile Müslümanlar bu birlik 

içerisinde kardeşçe yaşayabilirlerdi. Lakin insanoğlunun olduğu yerde kaos 

kaçınılmazdır ve aynı dine aynı etnik kökene sahip olsalar dahi ayrışmalar ve 

anlaşmazlıklar olacaktır. Tabi ki bu ayrışmalar hemen kendini belli 

etmeyebilir, düzen ve istikrar sağlanabilir lakin geçen zaman ve insan doğasının 

getirileri koşulları da beraberinde değiştirecektir. Bu insan ırkının ne yazık ki bir 

gerçeğidir. Akçura ise  Üç Tarz-ı Siyaset eserinde, İslamcılık düşüncesi hakkında 

hem olumlu hem de olumsuz görüşlerini açık bir şekilde dile getirmiştir. 

 

 Akçura “İslamcılık fikriyatını azametli bir tasarı olarak görür ve bu hususta 

rastlanacak zorlukları şu şekilde belirtir; Tanzimatın Osmanlı toplulukları arasında 

yaymayı hedeflediği siyasal ve hukuksal eşitlik artık söz konusu olmayacaktır. Bu 

yönden Osmanlı ulusları arasında düşmanlıklar bile başlayacaktır. Hatta Türkler 

arasında din ve mezhep temelli geçimsizlikler çoğalabilecek, Müslüman tebaaya 

sahip olan büyük Müslüman devletler de bu tasarının gerçekleşmemesi için engel 

olmaya çalışacaklardır. Akçura bu olumsuz etkenlere karşıt olarak ise İslamcılığı 

kolaylaştıracak etkenleri şu şekilde belirtir; Osmanlı memleketlerinde din esasına 

dayalı kuvvetli bir Müslüman birliği kurulacaktır. Bu, dünyadaki tüm Müslümanların 



67 

 

tek bir halife etrafında toplanması için sağlam bir zemin teşkil edecekti. Akçura 

Müslümanlıkta din ve devletin bir bütün olarak kabul edilmiş olmasını, Kur'an’ın ana 

kanun niteliği taşımasını, Arapçanın din dili hatta bir dereceye kadar ilim dilinin 

yerini tutmasını, halifenin Müslümanlarca imam kabul edilmekte olmasını bu 

fikriyatı kolaylaştırıcı etkenler olarak görmektedir.” (Ziya Karal. E, 1976, s. 7) 

 

Akçura, İslamcılık fikriyatını gerçekleştirebilecek olumlu etkenlerin daha ağır 

basmasına rağmen İslamcılık siyasetine öncelik vermemiş böyle bir birliğin uzun bir 

zamana bağlı olduğunu işaret etmekle yetinmiştir.  

3.2.3. Üç Tarz-ı Siyaset eserinde Türkçülük fikriyatı 

 

Akçura Türkçülük ülküsünün bir savunucusu olduğu halde diğer siyasi 

fikirlere de objektif bir bakış açısıyla yaklaşmış ve kendine göre bu fikirlerin hangi 

sebepten dolayı başarılı yahut hangi sebepten dolayı başarısız olacağını 

yorumlamıştır. Türkçülük fikrine gelince Akçura bu fikrini tezinin son bölümünde 

işlemektedir. Akçura'nın buna ''Tevhid-i Etrak'', ''Türklük'', veya"Türk milliyet-i 

siyasîyesi" dediği de olmuştur. Akçura'nın bu konudaki düşünceleri şu şekildedir; 

“Türk birliği önce Osmanlı İmparatorluğunda Türklerin, Türk olmadıkları halde az 

çok Türkleşmiş olanların ve ulusal vicdandan yoksun olanların bilinçlendirilmesi ve 

Türkleştirilmesi ile başlayacaktır. Sonra ise Asya kıtasıyla Doğu Avrupa'da yayılmış 

olan Türklerin birleştirilmesine geçilerek azametli bir siyasal milliyet meydana 

getirilecektir.” (Ziya Karal. E, 1976, s. 16) 

 

Akçura, Türkçülük fikrinin henüz macerasının başında olduğunu ve Türklerin 

bir ulus bilincinde olmadıklarından dolayı kitlelerin önce Türklük konusunda 

bilinçlendirilmesi gerektiğini dile getirmiş dolayısıyla da bu yolda ilk adımı eğitim 

olarak belirlemekte fayda görmüştür. Osmanlı toplumuna milli bir kimlik şuuru 

kazandıracak bilinçlendirme hareketi tamamlandıktan sonra yeni hedef Osmanlı 

Devleti sınırları dışındaki Türklerin birleştirilmesi olacak ve Türk toplumları ile 

büyük bir siyasal milliyet oluşturulacaktı. Bu yoldaki hedeflere ulaşılmasının ne 

kadar zaman alacağını ve ne denli meşakkatli olacağını Akçura'nın, eski ihtişamını 

yitirse de üç kıtada hüküm sürmüş bir Türk Devleti olan Osmanlı Devleti'nde ki 



68 

Türklüğün bile milli bir bilinçten mahrum olduğundan dolayı bilinçlendirilmesi 

gerektiğini söylemesinden anlayabiliriz. Dönemin şartlarını kısaca göz önüne 

getirdiğimiz vakit dünyanın çeşitli yerlerinde yaşamakta olan Türkler bulunmakta ve 

bunların arasında bağımsız bir devlete sahip olmayan, kimliklerini unutan ve Türk 

olmayan devletler tarafından baskı gören Türk toplulukları bulunmaktaydı. Türklük 

en son Osmanlı Devleti ile dünyaya hükmetmiş o da 20. yy başlarında parçalanmaya 

yüz tutmuş ve ekonomisi dışa bağımlı,  siyasi istikrar sağlayamayan bir devlet haline 

gelmişti. Osmanlı Devleti'nde Türklük kimliği unutulmaya yüz tutmuş ve 

milliyetçilik akımları henüz bu devletin sahibi Türk ulusunda milli bir bilinç 

uyandıramamıştı. Türklük kimliğini unutup Osmanlılaşmış ve gücünü kaybetmiş 

Osmanlı Türklüğünün kendi sınırları dışındaki Türk topluluklarının sıkıntıları için 

tasalanması ve bu topluluklarla siyasal köprüler inşa edip soydaşlarıyla büyük bir 

birleşme meydana getirebilmesi elbette o dönem için oldukça zor 

görülmektedir. Zaten Türkçülük fikriyatındaki amaç bu hedefe sabırlı ve kararlı bir 

şekilde aşama aşama ilerleyerek ulaşmaktı. Akçura'nın Türk birliği konusundaki 

görüşleri şu şekildedir; “Türk birliği fikri çok yenidir. Tarihte emsali yoktur. Ne 

Osmanlılar döneminde, ne de daha önce izine rastlanmamaktadır. İstanbul'da son 

yıllarda Türk milliyeti yanlısı kurulan bir merkez var ise de bunun çalışmaları siyasal 

olmaktan çok bilimseldir. Osmanlı Devleti dışında çeşitli memleketlerdeki Türkler 

arasında da bu siyasal Türkçülük ya yoktur ya da Rusya Türkleri arasında olduğu 

gibi belirsizdir. Türk birliğinde en büyük rolü Osmanlı Devleti oynayacaktır. Bu 

rol, Japonya'nın sarılar âleminde oynamakta olduğu rolün, beyazlar arasında benzeri 

olacaktır.” (Ziya Karal. E, 1976, s. 8) 

 

Görüldüğü üzere Akçura, daha önce örneği olmayan bu siyasal Türkçülük 

hareketinde liderlik rolünü Osmanlı Devleti'ne vermiştir. Henüz yeni ve siyasal 

zemine oturmamış bu siyasi doktrinin başarıya ulaşması için çaba ve mücadele 

gerekmekteydi. Osmanlılık ve İslamcılık düşüncesi daha önce Osmanlı Devleti 

tarafından denenmişti lakin Türkçülük fikriyatı siyasal zeminde hiç kendine yer 

bulamamıştı. Tarihte Metehan gibi güçlü hükümdarların soydaşlarını tek bir çatı 

altında topladığı olmuştur lakin 20. yy konjonktüründe verilecek böyle bir siyasal 

mücadele gerek teknik bakımdan gerek mücadele bakımından oldukça farklılık 



69 

 

gösteriyordu. Kısacası tarihte emsali olmayan bir hedef ortadaydı ve böyle bir hedefi 

gerçekleştirmenin zorluğu da yadsınılamazdı. Çünkü ortada örnek alacağınız tarihsel 

bir süreç veya tecrübelerinden faydalanacağınız kişi ya da kurum 

bulunmamaktaydı. Böyle bir hedef ancak yaşanılarak tecrübe edinilecekti. Yaşayarak 

tecrübe edinmek ise siyasi arenada büyük bir risk teşkil etmektedir. Böyle bir hedefe 

yürümek için arkanızdan kitleleri sürükleyebilecek siyasi bir çekicilik, cesaret ve 

büyük bir mücadele ruhuna sahip olmak gerekmektedir. Akçura, Türk birliği 

siyasetinin beraberinde getireceği olumsuzluklara da şu şekilde değinmiştir; “Türk 

birliğinin sağlayacağı bu faydaların yanında kimi zararların da olması gayet 

doğaldır. Özellikle Osmanlı halkından Türk ve Müslüman olmayan, Müslüman olup 

da Türk olmayan ve Türkleştirilmesine ihtimal bulunmayan topluluklar Osmanlı 

İmparatorluğundan ayrılmak isteyeceklerdir. Hatta yoğun şekilde Türk halkına sahip 

olan Rusya'nın da Türk birliğine engel olmak isteyeceği aşikârdır. Tüm bu engellere 

ve Türklerden çoğunun geçmişlerini unutmuş olmalarına rağmen Türklerin önemli 

bir kısmının Müslüman oluşu Türk milliyetinin teşekkülünde oldukça önemli bir 

etken olacaktır.” (Ziya Karal. E, 1976, ss. 16-17) 

 

Bir birlik kurmak istiyorsanız bu birliği oluşturacak olan kişilerin, kurumların 

veya toplumların ortak değerlere ve çıkarlara sahip olması gerekmektedir. Aksi 

takdirde belirli bir hedef doğrultusunda kurulan birlikleri, bir arada tutabilecek 

etkenler yeterli değil ise bu kurulan birliklerin uzun ömürlü olma ihtimalide mümkün 

değildir. Akçura'da bu birliğin kurulmasında önemli bir etken olarak Türk 

toplumlarının büyük bir kısmının Müslüman oluşunu görmüştür. Din kavramının bir 

birlik kurmak için oldukça önemli bir faktör olduğu su götürmez bir gerçektir. Din 

kavramı, aynı dine sahip insanları, devletleri ve orduları bir araya getirebilme gücüne 

sahip olan bir husustur. Bu kavram sayesinde sivil toplum 

örgütleri, cemaatler, ordular ve devlet katılımlı teşkilatlanmalar gibi birçok oluşum 

meydana gelebilmiştir. Tarihte din temelli birçok savaş ve iç ayaklanmalar 

çıkmıştır. Müslümanların dini lideri olan Halife Cihad ilan ettiğinde veya 

Hristiyanların dini lideri olan Papa Haçlı Seferi ilan ettiğinde aynı dinden lakin farklı 

etnik kökenden olan ve hatta birbiri ile geçinemeyen liderler bir araya gelebilmiş ve 

aynı safta savaşabilmişlerdir. Dönem farklılığı bulunsa da din kutsaliyeti, tarihte 



70 

birbiri ile çekişen liderleri ve milletleri, bazıları çıkar amaçlı olsa bile,  aynı safta 

savaşmaya itebilme gücüne sahip ise aynı milliyete ve inanca mensup Türkleri bir 

araya getirme hususunda da başarılı bir rol aynama olasılığı bir hayli yüksektir. Lakin 

Osmanlı Devleti'nde gerçekleştirilecek bir Türkçülük siyaseti Osmanlı Devleti 

içerisinde ki Türk olmayan milliyetleri ayrılıkçılığa iteceği de 

muhakkaktı. Türkçülük fikrinin Osmanlı Devleti'ne getireceği en büyük çekincede 

zaten bu durumdan kaynaklanmaktaydı. Osmanlı sınırları dışındaki Türkler ile siyasi 

birliğe gelince ise elbette emperyalist devletler tarafından bu durum olumlu 

karşılanmayacak ve çeşitli engellemeler bu mücadelenin karşısına 

çıkarılacaktı. Öncelik olarak kurulacak bir birlikte,  bu birliği meydana getirecek 

taraflar arasında gönül köprülerinin atılması lazımdır. Çünkü birliği kuracaklar 

arasında bazı çekinceler ve gönülsüzlükler var ise bu durum,  temeli atılan köprüde 

çatlaklıklara sebep olacak ve gelen sert rüzgârlara karşı uzun süre dayanmasını 

imkansız kılacaktır. Milli bir bilince tam olarak ulaşamamış Türklüğün, önce tarihini 

araştırması, milli bilince erişmesi ve kültürlerine sahip çıkarak birbirlerini tanımaları 

ve tamamlamaları gerekliydi. Bu hususta elbette en büyük görev Akçura gibi Türk 

aydınlarına düşmekteydi. 

 

 Yusuf Akçura “Üç Tarz-ı Siyaset üzerine düşüncelerinde şöyle bir sonuca 

varmaktadır : “Osmanlı milleti yaratmak, kimi yararlar kapsamakta ise de, eylem 

dışıdır. Müslüman birliği veya Türk birliğine yönelen siyaset, Osmanlı Devleti için 

aynı çıkarları ve sakıncaları kapsamaktadır. Eylem yönünden de aynı kolaylık ve 

güçlük vardır, denilebilir. Böyle bir durumda İslâmlık ve Türklük siyasetlerinden 

hangisi yürütülmelidir? ” Yusuf'un tezi, bu sual ile ve aydınları düşünmeye davet 

etmekle sona ermektedir.” (Ziya Karal. E, 1976, s. 17) 

 

Yusuf Akçura Üç Tarz-ı Siyaset yazısında bu üç siyasi doktrinin yararlarını ve 

zararlarını bu şekilde dile getirmiş ve bu siyasi meslekler arasında herhangi bir tercih 

yapmamıştır. Lakin Akçura'nın Türkçülüğe olan eğilimi elbette muhakkaktı. Aslında 

dikkatli bakıldığında bu yaptığı çözümlemelerde de Akçura'nın bu eğilimi ortaya 

çıkmaktaydı. 

 



71 

 

 “Panislamizm fikriyatı için en büyük engel dış engel idi. Avrupa, Müslüman 

ülkeler üzerinde oldukça önemli bir nüfuza sahipti. Pantürkizm fikriyatı için ise en 

büyük engel içerdeydi. Türklerde ulusal bilinç oldukça yavaş bir şekilde 

gelişiyordu. Öyle ise Panislamizm için iyice kısıtlı olan hareket kabiliyeti Pantürkizm 

için daha olanaklıydı. Akçura'nın akıl yürütmesinin mantığı Pantürkizme 

yöneliyordu. Bu konuda da kimse yanılgıya düşmedi ve Üç Tarz-ı Siyaset her zaman 

Pantürkizmin manifestosu olarak kabul edildi.” (Georgeon. F, 1980, s. 39) 

3.3. Yusuf Akçura ve Panturanizm Anlayışı 

 

Panturanizm fikriyatını ele almamızda da fayda vardır. Türkçülüğün 

hedeflerinden biri olan ''Turan' terimi Farsça bir terimdir.  Günümüzde Turan 

kelimesi kullanıldığında aklımıza gelen ilk tanım, bütün Türk kavimlerinin bir araya 

gelerek bir Türk birliği sağlama ülküsü şeklindedir. Kelimenin tarihsel kökenlerine 

indiğimiz zaman İran'ın bazı bölgeleri için kullanıldığına rastlanmakta daha sonra ise 

evrilerek günümüze kadar geldiğini görmekteyiz. 

 

 “Turan terimi ilk başlarda belirsiz bir biçimde de olsa İran'ın doğusundaki ve 

kuzeyindeki bölgeleri tanımlamak için kullanılıyordu. Daha sonraları Orta Asya'da 

var olduğu sanılan ve Turan ırkından halkların yaşadığı bir Anayurt'u tanımlamak 

için kullanılır oldu. Anılan bu Turan ırkı Fin-Macar ve Ural-Altay halklarının bir 

karışımı niteliğindeydi. Turancılık bu halkların birlikteliğini savunan siyasal ve 

ideolojik bir terim olarak, Macar siyasal kimliğini tehdit eden Panslavizme ve 

Pancermenizme tepki anlamında Macarasitan'da doğdu. Daha sonra Tekin Alp, Ömer 

Seyfettin ve Ziya Gökalp gibi Türk milliyetçileri aracılığı ile yayıldı. Turan, onlar 

için Türk ve Turan halklarının birliğini gerçekleştirecek olan geleceğin devletini 

ifade etmekteydi.” (Georgeon. F, 1980, s. 50) 

 

Turancılık, bir hayal yahut maceracılık mı yoksa rasyonaliteye dökülebilir bir 

düşünce mi bunu elbette ilerleyen zamanlar gösterecektir. Geçmişte gerçekleşmesi 

imkânsız olarak görülen ve hayal olarak görülen unsurların gün geldiğinde 

gerçekleştiğine tarih şahit olmuştur. Lakin siyasi bir hayali gerçeğe dönüştürmek için 

vereceğiniz mücadelenin yanında doğru zaman ve siyasal atmosferin de size eşlik 



72 

etmesi gerekmektedir. Aksi takdirde vereceğiniz böyle bir mücadelede başarısızlığa 

uğramanız kaçınılmazdır. Bu dönem şartları içinde tam olarak milli bir bilinç dahi 

uyanmamışken Turan fikrini savunmak elbette bir hayal ürünüdür. Akçura ise her 

zaman akılcılıktan yana olmuştur. Bu yüzden ona salt bir Turancı demek doğru 

olmayacaktır. Turancılığa gelince ise bu fikriyatın maceracılık olduğunu söyleyenlere 

karşı Atsız şöyle demektedir; “Turancılığın macera olduğu hakkındaki 

düşünce, Birinci Cihan Savaşında Enver Paşa'nın Kafkas cephesindeki hareketlerinin 

başarısızlık ve büyük kayıplarla sona ermesinden çıkmıştır. Bir çiçekle bahar 

gelmediği gibi bir başarısızlıkla bir düşüncenin yanlışlığına hükmetmek de sağlam 

bir mantığın eseri sayılamaz.” (Atsız. H. N, 1973, s. 16) 

 

Osmanlı Devleti'nde ki Türk aydınları ile Rusya'dan göçen bir Türk aydını 

olan Akçura arasında Turan temasında ayrışmalar vardır. Akçura'nın Rusya'da 

geçirdiği vakit onun bu konuda ki rasyonel düşüncesinin temelini 

oluşturabilir. Çünkü Akçura buradaki Türkler üstünde gözlemler yapmış, önemli 

aydınları tanımış, onların fikirlerini öğrenmiş ve burada ki siyasi atmosfere şahit 

olmuştu. Kendi de burada Türklük için büyük bir mücadele vermişti. Dolayısıyla 

Akçura buradaki şartları ve durumu iyi bildiğinden düşüncesi de,  gerçekleştirilebilir 

bir olabilitesi olan fikirlerden yana olmuştur. Osmanlı'da ki aydınlar ise Osmanlı 

toplumunda büyüdüğünden Osmanlı sınırları dışındaki Türkler ile yakın bir 

münasebet kuramamış, Osmanlı sınırları dışındaki Türklerin sosyal ve toplumsal 

durumları hakkında derinlemesine bir bilgiye sahip olamamışlardı. Bu sebepten ötürü 

bir taraf daha coşkulu ve romantik bir taraf da daha tutarlı ve rasyonel bir Turan 

düşüncesine bürünmüştü. Akçura'nın, Osmanlı aydınlarına karşı buradaki avantajı ise 

gerek Rusya'da verdiği mücadele gerek ise Osmanlı'da verdiği mücadele sayesinde 

hem Osmanlı Türklüğünü hem de Türkistan Türklüğünü yakından tanımış olmasıdır. 

 

 “Tekin Alp bu konuda, Türklerin coğrafi yayılmasına karşılık gelen “Küçük 

Turan” ve Türklerin, Fin ve Macarlarla birlikteliğini gerçekleştirecek olan “Büyük 

Turan” ayrımı yapıyordu. Turan kavramı coşkulu bir içerik kazanmıştı. Ziya 

Gökalp'te ise Türklerin anayurdunu simgeleyen bir “Kızıl Elma” mitine 

dönüşmüştü. Gökalp, bu adı verdiği şiir derlemesinde “Vatan ne Türkiye’dir 



73 

 

Türklere,  ne Türkistan / Vatan büyük ve müebbet bir ülkedir: Turan” demişti. Bir 

bakıma Türk milliyetçiliğinin romantik yönü bu Turan temasında billurlaşıyordu.” 

(Georgeon. F, 1980, s. 50) 

 

Bazı Osmanlı Türk aydınlarının Turanist yaklaşımının Rusya'dan göçen bir 

Türk olan Akçura'da tam manasıyla olmaması elbette ortaya bir tezatlık 

çıkarıyordu. İşte bu tezatlık durumu Akçura'nın rasyonel düşünce tarzını ve realist 

tutumunu ortaya çıkarmaktaydı. Zaten Akçura büyük bir Türkçü olmasına karşın Üç 

Tarz-ı Siyaset eserinde de bu düşünceyi belirli bir objektif mantık çerçevesinde 

savunmuş ve beraberinde getireceği olumsuz durumları da belirtmişti. 

 

 “Osmanlı Türk aydınlarının romantikleştirdiği Turan teması düşünüldüğünün 

aksine Rusya'dan göçen Türklere özgü bir yaklaşım değil idi. Aksine Türk 

milliyetçiliğinin romantik yönü ve bununla ilgili rasyonel olmayan mistik kökenli 

ögeler daha çok Osmanlı kökenli Türkler tarafından gündeme getirildi. Akçura gibi 

Rusya'dan göçen Türklerde egemen olan, Türklerin birliği hususunda akılcı bir 

yaklaşımdı. Onlar Turancılığa hiç yönelmediler. Akçura ne zaman bu konuda 

bahsedecek olsa, Macar ve Türklerin ortak Panslavizm tehlikesi karşısında ittifak 

yapması konusunu öne çıkarmaya özel bir önem veriyordu. Bu ittifakın iki halkı 

birbirine yaklaştırmada, aralarındaki etnik kardeşlikten çok daha etkili ve gerekli 

olduğu onun için çok açıktı.” (Georgeon. F, 1980, s. 50) 

 

 “Akçura’nın temel hedefi refah ve itibarlı bir ülkede yaşayabilmekti. İşte 

onun anlaşılamayan tarafı da buydu. Yani onun romantik ve duygusal bir milliyetçilik 

anlayışından ziyade fikir ve strateji üreten rasyonel niteliklere sahip bir milliyetçilik 

anlayışına sahip olmasıydı. Özetle onun milliyetçilik anlayışının temelinde “Üç Tarz- 

Siyaset” vardır. O duygusal nitelikli bir düşünce ile değil, aklını 

kullanarak, araştırarak ve tartışarak milliyetçilik fikrine ulaşmıştı.” 

(Çakmak. O, Yücel. A, 2002, s. 18) 

3.4. Akçura'nın Milliyetçilik Temelinde Demokrasi Anlayışı   

 

Meşrutiyet döneminde İttihat ve Terakki örgütünün en güçlü yapılanma 



74 

sahalarından birisi de ordu içerisindeki yapılanması idi. II. Meşrutiyet'in ilanı ile 

iktidara gelen İttihat ve Terakki Partisi ile beraber ordu, siyasette git gide daha aktif 

bir figür haline gelecekti. Ordu-Siyaset ilişkisi dünya siyasetinde hep bir tartışma 

konusu olmuştur. Ordunun siyasetle meşgale olması durumu, beraberinde ordunun 

asli görevinde körelmesine ve o ülkenin demokrasi anlayışının güçlenememesi gibi 

olumsuz durumlara sebep teşkil edebilmektedir. Bu noktada devlet yönetimini elinde 

tutmak için asker ve sivil kutuplaşması ortaya çıkabilir ve askeri liderler elindeki 

baskı aygıtlarını kullanarak sivil iktidarlara askeri darbeler düzenleyebilirler. Modern 

dünyanın yönetim anlayışı ise artık sivil yönetimlere yönelmiştir. Türk ulusu ise 

ordu-millet anlayışından geldiği ve genlerinin bu anlayışa yatkın olmasından dolayı 

ordu-siyaset ilişkisinin zararlarını ve demokrasinin gerekliliklerini geç olmakla 

beraber idrak ve kabul etmiştir. Yusuf Akçura'nın ordu mensuplarının siyasi arenada 

artan rolleri konusunda İttihatçılarla ters düştüğüne değinmiştik. Onun yönetim 

düşüncesinde ve milliyetçilik anlayışında demokrasi kavramının önemi 

büyüktür. II. Meşrutiyet döneminde belirginleşen bu ordu siyaset ilişkisine karşı net 

bir tutum sergilemiş olan Akçura, bu konuda tavrını kesin olarak ortaya koyabilen 

nadir entelektüellerdendir. 

 

 “Akçura, II.Meşrutiyet Dönemi’nde ordunun siyasetteki rolüne dikkat 

çekerken, “Hükümet darbesi hakk-ı hâkimiyetin kaba kuvvete aşikâr 

istinadıdır. Hükümet darbesi tekrarı ile ahalide hakka riâyet fikri biter,  bu ise bir nevi 

anarşidir. Anarşi ile devlet bir araya gelmez,  anarşi devletin hatta fikri devletin 

zevali demektir. Binâenaleyh Devlet-i Meşruta-i Osmaniye’de ordunun siyasete 

müdahalesine dahi katiyen meydan verilmemelidir. ” İfadelerini kullanarak, askerin 

siyasetteki etkisine karşı çıkmıştır.” (Kızak. E. B, 2018, s. 1474) 

 

Akçura, ordunun siyasete müdahalesinin hem devlet yönetiminde hem de 

ordu disiplininde Osmanlı Devleti'nin hayrına olmayacağı kanısında idi. Onun bu 

konudaki haklılığı geçen zaman ile ispatlanmıştır. Akçura'nın ordunun siyasetteki 

artan etkisi hakkındaki düşüncelerine baktığımız vakit Mustafa Kemal ile 

düşüncelerinin örtüştüğünü görebilmekteyiz. Mustafa Kemal bir cemiyet 

toplantısında ordu üyeleri ile cemiyetin ayrılması gerektiğini belirtmiş ve herkesin 



75 

 

kendi görevini yapmasının devlet için daha sağlıklı olacağını söylemiştir. Mustafa 

Kemal delegelerin kendisine sorduğu ''Ordu mensupları vatan meseleleriyle 

münasebet içinde olmamalı mıdır? '' şeklindeki soruya şu şekilde cevap vermiştir; 

“Ordu mensuplarımızın vatan meselelerini düşünmeleri tabidir. Buna bigâne 

kalamazlar. Fakat fırka meselesiyle bunu ayırmak lüzumu vardır. Vatanın tehlikeye 

düşmesi halinde şayet memleketi idare edenler vazifelerini yapmıyorlarsa yahut 

kendi mevkileri için ihanet içindelerse o takdirde ordunun vaziyet alması da 

ötekinden ayrı meseledir. Meşrutiyet için gösterdiğimiz gayret ve hareketle kısa bir 

müddet önce vuku bulan gerici, mürteci isyana karşı aldığımız vaziyet de aynı 

şekilde mütalaa edilmelidir (31 Mart Vakası). Buna müsaade edemezdik. Yine de 

vatanın tehlikeye düşmesiyle böyle isyanlar karşısında sessiz kalınması gibi bir 

durum bahis mevzusu olamaz. Ama demin de ifade ettim ki fırka meselesiyle bunları 

birbirinden ayrı tutmak icap eder.” (Sorgun. T, 2018, ss. 209-210) 

 

Yusuf Akçura yine II. Meşrutiyet'ten sonra Vakit Gazetesi'ne gönderdiği 

yazısında ordunun siyasette olan etkinliğinin tehlikelerini ve bu tehlikenin kendince 

çözüm yollarını belirtmiştir. 

  

 “Akçura,  13 Ocak 1909 tarihli Vakit gazetesine gönderdiği bir yazıda,  İttihat 

ve Terakki’nin faaliyetlerini değerlendirirken, “…Hülasa ordu bu gibi yerlerde 

Mührü Süleyman gibidir; mühür kimde ise Süleyman o olmaktadır. Genç Türkler o 

mührü parmaklarına taktılar ve Osmanlı padişahlığının gerçek hâkimi oldular. Fakat 

kuvveti sadece ordudan alan bir unsur-u cemiyet,  bir kişi olsa da,  çok kişi olsa 

da,  her zaman iki afete müptela olma tehlikesindedir. Birinci afet: Kuvvetin elden 

çıkması; ikinci afet: İstibdada meyletme. Bunun için tezden halkı yetiştirip,  kendi 

işlerini kendileri yapacak dereceye ulaştırıp,  orduyu siyasi işlere karışmaktan men 

etmek ve halk kuvvetiyle istibdat yollarını tamamen kapatmak gerekmektedir.” 

ifadelerini kullanarak halk kuvvetinin önemine ve ordunun siyasete karışmasının 

yanlış olduğuna değinmiştir.” (Kızak. E. B, 2018, s. 1474) 

 

II. Meşrutiyet'in ilanı ile beraber bir kesime göre istibdat sona ermiş ve 

Meşruti yönetime geçilmiş, bir kesime göre ise yeni bir istibdat yönetiminin temelleri 



76 

atılmıştı. Akçura ordu gücünü arkasına alan bir oluşumun, istibdat rejimi olarak 

görülen yönetime yaptığı bu darbeden sonra gücü tekellerine alıp istibdada meyil 

etmesini kuvvetli ihtimal olarak görmüştür. Akçura'nın bu noktadaki çekincesi doğru 

referanslar üzerine kurulmuştu ve geçen zaman kendisini yine haklı 

çıkaracaktı. Nitelikli bir toplum geliştirilmesini öngören Akçura'ya göre istibdat 

yönetimlerinin, askeri darbeler ile değil de halkın refleksiyle gücünün kırılması daha 

faydalıydı. Kısacası istibdadın önü halkın kuvveti ile kapatılmalıydı. Dolayısıyla 

milliyetçi bir düşünceye sahip olan Akçura, halk egemenliğinin kuvvetine dayanan 

bir yönetim istemekteydi. Bu yönden Akçura'nın Halkçı ve Demokratik kimliğini 

ortaya çıkarabiliriz. Yusuf Akçura Türk Ocağı'nda verdiği bir konferansta Türk 

milliyetçiliği tarihindeki iki akımdan bahsetmiştir. Bunlardan birisi Emperyalist 

Türkçülük diğeri ise demokratik Türkçülüktür. 

 

 Akçura konuşmasında; “Demokratik Türkçülüğün, milliyet esasını, her millet 

için bir hak olarak kabul ettiğini ve Türkler için talep ettiği bu hakkı, diğer milletlere 

de aynı derecede hak olarak tanıdığını belirtiyordu.” Demokratik Türkçüler, Türkün 

mevcut olan millî kuvvetinin ancak kendisinin hayatta kalmasını sağlamaya 

yeteceğini ve diğer milletleri temsil etmek şöyle dursun,  yönetmeye çalışmanın bile 

mevcut olan kuvveti azaltacağından uygun bulmamaktaydılar. Emperyalist Türkçüler 

ise daha çok Avrupa’daki nasyonalistlere benzemekte idiler. Sadece kendi 

kuvvetlerini arttıracak olan milliyetçiliğin destekleyicileriydi.” (Berk. E, 2017, s. 499) 

 

Akçura'nın bu konuşmasından görüldüğü üzere, onun demokratik Türkçülüğe 

vurgusu, milliyet esasının sadece Türk milleti için değil her millet için bir hak olduğu 

düşüncesi üzerinde gelişmiştir. Dolayısıyla her milletin sahip olduğu hakkı almaya ve 

korumaya yeltenmesi demokratik milliyetçilik temelinde milletlerin en tabii 

hakkıdır. Kısacası demokratik milliyetçilik, diğer milletlerin haklarını ve topraklarını 

gasp ederek yayılmacı bir politika öngörmemektedir. 

 

 “Akçura demokratik milliyetçiliğin hakkı almaya ve gasp edilmek istenen 

hakkı savunmaya çalıştığını belirtmiş ve emperyalist tarzdaki milliyetçilerin ise daha 

saldırgan olduğunu, bu doğrultuda kendi milletini güçlendirebilmek için başka 



77 

 

milletlerin hukukuna saldırabileceğini belirtmiştir. Bu husustaki kendi tavrını ise 

şöyle açıklamaktaydı: “Efendiler, Türklerin taarruzi emperyalist milliyetçiliği 

hatalıdır. Bugün bu sözleri söyleyen eline kalem aldığı,  mektepte,  medresede veya 

böyle serbest bir kürsüde söz söylemeye başladığı andan beri daima demokratik 

Türkçülüğü müdafaa etmiştir. Bundan sonra, vekayiin verdiği derslerden ibret alarak 

bu esası daha ziyade katiyetle müdafaa edecektir. ” (Berk. E. 2017, s. 499) 

 

Akçura aynı ulusa ve kültüre sahip Türklerin bir birlik sağlama ülküsünü 

belirli bir rasyonalite çerçevesinde reddetmemiştir. Lakin emperyalist Türkçülüğün 

şövanist içeriğe sahip yönünü de tasvip etmemiştir. Akçura, Türk devletinin 

eksikliklerini gidermek için batı menşeli uygulamaların destekçisi de olmamıştır 

ki, zaten Tanzimat döneminde bu batıcılık anlayışının devleti bulunduğu zor durum 

içerisinden çıkaramadığı tecrübeyle sabitlenmişti. Akçura yerli ve milli bir toplumsal 

düzen istemekteydi ve bu düzen de Türk milletinin aslını keşfedip özentilikten 

kaçarak kendi kültürüne sahip çıkması ile sağlanabilirdi. Kendisinin ve diğer Türk 

milliyetçilerinin bunun için çalıştıklarını belirten Akçura, bu hedef doğrultusunda 

azimli bir şekilde mücadelesini ifa etmiştir. 

 

 “Türkçüler, Osmanlı Devleti'nde mevcut hukukun Türk hukuku 

olmasını, dilin Türkçeleşmesini, Türk kadınının eski Türk kadınları gibi uygun 

biçimde hürriyet kazanmasını, resmin, müziğin, şiirin milli olmasını kısacası Türk 

kültürünün yabancı tesirden kurtularak aslını bulup gelişmesini istediklerini ve bu 

doğrultuda çalıştıklarını lakin bunun siyasi alanda tam olarak hürriyet ve istiklal 

kazanılmadığı sürece elde edilemeyeceğini Meşrutiyet tecrübesiyle anladıklarını 

ifade etmiştir. Akçura bu durumun Mustafa Kemal idaresinde başarıldığını ve 

başarılmaya da devam ettiğini belirtmiştir.” (Akçura. Y, 1981, ss. 211-212) 

3.5. Akçura'nın Milliyetçilik Temelinde Halkçılık Anlayışı 

 

Akçura, halkçı bir dünya görüşüne sahip düşünür olmasının yanında iyide bir 

toplum gözlemcisiydi. Seyahatlerinde gittiği yerlerdeki insanları gözlemler ve 

çıkarımlarda bulunarak fikirlerine kaynak oluştururdu. İstanbul'da geçirdiği 

zamanlarda da halkını gözlemleme fırsatı bulan Akçura'nın buradaki eleştirisi, Türk 



78 

entelektüellerinin yeteri kadar halka gidemeyişi ve bütünleşememesidir. Halka 

inemeyen bir entelektüel elbette sağlıklı bir şekilde toplum gözlemini yapamayacağı 

için hedefleri doğrultusunda fikirlerini halka geçirmesi ve kitleleri etkilemesi de 

oldukça zordur. Çünkü halkının içinde bulunduğu durumu ve isteklerini tam olarak 

algılayamayan adı aydın özü kara kişiler, fikirlerinin halk tarafından kabul görmesini 

sağlayacak bir çözümleme de üretemez. Halkçılık hususuna büyük bir önem 

bahşeden Akçura bir konuşmasında milliyetçi ve halkçı tutumunu şu sözlerle dile 

getirmiştir; “Akçura; “Umdelerimize Dair” başlıklı bir başka konuşmasında’’,  “İki 

esaslı fikir vardır ki onların doğruluğuna ta gençliğimden beri, ikna olmuş ve 

inanmıştım. Elimden geldiği kadar da o iki fikrin hizmetçisi olmaya çalıştım. Bu iki 

fikirden birisi milliyetçilik (nasyonalizm), diğeri halkçılıktır. (demokratizm)” 

İfadelerini kullanarak milliyetçi ve halkçı olduğunu yine bizzat kendisi ifade etmiştir.” 

(Kızak. E. B, 2018, s. 1475) 

 

 Akçura'nın halkçılık anlayışı direk olarak devlet yönetiminin halkın iradesi 

tarafından yetki almasını öngören, halkın egemen unsur olduğu demokratik bir 

anlayıştır. Bahsi geçen bu halk milli bilincinin farkında olan ve Türk Devleti'nin en 

iyi ellerde yönetilmesi için farkındalık yaratacak olan Türk halkıdır. Milliyetçilik ve 

halkçılık ilkelerinden bahsederken bu ilkelerin demokratik niteliğini sıkça 

vurgulayan Akçura, milliyetçiliğin ve halkçılığın hedefinin millet hâkimiyeti 

olduğunu açıkça belirtmiş ve bu iki kavrama muhalefet edenlerin başarıya 

ulaşamayacağını ifade etmiştir. Akçura'ya göre; “Hâkimiyet-i millîyesine tamamen 

sahip olan bir kavim, diğer milletlere karşı tamamen hür ve müstakil olduğu gibi, 

kendi içinden ayrılan fertlerin veya sınıfların da mahkûmu olmaz. Bu mertebeye 

ulaşmış olan bir millet, mücerret adaleti, hayatta tecelli etmiş demektir. Hâkimiyet-i 

millîye umdesine muhalefet,  Allah’ın yeryüzünde görmek istediği adalete karşı 

gelmek, irade-i İlahîye’ye isyan etmek, demek olur. ” (Akçura. Y, 2016, s. 141) 

 

Akçura'nın halk ve millet kavramları konusundaki anlayışı diğer aydınlardan 

ve siyasilerden farklılık gösteriyordu. O mensubu olduğu Türk toplumunu toplumsal 

bir sınıf kavramından yola çıkarak çözümlemeler üretmekteydi ve bu hususta 

döneminin önemli şahsiyetleri ile yol ayrımındaydı. 

  



79 

 

 “Akçura için olmasa da Ziya Gökalp için halk ve millet aynı anlamı ifade 

etmekteydi. Halkı meydana getiren husus toplumsal sınıf değil meslek 

gruplarıydı. Mustafa Kemal ise hem toplumsal sınıf ayrımını hem de meslek 

gruplarını mahkûm ediyordu. Cumhuriyet Halk Fırkası’nın kuruluşundaki 

erek,  hiçbir sınıfı dışarıda bırakmayacak bir birlik oluşturarak halkı, bütün milleti 

harekete geçirmek idi. Yusuf Akçura ise partinin halkçılık ve milliyetçilik gibi iki 

temel ilkesini benimseyerek Cumhuriyet Halk Fırkası’na girmişti. Lakin halkçılık 

ilkesinin anlamı hususunda diğer partililer ile aynı düşüncede değildi. Yusuf Akçura 

halkçılığı Fransızcadaki “populisme” değil “democratisme” anlamında 

kullanmaktaydı.” (Berk. E, 2017, s. 500) 

 

 “Akçura’nın milliyetçilik ve halkçılık anlayışı,  Halk Fırkası’nın halkçılığı bir 

popülizm aracı olarak kullanmasından uzak ve “demokratikleşme” özelliği gösteren 

bir niteliktedir.” (Çakmak. O,  Yücel. A,  2002, s. 37) 

 

Dolayısıyla Akçura'nın halkçılık düşüncesinin temeli halkı yüceltme 

tutumuna girip elitlerle bir mücadele işine girmek değil demokratikleşmek için 

halkın egemenliğini esas alan bir halkçılık düşüncesidir. Bu yönden Atatürk ile 

fikirleri birbirine paralellik göstermektedir. Çünkü Atatürk'te tıpkı Akçura gibi 

Halkçılık ve Demokrasi kavramlarını aynı anlamda kullanmıştır. Ona göre demokrasi 

ile idare edilen yönetimlerde hâkim unsur halktır. Dolayısıyla demokrasinin 

bulunduğu yerde hâkimiyet ancak milletindir. 

  

 “Demokrasinin içeriğini açıklayan Atatürk,  “…Bu suretle demokrasi 

(halkçılık) prensibi, siyasi kuvvetin,  hâkimiyetin menşeine ve meşruiyetine temas 

etmektedir. ” İfadeleri ile iki kavramı aynı anlamda kullandığını açıkça ilan etmiştir.” 

(İnan. A, 1999, s. 27) 

 

Akçura'ya göre milliyetçilik düşüncesinin sadece fikir adamları tarafından 

veya üst tabaka insanlar tarafından savunulması yetersizdi. Milliyetçilik düşüncesinin 

halka da nakşedilmesi gerekli idi. Bu sayede tam olarak milliyetçi bir toplum 

yaratılacak ve Türk Halkı milliyeti için çalışma azmine kavuşacaktı. Akçura bu 



80 

konuda son derece haklıdır. Halka inememiş ve halk tarafından kabul görülüp halkı 

arkasına alamamış bir düşüncenin başarılı ve uzun ömürlü olma olasılığı bir hayli 

düşüktür.  

 

“Akçura’nın halkçılık anlayışı, milliyetçiliğe ulaşabilmek için kullandığı bir 

araçtı.  Akçura milliyetçilik ile ilgili hadiselerin yalnız fikir adamları ve üst tabaka 

tarafından düşünülmesinin yeterli olmadığını düşünüyordu ve diğer kesimlere de bu 

fikirlerin aktarılmasının zorunlu görüyordu. Hatta bunun için “Halka Doğru” isminde 

bir dergi de çıkarmıştı.” (Çakmak. O, Yücel. A, 2002, ss. 46-47) 

 

Akçura'nın halkçı görüşleri meclis konuşmalarında da kendini 

gösteriyordu. Cumhuriyetin bir erdem olduğuna inanan Akçura, Saltanat ile 

Cumhuriyet arasına keskin bir sınır çizmiştir. 

  

 “Akçura, Türkçülük fikrinin cumhuriyet ile beraber gerçekleştiğini belirtmiş; 

milliyetçilik umdesinin, cumhuriyetin herhangi bir asilzadeyi ve zümreyi kabul 

edemeyeceğini, hanedan bütçesi görüşmelerinde dile getirmiştir. Kendisine 

yöneltilen eleştirileri ise “Demokratım fakat demagog değilim.” diyerek cevaplayan 

Akçura, devlet ve hükümet kavramlarını da birbirinden ayırmıştır. “Devlet, milleti ve 

araziyi ve buradaki bütün vesaireye şamil olan (kapsayan) bir kuvvettir. Hükümet ise 

sırf onun uzantısıdır.” diyen Akçura, artık halk hükümetinin var olduğunu ve bu 

hükümetin halkın menfaatine hizmet edeceğini belirtmiştir.” 

(Kızak. E. B, 2018, s. 1476) 

3.6. Akçura'nın Milliyetçilik Temelinde İktisadi Anlayışı 

 

Ekonomi bir devleti ayakta tutan en önemli unsurdur. Güçlü ekonomi, hem 

güçlü bir orduyu hem de düzenli ve çatışmasız bir iç düzeni beraberinde getirir. Bu 

unsurlar birbirlerini tamamlayarak uluslararası ortamda söz sahibi olmanızı 

sağlar. Bugün bu durum hâlâ geçerliliğini devam ettirmektedir. Ekonomisi sağlam 

temeller üzerine atılmış olan ülkeler bu gücünü uluslararası arenada farkındalık 

yaratarak kullanmaktadırlar. Bu doğrultuda günümüzde askeri yaptırımdan daha çok 

ekonomik yaptırım sözünü duymaktayız. Ekonomisinin temeli dışa bağlı olan ülkeler 



81 

 

milli bir üretim ekonomisi oluşturamadığı için politika belirlerken ekonomik gücü 

elinde bulunduran ülkelerin ağzından çıkacak sözlere bakmakta ve onlardan bağımsız 

bir politika uygulayamamaktadırlar. Osmanlı Devleti'nin son dönemlerinde içinde 

bulunduğu ekonomik durum ise içler acısıydı. Ekonomide ipler emperyalist ülkelerin 

eline bırakılmıştı ve bunun yanında devlet milli bir burjuvaziye sahip 

değildi. İttihatçılar içerisinde ilk başlarda Türkçülük politikasını açıktan 

savunamamalarının nedenlerinden birisi de kendilerini finanse edebilecek bir Türk 

burjuvazisinin olmayışıdır. Akçura'da bu hususta ülkenin milli bir burjuvaziye sahip 

olmasına büyük önem veriyordu. Lakin imparatorluk içerisindeki Türk etnisitesi 

daha çok asker, memur ve köylülerden oluşuyordu. Burjuvaziyi ise Gayri-Türkler 

oluşturuyordu. Akçura ise akılcı bir düşünce analitiğine sahip olduğu için bir Türk 

burjuvazisinin oluşturulmasını savunmasının yanında, II. Meşrutiyet'in ilanından 

sonra İstanbul'a döndüğünde sosyalist düşüncelere kaydığı da 

gözlemlenmekteydi. Bu onun fikirlerindeki bir çelişki değil Türk'ün çıkarı için 

rasyonel bir çıkış yolu bulma çabasıdır. 

  

 “1908'de Rusya dönüşünde Akçura'nın kaleminde sosyalist eğilimlerin 

bulunduğu tartışılmazdı lakin sosyalizmden felsefi ve siyasi olarak uzaklaştığı da 

açıktı. Rusya Türklerinin hakları için mücadele ederken Tatarlar arasında 

yaygınlaşmaya başlamasını savunduğu Rusya Müslümanları birliğinin karşısında 

engel olarak görmüştür. Bu fikir Rusya Müslümanlarının Rusların oyununa gelme 

tehlikesini barındırıyordu. Nitekim Akçura, kaleme aldığı yazılarında Marksizme 

saldırıyordu.” (Georgeon. F, 1980, ss. 91-92) 

 

Akçura'nın Rusya Türklüğü için hedeflediği istekler doğrultusunda, etnisite 

ve din kavramlarında ortaklık aramayan ve bu kavramları göz önünde 

bulundurmadan ortak bir işçi dayanışmasından kuvvet bulan Sosyalizm fikri, onun 

Türkçülük düşüncelerine ve bu doğrultuda verdiği mücadelenin çıkarlarına ters 

düşüyordu. Bu topraklarda güç kazanmaya başlayan sosyalizm ideolojisi Osmanlı 

Devleti'ne ise güçlü bir giriş yapamamıştı. Osmanlı'da işçi sınıfı kalabalık değildi ve 

halk sınıf bilincinden yoksundu. 

  



82 

 “1910 yılında Hüseyin Hilmi tarafından kurulan ve sınıf mücadelesi fikrini 

savunan ilk Türk partisi Osmanlı Sosyalist Fırkası'nın gücü yetersizdi. Bu da 

milliyetçilik ideolojisine önemli bir tehlike oluşturmuyordu. Tersine Türk işçisini 

sömüren kuruluşların başında Rumlar, Ermeniler ve Levantenler bulunduğu için 

Sosyalizm düşüncesinin milliyetçilik fikrine yararı bile dokunabilirdi. Bu nedenle 

Akçura, Osmanlı'da sosyalizmle mücadele etmek yerine ondan faydalanmayı 

hedeflemiş hatta Sosyal-Demokrat bir ekonomist olan Parvus'u Türk Yurdu'na davet 

bile etmişti. Akçura sosyalistlere yakınlığıyla bilinen Milliyetçi Meşrutiyetçi Parti'nin 

kurulma çalışmalarına katılmış, Marksist gelişmelerden kaygılanmak yerine Batı'da 

patlak vermesini beklediği sosyalist devrimi destekleyici bir tutum içine girmiş ve bu 

arada Marx'ın Türk aydınları tarafından yanlış tanındığından yakınmıştır.” 

(Georgeon. F, 1980, ss. 92-93) 

 

Akçura, Türk milliyetçiliğinin çıkarı için ne gerekiyorsa adımlarını da ona 

göre atıyordu. Rusya'da sosyalist düşünce Türk milliyetçiliğinin çıkarlarına uygun 

düşmediği için bu düşünceyi yermiş, Osmanlı Devleti'nde ise devletin içinde 

bulunduğu şartlardan dolayı Sosyalist düşüncenin Türk milliyetçiliğine fayda 

sağlayabileceği kanısıyla övmüştür. Onun bu akılcı yapısı inandığı milliyetçilik 

fikriyatının temel yapı taşlarını oluşturmuştu. Akçura, ekonomi ve sınıf mücadelesi 

kavramlarının bir toplumu etkileyebilecek önemli etkenler olduğunun farkına 

varmıştı. Marksizm den kaptığı bu kavramları kendi düşüncelerine 

destekleterek, Türk burjuvazisinin ortaya çıkmasına olanak sağlayacak teorik 

argümanlar olarak kullanmıştı. Osmanlı Devleti'nde Türk burjuvazisinin yoksunluğu 

devlet için büyük bir kayıptı ve Osmanlı Türklüğünde iktisadi bir uyanış şarttı. Bu 

uyanış ile beraber milli devlet için gereken temel taşlardan biri daha yerine 

oturtulacaktı. 

  

 “Akçura’ya göre bu iktisadi uyanışın gerçekleşmesi için en önemli nokta; 

sanatı, ticareti hor gören ve Osmanlı Türklerine meşgale olarak yalnız memurluğu ve 

askerliği uygun gören yanlış ve zararlı zihniyetin değişmesi idi. Osmanlı Saltanatında 

ticaret ve sanat erbabının olmaması nedeni ile bir “Türk burjuvazisi” yok 

gibiydi. Türk burjuvazisinin önemine dikkat çeken Akçura; “Hâlbuki zamanımız 



83 

 

devletlerinin temeli burjuvazidir, muasır büyük devletler, sanatkâr, tüccar ve bankacı 

burjuvaziye dayanarak teessüs etmiştir” demiş ve Osmanlı Devleti’nde Türk 

burjuvazisinin oluşması ile birlikte Türklerin millî uyanışının sağlanacağını ve bu 

burjuvazinin devamlılığı ile Osmanlı Devleti’nde sağlam temellerin inşa 

edilebileceğini belirtmekteydi.” (Berk. E, 2017, s. 501) 

 

Akçura yerli burjuvaziyi çağın gereği olarak görmekte ve Osmanlı 

Devleti'nde milli bir burjuvazi oluşturmak için çabalamaktaydı. Dilin 

Türkçeleşmesini veya toplum kültürünün özüne dönüp Türkleşmesini savunduğu gibi 

ekonomik hayatta da burjuvazinin Türkleşmesini istiyordu. Aksi takdirde ülkenin 

ekonomik bir sıkıntıya düşmesi halinde devletin vatandaşı olan lakin devlete gönül 

aidiyeti meçhul olan gayri-Türk olan burjuvaziden borç olmak veya başka 

devletlerden dış borç alarak bu durumdan kurtulmak istemek pek sağlıklı bir düşünce 

değildi. Devleti ekonomik olarak dışa ve milliliği sorgulanabilir yerli burjuvaziye 

bağımlı bırakmak devlet için büyük bir tehlike teşkil etmektedir. Böyle bir burjuvazi 

devlet yerine kendi etnisitesinin çıkarlarını destekleyebilir ve ayrılıkçı 

ayaklanmalarının finansörlüğüne de soyunabilirdi. Ulus temeline dayalı milli bir 

devlet için yerli burjuvazi şarttı. 

 

 “Akçura bu konuyu 1917’de “İktisat” adlı makalesinde tekrardan dile 

getirmiş ve Osmanlı Türklüğünün sadece memur, eşraf ve köylüden vücuda gelen 

kusurlu ve sakat bir uzuv haline dönüştüğünü belirtmişti. Devamında ise “Osmanlı 

Devleti’nin 19’uncu asır burjuvazisi, garp (batı) kapitalizmasının komisyoncu ve 

acenteliğini eden Yahudi, Rum, Ermeni gibi yerli gayri-Türkler ve Türk olmayanlar 

teşkil ediyordu” diyerek, devamında Osmanlı Devleti’nin geleceğinin Türk 

burjuvazisine bağlı olduğunu ve bu doğrultuda yeni oluşturulacak Türk 

burjuvazisinin en azından gayri-Türk olan Osmanlılar ile iktisadi alanda mücadele 

edebilecek seviyede olmasının gerekliliğini belirtmişti.” (Berk. E, 2017, s. 501) 

 

Akçura'nın bu konuda ki fikirleri istiklal mücadelesinden sonra kurulacak 

olan Türkiye Cumhuriyeti içinde önemli bir yer teşkil etmiştir. Büyük bir 

mücadeleden sonra kazanılan bağımsız ve milli Türk devleti, bu kazanımlarından 



84 

sonra tam bağımsızlığını yakalamak için yeni mücadelesini İktisadi alana 

çevirmeliydi. Dolayısıyla verilecek silahlı mücadelenin başarıya ulaşmasından sonra 

verilen mücadelenin şekli, kalkınma mücadelesine evrilmeliydi. Akçura, İstiklal 

mücadelesi sürerken 1922 yılında Bursa'daki Türk Ocağı'nda şu fikirlerini dile 

getirmiştir; “Bu pişdar (öncü) muharebesinden sonradır ki asıl cihad-ı ekberin büyük 

meydan muharebesi başlayacaktır.  Bu meydan muharebesi ne top ve tüfekle ne de 

Lozan’da olduğu gibi söz ve kalemle edilmeyecek; bu büyük meydan muharebesinin 

silahı,  orak,  tırpan,  mala,  pergar (pergel),  örs,  çekiç,  mancınık,  tezgâh,  buhar 

ve makinedir. Bu büyük meydan muharebesi, ziraat, sanat ve ticaret sahasında 

vukua(meydana) gelecektir. İşte Türk Milleti,  asıl bu İktisat Muharebesini kazandığı 

zamandır ki ispat-ı rüşt (olgunluğunu ispat) edecek, hür, müstakil, müreffeh (refah 

dolu) milletler arasına girebilecektir” (Akçura. Y. 2006, ss. 102-103) 

 

 “Akçura'ya göre; Türkçülük uğruna mücadele etmiş olan gençliğin, şimdi 

önünde yeni bir hedefi vardı, o hedef de ekonomik kalkınma ve girişimcilik 

ruhuydu. Akçura, Türk Ocaklarının entelektüel tartışmalarını bir tarafa bırakarak bu 

ülkünün yayılması için tam kuvvet ile çalışılmasını istemekteydi. Konferanslar 

verilmeli, ekonomik eğitim kursları açılmalı ve bizzat kendileri bir ekonomik faaliyet 

modeli meydana getirmeliydiler.” (Berk. E, 2017, ss. 501-502) 

 

Akçura'ya göre Türk milleti bağımsızlığını kazandıktan sonra mutlaka bu 

zaferini ekonomik bağımsızlıkla da taçlandırmalıydı. Kısacası yeni ve milli devletin 

önündeki en önemli sorumluluğu iktisadi bağımsızlık mücadelesi olmalıydı. Çünkü 

ekonomik olarak hür olamayan devlet, resmi olarak bağımsız realitede ise bağımlı bir 

devlet haline dönüşecektir. “Türk cidden hür, cidden müstakil olmak 

isterse, iktisaden hürriyet ve istiklal sahibi olmaya mecburdu.” 

(Şenoğlu. K, 2009, s. 60) 

 

Yusuf Akçura Tanzimat döneminin ekonomi politikalarına da sert eleştiriler 

getirmiştir. Zaten Akçura'nın, tanzimatın batı özentisi tavrını sadece ekonomik alanda 

değil toplumsal alanda da benimsediği söylenemez. Tanzimat süreci ile 19. yy 

Osmanlı ekonomisi, kapitalizme eklenme gayreti dairesinde idare edilmişti. 

  



85 

 

 Bu bağlamda tarihe “Baltalimanı Antlaşması olarak da geçen 1838 Osmanlı-

İngiliz ticaret sözleşmeleri, Osmanlı ekonomisini Avrupa pazarına entegre etmeyi 

amaçlayan ticari atılımlardan bir tanesidir. Daha sonraki süreçte İngilizlerden “dış 

borç” almak suretiyle bu ilişki, Osmanlı Devleti’ne yabancı bankaları ve yabancı 

yatırımları (bilhassa demiryolları, liman, maden işletmeleri) getirmiştir.” 

(Sanlı. F. S, 2018, s. 610) 

 

Dış borcunu ödeyememesi ve bütçesini idare edememesiyle birlikte 

alacaklıları ile masaya oturan Osmanlı Devleti, Duyun-u Umumiye kurumunu 

kurmuş ve dış borçlara karşılık olarak devletin önemli gelir kaynaklarının yönetimini 

bu kurumun idaresine bırakmıştı. 

  

 “Dış borçlarını ödeyemeyen ve bütçesini idare edemeyen Osmanlı 

Devleti,  1882’de “borçların ödenmesine karşı alacaklılar adına çalışacak Duyun-u 

Umumiye’nin kurulması ile birlikte Osmanlı ekonomisi “yarı-bağımlı” hale 

gelmiştir.” (Sanlı. F. S, 2018, s. 610) 

 

Akçura bu olumsuz gelişmelerin sebebini Tanzimat zihniyetine bağlamış ve 

dönemin reformcu paşalarının siyasi olarak başarısız politikalar izlediğini 

belirtmiştir. Ona göre Tanzimat dönemi ülkeyi tamamı ile yabancı sermayeye açmış 

ve bu durum beraberinde yerel emekçiler ile yabancı sermaye arasında dengesizlik 

meydana getirmişti. 

 

 “Akçura Tanzimat dönemini Avrupa'nın büyük sermayesinin, Osmanlı 

İmparatorluğuna oluk oluk aktığı dönem olarak tanımlıyordu. Osmanlı pazarını 

Avrupa mamulleri doldurmuş ve dolayısıyla yerel zanaatçılık ve sanayi ezilmişti. Bu 

doğrultuda Avrupa kapitalizmi başlıca zenginlik kaynaklarını ele geçirerek büyük 

ticarete vb.  egemen hale gelmişti. Bu ekonomi politikasının başarısızlığı 

liberalizminde başarısızlığıydı.” (Georgeon. F, 1986, s. 99) 

 

 “Yusuf Akçura’nın “Tanzimat” sürecine ilişkin yaptığı temel 

eleştiri, Tanzimat’ın batıyı taklit etmekten ibaret bir “sözde yenileşmek” hareketi 



86 

olduğu düşüncesinden ileri gelmektedir. Akçura’ya göre “sözde yenileşme hareketi” 

olan Tanzimatçılık yerine; Batıdaki gibi sistematik bir zihin haritasına,  ideolojiye ve 

bu sistematik düşünceden doğacak olan “modernleşme” programına ihtiyaç vardır 

zira Türkler için “medeniyet davası” bir bütündür ve onu “maddi ve fikri” yönden 

ayırmak yanlıştır.” (Kurt. Ü, 2012, ss. 146-148) 

 

 “Akçura, Tanzimat’ın ekonomik politikasına ve ekonomik liberalizme 

oldukça sert eleştiriler getiriyordu. O’na göre Manchester doktrinin Osmanlı 

Devleti’nde uygulanması ülke için bir felaket olmuştu ve ülkenin yoksullaşmasının 

sebebi de buydu. Akçura’ya göre bu doktrin “…belli mensup oldukları cemaatin 

münafiine (muhalif) muvafık (uygun) gelmesi” amacıyla, ilk olarak Ermeni 

iktisatçılar (Ohannes Paşa, Portakal Paşa gibi) tarafından yaygınlaştırılmaya 

çalışılmıştı.” (Berk. E, 2017, ss. 501-502) 

 

 “Yusuf Akçura, “Tanzimat ve İktisadi Liberalizm” başlıklı yazısında Osmanlı 

Devleti’ne iktisat ilminin girişini şu sözlerle anlatır: “Türkiye’de ilm-i iktisadın… İlk 

tabakası, ermeni vatandaşlarımız idi. Portakal Mikail Paşalar, Sakızlı Ohannes 

Efendiler bu yeni ilime dair Frenk kitaplarını tercüme ederler, Mülkiye’de en 

mümtaz öğrencilerimize ilm-i servet-i mileli öğretirlerdi.” (Sanlı. F. S, 2018, s. 611) 

 

Yusuf Akçura bunlar gibi zatların liberal ekonomik fikri güttüklerini belirtmiş 

ve Osmanlı Devleti'nin mevcut durumunun böyle bir ekonomik anlayışa uygun olup 

olmadığı konusunu sorgulayıcı bir üslup ile dile getirmiştir. 

 

 “Bu müderrislere göre iktisad-ı siyasinin yalnızca bir 

mezhebi, hürriyetperver iktisatçılar mezhebi, Mançester mezhebi hak idi…Bu 

mezhebe nazaran yalnızca sanayi ve ticarette rekabet serbest olmalı, memleketler 

arasında gümrük korumaları kalkmalıdır…Bu mezheb, faaliyet-i iktisadiyesi en üst 

dereceye gelmiş… İngiltere ve Fransa’nın iktisadi şeniyesine uygundu…Lakin 

sermaye ve sanayi, müessesat-ı (kurumları) iktisadiyesi henüz kurun-u vüstai (orta 

çağ) olan Osmanlıların iktisatçıları da İngilizler ve Fransızlar gibi düşünmekte haklı 

mıydılar?” (Sanlı. F. S, 2018, s. 611) 



87 

 

 

Akçura hem bu liberal fikriyatı savunan iktisat adamlarının kavimlerine 

dikkat çekmekte hem de onların fikirlerini benimseyerek ekollerini takip eden Türk 

iktisatçılarını eleştirmekte idi. 

 

“Vakıa Memalik-i Osmaniye’nin (Osmanlı toprakları) dâhili iktisadiyatında 

anasır-ı gayr-ı Müslim, Rumlar, Ermeniler, Yahudiler, anasır-ı Müslimeden daha 

yüksek bir mevkii işgal ediyordu ve Avrupa âlem-i iktisadisiyle ilişkileri daha 

fazlaydı. Bu yönüyle Portakal ve Ohannes paşaların hürriyetperver meslek-i 

iktisadiye sülükleri (liberal ekonomi okuluna girmeleri), bu mesleğin mahz ilm (sırf 

ilim) olmasından değil, belki mensup oldukları cemaatın menafine muvafık (yararına 

uygun) gelmesindendir, diyebiliriz. Fakat ikinci tabaka-ı muktesidlerimiz 

(iktisatçılarımız) ki ermeni paşaların hilka-i tedrislerinden (öğreniminden) yetişme 

Türk beğleridir, işte bunların eser-i üstada tamamen iktifa etmeleri (ustalarının izinin 

tamamen ardından gitmeleri) tıpkı hocaları gibi iktisad-i siyaside yegâne doğru yolun 

Mançester mesleki okulu olduğuna inanmışlardı…Osmanlı muktesidlerinin 

talimleri, mahiyet itibariyle neye müncer (sonuca varmak) oluyordu? Avrupa 

sermayesinin Memalik-i Osmaniye’yi istilasını teshile (kolaylaştırma)… Değil mi?” 

(Sanlı. F. S, 2018, s. 612) 

 

 “Akçura'ya göre Türk liberalleri, yerel koşulları ve Türkiye’deki toplumsal 

sınıfların çıkarlarını hiçbir zaman göz önüne almamışlardı.” (Berk. E, 2017, 502) 

 

 Akçura, Birinci Cihan Harbi'nden önce Türk milliyetçilerinin, büyüyen 

liberalizm karşısında milli bir iktisat anlayışı ortaya koymaya çalıştığını 

belirtmiştir. Bu anlayış, Türk bir girişimci grubunun oluşturulmasını hedefleyen 

ekonomik bir politika anlayışı idi. Bunun için savaş döneminde bazı tedbirlerde 

alınmıştı. 

 

 “Savaş döneminde bu doğrultuda birtakım önlemler alınmış ve bu doğrultuda 

kapitülasyonlar kaldırılmış ve Türk sermayeli İtibar-ı Millî Bankası kurulmuş 

idi. Akçura bu millî iktisat ilkesini yeterli bulmamış olmalı ki savaştan sonra 



88 

kendisini devletçilik ilkesinin bir savunucusu olarak görmekteyiz. 1919 yılının Ekim 

ayında, Millî Türk Fırkası’nın yayın organı olan “İfham” gazetesi onun seçimler ile 

alakalı programını açıklar iken “Ekonomide ve sosyolojide halkçılık ve devletçilik 

ilkelerinin Türklerin hissiyatına, geleneklerine, bugün ki ve gelecekteki çıkarlarına 

en uygun ilkeler olduğuna inanıyor” demişti.” (Berk. E, 2017, s. 502) 

 

Akçura'nın savaş sonrası devletçilik ilkesini savunmasının elbette bir nedeni 

vardı. Bu neden geç oluşmaya başlayan Türk burjuvazisinin sermaye birikiminin 

yetersiz olması ve bu doğrultuda bu eksikliğin devletçilik politikası ile 

giderilebileceğini düşünmesiydi. Akçura'ya göre çağdaş bir devlet olmanın yolu yerli 

bir burjuvaziye sahip olmaktan geçiyordu ve gerek yazılarıyla gerek de 

konuşmalarıyla bunu sıkça belirtiyordu. Yine kaleme aldığı bir yazısında kaleminden 

şu satırlar dökülmüştür; “Çağdaş ve ileri devletlerin burjuvazisi,  sermaye 

adamlarının, bankerlerin omuzları üzerinde yükselmiştir…Ulusçuluğumuz bize 

köylüye baş yeri vermeyi emrediyorsa da aynı düzeyde Türk burjuvazisinin de 

gelişmesini emreder. Osmanlı İmparatorluğu’nda esnaf ve ticaret loncalarının 

çöküşünden sonra ki Türk toplumu kasaba eşrafından, köylüden, memurlardan 

mürekkep sakat bir organizmadır. Türkler bir burjuvazi sınıfı geliştirmezlerse 

köylüden ve hükümet memurlarından mürekkep ulusal bir Türk toplumunun yaşama 

olanakları pek zayıftır.” (Berkes. N, 2012, s. 468) 

  



89 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

ZİYA GÖKALP'İN MİLLİYETÇİLİK ANLAYIŞI 

4.1. Gökalp'in Milliyetçilik Düşüncesinin Oluşumu ve Milli Hedefleri 

 

Ziya Gökalp'te tıpkı diğer Türk aydınları gibi döneminin zor şartlarında 

yoğrulmuş, Osmanlı Devleti'nin buhranlı siyasi ortamında fikir hayatı gelişmiş ve 

diğer aydınlar gibi o da devletini içinde bulunduğu zor durumdan çıkarabilecek 

çareler bulmaya çalışmıştır. Bu safhada 

Gökalp, arkadaşlarından, hocalarından, ailesinden ve en önemlisi araştırmalarından 

bir takım ögeler kaparak fikir dünyası olgunlaşmış ve doğru fikirlerin ne olduğu 

konusunda kendince çıkarımlara varmaya başlamıştır. 

 

 “Osmanlı İmparatorluğu'nun içinde bulunduğu sıkıntılar birçok okul öğrencisi 

gibi Ziya Gökalp’i de derinden etkilemiştir. Bu sebeple Gökalp, mektep yıllarından 

itibaren ülke sorunları ile alakalı konulara yakın bir ilgi göstermiş; hayatı boyunca 

birçok siyasi ve sosyal örgütlenme içinde yer almıştır.” 

(Gürsoy.  Ş, Çapcıoğlu. İ, 2006, s. 95) 

 

Askeri veya sivil okul öğrencilerinin daha okul sıralarındayken siyasi ve 

sosyal örgütlere katılmaları elbette size oldukça yanlış bir tutum olarak 

görünecektir. Lakin bu durum o dönemin koşullarının beraberinde getirdiği sıkıntılı 

durumlardan bir tanesidir. Gençler, bu dönemde ülke sorunlarına ilgi 

göstermekte, ülkelerini içinde bulunduğu zor durumdan kurtarmak istemekte ve bu 

isteklerini fikir aşamasında bırakmayarak uygulama aşamasına geçirmek 

heyecanındalardı. Dönemin şartlarının getirileriyle siyasete alakalı olan genç 

nesil,  ülkelerini içinde bulunduğu bu zor durumdan çıkarabilecek fikirler üretiyor 

veya fikirlerden etkileniyorlardı. Kendilerince çıkış yolu olarak gördükleri ve 

savunuculuğunu yaptıkları fikirler, doğruda olsa yanlış da olsa aynı amacı 

güdüyorlardı. Bu amaç da ülkelerini, içine düştüğü gerek ekonomik gerek de siyasi 

sıkıntılardan kurtarmak ve çağına uygun bir devlet meydana getirmekti. İttihatçılar 

içindeki açıkça dile getirilemeyen Türkçülük düşüncesinden de bahsetmiştik. Bunun 

en önemli sebeplerini yine vurgulamak gerekirse Osmanlı Devleti içerisinde devlete 



90 

aidiyet duygusu besleyen Gayri-Türk ve Gayri-Müslim tebaanın bu duygusunu 

köreltmemek ve örgüte finansman sağlayacak bir Türk burjuvazisinin 

bulunmayışıdır. Tabi ki bunların yanına örgüt içindeki ortak istibdat karşıtlığı gibi 

nedenler de eklenebilir. Balkan Savaşları ve Arap ayaklanmaları sonucu Türkçülük 

fikriyatı güç kazanmış ve bu fikriyatın açıkça dillendirilebildiği bir siyasi atmosferin 

doğması sonucunda da bu düşünce gençler arasında da popülerliğini arttırmıştır. Bu 

hususta milliyetçi aydınların rolü de oldukça büyüktür. Ziya Gökalp ise gerek 

çevresinden gerek ülkesinin içinde bulunduğu siyasal durumlardan etkilenerek kendi 

fikirleri ve hissiyatları doğrultusunda Türk milliyetçiliğine meyil kazanmıştır. 

 

 “Gökalp’in fikirleri en temel ve basit bir şekilde Osmanlıcılıktan Türkçülüğe 

doğru bir evrim ile oluşmuştur. Gökalp, fikir hayatının ilk yıllarında Türk 

milliyetçiliğinin gereklerini henüz tam kavramamış ve arayış çırpınışları 

içinde, Osmanlıcı ve ümmetçi bir vatansever niteliğinde gözükür. O senelerdeki 

Gökalp’in temel amacı sınırları içinde yaşadığı Osmanlı İmparatorluğu’nun 

çöküşüne engel olmaktı. Lakin Gökalp’in bu düşüncesinden kurtulması dönemin 

koşulları sebebiyle çok çabuk gerçekleşmiştir. Gökalp, Osmanlı Devleti’nin 

çöküşünün kaçınılmaz olduğunun farkına vardığı dönemlerde artık Türkçü Gökalp 

olarak karşımıza çıkmaktadır.” (Meram, A. K, 1969, s. 179) 

 

Ziya Gökalp Türkçülük fikirlerinin gereği olarak kurtuluş için milli bir 

devlete ihtiyaç duyuyordu. Elbette böyle bir milli devletin oluşturulması için 

öncelikle milli bir ruha ve bilince erişmiş topluma ihtiyaç vardı. Ziya Gökalp'te 

birçok Türk aydını gibi bu ülkü için mücadelesini vermiş ve Osmanlı Türklüğüne 

tarihini, kültürünü ve kuvvetini idrak ettirmeye çalışmıştır. Milli kimlik üzerinde 

yükselen bir ulus devlet ve bu devleti oluşturacak olan bilinçli bir ulusa ihtiyaç 

vardı. Gökalp bu doğrultuda kültür, dil, din, ahlak, iktisat gibi kavramları ele alıp bu 

kavramların Türkçülük çerçevesinde nasıl işleneceği konusunda kendi fikirlerini 

beyan etmiştir. Osmanlı Türklüğü din temelli millet anlayışından dolayı Türk 

milliyetini,  din temelli eğitim anlayışından dolayı ise İslamiyet öncesi Türk tarihini 

unutmuş ve bu doğrultuda kaçınılmaz olarak bir kültür kopuşu yaşanmıştır. Gökalp 

Türk tarihinde,  İslamiyet sonrası kadar öncesine de önem vermiştir. Milli bir devlet 



91 

 

ve toplum meydana getirebilmek için tarihi bütün olarak ele almak ve Türk 

toplumunun kültürüne uygun bir toplumsal anlayış benimsemek önemli 

idi. Gökalp'te bunun bilinceydi ve bu hususta Türk'ün diline ve dinini de ayrıca bir 

önem veriyordu. 

  

 “Gökalp’e göre Türklerin, İslamiyet’i kabulünden önce kurulan devletlerinde 

milli bir bilinç gelişmiş bir biçimde vardır. İslamiyet’ten evvel Türkler kendilerini dil 

ve din bakımından diğer halklardan ayırıyorlardı. Türk, Türkçeden başka dil 

konuşanlara “Sumlım” olarak, dinsel açıdan kendisine benzemeyenleri de “Tat” 

olarak isimlendiriyordu. İşte Türk kendini başkalarından bu şekilde ayırıyordu.” 

(Gökalp. Z, 1976, s. 22) 

 

Gökalp eski Türk devletlerinde milli bir bilincin var olduğunu söylemiş ve bu 

bilincin aynı şekilde hedeflenen milli devlete yol gösterici olması gerektiğini 

belirtmiştir. Türklerin İslamiyet’i kabulü ile kazanılan zaferler artık İslamiyet’e 

atfediliyordu. Osmanlı Devleti'nde de bu durum bu şekildeydi. Bütün Müslümanları 

birbirinin kardeşi olarak niteleyen İslam dini adına cenk eden Osmanlı Devleti'nin 

toplumsal olarak içerisinde Müslüman kavimlerin yanı sıra farklı kavimlere ve 

dinlere mensup Gayri-Müslim ve Gayri-Türk mevcudiyeti de bulunmakta 

idi. Dolayısıyla dönemin şartları ve imparatorluğun çok ulusluluğu göz önüne 

alındığında oluşturabileceğiniz en uygun millet anlayışı din temelli bir millet 

anlayışıydı. Osmanlı Devleti'nde de durum böyle idi. Lakin birtakım sosyal ve 

siyasal sebeplerden dolayı Osmanlıdaki bu millet anlayışı bozulmuş ve Tanzimat 

döneminden sonra kademeli olarak birtakım yenilikler getirilmiştir. 

  

 “Etnik gruplar ve milliyetler, Osmanlı Devleti’nin tarihî anayasaları 

niteliğinde olan 1876 ve 1909 anayasalarında tanınmış ve buna göre imparatorluk 

tebaasının hukuk eşitliğine istinat eden, Osmanlı birliği siyaseti ilk defa Tanzimat 

döneminde kendini göstermiş, ardından 1856 Islahat Fermanı’nın temel yapısını 

oluşturmuş ve nihayet 1876 Kanûn-i Esasi’de “Devlet-i Osmaniye tabiiyetinde 

bulunan efradın cümlesine herhangi din ve mezhepten olursa olsunlar bilâ istisna 

Osmanlı tabir olunur” maddesinde kesin şeklini bulmuştur.” (Kurtaran.U, 2011, s. 66) 



92 

 

Çıkarlar ve şartlar ancak en son milli bir topluma olanak 

sağlayabilmişti. Dolayısıyla böylesine süregelen bir süreçte Türk unsurunun 

kimliğini unutup kendisini Osmanlı diye tabir etmesi anlanılabilecek bir durum 

niteliğindedir. 

  

“Türklerin İslamiyet’i kabul etmeden önce de büyük bir tarihleri olduğu ve 

imparatorluk dışında gerek dil ve gerekse ırk yönünden birbirine benzeyen bir Türk 

Dünyasının bulunduğu gerçeği hemen hemen unutulmuştur. Türkler hiç şüphesiz 

İslâm tarihindeki rollerini bilen ve bununla gurur duyan insanlardı. Yalnız bu 

gurur, Türk kavmi yahut ırkı olarak değil Osmanlı olarak hissedilmişti. Osmanlı 

Devleti’nin var oluş sebebi, dinin emirlerini yerine getirmekti. Bu yüzden savaşlarda 

kazanılan zaferler de İslâmiyet’in zaferi idi.” (Kusher. D, 1976, s. 8) 

 

 Gökalp ise Osmanlı-Türk ikilemini şu şekilde aktarıyordu; “Osmanlı 

enmuzeci (örnek), Türk enmuzecinden büsbütün başka idi. Türk kalanlar, Osmanlı 

olamamışlardı. Osmanlı olanlar,  artık Türk değildiler. Hayat-ı askeriye ve siyasiyeye 

iştirak eden güzide gençler hangi unsura mensup olurlarsa olsunlar Osmanlılaşmak’ta 

idiler. Fakat Osmanlılaşmak, Türkleşmek değildi. Türklerin de hayatı resmiyyeye 

iştirak etmek isteyenleri diğer anasır efradı (unsurların bireyleri) gibi Osmanlılaşmak 

mecburiyetindeydi. Unsur-i hâkim, Türkler değil, Osmanlılardı. Bu hâle nazire 

olmak üzere, Türkçeden ayrı ve Türkçenin fevkinde olarak yeni bir Osmanlı lisanı da 

tekevvün (oluşma) ediyordu. Bu yeni lisan muhît-i içtimâinin (sosyal çevre): 

tahavvülât-ı mütevâliyesini (birbiri ardına büyük değişmeler) takip ederek 

Sarfça, Nahivce, lûgatça eski Türkçeden ayrılmış, büsbütün Osmanlıca 

olmuştu. Osmanlılar, kendilerine Türk demedikleri gibi, lisanlarına da Türkçe namını 

vermediler.” (Gökalp. Z, 1976, s. 57) 

 

Gökalp, Osmanlı tipinin ve Türk tipinin farklı olduğunu, Osmanlılaşmanın 

Türkleşmek olmadığını söylemiş, Türklerin de topluma ayak uydurmak için 

Osmanlılaşmak zorunda kaldığını ve bu yeni toplumun dilinin de Türkçeden ayrılan 

Osmanlıca diye yeni bir lisan olduğunu belirtmiştir. Oluşturulmak istenen bu yeni 



93 

 

toplum modeli çok uluslu bir imparatorluğun gerekliliğiydi. Fransız Devrimi'nin 

gerçekleşmesi ve ulus kavramının olgunlaşmasından sonra eğitim almak için yurt 

dışına giden Osmanlı gençleri kendilerine kavmi sorulduğunda Osmanlıyım 

demekteydi. Lakin Osmanlı diye bir kavim olmadığı, Avrupa'da eğitim gören 

Osmanlı gençlerinin ulus kavramını tam anlamıyla öğrenmeye başlamasıyla beraber 

idrak edilmeye başlanmıştı. Milliyet kavramını idrak eden Türk genci kendi kimliğini 

sorgulamaya, araştırmaya ve öğrenmeye başlayacaktı. Bu o günün Fransız Devrimi 

ile birlikte gelen milliyetçilik popülaritesinin bir gereğiydi. 

  

 “Osmanlı Milleti, lisanı, Osmanlı edebiyatı, Osmanlı müessesât (kuruluşlar) 

ve bütün gelenekleri, altı yüz senelik Osmanlı tarihinin ürünleridir. Türk, tarihine ait 

bir Türk kavmi, bir Turan ülkesi var ise de, Osmanlılar bu tabirleri ilm-i müstehâsât-ı 

ictimâî ıstılâhâtmdan addederler. “Türk” namı, Osmanlı terkîb-i millîsinin en önemli 

unsurunun adı olduğu için şâyeste-i tevkîrdir. Lakin bu da muhakkaktır ki Osmanlı 

demek, Türk demek değildir.” (Gökalp. Z, 1976, s. 57) 

 

Çok uluslu bir imparatorluk olan Osmanlı Devleti'nde ulus 

bilinci, imparatorluk içerisinde ki Türk olmayan milletlere daha çabuk tesir 

etmişti. Bunun elbette ki bir sebebi vardı. Gökalp böylesine bir durumun ortaya 

çıkma sebebini şu şekilde açıklamıştı; “Milliyet mefkûresi iptida (başta) 

Gayrimüslimlerde, sonra, Arap ve Arnavutlarda ve en nihayetinde Türklerde zahur 

etti. Türklerin sona kalması elbette nedensiz değildir. Osmanlı Devleti'ni Türkler 

teşkil etmişlerdi. Devlet “vaki bir millet” milliyet ülküsü ise “iradi bir millet” 

cürsûmesi (kökü) demektir. Türkler ilkin hadsi (sezgisel) bir ihtiyata tabi olarak bir 

mefkûre için bir mevcüdeyi (varlığı) tehlikeye düşürmekten çekinmişlerdir. İşte bu 

çekince yüzünden için Türk mütefekkirleri Türklük yok Osmanlılık var diyorlardı.” 

(Gökalp. Z, 1976, s. 16) 

 

Ziya Gökalp Osmanlı Türklüğündeki sıkıntıların sebeplerini kurucu unsur 

olan Türklerin, milli bir ülkülerinin bulunmamasına ve iktisadi hayat içerisinde yer 

edinememelerine bağlıyordu. Bu noktada Akçura gibi Gökalp'te, Osmanlı 

Türklüğünün iktisadi hayattan yoksun olduğunu ve böyle bir durumda milli bir devlet 



94 

oluşturulamayacağı düşüncesindeydi. Meşrutiyetten sonrada kuvvetli bir hükümet 

kurulamamasının sebebini, Türklerin iktisadi hayattan yoksunluğuna bağlamıştır. 

  

 Gökalp'e göre “İçtimai ve iktisadi hâkimiyetler başka unsurlara geçtiği esnada 

Türk, bir şey kaybettiğini farkında değildi; çünkü onun nazarında sadece Osmanlı 

milletini takip eden sınıflar vardı…İşte bu gidiş ile Anadolu'da bile halk veya ahali 

suretinde bir Türklük kalmadı. Türkler memur ve rençber sınıfları ile sınırlı 

kaldılar... Memleketimizde güçlü bir hükümet kurulamaması, Türklerin iktisadi 

sınıftan mahrumiyeti üzerinedir. Hangi milletlerde hükümet iktisadi sınıflara 

dayanırsa, orada hükümet gayet güçlü olur; çünkü tüccar, iş adamı, sanatkâr sırf 

kendi çıkarları için mevcut hükümetin güçlü olmasını ister. Hangi ülkede 

hükümet, memurlar sınıfına dayanırsa orada hükümet daima zayıf kalır. Çünkü; 

ma'zül (azledilmiş) memurlar iş başına geçmek, mansup (memuriyeti devam eden) 

memurlar daha yüksek bir mevkiye yükselmek için daima mevcut hükümeti 

düşürmeye çalışırlar. Milli ülküden mahrumiyet, Türkleri Milli İktisadiyattan 

mahrum bıraktığı gibi, dilin sadeleşmesine, güzel sanatlarda milli üslupların 

oluşmasına da mani oldu.” (Gökalp. Z, 1976, ss. 17-18) 

4.2. Kavimleri Millet Haline Evrilten Süreç 

 

Ziya Gökalp Türkçülüğün hatlarını çizmeye ve bu hususta milli devlete giden 

yolda gerekli olan ana hatları ortaya çıkarmaya çalışmıştır. Milliyetçilik akımının 

getirileri ile Osmanlı İmparatorluğunun bir bütün halde kalamayacağının farkında 

olan Gökalp,  milli devletin temellerini oluşturmaya başlamıştı. Milli bir devlet 

meydana getirebilmek için öncelikle bu milli devletin egemen unsuru olacak olan 

milli bilince sahip bir milletin teşkil edilmesi gerekli idi. Gökalp'te bu hususta 

kavimlerin millet halini alabilmesi için gerekli olan yolu da şu şekilde çizmiştir; 

“Siyasî topluluklar başlıca üç kısma ayrılır: Cemia, camia, cemiyet. Cemia, bir 

kavimden sadece küçük bir bölümün siyasî bir heyet halini alması ile teşekkül 

eder. Bir vakit gelir ki, cemialardan biri, diğerlerini feth ve teshir ederek egemenliği 

altına alır. Başka kavimlere  veya başka dinlere mensup cemiaları da yenerek kendine 

tâbi kıldığından dolayı teşekkül eden yeni heyet, türdeşliğini kaybeder; muhtelif 

kavimlere ve dinlere mensup cemialardan mürekkep bir halita şeklini alır. Bu 



95 

 

halitaya câmia adı verilir.” (Gökalp. Z, 1968, s. 73) 

 

Dolayısıyla camialara feodal devletler ve umum imparatorluklar örnek teşkil 

edebilir. Çünkü; bu siyasi heyetler içerisinde farklı dinlere ve kavimlere mensup 

cemialar bulunmaktadır. 

 

 “Yine bir zaman gelir ki İmparatorlukların içerisinde,  harsça ve lisanca 

ortaklık bulunan cemialar toplumsal bir surette birleşerek ortak vicdana, ortak 

mefkûreye mâlik bir milliyet halini alır. Bu milliyet,  millî vicdana sahip olduktan 

sonra,  artık uzun süre,  tabiilik halinde kalamaz. Er geç, siyasî bağımsızlığını elde 

ederek özgürlüğe sahip siyasî bir heyet haline girer. İşte, ancak bu 

mütecanis,  müttehit ve müstakil heyete cemiyet adı verilebilir. Bu cemiyetlere aynı 

vakitte millet adı da verilir.” (Gökalp. Z, 1968, s. 74) 

 

Kısacası ortak ülküye erişebilen cemialar er geç siyasal özgürlüklerine 

kavuşarak siyasi bir heyet halini alırlar. İşte türdeş olan ve böylesine bir özveri ile 

birlik durumuna gelebilerek bağımsızlığını kazanmış heyetlere millet denilebilir. 

  

 “Demek oluyor ki, hakikî cemiyetler yalnız milletlerdir, fakat kavimler 

birdenbire millet haline giremezler. İlk önce, cemialar halinde toplumsal hayatın 

âdeta çocukluk devresini geçirirler. Nihayet imparatorluğun zulmünden usanarak 

müstakil hayatlar yaşamak üzere câmiadan ayrılırlar.” (Gökalp. Z, 1968, s. 74) 

 

Gökalp millete giden süreci ve aşamaları bu sistematikten geçirdikten sonra 

ipin ucunu Osmanlı İmparatorluğuna ve Osmanlı Türklüğüne getirir.  

 

“Câmia hayatı, mahkûm kavimler için zararlı olduğu kadar hâkim olan kavim 

için de zararlıdır. Bu hususa kendi kavmimizden daha belli bir misâl olamaz: 

Türkler,  Osmanlı İmparatorluğunun kurucusu iken, bu camianın vücuda getirdiği 

feodalizm içinde reaya halini aldılar. Aynı vakitte, ömürlerini câmiaya asker ve 

jandarma görevlerini ifa etmek ile geçirdiklerinden dolayı irfanca ve iktisatça 

yükselmeye zaman bulamadılar. Diğer kavimler ise Osmanlı câmiasından 



96 

irfanlı,  medeniyetli ve zengin bir şekilde ayrılır iken, zavallı Türkler ellerinde kırık 

bir kılıç ile eski bir sapandan başka mirasa nail olamadılar.” (Gökalp. Z, 1968, s. 74) 

 

Bir insanın yaşlanması için çocukluk ve gençlik evrelerinden geçmesi nasıl 

mecburi ise bir kaviminde millet halini alabilmesi için cemia ve camia stajlarını 

görmesi mecburidir. İnsan gençken yaşar ihtiyarken anlar misali,  bir kavminde 

millet haline gelebilmesi için belirli bir tecrübe süzgecinden geçmesi 

lazımdır. Gökalp bu hususta camia devrinden daha az zararla çıkmak için bir milletin 

cemiyet hayatına hızla ulaşması gerektiğini söylemiştir. 

 

 “Cemiyet hayatına hızla ulaşan hâkim bir millet, câmia dönemini daha 

zararsız bir şekilde geçirebilir. Misâl İngiliz kavmi,  henüz İskoçya, İrlanda ve Galler 

ülkelerini fethetmeden önce, cemiyet halini almıştır. Halkın seçtiği mebuslar, lordlar 

ile birleşerek ülkeyi idare ediyorlardı. Tüm meseleler sarayın menfaatine göre 

değil,  halkın yararına uygun bir şekilde hallolunuyordu. İngiliz kavmi bundan beş 

yüz yıl önce, işte bu suret ile kendi işlerini temsilcileri vasıtası ile düşünüp karar 

veren uyanık bir millet haline girmişti. Yüzyıllarca İngiliz Parlâmentosu münhasıran 

Anglo-Saksonlardan mürekkep olmak üzere müzâkere etti. İçlerinde millî siyasete 

mâni olacak hiç bir yabancı unsur, gayri millî cereyanlara sürükleyecek hiç bir 

yabancı ferd mevcut değil idi.” (Gökalp. Z, 1968, s. 75) 

 

Gökalp İngilizlerin samimi ve mahrem bir tarzda meşruti hayat 

yaşadıktan, kendi kültürlerini ve karakterlerini tam bir şekilde oturttuktan sonra 

İskoçya, Galler ve İrlanda ülkelerini fethederek ilhak ettiklerini belirtmiştir. Milli 

kültürü ve karakteri yerleşmiş İngilizlerin yaptıkları bu ilhak siyasi bir ilhaktan ibaret 

duruyordu. İngilizler bu kavimlerin kendi milletlerine katılmasının önüne geçtiler ve 

ülke yönetiminde Anglo-Sakson homojenliğini korudular. 

  

 “İngilizler işte bu üç yabancı kavimin İngiliz cemiyetine, Anglo-Sakson 

milletine katılmasına meydan vermediler. Ülke, sanki yine eskisi gibi sadece 

İngilizlerden mürekkepmiş gibi, özel olarak İngiliz menfaati ve İngiliz mefkûresi 

doğrultusunda idare olundu. Daha sonraları Amerika gibi, Mısır gibi, Hindistan 



97 

 

gibi, Avustralya gibi, Cenubî Afrika gibi sömürgelere ve müstamellere sahip 

oldular. Lakin  yine daima, parlâmento İngiliz Parlâmentosu halinde, kabine ise 

Anglo-Sakson kabinesi halinde kaldı. İngiliz milleti, giderek büyüyen bu siyasî 

camia içerisinde kendi benliğini hiçbir zaman unutmadı. İşte, İngiliz 

milletinin, yüzyıllardan beri dünya siyasetinde hükümran olmasının nedeni budur.” 

(Gökalp. Z. 1968, ss. 75-76) 

 

Gökalp'in milletlerin meydana gelmesi konusu hakkında ki fikirlerine dikkatli 

bir şekilde baktığımızda aynı soydan cemiaların değil aynı kültür ve dile sahip olan 

cemiaların ortak bir ülkü etrafında birleşerek bir milliyet teşkil ettiklerini 

belirtmiştir. Dolayısıyla burada bir Türk milleti meydana getirmek için homojen bir 

Türk ırkı aranmamıştır. Gökalp için bu hususta iki önemli unsur vardır. Bunlardan 

biri ortak kültür diğeri ise ortak dildir. Gökalp kavim ile millet kavramlarını da 

kendince yorumlamış ve kavimlerin milletlerin ilkel şeklini oluşturduğunu 

belirtmiştir. 

 

 “Gökalp'e göre kavimler milletlerin iptidai şeklidir. Kavimler gelişerek 

modern bir hale evrildiğinde millet olur. Kavimlerin meydana çıkışının da birtakım 

evreleri vardır. Klan’dan,  kabileye ve aşirete doğru husule gelen bu gelişme 

kavimlerin temelini oluşturur. Gökalp'e göre ilkel kavimler dört türe ayrılır: 

“Birbirine zıtlaşmış semiyyeli kavimler, Zıtlaşma başlamış semiyyeli 

kavimler, Aşirete bağlı kavimler, Soysuzlaşmaya uğramış iptidai kavimler. ” Böyle 

ilkel kavimlerdeki semiyye (klan) ve aşiret tarzı teşkilatlar gücünü yitirerek ortadan 

kalkmakta ve milletleşme bu dönemde başlamaktadır.” (Atasoy. F, 2011, s. 9) 

 

Lakin önemli olan bugünkü modern millet yapısını anlayabilmektir. Gökalp 

millet kavramını da dört kategoriye ayırarak irdelemiştir. Bu dört millet sınıfını şu 

şekilde belirtmekteydi. İmami (Teokratik) Milletler, Teşrii (Yasamalı) Milletler, Harsi 

(Kültürel) Milletler ve İstiklalini Kaybetmiş Milletler.  

4.3. Ziya Gökalp'in Millet Tasvirleri 

 

 İmami Milletler “Bu kavimlerde millet kendi varlığını ve birliğini bir "Rabb-ı 



98 

âmm" (ortak Tanrı) ve bir "Dinî velâyet-i âmme" (dini otorite) suretinde 

hisseder. Semiyye ve aşiretlerin Hukuk-u hassaları (özel hukukları) kendileri ile 

birlikte ortadan kalkmaya başlayarak yerine "Hakkullah" namı ile dinî bir Hukuk-u 

âmme oluşur. İmamî milletlerde hukuk, ayinî rituel bir mahiyeti hâizdir…” 

(Gökalp. Z, 1977, s. 12) 

 

 “Gökalp'e göre bu kavimlerde millet, kendi mevcudiyetini ve birliğini genel 

bir Tanrı ve dini otorite düşüncesine bağlar. Bu kavimlerde dini hukuk 

geçerlidir, derebeylikler kurulur ve köylerde yerleşme olur.” (Atasoy. F, 2011, s. 9) 

 

 Teşrii Milletler; “Bu kavimlerde iptida (önce) şehirler derebeylerin 

egemenliğinden kurtulup, belediye meclisi vasıtasıyla kendi kendini idare etmeye 

başlamış ve aynı vakitte derebeylerine karşı hükümdar kuvveti ile birleşmiştir. Şehir 

bu şekle girince "Karye = Commune" namını aldığı gibi şehir medeniyeti köylere de 

geçerek oralarda da ferdî mülkiyet ve ferdî hürriyet teessüs etmiş(kurulmuş) ve 

köyler de birer kariye haline girmiştir…” (Gökalp. Z, 1977, s. 12) 

 

 Harsi Milletler; “Bir kavmin kurumları başlangıçta birlikte yaşadığı birçok 

kavim ile ortaklıkta bulunur. Kurumları arasında ortaklık bulunan bu gibi kavimlerin 

toplamına "Medeniyet Zümresi = Oroupt de cftilisalon" denilir ve o ortak kurumların 

hey'et-i mecmuasına da "Medeniyet" namı verilir. İptidaî kavimlerle emamî ve teşriî 

milletlerin birer millî ve müstakil medeniyeti olmayıp uluslararası ve ortak olan 

medeniyetlerin ortak hayatı içinde yaşarlar. Her ne kadar bu kavimlerin de 

kendilerine mahsus bağımsız bir lisan ile hususî âdetleri varsa da, bu millî kurumlar 

Uluslararası kurumlara kendi renklerini henüz vermiş değillerdir…” 

(Gökalp. Z, 1977, s. 13) 

 

 “Gökalp'e göre bir kavim bu medeniyetin kurumlarına kendi lisan ve 

vicdanının rengini verdiği ve onları kendi ruhuna uydurmaya başladığı vakit kendine 

has bir medeniyete, yani kültüre sahip olmaya başlar. Bir kavimin tüm manası ile bir 

millet olması kendine has bir kültüre sahip olması ile mümkündür. Kültür birbirine 

bağlı sistemler ile ortaya çıkar. Bu sistemler din, ahlâk, sanat hukuk, iktisat, lisan ve 



99 

 

fen'dir. Hars (kültür) milli vicdanın çeşitli kurumlar suretinde meydana gelmiş 

halidir.” (Atasoy. F. 2011, s. 9) 

 

 İstiklalini Kaybetmiş Milletler ise “Milletlerin dördüncü nev'î (çeşidi) millet 

haline geldikten sonra istiklâlini kaybeden kavimlerdir…” (Gökalp. Z, 1977, s. 15) 

 

Gökalp, millet kavramını bu şekilde sınıflandırmış ve Türklerin hangi sınıfa 

gireceği konusunda neticeler elde etmeye çalışmıştır. Bu hususta ilmi bir netice elde 

etmek için Gökalp, Türklerin muhtelif zamanlarda ne tür medeniyet halkalarından 

geçtiğini, Türk budununun ilkel kavimlere veya imami ve teşrii uluslara ait 

devrelerden hangisinde bulunup hangi düzeylerine dâhil olduğunu, Türk budununun 

mensup olduğu sosyal tür ile örtüşmeyen ve bundan ötürü hastalıklı bir nitelik 

taşıyan ne gibi olağandışılıklar olduğunu ve Türk budununun kendi özelliklerine 

aykırı olarak başka uluslardan Türkün sosyal hayatına dâhil olan müesseselerin neler 

olduğunu araştırmak gerektiğini ifade ederek bu doğrultuda ne tür çalışmaların 

yapılması gerektiği hususunda çıkarımlarda bulunmuştur. 

 

 “Bu araştırmaları yapmak için dayanılacak kanıtlar Tarih, Kavmiyet 

(etnoloji), İhsaiyat'a (istatistiğe) ait vesikalardır. Bu vesikaların sağlamlık ve 

kıymetleri araştırılmakla beraber her vesikanın bize varlığını haber verdiği 

müessesenin hangi zümreye, hangi muhite ve içtimaî zamana ait olduğunu ortaya 

çıkarmak da lâzımdır. Çünkü Türk Kavmi aynı vakitte çeşitli cemiyetler halinde 

yaşadığı gibi muhtelif devrelerde birçok medeniyet dairelerine de girmiştir. Lakin 

doğuşundan bugüne kadar ilmi bir surette inceledikten sonra Türklüğü hangi 

istikametlere doğru yürütmek ve ne gibi vasıtalar ile yükseltmek icap ettiğini 

anlayabiliriz.” (Gökalp. Z, 1977, s. 16) 

 

Gökalp'in milliyetçilik fikirleri dönemine göre değişkenlikler 

göstermiştir. Bunun sebebi gelişen toplumsal ve siyasi olaylardı. Pantürkist bir 

yaklaşımın popüler olduğu bir dönemde Rusya'dan Osmanlı'ya göçen Tatar 

Türklerinden de etkilenerek fikirleri Turanist bir izlenim vermektedir. Lakin daha 

sonra değişen toplumsal ve siyasi durumlar onun fikirlerinde de bir takım 



100 

değişiklikler meydana getirmiştir. Göklap'in kızılelması olan Türklerin birleşmesi 

düşüncesi milli bir Türk devleti kurulması düşüncesine evrilmiştir. İçinde bulunduğu 

dönem göz önüne alındığında bu düşünce o günün şartlarında daha tutarlı bir 

niteliktedir. Burada Gökalp'in Turan fikrinden vazgeçtiğini söylemekten ziyade 

böylesine zor bir dönemde, böylesine meşakkatli bir ülkünün gerçekleşmesinin 

mümkün olamayacağının idrakına vardığını söylemek daha doğru olacaktır. Ziya 

Gökalp, döneminde üç ayrı fikir olan İslamlaşmak, Türkleşmek veya Batılılaşmak 

kavramları arasında tercih yapmaktan ziyade bu kavramların arasında herhangi bir 

mücadelenin bulunmadığını belirtmiş aksine bu kavramların birbirlerini tamamlayıcı 

birer unsur olduklarını savunmuştur. 

 

 “Gökalp “Türk milletindenim, İslam ümmetindenim, Avrupa 

medeniyetindenim” sloganını Ali Bey Hüseyinzade’nin eserlerinden almıştır. Ziya 

Gökalp bu düşünceleri kendi düşün dünyasının içinde tekrardan değerlendirerek 

geliştirmiştir. Ziya Gökalp bu üçlü tasnifin birbirlerini tamamlayan unsurlar 

olduğunu ifade etmiştir.” (Zorlu. M, 2018, s. 73) 

 

Gökalp'e göre “Türkleşmek ve İslamlaşmak arasında bir mücadele 

yoktur. Türkleşmek, İslamlaşmak ülküleri arasında bir zıtlık bulunmadığı gibi bunlar 

ile muasırlaşmak ihtiyacı arasında da bir çekişme mevcut değildir…O hâlde her 

birinin etki alanlarını tayin ederek bu üç ereğin üçünü de kabul etmeliyiz. Daha 

doğrusu bu kavramları,  bir ihtiyacın üç ayrı noktadan görülmüş evreleri olduğunu 

anlayarak muasır bir İslâm Türklüğü oluşturmalıyız.” (Gökalp, Z, 1976, s. 22) 

 

Dolayısıyla Gökalp bu üç fikriyatı birbirinden ayırmak yerine bir bütün haline 

getirmenin daha faydalı olacağını düşünmüştür. Türklüğün sadece kimlik üzerinde 

kalmasına ve Türk milletin harsının direk olarak İslam-Batı kültürleriyle 

yoğurulmasına karşı olan Gökalp için Türk'ün güçlenmesine vesile olacak en önemli 

unsur Hars(kültür)'dür. Her millet gibi Türk milleti de kendi kültürü üzerinde 

yükselmelidir. Zaten millet olmanın gerekliliği de budur. Dolayısıyla Gökalp Türk'ün 

milli kimliğini sağlamlaştıracak yegâne unsur olarak kültür kavramını görmüştür. 

 



101 

 

 “Kültüre öncelik vermiş olan Gökalp; birlik, beraberlik ve sürekliliğin 

kaynağını “birleşik bir kültür” (Türk kültürü) yaratılmasında görmüştür.”  

(Tokluoğlu. C, 2013, s. 116) 

 

Ziya Gökalp Turan konusu ile ilgili düşüncelerini kendi kaleminde de dile 

getirmiştir. Turancılıktan bahsederken döneminde ancak kültürel bir Oğuz yahut 

Türkmen birliği sağlanabileceğine olanak vermiştir. 

 

 “Bugün, kültürce birleşmesi daha kolay olan Türkler,  bilhassa Oğuz 
Türkleri,  yani Türkmenlerdir.  Türkçülükteki yakın mefkuremiz (ülkü) Oğuz 

ittihadı, "yahut Türkmen ittihadı olmalıdır. Bu İttihattan maksat nedir? Siyasî bir 
ittihat mı? Şimdilik hayır! İstikbal hakkında bugünden bir hüküm 

veremeyiz. Lakin, bugünkü mefkuremiz, Oğuzların yalnız kültürce birleşmesidir. ” 
(Gökalp. Z, 1968, s. 22) 

 
Gökalp yazısının bu kesitine 'bugün' diye başlamış ve döneminin koşulları 

sebebiyetiyle kurulabilecek en makul birliğin Oğuz birliği olduğunu 

söylemiştir. Buna sebep olarak da Oğuz Türklerinin kültürel yakınlığını 

göstermiştir. Lakin yarının getireceği toplumsal ve siyasi koşulları 

öngöremeyeceğinden ötürü gelecek hakkında yorum yapmaktan kaçınmıştır. Çünkü 

geleceği, geçmişin ve bugünün tecrübesiyle öngörmeye çalışmak bile olağan 

olmayan durumların gerçekleşmesi dâhilinde geçerliliğini kaybedecektir. Gökalp 

Türkçülük fikriyatının uzak bir ülküsü, kızılelması olarak da Turancılığı görmüştür. 

  

 “Türkçülüğün uzak mefkûresi ise Turan'dır… Turan kelimesini bütün Türk 

şubelerini içeren büyük Türkistan'a hasretmemiz lâzımdır. Çünkü Türk kelimesi 

bugün sadece Türkiye Türklerine verilen bir unvan hükmüne geçmiştir. Türkiye'de ki 

Türk kültürüne dâhil olanlar, tabîî bu adı alacaklardır.  Benim inancımca,  bütün 

Oğuzlar yakın bir vakitte bu isim ile 

birleşeceklerdir. Lakin  Tatarlar, Kırgızlar, Özbekler ayrı kültürler oluşturdukları 

takdirde, ayrı milletler halini alacaklarından,  yalnızca kendi adları ile 

anılacaklardır. O vakit bütün bu eski akrabaları kavmî bir camia halinde bir araya 

getiren ortak bir unvana lüzum hissedilecek. İşte, bu ortak unvan Turan kelimesidir.” 

(Gökalp. Z, 1968, ss. 23-24) 

 



102 

Gökalp Turancılık ülküsünü ulaşılması uzak bir ülkü olarak görmüş lakin 

imkânsız tabirini asla kullanmamıştır. Çünkü tarih imkânsızların gerçeğe dönüştüğü 

vakalarla mevcuttur. Bir kurum veya kişi kendisi için belirlediği hedefi en tepede 

tuttuğun da bu hedefe ulaşabilmek için vereceği mücadele de hedefi kadar büyük 

olmak zorundadır.  Verilecek bu büyük mücadele sonuca varmasa dahi ilerlenen yol 

dâhilinde birçok küçük başarı elde edilecektir. Bu küçük başarılar diğerlerinin 

kendisine hedef olarak koyduğu lakin gerçekleştiremediği başarılar bile 

olabilir.  Burada ki vizyon farkı sayesinde başkalarının hedefi sizin belirlediğiniz 

büyük hedefler karşısında küçük başarılar olarak kalacaktır. Dolayısıyla ulaşılması 

zor bir hedef belirlemek, ulaşılması daha kolay bir hedefe daha kısa sürede 

ulaşmanızı sağlar. Bir hedefe ulaştığınızda kendinize daha zor hedefler koyacağınız 

için bir gün ulaşılması zor olarak gördüğünüz hedefler başarılarınız sayesinde küçük 

hedefler olarak nitelendirilebilinir. Kısacası geçmişin imkânsızı bugünün kolayı 

olabilir. 

 

 “Lenin, Bolşeviklik için yakın mefkûre olarak kolektivizmi, uzak mefkûre 

suretinde de komünizmi ileri sürmüştür. Komünizmin ne zaman meydana geleceğini 

soranlara şu cevabı veriyor: "Komünizmin ne zaman tatbik olunacağını şimdiden 

kestirmek mümkün değildir. ''İşte, Turan mefkûresi de bunun gibidir.  Yüz milyon 

Türkün bir millet halinde birleşmesi, Türkçüler için ne kuvvetli bir vecd membaıdır 

(heyecan kaynağı). Turan mefkûresi olmasaydı, Türkçülük bu kadar süratle intişar 

etmeyecekti (yayılamayacaktı). Bununla birlikte kim bilir? Belki, istikbalde Turan 

mefkûresinin husulü de mümkün olacaktır. Mefkûre, istikbalin halikidir 

(yaratıcısıdır). Dün Türkler için hayalî bir mefkûre halinde bulunan millî 

devlet, bugün Türkiye'de bir şeniyet (gerçeklik) halini almıştır.” 

(Gökalp. Z, 1968, s. 25) 

 

Gökalp Türkçülük fikriyatını üç dereceye ayırmıştır. Bunlar; 

Türkiyecilik,  Oğuzculuk veya Türkmencilik ve Turancılıktır. 

  

 “Türkçülüğü ülküsünün büyüklüğü noktasından üç dereceye ayırabiliriz: 

Türkiyecilik, Oğuzculuk yahut Türkmencilik, Turancılık. Bugün şeniyet (gerçeklik) 



103 

 

sahasında yalnız Türkiyecilik vardır. Fakat ruhların büyük bir iştiyakla(özlem) 

aradığı Kızıl Elma, şeniyet sahasında değil, hayal sahasındadır. Türk köylüsü Kızıl 

Elmayı hayal ederken,  gözünün önüne eski Türk ilhanlıkları gelir. Turan mefkûresi 

mazide bir hayal değil, bir şe’niyetti. Milâddan 210 sene evvel Kun hükümdarı 

Mete,  Kunlar (Hunlar) namı altında bütün Türkleri birleştirdiği zaman Turan 

mefkûresi bir şeniyet haline girmişti. Kunlardan sonra Avarlar, Avarlardan sonra Gök 

Türkler, Gök Türklerden sonra Oğuzlar, bunlardan sonra, Kırgız Kazaklar, daha 

sonra Kür Han, Cengiz Han ve sonuncu olmak üzere Timurlenk, Turan mefkûresini 

şe'niyet haline getirmediler mi? ” (Gökalp. Z, 1968, ss. 25-26) 

 

Kısacası Gökalp'in bir dönem coşkulu ve romantik bir Turanist yaklaşımı olsa 

da sonraları bu ülküye daha rasyonel bir bakış açısıyla yaklaşmış ve Turan kavramını 

o günlük, Türkçülüğün uzak mefkûresi olarak betimlemiştir. Gökalp'in Türkçülük 

temelindeki fikirleri sonraları dönemin koşullarına göre daha tutarlı bir niteliğe sahip 

olan,  milli bilince sahip bir milletin egemen unsur olduğu milli bir devletin 

oluşturulması fikrine doğru evrilmiştir. Ona göre milli devleti oluşturacak olan Türk 

milletinin bir unsuru olmak için salt bir Türk kanı taşımak gerekli değildi. 

 

 “Ona göre millet coğrafi bir zümre değildir. Çünkü aynı coğrafya içerisinde 

varlığını sürdüren farklı milletlerde olabilir. Yine Gökalp’e göre milleti tanımlar iken 

ırk kavramı geçerli bir ölçüt değildir. Çünkü cemiyetler var oldukları ilk zamanlardan 

bu yana savaşlar, istilalar, göçler ve evlilikler gibi olaylar neticesinde birbirine 

karışmışlardır. Yine Gökalp millet kavramını ümmet,  halk ve devlet kavramlarından 

da ayrı tutmaktadır. Ümmet İslami bir kavramsallaştırmayla din birliğini ifade 

etmektedir. Halk kavramı ise ona göre millet içinde elit olmayan kısmı ifade 

etmektedir. Millet bir imparatorluk içinde ortak bir siyasi hayat yaşayanların toplamı 

da değildir.” (Zorlu. M, 2018, s. 75) 

 

Ziya Gökalp'e göre millet; aynı ortak değerleri paylaşan insan 

topluluklarıdır. Ona göre ortak bir lisanı, inancı, güzellik anlayışını, ahlak anlayışını 

içinde barındıran bir kültür pastasını paylaşan insan topluluklarına millet 

denmektedir. 



104 

  

“Gökalp’e göre Millet, ne ırkî, ne kavmî, ne coğrafî,  ne siyasî, ne de iradî bir 

zümredir.” “Millet, lisanca, dince, ahlâkça ve bediiyatça müşterek olan, yâni aynı 

terbiyeyi almış fertlerden mürekkep bulunan bir zümredir.” Türk köylüsü onu "dili 

dilime uyan, dini dinime uyan" diyerek tarif eder.” (Gökalp. Z, 1968, s. 20) 

 

Gökalp bazı kavramlar üzerinden Türkçülük fikriyatının nasıl ele alınmasını 

ve ne türlü yollar izlemesi gerektiğini temellendirmeye çalışmıştır. Bu kavramlar; 

Lisani Türkçülük, Bedii Türkçülük, Ahlaki Türkçülük, Hukuki Türkçülük, Dini 

Türkçülük, İktisadi Türkçülük, Siyasi Türkçülük ve Felsefi Türkçülüktür.  

4.4. Gökalp'in Lisani Türkçülük Anlayışı 

 

Gökalp'in dil konusundaki hassasiyeti bir hayli yüksektir. Milli bilince sahip 

bir ulusun ve bu ulusun meydana getireceği milli bir devletin, elbette kendine ait de 

milli bir dili olmalıdır. Osmanlı'da ki lisani durum ise diğer milletlerden farklılık 

göstermekteydi. Bu farklılık Osmanlı'da konuşulan ve yazılan dilin farklı olmasından 

kaynaklanmaktaydı. Harf inkılabına kadar bu durum bu şekilde devam 

etmiştir. Gökalp ise bu konuyu şu şekilde dile getirmişti; “Türkiye'nin millî lisanı 

İstanbul Türkçesi'dir; buna şüphe yok! Fakat İstanbul'da iki Türkçe var: Biri 

konuşulup da yazılmayan İstanbul lehçesi,  diğeri yazılıp da konuşulmayan Osmanlı 

lisanıdır.  Başka payitahtların hepsinde konuşulan dil ile yazılan dil aynıdır.  Demek 

ki, konuşma diliyle yazı dilinin birbirinden farklı olması,  sırf İstanbul'a mahsus bir 

haldir. ” (Gökalp. Z, 1968, s. 101) 

 

Gökalp bu ikililikten çıkar bir yol aramıştır. Bu hususta iki seçenek meydana 

çıkmaktadır. Bunlardan biri konuşulan dili aynı zamanda yazı dili haline getirmek 

diğeri ise yazılan dili aynı zamanda konuşma dili haline getirmektir. Elbette 

ikincisini uygulamak yani halkın konuşma dilini değiştirmek oldukça zordur. Okuma 

yazma oranının fazla olmadığı bir dönemde yazı dilinin değiştirilmesi,  konuşma 

dilinin değiştirilmesi gibi bir etki yaratmayacaktır. Gökalp’te yazılan lisanın, farklı 

dillerin bir araya gelmesi ile vücut bulduğu için böyle bir lisanın konuşma diline 

evrilmesini imkânsıza yakın olarak görmektedir.  



105 

 

 

 “İstanbul'da yazılan lisan, tabiî bir dil değil, Esperanto gibi yapay bir 

lisandır. Acemce, Arapça ve Türkçenin kamuslarını (sözlük), sarflarını, nahivlerini 

birleştirmek ile meydana gelen bu Osmanlı Esperantosu, nasıl bir konuşma dili 

olabilsin? Her anlam için, en az üç şekli, her edat için en az üç lâfzı içeren bu suni 

zevaid halitası (fazlalık karışımı), nasıl canlı bir lisan haline girebilsin? ” 

(Gökalp. Z, 1968, ss. 101-102) 

 

Zaten Gökalp böyle bir yazı dilinin milli bir dil teşkil edemeyeceği 

kanaatindeydi. Konuşma dilinin yazı dili halini alması konusunda ki bir avantaj ise 

Halk diliyle yazılmış olan bir Türk edebiyatı mevcudiyetinin bulunması idi. Böyle 

bir durumda konuşulan İstanbul Türkçesini aynı zamanda yazı dili olarak kabul 

etmek daha uygun olacaktı. 

 

 “Osmanlı lisanını hiç yokmuş gibi bir kenara atarak, halk edebiyatına temel 

vazifesini gören Türk dilini, aynı ile millî lisan kabul etmek kâfi idi: İşte 

Türkçüler, lisanımızda bulunan bu ikiliği kaldırmak için şu ilkeyi kabul etmekle 

yetindiler: “İstanbul halkının ve bilhassa İstanbul hanımlarının konuştukları gibi 

yazmak. ” Bu suret ile yazılacak olan İstanbul konuşma diline yeni lisan,  sonra güzel 

Türkçe, daha sonra yeni Türkçe adları verildi.” (Gökalp. Z, 1968, s. 102) 

 

Konuşulan İstanbul Türkçesinin içerisinde de elbette yabancı kelimeler 

mevcut idi. Bu hususta Tasfiyeciler adında dil inkılapçıları yeni lisanda Türkçe 

olmayan yabancı kelimelerin çıkarılıp onların yerine eski Türkçeden kelimeler 

enjekte edilmesi görüşünü savunmuşlardır. Bu konuda Tasfiyeciler ile Türkçüler 

arasında ayrışmalar ortaya çıkmıştır.  

 

 “Tasfiyecilere göre bir kelimenin Türk sayılabilmesi için, onun aslen bir Türk 

cezrinden gelmesi lâzımdı.  Bundan ötürü 

kalem, kitap, abdest, minare, cami, namaz, imam, mektep, ders gibi Acem veya Arap 

cezirlerinden gelmiş olan kelimelerin halk lisanına girmiş olduklarına bakılmayarak 

Türkçeden atılmalı ve bunların yerlerine unutulmuş olan eski Türk kelimeleri ihya 



106 

edilmelidir. Yahut Özbekçede, Çağatayca’da, 

Kırgızca’da, Tatarca’da, bulabileceğimiz aslen Türk cezrinden kelimeleri tercih veya 

Türkçede yeni edatları ve terkip usulleri icad ederek bunlar vasıtası ile yeni Türkçe 

kelimeler yaratılıp ikame kılınmalıdır.” (Gökalp, Z, 1968, s. 108) 

 

Tasfiyecilerin konuşma diline girmiş yabancı kelimeler hususundaki tavırları 

radikal bir izlenim sergilemektedir. Lakin bu kararlı tavrın halk tarafından da kabul 

görmesi lazımdır. Çünkü halk nezdinde kendine sıkı bir yer tutmuş ve benimsenmiş 

sıradan veya manevi anlam taşıyan kelimeler bulunmaktadır. Bu kelimeler geçen 

zaman ile birlikte halkın hafızasında artık Türkçeleşmeye başlamıştır. Böylesine 

hassas bir durumda bu tür manevi anlam taşıyan kelimeler de dâhil olmak üzere 

Türkçe olmayan bütün kelimelerin yerlerini eski Türkçe kelimeler ile değiştirmek 

halk tarafından benimsenemeyebilir veya hoş görülmeyebilir. Bunun yanında eski 

Türkçeden halk lisanına geçirilecek kelimelerin ne kadar Türkçe olduğu da tartışma 

konusudur. Bu hususu Gökalp şu şekilde dile getirmektedir; “Türkçülere göre, bu 

bakış açısı da yanlıştır. Çünkü evvelâ hiç bir Türk cezrinin en eski vakitlerine 

gidildikçe, Türk kalacağı bahis olunamaz. Bugün Türk cezrinden geldiğine 

inandığımız birçok kelimelerin,  vaktiyle Moğolcadan, Çinceden, Tunguzcadan ve 

hâttâ Farisîden ve Hindceden eski Türkçeye girmiş olduğu ilmen sabit 

olmuştur. Kelimelerin hangi cezirlerden geldiğini ve ne şekilde türediğini bilmeye de 

lüzum yoktur. Bu gibi şeyleri bilmek, yalnız lisancılar (filogog) ve lisaniyatçılar 

(lengist'ler) için lâzımdır.” (Gökalp. Z, 1968, ss. 108-109) 

 

Türkçüler için önemli olan Türk halkının ne istediği hususudur. Kısacası halk 

nezdinde uzak doğulu bir turist gördüğümüzde Japon olmasa dahi Japon denmesi ve 

turistin aslen Koreli olmasının öğrenilmesi sonucu vatandaşın, onun Koreli olması 

Japon olduğu gerçeğini değiştirmez düşüncesi misali yabancı dillerden Türkçeye 

geçen kelimelerin de halk nezdinde, o kelimenin yabancı dillerden Türkçeye geçmesi 

Türkçe olduğu gerçeğini değiştirmez tepkisini alabilir. Gökalp'e göre Türkçüler için 

Türk halkının bilip ve benimsediği her kelime millidir. 

 

 “Türkçüler lisan konusunda tasfiyecilerin görüşlerini kabul 



107 

 

etmediler. Türkçülere göre, Türk halkının bildiği ve tanıdığı her kelime millidir. Bir 

kelimenin milli olabilmesi için Türk cezrinden gelmiş olması yeterli değildir. Çünkü 

Türk cezrinden gelmiş olan sayru, gözgü, ağu, baskıç gibi pek çok kelime, canlı 

lisandan çıkarak müstehase (fosil) olmuşlar, onların yerine canlı olarak 

hasta, ayna, zehir, merdiven kelimeleri girmiştir. Nasıl bitkiler ve hayvanlar âleminde 

fosillerin yeniden dirilmesine imkân yok ise, lisanî fosillerin de artık tekrardan 

hayata geri dönmesine imkân yoktur. Özetle,  Türkçülere göre,  halk için alışılmış 

olan ve sunî olmayan bütün kelimeler millidir. Bir milletin lisanı,  kendi cansız 

cezirlerinden değil, kendi canlı tasarruflarından mürekkep canlı bir uzviyettir. O 

halde, Türkçenin sadeleştirilmesi sadece bu ilkelere dayanmamalı, tasfiyecilerin aşırı 

iddialarına doğru gitmemelidir.” (Gökalp. Z, 1968, s. 110) 

 

 “Gökalp’e göre Türkçede yer alan ve Arapça ve Farsçadan gelen kelimelerin 

Türkçe karşılıklarının unutulmuş olması ya da onu karşılayacak bir kelime olmaması 

koşuluyla Türkçe sayılacağını belirtir. Ona göre Türk halkının bildiği ve tanıdığı her 

kelime Türkçedir.” (Zorlu. M, 2018, s.91) 

 

Gökalp Lisani Türkçülüğün ilkelerini Türkçülüğün Esasları kitabında şu 

maddeler halinde açıklamıştır; 

 
 “Millî lisanımızı vücude getirmek için, Osmanlı lisanını hiç yokmuş gibi bir 

tarafa atarak, halk edebiyatına temel vazifesini gören Türk dilini aynıyla kabul edip 
İstanbul halkının ve bilhassa İstanbul hanımlarının konuştukları gibi yazmak. ” 

(Gökalp. Z, 1968, s. 123) 
 

 “Halk lisanında Türkçe müteradifi (eş anlamı) bulunan arapça ve farsça 
kelimeleri atmak, tamamı ile müteradif olmayıp küçük bir nüansa mâlik olanları 

lisanımızda muhafaza etmek. ” (Gökalp. Z, 1968, s. 123) 
 

 “Halk lisanına geçip söyleyiş ve mânâ bakımından galat(yanlış) namını alan 
arapça ve acemce kelimelerin tahrif olunmuş şekillerini Türkçe addetmek ve 

imlâlarını da yeni telâffuzlarına uydurmak. ” (Gökalp. Z, 1968, s. 123) 
  

  “Yerlerine yeni kelimeler kaim (konulduğu) olduğu için, müstehase (fosil) 
haline gelen eski Türkçe kelimeleri diriltmemeye çalışmamak. ” 

(Gökalp. Z, 1968, s. 123) 
 

 “Yeni ıstılâhlar (terimler) aranacağı zaman iptida (ilkin) halk lisanındaki 
kelimeler arasında aramak, bulunmadığı takdirde, Türkçenin kıyasî (işlek) 

edatlarıyla ve kıyasî terkip ve tasrif (çekim) usulleriyle yeni kelimeler ibda etmek 
(yaratmak), buna da imkân bulunmadığı surette Arapça ve Acemce terkipsiz olmak 

şartıyla yeni kelimeler kabul etmek ve bazı devirlerin ve mesleklerin hususî ahvalini 



108 

gösteren kelimelerle tekniklere ait âlet isimlerini ecnebi lisanlardan aynen almak. ” 
(Gökalp. Z. 1968, s. 123) 

 
 “Türkçede Arap ve Acem lisanlarının kapitülâsyonları ilga olunarak bu iki 

lisanın ne sîgalarını, ne edatlarını, ne de terkiplerini dilimize sokulmamak. ” 
(Gökalp. Z, 1968, s. 123) 

 
 “Türk halkının bildiği ve kullandığı her kelime Türkçedir. Halk için munis 
(alışılmış) olan ve sunî olmayan her kelime millîdir. Bir milletin lisanı, kendisinin 

cansız cezirlerinden (köklerinden) değil, canlı tasarruflarından terekküp eden canlı 
bir uzviyettir. ” (Gökalp. Z, 1968, s. 124) 

 
 “İstanbul Türkçesinin savtiyatı (fonetiği), şekliyatı (şekil bilgisi) ve lûgaviyatı 

(sözlük bilimi),  yeni Türkçenin temeli olduğundan, başka Türk lehçelerinden ne 
kelime, ne sîga, ne edat, ne de terkip kaideleri alınamaz. Yalnız mukayese tarikiyle 

(yoluyla) Türkçenin cümle teşkilâtında ve hususî tâbirlerdeki şivesiyle nüfuz için bu 
lehçelerin derin bir surette tetkikine ihtiyaç vardır. ” (Gökalp. Z, 1968, s. 124) 

  
 “Türk medeniyetinin tarihine dair eserler yazıldıkça, eski Türk 

müesseselerinin isimleri olmak hasebiyle (dolayısıyla), çok eski Türkçe 
kelimeler, yeni Türkçeye girecektir. Fakat bunlar ıstılâh (terim) mevkiinde 

kalacaklarından, bunların hayata avdeti (dönmesi), müstehaselerin(fosillerin) 
dirilmesi mahiyetinde telâkki (anlayış) olunmamalıdır. ” (Gökalp. Z, 1968, s. 124) 

 
  “Kelimeler delâlet ettikleri mânaların tarifleri değil, işaretleridir. Kelimelerin 

mânaları iştikaklarını (köklerini) bilmekle anlaşılmaz. ” (Gökalp. Z. 1968, s. 124) 
 

 “Yeni Türkçenin bu esaslar dâhilinde bir kamusiyle (sözlüğü) bir de sarfı 
(dilbilgisi) vücude getirilmeli ve bu kitaplarda yeni Türkçeye girmiş olan arapça ve 

acemce kelimelerin ve tâbirlerin bünyelerine ve terkip tarzlarına ait malûmat 
(bilgi), lisanın fizyoloji kısmına değil,  müstehasat (fosilbilim) ve intisaliyat (soybilim) 

bahsi olan iştikak(türetme) kısmına dâhil edilmelidir. ” (Gökalp. Z, 1968, s. 124) 
 

Bir toplumu bir arada tutan o toplumun ortak değerleridir. Bu ortak değerler 

içerisinde dil hususunun önemi oldukça büyüktür. Milli bir dile sahip olmayan 

millet, sömürülmüş bir millet demektir. Kendi dili olmayan bir millet, kendini bir 

arada tutacak olan ortak değerlerin en önemlisinden yoksun olduğu için ayrışmaya ve 

dağılmaya mahkûm bir millettir. Bir milleti yaşatacak ve bir arada tutabilecek yegâne 

unsur dildir. Osmanlıca, her ne kadar bünyesinde Arapça ve Farsça unsurları 

bulundursa da Türkçedir ve milli bir dildir. Osmanlı Devleti'nin lisan konusunda ki 

en büyük sıkıntılarından biri, Osmanlı aydınlarının Arapça ve Farsça harmanı bir dil 

kullanır iken halkın ise Türkçe lisanını kullanmasıdır. Bu sorun halk ile aydınlar 

arasında bir mesafe oluşmasına sebebiyet vermiştir. Bir toplumda iki farklı dilin 

kullanılması o toplumda milli bir birlik sağlanmasını da zor bir ihtimal haline 

getirmektedir. Gökalp bir millet teşkil edebilmek için aydınlarla halkın aynı dilde 

buluşması gerektiğinin farkında idi. Bu ortak dil kesinlikle Türklüğün dili 



109 

 

olmalıydı. Dilde sadeleşmeyi savunan Gökalp, halkın anlayamayacağı bir dilde 

yazılan eserlerin ileride halkın diline çevirisi yapılmadan halk tarafından 

anlaşılamayacağını belirtmiştir. 

 

 “Gerçekten de cumhuriyetin kuruluşundan on sene sonra bir önceki neslin 

lisanı anlaşılamaz bir duruma gelmiş ve bu sebepten dolayı kimi yazarlar yirmi otuz 

yıl önce kaleme aldıkları eserlerini yine kendileri sadeleştirmek zorunda 

kalmıştır. Gökalp’in diyeceği gibi Ziya Paşa’nın, Şinasi’nin, Namık Kemal’in ve 

diğerlerinin lisanını bugünkü neslin anlaması imkânsızdır. Çünkü Osmanlı 

aristokratik bir devletti ve aydın ile halk farklı lisanları kullanmaktaydı. Ziya 

Paşa, Şinasi ve Namık Kemal gibi yazarların dili halkın kullandığı gerçek dil 

değil,  aksine suni bir dildir. Asıl dil halkın kullandığıdır: “Aristokratik bir hükûmette 

havas için ayrı, avam için ayrı lisanlar bulunabilir. Demokratik bir millette yalnız bir 

lisan olabilir ki o da ahalinin dilinden ibarettir. (…) Yarın bütün Osmanlılar ve 

umum Türkler yalnız bu lisanda yazacak,  bu lisanda okuyacaktır. Bir zaman 

gelecektir ki Şinasi lisanında yazılmış kitaplar Yeni Lisan’a tercüme edilmedikçe 

okunamayacaktır. ” (Argunşah. M, 2011, s. 4) 

 

Milliyetçi bir düşünce yapısına sahip olan Gökalp'e göre lisanda Türkçüleşme 

hareketi başarıya ulaştığında soydaşlarımızla aramızdaki duygu aktarımı da daha 

kolay olacaktı. Türk dünyasının ortak Türkçesinin İstanbul Türkçesi olması 

gerektiğini belirtmiş olan Gökalp, oluşturulacak bu ortak dil sayesinde Türk 

dünyasının birbiriyle iletişiminin güçleneceğine ve bu sayede Türk dünyasının 

birbirini daha iyi tanıyarak birbirlerine daha fazla yaklaşacaklarını 

düşünmüştür. Ortak bir dil demek, dolaylı yollardan bir birlik meydana getirebilecek 

en önemli ortak değerlerden birini sağlamak demektir. 

 

 “Dil hususunda önemli tespitler yapan Gökalp'in, Osmanlı Türkçesinden 

günümüz Türkçesine geçişte sağladığı katkıları zannedildiğinden çoktur. O 

yazılarında ilkin Türkçenin Türkçeleşmesini savunmaktadır. Çünkü Türkçeleşmiş 

Türkçe, bütün Türklüğün duygularını daha kolay bir şekilde aktarmasını sağlayacak 

ve Türkçülük fikriyatının halka yayılmasını kolaylaştıracaktır. Bununla 



110 

beraber,  Türkler ilk olarak dilde birleşmeli, İstanbul’da konuşulan gelişmiş 

Türkçe, Türk dünyasının müşterek edebî dili olmalıdır. Böylece aynı lisanı konuşan 

Türkler yakın gelecekte aynı şeyleri düşünmeye başlayacaklardır.” 

(Argunşah. M, 2011, s. 1) 

 

 “İstanbul'un bir payitaht i’cazına malik olması, yalnızca Osmanlı Türklerine 

nispetle değildir. İstanbul yegâne Türk hakanlığının ordu kentidir…Bundan başka 

İstanbul İslam Hilafetinin de makarrıdır. İstanbul Türkçesinin bütün Türklerce millî 

lisan olması bu i’caz ve kutsiyetin lisana da intikali dolayısıyladır. Bundan başka 

İstanbul Türkçesi Türk lehçelerinin en güzeli,  en işlenmişi,  edebiyat ve ilimce en 

zengin olanıdır. Bu durumda çıkarılacak engellere rağmen İstanbul Türkçesini edebî 

lisan olarak kabul etmek bütün Türkler için millî bir vazife niteliğindedir. Bu görev 

ifa edildiği vakit bütün Türkler,  lisan ve edebiyatta ortak ve tek bir millet hâline 

girer.” (Gökalp, Z, 1976, s. 77) 

4.5. Gökalp'in Bedii Türkçülük Anlayışı 

 

Bedii kelimesinin sıfat anlamı güzellik ölçülerine uyan, gözü ve gönlü 

okşayan, beğenilen şeklindedir. Felsefe terimi karşılığı ise estetiktir. Her milletin 

kültürü birbirinden farklılık gösterdiği gibi milletlerin güzellik anlayışı da birbirinden 

farklılık gösterebilir. Dünyayı güzel kılan da bu farklı güzellik anlayışlarının 

beraberinde getirdiği çeşitliliktir. Türklerde, bütün dünyanın beğenisini 

kazanmış,  kendi zevklerini yansıtan birçok eser bırakmışlardır. Gökalp'te bu hususta 

Türklerde bedii zevkin çok yüksek olduğunu belirtmiş ve buna kaynak olarak da 

Türklerin meydana getirdiği eserlere atıfta bulunmuştur. 

 

 “Turfanda keşfedilen mermer heykeller,  hiç de Yunan heykellerinden aşağı 
değildir. Tulunîlerle İhşidîlerin, Selçuk Türklerinin, Hârzem 

Türklerinin, İlhanîlerin, Timurîlerin, Osmanlıların, Akkoyunlu ve Karakoyunlu 
Türklerinin Mısır'da, Irak'ta, Suriye'de, Anadolu'da, İran'da, Türkistan'da, Hint'te, 

Afganistan'da yaptırdıkları camiler, saraylar,türbeler, köprüler, çeşmeler dünyanın en 
güzel eserlerini teşkil eder. ” (Gökalp. Z, 1968, s. 125) 

 
Gökalp bu konuda son derece haklıdır. Göçebe kültüründen gelen Türkler 

yerleşik hayata geçtikten sonra bu hayata adaptasyon sağlayarak şehirleşmeyi 

öğrenmişler ve bedii sahaya birçok eser bırakmışlardır. Bu eserlerin birçoğu bugün 



111 

 

hâlâ sağlamlığını korumakta ve günümüz için geçmişi yaşatmaktadır. Gökalp milli 

vezin konusuna da değinerek bu konudaki fikirlerini ve eleştirilerini ifade 

etmiştir. Bu hususta eski Türklerin vezninin hece vezni olduğunu belirtmiş ve 

Acemlerden alınan aruz vezninin halk tarafından karşılık bulamadığını söylemiştir. 

 

 “Eski Türklerin kullandığı vezni hece vezniydi. Daha sonraları Osmanlı ve 

Çağatay şairleri taklit vasıtası ile Acemlerden aruz veznini aldılar. Saraylar bu vezine 

önem vermekteydiler. Lakin halk, aruz veznini bir türlü anlayamadı ve bu sebepten 

ötürü halk şairleri eski hece vezni ile şiirler söylemeye devam ettiler. Ahmet 

Yesevî, Kaygusuz, Yunus Emre gibi tekke şairleri ve Karacaoğlan Âşık Ömer, Dertli 

gibi saz şairleri hece veznine sadık kaldılar.” (Gökalp. Z, 1968, s. 126) 

 

Halk lisanı ve saray lisanı arasındaki ikililiğe yorum getirerek halktan ve halk 

lisanından yana tavır takınan Türkçülük akımı, elbette hece ve aruz vezni arasındaki 

bu ikililik durumunda da kendi düşünceleri doğrultusunda çıkar bir yol aramış ve 

hedefledikleri sade lisan ile acemden alınan aruz vezninin birbirlerine pek uymadığı 

kanaatine varmışlardır. 

 

 “Aruz vezni de terkipli lisandan, terkipli lisanda aruz vezninden ayrılmadığı 

için,  bu iki Osmanlı kurumu hakkında aynı hükmü vermek gerekirdi. Dolayısı ile 

Türkçüler, terkipli lisan ile birlikte, aruz veznini de millî edebiyatımızdan kovmaya 

karar verdiler. Sade lisanın aruz veznine pek uymamasıyla beraber hece vezni ile 

arasında samimî bir akrabalık bağı vardı. Sarayın bu konudaki ihmaline rağmen 

halk,  sade Türkçe ile hece veznini iki kıymetli tılsım gibi sinesinde saklamıştır. Bu 

sebepten ötürü Türkçüler, bunları bulmakta çok güçlük çekmediler.” 

(Gökalp. Z, 1968, s. 126) 

4.5.1. Gökalp'in Türk edebiyatı çıkarımları 

 

Gökalp'in ele aldığı bir konuda Türk edebiyatıdır. Halk edebiyatımızın estetik değeri 

yüksek olan sanat eserlerinin iyi öğrenilmesini isteyen Gökalp, aynı vakitte batı 

klasiklerinin de milli edebiyatımız için örnek teşkil etmesi gerektiğini belirtmektedir. 

  



112 

 “Türkçülüğe göre, edebiyatımızın yükselebilmesi için,  iki sanat müzesinde 

terbiye görmesi gerekmektedir. Bu sanat müzelerinden ilki halk edebiyatı, ikincisi ise 

garp edebiyatıdır. Türkçü şairler ve edibler, bir yandan halkın bedialarını, diğer 

yandan ise garbın şehkârlarını (değerli eserlerini) model edinmelidirler. Türk 

edebiyatı bu iki çıraklık dönemini geçirmeden, ne millî, ne de gelişmiş bir nitelik 

kazanamaz. Demek oluyor ki, edebiyatımız bir yandan halka doğru, diğer taraftan ise 

garba doğru gitmek mecburiyetindedir.” (Gökalp. Z, 1968, s. 127) 

 

Gökalp'in halk edebiyatından kasıtı bellidir. Ona göre halk edebiyatın 

içerisinde “Evvela fıkralar, masallar, menkıbeler, efsaneler, üstureler, ikinci olarak 

bilmeceler, darb-ı meseller üçüncü olarak 

koşmalar, maniler, ilahiler, destanlar, dördüncü olarak Dede Korkut Kitabı, Şah 

İsmail, Âşık Kerem, Köroğlu gibi hikâyeler ile cenknameler, beşinci olarak 

Karacaoğlan, Yunus Emre, Dertli, Kaygusuz gibi tekke ve saz şairleri ve son olarak 

Karagöz ve Nasrettin Hoca gibi canlı edebiyatlar.” bulunmaktadır. 

(Gökalp. Z, 1968, ss. 127-128) 

 

Türk edebiyatı, halk nezdinde karşılık bulan bu unsurlardan ne kadar fazla 

feyz alır ise karşılığında da o kadar milli bir kültür ile yoğrulmuş olur. Gökalp halk 

edebiyatının yanında milli edebiyatımız için uygun örnekleri içerisinde barındıran 

Batı klasiklerine de gereken önemi verme kanaatindedir. 

 

 Gökalp'e göre “Edebiyatımızın ikinci nevi modelleri ise Homer ve Virjil'den 

başlayan bütün klasiklerdir. Yeni başlayan millî bir edebiyat için en güzel emsaller 

klâsik edebiyatın bedialarıdır. Bu doğrultuda Türk edebiyatı klâsiklerin bütün bediî 

rahiklerini (güzel şarap) massedip (emerek) bitirmeden romantiklere ve daha sonraki 

mekteplere yanaşmamalıdır. Çünkü genç milletler, mefkûreleri, kahramanlıkları ilâ 

eden (yükselten) bir edebiyata muhtaçtırlar. Klâsik edebiyatlar,  genellikle bu amacı 

temin edecek niteliktedir.” (Gökalp. Z, 1968, s. 128) 

 

Gökalp, Garbın klasiklerinin güzelliklerini keşfetmeden romantiklere 

yönelinilmemesini ifade etmiştir. Klasisizm ve romantizm arasında zıtlıklar 



113 

 

vardır.  Klasizm akla, mantığa, kurallara ve üsluba dayanırken Romantizm, karşıt 

kuralcılığı ile duygusuyla, coşkusuyla, masal ve hikâyesiyle halk edebiyatına paralel 

bir tavır takınmaktadır. Gökalp bu hususta batı romantiklerinin halk edebiyatından 

istifade ediş şekillerinin Türk edebiyatı için bir örnek oluşturabileceği 

kanaatindeydi.  

 

 “Biz batının yalnızca klâsiklerine kıymet vermekle, romantizmin feyzinden 

de tamamı ile mahrum kalmamalıyız. Çünkü romantizmin esası, halk 

edebiyatlarıdır. Avrupa da ki tüm romantizm hareketleri, halka doğru giderek halk 

masallarını ve destanlarını model kabul etmek ile başlamıştır. Demek ki, biz de 

edebiyatımızın tehzib ve tahrisini yapar iken klasisizm ve romantizm devirlerini 

beraber yaşamış olacağız. O halde, batı edebiyatını ruhumuza massa çalışır iken batı 

romantiklerinin halk edebiyatlarından ne şekilde istifade ettiklerini de anlamaya 

çalışmalıyız.” (Gökalp. Z, 1968, s. 128) 

 

Kısacası Gökalp'e göre milli edebiyatımız, bahsettiğimiz iki sanat müzesinin 

terbiyesinden başarıyla geçtikten sonra hem Milli hem de çağdaş bir edebiyat kimliği 

kazanacaktır. Bu kazanımları elde etmek için elbette yine Türk aydınlarına ve Türk 

Ocakları'na büyük roller düşüyordu. 

 

 Gökalp'e göre “Türk ocakları, sahnelerinde Karagöz ile Orta Oyunu'nu zaman 

zaman göstererek canlandırmalıdırlar. Meddahlara taklitler yaptırarak, masalcılara 

masal söyleterek, saz şairlerine destanlar, mâniler, koşmalar, okutarak millî edebiyatı 

canlı bir surette herkese gösterebilirler. Dede Korkut, Kaygusuz Abdal, Yunus 

Emre, Dertli, Âşık Ömer, Karacaoğlan, Gevherî gibi halk şairlerine ve Nasreddin 

Hoca, İncili Çavuş, Karagöz, Bekri Mustafa gibi halk tiplerine hususî geceler 

organize ederek bunların hatıralarını idameye çalışmalıdırlar. Halk edebiyatına ait 

kitaplar ile şifahî (sözlü) ananeleri toplayarak halk kütüphaneleri oluşturma da Türk 

ocaklarının vazifelerinden biridir.” (Gökalp. Z, 1968, s. 129) 

4.5.2. Gökalp'in milli musiki teması 

 

Gökalp milli musikî konusuna gelince de üç musiki türüyle karşımıza 



114 

çıkar. Bunlar, Şark musikîsi, Garp musikîsi ve Halk musikîsidir. Buradaki temel 

sorun hangisinin bizim milli musikimiz için referans olacağıdır. Gökalp'in milli 

edebiyat yaklaşımıyla milli musiki anlayışı da birbirine paralellik 

göstermektedir. Buradan anlayabiliriz ki Türk kültürünün kendi harsının musikîsi ile 

batı musikisî tarzının kaynaşmasıyla milli musikîmiz ortaya çıkacaktır. 

  

 “Halk kültürümüzün, batı musikîsi ise yeni medeniyetimizin musikîleri 

olduğundan dolayı her iki musikîde bize yabancı değildir. Bu durumda, millî 

musikîmiz ülkemizdeki halk musikîsiyle batı musikîsinin kaynaşmasından 

doğacaktır. Halk musikîmiz, bize pek çok melodiler vermiştir. Bunları toplayarak batı 

musikîsi tarzına armonize eder isek, hem Avrupai hem de millî bir musikîye sahip 

oluruz. Bu görevi ifa edecek olanlar arasında Türk ocaklarının musikî heyetleri de 

dâhildir. İşte Türkçülüğün musikî alandaki programı esas itibari ile bundan 

ibarettir. Bundan ötesi millî musikârlarımıza aittir.” (Gökalp. Z, 1968, ss. 130-131) 

4.5.3. Gökalp'in sair sanatlar hususunda düşünceleri 

 

Sair (diğer) sanatlarımıza gelince ise bu sanatlarımız 

(mimari, ressamlık, dokumacılık, demircilik, nakkaşlık, raks, hat sanatı vs. ) halkımız 

tarafından icra edildiği için, Türkçülerin bu sanatların hepsini benimsediğini ve milli 

kabul ettiğini belirten Gökalp, bu hususta yine batının tekniklerinden de 

faydalanılmasını, Türk sanat eserlerinin müzelerde sergilenerek tanıtılmasını ve Türk 

sanatının unutulmaması ve devam ettirilebilmesi için yeni sanatçıların yetiştirilmesi 

gerektiğini belirtmiştir. 

 

 “Türkçülüğün görevi, şimdi bunları tekrardan ihyaya çalışmaktır. Avrupa 

tekniklerini almamızın yanında, millî bediiyatımızın hazineleri niteliğindeki bu güzel 

sanatlarımızı da elimizden tamamı ile kaçırmamaya gayret etmeliyiz. Bunu 

gerçekleştirebilmek için önce, bu sanatların mahsullerini millî müzelerde toplayarak 

sergilemek, sonra ise bunlara dair reçeteleri, imal usullerini bulup öğrenerek kitaplar 

ve mecmualar ile yaymak lâzımdır. Son olarak ise bu sanatları tekrardan ihya edecek 

millî sanatkârları yetiştirmek lazım gelmektedir.” (Gökalp. Z, 1968, ss. 131-132) 

 



115 

 

Gökalp, bedii unsurların Türk kültürüne ve zevkine uygun olması gerektiğini 

düşünmektedir. Çünkü; bakıldığında her ulusun kültürü farklı olduğundan dolayı 

ulusların hazları da birbirinden farklılık gösterebilir. Türk Fransız'dan veya İngiliz 

İspanyol'dan bir zevki taklit ettiği takdirde taklit edilen bu zevkin Türk ve İngiliz 

milletlerinin karakterine veya ruhuna olumlu yansıyıp kabul göreceğini düşünmek 

tutarlı bir düşünce değildir. Kendi kültüründen doğmayan ve başka kültürlerden taklit 

edilen hususların milletlerin nezdinde karşılık bulup bulamayacağı bir 

muammadır. Dolayısıyla milli bir zevk meydana getirmek için çağdaşlık adına direk 

olarak başka kültürlere yönelirseniz bu amacınızın başarısızlığa uğraması kaçınılmaz 

olacaktır. Milli zevklerinizi doğru şekilde meydana getirmek için önce kendi 

halkınıza doğru hareket etmeniz gerekmektedir. Halkınızın kültürünü ve zevkini iyi 

bilmeli ve sanatlarınızı da bu doğrultuda icra etmelisiniz. Bir millet milli hazlarına 

ulaşmak için ne kendi kültüründen kopmalı ne de farklı kültürlerde farklı tekniklerle 

uygulanan bedii unsurlara tamamı ile kapalı olmalıdır. Gökalp Türkçülüğün bedii 

programının nasıl uygulanması gerektiğini Rönesans sanatkârlarını örnek vererek 

dile getirmiştir. 

 

 “İtalya'nın Rönesans devrindeki sanatkârları, bilhassa ressamlarla 

heykeltıraşlar, eski Yunan-Lâtin sanatkârlarının dahiyâne eserlerine hayran 

olmuşlardı. Zira bu eserler: Venüs'lerin,  Minerva'ların,  Apollon'ların bu heykelleri 

teknikteki kemalin son derecesine ulaşmıştı. Rönesans sanatkârları bu tekniği büyük 

emeklerle öğrendiler ve tehzib usulleriyle kendilerine mal ettiler. Fakat eski Yunan-

Lâtin eserlerini aynıyla taklide yeltenmediler…Rönesans’tan 

sonra, Shakespeare, Rousseau, Goethe gibi romantik dâhiler, hem halk terbiyesini 

almışlar, hem de eski Yunan-Lâtin tekniklerini temsil etmişlerdi. Bu sayede, her biri 

kendi milleti için, hem millî, hem de mütekâmil bir edebiyat vücuda 

getirdi. İşte, Türkçülüğün bediî programı da bu usullerin tatbikinden ibarettir.” 

(Gökalp. Z, 1968, ss. 133-134) 

4.6. Gökalp'in Ahlaki Türkçülük Anlayışı 

 

Gökalp Türkçülük fikriyatının ahlak anlayışı üzerinde de durmuştur. Bir 

millet için milli ahlak son derece önem teşkil etmektedir. Ahlak kavramı toplumsal 



116 

alanlarda mevcudiyetini korudukça ülkeler daha yaşanılabilir hale gelmektedir. Ahlak 

anlayışından yoksun kalmış bir millet, bireylerin üzerinde bıkkınlık yaratabilecek ve 

milletine olan sevgisini yitirmesine sebep olabilecek birçok hususa sebebiyet 

verecektir. Türk milleti ise özellikle Osmanlı Devleti'nin fethettiği yerlerde 

yağmacılık politikası yerine hoşgörü politikasını izlemesi ile evrensel çapta Türk 

ahlakının iftiharı olmuştur. Gökalp'te ahlak anlayışının Türk milleti ile özdeşleşmiş 

olduğunu belirtmiş ve ahlak meselesini çeşitli bölümlere ayırarak incelemiştir. 

 

 “Büyük milletlerden her biri medeniyetin hususî bir sahasında birinciliği 

ibraz etmiştir. Anglo-Saksonlar iktisatta, eski Yunanîler bediiyatta, Benî îsrail ile 

Araplar dinde, Romalılar hukukta, Fransızlar edebiyatta, Almanlar musikî ile 

mâbadettabiada (metafizikte), Türkler ise ahlâkta birinciliği kazanmışlardır.” 

(Gökalp. Z, 1968, s. 135) 

4.6.1. Türklerde vatani ahlak 

 

Türk milleti her daim vatanını kutsal kabul etmiş, vatanı ve milleti için canını 

feda etmeyi ve uğrunda savaşmayı onur bilmiştir. Kısa da olsa dönem dönem 

devletsiz kalan Türkler her zaman Zümrüdüanka kuşu gibi küllerinden doğarak yeni 

devletler kurmayı ve tekrardan bir olarak güç kazanmayı başarmışlardır. İşte bu 

durumun en önemli etkenlerinden biri de Türklerin vatan ahlakından ileri 

gelmiştir. Vatan kavramına gereken önemi vermekten geri duran duyarsız 

nesiller, vatansız bir müddet yaşasalardı,  elbette vatan kavramının önemini idrak 

edebilecek kapasiteye ulaşabilirlerdi. Lakin vatan kavramının önemini anlamak için 

bu kutsal değeri kaybetmek şart değildir. İnsan, doğası gereği canlı habitatı içerisinde 

en zeki canlı sınıfıdır. Sahip olduğu zekâyı kullanarak bir amaç uğruna mücadele 

yürütenler diğer canlılardan farkındalık yaratarak bilinçli canlı sınıfına terfi eder. Bu 

ayrıcalıktan mahrum kalanlar ise standart bir canlı statüsünde yaşamaya devam 

eder. Tipik bir insan yaşamını ele alırsak, insanoğlu ana rahmine düşer ve dünyaya 

gelir, beslenip yaşamını idame ettirir, çiftleşip çoğalır, yaşlanıp ölür ve 

unutulur. İnsanları da hayvanları eğitebilecek bir tür olduğunu varsayarsak onlardan 

daha zeki olduğu muhakkaktır. İnsan sınıfına dâhil olmayan bir canlıyı da ele 

alırsak,  o da dünyaya gelir, beslenir ve yaşamını bir şeklide devam ettirir, çiftleşme 



117 

 

dönemi geldiğinde çiftleşerek çoğalır ve sonra yaşlanarak ölür.  Bir insanla insan 

olmayan bir canlının farkı burada bulunmamaktadır. İşte bu noktada insan kendisiyle 

diğer canlılar arasında farkındalık yaratan zekâsının kıymetini iyi bilmeli ve 

kullanmalıdır.  İnsanoğlu aklının kendisine sunacağı ülküleri için mücadele ederek 

kendisine bir hayat gayesi yaratmalıdır.  Bu ülküler insandan insana farklılık 

gösterebilir.  Bir bilim insanı olarak yeni bir buluş keşfetmek, bir siyasetçi olarak 

gerçek bir ütopya yaratmak, bir sanatçı olarak ölümsüz bir eser meydana 

getirmek, bir iş insanı olarak en yüksek mevkiye gelmek vs. Bu örnekleri 

çoğaltmakla bitiremeyiz. Önemli olan bu hedefleri gerçekleştirebilmek için aklın 

ışığında mücadele ederek Türk milletini ve insanlığı ileri taşımanın muhasebesini 

yapmaktır. Hedefi ve hayalleri olmayan veya olsa bile gerçekleştirmek için mücadele 

etmeyen insan, milyonlarca türü bulunan canlılar alemi içerisinde standart bir 

vaziyete bürünmüş demektir. İşte bizde bu hususta standart bir canlıya 

evrilmeden, insanoğlunda mevcut olan zekânın küçük bir kısmını 

kullanarak, vatansız kalıp özgürlüğümüzü kaybetmeden önce vatan kavramının 

kıymetini anlayabilecek zeka kapasitesine sahip olmalı, ülkemizi ve insanlığı ileri 

taşıyabilecek ülküler edinmeli ve bu uğurda mücadele etmeliyiz. Gökalp'te bu 

hususta Türklerin vatanına verdiği kıymeti Metehan üzerinden örneklendirerek 

anlatmaktadır. 

 

 “Türkün vatanperverliğine misâl olarak Mete'yi zikredebiliriz. Tatarların 

hükümdarı savaş ilanına bir aracı olmak üzere, ilkin, onun çok sevdiği atını 

istedi. Mete, budununu savaşın musibetlerine maruz bırakmamak için çok sevdiği 

atını Tatar hükümdarına gönderdi. Tatar hakanı ise savaşa bir bahane 

aramaktaydı. Bu sefer de Mete'nin en sevdiği zevcesini istedi. Bütün beyler yapılan 

kurultayda savaş ilân edilmesini istedikleri halde Mete: "Ben vatanımı kendi aşkım 

uğruna çiğnetemem, " diyerek zevcesini düşmana vermek gibi büyük bir fedakârlığı 

kabul etti. Bunun üzerine Tatar hükümdarı, Hun devletinden hiçbir mahsulü 

olmayan, ahalisiz, ziraatsiz, ormansız, madensiz bir arazi parçasını istedi. Toplanan 

kurultay böylesine faydasız bir toprağın verilmesinde herhangi sakınca olmadığını 

söylemişken, Mete: “Vatan bizim mülkümüz değildir,  mezarda yatan atalarımızın ve 

kıyamete kadar doğacak torunlarımızın bu mübarek toprak üzerinde hakları 



118 

vardır. Vatandan velevki bir karış kadar olsun yer vermeye hiç kimsenin yetkisi 

yoktur. Bundan ötürü, harp edeceğiz. İşte, ben atımı düşmana doğru 

sürüyorum. Arkamdan gelmeyen idam olunacaktır! ” diyerek düşman üstüne yürüyen 

Mete'yi, Gökalp, eski Türklerde vatan anlayışının ne denli kıymetli olduğunu 

göstermek için referans göstermiştir.”  (Gökalp. Z, 1968, s. 136) 

 

Türk milleti savaş sanatını iyi bilen bir millet olmasına karşın sulh ahlakına 

da sahip emperyalist amaçlar gütmeyen bir millettir. Gökalp'te bu doğrultuda eski 

Türklerin barış kavramına atfettiği önemi vurgulamak amacıyla İl kelimesinin asıl 

anlamının sulh demek olduğunu ve Gök Tanrı'nın bir sulh ilahı olduğunu belirtmiştir. 

 

 “Türk, kendi ili, yani milleti için hayatını ve en sevgili şeylerini feda 

etmekten çekinmez idi. Çünkü "il" Gök Tanrının yeryüzündeki gölgesiydi. Gök 

Tanrı, Türklerce gayet mübarek olan aşk gecesinde bir "altın ışık" olarak yeryüzüne 

inmiş, bir bakireyi  yahut bir ağacı gebe kılarak bu "Kutlu il"in üremesine sebep 

olmuştur. Îlin oturduğu memlekete "yurt", yahut "ülke" denilirdi. "İl" kelimesinin asıl 

mânası sulh demektir. İlci, sulhcü mânasındadır. 'İl'in timsali olan Gök Tanrı sulh 

ilâhıdır.” (Gökalp. Z, 1968, ss. 136-138) 

 

Eski Türklerde devlet işlerinin görüşülerek karara bağlandığı kurultay adı 

verilen toplantılar yapılıyordu. Bu toplantılar dönemine göre ileri derecede 

demokratik bir ortamı yansıtıyordu. Gökalp’te bu geleneği ileri sürerek Türklerde 

ileri derecede bir demokrasi anlayışı olduğunu belirtmiştir. 

 

 “Eski Türklerde hükümranlık İl'e aitti. Küçük illerde, bütün İl, bir millet 

meclisi hükmündeydi. Milletin yazgısını bu meclis idare etmekteydi. Büyük illerde 

ise boy beylerinden oluşan "Şölen" adlı meclis, İl'e ait işlere karar 

verirdi. Hakanlıklarda, İlhanlıklarda ise millet meclisi niteliğinde olmak üzere 

"Kurultay" vardı. Bu meclislerin müşaveresine ''Kinkeş'' denilirdi. "Îl mi yaman, bey 

mi yaman?" darbımeseli (atasözü), hükümranlığın hakana ait olmayıp,  ilde olduğunu 

göstermektedir. Çünkü  hakanı seçebilen ve hal'edebilen kurultaydı. Savaş ve barış 

ilânı gibi mühim işler kurultayın kararı ile olurdu…Bu yönden eski Türkler dünyanın 



119 

 

en demokratik kavmidir. Bu kimliğinin yanında en feminist nesli de yine eski 

Türklerdir. Zaten feminizm, demokrasinin, yani eşitliğin kadınlara ait bir 

tecellisinden ibarettir.” (Gökalp. Z, 1968, ss. 137-138) Feminizm konusuna 

yazımızın ilerleyen kısımlarında yine değineceğiz.  

 

Türk illerinde Hakan'ın milletine milletin ise Hakan'ına sevgisi güçlü 

idi. Türk Hakan'ları, milletinin iyiliğini ve refahını düşünen ve bu konuda güçlü bir 

sorumluluk bilincine sahip lider kimselerdi. Bu sorumluluğun atalarına ve kendisine 

Tanrı tarafından verildiğine inanılırdı. 

 

 “Orhun Kitabesinde Türk hakanı şöyle diyor: "Türk Tanrısı Türk milleti yok 

olmasın diye atalarımı gönderdi ve beni gönderdi. Ben hakan olunca gündüz 

oturmadım,  gece uyumadım. Türk milleti, açtı doyurdum, çıplaktı giydirdim, fakirdi 

zengin ettim. " Türk milleti de hakanını kaybettiği zamanlar, "Devletli bir 

millettim. Devletim ve şevketim (heybetim) hani? Hakanlı bir millettim hakanım 

hani? Hangi hakana işimi, gücümü vereyim?" diye sızlanırdı. Milletle hakan 

arasındaki münasebetin ne kadar samimî olduğu bu nakillerden anlaşılabilir, işte eski 

Türklerde vatanî ahlâk bu derecede yüksekti.” (Gökalp. Z, 1968, s. 138) 

 

Gökalp, sınıflandırdığı ahlak türleri arasında vatani ahlaka büyük bir önem 

atfetmiştir. Türk milleti için de ahlak anlayışları arasında en kıymetlisi şüphesiz ki bu 

vatan ahlakıdır. Türkçülük fikriyatı için de ahlak türleri açısından vatani ahlak en 

mukaddesidir. Gökalp'te bu konuda Türkçülük fikriyatının bu ahlak türüne ayrı bir 

önem atfetmesi gerektiğini belirtmiştir. 

 

 “Özellikle bizim gibi siyasi düşmanları fazla olan milletler için, en büyük 

istinatgâh vatanî ahlâk olabilir. Eğer ki vatanî ahlâkımız kuvvetli değil ise ne 

istiklâlimizi, ne hürriyetimizi, ne de vatanımızın bütünlüğünü koruyabiliriz. O halde 

Türkçülük, her şeyden önce, millet ve vatan mefkûrelerine kıymet vermelidir.” 

(Gökalp. Z, 1968, s. 139) 

 



120 

4.6.2. Türklerde mesleki ahlak 

 

Gökalp vatani ahlaktan sonra sırayı mesleki ahlaka vermektedir. Bu 

hususta, Osmanlı Devleti'nin temellerinin atılmasında ve gelişmesinde bir meslek 

kuruluşu olan Ahilik Teşkilatı'nın rolü de oldukça önemlidir. Yine temelini Ahilikten 

alan ve 15. yy sonlarında kurulan Lonca Teşkilatı'nı ve bu teşkilatların kurallarını göz 

önünde bulundurursak, mesleki ahlak konusunun Türk milletinin geleneğinde ne 

denli eski ve güçlü bir geleneğe sahip olduğunu çıkarabiliriz. 

 

 “Vatanî ahlâktan sonra, meslekî ahlâk gelir. Eski Türkler mesleğe "yol" 

demekteydi ve yolda büyüğü, soyda büyükten ileri sayarlardı. Bektaşilerin, "Belden 

gelen seyit değil, elden gelen seyittir" demeleri de, yol'un soy'dan akdem (önce) 

olduğunu gösterir. Eski bir atasözü: "Yoldaşların babanın obasına akın ederlerse, sen 

de beraber akın et!" diyor ki, bu da yoldaşların soydaşlardan daha ileride oluğunu 

gösterir. Eski Türklerde idare eden sınıf "torunlar, kamlar, buyruklar, bitikçiler" namı 

ile dört yol'a ayrılmıştı. Daha sonralar ise Osmanlı devrinde bunlardan 

"mülkiye, ilmiye, seyfiye, kalemiye" namları verilen dört tarik vücuda geldi.” 

(Gökalp. Z, 1968, ss. 139-140) 

 

Her bir meslek grubu kendi meslek ahlakını oluşturmalı ve bu doğrultuda 

Türk milletine hizmet verebilmelidir. Bu hususta başarılı olan meslek grupları diğer 

meslek gruplarına da örnek olacak ve toplum açısından faydalı bir yarış içerisine 

gireceklerdir. Oluşacak olan rekabet halindeki ahlaki bir iktisadi hayat Türk devletine 

ve Türk milletine önemli katkılar sağlayacaktır. Bu konuda meslek grupları arasında 

ki dayanışma da oldukça önemlidir. Bu hususta Gökalp'te, gruplar arasında bir 

dayanışmanın ve iş birliğinin olması gerektiğini düşünmekteydi. Tıpkı Anadolu 

Selçuklularının son dönemlerinde kurulan Ahilik ve temelini Ahilikten alan Lonca 

Teşkilatlarındaki gibi bir dayanışma zemininin oluşturulması gerektiğini 

söylemekteydi. 

 

 “Milli dayanışmanın gelişebilmesi için, birbirine muhtaç olan meslek 

guruplarının dayanışma halinde olmaları oldukça önemlidir. Bu gelişim için gerekli 



121 

 

olan bir koşul da, meslek topluluklarının bütün memlekete yayılan loncalar halinde 

örgütlenmesi ve her mesleğin kendine özgü mesleki ahlâkını 

oluşturmasıdır. Gökalp’e göre zaten Türklerde meslek ahlâkına, evvelden beri çok 

kıymet verilmektedir. Ahilik, tüm meslekleri fütüvvet esasına dayanarak, zaviyeler 

(küçük tekkeler) halinde örgütlenmiş, Osmanlı’daki lonca sistemi de bu geleneği 

devam ettirmiştir.” (Zorlu. M, 2018, s. 106) 

 

Lakin feodal karakterli bir siyasal düzenden ziyade daha çok merkezi 

nitelikleri ağır basan bir siyasal düzen hedefleyen ulus devlet fikriyatının güç 

kazandığı ve milli bir devletin hedeflendiği bu dönemde, bölgesel nitelikteki meslek 

kuruluşları uygun olmayabilirdi. Gökalp'te tarihimizde önemli bir yer tutan böylesi 

meslek teşkilatlarının ahlaki ve dayanışmacı nitelikleriyle iftihar edilip örnek 

alınmasını lakin artık bu tarzda bölgesel teşkilatlanmaların yerine merkezi nitelikte 

milli loncalar kurulması gerektiğini belirtmiştir. Bunun sebebini ise şu şekilde 

açıklamıştır; “Eski devirde bu tür esnaf teşkilâtının bölgesel bir niteliği 

haizdi. Yani, her şehrin esnaf loncaları kendisine mahsustu. Bölgesel iktisat 

döneminde bu esnaf loncaları oldukça yararlı bir role sahiptiler. Lakin bölgesel 

iktisadın yerine, millet iktisadı kaim olunca, bu loncalar zararlı bir nitelik 

kazandılar. Çünkü bölgesel iktisat devrinde, bölgesel nitelikteki loncalar faydalı 

idi. Millî iktisat devrinde ise yalnız millî loncalar faydalı olabilirlerdi. İşte bu 

nedenden dolayıdır ki, bugün eski esnaf loncalarını idameye çalışmak doğru 

değildir. Onları ortadan kaldırarak, yerlerine merkezleri devlet merkezinde olmak 

üzere millî loncalar yapıp ikame etmelidir.” (Gökalp. Z, 1968, s. 140) 

4.6.3. Türklerde aile ahlakı 

 

Gökalp eski Türklerde aile kavramını dört sınıfa ayırmıştır. Bunlar boy, soy, törkün 

ve barktır. Gökalp boy kavramını açıklar iken eski Türklerde boy isminin küçük 

isimlerden önce geldiğini vurgulamış ve bu yönden Türklerin Avrupalılardan 

ayrıldığını belirtmiştir. Boyların kendilerine mahsus damgalarının bulunduğunu 

söyleyen Gökalp, Yakutları örnek göstererek bu boylardaki aile hukukuna değinmiştir. 

 

 “Eski Oğuzlarda aile adı, boy ismiydi. Lakin  Avrupa'daki aile adlarının 



122 

aksine olarak, küçük addan önce gelirdi. "Salur Kazan, Kayan Selcik, Büğdüz 

Emen, " adlarında birinci kelimeler boy ismi olup, ikinci kelimeler ise küçük 

isimlerdir. Bunun yanında, boy adının küçük addan sonra geldiği de 

olur. Örneğin, Yunus Emre'deki Emre kelimesi, Oğuz ilinin Emre (imre) boyundan 

başka bir şey değildir. Oğuzlarda, her boyun kendisine mahsus bir Damga'sı bir 

Ongu'nu,  bir Söyük'ü vardır. (Türk Töresi'ne bak). Oğuzlarda her boy, sürüleri ile 

hazinelerini kendi damgalarıyla nişanlardı. Yakutlarda ise boy'a sip adı 

verilmekteydi. Bu sözcük, Anadolu Türkçesinde ''sop'' halini 

almıştır. Yakutlarda, sip'in bireyleri arasında iktisadi bir müştereklik vardır. Bir 

adam,  mensup olduğu sip'in içinde, istediği evde saatlerce uyuyabilir. Demek ki, bir 

bireyin kendi boyu içinde her haneye tasarruf yetkisi bulunmaktadır. Toprak 

mülkiyeti sip'e aittir. Küçük aileler, bu müşterek toprağı "zuğ"lara (dilimlere) 

ayırarak, ayrı ayrı ekebilirler. Lakin mülkiyeti, daima, ortaktır ve icabında yeniden 

bölünebilir.” (Gökalp. Z, 1968, ss. 142-143) 

 

Gökalp soy kavramına açıklık getirirken bu kavrama kimlerin dâhil olduğunu 

belirtmiş ve eski Türklerde ana soyu ile baba soyunun kıymet olarak birbirlerine eşit 

olduğundan bahsetmiştir. Dolayısıyla Türklerde aile ahlakı hem erkek hem de kadın 

için aynı mesafede ve aynı nezakette konumlanmıştır. Bu doğrultuda dönemine göre 

Türklerde aile ahlakının oldukça medeni ve samimi bir karakter taşıdığına şahit 

olabilmekteyiz. 

 

 “Soy, Almanların zippe, Latinlerin cokna, Fransızların parentele ismini 

verdikleri zümredir. İleride ele alacağımız törkün zümresinin dışında kalan 

dayızade, amcazade, teyzezade, halazade gibi yakın akrabaların 

tamamıdır. Soyda, hem ana tarafından hem de baba tarafından akraba olanlar 

dâhildir. Birincilere ana soyu, ikincilere baba soyu denmektedir. Eski Türklerde, baba 

soyu ile ana soyu kıymetçe birbirine denktir. Ana soyu ile baba soyunun 

eşitliğini, bazı kurumlarda açıkça görüyoruz. Eski Türklerde, asalet yalnız baba 

tarafından muteber değildi. Ana tarafından da asalet aranırdı. Dolayısıyla bir adamın 

tam bir asil olması için, hem de ana tarafından hem de baba tarafından, asil olması 

lazımdı.” (Gökalp. Z, 1968, ss. 143-144) 



123 

 

 

Törkün kavramına gelince ise bu kavram günümüzdeki baba ocağı 

kavramıdır. Kaşgarlı Mahmud'da Törkün kavramından bahsederken bu 

kavramı, hanede oturan asıl aile diye betimlemiştir. Eski Türklerde inanışa göre Aile 

Tanrısı'da törkünde barındığından dolayı bu ocağın ateşinin hiç sönmemesi 

gerekirdi.  

 

“Kaşgarlı Mahmud'a göre, eski Türkler,  bir evde oturan asıl aileye, törkün 
derlermiş. Törküne ait akrabalık terimleri, boy içindeki akrabalık terimlerinin aksine 
olarak ferdi yakınlığı gösterirler.  Akan: Baba, Öke: Ana,  Er: Zevç (Koca), Konçuy: 

Zevce (Karı), Uri oğul: Erkek evlat, Kız oğul: Kız evlat. Aile mâbudu bu ocakta 
barındığı için, ocağın ateşi hiç sönmemek icab ederdi. Bundan dolayıdır ki, büyük ve 
ortanca kardeşler,  evlenerek törkünü terlettikten sonra, törkünde ocak bekçisi olarak 

küçük kardeş kalırdı. ” (Gökalp. Z, 1968, ss. 144-145) 
 

Günümüzde hala kullanılan bark kelimesi kökence oldukça eski bir 

kelimedir. Eski Türklerde evlenecek yaşa gelen genç erkek belli aşamalardan 

geçtikten sonra evleneceği kız ile mallarını birleştirerek ortak bir ev kurarlardı. Bu 

hususta evlilikten sonra erkek, eşini kendi baba ocağına getirmediği gibi eşinin 

ocağına da gitmezdi. Dolayısıyla iç güveyi durumu ortada bulunmazdı. Kısacası 

beraber ortaklaşa yeni bir ev kuran karı koca ''ev-lenir'' ve ''bark'' sahibi 

olurlardı.  Gökalp'te bu kavramı şu şekilde açıklamıştır; “Bark: Eski 

Türklerde, evlenecek yaşa gelen delikanlı, bir kahramanlık imtihanı geçirerek il 

meclisinden yeni bir ad alırdı. Bu suret ile ''İldaş'' niteliğini,  ''erkek: ermiş'' kıymetini 

kazanarak vatandaş hukukuna sahip olurdu. Buna göre babasının velayet-i 

hassasından (özel otoritesinden) çıkarak hakanın velâyeti âmmesi (kamu otoritesi) 

altına girerdi. Bu delikanlı, ailesinin mallarından hissesini almak 

için, babasının, anasının vefat etmesini beklemeden,  evleneceği sırada, aile malından 

mirasını peşin olarak alırdı. Alacağı kız ise yumuş adı ile  bir çeyiz 

getirirdi. Getirdiği bu çeyiz ebeveynin ve akrabalarının verdiği hediyelerden 

ibaretti. Gelinle güveyi mallarını bir araya getirerek müşterek bir ev sahibi 

olurlardı. Bu damat ve gelin ne erkeğin baba ocağında ne de kızın törkününde 

oturmazlar, kendilerine yeni bir ev kurarlardı. İşte bundan dolayıdır ki Türlerde, her 

evlenmede yeni bir ev doğardı. İzdivaca ''evlenmek'' ve ''ev bark sahibi olmak'' 

denilmesi de bundan dolayıdır.” (Gökalp. Z, 1968, ss. 145-146) 



124 

4.6.3.1. Türk feminizmi 

 

Gökalp'in değindiği bir diğer konu ise Türk feminizmi konusuydu. Bu 

hususta Gökalp, Türk kültüründe kadına atfedilen önemden bahsetmiştir. Eski 

Türklerde kadının sosyal hayat içerisinde etkin birer aktör olduğu bilindik bir 

gerçektir. Gökalp, zaten demokrat bir anlayışa sahip olan toplulukların genellikle 

feminist bir anlayışa da sahip olacaklarını belirtmiş bunun yanında Şamanizm’deki 

kadın ve Toyonizm’deki erkek kudsiyetlerine dikkat çekerek bir çıkarımda 

bulunmuştur. 

  

 “Eski Türkler demokrat olmalarının yanında hem de feministtiler. Zaten 

demokrat olan cemiyetler, genellikle feminist olmaktadırlar. Türklerin feminist 

olmasına bir başka neden de eski Türklerce Şamanizmin kadındaki kudsi kuvvete 

istinad etmesiydi. Buna karşılık olarak toyonizm dini de erkeğin kudsi kuvvetinde 

(kut'unda) tecelli ederdi. Şamanizm ile Toyonizmin kıymetçe denk olması hukukça 

kadının ve erkeğin denk tanınmasına sebep olmuştu.” (Gökalp. Z, 1968, s. 147) 

 

Eski Türklerde kadınların sosyal hayat içerisinde hangi işleri yaptığını 

saptamak yerine kadınsız hangi işlerin yapıldığını saptamak daha kolay 

olacaktır. Çünkü kadın erkeğin erkekte kadının tamamlayıcı olarak görüldüğünden 

kadınsız hiç bir iş yapılmazdı. Eski Türklerde; 

siyasette, bürokraside, orduda, ticarette Türk erkekleri gibi Türk kadınlarının da 

bulunabilmesi göz önüne alındığında, Türk kadınının böylesine bir dönemde diğer 

toplumlardaki kadınlara göre oldukça önemli haklara ve saygınlığa sahip olduğu 

çıkarımını net bir şekilde yapabilmekteyiz. Gökalp'te bu konudan şu şekilde 

bahsetmektedir; “Hakan yalnız başına, bir elçiyi huzuruna kabul edemezdi. Gelen 

elçiler yalnız, sağda hakanın ve solda hatunun oturdukları bir vakitte huzura 

çıkabilmekteydiler. Şölenlerde, kurultaylarda, kenkeşlerde, ibadetlerde ve 

ayinlerde, sulh ve harp meclislerinde hatun da mutlaka hakan ile birlikte 

bulunurdu. Eski Türklerde zevce sadece bir tane 

olabilirdi. Kadınlar, genellikle, amazon idiler. Silahşorlük, binicilik ve kahramanlık 

Türk kadınlarında da en az Türk erkekleri kadar vardı. Kadınlar, doğrudan 



125 

 

doğruya, kale muhafızı, hükümdar, vali ve sefir olabilirlerdi. Sıradan ailelerde de, ev 

müşterek olarak, karı ile kocanın ikisine aitti. Çocuklar üzerindeki velayet-i 

hassa, baba kadar,  anaya da aitti. Erkek, her daim karısına saygı gösterir; eşini 

arabaya bindirdikten sonra kendisi de arabanın arkasında yaya olarak yürürdü. Eski 

kavimler arasında, hiçbir kavim Türkler kadar,  kadınlara hak vermemişler ve saygı 

göstermemişlerdir.” (Gökalp. Z, 1968, ss. 147-148) 

 

Gökalp, Türkçülük fikrinin doğması ile feminizm mefkûresinin de ortaya 

çıktığını belirtmiştir. Başka milletler çağdaş bir medeniyet olabilmek için karanlık 

geçmişlerinden vazgeçerken, Türk milletinin ise çağdaş bir medeniyete ulaşması için 

aydınlık geçmişlerinden feyz almaları yeterli olacaktır. Genlerinde çağdaş bir kültür 

barındıran Türk milleti, geçmişiyle geleceğin medeniyet basamaklarına ışık 

tutabilecek geleneklere sahip kadim bir millettir. Gelecekte objektif bir tarih 

anlayışının güdülmesiyle beraber demokrasi ve feminizmin kökenlerinin Türklere 

dayandığının ortaya çıkacağını belirten Gökalp, Türk milletinin gelecekteki ahlak 

esaslarının arasına demokrasi ve feminizm kavramlarının da eklenmesi gerektiğini 

belirtmiştir. 

 

“…Bugün Türkler,  tamamı ile bu eski ahlakı kaybetmişlerdir. İran ve Yunan 

medeniyetlerinin tesiriyle,  kadınlar esarete düşmüşler,  hukukça aşağı bir dereceye 

inmişlerdir…İşte bu sebepledir ki, memleketimizde Türkçülük akımı doğar 

doğmaz, feminizm mefkûresi de beraber doğdu.” Türkçülerin halkçı ve kadıncı 

olmaları,  sadece bu asrın bu iki ideale kıymet vermesinden ötürü değildir; eski Türk 

yaşamında demokrasi ile feminizmin iki önemli esas olması da,  bu hususlarda büyük 

bir etkendir. Başka milletler, çağdaş bir medeniyete ulaşabilmek için mazilerinden 

uzaklaşmak mecburiyetindelerdir. Hâlbuki Türklerin, çağdaş bir medeniyete 

ulaşmaları için,  sadece eski mazilerine dönüp bakmaları yeterlidir. Eski Türklerde 

dinin zühdi ayinlerden ve menfi (olumsuz) ibadetlerden uzak olması, taassuptan 

(bağnazlıktan) ve din inhisarcılığından (tekelciliğinden) azade (hür) 

bulunması, Türkleri gerek kadınlar hakkında, gerek diğer kavimler hakkında çok 

müsaadekâr (hoşgörü sahibi) yapmıştı. Eski Keldanilerin medeniyette öğretmenleri 

Sümerler, eski Yunanlıların medeniyette öğretmenleri İskitler olduğu gibi, eski 



126 

Germenlerin üstatları ve mürebbileri de Hunlardı. İstikbalde tarafsız olarak ele alınan 

bir tarih, demokrasi ile feminizmin Türklerden doğduğunu itiraf etmeye mecbur 

kalacaktır. Bu durumda, gelecekteki Türk ahlakının esasları da vatan, millet, meslek 

ve aile mefkûreleri ile beraber demokrasi ve feminizm olmalıdır.” 

(Gökalp. Z, 1968, ss. 151-152) 

4.6.4. Medeni ve beynelmilel ahlak 

 

Medeni Ahlak, şahsi ahlak ve beynelmilel (milletlerarası) ahlak konuları da 

Gökalp'in kaleminde kendine yer bulmuştur. Ahlak kavramını derinlemesine 

irdeleyen ve görüşlerini bildiren Gökalp, medeni ahlakın olumlu ve olumsuz 

amaçlarını açıklığa kavuşturmuş, Türklerin yenilen devletlere verdiği 

kapitülasyonları da Türk kültüründeki uluslararası bir birlik fikriyatının neticesi 

olarak kabul etmiştir. Ahlak konusuna önem atfeden Gökalp, her zaman Türk 

milletinin ahlaki olarak diğer milletlere örnek olabilecek bir konumda bulunması 

gerektiğini belirtmiştir. 

 

 “Medeni ahlak, bilhassa bireylerde, şahsiyetin yüksek olmasına 

dayanmaktadır. Medeni ahlakın, menfi ve müspet olmak üzere, iki türlü gayesi 

bulunmaktadır. Menfi gayesinde esas olan adalettir. Müspet gayesinin esası 

ise, şefkattir…Eski Türklerde Gök Tanrı, sulh tanrısı olduğu gibi, aynı zamanda 

Adalet ve Şefkat Tanrısıydı. Bireylerin birbirlerine karşı iyiliksever ve iyilik yapar 

olması "medeni ahlak" adını aldığı gibi, milletlerin birbirlerine iyilik yapmasına ve 

birbirlerinin iyiliklerini istemesine de "milletlerarası ahlak" adı verilir…Eski 

Türklerin yenilmiş olan milletlere sonradan kapitülasyon adı ile başına bela olan 

fevkalade müsaadeler ihsan etmeleri, Türk kültüründe mevcut bulunan milletlerarası 

birlik düşüncesinin bir sonucudur… Hülasa, her milletin yeryüzünde gerçekleştirdiği 

tarihi ve medeni bir misyonu vardır. Bu doğrultuda Türk milletinin misyonu 

ise,  ahlakın en yüksek faziletlerini fiiliyat sahasına çıkarmak, en mümkün 

görülmeyen fedakârlıkların ve kahramanlıkların mümkün olduğunu ispat etmektir.” 

(Gökalp. Z, 1968, ss. 152-155) 



127 

 

4.7. Gökalp'in Hukuki Türkçülük Anlayışı 

 

Bir devlette adalet amaç ise aracıda hukuktur. Dolayısıyla adalet amacı güden 

bir mekanizmada, hukuk düzeninde yaşanabilecek aksamalar, adalet kavramını esir 

alabilecek niteliğe bürünebilir. Bu doğrultuda bir vatandaş eğer ülkesindeki adalete 

güvenip itimat etmiyorsa, onun ülkesine olan vatani ahlakı da yıpranmaya 

başlayacaktır. Büyük bir Türk hükümdarı olan Timur'un da dediği gibi ülkeler kılıçla 

alınır ancak adaletle korunur. Adalete yönelmiş olan toplumlarda toplumsal bir 

yaşam düzenini sağlayan ve devletin yaptırım gücü ile desteklenen kaide, hak ve 

kanunlar bütününü ifade eden hukuk kavramı, modern dünyada çağdaş 

medeniyetlerin tescil aşamalarının en önemli şartı olmuştur. Gökalp'in ve 

Türkçülüğün milli hukuk hedefini de çağdaş bir hukuk sistemi oluşturmaktadır. 

 

 “Hukukî Türkçülüğün amacı, Türkiye'de çağdaş bir hukuk meydana 

getirmektir. Bu yüzyılın milletleri arasına girebilmek için,  en esaslı koşul; millî 

hukukun bütün şubelerini teokrasi ve klerikalizm bakiyelerinden tamamıyla 

kurtarmaktır. “Teokrasi, kanunların, Allah'ın yeryüzündeki gölgeleri addolunan 

(sayılan) halifeler ve sultanlar tarafından yapılması demektir. Klerikalizm ise esasen 

Allah tarafından vazedildiği (konulduğu) iddia olunan ananelerin (geleneklerin) 

lâyetegayyer (değişmez) kanunlar addolunarak, Allah'ın tercümanları itibar olunan 

ruhanîler tarafından tefsir edilmesidir. (yorumlanmasıdır)”  (Gökalp. Z, 1968, s. 156) 

 

Bu düşünceler doğrultusunda Gökalp'i, hukuk kavramının dini etkilerden 

kurtarılmasını ve çağdaş bir hukuk meydana getirilmesini hedefleyen bir aydın 

olarak ele alabiliriz. Gökalp, çağdaş devletlerde olduğu gibi kanun yapma ve devleti 

idare etme yetkilerinin bizzat millete ait olması gerektiğini 

öngörmektedir. Egemenliği millete veren ve kişi veya sınıflara ayrıcalık tanımayan 

bu anlayış, demokrasi kavramının da en önemli mihenk taşlarından birisidir. 

 

 “Çağdaş devletlerde, öncelikle kanun yapmak ve memleketi idare 

etmek, yetkileri doğrudan doğruya millete aittir.  Milletin bu yetkilerini tehdit 

(sınırlayacak) ve takyit (kısıtlayacak) edecek hiçbir makam, hiçbir anane ve hiçbir 



128 

hak yoktur.” (Gökalp. Z, 1968, s. 156) 

 

Gökalp dinine bağlı çağdaş bir Türk aydınıydı. Mensubu olduğu Türk 

milletinin geleneklerine son derece önem vermesinin yanında çağdaş dünyanın 

gerekliliklerini de iyi biliyordu. Bu yönüyle milliyetçi aydın tanımlamasının örnek 

bir temsilcisiydi. Hukuki Türkçülüğün birinci gayesini çağdaş bir hukuk devleti 

düzeninin oluşturulması olarak belirten Gökalp, ikinci olarak ise mesleki otoritelerin 

kamu yönetimi müdahalesinden kurtarılarak, iş bilen uzman kimselerin yetkisine 

dayanan özerk bir mesleki alan meydana getirmek olduğunu ifade etmişti. 

 

 “Hukukî Türkçülüğün ilk amacı, çağdaş bir devlet meydana getirmek olduğu 

gibi, ikinci olarak hedefi de, mesleki otoriteleri, velâyeti âmmenin (kamu otoritesinin) 

müdahalesinden kurtararak, mütehassısların (uzmanların) salâhiyetine (yetkisine) 

müstenit (dayanan) meslek muhtariyetleri oluşturmaktır. Bu esasa dayanan bir 

kanun-ı medeni ile ticaret, ziraat, sanayi kanunları, Darülfünun, baro, muallimler 

cemiyeti, tabipler cemiyeti, mühendisler cemiyeti gibi mesleki teşkilâtların meslekî 

muhtariyetlerine dair kanunlar yapmak da bu gayenin icabatındandır. 

(gereklerindendir).” (Gökalp. Z, 1968, s. 157) 

 

Gökalp'e göre Hukuki Türkçülüğün üçüncü ve son gayesi ise erkek ile kadın 

arasındaki eşitlik ilkesi üzerinedir. Gökalp'in ve Türkçülük fikriyatının Türk kadınına 

verdiği önem bu hususta bir kez daha ortaya çıkmaktadır. 

 

 “Hukukî Türkçülüğün belirlediği üçüncü gayesi ise çağdaş bir aile 

oluşturmaktır. Çağdaş bir devletteki eşitlik ilkesi, erkek ile kadının 

nikâhta, boşanmada, mirasta, meslekî ve siyasî haklarda denk olmasını gerektirir. O 

halde, yeni aile kanunu ile seçimler kanunu bu esasa dayanarak yapılmalıdır.” 

(Gökalp. Z, 1968, s. 157) 

4.8. Gökalp'in Dini Türkçülük Anlayışı 

 

Gökalp dini bilgilere ve fikirlere sahip inançlı bir insan konumuna 

sahipti. Lakin erken yaşlarda Rasyonalist ve Pozitivist felsefe ile tanışarak bu 



129 

 

fikirlerinin dini düşünceleri ile çarpışması sonucu iç dünyasında büyük bir buhrana 

sürüklenen Gökalp'in gençlik yıllarındaki intihar teşebbüsünün sebebi, fikir 

dünyasındaki bu çarpışmadan kaynaklandığı en tutarlı teorilerden biri haline 

gelmiştir. Bu hususa detaylı bir şekilde ilk bölümümüzde değinmiştik. Lakin yine 

hatırlatmak gerekirse Gökalp, bu dönemi şu şekilde açıklamıştı; “Uzvi hiçbir 

hastalığım, hiçbir sıkıntım yoktu; bütün ızdıraplanmın menba'ı felsefi 

düşünüşlerimdi. O zaman hakikat-ı kübra adını verdiğim büyük hakikatı 

bulabilsem, hiçbir derdim kalmayacağına emindim; fakat bunu hangi semtde 

aramalıydı? ” (Gökalp. Z, 1982, s. 101) 

 

Gökalp bu zorlu süreçten sonra kendini tekrar eğitime vermiş ve ilerleyen 

zaman zarfında Türkçülük ideolojisini benimseyerek çalışmalarını bu fikriyatın 

amaçları doğrultusunda yürütmeye başlamıştır. Ziya Gökalp içinde bulunduğu 

dönemin siyasi hadiseleri ve atmosferi, toplumsal gelişmeleri ve çevresinin de 

etkileriyle Osmanlı Devleti'ni içinde bulunduğu zor durumdan kurtaracak olan siyasi 

öğretinin Türkçülük ülküsü olabileceği kanısına varmıştı. Lakin Türkçülük 

akımına, İslamcılığın ve Batıcılığın zarar vereceğini düşünerek, bu fikriyatlara katı 

bir muhalefet yapmamış aksine bu üç siyasi öğretiyi beraber ele almıştı. 

 

 “Gökalp milliyetçilik hudutlarını aşan İslamcılık arasında bir herhangi çelişki 

görmez. Milliyetçiliğin hemen yanı başında İslamcılığın mevcudiyetini sürdürmesi 

gerektiğine, ayrı olarak ilmi, iktisadi ve teknik sahaya inhisar edecek olan 

modernleşmenin de bu iki fikri akıma ters düşmeyeceğine inanmaktadır. Bu üç fikri 

akımın her birisi toplumun belirli ihtiyaçlarını karşılamak üzere ayrı ayrı sahaları 

kapladıklarından dolayı bu üç akımın bir araya gelmesi ile “Avrupalılaşmış bir Türk-

İslam toplumunun yaratılması onun düşüncesinin temelini teşkil eder.” 

(Yavuz. K, 1977, s. 217) 

 

Anlaşıldığı üzere Gökalp, İslamcılık fikriyatının milliyetçilik düşüncesine ters 

düşmediği gibi modernleşme önünde de herhangi bir engel oluşturmayacağını 

düşünmektedir. İlmi ve dini birbirine zıt unsur olarak görmek onun nezdinde son 

derece yanlış bir düşüncedir. Gökalp, böyle yanlış bir algı oluşmasının sebebini de 



130 

öğreticilerin bilgi noksanlığı olarak görmektedir. 

  

 “Gökalp'e göre mekteplerde dini öğreten kişilerin gerçek İslamiyet’i 

bilmemeleri ve pozitif bilimleri öğretenlerin ise bu bilimlerin aslını, yani felsefeyi 

bilmemeleri sonucu, gençlik bu iki etki altında kalarak,  din ile akıl ve din ile örf 

arasında uyuşmazlık olduğuna kanaat getirmektedir. İslamiyet’i iyi bilmeyen bazı 

öğretmenlerin akla ya da örfe uymayan birtakım gelenekleri dine mâl etmeleri ile 

hiçbir dinî mahiyeti bulunmamasına rağmen pek çok gelenek, dinin esaslarından 

sayılmakta; bu da dinin akıl ve örfle zıt görünmesine yol açmaktadır.” 

(Öztürk. M, 2010, s. 91) 

 

 Gökalp; “Din ile ilim arasında bir ayrılığın olmadığını şu şekilde ifade 

etmektedir, "İlim ile din: Birincisi zan, ikincisi,,,İlim ile din: Birincisi tedbir, ikincisi 

tevekküldür, İlim ile din: Birincisi ihtiyat, ikincisi cürettir. Biri birinin lazım-ı gayr-i 

mufarıkı bulunan bu iki kuvvet, beşeriyetin iki muazzez rehberi selametidir.” 

(Gökalp. Z, 1976, s. 102) 

 

 “Gökalp'e göre İslam’ın temeli idare hâkimiyetine değil; ilim hâkimiyetine 

dayanmaktadır. Zaten en kutsal din olan İslamiyet akıl ve hürriyet prensibini esas 

alarak geliştirdiği üniversitesi aracılığı ile toplumları terbiye etmeyi kendine hedef 

edinmiştir. Bu görüşten yola çıkarak medreselerin esaslı bir biçimde yenilenmesini 

ve İslam dünyasındaki tüm medreselerin birleştirilerek geliştirilmesini düşünen 

Gökalp, İslam’ın tekrar büyük bir kuvvet unsuru haline gelmesini zaruri görür. O, bu 

talebin gerçekleşmesini Türk gençliğine kaçınılmaz bir vazife olarak yükler.” 

(Yavuz. K, 1977, s. 218) 

 

Gökalp, hukuki Türkçülüğün gerekliliklerinden bahseder iken hukuk ile din 

ilişkilerinin birbirinden bağımsız olması gerektiği görüşünde bulunduğu gibi devlet 

işleri ve din işlerinin de birbirlerinden bağımsız olması gerektiğini vurgulamıştır. Bu 

da onun laik anlayışa sahip bir Türk aydını olduğunu ispatlar niteliktedir. 

 

 “Gökalp, Türkçülüğün gelişmesi hususunda din ve devlet işlerinin birbirinden 



131 

 

ayrı olmasını gerekli görmüş ve bu doğrultuda millet ve ümmet ayrımını ortaya 

koymuştur. Ümmet, aynı dine mensup bireylerin topluluğu demektir. Ümmette ortak 

olan hayat sadece din hayatıdır. Oysa milletin din hayatı müşterek olduğu gibi 

ahlak, dil, hukuk vb.  pek çok alanı da müşterektir. Gökalp, toplumsal yaşamı maddi 

ve manevi olarak ikiye ayırır. Maddi alan modern yaşam şeklinin belirlendiği 

alandır. Manevi alan ise dini alandır. Aynı vakitte din, milli duyguları kabartan ve 

milli vicdan oluşturan en önemli olgudur.” (Zorlu. M, 2018, ss. 113-114) 

 

 “Gökalp, Batı demokrasisinin bizde tahakkuk etmesi için öncelikle teokrasiye 

karşı tedbir alınmasını ister. Bu istek, din ile devletin birbirinden ayrılmasını 

gerektiği düşüncesini ortaya çıkarır. Nitekim ona göre Kur'an sadece dini işler ile 

meşgul olmalıdır, bunun dışındaki işler modern kanun-ı esasiyeye (anayasaya) göre 

ayarlanmalıdır; çünkü milletin birliği anayasaya,  dini cemaatin birliği ise Kur'an'a 

bağlıdır.” (Yavuz. K, 1977, s. 220) 

 

 Ayrı olarak, “Türk milletindenim, İslam ümmetindenim ve Garp 

medeniyetindenim. ” diyen Gökalp, bir taraftan da dinde yenilik dolayısıyla Sadr-ı 

İslam’a dönüşü arzular ve nihayet dinin sadece ferdin vicdanında yaşamasını 

istemektedir.” (Yavuz. K, 1977, s. 221) 

 

Gökalp,  Dini Türkçülük konusunda, Türkçülerin ayrı bir ümmet programları 

olması gerektiğini belirtmiş ve bu programın dayanması gereken ilkeleri de 

belirtmiştir. Türkçülük anlayışını kabullenen Gökalp'in, İslam konusundaki 

hassasiyetinin de altının çizilmesi gerekmektedir. Çünkü bu hususta 

Gökalp, Türklüğün güçlenmesini arzuladığı gibi ümmetinde güçlenmesini arzulamış 

ve bu doğrultuda fikirler ileri sürmüştür. 

 

 “Türkçülerin millet mefkûresi Türklükse, ümmet mefkûresi de 

İslamlıktır. Bence Türkçülerin ayrı bir ümmet programları olmalı ve başlıca esasları 

da şunlar olmalıdır; “İslam kavimleri arasında ortak olan Arap harflerini 

değiştirmeden kullanmak, İslam kavimlerinde bilimsel terimleri ortak hale getirmek 

için kongreler düzenlemek, İslam kavimlerinde ortak bir eğitim için kongreler 



132 

düzenlemek, İslam kavimlerinin müftülükleri arasında bağ kurmak, İslam ümmetinin 

simgesi olan Hilal’in kudsiyetin muhafaza etmek. ” Bu ilkelerden anlaşılıyor ki 

Türkçülük aynı vakitte İslamcılıktır. Yalnız Türkçüler İslam ümmetçisi olmak sureti 

ile kendilerini İslam milliyetçilerinden ayırt ederler.” (Gökalp. Z, 1976, ss. 53-55) 

 

Ziya Gökalp din kitaplarının ve hutbelerde okunan vaazların Türkçe olmasını 

savunmuştur. Bu düşüncesinin sebebi, Türk milletinin okuduğunu anlayarak dininin 

içeriğini daha iyi öğreneceği fikriyatından ileri gelmektedir. Bu sayede okuduğunu ve 

anlatılanı anlayan millet, hem dinini daha iyi öğrenecek hem de yaptıkları 

ibadetlerinden daha büyük bir zevk alacaklardır.  

 

 “Dini Türkçülük, din kitaplarının ve hutbelerde vaazların Türkçe olması 

demektir. Bir millet, dini kitaplarını okuduğu halde anlayamaz ise doğal olarak 

dininin hakiki mahiyetini de öğrenemez. Hatiplerin, vâizlerin ne söylediklerini 

anlamadığı surette de ibadetlerden hiçbir zevk alamaz… İbadetten alınacak 

vecd, ancak okunan duaların tamamı ile anlaşılmasına bağlıdır. Halkımızın dini 

hayatını inceleyecek olursak görürüz ki, âyinler arasında en çok vecd 

duyulanlar, namazlardan sonra, ana diliyle yapılan derunî (içten) ve samimi 

münâcaatlardır…Türklerin namazdan aldıkları ulvî zevkin bir kısmı da yine ana 

diliyle inşad ve terennüm olunan ilâhîlerdir. Bilhassa, teravih namazlarını 

canlandıran âmil (sebep), şiir ile musikîyi câmi (toplayan, bir araya getiren) olan 

Türkçe ilâhîlerdir…O halde, dinî hayatımıza daha büyük bir vecd ve inşirah vermek 

için,  gerek (tilâvetler müstesna olmak üzere) Kur'an-ı Kerim'in ve gerek ibadetlerle 

ayinlerden sonra okunan bütün dualarla münâcaatların ve hutbelerin Türkçe 

okunması lâzım gelir.” (Gökalp. Z, 1968, s. 159) 

4.9. Gökalp'in İktisadi Türkçülük Anlayışı 

 

Ticareti bir devletin arabası olduğu varsayımını ele alalım. Düz yolda 

ilerleyen bir devlet,  elbet bir gün bu yolun sonuna gelecek ve farklı yollara sapmak 

zorunda kalacaktır. Yeni girdiği yol katettiği yol kadar ilerlemesi kolay 

olmayabilir. Çetin ve dik yollara girildiğinde devletin ileriye aynı hızla gidebilmesi 

için,  arabasının güçlü bir motora sahip olması ve bu çetin yolda herhangi bir arıza 



133 

 

yapmayacak kadar sağlam olması lazımdır. Yarı yolda kalan yolun sonunu 

göremediği gibi yavaş ilerleyen devlet ise yolun sonuna geldiğinde kendinden önce 

oraya varan devletlerin yolu kapadığına şahit olur. Bu engeli aşmak için yolu 

tutanlara tavizler vermek zorunda kalır. Kendisi bu engeli aştığında gideceği yolun 

yine kendinden hızlı yol alan devletler tarafından katedildiğinin farkına varır. Kendi 

gideceği yolu gider lakin önüne yeni engeller çıkacağının da farkındadır. Devlet bu 

noktada ya kendine yeni yollar arar ya da kendinden önde giden devletlere yeni 

tavizler verir. Verdiği bu tavizler doğrultusunda gideceği yola daha hızlı ulaşmak için 

önde giden devletlerle bir anlaşma yaparak onların arkasına çekme halatı ile 

bağlanır. Lakin halatın sağlamlığını sadece çekici konumunda ki devletler 

bilir. Dolayısıyla ticaret bir devleti hedeflediği noktaya taşıyabilecek en önemli 

unsurlardandır. Sağlam ve hızlı bir arabaya sahip olmayan devletler ya geleceğin 

gerekliliklerini önceden tahmin ederek gidilmesi gereken noktaya önceden yol 

alacaklar ya da önünde gidenleri geriden izlemek zorunda kalacaklardır. Ticaretin 

öneminin farkında olan Türklerde bu hususa önem vermişlerdir. Eski Türkleri ele 

aldığımızda da ticari yaşamın mevcut olduğunu görebilmekteyiz. Bu dönemde 

göçebe yaşam mevcut olduğu için iktisadi hayatta çobanlığa dayanıyordu.  

 

 “Türkler, en eski vakitlerde göçebe tarzda bir hayat sürüyorlardı. Bu 

zamanlarda, Türk iktisadı çobanlık esasına dayanıyordu. O vakitlerde, Türklerin 

sahip olduğu bütün servetleri keçi, koyun, at, öküz, deve gibi hayvanlardan ve 

yedikleri süt, peynir, yoğurt, tereyağı, kımız gibi hayvani mahsullerden 

ibaretti. Giydikleri kıyafetleri de bu hayvanların pöstekileri,  derileri, yünleri ve 

yapağıları idi. Bu dönemdeki göçebe Türklerin sanayisi de hep hayvani mahsuller 

üzerinde işlerdi: Öküzlerin uyluk kemiğinden kımız sürahileri, Develerin ayağından 

"ayak" adı verilen kımız kadehleri yapılırdı.” (Gökalp. Z, 1968, s. 160) 

 

Gökalp Türklerin ticarete verdiği önemi onların ticaret güzergâhlarına verdiği 

önem üzerinden anlatmış ve bir sonuca varmıştır.  

 

“Eski Türkler, ticaret hususuna da yabancı değillerdi. İlhanlık devirlerinde 

devletin en büyük gelir kaynağı, Çin’den Avrupa’ya ipek götüren ve Avrupa’dan 



134 

Çin’e kadife getiren Türk ticaret kervanlarıydı. O vakit Çin, İran, Hint, Rusya ve 

Bizans arasındaki büyük ticaret yolları tamamıyla Türklerin elinde 

bulunmaktaydı. Mukan Han, İran'ın şimâlinden, Azerbaycan'dan ve 

Anadolu'dan, İstanbul'a doğru giden yeni bir ticaret yolu açmak istedi. Lakin İraniler 

buna muhalefet oldular. Bunun üzerine Mukan Han, ipek yolunu temin 

için, Türk, Çin ve Bizans devletleri arasında üçlü bir ittifak sözleşmesine çalıştı ve 

İran devletini ya ortadan kaldırmaya  yahut uluslararası ticaret yolunun 

memleketinden geçmesi için zorla razı etmeye teşebbüs etti. Görülüyor ki, eski Türk 

ilhanlarının gayesi, Mançurya'dan Macaristan'a kadar uzanan büyük Turan kıtasında 

sadece siyasî bir emniyet meydana getirmekten ibaret değil idi. Asya ve Avrupa 

milletleri arasında uluslararası bir ticaret ve mübadele teşkilâtı yapmayı da üzerlerine 

almışlardı.” (Gökalp. Z, 1968, ss. 160-161) 

 

Türklerin ticari yollara verdiği önemi Gökalp'in bu örnekleminden 

anlamaktayız. Osmanlı Devleti'ni ele aldığımızda ise Osmanlıların, döneminde en 

önemli ticaret yollarına hâkim olması, beraberinde Avrupalıları yeni ticaret yolları 

arayışına itmişti. Böylelikle bu husus coğrafi keşiflerin başlamasında en önemli 

etkenlerden biri olmuştu. Coğrafi keşiflerin başarıya ulaşmasıyla beraber Baharat ve 

İpek yolları gibi ticaret yollarının öneminin azalması sonucu Osmanlı Devleti'de 

önemli bir ekonomik kayıba uğramıştı. Kısacası ticaret yolları,  iktisadi hayatta her 

kavim gibi Türkler için de oldukça önemli bir konuma sahipti. Yine eski Türlere 

döndüğümüzde Gökalp, Türklerin iktisadi hayata verdikleri önemi şu örnekle 

belirtmiştir; “Eski Türklerin iktisada bahşettikleri önemi il adlarında bile görürüz: 

“Şarkî Türkistan'da, Tarancılar namı verilen ve Garbî Türkistan'da, Sartlar ismini 

alan iki il vardır. Bu adlardan birincisi çiftçiler, ikincisi tüccarlar 

manasınadır. Kanıklılar, Ağaçeriler, Tahtacılar, Mandallar, Menteşeler, Sürgücüler 

ilh(vb)…  de demirci idi.” Türk menkıbelerine göre, ilk çadırı yapmış olan Türk 

Handır, ilk arabayı yapan Kanıklı Beydir, ilk defa yemeklerde tuz kullanan Tavunk 

Handır, Türkler, arabalar ile seyahat etmeye, tâ iskitler döneminde başlamışlardır. 

Eski Türkler lezîz yemekler yemeyi, gayet güzel elbiseler giymeyi, hayatlarını 

ziyafetler ve düğünler arasında geçirmeyi severlerdi. Bunun için de hiç boş 

durmazlar, iktisadî faaliyetler ile uğraşarak çok kazanırlar ve çok sarf ederlerdi.” 



135 

 

(Gökalp. Z, 1968, s. 161) 

 

Gökalp, mülkiyet konusuna gelince bu hususa objektif bir tutumla 

yaklaşmaya çalışmış ve Türk milletine en uygun mülkiyet anlayışını saptamaya 

çalışmıştır. Bu hususta ferdi mülkiyet ve içtimai (toplumsal) mülkiyet kavramlarını 

ne tamamı ile reddeden ne de tamamı ile kabul eden Gökalp, bu iki mülkiyet arasında 

ılımlı bir yol izlemekten yana olmuştur. Bu konuya bir hikâye ile değinmiş ve kendi 

mülkiyet düşüncesini temellendirmiştir. 

 

 “Eski Türklerin misafirperverlikleri son dereceyi bulmuştu. Dede Korkut 

kitabına bakıldığı vakit, Burla Hatun yaptığı umumi bir ziyafetten bahsederken şu 

sözleri dile getiriyor; “Tepe gibi et yığdırdım. Göl gibi kımız sağdırdım. Aç olanları 

doyurdum, çıplak olanları giydirdim. Borçluların borcunu verdim. ” Bununla 

beraber, binlerce liraları yutan bu umumî ziyafetler, Salor Kazan'nın senede bir kere 

yaptığı yağma ziyafetine nispetle hiç hükmünde kalırdı. Salur Kazan'ın ziyafetinde 

bütün beyler ile halk tamamıyla yiyip içtikten sonra, Salur Kazan zevcesinin elinden 

tutarak sarayından çıkar ve varı yoğu her ne varsa yağma edilmesini davetlilerden 

isterdi. Bu suret ile yağmaya uğrayan Salor Kazan bir süre sonra,  Oğuz ilinin yine en 

zengin beyi olurdu.” (Gökalp. Z, 1968, ss. 161-162) 

 

Bu hikâye Gökalp'in anlatacağı mülkiyet düşüncesine bir temel 

hazırlamaktadır. Hikâyede Salur Kazan denilen şahıs bütün mal varlığını halkıyla 

paylaşarak onlarla bir dayanışma ortamı oluşturmaktadır. Lakin bu mal paylaşımı 

Salor Kazan'ı fakirleştirmemekte aksine bir müddet sonra onu yine Oğuz ilinin en 

zengin beyi yapmaktaydı. Bu husustan yola çıkarak Gökalp düşüncelerini şu şekilde 

aktarmıştır; “Kazanılacak servetler Salor Kazan'ın zenginliği gibi, umuma (genele) 

ait olmalıdır.  Türkler, hürriyet ve istiklâli sevdikleri için, iştirakçi olamazlar. Lakin 

müsavatperver (eşitliği savunan) olduklarından dolayı, fertçi de kalamazlar. Türk 

kültürüne en uygun olan sistem solidarizm, yani tesanütçülüktür 

(dayanışmacılık). Ferdî mülkiyet, içtimaî tesanüte (toplumsal dayanışma) hadim 

(hizmet eden) bulunmak şartıyla meşrudur. Sosyalistlerin ve komünistlerin ferdî 

mülkiyeti ilgaya teşebbüs etmeleri doğru değildir. Fakat içtimaî tesanüde hadim 



136 

olmayan ferdî mülkiyetler varsa bunlar meşru sayılamaz. Bundan başka, mülkiyet 

yalnız ferdî olmak lâzım gelmez. Ferdî mülkiyet gibi, içtimaî mülkiyet de 

olmalıdır. Cemiyetin bir fedakârlığı veya zahmeti neticesinde husule gelen (meydana 

gelmek) ve fertlerin hiçbir emeğinden hâsıl olmayan (oluşmayan) fazla temettüler 

(kar payı), cemiyete aittir.” (Gökalp. Z, 1968, s. 162) 

 

Görüldüğü üzere Gökalp, mülkiyet konusunda radikal bir görüşe sahip 

değildir. Ferdi mülkiyeti toplumsal dayanışma esasına hizmet etmesi doğrultusunda 

meşru olduğunu belirtmiştir. Lakin toplumsal dayanışma esasına hizmet etmeyen ve 

bencilliğe kaymış ferdi mülkiyetlerin de tam karşısında konumlanmıştır. İçtimai 

mülkiyetin de olması gerektiğini söyleyen Gökalp, içtimai kazançların fertlere 

kaptırılmamasının altını çizmiş ve bu kazançların bütünün refahı için harcanması 

gerektiğini belirtmiştir. Kısacası toplumun fedakârlığı neticesinde oluşan kar payı 

toplumun refahını yükseltmek amacı ile yine toplum yararına kullanılmalıydı. 

 

 “Fazla temettülerin "plus-value'' (artı değer) 'lerin cemiyet namına toplanması 

ile meydana gelecek büyük meblâğlar, cemiyet hesabına açılacak olan fabrikaların ve 

tesis olunacak büyük çiftliklerin sermayesi olur. Bu umumî teşebbüslerden meydana 

gelecek olan kazançlarla fakirler, hastalar, öksüzler, kötürümler, körler, sağırlar ve 

dullar için, hususi barınaklar ve mektepler açılır; umumi 

bahçeler, tiyatrolar, kütüphaneler, müzeler tesis olunur. İşçiler ve köylüler için sıhhi 

evler inşa edilir. Memleket, genel bir elektrik şebekesi içine alınır. Hülasa, her türlü 

sefalete son vererek umumun refahının sağlanması için her ne lazımsa 

yapılır…Demek ki, Türklerin içtimaî mefkûresi, ferdî mülkiyeti 

kaldırmaksızın, içtimaî servetleri fertlere gasp ettirmemek, umumun menfaatine sarf 

etmek üzere, muhafaza ve tenmiyesine (geliştirme) çalışmaktır.” 

(Gökalp. Z, 1968, ss. 162-163) 

 

Bazı zihniyetler Türk milletinin daima çiftçi olarak kalmasını, başka ticari 

düşüncelerle zaman ve sermaye kaybının yaşanmamasını ve ticaretimizin daima 

çiftçilik temeline oturtulmasını istemişlerdir. Bu noktada Gökalp, sanayi üretimini 

dışlamamış tam aksine çağdaş bir millet olmak isteniyorsa sanayiye de gereken 



137 

 

önemin verilmesini istemiştir. Çünkü gelişen çağdaş dünyada sanayinin rolü oldukça 

büyüktü. Gökalp'te Türk milletinin, çağdaş dünyada iktisadi hayata yön veren bu 

önemli treni kaçırmasını istememekteydi ve bu konuya da şöyle açıklık getirmişti; 

“Bazıları "memleketimiz bir ziraat yurdudur,  biz dâima çiftçi bir millet 

kalmalıyız. Büyük sanayiyle uğraşmağa kalkışmamalıyız" diyorlar ki, asla doğru 

değildir. Filhakika, çiftçiliği hiçbir zaman elden bırakacak değiliz, fakat asri bir 

millet olmak istiyorsak, mutlaka büyük sanayiye malik olmamız lâzımdır. ” 

(Gökalp. Z, 1968, s. 163) 

 

Avrupa inkılapları içerisinde en önemli inkılabın, iktisadi inkılap olduğunu 

düşünen Gökalp, bu trene geçte olsa binmemiz gerektiğini düşünmekteydi. İktisadi 

İnkılap kavramı, bölgesel iktisat yerine millet iktisadının ve küçük hirfetler (Küçük 

el sanatlarının genel adı, duvarcılık, demircilik, dokumacılık, marangozluk vb. ) 

yerine büyük sanayinin ikame edilmesinden ibarettir. Gökalp'te bu hususta rehber 

olarak milli iktisat kuramcılarının alınması gerektiğini söylemiştir. 

 

 “Almanya'da Friedrich List ve Amerika'da John Ray İngiltere'de 

Manchesterienlerin tesis ettikleri iktisadiyat ilminin, umumî ve beynelmilel 

(uluslararası) bir ilim olmayıp yalnız İngiltere'ye mahsus bir millî iktisat sisteminden 

ibaret olduğunu ortaya koydular. İngiltere büyük sanayi memleketi olduğu 

için, mamûlâtını harice göndermeye ve hariçten iptidaî maddeler getirmeye 

muhtaçtır. Bu nedenle, İngiltere için faydalı olan yegâne usûl, gümrüklerin serbest 

olması kaidesi, yani açık kapı siyasetidir.” (Gökalp. Z, 1968, s. 163) 

 

Böyle bir açık kapı siyasetinin başarıya ulaşmasıyla beraber, İngiltere gibi 

büyük sanayiye sahip olmayan ülkeler iktisadi bakımdan İngiltere'ye esir hale 

gelebilirdi. Böyle bir durumdan kurtulmanın yolu milli bir iktisat anlayışı meydana 

getirmekten geçmekteydi. Gökalp'te bu doğrultuda meydana getirilmesini hedeflediği 

milli iktisat sistemi örneklerini John Ray ve Friedrich List'te bulmuştur. 

 

 “İşte, bu iki müceddid, kendi ülkeleri için, birer hususi millî iktisat sistemi 

oluşturarak, ülkelerinin büyük sanayiye sahip olması için çalıştılar ve başarılı da 



138 

oldular. Bugün,  Amerika ile Almanya büyük sanayi konusunda İngiltere ile boy 

ölçüşebilecek bir mertebeye yükselmişlerdir. Bununla beraber şimdi, onlar da 

İngiltere'nin açık kapı siyasetini takip etmektedirler. Lakin bu seviyeye 

gelebilmelerinin sebebinin, yıllarca millî iktisadın himaye usullerini tatbik sayesinde 

olduğunu da pekâlâ biliyorlar.” (Gökalp. Z, 1968, ss. 163-164) 

 

Gökalp mülkiyet kavramı için Türk kültürüne en yakın sistem olarak 

Solidarizm sistemini uygun bulmuş, çağdaş bir millet ve devlet olabilmek için de 

büyük sanayi hususunu gerekli görmüştür. Bu gereklilikleri meydana getirmek için 

önce akıllı plan ve programlar oluşturmak sonra ise bu programları başarılı şekilde 

uygulamak gerektiğini belirtmiştir. 

  

 “İşte Türk iktisatçılarının da evvela ilk işi, Türkiye'nin iktisadî şeniyetini 

(gerçeklik) tetkik ve saniyen (ikinci olarak), bu objektif incelemelerden milli 

iktisadımız için ilmi ve esaslı bir program meydana getirmektir. Bu program 

oluşturulduktan sonra, ülkemizde büyük sanayi meydana getirmek için her birey bu 

program dairesinde çalışmalı ve İktisat Vekâleti de bu ferdi faaliyetlerin başında 

umumî (genel) bir nâzım (düzene koyan) vazifesini ifa etmelidir.” 

(Gökalp. Z, 1968, s. 164) 

4.10. Gökalp'in Siyasi Türkçülük Anlayışı 

 

Gökalp, Türkçülük fikriyatının siyasi bir oluşum olmadığını 

söylemektedir. Türkçülük akımını sadece siyaset kavramı ile ilişkilendirmek hem 

cahillik hem de bu fikriyata yapılan bir haksızlık olacaktır. Türkçülük ülküsü 

ekonomi, hukuk, eğitim, kültür gibi toplumsal yaşam ile etkileşimi bulunan birçok 

alana yönelebilmiş ve bu alanlarda kendine hedefler koyarak ilkeler belirtebilmiş bir 

fikir akımıdır. Bu yönüyle Türkçülük ülküsü Türk milletinin toplumsal bir öğretisi 

niteliğindedir. 

 

“Türkçülük, siyasî bir fırka değildir; ilmî, felsefî, bediî bir mekteptir; başka 

bir tâbirle, harsî bir mücahede ve teceddüt yoludur. ” (Gökalp. Z, 1968, s. 165) 

 



139 

 

Gökalp, Türkçülük doktrinin siyasetle tamamı ile soyutlanması gerektiğini 

savunmamıştır. Çünkü Gökalp, Türk harsını siyasi ülkülere de sahip olan bir kültür 

olarak kabul etmiştir. Bu yüzdendir ki, Türkçülük ülküsünün siyasi arenada da 

kendine özgün bir duruşu vardır. Bu doğrultuda Gökalp'e göre 

döneminde, Türkçülüğün siyasi arenadaki hedeflerine ve duruşuna arka çıkan siyasi 

oluşum Halk Fırkası'dır. 

 

 “Türkçülük, tamamı ile siyasi ülkülere bigâne (ilgisiz) de kalamaz. Çünkü 

Türk kültürü, sair (başka) ülküler ile beraber, siyasi mefkûrelere de 

sahiptir. Meselâ, Türkçülük hiçbir zaman teokrasiyle, klerikalizm ile istibdatla itilâf 

(uyuşma) edemez. Türkçülük, çağdaş bir akımdır ve yalnız çağdaş nitelikte bulunan 

akımlarla ve mefkûrelerle itilâf edebilir. İşte bu nedenledir ki, bugün 

Türkçülük, Halk Fırkasına müzahirdir. Çünkü Halk Fırkası, egemenliği millete, yani 

Türk halkına verdi. Devletimize Türkiye ve halkımıza Türk milleti adlarını bahşetti.” 

(Gökalp. Z, 1968, s. 165) 

 

 Ziya Gökalp, Halk Fırkası'nın Türkçülükle aynı hakikati aradığını ve aynı 

ülküye hizmet ettiğini belirtmiştir. Milli ve çağdaş bir devlette en önemli esaslardan 

biriside halkçılıktır. Halkçılık hem Halk Fırkası için hem de Türkçülük fikriyatı için 

son derece önemli bir konuma sahipti. Bu ilkeye Gökalp'te, Yusuf Akçura gibi büyük 

bir önem atfetmiştir. Dolayısıyla Türkçülük ile Gazi Mustafa Kemal'in kurucusu 

olduğu Halk Fırkası'nın halkçılık temelindeki ortak düşünceleri, ikisinin siyasi 

program olarak aynı istikamette olduklarına dair bir örnek teşkil etmektedir. 

 

 “Halk Fırkasının annesi olan Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti… Hiç farkında 

olmadan Türkçülüğün siyasi programını uyguladı. Çünkü  hakikat tektir, iki 

olamaz. Hakikati arayanlar, farklı farklı yollardan hareket etseler de, sonuçta aynı 

hedefe ulaşırlar. Türkçülük ile halkçılığın nihayet aynı programda 

birleşmeleri, ikisinin de nefsül-emre (hakikatin kendi) şe'niyete (gerçeklik) mutabık 

olmasının bir neticesidir. İkisi de tam hakikati buldukları içindir ki, tamamıyla 

birbirine mutabık kaldılar.” (Gökalp. Z, 1968, ss. 165-166) 

 



140 

Bu duruma bir başka örneği de istiklal mücadelesine atıfta bulanarak veren 

Gökalp,  Türkçülerin tamamının milli mücadelenin ateşli destekleyicisi olduğunu 

belirtiyor ve mücadele yıllarında halkçıların ve Türkçülerin ortaklığı ile Türk 

Milleti'nin meydana geldiğini belirtiyordu. 

 

 “Bu ayniyetin bir tecellisi de şudur ki, bütün Türkçülerin hiçbir müstesnaları 

olmamak üzere Anadolu mücahedesine (savaş) katılmaları ve onun en ateşli 

savunucuları olmalarıdır. Türkiye'de Allah'ın kılıcı halkçıların pençesinde ve Allah'ın 

kalemi Türkçülerin elinde idi. Türk vatanı tehlikeye düşünce, bu kılıçla bu kalem 

izdivaç ettiler ve bu izdivaçtan bir cemiyet doğdu ki, adı Türk Milleti'dir.” 

(Gökalp. Z, 1968, s. 166) 

 

Gelecekte de Halkçılık ve Türkçülük arasında ki bağın devam edeceğini 

düşünen Gökalp, bu doğrultuda ki düşüncelerini şu şekilde ifade etmiştir; “Gelecekte 

de daima halkçılık ile Türkçülük el ele vererek ülküler âlemine doğru birlikte 

yürüyeceklerdir. Her halkçı kültür sahasında Türkçü olacak, her Türkçüde siyaset 

sahasında halkçı kalacaktır, Dinî ilmihalimiz, bize "akaitte mezhebimiz mâturidilik 

ve fıkıhta mezhebimiz hanefilik" olduğunu öğretiyor. Biz de buna teşbihle, şu 

düsturu ortaya atabiliriz: “Siyasette mesleğimiz halkçılık ve harsta mesleğimiz 

Türkçülüktür.” (Gökalp. Z, 1968, s. 166) 

4.11. Gökalp'in Felsefi Türkçülük Anlayışı 

 

Gökalp ilim kavramı ile felsefe kavramını birbirinden ayırmış ve birinin 

objektif diğerinin ise daha sübjektif olduğunu belirtmiştir. İlim kavramının tezleri 

nesnel ve evrensel bir niteliğe sahip olduğu için bu hususta Türkçülük temelinde 

herhangi bir program yapılamayacağını belirten Gökalp, sübjektif olan felsefe 

kavramının ise milli bir temele indirgenebileceğini belirtmiştir. 

 

 “İlim, objektif ve müspet (pozitif) olduğu için, milletlerarasıdır. Bundan 

dolayı, ilimde Türkçülük olamaz. Lakin  felsefe, ilme dayanmak ile beraber, ilmi 

düşünüşten farklı bir düşünüş tarzıdır. Felsefenin objektif ve müspet unvanlarını 

alabilmesi, yalnız bu sıfatları taşıyan nitelikteki ilimlere uygun olması 



141 

 

sayesindedir, ilimin reddettiği hükümleri felsefe ispat edemez, ilimin ispat ettiği 

hakikatleri felsefe reddedemez. Felsefe, ilme karşı bu iki kayıt ile mukayyet (bağlı) 

olmakla beraber bunların dışında tamamı ile özgürdür. Felsefe, ilim ile çelişkiye 

düşmemek şartıyla, ruhumuz için daha ümitli, daha vecdli (aşk, muhabbet, kendinden 

geçme, coşkunluk hali) daha teselli verici, daha çok saadet bahşedici, tamamıyla yeni 

ve orijinal faraziyeleri (varsayım) meydana atabilir. Bir felsefenin kıymeti, bir 

taraftan pozitif ilimlerle hem âhenk olmasının derecesiyle, diğer taraftan ruhlara 

büyük ümitler, teselliler, saadetler ve vecdler vermesiyle ölçülür. Demek 

ki, felsefenin bir evresi sübjektiftir. Bundan dolayı felsefe, ilim gibi milletlerarası 

olmaya mecbur değildir. Millî de olabilir. Bundan dolayıdır ki, her 

milletin,  kendisine göre bir felsefesi mevcuttur. Yine bundan dolayıdır 

ki, ahlâkta, iktisatta, bediiyatta olduğu gibi, felsefede de Türkçülük olabilir.” 

(Gökalp. Z, 1968, s. 167) 

 

Gökalp, milli bir felsefenin oluşturulabileceğini işte bu dayanaklara 

bağlamıştır. Felsefe, Gökalp'in dünyasında önemli bir konuma sahipti. Felsefe ile 

erken yaşlarda tanışan Gökalp'in, felsefi fikirleri ile dini fikirlerinin çarpışması 

üzerine fikri bir buhrana doğru sürüklendiğinden de bahsetmiştik. Dolayısıyla 

Felsefe ve Gökalp arasında uzun yıllara dayanan bir ilişki mevcut idi. Gökalp, bu 

hususta Türk felsefeciliğinin gelişemediğini ve bu sebepten ötürü de çok az Türk 

filozof yetiştiğini belirtmiştir. Bunun sebebini de Türklerin sadece düşünmek için 

düşüneceği rahat bir ortamdan mahrum oluşuna bağlamıştır. 

 

 “Felsefe, maddi ihtiyaçların iktiza (gerekme) ve icbar (zorlama) 

etmediği, garazsız menfaatsiz, hasbi bir düşünüştür. Bu tür düşünüşe "spekülâsyon" 

namı verilir. Biz buna, Türkçede "muakale" adını veriyoruz. Bir millet savaşlardan 

kurtulmadıkça ve iktisadî bir refaha ulaşamadıkça içinde muakale yapacak bireyler 

yetişemez. Çünkü muakale sadece düşünmek için düşünmektir. Hâlbuki  bin türlü 

derdi olan bir millet, yaşamak için, kendini savunmak için, hatta yemek ve içmek 

için düşünmeye mecburdur. Düşünmek için düşünmek yalnız bu hayati düşünüş 

ihtiyaçlarından kurtulmuş olan ve çalışmadan yaşayabilen insanlara nasip 

olabilir. Türkler, şimdiye kadar böyle bir huzur ve istirahate sahip olamadıkları 



142 

için, içlerinde hayatını muakaleye vakfedebilecek az adam yetişebildi. Bunlar 

da, düşünüş yollarını bilmediklerinden, mefkûrelerini iyi idare 

edemediler, ekseriyetle dervişlik ve kalenderlik çıkmazlarına saptılar.” 

(Gökalp. Z, 1968, ss. 167-168) 

 

Bir insan iyi bir filozof olmak için dünyevi dertlerden kendini soyutlamış 

olması ve bunun paralelinde sadece düşünmek için düşünecek rahat bir ortama ve 

bolca zamana sahip olması lazımdır. Lakin Türk milletinin tarihi mücadeleler ile 

geçtiğinden ötürü Türkler felsefe üretebilecek bir ortama erişememişlerdir. Bu 

yüzden Türk milletinin felsefi yeteneğini sorgulamakta bu noktada pek doğru 

olmayacaktır. 

 

 Bu hususta Gökalp, “Türkler arasında şimdiye kadar az filozof 

yetişmesini, Türklerin muakaleye istidatsız (yeteneksiz) olduklarına hamletmemelidir 

(yüklememeleridir). Bu azlık, Türklerin henüz müspet ilimlere, huzur ve istirahatçe 

muakaleyi mümkün kılacak bir seviyeye yükselmemeleriyle izah olunursa, daha 

doğru olur. ” demiştir. (Gökalp. Z, 1968, s. 168) 

 

Gökalp, bununla beraber Türklerin halk felsefesinde ise oldukça başarılı 

olduğunu dile getirmektedir. İşte bu başarı, Türklerin yeniden dirilişine sebebiyet 

veren önemli unsurlardan birisi olmuştur. Gökalp, halk felsefesinin Türklerde 

kuvvetli olduğunun göstergesini şu şekilde açıklamaktadır; “Türklerin felsefece geri 

kalmaları yalnızca yüksek felsefe bakımından doğru olabilir. Halk felsefesi 

bakımından ise Türkler, bütün uluslardan daha yüksektirler…İki ordu ve iki millet 

birbiri ile harp ederken, bir tarafın galip, diğer tarafın mağlûp olması sonucunu 

doğuran başlıca sebepler, iki tarafın felsefeleridir. Ferdi hayatı vatanın 

istiklâlinden,  şahsi menfaati namus ve vazifeden daha kıymetli gören bir ordu 

mutlaka mağlûp olur. . . Çanakkale muharebeleri ve Anadolu muharebeleri, Türkleri 

bu iki savaşta galip kılan maddi kuvvetleri değildi,  ruhlarında hükümran bulunan 

millî felsefeleri idi. Türkler, maddi silahların manevi kuvvetleri hükümsüz bıraktığı 

son yüzyıla gelinceye kadar Asya'da, Avrupa'da, Afrika'da bütün milletleri yenmişler 

ve tâbiiyetleri altına almışlardı. Demek ki, Türk felsefesi, bu milletlerin sahip olduğu 



143 

 

felsefelerin hepsinden daha yüksek bir konumdaydı.” (Gökalp. Z, 1968, ss. 168-169) 

 

Gökalp, milli duygularının coşkunluğuna kapılıp rasyonaliteden uzaklaşan 

birisi değildi. Gökalp'te döneminin birçok Türk aydını gibi akılcı ve realist bir Türk 

aydınıydı. Türkçülük ülküsü çağdaşlık, akılcılık, ilericilik ve millilik kavramları 

üzerinde yükselmektedir. Dolayısıyla Türkçülük gibi bir fikriyata sahip olmak için 

meziyet gereklidir. Milli bir bilinçten uzak kalan Türk milletinin bu zaman zarfı 

içinde maddi olarak diğer milletlerden geri kaldığı bir gerçektir. Lakin bu farkı 

kapatmak yine Türk milletinin elindedir ve Türk milletinde de bu kararlılık ve 

yetenek bulunmaktadır. 

 

 “Yalnız şu var ki, bugün maddî medeniyet noktaî nazarından ve maddî 

silâhlar dolayısıyla Avrupalı milletlerden gerideyiz. Medeniyetçe onlara müsavi (eşit) 

olduğumuz gün hiç şüphesiz cihan hegemonyası yine bize geçecektir. Mondros'ta 

esir bulunduğumuz zaman, orada kamp kumandanı olan bir İngiliz, şu sözleri 

söylemişti: “Türkler, istikbalde yine cihangir olacaklardır.” (Gökalp. Z, 1968, s. 169) 

 

Türk milleti elbet bir gün bıraktığı cihangirlik bayrağını geri alıp burçlarına 

dikecektir. Her zaman olduğu gibi adaletin ve mazlumun yanında olmayı Türklük 

şuuru bilecek ve milliyetine yakışır olanı yapacaktır. 

 

 “Görülüyor ki, Türklerde, yüksek felsefe terakki etmemiş olmakla 

beraber, halk felsefesi gayet yüksektir. İşte felsefî Türkçülük, Türk halkındaki bu 

millî felsefeyi arayıp meydana çıkarmaktır. Ey bugünün Türk genci! Bütün bu işlerin 

yapılması asırlardan beri seni bekliyor.” (Gökalp. Z, 1968, s. 169) 

  



144 

  



145 

 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

GÖKALP  VE AKÇURA'NIN MİLLİYETÇİLİK TEMELİNDE FİKİRSEL 

FARKLILIKLARI 

5.1. Millet Kavramı Anlayışında Farklılıklar 

 

Türk milliyetçiliğine yön veren bu iki münevverin elbette bazı hususlarda 

fikir ayrılıkları da mevcuttur. Bu durum gayet olağandır. Hedefler aynı olabilir lakin 

bu hedeflere nasıl gidileceği konusu kişiden kişiye farklılık gösterebilir. Bu iki 

münevverin farklı olarak ele aldığı konulardan birisi de millet kavramıdır. Akçura ve 

Gökalp'in milliyetçiliğin temel esaslarından olan millet kavramı için tanımlamaları 

birbirlerinden farklılık göstermektedir. Bu farklılık şu şekildedir; 

 “Akçura'ya göre; “Millet, ırk ve dilin esasen birliğinden dolayı sosyal 

vicdanında birlik ve beraberlik meydana gelmiş insan toplumudur.” 

(Akçura, Y, 1978, s. 35) Gökalp'e göre; “millet, dilce, dince, ahlakça ve güzellik 

duygusu bakımından müşterek olan,  yani aynı terbiyeyi almış fertlerden mürekkep 

bulunan bir topluluktur. Türk köylüsü onu (dili dilime uyan,  dini dinime uyan) 

diyerek tarif eder.” (Gökalp. Z, 1968, s. 20) 

Görüldüğü üzere Gökalp, millet tanımlamasında, milleti meydana getirecek 

unsurları dile getirirken ırk kavramına değinmemiştir. Bu yönüyle Gökalp, Akçura'ya 

göre daha kültürel bir milliyetçilik anlayışından yanadır. Bir diğer farklılık yaratan 

husus ise milliyetçilik düşüncesinin diğer siyasal düşüncelerle olan ilişkilerinden 

kaynaklanmaktadır. Bu konuda da iki düşünür arasında belirgin farklılıklar vardır.  

 “Üç Tarz-ı Siyaset adlı makalesinde Akçura, Osmanlıcılık, İslâmcılık ve 

Türkçülük fikirlerini açıklayarak, bu öğretilerden "hangisinin Osmanlı Devleti için 

daha yararlı ve kabil-i tatbik" olduğunu sorar. Akçura'ya göre bu görüşler 

birbirlerinin seçenekleridir ve birinin tercih edilmesi gerekmektedir. Gökalp 

ise, “Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak” kavramlarını savunmaktadır. Bu 

kavramları birbirlerinin zıddı olarak değil aksine tamamlayıcı birer unsur olarak 

görür. “Türk Milletindenim, İslâm ümmetindenim, Batı medeniyetindenim” demek 

suretiyle, bu üç kavram ile bir araya gelen bir milliyetçilik anlayışını seslendirir.” 



146 

(Saklı. A. R, 2009, s. 9) 

Bu iki düşüncenin de kendi içerisinde tutarlılığı vardır. Akçura, bu üç 

fikriyattan hangisinin Türk milletini kurtarışa erdireceğini irdelerken, Gökalp ise bu 

fikriyatları birleştirici bir rol üstlenmiştir.  

5.2. Türk Lisanının İçeriği Konusunda Farklılıklar 

 

Bir diğer fikirsel farklılıkları ise Türk dili konusunda olmuştur. Bu hususta 

Türkçe'nin sadeleştirilmesi konusunda iki düşünürde hemfikirdir. Lakin pratikte 

farklılıkları mevcuttur. 

 

 “Akçura'ya göre; müşterek bir şive kabul edilecekse, bütün Arapça, Farsça 

kelimeler atılmalı ve Osmanlı Türklerince alışılmış olsun veya olmasın bütün Türk 

lehçelerinden kökler alınmalıdır. Gökalp ise Fuad Raif Bey'in İkdam’da giriştiği 

bütün Arapça ve Farsça kelimeleri Türkçeden çıkarma girişimini eleştirmekte ve 

Genç Kalemler’de Ömer Seyfettin ile birlikte yürüttükleri çalışmalarda olduğu 

gibi, sadece Türkçe de karşılığı olan Arapça ve Farsça kelimeleri atmak gerektiğini 

savunmaktadır.” (Saklı. A. R, 2009, s. 10) 

 

Dil konusunu detaylı bir şekilde ''Ziya Gökalp'in Milliyetçilik Anlayışı'' 

bölümünde alt başlık olarak yer alan ''Gökalp'in Lisani Türkçülük Anlayışı'' başlığı 

altında incelemiştik. Gökalp'in bu konuda ''Tasfiyeciler'' adlı dil inkılapçılarına karşı 

eleştirilerde bulunduğunu biliyoruz.  

5.3. Din Kavramının Konumlandırılması Hususunda Farklılıklar 

 

İki düşünür arasında farklılık yaratan diğer bir konu ise din kavramının millet 

anlayışı üzerindeki konumu üzerinedir. Bahsettiğimiz üzere Akçura millet kavramını 

tanımlar iken din hususuna değinmemişti. Bunun yanında Akçura'ya göre İslamiyet'te 

reformun temelinde medrese reformu şarttı. Yine Akçura'nın İslamiyet'te reform 

hususundaki başka bir tezi de İslamiyet'in millileştirilmesiydi. 

 

 “İslamiyet'in millileştirilmesi zorunlu idi. Burada söz konusu olan ''milli din'' 



147 

 

Gökalp'in savunduğu gibi bir ''Türk İslamiyet’i'' yaratmak değil, yalnızca Türk 

halkının kendi edebiyatı, kendi ana diliyle öğrenmesini sağlamak, Arapçanın dini 

konulardaki tekelini kırmak ve hepsinden önemlisi Kuran'ı Türkçeye çevirmekti.” 

(Georgeon. F, 1996, s. 106) 

 

 Gökalp'e gelince ise “Din, onun millet tanımında kültürün bir unsuru olarak 

yer aldığı gibi, “Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak” formülünde de, Türk 

kimliği kadar mühim bir yer tutmaktadır… Gökalp’a göre, "kutsal varlık olarak 

yalnızca iki şey var: millet ve ümmet. "Gökalp milliyetçiliğinde,  millet ve ümmet; 

Türklük ve İslâmiyet iki kutsal değer konumundadır.”  (Saklı. A. R, 2009, s. 10) 

 

Akçura yine bu konuda dinin birleştirici rolüne önem vermiş ve İslam dininin 

Türk milliyeti açısından önemli bir rol üstlenebileceğini belirtmiştir. “Türklerden 

çoğunun geçmişlerini unutmuş olmalarına rağmen Türklerin büyük bir kısmının 

Müslüman oluşu Türk milliyetinin teşekkülünde önemli bir etken olacaktır. ” 

(Akçura, Y, 1976, s. 8) 

 

 “Bugün, Türklerin çoğu mazilerini unutmuş bir halde bulunmaktadırlar. Fakat 

şu da unutulmamalıdır ki, zamanımızda birleşmesi muhtemel olan Türklerin büyük 

bir bölümü Müslümandır. Bu yönüyle, İslâm dini, büyük Türk milliyetinin 

oluşturulmasında önemli bir unsur olabilir. Milliyeti tarif etmek isteyenlerden 

bazıları, dine bir âmil (factuer) gibi bakmaktadırlar. İslâm dini,  Türklüğün 

birleşmesinde şu hizmeti yerine getirebilmek için, son zamanlarda Hıristiyanlıkta 

olduğu gibi, içinde milliyetlerin doğmasını kabul edecek şekilde 

değişmelidir…Zamanımız tarihinde görülen umumi cereyan ırklardadır. Dinler, din 

olmak bakımından gittikçe siyasi ehemmiyetlerini, kuvvetlerini kaybediyorlar.” 

(Akçura. Y, 1976, s. 34) 

 

Dolayısıyla Akçura, her ne kadar millet tanımında din kavramına yer 

veremese de bir milletin meydana getirilebilmesi hususunda din kavramının 

öneminden dem vurmuştur. Akçura'nın bu tutumu onun millet nezdinde dini bağlara 

önem verdiğini göstermektedir. Zaten bu hususta Akçura'nın, Rusya'da Müslümanlar 



148 

için verdiği mücadelelerine “Yusuf Akçura ve Ülkü Yolculuğu” bölümünde alt başlık 

olarak yer alan “Akçura’nın Kazan’a Geri Dönüşü ve Faaliyetleri” başlığı altında 

detaylı bir şekilde değinmiştik. 

 

 Akçura, “Ben Osmanlı ve Müslüman bir Türküm. Bundan dolayı Osmanlı 

Devleti, İslâmiyet ve bütün Türkler menfaatine hizmet etmek istiyorum. Fakat 

siyasî, dini ve soya dayalı olan bu üç cemiyetin menfaatleri müşterek midir? Yani 

birisinin kuvvetlenmesi,  diğerlerinin de kuvvetlenmesini mucip olur mu? Osmanlı 

Devletinin menfaati, bütün Müslümanların ve Türklerin menfaatlerine aykırı 

değildir. Zira tebaası olan Müslümanlar ve Türkler onun kuvvetlenmesiyle 

kuvvetlenmiş demek olduğu gibi, diğer Müslüman ve Türkler de, kuvvetli bir destek 

bulmuş olurlar.” demektedir.” (Akçura. Y, 1976, s. 26) 

 

Dolayısıyla Akçura, Osmanlı Devleti'nin güçlenmesiyle beraber Türklerin ve 

Müslümanlarında paralel olarak kuvvet bulacağına inanmaktadır. Lakin ona göre bu 

durum diğer fikriyatlar için geçerli olmayabilir. Örneğin İslamcılık düşüncesinin güç 

kazanmasıyla beraber, Osmanlı Devleti'nin ve Türklüğün buna paralel olarak bir 

ivme kazanabileceğini düşünmemektedir. Bu düşüncesinin sebebini şu şekilde 

açıklamaktadır; “… Fakat İslam’ın menfaati, Osmanlı Devletinin ve Türklüğün 

menfaatlerine tamamen uymaz. Zira İslâm’ın kuvvet kazanması, Osmanlı 

tebaasından bir kısmının (gayri-Müslim olanların) sonunda kaybını ve bu sebeple 

Osmanlı Devletinin günümüzdeki topluluğundan bir parçasının yok olmasını mucip 

olacağı gibi, Türklüğün Müslim ve gayri-Müslim dini anlaşmazlığıyla bölünmesine 

ve bundan ötürü kuvvetsizlenmesine sebep olur. Türklüğün menfaatine gelince o 

da, ne Osmanlı Devletinin ne de İslam’ın menfaatine tamamı ile uygun gelemez. Zira 

İslam toplumunu Türk ve Türk olmayan kısımlarına bölerek zayıflatır ve bunun 

neticesi olarak Osmanlı tebaasının Müslümanları arasına da nifak salıp Osmanlı 

Devleti'nin kuvvetsizlenmesine mucip olur.” (Akçura. Y, 1976, ss. 26-27) 

 

Görüldüğü üzere Akçura, İslamcılık fikriyatının temel dayanağı olan İslam 

gibi, Türkçülük fikriyatının temel dayanağı olan Türklüğün menfaatinin de diğer 

fikriyatlarla paralellik gösteremeyeceğini belirtmiştir. Dolayısıyla burada Türkçülük 



149 

 

akımının öncülerinden olan Akçura'nın kendince ne denli objektif bir değerlendirme 

yaptığını saptayabiliriz.  

5.4. Turan Anlayışında Farklılıklar 

 

İki düşünür arasında birtakım ayrışmaların yaşandığı konulardan biriside 

Turan konusudur. Hem Ziya Gökalp hem de Yusuf Akçura sonraları değişen siyasal 

atmosferin getirileriyle Turanist yaklaşımlarından sıyrılarak daha sınırlı amaçlara 

yönelmişlerdir. İstiklal Savaşı kazanıldıktan sonra ise Halk Fırkası içerisinde yer 

almışlardır. Bilindiği üzere Halk Fırkasının milliyetçilik anlayışı daha sınırlayıcı 

olduğundan Turanist bir milliyetçilikle uyuşmamaktadır. Lakin döneminde Turancı 

eğilimleri olan iki düşünürün de bu konuda fikri farklılıkları olmuştur. Yusuf 

Akçura, Azerbaycan Türklerinden olan Hüseyinzade Ali Bey'in kaleme aldığı bir şiiri 

doğrultusunda onun, Turancılığın ilk taraftarı olduğunu iddia eder. Bu düşüncesini 

dayandırdığı şiir şu şekildedir; 

 

"Sizlersiniz, ey kavm-i Macar bizlere ihvan: 
Ecdadımızın müştereken menşei Turan…  

Bir dindeyiz biz,  hepimiz hak-perestan; 
Mümkün mü ayırsın bizi İncil ile Kur'an?" 

 

 “Yusuf Akçura, Hüseyinzade'nin bu şiire göre Pan-Türkizm'e değil daha geniş 

olan Pan-Turanizm'e taraftar olması gerektiğini ifade etmektedir. Görüldüğü üzere 

Akçura'daki Turancılık anlayışı, Macarları da içine alan ve din farkı gözetmeyen bir 

nitelik taşımaktadır.” (Saklı. A. R, 2009, ss. 11-12) 

 

Gökalp ise dördüncü bölümümüzde bahsettiğimiz gibi Türkçülük mefkûresini 

üç bölüme ayırmıştır. Bunlar; Türkiyecilik (Anadoluculuk), Oğuzculuk 

(Türkmencilik) ve Turancılıktır. Bu noktada Gökalp, Türkçülüğün uzak mefkûresi 

olarak Turancılığı göstermiştir. Lakin yaşadığı dönem açısından Turan'ı uzak bir 

mefkûre olarak görse de, geçmişte bazı liderler tarafından Turan'ın 

gerçekleştirildiğini belirterek bu mefkûrenin ileride yeniden gerçekleştirilebileceği 

inancına da kapı aralamıştır. Gökalp'in Turancılık anlayışı hem kapsayıcılık 

temelinde hem Türkçe temelinde farklılık göstermektedir. 



150 

“Turan bazılarının zannettiği gibi, Türklerden 
başka,  Moğolları, Tunguzları, Finuvaları, Macarları da ihtiva eden bir kavimler 

halitası değildir. ” (Gökalp. Z, 1968, ss. 23-24) 
 

 

 “...Turan kelimesinin mânası şu suretle tahdit olunduktan sonra, artık 

Macarların, Tunguzların, Moğolların, Finuvaların, Turanla bir alâkaları kalmaması 

icap eder. Turan, bütün Türklerin mazide ve belki de istikbalde bir şe'niyet olan 

büyük vatanıdır. Turaniler, yalnızca Türkçe konuşan milletlerdir. Eğer Ural ve Altay 

ailesi gerçekten var ise, bunun kendisine mahsus bir adı olduğundan Turan adına 

ihtiyacı yoktur.” (Gökalp. Z, 1968, s. 26) 

 

Gökalp’in Turan hususundaki bir başka tanımı; “Türklerin 

oturduğu, Türkçe'nin konuşulduğu bütün ülkelerin toplamı" olduğu şeklindedir. O'na 

göre, Türklerin kendi yurtları olan Turan'ı sevmeleri, onların bütün İslâm yurdunu 

unutmalarını gerektirmemektedir. Gökalp’in milliyetçilik yaklaşımının temeli 

niteliğinde olan kültür, onun Turancılık anlayışında da kendini göstermiş ve 

Gökalp'in Turan kavramı, aynı kültüre sahip olan Türk boylarının birliği olarak 

ortaya çıkmıştır.” (Saklı. A. R, 2009, s. 12) 

 

 Ayrı olarak Ziya Gökalp'in kaleme aldığı Turan şiiri kendisini bu fikri 

cemiyet içerisinde en ön saflara yerleştirmiştir. Gökalp'in meşhur şiirinin son dizeleri 

şu şekildedir; 

 
"Vatan ne Türkiye'dir Türkler'e, ne Türkistan; 
Vatan büyük ve müebbed bir ülkedir: Turan!" 

 

5.5. Türk Milliyetçiliğinin Tarihsel Gelişimi Hususunda Farklı Görüşler 

 

Fikir ayrılıklarının bulunduğu diğer bir konu da Türk milliyetçiliğinin tarihi 

gelişimi noktasındadır. Türk milliyetçiliği doktrinin ortaya çıkışı hususuna iki 

düşünür farklı yorumlar getirmişlerdir. 

 

 “Ziya Gökalp'e göre Türk milliyetçiliğinin kaynağı, önce 18. yy Avrupa'sında 

ki Türk sanatı modasında daha sonra da 19. yy Avrupa'da Türkoloji çalışmalarının 



151 

 

gelişmesinde aranmalıydı…Dolayısıyla Gökalp, Türk milliyetçiliğini esas olarak 

Avrupa'da gelişen daha sonra da Osmanlı Devleti'ne ulaşan bir fikir hareketi olarak 

görüyordu.” (Georgeon. F, 1996, ss. 77-78) 

 

Akçura ise bu konuda Türklüğü bir bütün olarak ele almasının yanında 

değişen ekonomik ve toplumsal hareketliliğin Türkleri etkilediğinden bahsederek bu 

etkileşim sonucunda milli hareketlerin oluşmaya başladığını düşünmekteydi. 

 

 Akçura “1912 yılında Türklük başlığı altında yayımlanan bir makalesinde bu 

hususu çok farklı şekilde ele alıyordu. Bu yaklaşımın sebeplerinden ilki, Türklüğü bir 

bütün olarak mütalaa etmesi idi. İkinci sebep ise milliyetçilik hareketinde 

Türklerdeki derin ekonomik ve toplumsal değişimlerin sonuçlarını görüyor 

olmasıydı. Avrupa Sanayi Devrimi, Avrupa sermayesini Türk pazarlarına 

sokarak, onların toplumsal dengelerini değiştirdi. Eski soyluluk çöker iken, pazar 

olarak kullanacağı ulusal bir toprak parçasını korumakta titizlik gösteren burjuvazi 

ortaya çıkmıştı.” (Georgeon. F, 1996, s. 78) 

 

İşte oluşan bu ekonomik ve toplumsal ortam neticesinde Rusya Türklerinin 

birçoğunda milli hareketleri başlatan veya kuvvetlenmesinde önemli rol oynayan 

unsur burjuvazidir. Osmanlı Devleti'ne gelince ise, Avrupa Kapitalizminin 19. yy’da 

Osmanlı Devleti'ne girmesiyle beraber bu topraklarda yaşayan azınlıklar Türkler 

karşısında ayrıcalıklı bir konuma erişmişlerdi. 1908 Devrimi ise, imparatorluğun 

bütün tebaasına siyasal ve toplumsal hak eşitliği getirileriyle azınlıkların bu 

konumunu sağlamlaştırmıştı. 

 

 “1908 Devrimi bu dengesizliği daha da artırmış ve günden güne daha bariz 

bir surette görmekte olduğumuz hiss-i milli feveranlarının menba-ı hakikisi (gerçek 

kaynağı) ortaya çıkmıştı. Bunlar,  başlı başına ilginç perspektiflerdi. Üstelik asla öyle 

durup dururken ortaya çıkmamışlardı; bir eyleme belli açıklamalar getiriyor ve 

gelecekteki bazı gelişmelere ışık tutuyorlardı. Akçura'nın materyalizm anlayışına 

göre ''maddi ve iktisadi münasebetlere istinat etmeyen, fikri hareketler 

yaşayamaz''dı. Geriye, bundan Türk milliyetçiliği için gereken dersi çıkarmak 



152 

kalıyordu. Ulusal ülküleri derinleştirmek, ulusal duyguları pekiştirmek 

yetmezdi, aynı zamanda, harekete sağlam bir sosyoekonomik temel kazandırmak da 

gerekirdi.” (Georgeon. F, 1996, s. 78) 

 

Bu iki milliyetçi düşünürün arasında meydana gelen bunun gibi birtakım 

düşünsel ayrılıklar, birbirleri arasında bazı fikirsel sataşmalara yol 

açmıştır. Bunlardan biri şu şekildedir; 

 

 “Gökalp, Tıbbiye'de meydana çıkan gizli bir cemiyette Pan-Türkizm, Pan-

Ottomanizm, Pan-İslâmizm fikirlerinin hangisinin gerçeğe daha uygun olduğunun 

tartışıldığını ve bu tartışmanın Avrupa ve Mısır'daki Jöntürkler’e yayılarak taraftar 

bulduğunu öne sürmektedir.” (Saklı. A. R, 2009, s. 13) 

 

Kısacası Gökalp dolaylı yollardan Akçura'nın Üç Tarz-ı Siyaset makalesini 

kastederek bu makalede işlenen konuların zaten daha önce dile getirildiğini 

belirtmiştir. 

 

 “Akçura ise, Gökalp’in meşhur "Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak" 

parolasının daha önce Hüseyinzade tarafından 

"Türkleşmek, İslamlaşmak, Avrupalılaşmak" şeklinde ortaya atılmış olduğunu öne 

sürmektedir.” (Saklı. A. R, 2009, s. 13) 

 

Bu iddiaların doğruluğu ve hakikati önemli değildir. Çünkü ortada bir hakikat 

vardır ki, o da, daha önceleri ileri sürüldüğü iddia olunan bu fikirleri, derinlemesine 

inceleyen ve sistemli bir şekilde fikir sahasına süren kişilerin Ziya Gökalp ve Yusuf 

Akçura olduğudur. Bir diğer husus ise birtakım arkadaşları Akçura'yı, Rusya 

Türklerini Osmanlılardan üstün tutmak ile suçluyordu. 

 

 “Nitekim Halide Edip ve Gökalp'in tutumu açıkça böyleydi. Akçura ve 

Gökalp ilişkisi bu anlamda çok açıklayıcıdır. Bu ikili 1912 yılında 

tanışmışlardı. Gökalp Türk Yurdu bünyesinde çalışmaya başlamış ve birçok önemli 

yazı yazmıştı. Lakin 1914'te tam olarak bilmediğimiz bir nedenle Ziya Gökalp'in 



153 

 

Türk Yurdu ile ilişkisi kesildi. Gökalp savaş yıllarında birçok dergi yayınladı. Lakin 

Akçura bu dergilerin hiçbirine yazı yazmadı. Bu iki milliyetçi önderin arasına ne gibi 

küskünlük girmişti? Belli düşünce ayrılıklarının olduğunu ve Gökalp'in cemiyete üye 

olmayı reddettiği için Akçura'ya kızdığını biliyoruz. Ama bunun dışında bir şeyler 

söylemek, varsayımlardan yola çıkmak olur.” (Georgeon. F, 1996, s. 72) 

 

Akçura'nın her zaman Türklüğü bir bütün olarak ele alması ve Türk birliğine 

giden yolda en büyük rolü Osmanlı Devleti'ne vererek Türklüğe liderlik 

edebileceğinden dem vurması, ona karşı yapılan bu eleştiriyi boşa 

çıkarmaktadır. Burada sözünü ettiğimiz fikirsel farklılıklar uçurum boyutunda 

olmaktan ziyade detaylarda saklıdır. Aynı ülküye ve aynı fikriyata hizmet eden ve 

dolayısıyla birçok ortak noktası bulunan bu iki Türk aydını, vermiş oldukları 

mücadele ile Türk milliyetçiliğinin iki büyük önderi olmuşlardır. Bir ağacı ele alalım 

ve bu ağacın bir dalında elma bir dalında nar verdiğini düşünelim. Bu ağaç, diğer 

ağaçlardan daha ilgi çekici bir cazibeye bürünecek ve bu iki meyveyi sevenler için de 

sevmeyenler için de bir uğrak noktası olacaktır. Ağacımızın dallarında meyve 

çeşitliliğinin çoğaldığını düşünür isek, birçok farklı tattan hoşlanan kişi için bu ağaç 

cezbedici bir hale gelecektir. Bu hususta önemli olan ağacın yıkılmaması için 

köklerinin sağlam olmasıdır. Sağlam bir fikri temele oturtulmuş kısmi olarak farklı 

düşünceler aynı ağacın farklı meyveleri, aynı sepetin farklı çiçekleri gibi ilgi çekici 

güzelliktedir. Burada önemli olan husus meyvelerimizin, ağacımızın kökünden gelen 

su ile beslenmeleridir. Aksi halde çürüyerek düşmesi uzun sürmeyecektir. Ağacımızın 

daha sağlam bir kök salması ve yeni meyveler vermesi için sulama sorumluluğunu 

üstlenenler, ağacımızda bulunan meyvelerin tadını sürekli tatmak ve tattırmak 

isteyenlerdir. İşte bizde bu husus doğrultusunda bu bölümümüzde çok olan 

sıradanlaşmış ortak noktaları değil az olan farklı noktaların tatlarını sizlere sunduk.  

  



154 

  



155 

 

SONUÇ 

Türk milliyetçiliği akımının öncülerinden olan Ziya Gökalp ve Yusuf 

Akçura'nın ekseninde ele alınarak incelenen milliyetçilik fikriyatının, Türk siyasal 

hayatı ve Türk toplumsal hayatı için önemi muhakkaktır. Türk milliyetçileri, Osmanlı 

siyasal hayatında hem Meşruti bir yönetim için hem de milli bir devletin meydana 

getirilmesi için mücadele etmiş ve bu doğrultularda kazanımlar elde ederek 

egemenliğin halka verildiği Türkiye Cumhuriyeti devletinin hazırlayıcılarından 

olmuşlardır.  

Türk milliyetçilerinin bu dönemde demokrasi ve halkçılık kavramları üzerine 

yorumlamalarına, iktisadi çıkarımlarına, çağdaşlık anlayışlarına ve kültürel 

hizmetlerine bakıldığı vakit, Türkiye Cumhuriyeti'nin kuruluş ilkeleri üzerinde ne 

denli büyük bir etkiye sahip oldukları saptanabilmektedir. Osmanlı İmparatorluğunun 

sahip olduğu çok uluslu yapısı sebebi ile Türk milliyetçileri 20. yy başlarına 

kadar, İmparatorluğun dağılmasına sebep teşkil etmemek için düşüncelerini açık bir 

şekilde dillendirmemişler ve siyasal arenaya çıkarmamışlardır. Lakin ilerleyen zaman 

zarfında Osmanlıcılık ve İslamcılık gibi siyasal fikirlerin başarı yakalayamaması ve 

koşulların getirileriyle uygun bir siyasal ve toplumsal ortamın oluşması 

neticesinde, Türkçülük fikriyatının gerek aydınlarca gerek ise siyasilerce açık bir 

şekilde dillendirilmeye başlanmış olduğunu görebilmekteyiz.   

Türk milliyetçiliği fikriyatının salt bir siyasi öğreti olmadığını, bu akımın 

meydana getirdiği oluşumlara ve meydana gelen bu oluşumların yaptıkları hizmetler 

ile bu akımın destekleyicisi olan aydınlara ve bu aydınların yürüttükleri 

mücadelelerine baktığımız vakit anlayabilmekteyiz. Bu doğrultuda Yusuf Akçura'nın 

milliyetçi fikirleri doğrultusunda iktisat, demokrasi ve halkçılık kavramlarına, Ziya 

Gökalp'in ise Türkçülüğün hedefleri temelinde felsefe, ahlak, sanat, hukuk, lisan gibi 

kavramlara getirdikleri yorumlara baktığımız vakit, Türk milliyetçiliğinin 

hedeflerinin ne kadar geniş bir sahaya yayıldığını görebilmekte ve bu hususta 

sınırları geniş bir öğreti olduğunun farkına varabilmekteyiz.  

Türk milletinin unutulan geçmişini ve kültürünü yeniden Türk milletine 

hatırlatarak bir dirilişe vesile olan Türk milliyetçilerinin, Türk toplumunun milli 

bilince erişmesine ve tarihini öğrenerek kültürüne sahip çıkması noktasında önemli 



156 

bir aracılık ettiği söylenebilir. Bunun yanında kültür hazinesine sahip çıkılması 

hususunda Türk milliyetçiliği, Türk kültürünün gerekliliği olarak Türk kadınının 

toplumsal alanda eşit haklara sahip olması fikrine sahip olmakla beraber, eski Türk 

kültüründen referanslar alıp çalışmalar yaparak bu hususta milli devlet kurulduktan 

sonra Türk kadınına verilen haklara ön ayak olduğu çıkarımında bulunulabilinir.  

Ziya Gökalp'in ve Yusuf Akçura'nın hayatlarını ele aldığımız 

vakit, milliyetçilik akımının, hedeflerine giden yolda yürüttüğü çetin mücadelede 

ortaya çıkmaktadır. Bu mefkûreye gönül veren kişilerin hayat yolculuğunda şahit 

oldukları kısıtlamalar, hapis cezaları, sürgünler ve savaşlar gibi hususlar sebebi ile 

zorlu tecrübeler yaşamalarına rağmen bu zorlukları ülkü sevdalarının süzgecinden 

geçirip kolay eyleyerek zafere nasıl ve ne türlü şartlar altında yürüdüklerine tanıklık 

edebilmekteyiz.  

Rasyonel bir düşünce tarzı ve realist bir dünya görüşü doğrultusunda 

hedeflerine yürümüş olan Türk milliyetçiliği, bütün zorluklara göğüs gererek kısa 

vadede ki amaçlarında muvaffak olmuştur. Türk milliyetçiliğinin ülkülerine ulaşma 

yolunda verdiği mücadelenin öncülerinden olan bu iki münevverin hayatlarının son 

anlarına kadar bilimsel çalışmalarına devam ettiğini ve bu yönde Türk milletine 

hizmet için gerek yazılı gerek ise aktif kurum statüsünde eserler bıraktıklarını 

görebilmekte ve bu doğrultuda hizmetlerini yerine getirirken milletinden ve 

devletinden hiçbir karşılık beklemediklerine şahit olabilmekteyiz. 

Aynı yolun yolcusu olan bu iki milliyetçi düşünürün türleri ve detayları 

mevcut olan milliyetçilik fikriyatı temelinde, çok derin olmayan, yüzeysel düzeyde 

bir takım farklı anlayışlara sahip olduklarına rastlayabilmekte ve bu doğrultuda 

milliyetçilik akımının kendi içerisinde bu fikriyatın bazı içeriklerine farklı 

yorumlamalar getirebildiği çıkarımını yapabilmekteyiz.  

Geniş bir perspektiften bir değerlendirme yapar isek, Yusuf Akçura ve Ziya 

Gökalp gibi iki önemli aydının önemli görevlerde bulundukları ve mensubu oldukları 

Türk milliyetçiliği fikriyatının, Türk tarihinde, Türk milletinin siyasal ve toplumsal 

yapısında oldukça önemli bir konuma ve etkiye sahip olduğu sonucuna ulaşabiliriz.  

 

 

 

 

  



157 

 

KAYNAKÇA 

 

Atasoy, F, (2011), Türk Yurdu Yazarlarının Milliyetçiliğe Bakışına Bir Örnek: Ziya 

Gökalp, Türk Yurdu, Cilt 31, Sayı 282(31), ss. 1-10 

 

Atsız, H. N, (2017), Türk Tarihinde Meseleler, (16. Baskı), İstanbul: Ötüken Neşriyat 

 

Argunşah, M, (2011), Türk Milliyetçiliği, Türkçe ve Ziya Gökalp, Türk Yurdu, Cilt 

31, ss. 31-36 

 

Akçura, Y, (2012), Hatıralarım, Haz. Erdoğan Mura, (2. Baskı), Ankara:Hece Yayınları 

 

Akçura, Y,  (2016), Muasır Avrupa’da Siyasi ve İctimai Fikirler ve Fikri Cereyanlar,  Ötüken 

Yayınevi, İstanbul 

 

Akçura, Y,  (2016), Siyaset ve İktisat,  Ötüken Yayınevi, İstanbul 

 

Akçura, Y, (1978), Türkçülük, İstanbul: Türk Kültür Yayını 

 

Akçura, Y, (2006), Türk Milliyetçiliğinin İktisadi Menşeleri, Siyaset ve İktisat,  Ankara: 

Sinemis Yayınları, ss. 117-139 

 

Akçura, Y, (1976), Üç Tarz-ı Siyaset, Haz. Ord. Prof. Enver Ziya Karal, Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları 

 

Akçura, Y, (1981), Yeni Türk Devleti'nin Öncüleri, Ankara: Kültür Bakanlığı 

 

Berk, E, (2017), Yusuf Akçura ve Fikirleri, Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 

Enstitüsü Dergisi, Sayı 59, ss. 479-509 

 

Bayraktutan, Y, (1996), Türk Fikir Tarihinde Modernleşme, Milliyetçilik ve Türk 

Ocakları, Ankara: Kültür Bakanlığı 

 

Berkes, N. (2012),  Türkiye’de Çağdaşlaşma,  (18.  Baskı),  İstanbul: Yapı Kredi Yayınları 

 

Biçer, Ç, (2018), Yusuf Akçura'nın Tarihçiliği ve Tarih Öğretimi Üzerine Görüşleri.  Yüksek 

Lisans Tezi, Kırklareli Üniversitesi SBE, Kırklareli 

 

Çakmak, O ve Yücel, A, (2002), Yusuf Akçura, Ankara: Alternatif Yayınları.  

 

Devlet, N, (1987), Yusuf Akçura’nın hayatı (1876-1935),  Ölümünün Ellinci Yılında Yusuf 

Akçura Sempozyum Tebliğleri, Ankara: Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü 

Yayınları 

 

Erkan, Ü, (2016), 1911-1918 Yılları Arasında Türk Yurdu Dergisine Konu Olan Bazı 

Tartışma ve Polemikler, Tarih Kültür ve Sanat Araştırmaları Dergisi, ss. 44-61 

 

Gökalp, Z, (1982), Makaleler 7, Haz.  Abdülhaluk Çay, Ankara: Kültür Bakanlığı  



158 

Yayınları,  (1. Baskı),  Ankara: DSİ Basım ve Foto-Film İşletme Müdürlüğü 

Matbaası 

 

Gökalp, Z, (1977), Makaleler 3, Haz.  Orhan Durusoy, Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları.  

 

Gökalp,  Z, (1976), Makaleler 1,  Haz.  Şevket Beysanoğlu, İstanbul: Kültür 

Bakanlığı Yayınları 

 

Gökalp,  Ziya, (1968), Türkçülüğün Esasları, İstanbul: Varlık Yayınevi.  

 

Gökalp, Z, (1976), Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak, Haz.İbrahim 

Kutluk, Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları 

 

Gökalp, Z, (2014), Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak, Haz. Mustafa 

Özsarı, İstanbul: Evkâf-ı İslâmiye Matbaası 

 

Gökalp, Z, (1976), Türk Töresi, Haz. Hikmet Dizdaroğlu, Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları.  

 

Gökalp, Z, (1911), Yeni Lisan: Yeni Muhitü’l-maarif Muhterem Heyetine, Genç 

Kalemler, Cilt. 2,  s. 7 

 

Georgeon, F, (1996), Türk Milliyetçiliğinin Kökenleri- Yusuf Akçura (1876-

1935),  (2. Baskı),  İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları 

 

Gürsoy, Ş, Çapçıoğlu. İ, (2006), Bir Türk Düşünürü Olarak Ziya Gökalp: 

Hayatı, Kişiliği ve Düşünce Yapısı Üzerine Bir İnceleme,  Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı 2, ss. 89-98 

 

Hasan, T, (2012), Türk Yurdu, TDV İslâm Ansiklopedisi, Cilt 41, ss. 550-551) 

 

İnan,  A.  (1999),  Medeni Bilgiler ve M. Kemal Atatürk’ün El Yazıları, Türk Tarih 

Kurumu Basımevi, Ankara 

 

Kızak, E. B, (2018), Yusuf Akçura'nın Milliyetçilik Anlayışında Demokrasinin 

Konumu, Sosyal Bilimler Çalışmalar Dergisi,  ss. 1472-1477 

 

Koşay, H. Z, (1977), “Yusuf Akçura”, Belleten,  Cilt 41, sayı 162, Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Basımevi 

 

Kurtaran, U, (2011), Osmanlı İmparatorluğunda Millet Sistemi, Dumlupınar 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı 8, ss. 57-71 

 

Kurt, Ü, (2012), Türk’ün Büyük Biçare Irkı:Türk Yurdu’nda Milliyetçiliğin Esasları 

(1911-1916), İstanbul:İletişim Yayınları.  

  



159 

 

Kushner, D, (1976), Türk Milliyetçiliğinin Doğuşu, Çev. Zeki Doğan, İstanbul: Fener 

Yayınları.  

 

Meram, A, K, (1969), Türkçülük ve Türkçülük Mücadeleleri Tarihi,  İstanbul: Kültür 

Kitapevi 

 

Namazova, A, (2017), Ziya Gökalp ve Bahtiyar Vahapzâde’nin Şiirlerinde Vatan Mefhûmu. 

Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Kültür Üniversitesi SBE, İstanbul.  

 

Neuman, W, L, (2017), Toplumsal Araştırma Yöntemleri 2, Çev. Sedef Özge,  Ankara: 

Siyasal Kitap Evi 

 

Nüzhet, Ali, (1931), Ziya Gökalp’in Hayatı ve Malta Mektupları, İstanbul: İkbal 

Kütüphanesi Yayınları 

 

Özdemir, Ö, (2004), 1911-1931 Yılları Arasında Yayınlanan Türk Yurdu Dergileri'nde 

Gelişen Eğitim Anlayışı ve Cumhuriyet Dönemine Etkileri, Yüksek Lisan 

Tezi, Selçuk Üniversitesi SBE,  Konya 

 

Öztürk, E, (2010), Prens Sabahattin ve Ziya Gökalp’in Eğitim Görüşlerinin Karşılıklı Olarak 

İncelenmesi,  Yüksek Lisan Tezi, Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri  

Enstitüsü,  Ankara  

 

Öztürk, Y, (2018), “Unutulan” ama “Hiç bir devirde,  hiç bir sebep ve suretle kirlenmeyen 

adam' 'Yusuf Akçura, Kültür Dünyası, ss. 114-118 

 

Sanlı, F. S, (2018), Kazanlı Münevver, Osmanlı’da “Sınıf-ı Mutavassıt-ı Milli” Arıyor: 

“Yusuf Akçura ve İktisadi Fikirleri”, 21. Yüzyılda Eğitim ve Toplum, Sayı 7, ss. 603-

622 

 

Sorgun, T, (2018), Devlet Kavgası (İttihat ve Terakki), (7. Basım), İstanbul: Kaynak 

Yayınları 

 

Şenoğlu, K, (2009), Yusuf Akçura Kemalizmin İdeoloğu, (1. Baskı), İstanbul: Kaynak 

Yayınları 

 

Temir,  A, (1987),  Yusuf Akçura, (1. Baskı), Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları 

 

Tokuluoğlu, C, (2013), Ziya Gökalp ve Türkçülük, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, Cilt 

68, ss. 113-139 

 

Tuncay,  H, (1978),  Ziya Gökalp, (3. Baskı), İstanbul: Toker Yayınları.  

 

Yavuz, K, (1977), Ziya Gökalp'İn Dini Tutumu ve Din Anlayışı, Atatürk Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı 2, ss. 211-222 

 

Zorlu, M, (2018), Türkçülük Temelinde Türkiye Cumhuriyeti'nin İdeoloğu Ziya Gökalp. 

Yüksek Lisans Tezi, Hitit Üniversitesi SBE, Çorum. 



160 

 

  



%7
BENZERLIK ENDEKSI

%7
İNTERNET

KAYNAKLARI

%0
YAYINLAR

%1
ÖĞRENCI ÖDEVLERI

1 %2
2 %2
3 %1
4 %1
5 %1
6 %1
7 %1

Alıntıları çıkart üzerinde Eşleşmeleri çıkar < %1

Kaan Toper tez
ORIJINALLIK RAPORU

BIRINCIL KAYNAKLAR

www.turkiyatjournal.com
İnternet Kaynağı

issuu.com
İnternet Kaynağı

orhundan.com
İnternet Kaynağı

m.friendfeed-media.com
İnternet Kaynağı

www.ulkunet.com
İnternet Kaynağı

www.sssjournal.com
İnternet Kaynağı

simurg.info
İnternet Kaynağı



162 

  



163 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 

 

 

Adı ve Soyadı: Kaan TOPER 

 

Doğum Yeri ve Tarihi: Altındağ/ANKARA, 15.03.1995 

 

Öğrenim Durumu: 

 

 

Derece Alan Üniversite Yıl 

Lisans Kamu Yönetimi 
Bolu Abant İzzet Baysal 

Üniversitesi 
2013-2017 

Yüksek Lisans 
Kamu Yönetimi ve 

Siyaset Bilimi 
Atılım Üniversitesi 2018-2020 

 
İş Deneyimi: 

 

 
Çalıştığı Yer Görev Yıl 

   

 

Yabancı Diller: İngilizce (iyi seviye) 

 

Yayınlar: 

 
E-posta: kaantoper95@gmail.com 

 

Telefon: 0531 431 8030 

 

Tarih: 17.07.2020 

mailto:kaantoper95@gmail.com

