
T. C. 

İstanbul Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Felsefe Anabilim Dalı 

 

 

 

 
Yüksek Lisans Tezi 

 
 
 

PATHOS (ETKİLENİM) KAVRAMININ 

ARİSTOTELES’İN FELSEFESİNDEKİ YERİ 

 

 

 

Egemen S. Kuşcu 

2501070123 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Doç. Dr. O. Faruk Akyol 

 

 

 

 

İstanbul 2010 



 ii 

 

 



 iii 

PATHOS (ETKİLENİM) KAVRAMININ 

ARİSTOTELES’İN FELSEFESİNDEKİ YERİ 

Egemen S. KUŞCU 

ÖZ 

 

Bu tezin amacı, pathos kavramının Aristoteles’in felsefi düşünüşündeki 

yerini ortaya çıkarmaktır. Bu amaçla ilk iki bölümde, kavramın Aristoteles öncesi 

düşünüşte hangi anlamlarıyla öne çıktığı ve üzerine ne türden tartışmaların 

yürütüldüğü incelenmiştir. Bu sayede Aristoteles’in tartışmalarını hangi zeminler 

üzerinde yürüttüğü ortaya çıkarılmaya çalışılmıştır. Son bölümde ise kavramın 

Aristoteles’te kullanılan tüm bağlamları geniş bir şekilde tartışılmıştır.  

Pathos kavramının Aristoteles’in felsefesindeki yerinin önemi kavramın üç 

farklı bakış açısından incelenmesiyle ortaya konmuştur. Bu bakış açılarının birincisi, 

kavramın metafizik temellerine; ikincisi ruh-beden ilişkisi ve yetileri açısından 

insana; üçüncüsü ise duygu durumlarının etkilenimler olarak incelenmesi açısından 

sosyal yaşama yöneliktir.  

Pathos kavramının temel karşılıklarından biri etkilenimdir. Bir etkilenim tarzı 

olan duygu durumlarının incelenmesinin diğer alanlar olmaksızın yapılamaması, 

tezin ulaştığı önemli bir sonuçtur. Tezde ulaşılan en önemli sonuç ise Aristoteles’in 

felsefi düşünüşünde evreni anlamak ve insanın evrendeki yerini belirlemek açısından 

pathosun temel bir kavram olduğudur. Bu sayede kavramın neden Aristoteles sonrası 

felsefenin tüm alanlarında öne çıkan bir etkiye sahip olduğu da anlaşılabilecektir.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 



 iv 

THE CONCEPT OF PATHOS 

IN PHILOSOPHY OF ARISTOTLE 

Egemen S. KUŞCU 

ABSTRACT 

 

The aim of this thesis is to reveal the concept of pathos and its position in 

Aristotle’s philosophy. For this purpose, the distinguished meanings of pathos 

concept and discussion carried out on the subject in pre Aristotle period were studied 

and reported in the first two sections of the thesis. Through this process, bases on 

which Aristotle conducted his discussions were tried to be investigated. In the last 

section, all contexts of the pathos concept used in Aristotle’s philosophy were 

discussed thoroughly. 

The importance of the pathos concept in philosophy of Aristotle was 

revealed by examination in three perspectives. The first perspective was directed to 

the metaphysical status of pathos. The second one exhibited the status of pathos in 

human which consists of body and soul. The last one investigated the emotions and 

its effects in social life. 

The basic and general meaning of pathos is “affection”. So as a type of 

“affection”, the emotions can not be examined without previously mentioned first 

and second perspectives. In the thesis, it has been tried to demonstrate that pathos is 

a basic concept in philosophy of Aristotle to understand what cosmos is and its 

mechanism and what is the place of human in cosmos. This determination is the most 

important result of this thesis. Also by the help of this thesis it can be understood 

why pathos have a great influence in the history of philosophy after Aristotle. 

 

 

 

 

 

 

 



 v 

ÖNSÖZ 

 

Aristoteles Yunan felsefi düşünüşünün en önemli filozoflarından biridir. 

Onun bu özelliğinin yanı sıra günümüz açısından daha da önemli olan bir başka 

özelliği, günümüze kadar süregelen felsefi düşünüşte etkisinin hala sürüyor oluşudur. 

Bu iki özellik, tezimizi Aristoteles üzerine yapmamızdaki en büyük etkendir. Pathos 

kavramının çalışmaya dahil edilmesinin sebebi ise, bu kavramın özellikle ilgilenmek 

istediğimiz felsefi problem alanlarına ilişkin temel bir kavram olması sebebiyledir. 

Dolayısıyla bu tez bir yandan Antikçağ felsefesi içerisinde bir kavramın anlam 

değişimlerini incelemesiyle felsefe tarihine ilişkin bir çalışmadır. Öte yandan 

pathosun farklı anlamları dolayısıyla günümüzde de süregiden farklı problem 

alanlarındaki tartışmalar açısından düşünce geliştirmeye yönelik temel oluşturmaya 

çalışan problematik bir çalışmadır.  

Tez çalışmasında karşılaşılan en büyük zorluk da bu iki çalışma tarzını 

birlikte götürmeye çabalamaktan, aynı anda farklı problem alanlarına ilişkin tartışma 

yürütmekten kaynaklı ortaya çıkmıştır. Bunun haricinde karşılaşılan zorlukların 

başında Türkçe felsefe kavramsallaştırmasının oturmamış olması ve klasik metinlerin 

çevirilerinin az sayıda ve birbirleriyle ilişkisiz olması sayılabilir. Çalışmamız ilk 

zorluğu aşmak çabasıyla, yüksek lisans tezleri açısından genelde öngörüldüğünden 

ve önerildiğinden uzun olmak zorunda kalmıştır. İkinci zorluğu aşmak amacıyla da 

çoğu yerde alıntılara ağırlık verilmiş ve orijinal sözcükler parantez içlerinde 

verilmeye çalışılmıştır. İkinci zorluğun aşılması çabası da tezin uzunluğuna sebep 

olan bir başka unsurdur.  

Tez çalışmama başlamadan, tezin olası konusuna yönelik tartışmalarımızda, 

beni pathos kavramına yönlendiren, bu tezin danışmanlığını üstlenen ve teze katkılar 

sunan hocam Sn. Doç. Dr. O. Faruk Akyol’a; felsefi gelişimimde bilgilerinden 

sürekli yararlanmam dolayısıyla etkili olan hocam Sn. Prof. Dr. Ö. Naci Soykan’a; 

hem bu teze ilişkin hem de genel olarak yürüttüğümüz felsefe tartışmalarındaki yol 

açıcı görüşlerinden dolayı hocam Sn. Prof. Dr. Ayhan Bıçak’a; uzun bir eğitim süreci 

içerisinde üzerimdeki emeklerini inkâr edemeyeceğim hocalarım Sn. Prof. Dr. 

Teoman Duralı’ya, Sn. Prof. Dr. Cengiz Çakmak’a, Doç. Dr. İhsan Fazlıoğlu’na ve 



 vi 

Sn. Yrd. Doç. Dr. Cemil Güzey’e; hem öğrencilik hayatım hem de tez aşamasında 

dostluklarıyla ve teze katkılarıyla, önüme çıkan engelleri aşmamı sağlayan ve hayatı 

katlanılır kılan Sn. Araş. Gör. Özgüç Güven’e, Sn. Barış Aydoğan’a; her daim canlı 

bir felsefi tartışma olanağını vareden ve dolayısıyla felsefi gelişimime çok değerli 

katkılar sunan, uzun yıllardır Sn. Prof. Dr. Ö. Naci Soykan yönetiminde sürdürülen 

İnsancıl Felsefe Atölyesi katılımcılarına; benim için her türlü fedakârlığa katlanan ve 

maddi, manevi her türlü zorlukta yardımlarını hiç esirgemeyen sevgili ailem, aziz 

anısı her daim fikrimde ve gönlümde olan rahmetli annem Mediha Kuşcu, babam 

Himmet Kuşcu ve abim Özgür Kuşcu’ya; ve son olarak hem bu tezin ortaya 

çıkmasındaki düzeltmeler, öneriler vb. değerli somut katkıları hem de uzun yıllardır 

her türlü sıkıntıyı birlikte aştığım her türlü mutluluğu birlikte yaşadığım bir dost 

olması dolayısıyla sevgili karım Nuray Küçükler Kuşcu’ya saygılarımı ve en içten 

teşekkürlerimi sunarım. Üzerimde emeği olan tüm bu değerli insanların katkılarına 

rağmen tezde karşılaşılabilecek her türlü eksiklik benim hatamdır ve sorumluluğu 

bana aittir.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 vii 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZ .......................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ........................................................................................................... iv 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................v 

İÇİNDEKİLER...................................................................................................... vii 

TABLOLAR........................................................................................................... ix 

KISALTMALAR LİSTESİ.......................................................................................x 

GİRİŞ .....................................................................................................................13 

1. SOKRATES ÖNCESİ DÖNEMDE PATHOS KAVRAMININ YERİ................18 

1.1. Pathos Kavramının Açıklanması..................................................................18 

1.2. Felsefe Öncesi Düşünüşte Pathos.................................................................19 

1.2.1. Homeros ve Hesiodos’un Metinlerinde Kavramın Yeri..........................19 

1.2.2. Homeros ve Hesiodos’ta İnsanın Yaşamı ve Psikolojisi .........................21 

1.3. Sokrates Öncesi Felsefede Pathos ................................................................25 

1.3.1. Sokrates Öncesi Filozoflarda Pathos Kavramının Yeri ..........................25 

1.3.2. Sokrates Öncesi Filozoflarda İnsanın Psikolojik Yaşantısı .....................30 

2. PLATON FELSEFESİNDE PATHOS ...............................................................39 

2.1. Platon Öncesi Dönemde Pathos ...................................................................39 

2.1.1. Sofistler.................................................................................................39 

2.1.2. Sokrates.................................................................................................45 

2.2. Platon...........................................................................................................52 

3. ARİSTOTELES’İN FELSEFESİNDE PATHOS KAVRAMININ YERİ............78 

3.1. Pathosun Metafizik Kökenleri .....................................................................78 

3.1.1. Pathos Açısından Kategoriler................................................................79 

3.1.1.1. Töz (ousia) .....................................................................................82 

3.1.1.2. Nitelik (poion)................................................................................87 

3.1.1.3. Etkinlik-Edilginlik (poiein-paskhein) ............................................91 

3.1.2. Pathosun Metafizik Kökenlerinin Ortaya Çıkarılması Açısından Değişim

.......................................................................................................................92 

3.1.2.1. Değişim ve Türleri ..........................................................................93 



 viii 

3.1.2.1.1. Tözsel Değişim (Oluş ve Bozuluş) ...........................................96 

3.1.2.1.2. Niteliksel Değişim (Başkalaşma)..............................................98 

3.1.2.2. Değişim Açısından Aristoteles Evreni...........................................102 

3.1.3. Pathosun Metafizik Anlamı Üzerine ...................................................104 

3.2. Pathos Açısından İnsan..............................................................................107 

3.2.1. Birincil Töz olarak Canlı ve Ruh-Beden İlişkisi...................................107 

3.2.2. Ruhun Yetileri.....................................................................................113 

3.2.2.1. Ruhun Beslenmeye Yönelik Yetisi (threptikon)...........................114 

3.2.2.2. Ruhun Duyulanmaya Yönelik Yetisi (aisthētikon) .......................116 

3.2.2.2.1. Dokunma Duyusu ..................................................................118 

3.2.2.2.2. Görme Duyusu.......................................................................119 

3.2.2.3. Ruhun Duyulanmaya Yönelik Yetisi ve Ortak Duyu Üzerine........121 

3.2.2.4. İmgelem (phantasia) ....................................................................127 

3.2.2.5. Ruhun Düşünmeye Yönelik Yetisi (noētikon) ..............................129 

3.2.2.6. İsteme ve Hareket .........................................................................136 

3.2.2.7. Temel Etkilenimler Olarak Haz ve Acı .........................................138 

3.2.3. Yetileri Açısından İnsan ......................................................................140 

3.3. Duygu Durumları ve İnsan .........................................................................145 

3.3.1. Etkilenimler Olarak Duygu Durumları.................................................147 

3.3.2. Söylevin ve Tiyatronun Etkisi..............................................................156 

3.3.3. Duygular Karşısında İnsan...................................................................160 

SONUÇ ................................................................................................................169 

KAYNAKÇA .......................................................................................................182 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 ix 

TABLOLAR 

 

Tablo I-Duygu-Yargı Tablosu...............................................................................152 

Tablo II-Duygu-Erdem Tablosu ............................................................................162 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 x 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

Yazar adı ve eser kısaltmaları 

Ar.:    Aristoteles 

Cat.:    Categories (Kategoriler) 

CP.:  On Coming-to-be and Passing Away (Oluş ve 

Bozuluş Üzerine) 

H.:    On Heavens (Gökyüzü Üzerine) 

I.:    On Interpretation (Yorum Üzerine) 

Ma.:    Movement of Animals (Hayvanların Hareketi Üzerine) 

Met.:    Metaphysics (Metafizik) 

NE.:    Nicomachean Ethics (Nikomakhos’a Etik) 

Phy.:    Physics (Fizik) 

Po. An.:   Posterior Analytics (İkinci Analitikler) 

Poe.:    The Poetics (Poetika)   

Pol.:    Politics (Politika)   

Pr. An.:   Prior Analytics (Birinci Analitikler) 

Rh.:    Rhetoric (Retorik) 

S.:    On the Soul (Ruh Üzerine) 

SS.:    On Sense and the Sensible (Duyu ve Duyulanabilir 

    Üzerine) 

Top.:    Topica (Topikler) 

 

Hes.:    Hesiodos 

 

EH.:    Erga kai Hēmerai 

Th.:    Theogonia 

 

Hom.:    Homeros 

Il.:    Ilias 

Od.:    Odyesseia 



 xi 

 

Pl.:    Platon 

Apl.:    Apology (Savunma) 

Chr.:    Charmides (Kharmides) 

Crt.:    Criton (Kriton) 

 Eth.:    Euthyphro (Euthyphron) 

G. Hip.:   Greater Hippias (Büyük Hippias) 

 L.:    Laws (Yasalar) 

Lac.:    Laches (Lakhes) 

 Lys.:    Lysis 

Par.:    Parmenides 

 Ph.:    Phaedo (Phaidon)   

Pha.:    Phaedrus (Phaidros) 

 Phil.:    Philebus 

Rep.:    The Republic (Devlet) 

 Sop.:    Sophist (Sofist) 

Sym.:    Symposium (Şölen) 

 Th.:    Theaetetus 

Tim.:    Timaeus 

 

Sözlük ve kaynak eser kısaltmaları  

DK.:    Dielz-Kranz 

LSJ.:    Liddle-Scott-Jones  

SEP:     Stanford Encyclopedia of Philosophy 

 

Süreli yayın kısaltmaları 

AJP:    The American Journal of Philology 

CQ:    The Classical Quarterly 

CP:    Classical Philology 

HSCP:    Harvard Studies in Classical Philology 

JHS:     The Journal of Hellenic Studies 



 xii 

JP:    The Journal of Philosophy 

PQ:    The Philosophical Quarterly 

RM:    The Review of Metaphysics 

 

Teknik kısaltmalar 

a.g.e.:    Adı geçen eser 

a.g.y.:    Adı geçen yer 

Bkz.:     Bakınız 

ç.n.:     Çevirenin notu 

Çev.:    Çeviren 

dev.:     Devamı 

e.d.:     Eş deyişle 

Ed.:    Editör 

Fr.:    Fragman 

Haz.:    Hazırlayan 

Karş.:     Karşılaştırınız 

ör.:     Örnek 

s.:    Sayfa/lar 

Tr.:    Translated by 

t.y.:    Basım tarihi yok 

y.b.     Yeniden basım 

y.n.:    Yazarın notu 

y.y.:    Basım yeri yok 

vb.:     Ve benzeri 

 

 

 

 



 13 

GİRİŞ 

 

Aristoteles’in felsefesinin felsefe tarihi içerisindeki önemi açıktır. Onun 

felsefesi, günümüz felsefe tartışmalarında da hâlâ etkisini göstermektedir. Aristoteles 

son iki yüzyılın başından itibaren, pek çok felsefi problem alanına ilişkin 

tartışmalarda bir kalkış noktası olarak ele alınmaktadır. Bu tarz felsefi problem 

alanlarının ilk örnekleri biyoloji ve mantık alanlarıdır. Öte yandan psikoloji ve son 

elli yıldan beri psikolojiyle birlikte etik alanındaki tartışmalar da, Aristoteles’in bir 

kalkış noktası olarak ele alındığı alanların önemli örnekleridir.  

Adı geçen son iki örneğin bizim tezimiz açısından da önemi büyüktür. Pathos 

(etkilenim) kavramının özellikle psikoloji ve etik alanında öne çıkmasının sonucu 

olarak çalışmamızın ana konusu “Aristoteles’in felsefesinde pathos kavramının 

incelenmesi” olarak belirlenmiştir. Özellikle zihin-beden problemine ve pratik 

yaşama (etik, politika, tiyatro vb.) ilişkin yürütülen tartışmalar, pathos kavramının 

anlam çokluluğunun ve Aristoteles’in yetkesinin sıklıkla söz edildiği tartışmalardır.1 

Bu doğrultuda, belirlemiş olduğumuz çalışma konusuyla koşut bir biçimde amacımız 

Aristoteles felsefesinde pathos kavramının önemini ortaya çıkarmaktır. 

Aristoteles’in felsefi düşünüşünde belli başlı kavramların merkezi bir rol 

oynadığı görülmektedir. Öyle ki, bu kavramlar kullanılmaksızın Aristoteles’in 

felsefesi üzerine herhangi bir konuya ilişkin açıklama yapmak mümkün 

gözükmemektedir. Töz, form-madde, aktüel-potansiyel, hareket bu türden 

kavramlardır ve benzeri kavramlardan oluşabilecek bir liste daha da uzatılabilir. Bu 

tezin başlığı olarak “Aristoteles’in felsefesinde pathos kavramının yeri” 

denildiğinde, pathos kavramının da bu türden merkezi bir kavram olup olmadığının 

ortaya çıkarılmasına yönelik bir araştırmanın yapılması kastedilmektedir.  

                                                

1 Konuya ilişkin pek çok kaynak tezin Aristoteles ile ilgili bölümünde yer alacak olduğundan burada 
belirtme gereği duymuyoruz. Ancak kısaca şu belirtilmelidir. Aristoteles’in Ruh Üzerine eseri 
özellikle zihin-beden problemi açısından ve Nikamakhos’a Etik eseri ise güncel etik ve duygu 
tartışmaları açısından kalkış noktası olarak alınmaktadır. Ancak bu çalışma Aristoteles’in görüşlerinin 
ortaya çıkarılmasıyla, güncel tartışmalarda Aristoteles’in temel alınmasının (sıklıkla anakronizme 
düşüldüğü gerekçesiyle) birbirinden ayrı iki konu olması gerektiğini kabul etmektedir.   



 14 

Hiç kuşkusuz Aristoteles, felsefi düşüncelerini, uzun bir süre geçirdiği 

Akademi’de2 oluşturmuştur. Dolayısıyla kendi felsefesinde Akademi’de ki 

tartışmalar önemli bir yer tutmaktadır. Bu açıdan, bu tez çalışması felsefe tarihinin 

felsefi problemlerin birbirini izlediği, sürekliliğin olduğu bir yapı (philosophia 

perennis) olduğunu kabul etmektedir. Bu kabul üzerine, Aristoteles’in felsefesindeki 

bir kavramın yerinin ortaya çıkarılması, yukarıda sözü edilen problem alanlarında 

kendisinden önce ne türden tartışmaların yapıldığının incelenmesini zorunlu 

kılmaktadır3. Böylece filozofun düşüncelerini nasıl bir düşünce ikliminde geliştirdiği, 

hangi kavramsal yapı ile ortaya çıktığı ve tartışmayı nereye evirdiği, kendi 

özgünlüğünü nasıl geliştirdiği daha açık bir şekilde ortaya konulabilecektir. 

Bu kaygılar dolayısıyla çalışmamızın ilk bölümünde öncelikle pathos 

kavramı üstüne genel bir bilgi verilecektir. Daha sonra bu kavramın, Homeros’un 

Ilias ve Odysseia adlı eserleri ile Hesiodos’un Theogonia,  Erga kai Hēmerai adlı 

eserlerinde kullanılış tarzı ortaya konmaya çalışılacak, yine bu eserlerde betimlenen 

dönemin insanının düşünüş ve yaşayışındaki etkileri aranacaktır. 

Çalışmamızın ikinci bölümünde, aynı izlek önce sofistlerde, sonra Sokrates’in 

düşüncelerinde ve daha sonra Platon felsefesinde takip edilecektir. Böylece ilk iki 

bölümün sonucu olarak pathos kavramının Aristoteles öncesi düşünüşteki etkileri 

ortaya çıkarılmaya çalışılacaktır. Tezin ikinci bölümü Aristoteles’in pathos üzerine 

yürüttüğü tartışmalardaki Platon etkisinin ortaya çıkarılabilmesi açısından geniş 

tutulmuştur. Aristoteles’in Akademi’de olgunlaşan düşünceler üzerinden felsefesini 

geliştirdiği açıktır. Nitekim tezde daha net bir şekilde bu ortaya çıkacaktır. Platon’un 

pathos kavramına ilişkin yürüttüğü tartışmalar geniş bir şekilde serimlenmeksizin 

Aristoteles’in felsefesi anlaşılır olmaktan uzak durmaktadır.4 Son bölümde 

                                                

2 Platon’un MÖ 387 yılında Akademos bahçesinde kurduğu, MS 529’a değin varlığını sürdüren okul. 
Okulun yapısı ve öğretilen dersler vb. bilgiler için Bkz. T. Duralı, Aristoteles’te Bilim ve Canlılar 
Sorunu, Çantay Kitabevi,  İstanbul, 1995, s. 7 ve dev. 
3 “Araştırmadan keşfetmek zordur ve çok az gerçekleşir, ancak eğer biri araştırırsa keşfetmek kolay ve 
sıklıkla gerçekleşir; eğer yine de kişi nasıl araştıracağını da bilmiyorsa keşif imkânsızdır” Tarentumlu 
Arkhitas, Fr. DK., B3. Çalışmamızda sözü edilen imkânsızlığa düşmemek için kavramı, temel ve 
bilindik bir yöntem olarak tarihselliği içinde ele almayı seçmiş bulunmaktayız. Bu sayede keşfetmek 
için bir araştırma yöntemine ulaşmış olmayı umut ediyoruz. 
4 Platon’un Aristoteles felsefesi üzerindeki etkisinin incelenmesi gereken bir konu olduğu pek çok 
yorumcu tarafından belirtilmiştir ve bu türden çalışmalar yapılmıştır. Bu türden çalışmaların en 
önemlilerinin başında Jaeger’in çalışması gelmektedir. Jaeger eserinin başında şöyle bir tespitte 



 15 

yürütülecek araştırmada da, pathos kavramının Aristoteles’in felsefesindeki yeri, 

Aristoteles’in kendinden önceki isimlerin düşünceleriyle ne tarz ilişkiler kurduğu; 

felsefesinin pathos kavramı çerçevesinde onlarla ne türden benzerlikler veya 

farklılıklar içerdiği değerlendirilecektir.   

Kavramın tarihselliği içerisinde ele alınışı, Aristoteles’in felsefesinde pathos 

kavramının yerinin incelenmesi için nasıl bir araştırma yapılması gerektiğini de 

ortaya çıkarmıştır. Bu anlamda bu tez çalışması bir felsefe tarihi çalışması, felsefe 

tarihinde bir araştırma olarak görünse de, felsefe tarihine dayanarak problematik bir 

çalışmaya dönme olanağını bulmuştur.  

İlk iki bölümde yürütülen araştırma sayesinde görülmüştür ki, pathos 

kavramının en geniş anlamdaki karşılığı etkilenim iken; günümüze değin etkisini 

sürdürmüş, en çok kullanılan karşılığı duygu (başına bir şey gelmek, acı çekmek) 

olmuştur.5 Bu doğrultuda, sözü edilen iki karşılığı da sergileyebilmek için, tez 

çalışmamızın üçüncü bölümünde, pathosun Aristoteles felsefesindeki incelenmesine 

kavramın metafizik temellerini sorgulayarak başlanmıştır. Kavram bir kere en geniş 

anlamı açısından serimlendiğinde diğer anlamlarının incelenmesinin daha kolay 

olacağı varsayılmıştır. 3.2. başlığı, 3.1. ve 3.3. arasındaki geçişi, yani etkilenim 

kavramından duygu kavramının incelenmesine geçişi temsil etmektedir. Bu 

doğrultuda 3.2 başlığında bir yandan 3.3.’de incelenecek duygu durumlarının insanda 

(ruh ve beden birlikteliği) ne şekilde oluştuğu öte yandan bedenin ve ruhun sözü 

edilen etkilenimlere ne şekilde maruz kaldığı açıklanmıştır. Son bölüm olarak 3.3.’de 

ise duygu durumları ve sosyal hayattaki yerleri incelenmiştir. 

                                                                                                                                     
bulunmaktadır: “Elbette, Aristoteles’in kişisel başarısı için sadece bir tane pozitif standart 
belirlenebilir, ve bu standart onun Platon’u ne şekilde eleştirdiği değil ancak kendisinin nasıl 
Platonculuk yaptığının belirlenmesi şeklindedir (felsefe yapmanın onun için anlamının bu olmasından 
kaynaklı).” W. Jaeger, Aristotle, Çev. R. Robinson, 2. ed., Oxford University Press, Oxford, 1950, s. 
3. Aristoteles’in eserlerinin tarihsel sıralamasına dair tartışmalarda da, ne kadar Platoncu görüş 
içerdiği göz önünde tutulmaktadır. Buna ilişkin bir kaç çalışmadan tezin üçüncü ana bölümünde söz 
edilecektir. Whitehead’in tüm felsefe tarihini Platon’a düşülen dipnotlar olarak değerlendirmesi de 
doğal olarak ilk önemli dipnotun Aristoteles olduğunu ortaya koymaktadır.  
5 Hem pathos kavramının ne türden anlam değişiklikleri geçirdiğinin sergilenmesi açısından hem de 
duygulara ilişkin güncel tartışmaların bir arada sunulduğu bir eser olarak Bkz. T. Dixon, From 
Passions to Emotions, Cambridge University Press, Cambridge, 2003. Antik Grek toplumunda duygu 
tartışmalarının yerinin incelendiği bir eser olan Konstan’ın çalışması ise, birinci bölümünde “Pathos 
and Passion” başlığıyla Aristoteles’ten günümüze duygu üzerine yapılan tartışmaları kişiler 
üzerinden incelemektedir. Bölüm, tartışmalardaki sürekliliği felsefe tarihinden yola çıkarak ortaya 
koyması açısından bilgi vericidir. D. Konstan, The Emotions of Ancient Greeks, University of 
Toronto Press, Toronto, 2006, s. 3-41.    



 16 

Araştırma; kavramın metafizik kullanımı, insandaki yeri ve bizzat duygu 

durumlarına ilişkin sergilenen görüşlerin incelenmesi şeklindeki üçlü sacayağına 

dayanmaktadır. Bu üçlü sacayağı ilk iki bölümde felsefe tarihinde yürütülen 

araştırma sayesinde ortaya çıkarılmıştır. Dolayısıyla bu tez çalışması, yöntemini yine 

felsefe tarihinden edinmiştir ve ona dayanmaktadır. Bu sayede Aristoteles 

felsefesinde pathos kavramının yeri ve onun başta sözü edilen önemli kavramlardan 

biri olup olmadığı ortaya çıkartılmıştır. Sonuç bölümü hem kavramın felsefedeki 

değişimine ilişkin tartışmalara hem de pathosun önemli bir kavram olup olmadığına 

ilişkin tartışmalara ayrılmıştır. 

Sözü edilen yönteme dayanan bu tez, yönteminden kaynaklı olarak ve 

kavramın geniş anlam karşılıkları dolayısıyla umulandan uzun olmuştur. Ancak 

tezimizin boyutuyla koşut bir biçimde kapsamının da genişlemesinin, bize katkıda 

bulunabileceğini düşünmekteyiz. Bu doğrultuda değinmiş olduğumuz uzunluk ve 

kapsamlılığın bundan sonra yürüteceğimiz çalışmalara katkıda bulunacağını 

ummaktayız.  

Tezin uzun olmasının bir diğer sebebi de, burada açıklanmalıdır. Fark 

edilecektir ki, tez çalışmasının ana metni içerisinde özellikle ikinci ve üçüncü ana 

başlıklarda yorumcuların, günümüz filozoflarının düşüncelerine yer verilmemiştir. 

Bu türden farklı görüşlerin ele alınması ve onlarla ilgili tartışmalar genellikle 

dipnotlara bırakılmıştır. Birincil kaynaklar olarak, incelediğimiz filozofların kendi 

metinleri çalışılmıştır. Tezin uzunluğunun sebebi de bu şekilde ana metinlerden 

yapılmak zorunda kalınan alıntılar dolayısıyladır. Bu tarza yönelişimiz eleştiriye açık 

olsa da, kaygımızın kendimize ait bir Antikçağ felsefesi yorumuna ulaşmak olduğu 

dikkate alınmalıdır. İkincil kaynaklar çoğunlukla yazarların kendi kaygıları 

temelinde şekillendiklerinden filozofların kendilerine ait düşünceleri bu 

kaynaklardan çıkartmak zor olmaktadır. Sonuç olarak tezde Aristoteles’in felsefi 

düşünüşüne ilişkin özgün bir yorumda bulunabilmiş olmayı umut ediyoruz.  

Bu anlamda da Giriş bölümünde kaynaklar üzerine bir değerlendirme 

yapmayı gerekli bulmadık. Her bölüm, özellikle dipnotlarda kaynaklara ilişkin geniş 

tartışmaları barındırmaktadır. Ancak bizzat filozofların kendi eserlerini en önemli 

kaynaklar olarak gördüğümüzün altı çizilmelidir. Dipnotlardaki tartışmalar sayesinde 



 17 

hem alana ilişkin hangi kaynakların olduğu rahatlıkla görülebilecek hem de yazarın 

kaynaklara ilişkin yorumu öğrenilebilecektir. 

Giriş bölümünde son olarak bu tezin ileri sürdüğü savlar da belirtilmelidir. Bu 

savlar maddeler halinde şöyle özetlenebilir: 

(a) Pathos kavramı (ve türetildiği kök sözcük olarak paskhein fiili) 

Aristoteles felsefesinin anlaşılması açısından töz, form-madde, aktüel-potansiyel vb. 

kavramlar kadar temel bir kavramdır ve kavramın her problem alanında etkisi 

görülmektedir.  

(b) İnsan, duyulanmadan düşünmeye giden süreç içerisinde etkilere maruz 

kalan bir yapıdadır. Duyulur ve düşünülürler tarafından sürekli etki altında 

kalmaktadır.    

(c) Etkilenimler, dış dünya ile içsel yaşantılar ayrımını silikleştiren, insanın 

dünyadaki varoluşunu, varolanlarla ilişkilerini anlamamızı sağlayan durumlardır. 

Duygu durumları da etkilenimler olarak, insanın insan olarak varolmasının 

koşuludur. 

(d) Duygu durumlarının insanın pratik yaşamındaki yeri sadece Retorik, 

Poetika ve Nikomakhos’a Etik incelenerek anlaşılamaz. Duygu durumlarının 

anlaşılabilmesi için Ruh Üzerine, Metafizik ve Fizik eserlerinin de incelenmesi 

zorunludur.  

(e) Aristoteles’in, felsefesinde insanın rasyonelliğine yaptığı vurgu sıklıkla 

öne çıkarılmaktadır. Hatta onun bu tavrı dolayısıyla felsefe tarihinin seyrinin 

değiştiği belirtilmektedir. Oysa görülecektir ki, Aristoteles öncelikle insanı etkilenen 

bir varolan olarak görmektedir. Aktif bir varolan olarak tanımlanabilmesi öncelikle 

pasifliğinin kabulüne dayanmalıdır. Bu sayede insan dış dünyaya hâkim olarak değil, 

bilinçli bir şekilde etkilenerek dışarısı ile uyumlu bir yaşantı sürdürebilecektir. 

Etkinlikleri ve eylemlilikleri bilinçli etkilenimlere maruz kalmasına dayanmaktadır. 

Sözü edilen bu savlar sonuç bölümünde daha geniş bir şekilde ele alınacak ve 

değerlendirilecektir.  

 



 18 

1. SOKRATES ÖNCESİ DÖNEMDE PATHOS KAVRAMININ YERİ 

 

1.1. Pathos Kavramının Açıklanması 

  

Pathos sözcüğü, paskhō fiil kökünden türetilmiştir. Sözcük, temel olarak bir 

“insanın ya da şeyin başına gelen bir şey”; “bir kişinin deneyimlediği (iyi ya da kötü) 

bir şey”; ruh (psükhē) açısından düşünüldüğünde “his”, “tutku”; “durum”, “koşul” 

anlamlarına gelmektedir.1 Bununla birlikte, sözcüğün türetildiği fiili incelediğimize 

daha geniş bir anlamlar çokluğuyla karşılaşırız.2 Bu durumda, “sahip olma”, “birine 

yapılmış bir şey”, “acı çekmek”; “belli bir zihin durumuna gelmek”; “belli bir 

biçimde etkilenme”, “maruz kalma”; “hislerin, tutkuların insanı etkilemesi” 

anlamları da karşımıza çıkmaktadır. Bu anlamlar çokluğunda dikkat çeken önemli 

noktalar, sözcüğün cümle içinde kullanıldığı yere göre ve birlikte kullanıldığı sıfat 

vb. işlevli sözcüklerle anlamının değişmesi; kullanıldığı döneme ilişkin olarak bu 

anlamlardan birinin veya diğerinin öne çıkmasıdır.3 Kavram Homeros’ta ağırlıklı 

olarak belli bir anlama gelmekteyken, Aristoteles sonrası felsefede özellikle Stoa 

okulunda belirgin bir içeriği olan felsefi bir kavram olarak kullanılmaktadır. Bu 

nedenle pathos sözcüğünün tek bir anlamını değerlendirmeye almak yerine, 

araştırdığımız dönem içerisinde öne çıkan anlamı vurgulamak yerinde olacaktır. 

Bir sonraki bölümde, Homeros ve Hesiodos’un metinlerinde pathos kavramı 

araştırılırken salt bu kavram araştırılmayacak aynı zamanda pathosun türetildiği 

sözcük olan fiilin çekimleri de araştırmaya katılacaktır.4 Bu, iki açıdan gereklidir:  

- Çalışmamızda, ileride önümüze çıkabilecek her türlü anlam çokluğunu baştan 

itibaren sergilemeye çalışmak.  

                                                

1 H. G. Liddell-R. Scott-H. S. Jones, A Greek-English Lexicon, Oxford University Press, Oxford, 
1996, s.1285. Bundan sonra LSJ olarak kısaltılacaktır. Ayrıca ağırlıklı olarak Aristoteles ve 
Platon’daki karşılıkları için Bkz. J. O. Urmson, The Greek Philosophical Vocabulary, Duckworth, 
London, 1990, s.125; antik çağın çeşitli dönemlerindeki kullanım farklılıklarını için Bkz. F. T. Peters, 
Greek Philosophical Terms, NewYork U.P,  NewYork, 1967, s. 151-5. 
2 LSJ, a.g.e., s. 1346. 
3 Farklı çevirilere ilişkin Bkz. Passions and Moral Progress in Greco-Roman Thought, Ed. J. 
Fitzgerald, Routledge Taylor & Francis Group, London, 2007, s.3. 
4 Bir fiil türü olarak paskhō kökü düzensiz fiillerden biridir. Bkz. J. Morwood, Oxford Grammer of 
Classical Greek, Oxford University Press, Oxford, 2002, s. 106. 



 19 

- Kavram, Homeros ve Hesiodos’ta pathos olarak geçmediğinden, felsefe öncesi 

düşünüşü anlamak, kavramın geçirdiği değişimi izleyebilmek. 

 
1.2. Felsefe Öncesi Düşünüşte Pathos 
 
1.2.1. Homeros ve Hesiodos’un Metinlerinde Kavramın Yeri 

 

Bu bölümde öncelikle Homeros, sonra da Hesiodos anlatılarında kavramın 

yeri araştırılacak daha sonra bu kavramın anlatılarda yer alan insanın psikolojik 

yaşantısıyla olan ilişkisi irdelenecektir.5  

Bu çalışmada ana vurgu, Aristoteles’in felsefi düşünüşünde pathos 

kavramının yeri olduğundan, bu bölümde adı geçen kavramın Homeros’taki en 

yaygın kullanım şekilleri ele alınacaktır. Homeros’un her iki eserinde de, söz 

ettiğimiz kavramın fiil çekimleriyle karşılaşılmaktadır.6 Bunlar içerisinde kimi 

ortaklıklar söz konusudur. Bu ortaklıklardan yola çıkılacak olursa, başlangıç olarak 

fiilin şu iki kullanımından söz edilebilir: 

a- Bir sıfat, isim veya çokluk ifadesiyle birlikte kullanımı. 

b- Tek başına kullanımı. 

a- Fiil ile birlikte en sık kullanılan sıfat “kötü”dür (kakos)7. Bununla birlikte 

fiilin, “zarar”, “çok acı bir durum” (pēmata)8 ve “acı” (algos)9 isimleri ile birlikte 

                                                

5 Orijinal numaralandırma için Homeri Opera in Five Volumes ed. D. B. Monro/Th. W. Allen 
Oxford, Oxford University Press, 1920 basımlı kaynağı kullandık ve aksi belirtilmedikçe alıntıları 
orjinal metindeki numaralamaya uygun bir şekilde yapıp gerektiğinde normal parantezler içerisinde 
yerlerini verdik. Çalışmamızda Türkçe metin olarak şu kaynağı kullandık: Ilyada, Çev. A. 
Erhat/A.Kadir İstanbul, Can Yayınları, 2003 ve Odysseia, Çev. A. Erhat/A.Kadir İstanbul, Can 
Yayınları, 2006. Ancak numaralamayı orjinal metne göre verdik. İngilizce çeviriler için The Iliad, 
Çev. I. Johnston Arlington, Virginia Richer Resources Publications, 2006 ve The Odyssey, Çev. I. 
Johnston Arlington, Virginia Richer Resources Publications, 2006 basımlı kaynaklar kullanılmıştır. 
Çeviriler böylesi bir destanın diline uygun bir söz güzelliği yaratabilmek adına aynı kullanımlar için 
farklı dile getirişler sergileyebilmektedir. Bu yüzden kavramın takibinde üç kaynağı da kullandık. 
6 Ilias Il. Kısaltması ve Odysseia Od. Kısaltması ile verilecektir. İlk numara kitabın alt bölümü 
sonraki satır numarasıdır. Fiilin tüm çekimlerini burada sergilemeye gerek duymadık. İlgili yerler 
alıntılarda gösterilecektir. 
7 Il. 17.32, 19.321, 20.198, 21.442, 24.551. Od. 2.134-179-370, 3.116, 16.205-275, 18.132, 20.351, 
23.67.  
8 Il. 5.886, Od. 1.49-190, 3.100, 4.243-330, 5.33, 17.444-527. 
9 Il. 2.667, 3.157, 9.321, 13.670, 16.55, 17.375, 18.397, 20.297, 22.220-505, 24.7. Od. 1.43.220, 
4.372, 5.13-362-395, 9.53-121, 10.458, 12.27, 13.92-310-418, 14.32, 15.232-487, 16.189, 19.170, 
20.221, 22.177, 24.27. 



 20 

kullanımları da vardır. Bunların dışında, adı geçen fiil, yaygın olarak “çok” (polla)10 

sıfatı ile birlikte, bir kaç kez de, nicelik belirttiğinde “öyle büyük”, “ne büyük” 

(osos)11 anlamına gelen sıfatla birlikte kullanılmaktadır. Ayrıca hem çok hem de kötü 

sıfatı ve de acı ismiyle bir arada kullanımlarına da rastlanmaktadır.  

b- Araştırdığımız fiilin tek başına kullanımlarından bazıları olumludur. 

Olumlu kullanımlarda katlanılan, başa gelen bir şey anlamı öne çıkmaktadır.12 Ancak 

ifadenin, bir istek veya düşünce olduğu durumlarda, sözcüğün önünde olumsuzluk 

eki mē ile beraber olumsuz kullanımı da sıklıkla karşımıza çıkmaktadır. Olumsuz 

kullanımlarda genelde bir şart dile getirilmektedir.13 

Görüldüğü gibi paskhein fiilinin çekimlerinin Homeros’taki kullanımı 

ağırlıklı olarak başa bir şey gelmesi, kötü bir şekilde etkilenmek ve acı çekmek 

şeklindedir. Homeros’taki kullanım açık bir şekilde hep bir olumsuzluğa işaret 

etmektedir. Bu kullanımda, kişi açıkça bir durumdan etkilenme korkusu yaşamakta 

veya geleceğe yönelik böylesi bir kaygısını dile getirmektedir. Geçmişe yönelik 

kullanımlarda ise kahramanın çektiği acıların vurgulanması ağırlık kazanmaktadır.  

Öte yandan, Hesiodos’un her iki eserinde de (Theogonia,  Erga kai 

Hēmerai
14) Homeros’taki kadar sıklıkla olmasa da adı geçen fiilin kullanımları söz 

konusudur. Hesiodos’un Theogonia adlı eserinde üç yerde paskhein fiilinin çekimli 

halleriyle karşılaşılmaktadır. Paskhein fiilinin çekimli halleriyle karşılaştığımız 

satırlarda, tanrılar dünyasında çekilen acılar üzerine betimlemeler vardır. Bu 

betimlemelerde paskhein fiilinin “kederlere katlanmak”, “büyük acılar çekmek”, 

“başa bir şey gelmesi” şeklindeki karşılıkları öne çıkmaktadır.15 

Hesiodos Erga kai Hēmerai adlı eserinde de kavramı kullanmıştır. Acılara 

katlanmak her iki kullanımda da hâkim olan anlamdır.16 Bu kullanım Homeros’un 

                                                

10 Il. 9.492, 21.82, 22.220-505, 23-607. Od. 2.174, 3.113, 4.81, 5.223, 7.224, 8.155-184, 9.53, 10.465, 
13.6-92-131-310, 15.176, 16.189, 17.284, 23.53. 
11 Od. 7.221, 8.490. 
12 Il. 3.128. 
13 Od. 4.820. 
14 Kısaltmalar Th. ve EH. olarak yapılacaktır. Orjinal metin ve İngilizce çeviri için Hesiod, Ed. ve 
Çev. G. Most, Harvard University Press, London, 2006. metnini kullandık. Türkçe için Bkz. A. Erhat, 
Hesiodos Eseri ve Kaynakları, Çev. A. Erhat, S. Eyüboğlu, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 
1977. 
15 Hes. Th. 276, Hes. Th. 651, Hes. Th. 660. 
16 Hes. EH. 211 ve Hes. EH. 218. 



 21 

metinlerinde fiilin tek başına geçtiği yerlerle benzerlik göstermektedir. Sonuç olarak 

fiilin Hesiodos’ta Homeros’tan farklı olarak sadece bir kere kullanılmış olduğu 

söylenebilir. Bu kullanım da “kederlere katlanma” şeklindedir, bunun dışındaki 

kullanımlar Homeros’takilerden farklı değildir.  

 

1.2.2. Homeros ve Hesiodos’ta İnsanın Yaşamı ve Psikolojisi 

 

 Adı geçen kavramın Homeros ve Hesiodos’taki kullanımını yukarıda 

irdelemiş bulunmaktayız. Bu başlık altında ise pathosun duygu, etkilenim anlamının 

bu dönemde söz konusu olup olmadığı tartışılmaya çalışılacaktır. Kavramın sözü 

edilen eserlerdeki kullanımı, başa gelenlerin her zaman belli bir yerde oluştuğunu 

göstermektedir. Bu dönemki kullanımda, duygu durumlarının birer pathos olduğu 

ifadesi hiçbir yerde açıkça geçmese de, bu duygu durumlarının insanı ya da onun 

belli bir parçasını etkilediği, dolayısıyla duygu durumları arasında belli bir ortaklık 

düşünüldüğü söylenebilir. Bu örtük kullanım, paskhein fiilinden türetilen, ileride 

duygu anlamında kullanılacak olan pathosun Homeros döneminde kavram olarak 

olmasa da anlam olarak varolduğunun kanıtı olarak gösterilebilir.17  

Bu iddianın ortaya çıkarılması için böylesi bir başlık altında bir araştırma 

yapma zorunluluğu yukarıda paskhein fiilinin araştırılması esnasında kendini 

göstermiştir. İfadenin “acı” (algos) ismiyle beraber kullanıldığı yerlerin çoğunda bu 

tarz bir yaşantı durumunun, belli bir yerde olduğu vurgulanmaktadır.18 Bu yer, bazı 

durumlarda duygu durumlarının ve düşüncelerin içerildiği kalp gibi fizikseldir. 

Bazen de yine bu türden duygu ve düşüncelerin içerildiği ruh, zihin olarak 

tanımlanmaktadır. Ancak Homeros’ta bu türden kelimelerin yoğun kullanımlarına 

rağmen birlikli bir yapı bulmakta zorlanılır. Homeros’un metinlerindeki insanın 

yaşantısını sergilemeye çalışmak, benzer içeriklere sahip kavramların tartışılmasını 

gerektirmektedir.19 Süre giden tartışmalarda yorumcuların üzerine anlaştıkları tek 

                                                

17 Krş. C. Gill,  “The Ēthos/Pathos Distinction in Rhetorical and Literary Criticism”, CQ, 34 (1984), s. 
149. 
18 Hom. Il. 9.321, 13.670, 16.55, 18.397. Hom. Od. 1.4, 13.90-92-263, 15.487. 
19 Sıklıkla tartışılan kelimeler noos, phrēn, thümos, kradie, ētor, kēr, prapis ve psükhēdir. Claus 
konu üzerine yazdığı kitapta psükhē ile ilgili kelimelerin iki semantik kategori altında ifade 



 22 

nokta, en önemli kavramların bizi de asıl olarak ilgilendiren thümos ve psükhē 

olmasıdır. Bu iki kavramın arasındaki farklılıkları ortaya çıkarmak gerekmektedir. 

 Bir önceki başlıkta ifadenin sıklıkla algos ile birlikte kullanıldığını 

belirtmiştik, şimdi ise bu kullanımlardan bazılarında işaret edilen eylemin, thümosta 

meydana geldiğini söylemek yerinde olacaktır:20 Bu türden bir kullanım, Homeros’ta 

insanın nasıl bir duygusal yaşantıya sahip olduğunu kavramsal açıdan ortaya 

koyabilmektedir.21 Peki nedir bu duygu durumları veya Homeros insanının 

pathēsi?22   

                                                                                                                                     
edilebileceğini belirtir. D. B. Claus, Toward the Soul: An Inquiry into the Meaning of Psukhē 
Before Plato; Yale U.P; London, 1981. Bunlar düşünme ve yaşam-gücü olarak adlandırılır. İlk 
kategori altında noos ve phrēn/phrenesi inceler, ikinci kategori altında thümos, ētor, menos ve kēr 
kavramlarını inceler. Psükhēnin kendisi de bu ikinci semantik kategori altında incelenmektedir. 
Sullivan ise “Bu şekilde yaklaşıldığında insandaki psikolojik aktiviteyi açıklamak için pek çok kelime 
vardır. Bu terimler şunları içermektedir: noos, phrēn, thümos, kradie, ētor, kēr, prapis ve psükhē.” 
diyerek Claus’un yorumundan farklı olarak kradie ve prapis kelimelerini de incelenmesi gerekenler 
olarak belirtir. S. D. Sullivan, Psychological Activity In Homer: A Study of Phrēn, McGill-Queen's 
Press, Montreal, 1988. Webster ise psikolojik kelimeler olarak psükhē, thümos, kardia, 
phrēn/phrenes ve nousu incelemiştir. L. B. T. Webster, “Some Psychological Terms in Greek 
Tragedy”, JHS, Vol. 77 (1957), s. 149-154. Snell ise psükhē, thümos ve noosu önemli bulmuştur. B. 
Snell, The Discovery of Mind-The Greek Origins Of European Thought, Çev. T.G. Rosenmayer, 
Harvard University Press, Cambridge, 1953. Keary diğerlerinden farklı olarak skiayı (gölge) da 
incelemiştir. C. F. Keary, “The Homeric Words for ‘Soul’”, Mind, Vol 6 (1881), s.471-483. Konuyla 
ilgili araştırmalar içerisinde farklı bir tutum takınan Onians ise phrenesi öne çıkarmış, daha sonraki 
felsefe geleneği içerisinde düşünmenin bu şekilde adlandırılmasını da akılda tutarak Homeros’ta 
özellikle bu kelimeyi öne çıkarmıştır. R. B. Onians, The Origins of European Thought, Cambridge 
University Press, Cambridge, 1988, I. Bölüm. 
20 Hom. Il. 9.321, 13.670, 16.55, 18.397. Hom. Od. 1.4, 13.262, 15.487. 
21 Homeros’ta insanın kişi ya da birey olarak kendisinin birliğinden haberdar olup olmadığı her ne 
kadar tartışılmışsa da, bu durum kahramanın pek çok duygu durumunu yaşamasına engel değildir. 
Snell konuyla ilgili yorumunda, Homeros’ta kişinin kendi benliğini ifade etmeye yarayan tek bir 
kullanımın olmadığı bunun yerine bazı parçalardan söz edildiğini belirtmektedir. Bkz. Snell, a.g.e. 
Ancak Sullivan bu türden bir ifade olarak autos kelimesinin kullanımının kişinin kendisinden bir 
bütün olarak haberi olduğunun bir kanıtı olarak sunmaktadır. Bkz. Sullivan, a.g.e. Elbette sözünü 
ettiğimiz, farklı psikolojik yaşantıların yaşandığı yerler, bir bütün olarak insanı oluşturur veya hepsi 
ruhun parçalarıdır gibi ileride felsefede tartışılacak şekliyle ortaya konmamışsa da insanların farklı 
deneyimleri, duyguları olduğu, bunların cisimsel veya cisimsel olmayan bir yapıyla ya da bu yapı 
sayesinde insanla ilişkili olduğu pek çok yerde vurgulanmıştır. 
22 Homeros üzerine yapılan çalışmalarda bu metinlerde kavramsal bir birliğin olmadığı sıklıkla 
vurgulanmıştır. Nitekim söz konusu duygusal yaşantılar olunca da bu durum değişmemektedir. 
Burada asıl amacımız tek tek bu duygu durumlarının neler olduğunu incelemek olmadığından dolayı 
biz kavramları tek bir karşılık ile Türkçeleştirdik. Ancak diğer kavramları da dipnotlarda belirttik.  



 23 

Thümosta meydana gelen sadece acı değildir.23 Kızgınlık24 da kahramanların 

sıklıkla yaşadıkları bir duygu durumudur ve o da thümosta meydana gelmektedir.25 

Acıma, neredeyse kızgınlık kadar sık rastlanılan bir duygudur.26 Ayrıca memnuniyet, 

neşe, haz ve mutluluk da thümosta meydana gelmektedir.27 Utanma, Homeros 

metinlerindeki insanın yine en belirgin, üzerinde en çok etkisi hissedilen duygu 

durumudur ve diğerleri gibi thümosta ortaya çıkmaktadır.28 Son olarak sevme ve 

tutku da thümosta hissedilir.29 

Bu duygu durumlarının thümosla ilişkili olması kadar, onların sıklıkla 

birbirleriyle ilişkili olarak kullanılmış olması da bu duygu durumları arasında bir 

karşılılık bulunduğunu ortaya çıkarmaktadır. Örneğin, korku acımayla birlikte ortaya 

çıkabilir, korkulur ancak utanç duygusu yaşamamak için korkunun etkisinde 

kalınmaz.30 

Elbette bu duygu durumları ve bunların thümosta meydana gelişi sadece 

insanları değil tanrı ve tanrıçaları da kapsamaktadır.31 Tanrılar ve tanrıçalar da kendi 

aralarındaki mücadelelerde hem birbirlerine hem de insanlara kızarlar, utanır ve 

sevinirler.32 Bu durum en çok özellikle Ilias’ta tanrı ve tanrıçaların bir araya geldiği 

                                                

23 Akhos bir başka acı terimidir. 
24 Menis, Kholos, Khōesthai, kotos, skuzesthai ve nemesis. Bunlar farklı anlamlara gelen ama bir 
tür kızgınlık olan ‘kızgınlık form’larıdırlar. Daha sonra Grek literatüründe ve filozoflarda ise 
Homeros’ta olmayan orge ve thümos (bu anlamıyla yoktur) kelimeleri kullanılacaktır. Ancient 
Anger: Perspectives from Homer To Galen, Ed. S. Braund–G. W. Most, Cambridge University 
Press, Cambridge, 2003,s.21-4.  
25 Il. 1.192-217-429, 2.195-196-223, 4.494, 6.326, 9.675, 13.660, 14.50-158-191-207-306, 15.155, 16-
206, 17.254, 18.113, 19.66, 23.566. 
26 Eleos ve oiktos. Ilias’ın ilk beş bölümünde kızgınlık hakimken son beş bölümünde acımanın hakim 
bir duygu olduğunu, kullanılan kelimelerin bu bölümlerde artış göstermesi üzerinden tespit edilmiştir: 
Birbirlerinin yerine geçen iki duygu durumudur kızgınlık ve acıma. Ed. Braund–G. W. Most, a.g.e., 
s.51. 
27 Khairo. Il. 1.24-256-378, 7.31-189-192, 9.189, 13.416-494, 14.132-156-337, 15.98-674, 21.45, 
23.597-600, 24.119-147-176-196. Od. 6.155, 10.373-4, 15.165  
28 Il. 15.561-661. Karş. D. L. Cairns, Aidos: The Psychology and Ethics of Honour and Shame in 
Ancient Greek Literature, Clarendon Press, 2002. Ayrıca utanmanın bu kültür için ne kadar önemli 
olduğuna dair Dodds’a bakılabilir. Dodds bu tip toplulukları utanma-kültürüne sahip olarak yani 
eylemlerinde daha sonra başkalarının ona ne diyeceğini gözeterek davranan topluluklar olarak 
tanımlamıştır. E. R. Dodds, The Greeks And the Irrational, University of California Press, 
Berkeley, 1966. 
29 Il. 1.196-209, 2.589, 3.139. Bu kavramların geçtiği yerler Keary’nin araştırması temele alınarak 
ancak, genişletilerek yazılmıştır. Bkz. Keary, a.g.e. 
30 Il. 7.93. 
31 Thümos tanrı ve tanrıçalarda da bulunmaktadır. Il. 1.196-206, 3.139, 3.396 Ayrıca 24.42 de aslanın 
da thümosundan söz edilir. 
32 Il. 5.757-9, 872, 15.129 



 24 

toplantılarda ortaya çıkmaktadır. Bu toplantılarda alınan kararlar savaşın seyrini 

değiştirir, insanların yazgısı bir anlamda bu duygu durumlarına göre belli olur. 

Açıktır ki, her türlü duygu durumunun yoğun bir şekilde yaşandığı bu destanlar, 

sadece kahramanları (kralları) anlatıyor gözükse de, dönemin anlayışını da 

Homeros’un diliyle ortaya koymaktadır.   

Bu durumda thümos, Homeros’taki insanın duygularının yaşandığı, 

hissedildiği yerdir; oysa psükhē daha dar bir anlama sahiptir. Psükhē, ölümden 

sonra bedeni terk eden nefes benzeri bir şeydir. Ilias’ın girişinde savaşta ölenlerin 

kendileri buradayken psükhēlerinin Hades’te olduğu söylenmiştir.  

Psükhēnin kişi canlıyken kişinin eylemlerinde aktif bir rol üstlenmediğini 

söylemek mümkündür.33 Bu açıdan sadece ölüm esnasında ağızdan çıkan bir buhar, 

genel anlamıyla da yaşam, yaşama-gücü anlamlarında kullanıldığı söylenmelidir.34  

Sonuç olarak Claus’un35 yorumunu takiben iki semantik kategoride 

incelenebilecek olan kavramlardan psükhē ve thümos yaşam-gücü olarak 

irdelenebilir. Bununla birlikte Bremmer’in36 yorumunu takiben bunlar arasındaki 

farkın, psükhēnin ölüm sonrasında, thümosunsa yaşam esnasındaki etkinliği 

olduğunu söyleyebiliriz.37 Sonuç olarak, pathos, Homeros’ta duygu anlamını 

karşılayacak şekilde kullanılmamış olsa da, pek çok duygusal deneyimin thümosta 

olmasından dolayı, duygusal deneyimlerin ortak bir yapıda olduklarını söylemek 

mümkündür. Duygu durumları aynı yeri benzer şekilde etkilemekle, aynı türden 

deneyimlerdir ve thümosta olduklarından dolayı da bir açıdan bilişseldirler. Çünkü 

thümos kendisinde bu tip etkilenmelerin ortaya çıkışı ile bir değişikliğe 

                                                

33 Psükhē Homeros’un eserlerinde en sık kullanılan kavramlardan biridir. Söz konusu kullanımlar için 
özellikle şu yerlere bakmak yeterlidir: Il. 1.3, 5.294-696, 7.331, 9.320, 11.333-445, 16.453-505-885, 
22.161-324-338, 23-65-72-98. 
34 Friedell’e göre psükhē’nin kelebek anlamınında olmasının kanatlı, uçan bir şey olarak 
düşünülmesinde etkili olduğu varsayılabilir. E. Friedell, Antik Yunan’ın Kültür Tarihi, Çev. Necati 
Aça, Dost Yayınları, Ankara, 1999.    
35 Claus, a.g.e. 
36 Bremmer bu sınıflamayı sadece Homeros’u düşünerek yapmamıştır. Antropolojik bir inceleme 
sonucunda ‘ilkel’ bir ikici ruh anlayışına ulaşmıştır. Bunlardan biri ‘beden-ruhu’ iken diğeri ‘özgür-
ruh’tur. J. N. Bremmer, The Early Greek Concept Of Soul, Princeton University Press, New Jersey, 
1987, s. 13. 
37 Thümosun da bedenden ayrılığının vurgulandığı yerler vardır. Snell özellikle bunları da göz önüne 
alarak Homerik insanın tek bir ben kavramını geliştiremediğini belirtmiştir.  



 25 

uğramaktadır (sıklıkla sallanmakta, karışıklık yaşamaktadır) ve bu da düşünmenin 

yarattığı sonuç ile benzer türdendir.38  

 

1.3. Sokrates Öncesi Felsefede Pathos 

 

1.3.1. Sokrates Öncesi Filozoflarda Pathos Kavramının Yeri 

 

Homeros ve Hesiodos’un eserlerinden felsefi düşünüşe geçildiğinde ne türden 

bir değişimin olduğu konusu, üzerinde en yoğun tartışmaların yürütüldüğü bir 

alandır.39 Sokrates öncesi düşünürlerde felsefenin belirginlik kazanmaya başlaması 

ile birlikte farklı bir çaba ortaya çıkmıştır. Bu çabanın kendinden önceki dönemden 

temel farklarından biri, sistemli bir araştırma yürütülmesidir denilebilir. 

Araştırdığımız alanda da bunun etkileri görülmektedir.  

Pathosun bu dönemdeki kullanımına yukarıda değinmiş olduğumuz bilgiler 

ışığında yaklaşıldığında, iki önemli değişim göz önüne çıkmaktadır.  

a- Pathos, Sokrates öncesi düşünürlerde kozmolojik, hatta bir anlamda 

metafizik bir kavram olarak kullanılmaya başlanmıştır denilebilir. 

b- Sokrates sonrası felsefede, insanın Sokrates’le beraber felsefenin ana 

konusu haline geldiği iddia edilse de, Sokrates öncesi düşüncede de bu konunun 

sıklıkla işlendiği söylenebilir. Bununla birlikte araştırdığımız kavramın bu 

düşünürlerin insanın etik ve psikolojik yaşantısına dair yaklaşımlarında kullanıldığı 

belirtilebilir. 

                                                

38 Snell, hareket (motion) ile duygu (emotion) arasında kurulabilecek ilişkinin Homeros’ta da 
bulunabileceğini belirtmektedir. Snell, a.g.e., s. 9-12. 
39 Ayrıntılı tartışmalar için Bkz. Dodds, a.g.e., s.1, 179, 195. G. S. Kirk, J. E. Raven, M. Schofield, 
The Presocratic Philosophers, Cambridge University Press, Cambridge, (y.b.) 1988, s. 7. J. Burnet, 
Early Greek Philosophy, A. & C. Black, London, 1930, s. 8. J. Burnet, Greek Philosophy Thales to 
Plato, Macmillan & Co, London, 1968, s. 3. J. Barnes, The Presocratic Philosophers, Routledge & 
Kegan Paul, London, 1982, s.4-5. W. K. C. Guthrie, A History of Greek Philosophy, Volume I, 
Cambridge University Press, Cambridge, 1992, s. 39. E. Zeller, Grek Felsefesi Tarihi, Çev. Ahmet 
Aydoğan, İz Yayıncılık, İstanbul, 2001, s. 36-37. R. K. Hack, God In Greek Philosophy To Time Of 
Socrates, Burt Franklin, New York, 1970, s. 38. 



 26 

 Bu bölümde araştırma Diels-Kranz’ın metnindeki sıra kabul edilerek 

yürütülecektir.40 D. Laertios’un bildirdiğine göre Trakyalı Orpheus her türlü insanca 

tutkuyu, hatta bir takım insanların ses aracılığıyla yaptığı çirkinlikleri tanrılara hiç 

sakınmadan yakıştırmaktaydı.41 Orpheus –eğer yaşadıysa-, sonrasında da etkisini 

sürdüren bir gelenek yaratmış, hatta bazı açılardan Yunan mitolojisine aykırı bir 

mitolojiyi de oluşturmuştur.42 Bu mitoloji o kadar etkili olmuştur ki ölüm, yaşam, ruh 

inanışları değişmiş; felsefede de etkisini sürdüren bir ölüm sonrası yaşam fikri ve 

buna uygun ritüeller, yaşam pratikleri ortaya çıkmıştır. Ayrıca Orpheusçu ritüellerin 

duyguları kışkırtıcı, bedensel pratiklere dayanan yanı da düşünüldüğünde pek çok 

duygu durumunun, bu gelenek içerisinde nitelendirildiği düşünülebilir. Ruhun acı 

çektiği vb. fragmanlar bu gelenek içerisinde de ruh ile duygular arasındaki ilişkilerin 

kurulduğunu bize göstermektedir.43 Bu bağlamda araştırdığımız kavram, DK b20’de 

“acı verici şeye katlanma” anlamında kullanılmıştır.44  

 Öte yandan, İyonya’lı düşünürlerden Anaksimenes pathos kavramını 

kozmolojik bir anlayış içerisinde ve ontolojik bir kavram olarak ilk kez ele alan 

isimdir.45 Bununla birlikte, Pythagorasçı düşünürler de bu kavramı pek çok kere 

                                                

40 ‘Sokrates öncesi düşünürleri belirlemede Diels-Kranz’ın “Die Fragmente Der Vorsokratiker” 
metni (9. Basım) referans olarak alınacaktır: I. Cilt Weidmannsche Verlagabuchhandlung, Berlin, 
1960 ve II. Cilt Weidmannsche Verlagabuchhandlung, Berlin, 1959. Bu yüzden Sokrates’in bir 
çağdaşı olan Demokritos, bu bölümde ele alınacaktır. Buradan yapılan alıntılar evrensel bir gösterim 
biçimi olan DK kısaltması ile verilecektir. a harfi filozofların yaşamlarına dair fragmanları, b harfi 
görüşlerine dair fragmanları belirlemek için kullanılmıştır. DK’dan sonra gelen ilk numara filozofların 
sırasını işaret etmektedir ve bu sıralamada yukarıdaki kitap temel alınmıştır. Metnin çevirisinde bir 
başka eserden faydalanılmışsa dipnotta bu esere de atıf yapılacaktır.  
41 D. Laertios, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, Çev. C. Şentuna, YKY, İstanbul, 2007, 
1.5. 
42 Sözü geçen aykırılık için Bkz. Dodds, a.g.e., s.137 ve 160; Hack, a.g.e., s. 33 ve dev. 
43 T. Taylor, The Eleusinian and Bacchic Mysteries, Çev. A. Wilder, The De Vinne Press, New 
York, 1891, s. 23. Ruh bedenle olan birlikteliğinde acı çekmekte ve arınma törenleri Dionysos 
tarafından serbest bırakılma umuduyla bir üst varolma biçimine yönelmek üzere yapılmaktaydı. Bütün 
Orpheusçu ritüellerin temeli böylesi bir amaçla örülüdür.  
44 Thurii 1 adlı tablet. DK 1b20. İngilizce çeviri için Bkz. F. Graf – S. I. Jonston, Ritual Texts for 
The Afterlife: Orpheus and the Bacchic Gold Tablets, Routledge Press, London, 2007, s. 8. K. 
Freeman’ın çevirisi daha farklıdır ve kavramı deneyim olarak karşılamıştır. “Ancak ne zaman ki bir 
ruh güneşin ışığını terk ederse / sağa git ki bu tüm yasalara iyi ve doğru bir şekilde uyan birinin 
yapması gerekendir. / Bu deneyimden neşelen! / Ki bunu daha önce deneyimlememiştin: Bir insan 
yerine bir tanrı oldun. / Bir çocuk olarak süte düştün.” K. Freeman, Ancilla to the Pre-Socratic 
Philosophers, Alden Press, Oxford, 1952, s. 6. 
45 DK 13b1. “Maddenin etkilenimleri” olarak pathos kavramı kullanılmaktadır. Çeviri için Bkz. A. 
Fairbanks, The First Philosophers Of Greece, Charles Scribners Sons, New York, 1898, s .19. 



 27 

kullanmışlardır.46 Aristoteles, Metafizik’te kendisinden önceki filozofların 

düşüncelerini tartışırken, Pythagorasçılar hakkında bilgiler vermektedir.47 Aristoteles 

tarafından yapılan aktarımda kavramın Pythagorasçı düşünürlerde özellik, işleyiş-

süreç anlamlarıyla kullanıldığını görmek mümkündür. Kavram, temel ilke olarak 

görülen sayının türlü değişimleri için temel bir niteleyici haline gelmiş 

görünmektedir. Bu açıdan bakıldığında, metafizik bir ilke olarak sayıların türlü bir 

araya geliş şekilleri (yani onlarca içerilen özellikler), evrendeki belli başlı şeylerin 

nedeni haline gelmektedir. Aetius, sayıların ortaya çıkışına ilişkin aktarımında;48 hem 

sayıların ortaya çıkışında hem de sayıların diğer varolanları ortaya çıkarışlarında bir 

yanda aktif diğer yanda pasif bir nedeni öne çıkarmaktadır. Bu aktif ilke yine aynı 

yerde belirtildiği üzere, aynı zamanda zihin ve tanrı (nous o theos) olarak da 

adlandırılmakta; pasif ilke ise görünür kozmos olmaktadır (oratos kosmos).49 Bu 

açıdan bakıldığında, hem Anaksagoras’ta karşımıza çıkacak yönetici ilke olarak nous 

kavramı, hem de Platon’da karşımıza çıkacak idealar ve görünüşler olarak 

birbirinden farklı bir şekilde vurgulanan anlayışa yönelen bir tavır ortaya 

çıkmaktadır. Bu anlamda Pythagorasçı gelenekte de, pathos kavramının hem 

kozmolojik hem de metafizik bir kavram olarak kullanıldığını görmekteyiz. Bu 

gelenekte artık bir ilke durumuna gelmiş olan pathos, etkilenim, pasif olma ve 

özellik anlamlarıyla öne çıkmaktadır. 

Elea Okulu olarak da adlandırılan Parmenides, Zenon ve Melissos’ta da 

araştırmamıza konu olan kavrama rastlanmaktadır. Kavramın, Parmenides ve 

Zenon’daki kullanımında öncekilerden farklı bir yan yoktur. Melissos’ta ise ilk defa 

                                                

46 Pythagoras üzerine pathos kavramının geçtiği iki fragman kalmıştır. Diğer fragmanlar ise 
Pythagorasçılar olarak adlandırılanlarla ilgili fragmanlardadır. Bu fragmanlarda belirli bir isim 
verilmediğinden bu başlık altında ele almayı uygun gördük. Pythagoras üzerine olan fragmandan biri 
onun yaşamına ilişkin Iamblikus’un ‘Pythagoras’ın Yaşamı’ adlı eserindedir (DK 14a16) ancak 
araştırmamıza ilişkin olmadığı için incelenmeyecektir. Diğeri ise Aetius’un aktarımıdır (DK 58b15). 
Aristoteles’in aktarımları ise: DK 58b4 (Üç kere geçmektedir)- 58b5- 58b22 (Üç kere geçmektedir). 
47 Ar., Metaphysics, Tr. H. Tredennick, Vol I&II, Harvard University Press, Cambridge, 1961, 
985b25-986a7. Aynı türden kullanım ve iddialar 990a-30 arasında da dile getirilmektedir. 
48 DK 58b15, Karş. W. Burkert, Lore and Science in Ancient Pythagoreanism, Tr. E. L. Minar, 
Harvard University Press, Cambridge, 1972, s. 57. 
49 Burkert, a.g.e., s. 58. 



 28 

bir başka anlam (etkilenme) ortaya çıkmaktadır. Bu anlamla ilgili olarak DK 

30b7’deki ifade önemlidir.50  

Elea okulunun temel öğretisi açısından Varlık etkilenmezdir. Oysa burada 

Melissos’un, değişimlerden biri olarak acıyı ve üzüntüyü saydığını görmekteyiz. 

Varlık, Bir-Olan değişmemesi gerektiğinden herhangi bir türden değişime kapalıdır. 

Üzüntü ve acı da bir tür durum değişikliği veya etkilenmedir. Dolayısıyla Varlık 

böylesi bir şeye maruz kalırsa, Varlık-Olmayan’a değişmiş olacaktır. Oysa Varlık-

Olmayan Var-Değildir. Demek ki pathos kavramı her ne kadar varlık açısından 

kullanılmış olsa da acı, üzüntü vb. durumlar birer etkilenme olarak 

nitelendirilmişlerdir.51  

Bir anlamda Anaksagoras’ın Nous’u gibi, Varlık Bir’dir ve cisimli olmamak 

bakımından Ruh veya Zihin gibidir. Bu yorumlar Parmenides’in öğrencilerinin 

olduğuna göre, Parmenides’in benzeri düşüncelerini burada alıntılamak yanlış 

olmayacaktır: “Çünkü düşünmekle olmak aynı şeydir”52, bu yüzden de düşünme acı 

ve üzüntü gibi duygulardan uzaktır, çünkü bunlar cisimli olanın etkilenimleridir, 

düşünmenin değil.  

Diels-Kranz tarafından B bölümünde toplanan fragmanlarda, Empedokles ve 

Anaksagoras üzerine söylenenlerde pathosun kullanımına rastlanılmamıştır.53 

Empedokles’in felsefesine ilişkin tanıklık Aristoteles’in Oluş ve Bozuluş Üzerine adlı 

eserindedir ve burada Empedokles’in adı açıkça anılmamıştır.54 Pathos kavramı 

burada etkinin karşıtı olarak edilginlik anlamındadır. Bu durum, duyulanmanın 

cisimlerin birbirinden etkilenmesi sonucu olduğu görüşünün bu filozoflarda var 

olduğuna ilişkin bir tanıklıktır.  

                                                

50 Benzer düşünceler aynı fragmanın (4), (5) ve (6) olarak numaralanan kısımlarında da dile 
getirilmektedir. Freeman, a.g.e., s. 48. 
51 Burada varlık söz konusu olduğundan, öne çıkan anlam etkilenme olarak gözükmektedir. Ancak 
Melissos, Varlık ile benzer düşündüğü Bir’in cisimli olamayacağını söylediğinde, Bir kavramı ile 
Sokrates öncesi düşünürlerdeki ruhu da kastetmiş olabileceği düşünülebilir. 
52 Freeman, a.g.e., s. 42. Fr. 3 
53 Ancak kavram A bölümündeki tanıklıklarda pek çok kez kullanılmıştır. Empedokles için DK 
31a16, DK 31a86 (Theophrastus, De Sensu, §19) ve DK 31a87. Anaksagoras için DK 59a12-18-33-
47-77-85-101-103-105.  
54 Ar., On Coming-to-be and Passing Away, Çev. E. S. Forster, Harvard University Press, 
Cambridge, 1955, 324b25. 



 29 

 Anaksagoras üzerine tanıklıklar ise pek çok kaynaktandır; ancak bunlardan en 

önemlisi Platon55 ve Aetius’unkilerdir.56 Platon Phaidon’da, Anaksagoras’ın olduğu 

söylenen bir kitaptan okudukları üzerine yorumda bulunur. Bu yorumunda, oluşun, 

bozuluşun veya herhangi bireysel tekilin varoluşunun nedenini bulmak isteyen 

kişinin dikkat etmesi gerekenleri sıralar. Dikkat edilmesi gereken, bireysel tekil için 

ne türden bir varoluşun veya hangi türden bir edilginlik, etkinlik durumunun 

(pathos) en iyisi olduğunu bilmektir.   

Bu bölümde, Sokrates’in çağdaşı olmasına rağmen yukarıda belirttiğimiz 

nedenden dolayı burada incelenebilecek son filozof Demokritos’tur. Demokritos 

hakkında en çok tanıklığın ve fragmanın kaldığı düşünürlerdendir.57  

 Demokritos araştırdığımız kavramı farklı bir anlamda kullanan düşünürdür. 

Felsefesinde fiziğe ilişkin görüşleri kadar ahlaka ilişkin görüşleri de geniş bir yer 

tuttuğundan insan psikolojisi, duygular, ahlak ile duygular arasındaki ilişki üzerine 

pek çok yargıda bulunmuştur. Bunlardan en önemlisi, pathosun farklı bir 

kullanımının ortaya çıkmasından dolayı 31 numaralı fragmandır.58 Bu fragmanda, 

Freeman ve Diels-Kranz’ı temel alırsak, pathosun ilk kez aşırı duygu, tutku 

anlamında kullanıldığı ortaya çıkmaktadır. Diğer kullanımlar ise daha öncekiler gibi 

acı çekmek, zarar görmek, rahatsızlık anlamlarındadır.59  

Demokritos’ta kavramın kullanımları büyük oranda psikolojik yaşantılar ile 

ilişkilidir. Önceki filozoflardan farklı olarak burada ruhun durumu, beden ile olan 

karşılıklı ilişkisi; farklı duygu durumlarının insanda bir yandan ruhla bir öte yandan 

bedenle ne türden ilişkileri olduğu ele alınmıştır.  

Sonuç olarak pathosun Sokrates öncesi filozoflardaki kullanımı felsefe 

öncesi kullanıma göre daha özelleşmiş ve belirgin bir anlam kazanmıştır. Ruh 

                                                

55 DK 59a47. Pl., Ph., 97c. Pl., Euthyphro, Apology, Crito, Phaedo, Phaedrus, Tr. H. N. Fowler, 
Harvard University Press, Cambridge, 2005. 
56 DK 59a101, DK 59a103. İlk fragman hayvanların izlenimleri kabul edecek (pathētikon) bir zihne 
sahip olmadıklarını belirtmektedir. İkinci fragman ise uykuyu bedenin bir deneyimi (pathos) olarak 
göstermektedir. 
57 Demokritos’tan sonra Empedokles ve Anaksagoras gelmektedir. Bkz. DK, a.g.e. 
58 DK 68b31. Buradaki yorum Freeman’ın çevirisi temel alınarak yapılmıştır. Diels-Kranz’taki 
Almanca çeviri de Freeman gibi pathonu tutku, duygu (leidenschaften) şeklinde almıştır. Bailey ise 
kavramı “acı çekmek” olarak karşılamıştır. Bkz. C. Bailey, The Greek Atomists and Epicurus, 
Clarendon Press, Oxford, 1928, s. 202. 
59 DK 68b31-149-159-191-248/3-253-265. Bu kullanımlar arasında en önemlisi ise DK 68b159 no’lu 
fragmandır. 



 30 

(psükhē) ve bedenin (sōma) etkilenimleri, ruhun duygu durumları (neşelilik, haz, 

tutku) bedenin acı çekmesi vb. kullanımlar felsefe öncesi düşünüşe göre öne 

çıkmıştır. İnsana dair de ruh-beden ilişkisi üzerine düşünülmüştür ve gittikçe 

belirginleşen, filozoflar arasında aynı kalan bir terminoloji öne çıkmıştır.  

 

1.3.2. Sokrates Öncesi Filozoflarda İnsanın Psikolojik Yaşantısı 

 

Homeros ve Hesiodos’ta insanın psikolojik yaşantısını incelerken özellikle iki 

sözcüğün (thümos ve psükhē) ruh karşılığı kullanıldığı ve bunlardan thümosun 

insan yaşarken aktif bir güç olarak düşünüldüğü vurgulanmıştı. Thales’le beraber 

başladığı kabul edilen felsefi düşünüşte ise belirgin bir şekilde psükhē öne 

çıkacaktır. Bu bölümde filozofların ruh üzerine görüşleri ve duygu durumlarının ruh-

beden-insanla olan ilişkisi ele alınacaktır.  

Psükhē, bu dönemden kalan fragmanlarda, Homeros’taki kadar sıklıkla 

olmasa da yer almaktadır. Thales hakkındaki en önemli başvuru kaynağımız 

Aristotelestir. Aristoteles Ruh Üzerine’de psükhē tartışmasıyla ilgili olarak Thales’e 

iki kez gönderimde bulunmuştur.60 

Bu fragmanlar temele alınarak düşünüldüğünde, Thales’te ilk olarak göz 

önüne alınması gereken, cansız nesnelerde de ruhtan bir parça olabilmesi 

düşüncesidir. İkincisi ise, ruhun hareket ile karşılaştırılmasıdır. Aslında ilk 

söylediğimiz ikincisine, içerdiği hareket ile ilgili temel iddia açısından 

bağlanmaktadır.  

Öte yandan, Anaksimandros’un ruha ilişkin görüşlerini geçerliliği şüpheli bir 

fragman dışında sergileyen herhangi bir fragman yoktur.61 Bu açıdan 

Anaksimandros’ta araştırmamıza etkide bulunabileceğini düşündüğümüz bir kaç 

konu ile ilgilenmek yerinde olacaktır. Bu konular apeironun sıfatları ile 

Anaksimandros’un meteoroloji ve insan ile ilgili görüşleridir. 

                                                

60 Bu iki gönderimden anlaşıldığı kadarıyla Aristoteles Thales hakkında başkalarının söyledikleri 
üzerinden bilgi sahibidir. Ar., S., 405a19. Ar., a.g.e., 411a7. Ar., On The Soul-Parva Naturalia-On 
Breath, Tr. W. S. Hett, Harvard University Press, Cambridge, 1957. Bu iki aktarımın dışında bir de 
Diogenes Laertios’un başkalarına atfen aktardığı bir fragman söz konusudur. Kirk-Raven, a.g.e., s. 95. 
61 DK 12a29, Bu ifadenin güvenilirliğine dair Bkz. C. H. Kahn,  Anaximander and The Origins of 
Greek Cosmology, Hackett Publishing Company, Indianapolis, 1994, s. 71. 



 31 

Aperionun sıfatları derken, onun genel olarak Antikçağ boyunca etkisini 

sürdüren dört cisimden biri olmaması (toprak, su, hava, ateş); ezeli ve ebedi olması; 

uzamsal ve niteliksel olarak sınırsız olmasını kastediyoruz. Ancak daha önemli bir 

özelliği her şeyi saran ve kontrol eden bir şey olarak yani tanrısal bir şey olarak ve 

ölümsüz düşünülmesidir. Bunun ötesinde daha önemli bir fikir, onun süre giden bir 

kural veya değişimin bir yasası olarak düşünülmüş olmasıdır. Bu, bizim daha sonra 

karşımıza çıkacak ruh görüşleri içinde karşılaşacağımız bir durumdur. İkinci önemli 

tartışma ise sayısız dünyalar ve gök cisimlerinin de kozmosta aynı yasalara uyan 

şeyler olarak düşünülmüş olmasıdır. Anaksimandros Homerik geleneğin kutsallık, 

tanrılık anlayışını sürdürürken bunu kendi ilkesi açısından tüm kozmosa yaymıştır. 

Bu tanrısallık ve her şeyi yönetme fikri Guthrie’ye göre “daha sonra madde ve 

hareket ettirici, madde ve ruh ayrımına gidecek yolun başlangıcıdır”.62 

Anaksimandros’un kozmogonisinin belirgin özelliği tek bir şeyden tüm diğer 

her şeyin ortaya çıkmış olmasıdır. Bu sıralı gidişte ilk belirgin ayrım karşıtların 

ortaya çıkmasıdır.63 Benzer bir sıralı oluş da, bu kısımda son olarak ele almak 

istediğimiz, insanın oluşumu ile ilgili olandır. Burada da hayvanlar ile insanlar 

arasında sıralı bir meydana geliş dolayısıyla benzerliklere dair işaretler ortaya çıkar. 

Bir başka benzerlik de ister evrenin meydana gelişi isterse insanın meydana gelişi 

olsun kuruma, buharlaşmanın önem kazanmasıdır. Bu analoji Anaksimenes’te 

kurulacak olan benzerliğin aslında Anaksimandros’ta da kurulmuş bulunduğunu 

ortaya çıkarmaktadır.64 Bu fikir ruh ile ilgili olarak Herakleitos’ta da ortaya 

çıkacaktır.65 Herakleitos’ta ruhun iyi durumda olması kuruluk, tersi ise nemlilik ile 

betimlenecektir.  

Anaksimandros’ta biz hala tartışmayı tek bir şeyden çıkan birçok şey olarak 

yürütürken Anaksimenes’te tek bir şeyin farklı görünümleri ile karşılaşmaktayız. 

Barnes, kitabında analojilerin Sokrates öncesi düşünüşteki yerlerini örnekleriyle 

                                                

62 Guthrie, a.g.e., s. 88. 
63 Guthrie, a.g.e., s.  90. Karş. S. Sambursky, The Physical World of the Greeks, Çev. M. Dagut, 
Routledge & Kegan Paul, London, 1963, s. 187. 
64 Kirk-Raven, a.g.e., s. 142. 
65 DK 22b12-36-77-117-118. 



 32 

tartışırarak66, ilgili  analojinin67 farklı bir şekilde ele alınması gerektiğini 

belirtmektedir.68 

Ruh ile insan arasındaki ilişki kozmosla hava arasındaki ilişki için temel 

oluşturmaktadır.69 Bizi kontrol eden bir şey olarak ruhun vurgulanması, açıktır ki 

yeni bir düşüncedir. İyonyalı filozoflarda da ruhun hareket ettirici yönü tartışılmışa 

benzemektedir. Plutarkhos, Anaksimenes’te sıcak ve soğuğun maddenin (hülē) 

etkilenimleri (pathos) olarak düşünüldüğünü belirtmiştir.70 Bu durumda ruhun da 

havayla olan benzerliğinden kaynaklı belli türden etkilenimleri olacağı açıktır. Gene 

de ruh maddi olmayan (asōmatos) bir şey olarak düşünülmüş71, ancak bunların neler 

olabileceği tartışılmamıştır.  

Ksenophanes’te ruha ilişkin tek bir fragman buluruz.72 Bu fragmandan 

anlayabildiğimiz kadarıyla Ksenophanes, ruhun farklı zamanlarda başka bedenlerde 

bulunabileceğini düşünmüştür. Pyhtagorasçı gelenek ile benzerlikler taşıyan bu 

düşünceler beden ile ruhun birbirinden farklılığının vurgulanması olarak 

yorumlanabilir.  

Öte yandan Ksenophanes’in insan-tanrı ilişkisine dair söyledikleri ile yeni bir 

ahlak geliştirdiği de öne sürülebilir. Bu yenilik, tanrılara utanılacak şeylerin 

atfedilemeyeceğine dair düşüncesinde ortaya çıkmaktadır.73 Ölümlülere benzemeyen 

tanrıya ilişkin olarak onun bütün olarak düşünen (noēin)74, zihninin düşüncesiyle 

                                                

66 Barnes, a.g.e., s. 52-6. 
67 DK 13b2. Karş. Kirk-Raven, a.g.e., s. 158. Aetius tarafından ikinci kısımdaki pneūma ve aērin 
eşanlamlı olarak kullanıldığını belirterek. 
68 Barnes, a.g.e., s. 55. “Biz insanlar hava benzeri bir ruh içeriyoruz ve bu hava bizi bir arada tutuyor 
e.d. bizi canlı kılıyor. Evren de bir bütün olarak hava içerir, bunun sonucu olarak hava evreni bir arada 
tutar, e.d. onun temelini oluşturan madde olarak ona kaynaklık eder.”  
69 Ancak bu metin zorluklar da içermektedir. Aetius’dan yapılan bu alıntıda kullanılan kelimelerin 
henüz Sokrates öncesi dönemde kullanılmadığı tartışılmıştır. Bu kelimelerden biri kozmosdur. 
Kozmos daha geç bir dönemde (5.yy sonlarına doğru), düzen vb. anlamlara gelmektedir. Herakleitos 
ve Empedokles tarafından bu anlamlarda kullanılmaktadır. Pythagoras’ın ilk kez bu kelimeyi 
gökyüzünü nitelemek için kullanmış olması ise, değerli bir tanıklık olarak görülmemektedir. Kahn, 
a.g.e., s. 219. Ancak buradaki kullanımı kavramın erken dönem anlamına ilişkin kanıt olarak 
gösterenlerde vardır: Kirk-Raven, a.g.e., s. 159; Guthrie, a.g.e., s. 131 ve 208; Zeller ise bu fragmanda 
herhangi bir sorun görmeyip onu insan ve kozmos arasındaki hava üzerinden kurulan benzerliğin 
kanıtı olarak kullanmaktadır. Zeller, a.g.e., s.56.  
70 DK 13b1. 
71 DK 13b3. 
72 DK 21b7. 
73 DK 21b11-12. 
74 DK 21b24. 



 33 

(noou phrēni) hareket ettiren75 şeklinde düşünülmesi ve bedensiz olmasıyla 

utanılacak şeylerden muaf olması, bir saf varoluş olarak tanrının duygulardan da 

uzak olmaklığına yorumlanabilir.  

Herakletios da ruhu maddi bir yapı olarak düşünmekle bu gelenekle uzlaşır.76 

Ruh Herakleitos’ta nemli veya kuru olabilen77 bedenden farklı bir yapıdır. Ruh suyun 

buharlaşmasıyla meydana gelir ve kurulaştıkça bilgeleşir. Ruhun ölümü, onun suya 

dönüşmesiyle gerçekleşir.  

Herakleitos’ta ruh-beden ilişkisi açık değildir78. Ancak buna rağmen onun, 

ölçülülüğü öne çıkardığı fragmanlarından ve Logos’a uygun bir yaşamı 

öğütlemesinden yola çıkarak öncekilerden başka bir ahlaki tutumu önerdiğini 

söyleyebiliriz. Bu ahlak, öte dünyada ceza anlayışını reddeden, kişinin Logos’u 

anlayıp ona uygun bir yaşam sürmesinden yana olan ve aşırılığa kaçmayan ölçülü bir 

yaşamı öğütlemektedir79. O, 85. fragmanda tutkuların ve hazların ruhu 

nemlendireceğini açıkça belirtmektedir. Bu fragman, beden-ruh ilişkisi ne kadar 

belirsiz de olsa, ruhun tutkuların peşinden sürüklendiğinde bir bedel ödeyeceğini açık 

bir şekilde belirterek aslında ruha bir sorumluluk yüklemektedir. Bir diğer fragmanda 

sorumluluk başka bir açıdan vurgulanmaktadır. 80 Ölçülülük, tutkulara ve hazlara 

karşı ruhun bir özelliği olduğuna göre, bunlara maruz kalan beden olsa da ruh böylesi 

etkilenmeler açısından sorumlu gibi gözükmektedir.81 Herakletios’un insanın 

ēthosunun onun daimōnu olduğuna dair söyledikleri ve Homeros-Hesiodos’a karşı 

olan tavrını düşündüğümüzde, insan kendi yaşamından sorumlu bir varlık haline 

                                                

75 DK 21b25. 
76 Maddi-maddi olmayan ayrımı genel olarak Sokrates öncesi düşüncede yok gibidir.  
77 DK 22b12-36-77-117-118.  
78 Dielz-Kranz’ın B fragmanları içerisinde yer almasına rağmen, sahte olması muhtemel olan veya 
özgünlüğü tartışmalı bazı fragmanlarda Herakleitos’un ruh-beden ilişkisine dair düşünceleri 
görülebilir. Bu fragmanlar şunlardır: DK 22b4-67a-68-69. Kirk kitabında bu fragmanlara yer vermez 
ve C. Çakmak da benzer kaygılarını adı geçen fragmanların yorumlarında belirtir. G. S. Kirk, 
Heraclitus The Cosmic Fragments, Cambridge University Press, Cambridge, 1954. Herakleitos, 
Fragmanlar, Çev. C. Çakmak, Kabalcı Yayınevi, İstanbul , 2005. Cengiz Çakmak DK 22b67 no’lu 
fragmana ilişkin yorumunda, ruh-beden ilişkisinin açık olmadığını özellikle belirtmektedir. Çakmak, 
yine de 24 no’lu fragmana yaptığı yorumda bedensel hazları ruhları lehine katledenlerin bilge bir 
yaşam sürebileceklerini belirtmektedir. 
79 DK 22b14, DK 22b1, DK 22b94-112-116 
80 DK 22b115 
81 “Thümosun neden olduğu arzular; insanı köle yapan tutkuları dizginlemeyen; kendi ēthosunun, 
evinin idaresini ele geçiremeyen kişilerin ruhları nemlenir ve tanrısal yönleri ölür.” C. Çakmak, 
“Herakleitos’un Kader Anlayışı”, İnsancıl, Sayı 176 (2005), s. 5. 



 34 

gelir. Bununla birlikte ruh hem bilgelik açısından82 (yani epistemolojik) hem de 

tutkular, duygular karşısında (yani ahlaki) ölçülü bir tavır sergilenişinin kontrol 

merkezi olması açısından öne çıkmaktadır. Ancak hazlar, tartışmalı olarak 

belirttiğimiz fragmanları temele alırsak daha ziyade bedenin etkilenimleridir.  

Elea okulu ruh ve onun duygulanımlarıyla özel olarak ilgilenmemiştir. Ancak, 

önceki bölümde belirttiğimiz gibi, Varlık’ın sıfatları bize onların ruhu (ya da zihni) 

nasıl düşünmüş olabileceklerine dair işaretler verebilir.83 

Empedokles’te ruh (psükhē) bir tek fragmanda geçmektedir. Buradaki anlamı 

da daha çok Homeros-Hesiodos’taki kullanımı gibidir. Diels, Empedokles’ten kalan 

bir fragmana yaptığı eklemeyle bir yorumlama ve açıklama çabası içerisindedir. 

“Dişi bir tanrısallık, ruhu etin (sarkōn) tanıdık olmayan giysisiyle giydiriyordu” ve 

“Ruhlara dünyaya gelişlerinde eşlik edenlerce söylenmiştir: ‘Bu çatılı mağaraya 

geldik.’”84 Arınmalar adlı eserinin bir parçası olan fragmanlar, bedeni ruhun bir 

mezarı olarak gören anlayışla benzerlikler sergilemektedir.  

Empedokles’te insandaki ruhun veya insanın duygularla, düşüncelerle ilişkisi 

nasıldır? İnsanın ve evrendeki her şeyin birlikteliği veya dağılışı, Sevgi ve Nefret’in 

etkisiyle olmaktadır ve cisimlilik aslında parçaların bir araya gelişiyle mümkündür. 

Buna insan da dahildir.85 İnsanın eti ve kanı da bu işlemlere tabidir. Dört öğeden bir 

araya gelen insanda kalp, düşüncenin (noēma) yeridir ve kalbin etrafındaki kan da 

                                                

82 Bedenin kimi işaretlerini yorumlayabilen veya yorumlayamayan da ruhtur. Fr.107 “Ruhları barbar 
olanların gözleri ile kulakları kötü tanıklardır.” Eğitilmemiş bir ruh olan barbar ruh bedenden gelen 
bilgileri doğru değerlendiremeyecektir. Ancak tersi de bu fragmana göre mümkündür. Bu durum da 
ruhu yine sorumluluğu açısından öne çıkarmaktadır. 
83 Bir önceki başlıkta Varlık ile ilgili kurduğumuz bağlantıyla ilişkili bir şekilde, bir başka bağlantı da 
Jaeger’e göre şu şekilde kurulabilir: Parmenides her ne kadar Varlık ile ilgilenmişse de şiirinde 
kullandığı iki yol vurgusu Orphik ve Pythagorasçı iki yol anlayışıyla yakından ilişkilidir ve ruhun 
doğru olan yolu seçmesi gerekliliği yolunda ahlaki bir öğüdü de içermektedir. Bu öğüt Kanı’ya karşı 
olarak Doğru’nun yolu, bedene karşı olarak ruhun vurgulanması olarak yorumlanabilir. Bu yol 
Varlığın sıfatlarının geçerli ve önemli olduğu bir yaşam öğüdüdür. W. Jaeger, The Theology of The 
Early Greek Philosophers, Çev. E. S. Robinson, Oxford University Press, Oxford, 1967, s. 98. Karş. 
F. M. Cornford, From Religion to Philosophy, Harper & Brothers Publishers, New York, 1957, s. 
216.  Nitekim Guthrie bu düşünürde ruhun doğası hakkında belli belirsiz bir kaç şey olduğunu ve Fr. 
12 ve 13’de belirtilen ikiliğin ruhun ölümsüzlüğü olarak yorumlanabileceğini bildirmiştir. W. K. C. 
Guthrie, A History of Greek Philosophy; Volume II, Cambridge University Press, Cambridge, 1996, 
s. 70. 
84 DK 31b126. DK 31b120. İtalikler Diels tarafından eklenmiştir. 
85 DK 31b9-20. Sevgi ve Nefret’in oluşturduğu Çoktan Bir’i ve Birden Çok’u yaratan işlemler için 
Fr.17. 



 35 

düşünmedir.86 Bu noktadan hareketle insan tüm etkilenimleri benzer şekilde 

deneyimlemektedir denebilir.87 Bu anlamda  düşünmeyle, acı ve üzüntü hissetmenin 

benzer deneyimler olduğu anlaşılabilir.88  

Philolaos’ta Pythagorasçılığın ruh görüşü ve bedenle ilişkisi açısından çok net 

düşünceler bulabiliyoruz. Elbette ki, ana kaygı ruhun işlevlerini ortaya çıkarmak 

olmadığı için, sadece ruh-beden ilişkisine dair bir kaç belirleme yapmak yerinde 

olacaktır. Aristoteles’ten bir önceki bölümde Pyhagorasçılara ilişkin alıntıladığımız 

fragmana göre, onlar, sayıyı ve onun türlü değişimlerini (pathē), zihni ve ruhu 

oluşturan yapılar olarak düşünmüşlerdir. Fr. 11 de bu görüşle benzerlik 

taşımaktadır.89 Sayı ve onun değişik bir araya gelişleri, ruhu (psükhē) oluşturduğu 

gibi bu özellikler (pathē) ruhun her şeyle olan ilişkisini de belirlemektedir.  

Philolaos da Empedokles’e benzer bir şekilde  kalbi (kardia) ruhun (psükhē) 

ve duyulanmanın (aisthēsis) yeri olarak düşünmektedir. Zihin (nous) ise kafada 

(egkefalos) yer almaktadır. Bu durumda zihin, insanı hayvandan ayıran şeydir. 

Duyulanmalar ise kalp ve ruh yoluyla ortaya çıkmaktadır. Öte yandan insanda zihin, 

bunlar üzerinde sorumluluk sahibi olarak ortaya çıkmaktadır. Bu durum da 

Pythagorasçılığın yaşama pratikleriyle ilişki içerisindedir denilebilir. İnsan bilinçli 

bir edimle bu tip duyulanmalardan ve onların yanıltıcı etkisinden uzakta yaşayabilir. 

Demek ki ruh açık bir şekilde bedenle ilişkili düşünülmüş ancak bundan dolayı da 

yanıltıcı etkenlerle karşı karşıya kaldığı vurgulanmıştır.  

Anaksagoras’ta ruh (psükhē) kelimesinin geçtiği iki fragman mevcuttur. 

Ancak bu fragmanlarda da, ruhun ne türden bir varolan olduğu üzerine herhangi bir 

araştırma yürütülmemiştir.90 Bununla birlikte Anaksagoras’ın Zihin (nous) üzerine 

iki fragmanındaki açıklamaları, bu iki tür varolan (cisimli ve cisimli-ruhlu olanlar) 

arasındaki farkı ortaya koymamızı kolaylaştırmakta ve ruh hakkında bir yorum 

                                                

86 DK 31b105. 
87 DK 31b107. 
88 Bu durumda, düşünme bile kalp gibi bir organa bağlıyken, duygular da benzer türden herhangi bir 
cisimlilikle deneyimlenecek gibi durmaktadırlar. Empedokles’te ruh hiçbir şekilde bu türden 
deneyimlerle ilişkili görünmemektedir veya ruh da bir tür cisimliliktir.  
89 DK 44b11. 
90 DK 59b4 ve DK 59b12. Bu fragmanlardan anlaşıldığı kadarıyla Anaksagoras açısından ilk yığından 
meydana gelen şeyler, sadece cisimli olanlar ve hem ruhu olan hem de cisimli olanlar olarak 
ayrılmaktadırlar. İkinciler de birinciler gibi Zihnin koyduğu kurallarca yönlendirilmektedirler. 



 36 

getirebilme olanağı sunmaktadır.91 Bu fragmanlar da göz önünde tutulduğunda bazı 

varolanlar kendilerinde ruh bulunduğu için canlı olduklarından diğerlerinden ayrılır 

demek mümkündür. Bunların içerisinde bazıları da kendilerinde Zihin 

bulunmasından dolayı diğerlerinden ayrılmaktadır. 

Öte yandan, Demokritos bir önceki bölümde ele aldığımız üzere pathosu 

farklı bir içerikle kullanmıştır. Burada öncelikle ruhun Demokritos’ta ne şekilde ele 

alındığını ardından da ruh-beden-pathos ilişkisini ele almak yerinde olacaktır. 

Demokritos’un ruhun ne türden bir varolan olduğu üzerine düşüncelerine 

göre, onun ruhu da bir tür cisimli (sōmatos) varolan olarak düşündüğünü söylemek 

mümkündür.92 Ancak Demokritos, ruhu oluşturan atomlarla, bedeni veya diğer 

cisimleri oluşturanlar arasında fark olduğunu belirtmiştir. Ruh en ince atomlardan 

meydana gelmiştir93. Diğer yandan ruh-beden ilişkisinde ruhun, bedenin ölümünden 

sonra ne olacağına dair en net ifade de Demokritos tarafından söylenmiştir: Beden 

atomları parçalandığında ruh atomları da dağılır.94  

Bedenle ruh arasında bu yapısal benzerliğe rağmen işlevsel açıdan önemli 

farklar bulunmaktadır. Bu farklar Demokritos’un hem duyulanma teorisinde hem de 

duyguların ele alınışında ve ahlak üzerine düşüncelerinde açığa çıkmaktadır.  

                                                

91 Simplikus’un naklettiği bu fragman benzeri bir bilgi, Aristoteles’e de temel olmuş mudur 
bilmiyoruz ancak onun böylesi bir bilgiye dayanarak Anaksagoras’ın ruh ile zihni özdeşleştirdiğini 
söylediği düşünülebilir. Ar., S., 404b5. Nitekim Guhrie’nin yorumuda bu yöndedir. Guthrie, a.g.e., s. 
279. Sözü edilen iki fragman: DK 59b11 ve 59b14. 
92 Demonritos’un düşünceleri ağırlıklı olarak DK’da A fragmanlarından gelen tanıklıklardan, özellikle 
de Aristoteles ve Aetius’un eserlerinden ortaya çıkarılabilir. Aristoteles’in görüşleri için özellikle Ruh 
Üzerine adlı eserine bakılabilir. Bunlar da dahil olmak üzere ilgili fragmanlar şunlardır: DK 68a1-
101-104-106-109-164. 
93 Aristoteles’in Demokritos hakkında, Demokritos’un zihnin ve ateşin yuvarlak atomlardan 
oluştuğunu söylediği şeklindeki ve zihin ile ruhu eş düşündüğü şeklindeki ifadesi eleştiriye açıktır. 
Karş. Kirk-Raven, a.g.e., s.427. Cherniss’e dayanarak yuvarlak bir atomun sadece yuvarlak bir atom 
olduğunu; ruh ve ateş oluşunun ise onun ikinci türden bir niteliği olduğunu belirtmişlerdir. Benzer 
biçimde Guthrie de yuvarlak atomların ruh oluşlarının ikinci türden bir nitelik olduğunu belirtmiştir. 
Guthrie, a.g.e., s. 431.  
94 DK 68a109. B fragmanları içinde buna ilişkin bir ifade olarak şu değerlendirilebilir: “Bazı insanlar 
ölümlü doğanın çözülüşünü bilmediklerinden ancak bu yaşamdaki acıların bilgisine dayandıklarından 
dolayı yaşamlarını anksiyeteler ve korkularla geçiriyorlar ve yaşamın bitişinden sonrası için masallar 
uyduruyorlar.” DK 68b297. “İnsanlar ölümlülüğün doğasının atomların dağılıp gitmesinden 
oluştuklarını bilselerdi, ölüm sonrası için masallar icat etmezlerdi.” Diğer bir ifade: “Yaşamdan nefret 
eden ve Hades korkusuyla yaşamayı yeğleyen insanlar aptaldırlar.” DK 68b199. 



 37 

Duyulanma açısından en önemli fragman Theophrastos’tan kalandır.95 

Duyusal olanın öznel düşünülmesi, onlar üzerine rasyonel bir şekilde konuşabiliyor 

oluşumuzu da uzlaşıma bağlamaktadır.96 Buna rağmen Demokritos ahlak teorisinde o 

kadar da öznel bir görüşü savunmamaktadır. Ona göre, acı ve tatlı bize göre olabilir 

ancak bu tip duyusal verilere karşı alınacak tavır nesnel olmalıdır. Zihin ile ruh ve 

bunların bedenle olan ilişkisi burada önem kazanmaktadır. Bu üçlünün değerleri 

açısından en açık ifade Fr. 187’de geçmektedir.97 

Düşünce zihinde oluşacaksa ve zihin de ruh-atomlarının vücutta bir yerde 

daha sıkışık bir şekilde bulunmasıysa, düşünme aynı fizik ilkeler gereği bir etkilenme 

olacaktır. Ancak düşünme, duyulanma kadar pasif bir hal değildir. Ruh, düşünme 

yoluyla iyi bir duruma getirilebilir. Demokritos’un ahlak üzerine düşünceleri de bu 

ilişki sayesinde açık kılınabilir.98  

Demokritos’un ahlak üzerine görüşlerinin temel dayanaklarından biri 

Türkçede neşelilik olarak karşıladığımız euthumiē99, diğeri ise mutluluk 

(eudaimonia) olarak görünmektedir. Bu iki durum ulaşılması gereken bir son (telos) 

olarak öğütlenmektedir.100 Her iki durum da genellikle haz (hēdonē) veya duygu 

                                                

95 DK 68a135. Karş. G. M. Stratton, Theophrastus and The Greek Physiological Psychology 
Before Aristotle, Argonaut, Chicago, 1967. Bu durum da doğal olarak aynı tözün başka zamanlarda 
başka duygular oluşturmasına veya aynı zamanda başka tözlerin benzer duygular oluşturmasına yol 
açmaktadır. Theophrastus, De Sensu, §67. 
96 DK 68b125. Devamı Zihin-Beden ilişkisine açıklık getirmektedir. “Zavallı Zihin (phren), 
kanıtlarını bizden alıyorsun ve bizi yıkmaya mı çalışıyorsun? Bizi yıkışın kendi çöküşün olacak.” Bu 
ifade düşünmenin duyulanma gibi benzer bir işlemle (etkilenme) oluşmasına rağmen Zihnin duyusal 
veriye karşı koyuşunun da ifadesi gibidir.  Benzeri bir ifade Fr. 9 da da açıkça dile getirilmektedir. 
97 “Ruh açısından iyi olanları seçenler, daha tanrısal olanı seçerler ancak beden açısından iyi olanları 
seçenler, insani olanı seçerler.” DK 68b37. Demokritos’ta düşünme için tek bir ifade 
kullanılmamaktadır. Düşünme, bazen noesis (DK 68a30) olarak bazen phronēin (DK 68a135- 
Theophrastus, De Sensu, §58) olarak bazen de burada olduğu gibi logosla ifade edilmektedir. 
98 Demokritos’ta ahlaktan bahsederken özellikle ‘ahlak üzerine düşünceleri’ tanımlamasını 
kullanıyoruz. Fragmanlarının çoğunluğu ahlakla ilgili olmasına rağmen bir ahlak teorisi geliştirip 
geliştirmediği hatta söylemlerinin (maksim) birbirleriyle tutarlı olup olmadığı bile tartışmaya açık 
konulardan biridir. Bkz. Guthrie, a.g.e., s. 489 ve dev. Ve Karş. Barnes, a.g.e., s.530. DK 68b191. 
99 Başka bir açıdan ferah gönüllülük olarak da çevrilebilir 
100 Yazdığı kitaplardan birinin başlığı bu durumda olmanın önemini vurgulaması açısından 
belirtilmelidir. “Peri Euthumiē he Euestō (Gönlü-ferahlık ve İyi-durumda-olmak Üzerine)”. Guthrie, 
Demokritos’un Peri Telos adlı kitabının da etik kitapları içerisinde sayılabileceğini çünkü 
Demokritos’un telos ile euthumiēyi birlikte düşündüğünü bildirir. Guthrie, a.g.e., s. 492. Barnes ise, 
telosu pek çok kelimeyle karşılamak gerektiğini belitmektedir. Bizim saydıklarımızın haricinde 
bazıları athambia, ataraksia, harmoiadır. Barnes, a.g.e., s. 531.  



 38 

durumları (pathē) ile karşılıklı bir ilişki içerisinde ele alınmıştır. 101 Bu durumda 

kişinin söz edilen telosa hangi isteklerle ulaşacağı ve isteklerini ne şekilde 

yönlendirebileceği soruları öne çıkmaktadır.  

Yukarıda incelenenlere göre, ruhta oluşabilecek rahatsızlıkların çözümü zihni, 

eldekileri düşünmeye yöneltmek ve ruhta bu sayede iyi bir durumun ortaya çıkmasını 

sağlamaya çalışmaktır. 102 Sonuç açısından sorun hazdan tamamen uzak bir yaşamın 

istenmesi değil, ruha dinginlik veren ve nadir bulunan türden103 hazların öne 

çıkarılacağı bir yaşamın istenmesidir.104 Demokritos’ta hazlar bedensel ve zihinsel 

olmak üzere ayrılmaktadır. Bu ikili yapıda ruha önem atfedildiği açıktır. Zihinsel 

hazlar ruhu iyi bir duruma getiren hazlardır ve bunlar bilgelikle ilişkilidir. Kişi 

“kendini bil” buyruğu doğrultusunda, her tür duygu durumunda öncelikli olarak 

kendisine, yani ruhuna karşı sorumludur. Utanma böylesi bir duygu durumudur. 

Başkalarına karşı değil öncelikle kendi gözlerinde hissedilmelidir utanma.105 Bir işin 

korkudan kaynaklı değil, görev duygusuyla yapılması önemlidir ve cesaret düşmana 

karşı değil, hazlara karşı yapılan mücadelede ortaya çıkar.106 Tüm bu pathoslarda 

kişi kendi ile bir mücadele içindedir. Bilgelikle mutluluğu yakalama, ruhu iyi bir 

duruma getirme gayretindedir. Bilgelik de sadece bir yaşama biçimi değil aynı 

zamanda epistemolojik bir tavırdır, bilgelikte zihnin kullanılması yönünde bir irade 

ortaya konmaktadır.107 

                                                

101 DK 68b68. Fr. 72’de kör isteme (oreksis) de ruhu köreltici bir etken olarak nitelendirilmektdir. 
Yine Fr. 219’da zenginlik için olan oreksisin daha büyük ihtiyaçlar doğrucağı ve tatminle 
doyurulmadığı zamanlarda acıya yol açacağı belirtilmektedir. 
102 DK 68b170 
103 DK 68b189, DK 68b223, DK 68b232. 
104 DK 68b207. Benzer bir fragman da şudur: “Erdemli sevgi güzel için olan uygun tutkudur.” Fr. 73. 
105 Aiskhune. DK 68b84-244. Homeros’ta thümosta var olduğu vurgulanan utanmanın, 
Demokritos’ta bedensel bir işareti olduğunu görebiliyoruz. Gözlerde ortaya çıkan utanma, bu tip bir 
duygu durumunun bedensel işaretlerinin de olduğunu vurgulamaktadır. Benzer bir kullanım, 
Euripides’in Hippolytus adlı eserinde de geçmektedir (244-6). D. L. Cairns, “Veiling, Aidōs and a 
Red-Figure Amphora by Phintias”, JHS, Vol.116 (1996), s. 152-8. Aristoteles Ruh Üzerine’de benzer 
bir soruyu kızgınlık açısından dile getirecektir. Ar., S., 403b. 
106 DK 68b41-214. Phobos ve andrei. 
107 DK 68b194. 



 39 

2. PLATON FELSEFESİNDE PATHOS 
 
2.1. Platon Öncesi Dönemde Pathos 
 

Platon felsefesinde etkilenim (pathos) kavramının yerini inceleyebilmek için, 

Platon’un felsefi düşünüşünde etkili olan dönemi ve kişileri de ele almak 

gerekmektedir. Bu durum, Platon’u anlamak açısından önemlidir. Bu açıdan, ilk önce 

dönemin düşünüş ve yaşayış biçimi üzerinde etkileri olan Sofistleri ele almak 

gereklidir. Platon öncesi dönemde ikinci inceleme noktası ise Sokrates olacaktır. 

 

2.1.1. Sofistler 

  

Sofistlerin felsefe tartışmalarına getirdikleri görelilik yaklaşımı, sadece bilgi 

alanında değil ahlak alanında da etkisini göstermektedir. Bu bölüme kadar olan 

araştırmamızda, pathos tartışmasının ruh görüşleri ile ilgili olduğu ve duygular 

karşısında alınan tavır ile ahlak arasındaki ilişkinin kopmazlığı ortaya çıkmıştır. 

Sofistler açısından da bu bağın birbirinden kopmadığı söylenebilir.  

Sofistler, tek bir isim altında toplanıp bir bütünmüşler gibi ele alınsalar da, bu 

adlandırma altında pek çok değişik ismin ve birbirinden farklı yaklaşımların var 

olduğu söylenebilir. Bununla birlikte araştırmamızın sonucunda dönemin genel 

yaklaşımını belirleyebilmek için, biz de tek bir resim ortaya koymaya çalışacağız. Bu 

doğrultuda özellikle Protagoras, Gorgias, Antiphon ve Kritias’ı temel alacağız.  

Araştırdığımız kavramı ve onunla ilintili olarak psikolojik durumlara ilişkin 

en açık ifadeleri, Gorgias ve Antiphon’un metinlerinde bulmaktayız. Bu durumu 

ortaya çıkaran etmen bu iki isimden kalan fragmanların, diğer düşünürlere göre daha 

fazla olmasıdır.1  

                                                

1 Baştan belirtmek gerekmektedir ki Protagoras’ın anlamı hayli tartışmalı Fr.1 olarak numaralanan 
ifadesi, dönemin genel karakterini vermesi açısından önemlidir. Khritias ise, tanrısal inanışa dair 
eleştirileriyle insanın psikolojik yaşantısını farklı bir açıdan öne çıkardığı için tezimiz açısından 
önemlidir. 



 40 

Gorgias, “her türlü felaketin sembolü kabul edilen ve herkes tarafından 

ayıplanan Helen”in2 öyküsünü eleştirel bir gözle ele aldığı metni içerisinde tezimize 

konu olan kavramı kullanmıştır. Metnin ana amacı, dört farklı açının hangisinden 

yaklaşılırsa yaklaşılsın, Helen’in sözü geçen olayda herhangi bir suçu olmadığının 

ispatını sergilemektir. Bu dört farklı açıdan üçüncüsü şöyledir: 

 
 
“Eğer onun ikna edilmesinin [-peithō- kaçırıldığına ikna edildiğini varsaysak bile... 

ç.n.] ve ruhunun (psükhē) kandırılmasının nedeni söylevse [-logos- konuşma ya da söz de 
denebilir ç.n.] durumunun savunulması daha kolaydır. Söylev büyük bir güçtür (dunamis) 
çünkü en küçük ve en az görünür bir yolla en kutsal işleri dahi başarır. Çünkü büyük bir 
korkuya (phobos) bile bir son verebilir, kederi (lupē) yok edebilir, neşe (khara) yaratabilir 
ve merhameti (eleos) arttırabilir. Şimdi kanıtlayacağım bunlardır:”3 

 
 
Bu yaklaşım, söylevin, duygularla ilişkili olarak ilk kez öne çıkarılması 

açısından önemlidir. Öte yandan, metnin yukarıdaki alıntının hemen ardından gelen 

bölümü ise, şimdiye kadar ayrı başlıklar altında incelediğimiz ruh-pathos ilişkisini 

çok açık bir şekilde ortaya koymaktadır.  

 
 
“Tüm şiir [sanatı ç.n.] vezne dayanan konuşma olarak adlandırılabilir. Dinleyenler 

korkudan titrer, merhamet dolayısıyla gözyaşı döker, hasret çekerek hislenir; ruh (psükhē) 
sözcüklerden etkilenir (epathon), diğer insanların eylemlerinde ve yaşamlarındaki iyi ya da 
kötü şansları dolayısıyla canlanan bir duyguyu (pathēma) kendininmiş gibi hisseder.”4    

 
 
Helen kaçırılmaya ikna olmuştur ya da bu yönde kandırılmıştır; ancak bunun 

sebebi kendisinin de bu yönde bir isteğinin olması değil, sözcüklerin ruhu üzerindeki 

etkisidir. Gorgias bu söylevinde pathosu, açık bir şekilde duygu anlamında 

kullanmış ve ilk kez, belli başlı bazı psikolojik yaşantıların bu kavram ile ilişkili 

olduğunu belirlemiştir.5 Bu duygu durumları yüzünden Helen suçlu değildir ve ikna 

                                                

2 DK 11b11 (2). Parantez içi, metnin içindeki ikinci bir numaralamaya aittir. “Helen’e Övgü” 
metninin çevirisi için Freeman yerine bazı sözcükleri daha uygun bir şekilde karşıladığını 
düşündüğümüz Sprague’nin çevirisini kullandık. The Older Sophists: A Complete Translation by 
Several Hands of the Fragments in Die Fragmente Der Vorsokratiker, Ed. R. K. Sprague, 
University of South Carolina Press, Columbia, 1972, s. 50-54. 
3 DK 11b11 (8). 
4 DK 11b11 (9). 
5 Diğer kullanımlar şu fragmanlardadır: DK 11b11a (109)-(204-kakōs paskhein),19-23. 



 41 

edildiğinin ya da kandırıldığının varsayılması yoluyla da suçlu ilan edilemez. Bu 

savın daha başka ne şekilde desteklendiği, psikolojik yaşantıların Gorgias tarafından 

nasıl ele alındığının kanıtları olarak incelenmelidir. 

 
 
“Söylevin (logos) ruhun hüzünlenişi üzerindeki gücü ilaçların bedenin (sōma) doğası 

üzerindeki etkisi ile karşılaştırılabilir. Tıpkı ilaçların bedenden bazı salgıları uzaklaştırarak 
bir hastalığa ya da yaşama bir son verebileceği gibi, söylev de benzer bir etkiye sahiptir: 
Değişik sözcükler üzüntü (lupē), haz veya korkuya neden olabilir veya ikna gücünün zararlı 
bir türü sayesinde sözcükler de ruhu uyuşturabilir ve büyüleyebilir.”6 

 
 
Ruhun etkilenmesi için  söz edilen türden bir büyücülüğün iki türü olduğunu 

belirten Gorgias, işin içine epistemolojik bir tartışmayı da sokmaktadır: 

 
 
“Büyücülüğün (goēteia) ve sihrin (mageia) iki türü keşfedilmiştir: Ruhtaki hatalar 

ve kanının (doksa) aldanmaları.”7 
 
 
Aynı fragmanın başındaki bilgiye göre kanı (doksa) ruhtadır ve ikna 

öncelikle kanıyla birleşir. Sözcüklerin ruh üzerindeki etkisi bu şekilde oluşmaktadır. 

Helen’in suçlanabileceği dördüncü bakış açısına göre, Helen sevgi ile kandırılmışsa 

dahi yine suçsuzdur. Korku dolu bir görüntü, ruhu gözler aracılığıyla öyle rahatsız 

eder ki öngörülülük yitirilir. Sevgi de Helen’in ruhu üzerinde benzer bir etki 

yapmıştır, bu yüzden de suçlanması gereken Helen değildir.8  

Gorgias’ın ortaya koyduğu görüşlere göre ruh, etkiye açık ve eylemi başlatan 

etken olarak gözükmektedir. Duyulanmaya karşı saf bir zihnin bir mitos olduğunu 

belirten Gorgias, ruha duygular açısından daha etkin bir yer vermiş gözükmektedir.9 

Ancak bunun sebebi kanıyı ruha yüklemesi ve iknanın burada etkin olmasıdır.10 

                                                

6 DK 82b11 (13). 
7 DK 82b11 (10). Ruh ile ikna (13). kısımda da tartışılmaktadır. 
8 Öngörülülük olarak çevirdiğimiz kavram phronesistir. Düşünce, pratik bilgelik vb. anlamlarda da 
kullanılır ancak pre-sokratik düşüncede ve Platon’da nous ile eşanlamlı olarak kullanıldığı da 
belirtilmektedir. Peters, a.g.e., s. 157. DK 82b11 (15-16-17-18-19). 
9 DK 82b3 (II). 
10  C. P. Segal, “Gorgias and the Psychology of the Logos”, HSCP, Vol 66 (1962), s. 108. 



 42 

Zihin, (düşünce-phronesis) retoriğin işletilmesinde ve akıl yürütmede elbette ki asıl 

etkin olandır.11   

Antiphon12 ise pathos kavramını, Gorgias’ın sözcüklere yaptığı vurguyu 

destekler bir tavırla,  eseri “Doğruluk Üzerine”de13 pek çok kez kullanmıştır. Dikkat 

çeken ilk kullanım DK 87b5’teki kullanımdır: 

 
 
“ ‘Doğruluk’ adlı eserden: ‘Hissedilmeyen’ (apathē) için kullanılan sözcük 

‘hissedilmeyen ancak hissedilebilir gibi düşünülen (gegonata pathē)’ anlamına gelecek 
şekilde kullanılır.” 

 
 
Bu fragmanda, Antiphon’un sofistlerin gramer çalışmalarının etkisini 

gösteren tavrını görebiliriz. Burada, sözcüklerin hangi anlamlara gelebileceği ve 

hangi şekilde kullanıldığı araştırılmaktadır. Uzlaşımsal olan ve doğal olana ilişkin 

tartışma; sözcüklerin kullanılışı ve onlarla nesneleri arasındaki uygunluk Sofistlerin 

yoğun bir şekilde ele aldıkları konulardır. Uzlaşımsal olan-doğal olan karşıtlığının 

ele alındığı tartışmalarda Antiphon’un aldığı tavrın, onun psikolojik yaşantılara olan 

yaklaşımlarını etkilediği görülebilir.  

Antiphon, adı geçen eserinin parçaları olduğu anlaşılan Oxyrhynchus 

papirüsünde de, hem pathos kavramını hem de bu kavramın fiil halini pek çok kez 

kullanmıştır. Kavramın, yasa ile doğa arasındaki ilişkiyi inceleyen bu eserdeki 

ağırlıklı kullanımı, kötü bir şeye maruz kalmak, acı çekmek şeklindedir.14 Yasaya 

                                                

11 Sorabji filozofların eskiden beri duyguları bilişsel olarak düşündüklerini ancak bu durumun 
Gorgias’ta bile henüz yeterince ortaya çıkmadığını belirtmektedir. R. Sorabji, Emotion and Peace of 
Mind, Oxford University Press, New York, 2000, s. 19.  
12 Eldeki fragmanların hepsinin aynı Antiphon adlı kişiye ait olup olmadığı tartışmalıdır ancak daha 
önce de belirttiğimiz gibi biz DK’ın eserini takiben bunları aynı kişinin düşünceleri olarak ele 
alıyoruz. Karş. W. K. C. Guthrie, A History of Greek Philosophy, Volume III, Cambridge 
University Press, Cambridge, 1993, s.285 ve dev. 
13 Bu kitabın adı ve de düzenlenişi yorumcularca farklı şekillerde ele alınmıştır. Adı kimilerince 
“Doğruluk” olarak belirtilmiştir. Freeman, a.g.e., s. 144. (DK’yı izleyerek) Birbirinden ayrı şekildeki 
papirus parçalarından oluşmuş olması fragmanların düzenlenişinde bir yorum farklılığı doğurmuştur. 
İkinci bir farklılık da fragmanların çevirilerinde ortaya çıkmaktadır.  
14 Papirus, OP 1364 olarak numaralanmaktadır. Kavramın en yoğun kullanımı (B5) olarak 
numaralanan kısımdadır. Bu numaralama Freeman’da bulunmamaktadır. O, çeviriyi daha ziyade düz 
bir metinmiş gibi yapmıştır. Freeman, a.g.e., s. 147. DK’da 6. sütun 165-197. satırlar arası olarak 
belirtilmiştir. Biz ise yeni bir çalışma olan ve Decleva Caizzi’nin çalışmasını takip eden Michael 
Gagarin’in Antiphon adlı eserini temel aldık. M. Gagarin, Antiphon The Athenian, University of 
Texas Press, Austin, 2002. 



 43 

uygun bir yaşamın savunulması aslında uygun bir anlaşma zemini olmaktan çok, bir 

görelilik yaratmaktadır ve Antiphon bunun eleştirisi olarak doğaya uygun eylemeyi 

öne çıkarmaktadır. Ancak bu şekilde hazlar ve acılar tartışılabilir kılınacaktır.  

Gorgias’ın “Helen’e Övgü” adlı eserinde ruh ile pathos arasında kurduğu 

ilişkiyi Antiphon’un açıkça kurup kurmadığı belirsizdir. Ancak benzeri bir ilişkiyi 

beden-zihin açısından ele almıştır. 

 
 
“Tüm insanlarda, zihin (gnōme) hem sağlık hem hastalıklar ve diğer tüm şeyler 

açısından bedenin (sōma) liderliğine (hegomaı) sahiptir.”15   
 
  
Bedende ortaya çıkabilecek bu tür etkilenimleri dahi zihinsel aracılığa 

bağlayan Antiphon, sözleriyle uyumlu bir şekilde insanları sözü edilen türden 

etkilenimlerden kurtarmak amacıyla belli bir tavır takınmıştır. “Acısız yaşama 

sanatı” (tekhnē alüpias) olarak adlandırılan bu sanat, sözler aracılığıyla (rhētorikē) 

insanlardaki rahatsızlıkların (bedensel olsalar dahi) önüne geçmeyi hedeflemiştir.16  

Antiphon’da, acı ile haz karşıtlığı önceki tüm gelenekle uyuşan bir şekilde 

görülmektedir.17 Bu karşıtlık, yasa-doğa karşıtlığının ve avantajlı (yararlı- 

sümpheronta) olan ile olmayan karşıtlığının bir sonucu olarak ortaya çıkmaktadır. 

Yasaya uygun eylenebilir, bunda herhangi bir sorun yoktur ancak bu durumda 

herhangi bir acıya maruz kalan (kötü etkilenim-kakōs paskhein) ile buna yol açan 

arasındaki tartışma her iki açıdan da savunulabilirdir.18 Oysa doğaya göre 

eylendiğinde böylesi bir görelilik kalkar, acı çekmekten kaçınma uygun bir zemin 

bulur. Amaç, acıya maruz kalındıktan sonra, buna sebep olanın cezalandırılması 

                                                

15 DK 87b2. Gnōsis ile nous sözcüklerinin her ikisi de Antiphon tarafından kullanılmıştır. Ancak 
gnōsis belirtilmelidir ki her ne kadar zihin olarak çevrilmiş olsa da (İngilizce çevirileri takiben) gnōsis 
ile nous arasında fark vardır. Nous düşünmenin gerçekleştiricisi iken gnōsis daha ziyade bilmekten 
(gignoskein) türetilmiş ve bilgi anlamında kullanılmaktadır. Urmson, a.g.e., s. 67. Peters, a.g.e., s. 73-
74. Eğer bu fragmanı da bu şekliyle ele alırsak Antiphon’a ilişkin aşağıda ulaşacağımız sonuç daha da 
tutarlı bir hale gelmektedir.  
16 Zeller, a.g.e., s. 111. Karş. Guthrie, a.g.e., s. 290.   
17 “Ancak gerçekte hazzın olduğu yerde, ona yakın bir konumda acı da vardır çünkü hazlar tek 
başlarına gelmezler, beraberlerinde üzüntüler ve belalarla gelirler.”  DK 87b49.  
18 DK 87b44. (B6 ve B7) Yasa acıyı engellemez, olsa olsa buna sebep olanı cezalandırır ancak 
denildiği gibi böylesi bir durumda, her iki pozisyon mahkemede taraflar açısından eşit ölçüde 
savunulabilirdir. 



 44 

değil; aksine bu durumun oluşmasını engellemek ve doğaya uygun olanı yapmaktır. 

Doğaya uygun olanı yapmak öncelikle bir yarar tartışmasını gerektirmektedir: 

 
 
 “Ancak ‘yarar’ yasanın onu anladığı şekliyle doğayı zincirlemiştir, gerçek 

anlamında ise o özgürlük demektir. Böylece acıya (algos) sebep olan şeyler belli bir orana 
göre olsalar bile, neşeye  (euphrainonta) sebep olan şeylerden daha fazla doğanın yararına 
değildirler.  Ya da acıya (lüpe) sebep olan şeyler hazza (hēdonē) sebep olan şeylerden daha 
avantajlı değillerdir. Çünkü doğru (alētheia) şekilde avantajlı olarak kabul edilen şeyler 
gerçekten zarar vermezler, ancak yararlı olmalıdırlar. Bunlar arasında doğal olarak avantajlı 
şeylerden . . .”19  

 
 
Metnin bu noktada eksik oluşu, Antiphon’un doğaya göre yararlı olarak 

vurgulayacağı şeyleri öğrenmemize engel oluşturmaktadır. Ancak metnin devamının 

acıdan kaçınan, hazza yönelen bir yaşamı savunduğu düşünülebilir. Bunu 

belirleyecek olan da kişinin kendisidir. Bir durum için geçerli ve uygun olanı (elbette 

doğaya uygun) zihinle belirlemek (Fr. 1’e göre her durum için hatta her düşünce için 

bile zihnin karşısında tek bir sözcük yoktur) ve buna uygun bir şekilde eylemek 

gerekmektedir.20  

Sonuç olarak, insanın eylemlerinde bireysel tercihlere önem veren Antiphon, 

bu eylemlerin oluşturduğu deneyimler sayesinde, insanların günden güne öngörü 

sahibi (sophron) olacağını belirtmiştir.21 İnsanlar bu sayede kendi ruhlarını, belli 

hazlara karşı belli yönde desteklemek yönünde bir tavır geliştirecek22 ve doğaya 

uygun bir yaşamayı gerçekleştirebilecektir. 

Duyguların incelenmesi, yukarıda adı geçen düşünürlerle birlikte, daha 

sistemli bir hal almış; retoriğin öne çıkışı ile (ve elbette dönemin tiyatrosunun 

etkisiyle) insanın psikolojik yaşantısı sadece epistemolojik ve ontolojik olarak değil, 

                                                

19 a.g.y., (B4). 
20 Guthrie’ye göre Antiphon’un bu tavrı onun entellektüel bir hazzı savunduğunu göstermektedir. 
Guthrie, a.g.e., s. 290. 
21 “Her kim ki ne bir şeyi arzulamış (epithümē), ne de utanılacak veya kötü bir şeyi deneyimlememiş 
olsun, öngörülü (sōphrōn) değildir; çünkü kendini düzenlemek açısından hakkından geldiği hiç bir 
şey yoktur.” DK 87b59. 
22 “Kendi ruhunun şimdiki hazlarına karşı direnen ve kendini kontrol eden, yenen kişiden başka hiç 
kimse bir başka insanın öngörülülüğünü (sōphrōsune) yargılayamaz. Ancak kim ruhunu acilen hoşnut 
etmek isterse daha iyi olan yerine daha kötü olanı tercih ediyordur.” DK 87b49. Ruh olarak çevrilen 
sözcük psükhē değil thümostur. Bu sözcüğü Gagarin kalp ile karşılamış olsa da biz Freeman’ın 
çevirisini takip ettik çünkü öngörülülüğün ve hazların kalp ile ilişkili olduğunu düşünmüyoruz. 
Gagarin, a.g.e., s. 192. Karş. Freeman, a.g.e., s. 149.  



 45 

hatta bunlardan daha yoğun bir şekilde, pratik olarak gündeme gelmiştir. Pratik 

yaşamın öne çıkışı, Protagoras’ın “İnsan her şeyin ölçüsüdür (homo mensura)” 

düşüncesiyle birlikte felsefenin merkezine insanı oturtmuştur.23 Doğal yasa anlayışı 

ve Kritias’ın din eleştirisini de düşündüğümüzde doğal bir din vurgusu, insanın 

eylemlerinde kendi başına karar vermesi gereken, sorumluluk sahibi biri olarak 

değerlendirilmesini beraberinde getirmiştir. Bu açıdan bakıldığında eğitimin 

(paideia) öne çıkması gayet anlamlıdır. Gorgias açık bir şekilde bunu dile 

getirmiştir. Bütün bunlar doğrultusunda, sahnenin bir anlamda Sokrates’in ortaya 

çıkışına göre düzenlendiğini söylemek mümkündür. 

    

2.1.2. Sokrates 

Platon’un diyaloglarında anlatılan Sokrates ile tarihsel Sokrates arasında 

kurulan bir ilişkiden, Sokrates’in gerçekte ne tür bir düşünüşe sahip olduğunu 

çıkarmak oldukça zordur.24 Bu durumun zorluğu, Sokrates ve Platon yorumcularının 

anlaştıkları tek konudur denilebilir.25 Hangi diyalogların Sokrates’in görüşlerini 

ortaya koyduğu, hangilerinin Platon’un kendi görüşlerini içerdiği tarih boyunca bir 

tartışma konusu olmuşa benzemektedir. Tezimizde bu tartışmalara yer vermek 

                                                

23 Bu ifadenin etkisi üzerinde görüş birliği olsa da; tam bir göreliliği mi, yoksa naif bir göreliliği mi 
belirttiği vb. tartışmalar konusunda aynı şekilde anlaşma mevcut değildir. Biz bunu insanla ilişkili, 
karşıtlıklar yüklenebilir olan şeyler şeklinde anlamaktan yanayız. Böylece Sofistlerin doğa vurgusu da 
anlam kazanabilir. İnsanın kendini uzlaşımsal olanlar hakkında ölçü durumunda gördüğünün bir 
kanıtı, yasayı kenera itip doğaya göre eylemeyi öne çıkarmalarıdır. Doğa insanın müdahelelerine açık 
bir işleyişe sahip değildir. 
24 Platon diyaloglarının orijinal dilini takip etmek için ve aksi belirtilmedikçe İngilizce çeviriler için 
Loeb Classical Library serisinden daha önce belirtilenlerin haricinde şu kaynakları kullandık: Pl., 
Laches, Protagoras, Meno, Euthydemus, Çev. W. R. M Lamb, Harvard University Press, 
Cambridge, 1952. Pl., Lysis, Symposium, Gorgias, Çev. W. R. M. Lamb, Harvard University Press, 
Cambridge, 2005. Pl., Cratylus, Parmenides, G. Hippias, L. Hippias, Çev. H. N. Fowler, Harvard 
University Press, Cambridge, 2005. Pl., The Republic, Çev. P. Shorey, Harvard University Press, 
Cambridge, 1937. Pl., Theaetetus, Sophist, Çev. H. N. Fowler, Harvard University Press, Cambridge, 
2005. Pl., Statesman, Philebus, Çev. H. N. Fowler, Harvard University Press, Cambridge, 2005. Pl., 
Timaeus, Critias, Clitophon, Menexus, Epistles, Çev. R. G. Bury, Harvard University Press, 
Cambridge, 2005. Pl., The Laws, Çev. R. G. Bury, Harvard University Press, Cambridge, 1961. Pl., 
Charmides, Alcibiades I and II, Hipparchus, The Lovers, Theages, Minos, Epinomis, Çev. W. R. 
M. Lamb, Harvard University Press, Cambridge, 2005. Bu ana kaynaklar haricinde çevirilerde 
kullanılacak Türkçe ve İngilizce eserler, alıntı yapılan kısmın dipnotunda belirtilecektir. Atıflardaki 
kısaltmalar İngilizce başlıklar temel alınarak yapılmıştır. Ancak metnin içindeki kitap adları Türkçe 
verilmiştir. 
25 G. Vlastos, Socrates Ironist and Moral Philosopher, Cambridge University Press, Cambridge, 
1991, s. 45 ve dev.  



 46 

olanaksız olduğundan biz burada asıl olarak Guthrie’nin Platon’un erken dönem 

diyalogları olarak belirlediği listeyi, Sokrates’in pathos, ruh ve bunların ilişkisine 

dair görüşlerinin ortaya çıkarılması için temel olarak alacağız. Bu diyaloglar 

şunlardan oluşmaktadır: Sokrates’in Savunması, Kriton, Euthyphron, Lakhes, Lysis, 

Kharmides, İon, Büyük Hippias ve Küçük Hippias.26  

 Sokrates bu eserlerin hiçbirinde pathosu özel olarak ele almamıştır. 

Diyalogların birbirinden farklı konuları içerisinde temel kaygılardan biri, her bir 

diyalogda araştırılan kavrama dair tanımlama yapılıp yapılamayacağına dairdir.27 

Bununla birlikte Sokrates’in bu diyaloglarda öne çıkan ayırt edici yönlerinden en 

önemlileri, ruha ilişkin görüşleri ve ahlaki yaşantıya dair erdemi ve mutluluğu 

(eudaimōnia) öne çıkarmasıdır.  

 Pathos kavramı Sokrates tarafından söz ettiğimiz metinler içerisinde ağırlıklı 

olarak acı çekmek, başına kötü bir şey gelmek, maruz kalmak, etkilenmek şeklinde 

kullanılmıştır.28 Bu açıdan Sokrates kendinden önceki kullanıma sadık kalmıştır 

diyebiliriz. Özel olarak bazı duygu durumlarının ruh ile ilişkide olduğunu 

belirtmesine rağmen, bunları birer pathos olarak belirtmemiştir. Nitekim 

diyalogların bazıları bu tip duygu durumlarının incelenmesi ve tanımlanması 

çabasının birer ürünüdür. Bunun haricinde önceki kullanımlardan farklı olarak 
                                                

26 W. K. C. Guthrie, A History of Greek Philosophy, Volume IV, Cambridge University Press, 
Cambridge, 1975, s.67-70. Guthrie kendi listesini Cornford’un genel olarak kabul edilen listesinden 
iki kitabı çıkartarak oluşturmuştur. Bu listede eksik olan diyaloglar Protagoras ve Gorgias’tır. 
Guthrie, a.g.e., s. 50. Taylor ise Menon ve Gorgias’ı (hatta Protagoras) orta dönem ile ilişkide olan 
diyaloglar olarak belirtir ancak ilk döneme ekler. C. C. W. Taylor, Sokrates, Çev. C. Atila, Altın 
Kitaplar Yayınevi, İstanbul, 2002, s. 53. Her iki Alkibiades diyalogu ise genelde tartışmalı kabul 
edilmiştir. Meneksus ise Guthrie’nin bildirdiğine göre önce sahte kabul edilmesine rağmen daha sonra 
genel olarak kabul görmüştür. Guthrie, a.g.e., s. 312. Zeller ise en güvenilir kaynaklar olarak açıkça 
Savunma’yı, erken dönem diyaloglarını ve Alkibiades’in Şölen diyalogundaki konuşmasını saymıştır. 
Erken dönem diyaloglar olarak ise yukarıda ki listeyle hemfikirdir. Alkibiades diyaloglarını kesin bir 
şekilde sahte kabul etmiş, erken döneme ek olarak belirttiği geçiş dönemi diyalogları içerisine 
Meneksus, Euthydemos ve Gorgias’ı eklemiştir. Zeller, a.g.e., s. 149 ve 169-170. Kahn listeyi daha 
geniş tutmuş ve üçe böldüğü diyaloglar içerisinde ilk grup olarak belirlediklerine Platon metinlerinin 
üçte ikisini almıştır. C. H. Kahn, Plato and the Socratic Dialogue, Cambridge University Press, 
Cambridge, 1996, s. 47-8. Vlastos, Platon’un ilk dönem eserleri olarak Savunma, Kharmides, Kriton, 
Euthyphron, Gorgias, K. Hippias, İon, Lakhes, Protagoras ve Devlet diyalogunun bir bölümünü 
saymıştır. Vlastos, a.g.e., s. 46. Sokrates’in görüşlerinin ortaya çıkarılmasında elbette sadece yukarıda 
saydığımız bu diyaloglar kullanılmamıştır. O yüzden her ne kadar bu diyalogları temele alsak da 
dipnotta geçen diğer diyaloglardan da yararlanmak gerekmektedir. Bunlar arasında en tartışmalı kabul 
edilenler ve sıklıkla kullanılanlar Protagoras, Gorgias ve Menon’dur. 
27 Bu açıdan bakıldığında Lakhes cesaretin, Lysis arkadaşlığın, Kharmides öngörülülüğün, Euthyphron 
dindarlığın tanımlanmasına ilişkin tartışmaların yürütüldüğü diyaloglardır. 
28 Pl., Apl., 41b; Pl., Crt., 45a; Pl., Lac., 196a; Pl., Lys., 212c örnek olarak verilebilir. 



 47 

Euthyphron’da ki kullanımı, hem felsefe tarihinde yeni bir tartışmayı hem de 

pathosun farklı bir anlamını önümüze çıkartmaktadır. Pathos Euthyphron ve B. 

Hippias’ta öze (ousia) karşı bir şekilde, ilinek, görünüm, bir özellik anlamlarında 

karşımıza çıkmaktadır.29 Bu kullanım aslında Aristoteles’in Pythagorasçıların 

yaklaşımlarını incelerken kullandığı şekildedir. Ancak bu tarz bir kullanımın ilk 

örneği olması bakımından buradaki yaklaşım önemlidir ve ayrıca ele alınmalıdır. 

 Sokrates’in, Savunma’da açık bir şekilde ruhu (psükhē) bilgelik ve iyi-kötü 

ile ilişki açısından öne çıkardığını görürüz. Bu yaklaşım bir ilk olmasa da bu kadar 

belirgin bir şekilde ilk kez vurgulanmış ve incelenmiştir.30 Elbette yaşamak için 

beden önemlidir; ancak önem verilmesi gereken beden kadar ruhtur da. Bu durumun 

en açık dile getirildiği yerlerden biri Kriton diyalogudur. 

 
 

“Sokrates: Peki, acı çeken bozulmuş bir bedenle yaşanabilir mi?  
Kriton: Hiçbir şekilde. 
Sokrates: Ya doğruluğun (dikē) yaradığı, eğriliğin (adikē) ise zarar verdiği şey 
bozulursa, o bozulmuş şeyle yaşayabilir miyiz? Yoksa doğruluk ve eğrilikle 
ilgilenen şeyi, her neyimiz ise, bedenimizden daha mı değersiz sayacağız? 
Kriton: Hiçbir şekilde. 
Sokrates: Tersine daha değerlidir, değil mi? 
Kriton: Hem de pek çok.”31 
 
 
Bu alıntıda ruh dile getirilmemiş olsa da (çünkü diyalogun ana konusu bu 

değildir), Savunma’daki görüşleriyle birleştirdiğimizde, Sokrates’in bakış açısı 

açıklık kazanmaktadır. Sokrates Savunma’da kendisinden felsefe yapmayı terk 

etmesinin istenilmesi halinde bundan vazgeçmeyeceğini belirtmiş ve karşısına 

çıkanlara şunu sormaktan çekinmeyeceğini söylemiştir: 

 
 

                                                

29 Pl., Eth., 11b ve G. Hip., 301b. 
30 Burnet, The Socratic Doctrine of The Soul, Oxford University Press, London, t.y., s. 25. Karş. W. 
K. C. Guthrie, A History of Greek Philosophy, Volume III, Cambridge University Press, Cambridge, 
1993, s. 467-73. İlk bölümde detaylı bir şekilde Sokrates öncesi düşünürlerde psükhēnin ne şekilde 
ele alındığını incelemiştik. Burada ki kullanımlardan da anlaşılacağı üzere psükhēyi bilgi, ahlak vb. 
kavramlar ile ilişkide göstermek ilk kez Sokrates’te ortaya çıkmamıştır. Oysa Cornford, Sokrates’in 
psükhēyi öne çıkarışını bir keşif olarak değerlendirmiştir. F. M. Cornford, Sokrates’ten Önce ve 
Sonra, Çev. U. C. Akın, Ayraç Yayınevi, Ankara, 2003, s.56. 
31 Pl., Crt., 47e. Pl., Kriton, Çev. F. Öktem-C. Türkkan, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2006.   



 48 

“Ey yiğitlerin yiğidi, bir Atinalı olarak – o ki kentlerin en önde geleni, en namlısı 
kültürüyle ve gücüyle– utanmıyor musun sadece daha fazla para, şan ve şöhret peşinde 
koşup, anlayış gücüyle (phronēsis), hakikatle (alētheia) ve ruhun (psükhē) 
kusursuzlaştırılmasıyla hiç ilgilenmemekten, bunlara hiç kafa yormamaktan?”32 

 
 
Atina şehri için en faydalı işi kendisinin yaptığını belirten Sokrates, ruhu 

mükemmelleştirmenin, bedenlere özen göstermeye ve para peşine düşmeye 

yeğlenmesi için insanları ikna etmeye uğraşmıştır.33 Ruhun mükemmelleştirilmesi iyi 

bir yaşam için en önemli şarttır. Bunun pratik uygulaması “hayatın sınanmasıyken”34 

teorik yanı ise, ruha ilişkin özelliklerin öne çıkarılacağı bir felsefi görüşü 

savunmaktır. Sokrates teorik yanın ise (pek çok yerde vurguladığı), ruhu adil-adil 

olmayan, güzel-çirkin ve iyi-kötü ile ilişkili konularda; adil, güzel ve iyiye yönelen 

bir şekilde eğitmekle mümkün olacağını belirtmiştir.35  

Bu eğitim tek bir başlık altında toplanmak istendiğinde adı, insanı erdemli 

kılmak olacaktır.36 Erdemlilik bir yandan ölçülülükle (sōphrosunē) ilişki içindeyken 

diğer yandan da insanın kimi duygu durumlarına karşı aldığı bir tavırdır. Sevginin ve 

cesaretin tartışıldığı diyaloglarda bu açıkça dile getirilmiştir. Erdemli insan, insanın 

duygu durumlarının doğru bir şekilde tanımlanması ve yaşamda bu tanımlara uygun 

bir tavır alması yönünde eğitilmesiyle mümkün olacaktır. İnsan böylece, ruhunun 

iyiyi eylemesiyle, utanılmayacak bir yaşam sürdürebilecektir.37  

Sokrates’in pathosun psikolojik yanından çok, ahlaki yanıyla ilgilendiği 

açıktır. Asıl sorusu, insanın duygular karşısında nasıl bir tavır alarak yaşamını 

sürdürmesi gerektiğidir. Duygulara ilişkin en açık tartışma Lakhes ve Lysis 

diyaloglarında yürütülmektedir.  

                                                

32 Pl., Apl., 29d-e. Pl., Sokrates’in Savunması, Çev. E. Gören, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2006. 
33 Pl., a.g.e., 30b. 
34 Pl., a.g.e., 38a. 
35 Dikaiōn-adikōn, kalōn-aiskhrōn, agathōn-kakōn. Aynı sıralama Crt., 47c ve Eth., 7d’de 
belirtilmiştir. Bunun yanı sıra pek çok yerde içlerinden ikisi bir arada kullanılmıştır. Örneğin Apl. 
21c’de sadece güzel ve iyi sıralanmıştır. 
36 Sokrates erdemi öğretebileceğini iddia etmemektedir ancak böylesi bir arayış içindedir. 
37 Pl., Apl., 28b. Sokrates’in utanma karşısında aldığı tavır Homeros’un metinlerinde anlatılan Yunan 
insanının aldığı tavırla örtüşmektedir. Her iki durumda da, kişinin farklı itkilerle de olsa onurlu bir 
ölümü, utanılacak bir şey yaparak yaşanılacak hayata tercih etmesi bir erdem göstergesi olarak 
değerlendirmektedir. Homeros’un insanında utanmayı doğuracak durum, arkadaşının cesedini düşman 
safında bırakmak veya silahlarını terketmek olarak ortaya çıkarken Sokrates tarafından ruhu 
yetiştirmek yerine paraya, şöhrete ve bedenin ihtiyaçlarına göre davranmak olarak 
değerlendirilmektedir.  



 49 

Lakhes diyalogunun ana konusu, erdemin bir parçası olarak cesaretin 

tanımlanmaya çalışılmasıdır. Sokrates, yiğit (cesur insan = yiğit) insanın sadece silah 

kullanma işine ilişkin ve savaşanlara dair değil, pek çok konuyla ilişkili olarak 

betimlenebileceğini belirtir. 

 
 
“Sokrates: Senden öğrenmek istediğim (...) yalnız acıya ve korkuya karşı yiğitlik 

gösterenlerde değil, gerek dayanıp gerek kaçarak tutkulara ve zevklere direnenlerde cesaretin 
ne olduğu; çünkü bunlar arasında da cesur insanlar var değil mi? 

Lakhes: Hem de çok cesur insanlar var Sokrates. 
Sokrates: Demek bu insanların hepsi cesur, ama bazılarının cesareti zevklere 

(hēdonē), bazılarının acılara (lüpe), bazılarınınki tutkulara (epithümia), bazılarınınki 
korkuya (phobos) karşı.”38  

 
 
Bu tartışmanın önemi, Sokrates’in pathos karşısında aldığı tavrı ortaya 

koymasıdır. Erdem sahibi insan, tutkular ve zevkler karşısında da, acıya ve korkuya 

karşı alınan tavrı göstermelidir. Cesaret aynı zamanda bir yeti, güç (dünamis) olarak 

tanımlanmaktadır. Bu tanım, duyguların insan yaşamı açısından önemine işaret 

etmektedir. Lakhes’ten cesaretin tanımlanmasına dair net bir sonuç çıkmasa da, 

Sokrates’in tavrı tartıştığı kişilere verdiği cevapların incelenmesiyle belirlenebilir.39  

Öncelikle cesaret (andreia) ile korkusuzluk (aphobos) aynı şeyler 

değillerdir. Nikias’a göre cesaret daha ziyade öngörüye (promētheia) sahip 

insanlarda bulunur.40 Öngörü, kişinin geleceğe dair beklentilerinde neye katlanıp 

neye katlanmaması (paskhein) üzerine düşünmesi ve vereceği karara uygun 

davranmasıdır. Bu açıdan, düşünülerek yapılan işler cesur işler olarak adlandırılır. 

Ancak Sokrates bu yaklaşıma, sadece geleceğin değil geçmişin ve şimdinin de 

bilgisine sahip olunması gerekliliği üzerinden karşı çıkar. Böylesi bir bilginin 

edinilmesiyle cesaret erdeme eşit kılınacaktır, oysa başta bu şekilde kabul 

edilmemişti. Sokrates her ne kadar Nikias’a karşı çıksa da, erdemin iyi ve kötünün 

bilgisi olduğu düşünüldüğünde 199d’de ki açıklaması onun asıl düşüncesini ortaya 

koymaktadır: 

                                                

38 Pl., Lac., 191d. Pl., Diyaloglar 2, Çev. T. Gökçöl, Remzi Kitapevi, İstanbul, 1986. 
39 Bölümün girişinde verdiğimiz listede adı geçen ilk dönem diyalogları genellikle aporetik diyaloglar 
olarak adlandırılmaktadır. Yani nereye gideceği belli olmayan, verilen cevapların sürekli reddedilerek 
yeni cevapların arandığı ve net bir görüşün ortaya konmadığı diyaloglar. 
40 Pl., A.g.e., 197b. 



 50 

 
 
“Peki ama dostum, sence bütün iyilikleri ve kötülükleri; bunların nasıl geldiklerini, 

gelmiş olduklarını, geleceklerini iyice bilen bir adam erdemin bütününe sahip değil midir? 
Sence tanrılarla da insanlarla da ilişkilerinde korkulacak ve korkulmayacak şeylere karşı hep 
hazırlıklı olan ve nasıl davranacağını bildiği için iyiliklere ulaşabilen insanda bilgi, adalet, 
din yok mudur?”41 

 
 
Sokrates için erdemli insan, doğallığında cesur tavır takınacaktır çünkü o aynı 

zamanda iyi ve kötünün bilgisine sahiptir. Bu durum Lakhes’te bu kadar net bir 

şekilde görünür olmasa da, Protagoras’ta açık bir şekilde ortaya konmaktadır. 

360d’de ortaya konduğu şekliyle “cesaret neyin korkulacak neyin korkulmayacak bir 

şey olduğu bilgisidir”.  

Lysis diyalogu ise dostluğun tartışıldığı bir diyalog olarak sevgiyi, tutkuyu ve 

mutluluğu ele almaktadır. Sokrates konunun araştırılmasına mutluluk ile tutku 

arasındaki ilişkiyi sorgulayarak girer. Lysis’e düşkün olan anne-babası onun mutlu 

olmasını istemelerine rağmen, her türlü arzusunu yerine getirmesine izin vermezler. 

Gerçekleştirmesine izin verdikleri arzular ise Lysis’in bilgi sahibi olduğunu 

düşündükleri konulara ilişkindir. Böylece, bilgiye sahip insanın (phrōnein) bilgisine 

sahip olduğu işi yapmasına izin verilmesi gerektiği sonucu ortaya çıkmaktadır.42 

Sevginin böylesi insanlar arasında kurulan bir yarar ilişkisi olup olmadığının 

tartışıldığı diyalogun devamında, bizi ilgilendiren konu tutku karşısında alınan 

tavırdır. İnsan, bilgili olduğu konularda tutkularına yönelen bir hayat yaşabilir. Bu da 

açıkça kişinin tutkularının esiri olmasının önünde bir engel oluşturur. Mutluluk işte 

böylesi bir sürecin sonunda elde edilen iyi yaşamanın insanda yarattığı bir duygudur. 

Her tür psikolojik durumun bir nesnesinin olduğunu belirten Sokrates, 

tutkunun nesnesini ise haz olarak belirtmiştir. İyi, istemenin (boulēsis); güzel, 

sevginin (erōs); haz (hēdonē), tutkunun (epithümia) nesnesidir, insanın tutku 

yoluyla yöneldiği şeydir.43 Sokrates tutku sonucunda elde edilecek haz konusunu ise 

B. Hippias’ta tartışmıştır. Görme ve duyma yoluyla güzele dair oluşan haz (açık bir 

                                                

41 Pl., Lac., 199d. Pl., Diyaloglar 2, Çev. T. Gökçöl, Remzi Kitapevi, İstanbul, 1986. 
42 Pl., Lys., 207d-209c. 
43 Pl., Chr., 167a-e. 



 51 

şekilde yarattığı etki bir pathēma olarak vurgulanmıştır44), yemek yemek ve 

cinsellik gibi şeylerle birlikte düşünüldüğünde en zararsız hazlardandır. Asıl konu bu 

olmadığı için (B. Hippias’ın ana konusu güzelliğin tanımlanması sorunudur.) yararlı 

hazlara dair örnek vermeyen Sokrates, hazza ilişkin yürüttüğü tartışmada bazı hazları 

diğerlerinden ayırmakla Sokrates sonrası okullarda haz karşısında alınacak tavırlara 

kaynaklık etmektedir. 

Ele aldığımız metinlerde hazlara ilişkin asıl tartışmalar, Protagoras ve 

Gorgias diyaloglarındadır. Bu iki geçiş dönemi diyalogunda, iki Sofist’le tartışan 

Sokrates, hazların değerini ortaya koymaya çalışır.45 Her iki diyalogdan ortak bir 

sonuç çıkartmak istersek “Gorgias diyalogunun eudaimonizmi, Protagoras 

diyalogunun seçilmeye değer hazları ile uygunluk içerisindedir” denebilir. 46 

Kharmides bilgeliğin tanımlanması açısından bir sonuca ulaşmamış olsa da, 

diğer diyaloglarla birlikte düşünüldüğünde, bilgeliğin nesnesinin yine iyi-adil-güzel 

üçlüsü olduğu söylenebilir. Bilgelik (erdemli yaşama) insanın, ruhunun akıllılığı ile 

ve pathoslar karşısında aldığı tavırlar ile ulaşılabilir olan bir sondur (telos). Bu son 

mutluluk ile de birleşmektedir. Bu durumda Sokrates mutluluğun erdem olduğunu 

söylememektedir ancak bir kişinin erdeme sahip olduğu durumda sadece ve sadece 

mutlu olabileceğini söylemektedir.47 

                                                

44 Pl., G. Hip., 300b. Karş. W. K. C. Guthrie, A History of Greek Philosophy, Volume IV, 
Cambridge University Press, Cambridge, 1975, s. 182. 
45 Sokrates’in Protagoras ve Gorgias diyaloglarında birbirine bir anlamda karşıt iki teoriyi savunduğu 
belirtilmektedir. Bunlardan birinde hazzı savunurken diğerinde ona karşı çıkmaktadır. Bu iki 
diyalogun birbiriyle uyumlu olduğunun tespiti için bu iki haz durumunun birbirinden ayrı olduğunun 
belirtilmesi gerekmektedir. Haz bir anlamıyla duyumdan gelen şeylere ilişkindir bir anlamda ise 
mutluluğun insana verdiği iyi yaşamdan duyulan ferahlık hissidir. Bu iki tür haz kimilerince uzun 
zamanlı ve kısa zamanlı hedonizm olarak adlandırılmıştır. Bu problem, modal, duyumsal haz 
karşıtlığı içerisinde çözülmeye de çalışılmıştır. Bkz. G. Rudebusch, Socrates: Pleasure and Value, 
Oxford University Press, Oxford, 1999, s. 19 ve dev. Gurthrie ise bu iki diyalogun kendi psikolojik 
atmosferi içinde ve tartışılan kişilerin kimliklerinin de hesaba katılarak değerlendirilmesi gerektiğini 
söylemektedir. Bu durumda aslında Sokrates’in bakış açısında iki diyalog arasında büyük bir 
farklılığın olmadığını sadece bazı konuları bir diyalogda, bazı konuları ise diğer diyalogda geri planda 
tutmak istediğini belirtmektedir. Bu durumun sebebi ise, Sokrates’in diyaloglarda, kendi düşüncesini 
ortaya koyabileceği bir tartışma yürütmemesi, asıl amacının güçlü birer sofist olan karşısında ki iki 
kişiye akıl yürütmelerindeki boşlukları göstermek istemesidir. Guthrie, a.g.e., s. 232 ve dev. - 303 ve 
dev. Ancak girişte belirttiğimiz üzere bu iki diyalogun yeri tartışmalıdır. Örneğin Taylor, bu 
diyaloglardaki görüşleri Platon’un görüşleri olarak yansıtmış ve bazı görüşler açısından Savunma’da 
Sokrates’in savundukları ile tezatlıklar bulunduğunu belirtmiştir. Taylor, Sokrates, s.63. 
46 Guthrie, a.g.e., s. 304. 
47 G. Vlastos, “Happiness and Virtue in Socrates’ Moral Theory”, Plato 2, Ed. G. Fine, Oxford 
University Press, Oxford, 1999, s. 105-136. 



 52 

Sonuç olarak karşımıza dört aşamalı bir tablo çıkmaktadır. Öncelikle insanın 

birinci dereceden duygu durumları olduğu açıktır. Bunlardan korku ve acı gibileri 

hemen oluşurlar. Bunların yanı sıra cesaret, tutku gibi ikinci dereceden duygular 

vardır. Bu duygular üzerinde insanın kontrolü vardır. Üçüncü olarak bu tip duygu 

durumları karşısında takınılması gereken erdemli bir tavır gelmektedir. Son olarak da 

bu tip erdemli bir yaşamın insanı ulaştıracağı mutlu bir yaşam vardır. Bu mutluluğa 

uzun vadede insana haz veren Bilgelik ile ulaşılabilmektedir.48 

 

2.2. Platon 

 

 Araştırmamızı bu bölümde, Platon’un orta dönem ve olgunluk dönemi olarak 

adlandırılan diyalogları içerisinde sürdüreceğiz.49 Platon’un kendi görüşlerini 

geliştirdiği ve olgunlaştırdığı kabul edilen bu eserlerde problemlere ilişkin 

yaklaşımının farklı diyaloglarda farklı şekilde olduğu gözlenebilir. Platon bir 

probleme tek bir cevap vermek yerine yaşamı boyunca problemi yeniden ele almış ve 

bu yaklaşımın sonucunda aynı probleme ilişkin pek çok değişik fikir ileri sürmüştür. 

Bu farklılıkları sergileyebilmek adına Platon’un görüşlerini diyaloglara göre ele 

almak yerinde olacaktır. Diyaloglarda Platon’un tavrının değiştiği konulara 

verilebilecek önemli örnekler ruh üzerine olan görüşleri, hazlara ilişkin yaklaşımı, 

devlete ilişkin görüşleridir denebilir.  

 Phaidon’da, Phaidon Sokrates’in yanındayken içinde bulunduğu duyguları 

anlatmaktadır. Buradaki konuşmasında pathosun ilk kez değişik duygu durumlarıyla 

birlikte duygu anlamıyla öne çıktığı görülebilir. 

 
 

                                                

48 Bu derecelilik Kharmides diyalogunda farklı bir açıdan tartışılmıştır. Bilginin bilgisinin olup 
olamayacağı tartışması yapılırken Sokrates, ısrarla farklı duygu ve duyu durumlarının kendi üstlerine 
katlanabilme olanağının olup olmadığını tartışır. Sonuç her ne kadar olumlu olmasa da böylesi bir 
tartışma, Sokrates’te konuya ilişkin bir farkındalığın olduğunu ortaya koyabilir. Guthrie, ileride 
Aristoteles tarafından daha açık bir şekilde tartışılacak olan bu konunun ilk örneğinin bu diyalogda 
olduğunu belirtmektedir. Guthrie, a.g.e., s. 171. 
49 Bu diyalogların neler olabileceğine ilişkin tartışmalar için 26 no’lu dipnota bakılabilir. Biz ise, asıl 
olarak daha öncede söz ettiğimiz gibi, Guthrie’nin adı geçen eserinin 4. ve 5. cildindeki sıralamayı 
izlemiş bulunmaktayız. 



 53 

“Ben onun yanındayken tuhaf bir biçimde etkilenmiştim (epathon): yalnız merhamet 
[duygusu ç.n.] (eleos) değildi beni etkileyen (...) Sokrates’in yakın bir zamanda ölecek 
olduğunu farkettiğimde çok değişik bir duygu durumu (pathos) içindeydim. Haz (hēdonē) 
ve acının (lūpe) karışık bir şekilde bulunduğu garip bir duyguydu bu.”50  
 
 
    Phaidon’un içinde bulunduğu duygular bir tartışmanın başlangıcını 

oluştururlar. Ölüme mutlulukla giden Sokrates bunun neden böyle olması gerektiği 

üzerine başlattığı tartışmasında, ruh ve beden ilişkisi başat konudur. Ruhun 

ölümsüzlüğünün tartışıldığı diyalogda sıklıkla beden ile ruhun farklılıkları öne 

çıkarılır. Bunlar içerisinde başlıca ayrımlar şunlardır: Bedenin hazları olarak yemek 

yemek, içmek ve cinsellik. Ayrıca şık elbiseler ve ayakkabılar da bunlara dahildir. 

Ancak felsefe ile ilgilenen kişi ruhuna yönelir. Ruhuna bilgelik (phronēsis) edinme 

amacıyla yönelen kişi bedenin engellerini aşmak zorundadır. Bu engeller bir yanda 

bedensel duyular (sōma aisthēseōn) öte yanda da duygulardır (pathē).  

 
 

 “Ruh en iyi şekilde ne duyma ne görme ne de hiçbir acı tarafından rahatsız 
edilmediğinde akıl yürütür (logizesthai).51 (...) Bedeni hiçe saydığında ve onunla ilişkisini 
elden geldiğince en aza indirgediğinde yapabilir bunu.”52 
 
 
 Bu akıl yürütme sayesinde de ruh hakikatin (alētheia) bilgisine ulaşır. 

Hakikat, varlık üzerine (ton onton) düşünüldüğünde elde edilen şeydir. Aynı durum 

kendinde adil, güzel ve iyi konusunda da geçerlidir. Ruh onları düşünür 

(dianoethenai) ve bu sayede onların özünü (ousia) irdeler (theoreitai), bilgiyi edinir 

(gnōsis).53 Bedenin böyle bir etkinlik gerçekleştirebilecek yapısı söz konusu değildir. 

                                                

50 Pl., Ph., 58e-59b. Pl., Phaedo–Translated With Notes, Çev. D. Gallop, Clarendon Press, Oxford, 
2002. 
51 Urmson’a göre fiil (logizasthai), matematik söz konusu olduğunda daha ziyade hesaplama yetisi 
olarak kullanılmaktadır. Urmson, a.g.e., s. 95. Ancak burada gerçeğin bilgisi ile birlikte 
kullanıldığından ve ileride inceleyeceğimiz Devlet diyalogunda, hem dianoia hemde noēsisin ait 
olduğu ruhun en üst yetisi olarak kullanılmış olduğundan fiili akıl yürütme ile karşılamayı uygun 
bulduk. 
52 Pl., Ph., 65c. 
53 Pl., a.g.e., 65d. Aynı diyalogun ilerleyen kısımlarında bu konu daha derinliğine ele alınır. Duyulur 
olanlarla ‘kendinde’ olanlar farklı şekilde değerlendirilirler. Öncekiler (özdeşliklerini muhafaza 
edemeyen ve değişenler) duyu organları vasıtasıyla bedenle ilişkili iken, ikinciler (özdeşliklerini 
muhafaza edenler) akıl yürüten akıl ile (dianoias logisme) ilişkilidirler. Pl., a.g.e., 79a.  



 54 

 Bedenin ruha etkisi sadece acı ve haz dolayısıyla değildir. Beden tutku 

(epithümia), korku (phobos) ve türlü imgelerle (eidōlon)54 ruhu etkiler.55 Bedenin 

istekleri ve etkilerinden dolayı insan felsefe yapamamakta; ruhu, asıl yeteneklerinin 

ortaya çıkacağı dinginliğe ulaşamamaktadır.56  

Platon ilk dönem diyaloglarıyla uygunluk içerisinde bedenini sevenin 

zenginliği ve şan-şöhreti, mevkiyi önemseyeceğini belirtir.57 Ruhun görevi yukarıda 

sayılanlara ek olarak ve belki de bir erek (telos) olarak ölçülü (sōphrosünē) 

olmaktır. Tutkulara (epithümia) karşı ölçülü ve aşırılık yapmayarak dengeli 

(kosmos) bir yaşam sürdürülmelidir. Ancak Platon, bazı duygulardan kaçınmak 

uğruna başka bir duyguyu seçerek geliştirilebilecek sıradan bir öngörülülüğe karşı, 

tüm pathoslardan kaçınmayla geliştirilebilecek asıl öngörülülüğün önemli olduğunu 

belirtir. Duyguları, bilgelikle (phronēsis) değiştirmenin önemi ortadadır.58 Bu sayede 

ruh asıl önemli olan erdem (aretē) ile donanabilir. 

Cesaret ilk dönem diyaloglarında tartışıldığı gibi burada da, bilgili insanın 

duygusu ve erdemi olarak öne çıkar. Platon ruh-beden ilişkisini efendi-köle (tanrısal 

olan-ölümlü olan) analojisi yoluyla ifade etmeye çalışırken ruhun bedendeki 

hapisliğini, bedenin tutkularına (epithumia) bağlar ve ruhun bu hapislikten ancak 

bilgi sayesinde cesaretlenerek çıkabileceğini bildirir. Platon’un bu diyalogda 

geliştirdiği psikoloji daha sonra değişecek; ancak ruhun bedenle olan farkları 

açısından aynı kalacaktır denilebilir. Guthrie’nin de belirttiği gibi “Phaidon’da ruh 

basit ve temeldir, düşünce ile birliktelik halinde ele alınır ve duyuların olduğu gibi 

duygular ve tutkular bedene atfedilir.”59  

Phaidon’da duyguların yanısıra pathosun farklı bir anlamı da 

vurgulanmaktadır. Öğrenmenin anımsama olup olmadığına ilişkin yürütülen 

                                                

54 Burada ediōlonun kullanımı duyular vasıtsayla elde edilen duyu verilerinin uykuda bile etkin 
olmasıyla ilişkili olabilir 
55 Pl., a.g.e., 66 ve dev. Bu pathosların (haz, acı, tutku, korku) yanı sıra benzeri bir liste de 83b-84c 
arasında geçer. Oradaki tartışmada üzüntü de sayılır. 
56 Ruh bedenin araya girmesiyle duyumlamalar yoluyla birşeyi inceler, oysa ruhun kendi başına kalma 
haline (pathēma) bilgelik denir (phronēsis). Pl., a.g.e., 79c-d. 
57 Pl., A.g.e., 68c. Özellikle Pl., Apl., 29e-30b. 
58 Fazlası için azından vazgeçmek ya da tersi, hazlar, acılar ve korkularla ilişkili olarak 
söylenmektedir. Pl., Ph., 69b. 
59 Guthrie, a.g.e., s. 347. 



 55 

tartışmada, unutma bir pathos olarak vurgulanır. Özellikle zamanın ve dikkatsizliğin 

unutturduğu şeyleri hatırlayan insan, bu sayede özlerin bilgisini edinir.60  

Anımsama teorisine karşı ruhun bir uyum (harmonia) olduğunun 

söylendiğini belirten Platon (92c), iki yaklaşımdan hangisinin doğru olduğuna ilişkin 

yürüttüğü tartışmada pathosun son bir kullanımını daha (metafizik kullanım 

denilebilir) ele alır. 

İlk dönem diyalogları içerisinde öze karşıt olarak ilinek anlamında kullanılan 

pathos, bu diyalogla birlikte metafizik bir ilke olarak öne çıkar. Ruh yalındır, bileşik 

değil; bundan dolayı ölüm sonrası dağılması düşünülemez. Bileşik olanların 

dağılması (paskhein) mümkünken yalın olanlar dağılmaz.61 Uyum olabilmesi için iki 

şey gerektiğini vurgulayan Platon, bunlardan birinin etkileyen diğerinin etkilenen 

olması gerektiğini (poiein-paskhein); ancak bu durumda da ruhun bileşik bir yapıda 

olacağını belirtir. Oysa ruh daha önceden tartışıldığı üzere tutkular karşısında 

yöneticidir. Etki ve etkilenme ruhun kendi içinde değil, bedenle arasındaki ilişkide 

meydana gelmektedir. Uyum olursa bozulma olasılığı da olacaktır, oysa ruh hep 

iyidir.62  

Aynı ilkeyi bedene ve duyulurlar olanlara da uygulayan Platon oluşun 

sebebini de etki-etkilenme (maruz kalma) ilişkisine dayandırır. Karşıtlar arasındaki 

ilişkide karşıtların aynı şekilde, aynı formda kalması durumunda oluşun duracağını 

belirtir. Oluş, karşıtların birbirlerine dönüşmesidir.63 Karşıtlar arasında benzeri bir 

tartışma, Platon’un ilk dönem diyalogları içerisinde de yer almıştır.64 İlk dönem 

diyalogları içerisinde yer alan Euthyphron’da etki eden ile etki edilen arasındaki 

ilişkide, etki edenin etki adını kendisinden bir etkilenen olduğu için aldığı belirtilir.65 

Ancak ruh böylesi salınımlar yaşamaz; o kendinde, duyulur olanların değil duyulur 

olanlardan farklı olarak özdeşliklerini muhafaza edenlerin bilgisini barındırır. 

                                                

60 Pl., Ph., 73e-77. 
61 Pl., a.g.e., 78b. 
62 Pl., a.g.e., 92c-95. 
63 Pl., a.g.e., 70b-72b. 
64 Bu yaklaşım Sokrates öncesi filozoflardan Aristoteles sonrası felsefeye kadar tüm Antikçağ 
boyunca sürmüştür. Theophrastus’un De Sensu adlı eserinde en önemli konu duyumlamanın karşıtlar 
arasında mı yoksa benzerler arasında mı oluştuğuna dairdir. Ancak fragmanlar bu tartışmalara ilişkin 
yeterli veri sağlamamaktadırlar. 
65 Ardından kurulan sevilmek ile etkilenmek analojisi yine ilk dönem diyaloglarından Lysis’te de ele 
alınır. Bkz. Eth., 10c ve dev. Lys., 212 ve dev. 



 56 

Bunlarda dağılma vb. olmadığına göre ruhun dağılması da, bozulması da mümkün 

değildir.  

Platon, Özellikle Phaidon sonrası eserlerinde, Sokrates-öncesi filozoflardaki 

etki-etkilenme ilkesini İdea teorisi için kullanır. Yalın olan etkilenmeye açık değildir 

ve değişim (oluş), karşıt ilineklerin (özün değil) arasında gerçekleşir. Bundan dolayı, 

‘kendinde’ olarak vurgulanan İdeaların değişime kapalı, dolayısıyla da etkilenmeye 

kapalı oldukları ortaya konur. Bu tartışmanın en açık yürütüldüğü yerlerden biri 

Şölen diyalogudur.  

Aşk’ı Sokrates’e tanımlamaya çalışan Diotima öncelikle güzelin peşine 

düşmeyi Aşk olarak belirtir ve doğallığında, tartışma Güzel’in tanımlanmasına 

evrilir. Kişi, Güzel’i arayışında, öncelikle görünür olan güzelliklerle ilgilenecektir. 

Bedendeki güzellikler görünür olanlardır. Sonra “bütün bedenlerdeki güzelliğin bir 

ve aynı güzellik olduğunu” akıl edecek, daha sonra da “ruhlardaki güzelliğin 

bedendekinden daha değerli olduğunu düşünecektir.”66 Güzel olanları tek tek 

inceleyen kişinin, ilerleyen safhalarda önüne bir başka Güzel çıkacaktır. 

 
 
“İşte Sokrates, daha önceki tüm çabalar da hep bu amaç uğrunaydı. Bir defa o ezeli 

ve ebedidir, ne var olur ne yok olur (...). Tersine her zaman kendi başına, kendisiyle, yekpare 
bir varlık olarak görünecek. Diğer tüm güzel şeyler de ondan şu şekilde pay alırlar, öyle ki 
bu şeyler bir var olup bir yok olurken onda ne bir artma ne bir azalma meydana gelir, ne de 
bir etkiye maruz kalır (paskhein)”.67  

 
 
Pathos’un metafizik kullanımı Platon sonrasında, özellikle Aristoteles’te öne 

çıkacak ve pathos, felsefesinin belirgin kavramlarından biri haline gelecektir.  

Bununla birlikte, İdeaların etkilenmeyen yapısının açıklanması için 

geliştirilen metafizik ilke, gördüğümüz üzere beden-ruh arasındaki ilişkide de 

geçerlidir. Bundan dolayı, Phaidon bedenin değil ruhun önemsenmesi gerekliliği ile 

sonuçlanır. Sonuç olarak insan, beden zevklerinden değil, öğrenmenin zevklerinden 

tat aldığında; önceden söz edildiğinin aksine, bedenin süslerine değil, ruhun 

                                                

66 Pl., Sym., 210a-c. 
67 Pl., a.g.e., 210e-211c. Pl., Symposion, Çev. E. Çoraklı, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2007.  



 57 

süslerine68 önem verdiğinde mutlu olacaktır ve ölümden korkması için de bir sebep 

kalmayacaktır. 

Phaidros diyalogunda pathosun öncekilerden farklı bir kullanımı yoktur.69 

Ancak yorumcuların da ısrarla belirttikleri üzere, diyalogun önemi Platon’un ruh 

teorisine ilişkin getirdiği yeni yaklaşımdan dolayıdır. Ruh ölümsüzdür ve 

kendiliğinden harekete sahiptir.70 Üç parçalıdır ve iki parçası birer at şeklindeyken 

diğeri at arabası sürücüsü olarak anlatılmaktadır.71 Atlardan biri sürücünün 

emirlerine itaat eder ve ölçülü bir şekilde, utanca yol açmamak amacıyla dikkatli 

davranır. Diğeri ise aşağı türden zevkler (cinsellik) uğruna sürücüyü dinlemez ve 

arabayı ruhu bedene hapsedecek şekilde aşağı çeker. Aynı anlatım tanrılara ilişkin 

olarak da kullanılmaktadır. Bu anlamda sürücü insanda nous olarak öne çıkarken 

tanrılar açısından -ve de onlara en yakın kişiler olarak felsefeyle uğraşanlar 

açısından- nous, sürücüsü ile birlikte at arabası olarak düşünülmektedir.72 

Diyalog, Şölen ile ortak bir konuya sahiptir: Aşk. Dolayısıyla diyalogda, tıpkı 

Şölen’de olduğu gibi tutkulara ilişkin bir tartışma yürütülmektedir. Platon, pathosu 

bu kadar detaylı bir şekilde ilk kez burada ele almıştır diyebiliriz. Nesnesi haz 

(hēdonē) olan tutku (epithümia) diyalog boyunca pek çok şekilde ele alınmaktadır. 

 
  
“İçimizde iki yönetici güç vardır, biri doğuştan gelen hazlara yönelen tutku ve diğeri 

zamanla kazanılan iyi olana ilişkin yargı. En uç noktalarındayken, eğer yargı üstün gelirse 
ölçülülük olur (sōphrosunē) ancak eğer akıl yürütmenin hakim olamadığı tutkular üstün 
gelirse ahlaksızlık (veya aşırılık-hubris) olur. Aşk ikincisinin bir türüdür ve belki de 
güzelliğin hazzı için akıl yürütmenin hakim olamadığı tutku olarak tanımlanabilir, doğru 
yargıya üstün gelir ve bedenlerin güzelliğine yönelir.”73  

 
 
Ruhun üç parçalı yapısı, -özellikle, Devlet ile beraber düşünüldüğünde-, 

Platon üzerine en çok tartışılan konulardan biridir.74 Devlet iyi yaşamın nasıl 

                                                

68 Ruhun süsleri sōphrosunē, dikaiosunē, andreia, alētheiadır. Pl., Ph., 114e. 
69 Sadece bir yerde aşkın (eros) yarattığı tutku (pathos) olarak farklı bir şekilde kullanılmıştır 
denilebilir. Pl., Pha., 265b6. 
70 Pl., a.g.e., 245c-e. 
71 Pl., a.g.e., 253d ve dev. 
72 Guthrie, a.g.e., s. 425. 
73 A.g.e., s. 400.  
74 Bu iki diyalogdaki yaklaşımların genellikle birbirlerinin takipçisi olduğu düşünülmüştür. Guthrie bu 
konuya ilişkin tartışmaları sergilemiştir ve her iki diyalogu birlikte düşünerek Phaidros diyalogunun 



 58 

mümkün olacağının araştırılmasını içerir. İyi yaşama mutlu yaşamadır. Platon’un 

önceki yaklaşımlarıyla beraber, bu eserinde de Sokrates’in sözü edilen ilkesini 

devam ettirdiği görülebilir. 

 
 
“-Öyleyse adil (dikaios) ruh (psükhē), adil insan iyi yaşar ve adil olmayan (adikos) 

kötü yaşar. 
-Senin akıl yürütmene göre öyle görünüyor. 
-Ancak bundan başka, iyi yaşayan kutsanmıştır ve en büyük mutluluğa (makarios te 

kai eudaimōn) erer, böyle yaşamayan ise tersine. 
-Elbette. 
-Böylece adil, mutlu (eudaimōn) ve adil olmayan mutsuzdur.”75  
 
 
Bununla birlikte insanı böylesi bir yaşama yönlendirecek, bu şekilde eğitecek 

(paideia) bir toplumsal yaşam nasıl mümkün olacaktır sorusu diyalogun diğer 

önemli konusudur. Bu iki konu birbirlerine neden-sonuç bağı ile bağlı gibidir, 

devletin eğitimi ne şekilde örgütleyeceği insanın psikolojik ve ahlaki yaşamının ne 

şekilde olduğuna dayanmaktadır. Platon daha büyük bir organizasyon olmasından 

kaynaklı önce devleti incelemiş, daha sonra burada bulunan doğruların insanda olup 

olmadığını sorgulamak istemiştir.76 

Platon’un diyalogda önce devleti tartışmış olması asıl önemi eğitime 

vermesiyle ilişkilidir. Devletin incelenmesi, insanı gözetilerek yapılmıştır. Çünkü 

baştan itibaren devletin, insanların bir arada bulunmasının zorunluluğunun bir 

sonucu olduğu vurgulanmaktadır. Bu durumda diyalogda öncelikle en iyi devlet 

örgütlenmesi tartışılmış olsa da, bu örgütlenme modeli insanın ruh-beden bütünlüğü 

ve ilişkisi düşünülerek yaratılmıştır.77 Bu tartışmaların ışığında, Devlet diyalogu 

metnin kendi düzeni gözetilerek incelenebilir. 

                                                                                                                                     
ruh görüşünü yorumlamıştır. Guthrie, a.g.e., s. 422. Zeller de yine her iki diyalogu birlikte düşünerek, 
Platon’un önceki dönemden farklı bir ruh görüşüne geçtiğini vurgulamıştır. Zeller, a.g.e., s. 182. 
75 Pl. Rep., 354. Makarios ve eudaimōnia bribirinden farklı iki mutluluk türüdür denebilir. LSJ’ye 
göre makarios büyük mutluluk vb. anlamlara gelmektedir. Ancak eudaimōn daha sıklıkla kullanılan 
bir sözcüktür. 
76 Pl., Rep., 435a. 
77 “Daha büyük olan bir şeyde doğruluk, daha büyük ölçüde vardır. Onu orada görmek daha kolaydır. 
Onun için isterseniz, önce toplumda arayalım doğruluğun ne olduğunu. Sonra aynı tartışmayı bir tek 
kişi üzerinde yaparız.” Pl., Rep., 369a. 



 59 

Toplumda en alt kesimi bedenin ihtiyaçlarını (yiyecek, barınacak yer, 

giyecek) sağlayacak şekilde zanaatçılarca oluşturulacaktır.78 İkinci kesim toplumu 

koruyacak ve pratik olarak savaşma işi ile uğraşacak olan koruyuculardır 

(phülakōn).79 Son ve en üst kesimde koruyucular içinden seçilecek olan 

yöneticilerdir (arkhon).80 Bu üç sınıfın her birinin kendilerine ilişkin erdemleri 

vardır. Hepsi için ölçülülük (sōphrosunē) önemliyken, koruyucuların erdemi cesaret 

(andreia) ve yöneticilerinki ise bilgeliktir (sophia). Bu şekilde işleyen ve herkesin 

kendi işini aksatmadan ve başkalarının işine karışmadan yaşadığı bir devlet, doğru ve 

adil (dikaios) olacaktır.81 

Toplumun bir arada bulunuşunun güvencesi, yöneticilerin bilgelikle 

eylemeleridir. Bilgelik ise, uzun bir eğitimin sonunda ulaşılan bir erdemdir. Metnin, 

ideal devletin katmanlarının belirlendiği bölümlerinde eğitimin toplum için önemi 

sıklıkla vurgulanır. Her ne kadar insanın doğası (phüsis) belli özelliklere (pathē) 

sahipse de, eğitim bunların geliştirilmesi yönünde önemli bir işlev görür.82 Böylesi 

bir işleve sahip olan eğitim, iki parçadan oluşur. Beden (sōma) için jimnastik, ruh 

(psükhē) için müzik.83 Yasalar’da başka bir bağlam içerisinde karşımıza yeniden 

çıkacak bir benzetmeyle, uygun bir birliktelik -bir uyum- insanın içindeki iki ilke 

olarak düşünülen iki telin sıkılaştırılıp gevşetilmesiyle yaratılır.84 Öyle ki, bedene 

fazlaca eğilen bir eğitim, öğrenme isteğinin (philo-sophia) yitirilmesine neden olur; 

tersi durumda da yüreğindeki (thümos) coşkunluk azalır. Eğitimin amacı insanın 

doğasında bulunan yeteneklerini, pathoslarını düzenlemektir. 

Yukarıda devletin üç toplumsal kesimden oluştuğuna değinilmişti. Burada ise 

devletteki bu üç kesimin pathoslarının neler olduğunu açıklamak yerinde olacaktır. 

                                                

78 Pl., a.g.e., 369d. 
79 Pl., a.g.e., 374c ve dev. 
80 Pl., a.g.e., 412c. 
81 Pl., a.g.e., 432a-435. 
82 İnsanın bu yönü köpeğin pathosu üzerinden analoji yoluyla anlatılır. Pl., a.g.e., 376b. Devamında 
insanın doğasının temelinden (huparkhoi), eğitimden farklı bir şekilde söz edilir. Pl., a.g.y.  
83 Müzik sadece bugün anladığımız anlamıyla ele alınmamaktadır. Dönemin müzik anlayışının aynı 
zamanda matematiği, oran orantı bilmeyi de gerektirdiği unutulmamalıdır. Loeb baskısındaki haklı 
vurguyla 410c ve sonrasında bilmeyi de içerecek bir şekilde geniş bir anlamla kullanılır. Pl., The 
Republic, Çev. P. Shorey, Harvard University Press, Cambridge, 1937, s.175. Ayrıca Devlet’in VII. 
Kitabı yurttaşların yetiştirilmesinde önemi olan bilgi dallarının ayrıntılı bir taslağını içerir. Tüm 
eğitimin temelindeki beden-müzik eğitimi ise VII. kitapta da vurgulanır. 
84 Pl., Rep., 411e ve dev. 



 60 

Diyalogda, en alt kesimin özelliklerinden, kendi işlerini iyi yapmalarının 

vurgulanması dışında fazlaca söz edilmemiştir. Devletin üstünde en çok durulan 

kesimi, içinden yöneticilerin de çıkacağı orta kesim olan koruyuculardır. Bu kesim 

yürekli olmalıdır (thümoides) çünkü yiğit olmaları (andreios) buna bağlıdır. 

Ruhlarının yüreklilik yönü, korkusuz (aphobos) olmaları amacıyla eğitilmelidir.85 

Eğitimin ilk aşaması da çocuklarda yürekliliğe yönelen bir şekilde ruhun (psükhē) 

eğitilmesidir.86 Bu sayede doğaca ya da sanatça iyi bir hale getirilen ruh, dışarıdan 

gelebilecek kötü etkilere (pathēmatōn) maruz kalmayacak, onlardan 

etkilenmeyecektir.87 İnsan açısından büyük acıların ya da hazların önüne bu şekilde 

geçilecektir. Acılar ile hazların aşırılığının aynı değere sahip olması önemlidir. 

 
  
“-Aşırı haz ile ölçülülük arasında bir paylaşım var mıdır?  
-‘Nasıl olabilir!’ dedi ‘böylesi bir haz da insanı acı kadar baştan çıkarır”88  
 
 
Alıntıya konu olan aşırılık, ilerleyen satırlarda bedene duyulan istek 

(cinsellik) olarak ortaya çıkmaktadır. Diyalogda ele alınan, ruha yönelik bu eğitim 

sonrasında, bedenin eğitilmesi konusuna geçilecektir.  

Sonuç olarak koruyucuların eğitimi toplum yararını gözetecek ve bilgeliğe 

ulaşmanın hedefleneceği bir şekilde arzuların ve acıların bastırılmasına yönelen bir 

eğitim olacaktır. Toplum yararı ilkesinin gözetilmesi eğitimin belli başlı amacı gibi 

gözükmektedir. Duyguların bastırılması için uygulanan eğitimin pratik yönleri de 

belirlenir: 

 
 
“-Sanırım tragedya stilinde konuşuyorum! Kanıları kendilerinden çalınanlarla 

kastettiğim kandırılanlar ve unutanlardır, çünkü birinde zaman diğerinde savlar onları 
kanılarından farkında olmadan uzaklaştırır. Şimdi anladığını varsayıyorum, anladın mı? 

-Evet. 
-Bu durumda, zorlananlardan kastım acılar veya sıkıntılar ile düşüncelerini 

değiştirmeye mecbur kalanlardır. 
-Benim anladığım da budur, haklısın. 

                                                

85 Pl., a.g.e., 375a ve dev. 
86 Pl., a.g.e., 377c. 
87 Pl., a.g.e., 381a ve dev. 
88 Pl., a.g.e., 402e. 



 61 

-Büyünün (goēteia) kurbanları ise senin de diyeceğin gibi kanılarını hazzın (hēdonē) 
etkisi veya korkunun (phobos) etkisiyle değiştirenlerdir.”89  

 
 
Yukarıdaki alıntıyla beraber düşünüldüğünde, eğitimin amacının sözlerin bu 

türden etkilerine (pathos) karşı insan ruhunu ve bedenini geliştirmek olduğu açığa 

çıkmaktadır.90 

Daha önce koruyucular kesiminin erdeminin yiğitlik olduğu belirtilmişti 

ancak belirtilmelidir ki yiğitlik, sadece korkuya karşı ya da savaştaki davranışlara 

ilişkin değildir. Platon Lakhes ile benzer biçimde, yiğitliğin, eğitim yoluyla toplumun 

yararı uğruna eyleme ilkesinin korunması amacıyla eylemek olduğunu bildirir. Bu 

açıdan bakıldığında yiğitlik, ruhtaki acı (lüpe), haz (hēdonē), tutku (epithümia) ve 

korku (phobos) karşısında da sözü edilen ilkenin korunmasını gerektirir. Ölçülülük 

de benzer şekilde tutkulara ve hazlara ilişkin olarak kendini tutma, kontrol etme 

yönünde ki bir erdemdir. Bununla birlikte Platon hazları herkese yasaklamaz, 

yönetici durumunda olanların hazlarını çoğunluğun kötü tutkularına hakim kılar.91 

İnsanın eğitimini bunca merkeze alan Platon, başta belirttiği plan üzerine, 

insan ruhu ile devlet arasında benzerlik kurar. İnsan ruhunu da devletteki gibi üç 

kesim olarak düşünen Platon, bu konuyu tartışmaya geçer. Ruhun hangi anlamda bu 

üç kesime sahip olduğunu irdeleyen Platon, yukarıda metafizik ilke dediğimiz etki-

etkilenen tartışması sayesinde soruyu çözüme kavuşturur. 436b’de kimi davranışları 

üç farklı şey veya tek şey sayesinde mi yaptığımızı sorgularken cevap olarak aynı 

şeyin hem etkileyen hem de etkilenen olamayacağından hareketle tek bir ruhun her 

davranışta etkin olamayacağını bildirir. Bu durumda ruhun, üç farklı kesimi ortaya 

çıkar. 

                                                

89 Sokrates bu alıntıda tragedya stilinde konuşmakla beraber, aynı zamanda onun, sofist Gorgias gibi 
konuştuğunu söylemek de mümkündür. Gorgias da sözlerin insandaki etkisini benzer şekilde dile 
getirmekteydi. Pl. Rep., 413b. 
90 Platon 477c’de bilgi ve inancı ruhun etkilenimleri olarak tanımlamaktadır. Doğal olarak eğitim de 
buraya yönelik yapılmalıdır. İlgili tartışmalar için Bkz. R. C. Cross-A. D. Woozley, “Bilgi, İnanç ve 
Formlar”, İdealar Kuramı, Ed. Ahmet Cevizci, Gündoğan Yayınları, Ankara, 1999, s. 53. 
91 Pl., a.g.e., 429d-432a.  



 62 

En üst kesim düşünen (logistikon) yandır.92 Düşünen kesim ile tam bir 

karşıtlık içerisinde konumlandırılan en alt kesim, tutkulu (epithümētikon) kesimdir. 

Aralarında ise yüreklilik (thümoides) diyebileceğimiz üçüncü kesim bulunur. 

Tutkulu olan, açıkça düşünmeyen (alogistikon) olarak vurgulanır. Düşünen, 

düşünmeyenin etkileriyle (pathēmatōn) yani bedensel ihtiyaçlara (cinsel istek, açlık, 

susuzluk vb.) yönelik tutkusuyla karşı karşıya kalmaktadır. Yüreklilik ise, özellikle 

kötü bir eğitim ile bozulmamışsa düşünene yakındır.93 

İnsan ile devlet arasındaki analoji gereği, insan ruhunun üç kesiminin de 

kendi işleri, erdemleri vardır. Bu erdemlerden biri hepsinde geçerli olan ölçülülüktür. 

Diğerleri ise, düşünen kesim için bilgelik, yürekli kesim için cesarettir. Bu 

erdemlerin geliştirilmeleri yönünde imkân bulduğu bir ruh adil de olacaktır. 

Devlet’in insan psikolojisi açısından önemi, insan doğasında bulunan kimi 

yanların eğitimle birlikte geliştirilmesi ya da baskılanmasından kaynaklanmaktadır. 

İnsan bilgelik-sever, yüreklilik-sever, jimnastik ve müzik-sever olabileceği gibi 

doğası (phüsis) gereği bunların karşıtı da olabilir.94 Ancak eğitim yoluyla doğasında 

olumlu özellikler bulunanlar ve öğrenmeye açık olanlar, bu yönleri geliştirerek daha 

iyi ve mutlu bir yaşam sürmeye yönlendirilirlerken, tersi durumdakiler de aynı 

hedefe doğalarındaki olumsuzlukları törpüleyerek ulaşacaklardır. Her insan, karşıt 

olan hazların seçiminde ruhun hazlarını beden hazlarına yeğlemelidir.95 Platon ruh-

beden hazları karşıtlığını, zorunlu-zorunlu olmayan hazlar ve tutkular ayrımı yaparak 

da ele almaktadır. Zorunlu olanlar doymak amacıyla yemek yemek, üremek amacıyla 

cinsellik olarak belirlenir. Zorunlu tutkular ve hazlar yasalarca ve daha iyi tutkularca 

yönlendirilmelidirler. İnsan ruhunun üç ayrı bölümünde üç ayrı haz ve tutku vardır. 

Logistikonun hazzı bilgelik tutkusundan gelir, thümoidesin hazzı ün tutkusundan 

gelir ve en aşağı yan olan epithümētikonun hazzı parayı sevmesinden gelir. Bu 

üçünden birinin hakim olduğu üç ayrı insan, ölçülülükleriyle kendi alanında başarılı 

                                                

92 Logistikonu burada düşünen olarak karşıladık ancak yukarıda akıl yürütme olarak da karşılamıştık. 
Kavram, Platon’da da, genel olarak da hayli tartışmalı bir kavramdır. Bununla beraber buradaki 
bağlamda düşünme anlamı sözcük için daha iyi bir karşılık vermektedir. Peters kavramın her türlü 
kognitif, bedensel olmayan faaliyet için, dianoia veya logismos edimlerini yerine getirecek şekilde 
kullanıldığını belirtmektedir. Peters, a.g.e., s.171. 
93 Pl., Rep., 439c-441d. 
94 Pl., a.g.e., 455c ve dev. 
95 Pl., a.g.e., 486d. 



 63 

ve saygın birer insan olabilir. Ancak ölçüsüzlük her üç durumdaki insanı da yoldan 

çıkarabilir, hazların kölesi yapabilir.96  

Platon sanatı da eğitimin bir ayağı olarak ele alır. Kurulacak devlete hakim 

olacakların seçiminde duyguların önemli bir yeri vardır. Aslında bu seçim, kişilerin 

duygularla olan ilişkilerine dayanarak yapılacaktır.   

 
 
“Cinsellik ve kızgınlık duygularını, ruhun tüm eylemlerimize eşlik eden tutkuları, 

acıları ve hazları açısından ele aldığımızda şiir sanatının etkisi de aynıdır. [Platon, bir önceki 
paragrafta, gülme duygusu açısından komediyi ve ondan öncede üzüntüye ilişkin olarak 
tragedyayı ele almıştır. -ç.n.-] Şiir sanatı, biz bu duyguları kurutmak istediğimiz yerde onları 
sular ve büyütür, kontrol edilmeleri gerekirken bizi kontrol eder hale getirir. Öyle bir sona 
götürür ki, bizi daha iyi ve mutlu bir insan kılacak yerde kötü ve mutsuz kılar.”97 

 
 

Platon insanlardaki ölçüsüzlüğü arttırıcı gördüğü için eğitim içerisinde söz edilen 

sanat dallarına yer vermemektedir. 

Platon’un Devlet ile birlikte geliştirdiği psikolojik teori, insan doğasını bir 

kenara atmaz. Aksine bu psikolojik teori, insandaki öğrenme kapasitesine dayanarak 

doğasının geliştirilmesi amacına yönelen ve pratik yaşam sorunlarının kendisine 

dayanarak çözüleceği bir temel olmaktadır. Platon doğuştan gelen pathoslar 

karşısına yine doğuştan gelen, ancak herkeste aynı seviyede bulunmayan öğrenme 

yetisini koymaktadır. O, doğru yargı gücünün geliştirilmesiyle, insanın pathoslarını 

aşırılığa kaçılmadan yaşamasına izin veren bir tablo çizer. Aşırılığa kaçılmayacak 

olması, pathosların akla en uygun halleriyle yaşanması anlamını taşımaktadır. İnsan 

her türlü duygu durumunu yaşayacak, ancak bunlarda ölçülülüğü elden 

bırakmayacaktır. 

Platon’un en son inceleyeceğimiz eserleri olan Timaeus, Philebus ve 

Yasalar’a gelmeden önce, bu diyaloglardaki tartışmaları takip etmek için bize 

yardımcı olacağını düşündüğümüz Eleatik diyaloglar olarak da anılan Parmenides ve 

Sofist diyalogları incelenmelidir.98 Bu diyalogların incelenmesi, yukarıda pathosun 

                                                

96 Pl., a.g.e., 558d, 571, 580d, 586d. 
97 Pl., a.g.e., 606d. 
98 Kratylos diyalogu adlara ve adlandırmaya ilişkin yürüttüğü tartışmada pek çok sözcüğün nereden 
geldiğinin araştırılmasıyla da ilgilenir. Tezimizde yeri olan pek çok sözcüğün de etimolojik 
araştırılmasının yapıldığı diyalog, her ne kadar sözü edilen kavramları incelese de tezimizin amacına 



 64 

metafizik ilke olarak belirttiğimiz kullanımının farklı örneklerini içermesinden dolayı 

da önemlidir.  

İdealar teorisinin geniş bir şekilde tartışıldığı bu iki diyalogda, düşünülürler 

(anlaşılabilir olanlar-noētos) olarak vurgulanan tümeller ile duyulurlar (aisthēton) 

olarak vurgulanan tikellerin ilişkisinin ele alınışı görürüz.  

Kimi yorumcular açısından hiçbir pozitif sonuca ulaşmayan Parmenides, 

Platon’un henüz duyulur-düşünülür ilişkisini nasıl kuracağını bilememesinin bir 

sonucu olarak değerlendirilirken, kimi yorumculara göre Platon burada Parmenides 

tarzı bir düşünmenin düşeceği zorlukları sergilemeye çalışmıştır.99  

Bizi ilgilendiren Parmenides diyalogunun temel tartışmaları değil, pathosun 

İdea ve duyulurlar ilişkisinde nasıl yer aldığıdır.  

Diyalogun ikinci kısmı olarak adlandırılan yerde Parmenides, Bir’in Var-

Olması ve Var-Olmaması durumundan ne tür sonuçlar çıkacağını tartışmayı önerir. 

Kimi yorumculara göre bu tartışmada sekiz farklı öncülden sekiz farklı sonuç elde 

edilir. Cornford ise bunları sekiz farklı hipotez olarak ele almaktadır.100  

Araştırdığımız kavrama dair ilk kullanım 137c’deki hipotezden çıkacak 

sonuçların tartışılmasında geçmektedir. “Eğer Bir mutlak birlik olarak 

tanımlanıyorsa, O hiçbir anlamda çok değildir veya bir parçalar bütünlüğü değildir” 

diyen ilk öncül şu tartışmalara yol açmaktadır: 

a- Bir (parçalara sahip olmayarak) sınıra sahip değildir. (Çünkü parçası 

olmadığından başı, sonu ve başlangıcı yoktur.) 

b- Bir (parçalar olmaksızın varolarak) ne yayılıma ne de biçime sahiptir. 

c- Bir (parçaları olmaksızın veya yayılımı) hiçbir yerdedir, ne kendinde ne de 

bir başkasındadır. 

d- Bir (uzamdaki fiziksel bir varolan olmadığından) ne hareket halindedir nede 

durmaktadır. 

                                                                                                                                     
uygun bilgi vermemektedir. Platon’da pathosu anlamaya çalışırken biz öncelikle sözcüklerin 
etimolojilerine değil, Platon’un felsefi sistemi içerisindeki yerlerine ve onlarla ilgili tartışmalara önem 
vermekteyiz.   
99 S. Rickless, “Plato’s Parmenides”, SEP., Ağustos 17, 2007, (Çevrimiçi) 
http://plato.stanford.edu/entries/plato-parmenides/, 30 Mayıs 2009. 
100 Parmenides diyalogunun tartışılmasında, hem çeviriler hem de bazı yorumlar için ağırlıklı olarak 
Cornford’un eserine başvurduk. F. M. Cornford, Plato and Parmenides, Routledge & Kegan Paul 
Ltd, London, 1958. Yorumlar alıntılanan yerlerde dipnotlarda gösterilecektir. 



 65 

e- Bir (yukarıdaki özelliklerden muaf olduğundan) ne kendiyle ne de bir 

başkasıyla aynı veya değişik bir formdadır. 

f- Bir ne kendine ne de başkasına benzer veya benzemez değildir. 

g- Bir ne kendine ne de başkasına eşit veya eşitsiz değildir. 

h- Bir ne kendiyle ne de başkasıyla ne aynı yaşta olabilir, ne de ondan daha genç 

ve yaşlı olabilir ne de öyledir, hatta zamanda bile değildir. 

i- Zamanda olmadığından, Bir hiç bir anlamda ‘var’ değildir ve ne 

adlandırılabilir, ne de herhangi bir yolla bilinebilir.101 

Tüm bu sonuçları sıralamamızın nedeni, Bir ile parça (ya da başkası) 

arasındaki ilişkilere yönelik tartışmada genel olarak aşağıda ele alınan tarzda benzer 

bir formun kullanılmasıdır.  

X, Y ile F ilişkisinde ise; X, Y ile F türünden bir ortaklığa sahiptir. Yani X’in 

Y ile benzerliği (aynı ilişkide olmak bakımından) veya ortaklığı (aynı özelliklere 

sahip olmak bakımından) veya kesişimi (bir yerde olmak bakımından) veya eşitliği 

(bir büyüklüğü paylaşıyor olmaları bakımından) vb. açılardan kurulan ilişki X ile Y 

arasında hep ortak bir pathosa işaret etmektedir. Platon, pathos sözcüğünü sadece 

benzerlik-benzemezlik ilişkisinde kullansa da102, sözcüğün yüklendiği anlamın, onun 

tüm ilişki tarzlarında Şey’e ait bir ilineği (önceki anlamıyla benzer şekilde) ya da bir 

karakteri işaret ettiği açıktır.103  

Eğer Bir, anlaşılabilir olan tümel kavram olarak ele alınırsa, form olarak bu 

İdea ile onun farklı görünümleri arasındaki ilişki nasıl düşünülebilir? Bu sorunun 

cevabı Parmenides diyalogunun içerisinde açık bir şekilde bulunmamaktadır. 

                                                

101 Tüm bu önesürümler, kanıtlamaları ve sonuçları için Parmenides diyaloguna bakılabilir. Pl., Par., 
137c-142a.  
102 Aynı konuya ilişkin (benzerlik-benzemezlik ilişkisi açısından) buradan farklı bir şekilde ve bu 
sefer açık bir biçimde pathos sözcüğü kullanılarak tartışma yürütülen şu bölüme de bakılabilir: Pl., 
Par., 148b ve 159a. 
103 Bu kısımda yapılan tartışmada paskhein fiilinin çekimli hali kullanılmaktadır. Cornford 
yorumunda Aristoteles’e de gönderme yaparak (Ar., Met., 1018a15) şunları dile getirir: “Benzerlik 
şimdi aynılığın terimleri ile ifade edilmektedir: İki şey eğer ortak (özdeş) bir özelliğe sahiplerse 
benzerdirler. İki şeyin ortak [aynı, özdeş –ç.n.-] karaktere sahip olduğunu (tauton peponthenai) 
söylemek her ikisi hakkında da geçerli [ikisi hakkında da doğrulanabilir –ç.n.] bir önermede 
bulunulabileceği anlamına gelmektedir, paskhein fiili bu anlamda sıklıkla kullanılır. Böylece 
‘karakter’ sözcüğü çok geniş bir anlamda alınmalıdır hatta Aristoteles’in ‘yüklemler’ dediği (tüm 
ilişki biçimlerine dair) tüm bir alanı kapsayacak şekilde düşünülmelidir.” Cornford, a.g.e., s. 125. 



 66 

Mantıksal çıkarımlar ile ilerleyen diyalog, sadece bu konunun ele alınmasında ki 

zorlukları, açık bir şekilde ortaya koymaktadır. 

Öte yandan Sofist ise, tartışmayı Parmenides’in bıraktığı yerden 

devralmaktadır ve yukarıda yer alan soruya bu kez bir çözüm getirmektedir.104 

244b’de söylenen şu sözler yukarıda Bir ve diğerlerine ilişkin alıntılamış olduğumuz 

tartışmaya açık bir şekilde göndermede bulunmaktadır: 

 
 
“O halde şimdi, herşey’i bir olarak belirleyenlere yönelmemiz ve onların varlık’tan 

başlıca neyi anladıklarını, olabildiğince, onlardan sorup öğrenmemiz gerekmez mi?”105 
 
 
Bu sözleri söyleyen Yabancı’nın burada ki kastı, Elea okulunun 

temsilcileridir ancak metnin ilerleyen kısımlarında atomcular da tartışmanın diğer 

tarafı olarak ele alınacaklardır. Bu iki taraf Platon’a göre Varlığı sadece İdealar 

olarak görenler ile, Varlığı sadece duyulurlar (cisim-sōma) olarak görenlerdir ve 

aslında aynı tartışmanın yanlış sonuçlara ulaşan iki tarafıdırlar.106 

Atomcuların görüşlerine ilişkin getirilen eleştiri ile Elea okulunun görüşlerine 

getirilen eleştiriler, Platon’un İdea-Görünüş tartışmasına ilişkin getirdiği çözümün iki 

tarafını oluşturmaktadır.  

Buna göre atomcular (Varlığın sadece cisimli olan olduğunu iddia edenler); 
 
 
 “Varlığı kendilerine cisimsel bir şey olarak görünen ruhtan söz ediyorlar. Ama 

bilgeliğe ve sorduğun diğer şeylere gelince [diğer şeyler olarak sözü edilenler ruha ait olarak 
vurgulanan doğruluk vb. erdemlerdir -y.n.-], o zaman onlar bir çekingenliğe 
bürünüyorlar”.107  

 
 
Oysa Platon’a göre “hangi tarzda olursa olsun bir güce (dünamis) sahip olan 

her şey, ya diğer herhangi bir nesnede bir değişiklik yapar, onu etkiler (poiein) ya da 

                                                

104 Sofist diyalogu 245a ve devamında Parmenides diyalogundaki konuları tartışan Platon, açık bir 
şekilde Bir üzerine yukarıda sözü edilen dilemmaların yanlışlığını sergiler. Bu bölümlerde pathos 
yine Bir’in özelliği veya Bir-olmanın özelliği anlamlarında sıklıkla kullanılır. Pl., Sop., 245a-d. 
105 Sofist diyalogunun Türkçe çevirisi için Bkz. Ö. N. Soykan, Metin Okuma: Platon-Sofist, Ara 
Yayıncılık, İstanbul, 1991. Alıntılarda çeviride olmayan yabancı sözcükleri biz ekledik ve tez formatı 
gereği kalın harfle vurguladık. 
106 İdea-Görünüşler tartışmasının uzantısının düşünülürler-cisimli olmayan formlar (noēma-asōmata 
eidē)  ile duyumlananlar-cisimli olanlar (aisthēton-sōma) olduğu unutulmamalıdır. 
107 Pl., Sop., 247c. 



 67 

en önemsiz nesneden bile, çok az da olsa etkilenir (pathēin)”.108 Poieinin tartışmaya 

dahil edilişi, aslında pathosun metafizik ilke olarak vurguladığımız kullanımının 

tamamlanışıdır. Platon sayesinde, poiein-paskhein karşıtlığı oluşun açıklanmasında 

ve İdea-Görünüş ilişkisinde, sözedilen soruların cevaplanmasına dair bir çözüm 

olanağı olarak kullanılmaya başlanmıştır. 

Diyalogun devamında, Elea okulunun görüşlerini ele alan Platon, onların oluş 

ile Varlığı kesin olarak birbirlerinden ayırdıklarını belirttikten sonra, onların 

düşüncelerini özetler: 

 
 
 “Size göre biz, bedenimiz sayesinde algı (duyum) aracılığıyla oluş’la (genesis) 

ortaklık içindeyiz; ruh sayesinde de düşünme aracılığıyla gerçek varolan’la. Bu gerçek 
varolan, sizin savınıza göre, oluş’un sürekli değişimi sırasında, her bakımdan kendi 
kendisiyle özdeş ve daima aynı tarzdadır”109  

 
 
Platon, yukarıda geliştirdiği teori sayesinde “ortaklık içinde olmanın” edilgin 

(pathēma) ya da etkin (poiēma) olanın gücü (dunamis) sayesinde olanaklı olduğunu 

belirtir. Oluş ile Varlığı birbirinden ayıranlar, bu açıklamayı oluş için kabul ettikleri 

ama Varlık için kabul etmedikleri taktirde, Platon metafizik ilkenin son bir 

kullanımını sergiler ve tartışmayı bitirir.  

 
 
“Ruhun bilen, Varlığın bilinen olduğu konusunda (...) bilen ile bilineni nasıl 

açıklıyorsunuz? Bir etkilenme veya etkileme ya da her ikisi olarak mı?”110  
 
 
Öneri olarak sunulan bakış açısı, Elea okulunca kabul edilemez 

bulunduğunda, Platon ruh ve kavrayıştan (phronēsis) pay almamış bir varlığın 

olamayacağını belirtir. Böylece Varlık, sabit, değişmez ve oluşu kabul etmeyen bir 

şey değildir. Hem oluş kabul edilmelidir hem de Birlikler olarak İdealar kabul 

edilmelidir. Bu sonuç aynı zamanda bilmenin bir etkilenme ve etkileme tarzı 

olmasına yaptığı vurgu açısından da önemlidir. 

                                                

108 Pl., a.g.e., 247e. Bu alıntıda bölümün başında bildirilen İngilizce çeviriyi dikkate aldık. 
109 Pl., a.g.e., 248a. 
110 Pl., a.g.e., 248d. 



 68 

Bu durumda hem Atomcuların hem de Elea okulunun görüşleri çürütülmüş 

olur ve pathosun metafizik kullanımı ile, İdea-Görünüş karşıtlığı bir anlamda 

yanıtlanmış olur.111 Ancak, daha önce de sıklıkla ele aldığımız üzere, İdea’nın 

etkilenmezliği sorunu hala tartışmaya açıktır. Sokrates Şölen’de Güzel’in 

etkilenmezliğini açık bir şekilde belirtmiştir. Acaba İdealar bilinebilir oldukları 

ölçüde etkilenmeye açık olabilirler mi?112 Bir’in çokluk karşısındaki durumu ve 

karşılıklı ilişkileri neye göre düzenlenmektedir? Pathosun metafizik açıdan 

kullanılışı, bu soruların yanıtlanma aşamasında kullanılmıştır ancak yine de sözünü 

ettiğimiz son sorulara dair henüz bir çözüme varılamamış görünmektedir. 

Platon’un metinlerindeki araştırmamız, sözünü ettiğimiz son soruların 

çözümlerini bulabilmek adına Philebus diyalogunda sürmelidir.113 Philebus’un ana 

konusu, hazların ele alınmasıdır. Ancak Platon bu diyalogunda önceki diyaloglardan 

farklı olarak, farklı alanlara yönelik araştırma yöntemlerini birleştirmiştir. Diyalog 

Bir-Çokluk ilişkisini ele alarak başlar (İdealar problemi). Hazzın tanımlanmaya 

çalışılmasıyla devam eder. Bu tanımlama çabasında Parmenides’teki akıl yürütmeler 

kullanılır. Bundan sonra bilgi tartışmasıyla (doğru-yanlış) devam edilir ve diyalog, 

iyi-yaşamın tanımlanmaya çalışılmasıyla biter. Birbirinden farklı dört alan, aynı 

konunun çözüme ulaştırılmasında kullanılır. 

Philebus, tüm canlılar için iyi olanın (agathos), zevk verenin haz ve neşe mi 

olduğu; yoksa kendilerindeki düşünce (logismos), bilgelik (phronēin), zihin (noein) 

mi olduğu tartışmasıyla başlar. Soru, “bir erek (telos) olarak iyi-yaşama ve 

mutluluğa, haz ve neşe yoluyla mı yoksa diğerleri yoluyla mı ulaşılabileceği” 

sorusudur. Olası iki cevap açısından da bir tanımlama zorluğu bulunmaktadır. Bazı 

hazlar kimi insanlara iyi gelirken kimilerine kötü gelmektedir. Hatta aynı insan için 

                                                

111 Bu çözüm elbette Platon diyaloglarından alışık olduğumuz üzere, bir nihai çözüm değildir. Bu 
sefer, hareket ve dinginliğin her ikisi de Varlık’a yüklenmiş olduğundan, yeniden tartışılması gereken 
bir sorun ortaya çıkmaktadır. Pl., a.g.e., 250d. 
112 Karş. W. K. C. Guthrie, A History of Greek Philosophy, Volume V, Cambridge University Press, 
Cambridge, 1978, s. 143.  
113 Timaeus son dönem eserlerinden olmakla beraber, duygu durumlarına ilişkin yeni bir bakış açısı 
geliştirmemiştir. Ancak bu diyalogun, Philebus diyalogu ve önceki dönem diyaloglar arasında yer 
alan konulardan, özellikle Nous, İdea’ların örnek alınarak kozmosun düzenlenişi, beden-ruh ilişkileri 
açısından yeni düşünceler ortaya attığı açıktır. Timaeus, çalışmamızın akışı içinde Philebus diyalogu 
sonrasında ele alınacaktır. 



 69 

bile farklı zamanlarda farklı değerlendirilebilmektedirler.114 Bu durumda, öncelikle 

Haz vb. bir tümelin tanımlanması gerekmektedir. Böylece tikel hazlar 

belirlenebilecek ve sonrasında genel olarak hazzın iyi olup olmadığı problemiyle 

ilgilenilebilinecektir.115 Belirlenmeye çalışılan açıktır ki, Bir-Çok problemiyle 

yakından ilişkilidir. Nitekim Sokrates, 14c’de sorunun asıl olarak “Bir, Çoktur” 

diyenler ile “Çok, Birdir” diyenlerin tartıştığı konuya benzemekte olduğunu 

belirtmektedir.116 

Benzerliği sergilemek için öncelikle Haz veya Bilgi açısından Bir-Olan 

durumların ele alınması gerekmektedir. Sadece hazzın olduğu bir yaşamda kişi 

hafızaya (mnēmēn) (bilgiyle ilişkili olarak geçen listede hafıza da sayılmaktadır) 

sahip olmadığı için, geçmişte edindiklerine dayanamadığından dolayı, şimdi yaşadığı 

durumun haz olup olmadığını bilemeyecektir. Kanıya (doksa) sahip olmadığı için, şu 

an yaşadığının ne olduğunu bilemeyecektir ve düşünmesi (logismos) olmadığı için, 

gelecekte ne yaşayıp yaşayamayacağını da bilemeyecektir. Bu durumda, sadece 

hazzın olduğu bir yaşam düşünülemezdir. Tersi durumda ise, haz olmayacağı için acı 

da olamayacağından, Bilgi (epistēmē) yaşamını seçen kişinin duygusuzluk halinde 

(apathēs) yaşaması gerektiği ortaya çıkacaktır. Ancak böylesi bir kişinin tanrısal biri 

olması gerektiği için, hazzın olmadığı bir bilgi yaşamının da olanaksızlığı ortaya 

çıkar. Platon iki yolun da tıkandığı bu durumda, üçüncü bir olasılık olarak her 

ikisinin bir karışımının olanaklı olup olmadığını sorgular.117  

Platon problemin çözümü için, Bir ve Çok dışında başka bir ikiliğe başvurur. 

Bunlar sınırlı-olan (peras) ve sınırsız-olandır (apeiron). Çok’u sınırsız-olan ile 

birlikte düşünmemiz gerektiğini belirten Platon; sınırlı-olan olarak da ölçü, oran ve 

eşitlik gibi kavramları devreye sokar. Sınırlı-olan, sınırsız-olan, Bir ve Bir’in 

                                                

114 Pl., Phil., 12e. 
115 Platon açık bir şekilde problemin kaç tür haz olduğunu belirlemek ile ilgili olduğunu 
bildirmektedir. Ona göre biz, kavramın (logos) benzerliği, birliği, özdeşliğini tartışarak farklı türde 
hazları belirleyebiliriz. İdea bu anlamıyla farklı türdeki (eide) hazların cinsi (genus) olarak ortaya 
çıkmaktadır. Pl., Phil., 19b. 
116 Platon’un bu açık vurgusu önemlidir. İdea’ların tartışmadaki yerlerinin belirlenmesi, Platon’un 
hem etki-etkilenme hemde İdea-Görünüş karşıtlığı tartışmalarına dair geliştirdiği teorilerin 
anlaşılmasına yardımcı olmaktadır. Trevaskis Platon’un “Bölme” yöntemini ele aldığı makalesinde, 
‘Bölme’ yöntemine dair tartışmaların çözümü için Philebus’un İdea-Görünüşler zemininden hareket 
edilmesi gerektiğini belirtir. Bkz. J. R. Trevaskis, “Classification in the ‘Philebus’”, Phronesis, Vol. 
5, No. 1 (1960), s. 39-44.  
117 Paragrafta söz edilen tartışmalar için Bkz. Pl., a.g.e., 21b-22c. 



 70 

oluşmasını sağlayan Neden olarak dört başlıktan söz eden Platon; haz ve bilgi 

yaşamlarının bir karışım olup olmadığını, eğer bir karışım ise problemin nasıl 

çözümlenebileceğini bu dörtlü teori üzerinden ele almaya çalışır. 

Sınırsız-olanlar daha sıcak, daha soğuk vb. “dahası var” olarak 

söylenebilenlerdir. Sınırlı-olanlar ise, daha sıcak, daha soğuk türünden şeyleri 

belirgin kılmamızı sağlayan ‘iki katı’ vb. belirsiz olan üzerine söylenen; belirgin olan 

sayılar, şekiller vb. niceliksel olarak ifade edilebilenlerdir. Sınırlı-olan ile sınırsız-

olanın karışımı, Bir-olanı meydana getirir. Bir-olan, uyum (harmonia) olabildiği 

gibi sağlık, müzik hatta güzelliktir de.118 Problemin çözümü için bu üçlüyü kullanan 

Platon, haz ve acıyı sınırsız-olana koyar. Sınırlı-olan yine ölçü olacaktır. Bu ikisinin 

karışımı ise haz ve bilgi yaşamından oluşan karışmış-yaşam olacaktır. Bunun yaratıcı 

nedeni olarak ise 30c’de ruh öne çıkarılır. Ruh olmaksızın karışmış-yaşamın öne 

çıkabileceği bilgelik (sophia) ve akıl (nous) ortaya çıkamazlar. Sonuç olarak ruh, 

aklın sınırsız-olanlar üzerinde sınırlı-olanlar ile kurduğu egemenliğin nedenidir. Bu 

sayede de insan için haz ve bilgelikten oluşmuş karışmış-yaşam olanaklı bir 

birliktelik (Bir) olabilmektedir. Dörtlü ayrımda Guthrie’ye göre İdeaların yeri yoktur 

ya da bu durum fazlasıyla tartışmalıdır.119 Ancak biz bu şekilde düşünmüyoruz. 

Tanımlanmaya çalışılan bir kavramdır: Haz nedir? Haz (İdea) şöyle-şöyle sınırsız-

olan haz ve acıların (görünüş) şu şekilde sınırlı-olanlarca (ölçü) sınırlanmasından 

oluşan karışmış-yaşamdır. Görüldüğü üzere İdea, kavram olarak tanımlanmaya 

çalışılan şeydir. Öte yandan İdea’nın etkilenmezliği sorununun çözümü Timaeus’ta 

ortaya çıkacaktır. Philebus’da İdeaların etkilenmezliği problemi hala çözülmemiş bir 

sorun olarak durmaktadır.  

Platon Philebus’un ana konusunun haz olması dolayısıyla, hazların 

sınıflanmasını ele alır. Bu bölüm aynı zamanda Platon’un ruh-beden ilişkisi ve bu 

ilişkide duyguların yerine dair bir psikolojik teoriyi geliştirdiği yerdir.  

Acıyı insan doğasındaki bir şeyin yoksunluğundan duyulan duygu olarak 

tanımlayan Platon, hazzı da bu yoksunluğun doyurulması olarak tanımlar. 

Susuzluktan dolayı duyulan acı, susama tutkusu ile yani su içmeyle varolan 

                                                

118 Pl., a.g.e., 22c-26e. 
119 Guthrie., a.g.e., s.213 ve dev. Guthrie İdeaların bu şemada olup olmadığına ilişkin farklı görüşleri 
adı geçen yerde sergilemiştir.  



 71 

yoksunluğun giderilmesine duyulan tutkunun tatminine yol açar ve bu tatmin ile haz 

ortaya çıkar. Haz bu anlamda insan doğasının uyumlu haline (sınırlı-olanın sınırsız-

olan üzerindeki etkisi) geri dönüşüdür. Platon bedenin uğradığı bir etkilenim 

(pathos) olarak su eksikliği yüzünden duyulan acı ve su içmeye duyulan tutkuyu 

ruha atfeder. Ruh, yoksunluğun doyurulması karşısında su içmenin gerekliliğini 

önceki deneyimlerinden bilir ve su içmeye duyulan tutku ortaya çıkar. Bu anlamda 

acıkan vb. etkilenimlere uğrayan, beden değildir. Yoksunluk dolayısıyla ortaya çıkan 

acı (duyumlanan), bu acıyı dindirebilecek olana ilişkin anımsama (mnemen) ve 

karşıt duruma yönelik tutku (epithümia), ruhun etkilenimleridir. Bedenin kendine ait 

etkilenimi su eksikliği veya yemek eksikliğidir. Ancak bu etkilenimler bile sadece 

bedende kalmazlar. Eğer kalsalardı, ruhta önceki etkilenimlere dair bir anımsama 

ortaya çıkamazdı. Demek ki bedenin yalnız kendine ait bir etkilenimi yoktur.120  

Platon’un metnin devamındaki bir sınıflaması temele alınıp söylenirse, 

yukarıdaki türden etkilenimler, beden ve ruhun ortak etkilendiği acı ve hazzın karışık 

bir şekilde bulunduğu türden etkilenimlerdir.121  

Acı ve haz hem bedeni hem ruhu etkilemesine rağmen, sadece ruha atfedilen 

etkilenimler ise, duygu durumlarıdır. Platon iki yerde duygu durumlarının sadece 

ruhu ilgilendiren türden etkilenimler olduğunu belirtir.122 Bu duygu durumları 

kızgınlık, korku, özlem, üzüntü, sevgi, öykünme, kötülük duygularıdır.  

Platon diyalogda son olarak, acıyla karışmış halde bulunmayan haz 

duygusunu inceler. Bu türden haz duygusu, bir yoksunluğun yol açtığı acının karşıtı 

olarak ortaya çıkmaz. Böylesi durumlarda güzel renkler, şekiller vb. nesneler 

aracılığıyla duyulan bir haz ortaya çıkar. Ancak bunlar görünüşlerde serimlenen 

şekiller vb. değillerdir; aksine İdea’lar, saf matematiksel formlardır. Aynı zamanda 

öğrenmenin yarattığı haz da saftır, acıyla karışmamıştır.123 Bu türden doğru hazlar, 

eserin başındaki bölümlemeye göre sınırsız-olanda değil, aksine sınırlıda olanlardır.  

                                                

120 Pl., a.g.e., 31d-36c. Bedenin sadece kendine ait bir etkileniminin olup olmadığı, ilerleyen kısımda 
haz ve acının karışımından oluşmuş durumların incelenmesinde tekrardan gündeme gelir. Platon 
bedende etkilenim olmadan (susuzluk vb.) acı ve onun karşıtı olan hazza yönelik tutkunun 
olmayacağını kabul eder. 
121 Pl. a.g.e., 46c. 
122 Pl., a.g.e., 47b ve 50c. 
123 Pl. a.g.e., 50e ve dev. 



 72 

Philebus diyalogu saf hazzın edinilmesi anlamıyla İdea’larla girilen ilişkilerin 

belirtilmesiyle farklı açılardan ele alınan tartışmayı sonlandırmaktadır. Diyalogda 

beden ve ruh ilişkisi açısından, ruhun etkilenimleri öne çıkartılmıştır. Ruh düşünme 

yoluyla etkilenmekte ve hazlar, duygular vb. etkilenimler karşısında saf hazlara 

yönelmektedir. Karışmış hazlar yerine pek az kişinin gerçekleştirebileceği türden 

hazlar olan öğrenmenin hazları tercih edilmelidir. 

Timaeus, evrenin ve canlıların düzenlenişinin anlatıldığı bir diyalog olarak 

hem İdea’ların sistemdeki yerini hem de ruh ve beden bütünlüğündeki insanın nasıl 

bir varolan olduğunu ortaya koymaktadır. Dēmiourgos kapta (hupodokhē, ki 

sonradan khōra olarak adlandırılacaktır) düzensiz, kaotik bir halde bulunan daha 

sonra dört madde olarak düzenlenecek olan izlerin (ikhnē) üzerinde iş görür.124 

Düzensiz olanlar, henüz akıl yürütmenin hakim olmadığı duyulurlardır (aistēsis 

alogos) ve düzensizlerin düzenlemesi oluşa gelmeyen ve hep olan İdea’ların 

(anlaşılabilir olan İdea’lar-eidos noēton) model olarak alınmasıyla düşünme (nous) 

sayesinde gerçekleştirilir. Düşünme kendi başına değildir; bir ruhtadır ve bedenle de 

birleşmiştir (evren). Kullanılan ifadelerin insanın durumuyla aynı olduğu 

görülmektedir. Bu anlamda, evrenin düzenlenişi ile insanın düzenlenişi aynıdır.  

Ölümsüz olarak nitelenen evren-ruhu, insanın meydana gelişinde ölümlü 

bedenle birleşmektedir. Bu sebeple (Platon’un önceki diyaloglarıyla da koşut bir 

biçimde) ruhun üç yönünden ikisi ölümlü olmaktadır.125  

Bedenle yani kendisine sürekli etki eden bir şeylerin olduğu cisimlilikle 

birleşmesi, ruhta bazı etkilenimlere yol açar. Bunlar, bedenin etkilenimlerinden 

ortaya çıkan duyulanma (aisthēsis), acı (lupē) ve hazla (hēdonē) karışmış sevgi; 

bunların yanısıra korku ve kızgınlık vb. duygular ve bunların karşıtlarıdır.126 Duyu 

organları sayesinde duyulurlardan etkilenen beden, bu etkilenimi (pathēmata 

aisthēsis) ruha iletmek (duyulanma) dışında herhangi bir etkinliğe sahip değildir.127 

Beden aracılığıyla gelen ancak artık ruhta olan duyulanmalar, beraberlerinde haz ve 

                                                

124 Pl., Tim., 50d ve dev. 
125 Pl., a.g.e., 69c ve dev. 
126 Pl., a.g.e., 42b. Ölümlü ruhta ortaya çıkan duygular gözü peklik, korku, kızgınlık ve umuttur. 
Ölümlü ruh, bu duyguların, içinde düşünce olmayan duyulanma ile birleştirilmesinden meydana 
gelmiştir. Pl., a.g.e., 69d. 
127 Pl., a.g.e., 43c ve 61d. 



 73 

acıya neden olurlar. Philebus’ta ortaya konan düşüncelerle aynı şekilde, duyu 

organlarındaki büyük değişimler acıya neden olur, bunların doğal hallerine 

dönmeleri de hazza.128 Haz ve acı bütün vücudu ilgilendiren türden etkilenimlerdir 

(pathēmatōn); oysa duyu organının duyulanması sadece bulunduğu bölgeyi 

ilgilendirir.129 

En alt tür olan ruh (epithumētikon), yeme içme vb. bedenin doğasını 

ilgilendiren ihtiyaçlarla ilgilidir. Düşünen ruhun düşünceleri (dianoēmatōn) 

tarafından etkilenmediği müddetçe aşırı hareketlerde bulunabilmektedir. İnsan 

tanrısal olan ölümsüz ruhun edimleri olan düşünme ve akıl yürütmesini geliştirerek, 

ancak bedeni de ihmal etmeden, uygun bir yaşam sürdürebilir.  

Platon’da sürdürdüğümüz tüm araştırma boyunca yanıtsız kalan sorun olan 

İdea’ların etkilenmezliği de Timaeus’ta çözüm bulur. İdea’lar etkilenmezler çünkü 

onlar bizim görünür evreni kendilerine göre düzenlediğimiz tümellerdir. Duyulur 

evren, bizim tarafımızdan tikellerin, kavramların altına düşürülmesi ile anlaşılır. 

Düşünmenin güçlendirilmesi olan eğitim, düşünülebilir olanların (noēta) 

geliştirilmesidir. Söz edilen gelişme özellikle uyum, ölçü, düzen vb. aracılığıyla, 

düşünümler gerçekleştirerek olur. Platon’un tanımla ilgili çabası, görünen o ki, 

duyulur dünyanın daha iyi bir şekilde anlaşılması açısından ele alınmalıdır. Eğer 

tanım yapılırsa (yani anlaşılabilir olan anlaşılırsa, kavranırsa) onun altına düşen 

duyulurları anlayabiliriz.   

Devlet ile konu açısından benzerlikler taşıyan Platon’un son dönem eserleri 

arasında olan Yasalar’da da haz, acı ve ruh-beden konuları sıklıkla ele alınmaktadır. 

Yasalar amacını Devlet’ten daha açık bir şekilde ortaya koyarak başlamaktadır. Yasa 

koyucunun hangi konuları tartışması gerektiğinin belirlenmeye çalışıldığı diyalogda 

Atinalı şunları söylemektedir: 

 
 
“Yurttaşları (...) tüm ilişkileri içinde; acılarını (lūpe), hazlarını (hēdonē), tutkularını 

(epithumia), hatta bütün aşk ateşlerini (eros) gözetleyip denetleyerek, bu yasaların 
kendisiyle hakkıyla cezalandırmalı ya da ödül dağıtmalıdır. Bundan başka, kızgınlık ve 
korku durumlarında, talihsizliğin getirdiği ne kadar ruh sarsıntısı varsa ve talihliyken 
bunlardan uzaklaşılmasında, insanların hastalıkta, savaşta, yoksullukta ve bunların tersi 
                                                

128 Pl., a.g.e., 64 ve dev. 
129 A.g.y. 



 74 

koşullarda önünü kesen tüm deneyimlerde, bu deneyimlerin (pathēmata) hepsindeki güzel 
olan ve olmayanı belirlemelidir.”130  

 
 
Giriş kısmındaki bu sözler, Yasalar’daki genel yaklaşımın Devlet’te 

olduğundan daha farklı olmadığını, eğitimin yine başlıca tartışma konularından biri 

olduğunu ve hedefinin de insan duygularının yönlendirilmesi olduğunu açıkça ortaya 

koymaktadır. Ancak Yasalar’da daha iyi örgütlenmiş bir yaklaşımdan söz edilebilir. 

Eğitimin genelde acılara karşı yürütüldüğünü ancak hazların da eğitimin bir parçası 

olarak düşünülmesi gerektiğini belirten Platon, gençlerin hazları ve acıları tanıyacak 

bir eğitimden geçirilmesi gerektiğini söyler. Devlet’ten farklı olan bu yaklaşım 

dolayısıyla gençler, gelecekte hiç bilmedikleri problemlerle değil aksine bildikleri 

şeylerle mücadele edebilme yeteneğini kazanacaklardır. Açıkça gençliğin duygusuz 

yetiştirilmemesi gerektiğini ve bu sayede tam bir eğitimden söz edilebileceğini 

belirtir.131 

Yasalar diyalogunun üzerinde sıklıkla durulan yerlerinden biri Platon’un 

644c ve devamındaki düşünceleridir. Sözü edilen bölümde, bizde (auto) birbirine 

karşıt iki akıldışı (aphrone) yöneticinin (danışman-sümboulos) olduğu, bunlardan 

birinin acı, diğerinin haz olduğu belirtmektedir. Her ikisinin de gelecekteki şeylere 

ilişkin olduklarında, ortak adları beklenti (elpis) olan kanılarının (doksa) olduğu ve 

kanılarından birinin adının korku diğerininkinin güven duygusu olduğu 

söylenmektedir. Ancak bu duyguları (pathē) neyin aşağı ve daha iyi olduğuna karar 

veren düşünce (logismos) ile karşı karşıya koyan Platon, bunların düşünce ile karşıt 

bir şekilde insanı yöneten iki güçten biri olduklarını belirtir.132 

Düşünme ile karşıt olarak konumlandırılan duygular, Devlet’te ki gibi üçlü 

değil, ikili bir durumu öne çıkarmaktadır. Platon, haz-acı karşısında insanın içine 

girdiği durumu epistemolojik olarak kanı ile birleştirir ve yürekliliği haz-acılar 

                                                

130 Pl., L., 632a ve dev. 
131 Pl., a.g.e., 635c-636d ve 639e. 
132 Bu ayrımı daha da genişleten Platon ikinci bir liste daha verir: 
 “-Şarap içmek hazları, acıları, kızgınlıkları ve aşkları daha da mı yoğunlaştırır? 
   -Hem de çok. 
   -Peki ya duyumlamalar (aisthēsis), hafıza (mnēmē), kanı (doksa) ve düşünceler (phromeseis)? 
Bunlar da aynı şekilde yoğunlaşır mı? Yoksa insan içkiye doydu mu büsbütün yok mu olurlar? Pl., 
a.g.e., 645d-e.  



 75 

karşısındaki alınan tutum olarak vurgular. Bununla birlikte onun, Devlet’te ruhun 

orta kesimi olarak düşündüğü yürekliliği, Yasalar’da insanın düşünme yetisinin, haz-

acılar karşısında ki eylemine yani bilgiyle ilgili bir duruma ilişkilendirdiği 

görülebilir.133 Bu tavırlar logismosun hakim olduğu bir bilgi durumuna değil, bir 

kanıya ilişkin farkındalık yaratabilirler. Haz ve acılara ilişkin yanlış kanı olabildiği 

gibi, doğru kanı da mümkündür.134 İnsan, duygular karşısında takındığı tutumla 

doğru kanıya denk düşen bir beklenti ile yaşamalıdır. Bu sayede bilgili (ve de 

erdemli) bir yaşama sahip olabilir.135 

Utanma duygusunu da insanın eğitimine bağlayan Platon, bu duygunun da 

diğerleri gibi gençken, yaşanarak öğrenilmesi gerektiğini savunur. Utanma duygusu, 

insanın hazlara ve acılara karşı kendini eğitememesi sonucunda oluşabilecek kötü bir 

duruma karşı, kendini korumasına yardımcı olacak bir duygu olarak 

görünmektedir.136 

Çocukların ilk duygularının haz-sevgi ve acı-nefret olduğunu söyleyen Platon 

eğitimin bu duyguları akla uygun bir şekilde geliştirmesi gerektiğini belirtir.137 Bu 

eğitim yine Devlet’te ki gibi beden için jimnastik, ruh için müzik olarak belirlenir.138 

                                                

133 Konuyla ilgili yaklaşımlar genelde, Platon’un Yasalar’da Devlet’tekinin aksine iki-parçalı bir ruh 
teorisine yöneldiği ve duyguları alogon kısma yerleştirdiği yönündedir. Devlet’te ruhun üç parçalı 
yapısı içerisinde alogon kısım özellikle bedensel haz-acılara ilişkindir. Bedensel haz-acıların yarattığı 
etkiler olarak ikinci türden duygu durumları olan korku vb. ise akla uyan kısım olarak vurgulanan orta 
kısım olan yürekliliğe aittir. W. W. Fortenbaugh, Aristotle on Emotion, Duckworth, London, 1975, s. 
23 ve dev. Ancak her iki durumda da görülecektir ki Devlet’te de Yasalar’da da temel tartışma 
logistikonun, alogon kesimle olan ilişkisidir. Bu anlamda bakıldığında her iki diyalog arasındaki 
süreklilik takip edilebilir. Konuya ilişkin Nussbaum ve Fortenbaugh’nun görüşlerinin incelenmesi ve 
spekülatif oldukları değerlendirmesi için Bkz. S. Knuuttila, Emotions in Ancient and Medieval 
Philosophy, Clarendon Press, Oxford, 2004, s. 15. Ancak yine de Platon’un son diyaloglarına doğru, 
duygulara ilişkin tartışmalarının yoğunlaştığı konusunda benzer bir görüşü biz de tezimizde ileri 
sürmekte ve bu anlamda adı geçen yorumcuları takip etmekteyiz.  
134 Philebus diyalogundan önce Theaiteios da, duygular ile bilgi arasındaki ilişkinin açığa çıktığı 
diyaloglardan biri olarak karşımıza çıkmaktadır. Platon, Theaitetos 156b’de haz, acı, hırs, korku gibi 
duyguların, algıların sonucu olarak ortaya çıktığını belirtmiştir. Bu anlamda duygular öncelikle duyu 
verilerine dayandıklarından doğru ya da yanlış kanıyla ilişkili görünürler. Pl., Th., 156b. Beden, duyu, 
duygu, ruh ilişkileri Philebus diyalogu incelenirken ele alınmıştır. 
135 Pl., L., 689b. Kanı ile duygu durumlarına ilişkin asıl tartışma Philebus diyalogunda yapılmasına 
karşın bu ilişkinin Yasalar’da da kurulmaya çalışılması Platon’un görüşlerindeki değişimi 
inceleyebilmek açısından önemlidir. 
136 Örneğin içki içilmesine yönelik onaylayıcı tutum (içki içtikten sonra oluşabilecek kimi kötü 
durumlardan kaynaklı eğer kişiye utanmayı öğretecekse) 671c’de daha açık ortaya çıkmaktadır. Pl., 
a.g.e., 671c. 
137 Pl., a.g.e., 653. 



 76 

Yasalar pek çok duygu durumunu ayrıntılı olarak tartışmaktadır. Bunlar 

içerisinde sevgi de önemli bir yer tutmaktadır çünkü devletteki evlilik ve insanlar 

arasındaki diğer ilişkilerin önemli bir ayağını, bu duygu durumu belirlemektedir. 

Sevgi (philia-arkadaşlık), tutku (epithümia), aşkı (eros) inceleyen Platon, 

sevginin (arkadaşlığın) benzerin benzerden etkilenmesi olduğu müddetçe, sakin ve 

huzurlu olacağını belirtir. Karşıtlar arasındaki etki-etkilenme ise korkunç ve vahşidir. 

Eğer etki-etkilenme şiddetli ise aşktan (eros) söz edilebilir. Sevgi ve tutku 

etkisindeki insan aşk duygusunu yaşamaktadır. Ancak bu aşk, beden güzelliklerine 

yöneldiği ölçüde arkadaşlık duygusuna, tersi durumda ise tutkuya aykırı olacaktır. 

Doğru tavır (erdemli tavır) tutku ile sevginin karışımından oluşan üçüncü türde, 

tanrısal iyiye yaraşan bir tavırla davranmaktır.139 

Yasalar’ın geniş bir kısmı, insanın eğitiminde ödül ve cezanın gerekliliğine 

yapılan vurgu ile koşut olarak, yasalarda bulunması gereken ceza türlerine ayrılır. 

İnsanın kendiliği (kendi varlığını-ousia), bedeni ve ruhu birbirlerinden farklı şekilde 

ele alınır.140 Bunun en açık örneği, kişinin ceza gerektirici bir duruma yol açacak 

davranışının incelenmesinde ortaya çıkar. Ceza gerektirici eylemin belli duygu 

durumları altındayken yapıldığının kanıtlanması durumunda, verilecek cezanın farklı 

değerlendirilmesi gerektiği belirtilmektedir. 

                                                                                                                                     

138 Müzik ve beden eğitimi de dahil olmak üzere, eğitimde nelerin öğretileceğine ilişkin ayrıntılı 
tartışma VII. kitap boyunca yürütülür. Devlet diyaloguyla benzer biçimde pek çok bilgi alanının 
öğretiminin yasalarda yer bulması gerektiği belirlenir. Özellikle Bkz. Pl., a.g.e., 812a-822d.  
139 Pl., a.g.e., 837 ve dev. İnsani iyiler ve tanrısal iyiler Platon’un diyalogun başında yaptığı bir 
ayrımdır. Platon bu ayrımı, düşünce ile duyguları karşı karşıya koyuşuna uygun bir biçimde yapmıştır. 
Birinci türden İyiler, ikincilere bağlıdır. İnsani iyiler; sağlık, güzellik, fiziksel güç, zenginliktir. 
Tanrısal iyiler; aklı başındalık (phronēsis), zihinle (nous) birlikte giden ölçülü (sōphrōn) ruh 
(psükhē) huyu (heksis), yiğitlik (andreia) ve ilk üçünün bir araya gelişinden oluşan adalettir 
(dikaiosunē). 
140 Bu ayrım çarpıcı bir şekilde iki yerde tekrarlanır. Platon yeni bir ayrıma gitmemiştir ancak insanı 
beden ve ruhtan oluşan bir varlık görmekle beraber bu birlikteliğin farklı şekillerde oluşabileceğinden 
hareketle her insana bir bireysellik atfetmiştir. Örneğin beden açısından erdemlere sahip biri ruh 
erdemlerinden bazılarına sahip olmayabilir veya tersi. Tüm bu biraraya geliş olasılıklarıyla beraber 
düşünüldüğünde, her insan varlığı bir kendiliğe (ousia) sahiptir. Bu açıdan bakıldığında tüm duygu 
durumlarıyla birlikte beden durumları da birer ilinek (pathos) olmaktadır. Bu konunun vurgulandığı 
yerlere ilişkin Bkz. Pl., a.g.e., 717c ve 724b. Ayrıca insanın kendi eylemlerine ilişkin “ben” vurgusu 
(auto) pek çok diyalogda tartışılmıştır. Ele aldığımız diyaloglarda asıl belirleyici olanın düşünce (veya 
ruh) olmasına karşın insandan bir bütünlük olarak söz edildiği görülebilir. İlgili tartışmalar için Bkz. 
Ancient Philosophy of the Self, Ed. P. Remes and J. Sihvola, Springer, y.y., 2008, s. 17 ve 59. 



 77 

İnsanın kızgınlık duygusu141 etkisindeyken işlediği bir cinayette, insan aklının 

olaydaki etkisi göz önünde tutulmaya çalışılır. Eğer kişi anında tepki vermişse 

alogon bir eylem gerçekleştirmektedir. Ancak kişi eğer eylemi kızgınlığa yenilip öç 

amaçlı ve planlı bir şekilde, uzun zaman sonra gerçekleştirmişse, bu düşünülmüş bir 

hareket olacağından farklı değerlendirilecektir. Bu durumda ilk tarzdaki eylemin 

cezası ikinciye oranla daha düşük olacaktır.142 

Sonuç olarak Yasalar, Devlet diyalogundan özellikle iki yönüyle ayrılır. İlk 

olarak Yasalar’da, verilecek eğitimin detayları üzerine daha özelleşmiş bir tartışma 

yürütülmektedir. İkinci olarak, bu diyalogda, insanda duygu durumlarının, doğru bir 

eğitim ile, insan için sürekli bir tehdit olmaktan çıkarılmaları söz konusudur. Bu 

doğrultuda, duygu durumları alogon kısımda olsa da -insanın düşünüşüyle sürekli 

tetikte olması gereken özelliklermiş gibi görünse de- oluşturdukları tehdit uygun bir 

eğitim ile ortadan kaldırılabilecektir. Böylece, düşünmeyle duygu durumlarının 

herhangi bir eylemde karşı karşıya gelişleri engellenebilecektir. Platon, Yasalar’da, 

Devlet diyalogundan farklı olarak, iyi bir yaşam için duygu durumlarından 

faydalanmanın yolunu açmaktadır. 

                                                

141 Tartışmada haz duygusu da geçmektedir ancak haz duygusunun insana etkisi ile kızgınlık 
duygusunun insana etkisi farklıdır. Biri insana zorla, diğeri aldatarak (büyüleyerek) istem dışı 
(alogismos) hareketler yaptırır 
142 Pl., L., 863-872d. Ancak kızgınlık duygusu, diğer duygular gibi tamamen arınılması gereken bir 
duygu değildir. Kişinin eğitimle uygun bir biçimde eylemesini sağlayabilecek ve cesaret gerektirici ya 
da düşmana karşı girişilecek eylemlerde bulunması gereken bir duygudur. Pl., a.g.e., 731d. 



 78 

3. ARİSTOTELES’İN FELSEFESİNDE PATHOS KAVRAMININ 

YERİ 

 
Aristoteles öncesi dönemi ele aldığımız önceki bölümlerde, pathosun farklı 

kullanımları incelenmiştir. Bu bölümdeki alt başlıklar, temelde Aristoteles’in 

araştırma alanlarının sınıflaması üzerinde şekillenecektir.1 Elbette alt 

bölümlemelerde, pathosun farklı kullanımlarını incelemek adına kimi eserler öne 

çıkarılacak kimilerine sadece değinilecektir. Aristoteles’in eserlerinin 

incelenmesinde ağırlıklı olarak orijinal dil ve İngilizce çevirilerden yararlanılmıştır.2 

Yararlanılan Türkçe ve farklı İngilizce çeviriler, ilgili yerlerde dipnotlarda 

belirtilecektir. 

 

3.1. Pathosun Metafizik Kökenleri3 

 

Pathosun metafizik kökenleri denildiğinde ne anlaşılması gerekmektedir? 

Bunu ortaya koymak açısından Aristoteles’in Metafizik olarak adlandırılan eserinin 

                                                

1 Bu sınıflamayı burada tekrarlama gereği duymuyoruz. Bkz. Ar., Met., II. kitap. Zaten 
bölümlemelerin kendileri de bunu ortaya koyacaktır. İlk önce en üst bilim olarak düşündüğümüz 
metafiziği ilgilendiren konular ele alınacaktır. İkinci olarak fizik son olarak da pratik bilimler olarak 
kabul edilen inceleme alanları olan retorik ve etik ele alınacaktır. 
2 Çevirilerde, aksi bildirilmedikçe metnin İngilizce-Yunanca karşılıklı bulunduğu Loeb Classical 
Library serisini kullandık. Daha önceki bölümlerde verilen referansların dışında şu eserler 
kullanılmıştır: Ar. The Physics, Tr. P. H. Wicksteed & F. M. Cornford, Vol I&II, Harvard University 
Press, Cambridge, 1963. Ar., The Categories-On Interpretation-Prior Analytics, Çev. H. P. Cook-
H. Tredennick, Harvard University Press, Cambridge, 1962. Ar., Posterior Analytics-Topica, Çev. 
H. Tredennick-E. Forster, Harvard University Press, Cambridge, 1960. Ar., Parts of Animals-
Movement of Animals-Progression of Animals, Çev. A. L. Peck-E. S. Forster, Harvard University 
Press, Cambridge, 1961. Ar., The Nicomachean Ethics, Çev. H. Rackham, Harvard University Press, 
Cambridge, 1962. Ar., The “Art” of Rhetoric, Çev. J. H. Freese, Harvard University Press, 
Cambridge, 1939. Ar., Politics, Çev. H. Rackham, Harvard University Press, Cambridge, 1959. Aksi 
bildirilmedikçe çeviriler Türkçeye tarafımızdan yapılmıştır. Çeviriler açısından kullanılan farklı 
kaynaklar dipnotlarda gösterilecektir. Aristoteles’in metinlerine yapılan atıflarda kısaltmalar, İngilizce 
eserler temele alındığı için, onlara uygun bir şekilde düzenlenmiştir. Ancak eğer dipnotta, alıntının 
referansında Türkçe eser adı kullanılıyorsa eserin Türkçe çevirisi kastedilmektedir.  
3 Pathosun metafizik durumu üzerine ulaşabildiğimiz sadece bir çalışma bulunmaktadır. Bu çalışmada 
da temel iddia, Aristoteles’in pathē üzerine görüşlerinin merkezi bir araştırmanın ürünü olmadığına 
ilişkindir. Yazar Aristoteles’in pathēye ilişkin görüşlerinin (Nikamakhos’a Etik ve Retorik hariç) daha 
önemli metafizik öğretilerinin ikincil sonuçları olduğunu iddia etmektedir. Bu anlamda da yazar bizim 
tezdeki genel iddiamızın tersi bir görüşü savunmaktadır. A. O. Rorty, Aristotle on the Metaphysical 
Status of “Pathe”, RM, Vol. 37, No. 3 (1984), s. 522-3. 



 79 

asıl amacı sergilenmelidir.4 Bu sayede Aristoteles’in ilk felsefe dediği uğraşının 

alanına giren sorgulamalar ortaya çıkarılabilir. Bu sorgulamalar açıkça varlık ve töz 

üzerinedir. Varlık ve tözün ne olduğunun ortaya çıkarılmaya çalışıldığı her 

sorgulamada Aristoteles’in kategoriler anlayışı da devreye girmektedir. Bu durumda, 

kategorilerin anlamları, töz ve diğer kategoriler arasındaki ilişkiler ve bu ilişkilerin 

ne türden ilişkiler olduğu ele alınmalıdır. İkinci olarak da metafiziğin temel 

araştırmalarından bir diğeri olan madde-form (genel olarak nedenler teorisi) ilişkisi 

tartışılmalıdır.5 Bu ilişkiler temelinde değişim nedir, nasıl olanaklıdır soruları da 

cevaplanmaya çalışılmalıdır. Tüm bu tartışmalar içerisinde hem sözü geçen 

kavramlar hem de pathosun bu ilişkiler içerisinde nerede durduğu, nasıl tanımlandığı 

ortaya çıkarılabilecektir. 

 

3.1.1. Pathos Açısından Kategoriler  

 

 Kategoriler eserinin temel amacı, kitabın girişinde belirtildiği üzere 

birleştirilmeden söylenenler (sümplokē) üzerine bir araştırma olmasıdır.6 Bu 

                                                

4 Aristoteles’in kendisinin böyle bir tanımlama yapmadığı açıktır. O, genellikle bilgelik (sophia) , ilk 
felsefe (prote philosophia), temaşa (theoria) tanımlamalarını kullanmaktadır. İlgili yerler için: Ar., 
Met., I 1-2 Bölümleri, XII 7 (1072b22), VI 1 (1026a16), XI 4 (1061b19). 
5 “Varlıkbilim ya da ‘ilk felsefe’ (metafizik), varlığın en genel anlamında, yani salt varlık olarak 
araştırılmasıdır. Buysa, tözün temel doğasını araştırmaktır. Tözün temel doğası, özdek ve form 
kavramlarıyla açıklanır.” A. Denkel, İlkçağ’da Doğa Felsefeleri, Doruk Yayımcılık, Ankara, 2003, s. 
127. Duralı ise ‘oluş’un anlaşılmasını onu varlıklaştırılmasına bağlamakla temel sorunun varlık 
olduğunu belirtmiştir. Duralı, a.g.e., s. 75.  
6 Ar., Cat., 1a15. Sümplokēn, Türkçe çevirisinde bağlantılı-bağlantısız olarak karşılanmıştır. Ar., 
Kategoriler, Çev. Saffet Babür, İmge Yayınları, Ankara, 2002. Sümplokēn ise tam karşılığıyla 
birbiri içine geçmek, girmektir. Bu tam çeviri ile Aristoteles’in görüşünün daha iyi sergilendiğini 
düşünüyoruz. Nitekim katēgoria sözcüğünün çevirisi de göz önüne alındığında bağlantılandırmak 
yerine birleştirmek daha uygun gözükmektedir. Mantıktaki kullanımı açısından yükleme iyi bir ifade 
olmakla beraber Türkçede yüklem sözcüğünün taşıdığı dilbilgisi anlamı sözcüğün daha ziyade 
dilbilgisi terimi gibi algılanmasına yol açmaktadır. Oysa ki Aristoteles Fizik’te terimi “varlık 
kategorileri” şeklinde kullanmaktadır. Ar. Phy., 200b28. Burada açıktır ki “varlık yüklemler”i uygun 
bir çeviri olarak gözükmemektedir. (Nitekim Türkçe çeviri de “varlık kategorileri” şeklinde 
çevirmiştir: Ar., Fizik, Çev. Saffet Babür, YKY, İstanbul, 2005.) Sonuç olarak katēgorianın geniş 
anlamı ele alındığında sümplokēn olanlar bir şeyin bir şeye yüklenmesi yoluyla birleşirler. 
Aristoteles’in kendi örneği ile söylersek “insan”, “beyaz” birleştirilmeden söylenenlerdir, oysa “beyaz 
insan” beyaz ve insanın birleştirilmesiyle, birinin diğerine yüklenmesiyle oluşur. Birleştirme aynı 
zamanda bir önerme olarak ifade edilen özne yüklem ilişkisini de ortaya koymaktadır. Yorum Üzerine 
eserinde özne ve yüklemin birleşip, ayrılması ele alınır. Birleşme için kullanılan sözcük sünthesisdir 
ancak kastedilen tam da buradaki tartışmadır. Ar., I., 16a15. 



 80 

durumda birleştirilmeden söylenenler nelerdir ve taşıyıcı (hüpokeimenon) ile ilgileri 

bakımından nasıl ele alınmalıdırlar?  

 Birleştirilmeden söylenenlerin sınıflaması aynı zamanda varolanların (onta) 

sınıflaması gibi görünmektedir.7 Birleştirilmeden söylenenler ve varolanların 

sınıflaması birbiriyle sıkı bir ilişki içerisindedir. Kategoriler anlayışının Aristoteles 

açısından ne anlam ifade ettiğinin belirlenmeye çalışıldığı tüm tartışmalar bu iki 

belirleme üzerine odaklanmaktadır. Bir yandan açık ki Aristoteles dilsel öğeleri 

sınıflamaya çalışmaktadır. Diğer yandan verdiği örnekler göz önüne alındığında ve 

bileştirilmeden söylenenlerin taşıyıcı ile ilişkileri açısından düşünüldüğünde 

tartışmanın sadece dilsel öğeleri sınıflamak ile ilgili olmadığı aksine varolanları, en 

üst varlık kategorilerini (cins-genus) belirlemeye çalışmakla ilgili olduğu ortaya 

çıkmaktadır.8 Bu iki bakış açısı elbette ki uzlaştırılmaz denli birbirinden ayrı değildir. 

Kategoriler incelendikçe bunlar belirginleşeceklerdir.  

Kategorilerin temel sınıflaması dörtlü bir ayrıma dayanmaktadır. Belli bir 

taşıyıcı için söylenen ve söylenmeyen, belli bir taşıyıcı içinde olan ve olmayan.9 İlk 

çift açıkça türleri ve cinsleri bireysellerden ayırırken, sınıflamanın ikinci çifti töz 

                                                

7 Ar., Cat., 1a20. 
8 Aristoteles’in anlayışının bunlardan hangisi olduğu yönündeki tartışmaları ele almak ayrı bir tez 
konusu oluşturacak kadar geniş bir konu olduğundan burada sadece temel bakış açıları sergilenebilir. 
Denildiği üzere temelde iki ayrı görüş bulunmaktadır. Bunlardan birincisi Aristoteles’in dilsel öğeleri 
sınıflamak gibi bir kaygısının olduğunu ileri sürmektedir. Diğer görüş ise Aristoteles’in asıl amacının 
Metafizik’te ele aldığı temel tartışmalarla koşut bir biçimde en yüksek varlık sınıfları olmak açısından 
töz ve diğer kategorileri ele aldığıdır. Hatta varlık’ın asıl anlamının ne olduğunu belirlemeye 
çalışmaktadır. Metafizik VI. ve VII. kitaplar baştan sona bu tartışmaya ayrılmışlardır. Nitekim 
Aristoteles’in Kategoriler’de her iki bakış açısını da destekleyecek ifadeler bulmak mümkündür. Bu 
konuda iki farklı görüşe ilişkin şu örnekler verilebilir (problemin ortaya çıktığı günden bugüne 
süregiden bu tartışma içerisinde kısmen güncel örnekler vermeye çalıştık): Ross, Kategoriler’in 
Organon’un parçası olmasından hareketle ana konusunun “dilsel olguları ele almak” olduğunu 
bildirirken, Shields, Aristoteles’in “kategoriler listesini oluşturmaya çalıştığında, sözcükleri veya 
diğer dilsel kategorileri değil, çok açık bir şekilde varolanların türlerini sınıflamaya çalıştığını” 
belirtmektedir. W. D. Ross, Aristoteles, Çev. Ahmet Arslan ve diğerleri, Kabalcı Yayınları, İstanbul, 
2002, s. 37 ve C. Shields, Aristotle, Routledge, London, 2007, s. 148. 
9 Ar., a.g.y. Örnekleri şu şekildedir (A.g.e., 1a20-1b10): 

Kategoriler 
Taşıyıcı için mi 
söyleniyor? 

Taşıyıcı İçinde mi? Varlık Türü Örneği 

Evet Evet Töz-olmayan tümel Beyaz 
Evet Hayır İkincil Tözler İnsan 
Hayır Evet  Töz-olmayan tekiller Bu grammer bilgisi 
Hayır Hayır Birincil Tözler Bu at, Bu insan 

 



 81 

haricindeki diğer kategorileri belirtmektedir. Kategorilerin birlikte ilk sıralanışı 1b 

25’de şöyle yapılmaktadır: 

 
 
“Birleştirilmeden söylenen şeylerin her biri ya tözü ya niceliği ya niteliği ya 

göreliliği ya uzamı ya zamanı ya durumu ya iyeliği ya etkinliği ya da edilginliği belirtir.”10  
 
 
Kategorilerin listesi alıntıdaki dörtlü bölümleme açısından ele alındığında töz 

kategorisi ile diğer kategoriler arasında kökten bir farklılığa işaret eder. Bu kökten 

farklılık, töz kategorisinin diğer tüm kategoriler için bir taşıyıcı (hüpokeimenon) 

olarak (ister içindelik ister onun-için-söylenme ilişkisinde olsunlar) bulunması 

dolayısıyla ortaya çıkar. Diğer tüm kategoriler tek başlarına birer varlık ifade etseler 

de töz kategorisi olmaksızın, ondan ayrı bir şekilde bulunamazlar.11 Ancak tümeller 

açısından ayrı bulunamama durumu ile tikeller arasında bir fark vardır. Tikeller; “bu 

insan” açısından “bu gramer bilgisini” işaret ettiğinden ve “o insan” olmaksızın “o 

insanın gramer” bilgisinden de söz edilemeyeceğinden, tek başlarına varolamazlar. 

Bu açık bir şekilde Aristoteles’in “taşıyıcı içinde demekle, bir şeyin içinde parça 

türünden olmayı değil, içinde bulunduğu şeyden ayrılamazcasına varolmasını 

kastediyorum” ifadesinde ortaya çıkar.12 Töz olmayan tümeller, ikincil tözler ve 

birincil töz ilişkisi ise ayrıca ele alınmalıdır. Bu sayede töz kategorisinin yeri, onun 

ikincil tözler ve töz-olmayan tümeller ile ilişkisi ortaya konduktan sonra, diğer 

                                                

10 Ar., a.g.e., 1b25. Aristoteles’in bu listeye her zaman aynı şekilde sadık kalmadığı sıklıkla 
vurgulanmıştır. Buradaki gibi tam bir liste onun Topikler adlı eserinde mevcuttur ancak her iki listenin 
Yunancasındaki kimi farklar ele alınmalıdır. Eksik olan diğer kategori listeleri Ross’un da bildirdiği 
üzere Po. An., 83b15 ve Phy., 225b5-9 ile Phy., 226a23-25’dedir. Ross, a.g.e., s. 38. Eksik listenin 
bir başka hali Metafizik 1017a25’tedir. Buradaki çeviri genel kabul edilen türden bir Türkçeleştirmeyi 
esas almıştır ancak farklı olanaklar da tartışılmalıdır. Loeb baskısı her türden kategoriyi birer soru 
şeklinde ifade etmeyi uygun bulmuştur. Nitekim bu çeviri Topikler’deki ve kimi yerlerdeki 
kullanımlar açısından yerinde bir çeviridir. Loeb baskısının çevirisi kategorileri (yukarıdaki türden 
adlandırmaları parantez içerisine alarak) asıl olarak şu şekilde sıralamaktadır: “Ne, ne kadar, ne türden 
bir şey, neye ilişkili, nerede, ne zaman, hangi durumda, hangi koşulda, ne şekilde aktif – ne yapıyor ve 
ne şekilde pasif – nasıl etkileniyor.” Topikler’de töz kategorisi daha açık bir şekilde “O nedir?” 
şeklinde bir soru ifadesi olarak yer almaktadır. Ar., Top., 103 b20. Metafizik’te sözü edilen yerdeki 
eksik listede de kategoriler özsel varlığın anlamlarından biri olarak ele alınırlar ve ilk kategori olan töz 
soru şeklinde diğerleri isim halinde belirtilirler. 
11 Ross’un belirlemesi tartışmayı daha ileri bir boyuta taşımaktadır ancak biz zaten tezin ilerleyen 
bölümlerinde konuya ilişkin bir yorum yapacağız. Yine de Ross’un belirlemesini aktarmak yerindedir: 
“Tözün dışındaki kategoriler, deyim yerindeyse, varlığın basit ‘dalları ve görüntüleri’dir”. Ross, 
a.g.e., s. 194. 
12 Ar., Cat., 1a25. 



 82 

kategoriler ile töz arasındaki ilişki ele alınabilecektir. Bu ilişkide tezimiz açısından 

önemli olanlar, nitelik kategorisi ile etkinlik-edilginlik kategorileri olacaktır. 

 

3.1.1.1. Töz (ousia) 

 

 Töz, Aristoteles açısından en önemli kavram olarak ortaya çıkmaktadır. 

Kategoriler’in başında ve Metafizik’in pek çok yerinde tözün önemi sıklıkla ortaya 

konur. Tözün önemi, hem önermede özne yerine kullanılıyor olmasından kaynaklı 

mantık içerisinde, hem diğer tüm kategorilerin ona yüklenebilir olmasından kaynaklı 

ontolojide yer bulur. Bu bölümde özellikle bunlar ortaya çıkarılmaya çalışılacaktır.13 

 Aristoteles, Metafizik’te kavramların genel tanımlarını verdiği V. kitapta töz 

için şu açıklamaları vermektedir:14 

 
 

“ ‘Töz’ (a) basit cisimlerdir, örneğin, toprak, ateş, su ve benzerleri; genel olarak 
cisimler (sōmata) ve cisimlerden oluşan parçalarını da içerecek biçimde tanrısal veya canlı 
olan şeyler. Bütün bunların töz diye adlandırılmalarının nedeni, onların herhangi bir 
taşıyıcıya yüklenmiyor oluşları aksine diğer şeylerin onlara yüklemleniyor olmalarıdır. (...) 
(c) Şeylerde içkin olan ve onların bireyselliklerini (tode ti) belirten (horisonta) ve 
tanımlayan (sēmainonta), yok olmaları durumunda bütününde yok olmasına yol açacak 
olanlar; örneğin, yüzey cisme özseldir (bazılarının dediği gibi), doğru da yüzeye özseldir. 
(...) (d) benzer şekilde öz (to ti ēn einai)15 ki ifade edilmesi tanımı verir, her tekil şeyin tözü 
olarak adlandırılır.”  

 
 
Buraya aldığımız üç tanım bizi Kategoriler’de ortaya konan töz teorisi ile 

ilişkilendirir. Tözün en önemli ayrımı daha önce de vurgulandığı üzere kendisinin 

hiçbir şeye yüklemlenmiyor oluşudur ve ikinci anlamıyla birlikte düşünüldüğünde o, 

                                                

13 Töz konusunda önemli tartışmalar, Aristoteles’in Ruh Üzerine ve Fizik adlı eserlerinde de ortaya 
çıkar. Bu hem Aristoteles’in töz üzerine görüşlerinin her alanda hissedilmesi açısından hem de felsefe 
tarihinde ortaya çıkacak iki ayrı töz olarak ruh-beden ikiliği ve fizikte etki-etkilenen tartışmalarının 
öncülü olmasından kaynaklı önemlidir. 
14 Tanımların hepsini buraya almadık, daha ziyade tezimiz içerisinde yol açıcı olanlara değindik. Ar., 
Met., 1017b10-25.  
15 Her ne kadar ousia ile to ti ēn einai ayrı kavramsallaştırmalar gibi dursa da Aristoteles’in sıklıkla 
bunları birbirinin yerine kullandığı da belirtilmektedir. To ti ēn einainin birebir çevirisi olan “bir 
şeyin neyse o olmaklığı” bir şeyin özüne ve tanımına işaret ettiği gibi örneğin birincil tözler açısından 
sözü edilen kavram açıkça tözlüğe işaret etmektedir. Sokrates’in ‘neyse o olmaklığı’ onun Sokrates 
olarak, o form ve madde birlikteliğinde olmasıdır. Bu konu aşağıda madde-form ilişkisi içerisinde ele 
alınacaktır.  



 83 

şeylerin bireyselliklerini bildirmektedir. Son anlamıyla ise tek tek şeylerin tanımını 

veren ifadeler de, tanımı vermeleri açısından tözlerdir.  

Bu kısa açıklama sonrasında Kategoriler’deki dörtlü sınıflamaya dönersek; 

ilk anlamıyla töz, hiçbir taşıyıcı içerisinde olmayan ve her şeyin kendisi için 

söylendiği16, Metafizik’te de vurgulanan, bireysellikleri işaret edendir. Aristoteles bu 

türden tözleri çok açık bir şekilde “birincil tözler” olarak tanımlamaktadır.17 

Örnekleri olarak “bu at”, “bu insan” verilmektedir. İkincil tözler ise birincil tözlerin 

tanımlarında ortaya çıkarlar. Örneğin “bu insan (X adlı kişi)” “insan”dır ve 

“canlı”dır. “X nedir?” dendiğinde verilen ilk tanım “O bir insandır” olacaktır, ikinci 

olarak “İnsan nedir?” dendiğinde “O bir canlıdır” denecektir. Bu yüzden ikincil 

tözlerin kendileri gibi tanımları da taşıyıcıya yüklenir. Aristoteles, ikincil tözler 

içerisinde türlerin (eidos) cinslere (genos) göre daha çok töz olduklarını bildirir.18 

Sebebi yukarıdaki örneklerde açığa çıktığı üzere birincil tözler tanımlanmaya 

çalışıldığında türler, cinslere göre birincil tözlere “daha yakın”19 durmaktadırlar 

eşdeyişle öncelikle türler sayesinde tanımlanmaktadırlar.20 

Töz-olmayan tümellerin, ikincil tözler olarak vurgulanan tümellerden farkı, 

ikincilerin tanımlarının da birincil tözlere yüklenebilmesi, oysa birincilerin 

yüklenememesidir. Ayrıca ikincil tözler bir taşıyıcı içinde olmamak bakımından da 

diğer tümellerden ayrılırlar. Bir diğer fark ise ikincilerin, birincil tözlerin neliğini 

bildirmeleri, oysa birincilerin sadece birincil tözlerle ilgili “bir şey”i (nitelikse, o 

şeyin sadece bir niteliğini bildirirler; nicelikse o şeyin sadece niceliğini vb.) 

bildirmeleridir. Bu açıdan töz-olmayan tümeller ile ikincil tözler olarak tümellerin 

ayrımları da ortaya konmuş olur.  

Birincil tözlerin önemli özelliklerinden bir diğeri de kendilerine karşıt 

(enantios) hiçbir şeyin olmamasıdır.21 Bu özellik, tözün karşıt olan şeyleri kabul 

edebildiği, altta yatan bir şey (taşıyıcı–hüpokeimenon) olduğunu ortaya koyar. Oysa 

                                                

16 Ar., Cat., 2a11 ve daha açık bir ifadeyle a.g.e., 2b15. 
17 Ar., a.g.e., 2a15. “İlk tözlerin doğrudan bir nesne (tode ti) belirttikleri tartışma götürmeyecek 
biçimde doğru; çünkü bölünmez, sayıca tek olan bir şey olarak açıklanmıştı.” Ar., a.g.e., 3b10. 
18 Ar., a.g.e., 2b7. 
19 A.g.y. 
20 “Çünkü yüklenenler içinde yalnızca onlar [ikincil tözler -ç.n.-] birincil tözü açığa çıkarırlar 
[tanımlarlar –ç.n.]. Ar., a.g.e., 2b30 
21 Ar., a.g.e., 3b25 ve 4a10. 



 84 

töz olmayan öteki tümellerin bizzat kendileri karşıtlaşırlar. Töz, töz olmak 

bakımından bir an sıcak diğer an soğuk olabilir, oysa renk (ve onun tümel ifadesi 

olan nitelik) bir an ak iken öteki an kara olmaz, bizzat kendisi değişir yani ak olan 

renk ortadan kalkar, kara olan renk ortaya çıkar. Oysa töz sayıca bir ve aynı olmasına 

karşın, karşıtları kendisi değişerek kabul edebilendir.22  

Düşüncelerini birincil tözler üzerinden ortaya koyan Aristoteles’in tezimiz 

açısından en önemli ifadesi bu noktada yer alır. Aristoteles, tözün karşıtı olmaması 

konusunu ele alırken hem bilginin doğru veya yanlış olabilirliğini hem de kendileri 

değişmeden ancak birincil tözler sayesinde varolmaya devam eden töz-olmayan 

tümelleri vurgularken, doğru veya yanlışlığın ve töz-olmayan tümellerin “bir başka 

şeyin etkilenimlere (pathē) maruz kalmasından”23 kaynaklı tartışılabilir olduklarını 

vurgular. Açıktır ki tözün taşıyan olarak etkilenimlere açık yapısı, tüm ontolojik 

sistemin temelinde yer almaktadır. Biz, ancak bu sayede töz-olmayan tümellerin 

varlığından söz edebilmekteyiz. “O halde, eğer ki hiçbir birincil töz var değilse diğer 

hiçbirinin olması mümkün değildir.”24  

Tözün etkilenimlerle ilişkili yapısı, ilk alıntıda ortaya konan tanımların ilkine 

de işaret etmektedir. Basit cisimler ve tanrısal veya canlı olanlar da diğer her şeyin 

onlara yüklenmeleri anlamında tözlerdir. Bu belirleme bizi “hareket etmeyen ilk 

hareket ettirici”, (tanrısal) akıllar, dört öğenin etkilenimleri ve ruha sahip varlıklar 

olarak canlıları da (ki tek tek canlılar tam da bu anlamıyla birincil tözdür) içerecek 

şekilde tüm doğanın (phüsis) ele alınmasına götürür. Bu tartışma aşağıda 

yürütülecektir. 

Töze ilişkin şimdiye kadar yürüttüğümüz tartışmada, onun birincil töz olarak 

varlığının önemi ortaya konmuştur. Ancak tartışma içerisinde geçen kimi kavramlar, 

                                                

22 Ar., a.g.e., 4a17 ve 4a30. Bu durum, nitelik konusunun ele alındığı aşağıdaki bölümde daha ayrıntılı 
tartışılacaktır. 
23 Ar., a.g.e., 4b7. 
24 Ar., a.g.e., 2b5. Ross’un uyarısı yerindedir: “Ancak bu [durum –y.n.-], onların [diğer kategoriler –
y.n.-] onsuz [birincil töz –y.n.-] olamamalarına karşılık, onun [birincil töz –y.n.-] onlar varolmaksızın 
[diğer kategoriler –y.n.-] var olabilmesi anlamına gelmez. Niteliksiz bir töz, tözsüz bir nitelik kadar 
olanaksızdır.” Ross, a.g.e., s. 195. Shields’ın kategorilerin nereden türetilmiş olabileceğine dair 
yürüttüğü tartışmanın vardığı sonuç önemlidir: “Bir kategori, eğer ki bir birincil töz varolacaksa, bu 
birincil tözün olması gereken bir şey türüdür.” Shields, a.g.e., s. 166. Platon ile ilgili bölümde, dipnot 
103’te ki Cornford’un “kategorilerin karakterler (pathē) olarak düşünülmesi gerektiği” yolunda ki 
vurgusunu da hatırlayabiliriz.  



 85 

tözün, tanımlama sorunu düşünüldüğünde, başka anlamlara da gelebileceğini ortaya 

koymaktadır. Nitekim Aristoteles Metafizik’te bu tartışmayı daha ileriye götürüp, 

tözün farklı anlamlarını ortaya çıkarmaya çalışmıştır. Tözün başka anlamları, birincil 

tözlerin tanımlanmaya çalışılmasında ortaya çıkmaktadır. Birincil tözler ikincil 

tözlerle tanımlanmaktadır, bu durumda da tümel olan ikincil tözlerin birincil tözlere 

form (eidos veya bazı kullanımlarda morphē) ve onların özleri olmak bakımından 

yüklendikleri söylenebilir. Aristoteles’in töze ilişkin görüşlerinin tartışılması bu 

ilişkinin ortaya konması ile sonuçlandırılabilir. 

Bu tartışma Metafizik’te geniş bir şekilde yürütülmektedir. İnceleme şu giriş 

ile başlamaktadır: 

 
 
“ ‘Töz (ousia)’ terimi, eğer daha fazla sayıda değilse bile, en azından dört kökensel 

durumda kullanılır; hem öz (to ti ēn eiani) hem tümel (to katholou) hem de cins (genus), 
son olarak taşıyıcı da (hupokeimenon) tekil olanın tözü olarak düşünülür.”25  

 
 
Taşıyıcının ne şekilde ele alındığı Kategoriler’in asıl konusudur ve yukarıda 

geniş bir şekilde tartışılmıştır. Bununla birlikte, Aristoteles’in taşıyıcı dışındakilere 

önem verişi ele alınmalı ve töz olarak hangisinin öne çıktığı belirlenmelidir.  

Yukarıda ele aldığımız üzere taşıyıcı olan birincil töz, diğer kategorilerin 

kendisine yüklemlendiği bir bireysel varolandır. Bireysel varolan olması (tekil) onun 

ikincil tözler olarak vurgulanan tümellerle ilişkisini öne çıkarmaktadır. Söz konusu 

olan tanım (horismos) olduğunda, birincil tözler varolanlar olarak her ne kadar hem 

zaman bakımından hem de önem bakımından önce gelse de; ikincil tözler önem 

kazanmaktadır. Bu durumda son yaptığımız alıntıda sözü geçen kavramlar ele 

alınmak zorunda kalınmaktadır. Öz, tümel ve cinse ilişkin tüm tartışmanın 

sergilenmesi tezimiz açısından gerekli olmadığından, sadece Aristoteles’in 

Metafizik’te, tanım söz konusu olduğunda töz olarak neyi öne çıkardığı 

belirtilmelidir.  

Açıktır ki cins (genus) bir tür tümeldir ve bu bakımdan ayrıca ele alınması 

gerekmemektedir. Tümel olanlarda Metafizik’te, Kategoriler’den farklı şekilde ele 

                                                

25 Ar., Met., 1028b35. 



 86 

alınmamaktadır. Geriye incelenmesi gereken bir konu olarak, öz ve taşıyıcı 

kalmaktadır. Taşıyıcı da Kategoriler’de ağırlıklı olarak incelense de burada farklı bir 

kavramsallaştırma içerisinde ele alınmaktadır.  

Öz (to ti ēn einai) bir şey neyse onu ifade edendir. Bu anlamıyla öz, tanımla 

(horismos) ilişkili bir konudur. Bir “bu (tode ti)”nun “neliği” dir. Bu bireysel ile 

diğer bireysel arasındaki farkı ne yaratmaktadır? Ben, Sokrates ile Platon arasındaki 

farkı nasıl biliyorum? Açıktır ki söz konusu olan sadece tanımları olsaydı, her ikisi 

de “insan”, “aklı olan hayvan” olmak bakımından birbirlerinden ayrılamayacaklardı, 

oysa ki Sokrates ve Platon’u birbirinden ayırmamı sağlayan, onların belli bir form ve 

madde bileşimde birbirinden ayrı varolanlar olarak ortaya konulabilmeleridir. Madde 

(hülē), form (eidos) ve ikisinin bir araya gelmesinden oluşan birleşik varlık 

(süntheton) açısından düşünüldüğünde ise, öz olmaya ve dolayısıyla tözü vermeye 

biri daha yatkın olacaktır. Aristoteles’in çözümlemelerde kullanıldığı en genel ilke 

gereğince, ilke olanın belirlenebilmesi hangisinin önce geldiğiyle de ilişkilidir.26 Bu 

durumda açıktır ki töz daha temel anlamıyla, önceden belirlenen gibi sadece tode ti 

olan birleşik varlık değildir, çünkü birleşik varlık madde ve formdan meydana 

gelmektedir, doğal olarak onlardan sonradır. Öte yandan birleşik varlık içerisinde 

madde ve formdan hangisi töz olmaya yatkındır? Eğer ki töz olmaya yatkın olan 

madde olsaydı tüm Metafizik araştırma amacına erişemez kalırdı çünkü metafizik en 

yüksek bilim olması açısından hedefini “Varlık nedir?” sorusunun cevabını bulmak 

olarak koymaktadır27. Madde değişime açıktır, her ne kadar Metafizik V. kitapta 

tözün ilk anlamı dolayısıyla maddi olanlar tartışmaya alınmışlarsa da, madde genel 

olanı vermeye uzaktır. Oysa bilim genel olanlar üzerinden iş görür. Bu durumda 

form, ontolojik araştırma ve epistemolojik kaygılar dolayısıyla töz olmaya daha 

yatkındır. Eğer ki amacımız fizik bilimi açısından tözü ele almak olsaydı, töz 

araştırmasında madde önem kazanırdı ancak burada ontolojik kökenler söz 

konusudur. Dolayısıyla form, tanımı ifade etmesi nedeniyle töz olmayı 

hakketmektedir.  

                                                

26 “Hem tanım (logos), hem bilgi (gnosis), hem de zaman (khronou) bakımından ilk olan tözdür  
(ousia).” Ar., Met., 1028a33. 
27 Bu soru Aristoteles’in pek çok yerde sıklıkla bildirdiği üzere “Töz nedir?” sorusudur. 



 87 

Form, Aristoteles tarafından tözün iki özelliğe sahip bir şey olarak 

araştırılmasıyla ilişkili olarak töz kabul edilmektedir. İlki Aristoteles tarafından 

sıklıkla dile getirilen ve yukarıda ele alınan başka bir şeyin yüklemi olmama 

özelliğidir. İkincisi “Çünkü özellikle, bireysellik ve ayrılabilirliğin töze ait olduğu 

kabul edilmiştir.”28 cümlesiyle vurgulanmaktadır. Bir şeyin o şey olarak 

vurgulanmasına yol açan bireyselliği içerisinde form, ayrılabilir olma bakımından 

(bağımsız) töz olmayı maddeden daha çok hak etmektedir. Ayrılabilir (khōristos), 

Aristoteles’in tümellere ilişkin olarak Platoncu idea görüşüne yönelik sıklıkla dile 

getirdiği üzere sadece düşüncede ayrılabilir anlamına gelmektedir. Form, bireysel 

olandadır ancak düşüncede ayrılabilir ve bireysel olanın tanımını vermesi açısından 

töz olarak görülür. Bir şeyin niçin o şekilde olduğu ve başka şekilde olmadığı 

sorusunun cevabı olarak form, o şeyi, kendi yapısı içerisinde tanımlama olanağını 

vermektedir. Bu olanak da, Metafizik’in nedenler araştırması göz önüne alındığında 

formel ve ereksel nedenle ilgilenmekle ortaya konabilir. Bir şeyin neliği (özü) 

araştırıldığında, töz olarak formu işaret etmek ve form olarak da o şeyin neye yönelik 

bir şekilde o formda olduğunu araştırmaktır. Formel nedeni vermesi bakımından 

form, bir şeyin öncelikli tözüdür. Nedenlerin araştırıldığı son kısımda bu belirleme 

daha da belirginleşecektir. 

 

3.1.1.2. Nitelik (poion) 

 

Tezimizde iki nedenden dolayı diğer kategoriler değil de nitelik kategorisi ele 

alınmaktadır. İlk olarak, Aristoteles tarafından nitelikler, açık bir şekilde birer 

etkilenim (pathos) olarak vurgulanmışlardır. İkinci olaraksa pathosun diğer bir 

anlamı olarak duygulanımlar, birer nitelik türüdürler. Pathosun ilk anlamıyla niteliği, 

tözle olan ilişkisi açısından incelememiz gerekmektedir. Pathosun ikinci anlamı ise 

bizi, ileriki bölümlerde hem tek tek duygu durumlarını hem de bunların canlıyla olan 

ilişkisini ve bu ilişkiden doğan pratik sorunları (etik ve retorik) ele almaya 

yöneltmektedir.  

                                                

28 Ar., Met., 1029a28. 



 88 

Niteliğin en genel tanımı, “şeylerin nasıllıklarının ona göre söylendiği 

terim”dir.29 Aristoteles nitelik için, Metafizik’te, kavramların genel tanımlarını 

verdiği V. kitapta şu açıklamaları vermektedir: 

 
 
“Nitelik (a) bir anlamda tözün ayrımını belirtir30, örneğin bir insan belli bir nitelikte 

bir hayvandır çünkü o iki ayaklıdır; bir at da belli bir niteliktedir çünkü o da dört ayaklıdır. 
(...) Bütün bunlar tözle ilgili özsel ayrımın nitelik olduğunu göstermektedir. (...) (c) Hareket 
halindeki tözün her türden etkilenimleri ki, etkilenimlerin değiştikleri durumda cisimlerin de 
farklı hale geldikleri söylenir, örneğin sıcaklık ve soğukluk, beyazlık ve siyahlık, ağırlık ve 
hafiflik vb. (d) Terim erdem (aretē) ve erdemsizliğe (kakia) ve genel olarak iyi ve kötüye 
yapılan gönderimle kullanılır.”31 

 
 
Bu tanımlardan (d) maddesi, aslında (c) maddesinin içerisinde 

değerlendirilebilir. Ayrıca, Aristoteles aynı metnin devamında niteliğin tözler 

açısından ayrım olduğunu tekrar vurguladıktan sonra, bunun hareketli ve hareketsiz 

tözlerde farklı anlamlara geldiğini belirtmektedir.  

Hareketli tözlerin, hareketli olmak bakımından etkilenimlere (pathē) maruz 

kalmaları (paskhein) söz konusudur. Bu anlamda erdem ve erdemsizlik hareketli 

olanların hareketli olmaları bakımından uğradıkları etkilenimlerdir. Şu veya bu 

yönde etkiye maruz kalanlar iyi veya kötü olurlar. Çünkü eylemde bulunma bir tür 

etkinliktir ve etkinlik belli etkilenimler (seçimde bulunabilen canlının özelliği olarak) 

sonucu oluşmaktadır (ister fiziksel ister ruhsal olsun). Bu tür nitelikler 

Kategoriler’de bildirildiği üzere32 insanda huy (heksis) veya yatkınlık (diathesis) 

olarak yer alırlar. Kısa dönemli olmaları bakımından yatkınlıklar, uzun dönemli 

huylardan ayrılırlar. Bazı şeyler ise sonradan edinilen huy veya yatkınlık gibi değil, 

doğaları gereği belli bir olanak ya da olanaksızlığa sahip olanlar için söylenir. Huy 

ve yatkınlık türünden olmayanlar da, doğaları gereği bazı şeylerden etkilenme ya da 

                                                

29 Ar., Cat., 8b25. 
30 Ayrım (diaphora) üzerine açıklamalar için Bkz. Ar., Cat., 3a20. Kısaca belirtilmek istendiğinde 
ayrım, aynı tür altındaki bir bireysel tözün diğer bir bireysel tözden farklılığını tanımda ortaya 
koyandır. Aynı ilişki ikincil tözlerde, daha çok töz sıfatını hak eden tür (eidos) için de geçerlidir. 
Türler de aynı cins içinde olmak bakımından birbirlerinden ayrımlarıyla farklılaşırlar. Ayırıcı 
özelliklerin tanımları da tıpkı ikincil tözler gibi birincil tözlere uygulanabilir. Bu alıntıdaki örnekle 
söylendiğinde, İnsan ve At aynı tür (duyulanan ruha sahip hayvan) içerisinde yer almalarına rağmen 
birinin diğerine göre ayrımı iki ayaklı olması, diğerinin de dört ayaklı olmasıdır. 
31 Ar., Met., 1020a33-1020b13. 
32 Ar., Cat., 8b25-9a13. 



 89 

etkilenmeme olanağını (dunamis) kendilerinde taşırlar. Bu türden olanlar huy veya 

yatkınlık anlamındaki niteliklerden farklıdırlar.33 

Niteliğin en önemli tanımı, Aristoteles’ten yaptığımız alıntıdaki (c) 

maddesidir. Burada ele alındığı biçimiyle gayet açık görünse de Kategoriler’de 

yorumlanması zor bir pasaj içerisinde ele alınmaktadırlar.34  

Kategoriler’de niteliklerle ilgili bölümün girişinde, niteliğin üçüncü bir cinsi 

olarak etkileyen nitelikler35 ve duygulanımlar sayılmaktadır. Ancak aynı bölümün 

sonunda duygulanımların nitelik olmadıkları belirtilir. Her ne kadar bu iki ifadenin 

birbiriyle çeliştiği açıksa da, biz bu karışık durumun yine de Aristoteles açısından 

açık kılınabileceğini düşünüyoruz. Etkileyici nitelikler, Metafizik’teki tanımda 

belirtilenlerle uyum içerisindedir. Tatlılık, acılık, ekşilik ve sıcaklık, soğukluk vb. 

şeyleri üstlenen, yani bunların yüklendiği tözlerin “nasıllık”ları onlara göre söylenir. 

“Bal nasıldır?” sorusu bala tatlılık yüklenmiş olduğundan dolayı “Bal tatlıdır” ile 

cevaplanır. Aklık, karalık vb. duygulanımlar sonrası ortaya çıkan renkler de yine 

etkileyen niteliklerdir. Bunlar huy-yatkınlık ilişkisinde olduğu gibi tözün nasıllığının 

söylenmesi açısından uzun süreli olmaları durumunda nitelik olarak adlandırılırlar. 

Kısa dönemli renklenmeler ise (duygulanımlardan oluştukları için) nitelik olarak 

sayılmazlar. Aynı şekilde duygulanımlar da, kısa süreli olmalarından kaynaklı birer 
                                                

33 Ar., a.g.e., 9a15-27. İkinci anlamdaki (alıntıda (c) olarak vurgulananlar) nitelikler, söz konusu olan 
töz açısından eğer ki kısa dönemlilerse (onun ilineksel bir özelliğiyse –ateş sıcaktır ancak insan hem 
sıcak hem soğuk olabilir-), yatkınlık olarak adlandırılırlar.  
34 Ar., A.g.e., 9a28-10a10. 
35 Türkçe çevirisinde “duyularla ilgili nitelikler” olarak karşılanmıştır. Bu Türkçeleştirme ilk anda 
doğru gözükse de pasajın ilerleyen kısımlarında sorunlara yol açmaktadır veya basit bir çeviri hatası 
vardır: “Oysa aklık, karalık ve öteki renkler bu söylediklerimizle aynı biçimde ‘duyularla ilgili nitelik’ 
adını almazlar, kendileri bir duyudan meydana geldikleri için bu adı alırlar.” Ar., Kategoriler, 9b11. 
Renk herhangi bir şekilde bir duyudan meydana gelmemektedir. Burada ya basitçe bir çeviri hatası 
vardır ve aslında duygulanımlardan meydana geldiği söylenmek istenmektedir ya da aslında bizim asıl 
olarak savunduğumuz üzere zaten “duyularla ilgili nitelikler” olarak çevrilmesinde bir sorun vardır. 
Ackrill bu durumu gayet yerinde bir şekilde vurgulamıştır. Ar., Categories and De Interpretatione, 
Tr. J. L. Ackrill, Clarendon Press, Oxford, 1963, s. 106. Burada genel olarak etkileyen nitelikler 
kastedilmektedir çünkü duyularla ilgisi olmak bakımından sıcaklık (soğukluk, tatlılık vb.) ve aklık (ve 
diğer renkler) birbirleriyle aynı durumdadır. Hepsi duyu organı ile olan ilişkileri bakımından aynı 
durumdadırlar. Oysa Aristoteles’in burada belirttiği renkler, bir sonraki tartışmaya geçmek üzere bir 
duygulanımdan kaynaklı oluşanlardır. Nitekim Yunanca renk (khroia) ilk anlamıyla derinin yüzeyi 
anlamına gelmektedir. Aristoteles burada genel olarak rengi kastediyor olsaydı 1a27’de kategorilerin 
dörtlü sınıflamasında hem töz-olmayan tümelleri hem de töz-olmayan tekilleri örneklemek istediğinde 
rengi kullanamazdı. Oysa renk apaçık bir niteliktir. Ancak burada kastedilen, bir duygu durumu 
anlamında bir etkilenmeden oluştukları şekliyle, renklerdir. Nitekim bir sonraki satır (9b12) 
duygulanımları ele almaktadır. Çünkü kırmızı renk, utanma sonrası ciltte meydana çıkmaktadır yoksa 
genel anlamıyla duyudan dolayı (Türkçe çeviride kastedildiği üzere) ortaya çıkmamaktadır. 



 90 

nitelik değildir. Çünkü kızdığı için kızarana dair “X nasıldır?” dendiğinde, nasıllığı 

“X kırmızıdır” olarak değil “X kızgındır” olarak söylenir. Ancak tam da bu noktada 

yukarıda çelişik olarak gözüken durum bizce çelişiklikten kurtulur. Kızdığı için 

kırmızı olan bir töz açısından “X nasıldır?” sorusu sorulduğunda “X kızgındır” 

cevabının verilmesi, onun renk bakımından niteliğini vermiyorsa da Metafizik’teki 

tanım gereği hareket eden bir tözün (bireysel insan) hareket halinde olmasından 

kaynaklı uğradığı etkilenimler (pathē) anlamında o anda nasıl bir duygu durumunda 

(pathos) olduğunu veriyordur. “X kızgındır” cevabı açıkça ruhun (form olarak) 

niteliğini vermektedir. Nitekim Aristoteles’in burada töz ile ilişkileri bakımından 

niteliğin ilk anlamını uzun ve kısa dönemli olarak ele almak gerektiğini (huy ve 

yatkınlık olarak) söylediği vurgulanmıştı. Buna uygun olarak Aristoteles, doğuştan 

meydana gelen kimi etkilenmeler olarak kızgınlığı nitelik olarak kabul edebileceğini 

bildirmektedir. Sonuç olarak her ne kadar bu pasajda duygulanımların (pathē) nitelik 

olup olmadığı sorunu açık uçlu kalsa da, duygulanımlar, tözün tanımlanması 

açısından bir faydaları varsa, uzun dönemlilerse nitelik olarak kabul edilmelidirler.36 

Bu yorumumuza destek verebilecek daha açık ifadeler Metafizik’te 

bulunabilir. Bu açıdan V. kitabın 21. bölümünde ele alınan pathos kavramını  

incelemek yerinde olacaktır:  

 
 
“Etkilenim (pathos) (a) bir anlamıyla başkalaşmanın (alloiōsis) olanaklı olabilmesi 

açısından bir niteliktir; örneğin aklık ve karalık, acılık ve tatlılık, ağırlık ve hafiflik vb. (b) 
Bu niteliklerin aktüelleşmesi (energeia) ; e.d. çoktan gerçekleşmiş başkalaşmalar (alloiōsis). 
(c) Özel olarak düşünüldüğünde zararlı başkalaşmalar ve hareketler (alloiōsis kai kinēsis), 
dahası üzüntüye neden olacak şekilde acı verenler. (d) Felaket ve talihsizlikler gibi aşırı 
durumlar da ‘duygulanım’ olarak adlandırılırlar.” 

 
 
Bu maddedeki açıklamalar ile beraber düşünüldüğünde, niteliğin pathos 

anlamı açık bir şekilde ortaya çıkmaktadır. Bununla birlikte, buradaki açıklamalar 

duygulanımlarla ilgili olmak bakımından Kategoriler’dekilere göre daha açıktır. 

                                                

36 Aksi durumda kalıcı bir hale gelmiş kimi duygu durumları tartışmalı hale gelecektir. Mutluluk vb. 
kalıcı hale gelmiş bir duygu durumu Aristoteles açısından ulaşılması gereken bir erek olarak insan 
yaşamının temel kavramlarından biri haline gelebilmişse demek ki Aristoteles, kimi duygu 
durumlarının nitelik olarak adlandırılmasına (kalıcılaştığı oranda) karşı çıkmayacaktır. Tüm bu pasajın 
zorluğu duygulanımların ve ona bağlı renklenmelerin genel olarak kısa dönemli olarak ele alınmış 
olmasından kaynaklı görünmektedir. 



 91 

Örneğin buradaki açıklamalar, yüzü kızaran insanın nasıllığının, kızarmadan 

kaynaklı kızgın olarak belirtilebilmesine izin vermektedir. Elbette son iki madde 

açısından ele alındığında pathosun kötü bir şeye maruz kalma anlamının öne çıktığı 

görülebilir. Burada açıkça pek çok duygu durumunun tek tek pathos olarak ortaya 

konmadığı vurgulanmalıdır. Ancak Aristoteles’in tanım ve mantık konusundaki 

açıklamaları gereğince, acı ile üzüntü türünden duygu durumları pathos olarak 

vurgulanmışsa, bunların karşıtlarının da pathos olarak vurgulanması gerekmektedir. 

Sonuç olarak duygulanımlar da nitelikler olmaları bakımından en genel anlamda 

etkilenimlerdir.  

 

3.1.1.3. Etkinlik-Edilginlik37 (poiein-paskhein) 

 

 Aristoteles Kategoriler’de etkinlik-edilginlik kategorilerine çok az yer 

ayırmıştır. Ayrılan yerin de Aristoteles’e ait olup olmadığı tartışmalıdır.38 Biz bu 

başlık altında bu kategorilerin sadece genel tanımlarını vermekle yetineceğiz. Asıl 

olarak tartışmayı 3.1.2 başlığı altında yürüteceğiz. Çünkü bu kavram çiftinin yoğun 

olarak tartışıldığı iki metin, Fizik ve Oluş ve Bozuluş Üzerine adlı metinlerdir. 

 Aristoteles, 1b 25’te kategorilerin sayıldığı pasajda, etkinlik ve edilginlik için 

örnekler vermektedir. Bu örneklere göre; “kesmek ve yakmak, etkinlik; kesilmek ve 

yakılmak edilginlik”tir. Bu örneklerden anlaşıldığı kadarıyla Aristoteles, töz üzerine 

bir soru sorulduğunda ona verilen cevapları göz önünde tutmaktadır. “X ne tür bir 

etkinlikte” sorusu “X kesiyor” şeklinde cevaplanabilir aynı şekilde “X ne tür bir 

edilginlikte (etkilenim durumunda)” sorusu da “X kesiliyor” ile cevaplanır. 

 Bu bakımdan ele alındığında daha öncede belirtildiği üzere bu iki kategori de 

karşıtlığı, azlığı ve çokluğu kabul eder. 

                                                

37 Paskhein tez boyunca çeşitli kavramlarla karşılanmıştır. Bu tavra yol açan en önemli gerekçe 
kavramın geniş anlam karşılığıdır. Tek bir Türkçe karşılık farklı kullanımlarda yol açıcı 
olmamaktadır. Örneğin genelde kullanılan bir karşılık “etkilenim, maruz kalmak”tır ancak kategoriler 
açısından etkinliğin karşıtı olarak etkilenimlik kavramı uygun görünmemektedir. 
38 Kategoriler metni 11b’de etkinlik ve edilginliğin ele alındığı yerde kesintiye uğramıştır. Bu 
kesintiye rağmen, genellikle bu kısım da dahil olmak üzere 11b10-11b15 arasına kadarki bölüm 
Aristoteles’in olarak kabul edilmiştir. Kategoriler metni geleneksel olarak Antepraedicamenta (I ve 
III arası bölümler), Praedicamenta (IV ile IX arası bölümler) ve 11b15 sonrası Postpraedicamenta 
olarak üçe ayrılmaktadır. Birincisi, ikinci bölümle beraber Aristoteles’e ait olarak kabul edilmektedir. 
Ar., Categories and De Interpretatione, Çev. J. L. Ackrill, Clarendon Press, Oxford, s. 69. 



 92 

 
  

“Isınmak soğutmaya, ısınmak soğumaya; haz duymak acı duymaya karşıt. (...) 
[Bunlar –ç.n.-] azlık ya da çokluğu da kabul ederler: Isıtmak az ya da çok olabilir, ısınmak az 
ya da çok olabilir, acı duymak da daha az ya da çok olabilir.”39 

 
 
Sonuç olarak, etkinlik-edilginlik kategorileri diğer kategorilerle aynı biçimde 

kabul edilmektedirler. Açıktır ki, tözle ilişkileri bakımından da diğer kategorilerle 

aynıdırlar. Ancak değişim konusunun ele alındığı aşağıdaki bölümde ortaya çıkacağı 

gibi etkinlik ve edilginlik, değişim konusu içerisinde ikincil bir öneme sahiptir. Bu 

iki kategori değişimde, diğer kategorilerdeki değişimin olanağını sağlamak açısından 

yer almaktadırlar. Değişim, etkinlik-edilginlik kategorilerine göre değil diğer 

kategorilere göre olanaklıdır. Bu fark aynı zamanda kategoriler arasında da göreli bir 

farklılaşmanın olduğuna dair bir işaret olarak kabul edilebilir.40 Nitekim 

Aristoteles’in kimi kategorileri öncelikli olarak vurguladığını belirtmiştik. 

 

3.1.2. Pathosun Metafizik Kökenlerinin Ortaya Çıkarılması Açısından 

Değişim 

 

 Töz ve diğer kategorilerin açıklanmaya çalışıldığı yukarıdaki bölümlerden töz 

başlığında, madde ve form ilişkisi; bireysel varolanlar ve değişim probleminin önemi 

ortaya çıkmıştır. Töz ve diğer kategoriler arasındaki ilişkiler açısından tözün 

etkilenimlere açık yapısı, önümüze doğa araştırmasının (phüsiologia) bütününü 

çıkarmaktadır. Tözün önemli bir tanımı olarak verilen “bireysel varolan”, madde-

form ilişkisi içerisinde, diğer kategorilerden bazıları açısından değişime uğrayan bir 

yapıya sahiptir. Ayrıca tözün form olması ve formun bireysel olanın incelenmesinde 

formel nedeninin sergilenmesi olduğu düşünüldüğünde, bir şeyin “neden öyle 

olduğu” ortaya konmak istendiğinde, “bir şeyin neden o şekilde bir eylemde 

bulunduğu”nun araştırılması gerekmektedir. Hem birincil tözler olarak vurgulanan 

                                                

39 Ar., Cat., 11b-11b10. 
40 “Kategorilerin hepsi aynı önemi taşımazlar. Aristoteles son sırada gelen kategorileri [ilişki, yer, 
zaman, konum, durum, etkinlik, edilgenlik –y.n.-], çoğu yerde niteliğe indirger.” Denkel, a.g.e., s. 
126. 



 93 

dört öğe (stoikheion) ve onların değişimleri (pathē) hem de tek tek bireysel 

varolanlar bu açıdan irdelenmelidir. Tezin, üçüncü bölümünün ikinci ana alt 

başlığının insanın psikolojik yaşantısı olması da bu açıdan düşünülmelidir. İnsan da, 

hem bir birincil tözdür -‘İnsan’ olarak değil; Sokrates, Platon gibi bir bireysel 

varolan olarak düşünüldüğünde- hem de pek çok etkilenime açık yapıdadır. Bu 

anlamda değişim konusu, hem pathosun metafizik kökeninin anlaşılması, hem de 

tezin ilerleyen bölümlerinde karşımıza çıkacak olan duyulanma, etkilenme vb. 

insanda meydana gelen değişimleri anlayabilmek açısından ele alınmalıdır. 

 

3.1.2.1. Değişim ve Türleri 

 

 Aristoteles’in değişim türlerini, kategorileri temele alarak belirlemiş 

olmasından dolayı değişim (metabolē) ve değişim türlerinin ilk bölüm içerisinde ele 

alınması gerekmiştir.41 Bu açıdan bakıldığında değişim türlerinin incelenmesi töz ve 

diğer kategoriler arasındaki farkların ve ilişkilerin ortaya konmasını da 

kolaylaştıracaktır. 

 Aristoteles’e göre “doğa (phüsis) bir hareket (kinēsis) ve değişme 

(metabolē) ilkesidir (arkhē)”.42 Dolayısıyla her tür varolan, bir değişme ya da 

                                                

41 Kategoriler eseri 15a10 ve sonrasında kinēsis türlerini ele almaktadır. Bölümün net bir yapı 
sergilemekten uzak ve özgünlüğünün tartışılır olmasından kaynaklı, Kategoriler’deki belirlemelere 
burada yer verilmemiştir. 
42 Ar., Phy., 200b10. Değişme ve hareket hem Türkçe hem de İngilizce kaynaklarda farklı çevirilerle 
karşılanmaktadır. Bunun yanısıra da Aristoteles’in genellikle bu terimleri birbirleri yerine 
kullanmasından kaynakl ıbir zorluk söz konusudur. Bir diğer zorluk da Aristoteles’in kimi pasajlarda 
bu kavramların aralarında cins-tür türünden bir hiyerarşiden söz etmesinden meydana gelmektedir. F. 
Solmsen, Aristotle’s System of the Physical World-A Comparison with his Predecessors, Cornell 
University Press, Ithaca, 1960, s. 178-9. Biz ilerleyen bölümlerde bir karışıklık oluşmaması için 
Türkçe Metafizik çevirisinde olduğu haliyle kinēsisi “hareket”, metabolēyi “değişim” ile karşıladık. 
Ancak bu çevirinin de kendi içerisinde sorunları olduğu açıktır. Türkçede nitelik, nicelik, yer 
değişiminden söz ederiz; bu ifade doğru olmakla birlikte bu üç alt kategorideki değişimin öncelikli ait 
olduğu tür harekettir (kinēsis). ‘Nitelik değiştirme’ çevirisi bu sınıflamayı vermekten uzaktır. Fizik’in 
Türkçe çevirisi kinēsisi devinim ile karşılamış ancak çevirinin dipnotunda devinimin her tür değişimi 
içerdiğini belirtmiştir. (Dip not 14) Oysa ki kinēsis, Aristoteles tarafından metabolēnin bir alt sınıfı 
olarak vurgulanmaktadır. Ayrıca yine nitelik devinmesi gibi bir ifade (her ne kadar çeviride 
kullanılmasa da) uygun durmamaktadır. İngilizce çeviri Grekçe orjinal ifadenin karşılanmasının zor 
olduğunu belirtmekle beraber bu zorluğu, metabolēyi değişik karşılıklarla, metin içerisindeki 
kullanımına uygun karşılıklar vererek aşmaya çalışmıştır. Örneğin metabolēyi “geçiş” (transition), 
“değişim” (change) gibi farklı sözcüklerle, yine kinēsisi “hareket” (movement) ve “devinim” 
(motion) sözcükleriyle karşılamıştır. Bkz. Ar., Fizik. Ar., Phy., s. X ve Ar., Metafizik, Çev. Ahmet 
Arslan, Sosyal Yayınları, İstanbul, 1996. 



 94 

değişmeme durumu içerisinde olmalıdır. Şeyler (bireysel varolanlar) oluşmuşlardır 

ve oluş; doğal olarak, sanat yoluyla veya kendiliğinden olmuş olabilir. Yine de; 

 
 

 “Oluşmuş her şey, bir şey yoluyla ve bir şeyden ve bir şeye olmuştur. Ben ‘bir şey 
olur’ dediğimde kategorilerden birini kastediyorumdur; ya belirli bir ‘bu’lukta (tode ti), 
nicelikte, nitelikte ya da bir yerde”.43  
   
 

Aristoteles bu alıntıda ve kimi başka yerlerde, sanki her bir kategori açısından 

bir tür değişimden söz edecekmiş gibi durmaktadır.44 Oysa yukarıdaki listeye sadık 

kalmıştır. Ya belirli bir şeyden, nitelikten, nicelikten ya da yer değiştirmeden söz 

etmiştir. Değişim türlerinin sayılan kategoriler açısından ve her birindeki değişim 

tarzlarının ele alınışının en açık ifadesi Fizik 225a ve sonrasında yer alır: 

 
 

 “Öyleyse, eğer her değişim bir şeyden başka bir şeye (çünkü ‘metabolē’ sözcüğü, 
daha önce bulunduğun bir şeyden daha sonra bulunduğun bir şeye ‘karşıdan karşıya gitmeyi’ 
vurgulamaktadır) ise; şu şekilde dört tür değişim olacak gibidir. ‘Pozitif’ sözcüğünü 
evetleyen bir terim tarafından vurgulanan bir şey olarak kullanıyorum, bir değişim (1) ya 
pozitif bir şeyden (A) pozitif bir şeye (B) veya (2) pozitif  bir şeyden (A) negatif bir şeye 
(~A) [kendisinin zıttına -ç.n.-], veya (3) negatif bir şeyden (~A) pozitif bir şeye (A) 
[kendisinin zıttına -ç.n.-] veya (4) negatif bir şeyden (~A)  negatif bir başka şeyedir. (~B)”45 
  
 

Mantıksal tüm olasılıklar bu girişte sergilenmiştir.46 Bunlardan sonuncusunun 

değişim olmayacağı açıktır çünkü aralarında karşıtlık yoktur.47 Bu da demektir ki 

değişim karşıtlar arasında meydana gelen bir şeydir. Geri kalanlar arasında (2) ve (3) 

sırasıyla bozuluş (phthora) ve oluş (genesis) olarak tanımlanacaklar ve hareket 

(kinēsis) olmayan değişimler olarak açıklanacaklardır. Oluş ve bozuluş hareket değil 

                                                

43 Ar., Met., 1032a13. 
44 “Dolayısıyla kaç tür varolan (to onta) varsa değişme ve hareket türleri de o kadardır.” Yukarıda 
Aristoteles’in kategorileri en üst varlık sınıfları, en üst varolanlar olarak düşündüğünü irdelemiştik. 
Ar., Phy., 201a 5. 
45 A.g.e., 225a 1. Türkçedeki taşıyıcı (hüpokeimenon) çevirisi, sözlük karşılığı anlamında doğrudur. 
Ancak bu çevirinin burada Aristoteles’in vermeye çalıştığı açıklamaya uygun düşmediği açıktır. 
Aristoteles açıkça, mantık ilkeleri gereği bir tartışma yürütmektedir. Pozitif çevirisi ayrıca Ross’un 
hem orjinal diline hem de Türkçe çevirisine uygundur. Ross, a.g.e., s. 104. Burada alıntılanan kısmın 
neredeyse birebir şekli Met., 1067b15 ve devamında da vardır. Fizik kitabından ve bu bölümde 
yapılan alıntıların benzerleri için Metafizik’in adı geçen bölümünden de yararlanılabilir.  
46 Bkz. Ar., I., 19b14 ve Ar., Pr. An.  
47 Ar., Phy., 225a10. 



 95 

değişimdir çünkü harekette durmak da (hareket etmeme –stasis-) gereklidir. Oysa 

oluş ve bozuluşta hareket etmeme gibi karşıt bir durum yoktur. (1) ise geriye kalan 

tek hareket (kinēsis) türüdür. Hareket türleri karşıtlardan veya ara durumlardan 

meydana gelebilirler.48  

 Sonuç olarak tüm kategoriler içerisinde hareket olarak adlandırılabilecek üç 

kategori vardır. Bunlar “niteliksel, niceliksel ve yere göre” harekettir.49 Aristoteles 

bu değişim türlerini de kendi içlerinde sınıflandırmaktadır. 

 
  

“Dahası hala bir belirsizlik (Grekçe’de) vardır; çünkü aynı sözcük (gignesthai) hem 
‘varoluşa gelme’ şeklinde mutlak anlamında hem de daha önce olmadığı ‘şu veya bu şey 
olmak’ anlamında ‘oluşmak’ olarak kullanılır. Sadece somut, belli bir şey (hüpokeimenon) 
olmak açısından ‘oluşmak’ varoluşa gelmek anlamındadır. Şimdi diğer tüm değişme 
türlerinde, ister nitelik ister nicelik ister yer (...) açısından olsun, açıktır ki değişime uğrayan 
altta yatan kimi tözler olmalıdır, çünkü sadece somut şeyin başka bir şey hakkında 
söylenmeme ancak diğer tüm kategorilerin kendisine yüklemlenme karakterine sahip olma 
bakımından ‘tözsel varlığı’ vardır.”50 

 
 
Aristoteles töz kategorisinde meydana gelen değişmeyi diğerlerinden açıkça 

ayırmaktadır. Töz kategorisindeki oluş, meydana gelme ve yok olma iken 

diğerlerindeki oluş ‘bir şeyken’ ‘başka bir şey haline gelme’ tarzında ikinci türden 

bir oluştur.51 

Birinci türden oluş, mutlak oluş (yalın oluş) olarak adlandırılabilir. Mutlak 

oluş  (kata haplōs) ve kısmi oluş (kata meros) değişen şeyin belirli bir şey olup 

olmamasıyla ilgilidir.52 Belirlenmiş oluş, kategoriler açısından belirlenmiş olan bir 

                                                

48 Örneğin; sıcak, soğuk, ılık. Aristoteles’in örnekleriyle ‘çıplak’, ‘dişsiz’ veya ‘siyah’. Bu terimler de 
pozitif terimlerdir karşıtları da ‘giyinik’, ‘dişli’ ve ‘beyaz’ olacaktır. Ar., Phy., 225a10- 225b5. 
49 A.g.e., 225b10. Diğer kategorilerin değişme açısından neden bir önemleri olmadığının sergilenmesi 
için Ross’un kısa açıklaması yeterli olacaktır: “Bağıntı bakımından da [hareket -y.n.-] yoktur, çünkü b 
ile bağıntılı olan a değişirse, bağıntıyı ifade eden terim, b değişmese bile b’ye uygulanabilir olmaktan 
çıkar. (...) Etki eden ve etki edilen olmak bakımından da hareket yoktur, çünkü değişmenin değişmesi 
söz konusu değildir. Çünkü değişirse onun değişmesi ya onun öznesi ya da onun kendisinden geldiği 
sınır veya onun kendisine gittiği sınır olur. Aristoteles zaman bakımından da değişme olmadığını üstü 
kapalı olarak sezinletir.” Ross, a.g.e., s. 104-5.  
50 Phy., 190a30-35. 
51 A.g.y. 
52 Ar., CP., 317b10 ve dev. İlerleyen bölümlerde oluş ve bozuluşun her iki anlamda, farklı 
kategorilerde kullanılışına örnekler verilecektir. Böylesi durumlarda oluşun ve bozuluşun iki farklı 
dereceden kullanılışı unutulmamalıdır. Aksi durumda niteliksel değişmede bir oluş (genesis) ortaya 
çıkacaktır ki bu da kategorik bir karmaşıklığa yol açacaktır. Oysa niteliksel değişmedeki oluş ikincil 



 96 

tözün değişimidir. Mutlak oluş ise henüz belirlenmemiş bir şeyin yani tözün 

oluşumudur.53  

Yukarıdaki mantıksal çıkarımı ilerletirsek: 

Belirlenmemiş bir şey olarak “Bu” (A) belirlenmemiş bir şey olarak “Şu” 

(~A) olursa bozuluş, tersi durumunda ise oluş olacaktır. Töz belirtmeyen şeyler “Bu” 

değil “Şöyle şöyle Bir-Bu”yu ifade eder yani kategoriler tarafından 

belirlenmişlerdir.54   

Değişme türleri içerisinde yer değiştirme tartışmalar içerisinde ayrı bir başlık 

olarak ele alınmayacak olsa da, onun tüm diğer değişme türlerine temel oluşturduğu 

belirtilmelidir. Bu öncelik aşağıda ki başlıklarda kendiliğinden ortaya çıkacaktır.55 

 

3.1.2.1.1. Tözsel Değişim (Oluş ve Bozuluş) 

 

Tözsel değişim olan birincil anlamda oluş, bir töz iken bir başka töz haline 

gelmektir. Doğal olarak, diğer kategorilerdeki oluştan farklı olarak töz 

kategorisindeki oluş, kendinden önce bir tözü varsaymalıdır. Diğer kategorilerde ise 

niteliğe sahip olmayan bir şey nitelik sahibi olacak şekilde değişebilir. Oysa yeni bir 

töz olarak oluşacak şeyin kendinden önce kesinlikle bir başka tözün varolması 

gerekmektedir.56 

Daha önce sıklıkla dile getirildiği üzere birincil tözler anlamında ilk akla 

gelmesi gerekenler, doğal varolanlardır. Bunlar içerisinde de canlılar öncelikli yeri 

almaktadırlar. Aristoteles birincil anlamda oluş (genesis) ve bozuluş (phthora) 

üzerine konuşurken her zaman bu türden varolanları göz önünde tutmaktadır: 

                                                                                                                                     
anlamıyla, kısmi bir oluştur. Meros birebir karşılığıyla parçadır, haplōs ise yalındır. Bkz. Urmson, 
a.g.e. 
53 Tözün belirlenmemiş bir şey olarak düşünülmesi, töz başlığında tözün kategorilerce belirlenmeden 
varoluşunun olanaksızlığının belirtilmesiyle çelişik görünmektedir. Ancak söylenmeye çalışılan 
açıktır: Yeni bir tözün oluşması ve bizim onu “bu” olarak vurgulamamız ancak kategorilerce 
belirlendikten sonra mümkündür. Tanımlayamadığımız (kategorilerce belirlenmemiş) bir anda o töz 
oluşmaya başlamıştır. Ancak biz onu ne zaman “bu” diyerek tanımlıyorsak o zaman kategorilerce 
belirlenmiş demektir. 
54 Ar., CP., 319a10. Denkel bu yapıyı “Nitelenmiş ve Nitelenmemiş Değişim” terimleriyle 
açıklamaktadır. Nitelenmiş değişim başkalaşım (niteliksel değişme), nitelenmemiş değişim tözsel 
değişimdir. Denkel, a.g.e., s. 151. 
55 Ar., Phy., 260a25 ve devamı yer değişmenin diğer değişme türlerine olan önceliğini tartışmaktadır. 
Destekleyen bir ifade olarak Bkz. Ross, a.g.e., s. 105. 
56 Ar., Met., 1032a13, 1032b30. 



 97 

 
 
“Doğal oluşma, oluşmaları doğa gereği olan şeylerin oluşuyor olmalarıdır. Oluşa 

geldikleri şeyi, madde olarak adlandırırız ve onlar bu yolla doğal olarak varolurlar. Oluşarak 
ortaya çıktıkları şey de, bir insan veya bir bitki veya bu türden bir başka şeydir ki biz bunlara 
en yüksek derecede töz adını veririz.”57 

 
 
Oluş ve bozuluş birincil tözler olan bireysel varolanların değişimidir. Onlar 

kendilerinden önce bir başka insandan, bir tohumdan vb. bir başka tözden oluşa 

gelirler. Burada bir sorun varmış gibi durmaktadır. Daha önce formun tam anlamıyla 

töz olmayı hak ettiğini, birleşik varlığın ve maddenin daha sonra geldiğini 

belirtmiştik. Bu durumda form oluşa gelen ve bozuluşa uğrayan, pathētik bir şey 

midir? Açıktır ki, bu sorunun cevabı Aristoteles açısından olumsuzdur. Form tek tek 

bireysellerde ayırt edici özellik olarak tözselliği taşıyor olsa da, özü ve tanımı 

belirttiğinden dolayı oluşa gelen bir şey değildir. Oluş her zaman belli bir formda 

olan somut birleşik varlığın oluşudur. Oysa form, asıl anlamıyla töz olmak 

bakımından, birleşik varlığın “neliği”ni ortaya koyması açısından bir neden (aitia) 

olarak durmaktadır. Tek tek bireyseller oluşa gelirler ve bozuluşa uğrarlar. Örneğin, 

birincil töz olan Sokrates bir baba ve anneden oluşa gelmiştir, kendisini Platon’dan 

ayıran kendine has bir madde ve forma sahiptir. Tür, her ne kadar “insan” olmak 

anlamında bir forma sahipse de (düşünen canlı), türün içerisinde Sokrates, kendine 

ait bir forma sahiptir. Bu iki açıdan da yorumlanabilir: Bireyselin formu hem ‘şöyle 

şöyle düşünen’ Sokrates olarak hem de ‘şöyle şöyle bir şekilde olan’ Sokrates –basık 

boylu vb. olarak verilebilir.58 Sonuç olarak form pathētik değildir. Aksine tıpkı ilk 

hareket ettiricinin durumunda olduğu gibi kendisi etkilenmeden oluşun nedeni ve 

kendisine doğru değişilendir. Geldiğimiz nokta hem oluşun daha derin incelenmesini 

                                                

57 Ar., a.g.e., 1032a17. 
58 Ar., a.g.e., 1034a 5. İki tür form tartışması hayli tartışmalıdır ve bu konuya yaptığımız yorum 
açıktır ki cüretkârdır, ancak yalnız olmadığımız da bellidir. Türkçe çevirinin dipnotu konuyla ilgili 
tartışmaların geniş bir özetini vermektedir. Ruh üzerine olan ikinci ana başlık konunun bu şeklide 
yorumlanmasına daha ciddi katkılar sunacaktır. Form-madde ilişkisini ruh-beden ilişkisi üzerinden ele 
alan ve iki form konusunda ‘bireyselin formunun sadece evrensel form olmadığını’ öne sürmesi 
açısından Sellars’a bakılabilir. W. Sellars, “Substance and Form in Aristotle”, JP, Vol. 54, No. 22, 
1957, s. 688-699. 



 98 

hem de Fizik açısından, ilk hareket ettirici, akıllar vb. türden olanların etki (poiein) 

ve etkilenme (paskhein) açısından tartışılmasını gerektirmektedir.59 

Tözde meydana gelen değişme, değişen tözün yüklenen olarak ortadan 

kalkmasıyla veya meydana gelmesiyle sonuçlanır. O, artık öncekinden farklı bir şey 

haline gelmiştir. Özdeşliği bozulmuştur. “X Nedir?” sorusunun cevabı oluş veya 

bozuluştan sonra aynı şekilde cevaplanamaz. Aristoteles’in örneği ile söylendiğinde; 

tohum (sperma), kan olmuştur veya su, hava olmuştur.60     

Örnekler duyulanabilir (aisthēton) şeylerden verildiğinde, duyulur bir şey 

olarak ortadan kalkmanın da oluşu veya bozuluşu açıkladığı söylenebilir. Duyular 

tözün oluşmasından veya bozulmasından etkilenirler. Biz de bu sayede, ileride ele 

alacağımız psikolojik süreçlerin de katkılarıyla, tözün başka bir şey olarak 

oluştuğunu veya bozulduğunu söyleriz.  

 

3.1.2.1.2. Niteliksel Değişim (Başkalaşma) 

 

 Niteliksel değişmede (alloiōsis61) töz, yüklemlenen olarak aynı kalmakta 

ancak özellikleri değişmektedir. Töz, yüklemlenen olarak özdeşliğini korur. Biz, “o” 

şeyin değiştiğini biliriz. Değişen şey, yeni haliyle başka bir şey olmuştur ancak hala 

biz onu, “o” olarak belirtiriz.62 

 Niteliksel değişme tözün bir özelliğinin yerini bir başka özelliğe 

bırakmasından meydana geldiği için, tözün etkilenmesi veya etkilemesinden söz 

edilmelidir. Poiein ve paskhein ancak altta duran bir şey söz konusu olduğunda 

mümkündür. Bu da açıkça tözdür.63  

 Tözler arasındaki etkileşim doğal olarak uzamda meydana gelmektedir. Yer 

değiştirme bu anlamda niteliksel değişmenin temeli olmaktadır. 

                                                

59 Ar., CP., 324a 20, 337a 15. Bu iki konunun hem pek çok açıdan benzediğini hem de aslında aynı 
tür açıklamalarla ele alınabileceğini belirtmektedir. Bir şeyin oluşması ve bozulması bir hareket 
varsaymaksızın açıklanamaz kalmaktadır. Etki ve etkilenme bir hareket tartışmasının da karşılıklı 
kavramlarıdır. Ar., Phy., 255b31. 
60 Ar., CP., 319b5 ve dev. 
61 Etimolojik olarak ‘farklı bir şey olmak’ anlamına gelmektedir. Urmson, a.g.e.  
62 Ar., CP., 319b5. “Örneğin müzisyen insan bozulmuş ve müzisyen-olmayan insan oluşmuştur, ancak 
insan özdeş olarak aynı kalmıştır.”   
63 Ar., a.g.e., 322b15. 



 99 

 
  
 “Ancak eğer ki niteliksel bir değişim varsa, bu değişime yol açan -örneğin potansiyel 
(dünamis) olarak ısınabilir bir şeyi edimsel (energeia) olarak sıcak bir şey yapan- bir şey 
olmalıdır. Bu, değişime yol açan nedenin, olduğu gibi kalamaması konusunda da açıktır. 
Çünkü o, değiştirdiğine yaklaşmalı veya uzaklaşmalıdır. Bu da sadece yer değiştirme söz 
konusu olduğunda mümkündür.”64 
 
 
 Bu durumda her niteliksel değişimin yakın veya uzak bir nedeni vardır ve 

değişen ile değiştirilen iki şey birbiriyle ilişkilidir. Değişim çoğu zaman açık bir 

temas halinde olmakla mümkündür.65 Nitelik değiştirten nesne nitelik değiştiren 

nesneyi etkiler, edilgin durumda olan etkin durumda olana doğru bir nitelik 

değişimine uğrar. 

 Aristoteles etkinlik-edilginlik ilişkisinin hangi türden şeyler arasında 

meydana geleceğini de tartışır. Karşıt şeyler arasında olan değişime nitelik değişimi 

dendiği açıktır ancak bu karşıtlar birbirlerinden tamamen ilişkisiz şeyler midir? 

Elbette ki değildir. Benzerin benzerden etkilenmeyeceği açıktır. Her açıdan aynı olan 

iki şeyin birbirini etkilemesinden söz edilemez çünkü bu durumda şey –kendiyle 

özdeş bir şey olarak-, kendi kendini de etkileyebilir.66 Bu durumda aynı türden 

(eidos) olan ancak birbirine karşıt durumda olanlar arasında etkileme-etkilenme 

ilişkisi kurulacaktır.67 

 Etkileme gücüne sahip şeylerden, formu (morphē-biçim) maddede 

içerilmeyenlerin kendileri etkilenmez ancak formu maddede içerilenler etkilenirler. 

                                                

64 Ar., Phy., 260b. 
65 “Nitelik değişimlerinde, nitelik değiştirten ile nitelik değiştiren arasında hiçbir şey yoktur. Bu 
ileride olası durumları incelediğimizde gösterilebilecektir. Çünkü biz her bir durumda karşılıklı 
etkileyen ve etkilenenin sınır noktalarının temas halinde olduğunu görebiliriz.” Ar., Phy., 244b5. 
Etkide bulunma, etkilenme veya hareket etme olanağı taşıyan nice nesne varsa da bunlar her durumda 
değil ancak belli bir biçimde (yakınlaşarak) bu olanağı taşırlar. Ar., a.g.e, 251b. Etki ve etkilenme bir 
yere (topos) sahip, konumu (thesis) olan şeyler arasındaki olası bir durumdur. Yeri olanın konumu 
vardır ve konumu olan, sınır noktasında diğer konumu olan ile ilişkiye geçebilir. Ar., CP., 322b 15 ve 
dev. Bu durum zaten cismin (sōma) tanımı gereği de böyle olmak durumundadır: “Eğer cisim (sōma) 
‘yüzeyle belirlenmiş, sınırlanmış olan’ ise sınırı olmayan bir cisim imkânsızdır, hem duyusal olarak 
hem de kavramsal olarak.” Ar., Phy., 204b5. 
66 Açıktır ki şeyin kendiyle aynılığı (özdeşliği) diğer herhangi bir şeyle olası aynılığından daha çok 
olacaktır. Eğer ki etki-etkilenme benzerlik üzerinden oluşsaydı, şeyin kendisi başka bir şeye ihtiyaç 
duymadan kendi kendini etkileyebilir olacaktı. Bu olasılık sadece canlılarda (kendi kendini hareket 
ettirebilenler) vardır ve aşağıda incelenecektir. 
67 Ar., CP., 324a ve dev. 



 100 

Bu anlamda karşıt şeylerin birbirlerini etkilemeleri aynı türden oldukları anlamına 

geldiği gibi, aynı maddeden oldukları anlamına da gelmektedir.68  

Tözün anlamlarının incelendiği bölümde ilk anlamın dört öğe (su, hava, ateş, 

toprak) olduğu söylenmişti. Dört öğe, niteliksel değişime maruz kalmalarıyla hem 

birbirlerine dönüşürler hem de yine tözün bir başka anlamı olan tek tek varolanların 

temel bileşenlerini oluştururlar.69 Bu türden varolanlar açısından düşünüldüğünde, -

ki bunları duyumlanabilir cisimler (aisthēton sōmaton) olarak adlandırabiliriz-, 

formlarındansa maddeleri (hülē) etkilenebilirdir.70   

 Cisimler birbirlerinden “şu” veya “bu” duyusal özellikleri daha az ya da daha 

çok taşımaları bakımından ayrılırlar. Bu duyusal farklılıklar, etkinlik ve edilginliğin 

daha azı ya da çoğu kabul etmesinden kaynaklı, cisimlerin birbirlerini etkilemelerinin 

temelini oluşturur.71 Etkileme ve etkilenmenin başkalaşma içerisindeki önemi, 

duyulur cisimlerin temelde dört öğenin birbirleriyle etkileşmeleri yoluyla 

oluşmalarındandır. Dört öğeden, toprak ve ateşin temel nitelikleri olan ağırlık ve 

                                                

68 Ar., a.g.e., 324b5. Hareketin hangi anlamlarda bir olması gerektiği tartışmasında Aristoteles bu 
konuya ilişkin açıklamalar da getirmektedir. Cins açısından bir olmak hangi kategori anlamında 
değişimin olduğuyla ilintilidir. Tür açısından ise aktan karaya ve iyiden kötüye değişimden söz 
edilebilir. Ar., Phy., 242b. 
69 Aristoteles’te temel karşıt nitelikler 14 tanedir ve hepsi akitflik ve pasiflik taşırlar. Dört öğe arası 
etkileşimler bu temelde gerçekleşirler. Bkz. P. Shorey, “Aristotle on ‘Coming-to-Be’ and ‘Passing 
Away’”, CP, Vol. 17, No. 4, 1992, s. 334-352. 
70 “Madde (hülē), sözcüğün ilk ve tam anlamıyla, oluş ve bozuluşu kabul eden yüklemlenebilirdir 
(hupokeimenon).”  Ar., CP., 320a. Dört öğe üzerine dipnotta da olsa kısa bir açıklama vermek 
yerinde olacaktır. Toprak, ateş (sıcak buhar), su ve hava Sokrates öncesi felsefeyle ilişki içerisinde 
temel kabul edilmektedir. Ancak Sokrates öncesi felsefenin bir eleştirisi de yapılmaktadır. Şöyle ki: 
Bu dört öğeden biri veya diğeri temel olmaktan uzak durmaktadır çünkü açık ki hepsi birbirine 
dönüşebilmektedir. Başkalaşarak meydana gelen bu değişim, dört öğeden birinin diğerlerinden daha 
önsel olduğu anlamına gelmemektedir. Dört öğe, dört farklı nitelik ile birlikte farklı 
kombinasyonlarda düşünülmektedir. Hava, su, toprak ve ateş; sıcak, soğuk, kuru ve nemlilik 
niteliklerinden ikisine sahiptir ve başkalaşmalar sayesinde birbirlerine dönüşürler. Ancak burada bir 
sorun vardır. Başkalaşmanın temelinde bir tözün yatması gerekliliğinden hareketle dört öğenin temeli 
olan bir madde varsayılmalı mıdır? Elbette başkalaşma, belirtildiği tarzda tanımlandığında bir madde 
gereklidir. Bu yorumcuların üzerinde yoğun tartışmalar yürüttükleri ilk maddedir (prote hülē). Böyle 
bir maddenin olması gerekliliği açıktır ancak eğer bu madde edimsel olarak var kabul edilecekse 
Aristoteles’in madde tanımlamasıyla çelişilecektir. Çünkü madde (hülē) gerçeklikte sonsuza dek 
bölünebilir olandır. Oysa bölünemez bir nokta kabul etmek, matematiksel bir kavram olan noktayı 
gerçek kabul etmektir ki bu kabul, faklı alanların özelliklerinin birbirine karıştırılması olur. Bu 
anlamda bir ilk madde sadece matematiksel bir kavram gibi akılsaldır. Bizim yorumumuza göre de 
sadece hareket etmeyen ilk hareket ettiricinin sonsuz geri gidişi durdurmak için kabul edilmesinin 
gerekliliği gibi ay-altı evrende sonsuz geri gidişin durdurulması için varsayılması gereken saf bir 
maddedir. Açıktır ki bu konunun bir sonuca bağlanması tezimizin çapını aşmaktadır. 
71 Ar., Phy., 244b5. Etkilenimlerin birbirleriyle karşılaştırılması, birbirlerine göre nasıl az ya da çok 
dendiği üzerine Bkz. Ar., a.g.e., 249b ve dev. 



 101 

hafiflik içkin birer hareket nedeni olarak öğelerin birbirlerini etkilemelerine ve 

birbirlerinden etkilenmelerine sebep olur. Bu sayede meydana gelen birleşmeler ve 

ayrılmalar ile basit cisimler; dört öğenin her birine, farklı oranlarda olmak kaydıyla, 

sahip olarak oluşurlar. Tözsel oluş bu anlamıyla başkalaşmaya indirgenmiştir 

denebilir. Yukarıda verdiği örnekle ele alındığında duyumlanabilir cisim olan su, 

havaya başkalaşmayla dönüştüğünde farklı bir töz oluşmuştur. Aynı şekilde basit 

cisimler olarak etler ve kemikler belli bir formda bir araya gelip insan oluştuğunda 

öncekilerden farklı bir töz oluşturmuşturlar.    

 Başkalaşmanın diğer değişme türlerinden önemli bir farklılığı eylemi ifade 

ediyor oluşudur. Başkalaşma, niteliğin yukarıda ele alınan her anlamında olanaklıdır. 

Bu anlamlar yukarıda zaten ele alındığından burada tekrarlanması gerekmez; ancak 

başkalaşmanın, niteliğe doğru bir hareket olduğunun altının çizilmesi gereklidir. 

Aklık niteliğine maruz kalan bir töz, aklaşmaktadır. Bu durumda başkalaşmanın adı 

aklaşmak olmaktadır. Cismin asıl olarak uğradığı başkalaşma renk değiştirme ise bu 

başkalaşma özsel (kath’ hauto) olmaktayken, bir başka başkalaşmanın sonucu 

olarak aklaşma meydan geldiyse bu ilineksel (kata sumbebēkos) olmaktadır.72 

 Başkalaşma eylemi ifade ediyor olmasıyla diğer değişme türlerindeki gibi 

zorunlu olarak bölünebilir bir şeye dayanmak zorunda değildir. Değişen nesne ve 

onun değiştiği zaman bölünebilirdir, ancak değiştiği şey -eğer ki bu bir nitelikse-, 

bölünebilir olmak zorunda değildir. Nesne bölünebilirdir ancak bir nesne nitelik 

değiştirip ak olduysa, ak olmuştur. Zaman içerisinde aklaşma başkalaşmasına 

uğramış ve ak olmuştur. Aklık kendisine doğru başkalaşılan şey olduğundan kaynaklı 

etkilenmez, o neyse bölünmez bir şey olarak “o”dur.73  

Bu anlamda asıl olan değişmenin tamamlandığı ilk andır. Başkalaşan şeyin 

değişime uğradığını; neye doğru başkalaştıysa, o haline geldiği anda fark ederiz ve 

biz onu eylemin sonunda başkalaştı diye belirtiriz. Bu yüzden etki edenin varolduğu 

anda etki edilen, etkiye uğramaya devam eder yani başkalaşır ancak eğer 

başkalaştıysa, o, artık “bir şey” olmuştur. Olduğu bu şey, bir durum (heksis) olur. 
                                                

72 Örneğin insanın yaşlanmasından kaynaklı saçları beyazlamışsa bu ilineksel bir başkalaşma 
sayılabilir, asıl başkalaşma yaşlanmış olmasıdır. Ancak kişi gençken ve herhangi bir hastalık vb. 
durum yokken böylesi bir etkilenmeye maruz kaldıysa o zaman özsel bir başkalaşma söz konusu 
demektir. 
73 Ar., a.g.e., 236b ve dev. 



 102 

Nitelikler daha önce de belirtildiği üzere bu türden durumlardır. Bir cisim bir duruma 

geldiğinde başkalaşma bitmiş demektir. Cisim çoktan “o durumda” olmuştur.74 

Hareket eden töz, başkalaşarak bir başka özelliğe sahip olan şey olur. Bu ilişkide töz 

hareketliyken başkalaşmanın uç noktaları hareketsizdirler.75 Bu anlamda etkileyen 

bizzat nitelik değildir, o niteliğe sahip bir başka tözdür. 

 Nitelikler olarak sayılan erdem, erdemsizlik vb. için de durum yine aynıdır. 

Erdem ve erdemsizlik bizzat başkalaşma değildirler ancak bir son olarak insanda 

bulunurlar. Erdemli olmaya yönelik başkalaşırız. Nitekim karakter erdemleri 

bedensel haz ve acılara dayanmaları bakımından başkalaşmayla ilişkilidirler. İnsan 

da duyulanan bir varlık olarak başkalaşmaya açıktır.76 İyi-kötü, üzüntü-mutluluk vb. 

karşıt pathoslar arasında başkalaşır. Bunlardan ne derece etkilendiğine ilişkin yapıp 

yapamadıkları da erdemliliğini ya da tersini belirler.77 

Canlılar (zōon) diğer tözlerden farklı olarak etkinlik ve edilginliğin her ikisini 

de kendisinde taşıyabilir.78 Kendi kendini hareket ettirebilen olarak kendisindeki 

potansiyel etkinlik durumunu aktüelleştirerek başkalaşabilir. Gramer bilmeyenin 

gramer öğrenmesi öncelikle bir potansiyelliğin etkilenmesi yoluyla 

aktüelleşmesiyken, gramer bilenin bunu bir başkasına anlatıyor olması, bilgisini 

aktüelleştirerek (energeia) kendi kendini başkalaştırmasıyla mümkündür.79 

 

3.1.2.2. Değişim Açısından Aristoteles Evreni 

 

                                                

74 Türler (eide), sonlar (telos) olarak bu türden durumlardır. Ar., CP., 324b5 ve dev. 
75 Ara durumlar da bu türdendir çünkü orta, bir anlamda uçlardan birine göre -eğer ki aralarında bir 
başka ortadan söz edilebilinirse- yine uç olarak sayılabilir. 
76 Duyulanma, duyu organının kendisi bir etki altında kaldığı için, beden aracılığıyla gerçekleştirilen 
etkinlik halindeki bir harekettir. Ar., Phy., 244b 10. Cisim, ortam ve duyu organı ilişkisi temas ilkesi 
gereğince süreklidir. Ar., a.g.e., 245a5. Bu konu aşağıdaki anabölümde ayrıntılı bir şekilde 
incelenecektir. İnsan başkalaşmaya açık bir varlıktır. Ruhun etkilenimleri de benzer şekilde ileride ele 
alınacaktır. 
77 Bu anlamda erdemli olan insana nitelik değiştirdi denmez. Erdem niteliğin adı olmasıyla 
başkalaşmanın adı değildir aksine başkalaşmanın adı erdemli olmaya yönelik yapılan eylemlerdir. 
Eğer ki biz kimi durumlar karşısında başkalaşarak örneğin sakin davranarak eyleyebiliyorsak erdemli 
davranıyor oluruz. 
78 Ar., a.g.e., 254b5. Verdiğimiz örnek sadece insanın kendi kendini başkalaştırmasına ilişkindir. 
Ancak canlı genel olarak hareket ilkesini kendinde barındırır. O doğası gereği kendinde (kath’ hauta) 
hareket edebilir.  
79 Ar., a.g.e., 255b ve dev. Bu türden başkalaşmalar ikinci alt başlıkta geniş bir şekilde ele alınacaktır. 



 103 

 Etkinlik ve edilginliğin yoğun olarak ele alındığı Oluş ve Bozuluş Üzerine’de 

hareket ve etkilenim konusunun birbiriyle ilişkili olduğundan söz edilmektedir. 

Ancak hareket, etkilenime göre daha geniş anlamda kullanılmaktadır. Çünkü 

etkinlik-edilginlik sadece bir etkilenimin (pathos) olduğu yerlerde kullanılabilirken -

yani sadece başkalaşmaya ilişkin kavramlarken-, hareket daha geniş anlamdadır.80  

Başkalaşma ay altı evren açısından düşünülmesi gereken bir değişim türüdür. 

Çünkü sadece oradaki tözlerde başkalaşma mümkündür. Ay üstü evrendekiler 

başkalaşmaya uğramayan tözlerdir. Farklı bir oluşturucu öğe sayesinde vardırlar. 

Elbette bu öğenin niteliklerinden söz edilebilse de aithērin herhangi bir 

başkalaşmaya uğramasından söz edilemez. Çünkü başkalaşma ikinci türden de olsa 

bir oluş ve bozuluşu gerektirir oysa gökyüzü cisimleri herhangi bir oluş ve bozuluşa 

uğramamaktadırlar.81 Onlar yalnızca mükemmel hareket olan dairesel hareketi 

meydana getirmektedirler. Göksel kürelerin ve güneşin dönüşü ay altı evrendeki oluş 

ve bozuluş değişiminin sürekliliğinin nedenidir.82 Süreklilik sayesinde de ay altı 

evren her ne kadar çizgisel harekete tabi olsa da mükemmelliğe yaklaşmaktadır.  

 Bu evren düşüncesi ay altında sürekli bir değişimin olması gerekliliğini 

ortaya çıkarır. Oluş ve bozuluşun hem birincil hem ikincil anlamıyla sürekliliği, 

açıktır ki ay altı evrende başkalaşmanın da sürekli bir olgu olduğunu vurgular. 

Başkalaşma yani pathētik değişim ay altı evrenin önemli bir ayırt edici özelliğidir. 

Tözler sürekli olarak etkileşmekte, niteliksel değişimlere uğramaktadırlar. Bunların 

başında ısınma-soğuma vb. meteorolojik etkilenimler gelmekteyken, ikincil olarak da 

renk, ses vb. duyulanabilir özellikler olan nitelik değiştirmeler gelmektedir. Üçüncü 

ve önemli bir nitelik değişimi bedenin etkilenimleridir. Son nitelik değişimi ise 

ruhtaki değişimlerdir. Duygu durumlarının (etkilenimler) değişimi, birincil töz olan 

insanın en önemli ayırt edici özelliği olmaktadır. Bir sonraki ana bölüm 

duyulanmalar ve duygular tarzındaki pathosların önemini ortaya çıkaracaktır.   

 Başkalaşmanın değişim türleri içerisindeki önemi, tözleri sadece statik bir 

evren içerisinde basitçe edilgin olarak görmeye engeldir. Ay altı evrenin sürekli oluş 

ve bozuluşa maruz kalması tözlerin etkin varlıklar olmasını da sağlamaktadır. Etkin 

                                                

80 Ar., CP., 323a10 ve dev. 
81 Ar., H., 268b11-269a32 ve 270b12. 
82 Ar., A.g.e., 336a15. 



 104 

varolanlar olarak tözler, kimi içkin kimi zorlamaya uygun hareketleri sayesinde diğer 

tözler üzerinde etkide bulunurlar. Bu etkinlik ve edilginliğin devamlılığının 

sağlanması bireysel, birincil tözlerin kendi içkin amaçlarına (telos) veya doğalarına 

(phüsis) uygun eylemde bulunmalarını da şart koşmaktadır.83   

 

3.1.3. Pathosun Metafizik Anlamı Üzerine  

 

Pathosun metafizik anlamının araştırıldığı bu bölümde, tezin ilerleyen 

kısımlarında incelenmesi gereken konuların temelleri oturtulmaya çalışılmıştır. Son 

alt başlık olan bu bölümde Aristoteles’in neden (aitia84) anlayışı da ele alınıp 

pathosun metafizik anlamı netleştirilecektir.85  

Bilimsel bilgi (episthēmē) duyusal olanın bilgisinden, nedenleri bilmesi ve 

incelemesi bakımından ayrılmaktadır. Metafizik, en yüksek bilim olarak, nedenler 

denilen ilk ilkeleri araştırma işidir. Dolayısıyla neden bilinmeden, bilgiden ve 

herhangi bir şeyin metafizik kökeninden söz edilemez.  

Tözü ele aldığımız alt başlıkta, tözün öncelikli anlamının bireysel varolan 

olduğunu belirtmiştik. Öte yandan bireysel varolan içerisinde töz olarak maddeye mi 

yoksa forma mı öncelik verilmesi gerektiği sorulduğunda, cevabın form olması 

gerektiğini de incelemiştik. Form bireysel varolanın özünü vermesi bakımından töz 

olmaya hak kazanan olmaktadır. 

                                                

83 “Açık ki, doğal veya doğaya göre olan hiçbirşey düzensiz değildir çünkü doğa düzenin evrensel 
belirleyicisidir.” Ar., Phy., 252a10. 
84 Urmson’a göre aitia “‘açıklama’ olarak karşılandığında bir dilin ifade tarzına daha uygundur 
(idiomatik), ancak geleneksel olarak ‘neden’ olarak çevrilmektedir”. “Aristoteles’in ‘dört neden’i en 
iyi şekilde dört açıklama tipi olarak anlaşılabilir.” Urmson, a.g.e., s.15. Biz de burada hem Türkçedeki 
hem de İngilizcedeki (cause) geleneksel çeviriye uyduk. Bu sözcük, Aristoteles’in şimdiye kadar adı 
geçen ve bundan sonra adı geçecek olan Türkçe çevirilerinde hep bu şekilde karşılanmıştır. 
85 Rorty’nin bu altbaşlığın başında vurguladığımız makalesinde etkilenimi ‘neden’ teorisi üzerinden 
ele almamış olması, bakış açısının eksikliğini ortaya koymaktadır. Makale’de değişimin fiziksel 
konularla ilgili olduğunda poiein-paskhein karşıtlığının verimli olduğu ancak yönelimsel konular söz 
konusu olduğunda verimli olmadığı belirtilmiştir. Rorty, a.g.e., s. 531. Ancak görülmektedir ki 
Aristoteles’in öncelikli sorunu yönelimsellik vb. değildir Nitekim bu kavramsallaştırma derin bir 
felsefe tarihi arkaplanına sahiptir ve işin ilginci Rorty bu arkaplanı makalesinde sergilemiştir. Buna 
rağmen Aristoteles’te pathē tartışmasını o etkinin üzerinden yürütmesi şaşırtıcıdır. Rorty, a.g.e., s. 
539 ve dev. Aristoteles’in amacı genel bir açıklama sistemi geliştirmektir. Bu genel açıklama sistemi 
de kategoriler anlayışına, değişim tartışmalarına ve nedenler teorisine dayanmaktadır. Sistemin 
birincil tözlere, dolayısıyla birincil tözlerde ki form-madde bileşimine dayanıyor olması da değişim 
tartışmalarının merkeziliğini öne çıkarmaktadır. Yönelimselliğe yapılan vurguya ilişkin tartışmalar bir 
alt başlıkta incelenecektir.  



 105 

Aristoteles’in dört neden teorisi, madde ve form karşıtlığının devamı ve bu 

karşıtlığın daha incelikli bir şekilde ele alınmasıdır denilebilir. Her bireysel olay 

ancak bu dört neden sayesinde incelenebilir ve bilimsel bilgi bu nedenler üzerine 

yapılan araştırma sonucunda elde edilir. Ayrıca, Aristoteles’in bilgi tanımı 

dolayısıyla etkilenim konusunun anlaşılması için de, nedenlerin incelenmesi gerekir. 

Nedenler teorisi, Aristoteles tarafından sıklıkla ele alınır. Bunlardan 

Metafizik’te kavramlar dizininde geçen açıklamayı burada incelemek uygundur: 

 
 
“ ‘Neden’ şu anlamlara gelir: (a) Bir anlamıyla, oluşa gelen bir şeyde hazır olan 

şeyin sonucu olarak maddi neden -ed. heykeldeki bronz ve bardaktaki gümüş ve de bunları 
içeren sınıflar. (b) Bir başka anlamıyla, form veya örüngü; yani özsel tanım ve onu içeren 
sınıflar –ed. 2/1 oranı ve genel olarak sayı oktavın nedenleridir- ve tanımın bölümleri. (c) 
Değişimin  veya durgunluğun başlangıcının kaynağı –ed. plan yapan insan bir nedendir. 
Baba çocuğun nedenidir ve genel olarak meydana getiren, meydana getirilenin nedenidir, 
değiştirilen şeyde, değiştiren nedendir. (d) ‘Erek’ ile aynı anlamdadır; ed. erek neden, 
örneğin yürümenin ‘ereği’ sağlıktır; ‘bir insan neden yürür?’ dendiğinde ‘Sağlıklı olmak 
için’ deriz ve bunu diyerek nedeni karşıladığımızı düşünürüz.”86 

 
 
Etkilenim, nedenin bu dört farklı tarzı açısından düşünüldüğünde, sonuç 

olarak şunlar çıkmaktadır. Öncelikle, etkilenimde maddi bir temel (hülē) vardır. 

Maddi temel fizik dünyada en temelde dört öğe iken, daha üst düzeyde, insanda 

organlaşmış bedendir. Tüm doğal ve yapma cisimler temelde dört öğeden 

oluşmuşlardır ve uğradıkları değişimler, maddenin töz olarak altta yatıyor 

olmasından kaynaklıdır. İkinci olarak form, yine tüm cisimler göz önünde 

tutulduğunda onların şekli (morphē), türü (eidos) olması bakımından cisme madde 

kadar içkindir. Form, etkilenimde etkilenen değildir. Form, maddenin etkilenime 

maruz kalmasıyla kendine doğru değiştiği şeydir. Örneğin nitelik değiştiren bir 

şeyde, değişmeden önceki form ve değişmeden sonraki form kendileri açısından aynı 

kalmaktadırlar, ancak ‘bireysel varolan’ değişmektedir. Üçüncü anlamıyla 

etkilenimin oluşması için etkileyenin etkilenen üzerinde bir etkisi olmalıdır. Oluş 

tüm fizik evrende hareketin asıl kaynağı anlamıyla, doğadaki her tür varolanın 

kendisindeki içkin amaca yönelik değişimlerinde ortaya çıkar. Cisimler kendi 

yerlerine dönmek için hareket ederken insan duyulanan ve düşünen bir varolan 

                                                

86 Ar., Met., 1013a25. 



 106 

olarak duyulur nesnesinden ve bilgiden etkilenir. Her ikisinden de bilme amacına 

yönelik etkilenir. Metafizik’in ünlü giriş cümlesinde belirtildiği üzere “Her insan 

doğal olarak bilgiyi arzular”87 ve bu arzu eylemlerinin yani, etki ve etkilenimlerinin 

temelinde yatar.  

Sonuç olarak etkilenimin metafizik kökeni dendiğinde önümüze Aristotelesçi 

‘ilke’ler serilir.88 Bu ilkeler ‘bireysel varolan’ın her türlü değişiminin temelidirler. 

Bireysel varolan, varolduğu müddetçe, matematiksel bir ifadeyle iki uç arasında 

gider gelir, değişimlere uğrar. Uçlar bireysel olanın doğasınca belirlenmiştir. Bir 

hayvan ne yaparsa yapsın ‘bilemeyecektir’. Deneyimler arasında gidip gelecektir. Bir 

insan ne yaparsa yapsın tamamen ‘bilgisiz’ olamayacaktır. Bilmek ile bilmemek 

arasındaki çizgide sürekli etkilenimlere maruz kalacaktır. Şeyler, doğalarındaki 

potansiyelliklerin aktüelleşmesi ile sürekli bir değişim içerisinde olacaklardır. 

Etkinlik ve değişim, potansiyelliklerin aktüelleşmesi anlamıyla, şeylerin kendi 

varoluşlarını gerçekleştirmesidir (entellekheia).    

Bu anlamıyla form, etki tartışmasında (elbette maddeyle birlikte ancak ona 

önsel olarak) öne çıkmaktadır. Şeyin özünün neliğini (to ti ēn einai) vermesi 

bakımından tanım olarak da adlandırılabilecek olan form, etki tartışmasında, 

nedenlerin sonuncusunun sunduğu olanakla beraber, bir erek (telos) olarak da 

gözükmektedir. Bu anlamda detaylı ele alınmamış olsa da, hareket etmeyen ilk 

hareket ettiricinin tüm Aristotelesçi sistem içerisinde saf form olmak bakımından 

arzulanan olması, şeylerin onun mükemmelliğine bir telos olarak öykünmesi, tüm 

sistemin sürekli değişiminin de açıklaması olmaktadır.      

Sonuç olarak tüm Aristotelesçi sistem, etkilenimsel (pathētik) olarak 

yorumlanabilir. Bu yorum, doğadaki canlılar içerisinde en yüksek canlılık (psükhē) 

formuna (nous) sahip insanı da içine alacak şekilde düşünülmelidir. Önümüzdeki ana 

alt başlık bunu sergilemeye çalışacaktır.  

  

                                                

87 Ar., a.g.e., 980a 22. 
88 ‘İlke’nin Aristoteles tarafından verilen tanımında da dikkat çekici unsur hep etkilenimin 
vurgulanması olmaktadır. Aristoteles Metafizik’te ‘ilke’ tanımında, “kendisinden hareket edilmesi”, 
“meydana getiren şey”, “hareket ve değişmenin başlangıç noktası”, “bilinçli bir şekilde etkileyen şey” 
karşılıklarını kullanması rastlantısal değildir. Ar., Met., 1013a1-24. Karş. Ar., Po. An., 72b18.  



 107 

3.2. Pathos Açısından İnsan 

 

İnsanı pathos açısından incelemek, önceki bölümle ilişkili düşünüldüğünde, 

insanı bir birincil töz olarak ele almakla mümkündür. Aristoteles’in genel örneği olan 

“bu insan” ve “bu at”,  cisimler içerisinde canlılıklarıyla ayrı birer yere sahiptirler. 

Onların canlılıktan gelen önemleri, doğal cisimler içerisinde farklı yetilere sahip 

olmalarından kaynaklanmaktadır. Özellikle insan tüm bilme eyleminin kendisinde 

gerçekleşiyor olması dolayısıyla önemlidir. Bu bölümde öncelikle canlıların hangi 

bakımdan töz olarak düşünüldükleri incelenecektir. İkinci olarak ruh-beden ilişkisi 

incelenecek ve değişik canlılık formları olarak ruh yetileri ve insandaki yetiler 

incelenecektir. Bunların hangi anlamda etkilenimler olarak adlandırıldıkları ortaya 

çıkarılmaya çalışılacaktır. Son olarak genel bir değerlendirmeyle birlikte bir sonraki 

başlıkta incelenecek olan duygu durumlarının ele alınmasına yönelik insanın nasıl bir 

varolan olduğu ruh-beden ilişkisinin ne olduğu vb. yönlerden bir temel 

oluşturulmaya çalışılacaktır. 

 

3.2.1. Birincil Töz olarak Canlı ve Ruh-Beden İlişkisi89 

                                                

89 Aristoteles’in ruh, beden ve ikisinin ilişkisi üzerine düşünceleri uzun tartışmaların sebebi olmuştur. 
Ruh ve beden ilişkisine dair genel olarak iki karşıt yorum söz konusudur. Bunlardan birincisi 
işlevselci (functionalist), ikincisi ise metne bağlı (literalist) yorumlardır. Aşağıda yeri geldikçe bu iki 
yorumun argümanlara nasıl yaklaştığı incelenecektir ancak burada kısa bir bilgi verilmesi yerinde 
olacaktır. Nussbaum ve Putnam işlevselci yorumun savunucularıdır. İşlevselci yorum ruh beden 
ilişkisinde ruhun işlevlerine öncelik vermektedir. Ruhun işlevlerine öncelik verme bedeni gözardı 
etmez ancak bedeni ruhun işlevlerini yerine getirmek üzere varolan bir şey olmaya indirger. Bu bakış 
açısı aynı zamanda tüm süreçleri fiziksel süreçlere indirgeyen indirgemeci yorumları da onaylamaz. 
Asıl üzerinde durdukları konu aktüelizasyon (energeia) durumlarıdır. Bkz. M. C. Nussbaum-H. 
Putnam, “Changing Aristotle’s Mind”, Essays on Aristotle’s De Anima, ed. M. C. Nussbaum and A. 
O. Rorty, Clarendon Press, Oxford, 1996, s. 27-57. Metne bağlı yorum olarak sergilediğimiz yorum 
ise Sorabji tarafından savunulmaktadır. R. Sorabji, “Body and Soul in Aristotle”, Philosophy, Vol 49, 
1974, s. 63-89. S. Everson’da pek çok konuda Sorabji ile benzer düşünceler sergilemektedir. Bkz. S. 
Everson, Aristotle on Perception, Clarendon Press, Oxford, 1999. Bu yoruma göre ise işlevselcilik, 
yönelimsellik vb. yaklaşımlar Aristoteles’in görüşlerini sergilemekten uzaktırlar. Sorabji’ye göre bu 
tarz yaklaşımlar üzerlerinde felsefe tarihinin yükünü taşımaktadırlar ve bizi Aristoteles’i anlamaktan 
uzaklaştırmaktadırlar. Bkz. R. Sorabji, “Intensionality and Physiological Processes: Aristotle’s Theory 
of Sense-Perception”, Essays on Aristotle’s De Anima, ed. M. C. Nussbaum and A. O. Rorty, 
Clarendon Press, Oxford, 1996, s. 195-227. Elbette her iki görüşü eleştirenlerde bulunmaktadır. 
Özellikle Burnyeat bu tarz bir tavrı takınmaktadır ve Aristotelesçi bir zihin görüşünün artık 
savunulamayacağını ortaya koymaktadır. Hatta Sorabjiyi’de işlevselcilerin arasında görüp 
eleştirmektedir. M. F. Burnyeat, “Is an Aristotelian Philosophy of Mind Still Credible?”, Essays on 
Aristotle’s De Anima, ed. M. C. Nussbaum and A. O. Rorty, Clarendon Press, Oxford, 1996, s. 15-



 108 

 

Aristoteles’in Ruh Üzerine adlı eseri daha giriş bölümünde, inceleyeceğimiz 

konuya dair bir gerekçe ve yöntem sunmaktadır. Öncelikle belirtilmelidir ki, ana 

hedef ruhun canlıda ne türden bir ilke olarak bulunduğunun araştırılmasıdır. Böylesi 

bir araştırma önceden üzerinde durduğumuz üzere, bir anlamda kategorilerin ele 

alınmasını gerektirmektedir. Ruh öncelikle hangi cinse aittir? O bir bireysel şey 

midir e.d. töz müdür yoksa nitelik, nicelik vb. midir? Bu soruların cevapları 

belirlendikten sonra, onun maddeyle olan karşılıklı ilişkisi ele alınmalıdır. Son olarak 

da ruha ait özellikler ele alınmalıdır.90  

 

 

“Biz varolan şeylerin (onta) bir cinsini (genus) töz (ousia) olarak tanımlarız; ve 
bunu üç altbölüme ayırırız: (1) madde (hülē), ki kendi başına bir bireysel şey (tode ti) 
değildir; (2) şekil veya form (morphē kai eidos), ki bu sayede bireysellik direkt olarak 
yüklemlenebilir, ve (3) ikisinin birlikteliği.”91 

 
 
Açıktır ki canlı cisim, tüm cisimler içerisinde töz olmaya layık biricik 

varolandır. Ancak bireysel varolan olarak canlı cisim içerisinde ruh form (eidos); 

beden (sōma) madde olarak vardır. Madde tüm her şeyin kendisine yüklemlendiği 

anlamda töz iken; bireysel varolan, formlu bir varlık olarak tüm töz harici cinslerin 

kendisine yüklemlendiğidir. Bu belirleme canlı söz konusu olduğunda maddenin de 

form kadar önemli olduğunu ortaya çıkarmaktadır.92  

Aristoteles ruha ilişkin önemli tanımlarından üçünü bu ilişki içerisinde 

vermektedir: 

 

                                                                                                                                     
27. Yorumcular Aristoteles’in yorumlanmasında özellikle, onun felsefesinde duyulanmanın ve 
düşünmenin ne şekilde gerçekleşiyor oluşu konusunda uzun tartışmalar yürütmektedir. Farklı 
yaklaşımların konuya ilişkin görüşlerine altbaşlıklarda yeri geldikçe değinilecektir. Bizim tavrımızda 
hem bu bölümdeki yorumlarımızdan hem de II. ana başlığın sonunda, bölüme ilişkin yaptığımız genel 
yorumlardan anlaşılabilecektir.      
90 “Çünkü ruh (psükhē) bir anlamda canlılığın (zoon) ilkesidir. Böylelikle biz, öncelikle ruhun 
doğasının (phüsis) ve tözünün (ousia), daha sonra da onun özsel ilineklerinin sorgulanmasını ve 
araştırılmasını arıyoruz.” Ar., S., 402a7.  
91 Ar., a.g.e., 412a5 ve dev., 414a15 ve dev. Benzer ifadeleri yinelemektedir. 
92 Nitekim bu durum şu ifadelerden de açıkca ortaya çıkmaktadır. Biz “canlı cisim” deriz yani canlılığı 
cisme yükleriz. Ancak ikinci bir türde “Ahmet canlıdır” deriz ve bireysel varolanı töz olarak ikincil 
tözlerin dayanağı yaparız. Ancak “Düşünen, canlıdır.” (aynı kalıbı “duyulanan” ve “beslenen” şekliyle 
de kullanabiliriz) dediğimizde ise canlılığı düşünmeye yüklemlemiş oluruz. 



 109 

 
“Böylece ruh, potansiyel olarak yaşama sahip bir doğal cismin formu olmak 

bakımından töz olmalıdır. Bu anlamda töz aktüelliktir. Bu durumda ruh, söz ettiğimiz türden 
bedenin aktüelliğidir (entellekheia).”  

 
“Ruh, o yüzden, potansiyel olarak yaşama sahip olan doğal cismin ilk aktüelliğidir 

ve böyle bir cisim organlara sahip olan herhangi bir cisim olabilir.” 
 
“O zaman, biz, ruhun ne olduğunun (ti esti) genel bir tanımına sahibiz: O, tanım 

anlamında bir tözdür, e.d., şöyle-şöyle bir bedenin özüdür (to ti ēn einai).”93 
 
 
Potansiyellik (dünamis) ve aktüellik (energeia) değişim bahsinde de 

açıklandığı üzere değişimin ortaya çıkabilmesinin koşuludur. Herhangi bir değişime 

maruz kalmaya uygun olmayan bir şey, o değişime uğrayamayacaktır. Özellikle 

hareket türleri (kinēsis) bu türden potansiyelliklere sahip olanlarda meydana gelen 

değişme türleridir. Ancak aynı şey oluş için de geçerlidir. İnsan, oluş yoluyla bile 

hiçbir zaman hayvan olamaz ancak su, tözsel değişim yoluyla hava olabilir.  

Değişime uğrayan şey, değiştiği şey olduğunda potansiyellikten 

aktüelleşmeye geçmiştir. Biz onun hakkında “Şu şey oldu” dediğimizde ise değişim 

bitmiştir ve şeyin olabilir olduğu şey, artık olmuştur. Bu anlamıyla olunan şey, olan 

şeyin ereği olarak bir son noktadır. Değişim bitmiş ve şey kendindeki potansiyeli 

gerçekleştirmiştir (energeia veya entellekheia).94 

Potansiyellik ve aktüellik ilişkisindeki ruh ve beden, form ve madde olmak 

bakımından birincil töz olan bir bireysel varolanın farklı anlamdaki tözleridir. İkisi 

arasında ise ruh, töz olmak bakımından daha önemlidir. Her ne kadar iki ayrı şeyden 

söz ediyor olsak da, önceki bölümlerdeki incelemelerin de doğrultusunda, ruh ve 

beden birbirinden ayrı iki töz olarak durmazlar. Onlar sadece düşüncede 

                                                

93 Sırasıyla: Ar., a.g.e., 412a 20, 27 ve 412b 5. 
94 İşlevselci yaklaşımlar, yorumlarında özellikle Aristoteles’in potansiyellik-aktüellik açıklamalarına 
dayanmaktadırlar. Bu anlamda da canlının işlevlerinde her ne kadar bedenin etkinliklerini kabul 
etseler de Aristoteles’in bedenden ziyade ruha önem verdiğini öne çıkartmaktadırlar. Nussbaum-
Putnam, a.g.e., s. 45. Oysa hem ilk ana alt başlığın hem de bu bölümün devam eden kısımlarında 
görülecektir ki ruh ve beden insanın her türlü etkileniminde birlikte varolmaktadır hatta alt başlıkta ele 
alınacak kimi etkilenimlerde beden öncelik kazanmaktadır. 



 110 

ayrılabilirler. Ruh, öz (to ti ēn einai) olmak bakımından şeyin tanımını (logos) 

vermemize olanak sağlar.95 

Aristoteles, beden ve ruh ilişkisini açıklayabilmek için, analojiler 

kullanmaktadır. Bunlardan üçünün konunun açık kılınması amacıyla burada 

incelenmeyi uygun görünmektedir.96 Üç analoji aşağıdaki şekildedir: 

 
  
“Varsayalım ki bir alet, ed. bir balta doğal bir cisim olsun (sōma); baltanın tözü, 

baltayı neyse o yapan olacaktır ve töz onun ruhu olacaktır. Baltayı neyse o yapanın 
kaldırıldığını varsayalım, balta artık sadece eşsesli olmak bakımından bir balta olmak 
haricinde, balta olamayacaktır.” 

 
“Biz, bununla birlikte, bedenin diğer parçalarıyla ilişkili bir şekilde tanımımızı [ruha 

ilişkin -ç.n-] araştırmalıyız. Eğer göz yaşayan bir canlı olsaydı, ruhu görüyor olması olacaktı; 
çünkü göz açısından tanım anlamındaki töz görmektir. Ancak göz görmenin maddesidir ve 
görüş kaldırıldığında artık göz kalmaz, elbette eşsesli olarak kalıyor olması hariç, örneğin 
taştan veya resmedilmiş bir göz olarak kalıyor olabilir.” 

 
 “Açıktır ki ne ruh ne de parçaları (...) bedenden ayrılabilir değildir (...). Ancak [bazı 

durumlar için -ç.n.-] ruhun bedene olan ilişkisinin, bir aktüellik olarak, gemicinin gemiyle 
olan ilişkisi gibi olup olmadığı ise açık değildir.”   

 
 
İlk iki analoji ruhu tanımlamaya çalışırken bir yandan da ruhun bedenden 

ayrılmazlığını vurgulamaktadır. Ruh, bir bedenin yani belli bir şeyi yapabiliyor 

olması amacıyla organlaşmış bedenin, o şeyi yapıyor olmasıdır. Balta, kesmek 

amacıyla sivriltilmiş bir maddeden oluşmaktadır. Kesme etkinliği kaldırıldığında ed. 

kesmeye yönelik olarak sivriltilmiş olan ucu köreldiğinde ve kesmediğinde; o sadece 

adı hâlâ balta olduğu için ya da baltaya benzediği için, balta olarak adlandırılacaktır. 

Bu durum canlı açısından da düşünülebilir. Aşağıda ele alınacak ruh yetileri canlıdan 

                                                

95 Ruh ve bedenin birbirlerinden ayrılabilir olup olmadığı konusunda yoğun bir tartışma vardır. 
Aristoteles’in bir yanda ikisinin birbirinden sadece tanımda ayrılabilir olduğu yönünde açık ifadeleri 
varken, bir yanda da Ruh Üzerine’nin 413a5 bölümü ve devamında, ayrılabilirliğin sıkıntılı bir konu 
olduğu şeklinde açıklamaları vardır. Ayrılabilirlik tartışması en genel olarak Etkin Akıl konusunda 
çıkmaktadır. Bu konuyu Etkin Aklın incelendiği aşağıdaki alt bölümlerde tekrardan ele alacağız ancak 
şimdilik genel ifadelerine dayanarak ruh ve bedenin birbirinden ayrılamaz olduğunu söyleceğiz. 
Formun somut birleşik varlığa, tanımlananın tanımlayandan sonra olması gerekliliği prensibi 
dolayısıyla önsel olduğu, ancak söz konusu canlı olduğunda madde ve form olan ruh ve bedenin 
birbirinden ayrılamayacağına ilişkin tartışmalar Metafizik’te de yürütülmektedir. Özellikle 7. (Z) 
kitapta ayrıntılı olarak tartışılmaktadır. Bkz. Ar., Met., VII.   
96 Bu analojiler aşağıda ele alacağımız daha net ifadelerin yanında gereksiz ayrıntılar olarak 
görülebilir ancak biz gelebilecek itirazları da karşılayabilmek amacıyla Aristoteles’in her türlü 
kanıtlamasını ele almaya çalıştık. 



 111 

kaldırıldığında geriye kalan, bir heykel ne kadar heykeli olduğu canlıya benziyorsa, o 

kadar canlıya benzeyecektir. Yani sadece bir ceset olmak bakımından benzer 

olacaktır. Bu anlamda ruh ve beden birbirlerinden ayrılamaz bir şekilde bir araya 

gelmişlerdir. 

Öte yandan, son analojinin yarattığı muğlaklık kısaca ele alınarak açık 

kılınmaya çalışılmalıdır. Gemicinin gemi ile olan ilişkisi ne türdendir? Gemi belli bir 

amaca yönelik parçalardan meydana gelmiş bir bütündür. Amacı denizde bir yerden 

bir yere yüzerek gitmesidir. Açıktır ki üzerinde gemici olmadığında ne hareket 

edebilecek ne de yönünü bulabilecektir. Sadece sürüklenerek bir yerden bir yere 

gidebilir olarak kalacaktır. Denizin üstünde olması bakımından ilineksel olarak 

hareket ediyor olacaktır. Gemici olduğunda ise, diyelim ki geminin amacı taşımacılık 

olsun, belli bir yerden alınan malı belli bir yere (hedefler açıktır) taşımak amacıyla 

yönlendirilecektir. Yahut, savaşmak amacıyla yapılan bir gemi yönlendirilerek, deniz 

savaşında kullanılacaktır. Gemici, geminin yapıldığı amaca uygun kullanılmasında 

birinci dereceden etkilidir. O olmadığında, gemi sadece -yukarıdaki analojileri de 

düşünürsek- eşsesli bir şekilde gemi olarak adlandırılacaktır. Çünkü gemicisiz bir 

gemi suya bırakıldığında bir müddet sonra ya parçalanacak ya da kendi kendine bir 

şey taşıyamayacağına göre, işlevini yerine getiremeyecektir. Analojideki zorluk 

gemicinin gemiden ayrılabilirliğinden kaynaklanmaktadır. Ancak gemide olmayan 

bir gemici de aynı şekilde sadece eşsesli olarak gemicidir denebilir. Onu diğer 

insanlardan ayıran özelliği gemiyi kullanıyor olmasıdır.97   

Ruhun bedenden ayrı bir şekilde ele alınamayacağının vurgulanması, 

Aristoteles tarafından Ruh Üzerine’nin ilk kitabının giriş kısmında (bu kısım tezimizi 

de açık bir şekilde ilgilendirmekte ve bu altbölümün sonraki kısımlarının ne şekilde 

                                                

97 Birincil aktüellik ve ikincil aktüellik ayrımını buraya da uygulayabiliriz. Gemici gemiyi 
kullanabilme yetisine potansiyel olarak sahiptir. O, gemide değilken sadece gemiyi kullanabilir 
anlamında gemicidir, oysa asıl anlam gemiyi bizzat kullandığında ortaya çıkar. Ruhun bedenin ilk 
aktüelliği olduğu söylendiğinde aynı zamanda onun ikinci aktüelliğe göre bir potansiyellik durumunda 
olduğu da söylenmiş olur. Uykudaki kişinin ruhu potansiyel olarak, o an etkin olmasa dahi vardır. 
Örneğin uyanıp duyulanmaya başladığında, ilk aktüelliğine ulaşmış olur. Ancak gramer bilen insanın 
bunu öğretmeye başladığını da söylediğimizde ikinci bir aktüellik durumu ortaya çıkar. Ar., S., 
412a20 ve dev. Tracy son analojiyi ele aldığı makalesinde bu analojinin hem Antikçağ filozoflarındaki 
genel kullanımını hem de Aristoteles’in başka eserlerindeki kullanımını inceler. Bu analojinin sadece 
Ruh Üzerine’de formal nedene ilişkin kullanıldığını, diğer tüm eserlerinde analojinin etkin neden 
anlamıyla kullanıldığını bildirir. T. Tracy, “The Soul/Boatman Analogy in Aristotle's De anima”, CP, 
Vol. 77, No. 2, 1982, s. 107. 



 112 

ilerlemesi gerektiğine ilişkin yönteme dair apaçık gönderimlerde bulunmaktadır) açık 

bir şekilde dile getirilir: 

 
 
“Ruhun etkilenimleri (pathē) ilave zorluklar sunmaktadır –Onların tümü ruha sahip 

olanca da paylaşılmakta mıdırlar veya onlardan sadece herhangi biri mi ruha özgüdür? Bu 
soruyla yüzleşilmelidir ancak sorunun çözümü basit değildir. Pek çok durumda görünen o ki, 
etkilenimlerin hiçbiri ister aktif ister pasif olsunlar bedenden ayrı varolabilir değildirler. Bu 
durum kızgınlık, cesaret, tutku ve genel olarak duyulanmada böyledir, ancak olasılıkla 
düşünmede böyle olmayabilir. Ancak eğer bu [sonuncusu -ç.n.-] bile bir tür imgelem veya en 
azından imgeleme dayanan bir şeyse, böyle olduğundan dolayı bedenden ayrı varolabilir 
olarak durmamaktadır. (...) Olasıdır ki ruhun tüm etkilenimleri beden ile birleşmiş bir 
şekildedir –kızgınlık, nezaket, korku, acıma, cesaret ve neşe, sevme ve nefrette de olduğu 
gibi; çünkü bunlar ne zaman görünse beden de etkilenmektedir.”98  

 
 
Görünen o ki Aristoteles, düşünme konusunda tereddütleri olmakla beraber, 

insanın tüm özelliklerini (diğer canlılarınkini de kapsayacak biçimde) etkilenimler 

olarak belirtmektedir. Nitekim yetilerin etkilenimler olarak ifadelendirilmeleri, 

onların incelendiği alt başlıklarda açık bir şekilde ortaya çıkacaktır. İkinci olarak 

duygulanımlar (tek tek duygu durumları) anlamında etkilenimler de bedenle ortak bir 

şekilde ele alınmalıdırlar. Bu da yeri geldiğinde tartışılacak bir konudur. Ancak her 

iki durumda da, ruhun sonuçları sadece kendinde ortaya çıkan bir yetisinin olmadığı 

belirtilmiştir. Ruh ve beden her türden etkilenimin tanımlanmasında, tanımda 

belirtilmesi gerekenlerdir.99 İnsan da bireysel töz olarak ikisinin birleşimidir.100  

Etkilenimlerin incelenmesi dolayısıyla doğa filozofunun işidir. Eğer ki bu 

özellikler sadece ruha aitlerse ve ruh da ayrılabilir değilse araştırma matematikçinin 

alanına girecektir. Ancak sözü edilen etkilenimler ruha ait ve üstüne üstlük ruh da 

                                                

98 Ar., a.g.e., 403a3 ve dev. Diğer alt başlığa kadar ilerleyen tartışmalarda kullanılan görüşler de aynı 
kısmın sonuna (403b 20) kadar olan bölümde belirtilmiştir.  
99 Her ne kadar daha önce formun tanımı ve özü vermek bakımından öncelikli olduğu vurgulansa da 
söz konusu olan insan ve onun etkilenimleri (yetileri) olduğunda sadece form tanımı vermekte yetersiz 
kalmaktadır. Ruh Üzerine’nin tanım konusuna bu anlamda farklı bir bakış açısı getirdiği söylenebilir. 
100 Bu bölümde temel olarak Aristoteles’in Ruh Üzerine adlı eserini inceledik. Küçük denemelerden 
oluşan ve genellikle Aristotelesçi olduğu kesin olmasına rağmen bizzat Aristoteles’e ait olup olmadığı 
tartışmalı olan Parva Naturalia, tartışmalara mümkün olduğunca katılmamış ve ana metne destek 
sağladığı oranda ele alınmıştır. Buradaki etkilenim listesinin daha geniş bir türü Duyu ve Duyulur 
Nesneler Üzerine adlı denemededir. Sayılanların hepsi duyulanmanın bir etkilenimi oldukları 
belirtilerek (sıralama yapıldıktan sonra belirtilmiştir -436b5-) sıralanmıştır: Duyulanma, hafıza 
(mnēmē); kör arzu (thümos), tutku (epithumia), isteme (oreksis) ve son üçünün temelindeki 
duyulanma sonrasında oluşanlar olarak haz (hēdonē) ve acı (lupē).  Ar., SS., 436a5. 



 113 

ayrılabilir olsaydı araştırma İlk Felsefe’nin alanına girecektir. Oysa ki bu türden 

etkilenimler belli bir durumdaki tözün hem maddesini (beden) hem de formunu 

(eidos ya da tanımları olarak düşünülürse logos) düşünerek yapılan açıklamalarla 

açık kılınabilirler. O yüzden araştırma fizikçinin alanına girmektedir.101  

Sonuç olarak ruh ve beden birincil tözlerde, bireysel tözün form ve maddesini 

oluşturuyor olmaları bakımından birliktedir. Birbirlerinden ayrılabilir değildir.102 Her 

kim ki, örneğin bir bireysel töz olarak insandaki kimi etkilenimleri incelemek isterse, 

o bu incelemeyi ancak hem ruhu hem de bedeni göz önünde tutarak yapabilecektir. 

Etkilenimlerden biri üzerine “X türünden bir etkilenim nedir?” sorusu sorulduğunda, 

“X, şöyle-şöyle bir formdaki şöyle-şöyle bir maddeden oluşmuş bir insanın şöyle-

şöyle bir etkilenimidir” cevabı verilmelidir. Bu genel tanım her türden etkilenime 

uygulanabilir.  

 

3.2.2. Ruhun Yetileri  

 

Bu bölümde ağırlıklı olarak üç temel yeti (beslenmeye, duyulanmaya, 

düşünmeye yönelik yetiler) üzerinde durulacaktır.103 Üç temel yetinin dışında önemli 

                                                

101 “...ve belli bir anlamda yani maddeden bağımsız olmaması ölçüsünde ruhun incelenmesinin de 
Fizik bilgininin alanına ait oldugu açıktır.” Ar., Metafizik, 1026a5. Yani etkilenimler hem beden ve 
ruhun bileşiminden oluşan insana aittirler ve ruh da ayrılabilir değildir. 
102 Etkilenimlerin hem beden hem ruh göz önüne alınarak incelenmesi gerektiğine dair Bkz. W. F. R. 
Hardie, Aristotele’s Treatment of the Relation Between the Soul and the Body, PQ, Vol. 14, No. 54, 
1964, s. 72. Karş. I. Block, “The Order of Aristotle’s Psychological Writings”, AJP, Vol. 82, No. 1, 
1961, s. 50-77. 
103 Hareket ruhun önemli niteliklerinden biridir ve Aristoteles tarafından sıklıkla böyle olduğu 
vurgulanmıştır (Ar., S., 403b28). Ruh Üzerine’nin giriş kısmı neredeyse tamamen bu konuya 
ayrılmıştır. Ayrıca bu konuya genel bölümlemelerde de yer verilmiştir. Genel bölümlemeler olarak 
şunları sayabiliriz: “Bu durumda diyoruz ki, araştırmamız açısından taze bir başlangıç noktası 
varsayarak, ruhu olan ruhu olmayandan yaşıyor olması bakımından ayırdedilir. Ancak yaşamak 
sözcüğü pek çok anlamda kullanılır ve biz şunlardan herhangi biri onda varsa bir şeye yaşıyor deriz: 
Akıl (nous), duyulanma (aisthēsis), hareket (kinesis) veya uzamda durgunluk (stasis), beslenmedeki 
hareketlerin dışında büyüme ve bozulma.” (413a 20) İkinci bölümlemede sadece hareket, beslenme, 
düşünme ve duyulanma sayılmıştır. (413b 13) Üçüncü bölümleme: “Ruhun şimdiye kadar söz 
ettiğimiz yetilerinden bazılarına bazı canlılar sahiptir bazı canlılarsa hepsine sahiptir ve bazıları da 
sadece birine sahiptir. Söz ettiğimiz yetiler şunlar içindir: Beslenme, isteme, duyulanma, uzamda 
hareket ve düşünme.” (414a3 30). Dördüncü bölümleme: “Şimdi ruhu ayırteden iki özel karakteristik 
vardır: (1) uzamda hareket, (2) Düşünme, yargılama ve duyulanma.” (427a 17) Tüm bu 
bölümlemelerde hareketin önemi açıktır. Ancak Aristoteles’in ana kaygısını gözden kaçırmamak 
gerekir. Pek çok yerde belirttiği üzere, o asıl olarak canlıların bir sınıflamasına ulaşmaya 
çalışmaktadır. Bu sınıflamada türler ve cinsler olarak üç şeyden söz edebiliriz: Bitkiler, hayvanlar ve 
insanlar. Amaç asıl olarak bunları sınıflamak olduğundan ve yer yer kimi tür canlıların hangi sınıfa ait 



 114 

yetiler olarak isteme, imgelem ve hafıza, ruhun düşünme yetisi ile duyulanma yetisi 

açısından önemli olduklarından ayrıca ele alınacaklardır.  

 
 
“Burada araştırmamızı her bir durumda yürütmeliyiz. Her bireysel olanın ruhunun ne 

olduğunu, örneğin bitki için, hayvan için ve insan için ne olduğunu araştırmalıyız. Aynı 
zamanda bunların, neden bir dizide olmak gibi sıralandıkları üzerine de düşünmeliyiz. Çünkü 
ruhun besleyici yetisi olmaksızın, duyulanma yetisi var olmaz. Ancak bitkilerde besleyici 
yeti duyulanma yetisinden bağımsızdır.”104 

 
 
Her bölümün genel inceleme yöntemi, Aristoteles tarafından 415a15’te 

sergilenmektedir. Bu sergilemeye göre, öncelikle ruhun değişik eylemlerde 

bulunmaya yönelik yetileri ele alınmalıdır. İkinci olarak bunların ne türden 

eylemlerde bulunuyor oldukları incelenmelidir. Üçüncü olarak da yetinin nesnesi, 

ikincisiyle birlikte eylemde bulunulmasını sağlayan şey olarak göz önüne 

alınmalıdır. Doğası gereği canlı, yetiye sahip olduğu için onu kullanabiliyordur ve 

yetinin aktüelleşmesi yetinin nesnesi ile olan ilişkisi sayesinde olmaktadır. Her 

yetinin kendine karşılık düşen nesnesi, yetinin aktüelleşmesinde önemli bir yer 

oynamaktadır.  

 

3.2.2.1. Ruhun Beslenmeye Yönelik Yetisi (threptikon) 

  

En alt canlı türü olarak bitkiler, duyu organına sahip olmamaları açısından 

hayvanlardan ayrılırlar. Duyu organına sahip olmadıklarından dolayı duyulanmazlar 

ve yer değiştirme hareketinde bulunmazlar. Onlar doğaları gereği dört cisim ile 

                                                                                                                                     
olduğunu belirlemek zor olduğundan (örneğin yer değiştirme yapmayan ancak duyulara sahipmiş gibi 
görünen kimileri nasıl sınıflanacaktır?) tüm ayırtedici özellikler tartışılmak zorunda kalınmaktadır. 
Eserin son bölümünün IX. kitap ve sonrasında bu durum açığa çıkar. Her türden yetiyi sayan 
Aristoteles, bunların hangi sınıfa ait olduğunun belirlenmesinin zorluklarını ele almaya başlar. IX. 
kitap ve sonrasında sayılan yetiler şunlardır: İmgelem, isteme yukarıdakilerden farklı olarak sayılanlar 
arasındadır. Hareketin önceden ele aldığımız anlamlarından biri  yer değiştirme, diğeri büyüme ve 
bozulma olduğundan dolayı onun her durumda her canlıda bir şekilde bulunduğu açıktır. 
Başkalaşmanın duyumlamadaki önemini de hatırlarsak nerdeyse canlılığın hareket olmadan 
olamayacağı ortaya çıkar. Bu yüzden biz bölümün ilerleyen kısmında canlıların sınıflanma amacına 
uygun olarak bitkiler, hayvanlar ve insanlardan söz edeceğiz. Bunlara karşılık gelen genel sınıflama 
ise, beslenmeye, duyulanmaya ve düşünmeye yönelik ruh yetileridir. İlk bölümdeki açıklamalara 
koşut olarak üç tür yeti içerisinde hareketin önemi de kendiliğinden ortaya çıkacaktır. Hareket ileride, 
duyulanmada oluşan haz ve acı dolayısıyla meydana gelen kaçınma ve arzulamaya yol açması 
bakımından tartışılacaktır. 
104 Ar., a.g.e., 415a ve dev. 



 115 

ilişkili bir şekilde beslenirler. Onlardan etkilenir ve bu sayede büyüme, bozulma ve 

oluşa uğrarlar. 

 
 
 “Ruhun beslenmeye (threptikē) ve oluşa (genesis) yönelik olan yetileri105 aynı yeti 
olduğundan, biz öncelikle beslenmeyi ele almalıyız. Çünkü beslenme yetisi diğerlerinden 
beslenmede bulunuyor olması sayesinde ayrıdır.”106  

 
 
Hiçbir canlı yemek olmadan varlığını sürdüremez.107 Bu durumda en temel 

olan üreme değil de, beslenme olmalıdır. Bireyselin öncelikli görevi, kendi varlığını 

sürdürmektir. Bitki, hayvan gibi yemek kaynağına yer değiştirme hareketi yaparak 

ulaşamadığına göre onun beslenmesi, basit bir şekilde içinde bulunduğu ortamda ve 

etrafındaki öğelerle ilişkisi sayesinde olmalıdır. İlk bölümde ele alındığı üzere dört 

öğe birbirlerine dönüşebilir şekilde oluşa gelirler ve başkalaşmaya uğrarlar. 

Başkalaşmaları aynı türden ancak karşıt olmaları sayesinde olur. Beslenenin 

durumunda da böyledir. O, kendisi de oluşturan ancak bu sefer dışında olan 

öğelerden etkilenir, bu anlamda benzerden etkilenir. Öte yandan kendisinde olmayan 

bir şey aldığı ve onu değiştirdiği için bir anlamda da karşıtınca etkilenmektedir. 

Yemek, yenmeden önce yiyene karşıt özellikler barındırır ve sindirilmesiyle beraber 

yiyen ile benzer olur.  

 Bitkinin duyu organı olmamasına rağmen, tıpkı dokunmanın temel bir 

duyulanma olması gibi, temas onun için de birincil dereceden öneme sahiptir. Bitki 

temas halinde olduğu şeyce etkilenir.  

Ruhun beslenmeye yönelik yetisi, beslenmenin nedenidir. Yemeğin niteliksel 

dönüşüme uğrayıp benzer hale getirilmesinde etkindir. Ancak form olması 

bakımından kendisi hareket etmez. Beslenendeki sıcak öğeyi harekete geçirerek 

                                                

105 Genesisten kasıt 415a25’te açık bir biçimde dile getirildiği şekliyle, üremedir. Her canlı 
kendisinde, kendisinin benzeri meydana getirme ilkesine sahiptir. Üreme en temel özellik olması 
dolayısıyla, en alt tür ruh yetisi olan beslenmeyle birlikte düşünülmelidir. 
106 Ar., a.g.e., 416a20. 
107 Bu bölüm genel olarak Ar., S., 416a20 ile 416b32 arasındaki bölümün incelenmesinden 
oluşturulmuştur. Farklı kaynaklara yapılan atıflar ayrıca belirtilecektir. 



 116 

yemek üzerinde etkide bulunmasını sağlar.108 Ruh etkilenime uğramaz ancak bireysel 

töz olan ruhlu beden etkilenime uğrar. Yemek yemek ruhlu bedenin bir etkinliğidir.   

Sonuç olarak tüm bitkiler yaşıyor olarak dikkate alınır çünkü kendi içlerinde 

bir kapasite (dünamis) ve bir ilke (arkhē) vardır. Bu sayede hem büyümeyi hem de 

bozulmayı birbirine ters yönlerde gerçekleştirirler. Sadece yukarı veya aşağı değil, 

her iki yöne de büyürler ve yiyecekçe etkilendikleri müddetçe yaşamaya ve 

beslenmeye devam ederler.109 

 

3.2.2.2. Ruhun Duyulanmaya Yönelik Yetisi (aisthētikon)110  

 

Aristoteles, incelemesine duyulanmanın iki açık karakteristiği olduğunu 

belirterek başlar. Bu karakteristiklerin birincisi hareket (kinēsis), ikincisi ise 

etkilenime maruz kalmaktır (paskhein). Çünkü duyulanma bir durum değişikliğidir, 

niteliksel bir değişimdir (alloiōsis).111 Duyulanma (aisthēsis), duyu organının 

(aisthētērion) kendi dışındaki bir nesnece (duyulur, duyulanabilir olan, duyulur 

nesne-aisthēton) etkilenmesi sonucunda oluşur ve duyum (veri olarak-aisthēmatos), 

duyulananda yani insanda (aisthētēs) ortaya çıkar.112 Bunun kanıtı, bizzat duyu 

organının kendisinin de dört öğeden oluşmuş bir organ olmasına rağmen, kendi 

kendinde duyulanmaya yol açmamasıdır. Ancak duyu organı dışındaki duyulanabilir 

nesnelerce etkiye maruz kaldığında duyulanır. Bu anlamıyla hem duyu organı hem 

                                                

108 Aristoteles burada önceden kullandığı bir analojiyi tekrarlayarak, ruhun gemicinin eli gibi 
olduğunu ve sadece eliyle dümeni hareket ettirdiğini, kendisinin hareket etmediğini belirtir. Dümen 
(sıcaklık) hem kendisi hareket eder hem de gemiyi (yemek) hareket ettirir. 
109 Son paragraf için Ar., S., 413a20 ve dev. 
110 Ruh Üzerine’nin, II. kitap 5. bölümü duyulanmanın genel ilkelerinin açıklanmasına ayrılmıştır. 
Aşağıdaki bölüm, buradaki görüşlerden faydalanılarak yazılmıştır. Başka kaynaklara yapılan 
gönderimler ayrıca belirtilecektir. Ar., S., 417a ve dev. 
111 Aristoteles, ne türden bir etkilenim veya etki olduğunu daha önce tartışmıştık demektedir. Nitekim 
tezimizin 3. bölümünün ilk ana başlığında biz de bu konuları inceledik. Ancak yukarıda belirttiğimiz 
kimi yorumcular duyulanmanın bir başkalaşım olduğuna itiraz etmektedirler. Özellikle işlevselci 
yorumlar bu türden itirazları yükseltmektedirler. Ancak bizce Aristoteles’te duyulanmanın, 
başkalaşım olduğu açıktır. Nitekim hem ilk alt başlıkta hem de Aristoteles’in kendi sözleriyle bu 
sergilenmiştir. 
112 Benzer gramatik kullanımlar etkilenimler konusunda da belirtilmiştir. Pathēsis (etkilenme), 
pathēton (etkileyen), pathēmatos ve pathos (etki). Düşünmeye ilişkin: Noēsis (düşünme), noēma 
(düşünülen) ve noētos (düşünce), başka bir şekilde ennoia. İmgeleme ilişkin: Phaniesthai 
(imgeleme), Phantasia (imgelem), phantasma (imge). LSJ ve Urmson., a.g.e. 



 117 

de ruhun duyulanma yetisi (aisthētikon) potansiyel bir durumdadır. Nesnesince 

etkilendiklerinde, aktüelleşirler.113   

Bu durum duyulanmadan iki şekilde söz ediliyor olmasından da bellidir. 

Duyulanma yetisi olduğu gibi duyulanıyor olma (aisthanesthai) durumundan da söz 

ederiz. Demek ki ikinci durumda potansiyel bir varolmadan aktüel bir varolmaya 

geçilmiştir. Ancak duyulanıyor olmak gene pasif bir durumdur sadece duyunun 

dışarıdan bir şeyler alımlamaya başladığını vurgular.  

Daha önce de belirtildiği üzere hareket ve etkinlik-edilginlik konuları benzer 

bir şekilde ele alınmaktadır. Hareket aktüelliğin henüz sona ermemiş bir formudur. 

Bu anlamda etkilenme de, bir şey tarafından etkilenme olarak bir durumdan bir 

duruma geçiş şeklindeki bir harekettir. Duyulanma benzer olmayan tarafından 

oluşturulmuş ancak süreç bittiğinde duyu organında etki nesnesiyle özdeş bir duyu 

ortaya çıkmıştır. 

Tıpkı duyu organının ve yetinin potansiyelliğinden ve aktüelliğinden söz 

edildiği gibi, duyulur nesnenin potansiyel ve aktüelliğinden de söz edilmektedir. 

Duyulur nesne potansiyel olarak duyulanabilir nesne anlamına gelmektedir. 

Duyulanma mevcut olduğunda, duyulanabilir nesne artık duyulanmanın nesnesidir. 

Önceden sıklıkla dile getirildiği üzere duyulur nesne başta duyu organına 

benzemezdir ancak duyulanma sonrasında duyu organı, nesnesiyle benzer olur. 

                                                

113 Duyu organlarının durumu tıpkı benzinin durumu gibidir. Benzin de ateş olmadan kendi kendini 
yakamaz ancak, benzin benzin olmak bakımından kendinde yanabilirlik potansiyeline sahiptir. 
Aktüellik ve potansiyelliğin burada ele alınışı yorumlar açısından çeşitliliğe yol açmıştır. Biz de 
dipnotta bu tartışmayı yürüteceğiz. Çünkü duyu organının ve duyulanmanın pasif, bir etkilenim 
olduğu ve dışarıdaki bir nesnece harekete geçirildiği bizce açıktır. Sorun aktüelleştiği durumda onun 
hâlâ duyulanma olarak mı yoksa algılama olarak mı adlandırılması gerektiğine dairdir. Algı (İng: 
perception) ve duyu (sensation) farkındalık tartışmalarının yoğun olarak yürütüldüğü fenomenoloji 
sonrası tartışmalara dairdir (Brentano sonrası). İlgili tartışmalar için 88. no’lu dipnottaki kaynaklara 
bakılabilir. Kimi yorumcular bu tartışmayı aisthēsisi sense-perception diye karşılayarak aşmaya 
çalışmaktadır. Bkz. D. W. Hamlyn, “Aristotle’s Account of Aesthesis in the De Anima”, CQ, Vol. 9., 
No. 1, 1959, s. 6. Aristoteles’te farkındalık temelli bir tartışmanın yürütülüp yürütülmediği tam olarak 
açık değildir. Duyu organının kendisinin duyulanmasını bilip bilmediği problemi aşağıda ele 
alınacaktır. Biz şimdilik bu tartışmayı oraya bırakıp duyulanmadaki potansiyellik/aktüellik 
tartışmasını ele alacağız. Türkçede algılama açık bir aktif durumu belirttiğinden, sözcüğü duyu ile 
karşılamayı uygun bulduk. Ayrıca algı organı değil duyu organı sözünü kullanıyor olmamız da 
duyulanmayı (pasif çatı) kullanmamıza destek veriyor. Ayrıca bu sözcük istendiğinde duyumlama 
olarak etken çatıyla da ele alınabilir. Türk Dil Kurumu sözlüğü, algıyı “Bir şeye dikkati yönelterek o 
şeyin bilincine varma” olarak tanımlamaktadır ve bu tanım açıkca modern tartışmaları 
vurgulamaktadır. Bu vb. modern tartışmalardan kaçınmak amacıyla ve hem yukarıda sayılan sebepler 
hem de duygu sözcüğünün duyu ile olan ilişkisinden de kaynaklı, algı değil duyu sözcüğünü temel 
aldık. Aristoteles, 417a20 sonrasında bu terimin anlamlarının kesinleştirilmesi gerektiğini belirtir.   



 118 

Duyu nesnesi üç anlamda kullanılmaktadır: 

a) Tek bir duyuya uygun olanlar. 

b) Tüm duyularca duyulanabilir olanlar (birkaç duyu ya da hepsi açısından 

olabilir). 

c) Dolaylı duyulananabilir olanlar.  

İlk iki türden duyulanabilirler kendiliğinden (özsel–kath’ hauto), direkt 

duyulanımlara konu olurlar. Diğer türden olanlarsa ilinekseldirler (kata 

sumbebēkos). Özsel olanların ilki türünden olanlar, sadece tek duyuya ilişkindirler. 

Bunlar sırasıyla görme duyusu için renk, duyma için ses, tat alma için tat, koklama 

için kokudur ancak dokunma için birden fazla duyulanabilirden söz edilebilir (temel 

olanı dokunmaya direnme anlamında sertliktir ancak ısı vb. den de söz edilebilir, 

aşağıda incelenecektir). Açıktır ki ses, renk vb. kendi başına değil ses veren, renkli 

olan nesne sayesinde etkide bulunurlar. İkinci türden olan duyulanabilirler, 

büyüklük, durgunluk, sayı, şekil, hacim vb. pek çok duyuya ortak (bazen ikisine 

bazen hepsine birden) duyulanabilirlerdir.  

Duyuların iki tanesini sürecin açığa çıkması açısından incelemek yeterli 

olacaktır. Duyulardan dokunma ve görme, diğer duyulardan iki açıdan ayrılır. 

Dokunma pek çok yerde sıklıkla belirtildiği üzere en temel duyulanmadır. Görme ise, 

imgelem vb. düşünmeye giden süreç içerisinde, bilgiyle en çok ilişkili görünen 

duyulanmadır. Biz Aristoteles’in Ruh Üzerine’deki incelemesinin tersine, önce daha 

temel olmasından kaynaklı dokunmayı ele alacağız. Son olarak da diğer duyuların 

benzer işleyişlerini ele alıp ortak duyu tartışmasını da yürüttükten sonra daha üst 

yetilerin incelenmesine geçeceğiz. 

 

3.2.2.2.1. Dokunma Duyusu114 

                                                

114 Duyu organlarını ve duyulanmaları kendi içlerinde ikiye ayırabiliriz. Aristoteles’in vurguladığı gibi 
dokunma duyusu tatma duyusu ile benzemektedir. Ar., S., 422a 10 ve 423a 20. Diğer duyular da kendi 
içlerinde birbirlerine benzemektedirler. Hepsinde ortam açık bir şekilde bellidir çünkü belli bir 
mesafeden duyulanmaktadırlar. Ayrıca hepsi, ortam ortadan kaldırıldığında (duyulur nesne duyu 
organının üstüne yapıştırıldığında) duyulanamamaktadırlar. Bu benzerliklerden dolayı sistemin 
incelenmesi için sadece dokunma ve görmenin incelenmesi yeterli olacaktır. Buna ilişkin bir ayrım 
Duyu ve Duyulur Nesneler Üzerine adlı kitabında da vardır: Dokunma ve tatma, besleyici yetinin bir 
etkilenimi olmak ve diğerleri de hareketli olanlarda bulunmak bakımından benzerdirler. Ar., SS., 
436b18. 



 119 

 

Aristoteles’in kitaptaki gidişatına uymadığımız için, bazı konuların burada 

açık kılınması gerekmektedir. Öncelikle yukarıda her duyulanabilirin bir duyu ile 

özsel bir ilişkisinin olduğu vurgulanmıştı. Ancak dokunma duyusunda, duyunun 

hangi karşıtlıklar ile ilgilendiği açık durmamaktadır. Öte yandan, duyulanabilir 

olanın duyulanma ile ilişkisinde ortam (medium) gereklidir. Her duyu açısından, 

duyu nesnesiyle duyu arasında böylesi bir ortam bulunmaktadır. Dokunma, 

nesnesiyle direkt ilişkideymiş gibi gözükmektedir. Aristoteles, bu iki zorluğun 

çözümü için açıklamalarına öncelikle bunları tartışarak başlar. 

Dokunmada sıcak-soğuk, kuru-ıslak, katı-yumuşak vb. karşıt niteliklerden söz 

ederiz. Diğer duyularda ise, temelde bir nitelik öne çıkıyor gibi görünmektedir. 

Aristoteles bu farklılığın açıklanması için bir yol önerir. Bu yol diğer duyulanmaların 

da farklı karşıtlarla ilişkide olduğunun gösterilmesidir. Ancak yine de dokunmanın 

ilişkide olduğu tek bir dayanağın olup olmadığı belirsiz kalır.  

İkinci zorluğun çözümü, dokunmada da bir ortam varsayılmasıyla bulunur. 

Ten, dokunmada duyulanabilir olan nesne ile duyulanan arasında bir ortam olarak 

bulunmaktadır. Ten canlı bir bedenin oluşumundaki toprak öğesi sayesinde, 

dokunma için bir ortam olarak bulunmaktadır. Ten bu açıdan bir organ değildir. Eğer 

ki ten bir ortam değil de duyu organı olsaydı, diğer duyularda olduğu gibi ortamın 

arada olmadığı koşullarda, örneğin duyulanabilir nesnenin duyu organı üstüne 

konduğu koşullarda, onlarda olduğu gibi duyulanmanın yok olması gerekirdi. Ancak 

böyle olmamaktadır. Aksine, duyulanabilir nesne ten ile temasında duyulanmaya yol 

açmaktadır. Bu durumda ten bir organ değil bir ortamdır. 

Duyu organı potansiyel olarak nesnelerinin niteliklerine sahiptir. Duyulanma 

etkilenmenin bir formudur ve duyu organı potansiyel olarak bulunuyor olsa da, etken 

duyulanabilir nesne tarafından aktüelleştirilir ve başkalaşarak duyulanabilir nesneye 

benzer.  

 

3.2.2.2.2. Görme Duyusu 

Görme duyulanmasının (opsis) nesnesi, görünür olandır (horaton). Görünür 

olan renk ya da bir başka şey olabilir. Ancak rengin ortaya çıkması (aktüelleşmesi) 



 120 

için ışığa gerek vardır. Bu durumda öncelikle ışık açıklanmalıdır. Işık (aydınlık) ile 

karanlık karşıt olduklarına ve ışığın potansiyel olarak bulunduğu yerde karanlık 

aktüel olarak bulunduğuna göre, her ikisini de taşıyan başka bir şey olmalıdır. 

Saydam (transparan – diaphanes: tam çevirisi ile “yarı görülebilir”) olan, kendinde 

görülebilir değildir. O, ancak bir şeyce etkilendiği ve aktüelleştiği (energeia) oranda 

görülür olur. Kendisini etkileyen ise karanlıkta görülenebilen yegane şey olan, ateştir 

(açıktır ki burada gök cisimleri de düşünülmüştür). Ateş (gök cisimleri söz konusu 

olduğunda aither) bizzat saydama etki etmez, sadece saydamı görünür kılar. Ateşin 

olması aydınlığa, tersi ise karanlığa yol açar. Bu anlamda sistemdeki önemli öğe, her 

cisimli olanda az ya da çok bulunan saydamdır. Saydamın her şeyde (tüm cisimler 

kendilerinde saydamlığı taşırlar) bulunuyor olmasının önemli bir kanıtı hava ve 

suyun da bir anlamda saydam olmalarıyla açıktır.115 Ancak saydam hiçbir zaman 

kendinde görünür olamaz, o, ancak ateşin aydınlattığı ortamda, renkle beraber 

bulunur. Çünkü rengin alıcısı, renksiz olandır. Potansiyel saydamlık, rengi 

alabilirliktir. Bu anlamda saydamlık, karanlıkta da vardır çünkü bazı cisimler 

karanlıkta da görülür (fosforlu olanlar vb). Cisimlerdeki renk, potansiyel olarak 

duyulanabilir olandır. Renkler, duyu organını aydınlıkta (ışık varolduğunda) saydam 

ortam sayesinde etkilerler. Işık hem saydam ortamı hem de cisimlerdeki rengi 

görünür kılar. Dolayısıyla duyulanabilir nesne, ışık ile aktüel olarak duyulanan nesne 

olduğunda, saydam ortamı ve saydam ortam yoluyla duyu organını etkiler. Duyu 

organı, tüm bu etkilenimler zincirinin sonunda ve tamamen pasif bir halde bulunur. 

Potansiyel olarak rengi alma durumundayken ortamca etkilendiğinde aktüel olarak 

rengi almaya (pasif olarak duyulanıyor olmaya) hareket ettirilir. Bu anlamda duyu 

organında duyulanmayı yaratan, asıl olarak duyulanabilir nesne olsa da duyulanma 

ortam üzerinden gerçekleşir. Çünkü duyulanmayı yaratan ortam olmasaydı daha 

öncede belirtildiği üzere, duyu organının (ör. gözün) üstüne konulan duyulanabilir 

olan, aradan ortamın kalktığı bu durumda da duyulanma yaratabiliyor olurdu. Oysa 

ki böyle değildir. Göz, üstüne konan bir şeyden etkilenemez. 

                                                

115 Saydam doğaya içkindir sadece hava veya suda değil tüm doğada potansiyellik olarak bulunur. Ar., 
SS., 439a13. 



 121 

Sonuç olarak görme duyusu da dokunma duyusu gibi fiziksel etkilenimlere 

uğrayarak etkilenir. Daha önceki bölümlerdeki açıklamalarımızla birleştirerek 

söylersek, bizzat kendisi de belli bir madde ve form bileşiminde olan göz, bir 

bireysel töz olarak başkalaşıma uğramaktadır (alloiōsis). Kendinde olmayan rengi 

alarak aktüel olarak o renk olmaktadır.116    

 

3.2.2.3. Ruhun Duyulanmaya Yönelik Yetisi ve Ortak Duyu Üzerine  

 

Yukarıdaki iki alt başlıkta konuyu duyu organları açısından fiziksel anlamıyla 

tartışmaya çalıştık. Ancak hâlâ Aristoteles’te üzerine en yoğun tartışmaların 

yürütüldüğü iki konu açıklanmamış durmaktadır. Birincisi, duyulanmada maddenin 

değil formun alımlanıyor oluşu ile ilgilidir. İkincisi ise, yukarıda da kısaca söz 

ettiğimiz üzere Aristoteles açısından duyulanmanın, bireyin farkındalığıyla yaptığı 

bir eylem olup olmadığıdır (eylemin aktif veya pasif oluşu). Bu iki çok tartışmalı 

konunun ilkini ele alabilmek için Ruh Üzerine’nin önemli pasajına yer vermek uygun 

görünmektedir. 

 
  
“Bütün duyular hakkında şunları doğru olarak anlamalıyız: (1) Duyu, duyulanabilir 

nesnelerin, maddeleri olmadan formlarını kabul edebilendir. Tıpkı balmumunun, altın veya 
demir olmadan, [altından veya demirden olan –ç.n.-] mührün etkisini kabul ettiği gibi. 
Balmumu altın veya bronzun etkisini kabul eder ancak altın veya bronz olarak değil. Böylece 
duyu benzer durumlarda, rengi, tadı veya sesi olanca etkilenir; yani bizzat onun tarafından, 
bireysel özdeşliği yoluyla değil, daha ziyade belli bir niteliğe sahip olması bakımından ve 
formülü bakımından etkilenir. (2) Duyu organı birincil anlamıyla, sözü edilen potansiyelliğin 
[formu kabul edebilirlik –ç.n.-] kendisinde bulunduğudur. Duyu organı ve potansiyellik 
özdeştirler ancak onların özsel doğaları aynı değildir. Duyulanan özne uzamlıdır ancak 
duyulanma ve duyu uzamlı olamazlar; onlar bir tür orandırlar ve sözü geçen öznenin 
potansiyellikleridirler. Bu durum nesnelerin duyulanabilirliklerindeki aşırılığın duyu 
organlarını harap edişlerinde açık olur. Çünkü duyu organının tahrik edilişi çok güçlüyse, 
kendi ayarının oranı (ki bu gördüğümüz gibi duyuyu oluşturandır) harap olur. Tıpkı lirin 
ayarının ve sesinin perdesinin, tellerin aşırı basılmasında yok olduğu gibi. Aynı zamanda 
bitkilerin neden duyulanmadıkları da açıktır. Çünkü onlar sadece ruhun bir yetisine 
sahiptirler ve temas ettikleri nesnelerce bir yere kadar etkilenirler, sıcak ve soğuğu 
gösterirler. Ancak etkilenmelerinin bir yere kadar olmasının asıl sebebi onların bir ortalarının 

                                                

116 Everson “ruhçu (spritualist)” görüş olarak eleştirdiği Burnyeat’in görüşünü, Aristoteles’te 
duyulanmanın fiziksel değişim (başkalaşma) gerektirdiğini ve Aristoteles’te iki ayrı töz değil (aynı 
anda etkilenime uğrayan ruh ve beden değil) tek bir töz (bireysel varolan) olduğunu belirterek çürütür.  
Everson, a.g.e., s. 234.  



 122 

olmamasıdır e.d. duyulur nesnelerin formlarını alabilme ilkesinin onlarda olmamasıdır. 
Onlar madde tarafından etkilendikleri oranda, form tarafından da etkilenirler.”117  

 
 
Bu pasaja göre açıktır ki duyulanma, iki biçimde oluşmakla beraber her iki 

durum için de pasif bir edimdir. Duyulanmanın meydana gelmesi, öncelikle duyu 

organının duyulur nesnece etkilenmesine bağlıdır. Duyu organı duyulur nesnesince 

hareket ettirilir ve duyulur nesne duyu organında bir iz bırakır. İz, açıktır ki, artık 

duyulurun maddesi ile ilişkili değildir. Bu, en çok gözde belirgin bir hal almaktadır. 

Ayrıca, aşağıda ele alacağımız ortak duyulurlarla çözümlenebilecek bir sorundur. 

Görülür nesne gözü etkilerken cisimsel olarak bunu yapabilir.118 Aktüel duyulanma 

aktüel duyulurla bu açıdan özdeştir. Duyu organı, ortam sayesinde sürekli etkilenime 

maruz kalmaktadır. Duyulurdan duyu organına sürekli olarak etki gelmektedir. 

Ancak açıktır ki, görülebilir olanda bir değişme olmamakta ve o nerede duruyorsa 

hala orada durmaktadır. Bununla birlikte biz bu durumda göze baktığımızda ne 

görürüz? Gözde sadece bir birleşik varlık olarak yerinde durmaya devam eden 

duyulur nesnenin yansımasını, şeklini, formunu, formülünü (renkse renk; ısıysa ısı 

vb.) görürüz. Bu anlamıyla duyu organı duyuluru, beslenme de olduğu gibi absorbe 

edip kendileştirmez. Aksine sadece onunla başkalaşma ilişkisine girer. Başkalaşmada 

ana vurgu, tözün aynı kalmasına rağmen nitelikler arasında bir geçiş olması 

gerekliliğidir. Bu noktada göz, bir birincil töz olarak A niteliğinden B niteliğine 

sahip olmak şeklinde değişir. Nitelikler cisimsel olmadıklarına, sadece nitelikli 

olanlar cisimsel olduklarına göre; duyu organı fiziksel bir süreçle duyulurdan 

etkilenmesiyle, bizzat kendisi başkalaşır. Bu yorum gözün kırmızıya baktığında 

                                                

117 Ar., S., 424a18. 
118 Bu anlamda da aşağıda da ortaya çıkacağı üzere duyulanma duyu organında olan bir süreçtir. Duyu 
organının duyulanmalar arasında ki ayrımlamasına duyulanma demekteyiz. Ancak tüm bu süreç duyu 
organında gerçekleşmektedir. Slakey bu konu güzel bir biçimde sergilemiş ve duyulanmanın ruhta 
olduğu, duyulanmanın aktif olduğumuz bir süreç olduğu vb. görüşleri yanlışlamıştır. T. J. Slakey, 
“Aristotele on Sense-Perception”, Aristotle’s De Anima in focus, Ed. M. Durrant, Routledge, 
London, 1993, s. 75-90. Everson da Aristoteles’te metne bağlı kalındığında, duyulanma konusunda 
“metne bağlı yorumun” haklılığının ortaya çıkacağını bildirmektedir. Her ne kadar duyulanmanın 
tamamen fiziksel süreçlere indirgenmesine karşı çıksa da fiziksel sürecin Aristoteles’teki anlamını 
vurgulayarak kendisinin “ruhçu” diye adlandırdığı görüşleri yanlışlar. Everson, a.g.e., s. 139. 



 123 

kırmızılaşmasını açıkladığı gibi, onun kırmızı cismi almadan sadece kırmızılığa 

sahip oluşu bakımından formu alıyor oluşunu da açıklar. Duyu, kırmızı duyusudur.119 

Duyu organının tahrip olması, onun bir birleşik varlık olarak ortadan 

kalkmasıdır. Maddesi dağıldığı gibi formu da dağılmaktadır. Form-madde ilişkisi 

temelinde düşündüğümüzde, gözün maddesi su, hava vb. cisimlerden oluşmuş bir 

organdır. Formu ise görebilir olmasına yönelik belli bir şekilde olmasıdır (iki form 

konusunu yukarıda tartışmıştık). Duyu organın tahribi, duyu yetisinin tahribine de 

yol açar. Nitekim, ondan sonra duyulanma olmaz. Bu durumda göz açısından 

düşündüğümüzde, form olarak kendisinde bulunan, bireysel bir kırmızılıktır. Duyu 

organı kırmızı olur, nesnesinden fiziksel olarak etkilenerek başkalaşır. Ancak oran 

olarak formu, yani duyusu, olabileceği bir şey olarak potansiyelliğinin 

aktüelleşmesiyle duyu organının bizzat kırmızılığından farklı bir şeydir. O, tekil bir 

kırmızı duyusudur. Bu anlamıyla da sadece düşüncede ayrılabilirdir.  

İkinci problem daha ciddi tartışmalarla ilgilidir. Bunların sergilenmesine 

geçmeden önce ortak duyulurların duyusu olarak ortak duyuyu açık kılmamız 

gerekmektedir.  

Aristoteles Ruh Üzerine’nin III. kitabında, ilk olarak sadece beş duyu 

organımızın varolduğunu kanıtlamaya çalışır.120 Beş duyu organının gerekliliğinin 

kanıtlanması, onların oluşturucu öğelerinin üzerinden ve tamamen fiziksel süreçlerin 

göz önünde tutulmasıyla yapılır. Daha önce ele aldığımız, ilk öğelerin sayılarının 

aynı olması ve onlardan başka bir öğe olamaması dolayısıyla, ay altı evrende sadece 

onların oluşturduğu ortamlar ve yine onlarca oluşmuş duyu organları olacaktır. 

Duyulurun ortama etkisi dolayısıyla duyu organına etki etmesi ilişkisinden de 

çıkarılabileceği gibi, duyulur-ortam-duyu organı da dört öğe açısından birbirlerine 

bağlıdırlar. Sonuç olarak açıktır ki, sadece beş duyumuz vardır.  

                                                

119 Genel olarak düşünülmediğini farkettiğimiz nokta burasıdır. Duyulurun maddesiz formunu almak, 
duyulurun bireysel töz olarak duyulanma esnasında ve sonrasında eksilmeden vb. etkilenime 
uğramadan karşımızda durmaya devam etmesine vurgu yapmaktadır. Gözün kırmızılaşması elbette 
fiziksel bir değişimdir (başkalaşma) ve gözün kırmızılaşmasıyla, sarılaşmasını ayrımlaması da 
kendisinde meydana gelen bu başkalaşmaya dayanmaktadır ve tüm bu süreç gözde ortaya 
çıkmaktadır. Karş. Everson, a.g.e., s. 140 ve dev.  
120 Ar. S., 424b23-425a14. 



 124 

Bu durumda, yukarıda belirttiğimiz özsel olarak (kath’ hauto) duyulanabilir 

olarak belirtilen sayı vb. ne şekilde duyulanacaktır? Bunlar, ortak duyulurlar olarak 

yine beş duyumuz sayesinde duyulanacaktır. Ancak bu sefer sadece tek bir duyunun 

nesnesi olmadıklarından, birden fazla duyunun aynı andaki etkilenimi ile 

duyumlanacaklardır. 

Ortak duyulurların hepsi, kendisi de bir ortak duyulur olan hareketle (kinēsis) 

ilişkilidirler. Bunlar, durgunluk (staseōs), şekil (skhēmatos), büyüklük (megethous), 

sayı (arithmou) ve birliktir (henos).121 Bu duyulurlarla direkt ilişkili olan duyu 

organı olmadığına göre, biz bu duyulurları iki veya daha çok duyunun aynı andaki 

etkilenimi sayesinde duyularız.  

Ortak duyunun birinci özelliği, aynı duyulurdan etkilenen iki veya daha çok 

duyunun, aynı nesneden gelen etkiler olduğunun belirlenmesi veya 

belirlenememesidir. Görmeyle sadece renkli duyuluru duyularız ancak gördüğümüz 

zaman onun tatlı olduğunu da belirtebiliyorsak (daha önce tatma duyusuyla ondan 

gelen veriyi işin içine katabiliyorsak) bu, ortak duyu sayesindedir. Bu anlamda ortak 

duyu, öncelikle iki duyunun aynı nesneye ilişkin olduğunu belirlemelidir 

(gnōrizomen). Bunu yapabilmesi için de, kimi zaman daha önceki duyulanmaları da 

kullanabilmelidir. Nitekim tek tek duyuların yanılmaz olmasına karşın ortak duyunun 

yanılabilirliği de söz edilen özelliği dolayısıyladır. Duyuların birleştirilmesi hataya 

açıktır. Ortak duyudan söz edemeseydik ve ortak duyulurlar için de bir duyu organı 

var deseydik baklava biçimli bir renkli cisme tatlı deyip yanılmamızı (eğer ki o 

gerçekten baklava değilse) açıklayamazdık.  

Öte yandan, ortak duyunun ikinci özelliğini ele alabilmek için Ruh 

Üzerine’nin önemli bir pasajına başvurulmalıdır: 

 
 
“Gördüğümüzü ve duyduğumuzu duyulayabildiğimize göre, bu duyulanma ya 

görmenin kendisi veya bir başka duyu sayesinde olmalıdır. Ancak aynı duyu hem görüşü 
hem de renkliyi, yani görüşün nesnesini duyulamalıdır. Böylece ya iki duyu aynı nesneyi 
duyulayacak veya görüş kendini duyulayacaktır. Aynı zamanda, eğer görüşü duyulayan ayrı 
bir duyu var ise, ya bu işlem sonsuza kadar gidecek ya da bir duyu kendini 
duyulayacaktır.”122 

                                                

121 Ar., a.g.e., 425a15. 
122 Ar., a.g.e., 425b13. 



 125 

 
 
Aristoteles’in sıklıkla kullandığı bir argüman olarak sonsuza gidiş 

olanaksızdır. Bu durumda duyunun bizzat kendisi duyulanmasının farkında 

olmalıdır. Ancak görüş (eylem olarak-aktüel) bunu yapacaksa, bu durumda görme 

renkli ile olan ilişki olduğundan, renklenen bir şeyin olması gerekecektir. Ancak yine 

de ilk duyuda durmamız gerekmektedir. Ortak duyunun ikinci özelliği olarak 

duyulandığımızın (Aristoteles, biz vurgusu ile artık duyulanmanın sadece pasif bir 

etkilenim olmaktan öteye geçtiğini bildirmektedir) farkındalığını sayabiliriz. Aktüel 

olarak duyumsama (duyulanabilmenin aktüelleşmesinin farkındalığı) nesnesiyle aynı 

olsa da, söz edildiği gibi, onların özleri farklıdır. Bu durum en çok aktüel olarak 

duyulanmanın kesildiği noktada açığa çıkar. Maddesiz duyulanan form, duyu 

organında varlığını sürdürür. Uzun süre bir cisme baktıktan sonra gözümüzü başka 

bir tarafa çevirdiğimizde gözümüzün önünde hâlâ o cismin bir etkisini fark ederiz. 

Aristoteles, bu sıradan gözlemi kullanmaktadır. Bu durumda gördüğümüzü biliriz 

çünkü artık formun farkına varmışızdır. Bu yüzden de görme, duyma vb. 

duyumlamalarda (aktüel), duyu organında bir ayrımlama ortaya çıkar.123 Görmeyle 

siyah ile beyaz ayırt edilir. Ancak görme aktüel olarak sadece tek bir nitelikle 

uğraşabilir. O aynı anda aynı yerde hem beyaz hem siyah ile uğraşamaz. Bu geçişi 

sağlayan, artık bizdeki bir şey üzerine işlemde bulunan ortak duyu yetisidir. Ortak 

duyu, birinci özelliğiyle koşut bir biçimde, hem aynı duyunun farklı zamanlardaki 

verilerini hem de iki ayrı duyudan gelenlerin, o anda aynı şeye ilişkin mi yoksa farklı 

şeye ilişkin mi olduğunu ayrımlamaktadır.124 Aynı zamanda bunu yapanın biz 

olduğunu da ayrımlamaktadır. 

                                                

123 Ar., a.g.e., 426b10: “Bu durumda her duyu kendi duyulanabilir tözü (hüpokeimenon) ile 
ilişkilidir; duyu organında böyle bir şekilde bulunur ve duyu söz edilen konuya ilişkin ayrımlamada 
(krinein) bulunur, ed. görüş beyaz ile siyahı ve tadış tatlıyla acıyı ayırt eder ve diğer durumlarda da 
benzer şekilde.” Krinein sözcüğü için söz konusu olan duyulanma olduğunda ayrımlama karşılığını 
kullandık. Ancak aşağıda ele alacağımız üzere söz konusu olan düşünme (noēsis) olduğunda 
yargılama daha uygun bir karşılık olarak görünmektedir. Yargılama sözcüğü yargı sözcüğü ile birebir 
ilişkili olduğundan ve yargı sözcüğü de hem mantıkta önermeye hem de düşünmede düşünceye ilişkili 
olduğundan bu karşılıklar kullanılmıştır. 
124 A.g.y.: “Bu durumda bunu ileri süren (legei) aynı yetidir; ileri sürmesi nedeniyle, böylece 
düşünüyordur (noei) ve duyuluyordur da (aisthēnatai).” 



 126 

Ortak duyunun üçüncü özelliği, ortak duyulurların duyulanmasına ilişkindir. 

Ortak duyulurlar, maddesi olmadan formu almanın güzel bir örneğini vermeleriyle 

“maddesiz form” tartışmasının çözümüne de katkı sağlamaktadır. Sayı, büyüklük vb. 

ortak duyulurlar, sadece düşüncede ayrılabilirler olarak cisme nitelikler şeklinde ait 

değildirler. Ancak onlarla benzer biçimde sadece formel olarak duyulanabilirler. 

Ortak duyu (aynı zamanda genel olarak duyulanma) bu türden duyulurlar üzerine 

işlem yapışıyla, düşünme ile duyulanma arasındaki geçişin önemli bir ayağını 

oluşturur. Biz düşünmemizi bu türden formlar üzerine gerçekleştiririz. Bu konu, 

ilerleyen bölümlerde daha açık bir şekilde tartışılacaktır. 

Sonuç olarak ortak duyu, ruhun duyulanmaya yönelik yetisinin bir bütün 

olarak nasıl işlediğini anlatmakla, asıl olarak duyulanmanın genel yapısını ortaya 

sermektedir.125 Duyulanma artık, sadece fiziki bir süreç değildir. Duyulanma, pasif 

bir etkilenim olarak fiziksel teması gerektirir, aktüel olarak duyulanmaya 

başladığında da pasif olmaya devam eder ancak orada kalmaz. Duyu organının 

duyulanabilirliği aktüelleştiğinde, form üzerinde işlem yapar hale gelir. Bu işlem, 

duyu organının bir tür hafıza gibi davranmasıyla başlar. Duyu kendindeki veriler 

üzerine aynılığın veya farklılığın belirlenmesi türünden bir işlem yapar.126 Fark 

ayrımlandığında daha üst yetiler devreye girebilir. Bu durum yargının ortaya 

çıkmasıyla koşut bir biçimde olur.127  

                                                

125  W. K. C. Guthrie, A History of Greek Philosophy, Volume VI, Cambridge University Press, 
Cambridge, 1993. Vol. VI., s. 295. 
126 Yukarıda belirttiğimiz işlevselci (yönelimselci) bakış açısında katılmadığımız görüş bu noktada 
ortaya çıkmaktadır. Aristoteles’te duyulanma esnasında bir farkındalık, aktiflik vb. olduğunu 
düşünmüyoruz. Elbette biz bir yere bakarız, bir şeye dikkatimizi veririz. Ancak bu süreç bizim diğer 
yetilerimizin devreye girişi sonrasında olmaktadır. Bu noktada dikkat edilmesi gereken imgelem, 
hafıza vb. yetilerdir. Duyulanma da düşünme (düşünme anlamıyla bilinç) devreye girmiş olsaydı 
hayvanların da düşünmesi gerekirdi. Oysa ki böyle olmamaktadır. Nussbaum da genelde işleve vb. 
vurgu yapmasına rağmen duyulanmada ki pasifliğimizi kabul etmek zorunda kalmıştır: “Biz her 
zaman duyusal etkiyi pasif bir şekilde kabul ederiz, ancak biz ne zaman aktif bir şekilde çevremizdeki 
bir nesneye odaklanırız, onu içinde bulunduğu bağlamdan ayırırız ve onu belli bir şey olarak görürüz, 
imgelem yetisi veya duyulanmanın imgelem yönü, devreye girer.” Nussbaum, M. C., Aristotle’s De 
Motu Animalium, Princeton University Press, Princeton, 1985, s. 259. Biz bu anlamda Slakey’in ve 
Everson’un yukarıda sergilediğimiz görüşlerine katılıyoruz. 
127 Ross, a.g.e., s. 170: “Bu, phantasia’ya ortak duyusalları olduğu kadar, ilinekselleri, hatta özel 
duyusalları kavrama işini yüklemek demektir. Böylelikle duyum, nesnelere ilişkin herhangi bir bilgi 
ya da yanlış bilgi verebilmesinden önce phantasia tarafından yorumlanması gereken salt edilgin bir 
duygulanım düzeyine indirgenmiş olmaktadır.” Ross’un çok haklı olarak belirttiği bu süreç aşağıda 
ortaya çıkacaktır. Ancak duyu organının duyulanmasında, aktif duyulanmada imgeleme ihtiyacı olup 
olmadığı belirsizdir. Duyu organının bizzat kendisinin bir tür hafızası varmış gibi düşünüldüğünde ve 



 127 

Duyumlama insanın hayvanlarla ortak bir özelliği olduğuna göre, hayvanların 

bazı durumlarda neden kaçınma ya da arzu etme vb. hareketleri yapabildiği de ortaya 

çıkar. Hayvan duyulanma sayesinde bazı şeyleri ayırt edebilmektedir. Hem nitelikleri 

hem de niteliklerin taşıyıcısı olan cisimleri (yemeği rengi, tadı vb. ile ayırt eder) fark 

eder. Bunun yanısıra duyulanmanın peşi sıra ortaya çıkan ve aşağıda tartışılacak olan 

acı ve haz etkilenimlerine de maruz kalmaktadır. Ancak düşünmenin devreye girişi, 

duyudan kaynaklı veriler üzerine yapılan, yukarıda da sözü edilen, hataların ortaya 

çıkışında gerçekleşmektedir. Aristoteles’e göre hayvan hata yapmaz, neyi yiyeceği 

ve yemeyeceği konusunda yanılmaz çünkü o ortak duyunun düşünmeyle olan bağına 

sahip değildir, onda düşünme yoktur. Duyulanmanın hayvanla insanın ortak yetisi 

olduğu düşünüldüğünde de, duyulanmanın düşünmenin devreye girmediği bir 

etkilenim olduğu ortaya çıkar.128   

 

3.2.2.4. İmgelem (phantasia)129 

 

Ortak duyu sonrasında ortaya çıkan ayrımlama, kişinin duyulur üzerine bir 

yargısıyla sonlanır. Yargı farklı düzeylerde olmak üzere hem duyulanma hem de 

düşünme için geçerlidir. Yargı ve sonrasında oluşan kanı bu açıdan, imgelem ele 

alınırken çözümlenmesi gereken bir problem olarak ortaya çıkar.130 

 
 

 “Çünkü imgelem hem duyulanmadan hem de düşünmeden farklıdır. İmgelem her 
zaman duyulanma içerir ve kendisi de yargıda içerilir. Ancak açıktır ki, imgelem ve 
yargılama değişik düşünme formlarıdır. Çünkü ilki, istediğimiz zaman bizim elimizde olan 

                                                                                                                                     
etkilenimin onda kaldığı göz önüne alındığında, henüz o aşamada bile bir ayrımlama olmalıdır. Bu 
verilerin daha ileri düzeyde işlenmesi, üzerine yargılarda bulunulması vb. hafızayı gerektirir. Hafıza 
ise imgelemle ilişkili olmalıdır.  
128 Sisko, bu alt başlıkta sergilediğimiz yorumcuları ele alıp, görüşlerini detaylı bir şekilde 
sergiledikten sonra kendi görüşünü de dile getirmektedir. Sisko’ya göre duyulanma tüm hayvanlarda 
fiziksel değişime dayanmaktadır hatta insanlarda ki düşünme de maddi değişime dayanmaktadır. 
Sisko konu üzerine yazan yazarlar arasında maddi değişim gerekliliği üzerinde önemle durmasıyla 
ayrılmaktadır. J. E. Sisko, “Material Alteration and cognitive Activity in Aristotle’s ‘De Anima’”, 
Phronesis, Vol. 41, No. 2, 1996, s. 138-157. 
129 Sözcüğü hayalgücü yerine imgelemle karşılamayı uygun bulduk. İngilizce çevirilerde de sıklıkla 
sözcüğün hayalgücü (imagination) olarak çevrilememesi üzerine vurgu vardır. Çünkü phantaisa 
düşünceye veri sunması nedeniyle sadece hayal etmek gibi bir etkinliğe sığdırılmamalıdır. Öte yandan 
imgelem, imge sözcüğü ile olan bağı sayesinde de uygun bir karşılık gibi durmaktadır. 
130 Ar., a.g.e., 427a15. Ruhu ayırt eden iki özel karekteristik vardır: Bir yanda uzamda hareket, diğer 
yanda düşünme, yargılama, duyumlama. 



 128 

bir etkilenimdir (çünkü zihinsel imgeleri hatırlamak olanaklıdır tıpkı düşüncelerini 
düzenleyen insanların bir hatırlama sistemi içerisinde imgeleri kullanmaları gibi), ancak 
istediğimiz gibi kanılar oluşturmak bizim elimizde değildir. Çünkü biri ya doğru ya da yanlış 
bir kanıya sahip olmalıdır.”131 
  
 

İmgelemin ayırt edici özelliği, bize bağlı bir şekilde de işleyebiliyor oluşunda 

yatmaktadır. Biz imgeleme durumunda, daha çok bir resimdeki korkutucu bir 

duruma bakan gözlemci gibiyizdir. İmgenin oluşması, açıktır ki, duyulanmaya 

bağlıdır. İmgenin oluşmasında ve yargı sayesinde bir kanıya yol açmasına kadarki 

zamanda, insan pasif bir etkilenim halindedir. İmgelem de bu anlamda bir pathostur. 

Aristoteles, imgelemin diğer yetilerden ne şekilde ayrıldığını belirlemeye çalışır: 

1) İmgelem duyulanma değildir. Çünkü duyulanma potansiyel ve aktüel 

olabilirken imgelem her ikisinin de olmadığı bir zaman, rüyalarda olduğu gibi, ortaya 

çıkabilir. Duyulanma her zaman şimdide olan bir şeydir, oysa imgelem geçmişe 

yönelik şeylerde de ortaya çıkar. Ayırt edici bir özellik olarak duyulanma her zaman 

doğru olabilirken imgelem genelde yanlış olmaktadır. 

2) İmgelem bilgi veya düşünme de değildir. Bilgi (epistēmē) ve düşünme 

(noesis), her zaman doğruyu verirler.  

3) Kanı (doksa) belli bir inancı gerektirir. Kanısı olanın ona inanmaması 

olamaz. İnanma ikna ile ortaya çıkar ki, bu da akılsal konuşmaya dayanır (logos). Bu 

durumda imgelem, ne duyumlamayla birleşen kanıdır ne duyumlamaya dayanan 

kanıdır ne de kanı ile duyumlamanın birleşimidir. 

Sayılan olasılıkları tartışan Aristoteles bize imgelemin açık tanımını yapar: 

 
 
“Eğer, imgelem söylediklerimizden başka bir şey içermiyorsa, ki bunları ele aldık, 

bu durumda imgelem aktif bir şekilde (energeia) olan duyumlama sayesinde oluşturulan bir 
harekettir. Görüş ana duyu olduğuna göre, phantasia (imgelem) sözcüğü phaos (ışık) 
sözcüğünden türemektedir, çünkü ışık olmaksızın görmek olanaksızdır. Ayrıca, imgeler 
bizde sürüp gittiklerine ve duyumlara benzediklerine göre, yaşayan canlılar sık sık onlarla 
uyumlu bir şekilde eylemde bulunurlar. Demek oluyor ki, bazılarının (vahşi hayvanların) 
akılları (nous) yoktur ve bazıları (insanlar) da akılları duygularca (pathē), hastalıkça veya 
uykuca gölgelendiğinden dolayı imgelemlerine dayanarak eylerler.”132 

 
 

                                                

131 Ar., a.g.e., 427b15. 
132 Ar., a.g.e., 429a ve dev. 



 129 

 İmgelere dayanarak yaşamı sürdürmek, görüldüğü üzere, mümkünse; imgenin 

hafıza ile ilişkisi olmalıdır. Hayvanın aklı olmadan eyleyebilmesi imgelerine 

dayanmasındandır. Aynı şekilde insan da kimi etkilenimler sayesinde aklının 

gölgelendiği durumlarda, imgelere dayanarak eyleyebilmektedir. Bu tür bozulma 

durumlarında bile eyleyebilmek mümkün olduğuna göre, imgelem üzerine yapılan 

işlemlerle eylenilmektedir. Duyulanmanın maddesiz formunu hafızada bulundururuz, 

imgelem sayesinde de geçmişteki duyulanmalarımız üzerine işlemde bulunabilir hale 

geliriz ki bunlar hep tekil olana aittirler. Aktüel duyulanma imgeleme gerek duymaz 

ancak düşünmede biz her zaman imgelere ihtiyaç duyarız. İmgelem aklın düşünmek 

için ihtiyaç duyduğu imgeleri (phantasma) sağlar. Bu imgeler sadece görüntüler 

şeklinde değildir. Daha önceki bölümlerde ele aldıklarımız doğrultusunda imgelem, 

her türden formu barındırmalıdır. Tek tek duyulara ve ortak duyuya konu olan her 

türden imge, akla düşünmesinde bir kaynak sağlamak bakımında imgelemdedir. Her 

türden formdan kastımız, duyulanabilir formlar ve düşünülebilir formlardır. 

Duyulanabilir formlar duyulanabilirlerden gelen şekil vb. formlardır. Örnek olarak 

basık-burunluluk duyulanabilir formdur ancak eğri, düşünülebilir bir formdur ve 

genel olarak tüm matematik nesneler düşünülebilir formlardır. Düşünme öncelikle 

imgelerdeki düşünülebilir formların aktive edilmesi, onların düşüncede duyulanabilir 

formlardan ayrılmasıdır. Hatırlama, öğrenmenin ve ileri düşünceler üretmenin 

temelidir. Düşünmenin ele alındığı bir sonraki bölümde bu konu açıklığa 

kavuşturulacaktır. 

Son olarak hayvandaki ve insandaki imgelemin farklı olduğu da 

belirtilmelidir. Hayvandaki imgelem duyulanmaya yakın bir imgelemken insandaki, 

akıl yürütmenin emrindeki bir imgelemdir. İnsanın seçim yapması anlamında 

düşünmeye tabi olan hareketlerimiz ise, istemeyle ilişkilidirler. 

   

3.2.2.5. Ruhun Düşünmeye Yönelik Yetisi (noētikon) 

  



 130 

Aristoteles’in ruh üzerine düşüncelerinde yorumlanması en zor kısımlarından 

biri olan düşünme yetisi, genellikle edilgin ve etkin akıl ayrımı yapılarak ele alınır.133 

Bu başlık altında alt bölümlemeye gitmeden önce, genel olarak düşünme yetisiyle 

neyin kastedildiği daha sonra sırasıyla edilgin ve etkin aklı ele almak yerinde 

olacaktır. 

Düşünme Aristoteles’in daha önce de bildirdiği üzere, duyulanmayla 

benzerlikler taşımaktadır. Ancak bunların aynı olduğu düşünülmemelidir. Analojik 

olmaları iki sebepten ötürüdür: Birincisi, her ikisi de formlarla ilişkilidir, ikincisi her 

iki durumda da etkilenme tartışması yürütülmektedir. 

Aristoteles düşünme yetisinden söz ederken aklın (nous) düşünen 

(dianoeitai) ve yargılar oluşturmamızı (hüpolambanei) sağlayan bölüm olduğunu 

belirtir.134 Ancak akla ilişkin asıl tartışmalar için, Aristoteles’in diğer eserlerinden de 

faydalanmamız gerekmektedir. Aklın ayırt edici özelliği, sıklıkla vurgulandığı üzere, 

onun yanılmaz, her zaman doğruyu verecek şekilde oluşudur. İkinci özelliği ilkler 

üzerine bilginin sadece bu yolla edinilebilir olmasıdır. Akıl, yorumcular tarafından 

özellikle ikinci özelliği dolayısıyla, sezgi (intuition) olarak da adlandırılmayı hak 

eder.135 Üçüncü bir özelliği ise duyulanmayla olan karşıtlık içerisinde belirtilmelidir. 

Biz, duyulanmada her zaman tekil ile ilişkideyizdir ancak düşünmede tümeller ile 

ilişkide oluruz.  

Düşünmenin duyulanmadan bir diğer farkı, duyulanmada duyulanabilir 

formlar ile ilişkide olunmasıdır. Öte yandan düşünmede açık bir şekilde düşünülebilir 

formlar olan özler ve anlaşılabilir olanlar (noēta) ile ilişkideyizdir.136 Önemli bir 

pasaj bunu açıkça belirtmektedir: 

                                                

133 Nousu tüm tez boyunca zihin olarak karşıladık ancak bu bölümde kimi yerlerde aklı kullanmayı 
uygun buluyoruz. Antikçağ düşünürleri açısından zihin ile akıl arasında herhangi bir fark yoktur. 
Zihin-akıl ayrımı modern bir ayrım olarak gözükmektedir. Bu bölümde bazı söyleyişlerde daha uygun 
olmasından dolayı zihin ve Türkçe çevirilerde de genel olarak kullanılmasından dolayı akıl 
sözcüklerini karışık bir şekilde kullandık. 
134 Ar., a.g.e., 429a23.  
135 Nousun genel olarak farklı kavramlarla karşılandığı da belirtilmelidir: Gnōmē, sunesis, phronesis, 
logismos. Guthrie, a.g.e., s. 191 ve dev. Karş. D. J. Allan, Philosophy of Aristotle, Oxford University 
Press, London, 1970, s. 49 ve 55. 
136 Noēta düşünmenin (noēsis) nesnesidir. Ancak biz her zaman her şeyi düşünebiliriz. Noētayı 
kavram olarak ele aldığımızda, düşünme ile onu anlamamızdan da söz edilebilir. Bu anlamda bazı 
durumlarda noētayı anlaşılabilir olan ile karşıladık. Düşünme, nesnesini tam olarak kavradığında, 
nesnesi anlaşılmış olur. 



 131 

 
  
“Büyüklüğün, büyüklüğün özüyle [büyük olmaklıkla –ç.n.-], suyun su olmaklıkla 

aynı şey olmamasından dolayı (...) biz eti ve et olmaklığı da farklı yetiler sayesinde 
yargılarız (krinei). Veya aynı yeti yoluyla ancak farklı ilişkilerle. Çünkü et maddesi olmadan 
varolamaz, ancak tıpkı ‘basık-burunlu’nun belirli bir maddedeki belirli bir form demek 
olması gibi olabilir. Şimdi biz, duyulanma yetisi sayesinde eti bir oran olarak oluşturan tüm 
nitelikleri, sıcağı ve soğuğu ayrımlarız (krinei). Ancak başka bir anlamda, etin özünü 
yargılarız (krinei); ister [duyulanma yetisinden –ç.n.-] tamamen ayrı olsun ister onunla bir 
şekilde ilişkili olsun, bir yetimiz vardır. [Bu durum, ilişkili oluşu –ç.n.-] kıvrık çizginin, 
düzleştirildikten sonraki şeklinin önceki haliyle ilişkili olması gibi de olabilir. Ve soyut 
nesneler açısından ‘düz’, ‘basık-burunlu’ gibidir çünkü her zaman bir uzamla bulunur. Fakat 
onun özü, eğer ki ‘düz’ ve ‘düzlük’ [düz olmaklık –ç.n-] aynı şey değilse, başka bir şeydir. 
Bunu ikilik olarak adlandırmamıza izin verilsin. Bu durumda onun üzerine başka bir yeti 
aracılığıyla veya aynı yetiyle ancak başka bir ilişki sayesinde yargıda bulunuruz.”137 

 
 

 Bu pasajda açık bir şekilde dile getirildiği üzere, akıl duyulurdan gelen duyu 

verisini de göz önünde tutmakla beraber (çünkü o da ete dair bilgi vermektedir: 

sıcak, soğuk vb. nitelikler) asıl olarak et olmanın ne olduğu ile iş görür.138 Etin özünü 

veren tanımdır. Tanım da, ilk alt bölümlemede ele aldığımız üzere, formdur. Ancak 

bu form düşünülebilir bir formdur ve maddesinden bağımsızdır. Etin tanımı şöyle 

olabilir: “Şöyle-şöyle bir bileşimde, şöyle-şöyle bir maddede varolan, şöyle-şöyle 

türünden (nitelik, nicelik vb. kategoriler) bir kavram.” Aristoteles’in deyişiyle: 

 
 

“Soyut nesneler (aphairesei) olarak adlandırılanlarda ise, zihin onları ‘yassı-
burunluluğu’ düşünüyor olduğu gibi düşünecektir. ‘Yassı-burunluluk’ yoluyla etten uzak bir 
şekilde düşünülmeyecektir ancak, ‘oyuk’luk (koilos) yoluyla bunu yapacaktır. Aktüel olarak 
bu şekilde kavranıldığında, oyukluğun içinde bulunacağı etten uzak bir şekilde 
düşünülecektir. Böylece zihin, matematiğin nesnelerini düşündüğünde, onlar aktüel olarak 
ayrılabilir olmasalar da onları ayrılabilir olarak düşünecektir.”139 
 
 

Zihin, böylesi tanımlar üzerinden iş görür. Daha önce de belirtildiği üzere, 

zihin imgesiz düşünemeyeceğine göre ve imgeler her zaman tek tek duyulardan gelen 

tekiller üzerine olan imgeler olduğuna göre, zihin tanıma ulaşmak amacıyla tekiller 

arasında belli işlemler yapmak zorundadır:  

                                                

137 Ar., a.g.e., 429b10. Krinei sözcüğünü neden iki farklı şekilde karşıladığımıza ilişkin önceki 
dipnotlardan faydalanılabilir. 
138 Metafizik’in başlangıcı bu sürecin detaylı bir tasvirini sunmaktadır. 
139 Ar., a.g.e., 431b15. 



 132 

 
 
“Şimdi, düşünen ruh için imgeler (phantasmata) direkt duyumların (aisthēmata) 

yerlerini alırlar ve o, onların ne zaman iyi ne zaman kötü olduğunu onaylar ya da reddeder, 
onlardan kaçınır veya onları ister. Böylece ruh zihinsel bir imge (phantasmatos) olmadan 
asla düşünemez (noei).”140 

 
 
Akıl, gelen duyu verileri arasında karşılaştırmalar yapmalı, onları yargılamalı 

ve onlar üzerinde akıl yürütmelidir. Akıl, tanıma ulaştığında yanılmazdır: 

 
 

“Ancak eğer karşıtı olmayan bir şey olursa, aktüeldir ve ayrı olarak varolabilirdir, o 
kendiliğinden bilinebilirdir [karşıtı olan şey karşıtıyla bilinir –ç.n.-]. Önesürüm (phasis), 
onaylama (evetleme-kataphasis) gibi, bir öznenin özelliğini ortaya koyar ve her zaman 
doğru veya yanlıştır. Ancak zihnin durumu her zaman bu şekilde değildir: Öz (to ti ēn einai) 
anlamında bir tanımın (nelik- ti esti) düşünülmesi her zaman doğrudur ve bu bir yüklemleme 
örneği değildir. Ancak duyunun kendi uygun nesnesinden duyulanmasının her zaman doğru 
olmasına rağmen, beyaz nesnenin bir insan veya insan olmadığına ilişkin yargı her zaman 
doğru değildir. Maddesinden soyutlanmış her nesne için de bu denenler böyledir.”141 

 
 
Ancak akıl, yargılamada ve akıl yürütmede yanılabilir. Çünkü Aristoteles’in 

sıklıkla bildirdiği üzere yanılma, birleştirme ve ayırmada meydana gelir: 

  
 

“Düşünmenin bölünebilir olmayan nesnelerinin düşünülmesi, bir yanlışlığın 
olamayacağı şeylerle ilişkili bir şekilde ortaya çıkar; nerede yanlışlık ve doğruluğun 
olanaklılığından söz edilirse, orada düşüncelerin yeni bir birlik oluşturmak şeklinde 
bileşimlerinden söz edilir.”142 

 
 
Birlik oluşturmak amacıyla birleştirmek türünden işlemler de Organon’un 

tüm konularını kapsayacak olan mantığı öne çıkarır: 

 
 

 “Çünkü yanlışlık her zaman birleştirme (sunthesis) işleminde yatmaktadır, eğer bir 
insan ‘beyaz-olmayan’ı, ‘beyaz’ olarak söylüyorsa, bu durumda beyaz-olmama kavramını 
birleşime sokmuş demektir. Aynı şekilde tüm bu işlemlerin bölümlemeyi de (diairesin) 
gerektirdiğini söylemek olanaklıdır. Çünkü sadece Kleon’un beyaz olduğunu söylemek değil 

                                                

140 Ar., a.g.e., 431a15. “Düşünme yetisi zihinsel imgelerdeki formları düşünür ve tıpkı duyu karşısında 
olduğu gibi onun neden kaçınması veya neye  yönelmesi gerektiği belirlenir.” Ar., a.g.e., 431b2.  
141 Ar., a.g.e., 430b25. 
142 Ar., a.g.e., 430a25. 



 133 

beyaz-dı ve beyaz-olacak olduğunu söylemek de doğru veya yanlış olabilir. Her durumda 
bunları birleştiren zihindir.”143 

 
 
Böylelikle hem zihnin tanımını hem de ilk sorun olan formlarla ilişkiyi ele 

almış bulunuyoruz. Öte yandan, ikinci problem olan etkilenim tartışması, edilgin ve 

etkin aklı tartışmamızı gerektirmektedir.  

Öncelikle, duyulanmada duyunun duyulurca aşırı derecede etkilenmesi, 

duyunun tahribini yaratırken düşünülürün düşünme üzerindeki etkisinde düşünce 

tahrip olmaz. Aksine daha da kuvvetlenir. Bu anlamda duyulur ile duyulanabilir 

arasındaki ilişkinin fizikselliği, düşünmede yoktur. Düşünme yüksek türden bir 

düşünürü düşündüğünde, daha da kuvvetlenir (akıl yürütme yeteneği artar).144  

Ancak yine de duyulanabilirin duyu ile ilişkisi türünden bir ilişki, 

düşünülebilir ile düşünme arasında da olmalıdır. Nasıl ki duyulanmada duyu organı 

nesnesine potansiyel olarak sahip gözüküyorsa düşünmede de akıl, tüm düşünülebilir 

olanlara potansiyel olarak sahiptir. Düşünüyor oluşa kadar zihin aktüel bir varlığa 

sahip değildir ve etkilenimsizdir (apathē) ancak düşünülürlerle ilişkiye geçtiğinde 

aktüel olarak bu düşünülürler olur. Bu anlamda da zihin kendi üzerine de 

düşünebilirdir. 

 Sözü edilen süreç ne şekilde gerçekleşmektedir? Önemli bir pasaj bu konuya 

ayrılmıştır: 

 

  

“Tıpkı, doğanın tümünde olduğu gibi, tüm nesne sınıflarında da (genos) onların 
maddesi (hulē) olan, e.d. potansiyel olarak tüm bireyseller olan bir şey vardır. Ayrıca bir de 
onların tümünü yapan (poiein) ve onların nedeni (aitia) veya aracısı (poiētikon) olan başka 
bir şey daha vardır.145 –Bu ikisi bir sanatın (tekhnē) maddesiyle olan ilişkisindeki gibi 
bulunurlar-. Bu ayrı türlerin (diaphora) ruhta da olması zorunludur.146 Pasif anlamda akıl, 
böyle bir şeydir [ilkine benzer –ç.n.-] çünkü o her şey olabilirdir. Ancak bir başka 
görünüşteki akıl her şeyi oluşturabilirdir. Bu, ışığın durumunda olduğu gibi pozitif bir 
durumdur (heksis) çünkü ışık bir anlamda tüm potansiyel renkleri aktüel (energeia) kılar. Bu 
anlamda akıl; ayrı (khōristos), etkilenmez (apathēs) ve karışmamış [saf] (amigēs) olabilir. 

                                                

143 Ar., a.g.e., 430b. Ayrıca Bkz. Ar., I., 16a15. 
144 Ar., S., 429b ve dev. 
145 Hamlyn’in çevirisi “Tüm onların üretimi yoluyla üretici olan bir şey vardır.” şeklindedir. Ar., De 
Anima Books II and II (With Passages From Book I), Çev. D. W. Hamlyn, Clarendon Press, 
Oxford, 2002. 
146 Hamlyn çevirisi “Bu farkların ruhta da olması zorunludur” şeklindedir. 



 134 

Bu onun özsel (ousia) olarak bir edim (energeia) olmasından dolayıdır çünkü etken147, her 
zaman edilgine; yaratan neden, maddeye üstündür. Aktüel bilgi (epistēmē) nesnesiyle 
özdeştir. Potansiyel bilgi, bireyde zaman açısından aktüel olana önseldir ancak genel 
anlamda zamanda önsel değildir. Akıl, kesik kesik düşünmez.148 Yalıtıldığında [kendi başına 
bırakıldığında –ç.n.-] kendi gerçekliğindedir ve daha fazlası değildir. Yalnızca bu, ölümsüz 
(athanaton) ve ebedidir (aidion) (bir önceki etkinliğini hatırlamayız (mnēme), bu 
anlamdaki akıl etkilenmezken (apathēs), pasif anlamda akıl (pathētikos nous) 
dağılabilirdir149) ve bu olmadan hiçbir şey (outhen) [hiçbir canlı, hiç kimse –ç.n-] 
düşünemez.”150 
 

 

 Edilgin akıl her şey olabilirdir. Olabileceği şeyler, sanatın maddeyle olan 

ilişkisindeki maddeye benzerdir. Sanatçı maddeyi nasıl biçimlendiriyorsa, etkin akıl 

da edilgin akılda olanlar üzerinde benzer bir biçimleme yapar ve tanımı meydana 

getirir. Bu anlamda edilgin akıl, tüm düşünülebilirler (anlaşılabilir olan, kavram -

noēta) açısından bir kaynaktır. Etkin akıl, orada bulunanlar üzerinden işlem görür. 

Edilgin aklın formları imgelerden gelenlerdir. Ancak artık tümellerdir. Yine de ilk 

                                                

147 Hamlyn çevirisi “İlk ilke maddeye önseldir” şeklindedir. 
148 Hamlyn çevirisi “Durum onun bazı zamanlar düşünüp bazı zamanlar düşünmemesi şeklinde 
değildir” şeklindedir    
149 Hamlyn’in çevirisi tamamen farklıdır ve farklı bir yoruma yol açmaktadır. Açıklamalar için Ar., De 
Anima Books II and II (With Passages From Book I), Çev. D. W. Hamlyn, Clarendon Press, 
Oxford, 2002. s. 141. Biz de bu yorumu takip edeceğiz.: “Ayrıldığında neyse odur ve sadece bu 
ölümsüz ve ebedidir. (Ancak etkilenmez olmadığı için hatırlamayız, oysa ki edilgin akıl dağılabilirdir 
ve o [edilgin akıl] olmaksızın hiçbir şey düşünemeyiz.)”. Öte yandan Barnes çevirisi genel olarak 
uyumluluk göstermekle birlikte parantez içini farklı yorumlamıştır: “Ayrıldığında yalnızdır ve 
yalnızca o ölümsüz ve ebedidir (hatırlamayız, çünkü o etkilenmez olmasına rağmen pasif akıl 
dağılabilirdir); ve o olmadan hiçbir şey düşünmez.” Ar., The Complete Works of Aristotle, Ed. J. 
Barnes, Princeton University Press, Princeton, 1984. Görünen o ki Barnes, parantez içinde Loeb ve 
Hamlyn çevirileri ile benzerken son cümleyi etkin akıl açısından yorumlamıştır. Türkçe çeviri: “Etkin 
zekâ gerçek niteliğini bir defa ayrıldıktan sonra kazanır ve yalnız bu ölümsüz ve ebedidir (Bununla 
birlikte, edilgin zekâ bozulabilir olduğu halde, etkin zekâ etkilenmediği için hatırlamıyoruz;) ve etkin 
zekâ olmadan hiçbir şey düşünmez. J. Tricot’un Fransızca metninden yapılan Türkçe çevirinin 
dipnotunda Ross’un önerisinin temele alındığını belirtmektedir. Ar., Ruh Üzerine, Çev. Z. Özcan, 
Alfa Yayınları, 2001, s. 178. Ross son cümlenin yorum çeşitliliği getirdiğinin farkındadır ve önerisi şu 
şekildedir: “Bu kısmın son sözleri bir yorumlar çeşitliliğine izin verir, yani: (1) ‘ve edilgin akıl 
olmaksızın, etkin akıl hiçbir şey bilmez.’ (2) ‘ve etkin akıl olmaksızın, edilgin akıl hiçbir şey bilmez.’ 
(3) ‘ve edilgin akıl olmaksızın, hiçbir şey bilmez.’ (4) ‘ve etkin akıl olmaksızın, hiçbir şey bilmez.’ 
Kolayca görüldüğü üzere bu yorumların hiçbiri, ‘anımsamamamız’ zeminine ilişkin bir taraf 
oluşturmaz. ‘Ve etkin akıl olmasızın hiçbir şey bilmez’ denildiğinde, bu bölümün öğretisi yalnızca 
özetlenmiş olur.” Ross, a.g.e., s. 179-180. Ancak Ross’un yorumunun anımsamıyor oluşumuza ilişkin 
kısmına katılmıyoruz. ‘Edilgin akıl dağılabilir olduğu için’ cümlesini hesaba katmadan düşününce 
elbette Ross’un yorumu doğru gibi gözükmektedir ancak bizce önemli olan anımsama ile edilgin akıl 
arasındaki ilişkidir. Etkin akıl sürekli bir aktüelleşme olduğundan potansiyel olduğu bir anı 
düşünemez. O her zaman düşünür. Ayrı olduğu bir anı anımsayamaz çünkü anımsama için kendinde 
bir şeyler bulunması gerekir. 
150 Ar., S., 430a10-25. 



 135 

cümlenin bildirdiğine göre edilgin akıl, tüm doğadaki cinsler açısından bireyseller 

gibi olanlarla ilişkidedir. Bu anlamda edilgin akıl cins-tür-birey ilişkisi temelinde 

düşündüğümüzde belli bir sınıfın içine yerleşmiş olan bireyselce etkilenir. Bu 

bireysel, artık duyulurdan gelen tekile ait duyu verisine dayanan tekil imge değildir. 

O belli bir sınıfın belli bir bireyi olarak edilgin akıldadır. Bir anlamda edilgin 

akıldakiler, imgelerdeki duyulur olan formların kavramlar altına düşürülmeleriyle 

artık tümele ait tekillerdir. Etkin akıl, sanatçının maddeyi biçimlemesi gibi edilgin 

akla etkir ve ondakiler üzerinde iş görür. Madde, herhangi bir madde değildir. Belli 

bir amaca yönelik olarak etkin akılca seçilmiş bir maddedir. Etkin akıl, diğer 

özelliğiyle beraber düşündüğümüzde, ışığın yaptığı gibi kendi hareket etmeden 

ortamı aydınlatarak edilgin akıldaki formları aktüelleştirir. Bu açıdan da aktüelleşme 

meydana geldiğinde, nesnesiyle bir olur. Düşünme, düşünülebilir formlar ile 

ilişkideyken yani aktüel olarak düşünüyorken düşüncede başka bir şey yoktur. Akılda 

sadece düşünülen vardır. Bu durum kesikli değildir. Biz her zaman bir şey 

düşünürüz. Aynı anda iki şeyi düşünemediğimiz gibi farklı anlarda da düşünüyor 

değilizdir. Bir süreklilik içinde düşünüyoruzdur. Aksi durumda etkin akıl bölünebilir 

bir şey olurdu, oysa böyle değildir. O, sürekli bir aktüellik durumundadır. 

Etkilenmiyordur ve saf oluşunun temelinde de etkiyenin kendisi olması yatar. O, 

ancak ölümde dağılacak olan bir bireysel varolan olarak insanın, hayat boyu sürekli 

düşünebilme yetisidir.151 Kendisinin işlemediği bir anı hatırlayamayız çünkü edilgin 

akılda etkin aklın ayrılığına ilişkin bir düşünülebilirlik yoktur.   

                                                

151 Pasajın, Etkin Aklın tanrı olarak yorumlanmasına yönelik gönderimleri açıktır. Ancak Aristoteles 
sisteminde tanrı (hareket etmeyen ilk hareket ettirici) konusu bizi özel olarak ilgilendirmemektedir. 
Biz doğadaki oluş ve bozuluştan söz ederken de belirttiğimiz gibi, hareket etmeyen ilk hareket 
ettiriciyi teleolojik olarak sistemde bulunan bir öğe olarak anlıyoruz. İnsan yetilerinde de sonsuz 
geriye gidiş olamayacağı için, bir anlamda hem kendini hem de düşünülebilir formları ele alan bir 
nokta olarak etkin akıl, benzer bir teleolojik sondur. Dış dünyadan etkilenimlerle başlayan bilgi 
edinme süreci, insan ruhundaki kimi yetilerden geçerek düşünülebilir formlar olarak edilgin akılda 
etkin aklın hizmetine gelenlerle işler (bir soyutlama yapılarak ve kavram olarak anlaşılmayla, 
kavranmayla). İnsan bu yüzden doğası gereği bilmek ister çünkü onda içkin olarak tüm bilme süreçleri 
vardır ve bu süreçler etkin akıl devreye girene kadar edilgin bir şekilde ilerler. Ancak Etkin Aklın 
tanrısal olarak yorumlanmasının önündeki en büyük engel bizce Ruh Üzerine eserinin ilerleyen 
kısımlarıdır. Aşağıda ele alınacaktır. Aristoteles’in ilgili pasajdaki görüşlerinde etkin aklın tanrı veya 
tanrı ile insan arasındaki üçüncü bir öğe olarak yorumlanması büyük oranda ortaçağın Aristoteles 
yorumlarından kaynaklanmaktadır. Konuya ilişkin çeşitli tarihsel yorumların sergilenmesi için Bkz. 
O. F. Akyol, “Aristoteles’in ‘Etkin Akıl’ Düşüncesi Üzerine”, İnsancıl, İstanbul, 2005/05, s. 7-13.  



 136 

 Edilgin akıl ve etkin akıl arasındaki ilişki bizce birbirinden ayrılabilir bir 

ilişki değildir.152 Etkin akıl bu anlamıyla tanrısal olarak görülebilir. Nasıl oluyor da 

biz böylesi düşünümleri gerçekleştiriyoruz diye sorulabilir ancak insan doğası gereği 

böylesi düşünümlere yetilidir.153 Konu bu bölümün sonunda Nikomakhos’a Etik’te 

ele alınan kavramlarla beraber tam bir sonuca ulaştırılacaktır. 

 
3.2.2.6. İsteme ve Hareket 

 

Aristoteles ruhun yetilerinin incelenmesi sonrasında, Ruh Üzerine’nin son 

bölümünde yeniden hareket konusuna geri döner.154 Duyguların canlıların 

eylemlerindeki önemi de, hareketin incelendiği bölümlerde açığa çıkar. Haz ve acı, 

temelde olmaları açısından duygulardan ayrı bir yere sahiptir.155 Öte yandan, 

Aristoteles’te haz ve acının, duygu durumları ile beraber insan açısından önemi, onun 

ahlak üzerine geliştirdiği düşünümlerinde ortaya çıkar. Biz bu bölümde sadece 

harekete sebep olmaları açısından haz ve acıdan söz edeceğiz. Asıl olarak duygu 

durumları, diğer ana alt başlıkta ele alınacaklardır. 

İnsanı hareket etmeye yönelten ruh yetisi, genel anlamıyla ‘isteme’dir 

(oreksis). Ancak isteme, akli bir isteme olabileceği gibi akla uygun olmayan bir 

                                                

152 Etkin Aklın ayrılabilir olarak yorumlanmasının Aristoteles’in genel görüşünü ortaya koyup 
koymadığına ilişkin de tartışmalar söz konusudur. Bizim Etkin Aklın ayrılabilir olmadığına ilişkin 
yorumumuza benzer bir bakış açısına Ruh Üzerine’nin biyolojik eserlerinden önceye 
tartihlendirilmesiyle ulaşılmıştır. Elbette sözü edilecek makalede ki yaklaşım, Ruh Üzerine’nin erken 
dönem olmasıyla birlikte üzerindeki Platoncu etkinin fazlalığına dikkat çekmektedir ve Ruh 
Üzerine’deki görüşün Aristoteles’in genel görüşünü sergilemediğini öne çıkartmaktadır. Biz 
çalışmamızda diğer eserleri üzerinde durmadığımızı belirtmiştik. Ancak bu pasajın yorumlanmasında 
Ruh Üzerine’nin genel yaklaşımının dışarda bırakılmaması gerektiğini düşünerek Etkin Aklın 
ayrılabilir olmadığını söyledik. Bu anlamda sözü edilen çalışma başka bir açıdan olsa da 
yaklaşımımıza destek olmaktadır. Hem Aristoteles’in psikoloji eserlerinin sıralanması ve bu konu 
üzerine yorumların ele alınması açısından Karş. Block, a.g.e. 
153 Gerson makalesinde etkin aklın tanrısal yorumunun Antik yorum olduğunu belirtmiştir. Modern 
yorum ise Aristoteles’in insan aklını ele aldığını öne çıkarmaktadır. Bizim yorumumuz da bu 
yöndedir. Tek birleşmiş bir zihin, iki ayrı türde işlemektedir. L. P. Gerson, “The Unity of Intellect in 
Aristotle's ‘De Anima’”, Phronesis, Vol. 49, No. 4, 2004, s. 348-373.  Ancak Gerson’un belirttiğinin 
aksine modern dönemde etkin aklı tanrısal olarak yorumlayan düşünürlerde bulunmaktadır. Bunlardan 
en önemlisi Burnyeat’tir ve değerli bir çalışmadır. Bkz. M. F. Burnyeat, Aristotle’s Divine Intellect, 
Marquette University Press, Wisconsin, 2008.  
154 Diğer yetilerin tartışılmasından sonra hareket konusuna dönülmesi anlamlı bulunmaktadır. 
Shields’a göre bunun sebebi, hareket konusunda öne çıkacak olan arzunun diğer yetiler ele alınmadan 
anlaşılamayacak olmasıdır. C. Shields, “Aristotle’s Psychology”, SEP., Nisan 28, 2003, (Çevrimiçi) 
http://plato.stanford.edu/entries/aristotle-psychology/, 18 Nisan 2010.  
155 Ar., NE., 1104b5. 



 137 

isteme de olabilir. Bu anlamda Aristoteles’in asıl aradığı, uzamdaki bir yerden bir 

yere gitme tarzındaki bir harekete neyin sebep olduğudur.156 Buna yol açanın ruhun 

besleyici yetisi olamayacağı açıktır çünkü bitkiler böylesi bir eylemi 

gerçekleştirmezler. Düşünme yetisi de olamaz, çünkü insan bazen düşünür ancak 

eyleme geçmez.  

Öte yandan, istemenin düşünme ile ilgili olması gerekliliğinden hareketle, 

düşünme iki farklı şekilde ele alınır: Teorik akıl ile pratik akıl. Teorik akıl pratik 

akıldan, bir sona (telos) yönelik olmamasıyla ayrılır. İstemenin nesnesi, pratik akıl 

açısından düşünmenin başlangıcını oluşturur. Düşünme pratik akıl anlamıyla hareketi 

oluşturabilir.157  

Sonuç olarak isteme yetisi (oreksis) hareketin asıl nedenidir. Ancak canlı her 

zaman düşünerek, akla uygun bir şekilde istemede bulunmaz. Bu anlamda istemenin 

de canlı türlerinde değişik türleri olması gerekmektedir. Bunlar; sadece insanda 

bulunan rasyonel isteme-arzu (boulesis), akla uygun davranamayan tutku 

(epithümia) ve her zaman akla karşıt olan kör arzudur (thümos). Dolayısıyla 

harekete sahip canlı eğer bir hayvansa (düşünmesi yoksa) sadece kör arzusu ile 

güdülenecektir.158 İnsan akla uygun isteklerde bulunabilirken akla uygun olmayan 

tutkuya da sahiptir. Tutku hep şimdide olan kısa dönemli hazza yönelir. Oysa akıl, 

düşünerek (tartışmaların geçtiği bölümün hâkim kavramı logistikondur) ve geleceğe 

                                                

156 Ar., S., 432b15. 
157 Teorik akıl ile pratik akıl asıl olarak bu bölümün sonunda tartışılacaktır. Burada kısa bir bilgi 
vermek yeterlidir: Bir sona yönelik olmak pratik yaşamda bir amaca yönelik eylemde bulunmakla 
ilgildir. Oysa teorik aklın özelliği olan düşünme türlerinde, bizim pratik bir amacımız yoktur. Örneğin 
bilgelik herhangi bir amaçla istenmez, zaten kendisi bir amaçtır. 
158 Konuya ilişkin toparlayıcı ve tartışmayı bir arada sergilemesi bakımından önemli bir pasaj 
Aristoteles’in Hayvanların Hareketi Üzerine adlı kısa bir eserinde bulunabilir: “Şimdi görüyoruz ki 
canlı varlıkları hareket ettiren şey dianoia, phantasia, proairesis, boulesis ve epithümiadır. Ve 
bütün bunların hepsi nous ve oreksise indirgenebilir. Phantasia ve algılama ise nous ile aynı alanı 
kaplarlar; çünkü hepsi de ayrım yapma, yani bir şey hakkında ayrım yaparak yargı oluşturma ile 
ilgilidir; ama bu onların bazı bakımlardan farklı olmadığı anlamına da gelmez. Fakat boulesis, 
thümos, epithümia, bunların hepsi oreksisin birer formudur; ama proairesin, hem dianoia ve hem 
de oreksis ile bazı ortak nitelikleri taşır. Dolayısıyla ilk harekete neden olan to orekton ve to 
dianoeton’dur; ancak bu herhangi bir dianoeton değildir; o eylem alanındaki amaca yöneliktir.” Ar., 
Ma., 700b15. Alıntıyı Türkçe çeviriden yaptık ancak vurguları tez formatına uygun olması açısından 
değiştirdik (italik yerine kalın harf kullandık). Yunanca sözcüklerin yanına Türkçelerini de biz 
ekledik. Ar., Hayvanların Hareketi Üzerine, Çev. H. N. Erkızan, Bulut Yayınları, 2000.  



 138 

ilişkin düşünümler yaparak uzun zamanda erişilebilecek olan mutlak hazza yönelik 

şekilde istemede bulunur.159 

Acı ve haz duyusu, en temel duyulanma olan dokunmaya sahip her canlıda 

ortaya çıkar. Duyulanmada oluşan duyu haz verici ise arzulanır, acı vericiyse ondan 

kaçınılır. İmgelem tekil olana yönelik bir tür hafıza gibi olduğundan ve duyulanıma 

sahip her hayvanda belli düzeyde de olsa varolduğundan, canlının neden kaçınıp 

neye arzu duyacağına da dayanak olur.160  

 

3.2.2.7. Temel Etkilenimler Olarak Haz ve Acı 
 

Aristoteles haz ve acı konusunu özellikle Nikomakhos’a Etik adlı eserinde ele 

alır. İnsan eylemlerinin temelinde bulunmaları açısından haz ve acı, ahlakın temel 

problemidir. Ahlak, insanın etkilenimler karşısında aldığı tavırda ortaya çıkar. Bu 

açıdan birer etkilenim olarak haz ve acı, eylemlerin temelinde durduğu gibi aynı 

zamanda eylem sonrasında edinilecek birer sondurlar.161  

Haz etkilenimi bebeklikten itibaren bizimle beslenir diyen Aristoteles, doğal 

olarak acıyı da -hazzın karşıtı olduğu için- benzer biçimde bebeklikten itibaren var 

görmelidir.162 Sözü edildiği üzere haz ve acı duyuma sahip her canlıda ortaya 

çıktığından, bunlardan tamamen kaçınmak ancak duyusuz olunan (anaisthētos) bir 

durumda mümkündür.163 Böylesi bir durumun, hayvanlar ve insanlar için olanaksız 

olmasından dolayı haz ve acı etkilenimlerinin temelde olması kaçınılmazdır. Nitekim 

Aristoteles’e göre haz ve acı tercihe bağlı değildir.164  

Acı hazza göre daha da temel bir etkilenimdir. Hazlar kendi içlerinde 

ayrımlanmalarına rağmen acı açısından bir sınıflama yapılmamaktadır. Acı zararlı 

olandan kaçınılmasını sağlayan bir etkilenimdir. Kaçınılamadığı durumda hazdan 

farklı olarak etkilenenin doğası bozulur. Oysa bazı tür hazlar etkilenenin doğasını 

                                                

159 Ar., S., 432b5; 433b ve dev. 
160 Ar., a.g.e., 434a ve dev. Konuyla ilgili olarak ayrıca Bkz. Ar., Ma., 702a5-35, 701b35, 702a.  
161 Ar., NE., 1104b5 ve 1105a5.  
162 Ar., a.g.e., 1105a. 
163 Ar., a.g.e., 1104a, 1107b7 ve 1126a. Konstan acı ve hazzın duygu değil duyulanma olduğunu 
belirtir. Konstan, a.g.e., s. 42. 
164 Ar., a.g.e., 1106a. 



 139 

bozmaz.165 Aristoteles bu sebeple, öncelikli olanın acının her türlüsünden kaçınmak 

olduğunu bildirir. 166  Ancak, hazlar arasında seçim yapmamız gerekmektedir.  

Hazzın ortaya çıkışı duyulanmaya bağlıdır. Bu şekilde bedene bağlı hazlar ile 

ruha bağlı hazlar birbirlerinden ayrılırlar. Bedene bağlı hazlar duyu organlarıyla 

ilişkilidir. Görmeye (şekillerden, resimlerden), işitmeye (müzikten, tiyatrodan), 

koklamaya (bitki kokuları), dokunmaya ve tatmaya bağlıdırlar.167 Bu hazlar her 

durumda duyu organının tahriki, duyulanma yetisinin aktüelleşmesi ve sonunda 

ulaşılan duyuyla ilişkilidirler. Ancak duyulardan özellikle dokunma ile ilişkili 

olanlar, aşırılığa kaçılabilecek türden hazlara yol açabilirler. Dokunmanın temele 

alınması bu duyulanmanın en aşağı türden hayvanlarla ortak bir duyulanma 

olmasıdır. İnsan açısından dokunmayla ilişkili hazlar yemek-içmek, cinsellik, spor 

vb. olarak belirtilir. Bunlar da kendi içlerinde iyi ve kötü hazlar olarak ayrılırlar. 

Bedene bir bütün olarak değil ancak belli bir noktasında yarar sağlayan yeme-içme 

ve cinsellik ile spor bu açıdan birbirlerinden farklıdırlar. Spor bedene genel olarak 

yarar sağladığından insana olumlu bir haz verir. Aristoteles ruhun hazları olarak 

öğrenme sevgisi ve onur sevgisini belirtmektedir. Ruh hazlarında beden 

etkilenmemekte sadece düşünme (dianoia) etki altında kalmaktadır.168   

Öte yandan Aristoteles, hazzın değişik tanımlarını yapanlara ilişkin 

görüşlerinde kendi haz tanımlamasını da yapar: 

 
 
“Bu nedenle, hazzı ‘bilinçli (aisthēsis) bir oluş (genesis)’ olarak tanımlamak doğru 

değildir, haz terimi daha ziyade ‘doğal durumumuzun (heksis) bir etkinliğidir (energeia) ve 
‘bilinçli’ [terimi –ç.n.-] yerine ‘engellenmeyen’ demek daha doğrudur.”169  

                                                

165 Ar., a.g.e., 1119a20. 
166 Ar., a.g.e., 1152b30 ve 1154a20.  
167 Ar., a.g.e., 1118a ve dev. Loeb çevirisi ilgili yerin dipnotunda bazı eklemelerin olduğunu 
belirtmiştir. Ancak söylenmeye çalışılan açıktır. Her duyu organına ilişkin haz duyusu vardır ancak 
aşırılığa yol açacak olanlar, özellikle dokunma ve tatmada ortaya çıkarlar. Kitabın çabası da ilgili 
yerde bir erdem olan ölçülülüğü (sōphrosunē) ele almak olduğu için aşırılık durumu ile 
ilgilenilmektedir. Doğal olarak diğer duyular yerine, aşırılığa yol açabilir olan tatma ve dokunma 
duyuları önem kazanır.  
168 Ar., a.g.e., 1117b20. “Bilgi bir etkilenme biçimidir.” Ross, a.g.e., s. 170. 
169 Ar., a.g.e., 1153a15. Hem genelde takip ettiğimiz İngilizce hem de Türkçe çeviriye katılamıyoruz. 
İngilizce çeviriyi temele almamızın nedeni Türkçe çeviriye yeğlememizdir. Türkçe çeviri ‘duygularla 
algılanan bir oluş’ çevirisini yeğlemiştir. Aristoteles’in kullandığı kavram aisthēsistir ve biz, tez 
boyunca duyulanma olarak karşıladık. Crisp çevirisinde sözcüğü ‘duyulanabilir’ olarak karşılamıştır. 
Ar., Nicomachean Ethics, Çev. R. Crisp, Cambridge University Press, Cambridge, 2004. 



 140 

 
 
Bu pasajda hazzı sözü edilen türde tanımlayanlarla ilgili bir tartışma 

yürütülmektedir. Konuyu daha yakından incelediğimizde Aristoteles’in hazzı oluş 

olarak tanımlayanlara sorduğu temel bir soru ile karşılaşırız: “Biz duyulardan gelen 

(bizde oluşan) şeylerden mi hoşlanırız yoksa bizzat o duyulanmadan mı?” Haz 

ulaşılacak bir son olduğundan, etkilenimin bitmesi sonrasında da arzulanan olarak 

vardır. Doğal olarak önce duyulanma olur, haz sonra ortaya çıkar. Bu anlamda haz 

(eğer çeviriyi önerdiğimiz şekilde yaparsak) “duyulanabilir bir oluş” değildir “doğal 

durumumuzun [duyulanmanın] bir etkinliğidir”. Haz aldığımız şey hem bu etkinlik 

durumu yani onun aktüelliği hem de sonunda ulaştığımızdır, ancak bizzat hazzın 

kendisi bir süreç değildir. 

Nikomakhos’a Etik’in asıl tartışması olan erdemler konusunda, haz ve acı 

önemli bir ayrım noktasıdır. Düşünce ve karakter erdemlerini birbirlerinden ayıran 

Aristoteles, karakter erdemlerinin, temelde hazlar ve acılar olmak üzere, her türlü 

duygu durumuna ilişkin tavırlarda geliştirilen alışkanlığın üzerinde şekillendiğini 

bildirir.  

Bu anlamda Ruh Üzerine’nin son kitabı ile Nikomakhos’a Etik’in tartışmaları 

arasında bir süreklilik vardır. Duygular, Ruh Üzerine’de aşağıda ele alınacağı üzere 

hem bedenin hem ruhun etkilenimleri olarak tanımlandığından170, ruh-beden ilişkisi 

ve insanın varlığı açısından önemli bir noktada durmaktadır. 

 

3.2.3. Yetileri Açısından İnsan 
 

Bu alt başlığın son maddesinde insanın bütünlüğü açısından nasıl bir varolan 

olduğu ortaya çıkartılmaya çalışılacaktır. Bu sorgulama doğal olarak insanın yetileri 

açısından nasıl bir varolan olduğu sorusu bağlamında ‘pathos açısından insan’ 

başlığının bir sonucu olacaktır.171 Aynı zamanda bir sonraki başlıkta ele alınacak 

                                                

170 Örneğin kızgınlık için Bkz. Ar., S., 403a15. 
171 İnsan, bir önceki bölümle birlikte düşünüldüğünde sürekli oluşa maruz kalan bir varlıktır. Kendisi 
oluşmaktadır, oluştuktan sonra da ikinci türden oluşa ve bozuluşa maruz kalmaktadır. Aristoteles’te 
bu sürekliliğin en önemli göstergesi insanın, toplum içinde yaşayan bir varlık olmasında ortaya 
çıkmaktadır. Bu anlamda hem sürekli zamandaşı olduğu insanlarla hem de tarihsel bir varlık olması 



 141 

konular açısından insanın praksis yanı, yani ahlaki bir varolan olarak nerede 

durduğu da incelenecektir.  

İnsan ruh beden bütünlüğünde bireysel bir varolan, bileşik bir töz olarak 

görüldüğünde uğrayacağı etkilenimlerin onu, bütünlüğünde ilgilendireceği açıktır. 

Her türden etkilenim açısından düşünüldüğünde, Aristoteles’in ilkesi açıktır: İster 

beslenme ister duyulanma, imgelem, duygu durumları isterse de düşünme olsun; 

etkilenimler canlının bir bütün olarak maruz kaldığı durumlardır. 

Bu anlamda her türden etkilenim, ruhu da beden kadar etkilemektedir. Ruh, 

insanın tanımını yani tözü ve ayrımı vermemizi sağlayan formdur. Bununla birlikte 

bedenden ayrılabilir olarak düşünülmemelidir. Etkilenimler zincirinin dışına sadece 

etkin akıl çıkabilir durmaktadır ancak o da birincil aktüelliğinde, yani bilgiye sahip 

olma anlamında etkileniyordur. Bilgiye sahip-bilgiyi öğretme analojisi açısından 

söylenirse, etkin akıl sadece bilginin başkasına öğretilmesi anlamında etkilenmezdir. 

Ruhun etkilenmesi bedenin etkilenmesi türünden bir değişim, yani bir başkalaşım 

(alloiōsis) da değildir. Akıl başka başka şeyleri düşünebiliyor olma anlamında 

etkilenmektedir. İnsan, kimi zaman şu tür bir düşünülürü kimi zaman başka tür bir 

düşünülürü düşünüyordur.   

 İnsanı hayvandan ayırmamızı sağlayan düşünme yetisi, insanı insan kılan 

biricik özelliktir. Bu sadece türsel bir tanım değildir. Tek bir insanı da o insan yapan, 

ona has olan düşünmesi, anlayışıdır (dianoia).172 İnsanın düşünmesine (theōrein) 

yönelik yanı olan akıl, o insanın diğer insanlardan başlıca farkını oluşturur.173 Çünkü 

insan kendi aklı sayesinde diğer insanlardan başka türlü düşünebilmektedir. Bu fark 

özellikle eylem alanında kendini göstermektedir. Biz ancak aklımızın (nous) 

yarattığı fark sayesinde kendi eylemlerimiz üzerinde söz sahibi oluruz. Ancak bu 

sayede kendi eylemimiz olarak eyleyebiliriz. Yeti olarak akıl tüm insanlarda olsa da, 

düşünmenin aktüelliği kişiden kişiye değişir. Bu en çok ahlak alanında kendini 

gösterir. Bununla birlikte bu konuyla son alt başlığın son maddesinde ilgilenilecektir.   

                                                                                                                                     
dolayısıyla geçmişle ilişki içerisinde oluşunu ve bozuluşunu sürdürmektedir. Bkz. A. Bıçak, Tarih 
Bilimi, Çantay Kitabevi, İstanbul, 1999, s. 37.  
172 Ar., NE., 1166a15.  
173 A.g.y. 



 142 

Aristoteles’in Nikomakhos’a Etik adlı eserinde, Ruh Üzerine’de 

geliştirdiğinden farklı bir psikolojik teori geliştirdiği belirtilmiştir.174 Biz bu iki 

eserde ortaya konan görüşlerin uzlaştırılabileceğini düşünüyoruz. 

 Akıl (nous), genel bir yetidir ve en önemli özelliği düşünme (anlama-

dianoia) ve yargılar oluşturmadır (hüpolambanein).175 Yargılar oluşturma, 

mantıksal işlemler açısından özne ve yüklem arası ilişkiler kurmayı ve bu işlemlerle 

ulaşılabilecek düşünceleri içerir (doksa, epistēmē vb.176). Oysa düşünme yargılar 

oluşturmayı da kapsayan daha geniş bir yetidir. Akıl bir şeyi bildiğinde (anladığında) 

onun nedenini (eğer ki emprik bir olguysa), tanımını-özünü (eğer ki tekil bir 

varolansa) biliyordur. Akıl çalışırken bir bütündür (edilgin ve etkin akıl ayrımı onun 

kendi iç ilişkilerine ilişkindir). Akıl ne türden şeyleri düşünür (theōrein)? Bu soru 

Ruh Üzerine ile Nikomakhos’a Etik’in farklı görünen psikolojik teorilerini 

birleştirmemize yarar. Karakter erdemlerinin karşısına düşünce erdemlerini (dianoia) 

koyan Aristoteles, dianoiayı akıl yürüten (logon) ve akıl yürütmeyen olarak (alogon) 

olarak böler. Akıl yürüten yan (logon) kendi içerisinde ikiye ayrılmaktadır. İlkeleri 

değişken olmayanları anladığımız (düşündüğümüz) yan, bilen yandır 

(epistēmonikon); ilkeleri değişken olanları anladığımız (düşündüğümüz) yan ise, 

hesaplayan (logistikon) yandır ve bir başka adı da düşünüp-taşınandır (işlemler 

yapan-boulesthaikon). Bu iki yan farklı iki bilgiyle uğraşmaktadırlar. Birincisi 

doğru ve yanlışı diğeri ise iyi ve kötüyü kendine konu edinir. Genel olarak 

düşünmenin (dianoei) amacı doğruluğun (alētheia) yargılanmasıdır, ancak görünen 

o ki, bir yanı bilim açısından diğeri yaşama ilişkin konularda doğrulukla ilgilenir. Bu 

anlamda ilki teorik düşünme diğeri pratik düşünmedir (theōrētikēs dianoia-

praktikou dianōtikou).  

Düşünme yetisinin ele alındığı bölümde incelendiği üzere, tanımı veren özün 

düşünülmesi her zaman doğrudur çünkü o bir tür epistēmēdir. Doğruluğun ve 

yanlışlığın ortaya çıkması için gereken, birleşme ve ayrılma türünden mantıksal 

işlemlere tabi değildir. Bu yüzden soyut kavramlar olarak tümeller, anlaşıldıklarında 
                                                

174 İlgili tartışmalar için bkz. W. W. Fortenbaugh, Aristotle on Emotion, s. 26. 
175 Yunanca sözcüğün isim hali olan hupolēpsis yargı anlamına gelmektedir. İlgili açıklamalar için 
Bkz. Peters, a.g.e. ve Urmson, a.g.e.  
176 Ar., De Anima: With Translation, Introduction and Notes, Çev. R. D. Hicks, Cambridge 
University Press, Cambridge, 1907, s. 457 ve 480. 



 143 

tam olarak kavranılırlar ve onlarda yanılma olmaz. Ancak ne zaman ki bir yargı, 

önerme olarak ortaya konur, orada aklın evetleme ve yadsıma ilişkileri kurması 

gerekir. Çünkü önesürüm (phasis) bir şey hakkında bir şeyi ortaya koyuyordur 

(kataphasis) veya tersi. İlkeleri başka türlü olmayanlar olarak bilimler, temellerinde 

aracısız bilinen öncüller olmaları bakımından, yanlış akıl yürütme yapılmadığı 

müddetçe, değişmeyen bilgiyi verirler. Bu bilgi nedenlerin bilgisidir.177  

Yargılar (hupolēpsis) oluşturmanın aracı olarak özne-yüklem ilişkileri ve 

tasım, hem teorik alanın hem de pratik alanın hizmetindedir. Tasımın pratik alandaki 

adı diyalektiktir, spekülatif alandaki adı ise kanıtlamadır. 

 Aklın bu işleyişinde duyguların yeri nedir? Açıktır ki duygular, duyular gibi 

tek tek olaylara ilişkin ortaya çıktıklarına göre, pratik aklın konusunu oluştururlar. 

Pratik alandadırlar ve yargılara dayandıklarından, ikna yoluyla değiştirilmeye 

açıktırlar. Bir başka açıdan söylenirse pratik aklın konusu olan erdemler, duygular 

karşısında alınan tavırlar ve eylemlere ilişkin olduğundan, duygular pratik aklın 

alanındadırlar. Ancak Aristoteles’in özellikle belirttiği bir konu olarak duygular, 

aklın (nous) işleyişini karartabilirler. Böylesi bir durumda da insan sadece 

imgelemine dayanarak hareket eder. 

 Aristoteles Nikomakhos’a Etik’de, ruhun yukarıdaki bölümlemesini daha da 

genişletmiştir.178 Yukarıda da belirtildiği üzere ruhun akla sahip olan yanının bir 

bölümü pratik akıl olarak işlem görmektedir. Sözü edilen farklı sınıflama 

Aristoteles’in ruhta akla sahip olmayan (alogon) ve akla sahip olan (logon179) yanlar 

olduğunu bildirmesinden sonra akla sahip olmayan yanı ikiye bölmesiyle 

oluşmaktadır. Bu yanın biri bizim bitkilerle de paylaştığımız beslenme ve üremeye 

ilişkindir ki, akılla paylaştığı herhangi bir konu olmadığından inceleme dışı 

                                                

177 Şimşeğin neden çaktığının bilinmesi kadar (fizik), üçgenin iç açılarının toplamının neden 180 
derece olduğu da (matematik) aynı kesinlikte bilinir. Bunlar haricinde ise, metafiziğin konuları bilinir, 
çünkü bunlar duyulur olmayanlara ilişkindirler.  Ancak bu üç bilgi türünün birbirinden, yanılabilirlik 
açısından farkları vardır. Sonuncusu hiçbir duyusal veriyle birlikte olmadığından, tanıma ulaşıldığında 
yanılmazdır. Ortadaki, nesnelerinin düşüncede ayrılabilir olmaları bakımından yanılmaya daha az 
açıktır. Ancak baştaki, şimşeğin çakışının verisi her zaman duyusal olandan geldiğinden, yanılmaya 
en açık bilgi türünü oluşturmaktadır.  
178 Ar., NE., 1102a25-1103a10. 
179 Kullandığımız İngilizce çeviride ilgili yerdeki dipnotta (s. 66) ‘logosa sahip olmak’ tabirinin 
çevrilmesi zor bir söyleyiş olduğu belirtilmiştir. Burada geliştirilen psikoloji açısından, aklın ilkeyi 
anlama anlamında ‘bir planı veya ilkesinin’ olduğu ve akıl yürütebileceği, plan yapabileceği yani bir 
başka anlamda tamamen akılsal olduğunun söylenmeye çalışıldığı belirtilmektedir. 



 144 

bırakılmıştır. Diğer yanda ise alogon olmasına rağmen, akla boyun eğer gözüken yan 

olarak belirtilen tutkulu (epithümetikon) yan vardır. Logonu yukarıda pratik ve 

spekülatif olarak ayıran Aristoteles bu seferki bölümlemesinde, kendisi için ve 

kendinde akla sahip yan olarak belirttiği akılla; bu akla uyan (boyun eğen) yanı öne 

çıkarır. Alogon yanda bulunduğu söylenen tutkulu (epithümetikon) yan, insanda asıl 

olarak logonun altında olarak vurgulanır. Hayvanlar sadece thümos ve 

epithümialarına dayanarak eylerken insan epithümiasını logonun kararlarına 

uydurarak da eyleyebilir.  

 Sonuç olarak insan, teorik alanda akıl yürütürken duygularla ilgilenmez. 

Teorik alanda ilk ilkelerin sezilmesi (nous) ve sonra nedenlerin anlaşılması 

(dianoesis), kavramlar (anlaşılabilir olan, noēma) arası ilişkiler ve akıl yürütmeler 

ile ilgilenilir. İnsan nedenlere ilişkin sorgulama ile pratik yaşamın yönelmesi gereken 

ereği kavramakla uğraşır ancak bu sona nasıl ulaşılabileceği ile ilgilenmez. Sona 

ilişkin sorgulama ile sona nasıl erişilebileceği birbirinden ayrı alanlar olarak 

görünmektedir. Sona ilişkin sorgulamalar, kendi başına akla sahip yanın işleyişidir. 

Bu işleyiş sonucunda ruh erdemleri ortaya çıkar ve hepsi bilgi yaşamına ilişkindir. 

İlgili sona nasıl ulaşılabileceği ise pratik aklın konusunu oluşturur ve karakter 

erdemlerine ilişkindir.  

 “Pathos açısından insan” bir etkilenimler varlığıdır. Ancak Aristoteles insanı 

sadece basit bir etkilenimler varlığı olarak da görmez. İnsan yetileri açısından pasif 

olduğu kadar, aktiftir de.  Aktif olması onun eyleme yönelik davranışlarında ortaya 

çıkar. Bu anlamda o homo pathetikos olduğu kadar homo poieiotestir.180  

Yetileri açısından insan, yukarıda ele aldığımız gibi, doğal olarak yetilere 

sahip olması ve bu yetilerin nesnelerince uyarılması ile harekete geçmesi bakımından 

pasiftir. Ancak ister duyudan gelen tekil olan olayın bilgisi (praksise yol açan) 

karşısında alınan tavır (bu tavra yönelik aklın –nous- imgelemdekiler üzerine 

işleyişi), isterse de tümellere yönelik tavrı (düşünme, kavrama, anlama –dianoesis-) 

olsun aktiftir. Biz her zaman düşünürüz. Düşünüşümüz teorik konulara ilişkin 

                                                

180 Soykan sanatçı açısından daha teknik bir terim olan sanat anlamında yaratmayı  (tekhne) 
düşünerek sanatçının homo pathetikos olduğu kadar bir homo teknikes olması gerektiğini belirtir. Ö. 
N. Soykan, “Sanatın Neliğine Yönelen Soruda Bir Durak: Pathos”, Arslan Kaynardağ’a Armağan-
Türkiye’de Felsefenin Kurumlaşması, Haz. M. Günay, İlya Yayınevi, İzmir, 2006, s.301-311.  



 145 

olduğunda bilgiyi (epistēmē, phronēsis ve sophia) ortaya çıkarırız, pratik konulara 

ilişkin olduğunda ise teorik alanda elde ettiğimiz ilkelere yönelik nasıl tercihler 

yapmamız ve nasıl eylememiz gerektiğini düşünürüz (logistikon).  

Pratik akıl işleyişinde karakter erdemlerinin çoğu, temelde haz ve acı olmak 

üzere, duygular karşısında alınan tavırlara yöneliktir. İnsan etkilenimler olarak duygu 

durumlarına sahip olur. Bu duygu durumları karşısında eyleme yönelik olarak neyi 

yapacağını seçer (proairesis). Sonuç olarak da eyleme geçer.181 İnsan doğası 

açısından bakıldığında logona ait etkilenimler kadar alagon pathē (ki 

epithümetikonda ortaya çıkarlar) ve thümosta insan doğasına aittirler.182 

Nikomakhos’a Etik’in eylem alanındaki insana yönelik sınıflaması ile söylersek, 

insan ya zorla eyliyordur ya da isteyerek. Ya kendine egemen oluyordur (kendine 

sınır koyuyordur) ya da olmuyordur (kendine sınır koymuyordur).183  

 Bir sonraki bölümde insanın eyleme yönelik yaşantısında nasıl bir varolan 

olduğu ortaya çıkartılmaya çalışılacaktır. 

 

3.3. Duygu Durumları ve İnsan 

 

Duyguların ruh ile ilişkili bölümde değil de bu başlık altında ele alınmalarının 

nedeni, onların toplumsal yaşamın her alanında insani ilişkilerin temelinde ortaya 

çıkmalarıyla ilişkilidir. Hem karakter erdemlerinin varolmalarının nedeni hem de 

tiyatroda, siyasette ve her türlü insani iletişimde (hatta canlıya ilişkin iletişimde 

diyebiliriz, bir insan bir hayvana da sevgi duyabilir) temeldedirler. Çünkü duygular 

sadece bizde ortaya çıksalar da yargılarla, sözlerle başkalarını da etkileyebilirler. 

                                                

181 “Ahlaki bir düşünür olarak Aristoteles’in keskin zakası bir kenara, o büyük Grek felsefecileri 
arasında duyguları insan yaşamının doğal ve normal bir parçası olarak kabul eden tek düşünürdür, ne 
onları düpedüz yok etmeye ne de onları yaşayan tutkuların önemsiz hayaletleri şekline indirgemeye 
çabalar.” Konstan, a.g.e., s. 41.   
182 Ar., NE., 1111b. Hayvanlar açısından insanda olduğundan daha belirsiz bir durum vardır. Tercih, 
açık bir şekilde insanın özelliğidir. Hayvan tercih yapmaz. Bu anlamda Aristoteles’e göre hayvan da 
thümos ve epithümiasına göre eyler ancak hayvanınki zorunlu bir eylemedir. O sadece acı ve hazdan 
kaçınma veya onlara yönelme ilkesiyle hareket eder. Hareket eden her hayvanda, akla ilişkin olmayan 
bir imgelem vardır. Bu imgelem sayesinde hayvan, ortaya çıkan tekil durum (duyumdan gelen) 
karşısında haz ve acı temelli bir etkinlikte (energeia) bulunur. Sadece duyulanmaya dayanarak basit 
etkinlik durumu ortaya çıkar, bu yüzden de hayvanlar eylemde (praksis) bulunmazlar.    
183 Ar., NE., 1145b10 ve dev. 



 146 

Aristoteles’in insanlar arasındaki etkileşimin, etkilenimlerin sözlere dökülmesinden 

kaynaklandığına ilişkin görüşleri şöyledir:  

 
 
“Konuşulan sözcükler ruhun (psükhē) etkilenimlerinin (pathēmatōn), yazılan 

sözcükler de konuşulan sözcüklerin işaretleridir (sumbola). Yazı herkes için aynı olmadığı 
gibi, sesler de aynı değildir. Ancak, sözcüklerin ilk elden işareti oldukları etkilenimlerin 
kendileri, tıpkı bu etkilenimlerin tasarımları184 oldukları nesneler gibi herkes açısından 
aynıdır. (..) Bir ad veya bir eylem kendi başına, ne birleşmiş ne ayrılmış bir kavrama 
(noēma) benzer. (...) Bir ad (onoma), anlamı (semantikē) uzlaşımsal (sunthēkē) olarak 
belirlenmiş bir sestir (phōne). Ne zamanla ilişkilidir ne de bütünden ayrı düşünüldüğünde 
parçalarının [harflerin –ç.n.-] bir anlamı vardır.”185 

 
 
Bilindiği üzere Yorum Üzerine, Organon’un ikinci kitabıdır. Yorum Üzerine 

hem konusunun cümlelerin incelenmesi olması açısından hem de insan düşünüşün 

mantıksal kökeninde yargıların önemini ve söz ettiğimiz alıntıyla duyguların bu 

yargılardaki yerini ortaya çıkarması açısından dikkate değerdir.  

Ruhun ve bedenin etkilenimleri olarak duygular, kavramlar (noēma) olarak 

düşüncede; adlar veya eylemler olarak da yargıda bir araya getirildiklerinde 

iletişimde kullanılabilen seslere dönüştürülebilirler.186  

“Bunu hissediyorum”, “X kişisi kızdı” vb. kullanımlar yargılar haline gelmiş 

duygu durumlarıdırlar. Konuşma tümüyle sesli sözcüklerin karşıdakine aktarımı 

olarak düşünüldüğünde, insanlar arası etkileşimin olanağı çıkar. Bir kişi konuşarak 

karşısındakini etkileyebilir. Ona bir şeyler öğretebilir, onu kızdıracak sözler sarf 

edebilir, sakinleştirebilir, umut etmesini sağlayabilir. Bu anlamda duygu durumları 

kanıyı oluşturan yargılar olduklarından, kişinin duyguları ikna yoluyla 

değiştirilebilir. Kişi kızgınken sakinleştirilebilir çünkü olaya ilişkin kanısı ikna 

yoluyla değiştirilmiştir. Aynı şekilde sahnedeki oyuncunun başka karakter 

hakkındaki sözleri kişiyi sinirlendirebilir ancak olay örgüsü öyle geliştirilir ki 

oyuncunun haklılığı ortaya çıktığında kişi yargısını değiştirir. Artık o karaktere 

                                                

184 Çeviri için asıl kullandığımız kaynak olan İngilizce eser tasarım sözcüğüne ek olarak; benzerlikleri, 
resimleri, kopyaları sözcüklerini de eklemiştir. Biz Türkçe çeviride olduğu gibi aslına bağlı kalmayı 
uygun bulduk. Ar., Yorum Üzerine, Çev. S. Babür, İmge Kitabevi yayınları, İstanbul, 2002. 
185 Ar., I., 16a15. 
186 Kavram haline geldiğinde zaten içte seslendirilmiş olabilir, bizim kastımız ağızdan çıkan sestir, 
içsel ses değil. 



 147 

kızmaz hatta kızgınlığını diğer karaktere yöneltir. Tüm yaşam deneyimlerimiz bu vb. 

değer yargıları üzerine kurulu görünmektedir. Bunların daha detaylı bir incelemesine 

olanak oluşturmaları açısından bu bölümde öncelikle duygu durumlarının neler 

oldukları, nasıl tanımlandıkları ve kanıyla, yargıyla ilişkileri incelenecektir. İkinci 

olarak retoriğin ve tiyatronun duygulara sahip insan üzerindeki etkisi ele alınacaktır. 

Son olarak insanın hangi duygu durumlarına karşı nasıl tavır alması gerektiği, 

eğitimin bu tavırlardaki etkisi ve ahlaki açıdan insan davranışları incelenecektir. 

  

3.3.1. Etkilenimler Olarak Duygu Durumları 
 

Aristoteles duygulara ilişkin tartışmalarını pek çok eserinde dile 

getirmektedir. Yukarıda ele aldığımız Nikomakhos’a Etik ve Ruh Üzerine eserlerine 

ek olarak Retorik de bu bölümde incelemelerimiz için temele alınacaktır.  

Aristoteles Nikomakhos’a Etik’de ruhtaki durumlardan söz eder: 

 
 
“Ruhun bir durumu şu üç şeyden biri olduğundan; (1) bir duygu (pathē), (2) bir 

olanak, (3) bir huy; erdemin de bunlardan biri olması gerekir. Duygular olarak tutku 
(epithümia), kızgınlık (orgē), korku (phobos), yüreklilik (thrasos), kıskançlık (phthonos), 
neşe (khara), sevgi (philia), kin (misos), özlem (pothon), gıpta (zēlon), acıma (eleon) ve 
genel olarak acı veya hazzın eşlik ettiği şeylere diyorum.”187 

                                                

187 Ar., NE., 1105b20. Benzer bir liste için Ar., S., 403a3. Ancak konunun derinlikli tartışıldığı yer 
Retorik adlı eserin 1378a ile 1389a arasındaki bölümdür. Burada ele alınan duygular kızgınlık, 
yumuşaklık-nezaket (praotēs), sevgi, kan davası (ekhthra), korku, cesaret (tharsos), utanma, 
utanmama (aiskhune), neşe, üzüntü, kınama (nemesis, bir kızgınlık türü), kıskançlıktır. Ar., Rh., 
1378a-1389a. Elbette Retorik kitabının ana kaygısının ruh-beden ilişkisine dair bir şey söylemek 
olmadığı bellidir. Yine de eserin sözü edilen kısmında yapılan tanımlamalar duyguların incelenmesi 
anlamında, her ne kadar psikolojik kaygılarla yapılmasa da, önemlidirler. Öyle ki Aristoteles’in başka 
eserlerinde duygular üzerine bunca incelikli araştırma da yoktur. Forthenbaugh konuyla ilgili 
makalesinde Aristoteles’in duygu durumlarını tanımlayışındaki estō sözcüğünün kullanılışının 
önemini tartışır. Ona göre bu sözcüğün kullanımının önemi Aristoteles’in retoriği, genel kabul edilen 
önermeler üzerine tartışan yapısını görmesinden kaynaklanmaktadır. Bu kesin olmayan önerme türü, 
yine de çıkarımlara temel teşkil etmek durumundadır. Ancak Fortenbaugh bu sözcüğün kullanılmasına 
rağmen Aristoteles’in burada yapılan tanımlara katılmadığı vb. bir anlamın çıkarılamayacağını da 
vurgulamaktadır. W. W. Fortenbaugh, “Aristotle’s Rhetoric on Emotions”, Articles on Aristotle: 4. 
Psychology and Aesthetics, Ed. J. Barnes v.d., Duckworth, London, 1979, s. 136. Bu duruma ilişkin 
destekleyici bir yorum şu şekilde de sunulabilir: Bir kişinin neye sinirlenip sinirlenmeyeceği vb. 
türden bir duygu durumu ancak kişinin nasıl bir olay yaşadığıyla ilişkilidir. Dolayısıyla her olay kendi 
tekillliği içinde düşünülmelidir. Ancak bizce Aristoteles’in duygu durumlarına ilişkin verebileceği 
genel tanım açıktır ve hem tezin içerisinde önceden dile getirilmiştir hem de aşağıda farklı bağlamda 
tekrardan dile getirilecektir. Bu anlamda bu bölümün ilk alt başlığı olan duygular aynı zamanda 
retoriğe geçişin de temelini oluşturmaktadırlar. Tanımlarının tek tek incelenmesi de tezimizin genel 
yöntemine uymaktadır. 



 148 

 
 
Söz edilen duygular, tercihe bağlı olmayan, duyular yoluyla edinilen tekil 

olaylara ilişkindirler. Tercih, maruz kalınan etkilenim sonrasında kişinin ne 

yapacağına ilişkin karar vermesidir. Bu anlamda insan, duygularına ilişkin de 

kararlar alır. Ancak görünen o ki, duygularının ne olacağına karar veremez. Ancak 

uzun bir alışkanlık sonrası, kişide huylar gelişip karakter erdemleri yerleştiğinde, kişi 

duyguların ortaya çıkışında da etkin olabilir.  

Aristoteles’in listesindeki bir ayrıma dikkat çekmek gerekmektedir. Önceki 

bölümlerde de ortaya çıktığı üzere haz ve acının diğerlerine ilişkin bir önceliği vardır 

ve bu son alıntıda da vurgulanmaktadır. Bu ayrımın sebebi haz ve acının 

duyulanmada, o anda hissedilen aracısız etkilenimler olmalarında ve ayrıca etkinliğin 

sonunda da etkin olmalarında yatmaktadır. Diğer duygular ise bizzat duyu 

organından gelen duyuya bağlı değildirler. Onlar daha ziyade ikincil etkilenimlerdir. 

Ancak günümüzün tartışmaları bir kenara bırakıldığında, ikincil etkilenimler olsalar 

da duyguların hepsi, beden ve ruhun ortak etkilenimleri olarak ortaya çıkarlar. 

Kızanın yüzünün kızarması, üzülenin ifadesinin değişmesi (süzülmesi) vb. bedensel 

değişimler her türlü duygu durumunda ortaya çıkmaktadır.188 Nitekim rol 

yapabilmenin altında da bizim bu türden bedensel etkilenimleri taklidimiz 

yatmaktadır.189 

Yukarıdaki listeyi temel almadan duygu durumları tek tek incelenmelidir. 

Listeye uymayışımızın sebebi kızgınlığın Aristoteles’in eserlerinde öne çıkan bir 

duygu durumu olarak görünmesidir.190  

                                                

188 Ar., NE., 1128b10: Bir şeyin bedensel işaretinin olması, onun huy değil, duygu olduğunun bir 
göstergesidir. Türkçede kızmak ile kızarmak arasındaki ilişki de bunu açıkca ortaya koymaktadır, bu 
açıdan Yunanca sözcüğü genelde kullanıldığının aksine öfke olarak değil kızgınlık sözcüğü ile 
karşıladık. 
189 Poetika’nın büyük kısmı insanlarda doğuştan olan taklit yeteneğine dayanan sanatlar olarak 
tragedya ve komedyayı ele almaktadır. Orada da açık bir şekilde duyguların insan yaşamındaki yeri ve 
sanatların bu duygularla olan ilişkisine dair gönderimler vardır. Yukarıda verdiğimiz listeye ek olarak 
bu eserde geçen kavramlar şunlardır: Korku, kızgınlık, acıma, gülme, hoşlanma, üzüntü, mutluluk. 
Katharsisin ünlü tanımı da duygu durumlarının etkilenimler olarak vurgulanmasına örnektir: Ar., 
Poe., 1449b28. 
190 İncelemede Retorik’teki sırayı kullanmayı uygun bulduk. 



 149 

Ruh Üzerine’nin giriş bölümünde ruhun etkilenimlerinin kim tarafından 

incelenmesi gerektiğinin tespiti için yürütülen tartışmada, kızgınlığın tanımı da 

yapılmaya çalışılmaktadır: 

 
 
“Öyle zamanlar vardır ki korkmayı gerektirecek herhangi bir sebep o anda ortada 

yokken, insan korkunun tüm belirtilerini gösterir. Eğer durum böyleyse, açıktır ki ruhun tüm 
etkilenimleri maddede açıklanan formüllerdir. Etkilenimlerin tanımları da bununla [bu 
durumla –ç.n.-] uyum içinde olmalıdır; örneğin, kızgınlık tekil bir durumdaki şöylesi bir 
neden yüzünden canlandırılan, bir sonuca yönelik, bedenin veya bedenin bir parçasının ya da 
yetisinin bir hareketi olarak tanımlanmalıdır. (...) Ancak doğa filozofu ve mantıkçı her 
durum için örneğin kızgınlığın ne olduğuna dair soruya farklı tanımlamalar önereceklerdir. 
Mantıkçı öç almak için duyulan istek (oreksis) diyecektir veya bu türden başka bir şey, 
diğeri kalbin etrafındaki kanın ve sıcaklığın kabarması diyecektir.”191 

 
 
Ruha ilişkin tartışmaların yürütüldüğü ilk bölümde cevabın her ikisini de 

içerecek şekilde verilmesi gerektiğini belirlemiştik.192  

Aristoteles kızgınlığa ilişkin diğer bir tanımı Retorik’te vermektedir:193 

 
 
“Diyelim ki kızgınlık, acının eşlik ettiği, gerçek veya açık bir hak edilmemiş 

saygısızlığa karşı gerçek veya açık bir öç almaya duyulan istek olarak tanımlansın. 
Saygısızlık, kişinin kendisine veya arkadaşlarından birine yapılmış olabilir”194   

 
 
Retorik’te bu düşünceler sonrasında kızgınlık için tekil bir durum ya da 

kişinin gerektiği, bu kişinin birine bir şey yapması gerektiği ve sonunda bir haz elde 

edecek şekilde bir kızgınlığın oluşması gerektiği vurgulanmaktadır. Haz özellikle 

gelecekte alınması planlanan, umut edilen bir öç durumuna ilişkindir, anında verilen 

bir cevap aynı türden bir hazzı doğurmaz ancak yine de haz vericidir. 

                                                

191 Ar., S., 403b10. 
192 Şöyle dile getirmiştik: “Etkilenimlerden biri üzerine “X türünden bir etkilenim nedir?” sorusu 
sorulduğunda, “X, şöyle-şöyle bir formdaki şöyle-şöyle bir maddeden oluşmuş bir insanın şöyle-şöyle 
bir etkilenimidir” cevabı verilmelidir. Bu genel tanım her türden etkilenime uygulanabilir.” 
193 Yukarıda Ruh Üzerine’den yaptığımız alıntıdaki mantıkçının tanımının Retorik’teki tanımlamalar 
ile aynı olduğu dikkat çekicidir. Ancak kitabın amacının sadece retoriğe ilişkin tartışmalar olduğunu 
önceki dipnotlarda belirtmiştik. Bu anlamda ilgili tanımlar sadece (Aristoteles’in diliyle söylersek) 
tanımı, formülü veren tanımlamalardır. 
194 Ar., Rh., 1378a38. Her ne kadar çevirilerde Türkçe metni temele almasak da (özellikle epsō 
sözcüğünün kullanımına yeterli vurgu yapmaması dolayısıyla) görüşlerin özetlenmesinde Türkçe eser 
de kullanılmıştır. Ar., Retorik, Çev. M. H. Doğan, YKY, İstanbul, 2004. 



 150 

Saygısızlık türlerini de inceleyen Aristoteles, kızgınlığı doğurabilecek olan 

her türlü durumu göz önüne alır. Kızgınlık, kişinin doğası gereği olan ihtiyaçlarının 

karşılamasının engellenmesinde de açığa çıkar. Susayan birinin su içmesinin 

engellenmesi gibi, bir şeye olan ihtiyaca duyulan tutkunun tatmin edilemediği 

durumlarda da açığa çıkar. 

Aristoteles bir duygu durumunun anlaşılabilmesi ve tanımlanabilmesi için üç 

unsurun bilinmesi gerektiğini bildirir. Bunlardan birincisi ve en önemlisi kişinin 

içinde bulunduğu durum, ikincisi kime kızdığı, üçüncüsü ise kızgınlığa yol açan 

durumlardır.195  

Aristoteles’in kızgınlık duygusu üzerinden verdiği bu genel şemanın tüm 

duygu durumlarına uygulanabilirliğini incelemek adına, duygu durumlarının hepsinin 

tanımlarını ele almak gerekmektedir. Tanımları toplu halde vermeyi uygun gördük.  

 
 
“Diyelim ki ılımlılık (uysallık196), kızgınlığın dindirilmesi ve yatıştırılması olarak 

tanımlansın”197  
“Diyelim ki, sevmek, herhangi biri için, kendimiz açısından değil ama onun 

açısından iyi olduğuna inandığımız şeyleri istemek ve bu iyi şeyleri onun için elimizden 
geldiğince sağlamak olarak tanımlansın.”198 

“Düşmanlık (ekthras) ve kin-nefret (misein) de, açıktır ki karşıtları ışığında 
incelenmelidir. Düşmanlığa sebep olan şeyler kızgınlık, kindarlık, iftiradır.”199 

“Diyelim ki korku, bir bozulma veya acıya her zaman [geçmiş ve gelecek] neden 
olabilecek bir kötülüğün (kakos) imgesinin yarattığı acı verici ya da sorun yaratıcı bir duygu 
olarak tanımlansın.”200  

“Şimdi, korkunun ve korkutucu şeylerin neler olduğunu açığa kavuşturduğumuza 
göre (...) korkunun karşıtı kendine güvenme olduğundan, kişi güvenmenin de ne olduğunu 

                                                

195 Ar., a.g.e., 1378a20 ve 1379a10. Kızgınlığa ilişkin verilen bu tanım ilgili bölümde sözü geçen 
duygu durumlarının hepsine uygulanabilirdir. Aşağıda bunun örneklerini vereceğiz. Ancak bir insanın 
tüm duygulanımları açısından bu şemanın geçerli olup olmadığı sorgulanabilir. Örneğin sebebi 
belirsiz bir iç sıkıntısı durumunda nasıl bir açıklama geliştirilebilir? Bu vb. tartışmaları bu bölümün 
sonunda Aristoteles’in görüşlerinin ele alınması sonrasında tartışmaya çalışacağız. 
196 Türkçe çeviri sözcüğü sakinlik ile karşılamış ancak dipnotunda kibarlık, kolay yatışırlık, sabır gibi 
karşılıkları da vurgulamıştır.  
197 Ar., a.g.e., 1380a5. Sakinlik olarak da adlandırabileceğimiz bu durum her ne kadar kızgınlığın 
karşıtı olarak adlandırılsa da, görünen o ki kızgınlığın ortaya çıkışından sonraki bir aşamayı işaret 
ettiğinden diğer duygularla aynı seviyede görülmemektedir.   
198 Ar., a.g.e., 1380b34. Türkçe çeviri sözcüğü dostluk ile karşılamış, dipnotunda sevgi vb. 
karşılıkların yerine göre de kullanılabileceğini belirtmiştir. Biz bir duygu durumu olarak dostluk 
duygusu değil sevme duygusu kullanımından söz edilebileceğinden ötürü sevme karşılığını kullandık. 
199 Ar., a.g.e., 1382a1. Sevmenin karşıtı olarak görülmektedir. 
200 Ar., a.g.e., 1382a19. 



 151 

görebilir. Kendine güven korkutucu şeylerin uzaklığı veya [korkuyu –ç.n.-] haklılaştıracak 
şeylerin yakınlığı ile canlanmaktadır.”201 

“Utanma, onursuzluğa yol açma eğiliminde gözüken, geçmiş, şimdi veya gelecekteki 
ahlaksızlıklara ilişkin bir tür acı veya tedirginlik türü olarak tanımlansın. Utanmaz-olma ise 
bu aynı şeylere ilişkin hor görücü ve ilgisiz davranmak olarak tanımlansın”202   

“İnsanların kendilerine minnettarlık duyguları besledikleri insanlar ve bu 
minnettarlık duygusunun sebebi ve hangi durumlarda oluştuğu, iyiliğin [yardımın -ç.n.-] ne 
olduğu tanımlandığında açık olur. Diyelim ki bu duygu, ona sahip olan kişinin ihtiyacı olan 
birinin ihtiyacına çare olmasına sebep olduğu duygu olarak tanımlansın. Karşılığında bir şey 
alacağından veya çare olan kişiyle olan ilgisinden değil, yardım edilen açısından tanımlanan 
bir duygudur.”203   

“Diyelim ki acıma, özellikle de yakında olabilir görünen ölümcül veya acı verici 
kötülüğün, ki bu kötülük hak etmeyen kişinin başına gelen veya arkadaşlarından birinin de 
başına gelmesi beklenen bir kötülük olabilir, gözlemlenmesi yoluyla uyanan (pathein) bir 
tür acı olarak tanımlansın.”204  

“Haksızlığa karşı duyulan kızgınlık, acıma duygusuna karşıttır. Çünkü hak 
edilmemiş iyi talihe duyulan kızgınlık, bir anlamda hak edilmemiş kötü talihe duyulan 
kızgınlığa karşıttır ancak aynı karakterde temellenirler.”205 

“Sözü edilen iyi şeyler açısından iyi talihlilik karşısında duyulan bir tür acı ise, yani 
kendi durumumuzdakileri kıskanıyorsak ve herhangi bir şey elde edemeyeni değil de bir şey 
elde edeni kıskanıyorsak insanların hangi durumda kıskanç olduklarını anlayabiliriz”206 

“Gıpta, yüksek değer biçilen ve elde etmemiz mümkün olan şeylerin, doğası 
bizimkine benzer kişilerde olduğunu görmenin doğurduğu acıdır; fakat başkaları bu iyi 
şeylere sahip olduğu için değil, biz kendimiz o şeyleri elde etmemiş olduğumuz için duyulur. 
Bu yüzden de iyi insanlarca duyulan iyi bir duygudur, kıskançlıksa kötü insanlarca duyulan 
kötü bir duygudur.” 207  

 
 
Duygu durumlarının tanımlarının nerdeyse tamamında, acının eşlik edici bir 

duygu olarak sayıldığı görülebilir. Bu da acının ve karşıtı hazzın temeldeki duygu 

durumları olmasına uygundur. Duygu durumlarının tanımları yukarıda sözünü 

                                                

201 Ar., a.g.e., 1383a15.  
202 Ar., a.g.e., 1383b12. 
203 Ar., a.g.e., 1385a16. LSJ’ye göre yapan kişininki yardımseverlik, iyilikseverlik iken bu duyguya 
maruz kalan açısından aynı kavram minnettarlık anlamlarına gelmektedir. Loeb çevirisindeki dipnota 
göre (s. 221) üç anlama da gelebilmektedir (1) İyilikseverlik, bir iyiliğe (yardım) sebep olan duygu; 
(2) sunulan aktüel iyilik; (3) minnettarlık. Yardım da bir tür iyilik olduğundan ve iyiliğin daha geniş 
başka anlamları da olduğundan sözcüğü iyiliksever olarak karşılamayı uygun gördük. Karşıtı olan 
duygu için bir tanımlama yapılmamıştır ancak iyilikseverlik duygusunun örneklerinin ele 
alınmasından sonra tersi durumlar sayılarak bunlarda da iyiliğin olmadığı belirtilmiştir. 
204 Ar., a.g.e., 1385b11. 
205 Ar., a.g.e., 1386b11. 
206 Ar., a.g.e., 1387b21. 
207 Ar., a.g.e., 1388a29. Son olarak adı geçen duygu durumu da gıptanın karşıtı olarak tanımlanan 
horgörüdür ancak Aristoteles konu üzerine detaylı bir inceleme yapmamıştır. 



 152 

ettiğimiz şema açısından da önemli veriler sunmaktadır. İlgili şema sözü geçen 

duygu durumlarının incelenmesiyle şöyle bir tablonun oluşturulmasına yol açar:208 

 
Tablo I-Duygu-Yargı Tablosu 

 
Ia Ib II III IV 

Kişi ne tür bir 
duygu 

durumundadır? 

Kişinin kendi 
durumuna ilişkin 

yargısı nedir? 

Duygunun 
oluşturucusu 
kimdir veya 
benim olaya 

ilişkin yargım 
nedir? [(Ib) aynı 

zamanda bu 
maddeyle de 
ilişkilidir.] 

Duyguya sebep 
olan durumlar. 
Duygu neden 

ortaya çıkar veya 
çıkmaz? [(Ia) 

aynı zamanda bu 
maddeyle de 
ilişkilidir.] 

Ortaya çıkan 
duygu nedir? 

I) Kişinin içinde  
bulunduğu durum. 

( Ib, A kişisi; II, B kişisidir.) 

 
“Beni 

küçümsüyor.” 
Küçümseyen kişi. 

Küçümseniyor 
olmam. (1) 

Kızarım. 

 “Önemliyim” 
“Beni önemsiz 

görüyor.” 
Hor görülüyor 
olmam. (1.1.) 

Kızarım. 

Para, yarar 
sağlayacak 

bir şeye 
duyulan 

arzu. 

“Benim bir şey elde 
etmemi sağlayan 

arzumu engelliyor” 

“Kendisi için 
bunu yapmıyor 

ve ona zarar 
veremeyeceğimi 

düşünüyor.” 

Garezle 
yaklaşılıyor. 

(1.2.) 
Kızarım. 

Sağdaki 
durum diğer 

kişinin 
ağzından 

yazılmıştır: 

“Onun bir şeyi elde 
etmesini 

istemiyorum ve 
bana bir şey 

yapamaz.” (B) 

“Bana zarar 
veremez.” 

Onu küçümserim. 
(1.2.1.) 

Ben haz 
duyarım, o 

kızar. 

Sağdaki 
durum diğer 

kişinin 
ağzından 

yazılmıştır: 

“Onun bir şeyi elde 
etmesini 

istemiyorum.” (B) 

“Bana zarar 
verebilir.” 

Onu 
küçümseyemem. 

(1.2.2.) 
Korkarım. 

                                                

208 Kızgınlık duygusu bu tabloda da geniş bir şekilde ele alınmıştır. Diğer duygu durumları içinse 
sadece tanımlar ve Retorik’te ilgili yerde geçen tartışmaların en can alıcı örnekleri kullanılmıştır. 



 153 

 
“Sırf zevk almak 

için bana küstahlık 
yapıyor.” 

Kendini üstün 
gören kişi. 

Genelde gençler, 
zenginler. 

Küstahlığa 
uğramam (1.3.) 

Kızarım. 

 
“Soy, yetenek, 

iyilik yönlerinden 
üstünüm.” 

“Soy, yetenek, 
iyilik yönlerinden 

benden aşağı 
biri.” 

Saygı 
görememem. 

(1.4.) 
Kızarım. 

Bir ihtiyaca 
yönelik 
tutku 

(bedensel 
arzu) 

durumunda. 

“Tutkumu tatmin 
etmeliyim” 

“X kişisi tutkumu 
tatmin etmemi 

engelliyor.” 

Tutkumu tatmin 
edememem. 

(1.5.) 
Kızarım. 

 
“Ben saygın bir 
insanım, bunu 
önemsemiyor.” 

“Bana saygı 
duymuyor.” 

Saygın bir insan 
olduğumdan 

eminim. (1.6.) 
Kızmam. 

 

“Beni kızdırmıyor.” 
Yukarıda kızdığım 

durumda 
söylediğim 

cümlelerin tam tersi 
söz konusu. 

 

Küçümsen-
miyorum, hor 

görülmüyorum, 
karşımdaki 

cezasını çekti, 
benden daha 

aşağı seviyede 
biri vb. (2) 

Sakin (ılımlı) 
olurum. 

Mutluyum, 
umutlu bir 
yaşamım 

var. 

Kızdığım durumda 
söylediğim her şey 

Beni kızdırana 
dair 

düşündüklerim. 

Yukardakilerle 
aynı durumlar. 

(2.1.) 

Sakin (ılımlı) 
olurum. 

 
“Benim için iyi 
olanı istiyor ve 

yapıyor.” 

Beni düşünen 
kişi. 

Yardımcı olur, 
över, korur, 

ölçülü davranır 
vb. (3) 

Severim. 

 

“Kızgınlık, 
kindarlık duyuyor; 
iftira atıyor, şöyle-

şöyle kötü 
özellikleri var.” 

Kızgınlık, 
kindarlık duyan 
iftira atan kişi. 

Ayrıca 
kızgınlıktaki gibi 
sadece bana kötü 
davranan değil 

huylarından 
dolayı öyle olan 

kişi. 

Kızgınlık da 
olduğu gibi acı 

hissedilmez, 
düşmanlık 

duyulan sınıf, o 
özelliklerden 

dolayı bu hissi 
yaratıyordur. (4) 

Düşmanlık, 
kin duyarım. 



 154 

 
“Bana bir acı 

verebilir” 

Geçmiş/gelecekte 
başıma 

gelen/gelecek 
kötülüğü 

yap/tı/acaklar. 

Beklenti. (5) Korkarım. 

 

“Bana acı 
verebilecek bu olay 

yakında 
gerçekleşmeyecek.” 

Acı verecek olası 
olay. 

Uzak olduğunu 
bilmem. (6) 

Kendine 
güven 

duygusu. 

 
“Onursuzluğa 
düşeceğim.” 

Geçmiş/gelecekte 
olan ahlaksızlık 
ve kendilerinden 

çekindiğimiz, 
önemli insanlar. 

Onursuz olarak 
nitelenme 

olasılığı. (7) 
Utanırım. 

 
“Onursuzluğa 

düşmem.” 
Geçmiş/gelecekte 
olan ahlaksızlık 

Umursamaz (8) Utanmam. 

 
“Kişinin (iyiliğe) 

ihtiyacı var” 
İhtiyacı duyan 

kişi 
Yardım (9) İyilikseverlik 

 

“Bana veya 
arkadaşlarımdan 
birine kötülük 

gelecek.” 

Yakın zamandaki 
kötülük. (Kötü 

talih) 
Beklenti (10) Acırım. 

 
“İyi talihi hak 

etmiyor.” 
Karşımdakine 
gelen iyi talih. 

(11) 
Haksızlığa 

duyulan 
kızgınlık. 

 

Kişinin içinde bulunduğu durum iki açıdan düşünülebilir. Birincisi kişinin o 

an ne türden bir duygu durumunda olduğudur, ikincisi ise kişinin kendine ve duruma 

ilişkin nasıl bir yargısının olduğudur. İlkine örnek olarak kişi o an mutlu hissediyor 

olabilir, bu durumda normalde kızacağı bir duruma karşı mutlu oluşundan kaynaklı 

kızmayabilir.209 İkinci durum da kendi içinde ikiye bölünebilir demiştik. Kişinin 

kendine ilişkin yargısı “Ben şöyle-şöyle bir insanım”dır ve kişi bunun 

anlaşılamamasına kızmaktadır210 veya “Bana hak etmediğim şöyle-şöyle bir 

                                                

209 Ar., a.g.e., 1379a25 ve 1380b. 
210 Ar., a.g.e., 1379a35. Kendilerinin çektikleri acılara hak veriyorlarsa (yargının önemi burada da 
ortaya çıkmaktadır) kızmazlar. Ar., a.g.e., 1380b15. 



 155 

harekette bulunuldu” türünden olaya ilişkin bir yargıdır ve kendine ilişkin yargı ile 

çatışan bir durumu tasvir etmektedir. Bu çatışma da duygu durumuna yol açmaktadır.  

Tekil bir kişinin her zaman duygu durumunun oluşturucusu olarak ortaya 

çıkması, Aristoteles’in duygu durumlarının anlaşılması açısından önemli bulduğu ve 

bilinmesi gereken ikinci başlıktır. Retoriğin bir bilim olarak düşünülmemesinin de 

altında yatan gerekçe duygu durumlarının, duyulanmaya bağlı olarak tıpkı 

duyulanmada olduğu gibi bir tekil varolanın tahriki ile oluşmasıdır. Etkileşimler her 

zaman iki kişi arasında ya da bir toplulukla kişi arasındaki ilişkilerde, tekil olaylarda 

ortaya çıkmaktadırlar. Karşımdakinin bana veya başka birine ilişkin tavırlarından 

etkilenen olarak ben, bir duygu durumuna sahip olurum.211 Duygu durumu her zaman 

etkiye maruz kalan açısından belirlenen bir durumdur. O duyguya her zaman “ben” 

sahip olurum. 

Üçüncü ayak olarak belirlenen durumların incelenmesi ise, tek tek olayların 

genelleştirilmelerinden elde edilmektedir. Aristoteles bir anlamda retoriğe temel 

oluşturabilmek için tek tek durumları mümkün olduğunca genelleştirmeye 

çalışmaktadır. Çünkü ancak bu sayede konuşmacı (rētōr) karşısındaki insanları nasıl 

etkileyebileceğini bilir (burada kullanılan bilgi elbette epistēmē değildir). Aynı 

şekilde tragedya ve komedya da bu unsurların bilinmesi sayesinde yapılabilir. 212 

Tabloda da açıkça ortaya çıktığı üzere, duygular yargılar üzerinde 

temellenmektedir. Ancak bazı durumlarda temelde başka bir duygunun 

varolabileceği de ortaya çıkmıştır. O an için mutlu olduğum yargısı herhangi birinin 

beni kızdırmasına engeldir.213 

                                                

211 Kosman pathosun “maruz kalmak” anlamını öne çıkartarak Aristoteles’in tüm bu duygu 
durumlarını kızdırılmak, korkutulmak, sevindirilmek vb. pasif haller olarak düşünülmesi gerektiğini 
belirtir. L. A. Kosman, “Being Properly Affected: Virtues and feelings in Aristotle’s Ethics”, Essays 
on Aristotle’s Ethics, Ed. A. O. Rorty, University of Califonia Press, London, 1980, s. 103-117. 
212 Tablonun da açıkca ortaya koyduğu yargı ve duygu ilişkisi, Fortenbaugh için bir başka açıdan 
önemlidir. O, olaya ilişkin yargıları Aristoteles’in dört neden kuramına bağlayarak ele alır. Buna göre, 
etkin neden bizim olaya ilişkin verdiğimiz yargının sonucu olan duygudur. Erek neden öç almak iken 
maddi neden Ruh Üzerine’den yaptığımız alıntıda olduğu gibi bedendeki kimi değişimlerdir. 
Fortenbaugh, Aristotle on Emotion, s. 9-16. Aynı zamanda İkinci Analitikler’deki bilim teorisi ile 
Retorik’teki bilme arasında da benzerlikler kurar. 
213 Leighton duyguların değişimi sonucu yargının değişmesini ve tersini birbirinden “samimiyet” 
ölçütüne göre ayırmaktadır. Duyguların değişmesi sonucu yargının değişmesi, samimiyetsizlik iken; 
yargıların değişmesi sonucu duyguların değişmesi samimi bir durumdur. Çünkü duygular yargıları 
barındıran komplekslerdir. S. Leighton, “Aristotle and the Emotions”, Phronesis, Vol. 27, No. 2 
(1982), s. 148. 



 156 

Duygu durumlarının her zaman bir tekil varolanla ilişkili olması, sorunlu bir 

ifade olarak gözükmektedir. Duygu durumlarının daha detaylı bir incelemesi, 

herhangi bir nesnesinin olmadığı ya da bir bireye yönelmeyen duyguların 

varolduğunu da ortaya koymaktadır.214 Ancak Aristoteles’in bireylere ilişkin 

vurgusunun asıl nedeni, her zaman sadece “bir insan”a yöneltiliyor olmalarından 

değil duyguların duyulara bağlı imgelere dayanıyor olmasındandır. Tabloda da 

ortaya çıktığı üzere geçmiş veya gelecekteki bir şeyle ilgili olarak bir duygu 

durumunda bulunmam, benim imgelerle düşünüyor oluşumdan kaynaklıdır. 

Geçmişteki bir olayı anımsarım, imgelemimde canlandırırım, olaya ilişkin bir yargım 

oluşur. Anımsadığım olayın utanç verici olduğunu düşünürüm veya geçmişte birine 

haksızlık yaptığım aklıma gelir ve ilkinde utanır ikincisinde korkar veya üzülürüm. 

Geleceğe ilişkin de imgelemimde bir olay canlanır. Birinin bana kötü bir şey 

yapacağını veya zengin olacağımı canlandırırım ve korkar ya da umut ederim.215    

Sonuç olarak konuşmacı (rētōr) açısından amaç dinleyicideki yargıların 

değişmesini sağlayarak duygularını değiştirmektir. Dinleyici ortada korkunç bir 

durumun var olduğunu düşünüyorsa, durumun korkunç olmadığına ikna edilmelidir. 

İkna, dinleyicinin kanısının değiştirilmesidir. Kanı inançla birlikte bulunduğuna göre, 

kanı değiştirildiğinde inanç da değişecektir. İkna tam da inancın değiştiği zamanda 

ortaya çıkmaktadır. 

 

3.3.2. Söylevin ve Tiyatronun Etkisi 

 

 Yunan toplumunun öne çıkan özelliklerinin başında hitabet sanatının yani 

retoriğin geldiği sıklıkla vurgulanan bir konudur.216 Politikanın merkezi bir unsur 

olduğu Yunan toplumunda, retorik sadece mahkemeleri veya siyaseti ilgilendiren bir 

konu da değildir. Antikçağ Yunan toplumunun yaşamın her alanında sözü öne 

çıkarmış olması bakımından, iyi konuşan biri gündelik yaşamda da toplumda saygı 

                                                

214 Kennedy Aristoteles’in Retorik’inin çevirisindeki notlarında, aracımı park edeceğim yere benden 
önce birinin park etmiş olması ve benim kimin park ettiğini bilmememe rağmen kızabileceğim 
örneğini vermektedir. Ar., On Rhetoric: A Theory of Civic Discourse, Çev. G. A. Kennedy, Oxford 
University Press, New York, 2007, s. 116. 
215 Ar., Rh.,1370a24 ve dev.  
216 Friedell, a.g.e., s. 281. Karş. Ross, a.g.e., s. 312. 



 157 

gören bir insan olarak öne çıkar. Şölenlerde felsefe, şiir vb. üzerine yapılan 

konuşmalar, sitenin (polis) güncel meseleleri üzerine meydandaki (agora) 

tartışmalar, törenlerde halka yapılan hitaplar, tragedya ve komedyanın yaşamdaki 

önemleri vb. açısından düşünüldüğünde retoriğin Yunan toplumu için merkeziliği 

anlaşılabilir.217  

 Aristoteles’in Retorik adlı eserinde duyguları incelemesinin en büyük 

sebeplerinden biri yukarıda sözünü ettiğimiz önemin farkında olmasıdır. Kendisinin 

de bildirdiği üzere, kendinden önce konuya ilişkin tartışmalar genelde sadece iyi 

konuşmaların ezberlenmesi vb. pratik tartışmalardır. Duygu durumlarının 

tanımlarından da anlaşıldığı üzere Aristoteles, duyguların hangi durumlar altında, 

hangi sebeplerle ortaya çıktıklarını incelemekle, retorikte eksik olan kanıt ayağını 

ortaya çıkarmıştır. Buna dayanarak konuşmacının kendisini dinleyende ne zaman ne 

türden bir duygu durumu yaratacağını bilmesinin önünü açmaktadır. 

 Retorik önceden de söz edildiği üzere inandırma tarzlarıyla ilgilidir.218 

Aristoteles inandırmayı etkileyen üç yol olduğunu bildirir. Bunlardan birincisi 

mantıksal düşünüş, ikincisi insan karakterinin ve erdeminin çeşitli biçimlerinin 

bilinmesi üçüncüsü ise yukarıda ele aldığımız duygu durumlarının nasıl harekete 

geçirileceğinin bilinmesidir.219 

 Karakterin ele alınmasının önemi çeşitli tipten insanların ve onların yapmaya 

eğimli olduklarının öne çıkarılmasıdır.220 Gençlerin, yaşlıların ve bu iki aşırılık 

durumuna karşın bir orta olarak olgunluk çağını yaşayan insanın ele alınması, 

kişilerin kendi karakterlerini iyi yansıtan konuşmalardan etkileniyor olmalarının 

tespiti açısından önemlidir.221  

                                                

217 Retoriğin bu farklı alanlarla ilişkisi için Bkz. Persuasion: Greek Rhetoric in Action, Ed. I. 
Worthington, Taylor & Francis e-library, 2003. 
218 Ar., Rh., 1355a5, 1355b25 
219 Retorik’in II. kitabı bu sıranın tersten ele alınmasıdır. İlgili tartışmalar için Bkz. Ar., On Rhetoric: 
A Theory of Civic Discourse, Çev. G. A. Kennedy, Oxford University Press, New York, 2007, s. 
111. 
220 Ar., Rh., 1388b35. Kennedy Aristoteles’in Retorik’inin çevirisindeki notlarında, Grimaldi adlı 
yazardan aktararak Theophrastus’un Karekterler adlı eserinin, bu bölümün bir devamı olduğunun 
altını çizer. Ar., On Rhetoric: A Theory of Civic Discourse, Çev. G. A. Kennedy, Oxford University 
Press, New York, 2007, s. 148. İlgili esere baktığımızda görürüz ki, gerçek yaşamda karşı karşıya 
gelebileceğimiz insanlar sanki bir tiyatrodaki karakterler gibi detaylı bir şekilde anlatılmaktadır. 
Theophartos, Karakterler, Çev. C. Şentuna, Dost Kitabevi Yayınları, Ankara, 1998. 
221 Zengin, iyi soydan gelen, iktidar sahibi, iyi yazgı sahibi ele alınan diğer karakterlerdir. 



 158 

 Karakterlerin belli başlı şeylerden etkilenilerek oluşmuş olması dikkat 

çekicidir. Yaşlılık, gençlik, zenginlik, iktidar vb. insanın etkilenimleri, onun kişiliğini 

(karakterini) şekillendirmektedir. Tıpkı karakter erdemlerinde olduğu gibi, burada da 

karakterin oluşması sürekli bir şekilde bu etkilenimler altında kalınmasıyla ilişkilidir. 

Ancak doğal zorunluluk gereği oluşan gençlik, yaşlılık vb. açıktır ki, diğerlerinden 

daha kalıcı karakterlerdir.  

 Kişilerin hangi tür karakterlerden, ne şekilde etkileneceği doğal olarak 

Poetika’nın da ana konularından biridir. Öncelikle Aristoteles’in sanatları birer taklit 

(mimesis) olarak adlandırdığı hatırlanmalıdır.222 Taklit insanın temel özelliğidir. 

İnsan doğası gereği taklit etmektedir. Tüm bilgilerinin ve yaratmalarının kaynağında 

bu taklit yeteneği vardır.223 Şiir sanatının varlığının birinci özelliği insandaki taklit 

yeteneği iken, ikincisi bütün taklit ürünleri karşısında duyulan hoşlanmadır.224 Tüm 

sanatlar birbirlerinden taklit etmede kullanılan araçlar, taklit edilen nesneler ve taklit 

tarzı bakımından ayrılmaktadırlar. Bizi ilgilendiren iki sanat olarak komedya ve 

tragedya ritmi, melodiyi ve mısra ölçüsünü kullanırlar. Eylemde bulunanları da taklit 

ettiklerinden bu sanatlarda iş görenler karakter özelliklerini (ethos), duyguları 

(pathos) ve hareketleri de (praksis) taklit ederler.225  

 Aristoteles’in tragedya tanımı, bu sanatın insan yaşamındaki önemini öne 

çıkarır. Tragedya “ciddi, belli bir uzunluğu olan, kendi içinde tamamlanmış bir 

eylemin taklididir. (...) Tragedyanın korku ve acıyı uyandıran olaylarla ilişkisi vardır 

ve bu türden duyguların (pathēmatōn) temizlenmesinin (katharsis) üstesinden 

gelmelidir.”226 Tragedya bu tanıma göre, hem bu duyguların uyandırılması hem de 

                                                

222 Ar., Poe., 1447a15. Metnin incelenmesinde alıntılar dışında kavram karşılıkları vb. için şu çeviriye 
başvurulmuştur: Ar., Poetika, Çev. İ. Tunalı, Remzi Kitabevi Yayınları, İstanbul, 1987. 
223 Taklitin bir içtepi olarak vurgulanması Tunalı’ya göre, Aristoteles’in insanı bir zoon mimetikon 
olarak gördüğünün işaretidir. İ. Tunalı, Grek Estetik’i, Remzi Kitabevi, İstanbul, 2004, s. 99. 
224 Ar., Poe., 1448b5 ve dev. 
225 “Bunun için bazıları bu gibi yapıtların ‘drama’ olarak adlandırılmasını isterler; çünkü bu gibi 
yapıtlar, eylem halinde bulunan kişileri (drontas) taklit ederler.” Ar., a.g.e., 1448a25. 
226 Ar., a.g.e., 1449b25. Çeviri için bkz. Ar., Poetics-The Complete Works of Aristotle, Ed. J. 
Barnes, Princeton University Press, Princeton, 1984.  



 159 

uyandırılması sonrasında bu duyguların seyircideki olası etkilerini yok etme görevini 

üstlenmektedir.227  

 Tragedyanın olay örgüsü üç bileşeni içermektedir. Bunlardan birincisi 

eylemlerin düşünülenin tam tersine dönmesi olan talihin dönmesidir (baht dönüşü-

peripetie); ikincisi birilerince tanınmayan karakterin birisi tarafından tanınması 

(keşif-anagnorisis) ve bilgisizlikten bilgiye geçilmesi yoluyla iyi ya da kötü talihe 

maruz kalan karakterin sevilmesi veya düşmanlığına götüren olay örgüsünün 

değişmesine ilişkindir. Tragedyanın önemli bileşeni olan talihin dönmesi ve keşif, 

acıma ve korku uyandırır. Kahramanların mutluluk ve felaketleri de olay 

örgüsündeki talihin dönüşü ve keşiflerinde yatar. Tragedyanın üçüncü önemli öğesi 

ise acı çekmedir (pathos). Acı çekme, yıkıcı veya doğası gereği acıdır. Seyircinin 

önünde sahnede sergilenen işkenceler, cinayetler, yaralanmalar vb. hep bu 

türdendir.228 

 Talihin dönmesi denen ilk öğede dikkat edilmesi gereken oyundaki karakterin 

talihinin olumludan olumsuza dönmesidir. Tersi durum beklenen acıma ve korkuyu 

uyandırmayacağı için, karakter acı çekmeli vb., başına bir şey gelmelidir. Karakter 

seyircide acıma ve korku duygularının uyanmasına yol açacak felaketlere maruz 

kalmalıdır. Tragedyada diğer duygulardan yerine acıma ve korku duygularının öne 

çıkmasının nedeni, ancak bu duyguların seyirci ile karakter arasında kurulabilecek 

bir özdeşleyime izin vermesi olarak açıklanır.229 Hatırlanırsa Aristoteles’in duygu 

tanımlarında özellikle bu iki duygu geçmişte başa gelen ve yakın gelecekte başa 

gelebilecek olaylar karşısında yaşanan duygular olarak tanımlanmıştı. Acımanın ve 

korkunun bu tanımı, seyircinin sahnedeki karakterle ilişki kurmasını 

kolaylaştırmaktadır. Çünkü tragedyalarda anlatılan olaylar, olması mümkün olmayan 

değil aksine olması olası olaylardır, etki gücü de buradan gelmektedir.230 Nitekim 

karakterlere ilişkin dikkat edilmesi gereken özellikler de inandırıcılığın arttırılmasına 

                                                

227 Rorty Aristoteles’in tragedya tanımının kanul edilmesi durumunda, onun psikolojisinin ve etiğinin 
de kabullenilmesi gerektiğini belirtir. A. O. Rorty, “The Psychology of Aristotelian Tragedy”, Essays 
on Aristotle’s Poetics, ed. A. O. Rorty, Princeton University Press, Princeton, 1992, s. 3-22.     
228 Ar., a.g.e., 1452a23-1452b15. Tragedyanın türlerinden birinin adı da acılı eylemi kapsayan 
pathetik tragedyadır.   
229 Ar., a.g.e., 1453a5. 
230 Ar., a.g.e., 1451a35. 



 160 

yöneliktir: Ahlak bakımından iyi olma, uygun özelliklerle betimlenme, benzeyiş, 

tutarlılık.231 

 Aristoteles komedya üzerinde ise tragedya üzerinde durduğu kadar durmaz. 

Vurgulanması gereken bir nokta komedyada karakterin düşük ahlaki özellikler 

gösteren biri olması gerekliliğidir. Gülmek Aristoteles tarafından özellikle ele alınan 

bir duygu durumu değildir. Bununla birlikte görünen o ki, bu duyguya yönelik bir 

eylem de Aristoteles’i ilgilendirmemektedir. Aristoteles’in sanattan beklentisi de bu 

anlamda açığa çıkmış olur. Sanat eylemlerin taklidi yoluyla izleyicileri eğitmeli, 

onları bazı duygulardan kurtarmalıdır (katharsis). Komedi sadece nasıl bir ahlaki 

durumda olmamamız gerektiğini izleyiciye göstermek açısından kabul edilmektedir. 

 
 

“İnsanların, iyi yani ortalama insanın üstünde; ortalama ve ortalamanın altında diye 
taklidin objesi olması, sanatın ethos yanını belirler. Buradan şu nokta açık olarak ortaya 
çıkar ki, sanat iç yapısı bakımından bir ethosa, bir ahlaki hayata veya ruha sahiptir.” 232 

 
 
Sonuç olarak sanat, Aristoteles felsefesinde sadece güzel ile ilgilenen bir 

uğraş değildir. Aksine güçlü bir ahlaki görevi vardır. Aristoteles’te iyi-güzel 

birlikteliği açısından benzeri bir arınma ve eğitim durumu diğer sanat dallarında da 

görülebilir. Bu konular bir sonraki başlıkta incelenecektir. 

 

3.3.3. Duygular Karşısında İnsan 

 

Aristoteles Nikomakhos’a Etik’in girişinde kendisinin dinleyicilerinin 

kimlerden oluşması gerektiğinden söz ederken gençlerin genellikle duygularının 

(pathē) peşinden gitmelerinden kaynaklı, iyi birer dinleyici olamayacaklarını 

bildirir.233 Karakterce toy olmak, gerekli karakter erdemlerini edinmemiş olmakla 

ilişkilidir. Zaten genç olunması da bu erdemlerin edinilmesi açısından gerekli olan 

alışkanlığın kazanılmasına engeldir. Ahlakın amacı olan erdemli yaşam, kişinin hem 

                                                

231 Ar., a.g.e., 1454a15. 
232 Tunalı, a.g.e., s. 101. 
233 Ar., NE., 1095a5. 



 161 

ruh erdemlerine yönelik eğitimine ve deneyim sahibi olmasına hem de karakter 

erdemlerine yönelik alışkanlığını geliştirmesine bağlıdır.234 

Ahlakın karakter erdemlerine yönelik yanı, bu alt başlığın belirleyici 

tartışması olan duygular konusunda ortanın bulunmasına yönelik bir tavrın 

geliştirilmesiyle ilişkilendirilir. Aristoteles, Platon’un Yasalar diyalogunda ortaya 

koyduklarına koşut bir biçimde gençlerin karakter erdemlerini edinmeleri için haz ve 

acılara ilişkin eğitilmeleri gerektiğini belirtir.235 Çünkü erdem hiç etkilenime 

(temelde haz ve acı) maruz kalmamak değil; aksine gerektiğinde etkilenmek veya 

etkilenmemektir. Haz ve acılar temelde olmak üzere her türden duygusal etkilenim, 

tercihe konu olmamalarından kaynaklı, insan yaşamının vazgeçilmez öğeleridir. Bu 

durumda önemli olan duyguların ortadan kaldırılması, yok edilmesi değil bunlara 

karşı geliştirmemiz gereken tavırdır. Bu tavır da, karakter erdemleri söz konusu 

olduğunda ortanın hedeflenmesi ve bu yolla iyi huya sahip olunmasıdır.236 

İnsan, etkilenime uğramak zorunda olan bir varlık olarak etkilenim 

sonrasında eyleme yönelik seçimleri üzerinde egemen olmalıdır. Ahlaki yaşamın 

temel hedefi eylem (praksis) olduğuna göre, seçimlerimiz iyiyi eylemek yönünde 

yapılmalıdır. Bu anlamda her türlü etkilenim karşısında, yapılabilecekler arasında 

dengeli bir tavır sergilemek yönünde davranmak üzere seçim yapılmalıdır.237 Elbette 

hasetlik, arsızlık vb. bazı etkilenimler (duygular) kendiliğinden kötüdürler ve 

bunlarda orta aranmaz ancak kızgınlık, hazlar, acılar, korku, utanma, kıskançlık 

duygularında orta aranmalıdır. Bu türden duygu durumlarına karşı aşırı (uçlarda) 

tavır almak erdemsizliktir. Aristoteles pek çok konuya ilişkin aşırılık durumlarını 

tartışır (para alıp-verme, onur vb.) ancak biz burada sadece Retorik’te sözü edilen 

duygu durumlarına ilişkin tartışmaları ele alacağız. Sözü edilen duygu durumları ve 

onlara ilişkin eylemler ve karakter erdemleri aşağıda gösterilmiştir. 

 
 
 
 

                                                

234 Ar., a.g.e., 1103a15. 
235 Ar., a.g.e., 1104b10. 
236 Ar., a.g.e., 1106a. 
237 “İyi insan açıkça belli bir biçimde davranan kişi değil ancak bu davranışı belli bir karakter 
doğrultusunda yapan kişidir.” Kosman, a.g.e., s. 103. 



 162 

Tablo II-Duygu-Erdem Tablosu 
 

Duygu Durumu Aşırılık Orta Eksiklik 

Korku ve Güven 

 

Gözü Karalık 

(Thrasutēs) 

Cesaret 

(Andreia) 

Korkaklık 

(Deilia) 

Haz ve Acı 
Ahlaksızlık 

(Akolasia) 

Ilımlılık 

(Sōphrosunē) 

Duyusuzluk 

(Anaisthēsia) 

Kızgınlık 
Asabilik 

(Orgilotēs) 

Sabırlılık 

(Kibarlık-Prāotes) 

Tutkusuzluk 

(Aorgēsia) 

Utanma 
Utanmazlık 

(Anaiskhuntia) 

Alçak Gönüllülük 

(Aidōs) 

Utangaçlık 

(Kataplēksis) 

Haksızlığa Kızma 
Art Niyetlilik 

(Epikhairekakia) 

Haklı Kızgınlık 

(Nemesis) 

Kıskançlık 

(Phthonos) 

 

Duygu durumları belli bir olay içerisinde ortaya çıkar ve bizim olaya ilişkin 

yargılarımıza dayanırlar. Duyguların ortaya çıkışı sonrasında ise, olaya dair bir 

eylemde bulunmamız gereklidir. İşte bu eylem, ruhun düşünmemizi sağlayan yetisi 

olarak aklın hesaplayan (bir planı olan-logistikon) yanının bir etkinliğidir. 

Duyulanma sonrasında tekil duruma ilişkin ortaya çıkan kanımız sonrasında, ya 

hemen ya da düşünüp taşınarak tepki veririz. İkinci durumda amacımız, duygumuzu 

tetikleyen olaya karşı tabloda orta olarak belirlenen erdemli tavırları takınmaktır.  

Erdemli tavırlar, bir anlamda, kişinin duygu durumları karşısında kendiyle 

girdiği mücadelenin birer sonucu olarak tercihe dayanırlar. Bu anlamda huylar da 

tercihle gelişir veya bozulurlar. Tercih için kişi olaya ilişkin iki veya daha farklı 

eylem düşünmelidir. Kişi “şöyle davranırsam böyle olur” tarzındaki iki veya daha 

çok olanak içerisinden, orta olan huyları (karakter erdemlerini) geliştirecek olanları 

belirlemeli ve ona göre davranmalıdır. Kişi bu tarz düşünüşüyle, nasıl etkileneceğini 

belirliyor ve kendine sınırlar koyuyordur. Önce duyu bize olayın bir görünümünü 

sunar daha sonra akıl devreye girerek olay üzerine hesaplamalar yapar ve kişi kendi 

duygularına dair kendine sınır koymaya çalışır. Bu anlamda eğer dışsal bir zorlama 

yoksa (eylemin başlangıcı insanın kendi elinde olmalıdır) insanın duygu durumu 



 163 

sonrasındaki eylemi huylara dayalı yapılan eylemlerdir.238 Aristoteles açıkça bizim 

elimizde olan biricik şeyin, huylarımız olduğunu bildirir. Huylar insanın kendine 

sınırlar koyup koymamasına bağlı olarak geliştirilirler.239  

Aristoteles’in pratik yaşamda insanın eylemlerine ilişkin önemli vurgusu da, 

insanın kendiyle olan bu mücadelesine ilişkindir. Kendine sınır koyan kişi (egkratēs) 

tutkuları (epithümia) karşısında akla uygun eylemde bulunur. Kendine sınır 

koyamayan kişi (akratēs) ise tutkuları ile eyler. Kişi her iki durumda da, uygun 

sonları düşünüp taşınır, hesaplar ancak ikinci durumda akıl yürütmenin sonuçlarına 

uymaz.240    

İnsanın hesaplar yapıp ona uygun olmayan bir şekilde davranması, Aristoteles 

tarafından sorunlu bir konu olarak belirtilir. Aristoteles sorunun çözümü için değişik 

türde örnekleri inceler.  

Hayvanlara kendine egemen olmayan denemez çünkü onlarda tercih yoktur. 

Hayvanlar -akla sahip olmadıklarından- her zaman tekil olana yönelik imgelemleri, 

kör arzuları ve tutkuları ile etkinlikte bulunurlar. Ancak insan tümele sahip 

olduğundan, yanlış eylemesi mümkündür. Doğruyu bilir ancak bunu yapamayabilir. 

Bunun üç türlü nedeni vardır.  

Kendine sınır koyamamanın birinci nedeni, zorunlu (doğa gereği) olan 

ihtiyaçlara ilişkindir. İnsan bedensel ihtiyaçları karşısında tercih sonucu aşırılığa 

düşüyorsa, bu durumda kendine sınır koyamayan olarak adlandırılmaz. Böylesi bir 

kişi haz düşkünüdür ve açıkça bilerek eylemektedir. Ancak aynı durumda tercih ile 

hareket etmiyorsa kendine sınır koymayan insan olarak adlandırılabilir. İnsan yemek 

yemek zorundadır ancak aşırı derecede aç kalması sonrasında, çok fazla yemek 

yiyerek kendine hakim olamayarak aşırılığa kaçabilir.  

İkinci neden zorunlu olmayan durumlara ilişkindir. İnsan zenginlik, onur vb. 

durumlar karşısında da kendine hakim olamayabilir. Böylesi durumlar karşısında 

kendine sınır koyamayan kişi, yine ilk durumdaki gibi kısmen haklı görülebilir çünkü 

arzulanan şeyler bir anlamda olumlu şeylerdir.  

                                                

238 Ar., a.g.e., 1109b20-25, 1111b ve dev. 
239 Kosman’a göre de Aristoteles’in öne çıkardığı nasıl iyi hissedeceğim, ne hissetmeliyim vb. dir. 
Kosman, a.g.e., s. 105. 
240 Ar., a.g.e., 1145b10 ve dev. 



 164 

Aristoteles son bir nedene, kişinin tutkuları ile kızgınlığa ilişkin 

davranışlarına dair karşılaştırma yaparak ulaşmaya çalışır.241 Bu noktada asıl olarak 

üzerinde durduğu, kendine sınır koyan insanın akıldan gelen tercihe yönelik bilgiyi 

nasıl değerlendirdiğidir. İnsan kızgınlık (thümos) durumunda da akıldan geleni 

dinliyordur ancak tercihin ortaya çıkmasına yönelik bir bilgisi yoktur. Akılla 

eşgüdümlü bir şekilde aklın gösterdiği hedefe yönelir.242 Oysa tutkular karşısında 

hem tercih etmek hem de akıldan gelene uyup uymamak konusunda, kızgınlık (kör 

arzu-thümos) karşısında olduğu gibi eli kolu bağlı değildir. İnsanın tutkular 

karşısında durumu, aklın tutkulara nasıl yol gösterdiği ile ilişkilidir. Akıl tutkuya 

“hoş bir şey var” der; hoş şeye karşı oluşacak tutku, onu edinmek uğruna yapılması 

gerekenler vb. insanın hesaplama sonrası karar verebileceği şeylerdir. 

Tutku bir önceki bölümlerde ortaya çıktığı üzere, kısa dönemli hazlarla ilgili 

olması bakımından aşırılığa veya eksikliğe en açık olandır. Tutkular karşısında 

kendine egemen olup olmama şöylesi bir süreç sonucu ortaya çıkar: 

a) Duyulanma � Tekil olayın algısı ve ona ilişkin yargı. 

b) Tutku veya duygu � Tekil olaya ilişkin yargıda içerilen haz verici veya 

acı verici olana ilişkin, akla uygun veya uygun olamayan yargı. Örneğin, “Bunu 

istiyorum!” veya duygu durumuna ilişkinse, “Karşımdakine şunu yapmak 

istiyorum!”  

c) Hesaplama (logistikon) (düşünüp taşınma) � A’yı arzuluyorum! B, A’nın 

aracıdır, C, B’nin aracıdır..... Duygu durumuysa A’yı yapmayı istiyorum! B, A’nın 

aracıdır, C, B’nin aracıdır..... 

 d) Sonların devreye girişi (epistēmonikon) � İyi eylemek nedir? Bu tekil 

durumda iyi olan, erdemli olan, orta olan nedir? Kurala göre eylemek nedir? 

 e) Duyulanma � Şu anda yapabileceklerimin anlaşılmasına yönelik 

                                                

241 Ruh Üzerine’nin kör arzusu olan thümos Nikomakhos’a Etik’te kızgınlık anlamıyla 
incelenmektedir. Kör arzu ile kızgınlık sadece Yunanca sözcüğün aynı olmasıyla değil başka açılardan 
da benzerdirler. Ar., a.g.e., 1149b. 
242 Aristoteles’in verdiği örnek, thümosun hem kızgınlık hem de kör arzu olarak çevrilmesi ile ortaya 
çıkan karmaşıyı da sonlandırabilme olanağı verir. Kızgınlık karşısında insan köle veya köpek gibi 
davranır. Aklı dinler ama yanlış anlar. Aristoteles bu tip bir benzetmeyi kör arzu (thümos) için de 
yapmaktadır. En çok, kör arzu, kölece görülür demektedir çünkü onlar en aşağı türden haz ve acılara 
ilişkindirler.  



 165 

duyulanma. (Elimde olan birden çok şey olabilir ve duyularımdan gelenler karmaşık 

olabilir.) 

f) Sona yönelik eyleme ilişkin tercih ve karar � Tutku durumunda: C’yi 

yapmalıyım. Duygu durumunda: C şeklinde davranmam lazım. 

g) Eylem � C’yi yapıyorum, C şeklinde davranıyorum.243    

 Bu süreç içerisinde de açığa çıktığı gibi (her ne kadar pratik aklın alanında 

olsak da) ruhun erdemleri de, kişinin erdemli eylemlerinde bir yere sahiptir. İnsanın 

ahlaki yaşamı bir bütün olarak değerlendirilmelidir. Bu açıdan ruhun erdemleri de 

insan yaşamının vazgeçilmez öğeleridir ve Nikomakhos’a Etik’in asıl vurgu yaptığı 

konuları oluştururlar. Düşünce (theōrein) yaşamı elbette pratik yaşamla birlikte 

insanın mutluluğunu meydana getirir.244   

İnsanın duygular karşısında alması gereken tavır ortaya çıktığına göre, onun 

pratik yaşamının en gözle görünür olduğu alan olarak politik yaşam da ele 

alınmalıdır. Politik yaşam (ki site devletinin özgür yurttaşları açısından vazgeçilmez 

bir öğedir245) insanın en önemli praksisi olduğuna göre, eğitime dayanmaması 

olanaksızdır. Yurttaşların eğitimleri, onları iyi birer yurttaş yapmak amacıyla 

                                                

243 Bu gidimli süreç Ross’un tablosuyla benzerlikler içermektedir. Ancak birinci farklılık olarak 
belirtilmelidir ki biz sürece, önceki bölümlerle eşgüdümlü düşünerek insan yetilerini de kattık. İkinci 
olarak bölümün ana konusu olan duygu durumlarını da belirttik. Ross, a.g.e., s. 234. Buradaki gibi bir 
süreç Sorabji tarafından da tartışılmış ve farklı görüşler sergilenmiştir. Sorabji bu makalesinde pratik 
bilgeliğin akılsal sezgiye dayandığını ve çıkarım sürecinin tasım formunda sergilenebileceğini 
belirtmiştir. Büyük öncül ‘iyi-yaşam’, küçük öncül ‘duyudan gelen tekil olay’, sonuç ise ‘saldırma’ 
veya ‘saldırmamadır’. Bizim gibi Sorabji de nousun yani epistēmonikonun devreye girdiğini 
bildirmektedir. Ahlaki eğitimi de buna bağlamaktadır. R. Sorabji, “Aristotle on the Role of Intellect in 
Virtue”, Essays on Aristotle’s Ethics, Ed. A. O. Rorty, University of Califonia Press, London, 1980, 
s. 208 ve 214.     
244 Burada ruhun erdemlerini detaylı bir şekilde ele almamamızın sebebi ruh erdemlerinin insanda 
duygularla (her türden duygu durumu) ilişkisi bakımından etkin olmamasıdır. Bu düşünceye bir itiraz 
ruh erdemlerinin mutlulukla (eudaimonia) ilişkili olmasının öne çıkarılmasıyla yapılabilir ancak 
Aristoteles’te mutluluk, sadece bizim anladığımız şekilde günlük olaylar karşısında üzüntünün tersi 
olarak seviniyor oluşumuz türünden bir etkinlik değildir. Mutluluk insanın yaşamı boyunca insan 
olmanın özelliklerine uygun yaşamasıyla ortaya çıkar. Ortaya çıkması yoktan varolması anlamında 
değildir. O, insan yaşamının her anında insanla birliktedir. İnsan yetilerinin en güzel şekilde 
kullanılması anlamında pratik ve teorik yaşantıya eşlik eden sürekli etkinliğe yönelik ruh halidir. 
Ancak ruh erdemleri ile mutluluk arasındaki ilişki gözardı edilebilecek türden bir ilişki de değildir. 
Ar., Pol., 1332a10.   
245 Yurttaşların kimlerden oluştuğu vb. Politika’nın kendine has sorunları bizi ilgilendirmemektedir. 
Ancak konu üzerine genel yorum burada sunulabilir: Aristoteles teorik yaşamın pratik yaşama 
üstünlüğünü, özellikle Politika adlı eserinde ortaya koyar. Yurttaşların sınıflanması da buna uygun 
şekilde yapılır. Özgür yurttaşlar içerisinde teori yaşamını sergileyebilecek olanlar, tıpkı ruhun akla 
kendinde sahip olan yanının, akla uyan yanına sınır koyması durumunda olduğu gibi politik yaşamda 
yönetici olacaklardır.   



 166 

insanların kendilerine sınır koymaları yönünde, huylarının geliştirilmesine yönelik 

olmalıdır. Huyların geliştirilmesi eğitimin pratik, ruh erdemlerinin geliştirilmesi de 

eğitimin teorik yanını oluşturur.  

 İnsanlar üç nedenden dolayı iyi ve erdemli olurlar. Bunlar doğa (phüsis), 

karakter (ethos) ve akıldır (logos). Eğitim de bunlara yönelik olmalıdır ancak açıktır 

ki, doğadan gelenler üzerine eğitim olmaz. İnsanın doğası belirlenmiştir. Doğa bir 

zorunluluk alanı olduğundan, burada tercihe yer yoktur. İnsan belli bir beden ve ruh 

bütünlüğünden meydana gelmelidir. Bu temel zorunluluktur. Bu durumda eğitim, 

karakter ve akla yönelik olmalıdır.246  

 Aristoteles yukarıda geliştirdiği psikolojiye uygun bir şekilde, eğitimin hem 

aklın kendinde yanına (epistēmonikon) hem de akla uyan yanına (epithümetikon) 

yönelik olması gerektiğini bildirir.247 İnsan da beden ve ruh bütünlüğünde bir canlı 

olduğuna göre, eğitim öncelikle bedene, sonra beden ile ruhun her ikisini de 

ilgilendiren tutkular ve duygu durumlarına ve de son olarak ruhun akıl yönüne 

yönelik olmalıdır. Aristoteles’in bu konuyu vurguladığı pasaj farklı inceleme 

alanlarını bir arada sergiliyor olması bakımından önemlidir: 

 
 
 “Ruh ve beden nasıl ikiyse, öylece gözlemleriz ki ruhta da iki yan vardır, akla sahip 
olmayan ve akla sahip olan [akıl yürüten –ç.n.-]. Bunların deneyimlediği de sayıca iki alan 
vardır. Birininki isteme (oreksis) diğerininki düşünmedir (nous). Nasıl ki beden gelişiminde 
ruha göre önceyse, akla sahip olmayan yan da akıl yürüten yana göre öncedir. Bu şuradan 
açıktır: Çocuklarda doğumlarıyla beraber kör arzu (thümos), tutku (epithümia) ve akla 
uygun isteme (boulesis) bulunur. Ancak akıl yürütme (logismos) ve düşünme (nous) onlar 
büyüdükçe ortaya çıkarlar. Bu durumda birinci sırada ruhun (psükhē) eğitimini 
öncelediğinden zorunlu olarak bedenin (sōma) eğitilmesi; ikinci olarak da düşünmenin 
(nous) eğitilmesini öncelediğinden istemenin (oreksis) eğitilmesi gerekir. Ancak istemenin 
eğitilmesi, düşünmenin yararına ve bedeninki de ruhun yararına bir şekilde yapılmalıdır.”248   
 
 
 Pasajın da ortaya koyduğu üzere eğitim, ilgili alanlara yönelik olmak üzere 

çocukluktan başlayacaktır. Aristoteles, Platon’un Yasalar’da detaylı bir şekilde 

incelediği eğitim konusu üzerinde Platon kadar detaylı durmaz. Ancak genel tavrının 

onunla uyum içersinde olduğu söylenebilir.  

                                                

246 Ar., Pol., 1332a40 ve 1334b10. 
247 Ar., a.g.e., 1333a25. 
248 Ar., a.g.e., 1334b15 ve dev. 



 167 

 Çocuklara dört konu üzerinde eğitim verildiğini bildiren Aristoteles, özellikle 

beden eğitimi ve müzik üzerinde durur. Beden eğiminin önceliği, yukarıda 

belirtilmiştir. Müzik konusunun detaylı bir şekilde ele alınması, müziğin eğitimde ara 

bir duruma ilişkin olmasından kaynaklanmaktadır. Müzik, beden ile ruhun düşünen 

yanının arasında bulunan tutkulara ve duygulara yönelik kısmı ilgilendirmektedir. Bu 

açıdan da haz ve acı yoluyla karakter erdemlerine ilişkin huyların geliştirilmesinde 

önemli yere sahiptir.249 Tam da bu yüzden tragedyalarda müziğin kullanılması, 

yukarıda da vurgulandığı üzere arınmaya (katharsis) yol açabilir ve böylece herkeste 

bulunan acı ve korku duygularının kötü etkilerinden kurtulabilinir.250  

 Aristoteles Politika’da, ruhun kendinde akla sahip yanına yönelik eğitiminden 

söz etmez. Eserin bilim ve felsefe eğitimine ilişkin bölümünün kayıp olduğu 

bildirilmektedir.251 Ancak bizce bu büyük bir kayıp sayılmaz çünkü Aristoteles’in 

tüm eserleri içerisinde özellikle Metafizik, bizzat teorik eğitimin konularının neler 

olması gerektiğine ilişkin başlı başına bir eserdir.  

 Aristoteles’e göre, duyguları karşısında, söz edilen türden eğitimlerden 

geçmemiş bir insan site açısından tehlike yaratacaktır. Nitekim Aristoteles 

Politika’da doğru yönetim biçimlerinin yanısıra bozulmuş yönetim biçimlerini 

irdelerken, bozulmuş yönetim biçimlerinin kuruluşunun kendine sınır koyamayan 

insanın edimleri sonucu olduğu açığa çıkar. Bu anlamda o, ilgili yerlerde insanların 

duygularına hakim olamamalarından sıklıkla söz eder. Mevcut doğru yönetim tarzına 

darbe yapmak, eğitilmemiş insanın duygularına hakim olamaması sonucu 

gerçekleşir. Yukarıda duygu-yargı tablosunda incelendiği üzere darbe yapan insanlar 

doğru değerlendirmelerde bulunmamakta, kötü duyguların esiri olmakta ve bunun 

sonucu olarak yanlış eylemektedirler. Tiranlık yönetiminde tiranlığa özenenin, 

demokrasiye geçilmesini isteyenlerde ise demagogların etkinliği vardır. Etkinlikleri 

ya kendi aşırı duyguları ya da başkalarında kötü duygular meydana getirmekten 

ibaret görünmektedir. 

                                                

249 Ar., a.g.e., 1340b10-20. 
250 Ar., a.g.e., 1341b30. 
251 Ross, a.g.e., s. 311. 

 



 168 

 Sonuç olarak insanın duygu durumları her ne kadar yargılara dayanmaları 

bakımından akılsal içeriğe sahip olsalar da bu, duyguların insanda her zaman doğru 

eylemi sağlayacak şekilde sonuçlanacak seçimlere yol açacakları anlamına gelmez. 

İnsan etkinlikte (praksis) bulunduğu oranda insandır. Onun için en hoş olanı budur. 

Praksisin en önemli ayağı da, insanın huylarını geliştirecek şekilde hayat boyu 

sürekli bir biçimde eğitilmesi ve kendi kendini eğitmesidir çünkü Aristoteles’in 

dediği gibi “tek bir kırlangıç baharı getirmez”.     

 



 169 

SONUÇ 

 

Pathosun incelenmesine ilişkin tezimiz, sonuç bölümünde pek çok açıdan ele 

alınabilir. Öncelikle ortaya konması gerekenler, zamandizimsel olarak oluşturulan 

ana alt başlıklarda pathos kavramı açısından ortaya çıkan farklılıklardır. Nitekim 

aynı zamanda bir felsefe tarihi çalışması olarak da değerlendirilebilecek olan bu 

çalışma, pathos kavramının farklı dönemlerde geçirdiği değişimi sergileyerek 

Aristoteles’in özgünlüğünü ortaya çıkarmaya çalışmıştır. Bu anlamda pathos 

kavramının değişiminin ortaya konabilmesi için sonuç bölümünde ruha ilişkin 

geliştirilen düşüncelerin farklılıklarının neler olduğu; insan, beden-ruh ilişkisinin 

nasıl düşünüldüğü gibi sorulara ilişkin cevaplar sergilenmelidir. Bunların yanı sıra,  

pathos kavramıyla yakından ilişkili olarak duygu durumlarının her bir dönemde ne 

şekilde ele alındığı; adı geçen kavramın felsefi bir problem olarak ortaya çıkışının 

nasıl olduğu ve merkezi bir tartışma olmasının felsefeye neler kattığı 

cevaplanmalıdır. Bu soruların cevabı doğrultusunda ulaşılması gereken nokta ise, 

tezimizin ana konusu olan Aristoteles felsefesinde pathos kavramının yerinin önemi 

olmalıdır.  

Tezin birinci bölümünde pathosun sofistler ve Sokrates öncesi dönemdeki 

yeri incelenmiştir. Felsefe öncesi düşünüşte ruh ve beden, insanın oluşturucu 

unsurları olarak görülmektedir. Ruh canlılık formudur ve etkilenimlere maruz kalan 

bedende bir yere sahip olan, insan canlıyken aktif olan bir güçtür. Duygu durumları 

başa gelen şeylerdir ve bedende (göğüs kafesi) ortaya çıkmaktadırlar. Duygu 

durumları ile düşünmenin aynı biçimde ele alındığı söylenebilir. Bu bağlamda 

tezimizin felsefe öncesi düşünüşe dair bölümünde yürüttüğümüz tartışmaların 

sonucunda Grek insanının pathētik bir yaşantısı olduğu ve duygu durumlarının 

yaşamda belirleyici bir yeri olduğu ortaya çıkmıştır.    

Felsefi düşünüş ile birlikte pathos daha da hâkim bir yere sahip olmuştur. 

Felsefi düşünüşün birinci önemli konusu kozmosun işleyişidir. Bu açıdan pathos 

kavramı, kozmosun işleyişinin açıklanmasında da kullanılmıştır ve etkilenim, pasif 

olma anlamlarıyla öne çıkmıştır. Felsefi düşünüşün ikinci önemli konusu ise, 



 170 

insandır. Pathos insanın incelenmesinde de hem etkilenim anlamıyla hem de duygu 

anlamıyla öne çıkmıştır. 

Kozmosun düzenlenişinde ilk olandan (arkhe) meydana gelen değişimler, 

etkilenimler sayesindedir. Kaostan, tek tek olanlar, etkilenimlerle ortaya çıkarlar ve 

kozmosu, düzenliliği oluştururlar. Bu açıdan bireysel, tekil olanın nedenini bulmak 

isteyen biri, bireysel tekilin hangi türden etkilenimlere maruz kaldığını belirlemelidir. 

Sokrates öncesi felsefe, kozmos ile insan arasında kurduğu ilişki sayesinde 

insanı da bir etkilenimler varlığı olarak görmektedir. Ruh ve beden birlikteliğindeki 

insan, düşünmek, duyulanmak, duygulara maruz kalmak türünden etkilenimlere 

açıktır. Bu türden etkilenimler genellikle cisimli olanın (bedenli) etkilenimleri olarak 

görülmüştür. Ruh genelde etkilenimlerden muaf ancak onlar üzerinde sorumlu olarak 

düşünülmüştür. 

Cansız olanlar, sadece bir şeyler tarafından harekete maruz bırakılmalarıyla 

belirlenmişlerdir. Bu açıdan, canlı olanlardan bir kısmı sadece duyulanmaya maruz 

kalırlar, oysa akla sahip olanlar izlenimler türünden etkilenimler üzerine 

düşünebilme yetisine sahip olanlardır. Haz, acı ve tutkular insanın incelenmesinde 

üzerine en yoğun tartışmaların yürütüldüğü etkilenimlerdir. 

Felsefi düşünüşün felsefe öncesi düşünüşten belirgin bir farkı, bu noktada 

ortaya çıkmaktadır. İnsan duygu durumlarının etkisinde hareket etmemelidir. 

Düşünmesiyle, duygu durumlarının eyleyişindeki olumsuz etkisini ortadan 

kaldırmalıdır. 

Öte yandan tezin ikinci bölümünde, pathos kavramının sofistler, Sokrates ve 

Platon’daki yeri incelenmiştir. Sofistlerin felsefe tarihinde pathos üzerine yürütülen 

tartışmalara yaptıkları en büyük katkı, duygular üzerinde rasyonel bir etkinin 

mümkün oluşu yönündeki kendilerinden önceki düşünceyi sistemleştirmiş 

olmalarıdır. Buna göre insan, kendindeki duygular üzerinde etkin olabileceği gibi 

başka insanların duyguları üzerinde de etkindir. 

Bu dönemdeki tartışmalar sonucunda söylevin, insanlarda ikna sayesinde 

çeşitli duyguları yaratabileceğini ya da zararlı duyguların etkilerini yok edebileceğini 

söylemek mümkündür. Ruh, duygulardan etkilenir ve alacağı kararlarda yolunu 

şaşırabilir. Ruh artık etkilenmeyen bir şey değildir. Ruh, etkilenen ve gerektiğinde 



 171 

düşünme ve söylev yoluyla karşısındakini etkileyendir. Bedenin etkilenimi olan acı 

bile bu sayede ortadan kaldırılabilir. 

Sokrates öncesi felsefenin kaygıları bu anlamda netlik kazanmıştır. Bu 

bağlamda çalışmamıza ilişkin söylenebilecek bir belirleme, pathētik insanın artık 

kendi hayatı üzerinde söz sahibi olduğu ve bunu nasıl yapacağını açık bir şekilde 

bildiğidir. Bu anlamda  insan, artık bütünüyle edilgin değildir. 

Öte yandan, Sokrates’te pathos üzerine yürütülen felsefi tartışmalardaki 

kozmolojik (metafizik) ayak eksiktir. O daha çok kavramların tanımlanmasıyla 

uğraşmaktadır ve Sokrates’le beraber duyguların tanımlanması öne çıkmıştır. 

Örneğin bir erdem olarak cesaretli olmak duygular karşısında alınan tavırla ilişkilidir. 

Neyle mücadele edileceği ancak mücadele edilecek şeyin belirgin kılınması, yani 

tanımlanmasıyla mümkündür. 

 Sokrates öncesi düşüncedeki kozmolojik yaklaşım ve duygu durumlarının 

psikolojik yeri; sofistler ve Sokrates’te öne çıkan duygulara ilişkin tavrımız, Platon 

tarafından sentezlenmiş ve bu durum tezimizde pathos tartışması açısından üçlü bir 

sacayağı şeklinde ortaya konmuştur. Bunu yaparken, Platon’un görüşlerinin değişimi 

ilgili bölümde ayrıntılı olarak ele alınmış; ancak sonuç kısmında özellikle son 

döneminde geliştirdiği düşünceler merkeze alınmıştır.  

 Tezimiz açısından, Platon’un pathosun metafizik kökenlerine ilişkin ne 

türden görüşler geliştirmiş olduğu oldukça önemlidir. Platon’da etki-etkilenme 

ilişkisi çoğunlukla ruh-beden ilişkisine ilişkin tartışmaların içerisinde yer almaktadır. 

Üçlü sacayağının ilki olan pathosun metafizik kökenleri, Platon’da yukarıda 

belirtildiği üzere, sacayağının ikincisi olan ruh-beden ilişkisinin incelenmesiyle 

ortaya çıkmıştır. 

Platon’un tüm diyalogları açısından aynı kalan şey, ruh ile bedenin sürekli 

birbirlerine karşıt bir şekilde ele alınmış olmasıdır denebilir. Bu karşıtlık, temelde 

etki-etkilenme tartışmasına dayanmaktadır. Metafizik ilke dediğimiz pathosun 

kökenleri de bu tartışmalar içerisinde şekillenmiştir. Temeldeki kaygı, etki ile 

etkileyenin aynı şey olamayacağı kabulüdür. İkinci kaygı ise bir yanda beden 

tarzında etkilenmeyen bir şey olarak düşünülen (özellikle ilk diyaloglarda) ruh ile; 

etkilenen, sürekli oluşa tabi olan bedenin ilişkisinin ortaya konmasıdır. Etki ile 

etkilenen arasında bir ilişki vardır. Ancak bu ilişkide etkileyen de etkilenen gibi 



 172 

değişime uğramakta mıdır? Bu sorun ideaların etkilenmezliği tartışmasını gündeme 

getirmiştir. Oluş ile ideaların karşı karşıya konulmuş olması, etki-etkilenme 

tartışmasını sürekli besleyen bir tartışmanın zemini ve çözümü olmuştur.  

İdealar etkilenmez ancak ideaları kavramamızı sağlayan ruh, öğrenme yoluyla 

idealardan etkilenir. İdeaların (tanıma sahip olan tümellerin) etkilenmeyen yapısı, ruh 

beden karşıtlığında ruhun da etkilenen olarak oluş dünyası ile ideaların arasına 

konmasıyla açıklanabilmiştir. İnsan bir anlamda, sürekli oluşa tabi olan dış dünya ile 

oluşa tabi olmayan tümeller arasındaki geçişi sağlamaktadır. Bu geçişi de öncelikle 

her türden etkilenime maruz kalmasıyla yapmaktadır. Tüm bilme süreçleri, ruhtaki 

etkilenimler olarak tanımlanırlar. Beden aracılığıyla oluşan duyulanma, duyulanma 

sonrası oluşan anımsama ve düşünme, ruhun etkilenimleridir. Duygu durumları da bu 

türden etkilenimlerin en önemli örneklerini vermeleri bakımından, Platon 

metinlerinin en önemli tartışma konularının başında gelmektedir.    

Üçlü sacayağının son başlığı olan duygular ve onların sosyal hayattaki 

yerlerinin belirlenmesi açısından eğitim, görüldüğü üzere iki önemli tartışma 

başlığını çözüme kavuşturmak için önemli bir yere sahiptir. Bu doğrultuda eğitimin 

amacı, duygu anlamıyla pathosların düzenlemesidir. Platon’a göre beden, sadece ruh 

açısından bir aracı durumundadır. Her türden duygu, haz ve acı sadece ruhun 

etkilenimidir. Beden sadece kimi eksikliklerin oluşması dolayısıyla etkindir. Bu 

eksikliklerden kaynaklı oluşan ruhtaki acı, eksikliğin giderilmesi yönünde tavır 

takınılmasıyla hazza dönüşür. Bu durumda duygular ve yaşam karşısında alınacak 

tavırlar da, kişinin eksikliklerini gidermesiyle oluşacak daha büyük bir hazza 

yönelmek şeklinde geliştirilmelidir. Bilgi ile haz yaşamı, bu anlamda karışmış bir 

yaşamın öngörülmesine yol açar. Her türden duygu durumu karşısında ölçülü (sınırlı) 

davranılmalıdır. Her türden duygu insan için önemlidir ve eğitim duyguların 

kontrolüne yöneliktir. Platon pek çok duygu durumunu tartışmış ve insanın bu 

duyguları bilerek yetiştirilmesi gerektiğini ortaya koymuştur. Sanat dallarını da bu 

eğitim için birer araç olarak görmüştür. 

Ruhun hazzı olan öğrenme, bilgelik vb. yönünde geliştirilen bir yaşamda, her 

türden duygu durumunun ölçülü bir şekilde yaşanması gereklidir. İnsan bu türden 

duygular sayesinde insandır. Sosyal yaşamın her anı insanlar arasındaki duygusal 

etkileşimlere dayanmaktadır. Bu doğrultuda Platon, üç problem alanındaki 



 173 

tartışmaları birleştirerek sürekli oluşa tabi olan duyulur dünyanın insandaki en 

önemli karşılığı olan duyguları tanımlayabilmek ve örgütleyebilmek için ideaların 

bilinmesi anlamındaki bilgi yaşamını öne çıkartmıştır.  

Tezimizin üçüncü bölümünü oluşturan kısım Aristoteles’in felsefi 

düşünüşünde pathosun etkisidir. Bu etki, yukarıda tartışmış olduğumuz zeminler 

üzerinde gerçekleşmiştir. Platon’da bunca önem kazanan tartışmalar, Aristoteles 

tarafından sistemli incelemelerin konusu yapılmıştır.  

Aristoteles’in bilim sınıflamasında metafiziğe, temel olması bakımından 

önem verdiği bilinmektedir. Bu anlamda çalışmamızda öncelikle pathos tanımlanmış 

ve etki-etkilenen tartışması çözüme kavuşturulmuştur. İkinci olarak insanın 

evrendeki konumu belirginleştirilmiş ve ne türden etkilenimlere ne şekilde maruz 

kaldığı belirlenmiştir. Son olarak da, insanın en önemli ayırt edici özelliği ve sosyal 

yaşamın en belirleyici yanı olan duyguların ne türden etkilenimler olduğu ve insanın 

duygular karşında ne şekilde tavır takınması gerektiği incelenmiştir. Tezin ulaştığı 

önemli sonuçlardan bir tanesi pathosun Aristoteles’in felsefi düşünüşünün 

anlaşılmasında temel kavramlardan biri olduğudur. Aşağıda, pathosun temel bir 

kavram olması açısından değişik araştırma ve problem alanlarında (metafizik, 

psikolojik, etik) ikincil sonuçları ne açıdan doğurduğu da üç madde halinde ortaya 

konmaktadır.     

 a) Aristoteles tüm sistemin dayanağı olarak töz ve kategoriler arasındaki 

ilişkileri, sistemli bir şekilde ele almıştır. Töz her türden bireysel varolandır ve altta 

yatan olarak tüm kategorilerdeki tümelleri kabul eder. Bu anlamda tözün 

etkilenimlere açık yapısı, tüm ontolojik sistemin temelinde yer alır. Töz olmayan 

tümeller ancak birincil tözler sayesinde anlaşılabilir ve tartışılabilirdir. Tözün 

bireysel varolan olarak tespit edilmesi, doğadaki her türden varolanın da etkileşimler 

içerisinde bulunduğunu göstermektedir. Tüm tözler bir madde ve form bileşiminden 

meydana gelirler. İnsan da, sıklıkla örnek verildiği üzere bir birincil tözdür. 

Dolayısıyla insan da, belli bir madde ve form bileşiminden meydana gelmektedir. 

Form, tanım olarak insanın özünü vermeye yatkın olsa da doğada asla maddeden 

ayrılabilir değildir. İlgili bölümde formun töz olmaya daha yatkın olduğunun 

belirlenmesi de insanın form madde bileşiminde bir töz olarak düşünülmesinin 

önünde engel değildir. İnsanın tanımı anlamıyla özü verilmeye çalışıldığında, formun 



 174 

öne çıkması doğaldır. Ancak tanım söz konusu olsa dahi etkilenimler önemlidir. 

İnsanın tanımı da diğer kategorilerle ne türden ilişkili olduğuyla ve ikincil tözlerle 

ortaya konabilir. Çünkü hiç bir töz kategorilerce belirlenmemiş bir şekilde bulunmaz. 

Bir varolan töz olarak belirtiliyorsa kategorilerce belirlenmiş demektir. Bu anlamda 

da tanımlanmaya çalışıldığında ne türden etkilenimler içerisinde olduğu, ne türden 

bir belirlenmişlik içerisinde olduğu ortaya konmalıdır. 

 Birincil töz olarak insan, madde form bileşimde töz dışındaki kategorilerle 

incelenen etkilenimlere maruz kalmaktadır. Bu etkilenimlere bileşik bir varlık olarak 

maruz kalmaktadır. Duygu durumlarının nitelik kategorisi altında değerlendirilmesi 

bu açıdan önemlidir. Duygular insanın tanımını vermede faydalı oldukları müddetçe 

niteliktirler. Etkilenim başkalaşmanın olanaklı olmasını sağlayan bir niteliktir. 

Bununla birlikte duygular ve duyguların temelindeki acı ve hazlar, başkalaşmalar 

türünden niteliklerdir.   

 Öte yandan, sözü edilenlerin başkalaşmalar olarak adlandırılmaları değişim 

konusunun da incelenmesini gerektirmiştir. Bu sayede hem duyulanmanın temelini 

oluşturacak tözler arası etkileşimin olanağı ortaya çıkarılmış hem de insanın 

evrendeki yeri belirginleştirilmiştir. Bireysel varolan, yer değiştirme, nitelik, nicelik 

ve oluş-bozuluş türünden değişimlere maruz kalmaktadır. Son durumda kendisi 

ortadan kalkarken veya oluşurken diğerlerinde töz aynı kalmakta ancak sözü edilen 

kategoriler açısından değişime uğramaktadır. Tüm bu değişimlerin olanağı ise 

etkinlik-edilginlik durumlarıdır. Aristoteles etki-etkilenmenin form ve madde 

bileşimindeki varolanlar arasında gerçekleşebileceğini açıkça belirtmiştir.  

 Üçüncü bölümün ilk başlığının önemli vurgusu başkalaşmanın ay-altı evren 

için en önemli unsur olmasıdır. Bireysel varolanın (birincil töz) en önemli özelliği 

de, madde ve ruh bileşiminde olmasından kaynaklı başkalaşmalara maruz kalmasıdır. 

İnsan, Aristoteles tarafından kendinden önceki filozoflarla koşut bir biçimde, sadece 

pasif bir varolan olarak düşünülmemiştir. Ancak Aristoteles’in öncekilerden en 

belirgin farkı, etkilenimlerin ontolojik sistem içerisindeki yerlerini çok net bir şekilde 

öne çıkarmasıdır. Bu önem ortaya çıkarılmadan insanın etkileyen olarak değeri de 

ortaya konamaz. İnsanın etkilenimlere maruz kalması en belirgin özelliğiyken başka 

tözleri etkileyebilmesi de önemlidir. Oluş ve bozuluşun sürekliliğinin teminatı bu 

şekilde sağlanmaktadır. İnsanın etkin bir varlık oluşu, birincil töz olarak kendisinde 



 175 

içkin bir şekilde bulunan, doğadaki varoluş amacının ne olduğunun sergilenmesini 

gerektirmektedir. Neden tartışması da bu açıdan önemlidir. 

 Bu anlamda, etkilenimlerin metafizik kökeni dendiğinde kategoriler anlayışı 

kadar nedenler teorisi de ele alınmalıdır. Etkilenimin tam olarak anlaşılması her bir 

etkilenim durumuna ilişkin maddi, formel, etkin ve erek nedenin sergilenmesi 

sayesinde mümkündür. Etkilenimde maddi neden etkilenime maruz kalanın 

maddesine; formel neden ne türden bir varolan olarak nasıl bir değişime uğradığına; 

etkin neden, oluşa ve erek neden, etkilenime uğrayanın içkin ereğine işaret 

etmektedir. Bu anlamda tüm Aristotelesçi evren pathētiktir. İnsan da hem bedenli 

hem de ruhlu bir varolan olarak her iki türden etkilenime maruz kalması açısından 

Aristotelesçi hiyerarşik ontolojik düzende, cansızlar ile saf formlar arasındaki geçişi 

temsil etmektedir.  

Bu çalışmada ulaşılan bir başka önemli sonuç da pathosun metafizik 

kullanımının genel olarak incelenmemiş bir konu olarak görünmesidir. Duygu 

durumlarının Retorik’ten hareketle tartışılması sıkça rastlanan bir tavırken, 

Aristoteles gibi sistem kuran bir filozof açısından bu ayağın düşünülmemiş ya da 

üzerine gidilmemiş olması duygu tartışmalarının sıradan, sadece retoriğe ilişkin birer 

konuymuş gibi algılanmasına yol açmıştır. Tüm yaşamı bir etkilenimler zinciri olarak 

gören ve teorize eden Aristoteles açısından duygu durumları sıradan, gündelik 

yaşama dair olarak sadece pratik ilgiler içerisinde ele alınmamaktadır. Nitekim tezde 

pathosun sadece duygu anlamıyla ele alınmasının ne türden eksikliklere yol 

açabileceği ortaya konulmuştur. Sözü edilen eksiklikler özellikle ruhun yetilerinin 

değerlendirilmesine dair eksikliklerdir. 

Tezin Aristoteles felsefesinde pathosun yerine ilişkin ulaştığı diğer önemli 

sonuca da sözü edilen eksikliğin giderilmesi sayesinde ulaşılmıştır. Bu anlamda, 

Aristoteles’in insanı, bilme süreçlerindeki yetileri açısından da etkilenimsel bir varlık 

olarak gördüğünün kanıtlanması mümkün olmuştur. 

 b) İnsan ruh ve beden bileşiminden oluşan bir varlıktır. Maruz kaldığı 

etkilenimler insanı, ruh beden bütünlüğünde etkilemektedir. Aristoteles üzerine 

yaptığımız araştırmadan ortaya çıktığı üzere, etkilenimler bilgi edinme süreçlerinde 

de en önemli başlığı oluşturmaktadır. Hem potansiyelliğin aktüelleşmesi hem de 

yetilerinin nesnelerince etkilenmesi açısından insan, öncelikle olanaklara sahip pasif 



 176 

bir varolandır. Duyulanma, imgeleme, anımsama, duygulanımlar ve düşünme 

etkilenimsel süreçler olarak tanımlanmaktadır. Tüm bu durumlarda ruh ile beden 

bileşimindeki insan, etkilenime uğramaktadır.  

 Aristoteles’in duyulanma üzerinde detaylı bir şekilde durmasının iki konu 

açısından önemi vardır. İlki, ruhun duyulanmaya yönelik yetisinin insanlarla 

hayvanların ortak yetisi olduğunun unutulmaması gerektiğidir. Bu anlamda 

duyulanma üzerine yapılacak belirlemeler insanı ilgilendirdiği kadar hayvanları da 

ilgilendirmektedir. Öte yandan hayvanlar düşünemediklerine göre, düşünme 

duyulanmada etkin bir süreç değildir. Duyu hem nesnesince etkilenime maruz 

kalmasıyla hem de aktüelleşmesi sonrasında duyulanışıyla edilgin bir süreçtir. Duyu 

sadece nesnelerinin etkilerini alımlar. Bu alımlama da duyulanma olarak adlandırılır. 

Duyulanmada aktif olarak görünen yan, duyunun bir tür ayrımlama yapıyor 

olmasından kaynaklanmaktadır. Ancak genellikle yanlış yorumlanan bu ayrımlama, 

düşünmenin nesnelerini yargılaması türünden bir işlem değildir. İkinci önemli konu 

da Aristoteles’in haz ve acıyı duygu olarak nitelendirmemesinde ortaya çıkmaktadır. 

Temel etkilenimler olarak haz ve acı, hayvan ve insanın duyulanmadaki edilginliğini 

ortaya çıkarmaktadır. Bu edilginlik aynı zamanda duyulanmanın fiziksel bir süreç 

olmasında da ortaya çıkmaktadır. 

 İnsandaki diğer etkilenimsel süreçler ise -özellikle imgeleme ve sonrası- 

insanın üzerinde etkin olabildiği süreçlerdir. İnsan istediği bir şeyi anımsayabilir, 

istediği bir şeyi düşünebilir ancak bu süreçler öncellikle etkilenime bağlıdır. Bu 

etkilenimler insanda oluşmuş olan imgelerdir. 

 Duygulanımlar ise duyulanma ile düşünme arasındaki süreçlerdir. Temel 

etkilenimler olan haz ve acıya dayandıklarından, öncelikle edilgin ve bedene bağlı 

bir şekilde ortaya çıkmaktadırlar. Duygu durumlarının edilginliği, insanın 

karşısındaki insan, topluluk veya bir durum tarafından bir şeye maruz bırakılmasında 

da görülmektedir. 

 Duyulanma, imgeleme, anımsama ve duygulanımlar gibi, ruhun düşünmeye 

yönelik yetisi de tartışıldığı üzere bedenden ayrılabilir değildir. Ancak belirtilmelidir 

ki, ruhun düşünmeye yönelik yetisinin etkilenmesi bedenin etkilenmesi türünden bir 

değişim, yani bir başkalaşım da değildir. Akıl başka başka şeyleri düşünebiliyor olma 

anlamında etkilenmektedir. 



 177 

 İnsanın bilme eylemini nasıl gerçekleştirdiğinin ayrıntılı çözümlemesi olan 

ruhun yetilerinin tanımlanması, düşünüşün ve düşünmeye bağlı olarak eylemin 

sınırlarının da ortaya çıkmasını sağlamıştır. Yetileri açısından insan, doğal olarak 

yetilere sahip olması ve bu yetilerin nesnelerince uyarılması ile harekete geçmesi 

bakımından pasiftir. Ancak ister duyudan gelen tekil olayın bilgisi (praksise yol 

açan), ister tümeller karşısında alınan tavır açısından olsun aktiftir. İnsan her zaman 

düşünür ve eyler. Düşünüşü teorik konulara ilişkin olduğunda bilgiyi ortaya çıkarır, 

pratik konulara ilişkin olduğunda ise teorik alanda elde ettiği ilkelere yönelik nasıl 

tercihler yapması ve nasıl eylemesi gerektiğini ortaya koyar. 

  c) Duygular, insanın pratik alandaki eylemlerinin en önemli gerekçeleridir. 

Duygular sadece etkilenende ortaya çıksalar da yargılarla, sözlerle başka insanları da 

etkileyebilirler. Etkilenimler olarak duygu durumları, toplumsal yaşamın temelinde 

yer almaktadırlar. Etkileyen ve etkilenen arasındaki iletişim düşünceler üzerinden 

olduğu kadar; yargılarımıza dayanmaları ve yargılarımızı değiştirebilmeleri 

dolayısıyla duygular üzerinden de şekillenmektedir. İnsan olmak canlının duyulanma 

ve düşünme yetilerinin olmasına bağlı olduğu kadar, duygulanmaya da bağlıdır. 

Duygulanım, insanda duyulanma ile düşünme arasındaki geçişi sağlamaktadır. 

Duyguların ortaya çıkışı, duyulanma gibi etkilenime bağlıdır (duyulanmada tahrik 

unsuru olan nesne duygulanmada insanın karşısındaki insan ya da topluluk 

olmaktadır) ancak duygunun oluşması esnasında ve hemen sonrasında, insanın 

düşünme gibi bilinçli bir şekilde dahil olabileceği bir süreçtir. Duygular, 

zorunluluklar olmaları bakımından insan yaşamında bir anlamda kısıtlayıcıdırlar 

ancak başka bir anlamda da, kısıtlayıcılığın tam tersine, insanın varoluşunda ve 

başkalarıyla iletişiminde özgürlüğün teminatıdırlar. Duygular, duyulanmalar gibi tüm 

insanlarda ortaya çıkmaları bakımından nesneldirler ancak her insanın kendi 

etkinliğinin sonucu olarak (insanın düşünmesiyle kendi duyguları üzerinde etkin 

olmasından kaynaklı) ortaya çıkmaları ve insanın kişiliğini sergilemeleri bakımından 

özneldirler. Tezin üçüncü bölümünün üçüncü ana başlığında yer verdiğimiz Tablo I, 

duyguların işleyişini ortaya koyması bakımından Aristoteles’in konuya ilişkin önemli 

katkısını sergilemektedir. Duyguların sözü edilen türden bir tablo halinde sunulması, 

Aristoteles’in, retoriğin kendi dönemine kadar eksik olan kanıt ayağını ne şekilde 

oluşturduğunu ortaya çıkarmayı amaçlamıştır. Ayrıca, tezimizde insanlar arası 



 178 

iletişimin ve etkileşimin kodları da bu tablo sayesinde çözümlenmiştir. Duygu 

durumları insan iletişiminde, insanın kişiliğine ilişkin en geniş bilgi taşıyıcı şeyler 

olarak durmaktadır. İnsanların kişiliklerinin öğrenilmesi açısından sadece ne 

düşündükleri, ne söyledikleri değil; nasıl duygulara sahip oldukları, duygularının 

sonrasındaki eylemlerinin oluşturucusu olarak duygulara dayanan ne türden huylara 

sahip oldukları da önemli görünmektedir. Bu durum aynı zamanda, duyguların 

kişinin kendini tanıması için de eşsiz bir bilgi kaynağı olduğu anlamına gelmektedir.  

Aristoteles bu anlamda, insanlar arasındaki etkileşimin kodlarını çözmenin 

yanısıra tek bir insanda duyguların ortaya çıkışını da gayet açık bir biçimde 

belirleyerek ahlaka ilişkin tartışmalara önemli bir katkı sağlamıştır. Kendine egemen 

olup olamamanın; duyulanma ile başlayan ve eylem ile biten, Aristoteles’e 

dayanarak tarafımızca oluşturulan yedi basamaklı bir süreç sayesinde olanaklı olduğu 

ortaya çıkarılmıştır. İnsanın karar verme sürecinin Aristoteles tarafından detaylıca ele 

alınmış ve sergilenebilmiş olması insanın karar sürecinde hangi durumlarda etkin, 

hangi durumlarda edilgin olduğunun belirlenebilmesinin önünü açmıştır. Bu sayede 

insanın neyi yapıp neyi yapamayacağı, doğası da temele alınarak ortaya konmuştur. 

Bir anlamda insanın sınırları çizilmiştir.  

İnsanın sınırlarının belirlenmesi onun doğasının ortaya konulmasıdır. Bu 

anlamda Aristoteles üzerine sıklıkla söylenen “şeylerin doğasından söz ederek 

durgun bir evren tablosu çizmiştir” yargısı yanlışlanmıştır. Aristoteles şeylerin 

doğasından söz etmektedir ancak bu söz ediş, onların olanaklarının belirlenmesine 

ilişkindir. Olanaklar ortaya konduğunda, yani sınırlar belirlendiğinde neyin yapılıp 

neyin yapılamayacağı da ortaya çıkacaktır. Bu anlamda da insanın neyi, nasıl 

bilebileceği, ortaya koyabileceği, eyleyeceği kendiliğinden ortaya çıkacaktır. Bir 

anlamda insanın özgürlüğü; evrendeki konumu, bilme süreçleri, duygu durumları ve 

toplumdaki yeri şeklindeki anlamlarıyla pathoslarının ortaya konabilmesine bağlıdır. 

İnsanın sınırlarının belirlenmesi onu köleleştirmeyi, sadece edilgin bir varlık olarak 

görmeyi, donuklaştırmayı değil bunların aksine onun kendi yaşamı üzerinde etkin 

kılınmasını, aktif bir varlık olmasını, yaşamın her alanında üreterek, eyleyerek, 

kendini geliştirerek hareketli kılınmasını sağlamaktadır.   

İnsanın konumuna ilişkin yukarıda sözü edilen belirlemelerden de 

anlaşılacağı üzere Aristoteles, eğitimi kendi içine kapalı bir süreç olarak 



 179 

anlamamaktadır. İnsanın, hem bilme süreçlerinin hem de genel olarak sınırlarının 

belirlenmesi, eğitimin nasıl örgütlenmesi gerektiğini de ortaya çıkarmıştır. Eğitim 

teorik anlamda, belli türden etkinliklerin sürekli yerine getirilmesi iken; pratik 

anlamda, kişinin tekil olaylar karşısında kendini sürekli bir şekilde sınamasına ve 

iyiyi gerçekleştirme yönünde geliştirmesine bağlıdır. Tekil olaylar, bilim alanında 

olduğu gibi ahlak alanında da önemlidir. Bu anlamda Aristoteles, yaşamdan uzak bir 

tavrı değil tam tersine toplumla sürekli etkileşim içerisindeki bir yaşama ilişkin tavrı 

öne çıkarmaktadır. Platon’un içine kapalı toplumu ve bu toplumun model olduğu 

insan, Aristoteles’te dışarıya açık bir yapıda karşımıza çıkmaktadır. Elbette bu 

değişim ilgili bölümde ortaya konduğu üzere, Platon’un son dönem eserlerinde 

kendini göstermeye başlamıştır ancak tamamlanması Aristoteles’in tüm evreni bir 

etkilenimler zinciri olarak görmesiyle mümkün olabilmiştir.  

Öte yandan, insanın her zaman olaylar üzerine düşünüp taşınıyor olmasının 

Aristoteles tarafından belirlenmesi de önemlidir. Bu anlamda insan, üçüncü bölümün 

ikinci ana alt başlığındaki beden ve ruha ilişkin araştırmalarla birlikte 

düşünüldüğünde, artık ikiye bölünmüş bir varolan değildir. Tüm edimleri ruh beden 

bütünlüğünde gerçekleşmektedir ve eylemleri rasyoneldir. Ancak insanda, 

alışkanlıklar değişinceye kadar kimi çatışmalar yaşanabilir. Bu çatışma durumları, 

kişinin iki farklı yetisi, bölümü vb. dolayısıyla değildir. İnsanın bizzat olaya ilişkin 

birbirinden farklı iki veya daha çok tavır geliştirilebilmesine, geniş olanaklarına 

dayanmaktadır. Kişinin kararsızlığı, seçim yapmanın zor olmasından 

kaynaklanmaktadır. Ancak bu çatışma durumları da eylemde bulunulması gereken 

olayın ne türden bir olay olduğunun ayrıntılı bir şekilde incelenmesiyle ortadan 

kaldırılabilir. Görünen o ki, bile isteye yapılan kendine sınır koymama dışındaki her 

türden eylem, Aristoteles’in geliştirdiği teori sayesinde anlayışla karşılanabilirdir. Bu 

teori sayesinde insan, toplumsal ilişkilerinde hak ettiği değeri bulabilmektedir.  

İnsanda özellikle belli türden erdemlerin öne çıkarılmaması, onun hem 

entelektüel hem de karakter erdemlerini edinecek şekilde yaşamasını salık 

vermektedir. Bu tavır da, yukarıda sözü edilen yaşamdan uzaklaşmama tavrına 

uygundur. İnsanın ahlaki yaşamı bir bütün olarak değerlendirilmelidir. İnsan bildiği 

ve eylemde bulunduğu oranda insandır.  



 180 

Yukarıda üç ayrı maddede ortaya konan belirlenimler üzerine 

düşünüldüğünde tezimizin önemli bir sonucunun da, eylemlilik halindeki insanın en 

önemli görevinin kendisinin evrendeki ve yaşamdaki yerini belirlemesi olduğu 

söylenmelidir. İnsanın kendi yerini belirlemesi kendisini pek çok anlamda 

sorgulamasıyla mümkündür. İnsan ne türden bir varolandır? Ne şekilde etkilenimlere 

maruz kalmaktadır? Ne duyumsuyordur? Ne hissediyordur? Ne biliyordur? İleride 

yapabilecekleri açısından olanakları nelerdir? Tüm bu sorular etkilenimler varlığı 

olarak insanın tekil olaylara ilişkin cevaplaması gereken sorulardır. İnsan ancak 

böylesi bir sorgulama sonrası kendi gerçek etkinlik olanaklarını ve yaşamdaki yerini 

fark edebilir. Kişinin ne şekilde etkilendiğinin sorgulanması yapılmaksızın girişilen 

eylemler, sanki tekiller anlaşılmış da tümel bir yargıya varılmış gibi bir izlenim 

doğurmaktadır. Bu tavır da açık bir şekilde ayağı havada, yaşama onda olmayanı 

dayatan bir tavrın temeli olmaktadır. Yine Aristoteles’ten yola çıkarak söylemek 

gerekirse, insan etkilenimlerin farkında olmalı, etkilenimler üzerine, tekiller üzerine 

düşünüş gerçekleştirebilmelidir. Bu sayede de, bilinçli bir şekilde nasıl 

etkileneceğinin önünü açmalıdır. İnsanın amacı hâkim olmak değil, bilinçli bir 

şekilde tabi olarak uyumlu bir şekilde yaşamak olmalıdır. 

  Sonuç bölümünde ortaya konması gereken son konu, bu tez çalışmasının daha 

sonra yapabileceğimiz kimi çalışmalara katkısının belirlenmesi olmalıdır.  

Tez özellikle filozofların pathosa ilişkin görüşlerinin sergilenmesine 

odaklanmıştır. İleride yapabileceğimiz bir çalışma, sadece filozofların değil Antik 

Yunan düşüncesinin (politika, tiyatro vb. alanların da dikkate alınmasıyla) pathosa 

ilişkin bütüncül yapısının sergilenmesine yardımcı olabilir. Bir başka çalışma 

günümüze yönelik bir çalışma olabilir. Böylesi bir çalışmada, Aristoteles’in insanın 

öncelikle kendisinin ne türden etkilenimlere maruz kalan bir varlık olduğunun tespit 

etmesi gerektiği şeklindeki yaklaşımı kullanılabilir. Özellikle günümüzde iletişim 

araçlarının insan yaşamı üzerindeki etkisi düşünülürse, insanın etkiye günden güne 

artan bir şekilde maruz kaldığı görülmektedir. Bu anlamda kişinin kendisinin ne 

türden etkilenimlere maruz kaldığını tespit edebilmesi ve bunlar üzerinde rasyonel 

düşünümler gerçekleştirebilmesi önemli görünmektedir. Son olarak bir başka çalışma 

da günümüz insanın, özellikle de kendini Türkçe ifade eden insanların duygu 

durumlarının açıklanmasına ilişkin olabilir. Bu alanda süre giden, canlı bir tartışma 



 181 

bulunmaktadır. Bu tartışmalara yapılabilecek bir katkı, tezde de Aristoteles’in 

felsefesinde pathosun incelenmesi sayesinde ulaşılan sonuçların bu alana ilişkin 

tartışmalara uygulanmasıyla yapılabilir. Bu doğrultuda pathosun duygu anlamına 

ilişkin, günümüzdeki tartışmalar açısından ne türden değişik yaklaşımların 

geliştirilebileceği ortaya konulabilir. 

 

 



 182 

KAYNAKÇA 

 

Akyol, Faruk O.:  “Aristoteles’in ‘Etkin Akıl’ Düşüncesi Üzerine”, 

İnsancıl, İstanbul, 2005/05, s. 7-13. 

Allan, Donald J.:  Philosophy of Aristotle, 2. ed., Oxford University 

Press, London, 1970.   

Aristoteles:  Hayvanların Hareketi Üzerine, Çev. H. N. Erkızan, 

Bulut Yayınları, 2000.  

Aristoteles:    Fizik, Çev. Saffet Babür, YKY, İstanbul, 2005. 

Aristoteles:  Kategoriler, Çev. Saffet Babür, İmge Yayınları, 

Ankara, 2002.  

Aristoteles:  Metafizik, Çev. Ahmet Arslan, Sosyal Yayınları, 

İstanbul, 1996. 

Aristoteles:  Poetika, Çev. İ. Tunalı, Remzi Kitabevi Yayınları, 

İstanbul, 1987. 

Aristoteles:    Retorik, Çev. M. H. Doğan, YKY, İstanbul, 2004. 

Aristoteles:  Ruh Üzerine, Çev. Z. Özcan, Alfa Yayınları, İstanbul, 

2001. 

Aristoteles:  Yorum Üzerine, Çev. S. Babür, İmge Kitabevi 

Yayınları, İstanbul, 2002. 

Aristotle:  Categories and De Interpretatione, Tr. J. L. Ackrill, 

Clarendon Press, Oxford, 1963. 

Aristotle:  De Anima Books II and II (With Passages From 

Book I), Tr. D. W. Hamlyn, Clarendon Press, Oxford, 

2002. 

Aristotle:  De Anima: With Translation, Introduction and 

Notes, Tr. R. D. Hicks, Cambridge University Press, 

Cambridge, 1907. 

Aristotle:  Metaphysics, Tr. H. Tredennick, Vol I&II, Harvard 

University Press, Cambridge, 1961. 



 183 

Aristotle:  Nicomachean Ethics, Tr. R. Crisp, Cambridge 

University Press, Cambridge, 2004. 

Aristotle:  On Coming-to-be and Passing Away, Tr. E. S. 

Forster, Harvard University Press, Cambridge, 1955. 

Aristotle:  On Rhetoric: A Theory of Civic Discourse, Tr. G. A. 

Kennedy, Oxford University Press, New York, 2007. 

Aristotle:  On The Soul-Parva Naturalia-On Breath, Tr. W. S. 

Hett, Harvard University Press, Cambridge, 1957. 

Aristotle:  Parts of Animals-Movement of Animals-Progression 

of Animals, Tr. A. L. Peck-E. S. Forster, Harvard 

University Press, Cambridge, 1961. 

Aristotle:  Poetics-The Complete Works of Aristotle, ed. J. 

Barnes, Princeton University Press, Princeton, 1984.  

Aristotle:  Politics, H. Rackham, Harvard University Press, 

Cambridge, 1959.  

Aristotle:  Posterior Analytics-Topica, Tr. H. Tredennick-E. 

Forster, Harvard University Press, Cambridge, 1960. 

Aristotle:  The “Art” of Rhetoric, Tr. J. H. Freese, Harvard 

University Press, Cambridge, 1939. 

Aristotle:  The Categories-On Interpretation-Prior Analytics, 

Tr. H. P. Cook-H. Tredennick, Harvard University 

Press, Cambridge, 1962. 

Aristotle:  The Nicomachean Ethics, Tr. H. Rackham, Harvard 

University Press, Cambridge, 1962. 

Aristotle:  The Physics, Tr. P. H. Wicksteed & F. M. Cornford, 

Vol I&II, Harvard University Press, Cambridge, 1963. 

Bailey, Cyril:  The Greek Atomists and Epicurus, Clarendon Press, 

Oxford, 1928. 

Barnes, Jonathan:  The Presocratic Philosophers, Routledge & Kegan 

Paul, London, 1982. 

Bıçak, Ayhan:  Tarih Bilimi, Çantay Kitabevi, İstanbul, 1999. 



 184 

Block, Irwin:  “The Order of Aristotle’s Psychological Writings”, 

AJP, Vol. 82, No. 1, 1961, s. 50-77. 

Braund, Susanna- 

G. W. Most (ed):  Ancient Anger: Perspectives from Homer To Galen, 

Cambridge University Press, Cambridge, 2003. 

Bremmer, Jan N.:  The Early Greek Concept Of Soul, Princeton 

University Press, New Jersey, 1987. 

Burkert, Walter:  Lore and Science in Ancient Pythagoreanism, Tr. E. 

L. Minar, Harvard University Press, Cambridge, 1972. 

Burnet, John:  Early Greek Philosophy, A. & C. Black, London, 

1930. 

Burnet, John:  Greek Philosophy Thales to Plato, Macmillan & Co, 

London, 1968. 

Burnet, John:  The Socratic Doctrine of The Soul, Oxford University 

Press, London, t.y. 

Burnyeat, Myles F.:  Aristotle’s Divine Intellect, Marquette University 

Press, Wisconsin, 2008. 

Burnyeat, Myles F.:  “Is an Aristotelian Philosophy of Mind Still Credible?”, 

Essays on Aristotle’s De Anima, ed. M. C. Nussbaum 

and A. O. Rorty, Clarendon Press, Oxford, 1996, s. 15-

27. 

Cairns, Douglas L.:  “Veiling, Aidōs and a Red-Figure Amphora by 

Phintias”, JHS, Vol.116 (1996), s. 152-8.  

Cairns, Douglas L.:  Aidos: The Psychology and Ethics of Honour and 

Shame in Ancient Greek Literature, Clarendon Press, 

2002.  

Claus, David B.:  Toward the Soul: An Inquiry into the Meaning of 

Psukhē Before Plato; Yale U.P; London, 1981. 

Cornford, Francis M.:  From Religion to Philosophy, Harper & Brothers 

Publishers, New York, 1957. 

Cornford, Francis M.:  Plato and Parmenides, Routledge & Kegan Paul Ltd, 

London, 1958.  



 185 

Cornford, Francis M.:  Sokrates’ten Önce ve Sonra, Çev. U. C. Akın, Ayraç 

Yayınevi, Ankara, 2003. 

Cross, R. C.- 

A. D. Woozley:  “Bilgi, İnanç ve Formlar”, İdealar Kuramı, Ed. Ahmet 

Cevizci, Gündoğan Yayınları, Ankara, 1999, s. 51-78. 

Çakmak, Cengiz:  “Herakleitos’un Kader Anlayışı”, İnsancıl, Sayı: 176, 

2005, s. 1-6. 

Denkel, Arda:  İlkçağ’da Doğa Felsefeleri, Doruk Yayımcılık, 

Ankara, 2003. 

Diels, Hermann:  Die Fragmente Der Vorsokratiker, 9. bs., C:1, 

Weidmannsche Buchhandlung, Berlin, 1960. 

Diels, Hermann:  Die Fragmente Der Vorsokratiker, 9. bs., C:2, 

Weidmannsche Buchhandlung, Berlin, 1959. 

Dixon, Thomas:  From Passions to Emotions, Cambridge University 

Press, Cambridge, 2003. 

Dodds, Eric R.:  The Greeks And the Irrational, University of 

California Press, Berkeley, 1966. 

Duralı, Teoman:  Aristoteles’te Bilim ve Canlılar Sorunu, Çantay 

Kitabevi,  İstanbul, 1995. 

Erhat, Azra:  Hesidos Eseri ve Kaynakları, Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, Ankara, 1977. 

Everson, Stephen:  Aristotle on Perception, Clarendon Press, Oxford, 

1999. 

Fairbanks, Arthur:   The First Philosophers Of Greece, Charles Scribners 

Sons, New York, 1898. 

Fitzgerald, John (ed):  Passions and Moral Progress in Greco-Roman 

Thought, Routledge Taylor & Francis Group, London, 

2007. 

Fortenbaugh, William W.:  “Aristotle’s Rhetoric on Emotions”, Articles on 

Aristotle: 4. Psychology and Aesthetics, ed. J. Barnes 

v.d., Duckworth, London, 1979, s. 133-154.  

Fortenbaugh, William W.:  Aristotle on Emotion, Duckworth, London, 1975. 



 186 

Freeman, Kathleen:  Ancilla to the Pre-Socratic Philosophers, Alden 

Press, Oxford, 1952. 

Friedell, Egon:  Antik Yunan’ın Kültür Tarihi, Çev. Necati Aça, Dost 

Yayınları, Ankara, 1999.    

Gagarin, Michael:  Antiphon The Athenian, University of Texas Press, 

Austin, 2002. 

Gerson, Lloyd P.:  “The Unity of Intellect in Aristotle's ‘De Anima’”, 

Phronesis, Vol. 49, No. 4, 2004, s. 348-373. 

Gill, Christopher:   “The Ēthos/Pathos Distinction in Rhetorical and 

Literary Criticism”, CQ, 34, 1984, s. 149-166. 

Graf, Fritz- 

S. I. Jonston:  Ritual Texts for The Afterlife: Orpheus and the 

Bacchic Gold Tablets, Routledge Press, London, 2007. 

Guthrie, William K. C.:  A History of Greek Philosophy, Volume I, Cambridge 

University Press, Cambridge, 1992. 

Guthrie, William K. C.:  A History of Greek Philosophy, Volume II, 

Cambridge University Press, Cambridge, 1996. 

Guthrie, William K. C.:  A History of Greek Philosophy, Volume III, 

Cambridge University Press, Cambridge, 1993. 

Guthrie, William K. C.:  A History of Greek Philosophy, Volume IV, 

Cambridge University Press, Cambridge, 1975. 

Guthrie, William K. C.:  A History of Greek Philosophy, Volume V, 

Cambridge University Press, Cambridge, 1978. 

Guthrie, William K. C.:  A History of Greek Philosophy, Volume VI, 

Cambridge University Press, Cambridge, 1993. 

Hack, Roy K.:  God In Greek Philosophy To Time Of Socrates, Burt 

Franklin, New York, 1970. 

Hamlyn, David W.:  “Aristotle’s Account of Aesthesis in the De Anima”, 

CQ, Vol. 9., No. 1, 1959, s. 6-16. 

Hardie, William F. R.:  "Aristotele’s Treatment of the Relation Between the 

Soul and the Body", PQ, Vol. 14, No. 54, 1964, s. 53-

72. 



 187 

Herakleitos:  Fragmanlar, Çev. C. Çakmak, Kabalcı Yayınevi, 

İstanbul , 2005.  

Homer:  The Iliad, Tr. I. J. Arlington, Virginia Richer 

Resources Publications, 2006. 

Homer:  The Odyssey, Tr. I. J. Arlington, Virginia Richer 

Resources Publications, 2006. 

Homeros:  Ilias, Çev. A. Erhat-A.Kadir, İstanbul, Can Yayınları, 

2003. 

Homeros:  Odysseia, Çev. A. Erhat-A.Kadir, İstanbul, Can 

Yayınları, 2006. 

Jaeger, Werner:  The Theology of The Early Greek Philosophers, Tr. 

E. S. Robinson, Oxford University Press, Oxford, 1967. 

Jaeger, Werner:  Aristotle, Tr. R. Robinson, 2. ed., Oxford University 

Press, Oxford, 1950.  

Kahn, Charles H.:  Anaximander and The Origins of Greek Cosmology, 

Hackett Publishing Company, Indianapolis, 1994. 

Kahn, Charles H.:  Plato and the Socratic Dialogue, Cambridge 

University Press, Cambridge, 1996. 

Keary, C. F.:  “The Homeric Words for ‘Soul’”, Mind, Vol 6 (1881), 

s. 471-483. 

Kirk, G. S.:  Heraclitus The Cosmic Fragments, Cambridge 

University Press, Cambridge, 1954.  

Kirk, G. S.- 

J. E. Raven-M. Schofield:  The Presocratic Philosophers, Cambridge University 

Press, Cambridge, (y.b.) 1988. 

Knuuttila, Simo:  Emotions in Ancient and Medieval Philosophy, 

Clarendon Press, Oxford, 2004. 

Konstan, David:  The Emotions of Ancient Greeks, University of 

Toronto Press, Toronto, 2006, s. 3-41. 

Kosman, L. A.:  “Being Properly Affected: Virtues and feelings in 

Aristotle’s Ethics”, Essays on Aristotle’s Ethics, Ed. 



 188 

A. O. Rorty, University of Califonia Press, London, 

1980, s. 103-117. 

Laertios, Diogenes:  Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, Çev. C. 

Şentuna, YKY, İstanbul, 2007. 

Leighton, Stephen:  “Aristotle and the Emotions”, Phronesis, Vol. 27, No. 

2 (1982), s. 144-174. 

Liddell, H. G.- 

R. Scott-H. S. Jones:  A Greek-English Lexicon, Oxford University Press, 

Oxford, 1996. 

Monro, David B.- 

W. Allen (ed):  Homeri Opera in Five Volumes, Oxford, Oxford 

University Press, 1920. 

Morwood, James:  Oxford Grammer of Classical Greek, Oxford 

University Press, Oxford, 2002.  

Most, Glenn (ed):  Hesiod, Tr. G. Most, Harvard University Press, 

London, 2006. 

Nussbaum, Martha C.- 

H. Putnam:  “Changing Aristotle’s Mind”, Essays on Aristotle’s De 

Anima, ed. M. C. Nussbaum and A. O. Rorty, 

Clarendon Press, Oxford, 1996. 

Nussbaum, Martha. C.: Aristotle’s De Motu Animalium, Princeton University 

Press, Princeton, 1985, s. 81-85.  

Onians, Richard B.:  The Origins of European Thought, Cambridge 

University Press, Cambridge, 1988. 

Peters, Francis T.:  Greek Philosophical Terms, NewYork U.P,  

NewYork, 1967. 

Plato:  Charmides, Alcibiades I and II, Hipparchus, The 

Lovers, Theages, Minos, Epinomis, Tr. W. R. M. 

Lamb, Harvard University Press, Cambridge, 2005.  

Plato:  Cratylus, Parmenides, G. Hippias, L. Hippias, Tr. H. 

N. Fowler, Harvard University Press, Cambridge, 2005.  



 189 

Plato:  Euthyphro, Apology, Crito, Phaedo, Phaedrus, Tr. 

H. N. Fowler, Harvard University Press, Cambridge, 

2005.   

Plato:  Laches, Protagoras, Meno, Euthydemus, Tr. W. R. 

M Lamb, Harvard University Press, Cambridge, 1952. 

Plato:  Lysis, Symposium, Gorgias, Tr. W. R. M. Lamb, 

Harvard University Press, Cambridge, 2005.  

Plato:     Phaedo, Tr. D. Gallop, Clarendon Press, Oxford, 2002. 

Plato:  Statesman, Philebus, Tr. H. N. Fowler, Harvard 

University Press, Cambridge, 2005.  

Plato:  The Laws, Tr. R. G. Bury, Harvard University Press, 

Cambridge, 1961.  

Plato:  The Republic, Tr. P. Shorey, Harvard University Press, 

Cambridge, 1937.  

Plato:  Theaetetus, Sophist, Tr. H. N. Fowler, Harvard 

University Press, Cambridge, 2005.  

Plato:  Timaeus, Critias, Clitophon, Menexus, Epistles, Tr. 

R. G. Bury, Harvard University Press, Cambridge, 

2005.  

Platon:  Diyaloglar 2, Çev. T. Gökçöl, Remzi Kitapevi, 

İstanbul, 1986. 

Platon:  Kriton, Çev. F. Öktem-C. Türkkan, Kabalcı Yayınevi, 

İstanbul, 2006.   

Platon:  Sokrates’in Savunması, Çev. E. Gören, Kabalcı 

Yayınevi, İstanbul, 2006. 

Platon: Symposion, Çev. E. Çoraklı, Kabalcı Yayınevi, 

İstanbul, 2007.  

Remes, Pauliina &  

J. Sihvola (ed):   Ancient Philosophy of the Self, Springer, y.y., 2008. 

Rickless, Samuel:  “Plato’s Parmenides”, SEP, Ağustos 17, 2007, 

(Çevrimiçi) http://plato.stanford.edu/entries/plato-

parmenides/, 30 Mayıs 2009. 



 190 

Rorty, Amelie O.:  “The Psychology of Aristotelian Tragedy”, Essays on 

Aristotle’s Poetics, ed. A. O. Rorty, Princeton 

University Press, Princeton, 1992, s. 3-22. 

Rorty, Amelie O.:  Aristotle on the Metaphysical Status of “Pathe”, RM, 

Vol. 37, No. 3 (1984), s. 521-546. 

Ross, David W:  Aristoteles, Çev. Ahmet Arslan ve diğerleri, Kabalcı 

Yayınları, İstanbul, 2002. 

Rudebusch, George:  Socrates: Pleasure and Value, Oxford University 

Press, Oxford, 1999. 

Sambursky, Samuel:  The Physical World of the Greeks, Tr. M. Dagut, 

Routledge & Kegan Paul, London, 1963. 

Segal, Charles P.:  “Gorgias and the Psychology of the Logos”, HSCP, 

Vol 66, 1962, s. 99-155. 

Sellars, Wilfrid:  “Substance and Form in Aristotle”, JP, Vol. 54, No. 22, 

1957, s. 688-699. 

Shields, Christopher:  “Aristotle’s Psychology", SEP, Nisan 28, 2003, 

(Çevrimiçi) http://plato.stanford.edu/entries/aristotle-

psychology/, 18 Nisan 2010.  

Shields, Christopher:  Aristotle, Routledge, London, 2007. 

Shorey, Paul:    “Aristotle on ‘Coming-to-Be’ and ‘Passing Away’”, 

    CP, Vol. 17, No. 4, 1992, s. 334-352. 

Sisko, John E.:   “Material Alteration and cognitive Activity in  

    Aristotle’s ‘De Anima’”, Phronesis, Vol. 41, No. 2, 

    1996, s. 138-157. 

Slakey, Thomas J.:   “Aristotele on Sense-Perception”, Aristotle’s De  

    Anima in focus, Ed. M. Durrant, Routledge, London, 

    1993, s. 75-90. 

Snell, Bruno:  The Discovery of Mind-The Greek Origins Of 

European Thought, Tr. T.G. Rosenmayer, Harvard 

University Press, Cambridge, 1953. 



 191 

Solmsen, Friedrich:  Aristotle’s System of the Physical World-A 

Comparıson with his Predecessors, Cornell 

University Press, Ithaca, 1960. 

Sorabji, Richard:  “Aristotle on the Role of Intellect in Virtue”, Essays on 

Aristotle’s Ethics, Ed. A. O. Rorty, University of 

Califonia Press, London, 1980, s. 201-221. 

Sorabji, Richard:  “Body and Soul in Aristotle”, Philosophy, Vol 49, 

1974, s. 63-89. 

Sorabji, Richard:  “Intensionality and Physiological Processes: Aristotle’s 

Theory of Sense-Perception”, Essays on Aristotle’s De 

Anima, ed. M. C. Nussbaum and A. O. Rorty, 

Clarendon Press, Oxford, 1996, s. 195-227. 

Sorabji, Richard:  Emotion and Peace of Mind, Oxford University Press, 

New York, 2000. 

Soykan, Ömer N.:  “Sanatın Neliğine Yönelen Soruda Bir Durak: Pathos”, 

Arslan Kaynardağ’a Armağan-Türkiye’de 

Felsefenin Kurumlaşması, Haz. M. Günay, İlya 

Yayınevi, İzmir, 2006.  

Soykan, Ömer N.:  Metin Okuma: Platon-Sofist, Ara Yayıncılık, 

İstanbul, 1991. 

Sprague, Rosamond K. (ed):  The Older Sophists: A Complete Translation by 

Several Hands of the Fragments in Die Fragmente 

Der Vorsokratiker, University of South Carolina 

Press, Columbia, 1972. 

Stratton, George M.:  Theophrastus and The Greek Physiological 

Psychology Before Aristotle, Argonaut, Chicago, 

1967.  

Sullivan, Shirley D.:  Psychological Activity In Homer: A Study of Phrēn, 

McGill-Queen's Press, Montreal, 1988.  

Taylor, Christopher C. W.:  Sokrates, Çev. C. AtilaAltın Kitaplar Yayınevi, 

İstanbul, 2002.  



 192 

Taylor, Thomas:  The Eleusinian and Bacchic Mysteries, Tr. A. 

Wilder, The De Vinne Press, New York, 1891. 

Theopharstos:  Karakterler, Çev. C. Şentuna, Dost Kitapevi 

Yayınları, Ankara, 1998. 

Tracy, Theodore:  “The Soul/Boatman Analogy in Aristotle's De anima”, 

CP, Vol. 77, No. 2, 1982, s. 97-112. 

Trevaskis, J. R.:  “Classification in the ‘Philebus’”, Phronesis, Vol. 5, 

No. 1 (1960), s. 39-44. 

Tunalı, İsmail:  Grek Estetik’i, Remzi Kitabevi Yayınları, İstanbul, 

2004. 

Urmson, James O.:  The Greek Philosophical Vocabulary, Duckworth, 

London, 1990. 

Vlastos, Gregory:  “Happiness and Virtue in Socrates’ Moral Theory”, 

Plato 2, ed: G.Fine, Oxford University Press, Oxford, 

1999, s. 105-136. 

Vlastos, Gregory:  Socrates Ironist and Moral Philosopher, Cambridge 

University Press, Cambridge, 1991. 

Webster, L. B. T.:  “Some Psychological Terms in Greek Tragedy”, JHS, 

Vol. 77 (1957), s. 149-154. 

Worthington, Ian (ed):  Persuasion: Greek Rhetoric in Action, Taylor & 

Francis e-library, 2003. 

Zeller, Eduard:  Grek Felsefesi Tarihi, Çev. Ahmet Aydoğan, İz 

Yayıncılık, İstanbul, 2001. 

 

 

 

 

 

 

 


