
T.C 
EGE ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
SOSYOLOJİ ANABİLİM DALI 
Uygulamalı Sosyoloji Bilim Dalı 

 

 

 

 

 

 

TÜRKİYE’DE SİVİL TOPLUM KURULUŞLARININ DEĞİŞEN İŞLEVİ VE 

KADIN STK’LAR: KAGİDER VE KAMER ÖRNEKLERİ 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 
 
 
 
 

Şenay LEYLA KUZU 
 
 
 
 
 

DANIŞMANI  : Prof. Dr. Önal SAYIN 
  

 

 

 

 

 

İZMİR-2010



 II



 III



 IV 

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ ......................................................................................................................VI 
GİRİŞ ........................................................................................................................... 1 
I. BÖLÜM ................................................................................................................... 8 
SİVİL TOPLUM KAVRAMINA YÖNELİK ............................................................ 8 

1.1. Klasik Politik Teoride Sivil Toplum ve Feminist Eleştiri .................................... 8 
1.2. Çağdaş Sivil Toplum: Sivil Toplum Kavramının Dönüşümü ............................ 21 
1.3. Burjuva Kamusallık Alanı: Toplumsal Cinsiyet Körlüğü .................................. 23 
1.4. Sivil Toplum ve Ötesi: Feminist Sivil Toplum Okuması................................... 32 

1.4.1. Alt-Karşı Kamular ..................................................................................... 32 
1.4.2. Erkek Kamusallığı ..................................................................................... 37 
1.4.3. Heterojen Kamular; Sivil Toplumun İmkan ve Sınırları ............................. 38 

II. BÖLÜM................................................................................................................ 43 
TÜRKİYE’DE SİVİL TOPLUM MİRASI VE KADIN ÖRGÜTLENMELERİ ... 43 

2.1. Modernliğin Taşıyıcı Aktörleri: Kadınlar.......................................................... 43 
2.1.1. Cumhuriyetin Yeni Kadın İmgesi .............................................................. 47 
2.1.2. Kadınların Milliyeti ve Kimlik İnşası......................................................... 51 

2.2. Erkeklerin Feminizminden Devlet Feminizmine............................................... 52 
2.3. Cumhuriyet Döneminde Kadın Örgütlenmeleri ve Kadınların Gündemi ........... 56 

III. BÖLÜM .............................................................................................................. 62 
KADIN HAREKETİNİN YENİ AKTÖRÜ: KADIN STK’LAR ........................ 62 
3.1. 1980’lere Doğru ............................................................................................... 62 
3.2. 1980’lerin Mirası: Kitlesellik............................................................................ 69 
3.3. 1990’larda Türkiye’de Sivil Alanın Çoğullaşması ............................................ 73 
3.4. Kadın STK Merkezlerinin Farklılaşması: Yeni Merkezler Yeni Sorunlar.......... 83 
3.5. ‘Kadın Sorunu’nun Kurumsallaşması ............................................................... 84 

IV. BÖLÜM............................................................................................................... 88 
YÖNTEM ÜZERİNE ............................................................................................... 88 

4.1. Araştırma Problemi .......................................................................................... 88 
4.1.1. Sorunsallaştırılan Alanlar........................................................................... 89 
4.1.2. Araştırmanın Kapsamı ............................................................................... 93 

4.2. Feminist Bir Yönteme Dair .............................................................................. 94 
4.3. Araştırma ve Analiz ....................................................................................... 100 
4.4. Araştırma Alanına Yönelik............................................................................. 104 
4.5. Görüşülen Kadınlara yönelik .......................................................................... 107 
4.6. Görüşme Sürecine Yönelik............................................................................. 108 

V. BÖLÜM .............................................................................................................. 111 
TÜRKİYE’DE 1990 SONRASI OLUŞUMLAR: KAGİDER VE KAMER 
ÖRNEKLERİ.......................................................................................................... 111 

5. 1 Kadın STK’lar; Kadının Ekonomik ve Sosyal Yaşama Katılımı ..................... 111 
5.2. Kadın STK’lar ve İhtiyaçlar Politikası ............................................................ 117 
5.3. Kadın STK’lar ve Çözüm Modelleri............................................................... 131 

5.3.1. Kapasite Geliştirme: Eğitim Faaliyetleri .................................................. 131 
5.3.2. Bilinç Yükseltme ve Farkındalık Grup Çalışmaları .................................. 134 

5.4. Kadın STK’lar; ‘Feminizm’i Anlamlandırma Biçimleri ve Özcülük ............... 136 
VI. BÖLÜM............................................................................................................. 144 



 V 

YAPISAL DÖNÜŞÜMLER ve POLİTİK ALANLA İLİŞKİ: KAGİDER ve 
KAMER .................................................................................................................. 144 

6.1. Kadın STK’larda Devletin Yeri ve Yerel Yönetimler...................................... 144 
6.1.1. Otorite Unsuru Olarak Devlet .................................................................. 144 
6.1.2. Paydaş Olarak Devlet .............................................................................. 147 

6.2. Kadın STK’larda Kimlik Sorunsalı................................................................. 151 
6.2.1. Temsil Sorunu Olarak STK...................................................................... 151 
6.2.2. Aidiyet Sorunu Olarak STK..................................................................... 153 

6. 3. Örgüt İçi Katılım ve Profesyonelleşme .......................................................... 156 
6. 3. 1. Profesyonelleşme Süreci ve Profesyonel Katılım ................................... 156 
6. 3. 2. Müzakereci Demokratik Katılım............................................................ 166 

6. 4. Mali Sürdürülebilirlik.................................................................................... 169 
6. 5. Örgütlenme Özellikleri .................................................................................. 175 

VII. BÖLÜM ........................................................................................................... 179 
NEOLİBERAL ETKİLER: DİRENME VE YENİDEN ÜRETİM ARASINDA . 179 

7.1. Neoliberal Etki, Devlet ve STK’lar Arası İlişkiler .......................................... 179 
7.1.1. Sivil Toplum Kuruluşlarının Anlamı Üzerine........................................... 179 
7.1.2. Sivil Toplum ve STK’lara Dair Neoliberal Etkiler ................................... 182 
7.1.3. Devlet-STK İlişkilerinin Yeniden Üretilmesi ........................................... 189 
7.1.4. Ulusal ve Uluslararası Ölçekte STK’lar ................................................... 191 
7.1.5. Feminizm ve ‘Yeni Kapitalizmin Ruhu’ .................................................. 194 

7.2. STK’lar: Söylem ve Özyönetim Stratejileri .................................................... 198 
7.2.1. Gönüllü ve Özgür Yurttaş Söylemi .......................................................... 198 
7.2.2. Sosyal Sorumluk ve Özgüven Sahibi Birey Söylemi ................................ 199 
7.2.3. Yönetişim ve Yerellik Söylemi ................................................................ 200 

7.3. Politik Sivil Toplum ve Sivil Toplumculuk Arasında STK’lar ........................ 206 
7.3.1. Güçlen (dir) me Yaklaşımı....................................................................... 206 
7.3.2. Politik Araç Olarak ‘Proje’ler ve İmkanları.............................................. 211 

SONUÇ.................................................................................................................... 218 
KAYNAKÇA........................................................................................................... 228 
EKLER.................................................................................................................... 247 
ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 281 
ÖZET....................................................................................................................... 282 
ABSTRACT ............................................................................................................ 283 
 

 

 

 

 

 

 

 



 VI 

ÖNSÖZ 

Bu çalışma boyunca katkısı olan ve adlarını anmadan geçemeyeceğim birçok 

isim var. Tez boyunca eleştirileriyle ufkumu açan Prof. Dr. H. Neşe Özgen’e, destek ve 

teşviğini her zaman hissettiren Prof. Dr. Ayşe Durakbaşa’ya teşekkür borçluyum. 

Onların önerileri bana her zaman güç verdi. Tez danışmanım Prof. Dr. Önal Sayın’a 

güven ve desteği için teşekkür ederim. 

Tez boyunca yardımlarını esirgemeyen KAMER başkanı Nebahat Akkoç’a, 

Gaziantep KAMER İl Temsilcisi Aynur Yıldıran’ ve Füsun Yılmaz’a, bütün KAMER’li 

kadınlara ne kadar teşekkür etsem azdır. Ayrıca KAGİDER’den Zeynep Karadadaş’a ve 

Serpil Koyuncu’ya teşekkür etmeden geçemeyeceğim. 

Bu süreçte bana her zaman destek olan aileme, bu sürecin bütün zorluklarını 

benimle paylaşan eşim Mahmut’a ne kadar teşekkür etsem azdır.  

Şenay LEYLA KUZU 

                                                                                                                              İzmir 

Mayıs 2010



 1 

GİRİŞ 

Sivil toplumun/kamusal alanın kadın bağlamında tartışılması, kavramların 

barındırdığı ikilikleri problemli hale getirirken aynı zamanda söylemlere dair farklılığı 

da ön plana çıkarmaktadır. Sivil toplum ve sivil toplum kuruluşları farklı dönemlerde 

farklı anlamlara işaret eden kavramlardır. Tarihsel süreç içerisinde sivil toplum tarihi ile 

bağlantılı olarak gelişen sivil toplum kuruluşları, bazen devlete alternatif bazen muhalif 

bazen de tamamlayıcı rolleri ile gündeme geldi. Nitekim sivil toplum kuruluşları için 

modernleşme ya da çağdaşlaşma araçları, ekonomik işlevi nedeniyle üçüncü sektör, 

depolitize bir alan olarak sivil toplum kuruluşları ya da hükümetçe organize edilmiş 

hükümet dışı örgüt (GONGO-Governmentaly Organized NGO) gibi bir çok kavram 

kullanılmaktadır (Bora ve Çağlar, 2002: 339-344). Bu farklı görüşlere rağmen sivil 

toplum kuruluşları, ‘toplumsal sorunlara ilişkin söz söyleme’ potansiyeline vurgu 

yapmaktadır. Dolayısıyla sivil toplumun temel işlevi kamusal otoritenin tasarruflarını 

eleştirmek, yönlendirmek, yapıcı tasarruflar konusunda toplumun geniş kesimlerini 

önceden bilgilendirmek ve bu süreçleri etkilemek veya sivil direnme araçları da dahil 

olmak üzere karşı çıkmanın yollarını yaratmak olarak sıralanabilir (Belge, 1998: 69).  

Sivil toplum kuruluşlarının ‘topluma dair söz söyleme’ potansiyeli olarak 

görülmesinde 1980’lerin yarattığı politik temsilin krize girmesi önemli bir etkendir. 

Sivil toplum kuruluşları, parlamenter sistem içindeki hantallığa (devlet ve parti 

yapılanmasına) ve politik topluma karşı çözüm önerisi olarak görülmüşlerdir. Tam bu 

çerçevede kadın hareketinin yaptığı açılımları gözden kaçırmamak gerekir. Liberal 

gelenek içinde özel ve kamusal alan tanımlarına uymayan hareketler, özel ve kamusal 

ayrımları dönüştürmeye hizmet etmektedirler. Dolayısıyla Türkiye bağlamında 

feminizm, sivil topluma sosyal hareket olarak da katkıda bulunmuştur (Çaha, 2006: 13; 

Göle, 1998: 117). Yeni sosyal hareketlerin, sivil toplum örgütlerinin modernizmin 

zıtlıklarını (rasyonel-irrasyonel, özel-kamusal) muğlaklaştırdıklarını söylemek gerekir. 

Offe’un (1999: 61) kavramsallaştırmasını kullanarak ‘kurumsal olmayan bir alan’da 

gittikçe artarak faaliyet gösteren kuruluşlarla karşı karşıya olduğumuzu söyleyebiliriz. 

Dolayısıyla ‘STK siyaseti’ yeni dönemde yeni biçimlere bürünen politika yapma tarzı 

olarak belirmektedir. 



 2 

Kadın sivil toplum kuruluşları, geleneksel ayrımların dönüşmesine olanak 

sağlayan kapasiteleri ile ön plana çıkmaktadırlar. Kadınların kamusal alanda var 

olabilmeleri ancak özel alandaki kimlikleri ve bu kimliklerin tanınmasıyla mümkün 

olacağı görülmektedir (Kentel, 2003: 11). Bu görüş tek kamunun ve kamusal genel 

çıkarın kadınlar tarafından eleştirilmesine dayanmaktadır. Kamusal alanda var olmanın 

ancak özel alanın da var oluşuna bağlanması şüphesiz kadın hareketinin bir açılımıdır. 

Kamusal ve özel alan arasındaki dönüşümlerin siyasete girmesi, kadın ve cinselliğin 

siyasileşmesi pek düşünülmeyen bir gelişmeydi (Göle, 1998: 118). Bu gelişme 

80’lerden sonra ‘siyasi ilgisizlik’ olarak sunulan şeyin aslında geleneksel siyasi 

kurumlara, yapılara yönelik olduğunu göstermekle birlikte siyaset dışı kabul edilen 

konuların siyasete taşınması ve siyaset alanının genişlemesinin bir örneği olarak kabul 

edilebilir (Sancar, 2000: 26). 

Sivil toplum ya da sivil toplum kuruluşlarının siyaset alanını genişletmesi bu 

alanın yeniden kurulmasını hedeflemektedir. Genel olarak sivil toplum kuruluşlarının 

devletten talep ettikleri şeffaflık ve hesap verebilirlik ilişkisinin yanı sıra cinsiyet 

rejiminin de sorgulanması merkezi önemdedir. Türkiye’de kamusal alanın (eğitimin, 

siyasetin, istihdamın vb.) cinsiyet eşitliğine dayandığını söylemek pek mümkün 

değildir. Bu çerçevede Keane (1994: 36) toplumsal eşitlik ve özgürlüğü genişletecek 

toplumsal mücadele ve inisiyatiflerin gerekliliğini ve bu sürecin etkin olabilmesi için 

sivil toplum üzerinde sermayenin, devletin ve erkek yurttaşların sahip oldukları iktidarın 

azaltılmasının gerekli olduğunu hatırlatmaktadır. Kabasakal Arat’ın (2006: 31) belirttiği 

gibi sivil toplum-devlet ilişkisi, feminist grupların dikkat etmesi gereken bir mesele 

olarak durmaktadır. Kadınların kendi sorunlarını devletten bağımsız olarak çözme ve 

kendi kaderlerine hakim olma istenci ile devletin kaynak ve otoritesini kadınlar ve 

toplumsal cinsiyet eşitliği yönünde kullanma isteği arasında bir dengenin kurulması 

gerekmektedir. Çünkü her ne kadar devlet, toplumsal cinsiyet eşitliği konusunda paydaş 

olarak önemli araçlara sahip olsa da politik toplumun cinsiyet eşitliğine dayandığı iddia 

edilemez. Bu nedenle kadın STK’ların alternatif söylemleri, talepleri ve ihtiyaçları 

dönüştürücü bir kapasiteye sahiptir.  



 3 

Türkiye’de 1990’lara gelindiğinde 1980’lerdeki eylem ve protesto geleneğinin 

toplumda belli bir görünürlük kazanmaya başladığını görmekteyiz. Bu mirastan 

hareketle 1990’larda kadının ikincil konumun toplumsal bir sorun haline geldiği 

görülmektedir. Dolayısıyla daha önce sorunun parçası olmayan birçok grup ve oluşum 

bu sürecin parçası olmuştur. 1990’lardan itibaren gelişen kadın hareketinin ayırt edici 

birkaç süreçle birlikte geliştiğini söylemek gerekir. Bunlardan birincisi kadın hareketi 

içindeki grupların 1990’lardan sonra çalışma alanları, örgütlenme biçimleri ve ideolojik 

duruşları itibariyle önceki yıllardan farklı bir sürece girmeleridir. Kuruluş olarak kendi 

faaliyetlerine süreklilik katmak, faaliyetlerini duyurmanın kolaylığı ile kadınların kimlik 

arayışının uzantıları olarak kadın örgütlenmeleri hızla artmıştır. Örgütlenmedeki artışla 

birlikte Kürt feminist gruplar veya İslam dinini referans alan feminist gruplar da 

örgütlenme yoluna gittiler. Dolayısıyla örgütlenme sadece İstanbul, Ankara ve İzmir’de 

değil Gaziantep, Antalya, Diyarbakır, Van gibi farklı yerlere doğru yayılmakta ve 

farklılaşmaktadır (Bkz: Bora ve Günal, 2007; Kardam ve Ecevit, 2007). 

1990’ları önceki dönemlerden ayırt eden bir diğer özellik bu dönemin 

kurumsallaşma aşaması olmasıdır. 1990’lardan sonra Türkiye’de KSSGM’nin (Kadının 

Statüsü ve Sorunları Genel Müdürlüğü) kurumsallaşma aşamalarını görmekteyiz. Tabi 

bu yapının oluşması sürecinde kadın derneklerinin, kadın gruplarının farklı tepkisine 

rağmen devletin kadının statüsünün geliştirilmesi ve bu konuya ilişkin duyarlılığın 

artmasının gerekli olduğu ortaya çıkmıştır (Acuner, 2007: 127-136). Dolayısıyla kadın 

sorununda devlet taraf olmuş olmaktadır. Bu gelişme sivil toplum kuruluşlarının devleti 

sık sık göreve çağırmalarına neden olduğu gibi artık kadın sorunları konusunda devletin 

paydaş olduğunu söylemek mümkündür. 

Türkiye’de kadın sivil toplum kuruluşlarının geçirdikleri dönüşüme ve 

söylemlerindeki farklılığa odaklanmak, bir yandan Türkiye bağlamında yaşanan 

çeşitliliği diğer yandan soruna dahil olan yeni aktörleri ve yeni mücadele araçlarını 

kapsamaktadır. Bu süreç küresel ölçekte toplumsal cinsiyet eşitliği perspektifinin ana 

akımlaşması ve yeni aktörlerin sürece dahil olması ile desteklenmektedir. İşte bu 

çerçevede Türkiye’de 1990 sonrası kadın sivil toplum kuruluşlarına odaklanmak, hem 

sivil toplum geleneği hem de kadın STK’ların bu geleneği söylem ve faaliyetlerle 



 4 

genişletme politikalarına ışık tutmaktadır. Tezde üzerine odaklandığımız sivil toplum 

kuruluşlarından biri olan KAMER (Kadın Merkezi Eğitim Üretim Danışma ve 

Dayanışma Vakfı/Derneği), bir yandan farklı bir bölgede (Güneydoğu ve Doğu 

Anadolu’da) örgütlenmekte; diğer yandan aile içi şiddet gibi bir konuyu politize 

etmektedir. Ertürk’ün (2000: 99) belirttiği gibi KAMER, bir yandan dışarıda bırakılmış 

toplumun üyeleri olarak hakim Türk toplumunu diğer yandan kadını baskı altında tutan 

yerel patriyarkal düzenle mücadele etmeyi hedeflemektedir. Dolayısıyla KAMER, salt 

kadına yönelik şiddetle mücadele eden sınırlı gündemi olan bir sivil toplum kuruluşu 

değil, söylemleriyle bütün toplumu hedefleyen bir sivil toplum kuruluşudur. KAMER, 

kadının ikincilleştirilmesine, ekonomik kaynaklardan dışlanmasına özetle ataerkil 

sisteme karşı eleştirilerini yoğunlaştıran bir STK olarak karşımızda durmaktadır. Buna 

ek olarak katılımcı demokrasinin, sivilliğin, şeffaflığın ve sivil toplum kuruluşu olarak 

alternatif yaratmanın önemini sıkça vurgulayan bir sivil toplum kuruluşudur.  

Üzerine odaklandığımız bir diğer STK, KAGİDER’dir (Türkiye Kadın 

Girişimciler Derneği). 1990 sonrası Türkiye’nin politik kültüründe kurumsallaşmış olan 

KAGİDER, 1990 sonrası sivil toplum tartışmalarını kadın bağlamında analiz etmek için 

önemli bir örnektir. KAGİDER’in amacına bakıldığında nasıl bir motivasyonla 

kurulduğu ortaya çıkmaktadır: 

Demokrasi ve insan hakları evrensel ilkelerine bağlı, girişim, inanç ve düşünce özgürlüklerine 

saygılı, Türkiye Cumhuriyeti’nin çağdaş uygarlık hedef ve ilkelerine sadık bir toplumsal yapıyı 

desteklemek, demokrasi, sivil toplum ve laik hukuk devleti anlayışı doğrultusunda kadınların iş 

dünyasındaki statülerini sağlamlaştırmak ve ülke ekonomisine katkılarını artırmak amacıyla kadın 

girişimcilere yürütmekte oldukları faaliyetlerde destek olmak (kagider.org). 

Özetle KAGİDER’e göre “demokratik, laik, mutlu bir Türkiye’nin güvencesi 

düşünsel ve ekonomik alanlarda özgür kadınlarımızdır (Bröşür: KAGİDER, 5. Yıl). Bu 

söylemden açıkça analaşılabileceği gibi kadının özgür olması toplumun kaderine 

bağlanmaktadır. Durakbaşa’nın ifade ettiği gibi kadın sorunu hala modernleşmeci bir 

çizgide ele alınmaktadır (Bkz: Durakbaşa, 1998a). KAGİDER’in kurumsallaşma 

aşaması Bora’nın (2007:114) belirttiği gibi laiklik-irtica kutuplaşmasının olduğu ve 

özellikle orta sınıf kadınları arasında ‘şeriata karşı teyakküz’ tartışmalarının yoğun 



 5 

olduğu bir dönemdir. Ayrıca bu döneme sistem krizi de eşlik etmektedir. Dolayısıyla 

KAGİDER’in misyon ve hedeflerinin böyle bir ortamda şekillendiği söylenebilir. 

Ancak KAGİDER’in üzerinde durulması gereken bir diğer nokta ister hedef kitleleri ve 

programları olsun ister kalkınma stratejisi olsun klasik Kemalist kadın 

örgütlenmelerinden ayrışmasıdır. KAGİDER, kadının girişimci olarak varlığını ortaya 

koymasını, kadını kurtarma söylemi yerine kadını güçlendirmeyi temel alan ve bu 

yönde kadının kapasitesini geliştirmeyi hedefleyen bir yapıya sahiptir. Bu çerçevede 

KAGİDER, kadının güçlendirilmesini temel alan bir sivil toplum kuruluşu olarak 

hedeflerine ulaşmak için diğer sivil toplum kuruluşlarından farklı olarak lobi faaliyetini 

etkin bir araç olarak kullanmaktadır. İşte tezde her iki STK’nın söylemlerine, belli 

temalar bağlamında hem değişen işlevleri hem de 1990 sonrası kadını güçlendirmeyi 

temel alan STK faaliyetlerine dair bir analiz geliştirilmiştir.  

Tez, sivil topluma dair feminist bir eleştiriye dayanmaktadır. Bu çerçevede tez, 

seçilen STK üyeleri (KAGİDER ve KAMER üyeleri) ile derinlemesine görüşmelere 

dayanarak verilerin analiz edildiği yedi bölümden oluşmaktadır.  

Birinci bölümde; sivil topluma dair tarihsel bir perspektif sunulmuştur. Sivil 

toplum-devlet ilişkisine dair farklı bakış açıları ve bunlara yönelik feminist eleştirilere 

yer verilmiştir. Ayrıca, kadının deneyimlerini görünür kılan bir sivil toplum tartışması 

yapılmıştır. Özellikle kamusallık ve sivil topluma dair son dönem feminist eleştiriler 

Fraser, Young ve Benhabib bağlamında tartışılmıştır. 

İkinci bölümde; Türkiye’de sivil toplum mirası ve kadın örgütlenmeleri üzerine 

bir analiz yapılmıştır. Osmanlı’dan Cumhuriyet’e taşınan süreçte kadın örgütlenmeleri, 

dönemin yeni kadın imgesi, kadınların milliyeti ve kimlik inşası, kadınların gündemi 

gibi konular üzerine durulmuştur. Bu bölümde genel olarak modernleşmenin taşıyıcısı 

ve üreticisi olarak ‘kadın’ hedef alınırken aynı zamanda vatandaşlık bağının 

milliyetçilikle nasıl dolayımlandığının altı çizildi. Bu süreçte devlet feminizminin nasıl 

kristalleştiği ve kadın örgütlenme deneyimleriyle ilişkisi sorunsallaştırıldı. 

Üçüncü bölüm; genel olarak üç tartışma alanına bölündü. Birinci kısımda, 1950-

1980 dönemini kapsayan çeşitli siyasi akımlar doğrultusunda şekillenen kadın STK’lara 



 6 

dair bir analiz gerçekleştirildi. İkinci kısımda, 1980’li yıllara ait birikimin 80’lerden 

sonra nasıl birçok alanda faaliyet gösteren STK’lara dönüştüğü tartışıldı. Üçüncü 

kısımda, 1990’lardan sonra uluslararası aktörlerin katkısıyla Türkiye’de devletin kadın 

sorununa dahil olması, kurumsallaşma çalışmalarının artması ve farklı kadın 

merkezlerinin sayısının artmasına yönelik eleştirel bir analiz geliştirilmiştir.  

Dördüncü bölümde; yöntem, araştırma bağlamı ve araştırma alanına dair bir 

tartışma yapıldı. Görüşme sürecine ve STK’ların üye profiline yönelik veriler sunuldu. 

Genel olarak ‘kadın’ tarihinin yazılmasının, kadın sesi ve deneyiminin duyulmasına 

imkan tanıyan feminist bir metodolojinin imkanı tartışıldı. Çünkü feminist yöntemin 

‘kenardakileri’ merkeze alma ve temsil etme kapasitesi son derece önemlidir. Bu 

kapsamda, hakim epistemoloji ve metodolojinin olanaklı kıldığı metodlar/teknikler daha 

çok neyi görünür kılmaktadırlar? Nesnellik, objektiflik belli bazı deneyimleri 

gizlemekte midir? Nasıl bir metodoloji ve metod ‘kenar’dakileri dikkate alabilir? 

Alternatif yaklaşımlar bize bilen özneler olarak, kadını merkeze almamıza katkı 

sağlayabilirler mi? gibi sorular bu bölümde tartışıldı.  

Beşinci bölümde; KAGİDER ve KAMER’in kadının ekonomik ve sosyal hayata 

dair ihtiyaçları/ çözüm modelleri genel olarak politikaları üye söylemleri doğrultusunda 

ele alındı. Üzerine odaklandığımız STK’lar farklı politik ve düşünsel gelenekten 

beslenmelerine yöntem, hedef ve ilgilenilen alan farklılaşmasına rağmen kadının 

ekonomik, sosyal ve kültürel alanda ön plana çıkarılması/güçlendirilmesi 

amaçlanmaktadır. Bu durum her iki STK’da ‘kadın sorununa’ dair toplumsal cinsiyet 

analizinin derinleşmesine neden olmaktadır. Ancak burada KAGİDER’in kadına 

yönelik bakış açısının ‘kadın sorunu’ anlayışına dayandığını KAMER’in ise kadın erkek 

arasındaki ilişkiyi eril iktidar bağlamında ele aldığını gözden kaçırmamak gerekir. 

Özetle bu bölümde STK’ların, kadın ihtiyaçlarını nasıl görünür kıldıkları üzerine bir 

tartışma yapılmaktadır. 

Altıncı bölümde; “Yapısal Dönüşümler ve Politik Alanla İlişki: KAGİDER ve 

KAMER:” adı altında STK’ların devlet ve yerel yönetimlerle ilişkisi, STK’ların kimlik 

sorunsalı, örgüt içi katılım ve profesyonelleşme, STK’ların mali ve örgütlenme 



 7 

özellikleri üzerine duruldu. KAGİDER ve KAMER’in yerel yönetimlerle ilişkileri, 

devleti nasıl tanımladıkları ve özellikle STK’ların nasıl bir işlev üstlendiği tartışıldı. 

Buna ek olarak STK’ların demokratik veya seçkinci özellikler göstermelerinde etkili 

olan örgüt içi katılım ve profesyonelleşme üzerinde duruldu. 

Son bölüm; sivil toplum kuruluşlarının noliberal politikalarla karşılaşması 

sürecine odaklanmaktadır. Bu bağlamda STK’ların ulus ve uluslararası ölçekteki 

STK’larla ilişkisi, STK’lara dair yeni söylem ve özyönetim stratejilerine yer verilmiştir. 

Ayrıca bu bölümde feminist taleplerle ‘yeni kapitalizmin ruhu’ arasında bir bağ olup 

olmadığı, kadın aktörlerin sahiplendiği güçlendirme perspektifi ve projelerin misyonu 

analiz edilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 8 

I. BÖLÜM 

SİVİL TOPLUM KAVRAMINA YÖNELİK 

1.1. Klasik Politik Teoride Sivil Toplum ve Feminist Eleştiri 

Klasik politik teoride kadın, bazen kişisel/doğal olarak kabul edilen özellikleri 

nedeniyle bazen bu özelliklerin yetersizliği nedeniyle politik alanın/sivil toplumun 

dışında bırakılır. Dahası birçok teorisyende somutluk kazanan sivil toplum-devlet alanı 

ve özel-kamusal alan ayrımları kadının konumu/özellikleri ile doğrudan ilişkilidir. 

Savran’ın (2004: 112-113) belirttiği gibi Antik Yunan’ın ‘oikos’ ve ‘polis’ ayrımları 

üretimin haneyle yan yanalığı nedeniyle modern anlamda ‘özel alan’ın ifade ettiği gibi 

ev içi-ev dışı ayrımını zorlamaz. Ancak üretim yerinin değişmesiyle birlikte ayrımlar 

temellenir. İşte bu bölümde yaşanan gelişmelere paralel olarak klasik liberal 

teorisyenlerin doğa durumu ile sivil toplum-devlet alanı şeklinde okudukları ayrım 

kadın özelinde tartışılmaktadır. Doğa durumu ile sivil alanın nasıl ev içini dışlayan özel 

alan-kamusal alan ayrımına dönüştüğünü tartışmak önemlidir. Şüphesiz kamusal, özel 

ve sivil arasındaki kayma politiktir. Bu bağlamda hala tartışılan ve çağdaş feminizmin 

referans noktalarından biri olan ‘kişisel olan politiktir’ sloganı, klasik teorinin mirasını 

ters yüz ederek kavramlarını inşa etmektedir. 

Üzerinde durulması gereken klasik teorisyenlerden ilki Hobbes’tur. Hobbes’un 

fikirleri genel olarak doğa durumuna karşıt olarak kurulan sivil toplumun 

gerekçelendirilmesi üzerinedir. Sivil toplum, insanı güvensiz olan doğa durumundan 

korur ve bunu usunu kullanarak ulaştığı kurallar bütününe kendi gönüllü eylemiyle 

geçersiz kılmamak koşuluyla uyarken aynı şekilde iktidar sorumluluktan muaf değildir 

(Savran, 2003: 33; Çaha, 2000: 17; Van Mill, 1995: 453-458; Carmichel, 1990: 18). İşte 

tam bu noktada önemli olan sözleşme ve sözleşmenin ‘kadını’ yerleştirdiği bağlamdır. 

Doğa durumundan sivil topluma geçişle birlikte aile ve evlilik, sivil toplum alanındaki 

kurallara tabi olur. Kadın ise evlilikle birlikte erkek uğruna geçer. Kısacası kimin hangi 

rolü üstleneceği bellidir. Dolayısıyla sözleşme, erkeği aile reisine dönüştürür. Politik 

baba, karısına ve çocuklarına sahip olur. Sonuçta sivil toplum erkeğin hem kamusal 

alanda hem de özel alanda egemen olduğu iki alana ayrılır (Çaha, 1996: 22-23). 



 9 

Klasik teorisyenlerden olan Locke, hem feminizmin erken liberal kökenlerini 

barındırdığı iddiası ile hem de ‘çift katlı’ sözleşme anlayışı ile dikkati çekmektedir. 

Locke’un politik iktidar tasarımının ilk önemli durağı, Keane’nin de (1994: 68) 

belirttiği gibi doğa durumunun olumsuzluğuna değil de ‘eksik toplumsallığına’ yapılan 

vurgudur. Bunu takip eden ikinci nokta ‘gönüllü sözleşme’ ile politik gücün despotizm 

ve ataerkillikten [politik baba/kral] arındırılarak meşruluğun basit bir huzursuzluk 

olarak tanımlanmayacağının ortaya konmasıdır (Rilay, 1976: 141). Tunçay’ın belirttiği 

gibi “devlet yetkililerinin zulüm ve haksızlık yapmaları durumunda, onları (değiştirmek 

üzere) devirmek, ama barbarlığa da düşmemek için,…ilk adımda uygar toplum, 

ikincisindeyse siyasal toplum (devlet) kurulmaktadır” (Tunçay, 2003: 12).  

‘Çift katlı sözleşme’ fikri sivil toplumu önceleyen doğa durumu tasavvurunun 

ürünü olmakla birlikte iktidar yapısına da işaret eder. Keane’e göre Locke, politik 

iktidar ile paternal iktidar arasında bir ayrıma gider. “Egemenler, erkeklerin “kendi” 

kadınları, çocukları ve hizmetçileri üstünde ‘doğal’ bir şekilde mutlak iktidar 

uyguladıkları aileye el uzatmazlar” (Keane, 1994: 70). Locke’un politik alanda bireylere 

ve sosyal gruplara tanıdığı özerklik, kadının genel anlamda ilişkilendirildiği aile 

bağlamında (özel alanda) tanınmaz. Dahası kadını merkeze alarak tanımlanan özel alan, 

paternal otoriteye tabi kılınmaktadır. 

Locke’un doğrudan kadının statüsünü problematize ettiğini söylemek mümkün 

değildir. Ancak onun kadın üzerine düşüncelerini eğitim anlayışında bulmak 

mümkündür. Locke’un eğitim anlayışı ve eğitim süreci sadece erkekleri referans 

almaktadır. Locke’a göre centilmenin yaşamı kesinlikle politik bir aktiviteyi 

içerdiğinden genç bir adamın eğitimi onu politik yaşama hazırlamak zorundadır. Eğer 

genç bir kız da bu eğitimden geçerse onun da politik aktivitede yeterli olması 

beklenebilirdi (Butler, 1978: 149). Locke, doğal zayıflıklar ile ataerkilliğin kadına 

sunduğu kısıtlamaları hatırlatmakla birlikte bireyselliğin bu kısıtlamaları aşma 

potansiyeli olduğunu ima etmektedir. 

Kadının doğal zayıflıkları ile kadının özgürlüğü arasında yapılan tartışmalar 

‘kadın doğası’ ile kadın doğasının ‘inşa’ olduğu fikri çatışmasından kaynaklanır. 17. 



 10 

yüzyılda ataerkillik ile liberal politik düşünce arasındaki çatışma, toplum ve insan 

doğası ile ilgili görüşlerin değişmesinden kaynaklanır. Butler’a göre Locke, ataerkilliğin 

kadına verdiği özgürlüğün daha fazlasını elde edemediği ancak insanın doğal özgürlüğü 

üzerine temellenen ‘liberalizm’deki zıtlığı/çatışmayı önemseyen tarafta yer alır. Locke, 

tüm insanların bireylerin ya da özelde kadın ve erkek arasında eşit ilişkilerin var olduğu 

bir toplum tartışması yapmadı. Bunun aksine farklılıkların sürekliliğini ortaya koyarken 

toplumun oluştuğu cinsiyetlendirilmiş ilişkilere gönderme yapmaktadır (Butler, 1978: 

142). 

Kadınların konumunu problematize etmemesine bağlı olarak Locke, sadece 

kadının genel özellikleri ile ihtiyaçlarını karşılama potansiyeli arasında ilişki kurar. 

Butler’e göre Locke, kadınların rasyonel düşünce yönünden yetenekli, sözleşme 

imzalayabilme ve mal edinme şeklinde özetlenebilecek eşit ve özgürlükçü 

karakteristiklere sahip olduğunu düşünmektedir. Bu özelliklerinden dolayı Locke, 

kadınların politik yaşamda gereksinimlerini tatmin etme yeteneğine sahip olduklarını 

söylemekle birlikte kadının sivil toplumun şekillenmesindeki rolü için açık davranmaz 

(Butler, 1978: 149). Kaldı ki özel alanın paternal iktidara açık olduğunu belirtmekten 

başka bir yorum getirmez. Bu bağlamda kadın-erkek ilişkisi siyasal bir ilişki veya 

politik iktidar alanında cereyan eden bir ilişki değildir. Çaha’nın (1996: 25) belirttiği 

gibi karı-koca ilişkileri erkeğin lehine sonuçlanır. Aile içi hizmetler kadına ayrılırken 

erkek, aile birliğinin kanunen temsilcisi olur. Ancak sivil toplum içinde karı-koca 

ilişkisi siyasi bir mesele haline gelir. Locke, evlilik ilişkisi ile kadına eşit bir konum 

tayin ederken, sivil toplumdaki siyasi ilişkilerle bu konumu geri alır. Politik olarak birey 

rızasına ihtiyaç duyulmasını bir kural olarak sunan Locke, ‘politik ataerkilliğe’ karşı 

çıkabilmiştir. Ancak kadın söz konusu olduğunda ataerkilliğe sessiz kaldığı 

görünmektedir. 

Locke, kadının konumuna dair ikircikli bir tutuma sahiptir. Pateman, sözleşme 

teorisyenlerinin bu ikircikli tutumun kaynaklandığı zemini açıkça ortaya koyar: 

 



 11 

Ataerkilliğin iki boyutu vardır: Babaya dair (baba/oğul) ve erkeğe dair (koca/kadın). Siyasal 

teorisyenler, teorik tartışmanın sonucunu sözleşme teorisyenleri açısından bir zafer olarak 

nitelendirebilirler, çünkü ataerkinin politika dışı ya da doğal ve bu nedenle teorik bakımdan önemsiz gibi 

görünen cinsiyet ve evliliğe ilişkin yönü konusunda sessiz kalırlar. Fakat metinlerin feminist bir okuması, 

ataerkinin yenilgiden çok uzak olduğunu gösterir. Sözleşme teorisyenleri baba haklarını reddettiler, fakat 

evliliğe ilişkin ataerkil erkek haklarını tuttular ve aynı zamanda dönüştürdüler (Pateman, 2004: 124). 

Sözleşme teorisinin içinde barındırdığı ataerkilliğin (koca-kadın) analiz 

edebilebileceği bir diğer örnek Rousseau’dur. Rousseau’ya göre yaşamı idame etme ve 

türü devam ettirme isteği insana var olmanın değişik tarzlarını yaşatır. Bu süreç içinde 

insan karşılıklı ilişkilerin, hemcinslerinin yardımlarını ve karşılıklı anlaşmaların 

faydasını görür. Dolayısıyla insan ihtiyaçlarını güven içinde karşılama sürecini ailesel 

bağlardan başlamak üzere diğer örgütlenme tarzlarına kadar geneller (Rousseau, 1998: 

138-141; 1982: 25). Rousseau’da görüldüğü gibi sözleşme fikri, mülkiyet fikriyle 

birleşince ‘herkesle eşit’ ama ‘aynı anda özgür’ olmanın garantisi şeklinde görünür. 

Doğa durumunun bir bakıma üretim yapmayan, olanla yetinen insan imgesi 

sadece Rousseau’da vardır. Doğal insanın gereksinimleri ile olanakları arasında bir 

paralellik vardır. Dolayısıyla doğa durumunun, toplumsal yaşamı oluşturan şeylerin 

yokluğu olarak tanımlanmasından itibaren bu aynı zamanda doğa durumu ile sivil 

toplum arasında bir kopukluğun olduğu anlamına gelir. Toplumsal olarak belirlenmiş 

her şeyin doğa durumunun dışına çıkarılması, sivil toplumun hiçbir yönüne doğal 

gereklilikler atfedilmediği gibi toplumun tarihsel dönüşüm ve eleştiriye açık olmayan 

hiçbir yönünün de kalmadığı anlamına gelir (Savran, 2003: 47-49). 

Kadının modern dönemde konumunun değişmesini beklemek siyasi otoritenin 

politik mücadeleden muaf olduğunu söylemek demektir. Savran, modern dönemde de 

kadının konumunu belirleyen sürekliliklere dikkat çeker; 

…Patriarkanın moderniteyi önceleyen biçimde toplumsal cinsiyete göre yapılaşmaya yatkın bir 

“kamusallık alanı” söz konusu olmadığı, kamusal erk kişilere-hanedanlara-hükümdarlara yapışık bir 

nitelik taşıdığı ölçüde şunu söylemek mümkündür: kamusal alanın modern biçimde yapılaşmasında 

toplumsal cinsiyet oluşturucu bir unsurdur: Yurttaşlık hak, mülkiyet, cinsiyet-yüklü ilişki biçimleri olarak 

oluşmuştur. Modern özel/kamusal ikiliği patriarkayı bir kalıntı olarak değil, yeni biçimiyle oluşturucu bir 

unsur olarak içerir (Savran, 2004: 113). 



 12 

Modern dönemin patriyarkayı nasıl yeni bir biçimde oluşturduğuna dair analiz 

Wollstonecraft’tan gelir. Wollstonecraft, başta Rousseau olmak üzere dönemin 

teorisyenleriyle diyaloga girer. Wollstonecraft, Kadın Haklarının Gerekçelendirilmesi 

kitabında sivil toplumun, kadını erkeğin yararlandığı eğitim gibi olanaklardan uzak 

tuttuğunu iddia eder. Rousseau’nun başta Emil olmak üzere eserlerine sürekli 

göndermeler yaparak kadın cinsinin nasıl adım adım inşa edildiğini (eğitim, ahlak ve 

zevkler bakımından) örneklendirir. Wollstonecraft’a göre Rousseau, kız çocuklarının 

doğuştan itibaren kendi fiziksel görünüşleriyle ilgilendiklerini kanıtlamak için saçma 

sapan öyküler anlatır. Dahası kadın yaşamı boyunca erkekten aşağı konumda olduğunu 

göstermeye çalışan Rousseau’nun örneklerini (kadının çocuğunu bırakıp askere 

gidememesi, kendi davranışlarında kendini ölçüt alamaması ve ana babaya itaat gibi) 

tek tek analiz eder. Buna rağmen Rousseau’nun kadının erkek gibi eğitilirse kadınlar 

üzerine kurulan gücün kaybolacağına dair görüşünü aktarıp eğitimin (eğitim gibi 

fırsatlardan yararlanmamak kamu alanından belli bir dışlamayı içinde barındırır) 

önemini sıkça ifade eder (Wollstonecraft, 2007: 96, 189, 215, 230).  

Sivil toplum ve politik erki bir olarak gören sözleşmeci teorisyenlerden farklı 

olarak Hegel ile birlikte ‘devlet’ ‘sivil toplum’ birlikteliğinde bir kırılma yaşanır. Sivil 

toplum Hegel’de devlet öncesi bir oluşum olarak karşımıza çıkmaya başlar. Hegel’i 

diğer teorisyenlerden ayırt eden ve tartışılmasını gerekli kılan bir diğer özellik ise 

evrensellik ilkesidir. Hegel; kanunda, felsefede, bilimde ve diğer alanlarda evrensel, 

genel, yaygın olan kuralların kavramların ve yasaların su üstüne çıktığı süreçleri açığa 

çıkarmak için uğraş vermiştir (Knapp, 1986: 587). İşte sivil toplumdan devlete geçiş 

süreci ve temellendirilmesi de bu evrensellik arayışının ürünü olarak görülebilir. 

Evrensel, genel ve yaygın olan kurallar belirleyici olunca Hegel’de ‘sözleşmeye 

dayalı’ devlet fikri kabul görmez. Hegel’e göre sözleşmeye içkin olan mantık kendi 

bireysel varlıklarını yabancılaştırmamış olan bireyler topluluğuna götürür ki bu birlik 

biçimi zaten sivil topluma hakimdir. Aynı şekilde Hegel, sözleşmeci kuramların 

bütünün bireysel olana öncel olduğunu gözden kaçırdıklarını ifade eder. Birey varlığını 

toplumsallıktan alır ve toplumsallık dışındaki birey sadece bir soyutlamadır (Savran, 

2003: 121-123). Dolayısıyla Hegel, genel anlamda sözleşme teorisyenlerinin üzerinde 



 13 

durduğu sözleşme bağına itibar etmez. Kaldı ki bireyin varlığını değil tümel birlikleri 

öncel olarak kabul etmektedir. 

Hegel’de sivil toplum uyumluluk üzerine kurulu olan aile yaşamından farklıdır. 

“Tarihsel bir gelişme olarak modern toplumda olgunlaşan sivil toplum pazar ekonomisi, 

ekonomik firmalar, sosyal sınıflar, gönüllü kuruluşlar kısaca devlete bağımlı olmayan 

kural, kurum, kuruluş, oluşum ve pratiklerin karmaşık bir ağından oluşur” (Pelczyenski, 

1984’den aktaran Çaha, 2000: 30). Sivil toplumdaki bu farklılıklar Hegel’de ayırt 

edicidir. Sivil toplumdaki farklılıklar nedeniyle devlet, buradaki bireylerin, grupların 

çıkarını koruyacak ve güvencesi olacak bir yapı haline gelir. Sivil toplumdan devlete 

geçiş rasyonalizasyonun ürünü olarak karşımıza çıkar (Çaha, 1996: 30). Sözleşme 

teorisyenlerinde genel anlamda huzursuzluk, korku, güvensizlik ya da doğal eğilim 

olarak politik erke duyulan ihtiyaç Hegel’de yerini rasyonel kaygılara bırakır. 

Devlet-toplum ilişkisi Hegel’de sözleşme bağıyla oluşturulmamaktadır. 

Bireylerin doğal olarak devlet otoritesini kabullenmesine dayanır. Sivil toplum içindeki 

çelişki, çatışma ve uyumsuzluk tarihsel süreç içerisinde kendisini rasyonalite 

çerçevesinde sürdüremez. Tarihsel töz/ruh ancak devlet içinde rasyonel bir istikrara 

kavuşur. Buna karşın devlet, sivil toplumdaki farklı tarafların/çıkarların güvencesi olur. 

Bu ise yasa ve kanunlarla donanan devletle yerine getirilir. Sivil toplumdaki 

farklılıkların yaşayabilmesinin koşulu güçlü donanımlı devlete bağlanır (Çaha, 2000: 

31; Tunçay, 2003: 10). Bu çerçevede çatışmayı içinde barındıran sivil toplumun hangi 

araçlarla nasıl rasyonel bir dengeye evrildiği sorusu önem kazanmaktadır. 

Sarıbay, “Hegel(in) bireyin kendi çıkarını gözetirken, aslında bunun kendi 

dışındakilerin çıkarlarını gözetmesiyle ilişkiselliği içerdiğinden dolayı; öznel çıkar 

gözetiminin, son tahlilde, başka herkesin ihtiyaçlarının tatminine de katkı yapacağına 

dikkat çekmiştir” (Sarıbay, 2003: 16).  

Smith’e göre sivil toplumda çatışmanın aşılması yasa, özgürlük gibi kavramların 

evrenselleştirilmesi bağlamında çözülür. Hegel’de yasa ve özgürlük arasındaki ilişki 

sivil toplum-devlet arasındaki dolayıma işaret eder. Özgürlük sadece kanunlarla 

yönetilen bir yerde (devletle) mümkün olabilir. Hegel, kanunlarla yönetilen bir devlet 



 14 

ile üyelerinin her birini tanıma ve saygıyı içeren bir yer ima eder. Temelde sivil toplum 

ve devleti içeren sivil hayatı yapılandıran çeşitli ‘kategoriler’ sadece özgürlüğü 

kısıtlayan değil aynı zamanda karşılıklı olarak her biri diğerinin hakkını tanımayı 

bekleyen kişiler için gerekli bir kontekstir. Hegel için özgürlük interaktif (birbirini 

etkileyen) bir kavramdır. İnsanoğlu sadece sosyal kurum ve doğa ile ilişkilerinde 

kendini ifade ettiğini gördüğünde özgür olur. Dolayısıyla özgürlük arzularımızı ve 

eğilimlerimizi içeren doğadan hem ayrı hem de ona egemen olduğumuzun farkındalığını 

içerir (Smith, 1989: 5). Bu bağlamda rasyonel irade ve özgürlük arasındaki bağ 

‘keyfiyet’ iradesini aşmaktadır. Hak/yasa Hegel’de evrensel olan öz-kararlılık olarak 

tanımlanan ‘rasyonel irade’dir. İradeyi sadece ‘keyfiyet ’ olarak anladığımız sürece o 

gerçekten özgürlük değildir. Keyfi iradenin öz-kararlılığı bir özgürlük ‘anı’ olarak 

henüz rasyonel özgürlüğü geliştirememiştir (Smith, 1989: 7).  

Sivil toplum içindeki çatışmanın dengeye evrilmesinden başka Hegel’de 

homojen bir bütünlük olarak tanımlanan aile alanına daha yakından bakmak gerekir. 

Pateman’a göre “Hegel, aile, sivil toplum ve devlet arasında üçlü bir ayrım sunar, fakat 

aile ile toplumsal hayatın kalan kısmı arasındaki ayrım, sivil toplum tartışmalarında 

değişmez olarak “unutulur”. “Sivil”, “kamusal” ve “özel”in anlamlarındaki kayma 

dikkate alınmaz…”(Pateman, 2004: 121). Çaha’ya göre toplumsal yaşamı aileyle 

başlatan Hegel, kadınların tarihsel olarak kendilerini dış dünyaya bağlayacak tarihsel bir 

ruha sahip olmadıkları için onlara aile hayatı içinde yer verir. Tarihsel ruha sahip 

olmayan kadınların aile hayatını aşıp sivil topluma ya da devlete ulaşmaları mümkün 

görünmemektedir. Dolayısıyla aile hayatı içinde olan kadın, ihtiyaçlar ve isteklere 

bekçilik eder (Çaha, 1996: 31). Hegel, aile, sivil toplum ve devlet şeklindeki üçlü 

ayrımında kadını aile içinde konumlandırırken tarihsel ruh olarak okunabilecek Geist, 

‘erkek’ özellikleri ile adeta karakterize edilir. 

Sürekli tekrar üzerine kurulu olan aile hayatı içindeki kadının karşıtı olarak 

Geist, eylemlilik karakteri olarak anlam bulur. Hegel’in politik düşüncesinde doğadan 

çıkan Geist, gelenek, kurumlar, yasalar ve insani pratikler gibi eyleyen öznelerin 

özdüşünümünden doğayı ikinci dünya/doğa haline getirir. Geist, bir bakıma dışsallığı 

amaç edinen bireyi aşan bir ilkedir. Geist, verili olanı değiştirerek dönüştürerek 



 15 

kendisini tarih içinde dışsallaştırır. Ancak burada önemli olan Hegel’in Geist kavramını 

toplumsal cinsiyetle ilişkilendirip ilişkilendirmediğidir. Hegel, bir taraftan öznelliği ve 

bireyselliği toplumsal bağlamda değerlendiriken diğer taraftan kadınların geleneksel 

cinsiyet rollerini, cinsiyete özgü farklılıkları, Geist’in rasyonel ontolojisine bağlar. 

Hegel’in rasyonel antolojisi karşıtlıklar üzerine kuruludur. Kadınlar tikellik 

(besonderheit), dolaysızlık (unmittelbarkeit), doğallık (naturlichkeit) ve tözsellik 

(substanzialitat) özelliklerini temsil eder. Erkek, kadınların aksine tümellik 

(allgemeinheit), dolayımlılık (vermittlung), özgürlük (freiheit) ve öznellik 

(subjektivitat) özelliklerini temsil eder (Benhabib, 1999a: 319-320). Hegel, cinsiyetleri 

oluşturan bu rasyonel ontolojiyi karşıtlıklar üzerine temellendirirken, kadını eylem 

potansiyelinden uzak olarak değerlendirir. Hegel’de Geist, kendisini dışsallaştırma 

potansiyeli olarak erkekle özdeşleştirildiği için kadın politik alanın dışında genel olarak 

da tarihin dışına itilir. 

Benhabib’e göre kadının tözsel varlığı aile hayatı içerisindedir. Geist, kendini 

aşarak iki kola ayrılıp (dünyanın üstünde ve dünyaya karşı) ikinci dünyayı oluşturur. 

Doğanın insanlaştırılması ve tarihin oluşturulduğu bu süreç, insan pratiklerinin 

dışsallaşması/nesnelleşmesidir. Dolayısıyla kadınlar aile hayatından tümellik alanına 

geçemedikleri için tarih yapıcı faaliyetlerin dışındadırlar. Onların görevi yeniden üretim 

olan özel alandaki (çocuk bakımı, erkeklerin duygusal ve cinsel ihtiyaçları) 

faaliyetlerdir. Bu nedenle kadınların hayatlarının tekrara mahkum olduğu söylenebilir 

(Benhabib, 1999a: 322-323). Özetle kadınlar tekrara mahkum oldukları için eylemlilik 

göstermezler. 

Benhabib’e göre cinsiyetler arasındaki farklılıklar Hegel’in Tarih Felsefesi 

Üzerine Notlar eserinde kültürel, simgesel ve toplumsal olarak kurulur. Cinsiyetler 

arasındaki işbölümünü ise rasyonel ve normatif olarak bulur. Özel alanda yer alan 

kadına karşılık erkek, kamusal alanda varlık kazanır. Hegel’in cinsiyetler arası yaptığı 

bu ayrım diğer iki etik alan olan sivil toplum ve devlette erkeğin etkinliğini ontolojik 

olarak temellendirecek özelliklerle pekiştirir. Knox, bu durumu açıkça ifade etmektedir: 



 16 

Böylece cinsiyetlerden biri, özgür tümel bilgi ve karar verme gücü arayışıyla, yani kavramsal 

bilginin özbilinci ve nesnel nihai ereğe karar verme gücü arayışıyla, kendi kendisine yeterli olabilmek için 

kendisini ikiye bölmekle meşguldür. Öbür cinsiyet somut bireysellik ve duygu biçiminde bilgi ve irade 

olarak kendisinin birliğini muhafaza etmekle meşguldür. Dışsallıkla bağıntılı olarak birincisi güçlü ve 

aktif, ikincisi pasif ve özneldir. Buradan erkeğin edimli tözsel hayatının devlet, eğitim ve benzerlerinin 

yanı sıra emekte ve dış dünyayla mücadele etmede yattığı, böylelikle yalnızca kendi ikiye bölünmesinden 

hareketle kendi kendini var eden bir birlik kurmanın peşinde olduğu sonucu çıkıyor. Erkek, aile içerisinde 

bu birliği asude bir sezgisine sahiptir ve duygu düzleminde öznel bir etik hayat sürdürür. Öbür yandan, 

kadının tözsel kaderi ailededir ve aileye adanmışlıkla dopdolu olmak kadının etik düşünce kalıbını 

oluşturur (Knox, 1973’ten aktaran Benhabib,1999a :322).  

Bu bağlamda eylemlilik (dışsallık) ya da eylemsizlik (içsellik), Geist’in nasıl 

cinsiyetlendirildiğini ortaya koyarken bununla uzantılı olarak etik ve pratiklerde nasıl 

kodlandığının da ipuçlarını verir. 

Sözleşme teorisyenlerinin doğa alanı ile sivil toplum ayrımının içinde gelişen 

özel alan-kamusal alanın yarattığı çelişki “bütün erkekler özgür doğuyorlarsa nasıl olur 

da bütün kadınlar köle doğarlar” sorusunda açıkça somutluk kazanır. Savran’a göre 19. 

yüzyıl hem kadınların hem de işçilerin türdeş kamusallığı zorladığı zamanlar olmuştur. 

Eğitim ve mülkiyetle kamusal alana dahil olma arasında kurulan paralellik liberal 

teorinin çelişkisi olarak J. S. Mill tarafından ifade edilse de uzun zaman görmezden 

gelindi (Pateman, 2004: 128; Savran, 2004: 141). 

Benhabib’e göre genel olarak geleneğin verdiği eğitimle görmeyi sağlayan ‘iyi 

baba öğretisi’ en iyi liberal gelenek içinde tanımlanır. Liberal gelenek kadınlar 

hakkındaki görüşlerini talihsiz, kimi zamanda tashih edilebilir yanlış kavrayış olarak ele 

alır. Esin kaynaklarını J.S.Mill’in oluşturduğu bu gelenek, klasik metinlerde kadınlar 

için eşitlik anlayışını arayıp hayal kırıklığına uğrasalar da aydınlanmanın istekleri 

(eşitlik, özgürlük, kendini gerçekleştirme) ile kadının istekleri arasında uzlaşmazlık 

bulmazlar (Benhabib, 1999a: 316-317).  

                                                
 Sözleşme teorisyenleri bir yandan insanın doğumuyla elde ettiği özgür hakları savunurken bunun nasıl 

olur da kadını kapsamadığı sorusu Mary Astell’in ifadesiyle anlam bulur (Pateman, 2004: 128). 



 17 

Hem liberal teoride hem de Mill’in görüşlerinin temelinde yasalara verilen tanım 

ayırt edicidir. Mackinnon’a göre eşitsiz evlilik yasaları var olan eşitsizliği 

kuramsallaştırarak devam ettirirler. Eşitsizliğe zor kullanma eklenince eşitsizlik devam 

eder. Zor kullanma devletin elinde olduğuna göre ‘yasa’ların analizi kaçınılmazdır. 

Yasalar kadını hem boyunduruk altında tutan hem de insanlığın gelişimine ket vuran 

düzenlemelerdir (Mackinnon, 2003: 62). The Subjection’da, kadın bağımsız ve 

otonomisi güçlü bir argument olarak yer alır. Mill’e göre kadın esas olarak erkekle aynı 

kapasiteye sahiptir. Çevre ve baskıcı etkilerden çok yürürlükteki kurumlar/yasalar 

kadının bilim, sanat gibi alanlarda katkı yapmasını engeller. Ancak Mill, daha çok kaba 

kuvveti ve fiziksel gücü tartışır ki bu kadını boyunduruk altına alan ve erkek 

egemenliğinin temelini oluşturan bir şeydir (Bodkin, 1999: 52). Mill’in aile ve özelde 

evlilik kurumu içinde cinsiyet eşitliği üzerinde durması sıkça birçok feministin 

kendisine atıf yapmasını sağlamıştır. 

Cinsiyet eşitsizliğinin nedeni olarak toplumsal pratiklere sıkça başvurulmasına 

ek olarak kadın erkek arasındaki farklılıkları aşıp eşitliği yasal olarak temellendirmek 

için doğal eşitliğe vurgu yapılması liberal teorinin ayırt edici özelliğidir. Mackinnon’a 

göre Mill’in temel vurgusu kadın ve erkeğin yasal olarak eşit konuma gelmeleridir. Bu 

koşulun sağlanmasıyla zaten doğal olarak eşit olan bu iki cinsin toplumsal olarak eşit 

olacağı vurgulanmaktadır. Mill, yasalar önünde eşit olma fikrini temellendirmek için 

kadını erkekten ayırt eden (öyle sanılan) davranış, kişilik, karakter ve güdü gibi bazı 

inançların altını oymaya çalışır. Ona göre kadına ait özellikler (sinirlilik, şehvet) 

erkeklerde de olabilir ya da kadının bu özellikleri aşırı derecede genelleştirilmiş olabilir. 

Kadının sahip olduğu düşünülen bazı özellikler (yaratıcılıktan yoksunluk, ün kazanma 

arzusunun eksikliği) hem kültürel hem de çevresel özellikler bakımından 

sınırlandırılmış olabilir. Dolayısıyla cinsiyetler arasındaki yapay eşitsizlik kaldırıldıktan 

sonra mevcut özelliklerin doğal olup olmadığı anlaşılabilir (Mackinnon, 2003: 63). Mill, 

liberal felsefenin temel dayanağı olan ‘bireycilik’ anlayışını kadın konusunda çıkış 

noktası yapar. Mill, kadına atfedilen ve çoğu zaman özel alanda var olmasının nedeni 

olarak sunulan doğaya yatkınlık meselesini sorunsallaştırır. Ancak var olan farklılıkları 

tamamen bireyselleştirmek feminizmin evrensel ortaklıklarını azaltırken var olan 



 18 

eşitsizliği ortadan kaldırmaz. Sadece yasal düzenlemeleri öngörür ki bu da halen liberal 

feminizme getirilen eleştirilerin kaynağını oluşturur. 

Huges ve Hall’a göre bir sınıfın ilgisinin yeterince dikkate alındığını temin 

etmenin tek yolu siyasi katılım yolunu açmaktır. Mill, evli kadınların koca şiddetine 

karşı daha katı önlemlerin alınmasına, çocukların velayetini alma hakkına ve mal/mülke 

sahip olma hakkını savunmuştur. Mill’in tercih ettiği düzenlemenin önemi, insan doğası 

hakkında varsayımlara dayalı bir iş bölümüne dayanmasıdır. Bunun yanı sıra Mill, 

gücün daha fazla hissedildiği alanla, gücün etkilerinin hissedildiği özel alan şeklinde 

güç bölünmesine işaret eder ( Hughes ve Hall, 1979: 527-532). Bodkin’e göre Mill, 

basitçe sadece kadına oy hakkını savunmadı aynı zamanda bütün meslek gruplarının 

kadına açılmasını savundu. Bu istek basit bir adalet sorunu olmaktan çok aynı zamanda 

ekonomik etkililiğin temeli olarak öne sürüldü (Bodkin, 1999: 52). Mill, kadının siyasal 

alana ve bütün sosyal alanlara dahil edilmesi gerektiğini savunurken bunun gerekçesini 

ekonomik temellerde aradığını söylemek gerekir. Mill’in görüşleri klasik ekonomi ve 

siyaset düşüncesinde kadının yerini somutlaştıran klasik bir örnektir. 

Sözleşme teorisyenlerinin dayandığı doğa-medeniyet karşıtlığı Marx’ta yeniden 

birlik üzerine kurulur. Bu ilişki sivil toplum-devlet ilişkisine yeni bir bakış açısı 

getirirken kadın deneyiminin yerini de tayin eder. Marx’ın sivil toplum-devlet ayrımı 

genel anlamda Hegel’in sivil toplum analizlerine dayanarak oluşur. Ancak Marx’ın 

özgünlüğü sivil toplum-devlet ayrımında belirleyiciliği/önceliği sivil topluma 

vermesidir. Bu belirleyicilik aynı zamanda Marx’ın (Engels’le birlikte) dayandığı 

diyalektik materyalizmi ve kapitalizm tahliliyle gelişir. Marx, Hegelyen sivil toplum 

analizi ile ilgili Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı’ da şunları belirtmektedir: 

Araştırmalarım, devlet biçimleri kadar hukuki ilişkilerin de ne kendilerinden, ne de iddia edildiği 

gibi insan zihninin genel evriminden anlaşılamayacağı, tam tersine bu ilişkilerin kökenlerinin, Hegel’in 

18. yüzyıl İngiliz ve Fransız düşünürlerinin örneğine uyarak ‘sivil toplum’ adı altında topladığı maddi 

varlık koşullarında bulundukları, ve sivil toplumun anatomisinin de, ekonomi politiğin içinde aranması 

gerektiği sonucuna ulaştı (Marx, 1979: 25). 



 19 

Marx, Hegel’in sivil toplum kavramsallaştırmasından yararlanmakla birlikte 

analizlerinin sonucunda açıkça Hegel’den ayrılır. “…Üretim ilişkilerinin tümü, 

toplumun iktisadi yapısını, belirli toplumsal bilinç şekillerine tekabül eden bir hukuki ve 

siyasal üstyapının üzerinde yükseldiği somut temeli oluşturur. Maddi hayatın üretim 

tarzı, genel olarak toplumsal, siyasal ve entelektüel hayat sürecini koşullandırır” (Marx, 

1979: 25). Açıkça anlaşılacağı gibi üretim ilişkileri ve üretim tarzı Marx’ta siyasi 

sürecin belirleyicisi olmaktadır. Hegel’in siyasi yapıya atfettiği ‘çatışmayı dengeleme’ 

işlevi tamamen alt üst olur. Çünkü Marx’ta siyasal yapı ile sınıflar arasındaki ilişki 

açıktır. “…Devlet, siyasal düzen,…ikincil öğeyi ve uygar toplum, ekonomik ilişkiler 

alanı belirleyici öğeyi oluşturur” (Engels, 1979: 61). Marx’ta siyasi yapılanma sivil 

toplum içinde varolan çatışmaları Hegelgil anlamda dengelemeyi değil, çıkar 

çatışmalarının uzantısı olarak kurumsallaşır. 

Keane’e göre sivil toplum, devletten ayrı olarak konumlanırken belirli bir 

tarihsel aşamaya özgü olarak da kavranır. Genel anlamda 17. ve 18. yüzyıllarda beliren 

‘sivil toplum’ sermaye ile emek arasındaki ‘siyaset dışı’ ilişkiyle karakterize edilen bir 

durumdur. Dolayısıyla sivil toplum içerik olarak da burjuva toplumunun ürünüdür. Sivil 

toplum içinde varlığını sürdüren dernekler, evler, hastaneler vb. kurumlar burjuva 

iktidarının altında olduğu için değersizleşirler (Keane, 1994: 56-57). Marx’ın, sivil 

toplumun oluşum tarihinde temel referans noktası toplumun siyasetten arınması (de-

politicisation) ve siyasal devletin kurulması şeklinde okunabilir. Marx’ta sivil toplum, 

belli bir tarihsel aşamaya tekabül etmekle birlikte emek sermaye arasındaki çelişki, sivil 

toplum-devlet ayrımının da kaynağını oluşturmaktadır. Marx’a göre “Sivil toplum 

kavramı, mülkiyet ilişkilerinin antik çağ ve orta çağ cemaatçiliğinden tamamen koptuğu 

on sekizinci yüzyılın bir ürünüdür…Sivil toplum, burjuvaziyle gelişmiştir ” (Marx ve 

Engels, 1968: 66-67). Dolayısıyla Marx’ın sivil toplum kavramı açık bir şekilde belli bir 

dönemi karakterize eder. 

Sivil toplum bir eleştiri konusu olarak ele alındığında altyapı ve üst yapıya ait 

unsurları barındırır. Dolayısıyla sivil toplum eleştirisi sadece kapitalizmin eleştirisi 

olarak ele alınamaz. Aynı zamanda kapitalizmin üzerine inşa edilen ideolojinin eleştirisi 

olarak da okunabilir. Özetle eleştiri, ideoloji tarafından hem doğallaştırılan hem de 



 20 

evrenselleştirilen yönü gözler önüne serer (Savran, 2003: 198). Atılgan’a göre “Marx’ın 

ideoloji anlayışı entelektüel gelişiminin belirli bir evresine kadar, insan bilincindeki ters 

yüz olma halinin gerçek çelişkilerini çözmeye yönelik pratik bir etkinlikle ortadan 

kaldırılabileceğini savundu” (Atılgan, 2001: 32). Bu bağlamda kapitalizmin bireysellik, 

hukuk gibi yapı taşları ve bunların sivil toplumda işlerlik kazanması eleştirinin odağını 

oluşturur. 

Doğa-medeniyet arasında kurulan karşıtlık ilişkisi sözleşme teorisyenlerinin 

politik alanı tasavvur etme biçimi olarak karşımıza çıkmıştır. Ancak Bobbio’ya göre 

Marx’ın sivil toplum analizini önceki teorisyenlerden ayırt eden en önemli özelliklerden 

biri, karşıtlık yerine birlik üzerine kurduğu ontolojik temeldir. Babbio’ya göre doğal 

hukuk geleneğindeki antitez doğa-medeniyet üzerine kurulu iken Hegelci-Marksist 

gelenekte antitez sivil toplum-devlet ayrımına dayalıdır. (Bobbio, 2004: 97). Savran’a 

göre Marx, insanın edilgen bir varlık olarak doğanın içinde yer aldığını savunan 

romantiklerin aksine ‘dolayım’ (maddi emek) anlayışı öznellik ve nesnellik açılarından 

dönüşüme açıktır. Bu doğanın tarihe tamamen bağlı olduğu anlamına gelmez. Dolayıma 

karşın doğa, doğa olma özelliğini korur (Savran, 2003: 211). Marx’ın dolayım 

anlayışıyla kurduğu ilişki, emek-doğa ilişkisinin birliğine ve karşılıklı dönüşüme işaret 

eder.  

Emek-doğa arasında kurulan birlik silsilesi, cinsiyete dayalı iş bölümüne de 

uygulanabilir. İnsanın toplumsal bir varlık olması onun biyolojik varlığının dışlandığı 

anlamına gelmez. Cinsiyete dayalı işbölümü, toplumsal iş bölümü olarak kavranmasına 

rağmen temelini doğal bir işbölümü ile doğal farklılığın devam ettirildiği bir süreci 

kapsar. Toplumsalın farkı bir yandan biyolojinin diğer yandan da toplumsal ilişkilerin 

özgüllükleri tanınıp aralarındaki niteliksel fark hesaba katıldığında açığa çıkar (Savran, 

2003: 212). Dolayısıyla cinsiyete dayalı iş bölümü ‘toplumsal olan’ tarafından 

belirlenir, ama biyoloji bu belirlemenin önkoşulu ve temelidir (Lucas 1981’den aktaran 

Savran, 2003: 212). İşte bu belirlenimin sürdürülüp yeterince analiz edilmemiş olması 

feministlerin eleştirilerine maruz kalmıştır. Mckinnon’a göre Marx, kadını doğayla 

özdeşleştirdiği ve veri olarak doğayı kabul ettiği için toplumsal cinsiyet ayrımı üzerinde 

durmaz (Mckinnon, 2003: 33). Doğa öncelendiği için cinsiyetin toplumsal farklılıkları 



 21 

nasıl yarattığı dahası bunun nasıl devam ettirildiği yönündeki yeniden üretim süreci de 

üretim sürecinin kavramlarıyla analiz edilir. Ancak analiz ekonomik hayatın özel alana 

uyarlanmasından başka bir şey olmadığı ve kadın deneyimini ikincil kıldığı için 

feministler tarafından sıkça eleştirilecektir. 

1.2. Çağdaş Sivil Toplum: Sivil Toplum Kavramının Dönüşümü 

Sivil toplum-devlet ikileminde kabaca sivil toplum ve politik toplumu üst 

yapısal çerçeve içine yerleştiren Gramsci, sivil toplumu alt yapısal bir unsur olarak 

karakterize eden Marx’ın katkısını ters yüz eder. “Gramsci[nin], sivil toplumun sol 

radikal eleştirisinde modern bir yenilenmeyi yansıttığı söylenebilir….Gramsci, Marx’ın 

takipçisi olmasına rağmen sivil toplum kavramı doğrudan Hegel’le bağlantılıdır” 

(Cohen ve Arato, 1992: 142). Gramsci’nin üst yapısal bir ürün olarak sunduğu sivil 

toplum kavramı hiç kimsenin görmezden gelemeyeceği bir katkı sağlar. Artık 

Gramsci’nin yaptığı açılım olmadan sivil toplum tartışması mümkün görünmemektedir. 

…Gramsci’nin Hegel’e göndermede bulunduğu esnada düşündüğü sivil toplum, başlangıç 

uğrağındaki, yani devletin daha sonra baş etmek zorunda kalacağı çelişkilerin patladığı uğraktaki değil, 

çeşitli çıkarların (korporasyonların) örgütlenme ve düzenlemelerin devlete geçiş için zemin hazırladığı 

nihai uğraktaki sivil toplumdur (Bobbio, 2004: 104).  

Bu bağlamda Hegel’de devlet ayırt edici bir uğrakken Gramsci’nin ilgisi 

tamamen sivil toplumdur ki bu alan üst yapısal bir fenomen olarak kavranır. 

Gramsci’nin hem Hegel’den hem de Marx’tan ayrılan yönü onun yüksek derecede 

orijinal olan üç katmanlı kavramsal anlayışıdır. Cohen ve Arato, Gramsci’nin bakış 

açısını Hegel’e karşı daha inandırıcı bulur. Gramsci, sivil toplum düzlemine hem aileyi 

hem de politik kültürü yerleştirir. Marx ve Hegel’den farklı olarak Gramsci’nin düzlemi 

kapitalist ekonomiyi içermez (Cohen ve Arato, 1992: 143) Gramsci’nin temel 

problematiği ekonomi ve politik güce odaklanmayan ancak bu alanlarla ilişkili olarak 

kavranabilecek bir sivil toplum okumasıdır.  

Gramsci’ye göre devlet ve politik iktidar arasında konumlanan sivil toplum, bir 

yandan yönetimi diğer yandan toplumu içine alan ve ideoloji ile karakterize edilebilen 

ilişkilerle doludur. Bu çerçevede bir yandan ‘siyasal toplumun’ uyguladığı egemenlik 



 22 

işlerlik kazanırken; diğer yandan ‘sivil toplumun’ hegemonya işlevi devam etmektedir. 

Ancak sivil toplum bu bağlamda maddi yaşam koşulları ile politik toplum arasındaki 

ilişkinin ürünü olarak okunabilir (Gramsci, 1986: 22, 101). Çaha’ya göre Gramsci, 

devleti Hegel gibi tarihin nihai amacı olarak kuşatıcı soyut bir son yerine araç olarak 

görme eğilimdedir. Dolayısıyla devlet genel çıkarın temsilcisi olmaktan uzaktır. Devlet 

ancak hegemonyayı elinde bulunduran grupların çıkarlarını temsil edebilir. Devlet, 

toplum üzerinde aşkın bir varlık olarak bulunmaz, aksine toplumda hegemonyanın 

sürdürülmesinde bir araç görevini üstlenir. Hegel’de devlete biçilen sonsuzluk 

Gramsci’de hegemonyanın ömrüyle sınırlı bir varlık kazanır. (Çaha, 2000: 39). Hegel, 

sivil toplumdaki çatışmaları dengeleyecek aşkın bir kurum olarak devleti sunarken 

Gramsci, devleti geçici bir aşama olarak betimler ve onu araçsallaştırır. 

Gramsci’de sivil toplum hegemonya işleviyle bağlantılı olarak kurulur. Sivil 

toplum üç tamamlayıcı görünüme sahiptir. Bunlardan birincisi; yönetici sınıfın 

ideolojisi olarak bütün ideoloji alanlarını (bilim, sanat vs.) kapsar. İkincisi, toplumsal 

katmanlara yayılmış olan bir dünya görüşü olarak karşımıza çıkar ki bu da yöneticilerle 

organik bağı hedef alır. Üçüncüsü, ideoloji yaratan, yayan örgütler ve gereçler olarak 

karşımıza çıkar (Porteli, 1982: 13-14). Sivil toplumu karakterize eden bu üç boyut 

aslında bize hegemonyanın işlerlik aşamalarını vermektedir. Gramsci, sürekli olarak 

yeni uygarlık yaratma, uygarlık ile ekonomik üretim aygıtı arasında ilişki kurmayı amaç 

edinen devletin yeni insanlık tipi yetiştirme zorunluluğundan bahseder. Tam da bu 

noktada Gramsci, sorduğu iki soruyla hem bireyin kamusal insana dönüşümünü hem de 

bu süreçteki özgürlüğü sorunsallaştırır. “…Her birey nasıl “kamusal insan”la tek vücut 

olabilecek? Zorunluluğun ve zorun “özgürlük” olabilmesi için eğer gönül hoşluğuyla 

benimsemeleri ve işbirliği etmeleri isteniyorsa, bireyler üzerinde eğitsel baskı nasıl 

kurulacak?” (Gramsci, 1975: 322). Bu sorularla Gramsci, bireyin kamusal insana 

dönüşümünü özgürlük meselesi bağlamında kurarak sivil toplumun/hegemonyanın 

işleyiş biçimine de açıklık getirmektedir.  

Porteli’ye göre Gramsci, her ikisi de üst yapısal unsurlar olan sivil toplum ile 

politik toplum arasında herhangi organik bir ayrım olmadığı iddiasındadır. Kamuoyu 

sivil toplumla hükümet arasında onamayı sağlayan somut bir örnektir. Dolayısıyla sivil 



 23 

toplum ile politik toplum arasında organik bir bağ vardır (Porteli,1982: 29-30). Politik 

toplumun dayanağı olan güç ile sivil toplumun onay/konsensüs kaygısı birbirini 

destekleyen formlar olarak karşımıza çıkar. Bu çerçevede gazete, radyo, partiler ve 

parlemento onama mekanizmasının farklı gereçleri olarak algılanabilir. 

Sivil toplum ve politik toplum arasındaki ayrım teorik olarak korunur. Çünkü 

yalnız politik toplum yararına işleyen bir süreç Gramsci’nin ‘devlete taparlık’ adını 

verdiği tehlikeli teorik bir yanılgı ortaya çıkarır. Ancak bir çok örgütün hem sivil 

toplum hem de politik toplum ilişkileri arasında yer aldığını söyleyebiliriz (Porteli, 

1982: 35-37). Sivil toplum ve politik toplum birbiriyle ilişki olan üst yapısal 

oluşumlardır. Bu yönüyle sivil toplum alanı aynı zamanda bir mücadele alanıdır. Çünkü 

sınıflar onayın üretildiği yer olarak sivil toplum alanında yer bulmak zorundadırlar. 

1.3. Burjuva Kamusallık Alanı: Toplumsal Cinsiyet Körlüğü 

Kamusal alan tartışmalarında klasik liberal geleneğin etkisini gözlemlemek 

mümkündür. Habermas’la birlikte liberal teorinin yeni kavram ve çözümlemelerle 

kamusal alan anlayışına ve özelde sivil toplum kuruluşlarına yeni bir işlev yüklediğini 

görmek mümkündür. Habermas, liberal kamusallık anlayışını tahlil ederken aynı 

zamanda kamusallık anlayışının dönüşümünü de analiz eder. Bu açıdan Habermas’ın 

‘politik kamusal alan’ kavramsallaştırmasının dayandığı temel noktalar ve yarattığı 

anlam genişlemesi bakımından irdelenmesi gerekir. ‘Sistem’ ve ‘yaşam alanı’ 

arasındaki ilişkiye bağlı kalarak kamusal alan - sivil toplum arasındaki ilişki, özel alanın 

yeni konumu, farklılık ve bunun temsili gibi konularda görüşlerinin sağladığı açılım ve 

sınırlılıklar tartışılacak birkaç izleği vermektedir. Buna ek olarak kamusallığın siyasal 

işlevindeki dönüşüm ile birlikte önerdiği söylemsel kamusal modelin ‘dahil etme’ ve 

‘temsil’ kapasitesi de (özellikle kadın gruplarında) tartışma alanı içindedir. 

1980’lerden sonra adeta yeniden keşfedilen kamusal alan tartışmalarının 

nedenleri arasında politik meşruiyet ve toplumsal dönüşümlerin zorunlu baskısı 

sayılabilir. Bu açıdan bakıldığında Habermas’ın Habermascı kamusal alan fikrinin 

görünürlük kazanması ya da çokça tartışılmasının iki temel nedeni bulunmaktadır. 

Bunlardan birincisi; Habermascı modelin kapitalist toplumdaki liberal demokrasiyi 



 24 

eleştirme potansiyelidir. İkincisi; ‘eleştirel akıl’, ‘rasyonel rıza’ gibi modern özyönetim 

kavramıyla bağ kurarak, hukuk devleti ile müzakereci demokrasi arasındaki ilişkiyi 

radikalleştirerek ulaştığı ‘radikal demokrasi’ fikridir (Özbek, 2004: 26). Bu iki temel 

vurgu Habermas’ın burjuva kamusal modelini tahlil ederken kullandığı argümanları 

sunmakla birlikte alternatif modellerin potansiyel, katkı, ve sınırlılıklarını tartışmayı 

gerekli kılmaktadır.  

1980’lerden itibaren sivil toplum tartışmalarının hız kazanması önemli olmakla 

birlikte bu sürecin kadın merkezli sivil toplum tartışmaları bağlamında yapılması da 

gerekir. Ancak böyle bir tartışma yapılırsa önceki tartışmaların ‘cinsiyet körü’ yönleri 

ön plana çıkarılmış olur. Bu açıdan Habermas’ın analizinde iki nokta üzerinde ayrıntılı 

durmak gerekir. Bunlardan ilki Habermas’ın sivil topluma yüklediği ‘demokratik baraj’ 

işlevidir. Yaşam dünyasının sömürgeleştirilmesine karşı durmak, sivil toplumu politik 

kamusal alana dönüştürme anlayışının göstergesi olarak kabul edilmektedir. İşte bu 

noktada politik kamusal alanın demokratikleşme misyonu salt STK’lara indirgenmiş 

olmasa da, STK’ların anlamı üzerinde etkili olmaktadır. Böylece STK’ların sivil 

toplumculuk anlayışının ötesinde dönüştürücü etkileri üzerine vurgu değerli olmakla 

birlikte, bu bakışın eksik bıraktığı noktalar da aydınlatılmalıdır. İkinci olarak, 

Habermas’ın, kamusallık modelinin temel izleğini ‘paranteze alma’ şeklinde özetlemiş 

olmasıdır. Bu çerçevede feministlerin farklılıkları temsil etme istemleri ile konumları 

arasındaki ilişki düşünülürse eğer Habermas’tan nasıl yararlandıklarını/aştıklarını da 

tartışmaya açmak gerekir.  

Habermas, kamusal alanı ya da genel olarak kamusallığı analiz ederken burjuva 

toplumunda iktisadi faaliyetin antikiteden farklılaşmasıyla oluşan ilişkileri ve yeni odak 

noktaları tartışır. Bu tartışmayı yaparken burjuva toplumunun/kamusunun dayandığı 

temel noktaları ve çatışmaları birlikte verir. Habermas’a göre antikiteden devralınan 

ekonomi, siyasal ekonomiye dönüşürken aynı zamanda ilişkileri de karakterize eder. 17. 

                                                
 Benzer bir tartışma yöntem konusunda da yapılmaktadır. Güç veya konum farklılıklarının etkisini kısa 
bir süreliğine de olsa azaltmak, feminist yöntem tartışmalarında üzerinde durulan bir konudur. Bu 
tartışmalarda var olan toplumsal konumların eşitlenmesi ve aşağıdan bakış önerilmektedir (Bkz: Mies, 
Marie (t.y.), “Feminist Araştırmalar İçin Bir Metodolojiye Doğru” Farklı Feminizmler Açısından Kadın 
Araştırmalarında Yöntem, İstanbul: Sel Yayıncılık). 



 25 

yüzyıla kadar oiko-despotun (pater familias, ev sahibi) içinde olan ‘ekonomik’ faaliyet 

şimdi kar esasına dayanan işletmelerde modern anlamını yaratır. Dolayısıyla burjuva 

toplumun odağı ‘oikos’ değil pazar olmuş, özel alan ise kamu erkine eklemlenme 

sürecine girmiştir (Habermas, 2002: 82-83). İşte bu süreçte kamusal ve özel alanın 

geçirdikleri dönüşüm ve yeni anlamları önem kazanmaktadır.  

Cohen ve Arato’ya göre Habermas’ın modeli, liberal teoriye karşı 

konumlanmıştır. Habermas, sadece sivil toplum-devlet arasında ayrım yapmaz. 

Habermas aynı zamanda modelini Marx’ın yeni kutuplaşma olarak tanımladığı 

kamusal-özel ayrımıyla ilişkilendirip oluşturur. Her alanı kendi içinde ikiye böler. Özel 

alanı insanoğlu [soyut] ve burjuva olarak ikiye böler. Kamusal alanı vatandaş ve özne 

[özel insan] olarak böler. Dolayısıyla Habermas, dört taraflı kategorik bir bakış açısı 

ortaya koymakla birlikte bunun sivil toplumla ilişkisinin belirsiz olduğunu onaylar. Dar 

anlamda toplum, özel/burjuvazi ala(nı)na gönderme yapar ve kamusal alan bu bağlamda 

toplum ile devlet arasında aracı olarak yer alır. Geniş anlamda ise ‘sivil toplum’ toplum 

ve devletle iç içe geçmiş bütün alanları kasteder (Cohen ve Arato, 1992: 219). 

Burjuva toplumunun kutuplaşması (özel-kamusal) sürecinde özel şahıs statüsü, 

mal sahibiyle aile babasının; mülk sahibiyle ‘insan’ın rollerini bağdaştırır. Böylece, 

burjuvanın mülk sahibi ve insan olarak ikili rollerini özdeşleştiren ‘özel’ alan, burjuva 

kamusunun siyasal öz bilincini yaratır. Pazar alanı özel alana dönüşürken, özel alanın 

çekirdeği olan aile alanı ise mahremiyet alanına dönüşür (Özbek, 2004: 48). Ancak 

Habermas’a göre mülk sahibinin statüsü kolayca özerk insanların özerkliğine 

dönüşmez, aksine burjuva özerkliği özgürlüğü değil sınırların varlığını fark ettirir. İşte 

tam burada özel çıkarları peşinde koşan soyut insanın gerçek bir unsur olması söz 

konusu değildir. Ancak burjuva vatandaşın işlevini üstlenme isteğindedir. Bunun için 

burjuvanın, vatandaşlık çıkarlarını dikkate alabilmek için kendi burjuva gerçekliğinden 

sıyrılması gerekir ki o zaman insanla özdeşleşir. (Habermas, 2002: 231). Gerçek birey 

ve burjuva birey arasındaki gerilim burjuva kamusunun işleyişini ortaya koyar. 

Ailenin üretim yeri olmaktan çıkması ile başlayan süreç giderek aileyi mahrem 

alana indirgerken, ekonomi ve politik alanın belirleyici rollerini görünür kılar. 



 26 

Habermas, 19. yüzyıldan itibaren müdahaleciliğin taşıyıcısı olan siyasal kamunun 

kurumlaşması ve burjuva toplumunun çıkarlarıyla uyum içinde olan devletin gelişimden 

bahseder. Müdahalecilik özel alan içinde halledilemeyen çıkarların, siyasal alana 

taşınması olarak görülür. Kamusal otoritenin genişlemesi özel alanı kapsaması ve devlet 

gücü yerine toplumsal gücün varlığı giderek devletin toplumsallaştırılması şeklini alır. 

Dolayısıyla devlet-toplum arasındaki ayrım tahribata uğrar. Bu iki alan arasında 

‘yeniden siyasallaşmış’ bir toplumsal alan oluşur. Bu alan özel alana müdahaleyi 

içererek liberal alandaki kamuyu ortadan kaldırır. Daha önce devlet faaliyetlerini 

kamusal kılma, kişileri ya da olayları muhakemeye tabi tutma ve politik kararların 

eleştirisini açık tutmaya hizmet ederdi. Şimdi toplumsal refah devletinde politik 

kamusal alanın eleştirel tutumu zayıflamış ve özel çıkarlara kamusal prestij sağlamaya 

yarar hale gelmiştir (Habermas, 2002: 257; 2004: 101). Habermas açık bir şekilde 

devlet ve toplum arasındaki ayrımın aşınmaya uğradığını ve bunun sonucu olarak 

apolitik bir durumun nasıl meydana geldiğini açıklar. Özbek’e göre kamusal meselelerin 

halledilmesi ve ortak kuralların yaratılması, eşit bireyler arasında eleştirel tartışmayla 

sonuçlanan konsensüsün yerine örgütler, dernekler, bunların kamu erkiyle sürdürdükleri 

çıkara dayalı pazarlıklarla üretilen; toplumsal meselelerin çözümünde kolektif iktidar 

kurma tarzı olan kamuoyu yerine kamu yararının yasal bürokratik idaresi geçer (Özbek, 

2004: 59). Devlet–toplum arasındaki ayrımın aşınması, kamu yararının 

kamuoyunu/tartışmayı atlayarak idari bir güç olarak somutluk kazanması ve nihayetinde 

bunu işler hale getiren dernekler/örgütler, Habermas’ın ‘kolonileştirilme’ süreci ile 

açıklık kazanır.  

Habermas’ın sivil toplum vurgusu tam da iletişimsel eylemi işlevsiz bırakan 

kolonileştirme sürecine karşı iletişimi güven altına alma çabasıdır. Habermas sivil 

toplumu şöyle tanımlamaktadır:  

Sivil toplum, devlet ve ekonomi dışında kalan ve yaşam dünyasının iletişimsel boyutunu güven 

altına alan gönüllü birlikler ve ittifaklardan oluşur. Sivil toplumun özü, kamusal alanın organize ettiği 

çerçevede genel menfaat sorunları üzerine problem çözme söyleminin kurumsallaşmış birlikler ağından 

oluşur. Sivil toplum, özel alanda yankılanan toplumsal sorunlara verdikleri yanıtı bir kamusal alan içinde 

yoğunlaştırarak büyüten, az çok kendiliğinden ittifaklar, örgütler ve hareketlerden oluşur. Bu ‘söylem 

düzeni’ eşitlikçidir…(Habermas, 1996: 366-367). 



 27 

Politik sivil alan/sivil toplum tanımının barındırdığı ‘demokratik baraj’ işlevini 

Fraser de paylaşır. Fraser’e göre “kısacası, kamusal alan [sivil toplum] devlet değildir; 

aksine devleti dengeleyen bir karşı ağırlık oluşturma işlevi görebilecek olan gayri resmi 

olarak harekete geçirilmiş hükümet-dışı söylemsel fikirler gövdesidir” (Fraser, 2004: 

129). Devlet dışında oluşmuş dahası oluşumunu sadece sistemin baskısına karşı koymak 

olmayan bir sivil toplum ideali aynı zamanda kadın deneyimlerini içeren söylem 

çeşitliliğine de işaret eder. Habermas, ‘yaşam alanını kolonileştirilmesi’ne yönelik 

olarak yeni sosyal hareketlerin özgürleştirme potansiyellerini tartışır. Temel olarak 

yaşam alanının sistem tarafından kolonileştirilmesinin önüne geçmek için üç argüman 

kullanır. Birincisi, sembolik yeniden üretim alanlarını sistemle bütünleşme 

mekanizmalarından uzaklaştırmak. İkincisi, normatif olarak korunmuş bağlamlar yerine 

iletişimsel olanların geçmesi ve son olarak yaşam alanın devlet ve sisteme karşı 

korunmasıdır (Fraser, 1994: 92). Fraser, Habermas’ın modelini feminist eleştirel bir 

okumaya tabi tutar. Daha genel bir ifadeyle Habermas, geç burjuva toplumunun/refah 

devletinin (welfare state kapitalism) analizini yaparken sistem ve yaşam alanı 

karşıtlığından hareket ederek temelde sistemin yaşam alanını kolonileştirmesine 

odaklanır. Ancak burada sorunsallaştırılan alan teorik bağlam içinde kadının deyimleri, 

ihtiyaçları ve birey kapasitesinin nasıl temsil edildiği/edilemediğidir? Örneğin 

Habermas, feminizmi de içeren sosyal hareketlerin söylem mücadelesinde etkili 

olduklarını ya da toplum-devlet arasında ayrımı ortadan kaldıran refah kapitalizminin 

kadını güçlendirme potansiyeli (kadının maddi yükünü azaltarak) üzerinde durmaz. 

Dolayısıyla kadın bakış açısıyla sivil toplumun kendinden beklenen ‘demokratik baraj’ 

işlevinden başka yaşam alanının politize edilmesini de beklemek gerekir. 

Habermas’ın modelindeki birinci ayrım olan özel-kamusal dikotomisi, ekonomi 

ve devleti düzenlerken diğer taraftan aileyi de düzenlemektedir. Bu ayrım bizi biraz 

daha ileriye götürür ve ayrımları karşıtlıklar üzerine kurar. Benhabib ve Cornell’e göre 

bölünme, herkesin ekonomik olarak yapıcı olduğu, politik vatandaş ve yasal kişi olmayı 

eşit olarak ortaya koyarken diğer taraftan ‘şefkat’, ‘yakınlık’ gibi ‘kapalı’ ya da ‘hariç 

                                                
 Yeni sosyal hareketlerin içinde radikal dini hareketler, barış hareketleri, çevre hareketleri ve feminist 
hareketler bulunmaktadır. 



 28 

tutma’ gibi özellikler modern çekirdek aileyi şekillendirir. (Benhabib ve Cornell: 1996: 

6). Bu bağlamda, herkese açık olan kamusal alan ile bireye özgü olan özel alan/yaşam 

alanı arasındaki ilişki paralel değildir. Ancak Fraser’in (1994: 133) belirttiği gibi 

Habermas’ın iddia ettiğinin aksine ‘para’ ve ‘güç’ aileyi karakterize eden diğer 

özelliklerdir. Dolayısıyla para ve güç sadece sistem alanı içinde üretilmeyen aynı 

zamanda yaşam alanının da belirgin özelliklerindendir.  

Benhabib, Feminism as Critique adlı derleme kitabının girişinde, son yıllarda 

geliştirilen modernitenin anlaşılabilir teorilerinden biri olarak Habermas’ın teorisini 

gösterir. Feminist teorisyenlerin ise kamusal ve özel alan arasındaki kurumsal 

bölünmeyi, dikotimileri anlamak için bu teoriden çok şey öğreneceklerini belirtir. 

(Benhabib ve Cornell: 1996: 6). Habermas, genel olarak sistem ve yaşam alanı arasında 

yaptığı ayrımların ötesinde her alanı kendi içinde hakim olan ilişkiler ağıyla 

ilişkilendirmektedir.  

Habermas’ın iki alan arasında yaptığı ayrım, kapitalist toplumlarda özel ve 

kamusal ayrımlara yönelik standart düalistik yaklaşıma düzeltme önerir. Problemi dört 

alan-aile, ekonomi (resmi), devlet ve kamusal alan-arasında ilişkisel bir bağ olarak 

kavramsallaştırır. Fraser’e göre Habermas’ın modeli klasik kapitalizmde bulunan kamu-

özel ayrımlarını ilişkilendiren iki ayrım içerir. Birinci ayrım, devlet veya kamusal 

sistemi resmi kapitalist ekonomi veya özel sistemden ayıran ‘sistemler’ seviyesinde bir 

kamusal-özel ayrımdır. İkinci ayrım ise ‘yaşam alanı’ seviyesinde belirgin olan 

kamusal-özel ayrımdır (Fraser, 1994: 85). Habermas özel-kamusal ayrıma dayalı dört 

kategorik ayrım sunmaktadır. Bu ayrımlardan hareketle kamusallık üzerine yaptığı 

vurgu kadını aile içinde mahrem alana mahkum edip yaşam alanını işgale açık pasif bir 

alana dönüştürmüş gibidir. Ancak Habermas’ın söylem mücadelesine yaptığı vurgu yeni 

sosyal hareketlere, özelde de feminist hareketlere genellenebilir. 

Eleştirilere rağmen Benhabib’in Habermas’ın modeline sahip çıkması; 

Habermascı modelin farklılıkları yansıtma kapasitesine inançla açıklanabilir. Habermas, 

kendi söylem modelini Rousseau’cu ortak yarar ilkesinden farklılaştırarak ortaya 

koyarken aslında farklılıkların dayandığı temeli vurgular. Cumhuriyetçi modelin irade 



 29 

oluşumu önceden etik bir konsensüsa (ortak yarara yönelmiş yurttaş) dayandırılır. 

Ancak söylem modelinde irade oluşumu önceden kanaatlerin yakınlaşmasından çok 

savların tartışılmasından çıkacak ‘iletişimsel ön kabul ve usul’lere dayalıdır (Habermas, 

1999: 41). Özelikle Young, daha sonra müzakereci ve iletişimsel demokrasi arasında 

fark iddia ederken, ‘usul’un, rekabetçi özelliğine vurgu yapacaktır. Aynı zamanda 

Habermas’ın ‘ortak yarar’ için özel çıkarların ya da ihtiyaçların barınmasına yer 

vermeyen bakış açısının da fikri temellerini bu ‘konsensüs’ anlayışı oluşturacaktır (Bkz: 

Young, 1999). 

Habermas’ın söylem modelini oluştururken dayandığı epistemolojik süreç ve bu 

süreçte öznelerin konumları ile vardığı nihai ilkeler feminist eleştirinin odağını 

oluşturacaktır. Özellikle nihai ilkeleri ortaya koyarken cinsiyet, statü ve hiyerarşi 

özellikleri ile kurduğu zayıf ilişki çokça tartışılacaktır. Habermas’a göre söylem 

modelinin dayandığı ve aktörün söyleminin her defasında ilişki kurduğu ‘üç dünya’ 

vardır. 

 Nesnel dünya (haklarında doğru önermelerde bulunulan kendilikler) 

 Sosyal dünya (kişiler arası ilişkiler toplamı)  

 Öznel dünya (konuşmacının ayrıcalıklı yaşantısının toplamı) (Habermas, 2001: 

128). 

Dolayısıyla her konuşma süreci bu üç dünyayla sürekli ilişki halindedir. Habermas, 

etiğe dayalı söylem modelinin dayanağı olan ilkeleri şöyle sıralamaktadır: 

1. Tartışmalardan etkilenmiş her grup söylemden hariç bırakılmamalıdır (genel 

gereklilik). 

2. Bütün katılımcılar söylem sürecinde yasallık iddialarını sunma ve eleştiriye eşit 

imkanlara sahip olmalı (otonomi). 

3. Katılımcılar birbirlerinin yasallık iddialarına empatik olmaya istekli ve kabiliyeti 

olmalı (ideal rol alma). 



 30 

4. Katılımcılar arasında var olan güç farklılıkları etkisiz duruma getirilmeli ki 

bunlar anlaşma yaratmada etkin olmasınlar (güç tarafsızlığı). 

5. Katılımcıların stratejik eylemden vazgeçme durumunda niyet ve hedeflerini açık 

bir şekilde açıklamak zorundadırlar. (şeffaflık). Son olarak da sınırsız zaman 

gereklidir (Habermas, 1993: 31). 

Fraser, müzakere sürecinde toplumsal eşitsizliklerin paranteze alınmasını ve sanki 

daha önce var olmamış gibi davranmanın katılım yönünde eşitliği sağlamayacağı 

inancındadır. Çünkü paranteze alma hakim grubun yararınadır. Biraz daha ileri gidersek 

eğer paranteze alma bağımlı grupların katkılarını enformel olarak baskılarsa, süreç, 

ekonomi politik tarafından da desteklenir (Fraser, 2004: 114). Bu bir bakıma toplumsal 

eşitsizlikleri paranteze almakla toplumsal eşitsizliklerin ortadan kaldırılacağını savunan 

bakış açısını yüceltir. Bu süreç dönüşümü hedefleyen, söylem alanına girmeyi isteyen 

ya da toplumsal cinsiyet eşitsizliğini dönüştürmeyi hedefleyen feminist grupların 

politikalarını dışarıda bırakır. 

Benhabib, müzakereci demokrasi modelinin ayırt edici noktasını “bir yönetim 

birimindeki yurttaşlar, gruplar, hareketler ve örgütler arasında görüş oluşturma, 

tartışma, müzakere ve çekişmeden oluşan bir ‘kamusal alan’ın bulunduğu fikri” 

şeklinde özetler (Benhabib, 1999b: 121). Tartışma, müzakere ya da görüş beyan etme, 

müzakereci modelin ayırt edici özelliği ise, bu ayırt edici özellikleri tehlikeye 

sokabilecek durumları görünür kılmak gerekir. Flyvbjerg’e göre Habermas ‘Facts and 

Norms’ta güç ile ilgilenmeye ve sivil toplumun daha derin analizini yapmaya başlar. 

Habermas bu yönelimine ek olarak; söylemin ön şartlarına, önemli etik değerlere ve 

iletişimsel mantığın ilişki halinde olmadığı güçlerin toplumda nasıl yer tuttuğuna 

önemli bir yer vermektedir. Ancak bu çaba prosedürel ve normatif kalırken kültür ve 

kimlik bölünmelerini de göz ardı eder. Buna karşılık Foucault, ideal konuşma 

durumunun iletişimde geleneksel gerçeklik olarak oluşturulamayacağı ve 

baskının/otoritenin ilişkileri düzenlediğini (Habermas’ta bunun farkındadır) düşündüğü 

için belirli kontekslerde güç ilişkilerine bakar. Habermas ise söylemin evrensel teorisi 

ile uğraşır (Flyvbjerg, 1998: 218-228). Katılımcıların farklılıklarını nötrleştirmek veya 



 31 

söylem sürecine eşit katılımı savunmak aslında güçten arındırılmış olanların varlığını 

dikkate almaktadır. Ancak var olan güç çeşitliliğine karşın parantezleme yöntemi gücü 

ortadan kaldırmakta yeterli görünmemektedir. 

Habermas’ın modeli, katılımcıların farklılıklarının güce dönüşmediği, farklılıkların 

paranteze alındığı ve ‘anlaşma’nın hedeflendiği bir iletişim biçimidir. Bu nedenle 

iletişimsel süreç farklılıkların nötrleşmesi ve anlaşmanın nihai hedef olarak 

belirlenmesinden dolayı sıkça eleştirilere maruz kalır. Kömeçoğlu’na göre; 

Zorlama ve dayatmanın olmadığı, hiyerarşiden veya tahakküm ilişkilerinden yoksun, iktidarın 

disipline edici pratiklerinden özgürleşmiş, normalleştirici takip ve gözetimlerinden ya da gözetmelerden 

arınmış, bağlamdan yoksun (decontextualised), soyut kimliklerle girilen ve simetrik bir mütekabiliyete 

dayalı siyaset alanı yoktur/hiç olmamıştır (Kömeçoğlu, 2003: 12).  

Bu evrensel ilkelere dayalı modelin normatif uzantıları şüphesiz zayıflıkları 

barındırmaktadır. Birçok feminist kuramcı Habermas’tan beslenmesine rağmen 

Habermascı modelin ‘cinsiyet körü’ olduğuna inanmaktadır. Ancak Habermas’a 

getirilen eleştirilere rağmen, müzakereci modelin eleştirilerek geliştirilme potansiyeline 

yapılan vurgu önemlidir. “Kamusal konuşma” üzerine yaygın uzlaşı altta kalan, mağdur 

grupların kendilerini ifade etme potansiyelini barındırdığı için hala tartışmaya değerdir. 

[Müzakereci] …modelin usul koşulları, mağdur herkesin kendi bakış açısını dile getirme hakkına 

sahip olabileceği bir birlik oluşturma tarzları çoğulculuğuna öncelik tanınır. Bu tarzlar siyasal 

partilerden, yurttaşların girişimlerine, toplumsal hareketlere, gönüllü birliklere, bilinç yükseltme 

gruplarına ve benzerlerine kadar uzanan geniş bir yelpaze oluşturur. Özerk bir “kamusal konuşma” bu 

çoğul birlik, şebeke ve örgüt biçimlerinin oluşturduğu birbirine kenetlenmiş ağ aracılığıyla gerçekleşir” 

(Benhabib, 1999b: 111). 

Söylem modeli bütün tarafları söylem alanına dahil ettiği ve katılımı gönüllü 

birliklere kadar genişlettiği için önemlidir. Yurttaşlara değil iletişim usullerine verilen 

ağırlık ile siyasal kamusal alanın çevre ağlarına yapılan vurgu, ‘merkezisizleştirilmiş bir 

toplum imgesiyle zaten liberal modelden ayrılır (Habermas, 1999: 16 ). Model, hem 

statü farklılıklarını paranteze alma ile aşma arasında barındırdığı anlam kaymasına hem 

de farklılıklardan çok‘ortak yarar’ ve konsensüse dayandığı için eleştirilmesine rağmen 

hiçbir şeyi söylem dışında bırakmayan yönüyle hala önemini korumaktadır.  



 32 

1.4. Sivil Toplum ve Ötesi: Feminist Sivil Toplum Okuması 

1.4.1. Alt-Karşı Kamular 

Habermas’ın söylem modeli, klasik liberal ve cumhuriyetçi modele getirdiği 

eleştirilerle, sunduğu yeni açılımlarla feminist teori için önemli bir durak olmuştur. 

Habermas’ın sunduğu model, önceki geleneklerden tamamen ayrılmamakla birlikte 

yaptığı açılım önemlidir. Katılımcıların iddialarını söyleme, müzakere etme ve bu 

sürece eşlik eden güç farklılıklarının etkisiz kılınması şüphesiz heyecanlandırıcıdır. 

Kamusal alanın, liberal ya da cumhuriyetçi modelin karakterize ettiği şekliyle bireyin ya 

özel çıkarlarını koruyan ya da irade oluşum güvencesi olan bir model olması feminist 

teorisyenlerin eleştirilerine maruz kalmıştır. Özetle böyle modellerin homojenlik, 

rasyonalite, yurttaşlık ya da kamu yararı gibi kavramlarla temellenen bir tarihsellikleri 

bulunmaktadır. Buna karşın Habermascı söylem modelinin sunduğu ‘merkezisizleşmiş 

toplum imgesi’ feministlerin kullandığı bir açılım olacaktır. İşte bu bağlamda 

Habermascı söylem modelinin feminist kuram açısından potansiyel ve sınırlılıklarını 

tartışmak ve alternatif söylemlerin argümanlarını gözler önüne sermek gerekir. 

Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü adlı eserinin önsözünde 

çalışmasının sınırlarını çizerken burjuva kamusallığının liberal modeliyle ilgilendiğini 

açıkça belirtir. Bunun yanı sıra burjuva kamusunun özel-kamusal alan arasındaki 

ayrıma, kamunun patriyarkal karakterine ve bu durumun özel alanla ilişkisine dikkat 

çeker. Gerçek sorunu ise kamusal alandan dışlanan kadının diğer marjinal erkeklerle 

(köylü, işçi) dışlanma biçimlerinin aynı olup olmadığı noktasına odaklanır (Habermas, 

2002: 10-21). Habermas çalışmasında bu konuya bu haliyle yer vermediğini belirtir. 

Habermas’ın ilgi odağı kamusallığın liberal modeli, modeldeki kamusal-özel alan 

arasındaki etkileşim ve bu alanların geç kapitalist dönemde geçirdikleri dönüşümdür.  

Seyla Benhabib, Nansy Fraser, İris Marion Young ve John Landes Habermascı 

modelin sağladığı açılımı feminist kuram açısından tartışırken aynı zamanda kuramı 

feminist eleştirel bir sorgulamayla yeniden inşa etmektedirler. Toplumsal cinsiyet veya 

diğer dezavantajlı grupların cephesinden bakış bize hem Habermascı modelden 

yararlanma hem de eleştirme imkanı verecektir.  



 33 

Fraser, analizlerini geliştirirken (İhtiyaçlar Mücadelesi’nde) özellikle 

Bourdieu’nun ‘sınıf habitüsü’ kavramından yararlanır ve Habermas’ın söylem modelini 

alt-karşı kamular açısından sürekli gözden geçirir. Fraser, Habermas’ın kamusal 

modelinin geç kapitalist toplumlar için yeterli bir model oluşturmadığı görüşünde 

olmakla birlikte, Habermascı modelin müzakere anlayışının farklı gruplar (kadın 

özelinde) bağlamında yarattığı sorunsalları görünür kılmaya çalışır. 

Kadın gruplarını referans alan Fraser, (2004: 112-119) Habermascı ‘burjuva 

erkek yanlısı’ kamusal alan kavramının dört varsayımını sorgular. Bu varsayımlardan 

birincisi, burjuva kamusal modele ilişkin serbest erişimdir. Statü farklılıklarının 

paranteze alınabileceği savı gerçekte var olan eşitsizlikleri ortadan kaldırmamaktadır. 

Aksine toplumsal gruplar arasına farklı değerde ‘kültürel üsluplar’ gelişebilmekte ve 

kamusallık toplumsal eşitsizlik tarafından belirlenmektedir. İkincisi, birbiriyle çatışan 

kamuların demokrasiden geriye bir adım olacağı yönündeki varsayımdır. Tek, kapsayıcı 

bir kamu çoklu bir kamuya tercih edilebilir. Halbuki Fraser’a göre karşıt-kamuların 

varlığı daha önce tartışılmayan meseleleri ve grupları (kadınları, işçileri vs.) söylem 

alanına dahil eder ve bir söylem genişlemesi yaşanır. Üçüncüsü, kamusal söylemin 

ortak iyi üzerine kurulu olması ve özel meseleleri (çıkarları) dışlaması gerektiği 

varsayımıdır. Bu varsayım aslında bazı meseleleri özel (ailesel ya da ekonomik) olarak 

kodlar. Dolayısıyla kamusal ve özel arasındaki ilişkinin doğal/verili olduğu kabul edilir. 

Oysa kamusal ve özel arasındaki ilişki söylemsel mücadelenin bir ürünüdür. Son olarak 

devlet ve toplum arasındaki ayrım çizgisinin sınırlarıyla ilgilidir. Fraser’e göre devlet ve 

toplum arasında katı bir ayrım (bırakınız yapsınlar şeklinde özetlenebilecek görüş) 

sosyo-ekonomik bir eşitliği garanti etmez. Bu nedenle devlet -sivil toplum ayrımından 

çok devlet-sivil toplum kesişmesi ön koşul olarak görünmektedir. Fraser, bu dört 

varsayıma getirdiği eleştiriyle toplumsal eşitsizlik ile kamular arasındaki ilişkiyi 

                                                
 Alt karşıt-kamular kavramını kullanan Fraser, ‘subaltern’ terimini Gayatri Spivak’tan aldığını 

belirtmektedir. Karşıt kamu kavramını ise Rita Felski’den alır (Fraser, 2004: 118). Ancak burada Fraser 
ile Spivak arasında bir farka işaret etmek gerekir. Spivak, Madun Konuşabilir mi? makalesinde 
‘madun’ların özneleşmesi sürecinin hele hele bu madun kadın olduğunda iki kez silikleştiğini iddia 
eder. Dahası kadının kendi söyleminin ne kadar kendine ait olduğunu sorunsallaştırır. Ancak Fraser, alt 
kamuların konuşması ile temsil edilmeleri ya da söylemi değiştirmeleri arasında ciddi bir bağ kurar. 
(Bkz: Gayatri Chakravarty Spivak, (2009), “Madun Konuşabilir mi?”, Kuram ve Yöntem Kenarından, 
Der: Dilek Hattatoğlu ve Gökçen Ertuğrul, İstanbul: Anahtar Kitapları, s: 80). 



 34 

görünür kılmaktadır. Fraser, burjuva kamusallık modelinin katılım imkanını göz ardı 

etmesi ya da sınırlanması potansiyelini açıkça eleştirmektedir. Böylece burjuva kamusal 

alan modeline getirilen eleştirel aynı zamanda çoklu bir kamu modeli için temel 

oluşturur. 

Fraser’ın 1989’da yayınlanan What’s Critical About Critical Theory? The Case 

of Habermas and Gender makalesinde, Habermas’ın modelini, cinsiyet alt kimliklerini 

anlamlandırmayı başaramadığı için eleştirir. Klasik kapitalizmde özel ve kamusal alan 

arasındaki güçlü ve karmaşık ilişki modelde bazı boşluklar yaratır. Modelin cinsiyet 

körlüğü birçok noktayı göz ardı eder. Çocuk yetiştirme rolünden herhangi bir şekilde 

bahsetmemesi, işçi ve tüketici rollerinin cinsiyet alt kimliklerini anlamlandırmayı 

başaramaması, kapitalist iş yeri alanının modern, kısıtlı, erkek hakimiyetinde olması, 

kadının çekirdek aileye nasıl bağlı olduğunu tam olarak anlamasını engeller (Fraser, 

1994: 88-89). Fraser’ın eleştirisinin temeli, Habermas’ın analiz ettiği burjuva kamusal 

alanın dayandığı özel/kamusal alan ayrımıdır. Aslında Fraser, birçok feministin hane ya 

da aile dışında her şeyi ifade etmek için ‘kamusal alan’ ifadesini kullandığını belirtir. 

Bu bakış açısına göre kamusal alan, analitik olarak ayrı olan üç alanı -devlet, ekonomi 

alanı ve kamusal söylem alanı- birbirine karıştırmaktadır. Fraser’a göre karıştırmanın 

‘politik pratik sonuçları’ olacaktır. Ancak Fraser, Habermas’ın ‘kamusal alan’ fikrini 

bir açılım olarak görür: Politik katılımın konuşma aracılığıyla ortaya konduğu, 

müzakere edildiği bir ‘söylemsel etkileşim alanı’. İlke olarak devlete karşı ve devletten 

ayrı olarak eleştirel söylemin üretildiği bir alan olarak düşünüldüğünde ekonomiden de 

ayrı olarak kavramlaştırılır (Fraser, 2004: 104). Fraser her ne kadar Habermas’ın liberal 

modeldeki ayrımları modeline taşıdığı için eleştirse de kamusal alan fikrini iletişimsel 

bir bağa dönüştüren çabayı alt karşı kamular için kullanışlı bulur. Buna ek olarak Fraser, 

geç kapitalist demokrasinin sınırlarına açıklık getirmek istenirse, bunun da ancak 

‘kamusal alan’ fikrine dayalı olacağını savunur (Fraser, 2004: 105). 

                                                
 Fraser’a göre Habermas, sembolik yeniden üretim ile materyal yeniden üretim arasındaki farkı doğal bir 

fark olarak görmektedir. Fraser’e göre Habermas bu nedenle çocuk yetiştirmeyi diğer işlerden daha az 
materyal ve daha fazla sembolik yeniden üretim gerektiren bir alan olarak görür. Bu varsayım Fraser’ın 
mücadele ettiği varsayımların başında gelir (Fraser, 1994: 94). Genel olarak bu bakış açısı haneyi/aileyi 
materyal üretimden uzak tutan anlayışla birleşmektedir. 



 35 

Fraser, İhtiyaçlar Mücadelesi adlı kitabında hem ‘ihtiyaç’ları sorunsallaştırır 

hem de ihtiyaçların belirlenmesinde etkili olan özel-kamusal alan ayrımlarını 

sorunsallaştırır. Fraser’a göre: 

Erkek egemen kapitalist toplumlarda normalde ‘siyasal’ olan ‘ekonomik’, ‘özel’, veya ‘kişisel’ 

olanın karşısına konarak tanımlandı. Dolayısıyla, toplumsal söylemleri depolitize eden iki temel kurum 

biçimi tanımlayabiliriz. İlk başta modern, sınırlanmış ve erkek tarafından yönetilen çekirdek aile (aileyle 

ilgili normatif biçim) olmak üzere aileyle ilgili kurumlardır. İkincisi ise kapitalist sistemin resmi 

ekonomik kurumları, özellikle ücretli işyerleri, piyasalar, kredi mekanizmalarıyla ‘özel’ teşebbüsler ve 

şirketlerdir (Fraser, 2006: 20).  

Bu bağlam bir yandan özel meselelerin kişiselleştirilmesiyle depolitize edilmiş 

bir alanı tarif ederken, diğer yandan ekonomik meselelerin teknikleştirilmesiyle 

depolitize edilen başka bir alana atıfta bulunur. Ancak Fraser’ın sunduğu iki karşıt alan 

ihtiyaçların belirlenmesinin politik bir süreç olduğunu gösterir. Böyle bir tespit aynı 

zamanda var olan ayrımların karakterini de politikleştirir.  

Fraser’den yararlanmamız gereken ve bize açılım kazandıracak kavramlardan 

biri ‘özelleştirilmiş söylemsel alan’dır. Bu kavram biraz önce üzerinde durduğumuz 

özel-ekonomik alan ayrıma dayanır. Özel meselelerin kişiselleştirilmesi ya da ekonomik 

kurumların bazı meseleleri ekonomikleştirmesi ile özelleştirilmiş alan kısıtlayıcı bir 

nitelik kazanır. Dahası “doğallaştırdıkları belirli yorumlar, genel olarak egemen gruplar 

ve bireylere avantaj sağlarken hiyerarşide onların altındakileri dezavantajlı bir konumda 

bırakır” (Fraser, 2006: 21-22). Bu süreç, eşitsiz söylemsel ve söylemsel olmayan alan 

ile desteklenir. Eşitsiz söylemsel kaynaklara sahip olan gruplar ihtiyaçlarını hegemonik 

hale getirmeye ve buna karşı olan yorumları dışlamaya (soğurmaya) çalışırlar. Buna 

karşılık muhalif gruplar da egemen yorumları değiştirmek için eylem ve müdahale 

yolları olarak tanımlanabilecek yorumları formüle ederler (Fraser, 2006: 15). 

Habermas’ın modelinden hareket edildiğinde, devletle ilgili herkesin erişebildiği 

herkesi ilgilendiren ortak çıkar gibi meseleler kamusal, buna karşıt olarak pazar 
                                                
 Escobar, sosyal hareketlerin (özelde kadın hareketlerinin) ihtiyaçları yorumlanması ve yeni söylem 

şekillerini nasıl politikleştirildiği/politikleştirebildiğini sorunlaştırır (Arturo Escobar, “Imagining a 
Post- Development Era? Critical Thought, Development and Social Movements” Social Text, No. 
31/32, Third World and Post-Colonial Issues, 1992). 



 36 

ekonomisinin mülkiyetle ilgili kısmı ile cinsel yaşamla birlikte ev içi alanı özel alan 

olarak kavranmaktadır. Ancak Fraser, neyin kamusal neyin özel olduğunu belirleyenin 

söylemsel mücadele alanı olduğunu belirtmektedir. Örnek olarak feminist madun karşıt 

kamunun aile içi şiddeti nasıl herkesin ilgi alanına çektiğini göstermektedir (Fraser, 

2004: 123-124). Bu durumda Habermas’ın analizi doğal ve verili olarak kabul edilemez. 

Eğer şiddet özel ve aile içi bir mesele olarak kodlanır ve konu hakkında ‘kamusal 

söylemin geliştirilmesi’, sosyal çalışma, psikoloji ve ‘sapkınlık’ sosyolojisi alanlarına 

yönlendiriliyorsa toplumsal cinsiyetçi bakış açısı devam ettirilir. Aynı şey işyeri 

içindeki ekonomik ya da idari sorunları endüstriyel ilişkiler sosyolojisi, iş hukuku gibi 

alanlara yönlendirip cinsel, ırksal ve sınıfsal ayrımları perdeleyen söylemler için de 

geçerlidir (Fraser, 2004: 127). 

Fraser, genel olarak bağımlı toplumsal grupların alternatif kamular oluşturmasını 

şu şekilde yorumlamaktadır: 

Kamusal alan üzerine, en son gelişmeleri de kapsayarak bugüne dek geliştirilmiş revizyonist 

tarih yazımı, öne sürmüş olduğum teze [tek, kapsayıcı bir kamusal alanda bağımlı gruplar kendi 

gereksinimleri için bir müzakere alanı bulamazlar ve kendi isteklerini gelişkin kılamadıkları için 

tahakküm ilişkileri maskelenir, toplumsal eşitsizlikler şiddetlenir] ilave bir destek sağlıyor. Bu tarih, 

bağımlı toplumsal grup üyelerinin, yani kadınların, işçilerin, derilerinin rengi farklı olanlar, geyler, 

lezbiyenlerin, alternatif kamular oluşturmayı tekrar ve tekrar kendi yararlarına bulduklarını kaydetmekte. 

Bu alternatif kamular, bağımlı toplumsal grup üyelerinin kendi kimlik, çıkar ve ihtiyaçları hakkında 

muhalif yorumlar formüle etmelerine izin veren karşıt söylemler türeterek yaydıkları, birbirine paralel 

söylemsel alanlara işaret ettiği için madun karşı-kamular (subaltern counterpublic) olarak adlandırmayı 

öneriyorum (Fraser, 2004: 117-118). 

Kömeçoğlu’nun ifade ettiği gibi madun karşı-kamular, kendilerini temsil etme 

ve değişim yaratma konusunda dışlamanın parçası olarak işlevsiz olabilmektedirler. 

Karşı alt kamular kendilerini benzer biçimlerle tanımlayan insanların erişimine açık 

oldukları için kamusaldırlar ancak egemen kamusal alan söylemini tamamıyla 

dışladıkları ölçüde kendi içlerinde avantajlı olsalar da “geniş anlamda kamunun” dışında 

kaldıkları müddetçe toplumsal değişimi yaratmakta yetersiz kalabilirler (Kömeçoğlu, 

2003: 15). İşte alt karşı-kamular bir yandan erişim diğer yandan dışlama özellikleri ile 

toplumsal değişim istekleri eşitsizliklerin devamına da katkı sağlayabilmektedir. Ancak 



 37 

Fraser, madun karşı kamuların katılım ayrıcalıkları üzerinde de etkili olabileceklerini 

savunur. Fraser, Habermas’ın kamusallık modelinin dışlayıcılığını eleştirirken, madun 

karşı kamuların benzer dışlayıcı özellikler gösterebileceklerini belirtmektedir. 

Habermas’ın belirttiği gibi kamunun kendini dışa vurumu her ne kadar sınırlayıcı da 

olsa üyeleri daha geniş bir kamunun parçaları olarak kendilerini algılarlar. Bu bağlamda 

Fraser, madun karşı kamuların tabakalı toplumlarda sahip oldukları ikili karaktere vurgu 

yapar; geri çekilme ve yeniden gruplaşma. Bunlarla bir yandan işlev görürken diğer 

yandan daha geniş kamulara ajitatif etkinliklerin merkezi olarak görülürler. Bu 

diyalektik ilişki madun karşı-kamularla hakim toplumsal gruplar arasındaki haksızlığı 

dengelemeye çalışır (Fraser, 2004: 119). Katılım eşitliği tam sağlanamaz belki ama hem 

katılım hem söylem eşitliğine yaklaşılmış olur ve çoğul kamular bunun taşıyıcısı olur. 

1.4.2. Erkek Kamusallığı 

Seyla Benhabib, Habermas’ın kamusal alan modeline eleştiri getirerek kullanan 

diğer bir teorisyendir. Benhabib’in Habermas eleştirisi cinsiyet körlüğü bağlamında 

Young ve diğerleriyle (Fraser, Landes) birleşmektedir. Savran’a göre, iletişimsel eylem 

alanı olan kamusal alan, Habermas’ın modelinde hem aileden hem ekonomiden 

soyutlanmıştır. Habermas’ın ‘burjuva erkek kamusallık modeli’ birbirinden ayrışmış 

(devlet-ekonomi) iki alan arasındaki dolayım olarak anlaşılır. Dolayısıyla burjuva-erkek 

kamusallık modeli soyut evrenselliği içinde barındırır (Savran, 2004:142). Birbirinden 

kesin olarak ayrılmış alanların varlığını/imkanını Fraser’da eleştirmiş ve bu ayrımın 

gizlediği bazı sorunlara değinmişti. Benhabib de benzer şekilde Habermas’ın söylemsel 

modelinin açıklarını sıralar. Bunlardan birincisi, Habermas’ın teorisi başta olmak üzere 

politik teorinin ‘cinsiyet körlüğü’ içinde sıkıştığı ve özneler arası (erkek- kadın) tecrübe 

farklılıklarını analiz etmede başarısız olduğu şeklindedir. İkincisi ise hane içerisindeki 

ilişkiler ile iktidar bağlantısının gözden kaçırılmasıdır. Bu çerçevede çocuk bakımı ve 

ücretsiz işlerin niteliği adalet kapsamının dışında bırakılmıştır (Benhabib, 1999a:154). 

Özellikle ailenin şefkat ve yakınlık gibi kavramlarla ilişkilendirilmesi iktidar ilişkilerini 

gizlemeye neden olmuştur. Dahası özel alandaki ilişkilerin kendi işleyiş kurallarına tabi 

olması da meşrulaştırılmıştır. 



 38 

Benhabib her ne kadar cinsiyet körü bir model sunduğu için Habermas’ı eleştirse 

de teorisinin feminist teorisyenler için bir açılım sağlayacağı kanaatindedir. Ona göre 

her kamusallık teorisi kamu-özel alan ayrımını varsayar. Feminist teorinin ana 

sorunlarından biri bu alanlar arasındaki etkileşimdir. Kamusal-özel alan arasındaki 

ayrım tarihsel olarak 16. ve 17. yüzyılda Batıda gelişmiş olmasına rağmen geç kapitalist 

toplumlarda kadının yaşamını şekillendirmiştir (Benhabib, 1996: 5). Son yirmi yıldır 

hem kadın hareketi hem de feminist teorisyenler, iki kutuplu karşıtlığın özel alanı baskı 

altına alarak geliştiğini gösterdiler. Ancak Benhabib’e göre kadın hareketi ile söylem 

etiği arasında hem bir yakınlık hem de bir gerilim vardır. Söylem etiği temelde tarafların 

karşılıklı paylaşımına yaslanan, eşitlikçi ilişkilerin varolabileceğini varsayar. Benzer 

şekilde ikili ilişkilerde de (karı-koca, ebeveyn-çocuk) rol beklentileri tartışılmaya 

açıktır. Ancak Habermas, kamusal çıkar ile özel çıkar (adalet ile yaşam meseleleri) 

arasında benimsediği katı sınır nedeniyle sıkça eleştirilir. Benhabib’e göre bu sorunu 

aşmanın yolu sınırlanmamış söylem sürecinden geçmektedir (Benhabib, 1999a: 156-

157). 

Dolayısıyla Benhabib, Habermas’ı özel ve kamusal çıkarlar arasında kesin 

sınırlar çizdiği için eleştirir. Ancak Benhabib’e göre özel-kamusal sınırların tartışma 

konusu yapılabilmesi ve bunun da söylem etiği ile mümkün olabilmesi, modele getirilen 

eleştirileri zayıflatmaktadır. Sonuç olarak Benhabib, Habermas’ı eleştirmekle birlikte 

aydınlanma geleneğinin eşitlik çerçevesinde yeniden yorumlanmasının imkanını da bu 

teoride bulur. 

1.4.3. Heterojen Kamular; Sivil Toplumun İmkan ve Sınırları 

Iris Marion Young, hem Habermascı modeli hem de son zamanlarda politik bir 

sivil toplumdan sıyrılan sivil toplum anlayışını eleştirir. Young, Habermas’ın teorisini 

birkaç noktada eleştirirken; aynı zamanda iletişimsel demokrasi gibi yeni açılımlara da 

dikkat çeker. Young da Benhabib ve Fraser gibi Habermas’ın katkılarını gözardı etmez. 

Ancak Habermas’ın önemle üzerinde durduğu ‘evrensellik’ anlayışını sorgular. 

Young, iletişimsel etiğin taşıdığı potansiyele rağmen Habermas’ın tarafsızlık ve 

evrensellik iddialarına teoride fazla bağlı kaldığı için eleştirilerini yoğunlaştırır. Young, 



 39 

kamusal-özel alan ayrımının dayandığı Aydınlanma geleneğini de eleştirir. Modern 

politik teoride kamusal-özel alan ayrımı, birçok kişinin, grubun ve özellikle kadın ve 

radikal grupların dışlanmasıyla oluşan bir homojenliğe atıfta bulunur. Modern politik 

teoride kamu kavramı, vatandaşların rasyonelliğine ve evrenselliğine dayanırken bireyin 

kendi özel durum ve koşullarını ikincilleştiren bir alanı varsayar. Dolayısıyla bir yandan 

dışlamacı diğer yandan homojenleştirici böyle bir kamu idealinin aydınlanma ilkeleriyle 

yenilenmesi söz konusu olamaz (Young, 1996: 73). Young, Impartiality and The Civic 

Public makalesinde Rousseau, Hobbes ve Hegel’e bireyin tüm arzu ve isteklerinin 

evrensellik adına ikincileştirdiği için eleştiri getirir. Bu nedenle Young, açık olarak 

dikotomileri aydınlanma geleneğinin ürünü olarak konumlandırır. 

Young’un Habermas eleştirisi bir bakıma aydınlanma değerlerine eleştiri olarak 

da okunabilir. Benhabib, Young’un ‘evrensellik’ eleştirisine katılırken kamusal alan 

idealini değil de aydınlanma çeşitlemesini reddettiğini ifade eder. Benhabib’e göre 

Young, ‘sivil kamu’ ideali yerine heterojen kamu idealini geçirmeyi önermektedir. Bu 

anlamda tartışmaya katılanların kendi deneyim ve çıkarlarını bir yana bırakmalarını 

gerekli kıldığı için müzakere yöntemini eleştirir. Ancak Benhabib’e göre Young’un 

müzakere ve iletişimsel demokrasi arasında çizdiği sınır pek yararlı değildir. Çünkü 

iletişimsel demokrasideki dönüşüm ve aşma kavramları ile müzakereci demokrasinin 

ortak anlaşma kavramları arasındaki farkı belirtmekte yetersiz kaldığını düşünür 

(Benhabib, 1999b: 123-124). Benhabib’in bu eleştirilerine karşılık Young, müzakereci 

demokrasinin hem ‘ortak yarar’a katkı yaptığını hem de simgesel ya da maddi ayrıcalığa 

sahip olan grupların ayrıcalıklarını devam ettirdikleri bir durum olarak görür. 

Dolayısıyla Young’a göre çağdaş dünya, kültürel ve toplumsal konum farklılıklarını 

dikkate alan iletişim olanaklarını açıklamalıdır (Young, 1999: 183-194).  

Young’un müzakereci demokrasi anlayışına getirdiği eleştiri (ortak yarar ve 

eşitsiz simgesel ve maddi kaynak arasındaki ilişki) sivil toplum kavrayışı ile yakından 

ilgilidir. Savran’a göre Habermas’ın teorisi bağlamında “toplumsal cinsiyet ve sınıflar 

arasındaki ekonomik eşitsizlik ve sömürü ilişkilerinin yapısal olarak ortadan kalkmadığı 

bir toplumda eşit ve özerk katılım ne kadar mümkündür ve kamusal konuşma ne kadar 

tayin edici olabilir?” gibi soruları sormak gerekir (Savran, 2004:144). Savran’nın da 



 40 

belirttiği gibi Habermas’ın kamu anlayışı bütün eşitsizliklerin paranteze alındığı, sivil 

toplum tabanına dayanır. Böyle bir anlayış iktidarın, dezavantajlı grupların ya da bazı 

başka grupların yönlendirmelerini arka planda tutar. 

Inclusion and Democracy kitabında Young, sivil toplumun imkan ve 

sınırlılıklarını ortaya koymaktadır. İlkin sivil toplumun konumuna açıklık getirerek 

başlar. Sivil toplum kavramının yeniden keşfi, liberal politikalarla ilgili olsa da, seçim 

ve demokrasi erdemlerini destekler. Dolayısıyla sivil toplumun yeri ne tamamen 

devletin karşısında ne devletin sağladığı hizmetlere alternatif oluşturmaktır. Son politik 

teorilerdeki sivil toplum analizleri devletten bağımsız olan organizasyon ve aktivitelerin 

devlet gücünü nasıl sınırlandırdıkları ve nasıl daha demokratik ve sorumlu 

yapılabileceği üzerinde yoğunlaşır. Dolayısıyla eğer sivil toplumun fonksiyonları gücü 

sınırlama alanında yoğunlaşır ve demokratikleşmeye etki ederse o zaman sivil toplumun 

devletten olduğu kadar ekonomiden de ayırt edilmesi gerekir (Young, 2000: 159). 

Young, bu analizinde Habermas’ın sistem ve yaşam alanı şeklindeki ayrımlarına 

katılmaktadır. Hatta özel, kamusal ve politik şeklinde üçlü ayrımı kullandığını 

görebiliriz. Ancak Young, sivil toplumu farklılıkları yansıtma potansiyeli olan bir alan 

olarak görmektedir.  

Young’un sivil toplum kavramsallaştırması Habermascı etkiler taşısa da, aslında 

birkaç noktada analizlerini ileri götürür. Bunlardan ilki, sivil toplumun erdemleri olan- 

gönüllü, merkeziyetçilikten uzak, yeni ve alışılmadık şeylere başlama gibi özelliklerin 

aslında ihtiyaçlara yatırımı güvenceye alacak, karar verme, koordine etme ve kendini 

geliştirmeyi sarsabileceği şeklindedir. Sivil toplumun aktiviteleri, eşitsizlik, 

marjinalleşme ve yeteneklerin geliştirilmesini engelleme gibi daha kötü problemlere yol 

açabilir. Daha fazla materyal ve organizasyonel gücü olan gruplar sosyal avantajlarını 

sürdürmekte ve genişletebilmektedirler. Dolayısıyla sivil toplum kuruluşları kişisel 

gelişimi desteklemek için gerekli kaynakları harekete geçirmekte isteksiz olabilirler. 

(Young, 2000: 186). Dolayısıyla Habermas’ın ileri sürdüğü serbest ve eşit katılım gibi 

ilkeler problemli hale gelir. Dahası süreç, statü farklılıklarının paranteze alınması 

şeklinde değil, varolan farklılıkların sürdürülmesi şeklinde de işleyebilir. Böyle bir 



 41 

eleştiri Habermascı modelin farklılıkları paranteze almakla, sosyo-ekonomik 

eşitsizlikleri ortadan kaldırmak arasında kurduğu doğrusal ilişkiden kaynaklanmaktadır.  

Sivil toplum analizinde ikinci bir durak, sivil toplumun fonksiyonel yararı ve 

sınırları ile ilgilidir. Young’a göre sivil toplumun yeniden keşfi hem çağdaş politik 

teoride hem de pratikte önemli bir gelişme olarak anlaşılmalıdır. Sivil toplum, devlet ve 

ekonomiden ayrı üçüncü bir alan olarak anlaşıldığı zaman hem dayanışma hem de 

demokrasinin gelişmesi konusundaki ilişki ortaya çıkar. Sivil toplumun yenilenmiş 

ilgisiyle devlet kurumları hakkındaki şüpheci bakış çakışır. Bazı politik analizciler sivil 

toplumu devletten daha önemli (hizmet sağlama konusunda) görebilir. Ancak sosyal 

adalet ve demokrasi için sivil toplumun sağlayabileceği olanaklar sınırlıdır. Dolayısıyla 

çoğulculuğun kendinden demokrasiyi sağlayacağı tartışması yapılabilir. Ancak kar ve 

sermaye odaklı bir ortamda insani kapasitelerin geliştirilmesi tehlikeye girer (Young, 

2000: 180). Young’un kamusal alan-sivil toplum anlayışında dikkati çeken bir başka 

nokta ise devlet ya da ekonominin belirleniminden ziyade sosyal değişim üzerine 

yaptığı vurgudur. İnsanlar bir takım şeyleri yaşayarak, yaparak, etkileşim kurarak, 

üreterek, dağıtarak, sembolik açıklamanın yeni normları ile kurumların organize 

edilmesinde alternatif norm ve pratiklerle değişimi hedeflerler. İşte kamusal alan bu 

alternatif pratikleri, fikirleri yaymaya hizmet edebilir (Young, 2000: 178). Dezavantajlı 

gruplar da bu alternatif pratikleri çoğu zaman sahiplenir. ‘Özel olan politiktir’ sloganı, 

özel ve kamusal alanın nasıl yorumlandığını ve alt karşı kamuların kendi söylemleriyle 

bu alanları nasıl yeniden oluşturduklarını anlamak için somut bir örnektir. 

Habermas’ın kamusal alan kavramsallaştırmasını eleştiren ve eleştirinin odağına 

‘toplumsal cinsiyet’i yerleştirdiği için üzerinde durulması gereken başka bir isim de 

Joan Landes’tir. Landes’e göre Habermas’ın idealleştirdiği kamusal alan toplumsal 

farklılıklara rağmen birkaç noktada kurumsal niteliklere sahiptir. İlk olarak ideal bir 

eşitliğin kurumsallaştığını ileri sürer. Buna bağlı olarak ‘iyi’ tartışma otoritesi, sosyal 

hiyerarşi karşısına konumlandırılır. İkincisi, kamusallık anlayışının insanlar arası sözlü 

ve rasyonel bir ilişkiye dayandırıldığı görüşüdür. Üçüncüsü, yeni oluşturulan kamu her 

ne kadar kapsayıcı da olsa tartışılan konuların önem ve ulaşılabilirlikleri genelleşmiştir. 

Landes üç adımda Habermas’ın kamusal alan modelinin kriterlerini gözler önüne serer. 



 42 

Ancak kendisinin de belirttiği gibi burjuva kamusal alan evrensel bir kamu modeli 

olmaktan uzaktır. Katılım için bazı unsurlar (mal vs.) problem olmaktan çıksa da, ‘özel 

ve kamusal sorunlar arasındaki fark’ katılım için belirleyici olmuştur (Landes, 1998: 

140-141). 

Fraser’a göre Landes de Habermas’ın yorumlarının liberal kamusal alanı idealize 

ettiği görüşündedir. Liberal kamusallık her ne kadar serbest erişim söylemine dayansa 

da, aslında dışlamaları içinde barındırır. Dolayısıyla cumhuriyetçi kamusal alan söylemi 

‘sahte’, ‘efemine’ ve ‘aristokratik’ diye damgalanmasına rağmen, yeni söylem ağır başlı 

bir kamusal konuşma ve ‘rasyonel’, ‘erkekçe’ sayılan bir üslup desteklemiştir (Fraser, 

2004:107). Landes, Yurttaşlık Performansı: Fransız Devrimi’nde Demokrasi, Cinsiyet 

ve Farklılık adlı makalesinde kamusallık anlayışının bağrındaki dışlamanın ‘kadın’lar 

ve ‘beden’leri üzerinden kurulduğunu iddia eder. Landes’e göre ne liberaller ne 

rasyonalistler ne de cumhuriyetçiler cinsiyet eşitliği talebiyle yüzleşmediler. Kaldı ki bu 

ne dikkatsizlik ne de geleneksel önyargıların sonucu olarak okunabilir. Landes’e göre 

bu ‘demokrasinin kendi cinsiyet ayrımı pratiği’ yaratarak gelişmesinin sonucudur 

(Landes, 1999: 421). 

Landes’in, kendi kavramlarını kullanarak kamusal alanın feminenleştirilmesi ve 

demokratikleştirilmesi çabalarına katıldığını söylemek gerekir. Landes, Nancy Fraser, 

Iris Marion Young ve Seyla Benhabib’in Habermas eleştirilerine yer vermekle birlikte 

kadın-beden arasında kurduğu ilişki ile Young’un analizlerine daha yakın durmaktadır. 

Landes kamu alanını “… demokratik kamu alanında iktidarın temsili yansız, ama 

bedenleştirilmiş (doğal olduğu için) bir özne kurmacası üzerine oturtulmuş kendi 

bireysel tutku ve çıkarlarını aklın kuralına bağımlı kılabilen bir özne…” olarak tanımlar 

(Landes, 1999: 421). Aynı şekilde Young da ekonomik ve siyasal farklılıkların 

kaldırılmasının kültürel farkların kaldırılmasını garantilemediğini kaldı ki bedensel 

özellik ve hareket tarzlarının (dil, işaret vs.) önemli olduğunu vurgulamaktadır (Young, 

1999: 178-180). Bu bağlamda Landes, kamu alanının dahil etme yetisine rağmen 

dışlamayla birlikte işlerlik kazandığını, hem de bu dışlamanın cinsiyetle birlikte var 

olma sürecine açıklık getirdiği için değerlidir.  



 43 

II. BÖLÜM 

TÜRKİYE’DE SİVİL TOPLUM MİRASI VE KADIN ÖRGÜTLENMELERİ 

2.1. Modernliğin Taşıyıcı Aktörleri: Kadınlar 

Türkiye’de kadın üzerine konuşmak hem milliyetçilik hem de modernleşme 

serüvenimizi konuşmayı içerir. Türkiye bağlamı içinde kadını, modernleşmenin ‘siyasal 

ve sosyal haklar kodu’ veya ‘Türk Kadını’ kodu olmaksızın konuşamayız. Bu tartışma 

zemini şu soruları sormamamıza imkan tanır: Milliyetçilik ne zaman, nasıl toplumsal 

cinsiyetleri yeniden üretir? Kadınlar nasıl ‘modernliğin simgeleri’ ve ‘vatanın anaları’ 

olurlar? Hangi kadın/‘kim’ hangi kadını/‘kimi’ temsil eder? Bu sorular 

milliyetçilik/uluslaşma sürecinin toplumsal cinsiyet üzerine etkilerini/tepkilerini 

sorunsallaştırmaktadır.  

Cumhuriyet dönemi feministlerinden Nezihe Mühittin, Türk Kadını eserini niye 

yazdığına ilişkin olarak, kadının siyasal dönemlerle girdiği etkileşimi hedef 

göstermektedir. “Bu küçük eserde, çeşitli siyasal dönemlerin kadınlığımız üzerinde 

yaptığı etkileri ve hazırladığı yaşam koşullarını incelerken kadınlarımızın bu etkenler 

karşısında uyarılma ve çalışma yeteneklerini ölçmek istedim” (Mühittin, 1931: 65). 

Mühittin’in farkında olduğu gibi siyasal dönemler ile kadınlar arasındaki ilişki, 

toplumsal cinsiyetleri üreten bir süreç olarak analiz edilmelidir. 

Batı-dışı toplumlarda feminist hareketin söylemleri ile uluslaşma hareketinin 

söylemleri arasında dikkat çekici bir yakınlık görülmektedir. Ulusal bağımsızlık 

mücadeleleri, kadınların siyasal ve sosyal haklarına ilişkin önemli programları içerirler 

(Bkz: Jayawardena, 1986). Durakbaşa, uluslaşma sürecinde, kadınların özgürleşmesinin 

aynı zamanda ‘medeni’liğin göstergesi olarak kurulduğunu şöyle ifade etmektedir:  

                                                
 Biz her ne kadar bu dönemde kadın hakları için mücadele eden kadınlar için ‘feminist’ kavramını 

kullansak da dönemin kadın yazar-düşünürleri feminizm kavramının anlamını tekrar yapma ihtiyacında 
olmuşlardır (Bkz: Yaprak Zihnioğlu, (2003), Kadınsız Inkılap, Metis Yayınları). Nezihe Mühittin, Türk 
Kadını kitabında feminizmi daha çok  ‘erkek’ gibi giyinmek, erkek gibi düşünmek, erkek gibi yaşamak 
eğilimi göstermeye bağlaşan bir akım gibi görür. Bu nedenle kendi feminist anlayışının içeriğini, 
kadının asıl karakterinin ön plana çıkarılması şeklinde özetler. Kadına ait karakterin (sevecenlik, 
yumuşak başlılık gibi) gelişmesiyle kadın, evine bağlanırken aynı zamanda ülke adına yararlı olacağını 
belirtmektedir (Nezihe Mühittin’de Feminizmin Düşünsel Kökleri Nezihe Mühittin ve Türk Kadını 1931, 
Yay. Haz.: Ayşegül Baykan ve Belma Ötüş-Baskett, İstanbul: İletişim Yay., 1999: 71-73). 



 44 

Kadınların özgürleşimi, ulusal direniş hareketlerinin ayrılmaz bir parçası sayılmış ve yeni bir 

ulusal-kültürel kimlik geliştiren milliyetçi ideolojilerde merkezi bir yer tutacak şekilde formüle edilmiştir. 

Bu ideolojiler için, ‘yeni kadın’ imgesi, yalnız kültürel otantikliğin değil, aynı zamanda bir ulus olarak 

medeniliğin göstergesiydi (Durakbaşa, 2007: 89). 

Kadının özgürleşmesi sorunsalı medenilik ile kurulan ilişkinin dışında, ulusun 

siyasal özgürlüğü ile kadının özgürlüğü arasındaki ilişkiye de işaret etmektedir. 

Kandiyoti’ye göre sömürgeleştirilmiş ülkeler ile sömürgeleştirilmemiş ülkelerin kadın 

haklarına yönelik tepkileri farklı olmaktadır. Kandiyoti, Türkiye’nin tarihsel olarak 

sömürgeleştirilmemiş olması nedeniyle kadın haklarının açık ve yaygın olarak ele 

alınabildiğini; sömürgeleştirilmiş Müslüman ülkelerde kadın haklarına yönelik tepkisel 

davranışların, Türkiye’de aynı şiddette görülmediğini belirtmektedir (Kandiyoti, 1997: 

67-69). Kandiyoti’nin sömürgeleştirilmemiş olmakla kadın haklarına ilişkin olarak 

tepkisel şiddetin derecesi arasında kurduğu bağ şüphesiz önemlidir. Ancak 

sömürgeleştirilmemiş toplumlarda, aydınlanmacı seçkinlerin kadın hakları konusunda 

sınırları tayin eden başka faktörlere dikkat çekmemiz gerekir. Çağatay ve Soysal’ın 

belirttiği gibi “devletin rolü, uluslaşma süreci ve uluslaşma ideolojileri” önemli 

olmaktadır. İşte iktidarı ele geçiren elitlerin kendilerini ‘hakim ideologlardan’ ayırmak 

için referans aldıkları temel nokta, kadının toplumdaki konumu olmaktadır (Çağatay ve 

Soysal, 1995: 328). 

Toplumsal dönüşüm dönemlerinde kadın meselesi, iktidar elitinin farklılığı 

adına, kadın üzerinden kurulur. Yuval-Davis, Cinsiyet ve Millet adlı kitabında 

kadınların ‘kültür muhafızları’ olduklarını ileri sürmektedir. “…Kadınlar milletin 

sadece biyolojik yeniden üreticileri olmayıp, aynı zamanda da kültürü çocuklara 

iletmekten ve “yuva”yı özgül bir biçimde kurmakla sorumlu “kültür” muhafızları olma 

görevi verilmiş, milletin kültürel yeniden üreticileridir” (Yuval-Davis, 2007: 214). 

Kadınların ‘kültür muhafızları’ olduğunu ileri süren teze karşılık Kandiyoti, bu 

söylemin kadın haklarında nasıl tekrar kurgulandığına dikkat çeker. 

Milliyetçi hareketler bir yandan kadınları “ulusal” aktörler; anneler, eğitimciler, işçiler hatta 

savaşçılar olarak toplum hayatına daha fazla katılmaya davet ederler. Öte yandan kültürel olarak kabul 

edilebilir kadın davranışlarının sınırlarını tayin eder ve kadınları kendi çıkarlarını milliyetçi söylem 



 45 

tarafından belirlenen terimler çerçevesinde ifade etmeye zorlarlar. Feminizm özerk değil, onu üreten 

ulusal bağlamın anlam çerçevesine bağlıdır (Kandiyoti, 1997: 154). 

Ortadoğu’ya yönelik feminist yorumlarda, kadın gruplarının kamusal alanla 

bütünleşmeleri, kadınların eğitim olanaklarından yararlanma veya kamusal alanda 

çalışmaları ‘cinsiyet asimetrisinin korunarak’ sağlandığı şeklinde bir görüş hakimdir. 

Cinsiyet asimetrisi, milliyetçilik ile ataerkillik arasında bir ittifak olarak ortaya 

çıkmaktadır (Hatem’den aktaran Durakbaşa, 2007: 89). Benzer şekilde Kandiyoti, Türk 

kadınının reformlarla kurtulduğunu ama özgürleşemediğini belirtirken kadın rollerinin 

tanımlanmasında dönemler arası sürekliliğin altını çizer. Bu konuda Berktay, 

reformların araçsal yönüne vurgu yapar. Genç burjuvazi döneminin ‘geleneksel aile ve 

cinsiyet ilişkilerine’ karşı hoşnutsuzluk içinde olsa da reformlar, Kemalist kadroların 

önceki dönemin, kadınları kamusal alandan dışlayan yapısından farklılığını ortaya 

koymasının aracı olarak görünmektedir (Berktay, 1998: 4). İster Kandiyoti’nin 

özgürleşmemiş kadın söylemi ister Berktay’ın reformlara araçsal yaklaşımı olsun 

siyasal dönemler arası cinsiyet ilişkilerinin eşitsizliği ile ataerkil ittifak arasında ortak 

bir vurgu paylaşılmaktadır. 

İlk dönem kadın örgütlerinin, merkezi önemde olan konusu hep toplumun refahı 

olmuştur. Kadın örgütlerinin merkezi amacının toplum refahı olması, uluslaşma 

sürecinden bağımsız olarak görülemez. Bu süreçte kadının eğitimi veya örgütlenmesi 

toplumsal görev ve nihayetinde toplum refahı için gerekli görülmüştür. Durakbaşa’ya 
                                                
 Kandiyoti, Kurtulmuş ama Özgürleşmiş mi? makalesinde Cumhuriyet dönemi reformlarının toplum 

içinde geri kalmış kesime karşı yapıldığını hatırlatarak boşanma hakkı ve çokeşliliğin yasaklanmasıyla 
kadınların ‘kurtulduğunu’ ifade eder. Ancak yeni reformlara rağmen kadınların cinsiyet rollerinde ve 
kadınların üzerinde kültürel denetimde herhangi bir dönüşüm yaşanmadığı için kadınların 
özgürleşmediğini belirtmektedir (Kandiyoti, 1997, s. 65-83). Ancak burada bir ayrımın altını çizmek 
gerekir. Kandiyoti, kadınların kurtuluşunu dinsel bağlılıkların yerini alan yasal kodlara bağlamaktadır. 
Hâlbuki özgürleşim, Durakbaşa’nın belirttiği gibi Aydınlanmanın bedensellikten (kadınlar erkeklere 
göre daha çok bedenselliklerine bağlı olarak görülür) kurtulma anlayışına dayanır ve kadının toplumsal 
kurtuluşunun da böyle kurulduğunu iddia eder (Durakbaşa, 2007: 55). 

 Cumhuriyet dönemi reformlarının cinsiyetler arası ilişkileri dönüştürüp dönüştürmediği üzerine ya da 
genel olarak reformların cinsiyet eşitliğini hedefleyip hedeflemedikleri konusunda çeşitli görüşler 
bulunmaktadır. Nermin Abadan-Unat, reformların cinsiyet eşitsizliğine dayanan bir toplumda ‘eşitliği’ 
sağladığı görüşündedir (Bkz: Nermin Abadan-Unat, (2009) “Söylemden Protestoya: Türkiye’de Kadın 
Hareketinin dönüşümü”, 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler, Tarih Vakfı Yayınları). Arat ise sadece 
reformların değil bütüncül bir ideoloji olarak Kemalizmin cinsiyet egemenliğini göz ardı ettiğini 
savunmaktadır (Zehra F. Arat, (1998), “Kemalizm ve Türk Kadını”, 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler, 
Tarih Vakfı Yayınları). 



 46 

göre Türkiye’de kadın meselesi ister Tanzimat döneminde ister günümüzde olsun hala 

‘modernleşmeci’ bir çizgide ele alınmaktadır. Hem Durakbaşa’ya hem de Yaraman’a 

göre bu bakış açısı, toplumun geri kalmışlığının nedeni olarak kadını görür (Bkz: 

Durakbaşa, 1998a; Yaraman, 2001). Kadın meselesi geri kalmışlıkla çözümlenmeye 

başlandığında, mevcut durumdan kurtulmanın ilk adımı geleneksel bağların ‘yenileriyle 

değiştirilmesi’ söz konusu olmaktadır. 

Toplum refahı ile kadın meselesi arasında kurulan bağ, Cumhuriyet dönemi 

kadın örgütlenmelerinin söylemlerinde açıkça ifadesini bulur. Halide Edip’in kurucuları 

arasında olduğu Teali-i Nisvan Cemiyeti, amaç ve işleyişini şöyle özetlemektedir: 

“Cemiyetin gayesi milli adetlerin korunması koşuluyla kadınların bilgi düzeylerinin 

yükselmesiyle hizmet etmektir” (Zihnioğlu, 2003: 58). Zihnioğlu, “bu dernekle birlikte 

“kadınlığın terakki ve tekâmülü” için kadınların toplumsal konumlarının yükseltilmesi 

siyasaları kadınların ve kadın hareketinin gündemine yerleşti (ğini)” belirtmektedir 

(Zihnioğlu, 2003: 58). 

Nezihe Mühittin’in görüşleri, toplum refahı ile kadın arasında kurulan 

paralelliğe örnek olarak gösterilebilir. Nezihe Mühittin, kadının eğitimini doğrudan 

toplumsal projeyle ilişkilendirmektedir. 

Büyük Devrim, Türk Kadınının gelişmesi ile başladı. Onun tam olgunlaşması ile ilerleyecektir. 

…[Kadınlar] bilim ve fenden aldıklarını, yarın pratik hayata bilgi ve yetkiyle uygulama yeteneğinde 

yetiştirilmekte olan genç Türk kadını, ülkemizde değerli bir yenilenme öğesi olacaktır. Geleceğin 

kadınından beklenen en önemli rol, ülkemizin selameti ve maddi ve manevi sağlığıdır (Mühittin, 1931: 

123-124). 

Osmanlı Müdafaa-i Hukuk-i Nisvan Cemiyeti’nin yayın organı olan Kadınlar 

Dünyası’nın kadın sorununa bakışında da, kadının eğitimi ile toplumsal refah arasında 

doğrudan bir bağa işaret edilmiştir. 

Kadın sorununun çözümünde önerilen yol, feminizmin öncülük edeceği bir kadın inkılâbı 

düşüncesidir. Düşünülen “kadın inkılabı”, “içtimai inkılap” dan bağımsız değildir. Yeni bir kadın tipinin 

yaratılması ve benimsenmesi, toplumsal yapıda, yaşam biçiminde, dünyaya bakış tarzında 

gerçekleşebilecek temel dönüşümlerle oluşacaktır. “Kadın inkılâbı”, insanlığın mutluluğu için 

gerçekleşebilecek inkılâplar içinde, en önemlisidir (Çakır, 1996: 110). 



 47 

Kadın meselesinin eğitim sorunu olarak kodlanması Zihnioğlu’nun belirttiği gibi 

“Cumhuriyetçi erkek kuşak tarafından Cumhuriyetçi feminist harekete karşı 

kullanılmıştı”r (Zihnioğlu, 2003: 59). Kadın aktivistlerin, kadın haklarını mücadele 

alanında değil zamanın reformları içinde görmeleri dönemin feminist karakteridir. 

Baykan’ın ifade ettiği gibi yeni toplumsal düzenin temeli birey olmayınca kadın hakları 

mücadelesi de bu süreçten etkilenmiştir.  

Yeni toplumsal düzen (erkek olarak tasavvur edilen) birey üzerine kurulmamıştı. Bu yüzden, 

kolektif varlığın bir parçası olarak görülen kadınlar, bu yeni düzene “bireysel haklar” paradigması 

kanalıyla-aracılığıyla dahil olma ihtiyacını hissetmediler. Kadınların düşman olarak gördüğü eski dinsel-

toplumsal düzendi, “modern” erkeğin gücü değil (Baykan, 1999: 34-35). 

2.1.1. Cumhuriyetin Yeni Kadın İmgesi 

Cumhuriyet reformlarının analiz edilebileceği alanlardan biri ‘yeni kadın’ 

imgesidir. Göle’nin belirttiği gibi Kemalizm’in kadın meselesine yaklaşımı, hem 

medeniyet ideolojisini hem de milliyetçilik ideolojisini oluşturmaktadır (Göle, 2004: 

90). Kadın meselesi Kemalist reformların aile, mahrem ve kamusal alanın analiz 

edilebileceği bir alan sunmaktadır. Yeni kadın imgesi sadece aile yaşamına dair 

değişiklikleri değil, aynı zamanda gündelik yaşama ve cinsiyet kimliklerine dair 

değişiklikleri de içermektedir. Bu nedenle yeni kadın imgesi hem süreklilikleri hem de 

kopuşları bir arada sunacak potansiyele sahiptir. 

Feminist hareketin ilk döneminde (1910–1920) yeni kadın kimliğinin oluşumu, 

İslami geleneğin kadını eve ve içi rollere verdiği önemi ‘toplumsallık’ adına yeniden 

üreten bir süreç olarak yaşanır. Ancak bunu analiz ederken birkaç noktanın altını 

çizmekte fayda vardır. Osmanlı’dan Cumhuriyet dönemine taşınan mirasta kadın hakları 

savunucularının sınıfsal konumu bizim için önemlidir. Zihnioğlu’nun belirttiği gibi 

erken dönem feminist kadınların ayırt edici özellikleri bulunmaktadır. “Erken dönem 

feministleri “aristokrat” ve yönetici sınıfın eşleri ya da çocukları olarak siyasal güce çok 

yakın konumdaydı. Dönemin kadın nüfusunun çoğunluğundan farklı olarak, liberal 

                                                
 Erken dönem feminist kadınlardan iki örnek; 1862 yılında dünyaya gelen Fatma Aliye, Ahmet Cevdet 

Paşa’nın kızıdır. Bu nedenle eğitimine çok önem verilmiştir. Kozmografya, astronomi, matematik gibi 
alanlarda ve tarih, Fransızca, felsefe ve edebiyat gibi sosyal bilimlerde dersler almıştır. Hilal-i Ahmer 



 48 

babaların izni ve desteğiyle özel öğretmenlerin denetiminde iyi eğitim görmüş birkaç dil 

bilen münevver kadınlardı” (Zihnioğlu, 2003: 52). Zihnioğlu’na göre erken Cumhuriyet 

dönemi feministlerinin üst sınıfa mensup oldukları açıktır. Ancak Cumhuriyet 

dönemiyle birlikte kadın hakları savunucuları, eğitimli meslek sahibi orta sınıf kadınlar 

arasında yaygınlaşacaktır. Dolayısıyla Cumhuriyet döneminin yücelttiği ‘kadın’ ve 

‘kadınlık rolleri’ belli bir dönüşüm geçirir.  

Göle, yaşanan dönüşümü Cumhuriyetle birlikte kadınların ‘medeniyet 

değişiminin aktörleri’ olarak görülmesine dayandırmaktadır. 

“Anadolu kadını”[nın] bu dönüşümü, milli bilincin Batı medeniyetine yönelik olarak oluşumunu 

sergilemektedir. “Koket, halkına yabancı Osmanlı Kadını” ya da “taassup altında, medeniyete yabancı 

müslüman kadını”, karşısına “Anadolu Kadını” çıkarılmaktadır….Anadolu kadını hem “kurtaran” hem de 

“kurtarılandır”: Anadolu kadını Cumhuriyet reformlarını “yozlaşmaktan” kurtaracaktır, reformlar da onu 

İslam dininin taassubundan. Kemalist kadınlar böylelikle Medeniyet ile Millet arasındaki köprüyü 

oluşturmaktadır (Göle, 2004: 91). 

Göle’nin belirttiği gibi “koket” Osmanlı kadını yerine çalışan Anadolu kadını 

imgesi idealleştirilmiştir. Bu imgesel dönüşüm sadece millet üzerine bir vurgu 

yapmakla kalmaz Cumhuriyet döneminin cinsiyet ya da ‘cinsiyetsizliğini’ de vurgular. 

Mustafa Kemal’in 1923’teki söylevinde Türk kadının iki görevi şöyle özetlenir: 

Burada birçok noktalardan sayabileceğimiz o faziletlerden en büyüğü ve en ehemmiyetlisi 

kıymetli evlatlar yetiştirmeleriydi... Hep öyle kıymetli ataların faziletli evlatlar yetiştirmesi ve daha 

beşikten çocuklarının ruhuna mertlik ve fazilet telkin eylemesi sayesinde idi. Şunu söylemek istiyorum ki, 

kadınlarımızın vefaizi umumiyede uhdelerine düşen hisselerden başka (meslek ev içinden önce) kendileri 

için en ehemmiyetli, en hayırlı ve en faziletkar bir vazifeleri de valde olmaktır (Atatürk Kültür Dil ve 

Tarih Yüksek Kurumu Atatürk Araştırma Merkezi, 1997: 156). 

Kadının çocuk yetiştirme görevini başarıyla gerçekleştirmesi dahası iyi anne 

olması kadın için en önemli ve en değerli görevlerden sayılmaktadır. Çünkü kadının bu 

                                                                                                                                          
Cemiyetinin ilk kadın üyesidir. Tercuman-ı Hakikat, Hanımlara Mahsus Gazete, Mahasin, Ümmet ve 
İnkılâp gibi gazete ve dergilerde özellikle kadın konusunda yazı yazmıştır (Bkz: Fatma Aliye, (2002) 
Hayattan Sahneler, İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi). Nezihe Mühittin ise babası ceza hakimi, 
annesi ilk serasker Ağa Hüseyin Paşa’nın (1776-1849) torunudur. Nezihe Mühittin kardeşi ile birlikte 
mahalle okulunun yetersizliği nedeniyle özel dersler almaya başlar. Mühittin, Almanca ve Fransızca 
bilmektedir (Zihnioğlu, 2003: 35). 



 49 

görevi, aynı zamanda nesiller arası aktarılan kültürü de içermektedir. Cumhuriyet 

dönemi, kadının görevini anne ve eş olarak sunarken bir bakıma bunu cinsiyetin geri 

planda tutulmasıyla başarmıştır. Kandiyoti, Cumhuriyet dönemi cinsiyetsizliğinin ‘yeni 

kadın’ kimliği ile sunulduğunu belirtmektedir. 

…Kadının Türkiye’de kamu yaşamına girmelerinin “cinsiyetsiz” bir kimliğe, hatta bir ölçüde 

erkek kimliğine bürünmekle meşrulaştırıldığını ileri sürdüm. Cinsiyet temelinde kesin şekilde ayrışmış, 

erkek şerefinin kadınların davranışlarıyla yakından bağlı olduğu bir toplumda, kadınların kamu yaşamına 

katılmaları, ancak saygınlıklarını koruma ve erkeklerle kendilerini cinsel nesne olarak sunma yönünde 

verdikleri kuvvetli işaretlerle mümkün olabilirdi (Kandiyoti, 1997: 179). 

Cumhuriyet dönemi, toplumda kadının konumunu vurgulayarak önceki 

dönemlerden ayrılır. Ancak kamusal alanda görünürlük, milliyetçilik (ekonomik 

kodlarda dahil) ve ‘medenilik’ kodlarıyla birlikte yaşam alanına girmiştir. Dolayısıyla 

kadın kimliği cinsiyetle ve bunu hatırlatacak olan konulardan belli bir uzaklaşmayı 

içerir. Bu bağlamda Mustafa Kemal’in, kadınların dış görünüşleriyle değil, irfan ve 

faziletle uğraşmaları gerektiğini belirtmesi anlamlıdır. 

…Eğer kadınlarımız yalnız bu ciheti düşünür ve yalnız şıklıkta, zarafette Avrupa kadınlarını bile 

geçmeyi hedef ittihaz ederse kadınlık hayatında, dolayısıyla bütün milletin hayatında vermek istediğimiz 

mes’ut inkılâba vasl olmakta suhulete mazhar olamayız (Atatürk Kültür Dil ve Tarih Yüksek Kurumu 

Atatürk Araştırma Merkezi, 1997: 155). 

Bu nedenle kadın dış görünüşüyle uğraşmaktan kaçınmalı, erkekle birlikte 

toplum hayatına girmelidir. Cumhuriyet döneminin kadın imgesi bir karşıtlık üzerinden 

işlemektedir: Kamu hayatını paylaşmayan, cinsiyetlerin ayrıştığı (segregasyon) ve 

kadının atıl kaldığı kadın ile (Musatafa Kemal bu kadın imgesinin Osmanlı başkentine 

hakim olduğunu belirtir) Anadolu’da erkekle birlikte yaşama katılan asıl Türk kadınının 

ayrışmasıdır. Mustafa Kemal, söylevde “…tasvir ettikleri kadınlar, [atıl yaşayan, irfanla 

ilişkisi olmayan, medeni ve sosyal hayatla ilişkisi olmayan, erkekler tarafından hayata 

dünyadan uzak tutulan kadınlar] bu vatanın asıl Türk kadını değildir” diyerek yeni 

                                                
 Mustafa Kemal, bir bakıma hayattan tecrit edilen kadını “Osmanlı başkentinde yaşayan”[Osmanlı kadını 

veya İstanbul kadını kavramı da bazen kullanılmaktadır] kadınlarla sınırlandırırken Anadolu kadının 
her zaman maddi ve manevi yaşamda erkekle birlikte olduğunun altını çizmektedir. Bu analizi Ziya 
Gökalp temellendirmektedir. Gökalp, Türkçülükle eş zamanda ortaya çıkan feminizmden 



 50 

dönemin kadın imgesini oluşturmuştur (Atatürk Kültür Dil ve Tarih Yüksek Kurumu 

Atatürk Araştırma Merkezi, 1997: 153). 

‘Asıl Türk kadını’ vurgusu önceki siyasal dönemin kadına biçtiği göreve açıkça 

bir eleştiridir. Durakbaşa’ya göre ‘yeni kadın’ imgesi eski dönemde ‘sosyal kadın’ 

olarak kurulmuştu, Kemalistler de kadının geleneksel rolleriyle birlikte meslek kadını 

olmasını desteklediler (Durakbaşa, 2000: 143). 

…Kemalistlerin kültürel modelinde ilk kez açıkça kadının (kamusal) toplumsal görevleri ev içi 

geleneksel rollerden daha üstün olarak değerlendirildi ve meslek sahibi, eğitimli kadın, geleneksel ev 

kadınına göre üstün, saygın bir statüyle ödüllendirildi (Durakbaşa, 1998a: 43).  

Cumhuriyetin yeni kadını, hem geleneksel rollerini en iyi şekilde yapabilecek 

hem de kamusal alanda toplum refahı için bir yer işgal edecekti. Özetle “Türk kadını, 

dünyanın en ağır en münevver ve en vakur bir kadın olmalıdır” (Atatürk Kültür Dil ve 

Tarih Yüksek Kurumu Atatürk Araştırma Merkezi,1997: 242). Cumhuriyet dönemi 

kadın imgesi, Göle’nin ifade ettiği gibi meslek sahibi olmayı “ulusal misyon, vazife 

duygusuyla meşrulaştırmak”ta ama aynı zamanda “aidiyet, ağırbaşlılık, mütevazilik, 

sadelik” gibi özelliklerle de cinsiyetini bastırmaktadır (Göle, 2004: 110). Kadının 

sadece cinsiyetleri değil Durakbaşa’nın belirttiği gibi sesleri de boğuldu. Meşrutiyet 

döneminin hak talep eden kadınları ile kadın haklarına erkek himayesi, iki dönem 

arasındaki farka işaret eder (Durakbaşa, 1998b: 37). Bu ayrım kadının kendi deneyim ve 

taleplerini seslendirmesi ile Cumhuriyet döneminin talepleriyle birleşen (kadın 

bireyselliğini toplumsallık adına aşan) talepleri seslendirmesi arasındaki farkı 

sorunsallaştırdığı için önemlidir. 

Cumhuriyet döneminin kadınları hem özne hem nesne olarak kurgulayan 

anlayışı, dönemin eğitim felsefesinde ve kadının yeniden üretilen rollerinde açıkça 

ifadesini bulmuştur. Ancak Cumhuriyet döneminin üzerinde önemle durulması gereken 

                                                                                                                                          
bahsetmektedir. “…Türkçülük cereyanı doğar doğmaz, feminizm mefkûresi de beraber doğdu. 
Türkçülerin hem halkçı hem de kadıncı olmaları, yalnız bu asrın bu iki mefküreye kıymet vermesinden 
dolayı değildir; eski Türk hayatında demokrasi ile feminizm iki başlıca esas olması da bu hususlar da 
büyük bir amildir… İstikbalde bitaraf bir tarih, demokrasi ile feminizmin Türklerden doğduğunu itirafe 
mecbur olacaktır” (Bkz: Ziya Gökalp, (1961), Türkçülüğün Esasları, 4. Basım, Serdengeçti Neşriyatı, 
Ankara). 



 51 

nokta, eski döneme karşıt olarak kadının meslek hayatına verdiği değer olmakla birlikte 

kadının geleneksel rolleri dışında kamuda üstleneceği görevlerin vatana karşı görevler 

olarak kodlanmış olmasıdır.  

2.1.2. Kadınların Milliyeti ve Kimlik İnşası 

Kadınlar, Türkiye’nin modernleşme deneyimi içinde modernleşmenin taşıyıcıları 

oldukları gibi ‘milletin anaları’ sıfatını da taşıdılar. Cumhuriyet döneminin ‘yeni kadın’ 

imgesi, uluslaşan bir milletin ayırt edici temel karakteristiği haline gelmiştir. 

Milliyetçilik, toplumsal cinsiyetlerle nasıl bir dolayım içindedir? Cinsiyetler, 

milliyetçilik söylemini nasıl kurarlar? Ya da toplumsal cinsiyetler milliyetçilik 

duygusunu nasıl deneyimler ve bu deneyimlerle iktidarlar arasında nasıl bir söylem 

oluşur? Toplumsal cinsiyet, kimlik inşası ve milliyetçilik/uluslaşma hareketi arasında 

karşılıklı bir etkileşim olduğu açıktır. Cumhuriyet dönemi, kadınları milletin anaları ve 

kültürün taşıyıcıları olarak kodlarken; Sirman’a göre kadın ‘milli ruhun temsilcisi’ 

olarak kültürel taşıyıcılara dönüşür. Bu aynı zamanda bir milleti/kimliği diğerlerinden 

ayırt etmede kullanılır. Dolayısıyla kadınlar kimliğe uygun davranıp davranmadıklarına 

göre cezalandırılır ya da yüceltilir (Sirman, 2002: 229-230). 

Uluslaşma dönemi özellikle kadınların davranış ve pratiklerini ‘istenilen’ ve 

‘istenilmeyen’ şeklinde bölmüştür. Kadın giyiminin, kadının yaşantısını kolaylaştırıp 

kolaylaştırmayan cinsten olması, kadının şıklık ve zarafet arayışı, kadın davranışlarının 

ağır ve vakur oluşunun tartışılması kuşkusuz kadının/kadınlığın yeniden kurulmasıdır.  

Öte yandan Yuval-Davis’e göre “herhangi bir toplumdaki tüm kadınlar aynı 

biçimde kurulmazlar. Etnisite, ırk, sınıf, yaş, yetenek, cinsiyet ve başka şeylere dayalı 

diğer toplumsal cinsiyet ayrımlarıyla çakışır…” (Yuval-Davis, 2007:214). Dolayısıyla 

                                                
 Firdevs Gümüşoğlu, Ders Kitaplarında Toplumsal Cinsiyet, Cumhuriyet Yıllarından Günümüze adlı 

çalışmasında, eğitim materyallerini incelemiştir. 1920’lerde ders kitaplarına ‘meslek sahibi anne’ 
imgesi hakimdir. Kadının birlikte ürettiği, ‘ulusun özü’ ve ‘şanı’ sayılan kadının ‘herkes iş başında’ 
anlayışıyla toplumsal yaşama girmesi desteklenmektedir (Gümüşoğlu, Firdevs, (t.y), Ders Kitaplarında 
Toplumsal Cinsiyet Cumhuriyetten Günümüze, Çağdaş Eğitim Vakfı Yayınları: 64-72). Ziya Gökalp 
ise, meslek kadını hakkında yazdığı manzumede kadının çalışması ile vatanın yükselmesi arasında 
şöyle bir bağ kurar. “İnsanın en büyük hakkı irfandır. Kadın çalışmazsa fikri yükselmez. Tabi o zaman 
size denk gelmez. Kadın yükselmezse alçalır vatan. Samimi olamaz bir irfan” (Erişirgil, M. Emin, 
(1951), Bir Fikir Adamının Romanı Ziya Gökalp, İnkılap Kitabevi: 175). 



 52 

Anadolu kadını asıl Türk kadını olarak kurulurken diğer kadınlık örneklerine (Osmanlı 

Kadını, İstanbul kadını gibi) karşıt olarak kurulmuştur. 

‘Yeni kadın’ kimliği, dönemin milli ekonomi politikaları nedeniyle üreten, 

‘iktisadi kadın’ olarak da tanımlanmıştır. Nezihe Mühittin, dönemin kadınlık anlayışına 

yüklenen milli görev ve sorumluluk anlayışına şöyle dikkat çekmektedir: “Kazanan 

kadın tasarrufa, kazanmayan kadın evinin ve sonuç olarak ülkesinin bütçesine saygı 

duymak suretiyle, milli ekonomimizde güçlü bir öğe olabilir” (Mühittin, 1931: 130).  

2.2. Erkeklerin Feminizminden Devlet Feminizmine 

Devlet feminizmi kavramı kadının durumunu iyileştirmeye yönelik 

uygulamaların devlet eliyle yapılmasını ifade etmektedir. Genel olarak Türkiye’de 

devlet feminizmi kavramı Cumhuriyet döneminin, kadının kamusal yaşama eşit 

katılımını sağlamaya yönelik uygulamalarına işaret eder. Ancak bu genel tablo içinde 

birkaç nokta sorunsallaştırıldığı zaman, Türkiye’de Cumhuriyet dönemi kadın hareketi 

ve modernleşme çabaları daha yakından analiz edilebilir. Üzerinde duracağımız ilk 

nokta Türkiye’de devlet feminizmi kavramının kadın hareketine biçtiği roldür. İkinci 

olarak devlet feminizminin dönemin (Cumhuriyet dönemi) sosyo-ekonomik koşulları 

içerisinde değerlendirilme gerekliliğidir. Son olarak üzerinde durmamız gereken, 

kavramın kendisinin hem bir özgürleşme hem de bir sınırlandırma işlevini üstlenip 

üstlenmediğidir. 

Cumhuriyet dönemi reformlarının (1926 Medeni Kanun, 1934’te kadınların 

yerel seçimlere, 1935’te genel seçimlerde oy kullanma hakkı) hayata geçmesi çeşitli 

şekillerde değerlendirilmektedir. İlk görüş, Cumhuriyet dönemi reformlarının dönemin 

şartlarına göre değerlendirilmesi gerekliliğini savunmaktadır. Dolayısıyla bu görüşe 

                                                
 ‘İktisadi kadın’ kavramı Sirman’a aittir. Çalışan, üreten, rasyonel, eğitimli, meslek sahibi kadınları ifade 

etmekte ve iktisadi adam’a referans vermektedir. Nasıl ki Batıda iktisadi yapının gücünü yitirdiği bir 
dönemde ‘iktisadi adam’ rasyonalizmi gelişmiştir. İktisadi kadın kimliği de rasyonalizmi ve üretimi 
ifade etmektedir (Zihnioğlu, 2003: 75). 

 Bu ilk bakış açısını yansıtanlar arasında Nermin Abadan-Unat ve Ayşe Güneş –Ayata sayılabilir. 
Nermin Abadan-Unat, çağdaş Türkiye yaratma idealinin sivil toplumun uzantısı olarak sayılabilecek 
‘kadın hareketi’ yerine ‘devlet feminizmi’ni etkin kıldığını belirtmektedir. Kadının ataerkil 
örüntülerinden gelenek ve örflerden kurtulması ve vatandaş sayılabilmesi bu değişimi gerekli kılmıştır. 
Kaldı ki Abadan-Unat’a göre Cumhuriyet döneminin eğitim ve gelişme düzeyinin kadın hareketini 



 53 

göre vurgu, kadının geleneksel ve ataerkil baskılardan kurtulmasına yönelik olmalıdır. 

Kadın, aile ve evlilik içinde ‘eşit’ haklara sahip ve kamu alanında temsil hakkına 

sahipse bu dönüşüm Kemalist reformlardan bağımsız olarak değerlendirilemez. 

Belirtmek gerekir ki bu görüş genel olarak kadını, aile ve toplumdan belli bir mesafesi 

olan bir birey olarak tahayyül etmez.  

Toplumsal dönüşüm dönemindeki alt üst oluşlar, kadının konumunun yeniden 

gözden geçirilmesini zorunlu kılmıştır. Sirman’ın eleştirisine katılıp anne ve eş 

olmaktan öte, kadına ‘yurtsever yurttaş’ misyonunun yüklendiği söylenebilir. Kadına 

verilen eğitim, kadının mesleği, faaliyetleri ister dönemin erkek ister kadın feministleri 

tarafından olsun hep topluma getireceği katkı ile ölçülmüştür. Berktay, Cumhuriyet 

döneminin ataerkilliği dönüştürecek bir zihniyet değişikliği yaratamadığı için bunu 

kadın hareketinden beklemenin insafsızlık olacağını belirtmektedir. Berktay’ın altını 

çizdiği gibi kadının ‘yurttaş’ olarak kabul edilmesi ülke sisteminin 

demokratikleşmesinin güvencedir ama soyut yurttaşlık kavramının erkeğe referans 

ettiğini ve cinsiyet körü olduğunu unutmamak gerekir (Berktay, 1998: 8). 

Reformlar, kadının politik ve toplumsal görünürlüğü bakımından kadın 

hareketini belirlemiştir. Toplumun dönüştürülmesi süreci hem kadın haklarını hem de 

kadın hareketini araçsallaştırma potansiyeli taşımaktadır. Berktay’ın ifade ettiği gibi: 

Dönemin “erkek feminizmi”nin köklerini, genç burjuvazinin geleneksel aile ve cinsiyet 

ilişkilerinden duyduğu samimi hoşnutsuzluğa ve genel olarak ulusçu demokratik özlemlerine bağlamak 

mümkündür. Ancak diğer yandan, Kemalist önder kadınlar açısından, kadın haklarının tanınması, belli bir 

amaç için araçtır: Cumhuriyet Türkiye’sinin yeni ulusal karakterinin ortaya konmasının aracı… (Berktay, 

1998: 4). 

Araçsallık, dönemin sosyo-ekonomik yapısı dikkate alındığında ‘özgürleşme’ 

olarak okunabilmektedir. Devlet feminizminin çokça tartışılmasının nedeni kadınların 

gerçekten özgürleşip özgürleşmediğinin sorunsallaştırılmasıdır. Daha açık bir ifadeyle 

                                                                                                                                          
engellenmiş olduğu anlayışına varmanın haksızlık olduğunu düşünmektedir (Abadan-Unat, 1998: 328-
330). Ayşe Güneş-Ayata ise Tekeli’nin ‘kadınların sembolik kullanımı’ olarak eleştirdiği temsil 
anlayışına sahip çıkmaktadır. Kadınların parlamentoya girişlerini dönemin temsil oranını yükselttiğinin 
göstergesi olarak kabul ederken bu durumu Cumhuriyet döneminin simge olarak kadını seçmesine 
bağlamaktadır (Güneş-Ayata, 1998: 237). 



 54 

sorun, kadının konuşmasına, sesini yükseltmesine, deneyimlerini paylaşmasına izin 

verilirken bunun hangi sınırlar içinde yapılacağının belirlenmesidir. Schroeder’in 

belirttiği gibi Kemalist reformlar gündelik hayatı düzenlemeye yönelik çok sayıda 

reformun yanı sıra kamusal alanda kadının bedensel, toplumsal ve politik 

görünürlüğüyle de ilgilenmiştir (Schroeder, 2007: 82). Kadının hem kamusal alanda 

hem özel alanda dahası kamusal alanın özel alana üstünlüğü anlayışı, Cumhuriyet 

döneminin ayırt edici özelliğini oluşturmaktadır. 

Devlet feminizmi ya da genel olarak kadın haklarına yönelik devlet 

destekli/güdümlü oluşumları Türkiye’nin modernleşme çabaları analiz edilmeksizin 

anlamak mümkün değildir. Valentine M. Moghadam, Modernizing Women adlı 

kitabında Orta Doğu’daki birçok ülkenin çeşitli devrim modelleriyle kadının durumu 

arasında ortak noktaları tartışır.  

Yine de bütün durumlarda [modernleşmelerde] toplumsal cinsiyet, ulus kurucuların 

[statebuilders] programlarında ve devrimin seyrinde rol oynar. Toplumsal cinsiyet ilişkileri, pratikleri ve 

yasalardaki değişimler devrimin sonuçları, ön şartları ve nedenlerinin açıklamasının bir parçası olmalıdır. 

Toplumsal cinsiyet söylemin doğası (Bolşeviklerin radikal diline karşı, İran’daki İslamcıların ahlaki 

söylemleri, toplumsal cinsiyet eşitliğine karşı toplumsal cinsiyet ayrılığı) rejim ve devrimin doğası 

hakkında bize büyük oranda bilgi verir. Toplumsal değer ve ideolojilerdeki değişimler, yenilikçi 

dönüşümlerin periyotları boyunca toplumsal cinsiyet ilişkilerini etkiler (Moghadam, 1993: 94). 

Jayawerdana, Feminisim and Nationalism in the Third World (3. Dünyada 

Feminizm ve Milliyetçilik) çalışmasında Türkiye’de kadının özgürleşmesini 

modernleşme sürecinde etkili olan aktörler ve akımlar çerçevesinde tartışmaktadır. 

Jayawerdana, bu sürece hakim olan reformların ‘ideoloji alanı’nı ve hatta ‘sosyal 

davranışları’ nasıl belirlediğini ön plana çıkarmaktadır.  

                                                
 Kamusal alanın özel alana önceliği meselesi Cumhuriyet döneminin ayırt edici özelliğini oluşturmakla 

birlikte bu döneme özgü değildir. Simel Esim ve Dilek Cindoğlu’nun (1999) Women’s Organizations 
In 1990s Turkey: Predicaments and Prospects çalışmasında da ortaya çıktığı gibi 1980’lerden sonra 
Kemalist kadın sivil toplum örgütlerinde de benzer bir yapı karşımıza çıkmaktadır. STK’ların ister 
faaliyet ve etkinliklerinde ister söylemlerinde olsun kamusal alanın önceliği ortaya çıkmaktadır. Ancak 
kırsal, varoş bölgelerde kadınların pratik ihtiyaçlarının ağır bastığını düşünülürse kamusalı önceleyen 
hak söylemlerinin yetersizliği ve kadın hayatına dair oluşturulan ‘mesafe’ karşımıza çıkmaktadır.  



 55 

Türkiye’deki kadın özgürleşme hareketi modernleşme, sekülerleşme dalgaları ile sosyal 

reformlar ve batılılaşma ideolojisiyle yakından ilgilidir. … 20. yüzyılın ilk reformcuları aynı zamanda 

güçlü bir şekilde Türk milliyetçiliği, İslamcılık ve özellikle pozitivist okulun Fransa’daki güncel 

fikirlerden etkilenmiştir. 1920’de Mustafa Kemal iktidara geldiğinde hakim ideoloji seküler 

modernleşmelerden biri olmuştur (Jayawardena, 1986: 25). 

Moghadam, modernleşme sürecinde sosyal reform ve devrimsel değişmelerden 

kaynaklanan iki kadınlık modeli tartışmaktadır. Birinci grupta kadının kurtuluşu ön 

plana çıkarken ikinci tipte kadın aile içinde konumlanmaktadır. Birinci model 

feodalizm, kabilecilik veya geri kalmışlık dönemlerinde ortaya çıkarken gelişme ve 

ilerleme için bu programlara kadının entegre edilmesi gerekir. İkinci tipte ise kolonyal 

modellere karşı kültürel birikime başvurulur (Moghadam, 1993: 95). Moghadam, bu iki 

model içerisinde Türkiye’nin konumunu birinci gruba dahil ederek, ailesel etkileri 

sadece kolonyal etkilere karşı başvurulan bir alan olarak görmektedir. Halbuki Türk 

kadın imgesi hem iyi bir eş ve anne olarak hem de meslek sahibi kadın olarak; 

geleneklerden kısmi olarak özgürleştirirken milliyetçilik dolayımıyla yeniden 

şekillendirir. Dolayısıyla Moghadam’ın iki kategoriye ayırdığı toplumsal cinsiyet 

dinamiğinin sınırları Türkiye örneğinde gevşemektedir. Ancak bu süreçte, kadın sorunu 

hem yapı ve eylem hem de ekonomik, politik ve ideolojik faktörler tarafından 

belirlenmektedir. Bu bağlamda kadınların devrim sürecine ne kadar katıldıkları ne kadar 

örgütlendikleri, yenilikçi yönetimlerin özgürleştirme ve sosyal dönüşümü fark etme 

yeteneği önem kazanmaktadır (Moghadam, 1993: 96). 

                                                
 Moghadam, devrimin cinsiyet dinamiklerine ilişkin tipolojisinde devrimin tipi ile kadının konumu 

arasında ilişki kurar. Devrimleri genel olarak burjuva devrimler ile sosyalist/halkçı devrimler şeklinde 
ikiye ayırır. Bir sonraki adımda ise devrimler, toplumsal cinsiyet dinamikleri bağlamında yeniden 
değerlendirilir. Bu tasnifte kadının kurtuluşu ile kadının aile içinde değerlendirilmesi iki ayrı kategori 
olarak ele alınmaktadır. Bu dinamikler dikkate alındığında ise başta ikiye ayırdığı devrim modelleri 
dört kategoriye çıkmış olur: Kadının özgürleşmesini temel alan burjuva devrimler (Türkiye’de 
Kemalizm), kadının özgürleşmesini temel alan sosyalist/halkçı devrimler (Fransa (1848), Rusya (1917), 
Çin, Küba, Vietnam, Demokratik Yemen, Etiyopya, Afganistan, Nikaragua, El Salvador), kadını aile 
içinde konumlandıran burjuva devrimler (Fransız Devrimi, Yeniden Yapılanmacı Sovyetler Birliği, 
Doğu Avrupa’nın 1989 Devrimi) ile kadını aile içinde konumlandıran sosyalist/halkçı devrimler 
(Meksika, Cezayir, İran) (Bkz: Moghadam, 1993). 



 56 

2.3. Cumhuriyet Döneminde Kadın Örgütlenmeleri ve Kadınların Gündemi 

Osmanlı döneminden Cumhuriyet dönemine geçişle birlikte kadın 

örgütlenmelerinin uğraş alanları ve söylemleri belli ölçülerde değişiklik göstermiştir. Bu 

dönemin ekonomik yapısı ve siyasal iklimine bağlı olarak kadın söyleminin büyük 

ölçüde şekillendiğini belirtmek gerekir. Yine de kadın söyleminin öncelikli olduğu 

örgütlenmelerin varlığı dikkat çekicidir. İşte bu başlık altında kadın örgütlenmelerinin 

Cumhuriyete evrilirken geçirdikleri dönüşüm ve söylem genişlemesi birlikte ele 

alınırken kadın söyleminin öncelikli olduğu örgütlenmelere daha yakından bakmak 

gerekmektedir. Tekeli’ye göre “Türkiye’de kadın hareketi olayların, eylemlerin, 

taleplerin yoğunluğu bakımından iki ayrı döneme ayrılmaktadır. 1910-1920 arasındaki 

ilk dönemle, 1980’lerden günümüze gelen ikinci dönem. Bunlardan ilkinden önce 40-45 

yıl süren bir hazırlık dönemi…” bulunmaktadır (Tekeli, 1998: 337). Bu bakımdan kadın 

örgütlenmelerinin Cumhuriyet dönemine taşınırken bazı süreklilikler barındırdığını ve 

bu süreklilikleri ön plana çıkaracak kadın örgütlenmelerine bakmak gerekir. 

Kadın örgütlenme ve yayın hayatının 1908’e kadar olan döneminde yoğun 

olarak İslam medeniyeti özellikleri ile kadının konumunun tartışıldığı görülmektedir. 

Yaprak Zihnioğlu bu dönemi şöyle ifade etmektedir: 

…1868’de imzasız kadın mektupları ve yazılarıyla başlayan hareketlilik, ülkemizin en uzun 

süreli yayımlanan (15 yıl) kadın gazetesi (614 sayı) olma özelliğini günümüzde de koruyan Hanımlara 

Mahsus Gazete ile en üst düzeye ulaştı. Bu evrede, yayın faaliyeti ile Osmanlı feminizminin ideolojik ve 

düşünsel temelleri atıldı. Şair Nigar ve Fatma Aliye kuşağı kadınlar için bir sosyal konum, bir duruş, var 

oluş ve değişim talep ederken ortak bir yaşantıyı ifade eden “kadınlık alemimiz”, “nisvan-ı islam”, “tarih-

i nisvanımız” kavramları dilde yaygınlaştı. Kadın hakları savunucularının “muhit-i muzayyıkın” [baskıcı 

çevreler] giran [katı/ağır] ta’assubundan kurtulma ve kişisel özgürlüğe kavuşma talebi hiç değilse 

münevver kadınların toplumsal konumunda iyileşmeler getirdi (Zihnioğlu, 2003: 46). 

Kadınlara Mahsus Gazete’nin yazar kadrosundan Fatma Aliye’nin yazdığı 

Levayih-i Hayat [Hayattan Sahneler] kitabı 1897-98 yılında yayınlandı. Özellikle bu 

                                                
 Türkiye’de Cumhuriyet dönemine ilişkin kadın hareketine yönelik dönemsel ayrımlar üzerine farklı 

yorumlar bulunmaktadır. Örneğin Zihnioğlu, Erken Dönem Osmanlı Kadın Hareketi, II. Meşrutiyet 
Dönemi Kadın Hareketi ve Cumhuriyetçi Milliyetçilik Dönemi şeklinde üç dönemsel ayrıma 
gitmektedir (Bkz: Yaprak Zihnioğlu, (2003), Kadınsız İnkılap, İstanbul: Metis Yayınları). 



 57 

eserde Fatma Aliye dönemin kadın sorunlarını “…insanlığa hizmetle eş olan İslamiyet, 

insanlığa ilişkin faziletlerin hakiki içeriği” olarak ele almaktadır (Zihnioğlu, 2003: 47). 

Farklı bir görüşe göre ise Fatma Aliye “kadının toplum ve aile içindeki konumunu 

geliştirmek için aydınlanmacı, modernist İslamcı ilkeleri öne çıkarmak için uğraşmıştır” 

(Kızıltan’dan aktaran Abadan-Unat: 1998: 324). Aliye, kadının ahlaklı bir eş ve anne 

olarak toplumda yer alması, eğitimiyle gerçek bir faillik yaratması gibi değerleri 

yüceltilirken, aynı zamanda kadının maruz kaldığı geleneksel yapıyı çelişkili bir dille 

yansıtır. 

Fatma Aliye’nin eserlerinde yansıttığı çelişki, hem geleneklere sahip çıkma 

ihtiyacı hem de modernleşme eğilimini birlikte tartışma geleneğinden gelmektedir. 

Şeni’nin belirttiği gibi bu iki tavrı birleştirmek zordur: 

Tavrının zorluğu, tahmin edilebileceği gibi, Aliye Hanım’ın, zaman zaman kendi savunduğu 

ilkelere ve mantığa, kendi öne sürdüğü delillere ters düşmesine yol açacaktır. Avrupa kamuoyuna 

seslenirken kendi adına ve güvenle, yüksek perdeden konuşan, gücünü yalnızca kendinden aldığı 

anlaşılan bu kadın, mesela poligamiyi haklı çıkarmaya gayret edecektir. Ancak poligamiyi 

savunmasından hemen sonra, bunun hem kendisi hem de arkadaşları için düşünmeyecek imkansız bir 

durum olduğunu ekleyecektir. Poligami, Aliye için kırsal kesim evlerini, çiftliklerini döndüren düzende, 

bir emek gücü sorununun halolma biçimidir (Şeni, 1995: 54-55). 

Dönemin kadın yazarlarının kadın konusunda çelişkili düşüncelerinin nedeni, 

Tekeli’ye göre dönemin siyasal-ideolojik yapısından kaynaklanmaktadır. İslamiyet ve 

milliyetçilik gibi hareketlerin olduğu, imparatorluğun çökmekte olduğu bir dönemde 

kadın hareketinin, otonom bir özellik göstermesi mümkün değildir. Kadının kurtuluşu, 

ulusun kurtuluşuna özdeştir. Dolayısıyla birinci dalga feministler, Batıya karşı milliyetçi 

                                                
 Fatma Aliye’nin çelişkili konumu geleneksel değerlerle kadının isteklerini bağdaştırma isteğinden 

kaynaklanmaktadır. Örneğin Hayattan Sahneler kitabının birinci mektubunda kadının mutlu olma 
hakkını, evlilik kurumu içinde idealleştirir ve evlilik içindeki mutluluğu kıyaslanmayacak bir duygu 
olarak sunar (Bkz: Fatma Aliye, (2002), Hayattan Sahneler, İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Yayınları). 

 Aliye, ‘modaya kendince uymuş, makyaj yapmış, saçlarını kabartmış, sürekli olarak aynaya bakan’ 
kadınlarla [Fatma Aliye burada cinsiyetlerini ön plana çıkaran kadınlardan bahsediyor] kendisi arasında 
ahlak bakımından karşıtlık kurmakta. Ama aynı zamanda kadınların bu şekilde görünürlüğünden, 
görünürlük imkanlarından da şikayet etmektedir. “Beş kuruşluk [vapur bileti] bir bilet, beraber 
olmaları, bir çatı altında bulunmaları mümkün olmayan kimseleri bir araya getirmişti” (Aliye, 2002: 9. 
Mektup: 35). Bu alıntıda mekan ve cinsiyet arasında kurulan sınıfsal ayrım dikkat çekici bir örnek 
oluşturmaktadır (Fatma Aliye’nin Osmanlı elitine mensup olduğunu unutmadan). 



 58 

ve Müslüman bir kadın kimliğiyle eleştiri geliştirirken Fatma Aliye ve Halide Edip’in 

Batıya karşı yaptığı polemiklerin nedeni budur (Tekeli, 1998: 342). 

Kadınlara yönelik yayım hayatı çoğu zaman çelişkiler barındırsa da, kadının 

kendi konumunu sorunsallaştırması önemli bir katkıdır. 1908 II. Meşrutiyetin ilanı ile 

başlayan dönemde kadın, yeni bir siyasal-ekonomik dalganın etki alanına girmiştir. Her 

ne kadar bu dönemde kadın dergileri ve özellikle kadın derneklerinde bir hareketlenme 

görülse de. Bu dönemin yaygın örgütlenme özelliğini çeşitli nedenlere dayanarak 

(kimsesiz sahipsiz kadınlara ve asker ailelerine yardım gibi) kurulan yardım dernekleri 

oluşturmaktadır. Çakır’ın belirttiği gibi kadınlar yardım dernekleri etrafında bir araya 

gelerek ilk kez örgütlenmişlerdir. Bu örgütlenmelerin başında ‘Osmanlı Kadınları 

Şefkat Cemiyet-i’ olmakla birlikte özellikle I. Dünya savaşına doğru sayıları artmıştır 

(Çakır, 1996: 43-45). 

Kadın örgütlenmelerini etkileyen dalgalardan biri, Balkan ve I. Dünya savaşının 

yarattığı savaş ekonomisidir. Yardımdan çok kadına eğitim verilerek çalışma hayatına 

dahil edilmesi bu dönemin kadın örgütlenmesinin özelliğidir. Nezihe Mühittin, 

Esirgeme Derneği’nin açılmasını dönemin özelliklerini uyarladıklarını belirterek şöyle 

açıklamaktadır: 

Yerli malların korunması, eski kadın sanat işlerini modernleştirip geliştirmek…böyle bir hayır 

derneği kurma gereği ise acı bir feryad halinde kalplerimizde bağırıp duruyordu. Balkan göçlerinde 

babasız anasız ve yurtsuz kalmış yetim göçmen kızları…Gereksinim, görev, üyelik, hepsi tamam olunca 

dernek kolay çalışmaya başladı. Gerçekte yaptığım teklifim arkadaşlarımca memnuniyetlikle kabul edildi 

ve hemen işe başladık. Artık Esirgeme Derneği meydana gelmişti (Mühittin 1931: 105). 

Savaş dönemi ve bunun uzantısı olan ekonomik baskı, kadın örgütlerinin 

çoğunun adından da anlaşılabileceği gibi hayır kuruluşu olarak örgütlenmelerini 

tetiklemiştir. Osmanlı Hilal-i Ahmer Cemiyeti, Kadınlar Heyet-i Merkezisi, Muhtaç 

Asker Aileleri ve Muavenet Cemiyeti (1915), Mudafaa-i Milliye Osmanlı Hanımlar 

Heyeti (1913), gibi kadın örgütleri buna örnek olarak gösterilebilir (Durakbaşa, 2007: 

98). 



 59 

Dönemi karakterize eden bir diğer dalga, siyasal yenileşme hareketidir. Bu dalga 

kadın örgütlenmeleri ve kadın hakları açısından belli bir hareketlilik sağlamıştır. 

Abadan-Unat’ın altını çizdiği gibi II. Meşrutiyetle birlikte ‘kadın söylemi’ alanında 

pozitif gelişmeler yaşanmıştır. Bu gelişmelerden ilki, kadının eğitim olanaklarından 

yararlanması, ikincisi ise kadının sınırlı da olsa çalışma hayatına girmesi olmuştur. Tabi 

bu gelişmelerin etkileri İstanbul, İzmir gibi büyük kentlerde hissedilmiştir (Abadan-

Unat, 1998: 325). 1908 II. Meşrutiyet dönemi, kadınların gazete, dergi, edebiyat ve 

kadın dernekleri gibi birçok alanda aktif olmalarını sağlamıştır. Bu gelişmelerde hem 

savaş döneminin (Kırım Savaşı, Balkan Savaşı, I. Dünya Savaşı) hem de İttihat ve 

Terakki Cemiyeti üyelerinin kadın ve aileye yönelik politikaları etkili olmuştur 

(Durakbaşa, 2007: 98; Zihnioğlu, 2003: 81-62). 

II. Meşrutiyet döneminin kadın örgütlenmelerinden en dikkat çekeni şüphesiz 

feminist örgütlenme olarak konumlandırılabilecek Osmanlı Mudafa-i Hukuk-i Nisvan 

Cemiyeti’dir. Çakır’ın Osmanlı Kadın Hareketi adlı eserinde önemle üzerinde durduğu 

dernek aynı zamanda Kadınlar Dünyası adlı yayın organı ile birlikte ele alınmalıdır. 

Dergi, bilinçlendirme ve yol gösterme işlevini üstlenirken aynı zamanda Osmanlı 

kadınına yeni roller kazandırmaya yönelik bir çabayı içermektedir. Böylece dernek, 

kadını kuşatan geleneklere, kadın erkek eşitsizliğine, eğitimsizliğe ve hukuksuzluğa 

karşı gerek aile gerekse toplumsal yaşamda çabalar ortaya koymuştur (Çakır, 1996: 57-

58).  

Cumhuriyete evrilen dönemde kadınların siyasi taleplerinin belirginlik 

kazandığını söylemek mümkündür. İşte bu dönemde kadınların siyasal taleplerinin 

ifadesi olan Kadınlar Birliği (1924), Nezihe Mühittin tarafından kurulmuştur. Nezihe 

Mühittin’nin etkin olduğu Kadınlar Birliği (siyasal bir etkinlik olan Kadınlar Halk 

Fırkası’ndan evrilen) devrimin kadın hareketinin sınırlarını da belirginleştirmiştir. 

Zihnioğlu’na göre Birlik her fırsatta Mudafa-i Hukuk-i Nisvan gibi cemiyetlerle bağı 
                                                
 Zihnioğlu, Nezihe Mühittin’in Türk Kadını eserine dayanarak Osmanlı Mudafa-i Hukuk-i Nisvan 

Cemiyeti kurucularının sanıldığı gibi Ulviye Mevlan değil eşi Fırat Mevlanzade olduğunun altını 
çizmektedir. Dolayısıyla kuruculuğunda erkek katkısının olduğunu belirtmektedir. Zihnioğlu, Kadınsız 
İnkılap adlı çalışmasında II. Meşrutiyet döneminde aydınlar arasında güçlü bir etkiye sahip, ‘feminist 
yönelimle kurulmuş ilk kadın derneği’ olarak Halide Edip’in kurduğu Teali-i Nisvan Cemiyeti’ni 
göstermektedir (Zihnioğlu, 2003: 596). 



 60 

olmadığını savunmak zorunda kalmış ve bu nedenle Mudafaa-i Hukuk Cemiyeti’nin 

kadınlar kısmını oluşturacağını her fırsatta belirtmiştir (Zihnioğlu, 2003: 125).  

Kadınlar Birliği’nin çeşitli dönemlerde yönetiminin değiş(tiril)mesi, 

kapatılması, resmi söyleme yakınlaşma ya da uzaklaşma çabaları siyasi iktidarla 

girdikleri yer yer mücadele ve uyumu örneklendirmesi açısından değerli bir örnektir. 

Çaha’ya göre 1924’te kurulan derneğin 1927’de yönetim değişikliğinden sonra ılımlı bir 

çizgiye kaydığını söylemek gerekir. 1927 yılında yapılacak seçimlerde oy hakkı için 

daha sert maddeler çıkarmak için Mart 1927’de İstanbul’da kongre düzenlenir. Kongre 

bildirisi meclise gönderilir. Ancak kadınların oy hakkı talebi hem basın tarafından hem 

hükümet tarafından aşırı bulunur. Nitekim yönetim değişikliğinde ılımlı kanadın yer 

almasını hükümet desteklemiştir. Böylece oy hakkı için radikal faaliyetler yerine 

lobicilik şeklinde yürütülen faaliyetler benimsenmiş olur (Çaha, 1996: 117). 

Kadınlar Birliği, 18 Nisan 1935’te Uluslararası Kadınlar Birliği Kongresi’ne 

İstanbul’da ev sahipliği yapar. Kongre kadınların haklarına erken kavuştuğu bir ülkede 

yapılıyor olmasının kadın hakları için önemi ortada iken Kadınlar Birliği’nin dönemin 

savaş havasında ‘barış’ı seslendirmesi birliğin kaderini tayin eder. Böyle bir havada 

gerçekleşen kongre, aynı zamanda Kadınlar Birliği’nin kendi kaderinin de tartışıldığı 

bir ortam olur. Bir yandan ılımlılar, Kemalist değerlere sempati duyup devrimin 

kadınlar için sunduğu hakları yeterli görüp, artık devrim için mücadele etme zamanının 

geldiğini söylerken; ikinci grup Kadınlar Birliği’nin devamından yana tavır takınır 

(Çaha, 1996: 119). 

Nezihe Mühittin, Kadınlar Birliği’nin amacının salt medeni haklarla 

sınırlandırılamayacağını şöyle belirtmektedir: 

Esasen cumhuriyetin kadınlar hakkında gösterdiği cömertlik kadın mücadelesine ihtiyaç 

bırakmayacak kadar verimli ve sevecendi…Medeni kanun ve aile kararnamesi kadına sosyal haklarını 

sağlıyordu…Cumhuriyet yürüyor ve her yaşına girdikçe kadına bir armağan vermeyi asla ihmal etmiyor. 

Yedinci yılın armağanı belediye seçimlerine katılma hakkı oldu…Gelişim aşamalarını geçtikten sonra 

medeni ve siyasal haklarda tam bir çeşitlilik sağlamayı başarmış olan Avrupa kadın derneklerinin bugün 

hala hararetle devam eden ciddi çalışmaları anlatıyor ki kadınlığa ait yapılacak işler henüz bitmemiş ve 

asla bitmeyecektir (Mühittin, 1931: 119-122). 



 61 

Hükümetin desteği ile kongreden ılımlı kanat galip çıkar. İki hafta sonra 10 

Mayıs 1935 yılında yapılan kongrede Birlik kendini feshetme kararı alır. Birliğin 

feshedilişini savunan genel sekreter İ. H. Oruz, feshetme kararının sevinciyle ‘zira halk 

evleri açılıyordu’ diye ifade etmektedir (Çaha, 1996: 119-120). Toprak’a göre Kadınlar 

Birliği’ni feshetme kararı büyük yerden gelmişti. CHP, Kadınlar Birliği’nin kendini 

feshetmesini istiyordu. Kadınlar Birliği bu dönemde kapatılan tek dernek değildir. 

Amele Teali Cemiyeti, Türk Ocakları, Mason derneklerinin çalışmaları durdurulmuş, 

Cumhuriyetin getirdiği düzenlemeleri halka iletecek ve yayacak tek bir örgüt 

hedefleniyordu: ‘Halk evleri’ projesi (Toprak, 1986: 28-29). Bu nedenle Cumhuriyet 

öncesi dönemin kadın hareketi, ‘yerli’ bir hareket olarak görülmektedir. Örneğin Çaha, 

(1996: 132) 19. yüzyılın ikinci yarısından başlayarak 1935 yılına kadar kadınların, 

sadece kendilerine ait hakları savunduklarını, resmi ideolojiye karşı mücadele ettiklerini 

ve alternatif değer ve normları geliştirerek “yerli feminizm” dalgası oluşturduklarını 

iddia etse de bunun toptancı bir bakış açısı olduğu açıktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 62 

III. BÖLÜM 

KADIN HAREKETİNİN YENİ AKTÖRÜ: KADIN STK’LAR 

3.1. 1980’lere Doğru 

Kadınlar Birliği’nin 1930’lardaki deneyimi, kadın kimliğini ön plana çıkarmaya 

çalışan bir derneğin, dönemin politikaları tarafından ikincilleştirildiğinin kanıtı olarak 

karşımızda durmaktadır. 1950-1980 dönemi, feminist düşüncelerin ikincilleştirildiği, 

yok olduğu ve kadınları referans alan söylem ve politikaların görülmediği durağan bir 

dönem olarak görülebilir. 

Kadınlar Birliği 1949’daki ikinci kuruluşunda Çaha’ya (1996: 130) göre 1935 

yılında kapanan Kadınlar Birliği ruhuyla ilgisi olmayan, kadınların geleneksel 

giysilerine karşı mücadele ederek modern giysiyi yaygınlaştırmayı amaçlamıştır. 

Kadınlar Birliği’nin çıkış felsefesinden uzaklaşıp resmi ideolojiye eklemlenmesi ya da 

Çaha’nın deyimiyle ‘Kemalizm’e hizmet etmesi’ Kadınlar Birliği’nin dönemsel olarak 

geçirdiği dönüşümü göz ardı eder. Kadınlar Birliği 1960’lı yıllara kadar Demokrat 

Partinin, 1980’li yıllara kadar tekrar CHP’nin çizgisine kaymıştr. 1980’lerde her 

örgütlenme gibi kapatılan Kadınlar Birliği, 1980 sonrası örgütlenmesinde siyasi 

partilere mesafeli olarak kadına yer vermeyen hiçbir partiye destek olmayan, Atatürk 

devrimlerine taraf ve laiklik karşıtı odakların karşısında yer almıştır. Sema Kendirci 

Uğurman başkanlığındaki Türk Kadınlar Birliği, 1996’dan bu yana ‘Yasalar Önünde 

Tam Eşitlik’ kampanyası ya da Siyasal Partiler ve Seçim Yasası gibi konularda yasa 

tasarılarının hazırlanması ve kamu desteğinin sağlanması konusunda çalışmalar 

yapmaktadır (turkkadinlarbirliği.org). Türk Kadınlar Birliği’nin siyasal partilere 

mesafeli duruşu 1990’lardan sonra çoğu kadın sivil toplum kuruluşunun benimsediği bir 

anlayıştır. 

1980’lere kadar örgütlenen kadınların çoğu, Cumhuriyetin düşünsel temellerine 

inanmış, kadınların devrimle elde ettiği hakları korumayı ve yaygınlaştırmayı amaç 

edinen özelliklere sahiptir. Örneğin 1954 yılında, Türkiye Ulusal Partisi’nin (1972) 

kurucusu olan Mediha Gezgin, Kadın Haklarını Koruma Derneği’ni kurmuştur. 

Derneğin amacına bakıldığında; Türk İnkılâplarının kadınlara sağladığı hakları 



 63 

korumayı ve bu anlamda kadın erkek eşitliğini sağlamayı hedeflediği görülmektedir. 

1977 yılında Kadın Dernekleri Federasyonu’nun kurucu üyesi olan derneğin, Medeni 

Kanun’un eşitliği bozan maddelerinin değiştirilmesi için yasa tasarısı düzenliği 

görülmektedir (Ediz, 1994: 81-86). Faaliyet ve söylemlerine bakıldığında ise dernek, 

kadın sığınma evlerinin açılması, kadınların askere alınması, ev kadınlarının emeklilik 

hakkı, aile planlaması ve cinsel eğitim gibi teklifleri gündeme getirmektedir. Ayrıca 

dernek Tevhidi Tedrisat Kanunu’nun uygulanması, çağdaş eğitimin sağlanması, kuran 

kurslarının kapatılması, kıyafet kanunun uygulanması, dini kıyafetlerle gezenlerin 

cezalandırılması ve resmi nikahtan önce dini nikahın yasak olmasına rağmen bunların 

hayata geçirilmesi konusunda hükümetleri uyarma görevini üstlenmiştir 

(bizkadiniz.com). Kadın Haklarını Koruma Derneği’nin İzmir şubesi ikinci başkanı 

Ayla Eğit, derneğin bugünkü faaliyetlerini, Atatürk tarafından kadınlara verilen hakların 

kadınlara anlatılması ve günümüzde çeşitlenmiş olan kadın hakları konusunda kadının 

bilinç düzeyini arttırma ve vatandaşlık bilincinin gelişmesi şeklinde özetlemektedir 

(Diken, 2006: 189-191). Dernek son dönemlerde aile içi şiddeti sorunsallaştırmakta ve 

yerel yönetimleri danışma merkezleri/sığınma evleri açma konusunda ikna etmeye 

çalışmaktadır. Bu girişimler, derneğin toplum ve aile merkezli kadın algısından kadın 

merkezli algıya doğru dönüştüğünü göstermektedir.  

1950-1970 yılları arasında kadın haklarını koruma ve yayma konusunda çalışan 

derneklerin dışında, kadınlar tarafından kurulan meslek dernekleri, sosyal yardım 

amaçlı dernekler ve siyasi parti/akım uzantılı kadın oluşumlarından bahsetmek 

mümkündür. Cumhuriyetin ilkelerini benimsemiş kentli, eğitimli, orta sınıf kadınlar, 

meslekleri doğrultusunda örgütler kurup toplumun sosyo-ekonomik gelişmişliğini 

hedeflemişlerdir. Bu çerçevede İstanbul’da ‘Meslek Kadınları Cemiyeti’ (1948), Türk 

Üniversiteli Kadınlar Derneği (1949), Türk Hemşireler Derneği (1948), Türk Hukukçu 

Kadınlar Derneği (1968) ve Türk Eczacı Kadınlar Derneği (1989) gibi derneklerin 

faaliyete geçtiğini ve günümüze ulaştığını görebiliyoruz.  

Kadının sosyo-ekonomik gelişmişliğini hedefleyen derneklerin başında ‘Meslek 

Kadınları Cemiyeti’ yer alır. 1948’de kurulan Meslek Kadınları Yardım Cemiyeti’nin 

uluslararası uzantısı olan Soroptimist Kulübü, üç kulübü bir araya getirerek Federasyon 



 64 

haline gelir. Bugün 33 kulübü olan Federasyon aynı zamanda Avrupa Soroptimist 

Federasyonu’nun üyesidir. Soroptimist Kulübü, faaliyetlerini Uluslararası Soroptimist 

Kulübü’nün öngördüğü ilkeler doğrultusunda şekillendirmektedir. Kadının statüsünü, 

yaşam kalitesini yükseltmek için çalışan Kulüp, insan hakları ve kadın sorunlarının 

çözümü için eşitlik, kalkınma ve barış ilkesini temel almaktadır. Cehaletle mücadele, 

bilgi beceri kursları açma, eğitim bursları verme, çeşitli konularda konferans ve paneller 

düzenlemek kulübün faaliyetleri içinde sayılabilir (soroptimistturkiye.org). Kadının hem 

sosyal alanda hem de ekonomik alanda desteklenmesini öngören Kulüp, ‘müteşebbis 

kadın’ları odak noktası haline getirmektedir. 1991’de Federasyon başkanı amaçlarını; iş 

kurmak girişimde bulunan kadınların desteklenmesi, işini kurmuş kadınların örnek 

olmalarını sağlamak ve gelir getirici projelerin tanıtılması şeklinde özetlemektedir. Aynı 

zamanda Dernek, kamu yararına çalışan dernek statüsünde faaliyetlerini sürdürmektedir 

(Akkaya, 1994: 60). Bu dernekte olduğu gibi kadının sorunlarının çözümü için kadının 

iş sahibi olması ya da toplumun kalkınması gerektiği anlayışı yaygındır. Özetle kadın, 

toplumun modernleşmesinin başlangıcı/nesnesi olarak görülmektedir. 

Kadınların kurduğu diğer bir meslek örgütü de 1949’da kurulan Tük Üniversiteli 

Kadınlar Derneği’dir. 1953 yılında uluslararası faaliyet izni alan Dernek, 1970 yılında 

kamu yararına çalışan dernekler statüsüne alınmıştır. Dernek; Atatürk’ün bütün devrim 

ve reformlarının korunması, kadın haklarının korunması ve geliştirilmesi, kadın ve 

kızların eğitim düzeylerinin yükseltilmesi, kadının ekonomik ve sosyal statüsünün 

geliştirilmesi ve kadının politikaya katılımının teşvik edilmesi gibi amaçları 

taşımaktadır (tukd.org.tr). Dernek genel olarak kadın ve kızların Atatürk ilkeleri 

doğrultusunda eğitim görmelerini hedeflemiştir. Türk Üniversiteli Kadınlar Derneği, 

Cumhuriyet devrimlerinden yararlanan birinci kuşak kadınların, devrimlere olan 

bağlılıklarının ifadesi olarak görülebilir. Derneğin amaç ve hedeflerinde Cumhuriyet 

devrimlerinin garantisi olarak laik eğitimin vurgulanması ve bu vurgunun kadınlar 

üzerinden yapılması, kadınların Cumhuriyet projesinin sembolü olduklarının göstergesi 

niteliğindedir. 

Kadın haklarını koruma ve meslek örgütlerinin yanı sıra sosyal yardım amaçlı 

kurulmuş olan dernekler de bulunmaktadır. Türk Anneler Derneği (1959), Türk 



 65 

Kadınlar Konseyi Derneği (1959) gibi dernekler kadınlara geleneksel rollerini yerine 

getirmede rehber olacak sosyal yardım amaçlı derneklerin başında gelir. Örneğin 

1959’da Ankara kurulan Türk Anneler Derneği, 1964 yılında Bakanlar Kurulu kararı ile 

kamu yararına çalışan dernekler arasına alınmış olup derneğin şu an 67 şubesi 

bulunmaktadır. Derneğin amacı; “ihtiyaç duydukları takdirde anneleri hem psikolojik, 

hem de finansal olarak mümkün olan şekilde desteklemektir. Bu şekilde fiziksel ve 

ruhsal olarak, en önemlisi de büyük ve ölümsüz liderimiz ATATÜRK’ün ilkelerine 

bağlı, sağlıklı bir ulus oluşturmaktır” şeklinde özetlenebilir (turkannelerdernegi.org). 

Dernek özetle, sağlıklı ulusun anneleri olarak kadınların problemlerine eğilmeyi amaç 

edinmiştir. Dolayısıyla kadın ve ulus arasında kurulan ilişki, kadının yeniden üretim 

ilişkilerinin niteliğini de belirlemektedir. 

Bu dönemde sadece yardım veya çeşitli meslek örgütleri dernekleşmemiştir. 1 

Haziran 1975 yılında Türkiye İşçi Partisi ile organik bağı bulunan İlerici Kadınlar 

Derneği (İKD) kurulur. Aynı dönemlerde Çaha’ya göre Birleşmiş Milletler’in 1975-

1985 yıllarını ‘Kadın On Yılı’ ilan etmesiyle Türkiye’de sol kesimdeki kadınların, 

kadının sınıfsal ezilmesinden kaynaklanan hakları için bir araya gelmelerini tetikleyen 

bir gelişme yaşanır (Çaha, 1996: 131).  

Ecevit, İlerici Kadınlar Derneği için ‘emekçi kadınlar örgütü’ tanımlamasını 

kullanmaktadır. 

1970’li ve 1980’li yıllar, Türkiye’nin en politikleştiği yıllardır. Bu dönemde kurulan kadın 

kuruluşları, sol partilerin uzantıları olan ve politik hedefler güden kuruluşlardır. Bunlardan en dikkate 

değeri, 33 şubesi ve 15 bine yakın üyesiyle dönemin en yaygın örgütlenmesini gerçekleştiren İlerici 

Kadınlar Derneği’dir. 1975’ten 1980’e kadar faaliyet gösteren dernek, hem kadın sorununa hem genel 

siyasal mücadeleye yönelik faaliyetlerde bulunmuş olsa da kendini esas olarak ‘emekçi kadınlar örgütü’ 

olarak tanımlar. Bu doğrultuda kampanyalar, çeşitli eğitim programları, örgütlenme ve dayanışma 

çalışmaları yapar (ucansupurge.org/arsiv). 

Hareketin dergisi olan Kadınların Sesi’inde İlerici Kadınlar Derneği’nin 

hedefleri şöyle sıralanmaktadır:  



 66 

Eğitimde, iş bulmada, terfide gerçek eşitlik sağlanması; analığın toplumsal bir iş sayılması; eşit 

işe eşit ücret; var olan yasal hak ve eşitliklerin hayata geçirilmesi ve yasalardaki aşağılayıcı maddelerin 

düzeltilmesi; kadınların barış, demokrasi, ulusal bağımsızlık ve toplumsal ilerlemenin uyanık 

savunucuları haline gelmesi (Kara, 2006: 21).  

1970’li ve 1980’li yıllar, sol hareket içinden gelen kadınların kadın sorunu 

üzerine uzlaştıkları bir zemin oluşturmuştur. Zira ev ve çocuk bakımının paylaşılması 

yerine işverenlerin kreş açması için zorlanması, feminist taleplere karşı belli bir 

mesafenin oluşturulduğuna işaret etmektedir. Ancak Aslan Akal’a göre İKD, şimdiye 

kadar kadın örgütleri arasında sayısal olarak en fazla sayıda kadını eylemli alana 

çekebilmiştir. Bu aynı zamanda İKD’nin kadınların kendilerini ifade ettikleri bir yer 

haline gelmesinin sonucudur (Aslan Akal, 2001: 461, 475). 

Akal Aslan’a göre, İKD “faaliyette bulunduğu süre içinde diğer sosyalist ve 

devrimci kadın örgütleri tarafından “feminist” olmakla eleştirilecek (!) bir “kadın” 

örgütüdür” (Akal Aslan, 2001: 461). Parti kararı ile kurulan İKD, zamanla belli bir 

özerklik kazanmıştır. Sendikal alan ya da gençlik alanı kadar önemli görülmeyen İKD, 

kadınların önüne bir inisiyatif alanı çıkarmıştır. Parti ile çelişmeyen İKD’de kadınlar 

devlete, iktidara ve burjuvaziye sürekli eleştiriler getirmişlerdir. Buna karşın ataerkiden 

bahsedilmemiştir. Analığa Saygı mitinginde grevci eşlerine yemek pişirmeleri 

önerilirken ancak kendi aralarında ev işlerinden ve kadın olarak yaşadıkları sıkıntılardan 

söz etmişlerdir. Kadının çalışması, eşit terfi, erkeğe bağımlı olmamak ve işyerlerine kreş 

açma gibi taleplerinin yanı sıra evdeki işleri yapmaya devam etmişlerdir 

(bianet.org/kadin/bugunun-gozuyle-ilerici-kadinlar-derneği). Hartmann’nın analizine 

dayanarak kadınlar, yaşadıkları sorunların temelinde ekonomik sistemin belirleyici 

olduğunu ve eylemlerini/çözümlerini bu düşünceye dayanarak temellendirdiklerini 

söyleyebiliriz.  

                                                
Hartmann, Marksizm ile Feminizm arasındaki analiz farklılığını tek bir cümle ile adeta özetlemektedir: 

“Kadın sorunu hiçbir zaman ‘feminist sorun’ olmamıştır.” Bu cümle feminist analizin kadın-erkek 
arasındaki egemenlik ilişkisine işaret ederken Marksist analizin ise kadınların ekonomik sistemle ve 
ekonomik sistemle ilişkisinin tartışılması sonucu kendiliğinden açıklığa kavuşacağı beklentisine işaret 
eder (Heidi Hartmann (2006), Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, İstanbul: Agora Kitaplık). Bu 
bakış açısını temel alırsak eğer İKD’nin kreş talebinin, çocuk bakımının paylaşılmasından ziyade genel 
olarak ev işinin artık değer ürettiği şeklindeki Marksist analiz ile birleştiğini söylemek gerekir.  



 67 

Bu dönemde sol gelenek içinden gelen kadınların yanı sıra milliyetçi ve İslamcı 

kadın derneklerinin varlığından da söz etmek gerekir. Çaha, (1996: 132) 1950-80 

döneminde kadınların temelde iki farklı ideolojiye hizmet ettiklerini belirtmektedir; 

Kemalizm ve 1970’lerin ortalarından itibaren sosyalizm. Ancak 1970 ve özellikle 1980 

sonrasının (Türk-İslam Sentezi politikalarının etkisiyle) hem milliyetçi hem de İslamcı 

faaliyetlerin arttığı bir dönem olduğu gözden kaçmamalıdır. Milliyetçi tarafa 1966-1973 

yılları arasında faaliyet gösteren Türk Kadınları Kültür Derneği (Türk Ev Kadınları 

Derneği), örnek olarak gösterilebilir. Amaçlarına bakıldığı zaman; kadınları donanımlı 

kılmak, kadının yuvasını ve yurdunu korumak için aşırı ve yıkıcı cereyanlardan 

(komünizm) korumak olan derneğin hedef kitlesi, ev kadınları olmasına karşın onlara 

yönelik bir faaliyet göze çarpmaz. Daha çok üniversite öğrencilerini uyarmaya ve 

milliyetçi ideoloji etrafında toparlamaya yönelik faaliyetleri dikkat çekmektedir 

(Akkaya, 1998: 72). Bir başka örnek ise, Milliyetçi Türk Kadınları Derneği’dir. Benzer 

şekilde Türk milliyetçiliğini halka ve özellikle Türk kadınına yaymak amacında olan bu 

Dernek, adeta MHP’nin ikinci kadın kolları gibi çalışır (Ediz, 1994: 115-121). Kadının 

milliyetçi ideoloji aracılığıyla ve geleneksel rolleri dolayımıyla ikincileştirildiğini bu iki 

kuruluşta gözlemlemek mümkündür. Dolayısıyla bu dönem sol gelenek için yapılan 

kadının ikincilleştirilmesi tartışmaları daha sonra yeni örgütlenmelere ve yeni bir 

harekete evrilerek kendini aştığı iddia edilebilir. Ancak milliyetçi gelenekte benzer bir 

açılım gerçekleşmez.  

İslamcı geleneğe bakıldığında kadına dair bir ikincilleştirme veya 

araçsallaştırma ile karşı karşıya kalırız. Kadının yerini özel alanla sınırlayan İslami 

gelenekte kadınlar, kamusal alanda İslami gelenekleri yayarak görünürlük 

kazanmaktadırlar. Ancak bu dönemde kadının kamusal görünürlük elde etmesi değil, 

kadının İslami değerleri yayması daha öncelikli bir görev olarak görülmektedir. 

Tuksal’a göre İslamcı kesimde kadının eğitimli bir hayat arkadaşı ve ana olmasını 

destekleyenler olduğu gibi kadının geleneksel ev rolleri konusunda hassasiyet de 

korunmaktadır. İslamcı kesim bu dönemde sağ ve muhafazakar bir çizgide kümelenir. 

Temel hedef, milli kimliği dejenere etme tehlikesi taşıyan komünizm ve feminizm gibi 

zararlı cereyanları durduracak, milli değerlerin koruyucusu ‘kadın ana’ modelini 



 68 

desteklemek olmuştur (Şefkatli Tuksal, 2008: 37-38). Kadının milli kimliği koruyucu 

misyonuna örnek olarak 1973’te kurulan Hanımlar İlim ve Kültür Derneği görülebilir. 

Derneğin amacı; Türk ahlak ve geleneğinin müdafaa edilmesi, bu amaçla hanımlara ve 

genç kızlara ilim ve kültür yönünden destek verilmesi ve bütün gençliğe maddi ve 

manevi destek verilmesi şeklinde özetlenebilir (Ediz, 1994: 124-126). Bu dernekte 

kadının sorunlarının veya taleplerinin yer almadığını görmekteyiz. Bunun yerine 

kadınların ailede veya toplumda üstlendikleri rolleri ile var olduklarını görmekteyiz. 

Dolayısıyla kadının geleneksel rolleri ile ideolojik talepleri birleştirilmiş görünmektedir. 

Kadının geleneksel rollerini kamusal alanda savunma İslamcı kadınlar için 

şüphesiz belli bir çelişkiyi  gündeme getiriyor gibi görünse de, İslamcı kadın kimliğinin 

dönüşümüne işaret ettiği söylenebilir. Hidayet Şefkatli Tuksal, 1970’lerde İslamcı 

kadının söylemlerindeki çelişkiyi şöyle özetlemektedir:  

…1970’lerin sonuna doğru üniversitelere girmeye başlamış ve böylece “evde” oturmayı savunan 

ama fiilen “dışarıda” bulunan bir kadın kuşağı yetişmiştir…Kadınlar dışarıdaydı ama söylem hala 

“Kadının asıl yeri evidir, asıl görevi anneliktir. Biz eğitimli anneler olabilmek ve tebliğ yapabilmek için 

okuyoruz!” üzerinden kuruluyordu. Erkek ve kadının fıtratları farklıydı; fıtrata aykırı davranmak, onun 

bozulmasına, yozlaşmasına sebep olabilirdi, bu da hem yasak hem günahtı (Şefkatli Tuksal, 2008: 39). 

1980 öncesi kadın dernekleri İslamcı, milliyetçi ve sol geleneklerden farklı 

düzeylerde etkilenmiştir. Kadın milli değerlerin koruyucusu ve aktarıcısı, milli 

değerlerle donatılan bir ‘anne ve eş’, ya da devrimi birlikte oluşturacak olan ‘bacı’lar 

olarak kavrandı. Ancak 1980’lerden sonra gelişecek olan feminist yazın ve hareketler 

farklı kimlikteki kadınları hareketlendirmeye ve yeniden düşünmeye davet etti. 

                                                
Kaya, Nilüfer Göle ile girdiği tartışmadan hareketle İslamcı kadınların bulundukları konum gereği 

çelişkilerini şöyle sıralamaktadır: Birincisi, İslam’da kadının politik aktör olması söz konusu değilken 
İslamcı kadınlar bugün militanlık düzeyinde politik aktörler olarak karşımıza çıkmaktalar. İkincisi, 
demokrasiye yapılan vurgu (Kemalist projenin demokratik bir gelenekten üretilmediğini hesaba 
katarsak Kemalizm ya tamamlanmamış bir projedir ya da demokrasiyi üretemeyen bir projedir. Her iki 
durumda da referans modernliktir) modernliğe işaret etmektedir. Üçüncüsü, İslamcı kadınların 
kendilerinin temsil edilmesi isteği ki bu temsiliyet isteği modern bir kavramdır. Son olarak İslamcı 
kadınlar sosyal yaşamı dönüştürmeyi hedeflemektedirler. Dolayısıyla İslamcı kadınlar ‘modernliğin 
koşulları altında yeni bir kimlik yaratmaktadırlar’ (İbrahim Kaya, (2006), Sosyal Teori ve Geç 
Modernlikler: Türk Deneyimi, İmge Kitabevi, s. 238-242). 



 69 

3.2. 1980’lerin Mirası: Kitlesellik 

Kadın hareketinin gerek uluslaşma gerek sol hareketler tarafından ikincil 

konumdan sıyrılmaya başlaması 1980’lere rastlar. Bora’nın (1996: 39) belirttiği gibi 80 

sonrası kadın hareketi küçük gruplarda doğdu. Bu gruplardaki kadınlar annelerinden 

‘ilerde’ ‘kurtulmuş’ olmadıklarını, hep birilerini kurtarmak için çalışan kadınlar kendi 

‘kadınlık deneyimleri’ ile hesaplaşmaya başladılar. Dönemsel olarak bu hesaplaşmaların 

80’li yılları beklemesi tesadüf değildir. 1980’ler askeri rejimin yarattığı bir baskı 

dönemi ama aynı zamanda sağ-sol siyasi grupların bastırıldığı bir ortamda, yeni 

söylemlerin yeni parametrelerin görünürlük kazanmasına olanak sağladı (Arat, 1991: 

13). Depolitize dönemin politik hareketi olan kadın hareketi, 80’lerle birlikte 

filizlenmeye, filizlenirken çeşitlenmeye başladı. Dilekçe toplamalar, sokak gösterileri, 

kampanyalar ise bu dönemin hareket tarzı olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Türkiye’de 1980’lere denk gelen ikinci dalga feminist hareket, orta sınıf kadınlar 

içinde yayılmaya başlamıştır. Türkiye’de feminist aktörlerin/aktivistlerin eğitimli, çoğu 

profesyonel orta sınıf kadından oluştuğunu söyleyebiliriz. Bu özelliklere ek olarak bu 

dönem feministlerinin dışarıdaki feminist yazına kendi kişisel ağları veya arkadaşları 

vasıtasıyla ilişki kurabildiklerini görmekteyiz (Arat, 1998: 119). Kadınların bu 

özellikleri nedeniyle feminist literatürün eş zamanlı olarak çevrildiğini, okunduğunu ve 

hem İstanbul’daki hem de Ankara’daki feminist çevrelerin bundan etkilendiği 

söyleyebiliriz. 

Kadınların kendi deneyimlerini paylaşması, paylaşırken hiyerarşik yapıları 

reddetmeleri, kendi ezilmişliklerinin nedenlerini yüksek sesle dillendirmeleri, ortak bir 

mücadele alanı yaratmıştır. Batıda 1960’larda ikinci kuşak kadınların politik söylemi 

haline gelen ‘özel olan politiktir’ sloganı, Türkiye’de 1980’lerde ikinci kuşak 

feminizmin sahiplendiği bir slogan olmuştur. Kadının özel alana hapsedilen sorunlarını 

politik mücadele alanına dahil etmesi önce düşünülmeyen bir gelişmeydi. 1980-1990 

dönemini ifade etmek için kullanılan ikinci dalga feminizmi, kadınlığın anlamını 

politikleştirmiştir. Bu çerçevede Feministlerin ilk kamusal adımı atmaları Mayıs 

1981’de YAZKO (Yazarlar ve Çevirmenler Yayın Üretim Kooperatifi) çatısı altında 

düzenlenen “Kadın ve Sorunları” başlıklı sempozyumla olmuştur. YAZKO’nun 



 70 

yayınladığı haftalık dergi olan Somut’ta, bir sayfa, 4 Şubat 1983’ten itibaren kadınlara 

ayrılmıştır. Bu sayfada kürtaj, kadın gücü, kadının geleneksel konumu, kadın ve reklam 

gibi konular tartışılmıştır. Bu gelişmelere ek olarak Kadın Çevresi etrafında toplanan 

grup, hem bir yayınevi hem de kadın emeğinin hak ettiği yere gelmesi için danışmanlık 

şirketi olarak faaliyet göstermeye başlamış ve burada birçok eser Türkçeye 

kazandırılmıştır (Çaha, 2006: 9; Timisi ve Gevrek, 2007: 15).  

Somut Dergisi kısa bir süre içerisinde hem İstanbul’da hem de Ankara’da 

feminist çevrelerde yaygın bir biçimde izlenmeye başlanmıştır. Ev toplantıları bu 

derginin tartışma noktalarından besleniyordu. Ev toplantıları Bora’nın belirttiği gibi 

‘politik’ti çünkü kadının özel alanına hapsedilen konuları tartışmaya açıyordu. Bu 

toplantılara katılanlar başta akademisyenler, yüksek lisans öğrencileri, doktora 

öğrencileriyken, zamanla bu konuya ilgi duyan, akademik çevreden olmayanların 

katılımıyla güçleniyordu. Ev toplantıları kadınları tek tek deneyimlerinin (annelik, 

çocuklarla ilişkiler, evlilik, bekaret, tecavüz, şiddet, ataerkillik gibi) kadınlık kimliği 

etrafında toplanmasına olanak sağladı (Timisi ve Gevrek, 2007: 15-20). Evlerde yapılan 

bu toplantılar bir taraftan kadınlık deneyimini bir kimliğe dönüştürürken, diğer taraftan 

siyasal konumları farklı olan kadınların varlığıyla feminist hareket içinde farklı kadın 

gruplarının nüvesi oluştu. Bilinç yükseltme, farkındalık/duyarlılık yaratma ve güçlenme 

stratejileri bu dönemin kadınlık deneyimlerinin çıktıları olarak kadın hareketinin 

vazgeçilmez yöntemleri oldu. 

1980’lerin ikinci yarısından sonra kadınların bir araya gelmeleri kamusal 

mekanlara doğru yayıldı. Atatürk Kültür Merkezi’nde yapılan yaklaşık on toplantının 

konusu feminizm içindeki farklılaşmaları gündeme getiriyordu. Türkiye’de ikinci dalga 

feminizmin tarihi, arka plandaki ideolojik hareketlerden beslenmektedir. Dolayısıyla 

ikinci dalga feminizm marjinal toplumsal bir proje olmaktan çok bütüncül olana 

(politik, ekonomik, kültürel, ideolojik) dair toplumsal bir proje olduğu karşımıza 

çıkmaktadır (Timisi ve Gevrek, 2007: 21). Kadınlar analizlerini, kendi deneyimlerini 

yaşadıkları toplumun ekonomik, politik, kültürel yapısıyla birleştirerek derinleştirmekte 

ve bununla paralel olarak çözüm yolları bulmaya çalışmaktadırlar. 



 71 

1979’da Birleşmiş Milletler Kurulu’nda “Kadınlara Karşı Her Türlü 

Ayrımcılığın Önlenmesi Sözleşmesi” (CEDAW) kabul edildi. Türkiye ise buna 1985’de 

onay verdi. Bu anlaşma çerçevesinde kadınlar, cinsiyet ayrımcılığının önlenmesine 

yönelik hukuki, siyasal ve ekonomik düzenlemelerin yapılması taahhüdünü 

gerçekleştirmek üzere bir eylem gerçekleştirdiler. Kadınlar arasında gerçekleştirilen 

‘Kadınlar Dilekçesi’ ilk kitlesel eylem olarak önemlidir (Uçan, 2004: 116; Çaha, 2006: 

10; Timisi ve Gevrek, 2007: 23). Bu eylem kadınların ortak çıkarları doğrultusunda, 

farklı kadın gruplarının varlığına rağmen bir araya gelme potansiyelini göstermesi 

açısından önemlidir. Hem İstanbul’daki feminist gruplar hem de Ankara’daki feminist 

gruplar bu eyleme destek verdiler. Benzer eylemler “Dayağa Karşı Dayanışma 

Kampanyası”, “Bedenimiz Bizimdir” ve “Cinsel Tacize Hayır” kampanyalarına da 

yansımıştır. Kadınlar farklı aidiyetlerine rağmen kadınlık üst kimliği etrafında bir araya 

gelerek ortak bir amaç için mücadele etmeyi başarmışlardır.  

Dönemin feminist hareketi içerisinde üzerinde durulması gereken oluşumlardan 

birisi de Perşembe Grubu’dur. 11-12 Şubat 1989 tarihinde düzenlenen Feminist Hafta 

Sonu, Ankara’daki feminist Perşembe Grubu’nun diğer feminist grupları bir araya 

getirdiği bir kongre niteliği kazanır. Bu toplantı birkaç önemli noktadan dolayı dönemin 

feminist karakterini yansıtmaktadır. Bunlardan birincisi, Türkiye’de farklı feminist 

grupların (radikal, liberal, sosyalist) bir araya gelmesini sağlayan bir oluşum olarak 

önemlidir. ‘Kimliğimize, Emeğimize, Bedenimize’ sahip çıkmak bu birlikteliği 

özetleyen bir slogan olarak düşünülebilir (Kardam ve Ecevit, 2007: 90). Feminist Hafta 

Sonu’na Perşembe Grubu, Kadın Dayanışma Derneği, Feminist Dergisi, Sosyalist 

Feminist Kaktüs Dergisi, Ayrımcılığa Karşı Kadın Derneği gibi dernek ve oluşumlar 

katılır. Dolayısıyla Feminist Hafta Sonu hem İstanbul hem de Ankara gruplarının 

buluştuğu bir kongre olur. İkincisi, bu buluşmada feminist örgütlenme modelinin nasıl 

olacağına ilişkin tartışmanın genel bir sorun olarak ortaya çıkmasıdır. Hafta Sonu’nun 

bir diğer önemli özelliği ise örgütlenme ve hiyerarşi konusunu diğer örgütlerden farklı 

olarak sorunsallaştırması ve ‘feminist ablalık’ ya da ‘feminist otorite’ kavramlarını 

tartışmaya açmasıdır. Son olarak Feminist Hafta Sonu’nun bir diğer ayırt edici özelliği 



 72 

Kadınların Kurtuluş Bildirgesi ile son bulmasıdır. (Timisi ve Gevrek, 2007: 27-29). Bu 

buluşma feminist örgütlenmenin hem o dönemlerde hem de günümüz kadın 

örgütlenmeleri açısından hiyerarşik olmayan yolların, araçların bulunması adına önemli 

bir tartışma kaynağı oluşturmaktadır. 1990’lardaki STK’ların hiyerarşik olmayan yapı 

ve ilişkileri aramasında bu geleneğin etkisi olduğunu belirtmek gerekir. 

Feminist Hafta Sonu’ndan sonra 2500 kadının bir araya geldiği, 19-21 Mayıs 

1989’da yapılan I. Kadın Kurultayı yapılır. Kurultay, sosyalist-feminist tartışmaları 

içerisinde sosyalist grupların salonu terk etmesi ile sonuçlansa da, farklı kadınlık 

deneyimlerini buluşturan kadın kurultayı geleneğini günümüze ulaştırdığı söylenebilir. 

Bu anlamda kurultay geleneği farklı feminist grupları bir araya getirerek kadın 

hareketinin çok sesli özelliğini korumaktadır. 

Dayanışma, örgütlenme, kadın politikası ve feminist teori gibi konular bu 

dönemde sıkça tartışılan konular olmuştur. Perşembe Grubu’nun grup toplantıları 

şeklinde devam eden faaliyetleri 1994’ten sonra azaldı ve gruptaki kadınlar dağıldı. 

Kadın Dayanışma Grubu 8 Mart 1988’de yaptığı şenlikten sonra dernekleşme kararı 

aldı. Bağımsız ve Demokratik Kadın Tartışma Grubu ise 1985’lerden 1990’lara 

taşınırken 1990’ların iklimi Tartışma Grubu olarak devam etmelerine izin vermedi 

(Timisi ve Gevrek, 2007: 31-37). Ankara’daki feminist gruplar 1990’lara taşınan 

iklimde ancak dernekleşme modelini seçenler varlıklarını sürdürdüler. Tartışma grupları 

ve grup toplantıları modelini benimseyen kadınlar ya dağıldı ya da başka örgütlenmeler 

içerisinde kendilerine yer edindiler. Örneğin dernekleşmeyi seçen İstanbul’daki feminist 

gruplar, Ayrımcılığa Karşı Kadın Dayanışma Derneği’ni kurdular. Günümüzdeki çoğu 

                                                
 Bora, 1989 yılında Perşembe Grubu’nun çağrısıyla Ankara’da bir araya gelen kadınların oluşturduğu 

Kadınların Kurtuluşu Bildirge’sini Feminist Manifesto olarak adlandırmaktadır. Herhangi bir toplumsal 
kategorinin siyasal hale gelmesi siyasal eylemle mümkündür. Bora, Bourdieu’nün analizine dayanarak 
düşüncesini geliştirir. Bir sınıf ister toplumsal, ister cinsel, ister etnik olsun kendini onun adına 
konuşmaya, eylemde bulunmaya yetkili gören ve bu sınıfın üyeleri olduklarını kabul eden temsilcilerin 
varlığı ile kendini özne olarak ortaya koyabilir. Dolayısıyla ‘biz kadınlar’ diye başlayan bildirge böyle 
bir sınıfsal kimliği açığa çıkarmıştır (Bkz: Aksu Bora, (2008), “Cinsiyet ve Sınıf: Kimlikten Politik 
Özne Çıkar mı?”, Cinsiyet Halleri, İstanbul: Varlık Yayınları). 



 73 

feminist derneğin üye ya da gönüllülerine baktığımızda ise 1980’lerin dernek veya 

oluşumlarından geldiğini gözlemlemek mümkündür.  

3.3. 1990’larda Türkiye’de Sivil Alanın Çoğullaşması 

1990’lara gelindiğinde 1980’lerdeki eylem ve protesto geleneğinin, toplumda 

belli bir görünürlük belli bir kabul gördüğünü söylemek gerekir. Bu mirastan hareketle 

1990’lar yine kadının ikincil konumunun toplumsal bir sorun haline gelerek gündeme 

geldiği yıllar olur. Dönemsel olarak 1990’lardan itibaren gelişen kadın hareketinin ayırt 

edici birkaç süreçle birlikte geliştiğini söylemek gerekir. Bunlardan birincisi kadın 

hareketi içindeki grupların 1990’lardan sonra çalışma alanları, örgütlenme biçimleri ve 

ideolojik duruşları itibariyle önceki yıllardan farklı bir sürece girmeleridir. Kuruluş 

olarak kendi faaliyetlerine süreklilik katmak, faaliyetlerini duyurma potansiyeli ile 

kadınların kimlik arayışının uzantıları olarak kadın örgütlenmeleri hızla artmıştır. Bir 

yandan merkezi, hiyerarşik yapılanmaları reddeden oluşumlar, dergiler yaygınlaşırken; 

diğer yandan daha önce kadın hareketinin parçası olmayan Kürt feminist gruplar veya 

İslam’ı referans alan İslamcı kadın/feminist gruplar da örgütlenme yoluna gittiler. Bütün 

bunlar olurken, bir yandan siyasal İslam’ın yükselişine tepkisel olarak Kemalist 

çizgideki dernekler hızla örgütlenirken diğer yandan bağımsız kadın dernekleri ve 

oluşumlar gelişmeye başlar. Dolayısıyla örgütlenme sadece İstanbul, Ankara ve 

İzmir’de değil Gaziantep, Antalya, Diyarbakır, Adana ve Batman gibi farklı yerlere 

doğru bir genişleme yaşadı. Sayısız irili ufaklı tartışma grupları, platformlar, e-ağ ve e-

dergi grupları oluştu. 

1990’larda kadın hareketi/dernekleri çevre bölgelere doğru yayılmasını 

sürdürürken özellikle 80 döneminin yoğun örgütlenme modeli tartışmaları yerini 

feminist örgütlenme modellenin hayata geçme deneyimlerine bırakır. Bu dönemde 

özellikle platformlar gündeme gelir. Ancak platformlar (Örneğin 32 kadın örgütün 

katılımı ile oluşan İstanbul Kadın Kuruluşları Birliği) kadın grupları arasında sürekli 

iletişimin sağlanamadığı, kampanya odaklı ve kısa süreli oluşumlar olurlar (Kardam ve 

Ecevit, 2007: 92). Merkezi olmayan, hiyerarşi ve otoritenin olmadığı, bireylerin 

                                                
 Örneğin Uçan Süpürge, İlerici Kadınlar Derneği’ne emek vermiş bazı gönüllü kadınlardan oluşmaktadır.  



 74 

inisiyatifine ve farklılığına saygı duyan örgütlenme tarzları bu dönemin ayırt edici 

feminist örgütlenme modelleri olur. Böyle örgütler arasında iletişimin sürekli olarak 

sağlanması başlı başına bir sorun ve hedef olur. Örneğin Uçan Süpürge kurulduğu 1996 

yılından beri, tam da kadın kuruluşların örgütlenme modelini ve iletişim sorunlarını 

hedef alan bir oluşum olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Kadın hareketi farklı feminist söylem ve uygulamalar, coğrafi dağınıklık, iletişimsizlik, çok şeyi 

birden yapma çabaları, gündem koyamama, kadın politikası oluşturamama gibi nedenlerle zayıflamış 

görünüyordu. Oysa bu hareket canlanmalı ve güçlenmeliydi. Yine kendi içinden yeni mekanizmalar, 

kuruluşlar, hareketin derlenip toparlanmasına yardımcı olacak girişimlerde bulunabilir, kadın grupları 

arasında köprü kurabilir, iletişimi sağlayabilir, gönüllü kadınları buluşturacak fırsatlar yaratabilirdi 

(Kardam ve Ecevit, 2007: 93 ). 

Uçan Süpürge hem dağınık kadın gruplarını birleştirme hem de zayıflamış 

görünen kadın hareketini güçlendirme işlevi ile ilgili birçok faaliyetini projelendirerek 

dönemin projeci anlayışını da örneklendirir. Yerel Kadın Muhabirler Ağı Projesi ile 

kadın grupları arasında iletişimi sağlayacak, kadınların taleplerini yerelden ulusala 

taşıyacak ve bu anlamda ana akım medyaya olan bağımlılığı azaltmayı hedeflemiştir. 

Köprüler Kurduk ve Patikalardan Yollara Çıktık projeleri ile farklı kadın gruplarını 

buluşturmayı ve yerel yönetimlerle yerel kadın muhabirler arasındaki işbirliğini 

geliştirmeyi hedeflemişlerdir (Ergin, 2006: 46-47). Bütün bu projeler kadın hareketinin 

ortak sesi, ortak talepleri yaratma önündeki engelleri-iletişimsizliği ve parçalanmışlığı-

aşma iddiasını taşımaktadır.  

1990’lı yılları farklı kılan gelişmeleri şüphesiz bağımsız örgütlenme arayışları ile 

sınırlandıramayız. ‘Sorun-odaklı örgütlenme’ tarzları ile ‘siyaset yapma’ bu dönemde 

yeniden filizlenir. Örneğin KADER (Kadın Adayları Eğitme ve Destekleme Derneği) 

sorun-odaklı bir kuruluş olarak kadın politikası yapmaya aday bir dernek olarak 

görülebilir. 1997’de kurulan KADER’in kurulduğu siyasi ortama baktığımızda iki 

önemli boyut ortaya çıkar. Bora’ya göre birincisi, laiklik-irtica kutuplaşmasıdır. 

Özellikle orta sınıf kadınları arasında ‘şeriata karşı teyakküz’ tartışmaları bu döneme 

damgasını vurmuştur. İkinci boyut ise bununla paralel gelişen ‘sistem krizi’dir. Orta 

sınıfların varlıklarını dayandırdıkları kriterler (medeni bir aile, çağdaş yaşam gibi) tehdit 



 75 

altında görünmekteydi. Bu dönem kendilerinden farklı seçkinlerin ortaya çıktığı ve güç 

kazandığı bir süreç olur. Bu ortamda KADER, kentli kadınların tepkisi olarak 

okunabilir. Derneğin amacına bakıldığında ise yaşanan sürece tepki gösteren ilkeler 

sıralanmaktadır. Özetle dernek, kadın-erkek eşitliğinin sağlanması ve kadınların 

düşüncelerini seçilmiş meclislere taşınmasıyla kadınların ve ülkenin kaderini 

değiştirmeyi amaç edinmektedir (Bora, 2007: 114-115). 

KADER, tehdit olarak algılanan gelişmelere karşı çözüm olabilecek 

ilkeler/nitelikler belirlemiştir. Cumhuriyetin tehdit altında olduğu bir dönemde ‘çağdaş 

Cumhuriyet’ anlayışını yansıtan birçok kodla karşı karşıyayız. Örneğin, laik 

Cumhuriyetin eksiksiz bir demokrasi olması için çalışmak; bir yandan siyasal 

İslamcıların laiklik ilkesini yeniden tartışmaya açmaları diğer yandan ikinci 

Cumhuriyetçilere/liberallere kadar uzanan kesimleri işaret edip gelişmiş batı 

demokrasilerini örnek göstermektedir. Her türlü fanatizme, yobazlığa, ırkçılığa, 

toplumsal kirliliğe, şiddet ve savaşa karşı olmak ilkesinde ise fanatizmle dinsel aşırılığı, 

ırkçılıkla aşırı milliyetçiliği, toplumsal kirlilik ile yaşanan tehdit algısını özetler gibidir. 

Yumuşak üslup ise kendini feministlerden ayırt eden bir söylem gibi görünmektedir. 

Buna rağmen KADER, kadın politikası olan ve ‘siyaset dışı siyaset’ yapan derneklerden 

ayrılan yapısıyla önemli bir potansiyele işaret etmektedir (Bora, 2007: 117-124). 

KADER, her ne kadar tepkisel bir kuruluş olarak kendi ilkelerini ortaya koysa da 

merkeziyetçilin hakim olduğu, çağdaş yaşam tarzını (özellikle kentsel bölgelerin alt 

gelirli mahallelerinde) yaymaya çalışan klasik kuruluşlardan bazı noktalarda farklılık 

göstermektedir. KADER, ‘siyasi partilerle eşit mesafe/ilişki’ ilkesinden hareketle 

İslamcı kadınları dışlamamakta birlikte kadınlık bilincini koşul olarak sunmaktadır. 

Buna ek olarak klasik kuruluşlardan farklı olarak kadın adaylara politik alanda 

                                                
 KADER’in destekleyeceği kadın temsilcilerde aranan nitelikler: 1. Kadınlık durumunun bilincinde, 

bunu sahiplenen, dillendiren, kadınlara özgü sorunlar konusunda duyarlı davranan, kadın 
dayanışmasına önem veren, 2. Kadınlara yönelik her türlü ayrımcılığı ve şiddeti sonlandıracak 
kararlılıkta, 3. Laik Cumhuriyetin eksiksiz bir demokrasi ve hukuk devleti olması ve sivil toplumun 
güçlenmesi için çalışacak, 4. Her türlü fanatizme, yobazlığa, ırkçılığa, toplumsal kirliliğe, şiddete ve 
savaşa karşı çıkan, çevreyi koruma bilincine sahip olma, 5. Siyasete siyasal çıkar için değil kadınların 
ve halkın gerçek temsilcisi olmak için girecek, 6. Dürüstlülüğü, ilkeliliği ve cesareti birleştirici ve 
yumuşak bir üslupla birleştiren yurttaş olmaları istenmektedir (Bkz: http://www.ka-
der.org.tr/index.php?p=tuzuk). 



 76 

gereksinecekleri bilgi, beceri ve finansal destek vermekle kadının stratejik ihtiyaçlarını 

gözetlediği görülmektedir. 

Bu dönemde örgütlenme modeli olarak merkeziyetçilikten uzak kuruluşların 

oluşması veya dernekleşmesinin yanı sıra daha önce feminist talepleri olmayan 

grupların görünürlük kazandığı ve söylemler ürettikleri görülmektedir. 1980 askeri 

darbesinin yarattığı politik iklim farklı tarzlarda hem Kürt kadınları hem de İslamcı 

kadınların görünürlüğü üzerinde etkili olmuştur. 1980 askeri darbesinden sonra görünür 

olmaya başlayan Kürt kadınlar, 1990’ların ortalarında erkeklerin çoğunlukta olduğu 

milliyetçi parti ve örgütlerin kadın sorununa el koymasına tepki olarak feminist gruplar 

ve platformlar oluşturmaya başladılar. Bu oluşumların taleplerinin/analizlerinin sınıf 

ekseninde ve daha çok milliyetçiliğe eklemlenmiş tarzda olduğunu belirtmek gerekir. 

Dolayısıyla kadına yönelik şiddet, tecavüz, bekaret gibi konular ‘milli’ anlamlar 

yüklenerek ‘ulusun namusu’, ‘ulusun bağımsızlığı’ gibi’ söylemlerle inşa edilir. 

Örneğin Yaşamda Özgür Kadın’ın hedef kitlesi çok geniş olmasına (ulusal demokratik 

özgürlükler için çalışan bütün kadın kesimleri) üzerinde durduğu konuların çok 

kapsayıcı (‘daha iyi bir toplum’) olmasına rağmen cinsellik, aile içi şiddet gibi konular 

tabu olmayı sürdürür. 1996’dan beri yayınlanan Roza ve bu dergiden kopan bir grubun 

oluşturduğu Jujin, şu an yayınlanmamakla birlikte parti ve örgütlerin cinsiyetçiliği 

nedeniyle bağımsız Kürt Kadın Hareketinden yanadırlar. Son olarak Jin ü Jiyan, Kürt 

partilerin cinsiyetçiliğini eleştirmekte, feministlerin ‘özel olan politiktir’ söylemini 

benimsemesine karşın daha çok sınıfsal bir mücadeleyi hedeflemektedir (Açık, 2007: 

279-282). Kadın, milliyetçi bağlarla tanımlanırken aslında asıl sorunun üstünün 

örtüldüğünü ortaya koymak gerekir. Kadının özel alanda yaşadığı birçok problemin 

(kadının problemleri şiddet ve Kürtlerin boyunduruk altına alınması söylemi ile 

birleştirilir) kaynağının kadın-erkek ilişkilerini katmerleştiren sınıf ve milliyetçilikte 

değil de salt milliyetçilikte aranması bu durumu özetlemektedir.  

                                                
Açık, bu feminist grupları ve platformları dergilerle birlikte şöyle sıralamaktadır: Ulusal Demokratik 

Kadın Derneği/UDKD, Kürt Kadın Dayanışma ve Kadın Sorunları Araştırma Vakfı/ K. Ka.DaV, 
ARJİN, JİYAN, Kadın Kültürevi, Jujin, Roza (ilk Kürt feminist dergi), Yaşamda Özgür Kadın (1998-
2000), Jin ü Jiyan dergileri (Bkz: Necla Açık (2007) “Ulusal Mücadele, Kadın Mitosu ve Kadınların 
Harekete Geçirilmesi: Türkiye’de Çağdaş Kürt Kadın Dergilerinin Bir Analizi”, 90’larda Türkiye’de 
Feminizm, İstanbul: İletişim Yayınları). 



 77 

Kürt kadınını oluşturan söylemlerde şüphesiz homojenleştirici yaklaşımlardan 

kaçınmak gerekir. Çünkü Kürt kadını belli bir kimlik etrafında birleşmiş görünse de, 

bunu farklı tarzlarda (sınıf bağlamında) deneyimlemektedir. Buna rağmen “eski-yeni 

karşıtlığı eşliğinde oluşturulan kimlik matrisinde, eski ailenin yerini yeni aile, eski-köle 

kadının yerini yeni kadın, eski-sahte erkeğin yerini yeni erkek; kadınsılık ve 

erkeksiliğin yerini, tanrıçalaşmak ve erkeği öldürmek alır (Çağlayan, 2009b: 104). 

Kurulan bütün bu karşıtlıkların kabaca kadının politik harekete eklemlenme yılları olan 

1990 sonrasında üretilen söylemler olduğunu belirtmek gerekir.  

Kadının özel alandan siyasal alana taşınma çabası, söylemlerde beli bir 

dönüşümü hedeflese de kadının yaşamında etkin olamamıştır. Kürt kadının yaşamına 

yansımayan bu söylemsel dönüşümü namus kavramında bulmak mümkündür. 

“Eski aile” eleştirisi, namusu dar anlamda kadın bedeni üzerinde odaklanmaktan çıkartmış, 

anlam alanının genişlemesine, vatan sathına yayılmasına yol açmıştır. Bu operasyon sayesinde namusun 

yeni ölçüde dar anlamda kadın bedenine yabancı elinin değmesi olmaktan çıkmış, “vatan toprağının 

korunması” bağlamında inşa edilmiştir. Yine de geleneksel namus anlayışı tümüyle terk edilmemiştir. 

Sadece toplumun üyelerini hareketin tanımladığı hedefler doğrultusunda mücadele etmeye çağırmak 

üzere odaklandığı mekan kaydırılmıştır (Çağlayan, 2009b: 106).  

Yasal siyasi Kürt partilere bakıldığında HEP, DEP, HADEP gibi partilerin 

1990’ların sonlarına kadar kadın sorunu ve cinsler arası eşitsizlik konusunda herhangi 

özgül bir programa sahip oldukları söylenemez. 2000’li yılarla birlikte kadın sorununa 

yönelik programlar oluşmaya başlamıştır. HADEP’in 2000 yılında gerçekleştirdiği 

kongre ile kadın ve gençlik örgütlerinin kendi yönetimlerini seçmesi ve tüzüğe eklenen 

pozitif ayrımcılık ilkesi önemli adımlar olurken; DEHAP’la birlikte CEDAW’ın 

gereklerinin yerine getirilmesi, sığınma evlerinin kurulması, istihdama katılımda ve 

eğitimde fırsat eşitliği ilkeleri benimsemiştir. Bununla birlikte kadını ikincil, zayıf ve 

küçük gören geleneksel değer yargıları ile mücadele, kadının kendi yaşamı üzerinde söz 

hakkını tanımayan küçük yaşta evlendirme, başlık parası, çok eşli evlilik, berdel gibi 

uygulamalarla mücadele etme fikri siyasi programın içine dahil edilmiştir. (Çağlayan, 

2009b: 129-137).  



 78 

Kürt hareketinin dayandığı ‘özgür kadın’ imajı şüphesiz önceki dönemlerden 

belli bir kopmayı -özellikle feodal bağlardan- hareketin geleceği adına yapmaktadır. Bu 

kopma kadının özgürleşmesi ve kendi özgül sorunlarını dile getirmesinin garantisini 

vermemekle birlikte kadının ‘özel alandan çıkma’sına olanak tanıdığını görmekteyiz. 

Sancar, Kürt hareketi ile kadın hareketi arasında etkileşimle yaratılan olanaklarda 

feminizmin nasıl dönüştürücü bir güce sahip olduğunu şöyle belirtiyor: 

Türkiye’de ilginç şeyler oluyor. Türkiye’de en ciddi ve güçlü kadın örgütleri artık Doğu ve 

Güneydoğu’da. Kota politikalarını bir sol ya da sosyal demokrat parti değil, etnik kimlik üzerinden 

siyaset yapan bir parti sahiplenip uyguluyor…Yani etnik kimliklerle ve muhafazakar dindar kimliklerle 

karşılaştırıldığında feminist hareketin geliştireceği siyaset açısından Türkiye’de feminist hareket önemli 

bir deneyim yaşamakta (Akis, Özakın ve Sancar, 2009: 258). 

Çağlayan’a göre 2004 yılından sonra Güneydoğu ve Doğu Anadolu’da (DEHAP 

ve DTP’li) kadın belediye başkanlarının sayısı artış göstermiştir. Buna paralel olarak 

belediyeler bünyesinde kadın araştırma ve uygulama merkezleri, kadın kooperatifleri ve 

bunların aracılığıyla hukuksal danışmanlık, rehabilitasyon hizmetleri, sağlık yardımı, 

gelir getirici kurslar gibi faaliyet ve yapılanmalar da çoğalmıştır. (Çağlayan, 2009a: 

493). Güneydoğu ve Doğu Anadolu’da hem belediyeler gibi yerel yönetimlerin 

doğrudan desteklediği, faaliyetlerine yer verdiği oluşumlar bulunmakta hem de 

ideolojik olarak Kürt hareketine yakın olup kendini bağımsız kadın örgütü olarak kabul 

eden oluşumlar bulunmaktadır.  

                                                
 Çağlayan, kadın hareketi ile Kürt hareketinin birlikte rol oynadıklarını belirtse de bunun kadınların 

özgül söylemler yaratmasını tam olarak sağlayamadığını belirtmektedir. Daha açık bir ifadeyle Kürt 
hareketi belli sınırlar içerisinde bir kadın hareketine izin vermektedir. Çağlayan bunu şöyle 
özetlemektedir: “Kadınların genel siyasal bağlam içinde, -“dava” ile bağlantılı olarak- kamusal alana 
çıkmalarına yönelik teşvik, bu bağlamın dışına çıkılması, örneğin “kadın kimliği” bağlamına kayması 
karşısında ketlemeye dönüşüyor. Bu durum hareketin genel talepleri ile kadınların özgül talepleri 
arasındaki gerilim noktalarından birisini oluşturuyor” (Handan Çağlayan, (2009) Analar, Yoldaşlar, 
Tanrıçalar, İstanbul:İletişim Yayınları, 147). Bu bağlamda şunu belirtmek gerekir ki özgül olan 
herhangi bir siyasal ya da etnik temele dayanan bir oluşumun eski döneme alternatif kadın söylemleri 
üretmesi değil (Yuval-Davis’in analizinde milliyetçiliğin kadınlara biçtiği ‘sembolik sınır muhafızları’ 
rolü ile söylem üretmenin birbirine bağımlı olduğu unutulmamalıdır) aksine kadın hareketinin 
siyasal/etnik söylemi aşan talepler üretmesidir. 

 Örneğin Selis, Kürt hareketine yakın olmakla birlikte kendini bağımsız kadın örgütü olarak 
görmektedir. 2002 yılında kurulan Selis Bağımsız Kadın Merkezi, Diyarbakır’lı kadınların psikolojik, 
hukuki, sosyal ve ekonomik danışmanlık ve rehberlik hizmeti aldıkları bir kadın kuruluşudur. Bunun 
yanında kadına yönelik şiddet konusunda çalışmakta ve Türkiye’deki kadın hareketi ile bağlantılı bir 



 79 

1990’lar sadece Güneydoğu ve Doğu Anadolu’da bir kadın hareketinin 

doğmasına tanık olmadı aynı zamanda İslamcı kadın hareketinin ve bununla bağlantılı 

kuruluş ve oluşumların faaliyetlerine de tanık oldu. 1980’lerin politik iklimi İslamcı 

hareketi hızlandırırken İslam’ı referans alan kadın kuruluşları bu dönemde yaygınlaşır. 

Bunda siyasal otoritelerin (Refah Partisi) ve bununla ilişkili yerel uzantıların katkılarını 

unutmamak gerekir.  

Hanımlar Kültür ve Eğitim Vakfı (1980 öncesinde de benzer adla kurulmuştu), 

İslam’ı referans alan kuruluşları analiz edebileceğimiz bir örnek oluşturur. Bu 

kuruluşların genel olarak toplumsal cinsiyet ihtiyaçlarına, gelişme stratejilerine, politik 

gündemlerine, hedef kitlelerine ve programlarına baktığımızda alışık olduğumuz genel 

güçlendirme perspektifinden ve stratejik amaçlardan hayli uzaklaşıldığını görmekteyiz. 

İslam’ı referans alan bu kuruluşların işleyiş biçimine bakıldığında Cindoğlu, (1999: 

184-185) belli başlı şu özellikleri sıralamaktadır: Birincisi, uygulanan çoğu refah 

programı, gıda veya giyecek yardımıyla kadını bağımlı kılıp gelir getirici işler veya iş 

eğitimi gibi kalıcı çözümler getiremedikleri görülmektedir. İkincisi, böyle yardımlar 

çeşitli kurum ve kişilerce (Refah Partisi veya şimdiki benzer partiler) desteklendiği için 

yaygın ve etkili olabilmektedir. Üçüncüsü, yardımlar çoğunlukla belli bir yaşam tarzını 

benimseyen kadınlar tarafından kullanılmaktadır. Dördüncüsü, uygulanan programlar 

genç kızları evin dışına çıkmalarını (kuran kursları, seminerleri hariç) sağlamamaktadır. 

Yine de sistem içerisinde anne ve eş olarak adlandırılan kadınların ev dışında 

faaliyetlerini sürdüren aktivistler olarak belli bir çatışma yaşadıkları görülmektedir. 

                                                                                                                                          
kuruluş özelliği göstermektedir. Faaliyetleri arasında dikiş-kilim atölyesi açma ve okuma yazma 
kursları bulunmaktadır. Bağımsız kuruluşların yanında belediyeler tarafından kurulan merkezler de 
yaygındır. 2001 yılında kurulan DİKASUM (Diyarbakır Kadın Sorunlarını Araştırma Merkezi) örnek 
olarak gösterilebilir. 1999 yerel seçimlerinde başa geçen DEHAP bölgede yaşanan kadın intiharlarının 
(Diyarbakır ve Batman’da) araştırılması, kadın sorunlarının araştırılması ve çözüm önerilerinin 
geliştirilmesi konusunda belediye meclis kararıyla böyle bir kurumun kurulması kararı veriliyor. 
DİKASUM, Diyarbakır Büyükşehir Belediyesine bağlı bir merkez. Merkez hem başvurularda hem de 
alan çalışmasında kadınların sorunlarını tespit etmeyi, bu sorunlara yönelik çözüm önerileri 
geliştirmeyi ve uygulamayı öngörüyor. Bu doğrultuda kadınlara yönelik çamaşır evi ve tandır 
kurulduğunu biliyoruz. Kadınlar buralarda hem ihtiyaçlarını gideriyor hem de çeşitli kurslar (okuma-
yazma, sağlık gibi) aracılığıyla ev dışına çıkmaları sağlanıyor. Diyarbakır’da ayrıca Bağlar 
Belediyesi’nin açtığı Kardelen Kadın Evi bulunmaktadır (Bkz: Zorunlu Göç ve Kadınlar: Diyarbakır 
Örneği ve DİKASUM Koordinatörü Handan Coşkun İle Söyleşi, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Haziran 2007, S.3; Uçan Süpürge ‘Kadın 2004’ Radyo Programı, 22. Program, 
Güneydoğu’da Kadın Örgütlenmesi, Ekim 2004, Ankara; bianet.org/kadin). 



 80 

Cindoğlu’nun belirttiği gibi kadın dini sistem tarafından ‘anne ve eş’ olarak 

kodlanırken aynı zamanda yardım amaçlı faaliyetler gereği dışarı çıkmaktadır. Bu da 

belli oranda bir çelişki gibi görünmektedir. Bu bağlamda Yuval-Davis’in (2007: 125) 

analizi tam da yerine oturmaktadır. “…Dinsel hareket içinde aktif olmak, kadınlara, 

kamusal alanda öteki türlü kendilerine kapalı olabilecek meşru bir yer sağlamaktadır.” 

Sancar’a göre örneğin bugün AKP kadın kollarının faaliyetlerine bakarsanız eğer hayır 

işleri, geziler, Filistin annelerine yardım kampanyası gibi faaliyetler yürüttükleri 

görülebilir. Özetle eril siyaset içerisinde faaliyet yapan kadınlar bir ‘dişil siyaset alanı’ 

açıyorlar ancak bu egemen yapıyı sarsacak bir nitelik kazanmamaktadır (Akis, Özakın 

ve Sancar, 2009: 255).  

Türkiye’de İslami düşünce hem ekonomi hem siyasi alanda Batı laik modelini 

büyük ölçüde benimsemiş görünmektedir. Bununla birlikte özellikle özel alan, aile ve 

kadın konusunda belli bir direncin devam ettiği söylenebilir. İslamcı kadınların 

yaşamlarına baktığımızda kamusal alanda var olmaya ve kendilerine sağlanan haklardan 

daha fazla yararlanmaya başladıklarını görüyoruz. Bu da aslında feminizmden karşılıklı 

etkilenmeyi ve yeni sentezlere dair düşünceyi beslemektedir (Akis, Özakın ve Sancar, 

2009: 257). Tuksal, 80’lerde filizlenen feminist hareketten İslamcıların etkilendiğini 

ancak gelen tepkiler nedeniyle tartışmanın devam ettirilmediğini belirtmektedir. Bu 

çerçevede Başkent Kadın Platformu’nda hem 1990’larda feminizmle tanışmayı hem de 

İslam’da kadının yerini tartışmayı yeniden gündeme getirdiklerini söylemektedir 

(Şefkatli Tuksal, 2008: 41). Dolayısıyla yardım amaçlı İslamcı kadın dernekleri 

yaygınlığını korusa da kadının toplumdaki konumu ve bu konuma eleştirel bakış 

geliştiren oluşumların filizlendiğini görüyoruz. 

İlk kurulduğunda Mazlum-Der, Anadolu İlim, Araştırma Kültür Vakfı, Anadolu 

Eğitim Kültür Vakfı ve Muradiye Vakfı gibi çeşitli kuruluşları barındıran Başkent 

Kadın Platformu diğer geleneksel İslamcı oluşumlardan ayrılmaktadır. Mor Çatı, Uçan 

Süpürge, İnsan Hakları Derneği gibi çeşitli oluşumlarla bir araya gelip eylemler 

yapabilen platform, Sancar’ın belirttiği gibi, feminizmle belli bir etkileşime geçtiğinin 

kanıtı olarak okunabilir. Platform, Barış İçin Sürekli Kadın Platformu içinde bulunmuş, 



 81 

CEDAW’ın Türkiye’de kadınlara duyurulması faaliyetini değişik gruplarla (KADER, 

Uçan Süpürge, Türk Kadınlar Birliği, AÇEV, KASAİD, ÇYDD gibi) birlikte yürütmüş, 

kadının siyasal alanda varlığını destekleyen özetle “biz kendi ihtiyaç duymadığımız 

özgürlükleri de savunmak durumundayız” diyen bir oluşum olarak karşımıza 

çıkmaktadır (Diken, 2006: 62-68). Platform bu özelliği ile pratik yardımları ve 

hiyerarşiyi temel alan geleneksel İslamcı derneklerden ayrılmakta, kadın politikası 

üretmek için farklı STK’larla sürekli ilişki geliştirmektedir. 

Kadını geleneksel bağlarla çevreleyen anlayışları sürekli eleştiren platform, bu 

haliyle dinin modern bir okumasına sahip çıkmaktadır. Tuksal, yaptıklarını şöyle 

anlatıyor: 

…Pek çok panel ve toplantıda, kadınların eş, anne, evlat üçgeninde sıkıştırıldıklarını, İslam’ın 

kadına verdiği iddia edilen hakların çoğunun pratikte karşılığı olmadığını, Asr-ı Saadet dönemi yerine 

“fitne” dönemi anlayışıyla hareket edildiğini ve kadınların pek çok açıdan kısıtlandıklarını anlatıyor, 

uygulamaları eleştiriyorduk (Şefkatli Tuksal, 2008: 41). 

Sancar’ın belirttiği gibi “Bazı İslami kadın örgütleri dinin kadınlara getirdiği her 

türlü ikincilleştirmeyi sorguluyorlar ancak bu eleştirel bakış dinin formel yapısına 

ulaşamadan yok oluyor” (Akis, Özakın ve Sancar, 2009: 255). Bu çerçevede Tuksal’ın 

önerilerinin kabul görmediği dikkate alınırsa Platform bünyesindeki İslamcı kadın 

faaliyetlerinin, kamuoyu oluşturma ve kamu alanını genişletme amacında oldukları 

söylenebilir (Bkz: www.milliyet.com.tr/ozel/islam/). 

1990’lar farklı kimlikteki kadınların kamusal alana girişlerinin arttığı, kamusal 

alan söylemlerini genişlettikleri bir dönem olmasının yanı sıra; tepkisel oluşumların da 

                                                
 Tuksal, CEDAW (Kadınlara Karşı Her Türlü Ayrımcılığın Önlenmesi Sözleşmesi) Gölge Raporunun 

hazırlanma sürecinden bahsetmektedir. Rapor, Türkiye’nin her yerinden 400’ü aşkın kuruluş, platform 
grup ve inisiyatifle ilişki kurularak hazırlanıyor. Üç gün süren çalışmada 8 başlık altında (eğitim, 
ekonomi, çalışma hayatı ve yoksulluk, aile ilişkileri ve geleneksel roller, kanun önünde eşitlik ve yasal 
düzenlemeler, karar mekanizmaları ve siyaset, medya, sağlık, şiddet ve töre cinayetleri) atölye 
çalışmaları yapılıyor (CEDAW Sivil Toplum Forumu, Atölye Çalışmaları, 18-20 Nisan 2003 Ankara, 
Uçan Süpürge Yayınları, Ankara, 2004). 

 Bu öneriler arasında: Diyanette kadın personelin sayısının arttırılması, kadın müftü ve müfettişlerin 
olması, kuran kurslarının kadının sosyalleşme mekanı olarak düşünülmesi -kadınların buralara rahat 
gelebildiklerini düşünürsek- ve kadının hak ve hukukunu öğrenebileceği bir yer haline getirilmesi gibi 
talepler bulunmaktadır. 



 82 

arttığı bir dönem olur. 1994 yerel seçimlerinde Refah Parti’sinin güçlü bir şekilde 

çıkması, laik gruplar tarafından yaşam tarzına tehdit olarak algılanır. Bu dönemde 

Cumhuriyet Bayramı kutlamaları devlet-ordu ritüeli olmaktan çıkar adeta Türk 

toplumunun geleneği olarak savunulur. Bu dönemler tam da sivil toplum ile devletin 

aynı kaygıları taşıdığı, dolayısıyla yaratılan güçlü sivil toplum imajının tam da bu 

ihtiyaca karşılık geldiği söylenebilir. Dolayısıyla devlet-sivil toplum sınırının 

belirsizleştiği ve sivil toplumun devletçiliğin üretildiği bir alan olarak ortaya çıktığı 

görülür. Artık resmi ideoloji sivil toplum alanı içinde üretilmektedir (Yashin, 1998a: 58-

59).  

1980 sonrası dönemin İslamcı yükselişine tepki olarak gelişen oluşumların 

analizi için, 1989’da kurulan Çağdaş Yaşamı Destekleme Derneği, Kadının Sosyal 

Hayatını Araştırma Derneği ve uzun geçmişi olan Türk Kadınlar Birliği gibi klasik 

Kemalist dernekler örnek olarak gösterilebilir. Genel olarak bu kuruluşların 

programlarına baktığımızda kadının pratik ve stratejik ihtiyaçlarına yöneldiklerini 

görmekteyiz. Kadının yasal haklarını konu edinen seminerler ve gelir getirici beceri 

geliştirme kursları bu kuruluşların faaliyetleri arasındadır. Bu faaliyetler kadını vatandaş 

ve toplumun üretici bireyi olarak kodlayan Kemalist söylemin uzantıları olarak 

görülebilir. Yashin’e göre Kemalist kuruluşlar İslamcı örgütlerin ev ev dolaşarak 

yaptıkları faaliyetleri Kemalist örgütler ‘ev içi öğrenme’ ve ‘bilinçlenme’ faaliyetleri adı 

altında yapmaktadırlar (Yashin, 1998b: 15-16; Cindoğlu, 1999: 183). Bu çerçevede hem 

Kemalist hem de İslamcı kadın gruplarının kadına toplumsal yaşamda sembolik bir rol 

verdiklerini söyleyebiliriz. 

Genel olarak Kemalist kuruluşlar; kendilerini Kemalist reformlara bağlı (1926 

Medeni Kanuna, İslami giyimini (peçe) yasaklayan kurallara, seçme ve seçilme 

hakkına) olarak tanımlamaktadırlar. İslami kuruluşlar daha çok şehir merkezlerinin alt 

gelir grubu bölgelerine, mahallerine, fakir kadınlara yayıldıkça; Kemalist kuruluşlar da 

bu mahallelerdeki kadınlara ulaşmaya ve buradaki kadınların haklarını anlatmaya 

başlamışlardır. Alt gelir grubu kadınlara yayıldıkça ciddi eleştiriler geliştirmeden aile 

planlaması gibi programların desteklendiği görülmektedir. Son olarak, Kemalist 

kuruluşlar beceri kurslarını (dikiş-nakış, halıcılık gibi) sınırlı sayıda kadına ulaştırarak, 



 83 

kadının geleneksel rollerini eleştirseler de; bu faaliyetlerin kadın girişimciliğine 

dönüşmediği görülmektedir (Cindoğlu, 1999: 182-183). Kemalist kuruluşlar İslamcı 

yükselişe paralel olarak gelişen İslamcı kuruluşların hedef kitlelerine seküler yaşam 

tarzını anlatmaktadırlar. Kadınların kısa süreli ihtiyaçlarını doğrudan yiyecek yardımı 

üzerinden değil beceri geliştirme üzerinden kurarak kadının uzun süreli ihtiyaçlarına 

kısmen cevap verebilmektedirler. Bunu yaparken de kadını İslamcı gelenekteki gibi aile 

bağlarına değil toplumu önceleyen bağlara referans vererek yapmaktadırlar. 

3.4. Kadın STK Merkezlerinin Farklılaşması: Yeni Merkezler Yeni Sorunlar 

Cindoğlu, 1990’ların kadın kuruluşlarını ideolojik/düşünsel bağlamları ile ilişkili 

olarak üç kategoriye ayırır: Kemalist, İslamcı ve Feminist. Düşünsel/politik 

bağlamlarına göre üç kategoriye ayrılan kadın kuruluşları, toplumsal cinsiyet ihtiyaçları, 

kalkınma stratejileri, politik gündemleri, hedef kitleleri ve programları ile ilişkili olarak 

da analize tabi tutulur. Aşağıdaki tablo 1990’ların kadın kuruşları ve aralarındaki 

farklılığa dair bize genel bir fikir vermektedir.  

Tablo 1. 

1990’larda Kadın Kuruluşları 

                                                            Kemalist  İslamcı  Feminist                             

Top.Cinsiyet İhtiyaçları  Stratejik/Pratik  Pratik  Stratejik/Pratik 

Kalkınma Stratejisi Kurtarma   Refah  Güçlendirme/Toplumsal Cin. 

Politik Gündem   Seküler/Ulusal  Dini  Seküler/Feminist 

Hedef Kitle   Kentsel/Kırsal Kadın Kent. fakir aileler  Kentsel fakir kadın 

Programlar   Beceri    yiyecek  şiddet gören kadın/ 

    Geliştirme  yardımı,  çocuk bakım mer. 

    Kursları,   gelişme 

    Seminerler  kursları, 

       seminerler 

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

Kaynak: Dilek Cindoğlu ve Simel Esim (1999) “Women’s Organizations in 1990s Turkey: Predicaments 
and Prospects”, Middle Eastern Studies, Vol. 35, No.1, s. 184.  



 84 

Kadın kuruluşlarını düşünsel/politik bağlamlara göre sınıflandıran bu tablo, 

kadın kuruluşları arasında kadına yönelik farklı bakış açılarına dayanmaktadır. Üç bakış 

arasında bazı temel farklılıklar olmakla birlikte farklı kadın kuruluşlarının birbirleri ile 

etkileşime girdiklerini yeni modeller ve yeni anlayışlar yarattıklarını görmekteyiz.  

Kadının ekonomik ve sosyal alanda ‘güçlendirilmesi’ perspektifi Türkiye’de 

1990’lardan sonra birçok STK’da hayata geçirilmeye başlanmıştır. AB politikalarıyla 

(Gender Mainstreaming), Uluslararası sözleşmeler ve platformlarla (CEDAW, 4. Dünya 

Kadın Konferansı gibi) birlikte kadının kısa dönemli ihtiyaçlarının ötesine geçilmiş 

kadının toplumun her alanında güçlendirilmesi temel amaç haline gelmiştir. Bütün bu 

gelişmelerin Türkiye’de devlet feminizmi geleneğini yeniden canlandırdığı açıktır. Bu 

bağlamda politik, düşünsel gelenekleri farklı STK örnekleri (KAGİDER, KAMER gibi) 

kadının güçlendirilmesi anlayışında birleşmektedir. Kadın politikaları, kimlik sorunsalı, 

politik ve ekonomik alan kadın bakış açısıyla yeniden okunmaktadır. Bu açıdan 1990 

sonrası yeni karşılaşmaların yeni merkezlerin yeni sorunların kadın bakış açısıyla 

yeniden tartışıldığı bir dönem olmuştur. Bu dönemde kadın kuruluşlarını daha fazla bir 

araya getiren ‘siyasi partilere eşit mesafe’ anlayışı yaygınlaşırken, klasik Kemalist 

anlayışın temelinde olmayan kadın girişimciliği gibi konular gündeme gelmekte, ulusal 

dil aşılmakta, namus ve şiddet gibi konular ötekileştirilmekten çıkıp tartışma alanına 

dahil edilmektedir.  

3.5. ‘Kadın Sorunu’nun Kurumsallaşması  

1990’ların kadın hareketini ayırt eden önemli bir diğer nokta kurumsallaşma 

faaliyetleridir. Bu çerçevede 1990’ların önemli bir karakteristiği uluslararası aktörler 

çatısı altında, kadın erkek eşitliği konusunda yaşanan gelişmelerin kadın hareketi, kadın 

örgütleri açısından belirleyici olmasıdır. Örneğin 1995’te Pekin’de düzenlenen 4. Dünya 

Kadın Konferansı ve ardından 1996’da düzenlenen Habitat II İnsan Yerleşimleri 

Konferansı’nda dünya ölçeğinde birçok kadın STK, deneyimini paylaşma olanağı 

bulmuştur (Kardam ve Ecevit, 2007: 91). Yine 1997’de yürürlüğe giren Amsterdam 

Antlaşmasıyla AB, tüm politika alanlarında, yasalarda, programlarda ve faaliyetlerde 

kadın erkek eşitliğini sağlamayı hedeflemiştir. ‘Kadın Erkek Eşitliğini Bütün Ana 

Politikalara Yerleştirme Yaklaşımı’ (Gender Mainstreaming) sadece kurumsal, 



 85 

hukuksal bir eşitliği değil aynı zamanda yerleşik kalıp, davranış ve rolleri değiştirmeyi 

amaçlayan bir dönüşüm hedeflemektedir. Örneğin Avrupa Kadın Lobisi (European 

Women’s Lobby) bu sürece katkı sağlamak için 1990 yılından beri kadın örgütleri ile 

siyasi karar alıcılar arasında etkili olmayı hedeflemektedir (Uçan, 2004: 117-118). 

Türkiye’de ise STK’lar arasında Avrupa Kadın Lobisi’ne üye olmak neredeyse prestij 

haline gelmiştir.  

Kadın konusunda hem ulusal hem de uluslararası mekanizmaların oluşturulması 

aslında kadın-erkek arasında var olan eşitsizlik probleminin toplumsal ve siyasal kabulü 

anlamına gelmektedir. Dolayısıyla kadınlara karşı var olan sistematik eşitsizlik 

anlayışını yine sistematik araçlarla dönüştürme arayışı oluşturulan mekanizmaların 

felsefesini oluşturmaktadır. Acuner’e (2007: 126) göre ulusal mekanizmalar kadın 

haklarını koruma anlayışının kurumsal anlamda yerleşik bir politika haline gelmesinin 

aracı kuruluşlarıdır. Bu kuruluşlar aynı zamanda ataerkil değerlerle yüklü olması 

nedeniyle (kamu ve özel kuruluşlar) devletin içinde ve devlete karşı çalışmayı temel 

alırlar. 

Uluslararası düzeyde bunlar yaşanırken benzer dönemlerde Türkiye’de 

KSSGM’nin kurumsallaşma aşamalarını görmekteyiz. Kadın erkek eşitliğinin devlet 

çatısı altında kurumsal bir yapı kazanmasının ilk adımı Nairobi İleriye Dönük 

Stratejileri çerçevesinde alınan kararlar çerçevesinde BM’ye bir mekanizma 

oluşturulduğunu bildirerek başladı. İlkin Kadına Yönelik Politikalar Danışma Kurulu ile 

başlayan yapılanma daha sonra KSSGM haline geldi. İlk yapı daha çok uluslararası 

yükümlülüklerinin etkisi altında şekillense de ikinci yapının oluşması sürecinde kadın 

derneklerinin, kadın gruplarının farklı tepki ve katkılarını unutmamak gerekir. Bütün 

tartışmalara rağmen devletin, kadının statüsünün geliştirilmesi ve bu konuya ilişkin 

duyarlılığın artması için bu yapının gerekli olduğu ortaya çıkmış oldu (Acuner, 2007: 
                                                
Connell, toplumsal cinsiyet rejimi/düzenini oluşturan üç temel mekanizmadan bahseder. Bunlardan 

birincisi, kadın-erkek emeği arasında kadının emeğini ikincilleştiren iş gücü piyasasıdır. İkincisi, 
devlet, ordu gibi erkekler tarafından denetlenen kurumların varlığıdır. Üçüncüsü, kadın-erkek 
ilişkilerinde denkliği değil de erkeğin üstünlüğünü vurgulayan kateksis alanıdır. İkinci ilke temel olarak 
ataerkil devleti, ataerkil bir özün tezahürü olarak değil ama içinde ataerkil yapının kurulup tartışıldığı 
iktidar ilişkileri ve politik süreçler kümesi olarak görmektedir (Bkz: R. W. Connell, (1998), Toplumsal 
Cinsiyet ve İktidar, İstanbul: Ayrıntı Yayınları). Bu bağlamda devlet, toplumsal cinsiyet ilişkileri ile 
derin bağı bulunan bir kurum olarak hesaba katılmalıdır. 



 86 

127-136). Dolayısıyla kadın sorununa devlet taraf olmuş olmaktadır. Devletin ataerkil 

potansiyeli dikkate alınınca kadının sorunlarını temel alan yeni bir devlet feminizmi 

dalgasının bu dönemde kurumlara dönüştüğünü söylemek gerekir.  

KSSGM’nin kurumsallaşma çabaları sırasında hem klasik kadın örgütleri hem 

de Ankara’daki kadın hareketi içinde belli bir ayrışma doğmuştur. İstanbul’daki 

feminist oluşum kadın konusunda devletin müdahil olmamasını isterken klasik kadın 

örgütlenmeleri (Türk Kadınlar Birliği, Kadının Sosyal Hayatını Destekleme Derneği) 

genel müdürlük fikrine ses çıkarmamışlardır. Ankara çevresi içerisinde de (Kadın 

Dayanışma Derneği, Perşembe Grubu, Kadın Tartışma Grubu, bazı dernek oluşumları 

ve üniversitedeki kadın oluşumlar) belli bir kutuplaşma yaşanmıştır. Bir taraftan 

devletin kadın işlerine el atmasını istemeyen bir grup diğer yandan böyle bir kuruma 

sıcak bakan ama kadın hareketini yok etmeyecek bir konumda tutulması fikrini ileri 

süren Kadın Dayanışma Derneği gibi yapılanmalar mevcuttu. Örneğin Çağdaş Yaşamı 

Destekleme Derneği, 422 sayılı Kanun Hakkında Kararnameye (kararname içinde geçen 

‘milli görüş’, ‘izleme’ ve ‘yönlendirme’ kavramları nedeniyle) Atatürk ilke ve 

devrimlerinden ödün verdiği için karşı çıkarken Mor Çatı, uygulamanın laik devlet 

anlayışına aykırı olduğu için karşı çıkmıştır (Acuner, 2007: 136-141). Kadın kuruluşları 

kadın sorunun çözümü için politika üretecek olan müdürlük kararnamesine kadın 

derneklerinin yönlendirilmesi, kadının statüsünün korunması (kadının toplumdaki 

statüsünün dönüştürülmesi yerine) gibi ifadelere yer verdiği dahası bağımsızlıklarının 

korunamayacağı için eleştiri getirmişlerdir. Bu eleştiriler kadın hareketinin 1990’larla 

birlikte kadın odaklı bakış açısını kazandığına dair ciddi bir kanıttır.  

1990’lar Kadının Statüsü ve Sorunları Müdürlüğü dışında Üniversitelerde Kadın 

Araştırmaları ve Uygulama Merkezlerinin kurulduğu bir döneme denk gelmektedir. 

İlkin 1990 yılında İstanbul Üniversitesi Kadın Sorunları Araştırma ve Uygulama 

Merkezi kurulur. Merkezin amacı genel olarak kadının eğitim, sağlık, hukuk, siyaset ve 

iş yaşamındaki sorunlarına odaklanan araştırmalar yapmak, araştırmaları destelemek ve 

cinsiyetçi uygulamaların önüne geçmek şeklinde özetlenebilir. Aynı yıl Marmara 

Üniversitesi Kadın İş Gücü İstihdamı Araştırma ve Uygulama Merkezi kurulur. Amaç iş 

yaşamındaki kadınların durumuna yönelik araştırmalar yapmak ve kamusal alanda 



 87 

çalışmayan kadınları iş yaşamına dahil etmek şeklinde özetlenebilir. 1993 yılında 

Ankara Üniversitesi Rektörlüğüne bağlı olarak kurulan Kadın Sorunlarını Araştırma ve 

Uygulama Merkezi (KASAUM), Atatürk ilke ve devrimleri temelinde kadının çağdaş 

bir birey olmasını hedeflerken genel olarak kadının sorunları etrafında ulusal ve 

uluslararası düzeyde seminer, kurs, konferans ve sempozyum düzenlemeyi, araştırma ve 

inceleme yapmayı hedeflemiştir (Kara, 2006: 31). Bu iki büyük il dışında Ege, Anadolu, 

Çukurova, Van Yüzüncü Yıl ve Gaziantep Üniversitelerine bağlı Kadın Sorunlarını 

Araştırma ve Uygulama Merkezleri ve bu merkezlerin işleyişini kolaylaştıran Kadın 

Sorunlarını Araştırma ve Uygulama Derneklerinin varlığından söz edilebilir. Bir yandan 

KSGM, diğer yandan üniversitelerdeki kadın sorunları araştırma ve uygulama 

merkezleri ‘kadın sorunun’ kurumsallaşma yerleri olarak görülebilir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 88 

IV. BÖLÜM 

YÖNTEM ÜZERİNE 

4.1. Araştırma Problemi 

Kadın STK’lar ya da kadını merkeze alan STK’lar alternatif söylemler 

üretebiliyorlar mı? Bu süreci kim (ler), hangi süreçler nasıl etkiliyor? STK olmanın 

kendisi farklı bağlamlardan kadınlar için ne ifade ediyor? Farklı düşünsel/politik 

bağlamdan kadınlar hangi durumlarda bir araya gelebiliyorlar? Söylemleri nasıl 

farklılaşıyor? Kadın STK’lar olarak söylemler üzerinde etkili olabiliyorlar mı? Bu 

soruları çoğaltmak mümkündür. Burada önemli olan kadınların kendi taleplerini 

yaratmaları ve alternatif politikalar üretme sürecine girmiş olmalarıdır.  

Türkiye’de kadın sivil toplum kuruluşlarının işlevi dönüşmektedir. Genel olarak 

bu işlevin kadına yardım etme anlayışından kadını güçlendirme ve kadına yönelik 

politika üretme anlayışına doğru dönüştüğü iddia edilebilir. Buna ek olarak 1990 sonrası 

Türkiye’de kadın sivil toplum kuruluşlarının değişik katmanları, grupları kapsayarak 

genişlediğini görmekteyiz. Kadın sivil toplum kuruluşlarının genişleme süreci genel 

olarak hakim olan güçlendirme perspektifinden etkilenmektedir. Türkiye özelinde 

1990’lardan sonra kurumsallaşma çalışmalarının hızlandığını, kadın derneklerinin belli 

bir tema etrafında odaklandıklarını ve farklı merkezlere doğru yayıldıklarını 

görmekteyiz. Buna ek olarak STK’ların 1990 sonrası dönemde neoliberal politikaların 

etkilerini arttırdığı bir dönemde faaliyetlerini devam ettirdiklerini belirtmek gerekir. İşte 

bu bağlamda kadın STK’ların ekonomik sürdürülebilirlikleri başta olmak üzere 

ihtiyaçlarını politikleştirme biçimleri (projeler gibi) ulusal ve uluslararası aktörler 

tarafından baskılanmaktadır. Bu noktada kadın STK’ların eklemlenme ve direnme 

biçimlerini, söylemlerindeki benzerlik ya da ayrışmayı analiz etmek önemlidir. Çünkü 

son dönemde Kadın STK’ların özellikle kadına yönelik politika üretme yerleri olarak 

işlev gördüklerini, alternatif söylemler ürettiklerini ve kamusal alanı genişlettiklerini 

söyleyebiliriz.  

Türkiye’de feminist hareketin ideoloji ve sınıf özelliği çok belirgin olmamakla 

birlikte artan oranda ideoloji ve sınıf özelliği göstermektedir. Özellikle kadın STK’lar, 



 89 

politik/düşünsel bağlamlarıyla ilişkili olarak kadınları dahil edebilmekte ya da dışarıda 

bırakabilmektedirler. Bu anlamda STK’ya dahil etme söylemleri politik/ideolojik 

bağlam tarafından belirlenmektedir. Bunun yanında kendi politik gündemleri çok benzer 

özellikler gösterebilmekte bazen ortak hareket edebilmekte, bazen benzer sorunlarda 

farklılaşabilmektedirler. Mikro kredi, toplumsal cinsiyet duyarlı bütçeleme, kadının 

eğitimi gibi birçok konuda sınıfsal konumları farklı olan kadınlar veya kadın STK’lar 

kadınlık üst kimliği etrafında birlikte hareket edebilmektedir. İşte bu noktada 

KAGİDER ve KAMER örneklerinin seçilmesi bize hem farklılıkları (sınıfsal, etnik ve 

bölgesel olarak) hem de kadın politikaları arasındaki ilişkiyi örneklendirmesi açısından 

önemlidir.  

Kadın STK’lar kadınların ihtiyaçlarını politikleştirdikleri bir alan olmaktadır. 

Genel olarak kadın STK’lar yardım zihniyetinden giderek uzaklaşmakta, katılımın, 

temsilin, ihtiyaçların tartışıldığı bir yer olarak işlev görmeye başlamaktadır. Her ne 

kadar STK olmanın kendisi farklı anlamlara farklı ihtiyaçlara (aidiyet ve temsil) olanak 

verse de STK’lar politik bir araç veya ‘demokratik bir baraj’ olarak görülebilmektedir. 

İhtiyaçların politikleştirilmesi de bu sürece eşlik etmektedir. Fraser’ın belirttiği gibi 

“…ihtiyaçlara ilişkin konuşma, eşitsiz söylemsel (ve söylemsel olmayan) kaynaklara 

sahip grupların meşru toplumsal ihtiyaçlarını hegomonik hale getirmeye çalıştıkları bir 

mücadele olarak belirlenir” (Fraser, 2006: 14). STK’ların ihtiyacı belirleme, yaratma, 

mücadele etme biçimleri genel bir ifadeyle ‘kadın deneyimi’ perspektifi birçok 

kavramın dönüştürülmesini gerektirmektedir. Tüm bunlar dikkate alındığında kadın 

STK’lar, kadın deneyimini dışlayan süreçleri dönüştürme mücadelesi veren yerler 

olarak karşımıza çıkmaktadır. İşte bu çerçevede KAGİDER ve KAMER örnekleri 

seçilmiştir.  

4.1.1. Sorunsallaştırılan Alanlar 

Türkiye’de 1980’lerden sonra yeniden canlanan kadın hareketi, 1990’lardan 

sonra uluslararası aktörlerin etkisi ve devletin açık desteğini alarak kurumsallaşma 

sürecine girmiştir. Kadın sivil toplum kuruluşları kadının sosyo-ekonomik varlığını 

güçlendirmeye, birbirinden farklı alanlarda faaliyetlerini sürdürmeye başladılar. 

STK’lar kadının ekonomik alana aktif katılımından, aile içinde yaşanan şiddeti 



 90 

engellemeye kadar birbirinden farklı temalar üzerine odaklanmaktadırlar. Kadın 

STK’lar bu işlevleri yerine getirirken aslında makro boyutta; ‘toplumsal cinsiyet’in 

yeniden tanımlanmasına katkı sağlamaktadırlar. Kadının statüsünde yapmayı 

tasarladıkları dönüşüm hem kadının hem de erkeğin rollerini yeniden tanımlamayı 

hedeflediği için cinsiyet eşitliği yönündeki potansiyellerinin deneyimlendiği bir alan 

olmaktadır. İşte bu çerçevede kadın STK’lar kadının pratik ihtiyaçlarına ek olarak 

patriyarkal sistemi hedefleyen stratejik ihtiyaçları gündeme getirmektedirler. Bireysel 

becerileri geliştirme, iletişim stratejileri geliştirme, çocuk bakımı/eğitimi gibi kadının 

pratik ihtiyaçları ve yaşam koşullarına yönelik faaliyetler, STK’lar tarafından 

üstlenilmektedir. Bunun yanında kadının toplumdaki statüsünün yükseltilmesi, kadının 

ikincil konumunun değiştirilmesi gibi stratejik hedefler yerini korumaktadır. Bu 

bağlamda STK’ların nasıl bir kadın imgesine sahip oldukları önem kazanmaktadır. 

Çünkü biliyoruz ki kadına odaklanan projeler belli bir kadın tasarımına/tahayyülüne 

dayanmaktadır. Bu tasarımın uzantısı olarak STK’ların dönem dönem hayata 

geçirdikleri projelerin söylemleri dikkat çekici olmaktadır. STK’lar projelerini, genel 

olarak faaliyetlerini gerçekleştirirken politik/tarihsel miraslarıyla birlikte ‘sivil toplum’ 

anlayışını deneyimliyorlar/dönüştürüyorlar. Bu süreçte kadın öznelerin anlam dünyaları 

önemli olmakla birlikte hem ulusal hem de uluslararası arenadaki ‘birey’ vurgusu kadını 

yoğun bir şekilde etkilemektedir. Bu ilişki STK’ların pratik ve stratejik ihtiyaçlarını 

belirlemelerine de etki etmektedir. 

Kadın STK’lar kadının pratik ve stratejik ihtiyaçlarını kamusal alana taşımak 

için mücadele vermektedirler. Kadının sürece dahil edilmesi, katılımın arttırılması 

Young’ın da (1990: 251) belirttiği gibi etkili bir fikir veya öneri bireyin katılımına 

                                                
 Scott, ‘toplumsal cinsiyet’in analizini yaparken ilişkili olması gereken ve aynı zamanda cinsler 

arasındaki farklılıkları vurgulayan dört ana unsur üzerinde durur. Birincisi, kültürel simgeler karanlık-
aydınlık, arınma–kirlilik gibi karşıt anlamalara başvurulmasıdır. İkincisi, bu kültürel simgeler eğitim, 
din, bilim gibi doktrinlerle normatif kavramlar ve konumlar yüklenir. Üçüncüsü, toplumsal cinsiyet, 
sadece akrabalık sistemi ile değil eğitim, ekonomi ve siyaset sistemlerini içerecek şekilde kapsamlı bir 
fikir ile kavranır. Son öğe ise öznel kimliktir. Scott’un belirttiği gibi önemli olan toplumsal cinsiyetin 
cinsler arasındaki farklılıklara dayalı olması ve aynı zamanda toplumsal cinsiyet ilişkilerini 
belirginleştiren yönüdür. İşte tam bu bağlamda Scott, toplumsal cinsiyete yönelik yeni meşrulaştırıcı 
hareketlere/siyasal hareketlere dikkat çeken sorusunu sorar: ‘Eğer toplumsal cinsiyetin göstergeleri ve 
iktidar birbirini inşa ediyorsa bu nasıl değiştirilebilir?’ (Bkz: Joan W. Scott, (2007) Toplumsal Cinsiyet: 
Faydalı Bir Tarihsel Analiz Kategorisi, İstanbul: Agora Kitaplığı, s. 38-53). 



 91 

olanak tanımaktadır. Bu çerçevede kadınların toplumsal ve siyasal aktörler olarak 

varlığı önem kazanmaktadır. Aynı zamanda STK üyelerinin/gönüllerinin STK içinde 

bulunma eylemleri farklı anlamlar taşımaktadır. STK üyeliği KAGİDER üyeleri için 

temsil işlevini üstlenirken KAMER gönüllüleri için aidiyet işlevini üstlenmektedir. 

Dolayısıyla farklı etnisite ve sınıftan kadınlar, STK’ları farklı düzeylerde 

deneyimlemektedirler. Bu bağlamda KAGİDER ve KAMER örnekleri bu farklı 

düzeyleri analiz etmek için önemli birer örnektir. 

Sivil toplum kuruluşlarının politik alanla ilişkileri STK’nın karakterini 

belirleyen bir ilişkidir. STK’nın bağımsızlığı veya meşruluğu politik alanla girilen ilişki 

sonucu belirlenmektedir. Bu çerçevede STK’nın devleti, yerel ve merkezi otoriteleri 

nasıl konumlandırdığı büyük anlam kazanmaktadır. Kadını merkeze alan STK’ların 

devletle ilişkileri keskin bir devlet-STK karşıtlığına dayanmamaktadır. Tam tersine 

kadın sorununda devletin taraf olarak yer alması talep edilmektedir. KAGİDER’in ve 

KAMER’in bu çerçevede devletin konumu ve misyonu konusundaki 

düşüncelerinin/politikalarının benzerliği Türkiye’de 1990 sonrası kadın hareketinin 

karakteri açısından değerlidir. Bu bağlamda Fraser’ın (1994: 92) devlet ve toplum 

arasındaki ayrımı ortadan kaldıran refah kapitalizminin kadını güçlendirme potansiyeli 

üzerine yaptığı tartışma anlamlıdır. 

Kadın sivil toplum kuruluşları talepleri, söylemleri ve politikaları ile kamusal 

alana ihtiyaçlarını taşıdıklarını söyleyebiliriz. Kadın STK’lar bu yönüyle ‘özelleştirilmiş 

söylemsel’ alanları dönüştürmektedirler. Fraser’ın ifade ettiği gibi tek ve kapsayıcı bir 

kamuya karşılık karşıt kamuların varlığı daha önce tartışılmayan sorunları gündeme 

getirerek söylemsel bir mücadeleye imkan tanımaktadır. Dolayısıyla kadının 

ihtiyaçlarını merkeze alan kadın STK’lar ister özel alana ister kamu alanına dair 

konuları gündeme getirsinler söylemsel bir mücadele verdikleri söylenebilir. Bu 

çerçevede KAGİDER, kadının ekonomi alanındaki ikincil konumunu sorgularken 

KAMER, kadının özel meselelerini kamusal alana taşıma mücadelesi vermektedir. 

Sivil toplum kuruluşlarının yardım konularından uzaklaşması, toplumsal yaşama 

müdahil olma süreci profesyonelleşmeyi kaçınılmaz kılmaktadır. Ryfman’ın (2006: 56) 



 92 

belirttiği gibi sahadaki görevlerin teknikleşmesi, yetenekli ve bilgili personele ihtiyacı 

arttırmaktadır. Buna bağlı olarak STK içinde kalıcı bir çekirdek kadrolaşmaktadır. STK 

faaliyetlerinin profesyoneller tarafından yapılması verimlilik için önemli bir unsur 

olmakla birlikte uzun vadede çeşitli sorunlara neden olmaktadır. Sivil toplum 

kuruluşlarının varlığını maddi olarak sürdürme kaygısının misyonun önüne geçmesi ve 

soruna sahip olan ile sorunu çözmeye gelen arasındaki mesafenin artması belli başlı 

sorunlara işaret etmektedir. Buna ek olarak STK’ların problemleri çözme tarzı olarak 

projeleri seçmiş olması profesyonelleşme ile birlikte yürümektedir. STK’ların politik bir 

araç olarak projeleri seçmiş olması kısa vadeli çözümü garantilese de Üstündağ’ın 

(2006: 23) belirttiği gibi bireyleri piyasa sistemine entegre etmektedir. Dolayısıyla 

projeler bütün eleştirilere (sürekliliği olmayan ve maddi kaygıyla yapılmaları) rağmen 

kadın STK’lar için imkan olarak görülmektedir. Bu bağlamda hem KAGİDER’de hem 

de KAMER’de proje ve profesyonelliğin nasıl yer bulduğu önemli gürünmektedir. 

Çünkü STK’ların örgütiçi katılım düzeyleri ve demokrasi anlayışları politika yapma 

anlayışından etkilenmektedir.  

Çalışma boyunca sorunsallaştırılan alanlar şu şekilde özetlenebilir:  

 Kadın sivil toplum kuruluşlarının kamusal alanı demokratikleştirme ve 

sivil toplumun dilini kadın duyarlı yapma mücadeleleri, 

 Politik alanla STK’lar arasında hakim olan ilişki, kadın STK’larda 

devletin yeri, merkezi ve yerel yönetimlerle ilişki,  

 Kadın STK üyelerinin sivil topluma dair söylemleri, 

 Kadın STK’ların örgütlenme özellikleri, neoliberal sürecin 

deneyimlenmesi ve bu sürecin söylem ve pratiklere yansımaları, 

 Feminizm ile ‘yeni kapitalizmin ruhu’ arasındaki söylem yakınlığı ve 

küresel modernleşmenin kadın STK’lara etkisi, 

 Kadın STK’ların örgüt içi katılım düzeyleri ile demokrasi anlayışları 

arasındaki ilişki, 

 Kadın STK’larda politika yapma tarzı veya politik araç olarak projeler, 



 93 

 Kadın STK’ların ihtiyaçlar politikası, çözüm modelleri ve kadın 

STK’larda kimlik sorunsalı, 

 Kadın STK’ların kadını güçlendirme politikaları. 

4.1.2. Araştırmanın Kapsamı 

Faaliyetlerine yakından baktığımız STK’lar (KAGİDER ve KAMER) 1990 

sonrası Türkiye’sinde görünürlük kazanmışlardır. Genel olarak seçilen STK’ların 

merkeze aldıkları ‘kadın’ kategorisi farklı temellere –sınıfsal, etnik gibi- dayanmaktadır. 

Sahip oldukları politik/düşünsel mirasın katkıları düşünüldüğünde aralarındaki 

farklılıklar artmaktadır. Ancak her iki STK’nın Türkiye’de 1990 sonrası yaşanan 

gelişmelerden etkilendiğini ve bu sürecin parçası olduğunu belirtmek gerekir. STK’lar 

kadın ihtiyaçlarını anlattıkları, projelerine muhatap buldukları ve seslerini kamusal 

alana taşıdıkları ortak bir süreç yaşamaktadırlar. Bu süreçte iç veya dış 

aktörlerin/öznelerin etkisi inkar edilemez. Örneğin IV. Dünya Kadın Konferansı ile 

birlikte ‘toplumsal cinsiyet’ bakış açısının uluslararası kuruluşların temel felsefesi 

haline gelmesi STK’ları güçlendirmiştir. Bu nedenle Türkiye’de kadın STK’ların 

uluslararası kuruluşlarla ilişkileri ayrıca üzerinde durulması gereken önemli bir 

konudur. 

Üzerine odaklandığımız STK’lar farklı politik/kültürel bağlamdan 

gelmektedirler. Dolayısıyla bu özelliklerin STK’ların kendilerini tanımlama, ayırt etme 

özelikleri ile bu özelliklerin pratiklerine nasıl yansıdıklarını, nasıl ortaklaştıklarını 

anlamaya çalışmak, Türkiye’de 1990 sonrası STK örgütlenmelerini anlamak için 

kaçınılmaz görünmektedir. İşte bu bakış açısıyla araştırmanın kapsamı şu şekilde 

özetlenebilir: 

 Kadın STK’ların Türkiye’de 1990’lardan sonra sınıf ve etnisite 

bağlamında nasıl farklılaştıkları, sivil toplum, devlet ve feminizm algılarındaki 

benzerlik veya farklıların neler olduğu, 

 Kadın STK’ların Türkiye’de 1990’lardan sonra kamusal alanı 

demokratikleştirme/çoğullaştırma ve kadını güçlendirme yönündeki katkıları, 



 94 

 Kadın STK’ların yeni örgütlenme özelliklerinin (profesyonelleşme, 

sosyal sorumluluk, yönetişim ve gönüllülük) söylem ve pratiklerde nasıl yer 

edindiği ve feminist söylemin, yeni kapitalizmin ruhuyla ilişkisi, 

 Kadın STK’ların devleti nasıl tanımladığı ve bu çerçevede merkezi veya 

yerel yönetimlerden beklentilerinin neler olduğu, 

 Kadın STK’ların kadını güçlendirme söylemine nasıl sahip çıktıkları ve 

politik bir araç olarak projelerin kadınların hayatına etkileri. 

4.2. Feminist Bir Yönteme Dair 

Metodoloji tartışmaları, araştırmada verilerin nasıl elde edileceğine yönelik 

soruları kapsamakla birlikte bununla sınırlandırılamaz. Verileri elde etme tarzı, verileri 

yorumlama, araştırmacı ve katılımcının etkisi, veri ve araştırmanın hedefi gibi konular 

genel olarak epistemoloji bağlamı içinde tartışılmaktadır. Ortaya koyulan bu sorunlar 

epistemolojinin metodolojiden ibaret sayılamayacağını gözler önüne sermektedir. 

Araştırma yapılırken, araştırmanın hangi kaygıyla yapıldığı, araştırmacının etkisi, 

araştırmanın öznesi, araştırmanın güvenirliği gibi alanlar farklı epistemolojik 

geleneklere göre farklı özellikler göstermektedir. İşte bu farklılıklar bilginin ‘sosyal bir 

inşa’ olduğu gerçeğini haykırmaktadır. 

Feminist yönteme dair her ne kadar sınırları çizilmiş ilkeler olmasa da belli başlı 

noktalar üzerinde bir fikir birliğinin olduğunu söylemek mümkündür. Harding’in 

belirttiği gibi “sınırları belirlenmiş bir feminist araştırma yöntemi fikrine karşı çıkılması 

gerektiği” anlayışı feminist metodoloji için önemlidir (Harding, t.y.: 34). Ama bu 

feminist yöntemin uzlaşı noktalarına/ilkelerine sahip olmadığı anlamına gelmez. 

Çalışmamız boyunca sınırlarını çizemediğimiz araştırma yöntemini tartışmakla birlikte, 

feminist duyarlılıkları (kadın deneyimini ön plana çıkarmak, kadın yaşantısını dikkate 

alan kavramlar üretmek ve kadının farklı seslerini duyurmak gibi) referans almaya 

çalışacağız. 



 95 

Bu bölümde başta pozitivist teorinin belli başlı metodolojik yaklaşımlarının 

‘sosyal gerçekliği’ ve özelde ‘kadınların deneyimini’ görünür kılma potansiyeli 

üzerinde bir tartışma yapılacaktır. Gerçekliği kurgulama ve gerçekliğe ulaşma tarzının 

neleri görünmez kıldığını açığa çıkarmak önemlidir. İşte tam bu noktada, eleştirel 

teorinin pozitivizm eleştirisinden yararlanıp feminist yönteme dair duyarlılıklar 

belirlenecektir. Bu doğrultuda feminist teorinin pozitivist ve Marksist teoriye (Marx ve 

Engels özelinde) getirdiği eleştirileri de tartışmak feminist yöntem için önemli 

görünmektedir. 

Dikotomik ayrımların kendi içinde hegomonik anlamlar içerdiğini dikkate 

aldığımızda, pozitivist gelenek içindeki özne-nesne, olgu-değer ayrımları başta olmak 

üzere ayrımların taşıdığı hiyerarşik ilişkiye dikkat etmek gerekir. Nesne özneyi ikincil 

kılarken, olgu değerden ve özneden bağımsız başlı başına gerçekliği temsil etmektedir. 

Özne-nesne temelli epistemolojinin ve pozitivist bilim felsefesinin en büyük yanılgısı, ‘sosyal 

bilim’ kavramını, bir toplumsal-tarihsel varlık olması dolayısıyla her zaman ve her durumda kültürel 

kodlarla, değerlerle bezenmiş olan ‘özne’nin kendini tüm bunlardan yalıtarak böyle bir ‘nötralite’ ve 

‘tarafsızlık’a sahip olabileceği fikrine dayanmasıdır (Özlem, 1999: 116). 

Pozitivist teori geleneğinin merkezi konumunda olan özne-nesne ayrımı sadece 

nesneye öncelik vermez, öznenin bağlamdan kopmasının mümkün olduğunu varsayar. 

Dolayısıyla özne, hiçbir belirleyiciliği olmaksızın, nesnenin dile gelmesiyle kaydedicisi 

konumuna gelir. Hâlbuki feminist araştırmacılar “…araştırmanın sorunsalı olarak 

düşünülen gerçekliğin herhangi bir boyutuna ilişkin deneyim, pratik, düşünce, inanç ve 

duyguların bilgisinin, tüm bunlara yüklenen anlamlardan ayrılmaz olduğunu kabul 

ederek” hareket ederler (Kümbetoğlu, 2005: 56). 

Pozitivist teori olguların dışsal olduğunu kabul ettiği için olgular arasında 

düzenlilik gösteren nedensel ilişkiler tespit etmeyi amaçlamaktadır (Balkız, 2004: 138). 

                                                
 ‘Kadın deneyimi’ bu metinde Stanley ve Wise’in kullandığı anlama işaret ederek kullanılmaktadır. 

Bireyin sadece öznel deneyimleri ile değil ama bu deneyimlerle ilintili olarak ‘kadın’ı sosyal-siyasal 
olarak inşa edilen bir kategori olarak anlamak gerekir. Bu konum maddi dünyaya dayalı deneyimler 
kümesinin merkezi hale getirilmesine dayanmaktadır (Bkz: Stanley, Liz ve Wise, Sue, (t.y.) “Feminist 
Araştırma Sürecinde Metot Metodoloji ve Epistemoloji,” Farklı Feminizmler Açısından Kadın 
Araştırmalarında Yöntem, İstanbul: Sel Yayıncılık, s. 61-68). 



 96 

İşte bu nedenle pozitivist teorinin yasa benzeri çıktıları, sosyal gerçeklik hakkında 

‘niçin’ sorularını cevapsız bırakır. “Katı nedenselliğe dayalı pozitivist bilim anlayışı 

içinde bilgiyi ya da kuramı üreten öznenin tarafsız olması gerektiği olmazsa olmaz 

koşul sayılmaktadır” (Şaylan, 2002: 184). Katı nedensellik, öznenin tarafsızlığı ve 

olgunun dışsal olduğu anlayışını ilerlettiğimiz zaman pozitivist teorinin gerçekliğin 

tarihselliğini dolayısıyla öznenin eylemleriyle değişimi/dönüşümü yapabileceği 

anlayışını yadsıdığını görmekteyiz. Hâlbuki “eleştirel sosyal teori, ‘özel alanın politik 

olduğu’ kabulünden hareketle daha bu günden gündelik hayatın her alanında, 

dönüşümler gerçekleştirilebileceği iddiasındadır” (Balkız, 2004: 155). Sosyal 

gerçekliğin değiştirilmesi ya da verili olarak kabul edilmesi pozitivist teori ile eleştirel 

teorinin en önemli ayrım noktalarından biridir.  

Sosyal gerçekliğin değiştirilmesi/dönüştürülmesi, yeniden inşa edilmesi, 

feminist teorinin yapı taşlarından biridir. İşte bu nedenle “feminist eleştirel yaklaşım, 

toplumu daha eşitlikçi hale getirmek nasıl mümkündür? Sosyal gerçekliğin 

dönüştürülmesi ve değiştirilmesinde araştırmacının rolü ne olmalıdır? Gibi sorulara 

cevap ararken antipozitivist, antipatriarkal bir yol izler” (Kümbetoğlu, 2005: 60). 

Olgunun dışsal olduğu anlayışına dayanan pozitivizm, sosyal gerçekliği değiştirme ve 

dönüştürme amacında olan feminist teori için işlevsel değildir. Kaldı ki pozitivist 

teorinin dayandığı özne-nesne ayrımının katı bir şekilde savunusu, kadın deneyiminin 

dönüştürücü potansiyelini dikkate alan feministler için gerçeği perdelemekten başka bir 

şeye hizmet etmemektedir. 

Geleneksel bilgi teorilerinin temel aldığı özne-nesne ayrımı, iki yönlü bir 

dışlama potansiyeline sahiptir. Bunlardan ilki, hem eleştirel teorisyenler hem de 

feministler tarafından tartışılan bilginin özneden koparılması, dışsallaştırılması 

sürecinin yarattığı hiyerarşidir. Kadın deneyimlerini görünür kılmak ve kadınların 

özgürlüğü için yapılan çalışmalarda eski metodolojileri kullanmak yapılan çalışmaların 

kendilerinin baskı aracı haline gelmelerine neden olmaktadır. Buna bir de geleneksel 

metodolojilerin değerden arınmışlık, tarafsızlık ve özne-nesne arasındaki karşılıklılığı 

ortadan kaldıran hiyerarşik ilişkiyi ön plana çıkaran ilkeler eklenince, kadın 

araştırmacıları şizofrenleştirmektedir (Mies, t.y.: 50). Kadının deneyimleri, geleneksel 



 97 

metodolojiler tarafından ön plana çıkarılmadığı için cinsiyetçiliğe karşı mücadele aynı 

metodoloji ve epistemoloji ile ortaya konamaz. Böylece özne-nesne ayrımının yarattığı 

ilk dışlama biçimi, kadınları deneyim ve pratiklerden uzak şizofren bir yapıya mahkum 

etmektedir. 

İkinci dışlama biçimi ise özne-nesne ayrımında öznenin erkek olarak kurulması 

sonucunda somutluk kazanmaktadır. Harding (t.y.: 36), “feministler[in] geleneksel bilgi 

teorilerinin, kasıtlı olsun olmasın, kadınların “bilen kişiler” veya bilginin taşıyıcıları 

olma olasılıklarını sistematik olarak yok saydığını; bilimin sesinin erkeksi olduğunu 

iddia ederken; tarihin erkek (egemen sınıf ve ırkın) gözüyle yazıldığını; geleneksel 

sosyolojik bir cümlede öznenin her zaman erkek olduğunu” açığa çıkardıklarını 

belirtmektedir. Böylece modernist, geleneksel epistemolojilerin referans aldıkları 

öznenin, feministler tarafından ‘cinsiyetli’ olduğu açığa çıkarılmıştır.  

Epistemoloji ve metodolojide referans alınan öznenin cinsiyeti sorgulandıktan 

sonra bilimin, tarihin kimin faaliyeti ve kimlerin ihtiyacı olduğunu tartışmak kaçınılmaz 

görünmektedir. Genel olarak Mies’in (t.y.: 49) belirttiği gibi pozitivist teori ve 

metodolojiye yönelik eleştirel teorinin üç noktada (bilimsel geçerlilik, seçkinci ve 

içselleştirilmiş sınıfsal nitelik) başlattığı eleştiri daha sonra feminist metodoloji 

geliştirmede yönlendirici olmuştur. Kadın deneyimlerini görünür kılan, cinsiyetçi 

eşitsizlikleri dönüştürmeyi hedefleyen çalışmalar genel olarak ‘var olanı anlamaya’ 

yönelik çabaları ileriye götürür ve Mies’in vurguladığı gibi ‘kadınlar kendi 

deneyimlerini kolektifleştirir, tarihlerine sahip çıkarlar.’ Cinsiyet ilişkilerini 

dönüştürmeyi hedefleyen her faaliyet ‘anlama’yı referans alan metodolojik araçlarla 

yetinemez. Ancak bu alanın sağladığı imkanları da kullanmadan edemez. 

Feminist yöntem tartışmalarında kadın deneyimlerinin nasıl, nereye kadar 

soyutlanacağı her zaman tartışma konusu olmuştur. Hekman, (1999: 80) The Future of 

Differences-Truht and Method in Feminist Theory- kitabında ‘feminist ideal tipler’ 

kavramını Weber’in ideal tip kavramını temel alarak, feminist sosyal analizi 

doğrulamak için kullanır. Bir tarafta kadın yaşantısına dair herhangi bir soyutlamanın 

maskülanist olacağını iddia eden feministler, diğer tarafta insan davranışlarının 



 98 

evrenselliğini araştırmayı isteyen feministlerle sosyal bütünlüğün ‘gerçekliği’ni elde 

etmek isteyen feministler arasında Hekman, Weberyen kavramlaştırmalara başvurur. 

Şunu vurgulamak gerekir ki Hekman, Weber’in ‘sosyal aktör’ kavramı yerine ‘kadın’ı 

yerleştirerek, sosyal bilimlerin ‘kadının gerçekliğini’ yansıtamadıkları eleştirisinde 

bulunur. Alternatif stratejilerin ya da feminist metodolojinin karakterini betimlerken de 

sosyal aktörün/kadının görünürlüğünü üstlenecek sosyal gerçekliğin yönlerini ortaya 

çıkaracak yeni analitik kavramlara ihtiyaç olduğunu vurgular. 

Sosyal bilimlerde olduğu gibi özellikle feminist teoride ‘kavram’lar merkezi bir 

yer teşkil ederler. Kavramlar Hekman’ın (1999: 86) belirttiği gibi politik ve değer 

yüklüdür. Ayşe Durakbaşa (t.y.: 218), Leonore Davidoff’un özel alan-kamusal alan 

ayrışmasını eleştiren örnekleri hatırlatmaktadır. Viktorya döneminde kadınlar, aile, 

eğitim ve din alanında önemli etkinlikler yapmalarına rağmen bu uğraşlar kamusal 

olarak göz ardı edilmişlerdir. Bu çözümlemeden hareketle Durakbaşa da Davidoff’a 

katılarak sosyal ve politik alan ayrımı yapmayı kadın hareketi ve kadının görünürlüğü 

için önemli görmektedir. Hekman’ın (1999: 89) belirttiği gibi feminist kavramlar, 

epistemolojik olarak ana akım sosyal bilimlerin modernist epistemolojilerine meydan 

okumaktadırlar. Örneğin Mackinnon, (1982: 534-35) ‘kişisel alan politiktir’ anlayışını 

yorumlarken benzer şekilde kamusal ya da sosyal alanı özel alana uyarlayan kategorik 

kavrayışlardan biri olarak Engels’i eleştirir. Koca-burjuvazi ve kadın-proleter 

benzerliğini hatırlatarak, sosyal yaşamda ne oluyorsa bunun özel alana da 

uyarlanabileceği anlamına gelmediğini belirterek, kadın deneyiminin ayırt edici (sosyal 

olarak, kişisel olarak, özel ve duygusal olarak) özelliklerine vurgu yapar.  

Çakır (t.y.: 222), “kadınların kendilerini, kendi sesleriyle ifade ettikleri alanları 

araştırma”nın alternatif, yeni metodolojik araçları ve yaklaşımları gerekli kıldığını 

savunmaktadır. Karmaşık nicel bilgiler ve soyut teori üzerine pozitivist vurgu, güç 
                                                
 Hekman’a göre Weber’in ideal tip kavramlaştırması iki ayrı sürece dayanır. Birinci aşamada 

araştırmacılar sosyal aktörün kavramlar dizisini -ki bu kavramlar sosyal gerçekliğin içinde 
oluşturulmuş kavramlardır-,araştırır. İkinci aşamada ise araştırmacı kendi ilgisine göre bu kavramlardan 
belli bir alt kümeyi dikkatlice seçer. Hekman, bu analizi bir adım daha ilerleterek sosyal bilim 
disiplinlerinin metodolojik kuralların ve kavramsal araçların kadın gerçekliğini görünmez kıldıklarını 
iddia eder. Çünkü bu kavram ve kuralların kendisi maskülen niteliktedir. Halbuki Weberyen anlayışta 
olduğu gibi ideal tipler/kavramlar çok sofistikedir. Bu yüzden Hekman’a göre feministlerin değer 
yüklü, politik ve taraflı özellikler gösteren kavramları desteklenmiş olur (Hekman, 1999: 80-87). 



 99 

merkezlerine ve uzmanlığa açık olan bilgiler üretir. Bu aynı zamanda elit olmayan 

kişiler tarafından üretilen günlük bilgileri ve kişisel deneyimleri önemsizleştirir. İşte 

tam bu noktada deneyimleri önemsizleştirilen bireylerin yaşamları üzerinde etkilerinin 

de azalmış olduğunu belirtmek gerekir (Fay’dan aktaran Concian, 1992: 625). Belli bir 

metodolojik araç aynı zamanda gerçekliği üretmenin yollarından biri olsa da, çoğu 

zaman hakim metodolojik araçlar karşımıza çıkmaktadır. 

Deneyim, görüşmeci özellikleri ve öznellik ilkelerini barındıran feminist 

araştırma sürecinin ilişkili olduğu beş alanı şöyle sıralamak mümkündür. Feminist 

araştırma: 

 Araştırmacı-araştırılan ilişkisinde 

 Bir araştırma deneyimi olarak 

 Araştırmacıların entelektüel özgeçmişlerinde ve bundan dolayı 

 Araştırmacı ve araştırılanın farklı ‘gerçeklikleri’ ve karayışlarının nasıl 
bağdaştırılacağından ve böylece 

 Araştırma ve yazma sürecindeki karmaşık iktidar sorununda somutluk 
kazanmaktadır (Liz ve Sue, t.y.: 69).  

Feminist yönteme dair sıralanan bu ilişkiler araştırmacı-araştırılan ilişkisindeki 

olası iktidar ilişkilerine ve araştırmacının konumundan (konumlandırılmış) 

kaynaklanan iktidar ilişkilerine odaklanmaktadır. 

Feminist yönteme dair bütün bu tartışmalardan ve feminist araştırmalara yönelik 

dikkat edilmesi gereken odak noktalardan sonra belli başlı bazı metodolojik ilkelere 

daha yakından bakmak gerekir. İlk olarak değerden arınmışlık ilkesinden söz edilebilir. 

Tarafsızlık adına sıkça tekrarlanan ‘seyirci bilgisi’ yerine ‘bilinçli taraflılık’ dikkate 

alınmalıdır. İkinci olarak yukarıdan bakış yerine aşağıdan bakış öngörülür. Bu 

                                                
 Wolf, araştırmacı-araştırılan arasındaki iktidar süreçlerine dikkatimizi çeker. Araştırmacı-araştırılan 

ilişkisinde olası üç iktidar ilişkisinden bahseder: Sömürü, misilleme, eşitlikçi bağlar. Bu üç olasılık 
araştırma sonrası yazma sürecini değil doğrudan araştırma sürecine odaklanmaktadır (Bkz: Diane L 
Wolf (2009) “Saha Çalışmasında İkilemler”, Kuram ve Yöntem Kenarından, Dilek Hattatoğlu ve 
Gökçen Ertuğrul (Der), İstanbul: Anahtar Kitapları, s: 398). 

 
 Bu ilke araştırma süresince araştırmacının var olan farkları azaltma ya da önemsizleştirme yoluna 

gitmesini salık verir. Ancak bunun başarılıp başarılmayacağı tartışmalıdır (Bkz: Wolf, 2009: 398). 



 100 

aşağıdan bakış aynı zamanda bilinçli ilkenin gereğidir. Üçüncü ilke, düşünmeye duyarlı 

seyirci bilgisi yerine aktif katılımı öngörür. Dördüncü ilke, araştırmanın hem bireysel 

hem de sosyal değişme süreçleri üzerine odaklanması gerekir. Beşinci ilke, araştırma 

süreci hem araştırma özneleri hem de araştırma nesneleri için bir bilinçlenme süreci 

olmalıdır. Bu süreç bireysel problemin baskıcı sosyal ilişkilerin göstergesi olduğunu 

anlamayı içerir. Son olarak sosyal ilişkilerin baskıcı karakterinden yola çıkarak 

kadınların kolektif iç sorgulama yapmaları ve bunların bireysel ve sosyal tarihle 

birleştirilmesi gerekir (Mies, t.y.: 52-56). Mies’in feminist çalışmalar için önerdiği bu 

metodolojik ilkelere eleştiriler getirilse de bir kez daha göstermektedir ki bu 

metodolojik araçlarla görünür olmayan grupları ve özellikle kadınları ve onların 

deneyimlerini görünür kılmak temel saiki oluşturmaktadır. Hakim metodolojik ilkelerin 

özne-nesne arasındaki ayrımı derinleştirmesi özellikle kadının/kadın araştırmalarının 

dayanmak zorunda oldukları temeli (bireysel ve sosyal tarihin birlikteliği) sarsmaktadır. 

4.3. Araştırma ve Analiz 

Araştırma sürecinde kadınların deneyimlerini, kavramlarını, söylemlerini 

görünür kılmak için genel olarak eleştirel ve feminist duyarlılıklar takip edilmeye 

çalışılmıştır. Çalışma boyunca deneyimleri, kavramları ve söylemleri analiz etmek için 

derinlemesine görüşmeler yapılmış, görüşme kayıtlarının ve STK belgelerinin 

(broşürler, yayınlar, raporlar, sunumlar, toplantı notları, basın açıklamaları gibi) tematik 

söylem analizleri önemli bir yer tutmuştur. 

STK faaliyetlerinde yer alan kadınlar kendi deneyimlerini bazen var olan 

kavramlar, anlamlar içinde ifade etmektedirler. Bazen de var olan kavram ve anlam 

bağlamından şikayet ederek (bilinç yükseltme kavramının yerine -hiyerarşi içerdiği için- 

farkındalık yaratma kavramının kullanılması gibi) yeni kavramlar kullanmışlardır. Yeni 

kavramlar kullanmak ya da var olan kavramın anlamı üzerinde mücadele etmek aynı 

zamanda dönüştürücü bir sürece dahil olunduğunun göstergesidir. Bu sürece ek olarak 

bazen de farklı alanlarda/kurumlarda tartışılan kavramları, söylemleri kendi 

bağlamlarına eklemleme yoluna giderek dönüşmektedirler. Özetle incelediğimiz 

STK’larda (KAGİDER ve KAMER) faaliyet gösteren kadınların söylemleri bu 

STK’ların politik iddialarını ve kadın politikalarını anlamak için önem kazanmaktadır.  



 101 

Söylem analizinin ve genel olarak söylemin, dil çözümlemelerinden (dil, 

sentaks, semantik yapı gibi) giderek anlam çözümlemelerini içeren bir alana 

dönüştüğünü söylemek mümkündür. Bu dönüşüm içerisinde özellikle dil yerine söylem 

ve ideoloji arasında kurulan bağ, anlam üzerinde etkin bir tartışma zemini 

hazırlamaktadır. “Saussure’ [ün], toplumsal anlamın gösterge’nin gösteren ve gösterilen 

öğeleri arasındaki bir ilişki olarak tanımlaması önemli bir adımdı…Saussure, 

gösterenler (signifiers) ile ilgilenirken Barthes dikkatleri yan anlam kuramı ile birlikte 

gösterilene (signified) daha açık ifade ile yorum (interpretation) sorununa kaydırdı” 

(Üşür, 1997: 88). Dolayısıyla söylem analizinde, dilin yapı olarak konu edilmesinden 

giderek uzaklaşılmakta onun yerine toplumsalla bağ kurulabilen anlam alanı önem 

kazanmaktadır. 

Üşür’ün (1997: 148) belirttiği gibi yapı-bilinç ilişkisinden, bilinç-özne ilişkisine 

ve son olarak özne-söylem ilişkisi şeklinde, makrodan toplumsal ve bireye doğru 

çözümlemenin izini sürmekteyiz. Bu süreçte öznenin, ideolojinin, iktidarın, bilginin ve 

bunlarla bağlantılı anlamın tartışmalı konumlarına yer vermek gerekir  

Genel bir ifadeyle söylem, tamamen ideolojiden bağımsız olarak değil ama 

onunla ilişkili olarak karşımıza çıkmaktadır. “Söylem, en basit ifade ile anlamın dil 

içinde hareket etmesi ile ortaya çıkan şey olarak tanımlanabilir. İdeoloji ise, bu anlamın 

belli kişi ve grupların lehine nasıl harekete geçirildiği ile ilgilenir” (Thompson, 

1984’den aktaran Üşür, 1997: 89). Söylem sınırsız bir anlam akışı olmadığına göre 

söylemin üretimi veya yayılması gibi duraklarda ideoloji ile girilen ilişki önemlidir. Bu 

aynı zamanda ideoloji kavramı yerine iktidar kavramını yerleştiren bakış açılarına da 

yansıtılabilir. Örneğin Foucault, söylem kuramına iktidarı yerleştirirken, bilginin üretim 

sürecine ve iletişime odaklanır. Foucault, ‘İktidar ilişkileri’, ‘iletişim ilişkileri’, ve 

‘nesnel kapasiteler’ ayrımı yapar. Ama “aslında daima birbiriyle örtüşen, birbirini 

                                                
 Spivak, ‘sati’ olayında kadının ‘kendini sessizliğe çekmesi’ (statis) ile ‘buyrulmuş bir kendini- kurban 

ediş’ arasındaki seçimin varlığı üzerine konuşurken kadının seçim özgürlüğüne vurgu yapar. Ancak 
buna rağmen sati’nin yasaklanma ve suç olma sürecini epistemik şiddet ile açıklamaktadır. ‘Özel 
alandan kamusal alana çıkışında emperyalizmin iyi toplumun kurucu imajı’ haline gelmesi tartışmasını 
yaparken kuşkusuz ideoloji ve iktidar ilişkilerinin üretimi ve yayılmasını örneklendirmektedir (Bkz: 
Gayatri Chakravorty Spivak. (2009), “Madun Konuşabilir mi?”, Kuram ve Yöntem Kenarından, Dilek 
Hattatoğlu ve Gökçen Ertuğrul (Der), İstanbul: Anahtar Kitapları, s. 97-103). 



 102 

destekleyen ve birbirinden karşılıklı olarak, yararlanan üç tip ilişki söz konusudur 

(Foucault, 2005: 70). Foucault, her ne kadar iktidar ilişkileri, iletişim ilişkileri ve nesnel 

kapasiteler arasında ayrım yapsa da iktidardan bağımsız söylem vurgusu naiftir. Bu 

durum ya “başkasına tabi” ya da “kendi kimliğine tabi” özne anlayışı nedeniyle sıkça 

eleştirilmektedir (Eagleton, 2005: 208; Sarup, 2004: 144). Çünkü bu anlayış hem 

iktidardan bağımsız söylemi imkansız kılar hem de epistemolojik köken yerine söylem 

temelli bir doğruluk tanımının oluşması anlamına gelir. Dolayısıyla özne, söylem içinde 

işgal edilebilecek bir konuma gelmektedir (Üşür, 1997: 122). Özne, söylem tarafından 

belirlenirken, öznenin söylemi değil, söylemin özneyi öncelediği bir konuma 

yerleşmektedir. Keskin’inde belirttiği gibi “bu anlamda özne bilginin koşulu olarak 

değil, bilgiyi oluşturan söylem öznel deneyin kurulduğu tarihsel pratiklerden biri olarak 

ortaya çıkıyor” (Keskin, 1999: 19). 

Özne-söylem önceliği tartışması bize hakim söylemler üzerine konuşma imkanı 

sağlamaktadır. “Hiçbir öznenin söylem içinde ontolojik olarak ayrıcalıklı ve aşkın bir 

konumu bulunmadığına göre, iktidara karşı olan sınıfsal, etnik, cinsiyete dayalı 

kimlikleri eklemleyerek radikal demokrat özneyi kuracak söylem nerede ve nasıl 

oluşacaktır?” (Üşür, 1997: 59). Böyle bir soru bize öznenin önceliğini hatırlatması 

bakımından önemlidir. Çünkü söylem, bağlam içinde gelişmekte ve diğer söylem ve 

bağlamlarla ilişkiye girmekte ve dışsallaşmaktadır (Milss, 1997: 11). Böylece diğer 

söylemlerin ve bağlamların farklılığı belli bir söylemsel çoğulluğa ve mücadeleye 

imkan tanır.  

Söylem analizinde iktidar ilişkilerini dil dolayımıyla analiz eden Bourdieu, bize 

günümüz iktidar yapılarına karşı uyarmaktadır: “Dilsel bağlantıların her zaman, 

konuşanların ve mensup oldukları grupların, değişmez bir biçim altında gerçekleşen 

simgesel iktidar ilişkileri olduğunu” unutmamak gerekir (Bourdieu ve Wacquant, 2007: 

137). Dolayısıyla “…bütün sözcelerin eşit ölçüde kabul edilebilir olmadığı ve bütün 

muhatapların eşit olmadığı anlam[ı]” belirleyici olmaktadır (Bourdieu ve Wacquant, 

2007: 141). Bourdieu, ‘dilsel bir habitus’tan bahsederken, söylemler arası farklılığı ve 

bununla ilişkili olarak statü farklılıkları üzerinde odaklanmaktadır. Bu bakış açısı bize 

söylemin gündelik pratikle nasıl işlediğine ama aynı zamanda statü ve iktidar ilişkilerine 



 103 

dair mikro bir analizi örneklendirmektedir. Söylem basitçe egemen sınıfın çıkarlarını 

görünmez kılmak gibi bir işleve indirgenemez (Üşür, 1997: 58). Aksine farklı 

söylemlerin farklı anlamlar yaratma süreci üzerine odaklanmak gerekir. Bu süreç makro 

veya mikro iktidar süreçlerinden bağımsız olma mücadelesini barındırdığı için salt 

iktidarın taşıyıcıları olarak görülmemelidir.  

Söylem ya da temsil analizleri bir taraftan aşırı göreceliğe gömülüp gündelik 

hayat yüzeyleri içindeki ilişkilerden üretilen gerçekliği görmezden geldiği gibi bazen de 

gerçekliğin çok katmalığını görüp yine de toplumsalı dönüştürme kapasitesinden ve 

gerçeklikten uzaklaşmaktadır. Bu iki görüşe rağmen merkezin dışındakilerin, 

konumlarının kavramsallaştırılmasında önemlidir. Dilin analizi (kendisi iktidar ilişkileri 

içinde olmasına rağmen) ve iktidar ilişkilerinin merkeze alınması ‘sınıf, ırk, cinsiyet, 

din ve bölgesel farklar’ bağlamında oluşan iktidar ilişkilerini açığa çıkarmakta önemli 

bir analiz aracı haline dönüşebilir (Ertuğrul, 2009: 150-152). Çağlayan’ın belirttiği gibi 

toplumsal hiyerarşi ve iktidar ilişkileri kadının sesi olmadığı anlamına gelmiyor 

şüphesiz. Daha çok kaynaklardan (ekonomik ve kültürel) yoksun oldukları anlamına 

gelir. İşte bu çerçevede söylem analizinin ‘kenar’dakilerin çok yönlü iktidar ilişkilerini 

görünür kılarak işlevsel olabileceği açıktır (Çağlayan, 2009: 489). 

Genel olarak bakıldığında kadınları konu edinen araştırma ve proje sayısında bir 

artış olduğunu kabul etmek gerekir. Ancak Wolf’un (2009: 375) belirttiği gibi kadınlar 

‘ile’, kadınlar ‘için’ yapılan çalışmalar ayrımı önemli olmaktadır. Feminist çalışmalar 

yürütülürken iki bakış açısına ciddi anlamda ihtiyaç duyulmaktadır. Bunlardan ilki 

Wolf’un, Haraway’ın ‘konumlandırılmış bilgiler’ kavramını hatırlatarak yaptığı 

vurgudur. Bu vurgu araştırmayı yürüten kişinin cinsiyet, sınıf, ırk, milliyet gibi ‘bilinç 

haritalarını’ belirleyen ‘işaretlenmiş bilgilerin’ varlığıdır (Wolf, 2009: 392). Bu bakış 

açısı, araştırmacı ve araştırılan arasındaki ilişkiye de katkı sağlar. İkincisi Tüzel’in, 

Adorno’ya dayanarak “kadının ataerkil ideolojinin egemenlik görüntüsü tarafından 

gölgelenen öz yaşam deneyimine ulaşmak” şeklinde özetlenebilecek, deneyime bağlılık 

ve buna bağlı olarak yeni kavram ihtiyacına gönderme yapar (Tüzel, 2009: 534). İşte bu 

iki kaygı ile birleşen söylem analizinin işlevsel kılınması ‘kenar’dakilerin görünürlüğü 

için önemli görünmektedir. 



 104 

4.4. Araştırma Alanına Yönelik 

Araştırma için seçilen STK’lardan ilki olan KAGİDER (Türkiye Kadın 

Girişimciler Derneği), İstanbul merkezli olup Brüksel’de bir büroları bulunmaktadır. 

İkinci STK ise KAMER (Kadın Merkezi Eğitim Üretim Danışma ve Dayanışma Vakfı-

Derneği) dir. KAGİDER, KAMER’e göre yeni faaliyete geçen bir sivil toplum 

kuruluşudur. Eylül 2002’de faaliyet göstermeye başlayan KAGİDER, kadının ekonomik 

ve sosyal alanda konumunu güçlendirmeyi hedeflemektedir. Kadının üreterek varlığını 

özgürce ortaya koymayı kendi vizyonu olarak belirleyen KAGİDER, kadın 

girişimciliğini geliştirmek, kadının hem ekonomik hem de sosyal yaşamda konumunu 

güçlendirmek şeklinde özetlenebilecek çok yönlü bir misyona sahiptir. KAGİDER’in bu 

bağlamda temel amacı, kadının vatandaş olarak temel haklarına (insan hakları, inanç, 

düşünce ve girişim özgürlüğü) saygılı olmak ve aynı zamanda demokratik, çağdaş, laik, 

hukuk devleti ilkelerine bağlı toplumsal bir yapıyı desteklemek şeklinde ifade edilebilir. 

Kadının ‘girişimci’ olarak diğer girişimci kadın adaylarla işbirliği geliştirmesine 

yardımcı olmanın yanında, kadın girişimcinin karşılaşabileceği sorunları (ister beceri 

anlamında-bilgi, tecrübe, eğitim- ister yapısal olarak yasal düzenlemeler gibi) kadının 

lehine iyileştirmeyi amaçlamaktadır. Dolayısıyla kadının biryandan yurttaşlık hakları 

sağlamlaştırılırken diğer yandan girişimci olarak ülkeye ekonomik katkısı önem 

kazanmaktadır. 

KAGİDER’in İstanbul’daki merkez dışında Türkiye’de herhangi bir şubesi 

bulunmamaktadır. Bununla birlikte 2008’de TUSİAD’ın desteği ile Brüksel Ofisini 

açmıştır. KAGİDER Genel Başkanının belirttiği gibi Brüksel Ofisi, AB değerlerine olan 

inancın ve Türkiye’nin AB sürecine yönelik desteğin bir göstergesidir. Türkiye’deki 

güçlü kadın hareketinin önemli kazanımları olsa da AB’nin cinsiyet eşitliği 

konusundaki yasaları, kadınların talep ettiği eşitliğe yönelik önemli araçlar olarak 

görülmektedir. Bu kapsamda KAGİDER’in AB ofisi hem stratejik hem de sembolik bir 

öneme sahiptir. 

                                                
 Bu kısımda KAGİDER ve KAMER’e yönelik verilen bilgiler sivil toplum kuruluşlarının kendi internet 

sayfalarına ve broşürlerine dayanmaktadır. (Bkz: KAGİDER 5. Yıl, Broşür; kamer.org. tr; kagider.org) 



 105 

KAGİDER, faaliyetlerini bir merkez ve yurtdışında bir ofisle yürütmektedir. Bu 

yapısal özellikler dışında üye profiline yakından baktığımızda 37 kadın girişimci kurucu 

üyesinin olduğunu görüyoruz. Kurucu üyeler dışında tekstil, iletişim, halkla ilişkiler, 

turizm, kimya, madencilik ve sağlık gibi değişik sektörlerden iki yüze yakın üyesi 

bulunmaktadır. KAGİDER, proje ve faaliyetleri ile bugüne kadar 6000 kadına 

ulaşmıştır. 

Araştırma kapsamına giren STK’lardan ikincisi olan KAMER, 1997 yılından bu 

yana Doğu ve Güneydoğu Anadolu’da varlığını sürdürmektedir. 1994’de varlığını 

şiddet üzerine yaptığı bir araştırmayla başlatan KAMER, sonrasında ise bölgeden gelen 

talepler doğrultusunda etkinliklerini yoğunlaştırır. KAMER’in Kuruluş hikayesini 

anlatan Akkoç, ilkin KAMER’in vakıf veya dernek olarak açılmadığını belirtmektedir. 

Vakıf olamadı çünkü bunun için gerekli olan maddi kaynaktan yoksundu. 

Dernekleşemedi çünkü dernekler yasasına uygun olarak yapısal oluşumunu 

tamamlamak ve bir yönetim kurulu oluşturmak zorundaydı. İşte bu nedenlerle KAMER, 

ilkin danışmanlık, organizasyon, el sanatları geliştirme ve pazarlama şirketi olarak 

kuruldu (Akkoç, 2007: 208). 2004’te Diyarbakır ve ilçelerinde kadın çalışmaları 

yapmak üzere KAMER Derneği kuruldu. 2000 yılından beri yürüttüğü bölgesel 

çalışmaları kapsayacak şekilde 2005’te KAMER Vakfı kuruldu. Diyarbakır başta olmak 

üzere 23 ilde faaliyetlerini sürdürmektedir. 2005 yılında Adıyaman, Kars, Hakkari, 

Gaziantep, Tunceli, Erzincan, Siirt, Elazığ ve Malatya’da 2006 yılında Kilis, Muş, 

Şırnak, Iğdır, Erzurum, Ardahan ve Ağrı’da çalışmalarını başlatmış şu an Doğu ve 

Güneydoğu Anadolu’nun bütün illerinde örgütlenmiştir.  

                                                
 KAMER, bölgede yaşanan şiddet üzerine kafa yorarken şiddetin normalleştiği yer olarak dikkatleri 

evlere yöneltir. Kadına yönelik şiddet yoğun ve alışılmış bir durum olarak sürüp giderken herkes bu 
uygulamanın parçası/mağduru oluyordu. ‘Kadınlar ile birlikte, kadınlar için çalışmak’ anlayışı 
çerçevesinde 1994 yılında bir araştırma yapma fikri doğdu. 1996 yılında bir kadın projesi olan Kadının 
İnsan Hakları Projesi kapsamında (1993 yılında başlatılan proje, Türkiye’de kadının insan hakları 
konusunda bilgi kaynaklarına ulaşmayı ve bunları Türkiye’nin her yerine ulaştırmayı hedefleyen 
bağımsız/feminist bir araştırma/eylem projesidir. Aile içi şiddet kadın hareketi tarafından ilk ele alınan 
konu olmasına rağmen bu konu ile ilgili çalışmalar çok azdır. Proje Türkiye’de kadının durumuna 
yönelik hukuksal ve geleneksel uygulamaları araştırma ve öneriler sunma amacıyla yürütülmüştür. 
Proje, Müslüman Yasalar Altında Yaşayan Kadınlar (Women Living Under Muslim Laws-WLUML) 
adlı uluslararası örgütle işbirliği halinde ve uluslararası Kadın ve Hukuk (Women and Law) Araştırma 
Projesi kapsamında da çalışmaktadır) iki bölgenin 19 yerinde bir çalışma başlatılır. Bu çalışmanın 
sonuçları doğrultusunda 1997 yılında KAMER şirket olarak kurulur. (Bkz: Pınar İlkkaracan, Leyla 
Gülçür ve Canan Arın (1996) Sıcak Yuva Masalı, Metis Yayınları, İstanbul). 



 106 

1994 yılında KAMER tarafından kadınların yaşadığı şiddeti bütün boyutlarıyla 

ortaya çıkaran bir çalışma (bölgenin 19 yerinde ve 599 kadınla) yapılmıştır. Bu çalışma 

sonucunda KAMER, aile içi şiddeti konu alan ve şiddeti besleyen aile içi şiddeti bütün 

boyutlarıyla çalışma konusu yapan bir sivil toplum kuruluşu olarak iki bölgede faaliyet 

göstermeye başlar. 

KAMER’in genel olarak amacı ‘kültür ve geleneklerin kadın ve çocuklara zarar 

veren uygulamalarını tespit etmek, bu uygulamaların insan haklarına uygun 

alternatiflerini geliştirmek ve uygulanabilir olmasını sağlamak için yöntemler 

geliştirmek’ şeklinde özetlenebilir. KAMER’in ‘feminist’ dili kadının insan haklarından 

yana, ayrımcılığı reddeden, şiddeti reddeden, yapısal hiyerarşiyi reddeden, dayanışmacı 

ve evrensel düşünüp yerel çalışmayı gözeten özellikler barındırmaktadır. (Kamer.org.tr). 

Dolayısıyla KAMER, ‘herkesin feminizmi kendine’ sloganını kullanarak hem 

feminizmin evrensel ilkelerine sahip çıkmakta hem de bağlı bulundukları kültürü 

eleştirerek sahiplenmeyi temel almaktadır.  

KAMER, her ne kadar aile içi şiddet, kadının insan hakları eğitimi ve bilinç 

yükseltme çalışmalarını merkeze alsa da erken çocukluk eğitimi, kadın girişimciliği gibi 

çalışma alanlarında alternatif projelerle feminist anlayışı uygulamaya geçirmeye 

çalışmaktadır. Sorun/tema odaklı bir sivil toplum kuruluşu olarak faaliyet alanını sadece 

şiddetle sınırlandırdığını söyleyemeyiz. Buna ek olarak KAMER’de bir yandan bölgesel 

bir genişleme yaşanırken diğer yandan kadının yaşam alanındaki çoklu problemlere 

ilişkin politikalar getirilmeye çalışılmaktadır. Bu bağlamda KAMER, insan hakları ve 

özel olarak da kadının insan haklarının evrenselliği gibi söylemleri dillendirerek ‘kadın’ 

kimliği üzerinden feminizme ulaşmaktadır. ‘Herkesin feminizmi kendine’, farklılıkların 

zenginliği ve yerel çalışmak gibi ilkeler ışığı altında ise ‘yerli’ bir feminizm iddiası 

ortaya çıkmaktadır. Bir tarafta insan hakları talebi gibi dili, rengi, dini ve ırkı aşan 

evrensel talepler gündeme gelirken diğer taraftan kültür ve geleneğin ‘zararlı yönlerini’ 

merkeze alarak ‘alternatifler’ yaratma çabası derneğin gündemini oluşturmaktadır 

(Kamer.org.tr). 



 107 

KAMER’in sıraladığımız faaliyet alanlarına ek olarak son dönemlerde üzerinde 

yoğunlaştıkları -faaliyet gösterdikleri bölgelerin özelliği dikkate alındığında- kadın 

girişimciliği projesini/çalışmalarını eklemek gerekmektedir. Bu çalışma alanı genel 

olarak kadınların ekonomik olarak güçlendirilmeleri, kadın çalışmalarının 

sürdürülebilirliğinin sağlanması ve kadının toplumsal katılım süreçlerine dahil edilmesi 

gibi amaçları barındırmaktadır. Derneğin faaliyetlerine bu kısa bakış bize bir yandan 

aciliyeti olan, gündelik yaşamı etkileyen (şiddet gibi) ve ‘sosyal devlet’in 

kurumsallaşma eksikliğinin uzantılarını dönüştürmeyi hedefleyen pratik, diğer yandan 

kadının toplumsal yaşama etkin katılımını sağlayacak stratejik hedefleri bir arada 

politikleştiren bir potansiyeli tartıştıracaktır. 

4.5. Görüşülen Kadınlara yönelik 

Genel olarak bakıldığında KAGİDER’in bugün 188 girişimci üyesi 

bulunmaktadır. Üyelerin % 84’ü İstanbul’da, % 7’si Ankara’da ve % 3’ü Adana’da 

faaliyet göstermektedir. Bu üç büyük kent dışında da KAGİDER üyesi girişimci 

kadınlar bulunmaktadır. Kütahya, Kırklareli, Gaziantep, Aydın, İzmir ve Mersin’de de 

faaliyet gösteren KAGİDER üyeleri bulunmaktadır. Eğitim düzeylerine bakıldığında 

üyelerin % 67’si yüksek lisans mezunudur. % 18’i doktora ve % 4’ü ise üniversite 

mezunudur. Sektör dağılımına bakıldığında % 13’ü inşaat-mimarlık, %11’i tekstil, % 

9’u bilişim alanında hizmet vermektedir. Hizmet sektöründe faaliyet gösteren üyelerden 

reklam-halkla ilişkiler firması sahipleri üyelerin % 9’unu, danışmanlık alanındaki üyeler 

% 6’sını, eğlence-turizm alanındakiler % 6’sını oluşturmaktadır. 

Görüşülen 15 KAGİDER üyesinden biri lise mezunu, 9’u üniversite mezunu 

diğerleri ise lisansüstü (yüksek lisans veya doktora) eğitim mezunudur. Görüşülen 

üyelerin faaliyet gösterdikleri sektörler (turizm, reklamcılık, gıda, danışmanlık) 

çeşitlilik göstermektedir. Bununla birlikte esas olarak, görüşülen kadınların KAGİDER 

içindeki görevleri dikkate alınmıştır. Bu nedenle görüşülen üyelerin KAGİDER 

bünyesinde çeşitli komitelerde (Avrupa Birliği İlişkiler Komitesi, Dış İlişkiler Komitesi, 
                                                
 Burada verilen sayısal verilerin yeni üye katılımıyla değişeceği açıktır. Veriler KAGİDER’in Mart 

2005- Mart 2007 yıllarına ait KAGİDER Çalışmaları adı altındaki faaliyet raporundan alınmıştır. 
Ancak üye sayısı hakkındaki bilgi görüşmelerden elde edilmiştir. Adı geçen faaliyet raporunda üye 
sayısı 165 olarak belirtilmiştir.  



 108 

Girişimci Geliştirme Komitesi, Üye İlişkileri Komitesi) yer alıp almadıkları görüşmede 

belirleyici olmuştur. 

KAMER, kuruluş yapısı itibarı ile üyelik sistemi ile değil gönüllülük esası ile 

çalışmaktadır. Dolayısıyla KAMER’in üye sayısından bahsetmek yerine 

gönüllülerin/çalışanların profilinden bahsetmek gerekir. KAMER’de faaliyet gösteren 

gönüllülere herhangi formel bir şart (eğitim, meslek, gibi) koşulmadığını sadece kadın 

duyarlılığına sahip olmaları ve bazı ilkelere bağlı olmaları gerektiğini biliyoruz. 

Görüşülen gönüllülerin eğitim profiline bakıldığında 1 gönüllü lisansüstü eğitimli 

(doktora), 3 gönüllü üniversite mezunu (ön lisans-lisans), 3 gönüllü ilkokul mezunu 

diğer gönüllüler ise lise mezunudur. KAMER yapısı içinde daha sonra üzerinde 

durulacağı gibi katı, hiyerarşik bir iş bölümü bulunmamaktadır. Bu nedenle bazı komite 

veya birim adlarından çok deneyimle bütünleşmiş gönüllü adları göze çarpmaktadır. 

KAMER temsilcileri/gönüllüleri ile yapılan görüşmelerde de KAMER’de kazanılan 

deneyim ve çalışılan sürenin belirleyici olduğu ortaya çıkmıştır.  

4.6. Görüşme Sürecine Yönelik 

Görüşmeler 2009 yılının Nisan, Haziran ve Kasım aylarında yapıldı. 

KAMER’den 15 kadınla derinlemesine görüşmeler yapıldı. Aynı tarihlerde 

KAGİDER’den de 15 kadınla benzer görüşmeler yapıldı. Derinlemesine görüşmelerde 

bir buçuk saat süren görüşmeler olduğu gibi yirmi dakika süren görüşmeler de oldu. 

Görüşmelerin süresinde görüşülenlerin sivil toplum kuruluşlarına yönelik ilgi düzeyleri, 

kuruluşta herhangi bir komisyonda yer alıp almamaları veya sivil toplum kuruluşuna 

yeni üyelik/gönüllülük gibi faktörlerin etkili olduğunu söyleyebiliriz. Görüşme yaptığım 

kadınlara kartopu tekniğini kullanarak ulaştım. Görüşme yapacağım kadınlarla önceden 

randevulaşıp görüşmeyi gerçekleştirdim. Çoğu kadınla görüşme yapmadan önce 

derneğin çeşitli faaliyetlerine katılarak ön bilgiler verdikten sonra kararlaştırdığımız 

                                                
 Örneğin 13-17 Ekim 2009 tarihinde Tunceli’de yapılan Bölge toplantısı’nda KAMER’in temel ilkeleri 

tekrar gözden geçirilmiştir. KAMER’in temel ilkeleri şöyle sıralanabilir; Bağımsızlık, -mevcut siyasi 
hareketlerin dışında olmanın verdiği güven ile kadın paydasında buluşmak- Açıklık, -bireysel ve 
kurumsal açıklık- Hiyerarşisizlik, -bilgi ve deneyimin değersizleşmediği yeni bir anlayış- Ayrımcılığı 
reddetme,-ezme ezilme ilişkisini fark etme-, Evrensel düşünüp yerel hareket etme, Şiddetsizlik, 
Paylaşım ve dayanışmadan yana olma. 



 109 

başka tarihlerde görüşmeleri gerçekleştirdim. Görüşmeler çoğunlukla STK’ların 

merkezlerinde, işletmelerinde veya üyelerin kendi istedikleri yer (otel lobileri gibi) ve 

zamanda gerçekleştirildi. KAGİDER’in düzenlediği zirve ve toplantılara katılarak daha 

fazla KAGİDER üyesine ulaşma fırsatım oldu. Bu etkinliklere katılarak hem 

söylemlerine hem de imkanlarına yakından bakma imkanım oldu. Aynı şekilde 

KAMER’in Gaziantep’te temsilciliğinin bulunması faaliyetlerine her zaman yakın 

olmamı sağladı. Görüşme talebim genel olarak her iki STK’da olumlu olarak 

karşılandı. KAGİDER üyeleriyle görüşmeler sırasında zaman baskısı çok fazla 

hissedilmesine rağmen çoğu KAGİDER’li üyenin özverisi ile bu durumun üstesinden 

gelindi. 

Görüşmeler sırasında küçük küçük notlar alınmasına karşın görüşmeler ses kayıt 

cihazı kullanılarak gerçekleştirildi. Ses kayıt cihazını kullanmam tedirginlik yaratmadı. 

Bunu aramızda gelişen güven duygusuna bağlamak mümkündür. Şüphesiz kayda girse 

de yazmamı istemedikleri görüşler oldu. KAMER’li üyeler DTP ile ilişkilerini 

anlatırken, KAGİDER’li üyeler de AB ile ilgili düşüncelerini ifade ederken bir kısmının 

yazılmamasını istediler. Çalışma boyunca da bu isteklere sadık kalındı.  

KAMER’li kadınlarla yaptığım görüşmeler boyunca öne çıkan etkenlerden biri 

bireysel anlatıların çok olmasıydı. Soru etrafında odaklanmak bazen zor oldu. Bireysel 

anlatıların önemini dikkate alarak konuşmanın akışı bozulmadan bu anlatıları sonuna 

kadar dinledim. Kadınlar kendi yaşamlarından örnekleri, başka kişilerle yaptıkları 

diyalogları ve süreç içerisinde kendilerinin geçirdikleri dönüşümleri uzun uzun 

anlattılar. 

Araştırma araştırılan ilişkisinin barındırabileceği iktidar ilişkisi nedeniyle 

görüşmeler süresince yatay ilişkilere dikkat ettim. Görüşme yaptığım kadınların 

sözlerini kesmemeye, müdahale etmemeye çalıştım. Kadın odaklı bir çalışma olmasının 

verdiği hiyerarşiyi reddetme anlayışı KAMER’li kadınlarla aramızda yakınlık ilişkisini 

geliştirdi. Bu ilişki Mies’in (t.y. : 52-56) belirttiği gibi ‘seyirci bilgisi yerine ‘bilinçli 
                                                
 Görüşme talebimi daha önce e-posta ile belirtip olumlu cevap almama rağmen daha sonra objektif 

olamayacağı gerekçesiyle KAGİDER genel sekreterinden olumsuz cevap aldım. Bu nedenle 
KAGİDER genel sekreteri ile tasarladığım görüşmeyi gerçekleştiremedim.  



 110 

taraflılık’ ilkesinin ön plana çıkarılması ile ilişkili olabilir. Ancak görüşmeler sürecinde 

bazı kadınların ‘kendimi ifade edemedim’, ‘tam olarak kendimi ifade edemiyorum’ gibi 

ifadeler aslında dil üzerinden somutluk kazanan eşitsiz ilişkinin işaretleri olarak 

görülebilir. Dolayısıyla Mies’in ‘önemsizleştirme’ ilkesinin mesafeyi kapatmaya 

yetmediğini görüşmeler buyunca deneyimledim.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 111 

V. BÖLÜM 

TÜRKİYE’DE 1990 SONRASI OLUŞUMLAR: KAGİDER VE KAMER 
ÖRNEKLERİ 

5. 1 Kadın STK’lar; Kadının Ekonomik ve Sosyal Yaşama Katılımı 

Kadını merkeze alan birçok sivil toplum kuruluşunun kadının eğitim, ekonomi, 

sosyal veya siyasal alanda güçlenmesi için mücadele ettiğini görmekteyiz. Kadınları 

güçlendirmek isteyen çoğu sivil toplum kuruluşunun faaliyetleri ise bu alanlardan 

birinde yoğunlaşmaktadır. Ancak kadının diğer alanlarla ilişkisi (ekonomi, aile, eğitim, 

siyaset gibi) ister istemez hesaba katılmaktadır. Üzerine odaklandığımız kadın sivil 

toplum kuruluşunun ilk günlerinde etkin olan bir bakıma kurucuları olarak adlandırılan 

kadınlar, bireysel tarihleri ile bölgesel koşulları somutlaştırmaktadır. Sonuç itibariyle 

kadınların önerdikleri ya da problematize ettiği sorunlar kendilerine çıkış noktaları 

olarak belirledikleri alanla ilgili olmaktadır.  

KAMER’in kuruluş hikayesini anlatan Akkoç, bireysel olarak yaşananlar ile 

bölgede yaşanan olayların birleşip nasıl kurumsallaşmaya doğru gittiğini açıkça 

göstermektedir: 

90 yılından sonra şube başkanlığı (Eğitim-Sen) yaptım. Hayatımda şiddet, hepimizin hayatında 

zaten vardı ve seyircisiydik. Bu bizi bir şekilde etkiliyordu ama farkında olmuyorduk. Ama Eğitim-Sen 

şube başkanı olduktan sonra, bu bölgede öğretmenler öldürülmeye başlandı. Gündüz beraber mesai 

yapıyorsun ertesi gün bir yerde vurulmuş oluyor, haberini alıyorsun. Bunlar beni inanılmaz sarstı… 

İlkokuldan başlayan eğitimin değişim ve dönüşüm için ne kadar önemli olduğunun da bilinciyle 

öğretmenlerle neler yapabiliriz diye düşünüyordum. Ama bu olaylar olunca durumum şuydu: Elimde bir 

tane kan grubu listesi vardı. Tüm üyelerin kan gruplarını almıştım. Çünkü aniden bir şey oluyor 

yaralanmalar oluyor hemen çok acil kan grubuna ihtiyaç oluyor. Yani yaptığım en etkili iş bu kaldı 

aklımda… Ondan sonra mezarlıklar, morglar, yalnız kalan kadınlar. Hep bu sorunlarla uğraşıp 

duruyordum…Demokratikleşmek için bir yol bir yer olması lazım. Derken işte kadınlara bakmaya 

başladım. Kadınların hem evde hem aile içinde hem dışarıda hem gözaltında yaşamış oldukları şiddet ve 

bu şiddetin normalleşmiş olması çok ilgimi çekti. Ve şiddet üzerine kafa yorduk. Aslında şiddeti 

incelerken KAMER’i kurduk (N.A). 

KAMER’in kuruluş hikayesine paralel olarak KAGİDER kurucu üyelerinden 

Meltem Kurtsan, KAGİDER’in kuruluş sürecini şöyle anlatıyor: 



 112 

Paran kadar konuşulan bir dünyada yaşıyoruz. Bu dernek biz de varız demenin adı bir anlamda. 

Akademisyenleri, bilim kadınının, siyasetteki kadınların da önemi var ama iş kadınlığının da önemi 

ortada. Ekonomi çok önemli. BM’nin kadın girişimcilik forumundan da çıkan bizim durduğumuz, 

amaçladığımız yerdir. BM’nin kadın girişimciler formuna Türkiye’den katılan 9 kadın girişimciden biri 

bendim. Oraya gittiğimizde baktık ki, oraya gelen her ülkenin kadın girişimci dernekleri var. 

Döndüğümüzde bizde de böyle bir dernek olup olmadığını araştırdık. Olmadığını görünce kurmaya karar 

verdik. Kurduk. (Kurtsan, 2004: 73-74).  

KAMER, ilk yıllarda aile içi şiddete odaklanmış daha sonra kadının ekonomi 

alanına dair kuşatıcı bir perspektife kavuşmuştur. KAGİDER ise kadının ekonomi 

alanına dair ihtiyaçları ile başlamış ve daha sonra kadının farklı alanlarda ikincil 

konumuna dair bir bakış geliştirmiştir. Her iki sivil toplum kuruluşunun ilk yılları ile 

gelinen nokta arasında şüphesiz kadın sorunun analizi konusunda bir farkındalık 

yaşadığı iddia edilebilir. Kadın sorunu ne salt aile içi ya da dışı şiddetin önlenmesi ne de 

girişimcilik veya genel anlamda istihdam rakamlarının artış göstermesi ile çözülebilecek 

bir durum değildir. Bora’nın ifade ettiği gibi kadın-erkek eşitsizliğinin siyasal bir 

problem olarak görülmesi toplumun kurucu eksenin de bu eşitsizlik olduğunun 

bilinmesi politik öznenin temelidir (Bora, 2006: 28-29). Kadının şiddet görmesi ya da 

ekonomi alanında eşitsiz ilişkilere maruz kalması genel olarak toplumsal cinsiyet 

rejimi/sistemi çerçevesinde anlam kazanmaktadır.  

Genel olarak şiddet ve özelde aile içi şiddet üzerine odaklanan KAMER, kadının 

salt şiddet analizi ile yaşamının dönüştürülemeyeceğinin farkına varmış olduğunu, 

izlediği politika ve söylemlerden çıkarmamız mümkündür. KAMER’li kadın yaşanan 

dönüşümü şöyle anlatıyor:  

Bizim feminizmle ilgili bilgimiz toplumsal cinsiyet meselesini algılayış şeklimiz bu kadar derin 

ve boyutlu değildi. O zamanlar bakıyorum da (KAMER’in ilk kuruluş yılları) biz de bir süre için sanki 

kadınların tek meselesi kadına yönelik şiddetmiş gibi. Aslında en önemli mesele kadına yönelik şiddet. 

Ama sanki diğer sorunlardan kopuk bir sorunmuş gibi ele almışız. Ama bir süre sonra bakıyorsun ki 

kadına yönelik şiddet meselesi aslında Türkiye’nin diğer bütün meseleleriyle çok iç içe. Kürt meselesinin 

de bir parçasıdır, yoksulluğun da bir parçasıdır, AB sürecinin en önemli parçasıdır (N.A). 

Benzer şekilde KAGİDER başkanı Gülseren Onanç, kendi çalışmaları ile diğer 

sivil toplum kuruluşlarının çalışmaları arasında geliştirilen ilişki üzerinde dururken, 



 113 

paylaşılan ortak paydadan bahsetmektedir. Bu aynı zamanda kadın sorununa yönelik 

bakış açısında bir genişlemeye işaret eder. 

Biz KAGİDER’de bir şeylerin farkına vardık. KA-MER’i (Kadın Merkezi) Mor Çatıyı gördük. 

KADER’le (Kadın Adaylarını Destekleme Derneği) çalıştık. Baktım ki kadın hareketinden insanların bir 

ortak paydası vardı. Ben o ortak noktayı kendime doğru belledim. O şimdi bazı entelektüeller tarafından 

feminizm olarak tanımlanıyor (Milliyet 6 Mayıs 2007). 

KAMER kadına yönelik şiddeti analiz ederken yaygın olarak kadının işsizlik ya 

da daha genel bir ifadeyle ekonomik şiddeti ile karşı karşıya gelmiştir. Dolayısıyla 

kadının ekonomi alanına girişi için faaliyetlerini yoğunlaşmıştır. KAGİDER ise bir 

yandan kadın girişimciliğini merkeze alırken diğer yandan kadına dair engelleyici 

toplumsal cinsiyet rollerine ilişkin çözüm önerilerine sahip çıkmaktadır. Örneğin 

TÜSİAD ve KAGİDER tarafından hazırlanan Türkiye’de Toplumsal Cinsiyet 

Eşitsizliği: Sorunlar Öncelikler ve Çözüm Önerileri Raporu’nda kadınların toplumsal 

cinsiyet rollerine ilişkin saptama şöyledir: 

Kadınlar Türkiye’de çocuk, yaşlı, hasta ve engelli bakımı gibi piyasanın ya da sosyal 

politikaların ve sivil toplum faaliyetlerinin varlık göstermediği bir ihtiyaç alanının emekçileri 

konumundadırlar. Dolayısıyla sosyal bakım sisteminin devletçe geliştirilmemesi, kadınların aile içinde 

ücretsiz bakıcılar ve hizmet sunucular olarak kalmalarına, işgücü piyasasına dahil olmamalarına neden 

olmaktadır (Türkiye’de Toplumsal Cinsiyet Eşitsizliği: Sorunlar Öncelikler ve Çözüm Önerileri, 2008: 

202). 

Kadının geleneksel rolleri nedeniyle istihdama katılamaması önemli bir 

sorundur. Ancak buna ek olarak aktif kadın işgücünün enformel alana doğru kayması ve 

bu sektörün alternatif olarak görülmesi başka bir sorun olarak karşımızda durmaktadır. 

Bu bağlamda KAGİDER, özellikle alt gelir grubundan kadının istihdamında ‘çalışan 

yoksul’ bir kesimin oluşmaması için önerilerde bulunmaktadır. Ücretlerdeki düşüklükle 

birlikte sosyal politika ve hizmetlerdeki zayıflık, birey ve haneye yönelik minimum 

refahı sağlayamamaktadır. Bu çerçevede güvenceli esneklik anlayışının minimum gelir, 

                                                
 Güvenceli esneklik bir yandan çalışanlar için iş güvencesi sağlarken diğer yandan daha esnek bir iş gücü 

yaratma anlamına gelmektedir. Güvenceli esneklik; işten çıkarmalara karşı düşük koruma, yüksek 
işsizlik ödenekleri, işsizler için eğitim hakkı gibi ilkelere dayalı bir işgücü piyasası politikasına 
dayanmaktadır. Bu modelde iş güvencesi kavramı yerine istihdam güvencesi kavramı kullanılmaktadır 



 114 

eğitim, sağlık, sosyal bakım, işsizlik sigortası, yeniden işe yerleştirme programları gibi 

sosyal politikalarla desteklenmesi önerilmektedir (Türkiye’de Toplumsal Cinsiyet 

Eşitsizliği: Sorunlar Öncelikler ve Çözüm Önerileri, 2008: 204).  

KAGİDER çatısı altında istihdam konusu kadının hem toplumsal konumunu 

hem de bireysel ve ailesel konumu güçlendirmeyi hedeflemektedir. Örneğin 

TÜSİAD’ın 2000’de hazırladığı Kadın Erkek Eşitliğine Doğru Yürüyüş Raporu’nda 

kadının çalışma hayatının makro sistemle ilişkisi üzerine bazı öncüller sıralanmıştır: 

Bunlardan birincisi kadının çalışma yaşamına girmesi, aile ve toplum içinde konumunu 

yükseltici bir güç kazandırmaktadır. İkincisi, çalışma yaşamına giriş kadını tek başına 

özgürleştirmesinde yeterli olmasa da gerekli olarak görülmektedir. Üçüncü öncül, 

kadının toplumsal konumunu yükseltmek için gelir getirici iş gerekse de yani kadın iş 

gücü piyasası üzerinde durulsa da makro-ekonomik değişimlerin etkisi unutulmamalıdır 

(TÜSİAD, 2000: 119-120). 

Her iki sivil toplum kuruluşunda kadın istihdamından çok kadın girişimciliği 

konusu önemli bir yer teşkil etmektedir. KAGİDER ve KAMER’in üyesi olduğu Kadın 

Emeği ve İstihdamı Girişimi Platformu’nda kadın girişimciliğinin nasıl merkezi bir yer 

edindiğine dair analiz son derece önemlidir: 

Kadın girişimciliği konusu, 1990’lardan beri gittikçe artan oranda kadın örgütleri, 

girişimci/işveren meslek örgütleri, sivil toplum kuruluşları, kamu kurumları ve uluslararası kuruluşların 

önemli gündem maddesi oldu. Kadın hakları ve sivil haklar konusunda çalışan kadın kuruluşları 

yürüttükleri deneyim paylaşımı ve farkındalık çalışmaları sırasında kadınların ekonomik bağımsızlık 

yolunda adım atabilmek ve/ya içinde bulundukları yoksulluğa karşı durabilmek için gittikçe artan oranda 

para kazanma talepleriyle karşılaştılar. Aynı süreçte, bazı uluslararası kuruluşlar da neoliberal yoksullukla 

mücadele programının “yeni” bir unsuru olarak kadın girişimciliği konusundaki projeleri teşvik ettiler 

(KEİG, 2009: 21-22). 

                                                                                                                                          
(Bkz: http://ab.calısma.gov.tr/bultenler/csgb_bulten5.pdf; Çalışma ve Sosyal Güvenlik Bakanlığı AB 
Koordinasyon Dairesi Başkanlığı, Bülten 5: Güvenceli esneklik ya da esnek çalışma çok tartışmalı bir 
kavramdır. Werlhof’a göre moda olan ve gelecek vaat eden gelişme yeni olmamakla birlikte kayıt dışı 
ekonomi yani enformel sektördür. Bu sektörde eskisine kıyasla ücretli işçi istihdam etmek normal 
değildir. Yarı zamanlı çalışma, taşeron çalışma, göçmen işçi kullanımı, mevsimlik çalışma, ödünç 
çalışma, geçimlik işler ve unutulan ev işi gibi birçok çalışma biçimde emek özgür değildir. Bu durumda 
yeni olan söylem bu durumun alternatif olmaya başlamasıdır. Bu durumla paralel olarak hem proleteri 
hem de ev kadınlarını kapitalizmin icat ettiği prototipler olarak gören Werlhof, bu çiftin neslinin 
tükenme sürecine girdiğini iddia eder (Werlhof, 2008: 264-269). 



 115 

Toplumsal cinsiyet rollerinin istihdama etkisi, ‘çalışan yoksul’lar olarak kadının 

durumu ve buradan hareketle kadının ekonomik olarak güçlendirilmesi meselesine 

yönelik analizler genel kabul görmüş durumdadır. Bu genel kabulde şüphesiz kadın 

bakış açısının katkısı göz ardı edilemez. Fraser’a göre erkek merkezciliğe karşı ikinci 

dalga feministleri ‘aile geliri’ kavramının problemli olduğunu, toplumsal cinsiyetçi iş 

bölümü analizinden hareketle kavradılar: 

Bu analizi devlet eliyle kapitalizm uygulayarak ücretsiz çocuk bakımında kadınların aslan payını 

alması, evlilik ve özel yaşamda kadınların boyunduruk altına alınması, işgücü piyasasının toplumsal 

cinsiyetçi bölümlenmesi, politik sistemde erkek egemenliği, sosyal yardım hükümlerinin, endüstriyel 

politikanın ve kalkınma programlarının erkek merkezciliği gibi konulara dair derin yapısal bağları ortaya 

çıkardılar. Toplumsal cinsiyetçi mali dengesizlik, tanınmama ve kötü temsilin birleştiği noktanın gerçekte 

aile geliri kavramı olduğunu ortaya koydular (Fraser, 2009:7). 

Fraser’a göre erkek merkezcilik karşıtlığının yeniden anlamlandırılmasının 

yaşandığı bu dönemlerde ‘aile geliri’ modeli iki ücretli çalışanın olduğu aile modeli ile 

yer değiştirir. Bunun altında yatan nedenlerin başında düşük ücretler, azalan iş güvenliği 

ve yaşam standartlarının düşmesi yer alır. Dolayısıyla aslında kadının ilerlemesi ve 

toplumsal cinsiyet eşitliği masala dönüşür ve kadınların ağzına bir parmak bal çalınmış 

olur (Fraser, 2009: 11). Fraser’ın yaptığı analiz sadece alt sınıftan kadınlara yönelik 

değildir. Nitekim kadının daha fazla görünür olması ve ekonomi alanına dahil olması, 

(işveren olarak) orta sınıf kadınların söylemleri ile birleşir. KAGİDER’li üyeler kadının 

sadece iş sahibi olmasını değil işveren konuma gelmeleri için profesyonel meslek sahibi 

kadınları desteklemektedir. Fraser’ın da (2009: 11) belirttiği gibi “çalışan orta sınıfın 

                                                
 Hartmann, aile ücreti ve aile ücretinin dönüşümünü değişen kapitalizm-patriyarka ilişkisinde arar. 

Hartman’a göre kadınlara ya da çocuklara düşük ücret verilmesi iş gücü piyasası tarafından desteklenir. 
Cinsiyete dayalı iş dağılımı düşük ücretli işlerin kadınlar tarafından yapılmasını sağlar. Bu durumda 
kadının erkeğe ekonomik bağımlılığı garanti altına alınmış ve aile ücreti erkek egemenliğinin maddi 
temelini oluşturmuş olur. Kadın düşük ücretlerle avantajsız konuma düşerken ev ve bakım hizmetleri 
bu avantajsız konumu pekiştirir. Özetle erkeğe aileyi geçindirecek ücret ödenip kadının evde tutulması 
pazarlığı patriyarkayla kapitalizm ortaklığını örneklendirir. Son dönemlerde bu pazarlığın şekli 
değişmektedir. Aile ücreti ideali (erkeğin bütün aileyi geçindirecek kadar para kazanması) yerini hem 
erkeğin hem de kadının aile gelirine katkıda bulunduğu yeni bir idealle yer değiştirir (Hartmann, 2006: 
48-54). Bennholdt- Thomsen’e göre aile ücreti kapitalizm tarihi boyunca bizim düşündüğümüzden daha 
az yaygın olmuştur. Çünkü kadınlar daima ücretli çalışmaya zorlandılar. Ancak bu çalışma kadınların 
küçük meta üretimi ve ev-eksenli ücretli çalışma şeklinde olduğu için çoğu kez ideal çalışma 
biçiminden (büyük ölçekli endüstriyel üretim) ayrı ve görünmez olmuştur (Bennholdt- Thomsen, 2008: 
252). 



 116 

kadın üyeleri kendilerine set çekilen cam tavanı kırıp geçmeye kararlı” görünmekteler. 

KAGİDER, cam tavanı çağdaş rol modeller veya kadın girişimciler yaratarak aşma 

amacındadır. A. B, KAGİDER’li üyelerin rol model işlevlerini şöyle anlatıyor: 

…Geçen sene yaptığımız bir proje vardı. Beş İl Beş Zirve diye. İşte Kayseri, İzmir, Adana, 

Samsun, (Eskişehir de bu illerin içinde). Orda kadınlara ben de yapabilirim motivasyonu veriliyor ya da 

mutlaka rol modeller gösteriyoruz. Hepsi rol model olursa çünkü insanlar örnek alıp onun gibi olmak 

istiyorlar. Gençlere de gösterebileceğimiz şey hepimiz aslında birer rol modeliz. Sizler de böyle olun (A. 

B). 

KAGİDER’li üyenin belirttiği gibi rol model oluşturmak, bu rol modellerin genç 

kızlara aktarılması son derece önemli görünmektedir. KAGİDER’li üye rol modellerin 

ne kadar önemli olduğunu şöyle ifade ediyor:  

Çünkü son yapılan araştırmaya göre genç kızlar arasında özellikle kendi işini kurmak değil daha 

çok evde oturmaya yönelik teamül olduğunu gördük. Türkiye çapında bir girişimcilik araştırması yaptık. 

KAGİDER’in TÜSİAD’la birlikte yaptığı bir araştırma. Dolayısıyla bizim de istediğimiz mümkün 

olduğunca rol modelleri çoğaltıp genç kızların, küçük kızların ilk adım atarken bile hayatta kendi işimi 

kuracam kendi ayaklarım üzerinde duracam. Ben kadın olarak da bir varlık olarak ayakta duracam hissine 

sahip olmaları (A. B). 

Türkiye bağlamı içinde KAGİDER’in kurumsallaşması farklı süreçlerle birlikte 

gelişmiştir. KAGİDER’in kuruluş yılları, orta sınıf değerlerinin tehdit altında olduğu 

algısının yaygınlaştığı bir sürece denk gelir. Bu dönemde tehdit algısı altında kurulmuş 

olan kadın dernekleri ve bu dernekler arasında belli bir dayanışma olduğunu 

söyleyebiliriz. Örneğin KAGİDER’in en yakın durduğu STK, KADER’dir. KAGİDER 

tehdit algısını, üyelerinin ekonomi alanında faaliyet göstermesi nedeni ile ‘kadın 

girişimciliği’ üzerinden kurduğu söylenebilir. Kadın girişimcilik bir yandan kadının 

çalışıyor olsa bile onu geleneksel işlere mahkum eden yapıya bir eleştiri (hizmet 

                                                
 KAGİDER’li üyeler KADER’in çizgisinin (siyasallaşma ve feminist değerlere yatkınlık) değiştiğini belirtmektedirler. Örneğin 

KAGİDER’li B. S. S. KADER’le ilgili düşüncelerini şöyle dile getiriyor: “KADER’e üye değilim. Ama KADER’in çalışmalarını 

beğeniyorum. Kadın sorunlarına yönelik birçok konuda KADER’in etkisi oldu. KADER ilk başlarda çok fazla siyasiydi. Son 

diyebilirim ki üç beş senede daha toplumu kucaklayan daha rasyonel söylemleri olan bir dernek haline geldi diye düşünüyorum. 

Geçmişte daha siyasi buluyordum KADER’i”. 



 117 

sektöründe yoğunlaşma gibi) barındırır. Diğer yandan kadın girişimciliği, toplumun 

çağdaşlaşması amacı ile birleştirilir. N. E, KADİDER’in motivasyonu şöyle açıklıyor: 

KAGİDER’i gerçekten çok seviyorum, çok inanıyorum. Çünkü BİZ belli bir yaşta olan 

kadınların olduğu bir yer. Çünkü her şeyi oturtmakta olan kadınların Cumhuriyetçi ve Atatürkçü bir 

ülkede kadınların daha çok birey olması, kişi olması bunun kadına yapılan tacizler dahil her yerde 

kadınların yanında olmak hedefi. Ama en büyük hedefi girişimci kadınların önünü açmak, destek olmak. 

Bizlerin karşılaştığı zorlukları yaşamadan bizlerin desteğiyle aştırmak. KAGİDER’in hiçbir siyasi 

misyonu yoktur. Bu siyaset değil, bu Cumhuriyet ülkesinin olmazsa olmazı. Şu ana kadar bize böyle bir 

başvuru olmadı (başörtülü kadınlardan bahsediyor). Olduğu takdirde bunu yönetim kurulu değerlendirir 

diye düşünüyorum. Biz bütün siyasi partilere aynı mesafede olan bir derneğiz. Bu altı çizilmiş belirtilmiş 

bir ilke kararıdır. Ama biz demokratik Cumhuriyetçi ve Atatürk’ün evlatları olarak bir dernekteyiz. Bu bir 

siyaset değil. Biz böyle bir dernekte hep birlikteyiz. Gücümüz özgür kadın, çağdaş kadın, Avrupa’ya 

yakın kadın, dünyaya yakın kadın (N.E). 

Bora ve Çağlar, Türkiye’de bazı sivil toplum kuruluşlarının modernleşme 

misyonu yüklendiklerini ve politikaya alternatif bir baskı ortaya koydukları 

iddiasındadır. Öyle ki bu bakış açısı neoliberal söylemle birleşmektedir:  

Kemalist modernizmin sivilleşmiş bir versiyonunu da görebiliriz burada. Toplumu 

modernleştirme ve aydınlatma misyonu bürokratik elitten, kentli orta sınıfların, burjuva/küçük-burjuva 

seçkinlerin gönüllü etkinliğine devredilmektedir. Söz konusu söylemin gerisinde bunun yanında (neo) 

liberal bir politik duruş kendini gösterir. Devlet etkinliklerinin mümkün ölçüde STK’lara devredilmesi 

doğrultusundaki toptancı talep, STK’ların sınırlı ve seçici etkinliğine bırakılmayacak zorunlu kamusal 

ihtiyaçların karşılanmasını bir sorun olarak önemsemeyişiyle, neoliberalizmin “toplum” ve “kamu” 

kavramları karşısındaki duyarsızlığına örnektir (Bora ve Çağlar, 2002: 341).  

5.2. Kadın STK’lar ve İhtiyaçlar Politikası  

STK’lar ya da kadın sivil toplum kuruluşları, belli bir sorun tanımdan hareketle 

yola çıkarlar. Bu çerçevede tanımlanan sorunla ilgili olarak belli araçlara ihtiyaç 

duyarlar. Maxine Molyneux, kadının pratik ve stratejik ihtiyaçları arasında analitik bir 

ayrım yapmaktadır. Buna göre pratik ihtiyaçlar, kadının doğrudan ihtiyaçlarını -daha iyi 

koşullarda çalışma, eşit fırsatlar, çocuk bakımı ve su sağlama gibi–kapsar. Ancak bu 

ihtiyaçlar geniş çapta gücün patriyarkal yapısı ile mücadele etmez. Stratejik ihtiyaçlar 

ise gücün paradigmasında bir kaymaya ihtiyaç olduğunu gösterir. Pratik ihtiyaçlar 



 118 

toplumsal cinsiyet düzeni ile uyumu varsayarken, stratejik ihtiyaçlar toplumsal düzeni 

ve bazı kadınların buna razı olmasını sorunsallaştırır. Dolayısıyla bu iki ihtiyaç 

arasındaki politik ilişki tartışma, praksis ve diyalogla ortaya çıkar (Rai, 2007: 24-25). 

Daha açık bir ifade ile ihtiyaç, üzerine tartışılacak, mücadele edilecek görünür bir 

özelliğe kavuşur. Kadın STK’lar Fraser’ın (2006: 21) deyimiyle özelleştirilmiş 

söylemsel alanlara hapsedilen konuları bu sınırın dışına çıkarma mücadelesi verirler.  

KAMER, bağımsız bir kadın kuruluşu olarak varlığını ortaya koyarken, politik 

ideolojik aidiyetlerin dışında bağımsızlığını ortaya koyarken, aslında bir kadın STK 

olarak hem bir potansiyeli hem de Türkiye’de kadın hareketinin gündeminde bir 

mücadeleyi somutlaştırıyor. Örneğin KAMER, Güneydoğu ve Doğu Anadolu’da kadına 

yönelik şiddeti, politik bir mesele haline getirebilmiştir. KAMER’in bu çabası 

Türkiye’de kadın hareketi açısından küçümsenmeyecek bir mücadele örneğidir. Bu 

çerçevede KAMER, hem 1980’lerin tartışma, konuşma, bilinç yükseltme, duyarlılık 

kazandırma geleneğinden beslenip bunu farklı iki bölgede uygulayan hem de 1990’ların 

kurumsallaşma/örgütlenme sürecini yaşayarak faaliyet sürdüren bir sivil toplum 

kuruluşu olarak önemlidir. Aynı zamanda KAMER, 1980’lerden 1990’lara evrilen 

süreci (proje feminizmi deneyimi ve farklı sınıftan/etnisiteden kadınların kadın 

hareketine katılması) örneklendirecek bir sivil toplum kuruluşu olarak karşımızda 

durmaktadır. 1997 yılında kuruluş faaliyetlerini tamamlayan KAMER, 12 kadın ile 

faaliyete geçer. Bu anlamda bölgede kurulan ilk bağımsız kadın kuruluşu olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bölgede daha sonra kurulan kadına yönelik şiddetle mücadele ve 

kadının ekonomik hayata katılımını amaç edinen çok sayıda kadın sivil toplum 

kuruluşundan söz etmek mümkündür.  

KAMER, genel olarak kadının insan haklarına odaklanmaktadır. Bu bağlamda 

farkındalık grup çalışmaları, aile içi şiddete yönelik acil yardım hattı ve son dönemde 

çok tartıştıkları ve ihtiyacını hissettikleri kadın girişimcilik çalışmaları yer almaktadır. 

KAMER’in kuruluşundan beri, Kadının İnsan Hakları Farkındalık Grup Çalışmaları 

                                                
 Bu çalışma 10-15 kişilik gruplardan ve iki grup kolaylaştırıcısından oluşan haftada 3-4 saat süren, 

yaklaşık 14 defa devam eden toplantı dizisinden oluşmaktadır. Kadının insan hakları, aile içi ve aile 
dışı şiddet, cinsellik, iletişim, kadının ekonomik hakları, toplumsal cinsiyet rolleri, kız çocuğunun 



 119 

yapılmaktadır. Daha önce Kadının İnsan Hakları İçin Bilinç Yükseltme Grup Çalışması 

olarak adlandırılan çalışma, barındırdığı hiyerarşi nedeniyle Farkındalık Grup 

Çalışmaları olarak eşitlikçi bir kavramla değiştirilmiştir. Bu bağlamda KAMER’li 

kadınlar kadınının kendi bilinciyle mesafesini sorunsallaştırarak, hiyerarşinin sistemle 

ilişkisini görünür kılmak için uğraş vermektedirler. Amargi’de yayınlanan yazılarında 

KAMER’li kadınlar, bilinç yükseltmenin taşıdığı hiyerarşiyi şöyle anlatıyorlar:  

Hangimizin bilinci diğerinden daha yüksek ki! Hepimiz bu sistemin kurallarıyla 

büyümüştük…Ne buralarda ne de dünyada kadınların toplumun eşit bireyleri olarak özgürce yaşadıkları 

bir yer, bir uygulama, bir sistem yoktu. Bu nedenle elimizde kullanabileceğimiz bir “bilinç yoktu ki, onu 

“yükseltmekten” bahsedelim (KAMER’li Kadınlar, 2009: 53).  

Yapılan Farkındalık Grup Çalışması genel olarak kadının gündelik yaşamının 

kurumlarla karmaşık ilişkisini gözler önüne sermesi açısından önemlidir. KAMER’li 

kadınlar gündelik hayattan kurumlara uzanan eşitsiz ilişkiyi şöyle ifade ediyorlar:  

Kendimizi keşfettikçe, hayatımızdaki şiddeti, hiyerarşiyi, kapalılığı fark ediyorduk. Evden 

başlayan hiyerarşinin, ev dışında da sürdüğünü, yaşam alanı büyüdükçe büyüdüğünü gördük. Sonra da 

hiyerarşinin, sistemin en önemli unsurlarından biri olduğunu, ince ince planlanarak uygulandığını 

öğrendik (KAMER’li Kadınlar, 2009: 54).  

Bu çerçevede Farkındalık Grup Çalışmaları, sadece kadınların gündelik 

yaşamlarındaki şaşırtıcı benzerlik üzerine durmakla yetinmez. Bu deneyimlerin 

toplumun cinsiyetçi temeli ile ilişkisinin ortaya konması, feminist bakış açısı için 

değerlidir. KAMER’in aralıklarla devam eden bu çalışmaları şüphesiz kadın 

deneyimleri ile cinsiyetçi sistem arasındaki bağı görünür kılma mücadelesinin ürünüdür.  

KAMER, kadının insan haklarını merkeze alırken bu savunuyu geleneklerin 

cinsiyetçi sistemle kurduğu işbirliğini hedef alarak yapmaktadır. N. A, bunu şöyle ifade 

ediyor: 

Cinsiyetçi sistemin kadın ve çocuklara zarar veren yerel uygulamalarını tespit etmek, 

alternatiflerini geliştirmek ve uygulanabilir olmalarını sağlamak olarak tarif ettik. (KAMER’in amacını 

                                                                                                                                          
eğitimi, ayrımcılık, feminizm ve kadın örgütlenmesi gibi konularda grup çalışmaları yapılmaktadır 
(Grup Çalışması İçin El Kitabı, 2003: 12). 



 120 

anlatıyor) Ve kadının insan hakları… Şu anda önümüzdeki hayallerden biri. Tabi Türkiye’de bütün 

feministlerin ortak hayali; kadının insan hakları meselesini ana akımlaştırma çabası…Toplumsal cinsiyet 

meselesini onların (STK’ların) bütün projelerinin planlarının iskeletinin içine sokmak lazım (N.A). 

Tam bu noktada Koğacıoğlu’nun namus cinayetlerinin gelenek ve törenin 

sonucu olarak görülüp çoğu kez bunu diğer ataerkil biçimlerden ayıran söylemler 

yarattığına dair düşüncelerini dikkate almak gerekir. Bu çerçevede gelenek söylemleri, 

ataerkil ve sömürgeci öğeleri ayrıştırarak iktidar ilişkilerinin doğallaştığını 

göstermektedir. Dolayısıyla Koğacıoğlu, gelenek söylemini sorgularken ataerkil 

ilişkilerin, kalkınmacılık ve neoliberallik bağlamında siyasi ve ekonomik iktidar 

ilişkileri ile karşılıklı birbirini kuruşunu doğallaştıran hiyerarşileri ortaya koymaktadır. 

Bu bağlamda Koğacıoğlu’na göre KAMER, gelenek mağduru kadınlara yardım etme 

isteğinde olan sivil toplum kuruluşları içinde en yaygın ve adından en sık söz ettireni 

olarak ön plana çıkmaktadır (Koğacıoğlu, 2009: 350-351). 

Gelenek söyleminin taşıdığı hiyerarşi/iktidar potansiyeli doğru bir tespit olmakla 

birlikte KAMER’in bu tablo içindeki konumuna daha yakınmak bakmak gerekiyor. Bu 

çerçevede Koğacıoğlu’nun bakış açısına birkaç noktada eleştiri getirmek mümkün 

görünmektedir. Bunlardan ilki, KAMER, her ne kadar gelenek söylemini kullansa da 

bunu geleneklerin donmuş, geçmişte kalmışlığına referans vererek değil tersine 

dönüştürülebilme/dönüşebilme kapasitesine vurgu yaparak yapmaktadır. Bu inanç 

olmasaydı KAMER’in kadını sosyal hayata taşıma ve kadının güçlenmesine yönelik 

çalışmaları olmazdı şüphesiz. İkinci nokta, KAMER, namus mağduru kadınlara yardım 

etmeyi değil kadınları güçlendirmeyi bu gücü de başka (kurumlara bağımlı olmayı değil 

kurumları dönüştürerek ve hak talebi anlayışını yaygınlaştırarak) yerde değil kadınların 

kendi yaşantılarında bulmak için çalışmaktadır. Akkoç, kurumlarla ilgili şunları 

belirtmektedir: 

Var olan tüm kurumların ve örgütlerin, sistemin ürünü olduklarını ve nihai çözüm için tüm 

kurumların ve örgütlerin, cinsiyet ayrımını yaratan ve besleyen veya ataerkil sistemi koruyan unsurları 

fark etmeleri ve bu unsurlar üzerinde düşünmeleri gerektiğini biliyoruz. Bu kurumlar ve örgütlerin 

kendilerini yeni baştan yapılandırmaları bile gerekebilir (Akkoç, 2006:124). 



 121 

Son olarak KAMER, toplumsal cinsiyet eşitsizliğini toplumsal kalkınma ve 

insanların eğitimli, medeni olması anlayışına bağlayan görüşlerin tersine kalkınmacı 

devlet anlayışının cinsiyetçi yapısını gözden kaçırmamaktadır. Buna ek olarak 

neoliberal etkilerle uzmanlaşmış bilgi üretme anlayışına karşı, soruna en yakının 

tanıklığı ön plana çıkarılmaktadır. Örneğin bu çerçevede uluslararası kuruluşların bazı 

projeleri reddedilmiştir. Dolayısıyla her ne kadar uluslararası aktörler (BM ve AB gibi) 

konuları teknikleştirme potansiyeli olarak görülse de KAMER, bu potansiyeli her 

seferinde yeniden tartışmaktadır. Konuyu teknik bir meseleye dönüştürmeden ortaya 

koymak, sorunun sahibi ile sorunu çözmeye gelen arasındaki hiyerarşiyi azaltmayı 

hedeflemektedir. N. A, konunun teknikleşmesi sorununu şöyle anlatıyor:  

Bizim feminist anlayışımızda yanlış bir kadın politikası kadınları daraltan izole bir alana itiyor. 

Biz en başından beri bunun olmaması için her şeyi yaptık. Ama sorunları gene orta eğitim ve gelir 

düzeyindeki insanlarla birlikte belirliyoruz. Bu da bazen tablonun büyük parçasını görmenizi 

engelleyebiliyor. Dolayısıyla biz zaten bir göç problemi olduğunu biliyoruz. Ama bu sorunun direk 

sahipleri tarafından ifade edilmesi ve çözüm yöntemlerinin birlikte geliştirilmesi de belki çok önemli 

olacak. Mesela benim kafamda şöyle bir model var. Kadının insan hakları için yaptığımız çalışmalar ile 

istihdam programlarını birbirine yedirerek yeni bir program oluşturmalıyız. Çünkü yoksulluk da önemli 

bir konu ve bazen şiddet başka bir şiddetin önüne geçiyor (N.A). 

KAMER’in ilk kuruluş yıllarındaki mücadele alanlarından bir diğeri de şiddetin 

anlamı üzerine olmuştur. Şiddetin türleri, şiddetin etnisitesi üzerine özellikle namus 

cinayetleri olgusundan hareketle söylemler üretildiğini görmekteyiz. KAMER, 

kuruluşunun ilk yıllarında, kadına yönelik şiddet konusunda duyarlılık yaratma 

çalışmalarına başlamış ve bu çalışmasını iki bölgede il merkezlerine oradan da ilçe ve 

köylere doğru yaymayı hedeflemiştir. Bu amaçla 2003’te hazırlık çalışmasından sonra 

üç yılı kapsayan geniş çaplı bir proje yürütülmüştür. ‘Namus Kisvesi Adı Altında 

                                                
 Akkoç, ‘Köye Dönüş’ kapsamında geliştirilen çeşitli çalışmaları örnek göstererek burada önemli olanın 

BM gibi uluslararası kuruluşların görüşlerinin değil söz konusu kadınların köye dönüp dönmeme 
konusundaki tercihleri olduğunu belirtmektedir. Bu kapsamda yaptıkları ön araştırmada özellikle genç 
kadınların dönüş konusunda istekli olmadıkları ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla herhangi bir köye dönüş 
projesinin içinde yer almamışlardır. 



 122 

İşlenen Cinayetler İle Mücadelede Kalıcı Yöntemler Geliştirme Projesi’ bölgede hem 

bir duyarlılık geliştirmeyi hem de kalıcı, somut yöntem arayışını hedeflemiştir.  

KAMER, proje süresince namus cinayetlerinin belli bir etnisiteden kadınlarla 

sınırlı olmadığı anlayışını dile getirmiştir. Kadına yönelik şiddet, evrensel bir sorun 

olarak düşünüldüğünde, Güneydoğu ve Doğu Anadolu bölgelerine has bir durum olarak 

görülmemektedir. Namus kisvesi altında işlenen cinayetler söz konusu olduğu zaman 

akla bu iki bölgenin geldiği açıktır. Bununla birlikte bölgelerarası dengesizlik, işsizlik, 

yoksulluk, dilden kaynaklı iletişim bu bölgelerde yaşananları katmerleştirmektedir 

(KAMER, 2005 Raporu: 19). Yaşanan şiddetin aleniyeti, kurumların arka planda 

kalması, bölgedeki siyasi hareketin konuyu ikincilleştirmesi, kadına yönelik şiddet 

uygulamalarının adeta özel alana hapsedilmesine neden olmaktadır. Bu anlamda 

KAMER, yaşanan şiddeti evrensellikle ilişkilendirerek konunun tartışılmasını ve konu 

ile ilgili yeni söylemleri ön plana çıkarmaya çalışmaktadır. Bu çerçevede KAMER, aile 

içindeki şiddetle toplum içindeki şiddetin birbirini nasıl yeniden ürettiği konusunda bir 

farkındalık yaratmaya çalışmıştır. 

KAMER’in kuruluş hikayesini yazan Akkoç, kadının hem geleneksel hem de 

kurumsal uygulayıcı olarak yaşadığı şiddeti şöyle ilişkilendirmektedir: 

Hayatımız boyunca sözlü yasalar dediğimiz geleneksel kuralların sınırları içine hapsedildik. 

Hayatımızın her bölümünde alınan kararların uygulayıcısı olduk. Erkeklerden daha fazla çaba 

                                                
 Bu proje Diyarbakır, Mardin, Kızıltepe, Urfa, Bingöl, Batman, Hakkari, Muş, Van, Siirt, Bitlis, 

Adıyaman, Malatya ve Şırnak’ta KAMER’in örgütlenmesi dikkate alınarak uygulanmıştır (KAMER, 
2005 Raporu: 26). Bu proje kapsamında genel olarak namus kavramının ne ifade ettiği, namus 
cinayetlerinin nedenleri, hangi sosyo-ekonomik konumda bulunan kadınların maruz kaldıkları ve 
bundan korunma yolları konuları işlenmiştir. Genel olarak bakıldığında bölgede kurumsal duyarlılık 
oluşturulmuş ve belli başlı kurumlar taraf olarak projeye dahil edilmiştir. Bu kapsamda kurulan acil 
müdahale ekibi valilik, belediyeler, SHÇEK İl Müdürlüğü yetkilileri, Baro ve sağlık kuruluşları, 
müftülükler, emniyet ve jandarma yetkililerinden temsilcilerle bütün paydaşlarla ortak hareket 
edebilme imkanı sağlanmıştır. Bölgede taraflar bir araya getirilmeye çalışılırken KAMER, projenin 
tanıtımı ve yürütülmesi konusunda hem ulusal hem de uluslararası toplantılara katılarak kadına yönelik 
şiddet konusunda uluslararası aktörleri dahil etmeye çalışmıştır. İsveç’te düzenlenen ‘Kadının İnsan 
Hakları Konusunda İzlenen Yol’ tartışmalarına katılmış Hollanda’da çeşitli fon kuruluşları ile 
görüşmeler yapmıştır. Bununla paralel olarak Ankara, İzmir, İstanbul, Şırnak ve Muğla’da düzenlenen 
çeşitli toplantılarda KAMER’in namus cinayetleri ile ilgili çalışmaları anlatılarak konunun gündemde 
tutulması sağlanmıştır. Üç yıl süren çalışmaların sonucunda 500’e yakın kadın KAMER’e 
başvurmuştur. Bu başvurulardan ise 100’e yakınının öldürülme tehlikesi olan kadınlardan oluştuğu 
bilinmektedir. Bu proje şu an aktif olarak devam etmemesine rağmen namus cinayetleri ile ilgili 
uygulamaların takibi devam etmektedir (KAMER, 2006 Raporu: 34-47). 



 123 

harcadığımız halde onlar gibi davranmadıkça karar mekanizmalarında yer almamız mümkün olmadı 

(Akkoç, 2007: 206).  

Ertürk’ün ifade ettiği gibi KAMER, bir yandan dışarıda bırakılmış toplumun 

üyeleri olarak hakim Türk toplumunu diğer yandan kadını baskı altına alan yerel 

patriyarkal düzeni hedeflemiştir (Ertürk, 2000: 99). Bu iki durum arasında KAMER, 

bağımsızlığını ortaya koyarken bir kadın STK olarak Türkiye’de kadın hareketinin 

gündeminde bir mücadeleyi örneklendirmektedir.  

KAMER’in kadının deneyimlerini politikleştirdiğini söylemek gerekir. Bunu 

yaparken de mevcut Kürt hareketine ve şiddetin belli bir etnisiteye mal edilmesine karşıt 

bir söylem geliştirerek yapmaktadır. H. A’nın anlattıkları bunu örneklendirmektedir: 

Biz bağımsız duruyoruz. Herkese eşit mesafede duruyoruz. Hani buradaki Kürt hareketi, Kürt 

sorunu var ya nerden çıktı şimdi bunlar diyor. Hani bizim vardır ya içte yaşadığımız sorunlar gizli kalır, 

hani kol kırılır yen içinde kalır…Sorunlarımızı kendi içimizde çözmeliyiz mantığı. Ama birkaç yıllık 

gelen bir süreç var ve hiçbir şey kendi içimizde çözülmedi. Çünkü şiddet hala yaşanıyor (H. A). 

KAMER’li kadının söyledikleri kadının yaşadığı şiddetten yola çıkarak evrensel 

bir kadın kimliğine doğru gidişi örneklendirmektedir. Bu bağlamda politik kimlik, kadın 

kimliğinden sonra gelmektedir. Bununla birlikte siyasi hareketin cinsiyet körü olduğu 

açıklıkla ifade edilmektedir. Burada kadının, kadın bakış açısının, ikincil konumundan 

sıyrıldığına dair ciddi bir farkındalık olduğunun altı çizilmelidir. Fraser’in üzerinde 

durduğu gibi “…ihtiyaçlara ilişkin konuşma, eşitsiz söylemsel (ve söylemsel olmayan) 

kaynaklara sahip grupların meşru toplumsal ihtiyaçlarını hegomonik hale getirmeye 

çalıştıkları bir mücadele olarak belirlenir” (Fraser, 2006: 14). İşte KAMER’in kadının 

yaşadığı şiddet deneyimini politikleştirmesi, kimlik siyasetinin ötesinde tartışmayı 

başarması bu mücadeleyi başarabildiğinin göstergesi olarak okunabilir. 

KAMER, benzer mücadeleyi kadına yönelik şiddetin herhangi bir etnik gruba ait 

olmadığı konusunda da yapmaktadır. KAMER’in ‘her kesimden kadına ulaşma’ 

politikası bunun göstergesi olarak anlaşılabilir. KAMER’li bir kadının ifadesiyle: 

Biz kadınlarla yan yana ve beraber çalışacağız dedik. Ve burada dil, din ve ırk ayrımı yapmadan 

çalışacağız dedik. Şiddeti çalışırken burada sadece Kürt kadınları yok, Arap var, Zaza var, az da olsa 



 124 

Ermeni var, Süryani var. Biz bütün bu kadınların hepsiyle çalışacağız… Çünkü şiddeti Kürt erkek de 

uyguluyor, Arap erkek de uyguluyor Türk’ü de Süryani’si de uyguluyor, hiç fark etmiyor ki (N.K). 

KAMER’in her iki bölgede farklı kadınlara ve alt gelir grubundan kadınlara 

ulaşmaya çalıştığı görülmektedir. Bu anlayış STK’nın yapısını farklı kılmakta bu da 

faaliyet ve anlayışlarına yansımaktadır. Koğacıoğlu, KAMER’e referans vererek 

feminist harekette gözlenen değişmelerden biri olarak seçkin olmayan kadınlara 

ulaşabilme meselesini görmektedir. “Burada da gözlenen sivil toplum kuruluşu modeli 

üzerinden gazeteler, dergiler, internet siteleri, eğitimler, haberleşme ağları gibi değişik 

modeller aracılığı ile seçkin olmayan kadınlar ile iletişime geçilmesi”dir (Koğacıoğlu, 

2009: 367). 

KAMER’in seçkin olmayan kadınlara ulaşma ya da ulaşamama meselesi hem 

bölgesel hem bireysel faktörlerle iç içe geçmiş karmaşık bir yapıyı hedeflemektedir. N. 

A, kadına ulaşma zorluğunun değişik nedenlerini anlatırken A.Y ise bu durumun 

KAMER’i nasıl ayrı kıldığı üzerinde duruyor: 

Kadınlar, Kadın Merkezine ulaşmakta zorluk yaşıyorlar. Bir sürü sebep var. Yani bu bölgenin 

geri kalmasına sebep olan bütün politikalar aynı zamanda bu kadınların kendi şiddetleriyle baş etmesini 

engelleyen sebeplerdir de aynı zamanda. Nedir göç. İşte köyden kente gelmiş entegre olamıyor, dil 

bilmiyor vs. Onlara ulaşmak için de özel programlar yapmak lazım (N.A). 

KAMER çok başka bir yerde hepsinden (diğer sivil toplum kuruluşlarını kastederek). Çünkü 

KAMER tamamen farkındalık yaşamış kadınlarla birlikte çalışıyor. Ve evden çıkan kadınlar. Biz çok 

farklı bir yerdeyiz. Çalışma hayatında olmamış tamamen evden çıkan kadınlardan bir değişim dönüşüm 

yaratmak kendi adıma ben inanamıyorum yani (A.Y). 

Üzerinde durduğumuz bu örnekler, bir kadın sivil toplum kuruluşu olarak 

KAMER’in, aktör olarak ihtiyaç ve kavramların bağlantılı olduğu anlamlar üzerinde, 

dönüştürme potansiyelini örneklendiriyor. Kadın, kadınlık kimliğiyle sorunlarını 

tartışıyor, politikleştiriyor ve dönüştürüyor. Dolayısıyla topluma dair kapsamlı bir 

analizi barındırıyor. Şüphesiz bu analiz geleneklerin erkeği başat yaptığı aileyi, siyaseti, 

ev içi rolleri, eğitimi ve ekonomiyi yeniden okumaya davet ediyor.  



 125 

KAMER’in sorunsallaştırdığı bir diğer alan kadının ekonomik olarak 

güçlendirilmesidir. Kadının güçlendirilmesi ile konumunun değiştirilmesi arasındaki 

ilişki son dönemlerde sıkça girişimcilik çalışmaları ile gündeme gelmektedir. 

KAMER’in son dönem çalışmalarına bakıldığı zaman, kadın girişimcilik projelerinin 

vazgeçilmez olduğu görülmektedir. Kadın girişimciliği projesi KAMER’in 

çalışmalarına katılmış, şiddetini durduran, evden çıkmayı beceren ve bu anlamda 

kendine güvenen kadınların ekonomik olarak da var olma isteklerine dayanmaktadır 

(Grup Çalışması İçin El Kitabı, 2003: 16). KAMER’in girişimcilik çalışmalarının 

hedefi, aileyi güçlendirmekten ziyade kadının aile içindeki konumunun güçlendirilmesi 

olarak anlaşılmalıdır. Çoğu mikro kredi uygulamasının aileye getir getirici bir faaliyet 

olarak tasarladığını biliyoruz. Ancak KAMER, kadının mikro krediyi kendi konumunu 

güçlendirmesi için kullanacağı bir araç olarak tasarlamaktadır. Bu nedenle gelir getirici 

çalışmaların farkındalık grup çalışmaları ile birlikte yürütülmesi gerektiği anlayışının 

öncülüğünü de yapmaktadır. KAMER’in kurucu üyesi ve aynı zamanda mikro kredi 

danışma kurulu üyesi olan Akkoç, kadın odaklı girişimcilik çalışmalarının ne kadar 

önemli olduğunu şöyle anlatıyor: 

Biz bir yıldır kadın girişimcilik projesi yürütüyoruz aslında. Herkes ne yapıyor, kimin yaptığı 

amacına ulaşıyor diye bakıyorum bu sene. Mikro kredi programında çok sayıda kadına para verdik ama 

kadının hayatına gidip baktığın zaman kadının hayatında farkındalık yaratacak kadın olarak 

güçlenmelerini sağlayacak bir şey yok. Kadınları evden dışarı çıkarıyor. Bir güçlenme dönemi yaratıyor. 

Parayı alıyorlar çünkü bu para kadınlara veriliyor. Kadınlara daha çok güveniyorlar. Yüzde 98 oranında 

geri dönüşüm var. Ama bu kadınları güçlendirmek için özellikle bizatihi verilmiş bir para değil. Kadınlar 

borçlarına düşkün oldukları için seçiliyorlar. Dolayısıyla bu para geçici bir güçlenme yaratsa bile kadınla 

ilgili uzun vadede bir yük getiriyor. Çünkü yüzde 20’ye yakını parayı kendisi harcamış. Diğeri hep 

erkekler tarafından işletilmiş bu paranın. Kadınlar bir süre sonra borç günü geldiği zaman huzursuz 

                                                
 Akkoç, kredi alanların % 55’nin mikro kredi ile yapılan işe dahil olmadığını sadece % 26’sının işi tek 

başlarına sürdürdüklerini ifade etmektedir. Mikro kredi toplumsal sermaye (dayanışma, fedakarlık gibi) 
adı verilen değerlerle birlikte yürümektedir. Ancak mikro kredinin kadını nesneleştirdiği 
unutulmamalıdır. Mikro kredi projesi cinsiyet ayrımcılığına karşı geliştirilmiş bir proje olmadığı için 
kadınların geleneksel konumlarını değiştirmesi de beklenemez. Bunun yanında Türkiye bağlamında 
cinsiyetler arası eşitsizlik ve bu eşitsizliğin sistematik olarak şiddet üzerinden yeniden üretildiğini 
dikkate aldığımızda bu projenin bu konularla ilgili herhangi bir ön görüşünün olduğunu söyleyemeyiz. 
Çoğu kredi kullanıcısının kadın olmasına rağmen eşitsizlik ve şiddet sorunsallaştırılmamıştır (Bkz: 
Nebahat Akkoç, “Önsöz”, 500 Milyonluk Umut Hikayeleri Mikrokredi Maceraları, Fikret Adaman ve 
Tuğçe Bulut, İletişim Yayınları, İstanbul, 2007). 



 126 

olmaya hatta borç ödeme günü geçtiği için ailesinde kavga dövüş şiddet yaşayan kadınlar bile oluyor (N. 

A). 

KAMER’in yaptığı faaliyetlerin, projelerin temelinde kadın yararının, kadın 

ihtiyaçlarının politikleştirildiğini söylemek gerekir. Örneğin mikro kredi gibi bir aracın 

kadının ihtiyacının gözetilmesi yerine ekonomik geri dönüşün gözetilmesi halinde 

kadını nasıl baskı altına alabilecek bir araca dönüşebileceğini dillendirmek kadını 

merkeze yerleştiren bir sivil toplum kuruluşu için önemlidir. 

1990’lardan itibaren çoğu dernekte, grupta tartışılan kadının ekonomik olarak 

güçlendirilmesi ile statüsünün yükseltilmesi tartışmalarını, görünürlüğü yüksek bir 

dernek olan KAGİDER üzerinden yapabiliriz. Kadının kamusal alanda veya ekonomik 

hayata katılımı, yeni bir söylem olmamakla beraber kadının girişimci olarak varlığı 

Türkiye bağlamında yeni bir söylem olarak karşımıza çıkmaktadır.  

KAGİDER’e yakından baktığımızda 2002 yılında İstanbul’da faaliyete geçtiğini 

ve başlıca misyonunun ekonomik değer yaratan kadın girişimci sayısını arttırma, var 

olan kadın girişimcilerin güçlendirilmesi, dünyayla bütünleşmelerinin sağlanması ve 

nihayetinde Türkiye ekonomisine katkıda bulunmak olduğunu söylemek gerekir (2005-

2007 KAGİDER Çalışmaları; 5). Bu misyon çerçevesinde KAGİDER, kadın 

girişimcileri merkeze almakla birlikte taleplerinin ya da faaliyetlerinin girişimcilikle 

sınırlı tutulamayacağını görmekteyiz. Özellikle 2007 yılından itibaren KAGİDER’in 

misyonunda bir genişlemeden söz etmek gerekir. Bu genişlemede hem KAGİDER’in 

Türkiye’nin gündemine yönelik katılım talebi hem de son yıllarda KAGİDER’in farklı 

kadın grupları ile (KADER, KAMER, Amargi Kadın Akademisi, Mor Çatı gibi) yakın 

çalışmasının payı olduğu gözlenmektedir. 

KAGİDER’in misyon genişlemesini örneğin Kadın Fonunun oluşturulması ve 

bu fonun daha sonra Kadın Girişimcilik ve Liderlik Fonu olarak gündeme gelmesi ile 

örneklendirebiliriz. Kadın Fonu, kaynak yaratmayı ve bu kaynağı toplumsal cinsiyet 

                                                
 KAGİDER Kadın Fonuyla Türkiye bağlamında proje bazında fon sağlayan ilk kuruluş olarak karşımıza 

çıkmaktadır (2005-2007 KAGİDER Çalışmaları: 23). Bu fon kapsamında Amargi Kadın Akademisi, 
Filmmor, Kadınlarla Dayanışma Vakfı, KAMER ve Toplum Gönüllüleri Vakfı gibi sivil toplum 
kuruluşlarının kadınların sosyal ekonomik yaşamlarına yönelik çeşitli faaliyetleri desteklenmiştir. 



 127 

eşitliği konusunda çalışan STK’lara ulaştırmayı hedeflemektedir. 4-5 Haziran 2009 

tarihinde düzenlenen I. Uluslararası Kadın Girişimcilik ve Liderlik Zirvesi sonuç 

bildirisinde ise hem kadının iş hayatına yönelik eğitim programlarının yapılmasına hem 

de siyaset alanında desteklenmelerine hizmet edecek bir Girişimcilik ve Liderlik 

Fonunun (KGL Fonu) oluşturulmasına karar veriliyor. Bu çerçevede KGL Fonunu, 

kadının güçlenmesini sağlayacak politik ve kurumsal bir araç olarak görmek 

mümkündür. 

Kadının ekonomik ve sosyal anlamda güçlenmesini amaç edinen KAGİDER bu 

misyonunu Mayıs 2009 tarihinden itibaren BİZ merkezinde yapmaya başlamıştır. BİZ 

içerisinde ‘girişimcilik ve liderlik eğitimleri’, ‘işimi kuruyorum’, ve ‘işimi 

geliştiriyorum’ seminerlerinin yanı sıra inkübasyon ve danışmanlık hizmeti 

gerçekleştirilmesi hedeflenmektedir. Merkez bünyesinde her yıl 300 kadına girişimcilik 

ve liderlik eğitimi verilmesi amaçlanmaktadır (2007-2009 Faaliyet Raporu: 33 ). 

KAGİDER yönetim kurulu başkanı Onanç, BİZ’in felsefesini şöyle özetliyor: “Farklı 

bireylerin birlikte yaşayabildiği, eşit ve diğerine saygı gösterdiği bir toplumsal yaşam 

kültürünü geliştirmeliyiz. Düşünen, sorgulayan, üreten ve çözümün bir parçası olan 

bireyler olarak BİZ olabilmeliyiz. Kadın üst kimliğimiz ile bunu başarabiliriz” 

(Milliyet, BİZ, Mayıs 2009). Dolayısıyla BİZ her ne kadar girişimcilik ve liderlik 

merkezi olarak oluşturulsa da söylemiyle bütün kadınlara ulaşmaya çalıştığını 

söyleyebiliriz.  

Kadın girişimciliği her ne kadar ekonomik gelirle ilgili gibi görünse de 

KAGİDER, bu söylemi dönüştürmeye çalışmaktadır. KAGİDER başkanı Gülseren 

Onanç, kadın girişimciliğinin anlamını şöyle ortaya koymaktadır:  

Kadın girişimciliği çok geniş kapsamlı bir terim olmuştur. Bu terim kadının kendinden başka 

insanlar için iş yaratma, yeni bir girişimde bulunma ve fikirleri sermaye ile birleştirmenin yerine işsiz ve 

fakir kadının ailenin gelirini yükseltmesine ve mikro kredilere dönüşmüştür (www. kagider.org/Sunumlar. 

asp). 



 128 

Kadın girişimciliği kadının kendi faaliyeti gibi görünse de kadın girişimciliği ile 

topluma sağlanacak katkı KAGİDER’de ön plana çıkarılmaya çalışılmaktadır. Örneğin 

başka bir KAGİDER’li üye KAGİDER profili için şunları belirtmektedir:  

KAGİDER genelde eğitimli bir kitleden oluşuyor. Hem topluma hem de toplum ihtiyaçlarına 

duyarlı kadınlardan oluşuyor (Z. K). 

Başka bir KAGİDER’li, derneğin çalışmaları (ya da genel olarak sivil toplum 

kuruluşlarının) ile toplumu dönüştürmeyi nasıl hedeflendiklerini şöyle anlatıyor:  

Sivil toplum muhakkak her birimizin sosyal sorumluluğu olması gerektiğini düşünüyorum. Sizin 

toplum olarak yani bir birey olarak değil de ona karşılık hep birlikte ne yapalım dediğimizde bir şeyi 

örgütlemenin önemi ortaya çıkar. Çünkü aktivist olarak çalışmanız gerekir diye düşünüyorum. Herkesin 

üstüne düşen budur diye düşünüyorum. Bugün bunu şirketler de idrak etmiş durumda. Bireyler de bunun 

farkında ve bu farkındalığı da artırarak yaşatmak zorundayız. Sadece vergi vererek değil bizzat çalışarak 

da toplumu daha iyiye götürebilmek çabasında olmak zorundayız. Benim buradaki yönetim kuruluna 

olumlu bakmam ve buradaki olumlu çabam da kurucu üye olmak, yönetim kurulunda olmak tüm bunlarda 

kesinlikle bu görüşün bir parçası. Desteklemek ve bu konuda çabalamak zorundayız (G.T). 

KAGİDER’i diğer kadın sivil toplum kuruluşlarından ayıran özelliklerinden biri, 

Türkiye’nin AB sürecini yüksek sesle dillendirmesidir. Bu çerçevede KAGİDER’in 

Mart 2008’de Brüksel’de çalışmalara başladığını söylemek gerekir. Bu adım genel 

olarak KAGİDER’in STK faaliyetlerinin AB’ye katılım sürecinde aktif rol 

oynayabileceklerine dair inancın göstergesi olarak düşünülebilir. KAGİDER’li üye AB 

sürecine yönelik lobi faaliyetlerini şu şekilde ifade etmektedir: 

…(KAGİDER) kurulduğu zaman kadın girişimci ve gelişimi için odaklanmış olarak yola 

çıkmışken buna biz şimdi bir savunuculuk tarafı eklemiş olduk. Bunu da buradaki projelerle -örneğin AB 

Yolundaki Kadın bunlardan biriydi- yapmaya çalışıyoruz. AB’yi savunuculuk, kadın için gereken 

savunmaları yapacak platformları oluşturmak. KAGİDER’in kuruluş misyonunda AB ile olan ilişkilerde 

atılması gereken adımlar vardı ama şimdi belki lobi faaliyetleri ve savunuculuk tarafı daha kuvvetli olarak 

devam ediyor (D.B). 

KAGİDER’li N. G ise derneğin misyon değişikliği üzerinde durmaktadır:  

En büyük hedefimiz kadın girişimciliğini arttırmaktı. Ama biz şu an yolumuzdan sapmış 

durumdayız. Yani ilk kuruluş misyonumuzdan. Şu an politik arenada kendimizi göstermek ve Türkiye’nin 



 129 

politik platformda AB sürecinde etkin olabilmesi için çalışmak ile sınırlı. Daha fazla bir beklentimiz yok. 

Buna focus olunmuş şimdi (N. G). 

KAGİDER’in çalışma, faaliyet ve söylemlerinde AB’nin çağdaşlaşma projesinin 

devamı olarak görüldüğünü söylemek gerekir. Bu çerçevede Türkiye’de birçok alanda 

(eğitim, hukuk, istihdam, kadın gibi) AB standartlarının ve bakış açısının yakalanması 

olmazsa olmaz olarak görülmektedir. G. T, AB standartlarının faydalarını şöyle 

anlatıyor: 

AB’deki bir üye gibi davranmak Türkiye’yi belli bir seviyeye çekecektir. Ki şu anda da çekti. Şu 

andaki bakan çıkıp Türkiye dünyanın 17. ekonomisi diyebiliyorsa bunun altında Avrupa Birliği’nin 

altyapı kurallarıyla oynandığı için buna ulaşılabildiğine inanıyorum. Minimum standart. Evin düzeni. Bir 

ülkede veya Avrupa Birliğinde yaşayabileceksek onların yasalarını kopya edebiliriz. Çünkü onların 

yasalarının güzelliği şu yaşlı değil ve minimumu tarif ediyor AB direktifleri. Genç ortak akılla 

düşünülmüş tek tek AB üyesinin kendi ülke kanunlarının süzgecinden geçmiş bir minimum tarife. Bu 

minimum tarifenin Türkiye tarafından kullanılması bedava bir alt yapı bedava bir yol bedava bir elektrik 

santrali verilmiş gibi bir şey. Dolayısıyla AB direktiflerinin kullanılması veya bize uygulanıyor olması 

Türk ekonomisi ve iş adamının ve iş kadınının önünü açacaktır ki açmıştır (G.T). 

KAGİDER, AB perspektifini yaygınlaştırmayı ve özellikle kadın politikalarının 

devlet politikası haline getirilmesi konusunda faaliyet ve söylemlerini 

yoğunlaştırmaktadır. Türkiye’de kadın hareketinin AB’ye yönelik bakış açısı genel 

olarak birkaç noktada toparlanabilir: 

Türkiye’de kadın hareketi, AB sürecini üç temel ayak üzerinden kullanmaktadır. Bu üç ayak 

“stratejik savunuculuk”, “teknik savunuculuk ve izleme” ve “uluslararası işbirliği” olarak 

kavramsallaştırılabilir. Stratejik savunuculuk, gündem oluşturma üzerinden kendi talepleri doğrultusunda 

yönlendirebilmeyi içerir. Teknik savunuculuk ise yasaların izlenmesi ve çalışma gruplarının oluşturulması 

ile stratejik savunuculuğu destekler (Türkiye’de Toplumsal Cinsiyet Eşitsizliği: Sorunlar Öncelikler ve 

Çözüm Önerileri, 2008: 354 

KAGİDER’in bu çerçevede kadın politikaları konusundaki uluslararası 

kazanımları, Türkiye’de dillendirdiğini görmekteyiz. KAGİDER, Avrupa Kadın 

Lobisinin üyesi olarak Amsterdam Antlaşmasının ‘Kadın Erkek Eşitliğini Ana 

                                                
 Avrupa Kadın Lobisi (European Women’s Lobby), 1990 yılında kurulmuş AB’deki en büyük kadın sivil 

toplum kuruluşudur. Çalışmalarına baktığımızda kadın erkek arasında eşitliği geliştirmeyi hedeflediğini 



 130 

Akımlaştırma’ (gender mainstream) anlayışını hem ekonomik (istihdam ve çalışma 

hayatı) hem de siyasal ve sosyal hayatta (kadın, erkek, engelli ve azınlıkların 

ayrımcılığa uğramaması) uygulamaya konulması için çaba göstermektedir (Türkiye’de 

Toplumsal Cinsiyet Eşitsizliği Raporu, 2008; 320-321). Buna ek olarak KAGİDER’in 

‘Toplumsal Cinsiyet Duyarlı Bütçe’ talebi (Avrupa Parlamentosu 2003 yılında kamu 

bütçesinin toplumsal cinsiyete duyarlı hale getirilmesini öngörür) ekonomi alanına dair, 

kadın bakış açısının politik bir aracı olarak görülebilir. KAGİDER’in bu talebini 

‘uzmanlaşmış bir alanın, söylemsel olarak depolitize bir alanın (ekonominin) sınırlarını 

politikleştirme çabası olarak düşünmek mümkündür.  

Bütçe şekillendirilmesi ve uygulama sonuçları genellikle ayrıcalık doğuran bir işlemdir. 

Vatandaşların çoğunu özellikle kadınları açıkta bırakmaktadır…Bütçeler herkesin ihtiyaçlarının eşit 

olarak karşılanacağı varsayımıyla tarafsız (nötr) bir şekilde ele alınmaktadır. Buna bağlı olarak bütçeler 

gelir ve giderlerin toplamları ile bütçe fazlası veya açığı gibi finansal toplamlar açısından gösterilir ve bu 

yönüyle cinsiyet yansız politika aracı olarak görülmektedir. Çünkü bütçelerde kadınlar ve erkekler için 

herhangi bir husus yer almamaktadır. Eşit olmayan toplumsal cinsiyet ilişkilerinin kadınların ve 

erkeklerin yaşamları üzerine gerçek etkileri ile politikaların farklı etkilerini dikkate almamaktadır. Bu 

cinsiyet yansız görünüm cinsiyet körlüğü (görmezliği) ile tanımlanmaktadır. Bu nedenle cins körlüğü 

(görmezliği) eşitsizliği sürekli kılmaktadır (Aksoy, 2006: 42). 

KAGİDER, kadın duyarlı bütçe anlayışını gerçekleştirmek için lobi faaliyetleri 

yürütmektedir. KAGİDER’li profesyonel bu konu ile ilgili yürütülen çalışmaları şöyle 

ifade ediyor: 

Türkiye’de çok az kurumun ya da akademisyenin bildiği gender budget denilen toplumsal 

cinsiyet duyarlı bütçeleme konusunda çalışmalarımız başladı. Bundan önceki dönemde hazineden 

sorumluyken Mehmet Şimşek’ten söz aldık… Bu kriz nedeniyle biraz sarktı. Sözlerin yerine getirilmesi 

gecikebiliyor ama takip ediyoruz. Bu konuda Dünya Bankası ile ilgili önemli toplantılar yapıldı. 

KAGİDER bu bağlamda devlet bütçesine giren tüm kurumların bütün kalemlerinin ne kadar duyarlı 

olduğu alt başlıklarla ayrıştırılması gerekiyor. Ve bunların artık somut bir gerçek olarak sunulması 
                                                                                                                                          

söyleyebiliriz. Buna ek olarak feminist toplumsal cinsiyet perspektifini AB’nin bütün politikalarında ve 
her seviyede ana akımlaştırma ve gözetleme işlevini üstlenmektedir. AKL’nin çalışmaları şu an 30 
ülkeyi (27 AB üyesi ve 3 aday ülkede) kapsamaktadır. Kadın erkek arasında eşitliği sağlamayı, kadının 
özel kamusal her alanda güçlenmesini ve kadına yönelik her türlü şiddeti yok etmeyi misyon olarak 
belirleyen AKL’nin, genel değerleri şunlardır: Eşitlik, dayanışma, hoşgörü, kararlara katılım eşitliği, 
barış, adalet, güçlendirme, hesap verebilirlik, işbirliği-konsensüs, açıklık-şeffaflık ve bağımsızlıktır 
(http: //www.womenlobby.org). Ayrıca Türkiye, 2004’ten bu yana 47 örgüt temsilcisi ile Avrupa Kadın 
Lobisi Türkiye Koordinasyonu adı altında AKL’nin tam üyesi olarak faaliyet göstermektedir. 



 131 

gerekiyor. Bu genelde yapılmamış. Ama pek çok ülkede bunların ayrımı yapıldı…Bu konuda KAGİDER 

önemli bir lobi faaliyeti yürütüyor (Z. K). 

KAGİDER’in üzerinde durulması gereken noktalardan biri de son dönemlerde 

kadın hareketinden sivil toplum kuruluşları ile olan yakın diyalogudur. KAGİDER 

yönetim kurulu başkanı Onanç, yaptığı iki değerlendirmede KAGİDER’in misyonunu 

adeta özetlemektedir. Bu açıklamalardan birincisi KAGİDER’in kadın erkek eşitliği için 

ağırlığını koyacağı ve “kadının gelişmesini isteyen her birey, her kurum bizim yol 

arkadaşımız” olduğu şeklindeki açıklamasıdır (Hürriyet, 23 Mart 2007). İkincisi 

Onanç’ın KAGİDER’in feminist hareketle ilişkisini değerlendiren açıklamasıdır: “Biz 

KAGİDER’de bir şeylerin farkına vardık. KA-MER’i (Kadın Merkezi) Mor Çatıyı 

gördük. Baktım ki kadın hareketinden insanların bir ortak paydası vardı. Ben de o ortak 

paydayı kendime doğru belledim. O şimdi bazı entelektüeller tarafından feminizm 

olarak tanımlanıyor” (Milliyet, 6 Mayıs 2007). Bu alıntıdan tabi KAGİDER’in feminist 

bir dernek olduğunu çıkarmak mümkün değildir Bu bağlamda KAGİDER, Kadın Erkek 

Eşitliği Komisyonu, AB Kadın Sekretaryası, Cinsiyet Duyarlı Bütçe gibi araçları etkin 

kılmak için mücadele veren liberal gelenekten beslenen kadın hareketine duyarlı bir 

sivil toplum kuruluşu olarak karşımıza çıkmaktadır. Ancak kadının sadece ekonomi 

alanında değil sosyal ve siyasal yaşamda güçlenmesini sağlayacak araçların arandığını 

söylemek, kadın girişimciliğini merkeze alan bir STK için önemlidir. 

5.3. Kadın STK’lar ve Çözüm Modelleri 

5.3.1. Kapasite Geliştirme: Eğitim Faaliyetleri 

KAGİDER, kadın girişimcileri desteklemek ve geliştirmek için kadınlara çeşitli 

eğitim ve destek programları vermektedir. Kadın girişimciliği fikir ve sermayeyi 

birleştirip yeni bir işletme kuran, kendisi dışında istihdam yaratan kadınlar için 

kullanılmaktadır. Ancak son zamanlarda bir yandan hane gelirini arttırıcı faaliyetleri 

diğer yandan mikrokredileri içeren şemsiye bir kavram olmuştur. Dolayısıyla kadın 

girişimciliği hane gelirini arttırıcı ve yoksulluğu azaltıcı program ve projelerin önemli 

bir bileşenidir. Halbuki KAGİDER, kadının bireysel güçlenmesini merkeze almaktadır 

(Toplumsal Cinsiyet Eşitsizliği: Sorunlar Öncelikler ve Çözüm Önerileri, 2008: 183). 

Bu çerçevede KAGİDER’de iş fikri olan kadınlara ‘işimi kuruyorum’ ve ‘işimi 



 132 

geliştiriyorum’ adı altında iki modülden oluşan eğitimler verilmektedir. Örneğin 2007 

yılında Garanti Bankası sponsorluğunda sunulan eğitim projesinde kadın adaylar altı 

gün süreyle girişimcilik eğitimleri almışlardır. Bu eğitimler kapsamında işi tanımlama, 

alıcılar, dağıtım kanalları, pazar tanımları, olumlu imaj geliştirme, üretim hedefleri, 

rekabet, strateji tasarımı, satın alma, satış tahminleri, üretim tahminleri, promosyon ve 

alıcı reaksiyonlarının ölçümü ve fon kaynakları gibi konular sunulmaktadır (KAGİDER, 

Faaliyet Raporu 2007-2009: 19). Kadın girişimci adaylara verilen bu eğitimler kadının 

formel ekonomiye girişinde ihtiyaç duyacağı bir takım teknik bilgileri kapsamaktadır.  

Eğitim programlarına ek olarak KAGİDER, Türkiye’nin ilk inkübasyon 

merkezini kurarak kadınlara işlerini kurmalarına destek olmaktadır. Yılda iki kez 

gerçekleştirilen ve 6 ay süre ile iş projeleri desteklenen kadınlar KAGİDER’de (BİZ 

Merkezinde) ihtiyaçlarını giderebilmektedirler. Bunun dışında girişimcilik eğitimi alan 

kadınlara, eğitim sonrası KAGİDER üyeleri tarafından çeşitli konularda (hukuk, 

yönetim, pazarlama, finans, halkla ilişkiler gibi) danışmalık hizmeti verilmektedir. Son 

olarak bir kişisel gelişim stratejisi olarak mentörlük devreye girmektedir. Bu strateji bir 

girişimcinin diğerine bilgi, deneyim ve bakış açısı aktararak bilgi ve yeteneklerini 

geliştirmelerine ve sonuç almalarına imkan sağlamaktadır (KAGİDER, Faaliyet Raporu 

2007-2009: 19). 

KAGİDER’den inkübasyon desteği alan bir kadın girişimci adayı inkübasyon 

programını şöyle anlatıyor: 

…KAGİDER’in GİRİŞİMCİ GELİŞTİRME programı ile ilgili bir haber okudum. Hemen aradım 

ve ilk telefonla kapılar açıldı. Girişimci geliştirme programına alındım. Girişimcilik konusunda bir 

mentörüm, istediğim zaman gidip çalışabileceğim bir ofisim oldu. Bana ilham veren ve girişimcilik 

konusunda özgüvenimi arttıran başarılı kadınlarla tanıştım. Türk Tezyin sanatlarından esinlenerek 

hazırladığım bayan bluz koleksiyonumun ilk müşterileri de onlardı, yabancı basınla ilk tanıştıran da. 

Alçak gönüllü, paylaşıma açık ve ulaşılabilir kadınlarla, herkesin projelerini rahatça sunabileceği son 

derece donanımlı ve bilinçli bir kurumla çalışma şansım oldu. Günümüz Türkiye’sinde evinin içine, 

kocasının arkasına sıkıştırılan kadınların aksine ben dışarı çıktım (KAGİDER, Faaliyet Raporu 2007-

2009: 21). 



 133 

KAGİDER kadınların iş kurma ve iş geliştirmelerine yönelik eğitimler dışında 

genel olarak eğitim seviyesinin yükseltilmesini ve eğitim sisteminin cinsiyetçi 

stratejilerden arındırılmasını hedeflemektedir. TÜSİAD 2000 raporunda toplumsal 

cinsiyet eşitliği önünde duran engeller okulun yapısı, aktörleri, süreçleri ve gündelik 

yaşamın cinsiyetçiliği yeniden üretme kapasitesi olarak sıralanmıştır. Bu nedenle okul 

ve eğitim sistemi cinsiyetçi mekanizmaları üreten bir alan olarak değil tersine 

farkındalık yaratan bir alan olarak toplumsal cinsiyet duyarlılığını bütün programlara ve 

aktörlere kaynaştırmalıdır (Toplumsal Cinsiyet Eşitsizliği: Sorunlar Öncelikler ve 

Çözüm Önerileri, 2008: 97-98).  

KAGİDER ve TÜSİAD’ın birlikte hazırladığı raporda özellikle eğitim alanında 

geliştirilecek önerilerin sınırlı olduğu kabul edilmektedir. İşte tam bu noktada çözüm 

için önerilen bakış açısı şöyle ifade edilmektedir:  

Gerçek bir dönüştürme, erkeklerle kadınlar arasındaki temel güç ilişkilerinin, ev-içi alan, işgücü 

piyasaları ve siyaset dahil, yeniden yapılanmasını, cinsiyetçi kültürün dönüştürülmesini, doğrudan 

doğruya patriyarkiyi hedefler. Hem nedenlerle hem sonuçlarla mücadele alanında daha kapsamlı bir 

yaklaşımı gerektirir. Böylesi bir mücadelenin olmazsa olmaz koşulu ise, “kadınlar için” getirilecek 

önlemlerden öteye, mevcut erkek iktidarının tüm alanlarını ve erkek yaşam biçimlerini dönüştürmeyi de 

kapsayan bir zihniyet değişikliğidir (Toplumsal Cinsiyet Eşitsizliği: Sorunlar Öncelikler ve Çözüm 

Önerileri, 2008: 103). 

Raporda birçok alanda hem sorunların tespitinde hem de sorunların analizinde 

toplumsal cinsiyet eşitsizliği merkezi bir yer teşkil etmektedir. Örneğin kadınların iş 

gücüne katılımını etkileyen birçok faktör bulunmaktadır. Rapora göre bunların 

                                                
 Örneğin teknik meslek liseler erkek alanı olurken kız teknik ve sağlık liselerinde kadın gettolaşması 

azalmasına rağmen din eğitimi kadınların yoğun olduğu bir alana dönüşmektedir (Toplumsal Cinsiyet 
Eşitsizliği: Sorunlar Öncelikler ve Çözüm Önerileri, 2008: 97). 

 Raporda kadınların işgücüne katılımları ile ilgili rakamsal veriler mevcuttur. 1988-2006 yılları arasında 
kadının işgücüne katılımı önemli bir azalma göstermekte ve Cumhuriyet tarihinin en düşük düzeyinde 
olduğu görülmektedir. 1988 yılında kadınların iş gücüne katılım oranları % 34,3 iken, bu oran 2006 
yılında % 24,9’a düşmektedir. Belirtilen yıllar arasında 15 yaş kadın nüfusu % 35 artarken işgücü 
potansiyeli % 10 artmıştır. AB ülkelerinde 2006 yılında kadınların işgücüne katılım oranları % 57’dir. 
Dünya Ekonomik Forumu Küresel Toplumsal Cinsiyet Uçurumu Raporu (Global Gender Report) 2006 
yılındaki sonuçlara göre –kadınlarla erkekler arasında ekonomik katılım ve ekonomik fırsatlar, politik 
güçlenme, eğitime erişme ve sağlık alanlarında eşitsizliği temel alan – Türkiye 115 ülke arasında 105. 
gelmektedir. Toplumsal Cinsiyet Eşitsizliği: Sorunlar Öncelikler ve Çözüm Önerileri, 2008: 115, 118, 
122). 



 134 

başında kadınların toplumsal cinsiyet temelli iş yükleri ve bakım hizmetleri 

gelmektedir. Özellikle kentlerde kadının toplumsal cinsiyet temelli iş yükleri istihdama 

katılımı azaltmaktadır. İkinci olarak, eğitimde toplumsal cinsiyet temelli eşitsizliklerin 

varlığı önemlidir. Çünkü eğitim kadınların işgücü arzını erkeklere göre daha fazla 

arttırmaktadır. Üçüncü olarak, kamu sektöründeki daralmaya bağlı olarak 

özelleştirmelerle kadınların durumu uzun vadede olumsuz etkilenebilmektedir. Son 

olarak, teknolojik değişmelere kadınların uyarlanması ve kadının düşük ücretlerle 

çalıştırılması kadın istihdamını etkileyen genel faktörler olarak sıralanabilir (Toplumsal 

Cinsiyet Eşitsizliği: Sorunlar Öncelikler ve Çözüm Önerileri, 2008: 157-178). 

KAGİDER’li üye, eğitimli olmasına ve eşiyle aynı işte çalışıyor olmasına 

rağmen toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin gevensizlikle kurulabildiğini ve içselleştirilmiş 

toplumsal cinsiyet anlayışını örneklendiren deneyimini şöyle anlatıyor: 

Ben diş hekimiyim. Eşimle birlikte uzun yıllar çalıştım. Hep erkeğe daha çok güven var 

toplumda. Özellikle kadınlar tarafından. Ama ben bunu aştığımızı düşünüyorum artık. Ama çok mücadele 

etmemiz gerekiyor (B. B). 

5.3.2. Bilinç Yükseltme ve Farkındalık Grup Çalışmaları 

1970’li yıllarda kadınların deneyimlerini (evlilik, boşanma, cinsellik, ırk, sınıf 

gibi) sorunsallaştıran bilinç yükseltme grupları, 1980’lerden sonra gelişen kadın 

hareketi ile tekrar gündeme geldi. Bilinç yükseltme grup tartışmaları, genel olarak 

kadınlar tarafından yaşanılanların eleştirisi (eril iktidar bağlamında) üzerine 

dayanmaktadır. Dolayısıyla kadın erkek arasındaki ilişkilerin verili olduğunu kabul 

etmeyen böyle bir bakış açısı, kadının deneyimleri ve duyguları üzerine odaklanır. 

Mackinnon’a göre ‘kişisel olan politiktir’ analizi bilinç yükseltme sonucu ortaya 

çıkmıştır. Bilinç yükseltme birbiriyle ilişkili dört unsurdan oluşmaktadır. Birinci unsur, 

kadın hem bireysel olarak hem grup olarak erkek egemenliği altındadır. İkincisi, kadının 

ezilmesinin nedeni biyolojik değil toplumsaldır. Üçüncüsü, cinsiyete dayalı işbölümü 

kişisel duygulara kadar kadını belirler. Son olarak, kadınların sorunları grup sorunu 

olarak kadınları içine almaktadır (Mackinnon, 2003: 117-118). 



 135 

Mackinnon, bilinç yükseltme yöntemini toplumsal bir deneyim olarak 

görmektedir:  

Bilinç yükseltme, kadınlar ve erkekler arasındaki toplumsal ilişkilerin anlam dokusuna dikkat 

çeken, bu ilişkilerin verili oldukları anlayışını sorgulayan, dönüştürücü ve eleştirel bir tavırla kadın ve 

erkek kavramlarının anlamını yeniden tanımlayan, yüz yüze gelinerek uygulanan bir toplumsal 

deneyimdir (Mackinnon, 2003: 118).  

Akkoç, farkındalık grup çalışmasının bireysel tarih ile cinsiyetçi aidiyet 

bağlarını nasıl bir araya getirdiğini şöyle anlatıyor: 

Bireyleşme, birey ve bağımsızlık meselesinin orda (farkındalık grup çalışmasında) ne kadar 

önemli olduğunu yeniden yeniden görüyoruz. Çok önemli bir mesele. Çünkü hepimiz ya annemiz 

üzerinden ya bilmem neyimiz üzerinden konuşmuş oluyoruz. En çok orda etkili oluyor. Şiddetin bir 

iletişim yöntemi olamayacağını, aslında karşımızdakine hani mesela en çok sevdiği insanlar çocuklardır 

annelerin ve babaların, ama şiddetin insan psikolojisi üzerindeki derin tahribatını görüyorlar çeşitli 

örneklerle. Ondan sonra o örnekler üzerinden kendi hayatlarında farkındalıklar yaşayıp kendi yaralarının 

da bir şiddet hikayesinden, bir ayrımcılık hikayesinden kaynaklandığını görüyorlar. Orda zaten birden 

dağılıyor kişi. Bu hem iyi hem kötü. İyi çünkü dağılmadan toparlayamayız. Değişim böyle bir şey…Önce 

var olanı mevcut olanı parçalayıp sonra yeniden birleştirebilirsen başarılı oluyor çalışma. Dağılıyor çünkü 

bütün aidiyetlerini sorguluyor. Aileyi sorguluyor, babayı sorguluyor, kocayı sorguluyor, aşireti, etnik 

kimliğini, inancını sorguluyor. Oralardan yeniden çıkmayı beceriyor. Kendisi yeni bir bakış açısı ediniyor 

aslında. Ama tek tek bireylerin değişmesi o bahsettiğimiz bulguların da değişmesine yol açacağı için 

çalışmanın çok önemli bir kısmını oluşturuyor (N. A). 

Grup çalışması, geleneksel patriyarkal yapı içerisinde kadınların ikincil 

konumlarını sorunsallaştırmaktadır. Bunu yaparken kadının günlük hayatında yaşadığı 

dışlamaların etkisini azaltıp kadının kendini ifade edebileceği, gücünü fark edebileceği 

bir ortam sağlanmaktadır. Burada kadın yaşadıkları ile yapısal süreçler arasında ilişki 

kurabilmektedir. KAMER’li kadın grup çalışması ile yaratılan ortamı ve bunun 

sonuçlarını şöyle özetliyor: 

14 haftalık grup çalışmasına şöyle başlıyoruz mesela. Burada ayıplar yok, günahlar yok, bütün 

duygularımızın bütün yaşadıklarımızın suçlusu biz değiliz. Onun için burada doğru yanlış bir hiç şey 

etkili olmuyor. Herkes çok rahat istediğini konuşabiliyor. Zaten bu 14 hafta içersinde de yargılama-

yargılanma yok. Çünkü kimse yargılamıyor…. Şimdi kadınların ikincil konumlarını fark etmeleri için 



 136 

varız aslında. Grup çalışmaları daha çok onun için var. İkincil konumunu fark ettiği zaman zaten kadınlar 

bunu değiştirebiliyor (N. K). 

Farkındalık grup çalışmaları KAMER için kadının hayatını dönüştürücü bir araç 

olsa da kadını kuşatan yapısal ağlar nedeniyle her zaman başarıya ulaşmamaktadır. 

Mackinnon’a göre “bilinç yükseltme, eril iktidarın toplumsal varlığının bir biçiminin de 

kadınların içinde bulunduğunu ortaya çıkarttı. Bu haliyle eril iktidar kadına 

kendiliğinden kabul ettirilen bir şeydir. Kadın kendi kafasında nesneleşmiştir” (2003: 

122). Dolayısıyla kadın eril iktidarı hem evrensel olarak düşünüp kendi hayatından 

uzaklaştırır hem de kendi hayatında somut olarak görüp karşı karşıya kalır. Bu ikilem 

kadını bazen eril iktidarı içselleştirmiş olarak devam ettirmesine katkı sağlamaktadır. Ö. 

Y, bu ikilemin kadınlara nasıl ağır geldiğini şöyle anlatıyor: 

Bazı kadınlar için çok daha zor oluyor konuşmak (farkındalık grup çalışmalarında). 

Konuşamayıp içine attıklarında daha travmatik bir şeye dönebiliyor. Bazı kadınlarda farkındalık 

gerçekten 14 haftada biten bir süreç değil. Bazı şeyleri fark etmeye başlıyorlar. Ama aslında onun 

arkasında devam eden süreçte birçok şey yerine oturuyor. İşte peki fark ettim şimdi, hayatımda ne 

yapmam lazım Kadınlar bunu sorgulamaya başlıyorlar. Bu defa hayatta çizdikleri yolda büyük 

değişiklikler olabiliyor, bu da çeşitli kararları getirebiliyor. Bazı kadınlar için daha hızlı gelişebiliyor bu 

süreç. Bazı kadınlar için daha yavaş işliyor bu süreç. Bazı kadınlar da bize gelip açık açık söylüyorlar; 

ben daha fazla fark etmek istemiyorum. Çünkü değişemem ya da değişmek istemiyorum. Şiddet yaşıyor 

olabilirim ama hayatımı bu şeklinde değişmek istemiyorum diyebiliyor kadın (Ö. Y). 

5.4. Kadın STK’lar; ‘Feminizm’i Anlamlandırma Biçimleri ve Özcülük  

Kadın STK’ların feminizm kavramını sahiplenmeleri daha önce olduğu gibi 

bugün de yeniden anlamlandırmalarla birlikte mümkün olmaktadır. Toplumsal cinsiyet 

analizinin kullanılması, feminizm kavramını ikincilleştirirken, kadın hakları ve 

feminizm arasındaki ilişkiyi de koparmış görünmektedir. Bu günlerde kadın hakları için 

çalışmak, eleştirel söylemden uzaklaşmakta ya da en iyi durumda feminizmin ne olup 

olmadığı üzerine yapılan tartışmalar sonucu kavram sahiplenilmektedir. Bu gelişmelere 

bağlı olarak toplumsal cinsiyet kavramının eleştirilmeden kullanılması ve bağlamından 

kopması ‘kadınlara haklarını verelim’ söylemi ile birleşmektedir. Toplumsal cinsiyet 

                                                
 ‘Kadınlara haklarını verelim’ söylemini Sancar, şöyle açıklıyor: “…Kadın siyasetinin taleplerini dikkate 

almak zorunda kalan kurumsal siyaset toplumsal cinsiyet kavramını biraz böyle nötr ve eleştirel 



 137 

kavramının barındırdığı zıtlıkları (zayıf-güçlü, duygusal-rasyonel, barışçıl-savaşçı) 

STK’lar belli ölçüde sahiplenmekte ve kadına dair özcü bir bakış açısı devam 

ettirilmektedir. Kadının kadın olmasından kaynaklı özelliklere vurgu, şüphesiz kadın 

STK’lar için belli bir çelişkiyi ifade eder. Çünkü faaliyetleri ve var oluşları tam da 

özcülüğe karşı odaklanmak zorundadır.  

Hem KAMER’de hem de KAGİDER’de feminizm kavramı yeniden 

anlamlandırılarak sahiplenilen bir kavramdır. KAGİDER’de söylem “kadınlara 

haklarını verelim” anlayışına yaklaşırken KAMER’de kavram ilk olarak feminizmin 

orta sınıf, Türk ve kentli özelliklerine karşı yerel değerleri ön plana çıkarmaktadır. 

İkinci olarak kavram, kadın erkek iki cinsi belirleyen cinsiyetçi sistemin eleştirisine ve 

yeni bir politika yapma tarzına işaret etmektedir. 

KAMER’li Ö. Y, feminizmin politika yapma tarzına yönelik bir değişime işaret 

ettiğini belirterek kavramın dar anlamından kurtarılması gerektiğini savunmaktadır. Ö. 

Y, KAMER’in feminizmini şöyle ifade etmektedir:  

Ben KAMER’i bir kalıba sokmak istemiyorum. Hatta feminizm içine sokmak belki bir yerde 

haksızlık olabilir KAMER’e. Bu da feminizm genelde çok sınırlı bir şekilde düşünülmesinden 

kaynaklanıyor. Gerçekten KAMER’in duruşu her türlü ayrımcılığa, şiddete, militarizme karşı şeffaflık ve 

katılımcılık içeren bir dünya bakışı. Bir tek kadınları dışarı çıkarmak değil amaç gerçekten politika yapma 

şeklini değiştirmek. Bu siyasi sistemi olduğu gibi değiştirmek. Değiştirme gücü vardır yoktur tartışılır 

ama hedef ideal bu. Sınırlı bir ideal değil bu büyük bir ideal (Ö. Y). 

KAMER’li S. A ve H. A, feminizmin kentli orta ve üst sınıf kadınların faaliyeti 

olmaktan çıktığına işaret ediyorlar. H. A’ya göre KAMER’in feminizmi bölgelerindeki 

yerel kadınlara yakın olmak ve yereli anlamak gibi bir takım özelliklere sahiptir.  

Ayrımcılığı reddetmek bu bizim için çok önemli. Biz bir şey söylerken hani ayıran derken biz o 

şeyleri savunan feministleri de biz yargılamıyoruz. İşte sonuç olarak feministler toplumda şey olur erkek 

karşıtıdır. Erkek düşmanıdır. Ya da eğitim düzeyi çok yüksek kadınlardır. Çok zengin kadınlardırlar. Ya 

da hani çirkin kadınlardır. Ayrımcılığı reddeden değişim ve dönüşüme adım atmış herkes feminist 

                                                                                                                                          
içerikten yoksun bir şey olarak öne çıkardı ve kullanmaya başladı. Erkek egemenliğine karşı olmaktan 
bahsetmektense “kadınlara haklarını verelim” diyen söylemsel bağlamda kullanılmaya başlandı 
toplumsal cinsiyet kavramı. Bu durum aslında kavramın kullanılış bağlamlarındaki yoğun bir siyasi 
mücadelenin varlığına işaret ediyor” (Akis, Özakın ve Sancar, 2009: 252). 



 138 

olabilir. Tabiî ki bir sistem var ve onun erkeğe ve kadına yüklediği roller var. Bizler de bu rolleri oynayan 

figüranlarız. Çünkü kadına demiş ki sen şunu şunu yapacaksın erkeğe de demiş ki sen hükmedeceksin. 

Aslında baktığınız zaman kadına da erkeğe de roller yüklemiş bu sistem. Biz de şu anda sistemi 

sorguluyoruz. Sistemi sorgulayıp oradaki ayrımcı şiddetvari davranışları ya da benzer şeyleri 

uygulamamaya çalışıyoruz…Biz şiddeti reddediyoruz, ayrımcılığı reddediyoruz, çünkü değişim ve 

dönüşümden yanayız. Ama yereldeki şeyleri hiçbir zaman unutmamak lazım. Mesela biz feminizm tanımı 

yaparken herkesin feminizmi kendine dedik. İstanbul’daki ya da Avrupa’daki ya da Ankara’daki bazı 

feminist kuruluşlar bizim buradaki kadınlara ya da bana uymayabilir. O yüzden kadınlar şalvar giyerek de 

feminist olabilirler, türbanıyla da olabilirler. İdeolojik görüşleri ne olursa olsun olabilir dedik (H. A). 

Herkesin feminizmi kendine. Ben feminizmi üzerimdeki şalvarımla ve tarlada çalışarak… 

Feminizm demek işte meydanlarda bağırarak bu feminizm değil. Ayrımcılığa karşı olmak, hiyerarşiye 

karşı olmak. İlkelerim doğrultusunda feminizmi benimserim. Geleneksel rollerin kadına ve çocuğa zarar 

veren yönlerine karşı olan feminizm tanımımız var. Kadının yerel kıyafetini benimserim geleneksel 

düğünlerin kaybolmamasını isterim ama radyodan bir istek istediği için kadının öldürülmesine karşıyım. 

Ayrımcılığa karşı, hiyerarşiye karşı, kadına zarar veren ilkelere karşı çıkmak ve bağımsız durmak. Bana 

göre benim feminizmim bu (S. A). 

Z. S, S. E ve M. Ç, feminizmin ‘erkekleri dışlama’ ve kadını merkeze alma gibi 

yaygın kullanımları olduğunu hatırlatarak son zamanlarda anlamının değiştiği üzerine 

odaklanmaktadır:  

Valla sen bana sen feminist misin dersen valla ben feministim derim. Neden derseniz bir kere 

yaşadıklarımın farkına varmış empati kurabilen, şiddeti kabul etmeyen, ayrımcılığa karşı ve var olan 

hiyerarşinin getirdiği zararların farkındayım. Bunun insanlara olan zararının farkında olduğum için bu 

düşüncemi feministlik olarak algılıyorum. Türkiye’deki feminizm bir zamanlar çok farklı algılanıyordu. 

Bu da topluma mal oldu. Bazen bana siz feminist misiniz? dendiği zaman irkiliyorum. ‘Erkeklere karşı bir 

şey yapmak’ ‘her şeyi kadının yapması’ düşüncesi halen var. Ama şu an Türkiye’deki feminizm 

düşüncesi KAMER’in getirdiği feminizm düşüncesi iyi bir adım, açık bir yol yarattı. En azından eskiye 

nazaran tek cins isteyenler ile işte kırsal alandaki kadınları kurtaracağız diye ifade edilen feminizm 

anlayışından farklı bir yerde. Ama ben her zaman herkesin feminizmi kendine düşüncesini benimsiyorum. 

Ben alanımda ne isem benim düşüncem o şekilde devam ediyor (Z. S). 

Eskiden feminizm deyince erkek düşmanlığı akla geliyordu ben de öyle biliyordum. Ama şimdi 

feminizmin erkek düşmanlığı değil erkekle omuz omuza kendi haklarını korumak için her türlü hakkı 

sosyal haklarını, hukuksal haklarını korumak olduğunu öğrendim. Kendi ayaklarının üzerinde durmak. 

Kendi kararlarını vermek (S. E). 



 139 

Feminizm erkek düşmanlığı değil biz onlarla çok iyi çalışıyoruz ve yan yana yaşıyoruz. Bundan 

bir şikayetimiz yok. Hiçbirini yakmaya niyetimiz yok. Feminist olmak bana göre eşit olmak (M. Ç). 

KAMER’in feminist anlayışını özetleyen birkaç önemli nokta bulunmaktadır. İlk 

olarak KAMER, feminizm kavramının orta ve üst sınıf kadınların tekelinde olmadığını 

göstermektedir. Bu çerçevede feminizmin alt sınıftan kadınlara doğru yayıldığını 

gözlemlemek mümkündür. Kadınlar tarafından feminizmin sahiplenilmesi, özellikle 

yerelin dönüştürülmesi söylemi ile birleşmektedir. Bu yüzden KAMER’de ‘evrensel 

düşünüp yerel hareket etmek’ söylemi çok önemlidir. İkinci olarak feminizm, salt kadın 

haklarına yönelen bir faaliyet olarak değil siyasi bir mücadele ve yeni bir politika 

yapma tarzı olarak anlaşılmaktadır. Son olarak KAMER’ de feminizm, cinsiyet körü 

politikalara ve hareketlere karşı eleştirel bir potansiyel olarak görülmektedir.  

KAGİDER’e baktığımızda kadın hakları ya da kadının birey olarak varlığı ön 

plana çıkmaktadır. Çoğu kez feminizm kavramı ile bağ kurulmadan kadın hakları 

söylemi ortaya konmaktadır. KAGİDER’de feminizm kavramı bazen modası geçmiş bir 

söylem bazen aile birliğini bozacak bir söylem bazen de erkekleşmekle bir 

tutulmaktadır. Bu söylemler feminizme ihtiyaç duyan kadınların kentlerde olmadığı ya 

da şiddet gören veya eğitimsiz bir kadın varsa bunun Güneydoğu ve Doğu Anadolu’da 

olduğu şeklindeki anlayışla birlikte yürümektedir.  

KAGİDER’li S. K, feminizmi bir yandan modası geçmiş bir kavram diğer 

yandan doğulu kadınların ihtiyaç duydukları bir kavram olarak görmektedir. Daha genel 

bir ifadeyle S. K’nın kadın erkek arasındaki ilişkiye dair modernist bir bakış açısına 

sahip olduğu görülmektedir. S. K, düşüncelerini şu şekilde ifade etmektedir:  

Feministlik yapımıza uymaz. Burada yerel kadın dernekleri yeri geldiği zaman feministiz 

diyorlar. Kocasını mevki için ezen o kadın feministtir. Erkeği ezen feministtir. Kimseyi ezmekten yana 

değilim. KAGİDER de ben de feminist değiliz. Feminizm doğru bir yaklaşımdır kötü değildir. Ama 

feminizm geride kalmış bir olaydır. Türk kadının eğitim seviyesi yükselmiştir. Gençlerimiz daha bilinçli 

daha modern. Karşısındaki kadının aynı bilinç düzeyine sahip olduğunu düşünüyor. Kuşak değişti. 

Kardeşlerimizden pay biçelim. 40’lı yaşlara göre 20’li yaşlardaki erkek kardeşimiz daha moderndir. 

Mesela KADER veya Morçatı tamamen feministlerden oluşuyor. Dayak yiyen kadın varsa, içki içip 

karısını döven varsa, çocuğu eziliyorsa, kocasının ailesinden maddi manevi destek alamıyorsa, ilkokulu 



 140 

bitirip ortaokula gerek yok deniyorsa öyle de gerçek bir Türkiye var. Şehirler iyi modern ama Erzurum’da 

Erzincan’da bu olaylar hala yaşanıyorsa feminizm haklı bir taleptir. İş derneği olarak KAGİDER’de asla 

feminizm yoktur. İşin dini, dili, cinsiyeti, ırkı olmaz (S. K). 

KAGİDER’li N. E, feminizm ile aile birliğinin devamı arasında olumsuz bir 

ilişkinin var olduğu görüşündedir:  

KAGİDER olarak bizim için aile birliği çok önemli. Bütün kültür ve değerlerimizle birlikte bir 

şeyler yapıyorsanız önemli. Kültür ve değerlerini yitirmiş hiçbir toplumda mutluluk bulamazsınız. 

Feminist gelenekte ben KAGİDER şemsiyesinin çok öne çıkacağını zannetmiyorum (N. E). 

KAGİDER’in yönetim kurulunda görev alan D. B ve diğer kadın üyeler (B. K, 

Z. K, N. G, B. S. S, F. K, A. B ve F. K) KAGİDER’in feminist bir sivil toplum kuruluşu 

olmadığını ancak kadın haklarından yana bir dernek olduğunu ifade etmektedirler: 

Kendi aramızda biz yaptıklarımızı nasıl tanımlarız diye tartışıyoruz. Biz de kadının sağlam 

durmasını hayata eşit birey olarak özgür birey olarak yer almasını istiyoruz diyoruz. Dolayısıyla biz hep 

özgür birey lafını kullanırız. Özgür birey olarak kalabilmesinin yolu nerden geçiyorsa biz destekliyoruz. 

Veya feminist akım kadının özgür birey olarak kalmasını destekleyici bir şey yapıyorsa kesinlikle 

destekliyoruz. Öyle bir ayrımımız yok. İşte biz feministiz feminist değiliz diye bir söylemimiz olmadığı 

gibi bizim tek bir söylemimiz var: Kadının özgür birey olarak yaşamda yer almasını sağlamak. Hakları 

hukukları açısından biz de kadının eşit olması gerektiğine inanıyoruz (B. K). 

Biz aktivist bir kuruluşuz. Bir şeyler yapmak bir şeyler değiştirmek için politikalar üretiyoruz 

onları takip ediyoruz. Ama bizim aktivist tarafımız daha önemli bence. Ama bunu kadın için yaptığımız 

doğru. Yola çıkışımız böyle. Ama feminist bir kuruluşuz demiyelim. Ben böyle demiyorum (feminist) 

ama denebilir tabi (D. B). 

Feminist açıdan çalışan bir örgütü nasıl tanımlarsınız bilmiyorum ama girişimciliği temel aldığı 

için o açıdan bir hareketi var. Ama kendini tamamen feminist olarak tanımlayan gruplarla birlikteyiz. 

Çoğu aşamada o gruplarla imza verdiğimiz-yönetim kurulu kararıyla- çok destek verdiğimiz 

çalışmalarımız olmuştur… Aslında kadın çalışanın haklarını savunmak, toplumun her karar 

mekanizmasında kadının olmasını istemek bence feminizmin esas özü (Z. K). 

Feminizm farklı algılanan bir kavram. Bir yerde erkekleşmek gibi yani öyle bir bağımsız 

olacaksın ki erkeğe de ihtiyacın yok hiçbir şeye de ihtiyacın yok. Ama ben öyle olduğunu 

düşünmüyorum. Çünkü feminist kadın evliliğe de karşı. Halbuki aile yapısını korumak lazım. Çekirdek 

ailede o yapıyı korumazsınız birilerini yetiştirip sonraki nesillere devredemezsiniz. O insanları 



 141 

yetiştirebilmeniz için önce doğum yapmanız lazım. Kocadan ayrı olarak doğum yapmak toplumsal açıdan 

ters karşılanır. Dolayısıyla aile yapısı içerisinde güçlü kadın olmak lazım. Feminist aileyi reddeden her 

şeyi reddeden kendi yapısını kuran bir anlayış olmamalı (N. G). 

Yani çok feminist olduğumu söyleyemem. Kadın ve erkek var oluşundan beri beraberler. Tek 

kadın için ya da tek erkek için politika üretilmesinden yana değilim. Ama tabi ki toplumun dezavantajlı 

grupları için politika üretilmesinden yanayım. Dezavantajlı gruplar içinde kadınlar olabilir, özürlüler 

olabilir, çocuklar olabilir, yaşlılar olabilir. Kadınları da dezavantajlı gruplar içinde düşünüp kadınlara 

yönelik projeler üretmekse eğer feministlik ben feministim. Ama yok eğer sadece her şeyde kadının ön 

planda olması ise asla değilim. Ayrımcılığa kadar götürenler var asla değilim. KAGİDER nerede burada. 

KAGİDER feminist bir dernek değil. Toplumda kadının ekonomik anlamda özgür ve yeterli olmasını 

isteyen bir dernek (B. S. S). 

Ben KAGİDER’i feminist bir dernek olarak görmüyorum açıkçası. Feminizm çok sıcak baktığım 

bir kavram değil. Kadın bir insandır ve değeri vardır. Bizim asıl derdimiz kadının ekonomideki yerini 

sağlamlaştırmak. Var olan eşitsizlikleri ortadan kaldırmak lazım. Ben varlıklı bir aileden geldiğim için 

eşitsizliklerle karşı karşıya kalmadım (F. K). 

Feminizm gibi bazı sözcükler çok fazla yıpranıyor. Çok fazla üstüne anlam bindiriliyor. Biz bu 

anlam bindirilen şeyler dışında gerçekten somut olarak neler yapılması gerekiyorsa onların yanında yer 

alıyoruz. Yoksa bir tek sözcüğe bağlı belirli bir izmle gidip bundan sonrada onun dar çerçevesi içinde 

anılmak istemiyoruz. Bizim istediğimiz mümkün olduğu kadar eşit imkan ve fırsat eşitliği. Hatta 

toplumda fırsat eşitliğini sağlayabilmek. (A B). 

Kulağıma çok hoş gelmiyor bu kavram. İnsan hakları diye düşünüyorum. Kadın erkek ne fark 

eder. Ama baktığınız zaman kadın çok eziliyor. Özellikle Doğu ve Güneydoğu Anadolu’da. Ben diş 

hekimiyim. Eşimle birlikte uzun yıllar çalıştım. Hep erkeğe daha çok güven var toplumda. Özellikle 

kadınlar tarafından. Ama ben bunu aştığımızı düşünüyorum artık. Ama çok mücadele etmemiz gerekiyor. 

Şu anda yanımızda çalışanların bayan olmaları için uğraşıyorum. Ayrı bir renk, ayrı bir bakış açısı 

getiriyor (B. B). 

N.G’nin aşağıda belirttiği gibi toplumsal cinsiyet rolleri hem ailede hem de 

eğitim kurumlarında benzer özellikler göstermektedir. N. G, bu söylemde toplumsal 

cinsiyet analizini doğrudan erillikle değil, toplumsallaşma ile kurmaktadır.  

Türkiye’de sivil toplum hareketini canlandırmamız hızlandırmamız lazım. Çünkü aldığımız 

eğitim sessiz kalmak tabir caizse çalışkan ama hanım olmak, suskun olmak amirlerimize itaat etmek, 

kocalarımıza itiraz etmemek, itiraz edilmesi durumunda da cezalandırılması şeklinde. Yani ödül ve ceza 



 142 

sisteminin arasına sıkıştırılmış bir eğitim modelimiz var. Dolayısıyla buradan çıkan insanlar bir kere 

suskunluklarını bozabilmek için böyle bir takım sivil toplumlarda seslerini çıkartıp önce kendilerinin 

duymaları lazım seslerini. Ki sonra bulundukları kurumlara faydaları olsun. Aksi takdirde herkes sermaye 

sahibi, yatırımını yapıyor ama orda bir baba bir abi ya da bir amca ailenin birilerinin desteğini arayarak ya 

da onları yanlarına alıyorlar ondan sonra bilgileri, emekleri enerjileri sömürülüyor. Boşanmaya 

kalktıklarında bile kocalarının vermiş olduğu binde bir hisse ile hiçbir şeysiz olduklarını hissediyorlar 

yıllar sonra. Dolayısıyla bu yapıyı hem bozabilmesi için sivil topluma ve buralara üyeliklere ihtiyacımız 

var (N. G). 

Sancar’ın ifade ettiği gibi toplumsal cinsiyet kavramı üzerindeki mücadele 

devam etmektedir: 

Yani toplumsal cinsiyet kavramı herhangi bir eleştiri içermeden kullanılabiliyor. Bu durumun, 

kavramın ortaya çıktığı tarihsel dönemde feminist siyasetin formel örgütlü siyasetin dokularına nüfuz 

etme çabasıyla meşgul olmasından ileri geldiğini düşünüyorum. Kullanılış bağlamlarındaki yoğun bir 

siyasi mücadelenin varlığına işaret ediyor (Akis, Özakın ve Sancar, 2009: 252). 

Feminizm kavramı dışında kadın sivil toplum kuruluşlarında kadına atfedilen 

özellikler çoğu zaman özcülük anlayışı ile birleşmektedir. 

Kadın olmak zor kadın girişimci olmak daha zor. Kadınların erkeklere oranla daha avantajlı 

düşünme biçimleri var. Daha cesurlar daha fazla risk alıyorlar. Tabi bunun altını açtığımızda bir sürü 

faktör var. Zorlayan sebepler olabilir ama sonuç olarak kadınlar projelerini daha çok sahipleniyorlar (D. 

B). 

D. B’nin kadınlara atfettiği özellikler, kadınların biyolojik yapıları gereği bir 

takım özellikler gösterdikleri şeklindeki özcü söylemle birleşmektedir. Kadınların cesur 

ve güçlü oldukları, risk ya da ölçülü risk aldıkları şeklindeki söylemler Sancar’ın 

belirttiği gibi özcülüğe varmaktadır. Sancar, kadın STK’larda yaygın olan özcülük 

nedeniyle kadınların erkek egemenliğini içselleştirmiş olabileceklerini iddia etmektedir. 

…Kadın örgütlerinde çok yaygın bir özcülük var. Yani kadın olmanın kendisi var oluşsal bir şey, 

o kadının cinsiyete dayalı iktidar ilişkileri karşısında nasıl duracağını, kadın olmayı nasıl savunduğuna ve 

sorguladığına bakılmaksızın, kadın olmanın biyolojik hali bir siyasal konum yaratıyormuş gibi 

davranılıyor. Dolayısıyla bir yere bir kadın seçiliyorsa, bir karar koltuğuna bir kadın oturuyorsa mutlaka 

bu feminizm başarısı oluyor. Bu tabi ki ciddi bir özcülük. Bu kadınların erkek egemenliğini ne kadar 



 143 

yeniden ürettiklerini sorgulayacak bir bakış açısı hala havada kalıyor (Akis, Özakın ve Sancar, 2009: 

249). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 144 

VI. BÖLÜM 

YAPISAL DÖNÜŞÜMLER ve POLİTİK ALANLA İLİŞKİ: KAGİDER ve 
KAMER 

6.1. Kadın STK’larda Devletin Yeri ve Yerel Yönetimler 

6.1.1. Otorite Unsuru Olarak Devlet 

Kadın sivil toplum kuruluşları içerisinde devletin varlığı, nasıl tanımlandığı, 

sınırlarının nasıl belirlendiği var oluşsal bir tartışma alanı olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Çünkü devletin ne olduğu veya sınırlarına dair herhangi bir yorum, sivil toplumun 

kendisine ya da özelde sivil toplum kuruluşlarının kendilerine dair bir tanım 

içermektedir. Dahası devletin nerede durduğuna dair bütün tanım ve anlama çabası, sivil 

toplum kuruluşlarının sınıfsal konumları ile toplumsal cinsiyete dair politikaları 

tarafından şekillenmektedir. 

KAGİDER ve KAMER’in devleti nasıl tanımladıklarına dair ya da devletten 

beklentilere dair yorumlarda belirgin bir farklılık olduğu söylenebilir. KAMER’e 

bakıldığında devlet; halkla çoğunlukla karşı karşıya olan, kadınlar gibi bazı grupları 

dahil etmeyen, otorite ve gücü temsil eden ve sonuç olarak var oluş nedenlerini unutan 

bir yapılanma olarak tarif edilmektedir.  

KAMER’li N. A’nın ifade ettiği gibi devlet, halk için var olduğunu unutuyor. 

Buna ek olarak da kadınlar çoğu zaman karar mekanizmasının dışında kalmaktadırlar. 

Seçimler yapılıyor tamam ama bir siyasi partiler yasası var, seçim süreçleri var ki hiçbir şekilde 

katılımcı değil. Kadınlar bu nedenle hiçbir şekilde içinde yer alamıyorlar. Neredeyse birkaç insanın ya da 

birçok insanın verdiği kararlar sonucunda oluyor. Yani tamam seçimler demokrasinin ölçütüdür. Ama 

seçimler hangi süreçlerde yapılıyor, hangi yasalarla yapılıyor bu da önemli. Dolayısıyla bence azınlığın 

iktidarı olan bir devlet var ve halkı kendi tebası gibi gören bir devlet var. Devletin halk için olduğunu 

kavramamış bir devlet var. Ama şunu da biliyoruz. Artık insanlar ya da en azından ben hepimiz için, 

insanlık için çözümün katılımcı demokrasi olduğunu düşünüyoruz ve dolayısıyla devletin sosyalleşmesi 

için elimizden ne geliyorsa onu yapmamız gerekiyor. Diye düşünüyorum (N. A). 

Başka bir KAMER’li olan H. A, devletin cinsiyet hiyerarşisi ile yüklü olduğunu 

ifade ederken devlet diyince aklına ilk gelen kavramları şöyle sıralıyor: 



 145 

Hiyerarşi, hiyerarşi, tepede birileri…Devletin işini yapıyoruz bir bakıma. Mesela kadının 

güvenliğini sağlamak, kadınlara iş olanağı yaratmak sonuç olarak baktığımız zaman belki bu kadınlara 

yönelik pozitif ayrımcılık kısmında bunu da yapması gerekiyor bunu da birkaç yıldır söylüyoruz. Ama 

bundan sonra daha fazla söylemeye başlayacağız. Çünkü birçok kurumda yine o yerlerde erkekler var. 

Kadınlar daha alt taraflarda ve kadın erkek çalışma oranına baktığın zaman erkekler çoğunlukta (H. A). 

KAMER’li kadınların belirttiği gibi devlet, cinsiyet hiyerarşilerinin devam ettiği 

bir yer olarak karşımıza çıkmaktadır. Connell’ın (1998) ifade ettiği gibi aile, sokak ve 

devlet gibi kurumlar cinsiyet hiyerarşilerini barındırırlar. Keane (1994: 36) ise 

toplumsal eşitlik ve özgürlüğü genişletecek toplumsal mücadele ve inisiyatiflerin etkin 

olabilmeleri için sivil toplum üzerinde sermayenin, devletin ve erkek yurttaşların sahip 

oldukları iktidarın azaltılmasını şart koşarken tam bu bağlamda KAMER’li kadın devlet 

içinde ya da genel olarak güç ve sermayeye erkeklerin daha yakın olduklarını ifade 

etmektedir.  

KAMER’li Ö. Y, devletin varlığı itibariyle otorite ve gücü temsil ettiğini 

belirtmektedir. Devlet güç ve otoriteye gömülü olunca bağımsız yapılanmalar olan sivil 

toplum kuruluşları ancak bu otorite ve güç ilişkilerini dengeleyebilecek işlevleri ile 

gündeme gelebilir. Ö. Y’nin ifadesi ile: 

Devlet diyince aklıma otoriter bir yapı geliyor. Çünkü teorik olarak devlet halk için olmalı ama 

bu genelde ters dönebiliyor. Halk devlet için olmaya başlıyor. Bu büyük bir sorun. O yüzden bağımsız 

STK’ların var olması çok önemli. Otoriter yapıyı yıkabilmek ya da sorgulayabilmek için. Şimdi devlet 

yapı olarak vardır, hükümetler değişkendir. Biri gider biri gelir. Ama devletin varlığı bir güç ilişkisini 

getiriyor beraberinde. Yani biri devletin imkanlarını elinde tutan olacak, dağıtan ya da kullanan bir 

şekilde diğerleri de devletin yani halk. İster istemez devlet yapısı olduğunda o otorite yapısı o güç yapısı 

oluyor. Çünkü kim gelirse gelsin…bağımsızlık o yüzden önemli. Çünkü devleti kim kontrol ederse yine o 

güç ilişkisi olacak. Halk ve devlet arasında, halk ve hükümetler arasında. O yüzden STK’lar ancak 

bağımsız kalabilirlerse bu yetkiyi bir şekilde dengeyi kurabilecekler. En azından sorgulayabilecekler 

gücün kullanılma şeklini (Ö. Y). 

Otorite unsuru olarak tasvir edilen devletin zamanla dönüşüm geçirdiği, farklı 

süreçlerden etkilendiği KAMER’de üzerinde durulan konulardan birisidir. Otorite ve 

gücü temsil eden devletin hangi süreçlerden etkilendiğini KAMER’li kadın şöyle ifade 

ediyor: 



 146 

Devlet deyince aklıma ne geliyor. Eskiden olsa daha çok kötü şeyler söylerdim. Otorite gibi 

görüyorum ben. Baskıcı bir otorite gibi. Hani tam Avrupa Birliği’ne giriş süreciyle birlikte değişiklikleri 

de görüyorum. Bu adımlar da önemli. Eskiye göre biraz daha yumuşak biraz daha ılımlı olarak 

görüyorum. Ama yeterli olarak görmüyorum. Daha önce çok görmezden gelirdi (sivil toplum 

kuruluşlarını) (N. K). 

KAMER’li kadınlar arasında devletin otorite veya güç kaynağı olduğu yönünde 

bir görüş birliği olduğunu söylemek mümkündür. Bu bağamda sivil toplum 

kuruluşunun, devletle kurduğu ilişki de netlik kazanmaktadır. Buna ek olarak sivil 

toplum kuruluşlarının kendi sınırlarına dair bir fikir birliği oluşmaktadır. KAMER’li N. 

K, sivil toplum kuruluşlarının sınırlarına dair şunları belirtmektedir: 

Sivil toplum örgütleri yalnız rollerini şaşırmadan gerçekten toplumda var olan sorunun tespiti 

kısmında olmalı. Hani ilk zamanlar çalışırken sanki bu bizim işimiz gibi çalışmaya başladık. Bu işimiz 

sanki biz çözeceğiz gibi. Sonrasında bunun sadece bizim sorunumuz olmadığını fark ettik. Bu tüm 

kurumların ve herkesin sorunu. Ve biz sorunu tespit etmek için varız. Tespit edip işte gerekli kurumlara 

resmi kurumu, sivil kurumu her kimse bunu paylaşarak bunu çözebiliriz. Yani sivil toplum anlayışının 

böyle olması lazım. Ve devleti daha çok sosyalleştirmek, etkisini azaltmak. Bana göre sosyal devlet 

olmalı. STK, toplumdaki sorunu tespit etmekle ilgili kurumların harekete geçmesini sağlayacak. STK’lar 

eski dönemlere göre çok daha iyi bir yerde. Hem sivil toplum örgütlerinin çoğalması anlamında hem de 

mentalite açısından. Hani bu dönüşüm var ama her yerde bu var diyemiyoruz (N. K). 

Devletin otorite kaynağı olarak görülmesi sivil toplum kuruluşunun meşruluğu 

üzerinde belirleyici olurken aynı zamanda sivil toplum kuruluşunun kendini yeniden 

yeniden anlatmasını, ya bağımsız olduklarını ya da politikadan uzak durduklarını 

anlatmalarını gerekli kılmaktadır. 

KAMER’li N. K, bu durumu şöyle anlatıyor: 

KAMER açıldığı günde bölgede tek kadın kuruluşuydu. Doğu ve Güneydoğu Anadolu’da tek 

kadın kuruluşuyduk. Kurulurken biz bağımsızdık ve kendi ilkelerimizi koymuştuk. Çünkü bu bölgede 

bağımsız olmak çok önemli bir özelliktir. Ve çok yabancı bir özellikti. Burada hani çalışmak için taraf 

olmak zorundasın. Ya siyasi kısma, yani partiler kısmına ya da devlet kısmına taraf olmak zorundasın. 

Onun dışında yani siyah ve beyaz onun arası yok burada. Bağımsızlığı anlamıyordu algılamıyordu. 

Aslında KAMER’in ilk üç yılı çok zor geçti. Çünkü biz bağıra bağıra biz bağımsızız, hiçbir yere bağlı 

değiliz. Biz bir kadın kuruluşuyuz. Biz kadınlarla yan yana beraber çalışıyoruz dedik (N. K). 



 147 

Benzer süreç KAGİDER için de geçerli olmaktadır: 

Biz KAGİDER olarak hükümetle, siyaset bizim işimiz değil zaten. Biz bir STK’yız. Bunu 

hükümet kimse onunla doğru diyaloglar, doğru hedefler için varız. Kadın için varız. Kadınlar adına da biz 

bütün düşüncelerimizi yönetimimiz sayesinde aktarabiliyoruz. Basın yoluyla aktarabiliyoruz. Çok sık 

olarak kadınlarla ilgili derneğimizin görüşleri yönetim tarafından basın tarafından aktarıldı (N. E). 

KAGİDER’e baktığımızda devletin varlığının silik olarak görüldüğünün altını 

çizmek gerekir. Bazen ondan bir şey beklenmeyecek bir yapı bazen görünmeyen bir 

yapı olarak karşımıza çıkmaktadır. Böyle olunca KAGİDER’de devlet, samimi 

olmayan, içine kapalı, günün koşullarına hitap etmeyen bir yapılanma olarak karşımıza 

çıkmaktadır. KAGİDER’li D. E, devleti şöyle ifade ediyor: 

Devlet diyince valla çok ciddiye alınmaması gereken kurum en azından ben kendi açımdan öyle 

düşünüyorum. Devletten ne bir şey beklemedim şimdiye kadar ne de benim için bir şey ifade etti (D. E). 

Başka bir KAGİDER’li üye, samimiyetsizlikten –mış gibi yapmaktan yakınıyor: 

Devletten hiçbir şey beklenmez. Devlet şu anda gibi yapıyor- mış gibi yapıyor. Yani AB’ye giriş 

süreci içerisinde dikkat çekmemek için kadına da destek veriyormuş gibi değer veriyor mış gibi yapıyor. 

Ama şu anda kadının sessiz, doğurgan geri planda olmasının düşünülmesi bu misyonu desteklemiyor 

kuşkusuz. Ama desteklermiş gibi yapıyorlar. İşte politik olarak oy kaygısıyla işte AB’deki imajı 

törpülemek için bence burada bir samimiyet yok. Ama ne olursa olsun arkalarını dönmelerindense 

yanımızda yer almaları görüntüsü vermeleri uzun vadede çok faydalı olur (N. G). 

6.1.2. Paydaş Olarak Devlet 

Kadın sivil toplum kuruluşları, yaşadıkları uzun deneyimler sonucu uğraştıkları 

sorunları kendi başlarına çözecek kapasiteden yoksun olduklarını daha doğrusu sivil 

toplum anlayışının da bunu gerektirmediğini öğrendiler. Uğraştıkları sorunlar devlet 

kurumlarının her biriyle, kadının sosyo-kültürel bağlamıyla ilişkili olunca STK’lar yerel 

yönetimleri baskılamayı, devletin kadına yönelik yaklaşımını hedef almaya başladılar. 

Böyle olunca yerel ve merkezi yönetimlerin soruna, taraf/paydaş olarak dahil edildiği 

bir süreç yaşanır. Bu kapsamda ilk mücadele KAMER’in bölgede resmi/devlet 

kurumları tarafından tanınması konusunda yürütülmüştür. Bununla ilgili olarak 

KAMER’li H. A, yerel mekanizmaların konuya dahil edilme sürecini şöyle anlatıyor: 



 148 

Bazen valiliğe gidiyorduk, valilik bize randevu vermiyor, emniyete gidiyoruz geri çevriliyoruz, 

bazen sabahtan akşama kadar valilik kapısında beklediğimiz günler oldu. Ama şu anda baktığımız zaman, 

bu onların işleri ve yapmak zorundalar. Biz Diyarbakır’da bu çalışmayı 11 yıl sonra insanlara kabul 

ettirebildik ve bazı politikaları değiştirmek konusunda yol aldık (H. A). 

Güneydoğu ve Doğu Anadolu’da kadının günlük deneyimlerini konu edinen 

KAMER, bu çalışmanın bir tarafı olarak daha açık bir ifadeyle kadın sorununun tarafı 

olarak devleti görmektedir. Devlet kurumlarının iller bazındaki temsilcileri ve bunların 

sahip oldukları potansiyeli, kadın adına harekete geçirmek KAMER’in kuruluşundan 

beri uğraş verdiği bir konu olarak karşımıza çıkmaktadır. 

KAMER’li Ö. Y, yerel yönetimlerin sürece dahil edilmelerinin nasıl uzun bir 

çabanın sonucu olduğunu şöyle anlatıyor: 

Bazı şeyler elde edildikçe yani belki yöntemlerde değişiklik olabiliyor. Mesela bundan on yıl 

önce bir polisle ya da sosyal hizmetlerle, valilikle onlarla iş birliği yapmak hayal edilebilir bir şey değildi. 

Bunun için ilk amacımız onlara görevlerini anlatabilmekti. Bayağı bir yol aşıldı buralarda. Yani şu anda 

işbirliği yapmayıp insanları reddedecek bir devlet kurumu çok azdır ya da yoktur. 2006’da çıkan 

Başbakanlık Genelgesi çok büyük bir kazanımdı, KAMER için. Bu genelge çıktıktan sonra artık 

elimizde bir belgeyle gidiyorduk kaymakama. Bakın başbakanlığın çıkardığı genelgede de bunları bunları 

yapmanızı talep ediyor. Bir şeyle gittiğimizde gerçekten işimiz daha kolaylaştı (Ö. Y). 

Başka bir KAMER’li yerel ve ulusal mekanizmaların nasıl uluslararası 

mekanizmalar tarafından baskılandığını şöyle ifade ediyor:  

Son zamanlarda yine AB süreciyle birlikte ortak çalışmaya yan yana durmaya özen gösteriyor 

(devlet kurumlarından bahsediyor). Bu nedenle zaman zaman bazı çalışmalarda ortak projelerde yer 

alıyoruz. Dediğim gibi bu bir adımdır. Ama yeni yeni bir şeydir bu. Mesela daha önce ortaklaşa bir 

çalışma yaptığımız zaman yine beni kendi memuru gibi görmeye başlıyor. Mesela Batman’da böyle bir 

şey yaşıyoruz şu anda. Bir proje var Sosyal Hizmetler Müdürlüğü’yle birlikte yaptığımız bir proje. 

İnanılmaz sıkıntı yaşıyoruz. Adam seni kendi memuru gibi görüyor. İşte orda bayağı bir sıkıntı yaşıyoruz. 

Mesela şöyle bir şey diyoruz. Biz sivil toplum örgütüyüz çalışmamızda böyledir. Biz kendi içimizde 

gerçekten bağımsız ve özerk çalışıyoruz. Hani prosedür bir şekilde anlaşma yoluna gidiyoruz fakat kendi 

memuru gibi davrandığı oluyor. Bir süreç lazım daha buna. Bu zor süreci geçiyoruz şu anda (N. K). 

                                                
 2006/17 sayılı Başbakanlık Genelgesi, Kadına Yönelik Şiddet Hareketiyle Töre ve Namus 

Cinayetlerinin Önlenmesi İçin Alınacak Tedbirler ile ilgilidir. Bu genelgede koordineli olarak çalışması 
gereken kurumlar, koruyucu ve önleyici tedbirler hakkında öneriler yer almaktadır.  



 149 

KAGİDER’de de benzer şekilde sorunun çözümü için devlet kurumlarının, 

devlet temsilcilerinin katılımı ve devletin paydaş olarak yer alması gerektiği anlayışı 

paylaşılmaktadır. Her ne kadar daha önce belirttiğimiz gibi devlet, samimi bulunmasa 

da, silik bir görünüm sergile de varlığı kaçınılmaz olarak istenmektedir. Yapılan bir 

toplantıda bakanlıktan bir temsilci ya da bakanın bizzat katılması, açılış konuşmaları 

içerisinde bir bakanın mesajı destek olarak kabul edilmekte ve istenmektedir. 

Milletvekili olan KAGİDER’li bir üye bu durumu şöyle anlatıyor: 

KAGİDER’in bakış açısı; işte bugün gördüğünüz gibi bu gün herkes toplantılarda. Devlet gelir, 

destek verir, katılır. Devlet olmadan bir şey yapamazsınız. Aslında politikalar STK’lar da oluşur. STK’lar 

da kadın konusunda yapılması gereken ya da kadın istihdamını arttırmak konusunda yapılması 

gerekenleri siz düşünürsünüz, projelendirirsiniz bunu kamu otoritesine götürürsünüz (B. S. S). 

KAGİDER’li üye D. E, başarı için devlet kurumlarıyla uzlaşmanın gerekli 

olduğunu şöyle belirtiyor: 

Bizim şu andaki çalışmalarımızda kişi olarak değil örgüt olarak, bir STK olarak derneğin 

hedefinin, amacının belirlenmesi önemli. O hedef doğrultusunda devletin organlarından kurum ve 

kuruluşlarından maksimum ölçüde faydalanmak gerekiyor. Yani onlarla olan ilişkilerde elbette ki 

değerleri kaybetmeden, öz değerlerden taviz vermeden, uzlaşmacı bir tutum sergilemek gerekiyor. 

Başarıya ulaşmak için…KAGİDER adına bişey söyleyemiyecem ama mevcut duruşları itibariyle çok 

fazla muhalefet olmadan ama çok da yakın olmadan uzlaşmacı bir tutum sergileyerek amaca ulaşma 

tarzında bir yol izlediklerini düşünüyorum (D. E). 

Dernekle devlet arasında çıkar birliğinin olduğunu söyleyen başka bir 

KAGİDER’li üye, sivil toplum ile devletin ortak payda etrafında birleştiklerini iddia 

etmektedir: 

Çünkü devlet bir karar mekanizması ve etkin bir organ. Ve bu etkin organın en iyi şekilde kadın 

girişimi lehine kullanılması lazım. O yüzden devletle herhangi bir çıkar farklılığı yerine ortak çıkarımız 

var. Hangi devlet olursa olsun hangi parti olursa olsun kadın girişimini desteklememesi bugünün 

dünyasında nerdeyse mümkün değil. KAGİDER’in de bu açıdan hükümete hizmet ettiğini düşünüyorum 

(G. T). 



 150 

Devlet bir yandan otorite unsuru olarak görülürken diğer yandan bir kenara 

atılmayan, dışlanmayan bir kurum olarak karşımıza çıkmaktadır. Fraser’a göre daha 

önceki feminist talepler, devleti dönüştürmeye odaklanmıştır. 

…Devlet kurumlarını tamamen reddetmedi. Tersine, feminist değerleri bu kurumlara aşılamaya 

çalıştılar ve sivillere yetkiler sunan katılımcı demokratik bir devlet tasavvur ettiler…Dolayısıyla hedef, 

devlet kurumlarını dağıtmaktan ziyade onları, toplumsal cinsiyet eşitliğini teşvik eden ve hatta buna 

zorlayan organlara dönüştürmekti (Fraser, 2009: 7) 

Fraser’ın bu analizi 60’lı yılların kadın örgütlenmelerine dayanmaktadır. 60’lı 

gelenek ya da daha özel bir ifade ile ikinci dalga feminist hareketin özellikleri, 

Türkiye’de 70’li 80’li yıllardan sonra filizlenmeye 1990’larla birlikte yaygınlaşmaya 

başladı. Örneğin hem KAGİDER’li hem de KAMER’li kadınlar devleti ‘otorite’ unsuru 

olarak görmelerine rağmen bunun devlet kurumlarının dışlanması anlamına gelmediğini 

görmekteyiz. Devlet ya da devlet kurumları dışlanacak bir mekanizma olarak değil 

dönüştürülecek ya da desteği alınacak bir mekanizma olarak görülmektedir. 60’lı 

yılların karakteristik özellikleri Türkiye’ye geç ulaşsa da neoliberal politikaların 

karakteristikleri eş zamanlı olarak gözlenmektedir. Fraser’a göre ‘bürokratik 

paternalizmin feminist eleştirisi neoliberalizm tarafından iyileştirildi’. 

Düşük faizli kredilerin birden artması ise bu ikilemi örnekler. Dirençsizliğe sevk eden yukarıdan 

aşağıya devletçiliğin aşırı bürokrasisine karşı, güçlendirme ve aşağıdan katılım gibi feminist değerleri 

öneren bu projelerin mimarları, bireyin kendi kendine yetmesi ve toplumsal ağ oluşumları arasında, STK 

yönetimleri ve piyasa mekanizmaları arasında yenilikçi bir sentez ortaya attılar (Fraser, 2009: 12). 

Kadın örgütlenmelerinin sahiplendiği güçlendirme ve aşağıdan yukarıya katılım 

her ne kadar Fraser’a göre neoliberal söylemle birleşse de ‘devleti duyarlı yapmaya’ ya 

da görevini yapmaya yönelik çağrıları tüketmemiştir. Zire hem KAGİDER’de hem de 

KAMER’de devletin görevini yerine getirmesi anlayışı hakimdir.  

                                                
 Birinci Dalga Feminist hareket daha çok kadının oy hakkı, miras ve işe girişte eşitlik talebi üzerine 

yoğunlaşmıştır. İkinci Dalga Feministleri mücadelelerini ataerkil baskıdan özgürleşme olarak ortaya 
koymaktadırlar. Genel olarak eşitlik, oy hakkı ile sağlanmadı. Bu yüzden mücadele alanı kamu 
yaşamının ötesinde sembolik olarak ‘kadın bedeni’ üzerinde yapıldı. İkinci Dalga Feministleri 
patriyarkal özelliklere gömülü sosyal yapı ve kurumları işaret etmişlerdir (Jane Pilcher and Imelda 
Whelehan, (2004), Fifty Key Concepts in Gender Studies, Sage Publications, pp: 144-145). 



 151 

KAMER’li Ö. Y, işlerinin devleti göreve çağırmak olduğunu şöyle anlatıyor: 

(Devletin) tarif edilen görevlerini yapmalarını istiyoruz. Neticede bizim yaptığımızda o. Yasalar 

var. Belli görevler verilmiş. Sosyal hizmet ya da halkı koruma…bunları yerine getirmesi. lazım Yani 

yapmaya çalıştığımız şey o. O yüzden sürekli devlet kurumlarıyla ilişki çok önemli oluyor. Sürekli bir 

farkındalık yaratmaya çalışıyorsunuz. Çünkü aynı direnç bu ayrımcı zemin, geleneklerin getirdiği o 

direnç var. Yani devlet kurumlarında da var. Devlet kurumlarında çalışanlarında da var. O yüzen sürekli 

devam eden bir çabamız var (Ö. Y). 

KAGİDER’li üye devletin işini ve varlık sebebini şöyle anlatıyor: 

Devlet bir yerde seçtiğiniz görevlendirdiğiniz insanların sizin için bir takım projeler yapması. 

Böyle bir merci olması gerekirken yurtdışında böyle biz de biraz daha statüsü farklıdır. İşte bu STK’lar da 

belki o dengeyi sağlarlar. Belki bir yerde bir danışman, bir kontrol mekanizması mı olur? Acaba diye 

düşünüyorum. Halk olması gerekir sonuçta. Kontrol halktadır (F. E. K). 

6.2. Kadın STK’larda Kimlik Sorunsalı 

6.2.1. Temsil Sorunu Olarak STK 

KAGİDER üyeleriyle yapılan derinlemesine görüşmelerde, Türkiye’deki iş 

kadınlarının temsil edilmesi, Türkiye’nin dışarıda yani AB gibi platformlarda temsil 

edilmesi ya da içerde iş kadınlarının diğer kadınlara model olması gibi birbiriyle ilişkili 

bir temsil sorununun gündemde olduğunu görmekteyiz. 

S. K, KAGİDER’in uluslararası platformlarda Türkiye’yi temsil ettiğini ifade 

etmektedir: 

Biz iki yıl önce AB Parlamentosu’nda bir konferans düzenledik. O konferansın aynısı her yıl 

tekrarlandı. Türkiye’den bir bakış açısı getirdik. Türkiye’den katılmak isteyenlerle gidildi. Tabi orada bir 

derneği temsil ediyorsunuz gidenler önemli. AB Parlamentosu üyesi Emine Bozkurt himayesinde yapıldı. 

Yoksa elinizi kolunuzu sallaya sallaya AB Parlamentosu’na giremezsiniz. Avrupa’da bir sürü Türk 

işveren var. Ama bizim hedefimiz Türkiye’yi temsil etmek. KAGİDER dışarı çıktığı zaman Türkiye’dir 

(S. K).  

Temsil etme gücü üzerinde durulurken; derneğin kapasitesi ve derneğin 

yoğunlaştığı konu itibariyle ‘tek olduklarını’ söyleme, derneğin temsil etme gücü ve 



 152 

isteği ile yakından ilişkilidir. D. B, S. K ve D. E, KAGİDER’in hem misyonu itibariyle 

hem de temsil gücü nedeniyle benzersiz olduğunu ifade etmektedirler: 

Şimdi KAGİDER dünyada bile örneği olmayan bir kadın girişim sivil toplum kuruluşu. Kadın 

sivil toplum kuruluşu. KAGİDER’in bir örneği dünyada yok bir benzeri yok. Türkiye’de de bildiğiniz 

gibi değişik konuları inceleyen kadın sivil toplum kuruluşları var ama bizim gibi bu misyonu üstlenmiş ve 

birkaç misyonu üstlenmiş bir başka dernek daha yok. Dolayısıyla biz ancak kendimizi kendi 

yaptıklarımızla mukayese edebiliriz (D. B). 

Ciddi şekilde örnek oluşturmak. İşte biz böyle böyle iş kadınlarıyız. Biz böyle bir dernek kurduk. 

Siz de bize gelin katılın. Hep beraber katılıp yaygınlaştıralım. AB sürecinde çok etkin bir konumda. 

Brüksel bürosunu açtı. Çok güzel lobi faaliyetleri yürütüyor. Ordaki bütün iş kadınları dernekleriyle 

irtibat halinde. TÜSİAD bürosuyla yan yana. Bu sorun tek bizde yaşanmıyor. Avrupa’da da yaşanıyor. 

Dünyanın her yerinde sorunlar yaşanıyor... Garanti Bankası sponsorluğunda KAGİDER, genel 

başkanımız bir sunum yaptı. Türkiye’den örnek bir iş kadınları, ABD’de Washington’da çok güzel bir 

sunum yaptılar. Dünya çapında böyle bir şeyi, Türkiye’den böyle bir derneğin böyle bir sunum 

yapabilmesi çok güzel bir şey. Bunu dünyada da bir sürü dernek var bir tek KAGİDER yapabildi. Demek 

ki kabul görmüşüz ki çalışmalarımız etkili olmuş ki bunu yapabildik (S. K). 

KAGİDER’in var olması yurtdışında temsil açısından çok iyi. Makro bakıyorlar derken aslında 

bu bakıştan şikayetçi değilim. Sadece bir dernek hem makro bakabilmeli hem yereline kadar inip 

detayları da görebilmeli. Türkiye’deki kadın girişimciliği ile alakalı bir temsil. Yani derneğin yurtdışında 

temsil edilmesi derneğin yurt dışında temsile sahip olması önemli (D. E). 

KAGİDER’e hem Türkiye’deki kadınları temsil etmesi hem de genel olarak 

dünyada kadınları temsil etme gibi bir misyon yüklendiğini görmekteyiz. Öyle ki bu 

temsil meselesi bazen diğer konulardan öncelikli olarak görülebilmektedir:  

Tabi ki Türkiye adına dünyada kadınları temsil etmeye çıkınca KAGİDER’in çok öncelikli 

olması ve her geçen yıl üye sayımızın profiliyle birlikte yükselmesi hem üye sayımızın hem profilimizin 

her geçen gün daha fazla kaliteli olması yükselmesi derneğin doğru yolda olduğunu gösteriyor. Bize 

kurumsal şirketler ve diğerleri de bizim derneğimize üye olmak istiyorlar. Bunlar da bizim hoşumuza 

gidiyor (N. E). 

A. B, KAGİDER’in benzersizliğini yaptığı faaliyetlerde ilk olmaya 

bağlamaktadır: 



 153 

Birebir kadın erkek eşitliği üzerine çalışmak değil. Bunu başka dernekler de yapıyor. Ama bizim 

istediğimiz bunun zeminlerini hazırlamak. Bu nasıl oluyor parlamentoda oluyor. AB’de oluyor. Dünya 

temsilinde oluyor. Ve bu günde bu zirveyle ilk defa girişimcilik ve liderlik zirvesiyle ilk defa olarak bütün 

dünyada artık böyle bir organizasyon oldu. Dünyayla birlikte kadın girişimciliğinin yeni gelişen bir 

misyonu oldu (A. B). 

Derneğin temsil etme yeteneği, iş sahibi kadınların ‘öteki’ kadınlara rol model 

oluşturması bağlamında da görülmektedir. Buna ek olarak bütüncül olarak Türkiye’nin 

kadın bakış açısını temsil etme üzerinde de etkili olduğunu görmekteyiz. 

KAGİDER’in her şeyden önce bir rol model olduğunu düşünüyorum. Kuruluşunda yer alan 

kadınlar toplumda kendini ispat etmiş, iş hayatında var olmuş, başarı elde etmiş. İş fikri ile veya 

projeleriyle zaman içinde oturtmuş ve bunu yanında istihdam sağlayacak seviyeye getirmiş kadınlar. Bu 

kadınların topluma rol model olması ve kendileri gibi olmak isteyen kadınlara mentörlük yapması. 

KAGİDER’in bence en büyük vizyonu budur. Ve bunu zaman zaman hepimiz yaptık. Hala da yapıyoruz 

(B. S. S).  

Yurtdışı networkumuz bundan 4-5 sene evvel KAGİDER’i Dünya Kadın Girişimciler 

Derneği’ne üye yaparak hatta bir Glasgow seyahatine buradan 7 kişilik grupla beraber giderek başlattık. 

Orada Türkiye’nin kadın görüşünü, Türkiye’deki kadınların görüşünü, KAGİDER’in görüşünü 

misyonunu ortaya koyarak tanıttık. Üye olduk. Ondan sonra da ilişkilerimiz devam ediyor. Türkiye’deki 

kadını temsil ediyor dersek KAGİDER’in yükü ağır olur tabi. KAGİDER Türkiye’deki girişimci veya iş 

hayatına yönelik kadını temsil ediyor (F. K). 

6.2.2. Aidiyet Sorunu Olarak STK 

Görüşme yapılan kadınların sivil toplum kuruluşu içerisinde neden yer 

aldıklarını, sivil toplum kuruluşu ile geliştirdikleri ilişkinin nasıl geliştiğine bakmak 

kadın-sivil toplum kuruluşu arasındaki ilişkiye dair derin bir bakış sağlamaktadır. 

Kadının bir sivil toplum kuruluşu içerisinde yer alması neyi ifade ediyor? Sivil toplum 

kuruluşunda yer almasının kendisine sağladığı bir yarardan ya da bir statüden 

bahsedebilir miyiz? Kadın kendi deneyimleri ile sivil toplum kuruluşu arasındaki 

ilişkiyi neyin dolayımıyla kurmaktadır? Bu kısım bu gibi sorulara odaklanmaktadır.  

KAMER’li N. K, KAMER’e niye gidip gelmeye başladığını şöyle anlatıyor: 



 154 

Aslında burada eşler parti falan çok izin vermezler (Doğu’da). Ama mesele Kürt partisiyse 

kocalar seni biraz daha esnek bırakabilir. O yerlere gidip geldiğimde şunu fark ettim. Ben niye gidip 

geliyorum. Ben kocamın partisidir, kocam seviyor diye gidip geliyorum aslında. Başka partiye gitsem 

asla izin vermez. O süreçleri kendi kendime sorabiliyordum yani. Ama hani yalnızsın ya, sana destek 

olacak kimse yok. Zamanla zaten geleneksel kurallar o kadar ağırdır ki senin aykırı söylediğin bir şeyle 

çok kötü yargılanabiliyorsun. Konuşamıyorsun konuşamadığın zamanda zaten kendi iç dünyanla sadece 

hesaplaşıyorsun. KAMER işte bu duygularımı paylaşabildiğim bir yerdi. Beni anlayan bir yerdi. Ve 

benim gibi düşünen kadınların yeriydi (N. K). 

Kadının kendi sorunlarına benzer sorunlar yaşayan kadınlarla bir araya gelmesi, 

yaşadığı kültürün kadına bakış açısını sorgulaması, kadın olarak cinsiyet körü olan 

politikaları eleştirmesi ve bunu bir sivil toplum kuruluşu içersinde yapması, kadın 

politikası açısından dönüştürücü bir etkiye sahiptir. KAMER’li bir başka kadın, Kürt 

hareketinin cinsiyet körü olduğuna dair bakış açısını şöyle ortaya koyuyor: 

Biz bağımsız duruyoruz. O dönemlerde hani burdaki Kürt hareketi var Kürt sorunu var. Siz 

nerden çıktınız, nerden çıktı şimdi bunlar diyorlar. İşte bizim vardır ya içte yaşadığımız sorunlar gizli 

kalır. Hani kol kırılır yen içinde kalır. Çok fazla insanların bilmesi gerekmiyor. Ama o toplantılardan 

sonra tabi herkesin bir duyarlılığı oluştu. Hani o kadın kuruluşları da şu anda onlarda çok sıcak 

bakmıyorlar. Çünkü onlar da sorunlarımızı kendi içimizde çözmeliyiz mantığıyla yaklaşıyorlar. Ama 

birkaç yıllık gelen bir süreç var. Hiçbir şey kendi içimizde çözülmedi yani. Çünkü şiddet halen yaşanıyor, 

devam ediyor (H. A). 

KAMER’li N. K, şiddete karşı olan kadın bakış açısının milliyetçiliğe karşı 

mesafeyi nasıl derinleştirdiğini dile getirmektedir:  

(KAMER) Duyguların saklamadan dile getirildiği, yargılanmadan dinlendiği bir yerdi. KAMER 

bana bunu kattı. Duygularımı yaşamımı benim her şeyimi çok rahat paylaştığım ve yargılanmadığım bir 

süreç. Bu benim ifademi geliştirdi. Bu benim özgüvenimi geliştirdi. Bu benim dünyaya bakışımı 

değiştirdi. Hani bu bölgede yaşıyorsan istesen de istemesen de milliyetçi oluyorsun. Buna Türkiye’nin 

batısında baktığın zaman Türk milliyetçisi oluyorsun. Türkiye’nin doğusunda doğduğun zaman Kürt 

milliyetçisi olarak doğuyorsun bu böyledir. Bu değişmez. Bir kere o yönümü çok törpüledi. Çünkü sen bir 

şey yaşıyorsun ona karşı bir şey geliştiriyorsun. Çünkü milliyetçiliğe karşı milliyetçiliği getiriyorsun. Bu 

inanılmaz bir şey ki şiddeti şiddetle karşılamak gibi bir şeydir. Öyle bir duygudur ki. Mesela oralarda beni 

çok törpüledi. Orda beni çok geliştirdiğine inanıyorum (KAMER’in) (N. K). 



 155 

Aidiyet duygusunun KAMER’de yer almasını sağladığını söyleyen bir diğer 

KAMER’li kadın, gücünü benzer deneyimler yaşayan kadınlardan aldığını şöyle 

belirtmektedir:  

Kendi açımdan baktığım zaman bir yere ait olmak çok önemli. Hani aidiyet duygusu inanılmaz 

insanı böyle bir yere ait hissetmediğin zaman inanılmaz bir boşlukta sallanıyor olarak görüyorsun 

kendini. Ve kafamda oluşturduğun o beklentileri bu çalışma içinde bulup örtüştürmek de benim için çok 

önemli. Hani bir kere yalnız olmadığını bilmekte inanılmaz bir güç veriyor sana. Hani yalnız değilsin. 

Canın sıkıldığı zaman, bir şey olduğu zaman tökezlediğin zaman hani biliyorsun ki yanında birçok 

arkadaşın var ve sana güç veriyorlar. Belki bazen bir yerlerde sürünüyorsun ağlıyorsun sonra zırlıyorsun 

ama kalkman gerektiği konusunda da sana güç verecek arkadaşların var. Ne bileyim hani sallandığın 

zaman koluna destek verecek birileri var. Hani onun varlığını bilmek de benim için çok önemli (H. A). 

KAMER’de yürütülen çalışmalarda geleneksel aidiyet yapılarını sorgulatan 

özellikler önemli görülmektedir. KAMER’li kadın KAMER’de yürütülen çalışmalar 

sonrası kadınlarda yaşanan dönüşümü şöyle anlatıyor:  

Değişim böyle bir şey. Önce var olanı mevcut olanı parçalayıp sonra yeniden birleştirebilirsen 

başarılı oluyor çalışma. Dağılıyor çünkü kadın. Bütün aidiyetlerini sorguluyor. Aileyi sorguluyor, babayı 

sorguluyor, kocayı sorguluyor, aşireti, etnik kimliği, inancı sorguluyor. Oralardan yeniden çıkmayı 

beceriyor. Kendisi yeni bir bakış açısı ediniyor aslında (N. A). 

Yürütülen çalışmalar kadında bir aidiyet dönüşümüne yol açmakla birlikte bu 

süreç kadınlık durumunun sorgulanmasını da içermektedir. Ö Y, kadınların şiddeti 

bireysel sorgulamadan yola çıkarak nasıl bir grup sorununa dönüştürdüklerini şöyle 

anlatıyor: 

Bu kadınların çoğu KAMER’de çalışan, KAMER’li kadınların çoğu kendi şiddetlerini fark etmiş 

ve onu bir şekilde dönüştürüp bu çalışmanın parçası olmuş kadınlar. Hepimiz öyleyiz ben de öyleyim. 

Şiddet çok farklı şekillerde geliyor. Kadına yönelik şiddet ve ayrımcılık hem evde yaşıyorsunuz hem 

mahallede hem sokakta hem iş yerinde, her yerde yaşanan bir şiddet. Kadınlar ondan güç alıyorlar fark 

ediyorlar, birbirlerine dayanarak bunun üstesinden gelebiliyorlar. Sonrada buldukları güçle, aldıkları 

güçle başka kadınlara ulaşmaya çalışıyorlar. Benim için de çok önemli bir yer oldu (Ö. Y). 



 156 

6. 3. Örgüt İçi Katılım ve Profesyonelleşme  

6. 3. 1. Profesyonelleşme Süreci ve Profesyonel Katılım  

Profesyonelleşme, sivil toplum kuruluşlarında faaliyet gösterenlerin yanı sıra 

sivil toplum kuruluşlarının faaliyetleri ile yakından ilgilidir. Profesyonelleşme süreci bir 

yandan sivil toplum kuruluşlarının yapısal dinamiklerini diğer yandan sivil toplum 

kuruluşlarının faaliyetlerini, etki alanlarını ve yayılma sürencini belirlemektedir. Bu 

bağlamda bir faaliyeti yapmak ile profesyonelleşme arasındaki ilişki STK’nın eylem 

tarzını belirlemektedir. Bir sivil toplum kuruluşunda çok sayıda gönüllü ya da 

profesyonel bulunması neyi ifade eder? Sivil toplum kuruluşlarına profesyonellerin 

dahil edilmesi sivil toplum kuruluşu mantığı içinde nasıl yorumlan malıdır? Bu iki soru 

bağlamı, profesyonelleşme ile sivil toplum kuruluşu arasındaki ilişkiyi 

sorunsallaştırmak adına önemlidir. 

Sivil toplum kuruluşlarının özellikle yardım konularından uzaklaşması giderek 

toplumsal yaşama müdahil olma süreci, profesyonelleşmeyi tartışmamızı gerekli 

kılmaktadır. Ryfman’a göre profesyonelleşme sahadaki görevlerin niteliğine bağlı 

olarak artmaktadır. 

Sahadaki ve merkezdeki görevlerin teknikleşmesi bağlamında gerçekten tam gün çalışacak ve 

teknik, örgütsel ve yönetimsel becerileri hayata geçirecek, sık sık baş gösteren zor durumların ve 

beklenmedik olayların üstesinden gelebilecek yetenekli ve bilgili bir personele ihtiyaç vardır (Ryfman, 

2006: 56).  

Dolayısıyla daha önceleri sivil toplum örgütlerinde uzun süre çalışanların 

gönüllülük ve hayırseverlik gibi kişisel özellikleri nedeniyle bulundukları sanılırdı. 

Ancak faaliyetlerin giderek kurumsallaşması beraberinde kalıcı bir çekirdek kadronun 

oluşmasını zorlamaktadır. Aynı zamanda sivil toplum kuruluşları istihdam yaratıcı bir 

alan olarak da görülebilmektedir (Başyazı, 2001: 27). Sivil toplumun anlamı üzerinde 

konuşurken özellikle sivil toplum kuruluşlarının aktör olarak varlığı vurgulanmıştı. Sivil 

toplum kuruluşlarına gönüllü örgütler olarak bakan anlayışlara da dikkat çekilmişti. 

Ancak şimdi karşımızda çalışılan konunun uzmanı ya da belli bir birikimi olan, teknik 



 157 

donanımları kullanabilen, yönetimsel becerisi olan, çoğu zaman da sivil toplum 

kuruluşlarında çalışmayı ‘meslek’ edinen profesyonellerle karşı karşıyayız. 

KAGİDER’li profesyonel kendini tanıtırken bu süreci örneklendiren bir şekilde 

meslek ile gönüllülüğü nasıl birleştirdiğini görmekteyiz. Şöyle anlatıyor: 

Boğaziçi Üniversitesi, Uluslararası İlişkiler mezunuyum. Üniversitedeyken sivil toplumu kariyer 

olarak seçtim. Daha sonra master yaptım İngiltere’de. Ama hep çalıştığım yerler üçüncü sektör dediğimiz 

ting tangler, araştırma kuruluşları ya da KAGİDER gibi sivil toplum kuruluşları, örgütleri oldu. Kadın 

hareketine yakınlığım 2004 senesinde başladı. 1999’dan beri sivil toplum kuruluşlarıyla olmakla beraber 

kadın hareketi içindeki aktifliğim 2004 senesine denk geliyor. Profesyonel olarak KAGİDER’de 

çalışıyorum. Ayrıca bazı kadın derneklerine üyeyim. Hem kariyer olarak seçtim hem de sivil toplum 

gönüllüsüyüm. Arı Hareketi’nde çok aktif üyeyim, Boğaziçi Üniversitesi Derneği’ne, çevre derneğine. 

Avrupa’da birkaç kuruluşun katılımcısıyım. Bazı platformların, liderlik platformlarının, Avrupalı 

Demokratlar Platformu gibi. Dolayısıyla hem Türkiye’de hem de yurt dışında kendi görüşlerime uygun 

bulduğum katkıda bulunduğum ya da bana da bir açılım getirecek yerlerde aktif rol alıyorum. Şu an 

KAGİDER’in bünyesinde yeni açılan Kadın Merkezi’nin direktörüyüm (Ö. E. M). 

Tarih Vakfı yürütücülüğünde 1998’de (Gönel: 58) yapılan Önde Gelen STK’lar 

araştırmasında kuruluşların % 55’nin ücretli bir personelleri olduğu ortaya çıkmıştır. Bu 

personelin % 85’i tam zamanlı, % 26’sı yarı zamanlı veya proje çalışanıdır. 

Araştırmada, bizim sivil toplum kuruluşu olarak tanımlamakta problem çekeceğimiz 

ekonomi/üretim temelli (meslek odaları gibi) kuruluşlarda tam zamanlı ya da ücretli 

çalışanların sayısının fazla olduğu belirtilmektedir. Ancak bunların dışında kalan 

alanlarda tam zamanlı personel sayısında belli oranda artış gözlenmektedir. Ekonomi ve 

dayanışma derneklerinin uzun kurumlaşma dönemleri dikkate alınırsa tam zamanlı 

personel sayısının aynı kaldığı ya da giderek azalma gösterdiği söylenebilir. Bununla 

birlikte kadın odaklı kuruluşlarda ortalama tam zamanlı personel sayısı iki olarak 

belirtilmektedir. Bu rakam az görünmesine rağmen üye ya da gönüllü sayıları dikkate 

alındığında önemli olmaktadır. Kadın odaklı derneklerin kurumlaşma dönemlerine 

bakıldığı zaman (1990 sonrası dönemde yoğunlaştıkları görülür) kadın kuruluşlarının 

profesyonelleşmeye hızla eklemlendiklerine tanık olmaktayız. 



 158 

Sivil toplum kuruluşları içerisindeki profesyonelleşme, büyük ölçüde sivil 

toplum kuruluşunun varlığını maddi olarak sürdürme kaygısı ile birlikte yürümektedir. 

Bu süreçte fon kaynaklarının özellikleri ile sivil toplum kuruluşunun yapısı ve 

kapasitesi birbirini etkilemektedir. Fon kaynaklarının sivil toplum kuruluşlarını nasıl 

etkilediğine dair KAMER’li bir üyenin anlattıkları, fon alabilmenin belli bir potansiyele 

sahip olmayı gerekli kıldığının altını çiziyor. Bu belli ölçülerde sivil toplum kuruluşunu 

baskılayan bir süreç olarak da işlemektedir: 

Avrupa Birliği gibi büyük fonlar dünyadaki pek çok büyük fon, para verecekleri kuruluşların 

niteliklerini, çok belirleyici oluyorlar. Yani öyle bir format geliştiriyorlar ki öyle bir dili var ki o projenin, 

gerçekten onu almak için kendi çalışma alanından bir miktar kopup onu alabilecek kapasiteye gelmeye 

çalışıyorsunuz bir yandan. Ama sonuçta bir yandan da paraya ihtiyacın var. Merkezlerin kirasını 

ödeyeceksin, elektriğini, telefonunu ödeyeceksin. Bu da bir şekilde bir hiyerarşi yaratıyor yeniden. 

Mesela en dipte sorunu bizzat yaşayan insanların küçük örgütlenmelerin platformların o en kıymetli 

şeyler aslında onlar bu paraları alamıyorlar bu kaynaklara ulaşamıyorlar ve öyle çaresiz itilip kalıyorlar 

(N. A). 

Sivil toplum kuruluşlarına daha yakından bakıldığı zaman personel kadrosu, 

gönüllü kadrosu ve yönetimden sorumlu kadrodan oluştuğunu görmekteyiz. Bu üç 

kadro içinde profesyonel kadro var olan potansiyeli kullanan, yönlendiren ve gönüllülük 

etrafında etkin işler düzenleyen bir birim olarak tasarlanır (Altınay, 2003: 91). Sivil 

toplum kuruluşlarındaki bu iş bölümü, kuruluşun faaliyet alanının genişlemesi ve 

etkinliğin artması çerçevesinde kabul görmektedir. Gerçekten de sivil toplum 

kuruluşlarında finansman kaynaklarının aranması ve bulunması bile alanında uzman 

personelleri gerektirir (Rfyman, 2006: 57).  

Fon alabilme becerisi, sivil toplum örgütleri içerisinde belli bir hiyerarşi 

yaratabilmekte dahası fon alabilmenin kendisi belli bir yetkinlik olarak 

adlandırılmaktadır. KAGİDER’in bu anlamda etkin bir iletişim ağının içinde olduğunu 

söylemek gerekir.  

KAGİDER’li üye, derneğin en büyük başarılarından birini fon kaynaklarına 

ulaşma becerisi olarak yorumlamaktadır: 



 159 

Fon alma becerisine sahip aslında üç dört girişimciyle oldu bu iş (KAGİDER’in gelişimni 

anlatıyori). Derneklerin, sivil toplum kuruluşlarının sıkıntısı nedir? Kaynaktır. Biz bu kaynakla 

başlayınca ki onu da hiç kimse cebinden vermedi açıkçası. Herkes fonlardan yararlanarak bu işe girdi. Bu 

alınan fonların içini çok iyi doldurduk, çok iyi çalıştık. Fonların bir kısmını alırken başaramazsanız bir 

kısmı iade edilir. Biz başarılı olduk. Başarısızlıklar yaşanmadı. …Yani KAGİDER’in en büyük başarısı 

başlangıçta iyi bir noktada konuşlanması, eksik bir alanı doldurması ve üçüncü olarak çok iyi fonları 

alabilme becerisi göstermesi (N. G). 

Fon alma sivil toplum kuruluşlarının varlığını sürdürmesi için vazgeçilmez bir 

araç olarak karşımızda durmaktadır. Fon alma becerisi, kapasitesi geliştirilmediği 

zaman (KAGİDER’de fon alma süreci üyelerin ilişki ağları nedeniyle güçlüyken 

KAMER’de üyelerin profesyonelleşmesinden –buna ek olarak uluslararası kuruluşların 

bölgeye duyarlılığından- kaynaklanmaktadır) aracı yapılanmaların ortaya çıktığı 

görülmektedir. KAMER’li üye bu durumu şöyle ifade ediyor: 

Hem şu an Türkiye’ye baktığın zaman hastalık ortaya çıkıyor. Bir sürü aracı şirketler türedi. Para 

karşılığında proje yazıyorlar. Yani bundan daha komik bir şey olamaz. Sorunu ancak o sorunu yaşayan 

tarif edebilir ya da o sorunun içinde olup o sorunu inceleyen onu bizzat doğrudan çalışmış olan insanlar 

tarif edebilir neyse o sivil toplum kuruluşu tarif edebilir. Bizi de arıyorlar. Bir tane AB projesi yayınlandı. 

Hibe fon duyurusu var. Kadın girişimciliği üzerine. Sizin için bir proje yazalım mı? Sen benim sorunumu, 

ihtiyacımı nerden bilebilirsin. Öyle bir yeni sektör yarattı aslında. Biz çok titizlendik o konuda. Keşke 

diğer sivil toplum kuruluşları da titiz davransalar. Tam da bu olanaklarla aslında hani iyi bir şey 

yapıyormuş gibi görünen bu fon kuruluşları aslında tam da işin içini boşaltıyorlar bu davranışlarıyla. 

Halbuki bence daha küçük daha ihtiyaca yönelik daha yazılımı basit kaynaklar olabilir (N. A). 

Sivil toplum kuruluşu içindeki iş bölümü, üyelerin kendi işleri ile sivil toplum 

işleri şeklinde ayrımlar olduğu zaman belirgin hale gelmektedir. Özellikle KAGİDER 

gibi üyelerinin hepsi iş yaşamından arta kalan zamanlarında sivil toplum kuruluşuna 

geldiklerini düşündüğümüzde, kuruluş içindeki iş bölümünün sınırları netleşmekte 

profesyonellerin varlığı kaçınılmaz görünmektedir. KAGİDER’li üye, profesyonellerin 

varlığını olmazsa olmaz olarak ortaya koymaktadır: 

KAGİDER’de ben çok aktif değilim ama diğer dernekte (üyesi olduğu başka bir dernekten 

bahsediyor) aktifim ama parası yok. Para bulmak çok zor değil yani. Öneri götürüyorum. İşte böyle böyle 

yaparsanız böyle bir gelir elde ederiz. Bunu ücretli yapacam. Gelirin tamamı derneğe kalacak. Bu bir tane 

profesyonelin maaşına tekabül ediyor. Bir kişi alalım yönetsin burayı. Sonuçta hepimizin işi var. 



 160 

KAGİDER mesela profesyonellerden yardım alıyor ve öyle olmalı bence. Hepimizin kendi işi var zaten. 

Hani biz de elimizden geleni yapmalıyız ama profesyonellerden yardım almalıyız. Çalışan elemanlardan 

yardım almalıyız yoksa çünkü işin hamaliyesiyle uğraşırız. Biz farklı projeler yapacakken işin hamaliyesi 

ile uğraşırız (N.Gü) 

KAGİDER üyesi kendi işiyle sivil toplum işi arasında ayrım yaparken aynı 

zamanda profesyonellerin kuruluş içindeki görevlerini ve belirleyiciliğinin de altını 

çizmektedir. Profesyoneller adeta sivil toplum kuruluşunun ayakta kalmasını üstlenmiş 

durumdadırlar. Aynı süreci KAGİDER’li N. G, kendi işiyle sivil toplum kuruluşunun işi 

arasındaki ayrımı profesyonelleşmemek üzerinden kuruyor: 

Biz Türkiye’de başka STK’lara da hala fon veriyoruz. Hala da var (Kadın Fonu devam etmiyor. 

Ancak son günlerde KGL Fonu oluşturulmaya çalışılıyor). Kadın fonu çerçevesinde. Belirli bir tematik 

alan seçiliyor her sene o tematik alanın altında başvuran STK’lara kadın STK’lara destek veriliyor. Bu 

seneki temayı bilmiyorum. Çünkü kendi işimizle yoğun olduğumuz için. Bir anlamda bayrağı teslim 

etmek zorundasınız. Aksi takdirde buranın profesyoneli gibi olursunuz. Halbuki bizim görevimiz ciro 

üretmek, kendi istihdamımızı desteklemek dolayısıyla da ondan kopmamak lazım (N. G). 

Profesyonel kadro kaygısı öyle bir hale gelmektedir ki bazen sivil toplum 

kuruluşunun yapacağı açılımlar, profesyonel kadroya ayrılacak harcamalar ve işin daha 

fazla profesyonel gerektirmesi nedeniyle sekteye uğrayabilmektedir. KAGİDER’li bir 

profesyonel bu durumu şöyle açıklıyor: 

KAGİDER’in Kadın Girişimcileri Dernekleri Federasyonu kurma ki bu 2005-2007 faaliyet 

raporu içinde vardır. Hatta adı bile konmuştu KADİFED. Kadın Girişimci Dernekleri Federasyonu. 

Bunun genel sekreteri olarak atandım. Bu benim için çok güzel, istediğim bir işti. Çünkü Anadolu’daki 

kadın dernekleriyle bir birliktelik bir şemsiye organizasyon olacaktı. Dünya Bankası projesindeyken 

Anadolu’daki çalışmaların önemini değerini özellikle anladığım için bu konuda çalışmak istedim… 

Resmi bir yapı (federasyon) kurulduğu zaman bunun getirdiği bir takım bürokratik faaliyetler, işlemler, 

prosedürler var. Tabi KAGİDER’in limitli sayıda profesyoneli var. Bu bir ekstradır. Şu an KAGİDER’in 

dört profesyonel çalışanı var. Stajyer destekleriyle, gönüllü destekleriyle devam ediyoruz. Bu bizi 

zorlayan bir süreç. Federasyon yapısının resmi olarak kurulması ayrı bir prosedür. Bu muhasebeden her 

şeye kadar ayrı prosedür getiriyordu. Federasyon fikri devam ediyor (Z. K). 

Fon alma süreci her iki sivil toplum kuruluşunda farklı yapılanmalara neden 

olmaktadır. KAGİDER’in fon alma becerisi, üyelerinin ilişki ağlarının genişliğine ve 



 161 

istihdam edilen profesyonellere bağlı görünmektedir. KAMER’de ise fon alma süreci, 

her ilde bulunan temsilcilerin kendi potansiyellerini güçlendirmek ve onları yetiştirmek 

biçiminde yürümektedir. Sivil toplum kuruluşları ister üyelerinin ilişki ağlarına 

dayansın ister gönüllü-çalışanlarının becerilerini güçlendirmeyi hedeflesinler 

profesyonelleşme ve fon alma süreci sivil toplum kuruluşlarının çalışmaları ve 

potansiyelleri üzerinde doğrudan bir güce sahiptir. 

Kadına yönelik şiddet konusunda başta olmak üzere kadının güçlenmesini 

amaçlayan KAMER’e baktığımızda, çalışanların profesyonelleşmesi kaçınılmaz 

görünmektedir. İlkin bu konuyla ilgili ulusal mevzuattan tutun da uluslararası 

anlaşmalara ve uygulamalara kadar konuyla ilgili bilgileri gerektiren bir uzmanlık 

şarttır. Bunun dışında benzer faaliyetlerde bulunan diğer yerel ve uluslararası 

kuruluşlarla iletişime geçmek için de belli bir deneyim gerekmektedir. Sivil toplum 

kuruluşunun cinsiyet politikası (cinsiyet ilişkilerini dönüştürme, kadının güçlendirilmesi 

gibi) hesaba katılırsa profesyonelleşmenin varlığı kaçınılmaz olarak görünmektedir. 

Tabi bu süreç KAMER’de kendi çalışanlarının uzmanlaşmaları, belli teknik donanımları 

kullanmaları, proje yazma teknikleri geliştirebilmeleri, anket formlarını sahada 

uygulayabilmeleri ve görüşme yapabilmeleri şeklinde olmaktadır. KAMER’li kadın, 

birçok alanda kendi kapasitesini geliştirmek durumunda kalmıştır. A. Y, deneyimini 

şöyle anlatıyor:  

Ben KAMER’e başladığımda, proje dendiğinde inşaat geliyordu aklıma. Yani hiçbir fikrim 

yoktu. Bugün projeyi tam olarak yazamasam bile en azından projenin mantığının ne olduğunu biliyorum. 

Bunu KAMER’de öğrendim. Bilgisayar kullanmayı KAMER’de öğrendim (A. Y). 

Sivil toplum kuruluşlarında profesyonellerin varlığı paradoks olarak da 

okunabilir. Çünkü profesyonellerin varlığı uzun vadede örgütlerin varlığını 

sürdürmelerine bağlı olduğu için, kuruluşların misyonlarının dışına çıkma olasılığı 

yüksektir. Tabi bu süreci sadece profesyonellerin kişisel özellikleri desteklemez. Genel 

olarak Türkiye’de sivil toplum kuruluşlarının kendi aralarında iletişimsizlik 

problemlerinden yakındıklarını biliyoruz. (Değirmencioğlu, 2003: 20-21). İşte böyle bir 

iletişimsizlik ortamında projelerin yoğunlaşması ve profesyonellerin etkinliklerinin 

artması kaçınılmaz olmaktadır. Faaliyetlerini insan kaynağı, maliyet ve misyon 



 162 

üçgeninde planlayan profesyoneller, tabana ulaşma problemiyle karşılaşmaları mümkün 

değildir. Ancak maddi sürdürülebilirlik, projelerde tek başına baz alındığında denge 

bozulmaktadır. 

KAMER’li üye maddi sürdürülebilirlik ile misyon arasında yaşanan çatışmayı 

şöyle ifade ediyor: 

Mesela ben şöyle bir şey hatırlıyorum. KAMER’in kuruluşundan sonraki ilk dört yıl biz herhangi 

bir Avrupa Birliği projesi yazmadık. Yani geliyordu fon ilanları hani ben açıkçası bakıyordum. Bu bizim 

kapasitemizi aşan bir fon. Ben buna evet vermiyim ve hiç başvuru yapmıyım. Çok kötüydü o zaman 

bizden destek alan kadınların küçücük katkılarıyla kiralar ödeniyordu. İşte ne biliyim biz sabahlara kadar 

battaniyeler boyadık işte yastıklar yaptık pazara çıktık satışlar yaptık filan. Biz birinci yılımızda 

lokantamızı açtık. Diyarbakır’da 1999 yılında açıldı. Şu an hana taşındı. Ama daha küçük bir lokantaydı 

ve ordan kazandığımız geliri harcadık. Ama bir süre sonra çalışma öyle bir büyüyor ki o fonlardan 

yararlanma durumunda kalıyorduk. Ben kendi adıma şunu söyleyebilirim açıkçası hatta Ö. Y adına da 

söyleyebilirim Biz ikimiz yapıyoruz bu projeleri daha çok. Yazık bizim harcadığımız o zamana. Bizim bu 

parayı almak ve parayı raporlamak için harcadığım zamana ben on defa erkek grubu yapardım. Seni asıl 

işinden koparıyor bir süre sonra. Sonra muhasebecilik yapmaya başlıyorsun (N. A). 

1990’lardan sonra kadın odaklı STK’larda parasal kaynakların artması ile 

birlikte kurumsallaşmanın arttığı ve kadın gruplarında gönüllülükten profesyonelliğe 

geçiş yaşandığı söylenebilir. Bu süreç beraberinde bürokratikleşmeyi, hizmet 

edilenlerden çok dernek devamlılığının sağlanmasına ve fonlara yakın ilgi nedeniyle 

yabancı devlet ve kurumlara duyarlılığı arttırmaktadır (Kabasakal Arat, 2006: 31). 

Aslında profesyoneller şimdilik sivil toplum kuruluşlarının ‘proje’ uygulama 

dönemlerinde ciddi ihtiyaç duyulan daha sonra önemleri azalan bir pozisyonda 

bulunmaktadırlar. Ancak profesyonellerden sadece proje döneminde uzmanlığından 

yararlanıp daha sonra sivil toplum kuruluşu ile bağını koparma, sivil toplum 

kuruluşunun etkililik misyonunu tahrip etmektedir. Bu durum belli oranda 

profesyonelin sürekli olarak sivil toplum kuruluşu ile organik bağını devam ettirdiği bir 

sürece işaret eder. Hem KAGİDER hem de KAMER, örgüt içi profesyonelleşme 

                                                
 KAMER, 14 hafta süren kadının insan hakları farkındalık grup çalışması yapmaktadır. 15 kadından 

oluşan bir grupla haftanın belli bir günü toplanıp iletişim, şiddet, cinsellik, kadının insan hakları gibi 
konularda grup çalışması yapılmaktadır. Buna benzer bir çalışma erkeklerden oluşan gruplarla da 
yapılmaktadır.  



 163 

ihtiyaçlarını farklı şekillerde karşılasa da benzer şekilde akademisyenlerden destek 

almaktadırlar. Her iki sivil toplum kuruluşunun belli aralıklarla düzenlediği zirvelerde, 

toplantılarda ya da kendi çalışmalarını raporlamada birçok akademisyenden 

faydalandığını –özellikle uzmanlık gerektiren konularda-görmekteyiz. KAMER’li üye 

uzmanlara neden gereksinim duyduklarını şöyle anlatıyor: 

Mesela Batman’da bir projemiz var şu anda. Sel ve özellikle afet durumlarında yaşanan 

travmalarla ilgili. Doğal olarak bizim bir expertimiz olmadığı için dışardan özellikle bu konu üzerinde 

profesyonelleşmiş insanlarla çalışıyoruz. Onun dışında sürekli olarak çalıştığımız, gönüllü olarak 

akademisyenler, konuklar genellikle gönüllü olarak bulunurlar (Ö. Y) 

Üzerinde durulması gereken önemli noktalardan biri profesyonel ya da yönetici 

kadronun etkinliğinin artması ile tabandan kopma tehlikesi arasındaki ilişkinin 

kendisidir. Kadın hareketinin ‘kent soylu, orta veya üst sınıf üyesi’ eğitimli kadınlar 

tarafından yürütüldüğünü, sivil toplum örgütleri yöneticilerinin de bu özelliği koruduğu 

söylenmektedir (Kabasakal Arat, 2006: 31; Başyazı, 2001: 27-28). Ancak kadın 

hareketinin orta ve üst sınıf hareketi olmaktan çıkıp giderek çeşitli gruplara yayıldığını 

belirtmek gerekir. Buna ek olarak genel anlamda profesyonelleşmeden yararlanma 

eğiliminin devam ettiğini söyleyebiliriz. Ancak bu eğilime rağmen profesyonelleşmeden 

aynı işlevi beklediğimiz anlamı çıkarılamaz (Özellikle Türkiye’de ana akım feminist 

hareket karşısında tanınma çabasında olan feminist gruplar profesyonelliği/uzmanlığı 

meşruiyet/tanınma aracı olarak da kullanabilmektedirler). Türkiye bağlamında 

profesyonelleşme ve tabandan kopma tehlikesinin var olup olmadığını ya da fonlarla 

desteklenen profesyonelleşme sürecinin etkilerini tartışmak zorundayız. Kabasakal 

Arat’ın görüşlerine katılarak söyleyebiliriz ki profesyonelleşmenin tabandan kopma 

tehlikesinin ötesinde fonla bütünleşen profesyonelleşmiş anlayışın tabanı genişlettiği 

kanısına varabiliriz. Örneğin KAMER fon ve profesyonelleşmeyi birleştirip Güneydoğu 

ve Doğu Anadolu’da 23 ilde kurumsallaşmış ve kurumsallaşmasına devam etmektedir. 

Dolayısıyla profesyonelleşme ile tabandan kopma arasında doğrudan bir ilişki 

                                                
 Burada 23 il yöneticisinin hepsinin profesyonellerden oluştuğunu iddia etmiyoruz. Ancak 23 ilde 

kurumsallaşmanın kendisi proje ile hayata geçmiştir. Dolayısıyla bu örnek kurumsallaşma 
aşamasındaki profesyonel anlayışı ön plana çıkarmaktadır. 



 164 

olmamakla birlikte, KAMER örneğinde olduğu gibi bazı durumlarda tabanı 

genişletmenin aracı olabilmektedir. 

Üzerinde durulması gereken bir diğer nokta ise Türkiye’de STK’lar arasında 

profesyonelleşmenin, geleneksel ilişkiler ve otoriterlik ilişkileriyle yan yana işlemesi 

konusudur. Değirmencioğlu (2003: 21) projeler konusunda uzmanlaşmış örgütlerin 

bağımsız bir iletişim ağına sahip olmaması nedeniyle olanakların tek elde 

toplanmasından yakınmaktadır. Gerçekten patronaj ilişkileri, geleneksel çıkar ilişkileri 

ve bildik tanıdık şeklinde gelişen iletişim mekanizması, profesyonellikle birleşince sivil 

toplum kuruluşları arasında birinin diğeri üzerinde iktidar kurmasına tanık olmaktayız.  

Sivil toplum kuruluşlarının işlevleri yardım götürmekten, hizmetten uzaklaştıkça 

gönüllülük anlayışının popülerliğini kaybetmesine (STK yöneticileri için geçerli olan bu 

değişim bireyleri gönüllülüğe çağırmaya devam etmektedir) ve profesyonellerin ön 

plana çıkmasına neden olmaktadır. Aynı şekilde sivil toplum kuruluşları, cinsiyet 

ilişkilerini dönüştürme, kadını güçlendirme ya da genel anlamda politik iddialar arttıkça 

bütün dezavantajlarıyla birlikte (tabandan kopma, misyon dışına çıkma, diğer STK’lar 

üzerinde tahakküm gibi) profesyonelleşme giderek artmaktadır. Dahası politik iddia, 

insan kaynağı, misyon, ihtiyaç ve bunlara tabanın belirleyiciliğini katma profesyonel bir 

özellik haline gelmektedir. 

KAGİDER üyelerinin aynı zamanda kendi mesleklerini devam ettirdiklerini 

düşündüğümüzde, KAGİDER içersindeki katılımın bundan etkilendiğini söylemek 

gerekir. Görüşmeye katılan üyelerin tamamı sivil toplum kuruluşuna zaman ayırmanın 

kendileri için ne kadar büyük bir özveri, ne kadar büyük bir fedakarlık olduğunu 

belirttiler. İstanbul dışından olan KAGİDER’li üye bu durumu etkinlikle de 

ilişkilendirdi: 

İstanbul’dakiler daha etkili bir de yaşça büyük olanlar-deneyimli olanlar- daha seçkin olanlar 

etkili. Sosyal faaliyetleri daha çok olanlar. Komisyonlar kuruluyor. (girişimcilik vs. gibi komisyonlar). 

Ben komitede değilim. Girsem her hafta toplantısı var. Ben nasıl katılıyım. Ayda bir İstanbul’a giderim 

ve bir iki günümü derneğe ayırırım. Diğer mesleki derneklere katılıyorum. İstanbul Tekstil 

Konfeksyoncular, İstanbul Hazır Giyim Sanayicileri gibi. Ancak yetişiyorum (S. K). 



 165 

Benzer şekilde diğer KAGİDER’li üyeler, KAGİDER’de bulunmayı asıl 

işlerinden sonra ‘zaman ayırarak’ yaptıkları bir faaliyet olarak ifade ediyorlar:  

Özellikle ilk başkanımız Meltem Kurtsan son derece aktif çalıştı. Son derece vaktini ayırdı. 

Arkadan gelen şimdiki arkadaşımız da Gülseren Hanım da çok aktif çalışıyor. Biz de gücümüzün yettiği 

kadar destek veriyoruz (B. S. S). 

Ben çok aktif değilim. Hiçbir komitede değilim. Maalesef değilim. Hani benden kaynaklanan 

nedenlerden dolayı. Yoğunluğum var, aşırı yoğunluğum var. Ama ilk fırsatta başkanla da konuştum. Bazı 

üyelerle de konuştuğum üzere KAGİDER’e sağlayacağım bir takım faydalar var (N. Gü). 

Üyelerin İstanbul’dan ya da İstanbul dışından olmaları katılım için bir engel 

teşkil etmekten çok üyelerin sivil toplum kuruluşu dışında işlerinin başında olmaları 

çoğu kez katılım önünde büyük bir engel teşkil etmektedir. Ancak görüşmeler sürecinde 

bu durumla ilgili olmayan, dernek mekanizmalarının da işin içine dahil olduğunu 

görüyoruz. Dernekte çalışmanın yetenekle bağlantılı olduğunu düşünen KAGİDER’li 

üye yaşadığı çelişkiyi şöyle ifade ediyor: 

Ben ilk başvuruda bulunduktan sonra aslında daha farklı düşünmüştüm. Mesela ben orda birçok 

yeteneğimi, görev alabileceğim kısımları söyledim. Ve çok fazla üyesi yok, binlerce üyesi olsa amenna. 

Ama öyle bile olsa yeni katılan bir üyeye daha farklı davranması lazım. Hemen onu bir 

komisyonun/komitenin içine hemen bir teklif götürmesi lazım. Ama ilk altı ay hatta hala böyle. Hani hiç 

farkında değilmiş gibi davrandılar… Yeni katılandan çoğu zaman yararlanılmıyor, bilinmiyor. Yeni 

kanlardan faydalanılması bilinmiyor. Ben yetenek boyutunda olduğunu düşünüyorum bu problemin. Yani 

çok farklı boyutlarda olabilir. Ordaki bir zümre kendisine ait kurmak istiyor olabilir bir derneği. 

Kadınların olduğu bir dernekte hani böyle şeyler olabilir (D. E). 

KAGİDER’de örgüt içi katılım yönetim kurulu, komiteler gibi formel yapılar 

etrafında kristalleşmektedir. Bu formel yapılar ve bu yapılarda yer alan üyelerin 

belirleyiciliği ön plana çıkmaktadır. KAGİDER’li üyenin anlattıkları, formel yapının 

nasıl belirleyici olduğunu açıkça ortaya koymaktadır: 

Şimdi ortak karar genel kurulda alınan bir karar. Genel kurul herhangi bir yönetim kurulu seçtiği 

ve bir başkan tayin ettiği zaman görev ve yetkiler bu yönetim kuruluna aktarılıyor. Sistem böyle. 

Dolayısıyla ne kadar ortak karar alındığını tartışmaktan ziyade alınan kararların iyi netice verip 

vermediğine bakmamız lazım. Ki iyi neticeler verdiğini gördüğümüz için son derece mutluyuz (G. T). 



 166 

6. 3. 2. Müzakereci Demokratik Katılım 

Sivil toplum kuruluşlarının iç işleyişi ile ilgili olan örgüt içi katılım meselesi 

üyelerin profili, sivil toplum kuruluşu dışında çalışıp çalışmadıkları, bireysel 

kapasiteleri veya sivil toplum kuruluşunun model aldığı katılım tarzı gibi birbirleriyle 

ilişkili birçok özellik tarafından belirlenmektedir.  

KAMER’in örgüt içi katılım özelliklerine yakından baktığımızda her bir üyenin 

söz söyleme hakkının, söz söyleme yetisinin teşvik edildiği bir durum karşımıza 

çıkmaktadır. Bu yapıdan hareketle sivil toplum kuruluşunun, katılım modeli ile devletin 

işleyişi arasında bir bağ kurulduğunu görmekteyiz. KAMER’li üye KAMER’deki örgüt 

içi katılımın, mikro ölçekten makro yapılara doğru nasıl örnek teşkil ettiğini şöyle dile 

getiriyor: 

Herkesin veto hakkı olduğunu tekrar tekrar vurguluyoruz. Veto hakkı çok önemli. Çünkü tam 

ordan şeyi yakalıyoruz ‘demokratik merkeziyetçilik’ diye bir kavram vardır ya eski örgütlenmeler hepsi, 

sivil toplum kuruluşları, meslek kuruluşları, sol örgütler, her yerde bu işliyordu. Tam bunu ortadan 

kaldırmak için veto hakkı çok önemli. Çünkü demokratik merkeziyetçilikte sonuçta parmak kaldıran 

çoğunluğun sayısı önemlidir. Oysa biz en azın da dediği olmalı. Hatta her şeyi durdurabilecek kadar gücü 

olmalı. Yani azınlığın sesinin yeterince duyulabileceği bir karar mekanizması. Bence zaten Türkiye’nin 

katılımcı demokrasiden başka bir çözümü yoktur diye düşünüyorum. Yani benim zaten kafamda budur 

başka bir şey yoktur. Diye düşünüyorum. Veto hakkı oluyor ve kadınlar gerçekten inanarak yapılacak bir 

şeyin, planlamanın, kadın çalışmasına zarar vereceğini düşünüyorlarsa bu kaygılarını dile getirerek 

yürütülmekte olan bir çalışmayı veto edebilirler (N. A). 

Örgüt içi katılım KAMER’de muzakereci demokrasi prototipinin işletildiği bir 

yer ama aynı zamanda daha büyük bir projenin parçası olarak görülmektedir. Ö. Y, 

bunu farklı bir Türkiye söylemi ile birleştirmektedir: 

KAMER, zaten bir kadın destekçisi, gönüllü kadın destekçisi dışardan bakarsak. Bir tek kadınlar 

için değil genel olarak farklı bir Türkiye farklı bir dünya hayal ediyoruz. Bu da şiddetin olmadığı, yapısal 

hiyerarşinin olmadığı, katılımcı asıl bir politika, gerçek anlamda katılımcı bir demokrasi… Yani 

stratejilerin ve politikaların gittiği yol hakkında verilen önemli kararlar ya da değişiklikler hep bu büyük 

toplantılarda (2008’de Diyarbakır’da yapılan yıllık değerlendirme toplantısı) veriliyor. Bizim burada 

güncel verdiğimiz kararlar yani gündelik her gün vermemiz gereken kararlar da yine katılımcı bir şeyle 

veriliyor. Vakıf içinde tek kişi hiçbir zaman karar vermiyor. Hep birlikte kararları veriyoruz. Toplantı 



 167 

öncesinde de bizim arkadaşlarla yaptığımız -bizim bölgeden gelen- bütün bunları bizim 

değerlendirdiğimiz ortak yöntemlerimiz neler olabilir diye tartıştığımız kendi aramızda bir toplantı vardı. 

Daha sonra yeni yöntemimizin ne kadar önemli olduğunu gördük (Ö. Y). 

KAMER içinde her gönüllü-çalışanın yaşadığı deneyimin önemli olduğu 

görüşünden hareketle, herkesin düşüncelerini ifade etmesinin önemi sık sık 

vurgulanmaktadır. Herkesin düşüncesi önemsenmekle birlikte herkesin deneyimlerinin 

eşit olmadığı da vurgulanmaktadır. Dolayısıyla her ne kadar bazı kadınların farklı 

deneyimleri, farklı tecrübeleri olsa da konsensüs sağlama temel hedef olarak karşımıza 

çıkmaktadır. KAMER’li bir üye konsensüs arayışı içerisindeyken herkesin fikrinin 

önemli olduğunu ancak deneyimin reddedilemeyeceğini şöyle belirtiyor: 

(KAMER içinde) bir kişi 12-15 yıldır bu konuya kafa yormuş. Diğer insan dün gelmiş aynı 

halkanın içinde buluşuyoruz biz. Hiç dün geldiğine bakmıyoruz. Çünkü her deneyim her yaşam tecrübesi 

çok kıymetlidir diye düşünüyoruz. Söyleyecek farklı bir şeyi vardır. Farklı bir önerisi olabilir. Ama o 

arkadaşları cesaretlendirmek, özgüvenlerinin gelişmesini sağlamak, o konuda destek olmak ve karar 

süreçlerine tam olarak katılabilmelerini sağlamak ciddi bir zaman istiyor. Ama biz bütün bu zorluklara 

rağmen mutlaka konsensüs uygulamaya çalışıyoruz (N. A). 

KAMER’de Habermascı anlamda herhangi bir konuda herkesin fikrine 

başvurulduğu zaman herkesin iyi niyet içerisinde tartışmaya katıldığı, sorularını bu iyi 

niyet içersinde sorduğu şeklinde bir kabul hakimdir. Herhangi bir projenin uygulanması 

sırasında ya da herhangi bir kararın alınması sırasında her sorunun iyi niyet etrafında 

yapıldığı kabul edilmektedir. Böyle bir müzakere süreci benimsenmekle birlikte her 

KAMER gönüllü-çalışanın kendi bölgesinin farklı ihtiyaçlarını ve farklı bakış açılarını 

dikkate aldığı gözden kaçırılmamaktadır. KAMER’li üye, iç işleyişteki müzakere ile 

çalışılan bölge arasında nasıl bir bağ kurulduğunu şöyle aktarıyor: 

KAMER’in işleyişine bakarsanız gerçekten çok demokratik kararlar almaya çalışıyoruz. Bir kere 

çoğulculuk bizde çok önemli. Her insanın fikri, düşüncesi çok önemli. Toplantı yaparız herhangi bir 

çalışmayla ilgili bir karar almaya çalışırız. Eğer benim bir kaygım varsa o kaygıyı illa ki dile getiririm. 

Ama ben o kaygıyı dile getirdiğim zaman hani o işi engellemek için değil o kaygımı somut olarak 

nedenleri ne olabilir neler olabilir dile getirip arkadaşlarımı ikna etmem gerekiyor. Çünkü on tane insan 

var ve bu çalışma olsun diyor ama ben bu çalışma bir yerinden olmasın diyorum. Ama neden olmasın 

konusunda da bir açıklama getiriyorum. Bu bizim için çok önemli. Herkesin düşüncesi fikri illaki alınır 



 168 

konuşulur ve ortak bir karar alınır. Bölgede gezmemizin nedeni de bizim hani bütün bu deneyimleri 

birikimleri gidip bölgedeki arkadaşlara aktarırız ama tabiî ki orda yaşayan onlardır. Hani ordaki 

dinamikleri kendileri bilirler (H. A). 

KAMER’de çalışanların kendi kendilerini eleştirebildikleri, kendi yaptıklarını 

dışardan birinin gözüyle değerlendikleri periyodik değerlendirme toplantıları 

yapılmaktadır. KAMER’li üyenin dediği gibi bu toplantıların amacı ‘kendimizi aynada 

görmek’. KAMER’li gönüllü-çalışan bu değerlendirme toplantılarının nasıl yapıldığını 

şöyle anlatıyor: 

Kararlar genelde bizim aylık toplantılarımız olur ve bir psikolog eşliğinde yapılır bu toplantı. 

Bizim diğer örgütlerden farkımız bu. Bu önemli bir farktır. KAMER çalışanı herkes ama herkes katılır. 

Her ay üç gün boyunca yapılan işler, değerlendirmeler, kendi sorunlarımız, kurum içinde ve dışında 

yaşanan sorunlar. Ve bütün işlerimizi değerlendirdiğimiz üç gün var. Her ay periyodik olarak yapılır. 

Bazen aksayıp iki ayda bir oluyor ama. Genelde normal olarak ayda birdir bu. Burada daha çok kendimizi 

görüyoruz. Yaptığımız işte ne kadar ilerledik?. Ne kadar durmuşuz? Ne kadar hata yapmışız? Kendi 

kendimizi görüyoruz aslında. Kendimize ayna tutuyoruz aslında. Onun için kararlar ortak alınıyor. Biri 

karar verip diğerleri uymuyor zaten. Çünkü hiyerarşiyi reddediyoruz aslında. Bu toplantılar ilkelerimiz 

çerçevesinde hiyerarşiyi, şiddeti, ayrımcılığı reddetme bütün bunlara bağlı kalarak yapılıyor (N. K). 

KAMER’de yönetim kurulu, komiteler gibi formel yapılar etrafında belirlenen 

bir iş dağılımı belirgin değildir. Dahası yönetim kurulu, komiteler gibi yapıların silik 

olduğunu, bunların yerine gönüllü-çalışanların becerileri, ilgileri yönünde bir iş 

dağılımının yapıldığı ve işler arasında geçişlerin olduğu görülmektedir. KAMER’li üye 

bu geçişkenliği şöyle ifade ediyor: 

Herkes KAMER’in herhangi bir yerinde çalışabilir. Her zaman ayda bir biraraya geliriz. 

Çalışmayla ilgili olumsuz, kötü giden konuları hep konuşuruz paylaşırız. Her birimiz o projeden 

haberdardır. Ama her birimiz yeteneklerimizle, yapabileceklerimizle, katkılarımızla en yapabildiğimiz 

kısımlarda oluruz. Ben mesela 10 yılın sonunda yeter artık dedim. Ben KAMER’in bölgesel çalışmasında, 

acil yardım hattında ve grup çalışmasında çalışmak istemiyorum. Ve bu süreçten sonra ben avludaki 

kadın girişimciliği kısmında olmak istiyorum dedim. Çünkü çok doldum. Sürekli grup çalışması 

yapıyordum, acil yardım hattında kadınlarla birebir başvurular alıyordum. Bölgesel yayılma kısmında çok 

çalıştım. Ve ben doldum artık dedim. Biraz başka bir alanda ifade etmek istiyorum kendimi. Ordan 

buraya geçiş yaptım. Bu her birimiz için geçerli (H. A). 



 169 

KAGİDER ve KAMER arasındaki örgüt içi katılım farklılaşması, üye-gönüllü 

ya da gönüllü/çalışan- arasındaki farklılıklarla ilişkili olduğu söylenebilir. Bir yanda 

hem kendi işinde profesyonel olan hem de içinde bulunduğu sivil toplum kuruluşunda 

çalıştırdığı profesyonellerin varlığı ile karakterize olmuş bir yapı mevcuttur. Diğer 

yanda sivil toplum kuruluşu dışında herhangi gelir getirici bir işte çalışmayan, 

emeklerinin karşılığını maddi olarak alan ama çalışma zamanları çok yayıldığı için de 

gönüllü karakter de gösteren bir yapılanma söz konusudur. Bu yapısal unsurdan başka 

sivil toplum kuruluşunun kendisini, demokratik yapı taşlarının mikro örnekleri olarak 

görüp görmemesine bağlı olarak katılım tarzı değişmektedir. Dolayısıyla sivil toplum 

kuruluşunun sonuç odaklı veya süreç odaklı olması farklılaşmalar yaratmaktadır.  

6. 4. Mali Sürdürülebilirlik 

Sivil toplum kuruluşlarının üstlendikleri misyonları hayata geçirebilmek için 

mali kaynaklara ihtiyaç duydukları açıktır. Bir yandan özerkliklerini korumak için belli 

fon kaynaklarına dikkatle yaklaşırken diğer yandan sürdürülebilirlikleri için seçim 

yapmak zorunda kalmaktadırlar. Mali özerklik ile iktidardan uzaklık arasında doğrudan 

bir ilişki varsaymak mümkün müdür? Mali kaynağın yerel veya uluslararası olması 

özerklik derecesini nasıl belirlemektedir? Bu gibi ayrım noktaları sıkça karşımıza 

çıkmaktadır. Dolayısıyla sivil toplum kuruluşlarının mali kaynakları üzerinde 

konuşurken yoğun olarak özerklik, bağımlılık gibi tartışma bağlamları üzerinde 

durulmaktadır. Özellikle sivil toplum kuruluşlarının Türkiye’de 1990’lardan sonra 

yoğunlaştığını dikkate alırsak fon ve sivil toplum kuruluşları arasındaki tartışma 

yoğunluğunu korumaktadır. 

Sivil toplum kuruluşlarının amaçlarını gerçekleştirmek için çeşitli kaynaklara 

başvurduklarını biliyoruz. Türkiye içinde sivil toplum kuruluşlarının mali kaynakları 

üzerine dönen tartışmada üç grup kaynaktan söz edilmektedir. İlk grup klasik gelir 

kaynakları olarak söz edilen bağış ve aidat gelirleridir. İkinci grup kaynak projelerden 

ya da eğitim ve yayıncılık gibi etkinliklerden oluşmaktadır. Üçüncü grup kaynak ise 

yatırımlardan (tesis işletme vb.) gelen kaynaklardır (Gönel, 1998: 93). Kaynaklar 

üzerinde yürütülen bu tartışma, daha çok sivil toplum kuruluşunun kendi yarattığı 

kaynakları referans alan bakışın ürünüdür. Sivil toplum kuruluşlarının klasik gelirleri 



 170 

olarak sıralanan bu üç grup kaynak, genelde sivil toplum kuruluşlarının en sık yarattığı 

kaynaklar arasındadır. 

KAGİDER, üyelik sistemine dayandığı için gelirlerinin büyük bir kısmı, klasik 

gelirler olarak adlandırılan yıllık üyelik aidatları ile giriş aidatlarından oluşmaktadır. 

KAGİDER’li üye KAGİDER’in mali olarak diğer STK’lardan ayrıldığını şöyle ifade 

ediyor: 

Türkiye’deki STK’ların en büyük problemi budur (mali sürdürülebilirlik). Aylık kirasını 

ödeyemeyen STK’lar vardır maalesef. Çünkü STK, üyelerin verdiği aidatlarla yürüyen bir şeydir. Bir 

kuruluş bir yapı. Evet bizim aidatlarımız diğer derneklere göre biraz yüksek. Ama yine de KAGİDER’de 

her şey güllük gülistanlık değil. Tabi KAGİDER’in şöyle bir şeyi var tabi geçmişte birçok dernekte 

olumsuzluklar yaşanmış. Dernekte herkesi tenzih ederim. Paralar toplanmış yönetimdekiler onunla keyif 

yapmışlar. Bu sendikalar için de konuşulur. Ama KAGİDER’de hiç böyle bir şey yok. Bir kahvaltıya 

gidersiniz sizden parayı alırlar. Bir selam verirsiniz sizden parayı isterler. Yani üyeler devamlı her türlü iş 

ve hizmetin parasını öderler. Çok düzgündür KAGİDER (B. S. S). 

KAGİDER, üyelik aidatları dışında klasik gelir aidatlardan sayılabilecek toplantı 

gelirleri (sosyal amaçlı toplantılar, kahvaltılar ya da Uluslararası Girişimcilik ve 

Liderlik Zirvesi gibi bilgi-deneyim paylaşımı gibi toplantılardan) ile ayakta 

kalmaktadır. KAGİDER’li üye faaliyetleri şöyle özetliyor: 

KAGİDER’in üyelerinin verdiği bir aidat var. Üyeler KAGİDER’in gidişatı için yeterli parayı 

zaten üyeler veriyorlar. Giriş ve yıllık aidat. 180 üyeyle. Bir de organizasyonlarımız olabilir. Bunlar 

sosyal organizasyonlar olarak kermes değil. Kahvaltılarımız oluyor. Üyelik işlemlerinin yaptığı bir takım 

işler var, projeler var. Bir takım şeyler Garanti Bankasının sponsorluğunda yapılıyor. Ağırlıklı 

sponsorluklarla yapılıyor işler. Aidatlar işleyişi yürütüyor. KAGİDER’in ofisi var, genel sekreteri var, 

elemanları var (F. K). 

Görüşme yapılan bütün KAGİDER’li üyeler, aidatların temel maddi kaynak 

olduğunu ifade ediyorlar: 

KAGİDER, giriş aidatlarından besleniyor. Yan gelirleri filan yok gibi. Kira geliri yok. Başka 

gelirleri bilmiyorum. Aidatlar. Ana gelir kaynağı aidatlar (D. E). 



 171 

Biz devletten destek almıyoruz. Kendi içimizde işte topladığımız üyelik aidatları. Garanti 

Bankasının bir sponsorluk desteği var. Az sponsorumuz var ama daha iyi olacağını düşünüyorum. Yavaş 

yavaş iyi olacak inşallah (B. B). 

Üyelik aidatlarının yanında, çoğu üyenin güçlü sermaye ilişki ağlarının olması 

derneğe bağış adı altında kaynakların aktarılmasını ve sponsorluk ilişkisini de mümkün 

kılmaktadır. KAGİDER’in üye profilinin büyük sermaye grubu içinden olması 

nedeniyle sponsorluk ilişkileri KAMER’den oldukça gelişmiş bir özellik 

göstermektedir. KAGİDER’li üyelerin ifadeleri bize sponsor ağlarının ne kadar geniş 

olduğunu ve sermaye grubuyla organik bağlarının altını çiziyor: 

Şimdi bizim üyelik aidatlarımız var. Dolayısıyla her yıl akan bir paramız var. Onun dışında 

sponsor buluyoruz. Merkezimizin sponsoru Akbank’tır. Zirvemizin sponsoru Garanti Bankasıdır. 

Yaptığımız her projeye biz sponsor bularak hareket ediyoruz. Bankalar bizi buraya kadar yalnız 

bırakmadılar. Bundan sonra devam etmek istediklerini söylediler. Onun dışında da küçük küçük 

sponsorlarımız oluyor (B. K). 

TUSİAD da en başından beri bu desteği vermek üzere hem kaynaklarını ayırıyor hem de 

gündemi oluşturmak için imkânlarını seferber ediyor. Üyelerini ilk kurucu üyeler olarak bu sistemin içine 

girmek üzere ikna ediliyor. Ve bunun üzerine KAGİDER, küçük bir ofiste kurucu başkanın hatta 

ailesinden kalan bir mekânda başlatılıyor… Dolayısıyla hakikaten elini attığını fonla destekleyip projeyle 

besleyip devam ettirebilecek bir ekip vardı. Ve ilk başta başarımızın altında bu destek vardı. Mesela 

Boyner Grubunun desteğini aldık. Şimdiki dönemde Sabancının, Suzan (Sabancı) üzerinden desteğini 

alıyoruz. O zaman Ümit (Boyner) yönetimimizdeydi. Kadın fonu projemiz vardı. Ümit onun başkanıydı. 

Meltem Kurtsan zaten babadan kalma bir sistemden bir deneyim sahibiydi. Ama çok da büyük bir 

girişimciydi… (N. G). 

Brüksel’de ofis (KAGİDER’in yurt dışında tek bir ofisi bulunmaktadır) açıldı. TÜSİAD’ın 

binasında. Orda günlük olarak Avrupa Birliği ile ilgili temaslarımızı devam ettirebilecek, gündemden bizi 

haberdar ettirecek bir eleman çalışıyor bizim için (D. B). 

KAGİDER bütün bu sponsor ve sermaye grupları ile yakın ilişkinin olanaklarını 

kullanmasının ötesinde kendisinin de bir süre fon verdiğini söylemek gerekir. 

Dolayısıyla sadece uluslararası fonları almakla kalmıyor bunları ülke içinde kadın sivil 

                                                
 KAGİDER Kadın Fonu’nu 2004’te kurmuş. Bu fon belli bazı kişilerden, ulusal ve uluslararası 

kuruluşlardan kaynak yaratarak bu kaynağı Türkiye’de toplumsal cinsiyet eşitliğini hedefleyen kadın 
sivil toplum kuruluşlarına ulaştırmayı hedefliyor. 



 172 

toplum kuruluşlarına da dağıtmaktadır. Kuruluşun sürdürülebilirliği için geçerli tek 

kaynak arayışının klasik gelirler olmadığını biliyoruz. Sivil toplum kuruluşunun 

Ryfman’ın (2006: 75) belirttiği gibi “merkez ülke fonlarıyla finanse edilmesi gerekliliği 

düşüncesi, tüm etkinlik alanları itibariyle oldukça esnekleşmiştir.” Ancak çok taraflı 

ulusal (şirketler, kamuoyu, hükümet) ve uluslararası (BM, EU) finansman kaynaklarıyla 

yürütülen karmaşık bir yapılanmadan söz ediyoruz. Bu karmaşık finansman yapısı aynı 

zamanda özerklik ve bağımlılığı tartıştırmaktadır. KAMER’li üye bu bağımlılığı şöyle 

özetliyor: 

IMF, Dünya Bankası, BM, biz onlarla hiç çalışmadık. Hiç bulaşmadık. Sadece AB ile çalıştık. 

Sadece AB ile değil İsveç Kalkınma Fonu (SIDA) tam açılımı nedir bilmiyorum. Ondan sonra Açık 

Toplum Enstitüsüyle çalıştık. Hollanda Bernard Van Leer Foundation ile çalıştık. Çocuk projesini onlarla 

çalıştık. AB fonlarıyla çalıştık. Bundan başka Kanada büyükelçiliğinden birkaç kuruş almıştık. Bu küçük 

fonlar tehlikeli değil. Aslında bir iş yaparsın bu küçük fonlardan yararlanırsın. Sonra başka bir iş için 

başka bir fon alırsın. Onlar hiçbir şekilde zora sokmuyorlar. Müdahale açısından, bürokratik zorluktan, 

büyük paraya ulaşmanın zorluğundan. Ayrıca o kadar rahat bir çalışma yaşıyorsun ki onlarla. Mesela 

kiranı da ödeyeceksin paran var ama kendi mecranda yürüyorsun koşman yetişmen senin planladığının 

dışında birinin istediklerine cevap ermek için çaba harcaman gerekmiyor (N. A). 

KAGİDER’li üye, fonların maddi kaynak olarak KAGİDER için de önemli 

olduğunu şöyle belirtiyor.  

AB fonlarından yararlanıyoruz. Projeler yazıyoruz. Sürekli proje yazılır KAGİDER’de. O 

fonlardan yararlanılır. İŞKUR’un projesi açıldığında oraya yazarız. Alabilirsek alırız. Yani fonlamayı bu 

şekilde yapıyoruz (B. K). 

Sivil toplum kuruluşlarında hakim olan tek bir gelir kaynağı yoktur. Sivil toplum 

kuruluşu yapısıyla ilişkili olarak üye aidatları, bağış, sponsor yardımları ve fon gibi 

kaynaklarla beslenir. Ancak genel anlamda sponsorluk ender olarak başvurulan bir 

yöntemdir. Çünkü iş dünyası sivil toplum kuruluşlarının önemi üzerinde dursa da mali 

açıdan desteklenmenin kısa süreli avantajını göremez (Başyazı, 2001: 32). Daha açık bir 

ifadeyle ne devlet kurumları ne sivil kuruluşlar ne de iş çevresi belli bir beklenti içinde 

olmadan destek sağlamayacaklarını dikkate alarak bağışçı misyonu ile STK’nın 

misyonu arasındaki tutarlılığa bakmak gerekir (Gönel, 1998: 93). Sponsor ile sivil 

toplum kuruluşu arasındaki böyle bir ilişkiyi KAGİDER’li A. B, şöyle ifade etmektedir:  



 173 

Fonlamalar bir süre sonra kesilebiliyor. Halbuki projelendirme olduğu zaman kazan kazan 

felsefesi ile yol alıyorsunuz. Siz Garanti Bankasına müşteri kazandırıyorsunuz diyelim örnek olarak 

diyorum o da size kredi paketlerinde bir ayrıcalık sunuyor. Sponsorluklar çok daha verimli oluyor… Öbür 

türlü tek başına bir yerden fonlama aldığınız zaman o da çok değerli olmuyor. Dolayısıyla bizim hep 

seçtiğimiz yol sponsorluklar ve hem KAGİDER kazansın hem biz kazanalım (A. B). 

Politik ve perspektif değişimi karşısında sivil toplum örgütleri çoğu zaman 

çaresiz kalır. Ya da neoliberal bir perspektifle devletin harcamalarını kısma 

durumlarında sivil toplum kuruluşlarının dirençleri kırılır (Başyazı, 2001: 34). Ancak 

Türkiye için konuşursak eğer başta devletten bütçe talep etme ya da bütçe planlarken 

bazı gruplara (kadınlara) yönelik fonlar ayrılmasını talep edebilmek önemlidir (Ayman, 

2003: 85). Gerçekten de kamu fonları üzerinde talepte bulunma giderek kadın sivil 

toplum kuruluşları arasında artmaktadır. Böyle olunca mali kaynak-ortaklık ile sivil 

toplum kuruluşu arasındaki ilişki en çok misyona yansımaktadır. Bu bağlamda 

KAGİDER’in kadına yönelik bir fon oluşturma talebinin olduğunu görmekteyiz. 

KAGİDER’li üye bu süreci şöyle anlatıyor: 

Geçenlerde yaptığımız Kadın Girişimciliği ve Liderlik Zirvesi’nde alınan kararlar çerçevesinde 

on milyon dolarlık bir fon yaratıp bu fonun yönetimini organize edip bununla ilgili ilk adımları attık o 

zirvede. Ama bunun devamını getirmek önümüzdeki zirveye kadar bu girişimi doğru tamamlayıp ondan 

sonra o gün itibariyle de yeni olan durumu analiz etmek gerekir (D. B). 

Mali kaynakların akışı ya da fonların yönü üzerinde biraz daha durursak eğer 

yabancı ülke kurumlardan gelişmekte olan ülkelere doğru bir akışın olduğu görülür. 

Yaşanan bu ‘uluslararası ekonomik ve siyasal hiyerarşinin’ etkileri daha çok 

tartışılmalıdır (Kabasakal Arat, 2006: 30). Bu hiyerarşik ilişkinin varlığına karşın 

Türkiye’de faaliyet gösteren sivil toplum kuruluşlarının direnç noktalarını bulabilmek 

önemli olmaktadır. Uluslararası fon akışlarının neden olduğu ekonomik ve siyasi 

hiyerarşi (uluslararası düzende) acaba ulusal ölçekte faaliyet gösteren sivil toplum 

kuruluşları arasında benzer hiyerarşik ilişkilere neden olmakta mıdır? Hangi özelliklere 

sahip sivil toplum kuruluşları bu çizdiğimiz hiyerarşik yapıyı aşmak için ne gibi 

                                                
 I. Uluslararası Kadın Girişimcilik ve Liderlik Zirvesi, Garanti Bankası’nın ana sponsorluğunda, 

American Turkish Friendship Council (ATFC)’in desteği ile 4-5 Haziran 2009’da İstanbul The 
Marmara Oteli’nde gerçekleştirildi.  



 174 

stratejiler üretmektedirler? Gibi birçok ilişki ve soru önem kazanmaktadır. KAMER 

Doğu ve Güneydoğu Anadolu’da örgütlenmiş bir sivil toplum kuruluşu olarak bu 

süreçle çoğu zaman karşı karşıya gelmektedir. KAMER’li üye yaşanan hiyerarşiyi şöyle 

anlatıyor: 

AB’de kadın girişimciliği için çok büyük bir hibe fon bulunuyor. Onda ortak olmak için 

inanılmaz bir uluslararası kuruluş arıyor. Yani on yer birden arıyor. O projelere başvurabilmek için ciddi 

konsorsiyumlar oluşturmak gerekiyor. Onların içinde yer almamızı istiyorlar mesela. Ondan sonra ben 

onlardan şey istiyorum peki sizin ilkeleriniz neler ilkeler bazında bir ortaklık olabilir bizim için. Özellikle 

fon kuruluşları, şirketler. Öyle konsorsiyumlar oluşturulurken önce mesela en büyük araştırma şirketleri 

ya da kadının insan hakları konusunda çalışmış büyük firmalar başvuruyorlar bahsettiğim fona. 1,5 

milyon 2 milyon avroluk fon. Ondan sonra bu bölgeye verilmiş bir kaynak fon ise eğer, bizim buradaki 

yaygın örgütlenmiş olmamız çok cazip geliyor. Ondan sonra bizim burada ciddi sıkı duruşumuzu görünce 

peki o zaman sizinle görüşelim. Tabi hiç kimseyi en başta reddetmiyorsun. Ama ciddi bir mesai 

harcıyorsun. Yani ben onlara yaklaşımım şu oluyor. Tamam bizim ilkelerimiz çok nettir. Dolayısıyla sizin 

de meseleye bakış açınız nedir? Onunla ilgili bize iki sayfalık bir yazı gönder misiniz diyorum. Ve 

gönderdikleri zaman bizim burayı kadınların çok mağdur olduğu ya da mesela şiddete çok oryantalist 

yaklaşıyorlarsa baştan reddediyoruz (N. A). 

Salt mali boyutuyla ilgili olmayan daha çok sivil toplum-devlet, stratejik ve 

araçsal hedefler ile özerklik-bağımlılık arasında dönen sorunsalları beş madde etrafında 

toparlayabiliriz. Kabasakal Arat’a göre (2006: 30) 1- Bağımlılık-bağımsızlık ilişkisi, 2-

Para almak için kurulan dernekler, 3-Devlet ve sivil toplum sorumlulukları, 4- Kısa ve 

uzun vadeli getiriler, 5- Kitlelere ulaşma veya tabandan kopma. Bu beş tartışma alanı 

özellikle kadın sivil toplum kuruluşları ekseninde önemli olmaktadır. 

Ulusal ve uluslararası sermaye akışını ya da fon akışlarındaki mantık, makro 

boyutta Jessop’un devleti stratejik ilişkiler alanı olarak tanımlarken kullandığı 

‘hegomonik strateji’ kavramıyla benzerlik gösterir. Bu makro çerçeve “bir sınıfın ya da 

sınıfsal kesimin uzun vadeli çıkarlarıyla bağımlı sınıf ve kesimlerin kısa vadeli 

çıkarlarını birleştirerek, tekil çıkarlar ile ortak çıkarlar arasındaki soyut gerilimi 

çözmeye çalışan” bir anlayış sunar (Özkazanç, 2007: 62). Bu bakış açısı her ne kadar 

makro bir bakış açısı olsa da fon veren ulusal ve uluslararası şirket ve benzerlerinin 

davranışını anlamada somut bir boyut olarak düşünülebilir. Mali sistemden dışlanan 



 175 

kadınların mikro kredi sistemi ile sisteme yeniden dahil edilmeleri gibi. Ancak 

KAMER’li bir kadının ifadesiyle bu sadece ekonomik bir mesele olarak görülemez: 

Gremann Bank ile yürüyor mikro kredi. Muhammed Yusuf’un programı. O sistem aslında 

müthiş bir sistem. Ben o sistemi inceledim. Kadınlar öyle bir işlenmişler ki orda. Önce parada yokmuş. 

Pirinç koyarak çoğaltmışlar. O pirinci satarak paylaşmışlar. Şimdi baktığın zaman hakikaten ne pirinci 

koyan kadın, ne de pirinci paylaşan kadın, paylaşılan kadına da bir avuç veriliyor o evine götürüyor 

kapıdan içeri girdiği andan itibaren söz hakkı bitiyor gene (N. A). 

KAGİDER’li üye, krediler için aynı nedenlerle olmasa da geri ödeme konusunda 

kadının sıkıntı yaşayabileceğini ifade ediyor: 

Balık vermiyorlar kimseye balık tutmayı öğretiyorlar. Zaten onu yapabilirseniz ayakta 

kalabiliyorsunuz. Yoksa alacağınız fonlar alacağınız krediler çok güzel değil yani baktığınızda. Tamam 

önünüzü açan şeyler ama geri ödemesi… (N. Gü). 

6. 5. Örgütlenme Özellikleri 

Sivil toplum kuruluşları arasında belirgin olarak gözlemlenebilecek özelliklerin 

başında örgütsel yapı farklılıkları gelmektedir. Sivil toplum kuruluşlarının amaçlarına 

ya da hedef kitlelerine bağlı olarak tek merkezde mi toplandıkları ya da birden fazla 

merkezde işlev görmeyi mi hedefledikleri şüphesiz örgütsel yapıyı belirleyen bir 

süreçtir. Tek veya birden fazla merkez, şube, temsilcilik olması sadece yapısal bir fark 

olmanın ötesinde çalışma yöntemlerini, karar alma sürecini ve politik alanla ilişkileri de 

etkileyen adeta sivil toplum kuruluşunun ruhunu etkileyen ilişkiler ağına 

dönüşmektedir. Bu nedenle örgütsel farklılıklar ile demokratik kültürü destekleme 

potansiyelleri açısından, sivil toplum kuruluşları demokratikleşmenin mikro 

organizmalarıdır. Hall’ın (1995: 120) karşıt olarak belirttiği gibi ‘sivil toplum’ ve 

özelde sivil toplum kuruluşları özgürlüğün ideal alanları değildir. Onların mikro-

dünyalarında çatışma ve sömürüyü, baskıyı ve dışlamayı içeren güç odakları mevcuttur. 

Dolayısıyla örgütsel yapılanma ile çatışma ve güç odakları arasındaki ilişkiyi görünür 

kılmak önemlidir. 

Örgütsel yapı farklılıkları konusunda yaygın olan iki kategorik ayrımdan söz 

edilebilir. Teknik, mali ve insan kaynağına bağlı olarak farklılaşan birinci ayrım, “yatay 



 176 

ilişkilere, düşük teşkilatlanma düzeyine sahip ve faaliyetlerindeki uzmanlaşma derecesi 

düşük olan, farklılaşmış karar olma mercileri bulunmayan STK’lar”dır. İkinci olarak 

“katılımcıların çoğuna yüksek ücret sağlayan, karar alma sürecinde uzmanlaşmış 

mercileri bulunan, işlevsel bakımdan son derece farklılaşmış örgütler” olarak karşımıza 

çıkmaktadır (Gordon, 2001: 173). Bu iki tip örgütsel farklılık esas olarak işlevlerin 

karmaşıklık düzeyi ile insan kaynağının potansiyeline bağlı olarak gelişmektedir.  

KAGİDER, kadının ekonomik alanda başta olmak üzere toplumda statüsünü 

yükseltmeyi hedeflemektedir. Örgütsel yapısı içerisinde AB ve Dış İlişkiler Komitesi, 

Girişimci Geliştirme Komitesi, Üye İlişkileri Komitesi, İletişim Komitesi, Hukuk 

Komitesi, KAGİDER Brüksel Grubu, We-Mentor Grubu gibi grup ve komitelerin 

altında üye ve profesyoneller yer almaktadır. Komitelerin varlığı tek başına işleyişi 

organize etmemekle birlikte, örgüt içi iletişim kanalları işleyiş üzerinde doğrudan etkili 

olmaktadır. KAGİDER’li üye komite işleyişi ile iletişim kanalları arasındaki ilişkiye 

doğrudan dikkat çekmektedir: 

Lider olan kişi ekip çalışmasına yatkın olmuyor. Lider her zaman için ben yönetecem diye 

davranıyor. Lider olduğu zaman kendi gibi olan insanları çevresine topluyor. Herkes kendi teamini 

oluşturuyor ama teamworka inanmayarak çalışanları teamleştiriyor. Benim teamworktan kastettiğim 

herkesin eşit platformda bütün işleri paylaşması. Ve farklılıkları bir araya getirebilmesi. Halbuki bu 

yapıda Meltem farklı bir modeldi. Gülseren çok çok farklı bir model. Şu an tam tersi. Bizim yönetim 

modelimizde yaklaşımımız şu anda yok. Orda çünkü komiteler üzerinden gerçekleştiriyorduk. Komitelere 

inanılmaz geniş bir katılım vardı. Çok entegreydik. Yani tüm dünyadaki etkinliklerde yer alıyorduk. Ben 

ve benden önceki dış ilişkiler dünyayla kaynaşma noktasında çok önemli adımlar attı. Komiteler yapı 

olarak bizim KAGİDER’de yönetim kurulundaki her üyenin bir komite sorumluluğu olur. Ve o komiteler 

onların başkanlığında kurulur. Şu anda aradan üç aya yakın bir zaman geçti yeni dönemden bu güne, 

mesela hala komitelerin altında kimler var bilmiyoruz ya da anonsları yapılmamış. Yani biraz dağınık 

çalışıyoruz. Bir de kendini işe focus etmek isteyen arkadaşlar öncülüğü alıyorlar ve onlar tabi ki fazla 

zaman ayırıyorlar. Yükler de üzerlerinde kaldığı için iş çok sürekli olamıyor kesiliyor. Kesilmek zorunda 

kalıyor enerjisi bitiyor çünkü. Bayrağı başkasına devrediyor ama o sürekliliği sağlayamıyor (N. G). 

Örgüt içi kategorik ayrımlara rağmen ihtiyaçlar ile yöntem arasında canlı bir 

etkileşimin sağlanması KAGİDER’li üyenin sıkıntısını çektiği gibi katılımı merkeze 

alan bir yöntem oluşturulmasını gerektirir. Çünkü sivil toplum kuruluşunun işlevindeki 

karmaşıklık düzeyine bağlı olarak “ilgililere tek yönlü veri veya bilgi iletme sürecini 



 177 

kapsayan enformasyon düzeyi”nde bir iletişim de hakim olabilmektedir (Erdoğan 

Tosun, 2000: 59).  

Yeni üyelerin etkinliği ilk dönemde vardı ondan sonra onlar kendileri Ankara’da dernek 

kurdular. İlk üç yönetim kurulundan bahsediyorum ondan sonra ki 4 ve 5. evrede ilgi dağıldı. Birten 

Gökyay vardı. Şu an Dünya Üniversiteli Kadınlar Derneği’nin başkanı. Devrim hanım vardı. Ankara İş 

Kadınları Derneği’nin şu andaki kurucusu olan. Onlar Ankara’dan gelip gidiyorlardı. İşte Adana’dan bir 

arkadaşımız vardı. Oradaki İŞKAD’ın kurucusu. Dolayısıyla farklılıkları bir zeminde toplayabiliyorduk. 

Şimdi daha kopuk daha separe çalışıyoruz. Bu bir eleştiri, sadece bir eleştiri (N. G). 

Erdoğan Tosun’un (2000: 59) İzmir genelinde yaptığı çalışmada da sivil toplum 

kuruluşunun politika belirleme, kuralları değiştirme, mali kaynakların kullanımı, sorun 

çözme ya da kuruluşu temsil etme gibi konularda genel merkez veya başkanın/yönetim 

kurulunun etkin olduğunu görmekteyiz. Üyelerin sivil toplum kuruluşunda etkin 

olmaları beklenirken neredeyse pasif alıcılar konumunda olduğu görülmektedir. 

Dolayısıyla sivil toplum kuruluşları, örgütsel yapıyla ilişkili olarak üyelerin arka planda 

kalmaları ile seçkinci gelenek arasında süreklilik, benimsenen demokratik model 

tarafından eleştiriye açık hale gelmektedir. İşlevdeki karmaşıklık düzeyi, teknik 

donanım, ekonomik ya da insan kaynağı, örgütsel ilişkileri/iletişimi tek başına 

belirleyemez. Bu süreçte sivil toplum kuruluşunun demokrasinin mikro-organizmaları 

bağlamında kendini nerede konumlandırdığı meselesi önem kazanmaktadır. Özetle 

yatay ilişki tarzı ve işbölümünün azlığı katılımı arttırıcı faktörler gibi görünse de sivil 

toplum kuruluşlarının kurucu modelleri (kurucu şahıs ve gruplar) kuruluşun yönetim 

felsefesinde belirleyici bir rol oynamaktadır. 

KAGİDER’e baktığımız zaman, merkezi İstanbul’da bulunan, herhangi bir ilde 

temsilciliği, şubesi bulunmayan bir sivil toplum kuruluşu ile karşı karşıyayız. Ülke 

içinde herhangi bir temsilciliği olmamasına karşın Brüksel’de bir temsilciliği 

bulunmaktadır. Bunun dışında üyelerinin %20’ye yakını İstanbul dışında 

bulunmaktadır. Böyle olunca katılımın sürekliliği konusunda sıkıntılar yaşanmaktadır. 

Evet biraz İstanbul’un zorluklarıyla biraz İstanbul’a kapalı gibi duruyor. Ama gerçekte pek öyle 

değil yani. Pek çok İstanbul dışı üyemiz var. Ve bunların koordinasyonu için her yönetim kurulunda 



 178 

olduğu gibi bu yönetim kurulunda da ilgili bir kişi tayin edilmiş durumda. Ama bu ilişkilerin daha iyiye 

götürülmesi mümkün. Ve o yönde çabaların harcanacağı nettir (G. T). 

KAGİDER’de çok fazla sayıda üyeye ulaşmaktan ziyade nitelikli üyenin 

derneğe dahil edilmesi anlayışının yaygın olduğunu görüyoruz. KAGİDER’li N. G, 

niteliğin nicelikten daha önemli olduğunu belirtmektedir: 

…Dolayısıyla böyle birkaç kişi derneği götürdük. Onu söylemem, lazım. Üye tabanı çok fazla 

olsa da olmasa da önemli olan kantite değil kalite. Burada kaliteyi yakalayabildik. O başlatılan çark 

bugüne kadar uzadı (N. G). 

KAMER, KAGİDER’in örgütlenme yapısından farklı olarak iki bölge ve 23 ilde 

örgütlüdür. Ancak bu kadar yayılma hantallık, merkeziyetçilik ve hiyerarşi gibi 

konularda KAMER’i sürekli bir öz eleştiri yapmaya zorlamaktadır. KAMER’li üye bu 

baskıyı şöyle anlatıyor: 

Ben hiçbir zaman çok büyüyen hantal sivil toplum kuruluşlarından yana değilim. KAMER öyle 

bir yer olsun istemedim açıkçası. Bu durumun da istesem de istemesem de kendiliğinden bir hiyerarşi 

yaratacağını düşünenlerdenim. Benim hayalim şu idi. Geçen yıldan itibaren biz hiç şube ya da temsilcilik 

yapmayalım, ondan sonra bu sene özellikle birçok toplantı yapalım ve arkadaşlara soralım. Bizim sizinle 

paylaşacağımız deneyimler bu kadardı. Siz şimdi ne yapmak istiyorsunuz? Kendi yolunuzu kendiniz 

çizin. Dernek mi olmak istiyorsunuz? Kooperatif mi açacaksınız? KAMER adını kullanmak istiyor 

musunuz? İstemiyor musunuz? Ama bu o kadar keyfiyete bağlı bir durum değilmiş. Vakıflar Genel 

Müdürlüğü’nün teftişinde ciddi bir eleştiri aldık. Bunu ne kadar anlatırsan anlat müfettiş nerden 

anlayacak ki. Diyor ki üç yılınız dolmuş niye kurumsal yapılanmanız tamamlanmamış? Mecburen 

temsilcilik ve şubeler açma yoluna gittik. Ama bu bizim hayalimizdeki şeyi durdurmuyor. Ayrıca iyi ki 

böyle bir eleştiri almışız. Çünkü sonra ortaya çıktı ki bu sene yaptığımız toplantılarda bu da illerdeki 

arkadaşlardan çıktı, biraz daha deneyime ihtiyacımız var biraz daha güçlenmeye ondan sonra her biriniz 

bağımsız bir örgüt olabiliriz. Dolayısıyla şu anda şube ve temsilcilikler açıyoruz. Ama arkadaşlara kendi 

projelerini yapma, yürütme işlerinde o zaman mutlaka danışarak. Tek kriterimiz var. KAMER’in ilkeleri. 

Onu yazıyoruz. Bağımsız bir çalışma mı? Ayrımcılık içeriyor mu? İçermiyor mu? Projeleri seçmede bir 

hiyerarşi doğma riski var mı? Yok mu? Bunlara bakıyoruz. Kriterler bunlar onun dışında arkadaşlar 

özgürler (N. A). 

 



 179 

VII. BÖLÜM 

NEOLİBERAL ETKİLER: DİRENME VE YENİDEN ÜRETİM ARASINDA 

7.1. Neoliberal Etki, Devlet ve STK’lar Arası İlişkiler 

7.1.1. Sivil Toplum Kuruluşlarının Anlamı Üzerine  

Sivil toplum kuruluşlarının anlamı üzerinde tam bir mutabakatın sağlandığını 

söyleyemeyiz. Tarihsel süreç içerisinde sivil toplum tarihi ile bağlantılı olarak gelişen 

sivil toplum kuruluşları, bazen devlete alternatif bazen devlete muhalif bazen de 

tamamlayıcı rolleriyle gündeme geldi. Nitekim literatürde sıkça kullanılan NGO (non-

govermental organization) kavramının ifade ettiği bağlam faklılıkları da bunun 

göstergesidir. Türkiye’de ‘nongovermental organization’ terimi yerine çoğu zaman 

hükümet dışı kuruluşlar terimi kullanılsa da bu çevirinin tatmin etmediği açıktır. Çünkü 

Kuçuradi’ye göre (1998: 24; Tabakoğlu, 2002: 138) ‘govermental’ sözcüğü ‘hükümet’ 

sözcüğünün ifade ettiği anlamı aşan bir söyleme referans etmektedir. Bu anlam 

genişliğine ek olarak sivil toplum kuruluşları yerine; sivil toplum örgütleri, demokratik 

kitle örgütleri, gönüllü örgütler, üçüncü sektör, yönetim dışı örgütler gibi kavramlar 

kullanılmaktadır (Sancar, 2000: 20). Her bir kavram, farklı bir bağlama daha fazla 

vurgu yaparak STK, devlet ve ekonomi ilişkilerini somutlaştırmaktadır. Örneğin üçüncü 

sektör terimi, sivil toplum kuruluşlarına ekonomik bir bakış açısı getirirken, sivil toplum 

örgütleri terimi siyasal bir yaklaşımı ön plana çıkarmaktadır (Kuçuradi, 1998: 25). 

Dolayısıyla bakış açılarının farklılığına rağmen, sivil toplum kuruluşu/örgütleri 

tanımlamasının ‘toplumsal sorunlara ilişkin söz söyleme’ potansiyeline dair kaygıyı 

görünür kıldığı söylenebilir. Bu terimsel kargaşanın bir adım ötesi, sivil toplum 

kuruluşlarının potansiyeli ve hükümet dışı örgütlerin ön plana çıkmasını sağlayan 

sürecin analizini gerekli kılar. 

                                                
 Aksu Bora, toplumsal sorunlara ilişkin olarak söz söyleme potansiyelini ‘demokratik kitle örgütleri’ne 

atfederken ‘sivil toplum örgütleri’yle ‘dernekçilik’ -toplumu değil belirli grupları ve çıkarları 
hedeflediği için- kavramları arasında ayrım yapar (Bkz: Kamu Yeniden Kurulurken Kadınlara ne 
Olacak? Cogito, S. 43, 2005). 



 180 

Sivil toplum örgütleri ile hükümet dışı örgütler arasındaki anlam farklılığının 

yanı sıra sivil toplum örgütlerinin eylem potansiyelleri açısından, yeni sosyal hareketler 

ile aralarındaki ilişkiye açıklık getirmek gerekir. Özellikle 68 sonrası hareketler, 

parlamenter sistem içerisindeki hantallığa çözüm önerisi niteliğinde 

değerlendirilmektedir. Özelde ise kadın hareketinin yaptığı açılımları görmek bu 

bağlamda önemlidir. Liberal gelenek içinde özel ve kamusal alan tanımlarına uymayan 

hareketler, özel ve kamusal ayrımlarını dönüştürmeye hizmet ederler. Offe (1999: 61) 

yeni sosyal hareketlerin ‘kurumsal olmayan’ hareket/eylem alanlarına işaret ederek, 

liberal geleneğe getirdikleri eleştirilere dikkat çeker. Aynı paralelde Göle, (1998: 117) 

yeni sosyal hareketlerin, sivil toplum örgütlerinin, modernizmin zıtlıklarını (rasyonel-

irrasyonel, özel-kamusal gibi) muğlaklaştırdığını iddia etmektedir. Offe’un kavramlarını 

kullanarak ‘kamusal olmayan bir alan’ da gittikçe artarak faaliyet gösteren kuruluşlarla 

karşı karşıya olduğumuzu söyleyebiliriz. Dolayısıyla ‘STK siyaseti’ yeni dönemde yeni 

biçimlere bürünen politika yapma tarzı olarak karşımıza çıkmaktadır. Yeni sosyal 

hareketler ile sivil toplum kuruluşları arasında kurulan bağ, aktör eylemleri ve bu 

eylemlere yönelik anlama çabası ile geleneksel biçimde siyaset yapma tarzını 

etkilemiştir.  

Sivil toplum örgütlerinin yeni sosyal hareketler bağlamında kazandığı anlam, 

özellikle kadın hareketi içindeki geleneksel ayrımları dönüştürmeye olanak tanımıştır. 

Kentel’e göre “bireylerin kamusal alanda varolabilmeleri ancak özel alanlarıyla birlikte 

olmalarıyla ve bunun tanınmasıyla mümkündür” (Kentel, 2003: 11). Kamusal alanda 

var olmanın, özel alanın var oluşuna bağlanması şüphesiz feminist kuramın/hareketin 

bir katkısıdır. Ancak kamusal alan ve özel alan arasındaki dönüşümlerin siyasete 

girmesi, kadının, cinselliğin siyasileşmesi pek düşünülmeyen bir gelişmeydi (Göle, 

1998:118). Bu dönüşüm bize 70’lerden sonra ‘siyasi ilgisizlik’ olarak sunulan 

çerçevenin aslında geleneksel siyasi kurumlara yönelik olduğunu göstermektedir. 
                                                
 Yeni sosyal hareketlere dair iki ana akımdan birincisi olan ‘kaynak mobilizasyonu’; hareketlerin 

ekonomik alt temeline vurgu yapar. Tilly’e göre bu teori zor ve sermayenin birleştiği politik alanda 
gerçekleştirilen kolektif eylemleri tanımlarlar. Daha açık bir ifadeyle politik alanda gerçekleşen 
eylemler kaynaklardan pay almaya yöneliktir. Charles Tilly, (2001) Zor Sermaye ve Avrupa 
Devletlerinin Oluşumu 990-1992, 1.Basım, Ankara: İmge Kitabevi). İkinci yaklaşım olan ‘kimlik 
yönelimli politikalar’ ise kimlik ve tanınmaya yöneliktir. 

 



 181 

Siyaset dışı kabul edilen konuların siyasete taşınması, siyaset alanının genişlemesinin 

bir örneğidir (Sancar, 2000: 26). Sivil toplum örgütleri ya da yeni sosyal hareketlerin 

siyaset alanına yaptığı bu açılım, temsili demokrasiye olan inancın azalması ile 

yakından ilişkilidir. Aynı süreç yönetişim ve yerindelik anlayışının gündeme gelmesini, 

müzakereci model, globalleşme ve global sivil toplum gibi bağlamların tartışılmasına 

katkı yapmıştır.  

STK’lar üzerinde durulması gereken bir başka nokta ise STK’ların özne ya da 

aktör olma potansiyelleridir. STK’lara katılım biçimi önemli olmakla birlikte STK’lar, 

yerine getirilecek hedefleri olan toplumsal birer aktör konumundadırlar. Dolayısıyla bu 

örgütler görevlerini yerine getirmek için üyelerin, gönüllü üretken ve istikrarlı 

faaliyetlerini taahhüt etmeleri gerekir (J. D. McCarty ve M.N. Zald 1997’den aktaran 

Sara Gordan, 2001: 169). Sancar’a (2000: 25) göre ise STK’ların ‘insanı amaçlar için 

müdahale edilebilecek aktörler’ olmasını tetikleyen unsur IMF, Dünya Bankası gibi 

örgütlerin sermaye odaklı faaliyetleridir. Bu çerçevede sivil toplum kuruluşlarının aktör 

olma kapasitelerini tartışırken iki etkenle karşı karşıyayız: STK’ların üyeleriyle birlikte 

söz söyleme potansiyeli ile uluslararası örgütlerden kaynaklanan söz söyleme tarzıdır. 

Siyasi alternatifsizlik dikkate alındığında ikinci tarz etkin olmakla birlikte, STK’ların 

demokratik potansiyelleri çoğu zaman göz ardı edilmektedir. 

Toplumsal aktörler olarak ön planda olan STK’lar, çoğu zaman araçsallaştırılmış 

bir bağlam içinde yer almaktadırlar. Sivil toplumun devletten otonom olmayacağına dair 

görüşler, özellikle sivil toplumun tarihsel sürecini referans vermektedirler. Tekin’e göre 

(2000: 43-44) sivil toplumun Türkiye bağlamında devletten otonom olmasını beklemek, 

devlet-toplum ilişkisini görmezden gelmek demektir. Modernleştirici devlet 

geleneğinde sivil toplum, toplumun taleplerini siyasal alana taşıyan değil, siyasal alanın 

mesajlarını topluma ileten bir konumdadır. Sivil toplum kuruluşlarının devletten 

otonom olması veya araçsallaşması tartışmalarına dair bir başka değerlendirme ise tarihi 

kökenlerden çok bugünkü temsili demokrasinin krizine işaret etmektedir. Uğur’a (t.y: 

76) göre temsili demokrasinin krizi sürecinde sivil toplum kuruluşları, sistem 

meşruiyetini sağlayan bir araca dönüşmektedirler. Temsili demokrasi ve siyasal partiler 

gibi geleneksel siyasal araçlar gözden çıkarken böyle kuruluşların gündeme gelmesi, 



 182 

araçsallık iddialarına kaynaklık etmektedir. Bu süreç Bora ve Çağlar’ın (2002: 337) 

belirttiği gibi, politikanın kamusal anlamından uzaklaşması, STK’ların partilerin 

ikamesi olarak tekil çıkar ve taleplere indirgenmesine neden olmaktadır. 

7.1.2. Sivil Toplum ve STK’lara Dair Neoliberal Etkiler 

Sivil toplum tartışmaları bir yandan devletin geçirdiği dönüşümü ifade ederken 

diğer yandan politik alan ile sivil alanın temaslarını ve karşıtlıklarının tarihini de 

vermektedir. Bu bağlamda refah devletinin bir iktidar tarzı olarak eleştirilmesi ve 

çelişkilerinin vurgulanması neoliberalizmin dayanaklarını oluşturur. Özkazanç’ın (2007: 

42) belirttiği gibi devlet-sivil ve toplum-birey çelişkisini vurgulayan yeni sağ söylemler 

sermaye kesimleri ve toplumsal radikalizmden rahatsız olanlar dışındakilere de 

seslenmeyi başarmıştır. Bu haliyle refah devletinin artan harcamalarını finanse etmek 

istemeyen geniş bir orta sınıf duyarlılığı da oluşturulmuş olmaktadır.  

Yeni liberalizm, 1980’lerden itibaren tüm dünyada egemen olan yeni sağ ideolojinin en önemli 

dayanaklarından biri olmuştur. Yeni liberalizm, bir yandan ‘ekonominin ve sermayenin küreselleşmesi’, 

‘yeni dünya düzeni ile bütünleşme’, ve ‘özelleştirme’ gibi ekonomik söylemlerle, diğer yandan da 

‘devletin ve politik alanın geriçekilmesi’, ‘serbest piyasa sisteminin tam egemenliğini kurması ve sivil 

toplumculuk’ ya da ‘yerel topluluklara dönüş gibi politik söylemlerle hem ulusal hem de uluslararası 

alanda başat bir ideoloji haline gelmiştir (Sallangül, 2006: 1). 

Politik alanın geri çekilmesine bağlı olarak STK faaliyetleri, tartışmanın odağına 

yerleşmektedir. Son birkaç on yıldır sivil toplum kuruluşları, küresel politik alanın 

meşrulaştırıcı öğeleri olarak görülmektedirler. STK’ların Batı toplumları başta olmak 

üzere Batı-dışı toplumlarda da yürütülen projelerde ya da kamu hizmetlerini planlanma 

ve faaliyete geçirme süreçlerinde etkin rol oynadıkları bilinmektedir. Bu süreçlerde 

etkin olmaları ile meşruiyet ve yerellik arasında doğrudan bir ilişki kurulmaktadır. 

STK’lara ulus ötesi yönlendiriciler olarak bakılması, STK’ların üstlendikleri işlevleri ve 

dönüşümleri tartışmayı gerekli kılmaktadır. Dahası STK’ların söylem ve pratiklerinin 

hangi süreçlerden etkilendikleri ve ne tür söylemler geliştirdikleri önem kazanmaktadır. 

Türkiye bağlamı içinde konuşursak eğer, STK tartışmalarının iki ana başlık 

altında yapıldığını görmek mümkündür. Bunlardan birincisi, özellikle 1980’lerden 



 183 

itibaren farklı kimlik taleplerinin (kadın ve etnik kimlikler gibi) dikkate alınmasıyla 

görünürlük kazanan demokratikleşme vurgusudur. Dolayısıyla sivil toplum tartışmaları, 

kapsayıcılığı ya da sınırlayıcılığı ekseninde demokratiklik potansiyeli ile gündeme 

gelirken ikinci olarak, sivil toplum kuruluşları ve sivil toplum tartışmaları devletin 

işlevini üstlenme bağlamında hakim görüş etrafında tartışılmaktadır. 

Sivil toplum kuruluşlarının yaşamsal alanlarını, işleyişlerini, geçirdikleri anlam 

dönüşümlerini tek başına Türkiye bağlamında gündeme getirmek mümkün değildir. 

Sivil toplum ya da STK tartışmaları küreselleşme süreci, devletin görevleri, yurttaşlık 

kurgusu ve yeni gelişme süreçleri gibi küresel süreçlerle bağlantılı olarak gündeme 

gelmektedir. Bu süreçler bağlamında Türkiye’de sivil toplum tartışmalarına bakmak 

daha anlamı olacaktır. Özellikle 1990’lardan itibaren yaygınlık kazanan kadın 

STK’ların çalışma alanlarının ve yöntemlerinin farklılaşmasını daha iyi anlamak için 

çerçevesini çizdiğimiz alana daha yakından bakmamız gerekir. 

STK’ların genel olarak çıkış seyrine bakıldığında kabaca gelişmiş ve gelişmekte 

olan toplumlarda farklı zamanlarda ve farklı etkinlik alanlarında görünürlük 

kazandıklarına tanık olmaktayız. Acı’ya (2005: 39-40) göre gelişmiş, azgelişmiş ayrımı 

yapmadan bakıldığında STK’lar, 20. yy’a kadar “gönüllü organizasyonlar” şeklinde 

faaliyetlerini sürdürmüşlerdir. Az gelişmiş ülkelerde STK faaliyetleri, bağımsızlık 

mücadelelerinden sonra görünürlük kazanırken, gelişmiş ülkelerde İkinci Dünya Savaşı 

sonrası süreç belirleyici olmuştur.1950’li yılar savaş sonrası dönemin STK çalışmalarını 

belirlemede bir dönüm noktası olmuştur. STK’ların bu dönemde eğitim, sağlık, 

beslenme ve barınma gibi işlevleri, Avrupa’nın yeniden inşa sürecini belirlemiştir. Aynı 

                                                
 Demokratikleşme işlevi üzerine konuşurken sivil toplumun ister istemez politik alanla gireceği 

sürtüşmenin kaçınılmazlığı ve istenirliği Belge için sivil toplum örgütlerinin eylemlilik potansiyelinin 
göstergesi olmaktadır (Bkz: Murat Belge, Sivil Toplum Örgütleri, Merhaba Sivil Toplum içinde). Ayrıca 
sivil toplum ve demokrasi ilişkisi üzerine Keyman ve Sarıbay’da katkı yapmaktadır (Bkz: Global ve Yerel 
Eksende Türkiye, Alfa Yayınları, 2000). 
 Sivil toplum tartışmaları, vurgu noktalarına göre birkaç bağlam içinde tartışılmaktadır. Sivil toplum 
tartışmaları bağlamında STK’lar sorun çözücü olarak, demokrasi tartışmalarında -müzakereci ya da 
birleştirici modelde- katılımcılık ekseninde tartışılmaktadır. Gelişme modellerinde ya da insani yaklaşım 
modellerinde güçlendirme perspektifi çerçevesinde tartışılmaktadır. İşte tüm bu boyutların dikkate 
alınması ve sivil toplum anlayışına eklemlenmesi, süreci anlamak bakımından önemlidir. 

 



 184 

zamanda bu dönemde azgelişmiş ülkelerin kendi öz kaynaklarını harekete geçirme 

anlayışı, gelişmiş ülke STK’larının ihtiyacı olan ülkelere hizmeti götürme anlayışının 

önüne geçer. Bu süreçte doğuya karşı batı diye konumlanan uluslararası konjonktürü, bu 

konjonktürün belirlediği devlet- STK ilişkilerini ve ortaklaşa iş görme anlayışının 

oluştuğunu unutmamak gerekir. 

Acı’ya göre 1960’lı ve 1970’li yıllar daha önce yaşanan devlet-STK ortaklığını 

aşan gelişmelere sahne olur. Bu süreci etkileyen iki gelişmeden bahsedilebilir: 

Bunlardan birincisi, STK faaliyetlerinin batı-dışı toplumlara yayılması ve STK 

gündemlerinin (bağımsızlık veya demokratikleşme talebi gibi) değişmesidir. İkincisi, 

gelişme projelerine hakim olan merkeziyetçiliğin eleştirilmeye başlanmasıdır. 

Dolayısıyla ekonomide büyümeyi hedef alan uygulamalar, hem insan hem de doğa 

üzerinde tahrip edici etkileri nedeniyle eleştirilmiştir. Bu etkilerin sonucu olarak ekoloji 

hareketi, kadın hareketi, endojen kalkınma, sivil toplumun gelişimi gibi pek çok 

gelişmenin önü açılmıştır (Acı, 2005: 50-51). Faaliyet alanlarındaki bu çeşitlenmeye 

bağlı olarak yerellik, ademi merkeziyetçilik, demokratikleşme ve sivil toplumun 

yaygınlaştırılması gibi istekler, ortak olarak dillendirilmeye başlanmıştır. Bu istekler 

aynı zamanda sivil toplum kuruluşları ile devlet arasında yakın bir ilişkiye işaret etmeye 

başlamıştır. Dolayısıyla bu dönemde her ne kadar yerellik ve bağımsızlık talebi ön plana 

çıksa da devlet ve STK’lar arasındaki sınır çoğu zaman birbirine girmiştir. 

Sivil toplumun anlamı ve çalışma alanına yönelik yapılan çalışmalar aslında bize 

hem sivil toplumun değişen işlevi hem de politik saha ile sivil saha arasındaki ilişkinin 

nasıl kurulduğuna dair fikir vermektedir. Can’a göre, Michael Edwards sivil toplumun 

bugünkü kullanımı üzerine yaptığı araştırmada sivil toplumun, hem politik ve sosyal 

alanda hem de medyada yaygın kullanımın sorun çözücü olduğunu belirtmektedir. 

Edwards’a göre neo-liberal gelişmeler, sivil toplumu ve sivil toplumun sorun çözücü 

işlevini ön plana çıkarmıştır (Can, 2007: 93). Gordan’a göre bu görüş liberal geleneğin 

beslediği yurttaşlık anlayışı ile benzerlik göstermektedir. A. de Tocqueville’in bakış 

açısıyla bakıldığında, hükümet dışı kuruluşlara yurttaşın gönüllü katılımı ile demokratik 

kültür arasında doğrudan bir ilişki vardır (Gordan R., 2001: 168). Böylece bireyin 



 185 

gönüllülük esası ile katılımı sağlanmış olurken bireyin katılımı aynı zamanda kamunun 

çıkarı ile birleşmiş olmaktadır. 

Yurttaş katılımını referans alan bakış açısı dışında aktörlerin üstlendikleri 

görevleri ön plana çıkaran bakış açısı da yaygındır. Bu perspektif daha çok üyelerin 

katılımı ile değil üyelerin ya da gönüllü kuruluşun yerine getireceği görev ve hedeflerle 

ilgilenir. Örgütlerin kaynak ve bağlantı ağları önemli olurken, üyelerinin üretkenliğini 

taahhüt etmek ve karşılaşılabilecek riskleri azaltmak beklenmektedir. Bu bakış açısının 

uzantısı olarak gönüllüler, stratejik kaynak olarak görülmektedir. (J. D. McCarty ve M. 

N Zald, 1997’den aktaran Sara Gordan, 2001: 169; Can, 2007: 95). Sivil toplum 

tartışmalarında sıkça altı çizilen gönüllülük ve katılım, demokratik bir anlamdan giderek 

uzaklaşmakta, belli işleri üstlenen ve bu görevleri yerine getirme garantisi veren bir 

yapıya dönüşmektedir. 

Sivil toplum tartışmalarının üçüncü sektör bağlamında da yapılması 

neoliberalizmin STK’lar üzerindeki etkisini görünür kılmaktadır. Tunçay’a göre 

“hükümet dışı örgütler” ya da “sivil toplum kuruluşları” kavramlarının kullanımı farklı 

nüanslara işaret etmektedir. Ekonomik ya da siyasal alana yapılan vurgu biraz da o 

ülkede sivil toplumun gelişme seyrine bağlı olarak değişmektedir. Türkiye bağlamı 

içinde konuşursak eğer Tunçay’ın (2003: 11) belirttiği gibi kamu bütçesiyle yerine 

getirilen hizmetlerden ya da özel sektörün faaliyetlerinden sıyrılmış bir alan olarak sivil 

toplum kuruluşların faaliyetleri yaygın değildir. Türkiye gibi gelişmemiş ülkelerde 

kavram hem birinci sektör (kamu ya da politik alan) hem de ikinci sektör (ekonomi 

alanı) anlamına gelmektedir. Dolayısıyla Türkiye’de neoliberalizmin etkisi, sivil 

toplum-devlet ilişkilerinde deneyimlenmekte birlikte STK’ların özerkleşme istemlerinin 

sürüp gittiğine tanık olmaktayız.  

Sivil toplum kuruluşları ile üçüncü sektör kavramlarının bir arada kullanılması, 

makro ölçüde yaşanan dönüşümlerin izlerini taşımaktadır. Dolayısıyla Acı’ya göre 

üçüncü sektör kavramı içinde iki bakış açısını barındırmaktadır. Bunlardan birincisi, 

kalkınma anlayışlarına da temel oluşturan neoliberal yaklaşımların sosyal devlet 

anlayışında yarattığı tahribat sonucu ‘minimalize’ olan devletin boşluğunu doldurma 



 186 

meselesidir. İkincisi, bununla paralel olarak ortaya çıkan katılım ve yönetim anlayışıdır. 

(Acı, 2005: 83). Son dönemlerde sivil toplum kuruluşlarının ön plana çıkmasında bu 

bakış açısının etkisi hakimdir. STK’ların yürütülen projelerde ortak ya da danışman 

olarak yer alması, katılım ve yönetişim perspektifiyle ancak anlaşılabilir.  

1975’lerden itibaren sivil toplum kuruluşlarının işlevlerine bakıldığında, yardım 

ve bakım hizmetlerinden giderek uzaklaştıklarını, birçok konuda dönüşümü hedefleyen 

hareketlere ve örgütlenmelere doğru kaydıklarını gözlemlemek mümkündür. Kabaca 

1950’lilerle başlayan süreç, kalkınma anlayışında başta olmak üzere STK’ların yardımcı 

olma anlayışını aştığını, sürece dahil olma ve sorumlulukları paylaşma sürecine 

girdiklerini söyleyebiliriz. (Başyazı, 2001: 20) Sorumluluk paylaşımı daha ilerde 

tartışacağımız yönetişim felsefesinin temelini oluşturacak ilkelerden biri olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bu bağlamda sivil toplum tartışmalarında sıkça gönüllülük-

sorumluluk veya özgürlük-yurttaşlık gibi kavram çiftlerinin birlikte kullanıldığını 

görmekteyiz. 

Sivil toplum kuruluşlarının hem ulusal hem de uluslararası gündemde etkili 

olmalarını sağlayan globalleşme sürecinin ideolojik ve ekonomik yönü arasındaki zıtlık, 

birçok sürecin aynı anda yaşandığına dair bir kanıttır. Appadurai, küresel kültür 

akıntılarından bahsederken finansmanzaların, para akışına dayalı olduğunu 

ideomanzaraların ise özgürlük, devlet ve refah yanlısı ya da karşıtı imge akışlarına işaret 

ettiğini belirtmektedir (King, 1998: 28). Ancak Sancar’a göre sermaye akışının yönü ve 

nedeni (borç verme vs.) gibi kriterler dikkate alınsa bile globalleşme süreci, 

meşruluğunu insan hakları, demokrasi ve etik retoriği ile sağlamaktadır (Sancar, 2000: 

25). Bu çelişkili durum ve politikasızlık ortamında siyasallık anlayışının siyasal 

terimlerle yapılması önerilmektedir (Tekin, 2000: 46).  

STK’ların 1990’lı yıllardan sonra yeni kalkınma yaklaşımları doğrultusunda 

özellikle az gelişmiş ülke kalkınma süreçlerinde devlet ile işbirliği içinde sorun giderici, 

                                                
 1970-1980 dönemi genellikle genişlemenin yaşandığı yıllar olarak bilinir. Mali faaliyetlerdeki 

genişlemenin temelinde ise sermayenin yüksek gelirli ülkelerden düşük gelirlilere doğru akışıyla ilgili 
olup, borç verme ilişkisi olarak görülebilir (Dilaver Demirağ, Eski Köye Yeni Adet: Alternatif 
Küreselleşme Hareketi ve Yeni Sol, Tezkire, Mayıs Haziran, S.26, 2002: 149). 



 187 

çözüm bulucu nitelikleri dikkate alınırsa Türkiye bağlamı daha iyi analiz edilebilir. Bu 

çerçevede neoliberal yaklaşım, özgür piyasa için uzlaşılan kuralları uygulama vazifesi 

görmektedir (Acı, 2005: 58-66). İşte Bali’ye göre (200: 35-42) Türkiye’de sıkça 

TÜSİAD ya da diğer ekonomi temelli kuruluşların sivil toplum örgütü olup olmadıkları 

yönündeki tartışmalar ve zihin karışıklığının nedeni budur. Bali, sivil toplum 

kuruluşlarının ekonomi aktörleri tarafından sahiplenilmesini, sivil toplum hareketinin 

zaafı olarak nitelendirirken aslında neoliberal sürecin etkilerini deneyimlediğimiz 

açıktır. Zihin karışıklığına neden olan bir başka söylem ise sivil toplum örgütlerinin 

sadece devletle aralarına mesafe koymaları gerektiği şeklindeki bakış açısıdır. Ancak 

biliyoruz ki devletle geliştirilmek istenen özerklik ekonomi alanı için de geçerli olmak 

durumundadır. 

Türkiye’de sivil toplum kuruluşlarının dönemlere, mekana ve etkinlik alanlarına 

baktığımız zaman, sivil toplum olgusu hakkında genel bir bakış açısına sahip olabiliriz. 

1996’da Birleşmiş Milletler Kalkınma Programı’nın mali desteği ve Habitat II 

Konferansı bağlamında başlatılan Önde Gelen Sivil Toplum Kuruluşları Araştırması, 

bize bu verileri sunması bakımından değerlidir. 1880’e yakın toplam STK sayısının 

1200’ü 1980-90 dönemi içerisinde kurulmuştur. Buna ek olarak iki büyük kent (İstanbul 

ve Ankara) illere göre STK dağılımında önde olurken, dayanışma (%22.7) ve eğitimden 

(%13.7) sonra ekonomi alanı (%13.4) STK’ların faaliyet alanlarını belirlemektedir 

(Gönel, 1998: 25-30). 

Yukarda değinilen araştırmada sivil toplum kuruluşlarına dair veriler -faaliyet 

alanı, mekanı ve zamanı şeklinde kategorilere ayrılmış- bizim için birkaç açıdan 

önemlidir. Bunlardan birincisi, 1980-90 dönemi arasında yaşanan STK patlamasının 

somutluk kazanmış olmasıdır. 1980 sonrası dönem, uluslararası bağlamda yaşanan 

neoliberal etkilerle uyumlu görünmektedir. İkincisi, sivil toplum kuruluşlarının faaliyet 

alanlarında görülen ve aslında devletin üstlenmesi gereken (sosyal hizmetlerin 

yetersizliği gibi nedenlerle desteklenen dayanışma dernekleri ve bütün yurttaşlarına 

eğitim götürememişliğin göstergesi olarak eğitim kuruluşları) birçok alanda salt devleti 

değil STK’ları da görüyoruz. Ancak burada STK ve devlet ilişkisine yönelik bir ekleme 

yapmak gerekir. Sözü edilen çoğu sivil toplum kuruluşu, faaliyetlerini gerçekleştirirken 



 188 

alternatif programlardan çok önde gelen resmi kurumların desteği ve sosyal sorumluluk 

anlayışının dönüşümü çerçevesinde faaliyetlerini yürüttüğünü söylemek gerekir. 

Sivil toplum kuruluşları bir yandan siyasi alternatifler olarak görülürken diğer 

yandan depolitize olma süreci ve yeni demokrasi modelleri bağlamında tartışılmaktadır. 

Liberal kuramın ekonomi, devlet ve sivil toplumu birbirinden tamamen farklı etkinlik 

alanları olarak görmesinden sonra yeni tartışmalar bu üç alan arasında birleşimi 

tartışmaktadır. Birleştirici modele, genel olarak sivil toplum kuruluşlarının kamu fonları 

ile desteklenmesi, kamu refahı ve diğer bazı hizmetlerin yapılması tartışmaları eşlik 

etmektedir (Hirst, 1994, 167’den aktaran Erdoğan Tosun, 2003: 32). Birleştirici 

modelde devlet, yerel grupları ortak problemler hakkında müzakere etmeye, birlikte 

hareket etmeye ve getirilen çözüm önerileri hakkında bir karşılaştırma yapmaya 

çağırmaktadır (Baccaro, 2002’den aktaran Erdoğan Tosun, 2003: 32). Bu modelin 

müzakere, ortak karar alma gibi kavramları ön plana çıkardığını görüyoruz. Ancak 

kamu refahı ile ilgili hizmetlerde devletin sorumluluğunun kaldırılması ile bu 

hizmetlerin tartışma alanına dahil edildiğini ve katılımın çoğu kez işlevi üstlenmeye 

dönüştüğünü görmek mümkündür.  

Katılımın işlevi üstlenmeye dönüştüğü süreçte, sivil toplum kuruluşlarının 

sınırlılıklarına daha yakından bakmak gerekir. Young’ın (2000: 186) belirttiği gibi sivil 

toplum, gönüllülük ve merkeziyetçilikten uzaklık gibi erdemleri barındırsa da sosyal 

gruplar arasında farklılıkların devamı da katkı sağlayabilmektedir. Dahası sivil toplum, 

bazı hizmet alanlarında devletten daha etkin kabul edilse de sivil toplumun, sosyal 

adalet ve demokrasi için katkısının sınırlı olduğunu bilmek gerekir. Young, devlet-

ekonomi ve sivil toplum arasında koyduğu mesafeyi dayanışma ve demokratikleşmenin 

garantisi olarak görmektedir. Erdoğan Tosun’un (2003: 33) belirttiği gibi ekonomi, 

devlet ve sivil toplumun kendilerine özgü sınırlılıkları bulunmaktadır. Sorunlara çözüm 

aracı olabilmek için bu alanların ortaklık ve işbirliğine dair sınırlarını sürekli tartışma 

konusu yapmak gerekir. Demokrasi modelleri bağlamında tartışılan sivil toplum, devlet 

ve ekonomi alanlarının ilişkisi çoğu zaman birbirini dışlayan yorumlara neden 

olmaktadır. Müzakereci modelin katkısı, farklı sosyal grupların tanınmaları ve 

önerilerinin katılım çerçevesinde değerlendirilmesidir.  



 189 

7.1.3. Devlet-STK İlişkilerinin Yeniden Üretilmesi 

Devlet-sivil toplum ilişkisinin dinamik bir süreç olması, devlet–STK ilişkisinin 

her zaman yeniden tartışılmasına imkan vermektedir. Salt sivil toplum devlet ayrılığı 

sağlanabilir mi? Salt ayrımı iddia etmek hangi ilişkileri gizler? Sivil toplum alanında 

iktidar odağı olarak sadece devleti mi görmek gerekir? Sivil toplum-devlet arasında 

nasıl bir denge kurulmalı ya da bu mümkün müdür? Nasıl bir denge demokratikleşme 

ve farklılığı temsil edebilir? Kadınlar nasıl bir sivil toplum-devlet ilişkisi istiyor? Bütün 

bu sorulara net yorumlar getirmek mümkün olmasa da tartışma bağlamının çerçevesini 

çizmektedir. 

Sivil toplum-devlet arasındaki ilişki, genel olarak devletin iktidar odağı olduğu 

ve sivil toplumun bu odaktan arınmış olduğu tasavvuru etrafında gelişir. Devlete karşı 

toplum kurgusu bu tek yönlü bakış açısının ürünü olarak değerlendirilebilir. Oysa 

Belge, (2000: 85) sivil toplum ile devlet arasında bir denge olmasını ve bu dengenin 

sonucu olarak ikisinin girip çıktığı ama kimsenin hakim olmadığı ya da özdeş olmadığı 

bir kamu alanın oluşturulmasının gerekli olduğunu savunur. Bu yaklaşım iki alan 

arasında karşıtlık ilişkisinden değil, karşılıklılık ilişkisinden bahseder. Dolayısıyla 

devlete karşı yekpare bir sivil toplumdan bahsetmek mümkün değildir. Türkiye 

bağlamında düşünürsek eğer devletin adeta atadığı vakıf yönetimleri olduğu gibi siyasi 

elit üzerinde etkili olan sivil toplum örgütlenmeleri de mevcuttur (Gönel, 1998: 98). Bu 

iki örnek Belge’nin tarif ettiği gibi farklı alanların ilişki geliştirdikleri ama birbirine 

özdeş olmadığı anlayışının tersine tam da özdeş olma anlayışının örnekleri olarak 

okunabilir. Bu anlamda sivil toplum anlayışında, ‘eşitlikçi’ vurgunun ağır basması 

kaçınılmaz görünmektedir. Oakeshotta’a başvuracak olursak, sivil 

beraberlik/yükümlülük adı altında somutlaşan ‘demokratik kurallı ilişkiler’, Societas ve 

Universitas kavramları arasındaki ayrımda görünürlük kazanır. Societas;  araçsal 

olmayan davranış kurallarının belirlediği, farklılıkların korunduğu bir beraberlik 

anlayışıdır. Universitas’ta ise kamusal kaygı, birey veya grup özgürlüğünün tamamen 

önündedir (Sarıbay, 2003: 17). Ancak tekil ve evrensel arasında böyle bir dolayım, 

iktidar odakları ve farklılık gibi süreçleri görmezden gelir. Dolayısıyla tekil’in, 



 190 

farklılıkların, çoğulluğun temsili ve katılımı ile kamusalın tasavvur edildiği bağlam 

arasında her zaman dışlama ve içerme gibi dinamik bir ilişki hakimdir.  

Genel olarak sivil toplum ya da sivil toplum kuruluşları, devletten talep ettikleri 

şeffaflık ve hesap verebilirlik ilişkisine ek olarak, cinsiyet rejiminin sorgulanmasını da 

talep ederler. Sivil toplum kuruluşları şüphesiz toplumu karşılamaz dolayısıyla sivil 

toplum kuruluşları da katılım ve güvenilir olma bakımından topluma sorumludur 

(Akçar, 2003: 16). Bir başka sorumluluk alanı ise devletin yükümlülüklerinin 

belirtilmesidir. Keane, (1994: 36) toplumsal eşitlik ve özgürlüğü genişletecek toplumsal 

mücadele ve inisiyatiflere ihtiyaç olduğunu belirtmektedir. Bu sürecin etkin olabilmesi 

için sivil toplum üzerinde sermayenin, devletin ve erkek yurttaşların sahip oldukları 

iktidarın azaltılmasını şart koşmaktadır. Keane, sivil toplumun hem özgürlükçü hem de 

eşitlikçi olması gerektiğini söylerken bir yandan farklılığı diğer yandan eşitliği 

dengelemiş bir bakış açısı sunmaktadır. Kabasakal Arat da (2006: 31) sivil toplum ve 

devlet arasındaki dengeyi kadın bağlamında kurar. Kadınların kendi problemlerine 

yönelik çözüm önerilerini bağımsız oluşturmak ve uygulanması için kamu 

kaynaklarının kullanımı talep etmek, aynı zamanda cinsiyet rejimini hedef alır. Türkiye 

bağlamında kadınların bu talepleri ve var olabilmek için girdikleri mücadele tam da 

Keane ve Kabasakal Arat’ın teorize ettiği ‘denge’ye ve erkek yurttaşların iktidarlarını 

azaltmaya dayanır. 

Sivil toplum-devlet ilişkisinde, normatif ve siyasi taraf arasında organik bir 

bağın olduğunu kabul etmek gerekir. İşte bu organik ilişki boyunca, devletten bağımsız 

gerekli bir varlık olarak, sivil toplumdan bahsediliyorsa ‘iyi’, çatışma kaynağı olarak 

görülüyorsa ‘kötü’ olarak algılanmaktadır (Sarıbay, 1994: 95). Uğur’un (2003: 14) 

belirttiği gibi “ “gene ortalığı karıştıracaklar” diye bakan, yurttaş girişimini esasen 

huzuru bozucu bir unsur olarak algılayan bir yönetim yapımız var”. Bu tavır sivil 

toplum-devlet ilişkisine hakim olan devleti, sivil toplumdan korumak ve sivil topluma 

müdahale etme anlayışı tarafından desteklenir. Bu bağlamda Habermas’ın (1999: 46-47) 

söylem kuramının çekiciliği, müzakereci modelin merkezsizleştirilmiş bir toplum 

imgesi yaratmasıdır. Ancak ‘huzuru bozucu’ ve ‘kötü’ olarak kodlanan sivil toplum 



 191 

anlayışı, devleti genel yarar için müdahale etmekte yetkin görmekte dolayısıyla 

merkeziliğin damgasını hissettirdiği bir ilişki sürüp gitmektedir. 

7.1.4. Ulusal ve Uluslararası Ölçekte STK’lar 

Sivil toplum kuruluşlarının uluslararası sisteme dahil olması ya da uluslararası 

sivil toplum örgütlerinin ulusal örgütlere etkisi karşılıklı ilişkiler düzeni içerisinde 

anlamlıdır. Ulusal ölçekte bir sivil toplum örgütü neden uluslararası bir örgüte 

gereksinim duyar? Uluslararası bir örgütle ilişki ulusal sivil toplum kuruluşu üzerinde 

ne gibi etkiler yaratır? Ya da ulusal sivil toplum örgütleri ne zaman/hangi ortamda 

uluslararası sivil toplum örgütleri ile ilişki içinde olmaktan çekinir? Ulusal ve 

uluslararası sivil toplum örgütlerini daha yakın platformlarda birleştiren konjonktür 

nelerden beslenmektedir? Sivil toplum kuruluşlarının son dönemlerde uluslararası 

destek arama süreci dikkate alınırsa, ulusal ve uluslararası ölçekte kurulan ilişkilere 

daha yakından bakmak gerekir. 

Sivil toplum örgütlerinin uluslararası alana girmesi, müdahil olması ya da 

politika oluşturma sürecine katılmasını sağlayan birkaç adımdan bahsetmek gerekir. Bu 

adımlardan birincisi, BM Ekonomik ve Sosyal Konsey’de sivil toplum örgütlerine 

faaliyet alanı çerçevesinde danışmalık yapma imkanını açan düzenlemedir. İkinci adım 

BM tarafından Rio de Jeneiro’da 1992’de düzenlenen Çevre ve Kalkınma 

Konferansı’dır. Bu konferansın eylem planı olan Gündem 21’de hükümet dışı örgütlerin 

güçlendirilmesi, siyasi karar alma ve uygulama süreçlerine dahil edilmesi yönünde bir 

görüş çıkmıştır (Sancar, 2000: 23). Bu adımlardan üçüncüsü Pekin’de toplanan 

Dördüncü Dünya Kadın Konferansı’dır. ‘Katılım’ anlayışı üzerinde durulan 

Konferansta, özellikle sivil toplum örgütlerinin -özelde kadın örgütlerinin-kadın 

hareketi ve küresel süreç üzerinde sahip oldukları etkiye/önemine dikkat çekilmiştir 

(Emrealp, t.y.: 49-50). Danışmanlık olarak başlayan süreç, giderek ortak politika 

oluşturma ve uygulama zeminine kaymaktadır. Sivil toplum örgütlerine yönelik bu 

genel bakış, tartışma başlıklarını oluşturmaktadır. ‘Katılım’, ‘yerindelik’ ve ‘yönetişim’ 

felsefesi bu bakışı kristalize eden üç kavram niteliğindedir. 
                                                
 Ulusal sivil toplum kuruluşları tanımlaması tamamen faaliyet gösterilen alanı ön plana çıkaran bir 

anlamda kullanılmaktadır. 



 192 

Kadın sivil toplum örgütlerine yönelik özel vurgu, Pekin+5 Siyasi 

Deklarasyonu’nda açıklık kazanmaktadır. Kadınların ikincil konumlarının 

dönüştürülmesi için bir yandan yöntemler (bilinç yükseltme çalışmaları gibi) 

önerilmekte diğer yandan kadınların kamu politikalarına katılımı ve bunun sağlanması 

için mekanizmaların harekete geçirilmesi kararlaştırılmaktadır (Pekin+5, 2001: 40-51). 

Pekin +5 Deklarasyonu’nda kadınlar, kadının temas ettiği bütün alanlarda hem 

dönüştürücü bir unsur olarak hem de taraf olarak görülmektedirler. Kadınlar sadece 

durumdan etkilenen pasif alıcılar olarak değil, bağlamdan etkilenen ve aktör olmaya 

çağrılan bir konumdadırlar.  

Uluslararası gündeme sivil toplum örgütlerinin dahil olması ve ortak ya da aktör 

olarak kabul edilmesi, uzun bir sürecin ürünüdür. Bu sürecin çıktıları olarak 

okunabilecek gelişmeler birkaç noktada görünürlük kazanmaktadır. Bunlardan birincisi, 

uluslararası topluluğun parçası olmak yerel ya da ulusal bağlamda çalışan sivil toplum 

kuruluşları için kimi sorunların çözümünde bu STK’ların itibarını kullanmak, 

kolaylaştırıcı olmaktadır. İkincisi, yurtdışındaki STK’ların mali olanaklarının 

aktarılması veya belli projelere destek olunması yurtdışı STK’larla ilişki geliştirmeyi 

gerekli kılmaktadır. Üçüncü bir faktör olarak yurtdışında çalışan STK’ların deneyim ve 

bilgileri çoğu zaman Türkiye’de çalışan STK’lardan daha geniş olmaktadır (Yaman, 

2003: 90; Gönel, 1998: 60). Dolayısıyla ulusal çapta faaliyet gösteren sivil toplum 

örgütlerinin uluslararası arenada -yurtdışında- çalışan bir ortak ya da kuruluştan destek 

almanın somut yararları olmaktadır. Ancak uluslararası ağların sivil toplum kuruluşları 

üzerindeki etkilerini tek yönlü olarak geliştirdiklerini söylemek mümkün 

görünmemektedir. Çünkü faaliyetlerine odaklandığımız her iki STK’nın söylemleri bu 

gelişmenin tek yönlü olmadığını bize göstermektedir. KAGİDER, fonların sürekli 

olmadığı için KAMER, fonların kendi gündemlerini baskıladığı için eleştiri 

geliştirmektedirler. Her iki STK fon alsada fon haricinde kaynak yaratma arayışına 

girmektedir. Bunun ötesinde her iki STK, kendi deneyim ve örgütlenme anlayışını 

dünya STK’larına örnek olarak göstermektedir. 

Gönel’in belirttiği gibi, yurtdışında bulunan sivil toplum örgütleriyle ya da 

uluslararası örgütlerle her zaman ilişki kurulmamaktadır. Merkezi yönetimler, sivil 



 193 

toplum örgütlerinin kurdukları dış ilişkilere sıcak bakmamakta ya da kurulan ilişkide 

merkezi yönetimlerin onayı gerekmektedir. Dolayısıyla hem sivil toplum örgütlerinin 

kendilerinden hem de kamu otoritesinden kaynaklanan nedenlerle ilişkilerin 

geliştirilmediği açıktır. Buna rağmen Türkiye’de sivil toplum örgütlerinin yarısından 

fazlasının yurtdışı ile ilişkisi (üye, temsilci, işbirliği, yayın vs) olduğu bilinmektedir 

(Gönel, 1998: 60-62). Yurtdışı ile ilişkinin bu kadar gelişmiş olmasının nedeni, 

uluslararası kuruluşların 1992 Rio Konferansı sonrasında yaşananlar doğrultusunda, 

ülkesel ölçekte yürütülen etkinlikler desteklenirken (fon verme gibi) “kamu yararı 

gözeten” ve “kazanç peşinde koşmayan” ortak arayışında, sivil toplum kuruluşlarına 

dikkat çekmesi olmuştur (Emrealp, t.y.: 43). Sivil toplum kuruluşlarının kendi 

faaliyetlerinin etkinliği için uluslararası STK’larla ilişki geliştirmeleri, uluslararası 

gelişmelerle (konferans, eylem ve platformu gibi) desteklenmektedir. 

Uluslararası kuruluşların etkinliğinin artmasıyla birlikte, küreselleşme tezinin 

gelişmekte olan ülkelerdeki grupları daha da güçlendireceği fikri öne atılmaktadır. Bu 

tez siyasi süreçlerin, bağlantı, kaynak ve fırsatların aynı şekilde yayıldığını farz eder. 

Bumerang hipoteziyle ifade edilen süreç, iç siyasi aktörlerle (STK’lar gibi) devlet 

arasındaki gerginlikte, doğrudan uluslararası müttefik veya destek arayışına gidildiğini 

göstermektedir (Keck ve Sikkink, 1999: 93’ten aktaran Arabacı, 2003: 20). Özellikle 

insan hakları ve çevre gibi konularda yerel/ulusal sivil toplum örgütlerinin uluslararası 

sivil toplum örgütlerinin müdahalesini istediklerini bilmekteyiz. Bu süreçte dikkat 

çekici durum; insan, çevre ya da kadın meselelerinin çözümünün ya da tartışmasının 

yerel bağlamda kalmayıp uluslararası aktörlerin gündemine taşınmasıdır. 

Ulusal düzeyde yaşanan tartışmalı bağlamlara rağmen, uluslararası arenada sivil 

toplum örgütleri ‘ortak’ olarak kabul görmektedir. Habitat I Konferansı’nın en önemli 

çıktısı, BM’nin muhatap olarak merkezi yönetimleri görme anlayışının iflas etmesidir. 

Gündem 21 ile başlayan çözüm arayışı, Habitat Gündemi’ni belirlemiştir. Hem yerel 

yönetimler hem de sivil toplum örgütleri, uluslararası düzeyde etkin ‘ortak’lar olarak 

görülmektedir (Emrealp, t.y.: 45). Dolayısıyla merkezi yönetimler var olan sivil toplum 

örgütlerini faaliyetlerine katarak aynı zamanda meşruluklarını da garantilemektedirler. 

Örneğin Türkiye’de son zamanlarda uygulanan ve halen uygulamada olan SODES 



 194 

(Sosyal Destek Programı) ve SRAP (Sosyal Riski Azaltma Programı) gibi projelerde 

‘ortak’ olarak sivil toplum örgütlerini sürece dahil etmeye çalışmak böyle bir bakış 

açısının ürünüdür. 

Sivil toplum kuruluşları ya da ekonomi temelli sivil toplum örgütleri (bu 

kuruluşlar medyada sivil toplum kuruluşu oldukları yönünde sıkça desteklenirler) sivil 

toplum kavrayışına uluslararası ilişkiler bağlamında yeni bir görev tanımı getirmişlerdir. 

Özellikle Türkiye bağlamı içinde konuşursak eğer 1980’lerden itibaren ekonomik 

kaygılarla kurulan birçok sivil toplum kuruluşu, siyasi gündem hakkında bilgi verme, 

ülke tanıtımı ve lobi faaliyetleri gibi görevler üstlenmektedirler (Bali, 2000: 35-37). 

Özellikle ekonomi dünyasının ‘sosyal sorumluluk’ adı altında yürüttüğü birçok faaliyet, 

sivil toplum kavrayışımızı yapı bozuma uğratmaktadır. Ancak devlet, ekonomi ve sivil 

toplum örgütleri arasındaki bu organik bağ, çoğu zaman genelleştirilmektedir.  

…Sivil toplumun yokluğundan, baskıcı ve merkezi yapının değişmediğinden, iktidar aygıtının 

hala kendi iç tutarlılığını sürdürmeye ve kamusal yaşamı kurumsallaşmış klişeler ideolojisi aracılığıyla 

boğmaya çalıştığından söz ediyorsak, STK’ların da toplumun organik temsilcileri değil, Batılı bir modelin 

Türkiye’deki acenteleri olduğunu söylemeliyiz (Türkeş, 2000: 49).  

‘Seçkincilik’ eleştirisine katılmakla birlikte STK’ların ve genel anlamda sivil 

toplumun potansiyeli -demokratikleşme, insan hakları ve katılım gibi- üzerinde 

durulmadıkça veya geniş bir katılım sağlanmadıkça, STK’ların temsilcilik veya sanal 

örgütlenmeler olarak adlandırılmaları kaçınılmaz görünmektedir. Böyle toptancı bir 

bakış açısı sivil toplum kuruluşlarının yarattıkları anlam genişlemesini ve direnme 

noktalarını tamamen görünmez kılmaktadır. 

7.1.5. Feminizm ve ‘Yeni Kapitalizmin Ruhu’ 

Feministlerin ya da feminist taleplerin, 1970’lerdeki bütüncül eleştiri 

kapasitelerinden giderek uzaklaştıkları tezi, son dönemlerde güncelliğini korumaktadır. 

Feminist taleplerin, ekonomik temelli yeniden dağıtım meselesi gibi taleplerden 

                                                
 Fraser’ın son zamanlarda yayınlanan makalesi farklı feminizmlerin varlığına ve faaliyetlerine 

bakmaksızın bütünsel olarak feminist hareketin, taleplerin neoliberal dönüşümle birleştiği üzerine 
odaklanmaktadır (Bkz: Feminism, Capitalism and the Cunning of History, New Left Review 56, March-
April 2009). 



 195 

uzaklaştıkları ve tanınma, kimlik gibi talepler etrafında birleştikleri görülmektedir. İlk 

bakışta böyle bir dönüşümün yaşandığını söylemek mümkündür. Ancak böyle bütünsel 

bir kaymanın olduğunu söylemenin yanıltıcı olduğunu iddia etmek mümkündür. 

Fraser’ın üzerinde durduğu gibi radikal feministler hariç (sosyalist feministler, siyah 

feministler, emperyalizm karşıtı feministler gibi) diğer feministler, toplumsal cinsiyeti 

kategorik bir öncelikle ortaya koyan çabalara karşı çıkmışlardır. “Yalnızca toplumsal 

cinsiyete değil, aynı zamanda sınıf, ırk, cinsellik ve milliyet konularına odaklanarak 

bugün yaygın olarak kabul gören “kesişmeci” bir alternatif öncülüğünü yaptılar” 

(Fraser, 2009: 6). Toplumsal cinsiyetin tek kategorik analiz nesnesi olmaktan çıkması, 

Fraser’ın deyimiyle ‘kapitalizmi eleştiren cinsiyet eşitsizliklerinin analitik üç boyutuna-

ekonomik, kültürel, politik-’ dair analizlerin derinleşmesini sağladığı açıktır. 

Toplumsal cinsiyet kategorisinin tek analiz nesnesi olmaktan çıkması ekonomik, 

politik ve kültürel alanı birbirinden kopuk alanlar olarak değil birbiriyle karmaşık 

ilişkiler yumağı şeklinde görür. Aslan ve Gambetti’nin vurguladığı gibi, işçi 

mücadelesini kadın mücadelesi ile birleştiren faaliyetlerde bile hedef, salt ekonomik 

değildir.  

Örneğin SEWA, yoksul kadınlar tarafından kurulan, 1972’den bu yana kadınlara iş, maaş, yemek 

güvencesi ve sosyal haklarını sağlamayı amaçlayan önemli bir sendikal harekettir. SEWA’nın verdiği 

mücadele yalnızca kadınlara daha yüksek gelir sağlamayı hedeflememekte; aynı zamanda onları 

güçlendirip hane ve toplum içindeki rollerini de değiştirip dönüştürmektedir. Benzer şekilde Women 

Working Worldwide, İngiltere’de kadın işçilerin oluşturduğu uluslararası bir ağ dahilinde 

çalışır…Development Alternatives With Women For A New Era’da kadın akademisyenler ve aktivistler 

ekonomik adalet, toplumsal cinsiyet eşitliği ve demokrasi için küresel düzeyde araştırmalar yapıyorlar... 

Halihazırdaki birçok eksikliğe rağmen Venezuela’da anayasaya yapılan feminist müdahaleler; ev işinin 

üretici faaliyet olarak tanımlanması; kadınların ihtiyaçlarını göz önünde bulunduran Kadın Bankası, 

Ulusal Kadın Enstitüsü gibi kurumlar da yine yalnızca ekonomik bir takım merciler olarak algılanamaz 

(Aslan ve Gambetti, 2009: 11).  

STK’larda yapılan faaliyetler ekonomi alanını hedeflese de salt ekonomik 

talepler olarak yorumlanmayacağı bir başka örnek Türkiye’den verilebilir: KAMER. 

KAMER, kadının tanınma ve temsil konularını ön plana çıkarmak için uğraş 

vermektedir. Ancak KAMER’in çalışmaları temsil, tanınma ya da kimlik sorunsalı ile 



 196 

bitmemektedir. KAMER’e başvuran kadınların büyük çoğunluğu iş istemektedir. Bu 

talep aynı zamanda kadının ekonomi alanının dışında kalmışlığını sorgulatmaktadır. 

Nitekim beceri kazandırma anlayışı, ekonomi alanından dışlanmışlığa belli bir eleştiri 

getirmektedir. Ataerkil değerler ise bu durumla iç içe geçmiştir. Dolayısıyla ilk başta 

Fraser’ın belirttiği gibi yeniden dağıtımdan kimliğe doğru gidiş gözlenmekle birlikte, 

kadının mevcut durumu (ekonomik alandan dışlanmanın ataerkil değerlerle 

sarmalanması) ekonomik politikaları ya da yeniden dağıtımı hedeflemektedir. 

Güneydoğu ve Doğu Anadolu’da faaliyet gösteren KAMER, kadınlara bazı beceriler 

kazandırmakla (projeler bazında atölyeler kurma ve kadınlara beceri kazandırma) 

sadece onları ekonomi alanına dahil etmeye çalıştığını iddia edemeyiz. Amaç kadının 

ekonomi alanına dahil edilmesiyle kurtulacağı anlayışından çok hem bireysel olarak 

hayatın dönüşümü hem de buradan hareketle sosyal hayatın eril değerlerinin dönüşümü 

hedeflenmektedir. 

KAMER’li Ö. Y, amaçlarının hem ekonomik hem de sosyal alan olduğunu şöyle 

ifade ediyor:  

Gender perspektifini işin içine katmak, var olan politikaların nasıl ayrımcı olduğunu göstermek 

diğer taraftan tabi kadınları da evden çıkararak onların hem siyasal hem ekonomik hem sosyal hayata 

katılımlarını desteklemek. Ama sorun bir tek kadınları katmakla olmuyor. Yani bazen biraz fazla takılıp 

kalıyoruz. İşte mesela karar mekanizmalarında yüzde kaç kadın var gibi. Kadınların evden çıkmaları 

önemli. Özellikle bu bölgede kadınların evden çıkamama gibi sorunları, kadınların toplumsal hayattan 

uzak olmaları gibi bir sorunları var. Onu aşmak muhakkak önemli. Ama ondan da öte kadın bakış açısını 

bu sisteme girebilen kadınlara da erkeklere de kazandırmak önemli (Ö. Y). 

Ö. Y’nin ifadesi tam da kadını güçlendirmek ile iktidara dahil etmek arasında 

kurulan paralelliği sorunlu hale getiriyor. 

…Feministler angaje oldukları pratik mücadelelerden kaynaklanan birikimleri sonucunda fark 

etmişlerdir ki “kadını güçlendirmek” veya “bağımsızlaştırmak”, var olan iktidar alanında ona bir yer 

kazandırmaktan geçmeyebilir. Toplumsal pratiklerin ve siyasal kurumların kaidesini oluşturan, onların 

varlığını gerekçelendiren ve yeniden üretilmelerinde işlevsel olan birtakım söylemsel kategoriler 

sorgulanmadıkça kadınların “eril” iktidar alanları içine itilmeleri, umulduğunun aksi yönünde etkiler de 

yaratabilir (Aslan ve Gambetti, 2009: 5). 



 197 

Kadının var olan alanlara katılımından çok hangi süreçlerle katıldığı daha fazla 

önemli olmaktadır. Dolayısıyla burada tartışılan konu, kadının herhangi bir alana girip 

girmemesinden çok (kadının her alanda var olması önemli olmakla birlikte) kadının 

giriş sürecindeki dönüştürme ve belli konuları tartışmaya açma kapasitesidir. Bu 

bağlamda kadının ‘güçlenmesi’, dönüştürme ve tartışma kapasitesi olarak görülebilir. 

Akkoç, güç kelimesinin kadınlar için nasıl farklı anlamlar taşıdığına işaret etmektedir:  

Yani biz burada güçlenmeyi hedef alıyoruz. Ben tam burada güçlenmeyi yeniden tarif etmek 

istiyorum aslında. Feministlerin güçten anladıkları şey farklı. Ama şu andaki mevcut iktidardakilerin 

güçten anladıkları şey farklı. Onların güçten anladıkları para, ondan sonra sermayeyi elinde tutan, ondan 

sonra silahı elinde tutan güçlü oluyor... Seçimler yapılıyor tamam ama nasıl bir siyasi partiler yasası var, 

seçim süreçleri var ki hiçbir şekilde katılımcı değil. Kadınlar bu nedenle hiçbir şekilde içinde yer 

alamıyorlar (N. K). 

Bütün bu tartışmaların ötesinde kadınların ekonomi alanına girişleri düşük 

olmakla birlikte kadınların bu alana katılımı ile dönüştürücü olmaları arasındaki ilişki 

önemlidir. KAGİDER’in bu çerçevedeki konumu dikkat çekicidir. KAGİDER, kadını 

ekonomi alanına dahil ederek, işlevlerini sınırlasa da, uluslararası kazanımlara duyarsız 

kalmamaktadır. Kaldı ki kadın girişimciliği diğer alanlardan soyutlanmış bir konu 

değildir. A. B, bu durumu ‘kadın için verimli topraklar oluşturmak’ söylemi ile dile 

getirmektedir: 

Dedik ki misyonumuz sadece kadın girişimci yetiştirmek ya da onlara el uzatmak sonra 

inkübasyon sağlamakla kalmamalı. Onun dışında da kadın girişimci için verimli topraklar oluşturmalıyız. 

Bunlar nedir eğitimdir. Kadın erkek fırsat eşitliğidir. Parlamentoda daha fazla kadın olmasıdır. Kadına 

fırsat eşitliği yaratılmasıdır. Kadına bazı yerlerde öncelik ve ayrıcalık tanınmasıdır. Bu Birleşmiş 

Milletler’de gender budget dedikleri kadına yönelik bütçelendirme, devletin her kademesi mesela milli 

eğitimden adalet bakanlığına kadar kadının biraz daha farklı ayrıcalıklı olduğunu bilerek daha farklı bir 

bütçelendirme sistemi yapmak anlamına gelir. Örneğin kız çocuklarını okula gönderirken onlar için belki 

hükümetlerin daha fazla pay ayırmasını sağlamak. Dolayısıyla küçüklükten başlayarak kadın erkek 

eşitliği yolundaki eşitsizliği ortadan kaldıracak politikaları sağlamak. Birebir kadın erkek eşitliği üzerine 

çalışmak değil. Bunu başka dernekler de yapıyor. Ama bizim istediğimiz bunun zeminlerini hazırlamak. 

Bu nasıl oluyor? Parlamentoda oluyor, AB’de oluyor, Dünya temsilinde oluyor (A. B). 



 198 

7.2. STK’lar: Söylem ve Özyönetim Stratejileri 

7.2.1. Gönüllü ve Özgür Yurttaş Söylemi 

Sivil toplum kuruluşları, devlete karşı konumlanmış olduklarını ve bu 

konumlanışın uzantısı olarak gönüllülük esası etrafında toplandıklarını iddia ederler. 

Dolayısıyla gönüllülük devlete karşı otonom oluşun göstergesi olurken, sivil toplum 

kuruluşunun oluştuğu temele referansta bulunulur. Daha yakından bakmamız gereken 

alan bu karşıtlık anlayışının gönüllülükle birlikte ne zaman nasıl sorumluluk ile birleşip, 

devletin yetişemediği alanlara kaydığını somutlaştırmaktır. Yönetim zihniyeti bakış 

açısında birey; mantıklı, özgür davranışı ve bu davranışın neden olduğu eylemleri 

yadsımadan kabul edebilen gönüllü özgür birey anlayışına dayanır (Burchell, 1996: 23). 

Tam da bu noktada özgürleşmiş gönüllü birey, ‘bir şeyler yapmak’ ile ‘devlete destek 

olmak’ arzusu içinde gönüllülük kimliğini oluşturur (İpek, 2006: 18). Özgürlüğünü 

gönüllülük ile deneyimleyen birey, böylece meşru bir temel de kazanmış olur. Devlete 

destek olmak, bir şeyler yapmak, sivil toplumun kendisinin de meşruiyet nesnesine 

dönüştüğünün göstergesi olarak karşımıza çıkar. Bora ve Çağlar’ın (2002: 343) belirttiği 

gibi politika-dışılık meşruiyet kaynağı olmaktadır. Politika dışılık ve bağımsızlık bu 

anlamda iki meşruiyet zeminidir. Bora ve Çağlar’ın kavramlarını kullanarak 

KAGİDER’in siyaset-dışılık söylemi ile KAMER’in de bağımsızlık söylemi ile 

meşruiyet talebini karşıladıkları söylenebilir. 

Kadın sivil toplum kuruluşlarında gönüllülüğe yakından bakıldığında bu 

kavramın kadınları ikiye böldüğünü görürüz. Toplumda ‘muktedir’ olan sorumlu 

vatandaşın olması gerektiği gibi gönüllü olurken diğer kesim ‘muhtaç’ olarak kendine 

daha çok güven ve bilinçle mutlu olacağına inanmakta böylece gönüllülük işlerlik 

kazanmaktadır (İpek, 2006: 21). Böyle bir yaklaşım tarzı, kadın sivil toplum 

kuruluşlarında milliyetçi rüzgarın arttığı veya toplumun kalkınması için kadının davet 

edildiği dönemlerde sıkça karşımıza çıkar. İşte böyle bir süreç STK’ların hem politika 

                                                
 Çakır, kadınlık-millet arasında kurulan ilişkiyi ve bu süreçte gelişen gönüllülük faaliyetlerinin nasıl 

kurulduğu üzerinde yoğunlaşır (Bkz. Osmanlı Kadın Hareketi, Metis Yay.,1996). Kandiyoti ise bu 
süreklilikleri analiz edeceğimiz üç kavram verir: Cariye, bacı, yurttaş (Bkz. Cariyeler Bacılar 
Yurttaşlar, Metis Yay., İst., 1997). 



 199 

yapma hem de politikasızlık içinde olma durumunu yeniden deneyimlemelerine yol 

açmaktadır. 

Son dönem sivil toplum kuruluşları genel anlamda modernizmin taşıyıcılığını 

(modernizmin sivilleşmesi) üstlendikleri bir süreçten geçmektedirler. Daha çok 

verimlilik, rasyonellik ve iyi yurttaşlık ekseninde birleşen ve bir zamanlar seçkinlerin 

üstlendikleri misyonlar/söylemler şimdi STK’lar aracılığıyla yayılmaktadır (Bora ve 

Çağlar, 2002: 341). Aynı süreç neoliberal etkilerle kesişince, sivillik hem bir 

modernleştirici araç hem de bir şeyler yapmak kaygısıyla devlete yardım eden bireyin 

yurttaş olma sürecine eşlik etmektedir. Bu bağlamda kadınlar bu süreci en iyi temsil 

edenler olarak sıkça yurttaşlığa çağrılırlar. Ya da kendileri, hem cinslerine bu çağrıları 

projelerle bizzat iletirler. 

7.2.2. Sosyal Sorumluk ve Özgüven Sahibi Birey Söylemi 

Refah devleti, hem ekonomik trendler nedeniyle mali yapısı hem de sosyal 

alanda yaşam alanının sömürgeleştirilmesi bağlamında sıkça eleştirildi. Habermasvari 

bir kavramsallaştırma kullanarak refah devletinin çok yönlü krizlerinden bahsetmek 

mümkündür. Aynı doğrultuda refah devleti, ‘eşitlik’ ve farklılık temelinde cinsiyet 

düzeni bağlamında da eleştirildi (Fraser, 1999: 310). Ekonomik trendlerden cinsiyet 

düzenine kadar hemen her konuda eleştirilen refah devleti ve demokrasi anlayışı 

1980’ler ve 1990’lar boyunca da eleştirilmeye devam edildi. Bu dönemde refah devleti 

ve demokrasi anlayışını yeniden kurmaya çalışan her çabaya politik bir savaş açıldı. Bu 

sürece ‘eşitlik’, ‘farklılık’ ve ‘çeşitlilik’ kavramlarını içeren akademik tartışmalar da 

eşlik etti (Andersen ve Siim, 2004: 1). Refah devletinin tüm çelişkilerinin kaynağında 

‘devlet müdahalesi’ görülünce plan, müdahale, kontrol ve örgütlülük gibi kavramlar 

bireyi bastırdığı gerekçesiyle eleştirildi. Girişimcilik, sorumluluk ve yasalara bağlı 

vatandaşlık gibi kavramlar ise yeni dönemin gözdeleri oldu (Özkazanç, 2007: 43-50). 

Dolayısıyla birey var olan makro yapılar karşısında yalnızlaşırken ancak bireysel olarak 

tekrar çeşitli ilişki ağları (girişimcilik, sorumluluk) geliştirdiği zaman kabul görmeye 

başladı. 



 200 

Sıkça vurgulandığı gibi birey, bağlamından kopuk olarak muhatap alınır ve 

bütün ilişkilerin (toplumsal, ekonomik) merkezine yerleştirilir. Kendini gerçekleştirmek 

ise kişisel, özel bir hedef olmaktan çıkar. Paralel olarak ‘özgüven’ bizim topluma karşı 

sorumluluğumuz olduğu kadar demokrasinin de yaratıcı bir özelliği olur. Özgüven 

bütün zamanlarda yapma ve eylemi gerçekleştirmeyi ister. Dolayısıyla bu katılma ve 

yapma eylemi aynı zamanda toplumun demokratik sisteminin devamından sorumlu 

vatandaşların çalışmasına bağlıdır (Cruikshank, 1996: 231-245). Birey bir yandan bütün 

otoritelerden bağımsız olarak özgüven ve özgüvenin yaratımı üzerinde yoğunlaşırken 

bunun sosyal sorumlulukla kurulan ilişkisi özyönetim açısından önemlidir.  

Birey bütün mekanizmalardan otonom olarak tasvir edilse de ‘sosyal 

sorumluluk’ onu yeni bir tür mekanizmanın aktörü olarak kavramaktadır. Sorun çözme 

görevinin asli sorumlusu olan devlet yerine gittikçe ya birey sosyal sorumluluk adı 

altında ya da şirketler kurumsal sorumluluk adı altında sürece dahil olmaktadırlar (Can, 

2007: 103-104). Sivil toplum kuruluşları genel olarak sosyal sorumluluk anlayışını 

benimseyerek bu sürece katkı yapmakta dahası sorumluluğu paylaşmak adına ön plana 

çıkabilmektedir. Kadın sivil toplum kuruluşlarının sosyal sorumluluk anlayışı ile 

geliştirdikleri ilişki bizim için değerlidir. Yaşam alanı sermayelerini sürekli geliştiren 

kadınların, STK’lar içinde cinsiyet eşitsizliğini dönüştürme tarzları önemlidir. Projelerin 

(özellikle son dönemlerde başlatılan okuma yazma seferberliği veya kısmen kapasite 

geliştirme ve bilinç yükseltme) bireylere referansla konuşması ve kendi geleceklerinden 

sorumlu olmaları, sorumluluk söylemini yayması açısından önemlidir. Dolayısıyla 

devlet, taleplerin iletilebileceği ya da politikalarının sorgulanabileceği bir kurum olarak 

değil ancak sorumluluklarını yerine getirmesine yardımcı olunacak bir kurum olarak 

tasvir edilebilmektedir (İpek, 1996: 17-18). Böyle olunca sorunun kaynağı ve çözümü 

olarak sorumlu birey ön plana çıkarılmaktadır. Örneğin KAGİDER’in üye 

söylemlerinde ve bazı projelerinde sosyal sorumluluk anlayışının hakim olduğunu hatta 

diğer STK’ları ve kurumları bu söylemle göreve davet ettiğini görebiliriz.  

7.2.3. Yönetişim ve Yerellik Söylemi 

Sivil toplum kuruluşları ya da genel anlamda sivil toplum tartışmalarının ayırt 

edici noktası başta devlet olmak üzere iktidar odaklarına karşı durma kapasitesidir. Bu 



 201 

bakış açısını biraz daha ilerlettiğimiz zaman ekonomi alanı karşısında da duran 

dolayısıyla iktidar odaklarının dışında salt bir müzakere alanı olarak tasarlanan sivil 

toplumdan bahsedilmektedir. Devlet ve ekonominin karşısında duran, ‘yaşam 

dünyası’nın kamusal alanı, iktidar odaklarından kurtarılmış bir alan olarak tasavvur 

edilir (Habermas, 2002: 28). Sisteme karşı yaşam alanı kavramsallaştırmasıyla liberal 

yönü daha ağır basan müzakereci demokrasi anlayışı, özneleri bağlamından kopardığı 

için bireyleri iktidar örüntülerinden kurtardığını varsayar. Halbuki sivil toplumun temsil 

gücü ve bu temsil anlayışının güç odaklarıyla ilişkisi özellikle feminist bakış açısı 

tarafından eleştirilmiştir (Fraser, 2004: 112-129). 

Sivil toplum tartışmaları ve bu tartışmalara getirilen eleştiriler daha çok makro 

boyutta devlet-sivil toplum ilişkisi ile iktidar-özerklik alanında yoğunlaşmıştır. Sivil 

toplum tartışmaları özerklik ve hiyerarşiden uzaklaşma gibi resmi otoriteyi iktidar 

odağına yerleştiren bir bağlamda yapılmaktadır. Özellikle Foucault’nun iktidar odağını 

devletten topluma çeviren bakış açısının yeni iktidar tarzı ya da yönetim zihniyetini 

anlamayı kolaylaştırdığı söylenebilir (Özkazanç, 2007: 64). İşte sivil toplum 

kuruluşlarının sıkça kullandığı yönetişim, özgüven, sorumluluk, yurttaşlık gibi 

kavramlara yeni iktidar tartışmaları ekseninde yeniden bakma ihtiyacı doğmaktadır. 

Çoğu zaman dönüşüm kaynakları olarak sunulan bu kavramların potansiyel ve 

sınırlılıkları üzerinde durmak gerekir. 

Foucault’nun ‘conduct of conduct’ (davranış yönetimi) olarak özetlenen 

kavramında, yönetim; daha çok metodolojik ve rasyonel bir işleyiş olarak kabul edilip 

hem bireylerin hem de kolektivitenin davranışlarını yönlendiren, ufak tefek değişikler 

yapan, düzenleyen bir şeyleri yapma şekli olarak sunulur (Burchell, 1996: 19). 

Dolayısıyla kimin nasıl yönetileceği ile ilişkili olan ‘yönetim rasyonalitesi’nde makro 

iktidardan mikro iktidar alanına doğru bir kaymadan bahsedilebilir. Bireylerin başkaları 

üzerinde değil özellikle kendi üzerlerindeki yönetim tekniklerinin nasıl işlediğine ve 

bunun nasıl davranışın idaresine dönüştüğüne dair çözümleme, sivil toplum kuruluşları 

tartışmasına yeni bir soluk getirebilir. Burchell (1996: 19-23) Foucault’nun ‘davranış 

yöntemi’ kavramı üzerinde dururken bireylerin birbirlerine karşı ve özellikle bireyin 

kendi üzerindeki yönetiminde hem özne hem de nesne konumunda olduğunu belirtir. 



 202 

Liberalizmin hem klasik hem modern şekli (neoliberalizm) yöneten ve yönetilen 

arasında öyle bir ilişki kurar ki, bireyler hem kendi yaşamlarının hem de yönetimsel 

ilişkilerin hedefi ve objeleri olarak yer alırlar. Bireyler yönetimin gerekli gördüğü 

gönüllü suç ortaklarıdır (Burchell, 1996: 23). Dolayısıyla neoliberal yönetim tarzı, genel 

anlamda düzenleyici kurallar çerçevesinde kendi özerk yasaları içinde işlerliği varsayar. 

Neoliberalizm, refah devletinin işleyiş mekanizmasını tahrip ettiği gerekçesiyle yeni bir 

toplum, ekonomi ve birey tanımı yapar (Özkazanç, 2007: 89). Bu çerçevede neoliberal 

bakış, refah devletinin bozduğu dinamiklere yeni bir düzen getirme ihtiyacıyla işe 

başlar. 

Liberal ya da neoliberal teorinin bakış açısını politik felsefe ya da toplum 

kategorisi olarak değil de yönetim zihniyeti olarak ele alırsak karşımıza üç 

dönemselleştirme çıkar. 19. yüzyıl liberalizmi, genel olarak rasyonalite temelinde işler. 

19. yüzyıl sonu 20. yüzyıl başı endüstriyel hayatın istenmeyen yönlerini yürütme 

(sosyal refah, sosyal barış, sosyal güvenlik gibi) üzerine kuruludur. Üçüncü dönem 

refah devleti dönemidir. İleri liberal yönetim ise bireyleri ne klasik politik ekonominin 

izole atomları ne de toplum vatandaşları olarak görür, onları heterojen topluluk 

birleşimlerinin üyeleri olarak yönetir (Rose, 1996: 39-41). Bu çerçevede liberalizmin en 

son şekli, ne salt atomik bireyi ne de toplumu hedeflemekte, bireyi kendi bağlamı içinde 

tasarlamaktadır. 

Reineceke, Governing without Goverment? kitabında yönetim anlayışının nasıl 

dönüştüğünü ve yeni dönemde nelerin altının çizildiği üzerinde durur. Yönetimin 

hiyerarşik, geleneksel sistemi özellikle uluslararası ilişkilere dayanırken giderek yatay 

‘aracılar’/‘yardımcılar’ aracılığıyla yayılan ‘öz yönetim’i (self governance) referans 

noktası olarak gören özel bireylere/bedenlere bırakır (Thompson, 2000:118). 

Yönetmeden yönetmek (to govern without) çok geniş aracıları/ortakları yönetime dahil 

etmeyi öngörür. Bu sürece paralel olarak özellikle ‘ortak’ların (ulusal veya uluslararası 

STK’lar) yönetime dahil edildiğini görmekteyiz. 

‘İleri kapitalizmi’ karakterize eden yönetim zihniyeti, yeni aktörleri ve değerleri 

ön plana çıkarmaktadır. Yönetimden yönetişime geçiş süreci, klasik hiyerarşik ilişkileri 



 203 

dönüştürmektedir. Tepeden inmeci, emredici ya da engelleyici değerler yerine daha çok 

destekleyici, yönlendirici, tabana dayalı, denetime açık, şeffaf ve katılımcı politika ve 

kurum anlayışı yaygınlaşmaktadır (Emrealp, t.y.: 40). Yönetişim aynı zamanda bu 

süreci işletecek olan ortamın yaratılmasında, devlete bazı hukuksal ve kurumsal 

açılımlar yaptırarak etkin olmasını sağlar. Bu açılım, sivil toplum örgütlerinin gelişmesi 

için gerekli ortamın da sağlanmasına hizmet eder (Acı, 2003: 32 ). Yönetimden 

yönetişime ya da ‘yönetmeden yönetim’e geçişin kısıtlama ve baskı gibi olumsuz 

özellikleri tamamen bertaraf ettiğini söyleyemeyiz. 1980 sonrası Türkiye’de neoliberal 

yönetim zihniyetinin işlerlik kazanmasına rağmen otoriter yönetim zihniyetinin 

eklemlenmiş olarak devam ettiğini görmekteyiz (Özkazanç, 2007: 92). Sivil toplum 

kuruluşlarının bazen ‘ortak’ olarak bazen modernleştirici organik bir araç olarak bazen 

de ‘yıkıcı’ olarak değerlendirilmesinde, yönetimden yönetişime evrilen yönetim 

zihniyetinin etkisini gözlemek mümkündür.  

Yönetişim zihniyeti salt devlet kurum ve kuruluşları ile sivil toplum örgütlerinin 

katılımından fazla bir katılımı ve sorumluluk paylaşımını öngörmektedir. Bu katılım ve 

sorumluluk paylaşımı etkililik, yerindelik, hesap verebilirlik ve şeffaflık gibi 

demokratik ilkeleri bir araya buluşturmayı hedeflemektedir. Bu ilkelerin bir araya 

gelmesinin pratik imkanı ise ‘yerindelik’ ilkesi ile mümkün olmaktadır. Yönetişim 

anlayışı yerindelik ilkesiyle uygulama şansı yakalamaktadır. Kamu hizmetlerinin 

kaynağa en yakın yerde planlanıp uygulanması, Gündoğan’nın (2004: 20) belirttiği gibi 

görev, yetki ve sorumlulukların açık ve belirgin bir şekilde ortaya konulmasını gerekli 

kılar. Yönetişim zihniyeti devlet, sivil toplum ve ekonomi gibi birden fazla alanın 

koordinasyonu olarak görülebilir.  

Yönetişim anlayışı birden fazla aktörü aynı projeye dahil ederek bir yandan 

sorumluluğu paylaşırken diğer yandan verimlilik ve etkinlik performansının artmasını 

hedeflemektedir. Drucker, sivil toplumun farklılaşması (etnik, ırk, kültürel vs) ile 

örgütlü çıkar gruplarının arttığını iddia etmektedir. Liberal toplumun merkezinde olan 

‘iş yönetimi’ anlayışı sosyal sorumluluk olarak ‘müşteri memnuniyetini’ referans alır. 

Dolayısıyla bu yeni çoğulculuk anlayışı performansı ve verimlilik analiziyle ayakta 

durur (Sallan Gül, 2006: 109). Sallan Gül’ün ifadesiyle bu ‘liberal apolitik çoğulculuk ’ 



 204 

anlayışıdır. Hizmet anlayışının devlet tekelinden çıkması, neoliberal bakış açısının 

ürünüdür. Bu süreçte kamusal hizmetlerin özel sektöre ve sivil topluma havale 

edildiğine tanık olmaktayız. Dolayısıyla birey ve örgütlülüğünün bu bağlamda anlamlı 

olduğunu görebiliyoruz (Göymen, 2004: 69). Göymen’in belirttiği gibi sivil toplum 

kuruluşlarının kendi gündemlerini yaratma potansiyelleri ve devletten özerk olma 

tarzları kendi işleyiş biçimlerini belirler. Bu çerçeve içinde sivil toplum kuruluşları, 

yönetişim zihniyeti ilişkileri çerçevesinde katılımın öncüsü, ‘apolitik çoğulluklar’ ya da 

kendi hareket mekanizmalarını oluşturacak özerk yapılanmalar olarak gündeme 

gelmektedirler. 

Yönetim zihniyetiyle yakından ilgili olan yerelleşme söylemi, sivil toplum 

kuruluşları tartışmalarında sıkça gündeme gelmektedir. Yönetişim anlayışıyla paralel 

olarak yerellik, daha çok sivil toplum kuruluşlarının hedef kitlesiyle ya da çalıştığı 

alanda faaliyetlerinden etkilenenler/etkileneceklerle kurulan iletişime işaret etmektedir. 

Daha açık bir ifadeyle yerellik “hangi alana ya da kesime yönelik bir çalışma 

yapıyorsanız, sorunların tespit aşamasından çözüme kadar bu hedef kitleniz bütün 

planlama aşamasına dahil olma[sı]dır” (Hazır, 2002: 122). Bu bağlamda yerellik 

tartışmaları en yüksek şekilde katılımı öngörmektedir. Eğer sorun-çözüm sürecinde 

bundan etkilenen grupların (kadın vs.) çözüme katılımı, yönlendirmesi ya da istemleri 

rol oynamıyorsa belli bir yerellikten söz edilemez. Örneğin KAMER’in ‘evrensel 

düşünüp yerel hareket etmek’ söylemi tam da yapılan faaliyetlerden etkilenecek 

kadınların sürece dahil edilmesine dayanır. 

Yerellik anlayışının gelişimi Kalaycıoğlu’nun (2002: 57) belirttiği gibi 

yönetişim zihniyetinin bir türü olarak 1960’larda gelişmiş ülke yönetimlerinin yapılan 

yardımların yerine iletilip iletilmemesi olgusundan hareketle önce BM’de sonra Dünya 

Bankası (1980’de) ve sonunda AB’de (2001’de) ‘White Paper’da yönetişim ilkesiyle 

somutlaşır. Bu anlamda yerellik ve yönetişim paydaş veya ortak tanımlamalarıyla 

sürece etkin katılım sağlayanlarla doğrudan ilişkiyi ve güveni hedeflemektedir. Aslında 

buna bağlı olarak STK’lar bağlamında üzerinde durulması gereken nokta, yerel ve 

küresel bağların nasıl kurulduğudur. Tekeli’nin (2002: 18) belirttiği gibi “yerel, 

dünyaya ulusaldan bağımsız olarak eklemlenebiliyor ve göreli önemini ona bağlı 



 205 

kalmadan değiştirme olanağına sahip; yerel içinde sosyal kapitalin oluşması (ve) 

dışsallıkların yaratılması”nda yerel güçlü bir öneme sahiptir. Dolayısıyla özellikle 

Türkiye’de yerel anlamda faaliyet gösteren çoğu sivil toplum kuruluşunun ulusal 

bağlamdan bağımsız olarak uluslararası ilişkilere girmesinde, hem sosyal sermayeleri 

hem de buna imkan tanıyan yerellik-yönetişim söylemidir. Özellikle kadınlar 

dezavantajlı grup içinde değerlendirildikleri için, kadın odaklı STK’lar bu iletişim ağını 

sıkça kullanmaktadırlar. Örneğin uluslararası kuruluşların KAMER’e doğrudan 

ulaşmaya çalıştığını KAMER’in de bu kuruluşlara ulaşmak için aracı kullanmadığını 

daha önce belirtmiştik. 

Türkiye bağlamında tartışılan yerellik söyleminin, sivil toplumun gelişim 

özelliklerinden etkilendiğini söyleyebiliriz. Buna ek olarak STK’ların örgüt yapıları ile 

insan kaynağı profilleri yerellik söylemini derinden etkilemektedir. Sivil Toplum 

Söylemleri Araştırması, yerellik anlayışını genel hatlarıyla çizmesi bakımından 

anlamlıdır. Bu araştırmada özellikle örgütlenme tarzının (vakıf gibi) ve üye profilinin 

genel anlamda yerellik anlayışından beklenen katılımı kısıtladığı görülmektedir. Ancak 

daha çarpıcı olan Türkiye’de STK’ların toplumsal kesimlerin katılımını sağlamakta 

yaşanan sorunlara açıklık getirilmesidir (Serdar, 2002: 145; Tabakoğlu, 2002: 140). 

Türkiye’de STK’lar ister yapısal özellikleri nedeniyle ister bütün kesimleri içerme 

konusunda isteksizlikleri nedeniyle olsun demokratik katılım yönleri problemli 

görünmektedir. İşte bu nedenle yerellik eğer bireylerin kendilerini ilgilendiren süreçlere 

taraf olabilmekse, STK’ların yerellik ayağı eksik görünmektedir. Ancak üzerinde 

odaklandığımız her iki STK’da bazı farklara rağmen (KAGİDER’de katılım, kararların 

alınması için araçsal bir önemdeyken KAMER’de katılım olmazsa olmaz bir kural 

olarak sunulmaktadır) katılımı arttırmaya çalışmaktadır. KAMER 23 ilde örgütlüyken, 

KAGİDER üye ilişkilerinden (farklı bölgelerden geldikleri dikkate alınırsa) 

sorumluluğu ön plana çıkarmaktadır. KAGİDER, nitelikli çok sayıda kadına ulaşmak 

için çaba sarfederken KAMER, her kadına ama özellikle alt gelir grubundan kadına 

ulaşmaya çalışmaktadır. 

Türkiye’de STK’ların yerellik ayağı eksik olmakla birlikte, sivil toplum 

kuruluşları sayıca artmakta son dönemlerde ise çevre merkezlere doğru 



 206 

yayılmaktadırlar. STK’ların örgütsel yapıları, üstlendikleri hizmetler, kapasiteleri, 

süreklilikleri de aynı ölçüde çeşitlenmektedir. Buna paralel olarak çoklu aktörlerin 

çoklu kamu, alan ve kimliklerinin varlığı kaçınılmaz görünmektedir. Bu oluşumlar 

nedeniyle Tekeli’nin (2002: 19) belirttiği gibi ‘araçsal rasyonellik’ yerini ‘iletişimsel 

rasyonelliğe’ bırakmaktadır. İşte hem niceliksel artış hem de buna bağlı olarak 

söylemsel çoğulluk yerel mekanizmaları, yerelin dilini ve aktörlerini yerellik/katılım 

lehine etkilemektedir. 

7.3. Politik Sivil Toplum ve Sivil Toplumculuk Arasında STK’lar 

7.3.1. Güçlen (dir) me Yaklaşımı 

Refah devletinin ve demokrasinin krizi ile bağlantılı gündeme gelen 

‘güçlendirme’ kavramı, bireyleri ve sosyal grupları sürecin ortakları olarak kabul 

etmektedir. Güçlendirme, vatandaşların karar verme gücünü ve katılımını arttıran, dahil 

eden, eşitleme doğrultusundaki yapıların dönüştürücü eylemlere yol açtığı, kapasite 

yapıcı ve farkındalık süreciyle tanımlanmaktadır. Dolayısıyla ‘eşit katılım’ ve 

‘güçlendirme’ yaklaşımı ‘aşağıdakileri’ küresel ölçekte yeniden düzenlemektedir. En 

azından bireylerin ve sosyal grupların kolektif eylem organize etme yetenekleri önem 

kazanmaktadır. Örneğin STK’ların eylemselliği, uluslararası kararları ve çeşitli 

düzeylerde küresel yönetişimi etkileyebilir. Bireysel düzeyde ise Young’ın ifade ettiği 

gibi etkili bir fikir veya etkili bir öneri bireyin katılımına olanak tanır (Andersen ve 

Siim, 2004: 2-4; Young, 1990: 251). Dolayısıyla güçlenme, sosyal grupları ya da 

bireyleri dahil eden, tanıyan ve kapsayan bir süreç olarak katılımı (demokrasiyi) 

güçlendirmek gibi bir işlev de yüklenmektedir.  

Sivil toplum kuruluşlarının niceliksel artışlarının yanı sıra hemen her bağlamda 

‘güçlendirme’ (empowerment) işlevleriyle gündeme geldiklerini söylemek mümkündür. 

Daha açık bir ifadeyle, sivil toplum kuruluşlarının varlığı ve sayıca gittikçe artmaları 

güçlendirme yaklaşımını yaygınlaştırmıştır. Güçlendirme yaklaşımının kadın 

politikaları haline gelişini ve sivil toplum kuruluşlarınca uygulama sürecine yakından 

bakmak gerekir. Çünkü STK’lar çalışma konusu olarak ister sosyal alanı ister ekonomik 

alanı seçmiş olsunlar her bağlamda ‘güçlendirme’ yaklaşımını kendilerine amaç 



 207 

edinmektedirler. ‘Kadın’ ve STK’lar arasındaki ilişkiyi anlamak için güçlendirme 

yaklaşımında yeni olan önerilerin altını çizmek gerekir. 

Kadın ve kalkınma programları arasındaki ilişkilerin tartışılması yeni değildir. 

Kadınlar kalkınma programları içinde hep var oldular. Ancak kalkınmanın mı insan 

potansiyellerinin mi öncelikli olduğu sorusu, kadının konumunu belirlemiştir. 1960’lara 

gelindiğinde kalkınma anlayışlarının bütün sınıflara, gruplara ya da cinsiyetlere eşit bir 

şekilde dağılıp dağılmadığı tartışmaları yaygınlık kazanmıştır. Bu tartışmalarla birlikte 

kadın ve kalkınma tartışmaları 1980’ler öncesinde iki ana akım çerçevesinde 

tartışılmıştır: Women in Development (Kalkınmada Kadın) ve Women and 

Development (Kadın ve Kalkınma). Bu iki modelin ana akım geleneksel kalkınma 

anlayışından beslendiklerini söyleyebiliriz. Öyle ki WID (Women in Development) 

yaklaşımı, eşitlik temelinde ‘eşit fırsatlar’ vurgusunu yaparak, kadının kalkınma 

sürecine etkin katılımı üzerinde durur. Bu bakış açısında, kadının ikincil konumu ile 

cinsiyet ilişkileri problematize edilmez. İşte bu tartışmalar sonucunda WAD (Women 

and Development) yaklaşımı bir açılım sağlar. Ancak bu bakış açısı da kadının ayırt 

edici özelliklerini ve kalkınma üzerindeki etkilerini tartışırken, kadınları bir sınıf olarak 

analiz ettiği için farklı özellikleri (ırk, etniklik) dışlar (Parpart, Connelly ve Barriteau, 

2000). 

Hem WID hem de WAD yaklaşımları, kadının kalkınma sürecinde eşitsiz var 

olduklarını görünür kılmak adına önemli bakış açılarıdır. WID yaklaşımında, kadının 

etkili olarak kalkınma sürecine dahil olması ve böylece gelir ve verimlilikte artış 

hedeflese de merkezi konumda kalkınmanın olduğu açıktır. Bu bakış açısının eleştirisi 

üzerine temellenen WAD anlayışı da kadını salt kalkınma anlayışına eklemlemeyi 

eleştirmektedir. WAD yaklaşımı, patriyarkal menfaatleri eleştirmesi ve kadın odaklı 

düzenlemeleri tartışması nedeniyle önemli bir katkı sağlar. Ancak WID yaklaşımının 

                                                
 Ester Boserop’un 1970 yılında yayınlanan Women’s Role in Economic Development çalışması Üçüncü 

dünya kadınlarının nasıl kalkınma projelerinin dışında bırakıldığını tartışan ilk eserdir. Caroline Moser, 
daha çok kadını ve çocukları refah politikalarına en çok ihtiyaç duyan grup olarak tanımlayan 
Boserup’u eleştirmekle birlikte kadını annelik rolüyle tanımlayan politikaların odağı haline getirdiği 
için de sıkça eleştirir (Bkz: Women, Culture, Development: a New Paradigm for Development 
Studies?, Ethnic and Radical Studies, V. 23, 2000: 822). 



 208 

eşitlik vurgusu daha çok popülerlik kazanır. Özellikle BM’nin Kadın On Yılı (1976-

1985) eşitlik vurgusunu uluslararası gündeme taşınmanın aracı olarak görülebilir.  

Kalkınma söylemi yarattığı yankı ve etkileme sahasına rağmen toplumsal 

cinsiyet bağlamı başta olmak üzere birçok eleştiriye maruz kalmıştır. Yapılan eleştiriler 

(kadın projeleri bağlamında) öznelerin salt alıcı olmadıkları noktasında birleşmektedir. 

Bu bağlamı biraz genişletirsek 1970’lerden itibaren kalkınma stratejilerinin 

başarısızlığını özellikle yerel güçlerin dikkate alınmaması süreciyle birlikte gittiğini 

görebiliriz. Oakley’e göre katılım’ı iki şekilde değerlendirmek mümkündür. Bunlardan 

birincisi katılımı bir girdi olarak ele alan yaklaşımdır. İnsanların yapacağı katkıların ön 

plana alındığı bu yaklaşımda katılım şüphesiz araçsallaştırılmıştır. İkinci anlayış 

katılımı girdi olmaktan bağımsız olarak insanların yaşamlarını sürdürme ve onlara etki 

eden faktörleri etkileyebilme kapasitesi olarak ele almaktadır (Bağcı, 2005: 19). İşte 

STÖ’ler kalkınma bağlamında düşünüldüğünde, insani kapasitelerin genişletilmesi ile 

kapasite yoksunluğunun giderilmesi işlevini üstlenen yeni bir okumaya tabi 

olmaktadırlar. Katılım şüphesiz istenir bir eylemlilik türüdür ancak katılımın etki 

yaratma meselesi çoğu zaman bizi düşündürmektedir.  

1970’lerden itibaren alternatif kalkınma tartışmalarına bağlı olarak hem 

STK’lar hem de kadın ve kalkınma tartışmalarında paradigma dönüşümü yaşanır. 

Alternatif kalkınma tartışmaları içinde özellikle Escobar, (1992: 49-50) yeni sosyal 

hareketlerin hakim bilgi, politika ve organizasyonlara direnen semboller olarak 

kalkınma ve yeniden tanımlama potansiyelleri üzerinde durmaktadır. Tek bir kalkınma 

projesi ve ideolojisi olmadığı anlayışından hareketle geleneksel olarak ekonomik 

verimlilik üzerinden tartışılan kalkınma, artık farklı ulusları, farklı etniklikleri ve 

cinsiyetleri etkileme tarzından hareketle yeniden tanımlanmaktadır. İşte GAD (Gender 

and Development) anlayışı Batı sosyalistlerinin geleneksel kalkınma anlayışlarıyla 

                                                
 Gelir ve kapasite arasındaki ilişkide toplumsal cinsiyet, toplumsal roller ve yerleşim yeri gibi farklı 

unsurları dikkate alarak kuramını oluşturan Sen, bu bağlamda katılımın etkide bulunma potansiyelini 
bize hatırlatır. (Amartya Sen, Özgürlükle Kalkınma, Ayrıntı Yay.,1999:127-128) 

 Pieterse, alternatif kalkınma anlayışını; Escobar, post kalkınma anlayışını geleneksel kalkınma 
anlayışlarına eleştiri getirerek yeni bağlamlar üzerinde durmaktadırlar. 



 209 

örtüşen WID yaklaşımına eleştiri ile WAD yaklaşımın eksikliklerini aşma yolundaki 

alternatifler ekseninde gelişir. 

1985’lerde özellikle Üçüncü Dünya Feminist yazınından temellenen ve açıkça 

Development Alternatives with Women for a New Era (DAWN) aracılığıyla hem 

kadının kalkınmada cinsiyet eşitsizliğini vurgulamak hem de küresel ölçekte kadının 

yerini tartışmak yeni bir açılım sağlar. Bu temelde kadının hem bölgesel ulusal konumu 

tanınır hem de kadının eve ait, materyal koşulları ile patriyarkal otorite arasındaki ilişki 

tanınır. Buna bağlı olarak sınıfa, ırka ait ve onların karakteristiğini tamamlayan ‘sosyal 

inşa’ sürecine odaklanır. Genel anlamda bu kuramsal bakış açısı ‘güçlendirme’ 

anlayışını ve ‘cinsiyet farkındalığı’nı onaylar (Parpart, Connelly ve Barriteau: 2000). Bu 

kuramsal bakış açısı bize iki noktada bir genişlemeye sağlar. Bunlardan birincisi, 

kadının ikincil konumu ile materyal koşullar ve patriyarkal sistem arasında doğrudan 

kurulan ilişkidir. İkincisi ‘sosyal inşa’ sürecine yaptığı vurgu ile ‘güçlendirme’ 

perspektifinin cinsiyet ilişkilerinin dönüştürülmesi yönünde somut bir çözüm önerisi 

getirmiş olmasıdır. Bu çerçevede KAMER, mikro kredi gibi oluşumları farkındalıkla 

birleştirirken KAGİDER, kadının kredi almasını kolaylaştıran kanallar üretir ve bunu 

kapasite geliştirme ile destekler. 

GAD perspektifinin somut çözüm önerisi olan ‘güçlendirme’ yaklaşımı hızla 

kabul görmüştür. Bu çerçevede yaklaşım kadından, yaşadıklarının güç ilişkileriyle 

bağlantılı olduğunun farkına varmasını ve bunu aşacak mekanizmaları kendinden 

başlatmasını hedeflenmektedir. Kadının güçlendirilmesinden özgüvenin tam, bilinç 

düzeyinin oluşmuş, kendi koşullarının farkında ve bunları hareket ettirebilecek 

kapasiteye sahip, karar süreçlerine katılan, kaynaklara erişebilen bir profil 

anlaşılmaktadır. Bu şekilde kadının güçlendirilmesi, hem bireysel hem de kurumsal 

düzeyde yapıcı etkilerin hissedildiği bir kapasiteye imkanı tanır (Hannan, 2003: 3). 

GAD perspektifinin kadının güçlendirilmesini merkeze yerleştirdiğini 

görmekteyiz. Dolayısıyla pratik ihtiyaçların (kısa dönemli, cinsiyet rollerinin uzantısı 

olarak tanımlanan günlük ihtiyaçlar) kadını güçlendirme potansiyeli eleştirilerek 



 210 

stratejik ihtiyaçlar gündeme gelmektedir. WAD perspektifi, cinsiyet ilişkilerini 

dönüştürmeyi merkeze aldığı için, liberal modernizasyon teorisi olan WID yaklaşımı 

aşar. Marksist-feminist bir bakış açısıyla temellenen GAD yaklaşımı, kadının 

bilinçlenmesi (farkındalık yaratma) ile güçlendirilmesini aynı anda gündeme getirerek 

kadının yaşadıklarını anlama ve dönüştürme yanına vurgu yapar. Bu bağlamda GAD 

perspektifinin neoliberal öz-yönetim stratejileriyle de kesiştiğine dikkat çekmek gerekir. 

Kadının güçlendirilmesi yaklaşımı uzun süredir etkin olan ‘eşitlik’ perspektifini 

yerinden etmiştir. Eşitlik anlayışı kadının yaşadığı ve güç ilişkilerinden kaynaklanan 

yapıyı değiştirmede yetersiz kalmaktadır. Kümbetoğlu’nun (2007: 167) belirttiği gibi 

toplumsal cinsiyet rollerinden doğan ve kadın erkek eşitsizliğine neden olan yapı, hane, 

topluluk ve ulusal düzeydeki uzantılara dikkat çeken ‘güçlendirme’ kavramı önemlidir. 

Kadının yaşadığı eşitsizliği kendinde aramanın eksikliğini/yanlışlığını anlatan kavram, 

ilgiyi güç ilişkilerine yöneltmektedir. Şen ve Akmut’un (2006: 46) yaptığı saha 

araştırması, kadınların yaşadıkları ile doğru orantılı olarak kendilerine güvenmediklerini 

ve ikincil konumlarını sıkça onayladıklarını ortaya çıkarmıştır. Bu araştırmada bilinç 

yükseltme ve güçlendirme anlayışının önemi ön plana çıkmaktadır. Aynı şekilde 

KAMER’de yapılan farkındalık grup çalışmalarında, kadının kendi gücünü fark etmesi 

ve güç ilişkilerini analiz etmesi beklenmektedir. 

Kadının güçlendirilmesi ve farkındalık yaratma perspektifi, sivil toplum 

kuruluşlarını bu süreçte etkin bir konuma getirmektedir. Ancak 1990’larda bazı STK’lar 

kalkınma pratiğine destek olmakla birlikte bazı politika ve programları WID çatısı 

altında GAD etiketi kullanarak yapmışlardır (Parpart, Connelly ve Barriteau: 2000). 

Buna benzer şekilde kadın STK’lar, başından beri Barton’un (2005: 25-30) ifade ettiği 

gibi hem Kahire Eylem Platformu (Cairo Programme of Action) hem de Pekin Eylem 

                                                
 Parpart, Connelly ve Barriteau, Moffal’tan (2000) yararlanarak stratejik ihtiyaçların kapsamını teker 

teker belirtmektedirler. Stratejik ihtiyaçlar uzun dönemli olup kadının yaşadığı eşitsizliğin bir kısmı 
erkekle ilişkiliyken diğerleri sınıf, ırk ve dinle ilişkili eşitsizlik dereceleridir. Eşitsizlik/ikincil konum 
kaynak ve eğitim eksikliğine şiddet ve yoksulluğa bağlanmaktadır. Dahası kadınlar dezavantajlarının 
veya değişim potansiyelinin farkında olmayabilirler. İşte bu durumda kadını güçlendirmek için bilinç 
arttırma, kendine güveni arttırma, eğitim, kadın organizasyonlarının arttırılması ve kadının sosyal 
durumunu güçlendirmek gerekir. 



 211 

Platformu’nda (Beijing Platform for Action) Milenyum Kalkınma Amaçlarını 

(Milenyum Development Goal) desteklediklerini belirtmekle birlikte, bazı STK’lar 

fonları referans alarak hareket etmektedir. STK’ların alternatif kalkınma arayışlarında 

önemli roller üstlendiklerini kabul etmekle birlikle tek başlarına kapasitelerinin 

tartışmalı olduğu söylenebilir (Pieterse, 1998: 344-346). Özetle sivil toplum 

kuruluşlarının faaliyetleri ‘güçlendirme’ perspektifiyle yeniden gündeme gelmektedir. 

Dolayısıyla STK’ların ‘güçlendirme’ perspektifini referans alarak giriştikleri projelerde 

kadınları nasıl dahil ettiklerine bakmak ve yarattıkları dönüşümleri yakından izlemek 

gerekir.  

7.3.2. Politik Araç Olarak ‘Proje’ler ve İmkanları 

Sivil toplum kuruluşlarının, 1980-1990 döneminde niceliksel artışlarına paralel 

olarak ‘proje’ ve ‘projecilik’ kavramlarının yine bu dönemde gündeme geldiğini 

söyleyebiliriz. Genel olarak dönemleştirme özel olarak da kadın hareketini dönemlere 

ayırmanın problemlerini saklı tutarak 80’li ve 90’lı yıllar, kategorik olarak bazı 

farklılıkları çarpıcı hale getirmek için kullanılmaktadır. 1990’lardan itibaren sıkça 

gündeme geldiği gibi ‘projeler’ sadece problem çözme teknikleri değildir. Projeler, sivil 

toplum kuruluşlarının kendilerini tanımlama biçiminden tutun da, politika yapma 

tarzlarına, katılım biçimlerine (gönüllü ya da aktivist), devletle ilişkilerine ve piyasayla 

kurdukları ilişkilere kadar bütün ilişkilerin yorumlanmasına imkan tanır.  

Projeler neye hizmet ederler? Problemleri çözme tarzı olarak sürekliliklerinden 

bahsedilebilir mi? Projeler ‘hedef kitleleri’ni nasıl oluştururlar? Projelerin çözüm 

önerileri nelerdir? Benzer soruları çoğaltmak mümkündür. Ancak bu soruları daha çok 

Türkiye özelinde ve özellikle kadın odaklı projelere indirgersek nasıl bir durumla 

karşılaşırız? Projeler nasıl bir politik iddia taşırlar? Projeler hangi programların mikro 

aktörleridir? Kadınlar için projeler ne ifade eder? Gibi birçok sorunsalı tartışmak 

Türkiye’de kadınların politika yapma tarzlarını görünür kılarken, kadın ya da feminist 

grupların beslendikleri temelleri görmek açısından önemlidir. 

                                                
 Binyıl Kalkınma Hedefleri içinde; aşırı yoksulluğu ve açlığı ortadan kaldırmak, herkes için ilköğretim 

sağlamak, cinsiyet eşitliğini teşvik etmek, kadınların güçlendirilmesini sağlamak ve küresel ortaklık 
gibi hedefler bulunmaktadır (Bkz: www.undp.org.tr ). 



 212 

Projecilik, 1980 sonrası dönemde ivme kazandı. Genel anlamda projecilik 

tartışılırken projeciliğe geliştirilen eleştirileri birkaç noktada toplamak mümkündür. Bu 

eleştirilerden birincisi, makro boyutta liberalleşme etkileriyle birlikte devletin sosyal 

rollerinden çekilmesine paralel giden neoliberal sistemle örtüşmesidir. İkinci eleştiri, 

sivil toplum kuruluşlarını ‘dernekçilik’ olarak sorunsallaştırıp devletin yapması 

gerekeni sivil vatandaşın yaptığını öne sürmektedir. Son nokta ise neoliberal sisteme 

uygun bireyler yetiştirmekle aslında piyasaya hizmet etmiş olunmasıdır (Üstündağ, 

2006: 23). Birkaç noktada toplanan bu eleştiri odaklarını genel bir kabul olarak 

görmekle birlikte, projeler ile ilgili yapılan tartışmaların sivil toplum kuruluşlarını mı 

yoksa kadın sivil toplum kuruluşlarını mı önceleyen bir bakış açısıyla yapıldığı önem 

kazanmaktadır. Sivil toplumu önceleyen bakış açısı ‘projeleri’ imkan olarak analiz 

eder. Kadın (feminist) sivil toplum kuruluşları daha çok projelerin dokunamadığı 

alanlara ‘imkansızlıklara’ göndermede bulunur. Bora’ya göre (2006: 27) projeler sürece 

müdahale etmenin bir biçimi olmanın yanı sıra doğası gereği eylemi sınırlayan bir 

özelliğe de sahiptir. 

Müdahale etme tarzı olarak projeler üzerinde tartışırken anlamı dönüşen iki 

alandan bahsetmek gerekir. Bunlar ‘kadın sorunu’ ve ‘katılım’dır. Bora’ya göre kadın 

sorunu yıllardır ataerki uzantıları çerçevesinde tartışılmış ve bu tartışmanın ürünü olarak 

‘hak’ kavramı geliştirilmiştir. Şimdi piyasa talepleri içinde yeniden gündeme geliyor. 

Ancak yeni dönemde kadın sorununun tarafları devlet, ulusal ve uluslararası kuruluşlar 

olarak tanımlanmaktadır. Buna paralel olarak tarafların ‘katılım’ı, sorunun çözümü için 

elzemdir (Bora, 2006: 26-27). Bora’nın üzerinde durduğu gibi kadın sorunu üzerinde 

konuşurken tarafların/ortakların arttığını görmekteyiz. Sadece kadın konusunda değil 

diğer alanlarda da (ekonomi, eğitim, aile içi şiddet gibi) klasik ayrımları takip ederek 

konuşursak eğer özel ya da kamusal her konuda ‘sorun’ların çözümü için paydaşlar 

çağrılmaktadır. Dolayısıyla ikinci adım olan ‘katılım’ meselesi de problemli olmaktadır. 

                                                
 Proje ve projecilik arasıdaki fark; sivil toplum kuruluşunun amacına uygun bir faaliyet yapma ya da 

misyon dışına çıkıp fonun amacı yönlendirmesi arasındaki ayrıma dayanır (Serdar M. Değirmencioğlu, 
“Sivil Toplum Kuruluşları: “Projecilik” Versus Kültürel Yurttaşlık”, Projeler Projecilik ve Sivil 
Toplum Kuruluşları Sempozyumu, TETTV Yay., İst., 2003: 28). Projeler imkansızlık olarak 
anlaşıldığında daha çok insana/kadına ulaşma kapasitesi ile yaratılan ‘sanallık’ tartışmasını gündemde 
tutarlar (Üstündağ, 2006: 24). 



 213 

Salt katılımın demokrasiyi garantilemediği açıktır. Bu süreçte etkinlik, verimlilik gibi 

etmenler daha çok anlamlıdır. Rose’un (1996: 30) belirttiği gibi politik olarak 

adlandırılan kurum ya da güçler, politik olmayan araçlarla (tartıştığımız bağlamda 

projeler) davranışlara yön verebilir. Böyle bir yönetim zihniyeti çoğu zaman ‘sorun’ ile 

iktidar odağı ya da taraf ile iktidar odağı arasındaki ayrımların üstünü örter, ayrımlar 

muğlâklaştırır. Sivil toplum kuruluşları işte bu muğlâklığın içinde hareket etmektedirler. 

Daha önce belirttiğimiz gibi her iki STK, (KAGİDER ve KAMER) devleti otorite 

unsuru olarak görmesine rağmen, devletin paydaş olarak varlığı istenmektedir. 

Özelde kadını hedef alarak hazırlanan projelerde genel olarak ya entegrasyon ya 

da güçlendirme (empowerment) adı altında muhakkak kadının konumunu dikkate 

almaya çalışılan yaklaşımlar geliştirildiği söylenebilir. Toplumsal cinsiyet eşitliği 

politikalarının ana plan ve programlarda uygulanması yönündeki bu anlayış 

yaygınlaşmaktadır. 1995’te BM Dördüncü Kadın Konferansı’nda GM’nin (gender 

mainsreaming) siyasi programlara dahil edildiğini biliyoruz. Daha sonra Amsterdam 

Anlaşması ile Avrupa ülkelerinde GM’nin uygulanması yönünde bir ilke kararı 

alınmıştır. (Seyyar, 2004: 38). Örneğin AB, istihdam politikasını bir Avrupa görevi 

olarak görür. İstihdam stratejisinde ise dikkatimizi çeken istihdam edilebilirliği arttırıcı 

önlemlerin alınıyor olmasıdır. Örneğin istihdam stratejisinin eşit fırsatlar ayağı, kadının 

istihdam edilebilirliği konusunda, kadının konumunu (anne gibi) ve iş koşullarını 

bağdaştırmayı hedeflemektedir.  

Toplumsal cinsiyet eşitliği politikalarının uluslararası sözleşmelerle nasıl etkili 

olduğuna baktığımızda Türkiye’de yeniden canlanan ve ‘devlet feminizmi’ olarak 

adlandırılan sürece yakından bakmak gerekir. Türkiye’de 1990’lardan sonra feminizmin 

yarattığı politik alan, devlet feminizmine, devlet kurumları ile uluslararası kuruluşlar 

arasında sıkı bir ilişkiye dönüşür. Bu ilişkinin temelini oluşturan eşitlik anlayışı, kendini 

proje işleriyle tanımlar oldu. Dolayısıyla ‘kırsal kesim’den ve ‘eğitimsizlikten’ 

yakınmalar arttıkça feminist politika ‘kalkınma programı’ gibi görülmeye başlanmıştır 

                                                
 ‘Devlet Feminizmi’ kavramı daha çok Kuzey Avrupalı araştırmacılar tarafından kullanılan ve kadın 

erkek eşitliğini sağlamak için uygulanan devlet politikalarını nitelemek için kullanılmaktadır (Şirin 
Tekeli, Kadınlar İçin Yazılar 1977-1987, Alan Yay., İst.,1988). 



 214 

(Bora, 1996: 40). İşte bu süreçte sivil toplum kuruluşlarının ‘üçüncü sektör’ olarak 

görüldüğü bir ortamda, kadın STK’lar yaygınlık kazanmışlardır. Bu süreçte 

gözlemlenebilecek önemli değişikliklerden biri, yaşanan dilsel dönüşümdür: Politika 

yerine proje, sivil toplum örgütü yerine gönüllü kuruluş kullanılmaktadır.  

Örneğin MEDA (AB’nin Akdeniz Ülkelerini kapsayan Avrupa Akdeniz 

Ortaklığı’nın mali aracı olarak) programı kapsamında yürütülen/yürütülecek projelere 

bakıldığında özellikle mesleki eğitim ve temel bilgilerin aktarıldığı projelerin 

destekleneceği belirtilmektedir. Bunun yanında STK’lar, GAP Bölgesel Kalkınma 

Planları, Sivil Toplum Destekleme Programları ve AB-Türkiye İş Merkezleri gibi 

makro boyutlu projelerde hedef; politika reformlarını desteklemek ve sivil toplum 

katılımına destek vermek şeklinde özetlenmektedir (Sivil Toplum İşbaşında: 28; 

Demircan, 2003: 29). Böyle bir bakış açısı, bütün STK’ların ortak/katılımcı olmasını 

kaçınılmaz olarak desteklemektedir. 

STK’ların birer araç olarak projelerle eklemlendikleri bir dönemde sivil toplum 

kuruluşlarının alternatif yaratma potansiyeli nasıl etkilenmektedir? STK’ları belli 

gruplara veya devletin hegemonik alanına karşı yeni özgürlük alanları için mücadele 

ettiğini düşünürsek eğer, projelerin alternatif yaratma tarzının küçük bir kısmını 

oluşturduğunu söyleyebiliriz. Daha geniş bir ifadeyle STK’lar çok parçalı küçük yapı ve 

hedef gruplarıyla liberal ideolojinin tahakkümüne girerler (Kentel, 2003: 7). Sivil 

toplum alanının alternatif üretme şansı ‘projeciliğin’ kısıtlı yanları (az sayıda insana 

ulaşma gibi) nedeniyle alternatif üretemez hale gelmektedir. Kaldı ki bazı STK’lar asli 

misyonları dışına çıkıp bazı hizmetlerde bulunmaktadırlar. Tam bu noktada sivil toplum 

kuruluşlarının varlık nedenleriyle ilgili bir sıkıntıyla karşılaşırız. Sivil toplum 

kuruluşları prensip haline getirdikleri ‘şeffaflık’ ya da ‘hesap verebilirlik’ ilkelerini nasıl 

uygulayacaklardır? “STK’lar kime hesap vermeliler? Projeleri destekleyenlere mi, 

devlete mi, kendi yöneticilerine mi yoksa genel kamuoyuna mı? Öncelikle “hizmet” 

verdikleri, yaşamlarını değiştirmeyi göze aldıkları insanlara hesap vermelidirler” 
                                                
 Burada genel bir ifade seçilmiş olsa da genelleme süreci/eğilimi kritik etmek için kullanılmıştır. Bunun 

yanı sıra projelerin sivil toplum kuruluşlarının çalışma alanlarına bakılmaksızın hepsini belirli tarzlarda 
etkilediği düşünülebilir. 

 



 215 

(Akçar, 2003: 104). Bir araç olarak projelerin karakteristikleri nedeniyle (belli bir süre, 

geçici grup çalışması, projeden vazgeçme olasılığı) tabandan kopmayı kendi içinde 

barındırdıklarını söylemek mümkündür. Dolayısıyla projelerin politik araç olarak neye 

hizmet ettikleri tartışmalıdır. 

Projelerin Türkiye’de kadınların gündemine nasıl girdiklerine daha yakından 

bakmak gerekir. Özellikle Tekeli, (1998: 337) 1980 öncesini kadın sorununun politik 

gündemin merkezinde olmaması nedeniyle ‘çorak yıllar’ olarak adlandırmıştır. Ancak 

1980 sonrası dönem kendini tartışma ve fikirlerin kristalleşmesine bırakır. Bu dönem 

kadın konusunda söylem çoğalmasının yaşandığı bir dönem olarak okunabilir. Ancak 

1990’lı yıllar ile birlikte, feminist hareketin politik içeriğinin seyreldiği herkesin 

gündeminin farklı olduğu ‘birbirinden kopuk gruplara’ evrildiğini görüyoruz (Aksu ve 

Günal, 2007: 9). Ancak tam parçalanmış gündem ve hareketin arkasında farklı grupları 

birleştiren bir araç vardır: ‘proje’. Dolayısıyla 80 döneminde feminist söylemi 

benimseyen gruplarla ‘devlet feministleri’ farklı yollardan proje sürecine eklemlendiler. 

Feminist söylem sivil toplumun politik alanı dönüştürme iddiasına sahip çıktı, diğerleri 

ise ‘sosyal faaliyet’ adı altında faaliyet yürütmektedirler (Sirman, 2006: 22). Bu 

bağlamda iki faklı kaynaktan beslenen kadın grubunun aynı araçlarla dönüşümü 

hedeflediklerine tanık olmaktayız. 

Kadın sivil toplum kuruluşları tartışmaları bağlamında projelerin 

dezavantajlarına, tabandan kopma ve süreklilik endişesinden sonra ‘stratejik çıkarlar’ da 

eklenmiştir. Kadınların günlük sorunlarına ağırlık verip yardım mekanizmaları 

geliştirilse, kadınların stratejik çıkarları (cinsiyet ilişkilerinin dönüştürülmesi gibi) için 

mücadele etme kapasiteleri azalır mı? Pratik ihtiyaçların (iş olanakları gibi) 

karşılanması kadının uzun dönemde karşılaşacağı problemlerin çözüm yolu olabilir mi? 

Projelerin sunduğu imkanlar kadınların hayatını dönüştürüyor ya da devamına mı katkı 

sağlıyor? Gerçekten bunu anlamak çok zordur. Çünkü kadının pratik ihtiyaçları 

çerçevesinde yaşanan dönüşümü izlemek stratejik ihtiyaçların analizini yapmaktan daha 

                                                
 Orhan Silier, ayrıntılı olarak projelerin genellikle maliyet, işgücü, zaman ve kalite ekseninde 

yoğunlaştığını belirterek bölümler halinde yapılan günlük işlerden farklarını sıralar (Bkz: Projeler, 
Projecilik ve Sivil Toplum Kuruluşları, Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı, 2003). 



 216 

kolaydır. Kaldı ki kadının ‘birincil’ ihtiyacı dururken uzun erimli stratejik hedefleri için 

çalışmak çoğu zaman uygulanabilir değildir (Kabasakal Arat, 2006: 30-31). 

Türkiye’de genel anlamda projelerin odaklandığı iki konu alanı bulunmaktadır. 

Bunlardan birincisi, kadınların ekonomik güçlenmesini hedefleyen kadın sivil toplum 

kuruluşlarının faaliyetleridir. Bu faaliyetler arasında meslek edindirme, beceri 

kazandırma ya da girişimci ruhu ön plana çıkarma sayılabilir. Özellikle mikro kredi ile 

hayat bulan bu alan, kadınların yapabileceklerini destekleyerek, iş sahibi olmalarını ve 

böylece güçlendiklerini varsaymaktadır (Kabasakal Arat, 2006: 30). Ancak mikro 

kredileri en azından feministler pek de umut vadeden bir politika olarak 

görmemektedirler. Özellikle mikro krediler genel anlamda normal mali sistemden 

dışlanmış kadınların günlük hayatlarını idame ettirme amacıyla tasarlanmış, bir bakıma 

yoksulun yoksulu kadınları sisteme eklemleyen destekleme projeleri olarak 

görülmektedirler. Aksu’nun (2006: 23) belirttiği gibi bu projeler asıl ilgiyi yoksulluktan 

uzaklaştırıp neoliberal politikaların dilinden konuşan öznellikler yaratmaktadırlar. İkinci 

olarak da vatandaşına iş bulma ve sosyal ihtiyaçlarını karşılamakla görevli olan devlet 

onları (İŞKUR, SRAP gibi) uluslararası sermeye ağlarına dahil etmektedir. Kadının 

ekonomik bağımsızlığı ve güçlendirilmesini amaçlayan böyle yaklaşımlar kadınları 

makro süreçlerle baş başa bıraktığı için eleştirilmektedir. 

Projelerin odaklandığı bir diğer alan ise daha alt sınıftan kadınlara çeşitli 

alanlarda bilgi aktarmayı öngören bir tür ‘gelişmeci feminist’ projeciliktir. Kadınların 

insan hakları, medeni haklar, ekonomik haklar, şiddet türleri, çocuk bakımı, girişimcilik 

ve kadın örgütlenmesi gibi farklı konularda bir takım bilgiler paylaşılmaktadır. 

Üstündağ (2006: 23) bu bilgi aktarımının önceden hazırlanmış programlar çerçevesinde 

sunulduğuna dikkat çekerek kadınların ‘farkındalık’ kazanmalarının yanı sıra iktidar 

ilişkileriyle yaşadıkları arasında bağ kurulmasının beklendiğinin altını çizmektedir. 

                                                
 Mikro kredi fikri 1970’li yıllarda ortaya atılmış ve daha sonra BM’nin Kadın On Yılı (1976-1985) 

çerçevesinde Dünya Kadın Bankası’nın mikro kredi uygulamalarıyla yaygınlık kazanmıştır. Kadınlar 
için farklı ülkelerde farklı oranda kredi miktarları verilmektedir. Bangledaş için 6 dolar olan kredi 
ABD’de 1200 dolardır. Türkiye için bu miktar 500 YTL’dir. Geri ödeme uygulaması ise % 20 hizmet 
maliyetiyle birlikte bir yıl içinde geri ödenmektedir. % 99.5 oranında geri dönüş sağlandığı 
bilinmektedir. Bu kredi özellikle yoksulun yoksulu kadınları içermektedir 
(www.kongrekaraburun.org/metinler/A/2pdf). 



 217 

Kadınların hem ekonomik hem de sosyal açıdan güçlenmelerini gerçekleştirmeye 

çalışan projelere baktığımızda STK’ların gerçekten kadını güçlendirme ile var olan 

yapıya eklemlenme arasında sınav verdiklerini söyleyebiliriz. Ancak Kümbetoğlu’nun 

(2007: 179-180) dikkatleri çektiği gibi kadınların dönüştürme güçleri ile kadının 

ihtiyaçlarından kaynaklanan projelerin daha çok kadına ulaştığında yaratılacak 

potansiyeli unutmamak gerekir  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 218 

SONUÇ 

Kamusal alan kavramı 1990’lardan itibaren yoğun bir şekilde güncel ve 

akademik tartışmalarda yerini yeniden aldı. Kamusallık veya sivillik kavramının yoğun 

bir şekilde yeniden gündeme gelmesini sağlayan gelişmeler, 1970’lerden itibaren 

tartışılan ve çoğu ekonomi politik gelişmelere dayanan süreci kapsar. Refah devletinin 

düşüşüne bağlı olarak, neoliberalizmin yükselişi ve etkileri kuşkusuz en derin etkiyi 

yaratmıştır. Modernlik projesinin meşruiyet krizleri, sivil toplum ve demokrasi 

modellerindeki tartışmayı yeniden alevlendirdi. Bu bağlamda genel olarak sivil toplum 

tartışmalarının iki büyük eksende yapıldığını söylemek mümkündür. Bunlardan 

birincisi, sivil toplumun kapitalist sistemin içinde bulunduğu ekonomi ve politik krizi 

atlatmanın yolu olarak görülmesidir. Bu çerçevede sivil toplum söylemi, neoliberal 

politikalar aracılığıyla hakim söylem görevi üstlenir. Bu bakış açısına bağlı olarak sivil 

toplumun üstlendiği işlev kuşkusuz eğitim, sağlık gibi alanlarda devletin kendini geri 

çekmesiyle boşalan alanları doldurması şeklinde özetlenebilir. Türkiye’de bu bakış 

açısıyla hareket eden sivil toplum kuruluşlarının sayısının çokluğunu kabul etmek 

gerekir. Buna karşılık ikinci söylemin sosyal devlet anlayışının geri çekilişine bağlı 

olarak gelişmiş bir muhalif sivil toplum anlayışı olduğunu söyleyebiliriz. Bu ikinci 

söylemde STK’lar, devletin asli görevini hatırlatma ve alternatif modeller üretme 

işlevini üstlenmiştir (Bkz: Özbek, 2004). Tezde bu iki ana bakış açısından hareketle 

sivil toplumun muhalif biçiminin ve kadın STK’ların kadınları güçlendirme 

perspektifinin izleri sürüldü. 

Kamusal alanın/sivil toplumun tarihsel bir kavram olduğunu hesaba katarsak, 

kavramın bu süreçte nasıl geliştiği ve dönüştüğü önemli olmaktadır. Buna ek olarak 

tarihsel süreç içerisinde kamusal alan/sivil toplum olgusuna yönelik farklı modellerin 

oluştuğunu söylemek gerekir. Her modelin temellendiği politik, kültürel ve ekonomik 

şartları göz önüne alırsak, kavramın dönüşümüne yönelik bir bakış açısı geliştirilebilir. 

Genel olarak kamusal modelin, özel alan-kamusal alan kavramlarına bakıldığı zaman bu 

iki ayrımın zaman içinde dönüştüklerine tanık olabiliriz. İşte tam bu noktada, 

kamusallık modellerine ve sivil topluma dair feminist düşüncenin soru ve eleştirileri 

önemli olmaktadır. 



 219 

Genel olarak kamusal alan tartışmalarında klasik liberal geleneğin etkisini 

gözlemlemek mümkündür. Klasik liberal teorinin, kadını dışarıda bırakan kavramlarına 

karşı feminist eleştiriler yoğunluk kazanır. Bu eleştirilerin en önemlisi bireylere tanınan 

özgürlüğün kadınları dışarıda bırakmasıdır. Kadın özel alanın uzantısı olarak 

görülürken, Savran’ın belirttiği gibi kamusal alanın yapılaşmasında toplumsal cinsiyetin 

kurucu işlevi açığa çıkar. Dolayısıyla modern anlamda özel-kamusal alan ayrımları 

ataerkilliği kalıntı olarak değil oluşturucu bir unsur olarak barındırır. Bu çerçevede 

yurttaşlık, hak ve mülkiyet cinsiyet yüklü kavramlar olarak karşımıza çıkarlar (Savran, 

2004: 113). Dolayısıyla politik iktidar ile paternal iktidar arasındaki ilişki devam eder 

(Keane, 1994: 70). Locke’ta paternal iktidar, Hegel’de kadının tarih dışı bir alan olan 

ailede konumlanması, Mill’de sorunun bireyselleşmesi birbirini takip eden analizlerdir. 

Ancak Habermas’ın (modelin kadınların deneyimlerini dikkate almadığı ve özel-

kamusal alan ayrımlarını idealleştirdiği yönündeki eleştirilere rağmen) yeni kavram ve 

çözümlemelerle kamusal alan anlayışına ve özelde sivil toplum kuruluşlarına yeni bir 

işlev yüklediğini görmek mümkündür. Habermas, liberal burjuva kamusallık anlayışını 

tahlil ederken aynı zamanda kamusallık anlayışının dönüşümüne de işaret eder (Bkz: 

Habermas, 2002). Habermas, sivil toplumu ‘demokratik baraj’ anlamında kullanır. 

Yaşam dünyasının sömürgeleştirilmesine karşı durmak, sivil toplumu politik kamusal 

alan anlayışına yakınlaştırır (Özbek, 2004: 77, 81). İşte bu noktada politik kamusal 

alanın demokratikleştirme misyonu salt STK’lara indirgenmiş olmasa da, STK’ların 

anlam dünyası üzerinde etkili olmaktadır. Böylece STK’ların, sivil toplumculuk 

anlayışının ötesinde dönüştürücü etkileri üzerine vurgu açıklık kazanır. 

Fraser’e göre “…kamusal alan [sivil toplum] devlet değildir; aksine devleti 

dengeleyen bir karşı ağırlık oluşturma işlevi görebilecek olan gayri resmi olarak 

harekete geçirilmiş hükümet-dışı söylemsel fikirler gövdesidir” (Fraser, 2004: 129). 

Fraser’ın kamusallık ve demokratiklik düşüncesi bize hakim kamusallık anlayışının 

dayandığı ‘erkek’ temelli bakış açısının yarattığı problemler üzerine eğilmemizi 

sağlamaktadır. Bu çerçevede KAGİDER ve KAMER’in faaliyet ve söylemlerine 

bakıldığında devlete karşı dengeleyici bir unsur olarak görülmeleri mümkündür. Her iki 

STK’nın sivil toplum ve sivillik anlayışına bakıldığında, sivil toplumun dönüştürücü 



 220 

gücüne dair büyük bir güven görülmektedir. Buna rağmen Türkiye’de sivil toplumun 

yeterince etkin olamadığına dair bir görüş birliği bulunmaktadır. Buna bağlı olarak iki 

STK arasında devletin konumuna genel olarak eleştirel bakıldığı görülmektedir. 

KAMER’e göre devlet, çoğu zaman halkla karşı karşıya olan, özellikle kadınlar gibi 

bazı grupları dahil etmeyen, otorite ve gücü temsil eden bir yapı olarak karşımıza 

çıkmaktadır. KAGİDER’de ise devlet; otoritenin ötesinde silik, devletin halk için 

olması gerekirken halkın devlet için olduğu bir yapı olarak kavranmaktadır. Buna 

paralel olarak sivil toplum kuruluşlarının görevi her iki STK’da devletin görevlerini 

hatırlatma, danışman ya da kontrol mekanizması şeklinde demokratikliğin garantisi 

olarak görülmektedir.  

Fraser’ın, Kamusal Alanı Yeniden Düşünmek ve İhtiyaçlar Mücadelesi 

çalışmaları başta olmak üzere hem kamusallık kavrayışımıza hem de ‘ihtiyaçlar’ 

söylemine yönelik bakış açımıza önemli katkıları olmuştur. İlk olarak Fraser, 

kamusallık anlayışının yaygın ilkeleri olan; eşit katılım, tek kamunun demokratikliğin 

garantisi olduğu, ortak iyinin yaygınlaştırılması ve devlet-sivil toplum arasında keskin 

bir ayrım şeklinde sıralanan özelliklerin kadın bakış açısıyla eleştirisine 

odaklanmaktadır (Bkz: Fraser, 2004; Fraser, 2006). Kabul etmek gerekir ki Fraser’ın bu 

eleştirileri kamusallık anlayışına cinsiyet, çoklu kamular, zayıf kamular gibi bağlamları 

gündeme getirmesiyle, hakim kamusallık anlayışını eleştirir. İşte bu noktada önemli 

olan, çoklu ve zayıf kamuların varlığına yönelik tartışmalardır. Çünkü kadınların 

söylemleri hakim kamusallık anlayışına eleştiriler ile gelişmektedir.  

STK’ların kontrol edici ve görevleri hatırlatıcı misyonlarında devletle kurulan 

ilişki ve mesafe belirleyici olmaktadır. Kadın sivil toplum kuruluşları içerisinde devletin 

varlığı, nasıl tanımlandığı, sınırlarının nasıl belirlendiği var oluşsal bir tartışma alanı 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Çünkü devletin ne olduğu veya sınırlarına dair herhangi 

bir yorum, sivil toplumun kendisine ya da özelde sivil toplum kuruluşlarının kendilerine 

dair bir tanım içermektedir. Tezde konu edindiğimiz her iki sivil toplum kuruluşu, 

devleti her ne kadar otorite ile ilişkilendirse de kadın sorunu (kadın istihdamı, şiddet 

gibi) devlete paydaşlık konumu atfedilmeksizin tartışılamamaktadır. Bu bakış açısında 

Türkiye’de 1990 sonrası yaşanan kurumsallaşma sürecinin (örneğin KSGM) etkisi göz 



 221 

ardı edilemez. STK’lar tarafından devletin paydaş olarak çağrılması Fraser’ın üzerinde 

durduğu gibi 1960’lı yılların feminist taleplerini hatırlatmaktadır. Feministler devlet 

kurumlarını tamamen reddetmedikleri gibi bu kurumların sivillere yer veren katılımcı ve 

demokratik bir devlet tasavvur ettikleri bilinmektedir. Dolayısıyla hedef, devlet 

kurumlarının toplumsal cinsiyet eşitliğini teşvik edecek, zorlayacak bir yapıya 

kavuşmalarını sağlamaktır (Fraser, 2009: 7).  

Bu bağlamda hem KAGİDER’in hem de KAMER’in her ne kadar devlet algıları 

otoriterlikle birleşse de devlet kurumlarını dönüştürmeye yönelik ya da devlet 

mekanizmasına belli araçlarla müdahil olmaya çalıştıklarını görebiliyoruz. 

KAGİDER’in Kadın Erkek Fırsat Eşitliği Komisyonu, Toplumsal Cinsiyete Duyarlı 

Bütçe, Kadın Fonu gibi talep ve ihtiyaçları olduğunu biliyoruz. KAMER’in Kadın 

Danışma Birimleri, Toplumsal Cinsiyet Eğitimleri, Alternatif Erken Çocukluk Eğitimi 

gibi talepleri ve her iki STK’nın TCK ve Anayasa Platformu içinde yer alması, devlet 

kurumlarını ve politikalarını dönüştürmeye yönelik toplumsal cinsiyet eşitliğini 

hedefleyen talepler veya ihtiyaçlar olarak görülebilir. Bu talepler kadının ihtiyaçlarını 

görünür kılmayı ve güçlendirmeyi amaçlarken aynı zamanda toplumu hedefledikleri 

söylenebilir. Fraser’ın ‘ihtiyaç’lara yönelik mücadelelerin aynı zamanda politik 

mücadeleler olduğunu iddia etmesi, STK’ların faaliyetlerine yönelik bakışımızı 

derinleştirmektedir. Fraser, (2006: 1) Foucault’un “ihtiyaç aynı zamanda özenle 

hazırlanan, ölçülen ve kullanılan siyasal bir araçtır” anlayışını hatırlatarak, ihtiyaçlara 

yönelik mücadelenin niteliğini ortaya çıkarmaktadır. 

İhtiyaçlar Mücadelesi’nde ‘söylem’lerin yaratılması ve yaygınlık kazanmasında, 

kadın STK’ların etkinliği bizce önemlidir. Çünkü toplumsal dönüşümü hedefleyen 

böylesi hareketlerin, ilkin söylemlerin gücüne de hakim olmaları gerekir. Örneğin 

yaygın ayrımlardan biri olan kamusal-özel alan ayrımına bağlı olarak özel alanla ilişkili 

yorumlanan ev içi şiddet ancak yakın bir zamanda feminist hareketin söyleme hakim 

olmasıyla gündeme gelebilmiştir. Bu bağlamda KAMER, şiddetin hem özel hem 

kamusal alanda örülen, birbirini destekleyen yapısına dikkat çekmekle hakim söyleme 

alternatif bir söylem yaratmaktadır. KAGİDER, benzer bir mücadeleyi mikro kredilerin 

fakir kadının, ailenin gelirini yükseltmeye yönelik bir araç olarak değil kadının bireysel 



 222 

gücünü arttıran bir araç olarak görülmesi için yapmaktadır. İşte bu örnekler kamusal-

özel alan söyleminin politik bir mücadele alanı olarak karşımıza çıktığının göstergesidir. 

Özel alana hapsedilen konular özellikle aile ve kadınla ilişkili olduğu için genelde 

kamusal tartışmanın dışında tutulmaktadır. İşte Fraser başta olmak üzere feminist 

teorisyenlerin katkısı bu eşitsiz gelişmeyi politik mücadelenin içinde görmeleridir. Bu 

çerçevede üzerine odaklandığımız kadın STK’ların da kamusal–özel alan arasındaki 

ayrımları dönüştürme faaliyetleri önem kazanmaktadır. Kadın STK’lar Fraser’ın (2006: 

21) deyimiyle özelleştirilmiş söylemsel alanlara hapsedilen konuları bu sınırın dışına 

çıkarma mücadelesi vermektedirler. 

KAGİDER, kadının istihdamına yönelik engeller olarak kadının ücretsiz ev içi 

emeğini ve toplumsal cinsiyete dair rollerini görmektedir. Benhabib’in belirttiği gibi 

çoğu kamusallık teorisi özneler arası (kadın-erkek) deneyim/tecrübe farklılıklarını 

analiz etmemiş olduğu için ‘cinsiyet körü’dür. Buna bağlı olarak çocuk bakımı, ücretsiz 

işlerin durumu gibi olgular çoğu kamusallık modelinde farklı olarak görülmemektedir 

(Bkz: Benbabib, 1999a). Benhabib’in üzerinde durduğu gibi özel-kamusal alanın 

sınırlarının tartışma konusu olması ve bu sınırların ‘sınırlanmamış söylem’ süreciyle 

sağlanması değerlidir. Böylece özel ve kamusal çıkarlar arasındaki katı ayrım aşılmış 

olacaktır (Bkz: Benhabib, 1999a). Biz biliyoruz ki iki alan arasındaki işleyiş farklarını 

idealleştirmek aile içindeki iktidar ilişkilerini görmezden gelmemize neden olur. 

Benhabib, her ne kadar kamusallık teorilerinin son aşamada kamusal–özel alan ayrımını 

varsaydıklarını belirtse de kadın hareketinin ‘kişisel olan politiktir’ söylemi özel alanın 

nasıl politikleştiği ve iki alan arasındaki dönüşüme dair önemli bir söylem olarak 

karşımızda durmaktadır. KAGİDER ve KAMER’in bu çerçevede konumlarına yakından 

bakıldığında bu iki alanı hedefledikleri görülebilir. KAGİDER, kadının ücretsiz olarak 

yapılan, toplumsal cinsiyet rollerinin uzantısı olarak görülen işlerde sosyal devleti iş 

başına çağırmaktadır. KAMER ise kadının güvenliği için sosyal devleti adres 

göstermektedir. Genel olarak bakıldığında ise her iki STK’da, kadının aktif olarak 

bireyselliği üzerine vurgu yapılmaktadır.  

STK’lar Türkiye bağlamında 80’lerden sonra politik toplumun alternatifi olarak 

yüceltilmişlerdir. Bora ve Çağlar’ın (2002: 345) belirttiği gibi “politik temsil krizinin 



 223 

çözülmesi, demokrasinin rehabilitasyonu, modernleşme projesinin revizyonu vb. gibi 

talepler[i] karşısında politik toplumun (hem devletin hem partilerin) güçlü umutlar 

vermemesi, sivil toplumu/STK’ları bir alternatif olarak düşünülmesini getirmiştir”. Bu 

durum Bora ve Çağlar’ın (2002: 345-346) ifadesiyle sivil toplumu demokratikleşmenin 

yalıtık öznesi, sivil toplumun kendi içinde çatışmasız ve devletle ilişkilerde ise etkileşim 

yokluğuna mahkum etmektedir. Bu bakış açısının uzantısı olarak sivil toplum, 

politikanın ikamesi olarak görülebilmektedir. Young’ın ifade ettiği gibi sivil toplum, ne 

tamamen devletin karşısında ne de hizmetlerine alternatif konumdadır. Sivil toplum, 

gücü sınırlama ve demokratikleşmeye katkı üzerine yoğunlaşmalıdır. STK’ların 

hizmetler konusunda, devletten daha önemli olduğu savı, sivil toplumun sınırlarını 

ortaya koyarak açıklık getirmek mümkündür. Young’a göre sivil toplumun, sosyal 

adalet ve demokrasi için katkısı sınırlıdır. Kaldı ki çoğulculuğun kendinden demokrasiyi 

oluşturması da tartışmalıdır (Young, 2000: 159). Young’ın bu bakış açısı Türkiye’de 

sivil toplum=demokrasi şeklindeki kavrayışı aşmamıza ve sivil toplumun sınırlarının 

anlaşılmasına olanak sağlayabilir. Üzerine odaklandığımız STK’larda da politik 

topluma dair bir güvensizlik bulunmaktadır. Özellikle KAGİDER’de toplumsal 

dönüşüm mekanizması olarak AB konusunda ve kadını dikkate alan bir istihdam 

politikası yaratma konusunda politik toplumun samimi olmadığı üyeler tarafından 

açıkça dile getirilmektedir. Benzer şekilde KAMER’de politik toplum, halkı tebası gibi 

gören bir anlayışla örülmüştür. Bu nedenle KAMER, kurumlarla etkileşime girilen her 

faaliyette, STK’yı yutma ve kendine benzetme tehlikesi yaşamaktadır. Politik topluma 

duyulan bu güvensizlik, politikanın ikamesi ve demokratikleşmenin garantisi olarak 

STK’ları ön plana çıkarmaktadır. Nitekim hem KAGİDER’de hem de KAMER’de 

demokratikleşmenin ve toplumu dönüştürmenin garantisi hatta tek demokratik birimler 

olarak STK’lar görülmektedir. Ancak her iki STK’nın söyleminde devletin 

‘sosyal’leşmesine yönelik çağrı, STK’nın sınırlarına yönelik bir farkındalığa işaret 

etmektedir. 

STK’larda faaliyette bulunan üyelerle/gönüllülerle yapılan görüşmeler 

sonucunda, sivil toplum kuruluşunun üyeler için ne ifade ettiği, her iki STK için önemli 

farklara işaret etmiştir. Bu bağlamda görüşme yapılan kadınların sivil toplum kuruluşu 



 224 

içerisinde neden yer aldıklarına dair bir bakış geliştirildi. Sivil toplum kuruluşu ile 

geliştirdikleri ilişkinin nasıl geliştiğine bakmak kadın-sivil toplum kuruluşu arasındaki 

ilişkiye dair derin bir bakış açısı sağlamaktadır. Kadının bir sivil toplum kuruluşu 

içerisinde yer alması ile sınıfsal konum arasında bir ilişki var mıdır? Sivil toplum 

kuruluşunda yer almasının kadına sağladığı bir yarardan ya da bir statüden bahsedebilir 

mi? Kadın kendi deneyimleri ile sivil toplum kuruluşu arasındaki ilişkiyi neyin 

dolayımıyla kurmaktadır? Gibi sorular odağa alınarak bir analiz gerçekleştirildi. Bu 

analiz çevresinde KAMER’li kadınlar için sivil toplum kuruluşunda bulunmak aidiyet 

ve kimlikle ilgili bir durumken KAGİDER’li üyeler için sivil toplum, kadınları temsil 

veya üyelerin birbirlerinin deneyimlerini aktardığı pratik bir ihtiyaca cevap vermektedir. 

Sivil toplum tartışmalarında katılımcılık en önemli erdemlerden biridir. Sivil 

toplum kuruluşlarının iç işleyişi ile ilgili olan örgüt içi katılım meselesi üyelerin profili, 

sivil toplum kuruluşu dışında çalışıp çalışmadıkları, bireysel kapasiteleri veya sivil 

toplum kuruluşunun model aldığı katılım tarzı gibi birbirleriyle ilişkili birçok özellik 

tarafından belirlenmektedir. Örneğin profesyonelleşme, sivil toplum kuruluşlarında 

faaliyet gösterenlerin yanı sıra, sivil toplum kuruluşlarının faaliyetleri ile yakından 

ilgilidir. Profesyonelleşme süreci bir yandan sivil toplum kuruluşlarının yapısal 

dinamikleri diğer yandan sivil toplum kuruluşlarının faaliyetlerinin değişmesi ve etki 

alanlarının yayılma sürecini belirlemektedir. Bu bağlamda bir süreç olarak ya da bir 

faaliyeti yapmak ile profesyonelleşme arasındaki ilişki ve eylem tarzı önem 

kazanmaktadır. Bir sivil toplum kuruluşunda gönüllü ya da profesyonel olmak neyi 

ifade eder? Sivil toplum kuruluşlarına profesyonellerin dahil edilmesi sivil toplum 

kuruluşu mantığı içinde nasıl yorumlanmalıdır? Bu iki soru bağlamı, profesyonelleşme 

ve sivil toplum kuruluşu arasındaki ilişkiyi sorunsallaştırmak adına önemli olurken aynı 

zamanda katılım tarzı üzerinde de etkili olmaktadır. KAGİDER ve KAMER örneklerine 

bakıldığında her iki STK’nın profesyonelleşme ile karşı karşıya kaldığını görmekteyiz. 

KAGİDER’de profesyonelleşme işin rasyonel bir şekilde en kısa zamanda ve üyelere 

yük getirmeden iş yapmanın garantisi sayılırken KAMER için profesyonelleşme, belli 

oranlarda faaliyet gösterilen alanla ilgili olarak kaçınılmaz olmakla birlikte bu sorun 

çalışan/gönüllü kadınların kapasiteleri geliştirilerek aşılmaktadır. Ryfman’nın (2006: 



 225 

56) belirttiği gibi profesyonelleşme sahadaki görevlerin niteliğine bağlı olarak 

artmaktadır. Dolayısıyla her STK bu durumu kendi ekonomik ve sosyal sermayesi 

doğrultusunda aşmak durumunda kalmaktadır. KAGİDER, profesyonel istihdam 

ederken KAMER, gönüllülerini profesyonelleştirmektedir. Ancak her iki durumda da 

STK’ların sorunu sahibinden koparması veya bilgiyi teknikleştirmesi meselesi ile 

karşılaşılmaktadır. 

Katılımcılık üzerinde profesyonelleşme dışında etkili olan bir diğer özellik sivil 

toplum kuruluşlarının örgütlenme tarzlarıdır. Sivil toplum kuruluşlarının örgütlenme 

özellikleri sivil toplum kuruluşları arasında belirgin bir farka işaret etmektedir. Sivil 

toplum kuruluşlarının amaçlarına ya da hedef kitlelerine bağlı olarak tek merkezde mi 

toplandıkları ya da birden fazla merkezde işlev görmeyi mi hedefledikleri şüphesiz 

örgütsel yapıyı belirleyen bir süreçtir. Tek veya birden fazla merkez, şube, temsilcilik 

olması sadece yapısal bir fark olmanın ötesinde çalışma yöntemlerini, karar alma 

sürecini ve politik alanla ilişkileri de etkileyen, adeta sivil toplum kuruluşunun ruhunu 

etkileyen ilişkiler ağına dönüşmektedir. Bu nedenle demokratik kültürü destekleme 

potansiyelleri açısından sivil toplum kuruluşları, demokratikleşmenin mikro 

organizmalarıdır. Hall’ın (1995: 120) karşıt olarak belirttiği gibi ‘sivil toplum’ ve 

özelde sivil toplum kuruluşları özgürlüğün ideal alanları değildir. Onların mikro-

dünyalarında çatışma ve sömürüyü, baskıyı ve dışlamayı içeren güç odakları mevcuttur. 

Dolayısıyla örgütsel yapılanma ile çatışma ve güç odakları arasındaki ilişki önemlidir. 

Örneğin KAGİDER’de katılım sürecini rasyonellik ve verimlilik belirlerken 

KAMER’de şeffaflık, konsensüs veya fikir birliği belirlemektedir. KAGİDER’li üyenin 

belirttiği gibi KAGİDER sonuç odaklı bir sivil toplum kuruluşudur. KAMER’de ise 

süreç odaklılık dikkati çekmektedir. Öte yandan Young’un belirttiği gibi kamusal 

alan/sivil toplum dönüşümü hedefleyen, kar ve iktidar odaklarından arınmış olarak 

alternatif pratikleri (yaşayarak, yaparak, etkileşim kurarak, üreterek, dağıtarak vb.) 

temel alan, sosyal değişim üzerine odaklanmayı temel almalıdır (Young, 2000: 178). Bu 

anlamda sivil toplum kuruluşunun alternatif pratikleri hayata geçirmesi toplumsal 

dönüşüm bakımından değerli görünmektedir.  



 226 

STK’ların görevleri veya var oluşları demokratikliğin garantisi olarak 

görülmesine rağmen STK’lar, meşruluk söylemi yaratmak zorunda kalmaktadırlar. Bora 

ve Çağlar’ın (2002: 343) belirttiği gibi STK’lar farklı meşruluk değerlerine atıf 

yapmaktadırlar. Hem kamuoyunda hem de devlet nezdinde etkili olmak, saygın olmak, 

politika-dışılık gibi söylemler meşruiyet kaynağı olurken muhalif STK’larda devletten 

bağımsız olmak meşruiyet kaynağı olmaktadır. Bu bağlamda KAGİDER ve KAMER’in 

farklı meşruluk söylemleri kullandıklarını söyleyebiliriz. KAGİDER üyeleriyle 

derinlemesine görüşmeler sonunda özellikle politika-dışılık veya ‘siyasi partilere eşit 

mesafe’ anlayışının meşruluk talebini karşıladığı söylenebilir. Örneğin KAGİDER’in 

faaliyetleri üyeler tarafından politik değil Cumhuriyetin olmazsa olmazı veya politika 

dışı olarak görülmektedir. KAMER’de meşruluk söylemi ise hem devletten hem de 

bölgedeki Kürt hareketinden bağımsızlık üzerinden oluşturulmaktadır. KAGİDER’den 

farklı olarak KAMER, faaliyetlerinin her birinin kadın politikasının genel olarak da 

politikanın içinde olduğunu ortaya koymaktadır.  

Sivil toplumun kendini devam ettirme potansiyeli STK’lar açısından bazen 

bağımsızlığın bazen STK’nın potansiyeline dair bir analizi barındırır. Sivil toplum 

kuruluşlarının üstlendikleri misyonları hayata geçirebilmek için mali kaynaklara ihtiyaç 

duydukları bilinmektedir. Bir yandan özerkliklerini korumak için belli fon kaynaklarına 

dikkatle yaklaşırken diğer yandan sürdürülebilirlikleri için fonlardan yararlanmak 

zorunda kalmaktadırlar. Mali özerklik ile iktidardan uzaklık arasında doğrudan bir ilişki 

varsaymak mümkün müdür? Mali kaynağın yerel veya uluslararası olması özerklik 

derecesini nasıl belirlemektedir? Gibi ayrım noktaları sıkça karşımıza çıkmaktadır. 

Dolayısıyla sivil toplum kuruluşlarının mali kaynakları üzerinde konuşurken yoğun 

olarak özerklik, bağımlılık gibi tartışma bağlamları üzerinde durulmaktadır. Özellikle 

sivil toplum kuruluşlarının Türkiye’de 1990’lardan sonra yoğunlaştığını dikkate alırsak 

fon ve sivil toplum kuruluşları arasındaki tartışmanın yoğunluğunu koruduğu 

söylenebilir. KAGİDER ve KAMER’e baktığımızda her ne kadar KAMER fon ve 

bağımsızlık meselesini birbirinden bağımsız olarak düşünmese de fon bulma konusunda 

KAGİDER’le yarışmaktadır. KAGİDER için fon alma belli bir yetkinlik ve prestij 



 227 

meselesi iken KAMER için fon, sivil toplum kuruluşu için sürekliliği hem garanti eden 

hem de tehdit eden bir konumdadır. 

Türkiye’de kadınlar ulusal modernleşmenin taşıyıcı aktörleri oldular. Bu süreçte 

kadının özgürleşmesi meselesi ile ulusun özgürleşmesi arasında kurulan paralellik 

dikkat çekicidir. Durakbaşa’nın (Bkz: 1998a) ifade ettiği gibi kadın meselesi ister 

Tanzimat döneminde ister günümüzde olsun modernleştirici çizgide ele alınmaktadır. 

1990’lardan sonra kadın ve kadın STK’lar küresel modernleşmenin aktörleri olarak 

tekrar gündeme gelmektedirler. Kadın STK’lar bir yandan kadının yurttaş kimliğini ve 

bireyselliğini gündeme getirirken diğer yandan neoliberal söylemlere yakın 

durmaktadırlar. Gönüllü ve özgür yurttaş söylemi ile sosyal sorumluluk sahibi birey 

anlayışı neoliberal sistemin yönetim stratejileri olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Dolayısıyla kadın STK’lar her ne kadar kadının güçlendirilmesi söylemine sahip çıksa 

da (özellikle kadının ekonomi alanına dahil edilmesi) iki ücretlinin çalıştığı aile modeli, 

feminist talepleri neoliberal politikalar içinde eritmektedir. Bu nedenle kadın STK’ların 

kadının güçlendirilmesi konusunda sınav verdikleri iddia edilebilir. Bu çerçevede 

Fraser’ın (2009: 6) feminist hareketin bütünsel eleştiri kapasitesinden uzaklaşıp 

uzaklaşmadığı tartışması Türkiye’de KAGİDER ve KAMER bağlamında yapılabilir.  

Üzerinde durulması gereken son nokta her iki STK’da faaliyette bulunma 

biçiminin projelerle yapılıyor olmasıdır. Hem KAGİDER hem de KAMER kadına 

yönelik faaliyetlerini projeler yoluyla yürütmektedir. Projelerin kısıtlı insana ulaşma, 

tabandan kopma ve stratejik çıkarlara eğilim gibi dezavantajlarının olduğu bilinmektedir 

(Bkz: Kentel, 2003; Kabasakal Arat, 2006). Ancak Kümbetoğlu’nun (2007: 179-180) 

dikkatleri çektiği gibi kadınların dönüştürme güçleri ile kadının ihtiyaçlarından 

kaynaklanan projelerin daha çok kadına ulaştığında yaratılacak potansiyeli unutmamak 

gerekir. Bu bağlamda hem KAGİDER’de hem de KAMER’de projeler, kadına yönelik 

faaliyetlerin sürekliliğini üstlenmektedirler. 

 

 

 



 228 

KAYNAKÇA 

Abadan-Unat, Nermin (1998) “Söylemden Protestoya: Türkiye’de Kadın Hareketinin 

Dönüşümü”, 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler, İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları, s. 

323-336.  

Acar-Savran, Gülnur (2003) Sivil Toplum ve Ötesi, İstanbul: Belge Yayınları. 

Acar-Savran, Gülnur (2004) Beden Emek Tarih, Diyalektik Bir Feminizm İçin, 

İstanbul: Kanat Kitap. 

Acuner, Selma (2007) “90’lı Yıllar ve Resmi Düzeyde Kurumsallaşmanın Doğuş 

Aşamaları”, 90’lı Yıllarda Türkiye’de Feminizm, İstanbul: İletişim Yayınları, 

s. 125-158. 

Açık, Necla (2007) “Ulusal Mücadele, Kadın Mitosu ve Kadınların Harekete 

Geçirilmesi: Türkiye’de Çağdaş Kürt Kadın Dergilerinin Bir Analizi”, 90’larda 

Türkiye’de Feminizm, İstanbul: İletişim Yayınları, s. 279-306. 

Akal Aslan, Emel (2001) “Kadın ve Siyaset Aykırı Bir Örnek: İKD”,Yerli Bir 

Feminizme Doğru, Aynur İlyasoğlu ve Necla Akgökçe (Yay. Haz.), İstanbul: 

Sel Yayıncılık, s. 455-484. 

Akçar, Şengül (2003) ““Projecilik” ve Sivil Toplum Kuruluşları”, Projeler, Projecilik 

ve Sivil Toplum Kuruluşları Sempozyumu, İstanbul: TETTV Yayınları, s.100-

112. 

Akis, Yasemin- Özakın, Ülkü ve Sancar, Serpil (2009) “Söyleşi: Türkiye’de Feminizm 

ve Kadın Hareketi” Cogito, Bahar, S. 58, s. 245-258. 

Akkaya, Tülin (1998) Kadın Örgütlerinin Toplumsal Dönüşümdeki Rolleri, 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi.  

Akkoç, Nebahat (2006) “Namus Adına Uygulanan Şiddetin Kültürel Dayanakları”, 

Namus Adına Şiddet, Shahrzad Mojab ve Nahla Abdo (Der.), İstanbul: İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları, s. 119-131. 



 229 

Akkoç, Nebahat (2007) “Diyarbakır Ka-Mer’in Kuruluş Hikayesi”, 90’larda 

Türkiye’de Feminizm, İstanbul: İletişim Yayınları, s. 205-216. 

Akkoç, Nebahat (2007) “Önsöz”, 500 Milyonluk Umut Hikayeleri Mikrokredi 

Maceraları, İstanbul: İletişim Yayınları, s. 9-13. 

Aliye, Fatma (2002) Hayattan Sahneler, İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi. 

Altınay, Hakan (2003) “Proje Temelli Çalışmalarda Etik ve Politik Sorunlar”, Projeler, 

Projecilik ve Sivil Toplum Kuruluşları Sempozyumu, İstanbul: TETTV 

Yayınları, s. 91-95. 

Anderson, John ve Siim, Birte (2004) The Politics of Inclusion and Empowermet, 

Gender, Class and Citizenship, New York: Palgrave Macmillan. 

Arabacı, Ahmet (2003) “Küresel Sivil Toplum Ağlarına Doğru: Küresel Düzlemde ve 

Avrupa Birliğinde Çevreci Gruplar”, Sivil Toplum, Y.1, S. 3, s. 17-31. 

Arat, Yeşim (1991) “1980’ler Türkiye’sinde Kadın Hareketi: Liberal Kemalizm’in 

Radikal Uzantısı”, Toplum ve Bilim, S.53, s. 7-19. 

Arat, Yeşim (1998) “Feminists, Islamists and Political Change in Turkey” Political 

Psychology, 19(1), s. 117-131. 

Arat, Zehra F. (1998) “Kemalizm ve Türk Kadını”,75 Yılda Kadınlar ve Erkekler, 

İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları, s. 51-70. 

Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri I-III 1906-1938 (1997) Atatürk Kültür Dil ve Tarih 

Yüksek Kurumu Atatürk Araştırma Merkezi, Türk İnkılap Tarihi Enstitüsü 

Yayınları: 1, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 5. Baskı. 

Atılgan, Gökhan (2001) “Marx’ta İdeoloji: Kapitalizmin Devrimci Bir Eleştirisinin 

Olanağı” Praksis (4), s. 11-34. 

Ayman, Zelal (2003) “Sivil Toplum Kuruluşlarında Proje Temelli Çalışma”, Projeler, 

Projecilik ve Sivil Toplum Kuruluşları Sempozyumu, İstanbul: TETTV 

Yayınları, s. 84-85. 



 230 

Bağcı, Cahit (2005) Soğuk Savaş Sonrası Dönemde Sivil Toplum Örgütleri ve 

Kalkınma, Sivil Toplum, Y.3, S.11, s. 7-23. 

Bali, Rifat N. (2000) “Sivil Toplum Hareketinin İki Zaafı: İşadamları ve Elitizm”, 

Birikim, S.130, s. 33-46. 

Balkız, Bekir (2004) “Frankfurt Okulu ve Eleştirel Teori: Sosyolojik Pozitivizmin 

Eleştirisi”, Sosyoloji Dergisi, S.12-13, İzmir: Ege Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Yayını, s. 135-158. 

Barton, Carol (2005) “Where to for Women’s Movements and the MDG’s ?” Gender 

and Development, V. 13, N. 1, s. 25-35. 

Başyazı (2001) Sivil Toplum Örgütleri: Neoliberalizmin Araçları mı, Halka Dayalı 

Alternatifler mi?, Demokrasi Kitaplığı, 1.Basım, s. 11-42. 

Baykan, Ayşegül (1999) “Nezihe Mühittin’de Feminizmin Düşünsel Kökleri” Nezihe 

Mühittin ve Türk Kadını 1931, Ayşegül Baykan ve Belma Ötüş-Baskett (Yay. 

Haz.), İstanbul: İletişim Yayınları.  

Belge, Murat (2000) “Sivil Toplum’da Politika”, İdris Küçükömer Anısına 

Türkiye’de Sivil Toplum Arayışları, İstanbul: WALD Demokrasi Kitaplığı. 

Belge, Murat (t.y) “Sivil Toplum Örgütleri”, Merhaba Sivil Toplum, Taciser Ulaş 

(Der.), Helsinki Yurttaşlar Derneği, s. 23-37. 

Benhabib, Seyla (1999a) Modernizm Evrensellik ve Birey, Çağdaş Ahlak Felsefesine 

Katkılar, İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Benhabib, Seyla (1999b) “Müzakereci Bir Demokratik Meşruiyet Modeline Doğru”, 

Demokrasi ve Farklılık, Siyasal Düzenin Sınırlarının Açılması, İstanbul: 

Demokrasi Kitaplığı, s. 101-139. 

Benhabib, Seyla ve Cornell, Drucilla (1996) “Introduction” Feminism as Critique-On 

the Politics of Gender, Seyla Benhabib ve Drucilla Cornell (Der.), Minneapolis: 

University of Minnesota Press, s. 1-15. 



 231 

Berktay, Fatmagül (1998) “Cumhuriyet’in 75 Yıllık Serüvenine Kadınlar Açısından 

Bakmak”, 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler, İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları, s. 1-

11. 

Bobbio, Norberto (2004) “Gramsci ve Sivil Toplum Kuramı” Sivil Toplum ve Devlet, 

Avrupa’da Yeni Yaklaşımlar, John Keane (Der), Ankara: Yedikıta Yayınları, s. 

91-118. 

Bodkin, Ronald G. (1999) “Women’s Agency in Classical Economic Thought: Adam 

Smith, H.Taylor Mill, and J.S.Mill”, Feminist Economics, 5(1), s. 45-60. 

Bora, Aksu (1996) “Kadın Hareketi: Nereden Nereye”, Birikim, S. 3; s. 39-41. 

Bora, Aksu (2005) Kamu Yeniden Kurulurken Kadınlara ne Olacak?, Cogito, S. 43. 

Bora, Aksu (2006) “Projeler: Yeni Bir Bağlam Eski Sorunlar”, Amargi- Projen Var mı?, 

S. 3, s. 25-29. 

Bora, Aksu (2007) “Bir Yapabilirlik Olarak Ka-der”, 90’larda Türkiye’de Feminizm, 

İstanbul: İletişim Yayınları, s. 109-124. 

Bora, Aksu (2008) “Cinsiyet ve Sınıf: Kimlikten Politik Özne Çıkar mı?”, Cinsiyet 

Halleri, İstanbul: Varlık Yayınları, s. 181-197. 

Bora, Aksu ve Günal, Asena (2007) “Önsöz” 1990’larda Türkiye’de Feminizm, 

İstanbul: İletişim Yayınları, s. 7-11. 

Bora, Tanıl ve Çağlar, Selda (2002) “Modernleşme ve Batılılaşmanın Taşıyıcısı Olarak 

STK’lar”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 3. Cilt Modernleşme ve 

Batıcılık, İstanbul: İletişim Yayınları, s. 336-346. 

Bourdieu, Pierre ve Wacquant, Loic (2007) Düşünümsel Bir Antropoloji İçin 

Cevaplar, 2. Basım, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Burchell, Graham (1996) “Liberal Goverment and Techniques of the Self” Foucault 

and Political Reason, Liberalism Neoliberalism and Rationalities of 

Goverment, Andrew Barry, Thomas Osborne ve Nikolas Rore (Der), The 

University of Chicago Press, s. 19-36. 



 232 

Butler, Melisa A. (1978) “Early Liberal Roots of Feminism: John Locke and The Attack 

on Patriarchy”, The American Political Science Review, Vol.72, No:1, s. 135-

150. 

Cancian, Francesca M. (1992) “Feminist Science: Methodologies That Challenge 

Inequality”, Gender and Society, Vol. 6, No. 4, Sage Publications, s. 623-642. 

Carmichael, D.J.C. (1990) “Hobbes on Natural Right in Society: The Leviathan 

Account”, Canadian Journal of Political Science, V.23:1, s. 3-21. 

CEDAW Sivil Toplum Forumu, Atölye Çalışmaları, 18-20 Nisan 2003 Ankara, (2004) 

Ankara: Uçan Süpürge Yayınları. 

Cindoğlu, Dilek ve Esim, Simel (1999) “Women’s Organizations in 1990s Turkey: 

Predicaments and Prospects”, Middle Eastern Studies, Vol. 35, No.1, s. 178-

188.  

Cohen, Jean L. ve Arato, Andrew (1992) Civil Society and Political Theory, MIT 

Press. 

Connell, R. W. (1998) Toplumsal Cinsiyet ve İktidar, İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Cruikshank, Barbara (1996) “Revolutions within: self-goverment and self-esteem” 

Foucault and Political Reason, Liberalism Neoliberalism and Rationalities of 

Goverment, Andrew Barry, Thomas Osborne ve Nikolas Rore (Der), The 

University of Chicago Pres, s. 231-251. 

Çağatay, Nilüfer ve Nuhoğlu Soysal, Yasemin (1995) “Uluslaşma Süreci ve Feminizm 

Üzerine Karşılaştırmalı Düşünceler”, 1980’ler Türkiye’sinde Kadın Bakış 

Açısından Kadınlar, 3. Baskı, İstanbul: İletişim Yayınları, s. 327-338. 

Çağlayan, Handan (2009a) ““Kenarın Kenarı”nın Yöntemi: “Kürt Kadın”larıyla 

Çalışmak”, Kuram ve Yöntem Kenarından, Dilek Hattatoğlu ve Gökçen 

Ertuğrul (Der), İstanbul: Anahtar Kitapları, s. 469-499. 

Çağlayan, Handan (2009b) Analar, Yoldaşlar, Tanrıçalar, İstanbul: İletişim Yayınları. 



 233 

Çaha, Ömer (1996) Sivil Kadın, Türkiye’de Sivil Toplum ve Kadın, Ankara: Vadi 

Yayınları.  

Çaha, Ömer (2000) Aşkın Devletten Sivil Topluma, İstanbul: Gendaş Yayınları.  

Çaha, Ömer (2006) “Türk Kadın Hareketi: “Kadınsı” Bir Sivil Toplumun İmkanı?”, 

Kadın Çalışmaları Dergisi, 1(3), s. 6-15. 

Çakır, Serpil (1996) Osmanlı Kadın Hareketi, 2. Basım, İstanbul: Metis Yayınları.  

Çakır, Serpil (t.y.) “Tarih İçinde Görünürlükten Kadınların Tarihine: Türkiye’de Kadın 

Tarihi Yazmak”, Farklı Feminizmler Açısından Kadın Araştırmalarında 

Yöntem, İstanbul: Sel Yayıncılık, s. 222-229. 

Değirmencioğlu, Serdar M. (2003) “Sivil Toplum Kuruluşları: “Projecilik” Versus 

Kültürel Yurttaşlık”, Projeler, Projecilik ve Sivil Toplum Kuruluşları 

Sempozyumu, İstanbul: TETTV Yayınları, s. 16-24, 28-29. 

Demirağ, Dilaver (2002) Eski Köye Yeni Adet: Alternatif Küreselleşme Hareketi ve 

Yeni Sol, Tezkire, Mayıs Haziran, S.26. 

Demircan, Sunay (2003) “ Sivil Toplum Kuruluşları: “Projecilik” Versus Kültürel 

Yurttaşlık”, Projeler, Projecilik ve Sivil Toplum Kuruluşları Sempozyumu, 

İstanbul: TETTV Yayınları, s. 29-30. 

Diken, Şeyhmus (2006) Türkiye’de Sivil Hayat ve Demokrasi, Ankara: Dipnot 

Yayınları. 

Durakbaşa Ayşe (2000) “Kemalism as Identity Politics in Turkey”, Deconstructing 

Images of “The Turkish Woman”, Zehra F. Arat (Der), New York: St. 

Martin’s Press, s. 139-155. 

Durakbaşa, Ayşe (1998a) “Cumhuriyet Döneminde Kemalist Kadın Kimliğinin 

Oluşumu”, Tarih ve Toplum, No: 51, s. 39-43 



 234 

Durakbaşa, Ayşe (1998b) “Cumhuriyet Döneminde Modern Kadın ve Erkek 

Kimliklerinin Oluşumu: Kemalist Kadın Kimliği ve “Münevver Erkekler” ”, 75 

Yılda Kadınlar ve Erkekler, İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları, s. 29-50. 

Durakbaşa, Ayşe (2007) Halide Edip Türk Modernleşmesi ve Feminizm, 3. Baskı, 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Durakbaşa, Ayşe (t.y.) “Feminist Tarih Yazımı Üzerine Notlar”, Farklı Feminizmler 

Açısından Kadın Araştırmalarında Yöntem, İstanbul: Sel Yayıncılık, s. 217-

221. 

Eagleton, Terry (2005) İdeoloji, İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Ediz, Zerrin (1994) Cumhuriyet Dönemi Kadın Örgütleri, Yayınlanmamış Doktora 

Tezi. 

Emrealp, Sadun (t.y) “Yerel Yönetimler ile Sivil Toplum Kuruluşları Arasındaki 

İşbirliği”, Merhaba Sivil Toplum, Taciser Ulaş (Der), Helsinki Yurttaşlar 

Derneği, s. 39-67. 

Engels, Friedrich (1979) Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, 

Ankara: Sol Yayınları.  

Erdoğan Tosun, Gülgün (2000) “Katılım ve Örgüt İçi Demokrasi” Birikim, S. 130, s. 

52-60. 

Erdoğan Tosun, Gülgün (2003) “Birleştirici Demokrasi” Devlet-Sivil Toplum İlişkisinin 

Yeniden Yapılandırılması İçin Bir Analiz Aracı Olabilir mi?”, Sivil Toplum, 

Y.1, S.1, 2003, s. 29-45.  

Ergin Kovanlıkaya, Çağlayan (2006) “Kadın Sivil Toplum Kuruluşlarının Kadın 

Bilincine Katkıları ve Uçan Süpürge Örneği”, Kadın Çalışmaları Dergisi, 1(3), 

s. 40-49. 

Erişirgil, M. Emin (1951) Bir Fikir Adamının Romanı Ziya Gökalp, Inkılap Kitabevi. 



 235 

Ertuğrul, Gökçen (2009) “Temsilci Epistemolojisinin Çıkmazları ve ‘Kenar’”, Kuram 

ve Yöntem Kenarından, Dilek Hattatoğlu ve Gökçen Ertuğrul (Der), İstanbul: 

Anahtar Kitapları, s. 149-160. 

Ertürk, Yakın (2000) “Turkey’s Modern Paradoxes”, Global Feminism-Tansnational 

Women’s Activism Organizing and Human Rights, New York University 

Press, s. 79-109. 

Escobar, Arturo (1992) “Imagining a Post-Development Era? Critical Thought, 

Development and Social Movements” Social Text, No. 31/32, Third World and 

Post-Colonial Issues, s. 20-56. 

Flyvbjerg, Bent (1998) “Habermas and Foucault: Thinkers for Civil Society?”, The 

British Journal of Sociology, Vol. 49, No. 2, s. 210-233. 

Foucault, Michel (2005) Özne ve İktidar, 2. Basım, İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Fraser, Nancy (1994) “What’s Critical About Critical Theory? The Case of Habermas 

and Gender” Feminism Volume I, Susan Moller Okin ve Jane Mansbridge 

(Der), Cambridge: Great Britain at the University Press, s. 113-143.  

Fraser, Nancy (1999) “Cinsiyet Eşitliği ve Refah Devleti: Sanayi Sonrası Bir Düşünme 

Girişimi” Demokrasi ve Farklılık, Siyasal Düzenin Sınırlarının Açılması, 

İstanbul: Demokrasi Kitaplığı, s. 310-344. 

Fraser, Nancy (2004) “Kamusal Alanı Yeniden Düşünmek: Gerçekte Varolan 

Demokrasinin Eleştirine Katkı”, Kamusal Alan, Meral Özbek (Der), 1.Basım, 

İstanbul: Hil Yayınları, s. 103-132. 

Fraser, Nancy (2006) İhtiyaçlar Mücadelesi, İstanbul: Feminist Kitaplık. 

Fraser, Nancy (2009) “Feminizm Kapitalizm ve Tarihin Oyunu”, Kültür ve Siyasette 

Feminist Yaklaşımlar, Ekim, S. 9. 

Ryfman, Philippe (2006) Sivil Toplum Kuruluşları, İstanbul: İletişim Yayınları. 



 236 

Gordon R. Sara (2001) “Meksika’da STÖ’lerin Politik Kültürü”, Sivil Toplum 

Örgütleri: Neoliberalizmin Araçları mı, Halka Dayalı Alternatifler mi?, 

Demokrasi Kitaplığı, 1.Basım, s. 167-188. 

Gökalp, Ziya (1961) Türkçülüğün Esasları, 4. Basım, Ankara: Serdengeçti Neşriyatı. 

Göle, Nilüfer (1998) “Yurtdışı İlişkilere Kurumsal Bir Bakış” Küçülen Dünyamızda 

Büyüyen Sivil Toplum” Sivil Toplum Kuruluşları ve Yurtdışı İlişkileri 

Sempozyumu 23-24 Haziran 1995, Üç Sempozyum, Sivil Toplum Kuruluşları, 

İstanbul: TETTV Yayınları, s. 114-120. 

Göle, Nilüfer (2004) Modern Mahrem, 8. Basım, İstanbul: Metis Yayınları. 

Gönel, Aydın (1998) Önde Gelen STK’lar Araştırma Raporu, İstanbul: Türkiye 

Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı. 

Gramsci, Antonio (1975) Felsefe ve Politika Sorunları, İstanbul: Payel Yayınları.  

Gramsci, Antonio (1986) Hapishane Defterleri- Seçmeler, 2. Basım, İstanbul: Belge 

Yayınları. 

Grup Çalışması İçin El Kitabı, (2003) KAMER Kadın Merkezi. 

Gümüşoğlu, Firdevs (t.y) Ders Kitaplarında Toplumsal Cinsiyet Cumhuriyetten 

Günümüze, Çağdaş Eğitim Vakfı Yayınları. 

Gündoğan, Ertuğrul (2004) “Yönetim Reformlarının Gerekliliği Bağlamında İyi 

Yönetişim ve Türkiye’de Uygulanabilirliği”, Sivil Toplum, Y.2, S.6-7, s. 9-26. 

Güneş-Ayata, Ayşe (1998) “Laiklik Güç ve Katılım Üçgeninde Türkiye’de Kadın ve 

Siyaset”, 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler, İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları, s. 

237-248. 

Habermas, Jürgen (1993) Justification and Application: Remarks on Discourse 

Ethics, Cambridge, Massachusetts: MIT Press. 

Habermas, Jürgen (1996) Between Facts and Norms, Cambridge, Massachusetts: MIT 

Press. 



 237 

Habermas, Jürgen (1999) “Demokrasinin Üç Normatif Modeli”, Demokrasi ve 

Farklılık-Siyasal Düzenin Sınırlarının Açılması, İstanbul: Demokrasi 

Kitaplığı, s. 37-50. 

Habermas, Jürgen (2001) İletişimsel Eylem Kuramı 1. Cilt Eylem Rasyonelliği ve 

Toplumsal Rasyonelleşme, İstanbul: Kabalcı Yayınları.  

Habermas, Jürgen (2002) Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Hall, Stuart (1995) “Yeni Zamanların Anlamı” Yeni Zamanlar 1990’larda Politikanın 

Değişen Çehresi, Stuart Hall ve Martin Jacquesn (Der), İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları, s. 105-124. 

Hannan, Carolyn (2003) “Transforming Empowerment and Gender Mainstreaming”, 

International Symposium on a New Vision for Gender Policy: Equality, 

Development and Peace, Seoul, s. 1-14. 

Harding, Sandra (t.y.) “Feminist Yöntem Diye Bir Şey Var mı?”, Farklı Feminizmler 

Açısından Kadın Araştırmalarında Yöntem, İstanbul: Sel Yayıncılık, s. 34-47. 

Hartmann, Heidi (2006) Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, İstanbul: Agora 

Kitaplık. 

Hazır, Sezai (2002) “Sivil Toplum Kuruluşları ve Yerellik”, STK’lar Yerelleşme ve 

Yerel Yönetimler Sempozyumu 2002, İstanbul: TETTV Yayınları, s. 118-122. 

Hekman, Susan J. (1999) The Future of Differences, Truth and Method in Feminist 

Theory, Malden, USA: Polity Press and Blackwell Publishers Inc.  

Hughes, Patrica ve Hall, Osgoode (1979) “The Reality Versus the Ideal: J.S.Mill’s 

Treatment of Women, Workers and Private Property”, Canadian Journal of 

Political Science, XII:3, s. 523-542. 

İlkkaracan, Pınar - Gülçür, Leyla ve Arın, Canan (1996) Sıcak Yuva Masalı, İstanbul: 

Metis Yayınları. 



 238 

İpek Can, Yasemin (2007) “Sivil Toplum Neo-liberal Dönüşümler ve Gönüllülük”, 

Toplum ve Bilim, S.108, s. 88-128. 

İpek, Yasemin (2006) “Görevimiz Gönüllülük” Amargi, S.3, s. 17-21. 

Jayawardena, Kumari (1986) Feminisim and Nationalism in the Third World, 

London: Zed Boks Ltd.  

Kabasakal Arat, Zehra F. (2006) “Feminist Proje Girişimleri: Genel Sorunlar ve Türkiye 

İçin Değerlendirmeler”, Amargi, S. 3, s. 30-32. 

KAGİDER Çalışmaları Mart 2005- Mart 2007, Türkiye Kadın Girişimciler Derneği. 

Kalaycıoğlu, Ersin (2002) “Yerel Yönetişim ve Sivil Toplum Kuruluşları”, STK’lar 

Yerelleşme ve Yerel Yönetimler Sempozyumu, İstanbul: TETTV Yayınları, s. 

57-64. 

KAMER’li Kadınlar, (2009), “KAMER’in Farkındalık Grupları”, Amargi, Bahar, S. 12. 

s. 53-54. 

Kandiyoti, Deniz (1997) Cariyeler Bacılar Yurttaşlar, İstanbul: Metis Yayınları.  

Kara, Nurten (2006) “80 ve 90’larda Türkiye’de Feminist Hareketler”, Kadın 

Çalışmaları Dergisi, 1(3), s. 16-39. 

Kardam Filiz ve Ecevit, Yıldız (2007) “1990’ların Sonunda Bir Kadın İletişim Kuruluşu: 

Uçan Süpürge”, 90’larda Türkiye’de Feminizm, Aksu Bora ve Asena Günal 

(Der.), İstanbul: İletişim Yayınları, s. 87-108. 

Kaya, İbrahim (2006) Sosyal Teori ve Geç Modernlikler: Türk Deneyimi, Ankara: 

İmge Kitabevi. 

Keane, John (1994) Demokrasi ve Sivil Toplum, İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Kentel, Ferhat (2003) “Sivil Toplum Kuruluşları: “Projecilik” Versus Kültürel 

Yurttaşlık”, Projeler, Projecilik ve Sivil Toplum Kuruluşları Sempozyumu, 

İstanbul: TETTV Yayınları, s. 3-12. 

Keskin, Ferda (1999) “Söylem, Arkeoloji ve İktidar”, Doğu Batı–Söylem Üstüne 

Söylem-, 2. Baskı, Y. 3, S.9, s. 15-22. 



 239 

Keyman, Fuat ve Sarıbay Ali Yaşar (2000) Global ve Yerel Eksende Türkiye, Alfa 

Yayınları. 

Kırca Schroeder, Süheyla (2007) Popüler Feminizm Türkiye ve Britanya’da Kadın 

Dergileri, İstanbul: Bağlam Yayınları. 

King, Anthony (1998) “Giriş: Kültür Mekanları, Bilgi Mekanları”, Kültür 

Küreselleşme ve Dünya Sistemi, Anthony King (Der), 1.Basım, Ankara: Bilim 

Sanat Yayınları. 

Knapp, Peter (1986) “ ‘Hegel’ Universal in Marx, Durkheim and Weber: The Role of 

Hegelian Ideas in the Origin of Sociology”, Sociologial Forum, Vol.No.4, s. 

586-609. 

Kömeçoğlu, Uğur (2003) “Kamusal Alan Kavramlaştırmasında Bazı Teorik Sorunlar”, 

Sivil Toplum, S. 2, s. 7-16. 

Kuçuradi, İoanna (1998) “Sivil Toplum Kuruluşları- Kavramlar” Türkiye’de Sivil 

Toplum Kuruluşları Sempozyumu 16-17 Aralık 1994, Üç Sempozyum, Sivil 

Toplum Kuruluşları, İstanbul: TETTV Yayınları, s. 24-31. 

Kurtsan, Meltem (2004) “Röportaj: Peki Niye Öyleyse Girişimciler Hep Erkek?”, Sivil 

Toplum, Lütfi Sunar ve Hakan Çopur (Söy.), 2(8), s. 71-77. 

Kümbetoğlu, Belkıs (2005) Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve 

Araştırma Teknikleri, İstanbul: Bağlam Yayıncılık. 

Landes, Joan B. (1998) “The Public and the Private Sphere: A Feminist 

Reconsideration”, Feminism, The Public and The Private, Joan B. Landes 

(Der), New York: Oxford University Press, s. 135-240. 

Landes, Joan B. (1999) “Yurttaşlık Performansı: Fransız Devrim’inde Demokrasi, 

Cinsiyet ve Farklılık”, Demokrasi ve Farklılık, Siyasal Düzenin Sınırlarının 

Açılması, İstanbul: Demokrasi Kitaplığı, s. 419-444. 



 240 

MacKinnon, Catharine A. (1982) “Feminism, Marxism, Method, and the State: An 

Agenda for Theory”, Feminist Theory, Signs, Vol. 7, No. 3, , The University of 

Chicago Press, s. 515-544. 

Mackinnon, Catharine A. (2003) Feminist Bir Devlet Kuramına Doğru, İstanbul: 

Metis Yayınları. 

Marx, Karl (1979) Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, Ankara: Sol Yayınları. 

Marx, Karl ve Friedrich, Engels (1968) Alman İdeolojisi, İstanbul: Sol Yayınları.  

Mies, Marie (t.y.) “Feminist Araştırmalar İçin Bir Metodolojiye Doğru”, Farklı 

Feminizmler Açısından Kadın Araştırmalarında Yöntem, İstanbul: Sel 

Yayıncılık, s. 48-64. 

Milss, Sara (1997) Discurse The New Critical Idiom, Roudledge, London. 

Moghadam, Valentine M. (1993) Modernizing Women Gender & Social Change in 

the Middle East, London: Lynne Rienner Publishers. 

Navaro-Yashin, Yael (1998a), “Bir İktidar Söylemi Olarak “Sivil Toplum””, Birikim, 

105/106, s. 57-62. 

Navaro-Yashin, Yael (1998b) “Uses and Abuses of “State and Civil” in Contemporary 

Turkey”, New Perspectives on Turkey, Spring, V.18, s. 1-22. 

Offe, Claus (1999) “Yeni Sosyal Hareketler: Kuramsal Politikanın Sınırlarının 

Zorlanması”, Yeni Sosyal Hareketler Teorik Açılımlar, Kenan Çayır, (Yay. 

Haz.), 1.Basım, İstanbul: Kaknüs Yayınları, s. 53-79. 

Özbek, Meral (2004) “Giriş: Kamusal Alanın Sınırları”, Kamusal Alan, İstanbul: Hil 

Yayınları, 1.Basım, s. 19-89 

Özkazanç, Alev (2007) Siyaset Sosyolojisi Yazıları Yeni Sağ ve Sonrası, Ankara: 

Dipnot Yayınları. 

Özlem, Doğan (1999) Siyaset, Bilim ve Tarih Bilinci, İstanbul: Inkılap Yayınları. 



 241 

Parpart, Jane L., M. Patricia Connelly ve V. Eudine Barriteau (2000) Theoritical 

Perspectives on Gender and Development. 

Pateman, Carole (2004) “Kardeşler Arası Toplumsal Sözleşme”, Sivil Toplum ve 

Devlet, Avrupa’da Yeni Yaklaşımlar, John Keane (Der), Ankara: Yedikıta 

Yayınları, s. 119-146. 

Pekin+5 Siyasi Deklarasyonu- Sonuç Belgesi- Pekin Deklarasyonu ve Eylem Platformu, 

(2001) Ankara: T. C Başbakanlık Kadının Statüsü ve Sorunları Genel Müdürlüğü 

Yayınları. 

Pieterse, Jan Nederveen (1998) “My Paradigm or Yours? Alternative Development 

Post–Development Reflexive Development”, Developmet and Change, V. 1, 

Blackwell Publisher, UK, s. 343-373. 

Pilcher, Jane ve Whelehan, Imelda (2004) Fifty Key Concepts in Gender Studies, Sage 

Publications.  

Porteli, Hugues (1982) Gramsci ve Tarihsel Blok, Ankara: Savaş Yayınları. 

Rai, Shirin M. (2007) “Institutional Mechanisms for the Advancement of Women: 

Mainstreaming Gender Democratizing the State?”, Mainstreaming Gender 

Democratizing the State, New Brunswick and London: Transaction Publishers, 

s. 15-39. 

Rilay, Patrick (1976) “Locke on ‘Voluntary’and Political Power”, The Western 

Political Quarterly, Vol.29. No.1, s. 136-145. 

Rose, Nikolas (1996) “Governing “Advanced” Liberal Democracies” Foucault and 

Political Reason, Liberalism Neoliberalism and Rationalities of Goverment 

Andrew Barry, Thomas Osborne, Nikolas Rore (Der), The University of Chicago 

Press, s. 37-64. 

Rousseau, Jean-Jacques (1982) Toplum Sözleşmesi, İstanbul: Adam Yayınları.  

Rousseau, Jean-Jacques (1998) İnsanlar Arasındaki Eşitsizliğin Kaynağı, İstanbul: 

Say Yayınları.  



 242 

Sancar, Mithat (2000) “Global Sivil Toplum mu?”, Birikim, S. 130, s. 19-32. 

Sancar-Üşür, Serpil (1997) İdeolojinin Serüveni Yanlış Bilinç ve Hegemonyadan 

Söyleme, 1. Basım, Ankara: İmge Kitabevi. 

Sarıbay, Ali Yaşar (1994) “Sivil Toplum-Devlet İlişkisi veya Demokrasinin Etiği”, 

Birikim, S. 59, s. 93-97. 

Sarıbay, Ali Yaşar (2003) “Sivil Toplum: Universitas mı, Societas mı?”, Sivil Toplum, 

Yıl1, S.1, s. 15-19. 

Sarup, Madan (2004) Post-yapısalcılık ve Postmodernizm, 2. Basım, Ankara: Bilim ve 

Sanat Yayınları. 

Scott, Joan W. (2007) Toplumsal Cinsiyet: Faydalı Bir Tarihsel Analiz Kategorisi, 

İstanbul: Agora Kitaplığı.  

Serdar, Ayşe (2002) “Türkiye’de Sivil Toplum Söylemleri”, STK’lar Yerelleşme ve 

Yerel Yönetimler, İstanbul: TETTV Yayınları, s. 142-145. 

Sirman, Nükhet (2002) “Kadınların Milliyeti”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, 

Milliyetçilik, Cilt 4, İstanbul: İletişim Yayınları, s. 226-244. 

Sirman, Nükhet (2006) “Proje Toplumunda Sanal Kadınlar”, Amargi, S. 3, s. 22. 

Sivil Toplum İşbaşında (2001) Avrupa Birliği Avrupa Komisyonu Türkiye Temsilciliği, 

Ankara. 

Smith, Steven B. (1989) “What is ‘Right’ in Hegel’s Philosophy of Right?”, The 

American Political Science Review, Vol.83, No,1, s. 3-18. 

Spivak, Gayatri Chakravorty (2009) “Madun Konuşabilir mi?”, Kuram ve Yöntem 

Kenarından, Dilek Hattatoğlu ve Gökçen Ertuğrul (Der), İstanbul: Anahtar 

Kitapları, s. 53-114. 

Stanley, Liz ve Wise, Sue (t.y.) “Feminist Araştırma Sürecinde Metot Metodoloji ve 

Epistemoloji,” Farklı Feminizmler Açısından Kadın Araştırmalarında 

Yöntem, İstanbul: Sel Yayıncılık, s. 67-98. 

Şaylan, Gencay (2002) Postmodernizm, 2. Basım, Ankara: İmge Kitabevi. 



 243 

Şefkatli Tuksal, Hidayet (2008) “Türkiye’de Müslüman Kadının Değişen Halleri”, 

Cinsiyet Halleri, Nil Mutluer (Der), İstanbul: Varlık Yayınları, s. 31-43. 

Şen, Leyla ve Akmut, Gülçin (2006) “Toplumsal Cinsiyet Perspektifinden Güçlen (dir) 

me Yaklaşımı: Kars Kırsalında Kadın Örgütlenmeleri”, Kadın Çalışmaları 

Dergisi, C. 1, S. 1, s. 44-51. 

Şeni, Nora (1995) “19. Yüzyıl Sonunda İstanbul Basınında Moda ve Kadın Kıyafetleri”, 

1980’ler Türkiye’sinde Kadın Bakış Açısından Kadınlar, 3. Baskı, İstanbul: 

İletişim Yayınları, s. 53-78. 

Tabakoğlu, Bahar (2002) “ Türkiye’de Sivil Toplum Söylemleri”, STK’lar Yerelleşme 

ve Yerel Yönetimler Sempozyumu, İstanbul: Türkiye Ekonomik ve Toplumsal 

Tarih Vakfı Yayınları, s. 136-142. 

Tekeli, İlhan (2002) “Türkiye’de Sivil Toplum Kuruluşları, Yerel Yönetimler ve 

Yerelleşmenin İçiçeliği”, STK’lar Yerelleşme ve Yerel Yönetimler 

Sempozyumu, İstanbul: TETTV Yayınları, s. 5-26. 

Tekeli, Şirin (1988) Kadınlar İçin Yazılar 1977-1987, İstanbul: Alan Yayınları. 

Tekeli, Şirin (1998) “Birinci ve İkinci Dalga Feminist Hareketlerin Karşılaştırmalı 

İncelemesi Üzerine Bir Deneme”, 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler, İstanbul: 

Tarih Vakfı Yayınları, s. 337-346. 

Tekin, Serdar (2000) “Sivil Toplumun Devletiyle Bölünmez Bütünlüğü”, Birikim, 

S.130, s. 43-46. 

Tilly, Charles (2001) Zor Sermaye ve Avrupa Devletlerinin Oluşumu 990-1992, 

1.Basım, Ankara: İmge Kitabevi. 

Timisi, Nilüfer ve Ağduk Gevrek, Meltem (2007), “1980’ler Türkiye’sinde Feminist 

Hareket: Ankara Çevresi”, 90’larda Türkiye’de Feminizm, İstanbul: İletişim 

Yayınları, s. 13-39. 

Tunçay, Mete (2003) “Sivil Toplum Kuruluşlarıyla İlgili Kavramlar”, Sivil Toplum, 

Y.1, S. 1, s. 9-13. 

Türkeş, A. Ömer (2000) “STK’lar ya da Sanal Toplum Kuruluşları”, Birikim, S. 130, s. 

47-51. 



 244 

Türkiye’de Kadın Emeği ve İstihdamı Sorun Alanları ve Politika Önerileri, KEİG 

Platformu, Nisan, 2009.  

Türkiye’de Toplumsal Cinsiyet Eşitsizliği: Sorunlar Öncelikler ve Çözüm Önerileri, 

(2008), TÜSİAD ve KAGİDER.  

Tüzel, Gökçe B. (2009) “Feminist Bir Doktora Tezi Yazmak”, Kuram ve Yöntem 

Kenarından, Dilek Hattatoğlu ve Gökçen Ertuğrul (Der), İstanbul: Anahtar 

Kitapları, s. 527-549. 

Uçan Süpürge ‘Kadın 2004’ Radyo Programı, 22. Program, Güneydoğu’da Kadın 

Örgütlenmesi, Ekim 2004, Ankara; 

Uçan, Sevgi (2004) “İkinci Dalga Feminizmin Açtığı Alan: Demokratikleşmeden 

AB’ye”, Birikim, S. 184-185, s. 113-121. 

Uğur, Aydın (t.y) “Yeni Demokrasinin Yeni Aktörleri: STK’lar”, Merhaba Sivil 

Toplum, Taciser Ulaş (Der), Helsinki Yurttaşlar Derneği Yayın Dizisi 10, 

İstanbul: İletişim Yayınları, s. 69-78. 

Üstündağ, Nazan (2006) “Türkiye’de Projecilik Üzerine Eleştirel Bir Değerlendirme”, 

Amargi- Projen Var mı?, S. 3, s. 23-24. 

Van Mill, David (1995) “Hobbes’s Theories of Freedom” The Journal of Politics, Vol 

57, No.2 May, University of Texas Press, s. 443-459. 

Werlhof, Claudia Von (2008) “Proleterya Öldü Yaşasın Ev Kadınları!”, Son Sömürge: 

Kadınlar, İstanbul: İletişim Yayınları, s. 259-279 

Wolf, Diane L. (2009) “Saha Çalışmasında İkilemler”, Kuram ve Yöntem 

Kenarından, Dilek Hattatoğlu ve Gökçen Ertuğrul (Der), İstanbul: Anahtar 

Kitapları, s. 372-440. 

Wollstonecraft, Mary (2007) Kadın Haklarının Gerekçelendirilmesi, Kültür Yayınları, 

İstanbul. 



 245 

Yaman, Yılmaz (2003) “Gönüllülük Psikolojisi ve Gönüllü Yönetimi”, Sivil Toplum- 

Kamusal Alan ve Sivil Toplum, Y. 1, S. 2, s. 99-107. 

Yaraman, Ayşegül (2001) Resmi Tarihten Kadın Tarihine, İstanbul: Bağlam 

Yayınları. 

Young, Iris Marion (1996) “Impartiality and Civic Public: Some Implications of 

Feminist Critiques of Moral and Political Theory”, Feminism as Critique, On 

the Politics of Gender, Seyla Benhabib ve Drucilla Cornell (Der), Minneapolis: 

University of Minnesota Press, s. 56-76. 

Young, Iris Marion (1999) “İletişim ve Öteki: Müzakereci Demokrasinin Ötesinde”, 

Demokrasi ve Farklılık, Siyasal Düzenin Sınırlarının Açılması, İstanbul: 

Demokrasi Kitaplığı, s. 174-196. 

Young, Iris Marion (2000), Inclusion and Democracy, New York: Oxford University 

Pres. 

Young, Iris Morion (1990) Justice and Politics of Difference, Princeton University 

Press, Princeton.  

Yuval-Davis, Nira (2007) Cinsiyet ve Millet, 2.Basım, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Yüksel Acı, Esra (2005) Kalkınma Süreçlerinin Yeni Aktörleri Sivil Toplum 

Kuruluşları Kalkınma Ajan(s)ları mı? Neoliberal Ajanlar mı?, İstanbul: 

Günizi Yayınları. 

Zihnioğlu, Yaprak (2003) Kadınsız İnkılap, İstanbul: Metis Yayınları. 

Zorunlu Göç ve Kadınlar: Diyarbakır Örneği ve DİKASUM Koordinatörü Handan 

Çoşkun İle Söyleşi, Kültür ve Siyasette Feminist Yaklaşımlar, Haziran 2007, 

S.3. 

Hürriyet, 23 Mart 2007. 

Kamer.org. tr, 2010. 

Milliyet, 6 Mayıs 2007. 



 246 

Milliyet, BİZ, Mayıs 2009. 

bianet.org/kadin, 2010. 

bianet.org/kadin/bugunun-gozuyle-ilerici-kadinlar-derneği, 2010. 

bizkadiniz.comka-der.org.tr/index.php?p=tuzuk, 2010. 

http://ab.calısma.gov.tr/bultenler/csgb_bulten5.pdf, 2010. 

milliyet.com.tr/ozel/islam/, 2010. 

soroptimistturkiye.org,2010. 

tukd.org.tr, 2010. 

turkannelerdernegi.org, 2010. 

turkkadinlarbirliği.org, 2010. 

ucansupurge.org/arsiv, 2010. 

www. kagider.org/Sunumlar. asp, 2010. 

www.kongrekaraburun.org/metinler/A/2pdf, 2010. 

www.undp.org.tr/pressRelDocuments/MDGs%20at%20a%20Glance_tr.pdf, 2010.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 247 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EKLER 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 248 

EK. I KAGİDER Tüzüğü 

I. BÖLÜM Kuruluş Hükümleri 
Madde 1 - Derneğin Adı ve Merkezi 
Derneğin adı "TÜRKİYE KADIN GİRİŞİMCİLER DERNEĞİ"dir. Kısa adı “KAGİDER”dir. 
Dernek Merkezi İstanbul'dadır. Şubesi yoktur.  
Madde 2- Derneğin Amacı 
Derneğin amaçları şunlardır: 
a) Demokrasi ve insan hakları evrensel ilkelerine bağlı, girişim, inanç ve düşünce özgürlüklerine 
saygılı, Türkiye Cumhuriyeti’nin çağdaş uygarlık hedef ve ilkelerine sadık bir toplumsal yapıyı 
desteklemek, demokrasi, sivil toplum ve laik hukuk devleti anlayışı doğrultusunda kadınların iş 
dünyasındaki statülerini sağlamlaştırmak ve ülke ekonomisine katkılarını artırmak amacıyla 
kadın girişimcilere yürütmekte oldukları faaliyetlerde destek olmak, 
b) Girişimci kadınların kendi aralarındaki işbirliği ve dayanışmanın geliştirilmesi amacına 
yönelik faaliyetlerde bulunmak, bu çerçevede istihdam yaratacak girişimci kadınlara destek 
olmak, 
c) Girişimci kadınların bu faaliyetleri ile ilgili olarak karşılaştıkları tüm güçlüklerin aşılması 
amacıyla gerekli desteği sağlamak 
d) Girişimci olabilecek kadınlara bilgi, tecrübe, eğitim, vb. desteği sağlayarak, girişimci kadın 
sayısını artırmak; ve 
e) Kadının ülke genelinde sosyal hayattaki ve özellikle ülke ekonomisindeki konumunu 
güçlendirmeye yönelik olarak maddi ve manevi yardım ve destekte bulunmak. 
Madde 3 – Derneğin Faaliyet Alanları 
Dernek, Madde 2’de belirtilen amacını gerçekleştirmek üzere özellikle aşağıda belirtilenler 
dahil her türlü faaliyette bulunabilir:  
1) Kamu Yararına Yönelik Faaliyetler 
a) Kadın girişimciliğinin ve istihdamının ülke yararı doğrultusunda artttırılması için yasa 
düzenleyicisi organlar, kurumlar ve kuruluşlar nezdinde girişimlerde bulunmak, öneriler 
geliştirmek ve sektörü temsilen çalışmalara katkıda bulunmak; 
b) Toplumda kadının konumu ve statüsünü yükseltecek,  kadının mesleki eğitim alması ve 
çalışma yaşamında daha çok yer almasını sağlayacak, iş dünyasının talep ettiği bilgi ve vasfı 
kazandıracak, kadınlara toplumun sunduğu fırsatlardan eşit olarak yararlanmasını sağlayacak 
eğitimler için projeler oluşturmak; 
c) Girişimci kadınların ülke ekonomisine katkıları yönünde ulusal ve uluslarararası ekonomik 
birimler nezdinde girişimlerde bulunmak ve düzenlemeler yapılmasına katkıda bulunmak; 
d) Girişimcilik bilincinin ülke çapında oluşturulması, konunun geniş halk kitlelerine 
yaygınlaştırılması yönünde fon kaynağı sağlayacak projeler oluşturmak ve ilgili mercilere 
sunmak. 
2) Uluslararasi Entegrasyona Yönelik Faaliyetler 
a) Ülke çapında kadın girişimcilerin açılımının hızlandırılması ve bu sürecin devamlılığının 
sağlanması amacı doğrultusunda; uluslararası arenada benzer faaliyetlerde bulunan kuruluşlar 
ile ortaklaşa gerçekleştirilecek projelerde ve oluşturulacak platformlarda yer almak, bu 
kuruluşlara üye olmak, işbirliği yapmak, misyonu ve vizyonu doğrultusunda ortaklaşa 
çalışmalarda ve aktivitelerde bulunmak, 
b) Kadın girişimcilerin uluslararası platformda tanıtılması ve ilişkilerin güçlendirilmesi amacı 
ile önemli dış bölgeler ve otoriteler ile sürekli temas halinde bulunmak, 
c) Yurt dışında yaşayan kadın girişimcilerin çalışmalarını desteklemek, onları eğitmek ve 
sayılarını arttırmak amacıyla Yönetim Kurulu tarafından gerekli görülecek yerlerde 
temsilcilikler açmak, 



 249 

d) Ülke çapındaki kadın girişimcilerin, dünyaya tanıtılması ve girişimci kadınların dünya 
gelişmelerini yakından takip edebilmeleri amacıyla, yurt dışında ve yurt içinde uluslararası 
nitelikte çeşitli konferans ve eğitim fırsatları organize etmek veya üyelerin düzenlenen 
uluslararası organizasyonlarda gerek katılımcı gerekse dinleyici sıfatıyla yer almalarına imkan 
yaratmak, 
e) Bir sivil toplum kuruluşu olarak Avrupa Birliği nezdinde AB komisyonu ve AB parlamentosu 
temsilcileri ile Dernek amacı çerçevesinde temasta bulunmak ve lobi faaliyetleri sürdürmek, 
f) Uluslararası otoritelerin hazırlayacağı raporlara içerik sağlamak, bu amaç doğrultusunda 
görüşmelere katılmak veya toplantılar organize etmek, 
g)Derneğin amacı doğrultusunda uluslararası bir kadın girişimci ağı oluşturulması hedefine 
yönelik çalışmalarda bulunmak, 
h) Bu faaliyetler hakkında kamuoyunun bilgilendirilmesi için her türlü iletişim, temsil, 
koordinasyon ve bilgilendirme faaliyetlerinde bulunmak. 
3) Temel Faaliyetleri 
a) Girişimci kadınlara, idari, mali ve hukuki konular, bilişim teknolojisi, elektronik ticaret ve bu 
alanlarda meydana gelen son gelişmeler hakkında bilgi vermek, belirtilen konularda üyelerinden 
gelen talepleri diğer üyeleri veya uzmanları aracılığıyla yanıtlamak ve yaratıcı fikirleri olan 
kadın girişimcilere, faaliyet göstermek istedikleri alanda ihtiyaç duyacakları teknik ve mali 
desteğe ulaşmalarında yardımcı olmak; 
b) Üyeler arasındaki dayanışma ve işbirliğini artırıcı her türlü faaliyette bulunmak; 
c) Dernek amaçlarını gerçekleştirmek üzere, konferanslar, paneller, sosyal etkinlikler, 
yarışmalar düzenlemek, jüriler oluşturmak, ödüller vermek; 
d) Amaç ve faaliyetleri dahilinde radyo ve televizyon, dergi, gazete, kitap, broşür gibi yayın 
vasıtalarından faydalanmak; video, kaset, belgesel film ve CD Rom hazırlamak, web sitesi gibi 
her türlü bilişim ve iletişim teknolojisine dayalı platform, radyo ve televizyon kurmak, arşiv 
oluşturmak; Dernek adına dergi, gazete, kitap, broşür ve süreli yayın çıkartmak, faaliyetlerin 
geniş bir kamuoyu tarafından bilinmesi ve faydalanılması için yurtiçi ve yurtdışı tanıtım 
çalışmaları yapmak; 
e) Mevcut ve ileride kurulacak, ulusal ve uluslararası, özel ve resmi kuruluşlar, ticaret ve sanayi 
odaları, borsalar, mesleki teşekküller, vakıf, dernek, kooperatif, federasyon, konfederasyon veya 
her türlü üst kuruluş, birlik ve benzerleriyle doğrudan doğruya veya bunlara bağlı olan 
kuruluşlar ile işbirliği yapmak ve üye olmak, ve üyelikten ayrılmak; 
f) Yurtiçi ve yurtdışından şartlı ya da şartsız bağış, vasiyet kabul etmek, kamuya yararlı 
statüsünü haiz olanlar da dahil özel ve resmi kuruluşlar, ticaret ve sanayi odaları, borsalar, 
mesleki teşekküller, vakıf, dernek, kooperatif, federasyon, konfederasyon veya bir üst kuruluş, 
birlik ve benzeri teşekküllere ayni ve nakdi bağışta bulunmak, Dernek tüzel kişiliği adına 
gerekli taşınır ve taşınmazları satın almak, her türlü ayni hakka sahip olmak, gerektiği takdirde 
sahip olunan taşınmazlar üzerinde ipotek dahil her türlü takyidat tesis etmek, tesis edilmiş 
olanları fek etmek, kullanım hakkını almak ya da işletmek, kiralamak, sahip olduğu ya da 
olacaklarını kiraya vermek, lokal ve diğer sosyal tesisler açmak, işletmek, burs vermek, kredi 
almak, borçlanmak için gerekli olan her türlü hukuka uygun eylem ve işlemleri yapmak; 
g) Amaç ve hizmet konuları ile ilgili olarak gelir arttırıcı projeler için ortaklıklar, iktisadi 
işletmeler, vakıf ve yardımlaşma sandığı kurmak ve/veya anılan kuruluşlarla işbirliğinde 
bulunmak 
Genel Kurul’un kararı ve yasal gerekliliklerin yerine getirilmesi koşulları ile yurtiçinde ve 
yurtdışında gerekli görülen yerlerde şube açmak. 
II. BÖLÜM Üyelik Hükümleri 
Madde 4- Derneğin Kurucuları 
Derneğin kurucu üyelerinin ad ve soyadları (aşağıda) belirtilmiştir. 
Derneğin kurucu üyeleri: 



 250 

1. Arzuhan Yalçındağ    21.   Lale Büyükşahin 
2. Aydan Baktır     22.   Leyla Alaton Günyeli  
3. Fatma Bahar Doğanalp (Korçan)  23.   Melek Elmas 
4. Mihrimah Belma Satır    24.   Meltem Kurtsan 
5. Ceyda Aydede     25.   Ayşe Mine Vargı 
6. Esin Taboğlu     26.   Müjgan Suver 
7. Esra Tekil     27.   Nazlı Ümit Boyner 
8. Fatma Nur Ger     28.   Pelin Özkan  
9. Fatoş Kılıç     29.   Pınar Hatice Kapralı 
10. Gülay Feryal Menemenli   30.   Sunay Karamık Özbek 
11. Feyhan Ece Kapralı    31.   Tijen Mergen 
12. Gülden Türktan     32.   Nesibe Yasemin Pirinçcioğlu  
13. Gülfem Tömen     33.   Yasemin Tutal 
14. Gülseren Onanç    34.   Zehra Güngör Sanyer 
15. Gülsün Zeytinoğlu    35.   Zeynep Akalın 
16. Hatice Nilüfer Zallak    36.   Zuhal Mansfield  
17. Havva Esra Aksoy    37.   Seniha Nur Coşkun  
18. İpek Nur Cem Tütüncü    38.   Ayşen Zamanpur 
19. Kadem Oya Kozlu     
20. Kadriye Betül Demir     

Madde 5 – Dernek Üyeliği 
Derneğin amaçlarını kabul eden, fiil ehliyetine sahip on sekiz yaşını bitirmiş ve tüzükte yer alan 
üyelik şartlarına haiz gerçek kişiler Derneğe üye olabilirler. Derneğe asli üye olmak için iki asli 
üye tarafından takdim edilmek gereklidir. Takdim edilen üye adayı hakkında Yönetim Kurulu 
üyelerinin çoğunluğu ile 30 gün içinde karar alınır ve sonuç adaya yazı ile duyurulur. Başvurusu 
kabul edilen aday bu amaçla tutulacak deftere kaydedilir.  
TC vatandaşı olmayanların derneğe üye olabilmeleri için Türk vatandaşlarında aranan şartlarla 
birlikte Türkiye'de ikamet etme hakkına sahip bulunmaları da gereklidir. Fahri üyelik için 
ikamet şartı aranmaz. Dernek üyeliğinde din, dil, ırk ve cinsiyet ayırımı yapılmaz. 
Madde 6 – Dernek Üyelik Tüleri 
Derneğe üye olacak kişilikler için Asıl Üyelik, Aday Üyelik ve Fahri Üyelik olmak üzere üç tür 
üyelik vardır.  
a) Asıl Üyelik 
Üyeliğin gerektirdiği her türlü sorumluluğu üstlenmiş, üyeliğe genel kabul şartlarını taşıyan, 
sahibi veya ortağı oldukları ticari işletmelerde veya ilgili meslek örgütüne kayıtlı olmak 
suretiyle serbest meslek erbabı olarak bilfiil çalışmaları ve en az iki yıl süre ile bu suretle 
faaliyet göstermiş olmaları ve iş yerlerinde en az 5 resmi kayıtlı çalışan istihdam etmeleri 
zorunludur. Asıl üyeler,  üyelik haklarından yararlanan, bu tüzüğe göre belirlenen ödentileri 
ödemeyi kabul eden, Dernek İç Yönetmeliğine uymakla yükümlü olan, Yönetim Kurulu 
tarafından asil üyeliğe kabul edilen gerçek kişilerdir. 
Asil Üye, seçme ve seçilme hakkına sahiptir, tüm hak ve yetkilere sahip olarak derneğin her 
türlü organında görev alabilir ve etkinliğinden yararlanabilir. 
Asıl üyelik herhangi bir süre ile sınırlı olmayıp, üyenin Dernek’ten kendi isteği ile ayrılmaması 
veya üyeliğine Tüzük’te öngörülen koşullara uygun şekilde son verilmemesi halinde süresiz 
olarak devam eder.  
Asil üyelik şartlarını kaybeden üyelerin şartlarını yeniden oluşturabilmesi için  2 yıllık askı 
süresi tanınır. Bu iki yıllık askı süresi sonunda söz konusu üyenin durumu Yönetim Kurulu 
tarafından değerlendirilerek üyeliğinin sona erdirilmesi ya da devam etmesi yönünde karara 
bağlanır. 
b) Aday üyelik:  



 251 

Dernek asli üye sıfatını kazanmak için 6.a.maddesinde öngörülen şartları üyelik başvurusundan 
itibaren beş yıl içerisinde yerine getirmeyi taahhüt eden kişiler, Yönetim Kurulu Kararı ile 
Dernek aday üyeliği sıfatına sahip olurlar.  
Dernek aday üyeleri, üye giriş ücreti ödemekle yükümlü olmayıp, sadece asli üyeler için 
belirlenen yıllık aidatın yarısını ödemekle mükelleftirler. Aday üyeler, Genel Kurul 
toplantılarına katılabilir, fakat oy kullanamazlar. Genel Kurul toplantı yeter sayısının oluşup, 
oluşmadığının tayininde toplantıya katılan aday üyeler dikkate alınmaz.  
Dernek aday üyeleri, Yönetim Kurulu, Onur Kurulu, Denetim Kurulu ve Disiplin Kurulu’na 
seçilemez. Aday üyelere sağlanacak olan haklar Yönetim Kurulu’nun önerisi üzerine Genel 
Kurul tarafından belirlenir.  
Dernek asli üyeliği için gerekli görülen şartları, üyelik başvurusundan itibaren en çok beş yıl 
içerisinde yerine getirdiği tespit olunan aday üyelerin üyeliği, aday üyenin talebi üzerine 
Yönetim Kurulu tarafından yapılacak değerlendirme sonucunda asli üyeliğe çevrilir. Aday üye, 
asli üye sıfatını kazanmasını takiben, asli üyelerin sahip olduğu tüm haklardan yararlanır ve tabi 
oldukları yükümlülükleri yerine getirir.  
Öngörülen süre sonunda sözkonusu şartları yerine getirmediği tespit olunan aday üyelerin 
üyeliğinin aday üyelik olarak devam etmesi ya da sona erdirilmesi konusunda Yönetim Kurulu 
Karar verir. Aday üyeliğin sona erdirilmesine ilişkin karar tebliğ yolu ile bildirilir. Sözkonusu 
karara karşı kararın tebliğinden itibaren yedi gün içerisinde yazılı itirazda bulunulabilir.  
b) Fahri Üyelik: 
Meslek veya çalışma alanı ayırımı yapılmaksızın, iş dünyasına, derneğe ve misyonuna, 
ülkemizde veya uluslararası arenada kadın hareketine ulusal veya uluslararası ölçekte bir beceri 
ve etkinlikle, teknik, idari, mesleki, manevi veya kültürel katkıda bulunmuş kurum ve kişilere 
Yönetim Kurulu’nun kararı ile verilir. 
Fahri üyeler, seçme ve seçilme hakkı olmayan gerçek kişi ve 
kurumlardır. Fahri üyeler Genel Kurul toplantılarına oy kullanmamak şartıyla katılabilirler ve 
aidat ödemezler.  
Yönetim Kurulu fahri üyeliğin sona ermesine her zaman karar verebilir. 
Madde 7 – Üyelik İşlemleri 
1) Dernek Üyeliğinden Ayrilma 
Üyeler diledikleri zaman Dernek'ten ayrılabilirler. Dernekten ayrılmayı arzu eden üyenin bu 
isteğini yazı ile Yönetim Kurulu'na bildirmesi ve işbu bildirim tarihi itibariyle birikmiş 
borçlarını ödemesi kaydıyla üyeliğine son verilir.  
2) Dernek Üyeliğinin Askiya Alinmasi 
Kamu kurum ve kuruluşlarında geçici görev alanların ve Tüzüğün 6. maddesinde öngörülen 
özel şartları makul sebeplerle geçici olarak kaybedenlerin Dernek üyelikleri, kendi istekleri 
ve/veya Yönetim Kurulu’nun kararı ile askıya alınır. Üyenin bu geçici engelli halinin ortadan 
kalkması durumunda, üyenin talebi üzerine Yönetim Kurulu tarafından üyelik hakkının 
devamına karar verilebilir. 
3) Dernek Üyeliğinin Sona Ermesi 
Aşağıdaki hallerden birinin varlığı halinde Dernek üyeliği sona erer: 
a) Kanunda ve Tüzükte aranan şartları yitirmesi 
b) Yazılı bildirime rağmen, ilgili dönem içinde üyelik aidatını ödememesi; 
c) Herhangi bir haklı neden göstermeksizin üst üste üç Olağan Genel Kurul toplantısına 
katılmaması, 
d) Yönetim Kurulu kararı ile üyenin ihracına karar verilmesi, 
Dernek Tüzüğüne ve genel iş ahlakı ilkelerine, çalışmaları, tutum ve davranışları ile aykırı 
hareket edenler veya bu davranışları ile Dernek onurunu zedeleyeceği kaygısını uyandıranlar 
hakkında Yönetim Kurulu, üyenin durumunu, incelenmesi için nedenleri, bulgularla birlikte 
Disiplin Kurulu’na havale eder. Disiplin Kurulu üyenin durumunu inceler. Gerek görür ise 



 252 

üyenin savunmasını ister ve üye durumu ile ilgili raporunu Yönetim Kuruluna sunar. Yönetim 
Kurulu üyenin çıkarılmasına karar verirse, bu karar Yönetim Kurulu tarafından üyeye tebliğ 
edilir. 
Yukarıda yer alan Yönetim Kurulunun “üyenin çıkarılması” kararlarına karşı, çıkarılan üye, 
kararın kendisine tebliğ olduğu tarihten itibaren 15 gün içinde yazılı olarak Yönetim Kurulu 
kanalı ile Genel Kurula itiraz edebilir. Üyenin bu itirazı, Genel Kurul tarihinden en geç 30 gün 
öncesine kadar Yönetim Kuruluna ulaştığı takdirde ilk Genel Kurul gündemine alınır. Aksi 
halde bir sonraki Genel Kurulda karara bağlanır. 
Madde 8- Derneğin Gelirleri 
Derneğin gelir kaynakları şunlardır: 
a) Giriş aidatı, üye aidatı,  
b) Her türlü bağış, vasiyet ve yardımlar 
c) Yardım toplama hakkındaki mevzuat hükümlerine uygun olarak toplanacak bağış ve 
yardımlar, 
d) Dernekçe yapılan yayınlar, tertiplenen piyango, balo, temsil, konser ve sair eğlence ile spor 
müsabakası ve konferans gibi faaliyetlerden elde edilen gelirler, 
e) Derneğin malvarlığından elde edilecek gelirler ve 
f) İlgili mevzuata göre alınacak müsaade ile kurulacak tesis ve işletmelerden elde edilen gelirler, 
g) Basılı yayın, CD-ROM, radyo ve TV programları ile Internet hizmetlerinden sağlayacağı 
gelirler, 
h) Ortaklıklar, iktisadi işletmeler ve yardımlaşma sandığından sağlanacak gelirler. 
i) Sponsorluk ve benzeri anlaşmalardan elde edilen gelirler, 
j) Derneklerle ilgili mevzuata aykırı olmayan diğer gelirler.  
k) Ulusal ve uluslararası kurumlara sunulan projelerden sağlanacak gelirler. 
Derneğin yıl içinde elde ettiği gelirlerin en az üçte ikisi, derneğin amacı ve gerçekleştirdiği 
faaliyetlerin , üyelerinin dışında yerel ve ulusal düzeyde toplumun ihtiyaç ve sorunlarına 
yönelik çözümler üretecek ve toplumsal gelişmeye katkı sağlayacak kamuya yararlı faaliyetlere 
harcanır. 
Madde 9- Derneğin Organları 
Derneğin organları; 
a) Genel Kurul, 
b) Yönetim Kurulu, 
c) Yürütme Kurulu, 
a) Denetim Kurulu, 
b) Disiplin Kurulu 
c) Onur Kurulu, 
d) Komiteler ve Çalışma Grupları’dır. 
Madde 10- Genel Kurul 
Genel Kurul toplantıları ve seçimler, Derneğin kayıtlı üyelerinin katılımı ile iki yılda bir, Mayıs 
ayı sonuna kadar yapılır. Yönetim ve Denetim Kurulları gerekli gördüğü hallerde veya Dernek 
üyelerinden beşte birinin yazılı başvurusu üzerine, Yönetim Kurulu’nca Olağanüstü Genel 
Kurul çağrısı yapılır. 
Madde 11- Genel Kurul Toplantı Çağrısı 
Yönetim kurulu, dernek tüzüğüne göre genel kurula katılma hakkı bulunan üyelerin listesini 
düzenler. Genel kurula katılma hakkı bulunan üyeler, en az onbeş gün önceden, günü, saati, yeri 
ve gündemi bir gazetede ilan edilmek veya  yazılı ya da elektronik posta ile bildirilmek suretiyle 
toplantıya çağrılır. Bu çağrıda, çoğunluk sağlanamaması sebebiyle toplantı yapılamazsa, ikinci 
toplantının hangi gün, saat ve yerde yapılacağı da belirtilir. İlk toplantı ile ikinci toplantı 
arasındaki süre yedi günden az, altmış günden fazla olamaz. 



 253 

Toplantı, çoğunluk sağlanamaması sebebinin dışında başka bir nedenle geri bırakılırsa, bu 
durum geri bırakma sebepleri de belirtilmek suretiyle, ilk toplantı için yapılan çağrı usulüne 
uygun olarak üyelere duyurulur. İkinci toplantının geri bırakma tarihinden itibaren en geç altı ay 
içinde yapılması zorunludur. Üyeler ikinci toplantıya, birinci fıkrada belirtilen esaslara göre 
yeniden çağrılır. 
Genel kurul toplantısı bir defadan fazla geri bırakılamaz. 
Madde 12- Genel Kurul Toplantı Yeri ve Toplantı Yeter Sayısı 
Genel Kurul toplantıları, Dernek merkezinin bulunduğu yerde veya Yönetim Kurulu Kararı ile 
Dernek merkezi haricindeki bir yerde yapılır. 
Genel Kurul, toplantıya katılma hakkı olan üyelerin yarıdan bir fazlası ile toplanır. İlk toplantıda 
yeter sayı sağlanamazsa toplantı ertelenir; ikinci toplantıda, katılan üye sayısı Yönetim ve 
Denetim Kurulları üye tamsayısının iki katından az olmaması kaydıyla, çoğunluk aranmaz.  
Genel kurul kararları katılanların çoğunluğu ile alınır. 
Tüzük değişikliği için Genel Kurul’a katılma hakkı bulunan dernek üyelerinin 2/3’ünün Genel 
Kurul toplantısında hazır bulunması zorunlu olup; tüzük değişikliğine ilişkin karar ancak 
toplantıya katılan üyelerin 2/3 çoğunluğuyla alınabilir. İlk toplantıda yeter sayı sağlanamazsa 
toplantı ertelenir; ikinci toplantıda, katılan üye sayısı Yönetim ve Denetim Kurulları üye 
tamsayısının iki katından az olmaması kaydıyla, çoğunluk aranmaz. İkinci toplantıda kararlar 
katılanların 2/3 oy çokluğu ile alınır 
Madde 13- Genel Kurul Toplantı Usulü 
Genel kurula katılma hakkı bulunan üyelerin listesi toplantı yerinde hazır bulundurulur. 
Toplantı yerine girecek üyelerin resmi makamlarca verilmiş kimlik belgeleri, yönetim kurulu 
üyeleri veya yönetim kurulunca görevlendirilecek görevliler tarafından kontrol edilir. Üyeler, 
yönetim kurulunca düzenlenen listedeki adları karşısına imza koyarak toplantı yerine girerler. 
Kimlik belgesini göstermeyenler, belirtilen listeyi imzalamayanlar ile genel kurula katılma 
hakkı bulunmayan üyeler toplantı yerine alınmaz. Bu kişiler ve dernek üyesi olmayanlar, ayrı 
bir bölümde genel kurul toplantısını izleyebilirler.  
Toplantı yeter sayısı sağlanmışsa durum bir tutanakla tespit edilir  ve  toplantı  yönetim kurulu 
başkanı veya görevlendireceği yönetim kurulu üyelerinden biri tarafından  açılır. Toplantı yeter 
sayısı sağlanamaması halinde de yönetim kurulunca bir tutanak düzenlenir. 
Açılıştan sonra, toplantıyı yönetmek üzere bir başkan ve yeteri kadar başkan vekili ile yazman 
seçilerek divan heyeti oluşturulur. 
Dernek organlarının seçimi için yapılacak oylamalarda, oy kullanan üyelerin divan heyetine 
kimliklerini göstermeleri ve hazırun listesindeki isimlerinin karşılarını imzalamaları zorunludur.  
Toplantının yönetimi ve güvenliğinin sağlanması divan başkanına aittir. Genel kurul, 
gündemdeki konuların görüşülerek karara bağlanmasıyla sonuçlandırılır. Genel kurulda her 
üyenin bir oy hakkı vardır; üye oyunu şahsen kullanmak zorundadır. 
Toplantıda görüşülen konular ve alınan kararlar bir tutanağa yazılır ve divan başkanı ile 
yazmanlar tarafından birlikte imzalanır.  Toplantı sonunda, tutanak ve diğer belgeler yönetim 
kurulu başkanına teslim edilir. Yönetim kurulu başkanı bu belgelerin korunmasından ve yeni 
seçilen yönetim kuruluna yedi gün içinde teslim etmekten sorumludur.  
Mahkemece kayyım atanması veya Medeni Kanunun 75 inci maddesinin ikinci fıkrasına göre 
görevlendirilme yapılması halinde, bu maddede yönetim kurulana verilen görevler bu kişiler 
tarafından yerine getirilir. 
Madde 14- Genel Kurul’un Görev ve Yetkileri 
Aşağıda yazılı hususlar Genel Kurul tarafından görüşülüp karara bağlanır: 
a) Dernek organlarının seçilmesi, 
b) Dernek tüzüğünün değiştirilmesi, 
c) Yönetim ve Denetim Kurulları raporlarının görüşülmesi, Yönetim Kurulu ve denetim kurulu 
üyelerinin ibra edilmesi, 



 254 

d) Derneğin diğer organların denetlenmesi ve bu organların gerektiğinde haklı sebeple görevden 
alınabilmesi, 
e) Yönetim Kurulu’nca hazırlanan bütçenin görüşülüp, aynen veya değiştirilerek kabul edilmesi, 
f) Derneğin ulusal ya da uluslararası federasyon, birlik, konfederasyon veya bir üst kuruluşa 
katılması veya ayrılması, 
g) Derneğin feshi, 
h) Mevzuat veya tüzük gereği Genel Kurul tarafından yerine getirilmesi gereken diğer görevler, 
ı) Şube açılmasına karar verilmesi, 
i) Üyelerinin zaruri ihtiyaç maddelerini ve kısa vadeli kredi ihtiyaçlarını karşılamak amacıyla 
sandık kurulabilmesi için Yönetim Kurulu’na yetki verilmesi, 
j) Derneğe lüzumlu taşınmaz malların alımı veya satılması konusunda Yönetim Kurulu’ na yetki 
verilmesi 
h)Ülke içi ve dışında gerekli görülen yerlerde temsilcilik açılması için yönetim kuruluna yetki 
verilmesi. 
Madde 15- Genel Kurul Kararlarına İtiraz Yolları 
Dernek üyeleri, Derneğin hükmi şahsiyeti ile üyenin kendisi, eşi, üstsoyu ve altsoyu arasındaki 
bir hukuki işlem veya uyuşmazlık konusunda alınacak kararların oylamasına iştirak edemezler. 
Toplantıda hazır bulunan ve kanuna veya tüzüğe aykırı olarak alınan Genel Kurul kararlarına 
katılmayan her üye, karar tarihinden itibaren bir ay içinde; toplantıda hazır bulunmayan her üye 
ilgili kararı öğrenmesinden başlayarak bir ay içinde ve her halde karar tarihinden itibaren üç ay 
içinde mahkemeye başvurarak Genel Kurul kararının iptalini talep edebilir. 
Derneğin diğer organlarının kararlarına karşı, Dernek içi denetim yolları tüketilmedikçe iptal 
davası açılamaz. 
Kanuna göre Genel Kurul kararlarının yok veya mutlak butlanla hükümsüz sayıldığı haller 
saklıdır. 
Madde 17) Yönetim Kurulu Yapısı Ve Çalışma Şekli  
Yönetim Kurulu 9 asil ve 9 yedek üye olmak üzere Genel Kurul tarafından seçilir. Asıl 
üyeliklerde boşalma olduğu takdirde yedek üyelerin göreve çağrılması zorunludur. 
Yönetim Kurulu yapacağı ilk toplantıda Yönetim Kurulu Başkanı’nı seçer ve üyeler arasındaki 
görev paylaşımını belirler. Yönetim Kurulu Başkanı maksimum dört yıl süre ile  seçilebilir.  
Yönetim Kurulu en az ayda bir defa ve Başkanın lüzumlu göreceği hallerde toplanır.  
Yönetim kurulu üye sayısı, boşalmalar sebebiyle yedeklerin de getirilmesinde sonra, üye 
tamsayısının yarısından aşağı düşerse, genel kurul mevcut yönetim kurulu üyeleri veya 
denetleme kurulu tarafından bir ay içinde toplantıya çağrılır.  
Derneğin temsil ve ilzamı Yönetim Kurulu adına Başkan tarafından yapılır. Bu görev Başkan’ın 
yokluğunda yönetim kurulundan bir kişi tarafından yerine getirilir.  
Toplantı ve karar yeter sayısı Yönetim Kurulu üye tam sayısının salt çoğunluğudur.  
Madde 18- Yönetim Kurulunun Görev ve Yetkileri 
Yönetim Kurulu Derneği idare ve  temsil eder. Genel Kurul kararlarını uygular. Derneğin 
amacına ulaşması için her türlü teşebbüs ve faaliyetlerde bulunur. Ayrıca Yönetim Kurulu’nun 
görev ve yetkileri şunlardır: 
a) Derneği resmi ve hususi merciler nezdinde, idari, mali ve mesleki ve her hususda temsil 
etmek veya bu hususlarda kendi üyelerinden birine veya bir üçüncü kimseye yetki vermek, 
b) Derneğin gelir ve gider hesaplarına ilişkin işlemleri yapmak ve gelecek döneme ait tahmini 
bütçeyi hazırlayarak genel kurula sunmak, 
c) Dernek tüzüğünün ve mevzuatın kendisine verdiği işleri yapmak ve yetkilerini kullanmak, 
d) Bütçe doğrultusunda her tip üyelik için giriş aidatı, yıllık aidat ve var ise üye katılım 
paylarını saptamak; mali yükümlülüklerini yerine getirmeyen üyeler hakkında gerekli işlemleri 
yapmak; tahmini bütçede görülen lüzum üzerine değişiklik yapmak 
e) Genel Sekreteri ve çalışma şartlarını belirlemek, 



 255 

f) Genel Kurul tarafından şube açılmasına yetki verildiğinde, şube kurucularının tespitini 
yaparak mülki amirliğe bildirmek, 
g) Şube açılmasına karar verilmişse şubelerin ve ayrıca oluşturulan komite, kurul, konsey, 
uzmanlık grupları ve diğer organların işleyişi başta olmak üzere gerekli gördüğü konularda 
dernek etkinliklerini düzenlemek; dernek ve çalışmaları hakkında yazılı ve görsel basında 
açıklama yapacak olan kişileri ve bu açıklamaların çerçevesini belirlemek için iç yönetmelikler 
hazırlamak. 
h) Derneğin faaliyet alanlarında karşılaşılan sorunları çözümle-mek, uygulamaları 
yaygınlaştırmak ve derneğin amaçlarına ulaşmasında etkin ve verimli çalışmasını sağlamak 
amacıyla gerek gördüğü hallerde Dernekte komiteler ve çalışma gruplarını teşekkül ettirmek; 
kurulmuş olan komite ve çalışma grupları tarafından verilen kararları denetlemek, derneğin 
diğer organları ile birlikte çalışmalar yapmak, 
i) Tüzükte gösterilen amaçları gerçekleştirmek üzere, kanunların dernekler tarafından 
yapılmasını yasaklamadığı süreli ve süresiz yayınlar çıkarmak, piyango, balo, eğlence, temsil, 
konser, spor yarışması ve konferanslar tertiplemek, eğitim ve öğretim faaliyetleri için yurt, 
pansiyon, kitaplık ve okuma odası, sosyal yardım faaliyetleri için çocuk bakım yuvası, huzur 
evi, aş ocağı, sportif faaliyetler için spor saha veya salonu ve meskun yerler dışında kamp 
tesisleri kurmak, lokal açmak, işletmek hususunda kararlar almak ve bu hususlarda gerekli iş ve 
işlemleri yaparak izin almak veya bunların ikmali için görevliler atamak 
j) Yabancı ülkelerdeki dernek veya kuruluşların üyelerini Türkiye'ye davet etmek ya da yabancı 
dernek veya kuruluşların davetlerine uyarak üyelerini veya dernek üyesi olma hakkına sahip 
üçüncü kişileri yurt dışına göndermek, 
k) Mevcut ve ileride kurulacak, ulusal ve uluslararası, özel ve resmi kuruluşlar, ticaret ve sanayi 
odaları, borsalar, mesleki teşekküller, vakıf, dernek, kooperatif, federasyon, konfederasyon veya 
her türlü üst kuruluş, birlik ve benzerleriyle doğrudan doğruya veya bunlara bağlı olan 
kuruluşlar ile işbirliği yapmak; Genel Kurul karar verdiği takdirde bunlara üye olmak, üyelikten 
ayrılmak; bu kuruluşlarda Derneği temsil edecek olan delegeleri belirlemek 
l) Derneğin yönetsel ve parasal işlerini yürütecek profesyonel kadroları oluşturmak, bu 
kadrolara personel atamak, ücretlerini saptamak ve gerek görülenlerin iş sözleşmelerini sona 
erdirmek, 
m) Yönetim Kurulu Başkanının önerisi üzerine, üyelik nitelik ve koşullarını kazanamayan, 
amaçlardan uzaklaşan üyelerin ya da üyelik haklarını kaybedenlerin dernekten çıkarılmasına 
karar vermek, 
n) Dernek üye adaylarını incelemek, üyeliğinin kabulüne veya üyelik isteminin reddine karar 
vermek, 
o) Çalışma döneminin başında, derneğin yönetim ve parasal belge işlem ve varlıklarını devir ve 
teslim almak, çalışma döneminin sonunda da bunları yeni dönem yönetim kuruluna bir tutanakla 
eksiksiz devir ve teslim etmek, 
p) Derneğin faaliyetlerini ve işleyişini belirlemek, geliştirmek amacıyla gerektiğinde 
yönetmelikler hazırlamak, 
q) Gerekli görülen ülke ve şehirlerde temsilcilikler açmak ya da kapatmak. 
r) Gelirini Dernek amacı için kullanmak kaydı ile iktisadi işletme açmak ve işletmek; ticari 
ortaklıklara iştirak etmek. 
s) Dernek tüzüğünün ve mevzuatın kendisine verdiği diğer işleri yapmak ve yetkileri kullanmak 
Madde 19- Yürütme Kurulu 
Yürütme Kurulu,  Yönetim Kurulu Başkanı, iki Başkan Yardımcısı, Sayman Üye ve Genel 
Sekreter’den oluşur. Yönetim Kurulu’nca alınan kararlar ve verilen yetkiler çerçevesinde 
Dernek işlerini sevk ve idare eder. Yürütme Kurulu, Yönetim Kurulu’na karşı sorumludur. 
Madde 20- Genel Sekreter 



 256 

Yönetim Kurulu, Dernek üyeleri arasından veya üye olmayan 3. kişiler arasından bir Genel 
Sekreter tayin eder. Genel Sekreter Yönetim Kurulu toplantılarına katılabilir, ancak oy 
kullanamaz.  
Genel Sekreter’in görev ve yetkileri şunlardır: 
a) Yönetim Kurulu’nun verdiği yetkiler çerçevesinde Derneği temsil etmek, 
b) Dernek teşkilatının başı olarak Derneğin tüm hizmet ve yükümlülüklerinin programlara ve 
mevzuata uygun olarak yerine getirilmesini temin etmek, 
c) Yönetim Kurulu’nun toplantı gündemini, Yönetim Kurulu Başkanı’na danışarak hazırlamak; 
Yönetim Kurulu’nu toplantıya davet etmek, 
d) Komiteler ve Çalışma Grupları’nın faaliyetlerini koordine etmek; söz konusu faaliyetleri her 
ay Yönetim Kurulu’na raporlamak, 
e) Tüzük ve İç Tüzüklerin belirlediği hizmet ve yükümlülüklerini programlara ve mevzuata 
uygun olarak yerine getirmek. 
Madde 21- Denetim Kurulu 
Denetim Kurulu, Genel Kurul tarafından seçilen üç asil, üç yedek üyeden oluşur. 
Dernek muamelat, muhabere ve hesaplarını en az iki Denetim Kurulu üyesi bir arada tetkik 
eder. Her bir üyenin tek tek inceleme yapma yetkisi ayrıca mevcuttur. Tek başına inceleme 
yapan üye durumu diğer üyelere yazıyla bildirir. 
Denetim Kurulu, Genel Kurul toplantısından 15 gün önce yapacağı genel denetim neticesinde 
hazırlanan raporu, Genel Kurul toplantısına sunar. Yönetim Kurulu’nun hazırladığı bütçeye 
ilişkin görüşünü Genel Kurul’a sunar. 
Denetim Kurulu altı ayda bir denetleme yapar ve neticeyi bir rapor halinde Yönetim Kurulu’na 
ve bir özet halinde tüm üyelere sunar. 
Denetim Kurulu yaptığı her türlü kontrol ve teftişin neticesini bir rapor halinde Yönetim 
Kurulu’na bildirir. Genel Kurul’un toplantıya daveti gereken hallerde, Yönetim Kurulu’nun 
ihmale ve acze düştüğüne kanaat getirmeleri halinde, sorumluluk tümüyle kendilerine ait olmak 
üzere, Genel Kurul’u toplantıya davet ederler. 
Madde 22- Disiplin Kurulu 
Dernek üyeleri aleyhinde yapılacak şikayetleri inceleyip, karara bağlamakla görevli Disiplin 
Kurulu, üç asil ve üç yedek üyeden oluşur. Disiplin Kurulu üyeleri, Genel Kurul tarafından 
seçilir. 
Disiplin Kurulu üyeler hakkında; 
a) İhtar,  
b) Kınama cezaları verebilir, 
c) Üyeliğin askıya alınması ve üyelikten çıkarılma ile ilgili işlemleri yerine getirebilir. 
Madde 23- Derneğin İç Denetimi 
Derneğin iç denetimi, Yönetim Kurulu’nun görevlendireceği kişilerce veya Denetim Kurulu 
aracılığıyla üç ay aralıklarla yapılır ve Genel Kurul bilgisine sunulur. 
Madde 24- Onur Kurulu 
Onur Kurulu yönetim kurulunda görev almayan KAGİDER eski başkanları ile ilk iki dönem 
için seçilmiş eski başkan yardımcılardan oluşur.  
Onur Kurulu, Dernek faaliyet konusu ve amacı ile ilgili ihtiyaç duyulan ve belirli bir bilgi ve 
tecrübe gerektiren konularda, Yönetim Kurulu’nun talebi üzerine sözlü ya da yazılı görüş sunar, 
Dernek faaliyetlerinin yürütülmesi ve geliştirilmesini temin etmek üzere gerekli olan fikri 
desteği sağlar. Onur Kurulu bir yüksek istişare kurulu niteliği taşır. 
Madde 25- Komiteler ve Çalışma Grupları 
Yönetim Kurulu derneğin faaliyet alanlarında karşılaşılan sorunları çözümlemek, uygulamaları 
yaygınlaştırmak, derneğin amaçlarına ulaşmasında etkin ve verimli çalışmasını sağlamak 
amacıyla gerek gördüğü hallerde Dernek’te komiteleri ve çalışma gruplarını teşekkül ettirebilir. 
Oluşturulan bu ihtiyari organlar yine Yönetim Kurulu kararı ile feshedilebilir. 



 257 

Yönetim Kurulu’nun oluşturabileceği tüm bu komite ve uzmanlık gruplarına Genel Kurul ve 
Denetleme Kurulu’nun görev yetki ve sorumlulukları devredilemez. Kurulan organların görev 
ve yetkileri Yönetim Kurulu tarafından çıkarılacak iç tüzükler ile belirlenir. 
Madde 26) Gelir Ve Giderlerde Usul İle Dernek Defterleri 
Dernek gelirleri alındı belgesi ile toplanır ve giderler harcama belgesi ile yapılır. Dernek 
gelirlerinin bankalar aracılığı ile toplanması halinde banka tarafından düzenlenen dekont veya 
hesap özeti gibi belgeler alındı belgesi yerine geçer. Dernek gelirlerinin toplanmasında 
kullanılacak alındı belgeleri yönetim kurulu kararı ile bastırılır. Dernek gelirlerini toplayacak 
kişi yönetim kurulu kararıyla belirlenir ve bunlar adına yetki belgesi düzenlenir.   
Hukukun ve derneklerle ilgili mevzuatın ön gördüğü usul ve şekilde gerekli defterler tutulur. 
Madde 27- Dernek Giriş Ücreti ve Üyelik Aidatı  
Dernek asli üyeleri, üyeliğe kabul edilmelerini takip eden yedi gün içerisinde Dernek Genel 
Kurulu tarafından tespit olunacak Dernek giriş ücretini, ödemekle yükümlüdürler. Dernek giriş 
ücreti, bir kez ödenir.  
Asli üyeler, Dernek giriş ücretinin yanısıra, asli üyelikleri devam ettiği sürece, her yıl Genel 
Kurul tarafından tespit olunacak Dernek üyelik aidatını, ödemekle yükümlüdürler.  
Dernek fahri üyeleri, asli üyelere uygulanan Dernek giriş ücreti ve üyelik aidatını ödemeye 
zorlanamazlar. Aday üyeler, Dernek asli üyelerinin ödeyecekleri yıllık aidatın yarısı tutarında 
aday üyelik aidatı öderler. Aday üyeler Dernek giriş ücreti ödemezler.  
Madde 28- Şube 
Derneğin şubesi yoktur. Şube açılması konusunda Genel Kurul, Yönetim Kuruluna yetki 
verebilir.  
Madde 29- Derneğin Feshi ve Tasfiyesi 
a) Dernek Genel Kurulu her zaman, Derneğin feshine karar verebilir. Feshe karar verebilmek 
için Genel Kurul'a katılma hakkına sahip olan üyelerin en az üçte ikisinin toplantıya katılması 
şarttır. 
b) Birinci toplantıda çoğunluk elde edilemezse Genel Kurul ikinci defa toplantıya çağrılır. Bu 
çağrı üzerine toplanacak üye sayısı, Yönetim ve Denetim Kurulu’nun 2 katından az olmayacak 
şekildedir. Fesih hakkındaki kararlar, hazır bulunan üyelerin üçte iki çoğunluğu ile alınır. 
c) Derneğin feshi, Yönetim Kurulu tarafından 5 gün içinde en büyük mülki amire yazı ile 
bildirilir. 
d) Dernek fesholduktan sonra Derneğin bütün para ve malları benzer amaçlı başka bir teşekküle 
veya vakfa devrolunur. 
e) Tasfiye ve intikal, Hükümet Komiseri ve Maliye temsilcisinin gözetiminde yapılır. 
f) Bu işlemlere fesh, infisah ve kapatılmanın kesinleştiği tarihten itibaren başlanır. 
Madde 30- Tüzükte açıklık olmayan haller 
Bu tüzükte açık hüküm bulunmayan durumlar için Dernekler Kanunu ve yönetmelikleri ile Türk 
Medeni Kanunu'nun konuya ilişkin hükümlerine başvurulur. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 258 

EK II KAGİDER: Projeler ve Kampanyalar 

1. Su Damlası Projesi: 

Avrupa Birliği Aktif İşgücü Programı kapsamında İşkur’dan 175.000 € destek almıştır. Projenin 
toplam bütçesi 195.000€ dur. Ocak 2005-Şubat 2006 tarihlerinde yürütülen Proje kapsamında 
Ankara, İzmir, Bursa ve Adana, Denizli, Gaziantep ve Kayseri illerinde 24 girişimci adayı kadın 
insan kaynakları ve yönetim danışmanlığı şirketleri kurdular; ‘mecburi hizmet’ kapsamında 
1000 kişinin “Meslek ve Kariyer Danışmanlığı” ve “Girişimcilik” semineri vasıtasıyla 
eğitilmesini sağladılar. 

2. Kadın Girişimci Geliştirme Merkezi (KAGİMER) 

Avrupa Birliği Aktif İşgücü Programı kapsamında İşkur’dan 74.500€ destek almıştır. Projenin 
toplam bütçesi 86.777€ dur. İstanbul ilinde tam zamanlı ve sürekli hizmet veren bir iş geliştirme 
merkezi kurularak, bu merkezde yer alacak kadın girişimcilerin isletmelerinin kuruluş 
yıllarındaki basari oranının yükseltilmesi ve KAGIDER üyesi basarili kadın girişimcilerin 
deneyimlerinden faydalanmaları sağlayacak bir iletişim ağına dahil olmaları amaçlanmıştır. 
Proje kapsamında 60 girişimci adayı eğitim almış, seçilen 5 girişimci proje kuluçka hizmetinden 
faydalanmış ve şirketlerini kurulmuştur 

3.  Avrupa Birliği Yolunda Kadın Projesi 

Proje Hedefleri 

 AB ile müzakere sürecine girmek ve bu sürece katkıda bulunmak, özellikle, is gücünde 
bulunan kadınları ilgilendiren yönergelere, etkili katilim ve savunu programları 
aracılığıyla odaklanma.  

 STK’ları, Türk Hükümetini ve çeşitli AB üye ülkelerini içeren tüm paydaşları bir araya 
getirerek, birlikte öğrenme, hareket etme ve değişme.  

 AB dahilinde ve daha geniş alanlarda, toplumsal cinsiyet eşitliğini sağlama konularında 
güçlü bir ses oluşturmayı sağlayan bir ağ meydana getirmek.    

Projenin Finansmanı 

Bu projenin finansmanı, Avrupa Komisyonu % 80 ve KAGIDER % 20 oranında olarak 
paylaşılmıştır.  

Proje Ortakları 

KAGIDER, ortaklar arasında işbirliği ve iletişimin yönetimi ile projenin genel anlamda 
yönetiminden sorumludur. Proje süresince, KAGIDER dört adet resmi ortağa sahiptir. Bunlar: 

 Akdeniz İş Kadınları Birliği (AFAEMME) - İspanya 
 Sanayi ve Ticaret Odası - Romanya  
 Kadın Girişimci Gelişimi Derneği (ADAF) - Romanya  
 Uluslararası Profesyonel ve İş Kadınları Derneği (IAPBWB) - Bulgaristan 

Öğrenilen Dersler 



 259 

 Toplumsal cinsiyet eşitliği için büyük bir katalizör görevi gören AB prensipleri ve 
politikalarının adaptasyonu.  

 Toplumsal cinsiyet eşitliği hakkındaki çeşitli konulara dikkat çekmek için gerekli olan 
Kadın STK’lar, kamu kuruluşları ve medya arasında güçlü ilişki gerekmektedir. Bu 
açıdan, hükümet bu aktörler arasında etkili bir işbirliğini desteklemelidir.  

 Kadınların hakları ve eşitliğini destekleyen ve gözeten bir Ulusal Eylem Planı yaratmak 
gerekli kurumsal çerçevenin temelini oluşturacaktır.  

 Sivil gruplar ve kamu kuruluşlarını bir araya getirerek, yasal uygulamaları izleyen ve 
toplumsal cinsiyet eşitliğini savunacak ve her seviyede konunun muhatabı olacak bir 
ulusal ortak kurum oluşturmak  

 Merkezi ve yerel otoriteler, kadın haklarını korumak için yeterli sayıda sığınakları ve 
diğer kaynakları temin etmelidir.  

Merkezi Hükümetten Taleplerimiz 

Proje etkinliklerinin ve öğrenilen derslerin sonucu olarak, üç talep belirtilmiştir, bunlar: 

1. TBBM’de “Kadın Konuları ve Toplumsal Cinsiyet Eşitliği Daimi Komisyonu” 
kurulması 

2. Ortak ülkelerle (İspanya, Bulgaristan ve Romanya) yapılan toplantılarda şekillenen 
aşağıdaki konulardaki önerileri ve tavsiyelerin uygulaması  

Kadın haklarını ve toplumsal cinsiyet eşitliğini destekleyen ve etkin olarak gözeten bir Ulusal 
Eylem Planı hazırlanması  

 Özerk ama kanunların uygulanmasını takip eden ve cinsiyet eşitliğini savunan 
bir ulusal enstitü kurulması  

 Namus cinayetleri ile mücadele ederken, kadın barınaklarının ve diğer 
kaynakların yeterli mevcudiyetinin sağlanması. Hükümet, merkezi ve yerel 
boyutta yetkililer ve kadın örgütleri arasındaki etkin işbirliğini geliştirmelidir. 
Özel kuruluşlar, bu sığınaklara para kaynağı sağlanmasında yardımcı olmalı ve 
kadın örgütleri, bu sığınakların yönetiminde temel ve önemli ortaklar olarak 
kabul edilmelidir.  

 Kadın STK’ların AB’ne katilim müzakerelerinde mümkün olabildiğince aktif 
olarak yer almalısı.  

3. Siyasi partilerin, ulusal ve yerel seçimlerde kadınlar için bir kota sistemi uygulaması  
4. Genç Kadınlar Staj Projesi (Kagider Güneydoğulu Genç Kadınları İş Dünyasına 

Hazırlıyor!) 

Türkiye Kadın Girişimciler Derneği ( KAGİDER ), Birleşmiş Milletler Kalkınma Programı 
(UNDP) işbirliğinde 2007 yazında 17 başarılı üniversite öğrencisi kıza KAGİDER üyelerinin 
firmalarında Temmuz ayı boyunca staj yapma olanağı sağladı. Adıyaman, Batman, Siirt, 
Şanlıurfa ve Şirnak’tan gelen 17 genç kız, 3 Temmuz’da yapılan oryantasyon toplantısının 
ardından KAGIDER üyelerinin firmaları Acarlar Şirketler Grubu, Altın Yıldız, Eti Şirketler 
Grubu, Filmacass, Güvensan Temizlik, Hey Tekstil, Kurtsan Holding, Ladin Fuarcılık, Mali 
Müşavirlik, Piramit Danışmanlık, Prestij Sigorta, Vip Turizm ve Yön Tekstil’de staj yaptı. 
Üçüncüsü düzenlenen programa şimdiye kadar 52 kız öğrenciye katildi 



 260 

5.  Kadından Kadına Köprü Projesi 

KAGİDER’in koordinatörlüğünde GAP-GIDEM (Girişimcilik Geliştirme Merkezi), ÇATOM 
(Çok Amaçlı Toplum Merkezi) ve Yeditepe Üniversitesi’nin işbirliğiyle başlayan bir “ Sosyal 
Sorumluluk Projesidir. Proje, Dünya Bankasının düzenlediği “ Yaratıcı Kalkınma Fikirleri” 
yarışmasında 724 proje arasından ilk 20’ye girerek ödüllendirilmiştir. 

Projenin Amacı 

Mardin bölgesindeki kadınların sosyo-ekonomik gelişmelerine katkıda bulunarak statülerinin 
yükselmesine ve bölgesel farklılıkların azalmasına destek olmak. Proje, bölgede kadın 
girişimciliğinin artması için cesaretlendirici bir model geliştirmeyi ve bölgedeki faaliyet 
gösteren GİDEM, ÇATOM sorumluları ve diğer kuruluşlar arasında da ortaklıklar kurulmasını 
ve işbirliğini güçlendirmeyi hedefler 

Proje Faaliyetleri 

–Yöresel ve pazarlanabilir ürünlerin ortaya çıkarılması 

–Yereldeki kadın kooperatiflerinin üretim ve girişimcilik becerilerinin geliştirilmesi 

–Pazarlama ve Finansman desteği sağlanması 

Sonuç: 

Kadından Kadına Köprü projesi 2005 yılında Dünya Bankası’ndan alınan bir bağışla başladı. 
Proje 3 yılda belirli aşamalardan geçerek projede yer alan kadınların üretim yapar duruma 
gelmesi sağlandı. 2007 yılında Mardin’de Çok Amaçlı Toplum Merkezleri (ÇATOM) ile 
yapılan işbirliği ile Mardinli kadınlar tarafından, Cemil İpekçi tarafından tasarlanan yöresel 
masa örtüleri ve Mardin Bittim Sabunu üretildi. Masa örtüleri DHL, bittim sabunları Johnson 
Diversey sponsorluğunda Dünyaya ve Türkiye’ye sunuldu. Bugüne kadar proje bütçesi 25.000 
YTL civarında gerçekleşti 

6.  Kadın Fonu 
 
Kadın Fonu, KAGİDER Türkiye Kadın Girişimciler Derneği tarafından 2004 yılında 
kurulmuştur. Türkiye’nin önde gelen kadın kuruluşlarının temsilcileri, akademisyenler ve 
aktivistlerinin katıldığı Arama Konferansı’nda, Fonun destekleyeceği alanlar, öncelikleri ve 
işleyiş ilkeleri tartışılmış; konferanstan çıkan öneriler doğrultusunda Mayıs 2004’te bağımsız bir 
Danışma Kurulu ve İcra Komitesi oluşturulmuş ve KAGİDER Yönetim Kurulu tarafından Fonla 
ilgili kararların yetkileri Kadın Fonu İcra Komitesi’ne devredilmiştir. 

Misyonunu, ulusal ve uluslararası kurum, kişi ve topluluklardan kaynak yaratmak ve bu 
kaynakları Türkiye’de toplumsal cinsiyet eşitliğine ulaşılması ve kadınların ekonomik, sosyal ve 
siyasal olarak güçlenmeleri için faaliyet gösteren kadın sivil toplum kuruluşlarına (STK) 
ulaştırmak olarak belirleyen Kadın Fonu; kaynak sahipleri için kaynaklarını “doğru” projelere 
yönlendirebilmeleri için şeffaflığına, uzmanlığına ve tarafsızlığına güvenebilecekleri bir kanal; 
yerel, bölgesel ve ulusal kadın sivil toplum kuruluşları için ise  kolaylıkla başvuru yapıp 



 261 

projelerine finansman sağlayabilecekleri bir kaynak olarak, Türkiye’nin proje bazında fon 
sağlayan ilk kuruluşu olup, KAGİDER’in girişimciliğine ve öncülüğüne bir örnektir. 

Kadın Fonu aktardığı kaynaklar ile: 

• Parlamentonun % 4.4’ünü oluşturan kadın milletvekillerinin sayısını artırmayı  
• İşverenlerin % 6.18’ini oluşturan kadın işverenlerin sayını artırmayı  
• Yasalarda toplumsal cinsiyet eşitliğine aykırı maddeleri gidermeyi  
• Var olan yasaların/hakların/kaynakların geniş kadın kitlelerine ulaştırılabilmesi sağlamayı  
• İş yaşamına katılanların %26sini oluşturan çalışan kadınların sayısını artırmayı  
• “Namus” ve aile içi şiddet yüzünden hayatı tehlikeye giren genç kızlar ve kadınlar için güvenli 
mekanlar oluşturmayı  
• Kadınların yerel yönetimlerdeki temsil oranını %1’in üstüne çıkarmayı  
• Kadınların kendi hayatlarıyla ilgili kararları kendilerinin alabilmeleri için olanaklar yaratmayı  
• Kadınların 5’te birini oluşturan okuma yazma bilmeyen kadınların sayısını azaltmayı 
• Kadınlar ve kadın STK’ları arasında dayanışma ağları oluşturarak, ortak politika üretme 
zemini yaratılmasını hedeflemiştir. 

2008 yılına kadar KAGİDER ve üyeleri, kurum ve şahıs bağışları, kampanyalar ve uluslararası 
kuruluşlardan sağlanan fonlar ile bu hedefler doğrultusunda her yıl Türkiye’deki Sivil Toplum 
Kuruluşları’na proje çağrısında bulunarak, gelen projeleri Danışma Kurulu üyelerinin 
değerlendirme tablosunda belirtilen puanlama sistemi doğrultusunda puanlandırmasından sonra 
İcra Komitesi kararı ile seçerek desteklemiş ve projelerin amacına ulaşması takip ve 
değerlendirmelerini gerçekleştirmiştir. Misyonunu gerçekleştiren Kadın Fonu’nun faaliyetleri 
2008 yılından itibaren durdurulmuştur. 

7.  Girişimcilerin Yolunu Aydınlatıyoruz 

2007 Yılında Garanti Bankası ile temel girişimcilik eğitimlerini kapsayan projesinden sonra, 
İstanbul dışı kentlerimizdeki isini çoktan kurmuş ama kendini trendlerden, fırsatlardan, 
yeniliklerden uzak ve yalnız hisseden girişimcilerle buluşuyoruz. Projemiz “Kadın Girişimci 
Buluşmaları: Girişimci Kadınların Yolunu Aydınlatıyoruz”. Eylül 2008’de başlayan projemiz, 
2010 yılında da sürecek ve kadın girişimcilerle zirve toplantıları yapılacak. 

Yarim gün sürecek etkinlikler, Kagider üyesi rol model kadın girişimcilerin kendi girişimcilik 
hikayelerini anlatarak sorunların ortak olduğunu vurgulaması ile başlayacak. Devamında yer 
alan “İsimi Geliştiriyorum” panelinde farklı konular üzerinde durulacak, söyle ki : 

 Vizyon Oluşturma - Geleceğin Trendleri; Sürekli tekrarlanan trenlerin kadın 
girişimciler için yarattığı potansiyel nelerdir? 

 Pazarlama; Nasıl bir pazarlama stratejisine ihtiyacımız var? KOBİ’lerin 
pazarlama planları nasıl olmalı? Geleceğin pazarlama araçları nedir? 

 Yönetim; Kadın yöneticinin kendi içinde ev-is dengesi oluşturarak iyi bir 
yönetici olmasının yöntemi nedir? İş hayatında toplumsal cinsiyet konuları nasıl 
aşılabilir? Yönetim dengeleri nelerdir? 



 262 

 Büyüme Fırsatları; AB Entegrasyonunda büyüme fırsatları ve Garanti AB 
Destek Paketinin sunduğu fırsatlar nelerdir? WE-Mentor Projesi ile KAGIDER 
kadın girişimcilere hangi destekleri sunmakta? 

 Teknoloji Kullanımı ve Getirdikleri; Teknoloji kullanarak isinizi nasıl 
geliştirirsiniz? Web sayfası neden iyi olmalı? Sanal ortamda nasıl müşteri 
bulunur? 

 Neden Türkiye’nin Kadın Girişimcisi Siz Olmayasınız?  

Hedefimiz ufuk açıcı, bilgi tazeleyici aktarımlarla, hızla değişen dünyanın kendilerine ulusal ve 
global fırsatlar sunduğunu kadın girişimcilerin fark etmesini sağlayarak destek olmak, motive 
etmek, birlikte kadın girişimciliğin çıtasını daha yükseklere taşımaktır. 

 
8.  Kadın Girişimci geliştirme Programı 
 

KAGIDER Girişimci Geliştirme Komitesi tarafından belli aralıklarla gelen aday kadın girişimci 
proje başvurularını değerlendirilir. 1. elemeyi geçen kadın girişimciler “İşimi Kuruyorum 
Eğitimi”ne davet edilir. İş planlarını hazırlayarak 2. aşamayı geçen adaylara ihtiyaca göre 
mentörlük, Inkübasyon Merkezi’nde yer alma ve danışmanlık desteği verilir 
 

9.  Genç Kadınlar Projesi 
 

Kadın sivil toplum kuruluşları ve üniversitelerdeki kadın-erkek eşitliğini sağlamaya yönelik 
faaliyet gösteren kulüpler ve girişimlerle beraber çalışıyoruz. 

- İşbirliği yaptığımız kurum ve girişimlerle beraber üniversite öğrencelerine, kadının insan 
hakları konusunda farkındalık artırmaya yönelik faaliyetlerde bulunuyoruz. 

- Genç kadın aktivistleri, kadın sivil toplum kuruluşları ile buluşturuyoruz. 

Nasıl Yapıyoruz? 

- İstanbul, Kocaeli, Ankara, Eskişehir, Isparta ve Çanakkale’de ağ kurmak için düzenliyoruz. 

- Toplumsal cinsiyet, kadının insan hakları, kadın sivil toplum kuruluşlarının kamu politikalarını 
etkilemedeki rolleri konularında çalıştaylar düzenliyoruz. 

- Üniversitelerdeki kulüpler ve girişimlerle beraber kadına yönelik şiddetin önlenmesi başlıklı 
seminerler organize ediyoruz. 

- Daha geniş kitlelere ulaşmak için kitapçık basıyoruz. 

- Ve “Kadına Yönelik Şiddet Araştırması”nı gerçekleştirdik. 

10. Geleceğin Kadın Liderleri Projesi 



 263 

KAGİDER, genç kadınların yeteneklerini geliştirerek geleceğin liderleri olmalarını amaçlayan 
proje başlattı. 
 
“İşine, toplumuna, çevresine farklılık getirecek 50 genç kadını arıyoruz” sloganıyla KAGİDER 
tarafından başlatılan Geleceğin Kadın Liderleri Projesi, 18 – 25 yaş arası üniversite son sınıf 
öğrencilerinin ve yeni mezunların iş arama sürecini ve işgücü piyasasına katılımını 
kolaylaştırmayı hedefliyor. Dünya Bankası destekli proje ile genç kadınların toplum ve iş 
hayatındaki yerini kuvvetlendirmek amacıyla başlatılacak eğitim programı; katılımcıların bu 
doğrultuda beceri ve duyarlılığını geliştirmeyi, donanımlarını ve erişimlerini arttırmayı 
hedefliyor.  
 
Bu projeye başvuran genç kadınlara proje kapsamında 3’er saatten 4 bölüm olarak çeşitli 
eğitimler verilmesi planlanıyor. Verilecek eğitimler arasında görüşme becerilerini geliştirme, 
işyerine adaptasyon, profesyonel ahlak, finansal okuryazarlık, hedef belirleme, iş arama 
stratejileri var. Katılımcılara eğitimlerin sonunda sertifika verilecek. Ayrıca, eğitim alan genç 
kadınlar,  iş arama süreçlerinde 6 ay boyunca KAGİDER tarafından takip edilerek, kendilerine 
destek verilecek.  
 
Kimler Başvurmalı? 
* 18 – 25 yaş arası İngilizce bilen genç kadınlar, 
*Üniversiteden 2008 / 2009 veya 2010 senesinde iyi derece ile mezun olan / olmayı planlayan, 
* Tercihen burslu okumuş olan, 
* Tercihen iş tecrübeli (staj, part-time iş, vs değerlendirilecektir), 
* Yüksek kariyer hedefleri olan, başarı odaklı, 
* Hemen işe başlamak için herhangi bir engeli bulunmayan, 
* Çalışma motivasyonu yüksek, 
* Tercihen sivil toplum kuruluşlarında sosyal içerik üretmeye yönelik çalışmış olanlar 
başvurabilir. 
 

11. Çalışmak İstiyoruz Kampanyası 
 
KAGİDER, kadın konusunda en önemli sorun olarak tespit ettiği kadın istihdamının gelişmiş 
ülkelere göre çok düşük olduğu gerçeğini değiştirmek üzere, yola çıkıyor. OECD ve AB ülkeleri 
ortalamasına göre Türkiye’de son derece düşük olan kadının istihdam oranını artırmak amacıyla  
KAGİDER bir kampanya başlattı.  
 
“Çalışmak istiyoruz” sloganı ile başta kadınlar olmak üzere, hükümet, işdünyası ve kamuoyuna 
yönelik olarak yürütülecek olan istihdam kampanyasını Akbank’ın kurumsal sponsorluğunda 
faaliyetini sürdüren–Biz. Kadın Gelişim Merkezi’nde yapılan basın toplantısı ile duyuran 
KAGİDER Başkanı Gülseren Onanç konuyla ilgili olarak şunları söyledi: 
 
“OECD ülkelerinde kadının istihdamı oranı yüzde 62,  AB ülkelerinde yüzde 52, Türkiye’de ise 
yüzde sadece 23.5 oranındadır. Bu durumun değişmesi için kadın istihdamının öneminin 
kavranması gerekir. Bunu sağlamak içinde zihinsel dönüşüme ihtiyacımız var.” 
Türkiye’de kadın istihdamının arttırılması için hükümete yönelik bir dizi talep oluşturduklarını 
belirten Onanç bu talepleri şu şekilde sıraladı: 
 

 4857 sayılı iş kanunu ile düzenlenen esnek çalışma modeli geliştirilmelidir  



 264 

 İşkur kadınların iş eğtimi ve iş bulması konusunda daha aktif davranmalıdır  
 Çalışan kadınlar için çocuk bakım hizmetleri geliştirilmeli, işyerlerinde kreşler 

açılmalıdır  
 Kadın istihdamını arttırma amacıyla Kadın Statüsü Genel Müdürlüğü ile yapılan 

stratejik çalışma hükümet tarafından hayata geçirilmelidir. 
 
Onanç, kadınların istihdamına öncelik tanıyacak şirket ve kurumları da ödüllendirerek 
destekleyeceklerini, bu tip kurumlara “Cinsiyet Eşitliği Sertifika”sı verileceğini söyledi.  
 
KAGİDER tarafından lansmanı yapılan kampanya 2010 yılı sonuna kadar sürecek.. Kampanya 
kapsamımda, pozitif ayrımcılık sisteminin yasalaştırılması yönünde savunu ve lobi çalışmaları 
yapılacak, ayrıca siyasetçilerin seçim ajandasına kadın istihdamı konusunun girmesi için çeşitli 
toplantılar, tartışma ortamları ve medya aracılığı ile savunu faaliyetleri yapılacak. Bunun 
dışında, medya ve reklam çalışmalarıyla da kadınlar ve işdünyası başta olmak üzere kamuoyu 
bilinçlendirme konusunda  faaliyetler yürütülecek.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 265 

EK III KAMER Vakıf Senedi 

KAMER- KADIN MERKEZİ EĞİTİM, ÜRETİM DANIŞMA VE DAYANIŞMA VAKFI 
1. BÖLÜM KURULUŞ HÜKÜMLERİ 

Kuruluş 
Madde 1. Yasalar ile bu Resmi Senet Hükümleri uyarınca yönetmelik ve kamuya yararlı 
hizmetler sunmak üzere “KAMER- KADIN MERKEZİ EĞİTİM ÜRETİM DANIŞMA VE 
DAYANIŞMA VAKFI” kurulmuştur. Bundan böyle izleyen maddelerde kısaca “Vakıf” olarak 
anılacaktır. Vakıf unvanı faaliyetlerinde kısaca KAMER olarak da kullanılacaktır.  
Merkez ve Şubeler 
Madde 2. Vakfın merkezi Diyarbakır’dadır. Vakıflar Genel Müdürlüğü’nün izni ile Vakıf yurt 
içinde yurt dışında şubeler, temsilcilikler, irtibat büroları, iktisadi işletmeler, tanıtım merkezleri 
açabilir. 
Amaç ve Hizmet Konuları  
Madde 3. Vakfın amacı; kadınların eğitilmesi, mesleki beceriye sahip olmasını, üretime 
katılmalarını sağlamak ve bu yöndeki çalışmaları desteklemek, kadınlar arasında sosyal ilişkileri 
geliştirmek, dayanışmayı sağlamak, kadınların el emeklerinin gelişmesine, üretime yönelmesine 
katkı sağlamak olup; hizmet konuları aşağıda gösterilmiştir. 

a) Öncelikle kadınların her türlü ihtiyaçlarında bilgi vermek, onları yönlendirmek için 
Kadın Merkezi Dayanışma birimleri kurmak gerekli çalışmaları, bu çalışmalar için 
gereksinim duyacağı finansmanı sağlamak, 

b) Kadınların eğitilmesi, emeklerinin verimli hale gelmesi, kadınların üretime katılımları, 
kadın haklarının gelişmesi için organizasyonlar yapmak, tartışma ve karar alma 
mekanizmaları kurmak, Vakıf bünyesinde alınan kararları uygulamak, kadınları sivil 
toplum kuruluşlarının çalışmalarında bir araya getirmek, bu kuruluşlar arasında uyum 
ve işbirliği sağlamak, 

c) Vakfa vakfedilecek mali ve maddi değerleri tespit ve ihya etmek, 
d) Üretim işlikleri ve sosyal tesis projeleri hazırlamak, hazırlatmak, inşa etmek, işletmek, 

bu amaçla şirket kurmak, kurulu şirketlere ortak olmak, 
e) Kadın haklarının yaygınlaşması, kadınların sahip oldukları haklar konusunda 

bilgilendirilmesi, el becerisi kazanmaları ve tüm bu konularda eğitimleri konularında 
yatırım ve gelişim projelerini finanse etmek amacıyla her konuda işletmecilik yapmak, 
şirket kurmak, kurulu olanlara kayılmak, 

f) Vakfın kaynaklarının verimli, ekonomik ve etkili olarak kullanılması için belirlenen 
faaliyetlere bağış toplamak ve her türlü kaynaktan gelir temin etmek, bu amaçla 
organizasyonlar yapmak, 

g) Vakfın amaçlarının kamuoyuna duyurulması, çalışmalara ilgi ve katılımı sağlamak için, 
seminerler, sempozyum, kurslar, festival, sportif yarışlar, sergiler ve fuar düzenlemek 
ve düzenlenen bu etkinliklere katılmak, 

h) Meslek sahibi olmayan kadınların meslek ve beceri sahibi olmaları konularında ilgili 
kurum ve kuruluşlarla işbirliği yaparak, bu alanda verilecek eğitim konularında yetkin 
eleman yetiştirmek veya yetiştirilmelerinde katkıda bulunmak, 

i) Çevre bilincinin gelişmesi için toplantılar yapmak, çevrenin, doğal hayatın korunması, 
organik tarım ürünlerinin üretimi ve pazarlaması konularında eğitim, kurs vb. çalışmalar 
yapmak, organizasyonlar oluşturmak, 

j) Tüm faaliyet konularında yayınlar çıkarmak, broşür, kitap ve benzeri yayınlar 
hazırlamak, basmak, dağıtmak, yayıncılık faaliyeti için işletmeler, şirketler kurmak, 
kurulmuşlara ortak olmak, 

k) Çocuk bakım evleri, kreşler, etüt merkezleri, çocuk yuvaları, çocuk klüpleri kurmak, 
kurulmuşları devralmak, işletmek, 



 266 

l) Ana ve çocuk sağlığı ile ilgili sağlık taramaları organize etmek, klinik ve benzeri sağlık 
birimleri oluşturmak, 

m) Eğitim kurumları kurmak, kurulu olanlarına ortak olmak, eğitim kurumları işletmek, 
n) Yasaların öngördüğü diğer gerekli çalışmaları yapmak, 

Hukuksal İşlemler Yetkisi 
Madde 4. Vakıf, amacına ulaşmak için yasal sınırlamalar dışında, miktar ve değeri 
kısıtlanmamış taşınmaz mallara bağış, vasiyet, satın alma ve kiralama süreti ile sahip olmaya ve 
kullanmaya, vakıflara ilişkin yasa hükümleri uyarınca sahip olduklarını satmaya, devir ve ferağ 
etmeye, gelirlerini almaya ve harcamaya, vakıf mal varlığına giren bir veya birden çok taşınmaz 
mal gelirlerini bir veya bizden çok yatırımda kullanmaya; vakıf amaç ve hizmet konularına 
aykırı olmamak koşulu ile yapılacak bağış ve vasiyet, satın alma diğer yollar ile mal ettiği 
taşınır ve taşınmaz malları ve paraları yönetim ve tasarrufa, menkul değerleri almaya ve Vakfın 
amacı için bunları değerlendirip satmaya; Vakfın amaçlarına benzer çalışmalarda bulunan yurt 
içi ve gerekli yasal izni alındığında yurtdışındaki vakıflarla işbirliği yapmaya, yerli ve yabancı 
vakıflardan yardım almaya, bu yardımı sağlamak için anlaşmalar yapmaya; amaçlarına 
harcayacağı gelirlerini arttırmak için para yada mal varlığına giren değerlerle şirketlere ve 
yönetimlerine katılmaya; taşınmaz malların irtifak, intifa, sükna, üst, rehin, ipotek gibi 
mülkiyetin gayri aynı haklarını kabule, bu hakları kullanmaya, olan yada olacak gelirleri ile 
kuracağı sözleşmeler için taşınır ve taşınmaz malların rehni dahil her türlü güvenceleri almaya, 
geçerli banka kefaletlerini kabule; vakfın amaç ve hizmet konularını gerçekleştirmek için 
gerektiğinde ödünç almaya, kefalet ve diğer güvenceleri vermeye, vakfın amaç hizmet 
konularına uygun olarak yürütülen ve yürütülecek projelerden ve her türlü çalışmalardan gelir 
elde etmeye ve vakfa gelir sağlamak amacı ile olağan işletme ilkelerine göre çalışacak iktisadi 
işletmeler, şirketler, ortaklıklar kurmaya, bunları doğrudan işletmeye ya/yada denetimi altında 
bir işletmeciye işlettirmeye; vakfın amaç ve hizmet konularından birinin yada tümünün 
gerçekleştirilmesi için yararları ve gerekli görünen girişim, tasarruf mal edinme, inşaat ve 
benzeri sözleşmeleri yapmaya, Türk Medeni Kanunu’nun 46. Maddesinde belirtildiği üzere 
izinli ve yetkilidir. 

2. BÖLÜM YÖNETİM HÜKÜMLERİ 
Vakfın Organları 
Madde 6. Vakfın organları aşağıda gösterilmiştir. 

a) Mütevelli Genel Kurulu 
b) Mütevelli Heyeti 
c) Yönetim Kurulu 
d) Vakıf Başkanı 
e) Denetçiler 

Mütevelli 
Madde 7. Vakfın Mütevellileri aşağıdaki kişilerden oluşur. 

a) Vakıf kurucu vakfedenleri gerçek ve tüzel kişiler, 
b) Vakfın tescilinden sonra en az 5000 Amerikan doları karşılığı mali değeri vakfa 

özgüleyen gerçek ve tüzel kişiler, 
c) Vakıf Kurucu Mütevelli Heyet üyeleri 
d) Vakfın amaç ve hizmet konularında başarılı çalışmalar yapanlar arasında Mütevelli 

Heyet tarafından seçilecek kişiler, 
Tüzel kişi mütevelliler yetkili organlarının atayacakları temsilciler vasıta ile görev yaparlar. 
Mütevelli Genel Kurulu 
Madde 8. Vakıf Mütevellilerinin tamamının üye olduğu ve 2 yılda bir, Mütevelli Heyet 
üyelerini seçmek amacıyla toplanan kurul, Mütevelli Genel Kurulu’dur. 
Mütevelli Heyeti 



 267 

Madde 9. Mütevelli Heyeti Vakfın yetkili karar organıdır. Mütevelli Heyet 10 kişidir. Bu 
kişiler Mütevellilerin kendi arasından yapılacak seçimle belirleyeceği üyelerden oluşur. 
Bunun 4 kişisi 10. maddede belirtilen Kurucu Mütevelli Heyet üyeleri arasından seçilmek 
zorundadır. Kurucu mütevelli kişilerin kalmaması veya görev kabul etmemesi halinde bu 
kişiler diğer heyet üyeleri arasından belirlenir.  
Kurucu Mütevelli Heyet Üyeleri 
Madde 10. Kurucu Mütevelli Heyet üyeleri aşağıdaki kişilerden ve işbu Resmi Seneden 
Geçici 1. maddesinde yer alan kişilerden oluşur, 
a) KAMER-DER KADIN MERKEZİ DANIŞMA DERNEĞİ adına Dernek Başkanı, 
b) Kurucu Vakfedenler, 
c) Julide Aral 
d) Özlem Dalkıran 
e) Berçem Akkoç 
Madde 11. Kurucu Mütevelli Heyet, vakıf kuruluşunu takip eden 2 yılın sonunda yapılacak 
Mütevelli Heyet Genel Kurulu’nun yapacağı seçime kadar Mütevelli Heyet görevlerini 
yerine getirir. 
Mütevelli Heyet Toplantıları 
Madde 12. Mütevelli Heyeti Mart ve Ekim aylarında olmak üzere yılda 2 kez Olağan olarak 
ve Vakıf Yönetim Kurulu’nun kararı veya Mütevelli Heyet Üyelerinin 2/3’nin talebi ile her 
zaman Olağanüstü olarak Vakıf Yönetim Kurulu’nun çağrısı ile toplanır. Olağanüstü 
toplantılar gündemli olarak yapılır ve yalnızca gündemle ilgili karar alınabilir. 
Madde 13. Mütevelli Heyet toplantıları, Vakıf Başkanı ve Mütevelli heyet 2. Bakanı ve 
Mütevelli Heyet toplantı yeter sayısı resmi senet değişikliğine ilişkin kararların yer aldığı 
gündem maddeleri dışındaki toplantılarda mütevelli heyet toplam sayısının yarıdan 1 
fazladır. Toplantıda toplantı yeter sayısının elde eilmemesi halinde 7 gün sonra katılanlar ile 
2. toplantı yapılır.  
Mütevelli Heyet Üyeliğinin Sona Ermesi 
Madde 14. Mütevelli heyetin üyelerinin görev süresi 3 yıldır. Mütevelli Heyet Üyelerinin 
kişiliklerinin son bulması, hukuki ehliyetlerini kaybetmeleri, görev süresinin sona ermesi 
yada istifaları, tüzel kişi temsilcisi olarak Mütevelli heyet Üyesi seçilenlerin temsil ettikleri 
Mütevelli Tüzel kişi ile tarafından temsilcilik sıfatlarına sona verilmesi nedeni ile Mütevelli 
Heyet Üyeliği sıfatı sona erer. 
İlk Mütevelli Heyet toplantısında boşalan üyelikler için seçim yapılır. Kurucu Mütevelli 
üyelerin temsil ettiği tüzel kişiliğin son bulması, hukuki işlem ehliyetini yitirmesi veya 
mütevelli heyet üyesi atamayı reddetmesi, kurucu mütevelli gerçek kişilerin yaşamlarını 
yitirmeleri halinde bu mütevelli heyet üyelerini ait kontenjan mütevelliler arasından 
yapılacak seçimle doldurulur. 
Mütevelli Heyetinin Görev ve yetkileri 
Madde 15. Mütevelli Heyetinin görev ve yetkileri aşağıda gösterilmiştir. 
a) Yasaların ön gördüğü hükümler ile Vakfın amaç hizmet konuları yönünde gereken 

kararları almak, 
b) Boşalan Mütevelli Heyet üyeleri ile denetçileri seçmek, 
c) Vakıf Başkanını, Mütevelli Heyet 2. Başkanını, Mütevelli Heyet Sekreterini ve 

Yönetim Kurulu’nun seçimle belirlenen üyelerini seçmek, 
d) Yönetim Kurulu çalışma programı ve bütçe taslağını onaylamak, 
e) Denetçilerin raporlarını görüşme, bilanço ve gelir-gider cetvelini inceleyip onaylamak, 

yönetim kurulunu ibra etmek, 
f) Vakfın amaç ve hizmet konularında yaptıkları çalışmalar ile başarılı bulunan kişilere 

Mütevelli sıfatını vermek, 



 268 

g) Yönetim Kurulu tarafından hazırlanan Vakıf içtüzüğü ve diğer tüzükleri görüşüp, kabul 
etmek, 

h) Komiteler kurmak, kurulan komitelerin yönetmeliklerini incelemek, 
i) Danışma Kurulu Üyelerini belirlemek, 
j) Vakıf Resmi senedinin değiştirilmesine ilişkin Yönetim Kurulu önerisi ve tasarısını 

görüşmek ve kabul etmek, 
k) Dilek ve öneriler ile diğer konularda karar almak, 
l) Vakıf işleme üyeliği koşullarını belirlemek, 
m) Vakıf yönetiminin belirlediği esaslara uymayan vakıf işletmeleri üyesininüyeliğine son 

vermek, 
n) Vakıf Meclisini toplantıya çağırmak için Yönetim Kurulu’na görev vermek. 

Yönetim Kurulu  
Madde 16. Yönetim kurulu, Vakfın yetkili yönetim organı olup; 1. Başkan ve 4 üyeden 

oluşur. Mütevelli Heyet tarfından Vakıf Başkanı seçilen kişi Yönetim Kurulu Başkanı sıfatını da 
taşır. Vakıf Başkanı’nın Yönetim Kurulu üyesi olmak için ayrıca seçilmesine gerek yoktur. 
Diğer Yönetim Kurulu Üyelerinin 3’ü mütevelli heyetin, kurucu mütevelli üyeleri dışındaki 
üyeler arasından diğer kişisi de mütevelliler arasından Mütevelli heyetçe seçilir. 

Madde 17. Yönetim Kurulu olağan olarak ayda en az 1 kez toplanır. Gerekli hallerde 
gündemli olarak vakıf başkanının çağrısı ile Olağanüstü olarak toplanır. Mazereti olmaksızın üst 
üste 3 toplantıya gelmeyen seçilmiş üyenin yönetim kurulu üyeliği düşer. 

Madde 18. Yönetim kurulu toplantı yeter sayısı 4, karar yeter sayısı da 3 kişidir. 
Madde 19. Yönetim kurulu ilk toplantısında görev bölümü yaparak gizli oyla 1 başkan 

yardımcısı, 1 sekreter, 1 sayman üyeyi kendi arasından belirler. 
Yönetim Kurulunun Görev ve Yetkileri 

Madde 20. Yönetim Kurulu’nun görev ve yetkileri aşağıda gösterilmiştir. 
a) Vakıf bütçesi, çalışma dönemi hizmet programı, bilanço, gelir-gider çizelgeleri ve 

faaliyet raporunu hazırlamak ve mütevelli heyetin onayına sunmak, 
b) Vakıf resmi senet değişikliği öneri ve tasarısını hazırlamak, 
c) Komitelerin çalışmalarını yönlendirmek, 
d) Şubelerin ve/ya temsilciliklerin açılmasını, iktisadi işletmeler, ortaklıklar ve şirketler 

kurulmasına karar vermek, 
e) Vakıf temsilcilerini, personeli ve kadroları atamak 
f) Öneri ve dilekler hakkında karar vermek 
g) Vakıf çalışmalarına ilişkin diğer işleri yapmak, 
h) Çalışma esasların aykırı davranan Vakıf mütevellisinin üyeliğinin düşürülmesi için 

mütevelli heyete öneri getirmek, 
i) Vakfın tanıtımı ve gelişimi için gerekli her türlü çalışmayı yapmak, yaptırmak ve 

projelendirmek, 
Vakıf Başkanı 
Madde 21. Vakıf başkanı, vakfın yetkili temsilcisi ve yetkili yöneticisi, Vakıf Yönetim 
Kurulu Başkanı olup mütevelli heyetin de başkanıdır. Vakıf başkanı, yönetim kurulunun 
diğer üyelerinin seçildiği mütevelli heyet toplantısında yönetim kurulu üyeleri ile birlikte, 
ayrı bir oy pusulası ile ve gizli oyla mütevelli heyet üyeleri arasından mütevelli heyet 
tarafından 3 yıl için seçilir. Mütevelli heyet üyeliği sıfatının ortadan kalkması nedeni ile 
boşalan Vakıf Başkanlığı için ilk mütevelli heyet toplantısında seçim yapılır. Bu durumda 
seçilen başkanın görev süresi yerine seçildiği başkanın görev süresinin tamamlanmasına 
kadardır. 
Vakıf Başkanının Görev ve Yetkileri 
Madde 22. Vakıf Başkanı’nın görev ve yetkileri aşağıda gösterilmiştir: 
a) Vakfı, mütevelli heyetini temsil etmek, 



 269 

b) Mütevelli heyet ve yönetim kurulunu toplantılara çağırmak, gündemi oluşturmak, 
c) Vakfın yönetimi ve hizmet çalışmalarını yönlendirmek, 
Denetçiler 
Madde 23. Vakıf, Vakıflar Genel Müdürlüğü’nün denetimine bağlı olup, bununla birlikte 
mali konularda görevli ve yetkili olmak üzere Mütevelli Heyet tarafından 3 yıllık süre için 
en az 3 denetçi seçilir. Denetçilerin Mütevelli olmak zorunluluğu yoktur. 
Denetçiler, ilk toplantılarında aralarından birini Başkan seçerler. Başkan denetçi 
başkanlığında toplanan denetçiler 4 ayda bir Vakfın defter ve belgeleri üzerinde inceleme 
yaparlar. İnceleme sonuçları Yönetim Kurulu’na ve Mütevelli heyete yazılı olarak bildirir. 
Ayrıca Vakıf Yönetim Kurulu’nun hazırladığı yıllık bütçe, bilanço ve gelir-gider 
çizelgelerine ilişkin olarak Mütevelli heyete yazılı raporları sunarlar. 
Vakıf Çalışma ve Destek Birimleri 
Madde 24. Vakıf çalışmalarını sürdürmekte Vakıf Organlarına destek olmak, Vakıf 
stratejilerinin belirlenmesinde yönetim organlarına destek olmak ve vakıf amaçları 
doğrultusunda fikir üretimine olanak sağlamak, fikirlerin tartışılması için platform 
oluşturmak amacıyla Vakıf Çalışma ve Destek Birimleri olarak 
a) Komiteler 
b) Vakıf Temsilcisi 
Oluşacak ve çalışmalarını sürdürecektir. Vakıf Mütevelli Heyeti bu sayılanlardan başka 
birimleri de oluşturmak yetkisine sahiptir. 
Komiteler 
Madde 25. Vakıf faaliyetlerinin planlama ve uygulanmasında, etkilerinin artması ve 
gelişmesinde öneriler sunmak üzere tanıtım programları komitesi, yayın komitesi ve gerekli 
diğer komiteler oluşturulur. Komitelerin Mütevelli sıfatı taşıyan Başkanı Yönetim 
Kurulu’nun önerisi ile Mütevelli heyet tarafından atanır. Komitelerin çalışmalar sonucunda 
oluşturacakları raporları Yönetim Kurulu’nun komiteler koordinatörü üyesi Yönetim 
Kurulu’na iletir. Komite Üyelerinin Mütevelli olma zorunluluğu yoktur.  
Vakıf Meclis 
Madde 26. Vakıf Meclisi, istişari nitelikte bir organ olup aşağıdaki kişilerden oluşur; 
a) Vakıf Kurucuları 
b) Vakıf Mütevelli Üyeleri 
c) Vakıf Kurucu Mütevelli Üyeleri 
d) Vakıf İşletme Üyeleri, 
e) Vakfın faaliyet gösterdiği illerden Mütevelli Heyet ve Yönetim Kurulu tarafından 

seçilecek gerçek kişiler, 
f) Vakıf Yönetim Kurulu’nun belirleyeceği tüzel kişilerin temsilcileri,  
Vakıf Meclisinin Görevi ve Çalışması 
Madde 27. Vakıf Meclisi, Mütevelli Heyet kararı ile Yönetim Kurulu tarafından gerekli 
görülen zamanlarda gündemli olarak toplantıya çağrılır. Vakıf meclisi toplantısı toplantı 
çağrısına uyan kişilerin katılımıyla Vakıf Başkanı’nın yönetiminde yapılır. Gündem 
dışındaki hususların görüşülmesi Vakıf Başkanının kabulü halinde mümkündür. Vakıf 
Meclisi görüşme ve kararlarının bağlayıcılığı yoktur. 
Vakıf Kadroları 
Madde 28. Vakıf Başkanı’nın gözetim ve denetimindeki Vakıf organlarının kararlarını 
uygulamak, iktisadi işletmeler, tesisler ve diğer birimlerinin Vakfa ilişkin işlev ve 
işlemlerini yerine getirmek, amaç ve hizmet konularının gerçekleşmesini gerektiren işleri 
yapmak üzere Vakıf Genel Müdürü, yardımcıları, danışmanlar ve yeterli sayı ve nitelikte 
personel kadroları, Mütevelli Heyeti kararı ile oluşturulur.  
 
3. BÖLÜM MALİ HÜKÜMLER 



 270 

Çalışma Dönemi ve Bütçe  
Madde 29. Vakfın çalışma dönemi 1 Ocak’ta başlar, 31 Aralık’ta sona erer. Vakfın yıllık 
bütçesi, bütçe yönetmeliği ve gelir-gider tablo çizelgelerinden oluşur. Yıllık bütçe 
yönetmeliğinde öngörülen gelirler ile ayrılan gider ödenekleri, harcama yetkileri ve yetkilileri, 
gelirlerin alınma biçimleri, gider ve harcamaya ilişkin belgeler, kasada kalacak para tutarı, 
bölüm ve maddelerde yapılacak aktarma yetkileri gibi konular yer alır. 
Vakfın Gelirleri 
Madde 30. Vakfın gelirleri aşağıda gösterilmiştir: 

a) Bağışlar, 
b) Vakfın amaç ve hizmet konularına uygun olarak sunulacak hizmetlerden alınacak 

ücretler ile yararlanma payları, 
c) Vakfın taşınır ve taşınmaz malları ile menkul değerlerinden elde edilecek kira, prim, 

temettü, komisyon, gelir payı ve diğer gelirler ile bunların satışlarında sağlanacak değer 
artışları 

d) Vakfın sahibi bulunduğu yada ortağı olduğu iktisadi işletme, şirket ve diğer 
ortaklıklardan elde edilecek gelirler, 

e) Vakfın amaç ve hizmet konularına uygun olarak yapılacak şartlı yada şartsız bağışlar ile 
ölüme bağlı yada bağlı olmayan bağışlar, 

f) Yapılacak faaliyetlerden elde edilecek gelirler, 
g) Vakıf işletmelerinin veya kadınlarının üretimlerinin iktisadi işletmelerde 

değerlendirilmesinden elde edilecek gelir farkları, 
h) Diğer gelirler. 
Mali Uygulamaları 
Madde 31. Vakfın mali uygulama ilkeleri aşağıda gösterilmiştir. 
a) Vakıf yönetimi çalışma dönemi içinde elde ettiği brüt gelirlerinin % 20’sini yönetim ve 

yönetimi sürdürme giderleri ile yedek akçe ayrımına harcamaya yetkili olup; kalan % 
80’nini ise Vakıf mal varlığını arttıracak yatırımlara ve Vakıf amaç ve hizmet 
konularına tahsis etmeye zorunludur. 

b) Yönetim ve yönetimi sürdürme giderleri ile yedek akçeye ayrılan ödeneklerin tümü 
yada bir bölümü Vakıf’ın amaç ve hizmet konularına tahsis edilebilir. 

Madde 32. Vakfın amaç ve hizmet konularına tahsis edilen ödeneklerin çalışma dönemi 
içinde harcanması zorunludur. Ancak, bu ödeneklerin tümü yada bir bölümü belli projelerin 
gerçekleştirilmesi için bir süre bir fonda tutulabilir. Vakfın amaç ve hizmet konularına 
tahsis edilen ödenekler, hiçbir biçimde başka bir amaç ve hizmet konusu için kullanılmaz. 
Madde 33. Vakfın bedel karşılığı ürettiği hizmetlerden elde edilecek gelirin en az % 10’nu 
tutarındaki kısmı eğitimini sürdüren ve yönetim kurulunun belirleyeceği yoksul öğrencilere 
burs, kıstaslarını mütevelli heyetin belirleyeceği, yönetim kurulunun seçeceği muhtaç 
kadınlara bağış niteliğinde ayni veya nakdi destek olarak verilir. 
Madde 34. Vakfın gelir kaynaklarının elverişliliği oranında amaç ve hizmet konuları sıraya 
konularak uygulama yapılır. 
Yedek Akçe 
Madde 35. Vakıf, bir yıllık süre içindeki gelirlerinden aynı süre içindeki giderlerinin 
çıkarılması ile oluşan dönem gelir fazlasının % 10unu yedek akçe olarak ayırır. Yedek akçe 
olarak bilinen fonun değerlendirilmesi ve ihtiyaç duyulduğunda kullanılması Yönetim 
Kurulu yetkisinde olup, biriken yedek akçe fonuna aktarılan bedeller 2 yıl sonra proje 
finansmanında kullanılabilir. 
Görev Ödeneği 
Madde 36. Çalışma dönemi bütçesinde gösterilmek ve Mütevelli Heyet tarafından açık 
olarak karara bağlanmak kaydıyla Vakıf Başkanı, yönetim Kurulu Üyeleri ve Denetçilerin 
yaptıkları göreve karşılık yönetim giderleri içinde yer alacak ödenekler verilebilir.  



 271 

4. BÖLÜM VAKIF İŞLETMELERİ ÜYELİĞİ 
Vakıf İşletmeleri Üyeliği 
Madde 37. Vakfın faaliyetlerinde öncelikli olarak yer almak, bu faaliyetlerden doğrudan 
yararlanmak amacıyla Mütevelli Heyetin belirlediği koşullara uyan kişi ve işletmeler Vakıf 
İşletmeleri sıfatını kazanırlar.  
Vakıf İşletme Üyelerinin Hakları 
Madde 38. Vakıf İşletmeleri üyeleri, vakfın faaliyetlerinde öncelikli olarak yer almak, bu 
faaliyetler ile ilgili gelişmelerden öncelikli olarak haberdar olmak ve bu faaliyetlere 
katılmak hakkına sahiptir. 
Vakıf İşletme Üyelerinin Sorumlulukları  
Madde 39. Vakıf İşletme Üyeleri bizzat yada temsilcileri vasıta ile katıldıkları faaliyetlerde 
ve hizmetlerinden yararlandıkları Vakıf tesislerinde Vakıf Yönetimi’nin belirleyeceği 
esaslara göre davranmak zorundadır. Vakıf İşletme Üyeliği sıfatı devredilemez. 
Müeyyideler 
Madde 40. Sorumluluklarını yerine getirmeyen Vakıf İşletme Üyesi’nin üyelik sıfatı 
Mütevelli Heyet kararı ile sona erer. 
5. BÖLÜM GENEL HÜKÜMLER 
Vakfın İktisadi İşletmeleri 
Madde 41. Vakfın amaç ve hizmet konularını gerçekleştirmek, uygulama, eğitim ve gelire 
yönelik olmak üzere Vakıf İktisadi İşletmeleri kurulabilir. Vakıf iktisadi işletmeleri, iktisadi 
işletme statüsüne göre yönetilir. Yönetim Kurulu’nca yürürlüğe konulacak iktisadi 
işletmeler statüsünde, Vakfın tesciline ilişkin bilgiler, Vakfın amaç ve hizmet konuları, 
işletmenin çalışma konuları, yönetim biçimi ve temsili, yöneticilerin sorumluluğu ve 
yönetim ilkeleri ile denetimi gibi hükümler yer alır. 
Resmi Senet Değişikliği 
Madde 42. Vakıf resmi senedi, vakfedenlerin iradeleri ve Vakfın amaç ve hizmet 
konularına aykırı olmamak kaydıyla, bu amaç ve hizmet konularına daha etkili olarak 
ulaşmak için değiştirilir. Resmi senet değişikliği Yönetim Kurulu’nun öneri ve tasarısı ile 
Mütevelli Heyet toplantı çağrısı ekinde Mütevelli Heyet Üyeleri’ne toplantıdan önce iletilir. 
Resmi senet değişikliği karar yeter sayısı Mütevelli Heyet tam sayısının 2/3’ü dür.  
Resmi senet değişikliği Vakıflar Genel Müdürlüğü’nün görüşü ve yetkili Asliye Hukuk 
Mahkemesi’nin onayı ile yürürlüğe girer. 
6. BÖLÜM GEÇİCİ HÜKÜMLER 
İlk Mütevelli Heyeti 
Geçici Madde 1. Vakfın kuruluşunda ilk Mütevelli Heyeti Kurucu Mütevelli Üyelerinden 
ve aşağıdaki kişilerden oluşan Heyetçe yerine getirilir. 
1) KAMER DERNEĞİ YÖNETİM Kurulu Başkanı Hayriye Aşçıoğlu, 
2) Nebahat Akkoç Kurucu Üye 
3) Fatma Sevim Kurucu Üye 
4) Sabahat Hülya Aydın Kurucu Üye 
5) Fatma Sevim Kurucu Üye 
6) Julide Aral 
7) Özlem Dalkıran 
8) Meral Danış Beştaş 
9) Naime Kardaş 
10) Berçem Akkoç 
İlk Mütevelli Heyet toplantısı Kurucu Mütevelli Heyetçe Vakfın tescilini takip eden 1 ay 
içinde yapılır.  
İlk Vakıf Başkanı 
Geçici Madde 2. Vakfın kuruluşunda ilk Vakıf Başkanı Nebahat AKKOÇ’tur. 



 272 

İlk Yönetim Kurulu 
Geçici Madde 3. Vakfın kuruluşunda ilk Yönetim Kurulu üyeleri aşağıda belirtilen 
isimlerden oluşmuştur. 
1) Nebahat Akkoç 
2) Feride Elkansu 
3) Fatma Sevim 
4) Sebahat Hülya Aydın 
5) Ayten Yakut 
İlk Denetçiler 
Geçici Madde 4. Vakfın kuruluşunda ilk Vakıf Denetçileri Hilmi Serhat Tarsus, Ferhat 
İlker Ünsever ve Naime Kardaş olarak belirlenmiştir.  
Seçim Dönemleri 
Geçici Madde 5. Vakfın kuruluşunda Resmi Senedin geçici maddeleri ile 
görevlendirilenlerin görev süreleri en çok 2 yıldır. Vakıf Mütevelli Heyeti Geçici Maddeler 
ile belirlenen organlar için yapacağı seçimle ilk Yönetim Kurulu ve ilk Denetçilerin görevi 
sona erdirilebilir. 
Tescil İşlemleri Yetkisi 
Geçici Madde 6. Vakıf resmi senedinin yetkili asliye hukuk mahkemesinde tescili işlemleri 
ve gerekecek Resmi senet değişiklikleri için Avukat Ferhat İlker Ünsever yetkili olarak 
atanmıştır. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 273 

EK IV KAMER: Çalışmalar ve Projeler 

1. Kadının İnsan Hakları Çalışmaları (Farkındalık Yaratma Çalışmaları) 
 Kadınların geleneksel kurallar çerçevesinde sürüp giden statülerini fark etmelerini, 

sorgulamalarını, değiştirmek için direnç ve yöntem geliştirmelerini sağlamak üzere 
çeşitli yöntemlerle çalışmalar yürütülmektedir. 

 Farkındalık Grupları: 15-20 kişilik kadınn gruplarıyla, haftada bir kere olmak üzere, 14 
hafta boyunca sürdürülen bu çalışmada, "İletişim, Şiddet, Toplumsal Cinsiyet Rolleri, 
Ayrımcılık, Cinsellik, Ekonomik Haklar, Kadının İnsan Hakları, Anayasal ve Medeni 
Haklar, Örgütlenme ve Feminizm" konularında paylaşımlar yapılarak farkındalık 
oluşması sağlanmaktadır.  

 Salon Toplantıları: Toplumsal cinsiyet rolleri ve bu rollerin yol açtığı ayrımcılık 
hakkında farkındalık yaratmak üzere yapılan interaktif toplantılardır. Bu toplantılarda 
amaç hem kadınlara hem erkeklere, özellikle de ilgili yerel devlet kurumları ve sivil 
toplum örgütleri temsilcilerine ulaşabilmektir. 

 Mahalle Ziyaretleri: Kadınların haklarından ve var olan destek mekanizmalarından 
haberdar olmalarını sağlamak için hane ziyaretleri ve mahalle toplantıları yapılmaktadır. 
Bu çalışmalar özellikle dezavantajlı mahallelerde (göç almış, sosyo-ekonomik seviyesi 
düşük, dil sorunu olan, şehir merkezine ulaşımın güç olduğu, vb.) yoğunlaşmaktadır.  

 
Acil Destek Programı 
 
Aile içi şiddet yaşayan ve "namus" kisvesi altında işlenecek bir cinayetin muhtemel kurbanları 
olan kadınlara destek olmak üzere oluşturulmuş bu program KAMER'in örgütlü olduğu 23 ilde 
devam etmektedir. KAMER'e bunlar dışındaki illerden ve hatta başka ülkelerden de zaman 
zaman başvurular ulaşmakta, mümkün olan destek sunulmaktadır. 
Bu program çerçevesinde, yaşadığı şiddetten kurtulmak için destek isteyen kadınlar, KAMER 
Kadın Danışma Merkezlerini veya 24 saat ulaşabilecekleri Acil Destek Hattı numaralarını 
arayarak veya kadın merkezlerinde yüz yüze görüşerek kendi istekleri doğrultusunda psikolojik, 
hukuksal, iş danışmanlığı gibi destekler alabilmektedirler. 
"Namus" kisvesi altında işlenecek bir cinayetin muhtemel kurbanlarından gelen başvurular, her 
kadının kendi hikayesi ve doğal çevresi ile ilgili özellikler çerçevesinde değerlendirilerek:  

 
 İlk acil önlem olarak can güvenlikleri sağlanmakta,  
 Kendi tercihleri doğrultusunda ve güven içinde yaşaması için gerekli şartlar 

oluşturulmaya çalışılmaktadır.  
Bu çalışmalarda Valilikler, Kaymakamlıklar, SHÇEK, Baro, Sosyal Yardımlaşma Vakfı, 

Nüfus Müdürlükleri, Emniyet Müdürlükleri, Jandarma ve ilgili STK'lar ile işbirliği içinde 
çalışılmaktadır 

 
2. Erken Çocukluk Dönemi Eğitim Çalışmaları 
 

KAMER erken çocukluk dönemi eğitimi ile ilgili çalışmalara 1999 yılında kadın çalışmaları 
sırasında tespit ettiği ihtiyaçlar doğrultusunda başlamıştır. Şu anda KAMER örgütlenmiş olduğu 
23 ilin tümünde farklı yöntemlerle de olsa erken çocukluk dönemi eğitimi konusunda duyarlılık 
yaratıcı çalışmalar yürütmektedir. En temelde Kadının İnsan Hakları Farkındalık Grup 
Çalışmaları'nın bir parçası olarak erken çocukluk dönemi eğitiminde cinsiyet rolleri ve 



 274 

ayrımcılık konusunda farkındalık yaratmaya yönelik paylaşımlar yapılmaktadır. Bazı illerde 2-6 
yaş grubuna yönelik çocuk evleri açılmış, bazı illerde Kadın Merkezleri bünyesinde çocuk 
odaları ve birlikte oynama grupları kurulmuş, bazı illerde de erken çocukluk dönemi eğitimi 
üzerine paneller düzenlenmiştir. 

Erken çocukluk dönemi çalışmasının gerekçeleri: 

 0–6 yaş erken çocukluk dönemi ile ilgili çalışmalar, cinsiyetçilik ile baş 
edebilmek için geleceğe yönelik önemli bir yatırım, kültür ve geleneklerin 
değişmesi anlamında en etkili yollardan biri olarak kabul edilmektedir.  

 Geleneksel çocuk eğitiminin şiddete dayalı, cinsiyet ayrımı ve her türlü ayrımcılığı 
vurgulayan, edilgenliği ve itaatkar bireyler yetişmesini hedefleyen unsurlarına karşı 
alternatif yöntemler geliştirmek gerekmektedir.  

 Erken çocukluk dönemi eğitimi bu denli önemli olmasına rağmen, DİE[1]’ nin 2000 
yılı değerlendirme Doğu ve Doğu Anadolu Bölgeleri için okul öncesi okullaşma 
oranını %3, Türkiye’nin diğer bölgelerindeki okullaşma oranını ise  % 11 olarak 
göstermekteydi. Son yıllarda Türkiye’nin AB adaylığı erken çocukluk dönemi 
eğitimine önem verilmesini sağladı. Bu oran bir miktar artsa da ulusal verilerde erken 
çocukluk dönemi sadece 5–6 yaş olarak ele alınmaktadır. Oysa 3-4-5 yaşlar insan 
hayatında ölçülerin oluşmaya başladığı en önemli yıllardır.  

 Kaldı ki bu yaş grubu için okullaşma söz konusu olsa bile resmi müfredat geleneksel 
olanı desteklemekten öteye geçmemektedir. (Son yıllarda bu durumun da değişmeye 
başladığı söz konusu olsa bile bunlar henüz sadece Ankara’dan planlanan yazılı 
değişikliklerdir). 

 Güneydoğu ve Doğu Anadolu Bölgesindeki bütün il ve ilçelerde Kız Meslek 
Liselerinin Çocuk Gelişimi ve Eğitimi Bölümü mevcuttur. Ancak bu bölümden 
mezun olanların birçoğu eğitim kurumlarının azlığından dolayı kendi alanlarında 
çalışma imkânı bulamamaktadır. 

 Açılan çocuk evlerini geliştirmek, tüm illerde birer çocuk evi ya da odası açarak 
Çocuklara Hayat Programı ile sağlanan deneyimleri, Türkiye ve dünya’daki iyi 
deneyimlerle buluşturarak güçlendirilecek ekiplere ihtiyaç vardır. 

 
KAMER’in çocuk çalışmaları sırasında gerçekleştirdiği yuva, aile, toplum merkezli 
çalışmalar, erken çocukluk dönemi eğitimi ile ilgili geleneksel yöntemlerin sorgulanmaya 
başlanmasını sağlamıştır. Sağlanmaya başlanan dil ve davranış değişiklikleri ile ilgili sürecin 
çeşitli yayınlarla desteklenmesi gerekmektedir.  
Bu çalışma tabandan başlayan, bu nedenle de sorunları ve ihtiyaçları doğrudan tespit ederek 
gelişmiş bir çalışma olup, geliştirilecek yöntem ve yayınlar yoluyla KAMER’in erken 
çocukluk dönemi eğitimi ile ilgili resmi politikaları etkilemesini sağlayacaktır. Bu kapsamda 
KAMER, Çocuklara Hayat Projesi ile bu birikimi uygulamaya koymuştur. 
3. Kadın Girişimciliği 

KAMER'in Kadın Girişimciliği Çalışmaları Güneydoğu ve Doğu Anadolu'da sürdürülen 
kadın çalışmaları sırasında tespit edilen ihtiyaçlar üzerine planlanmış ve yürürlüğe 
konmuştur. Girişimcilik çalışmalarının hedefleri: 



 275 

 KAMER'in örgütlendiği 23 ilde bir yandan kendi işini başlatmak isteyen 
kadınlara ihtiyaç duydukları destekleri verirken, diğer yandan da bölgedeki 
kadınların yararlanabilecekleri istihdam alanları yaratıp topluma aktif 
katılımlarını sağlamak;  

 Girişimci kadınların katkılarıyla KAMER Vakfı'nın ve 23 ildeki Kadın Merkezleri'nin 
ekonomik sürdürülebilirliğini sağlayacak kalıcı bir sistem oluşturmak;  

 Feminist perspektife sahip--katılımcı, paylaşımcı, her türlü şiddet, ayrımcılık ve 
hiyerarşiyi reddeden--bir "kadın girişimciliği modeli" oluşturabilmek için gereken 
deneyim birikimini sağlayıp yapıcı tartışmalar başlatmaktır. Bu model KAMER'in 
yıllardır şekillenmekte olan ekonomik politikasıyla da uyumlu olacaktır. 

 
1.  Engeller Kalkıyor Projesi 
 

Projenin Hedefi: 

Bu projenin genel amacı, tıpkı KAMER'in 1997 yılından bu yana yürüttüğü diğer çalışmalarda 
olduğu gibi, cinsiyetçi sistemin kadın ve çocuklara zarar veren yerel uygulamalarını tespit 
etmek, alternatiflerini geliştirmek ve uygulanabilir olmalarını sağlamaktır. Bunun için de hem 
kadınların hem de ilgili sivil toplum kuruluşları ve devlet kurumları çalışanlarının toplumsal 
cinsiyet rolleri ve kadına yönelik şiddet ve ayrımcılık konularında farkındalık ve 
duyarlılıklarının artırılması gerekmektedir. On yıldan fazla bir süredir devam eden çalışmaların 
KAMER’in örgütlü olduğu Doğu ve Güneydoğu Anadolu’nun 23 ilinde yaşayan ortalama 
kadına ulaşmakta yetersiz kaldığının tespit edilmesi üzerine, bu günden itibaren planlanan 
çalışmalarda şehir merkezlerinde yer alan KAMER Kadın Danışma Merkezleri’ne gelemeyen 
kadınlara ulaşmak hedeflenmektedir. Ayrıca 1997’den beri KAMER’e ulaşabilen kadınların 
yaptıkları başvuruların değerlendirilmesi üzerine engelli çocukların ve annelerinin haklarına ve 
ihtiyaçları olan hizmetlere ulaşmakta, toplum hayatına katılmakta daha da büyük güçlüklerle 
karşılaştıkları gözlemlenmiştir. Proje çerçevesinde bu kesimin özel sorun ve ihtiyaçlarının 
tespiti ve gereken desteklerin sunulabilmesi için KAMER merkezlerinin kapasitelerinin 
artırılması da hedeflenmektedir.  

KAMER bir taraftan kadınlarla çalışarak bireysel ve toplumsal olarak güçlenmelerine destek 
olurken, diğer taraftan da ilgili sivil toplum kuruluşları ve devlet kurumlarıyla çalışarak 
toplumsal cinsiyet rolleri ve kadına yönelik ayrımcılık ve şiddet konularında farkındalık ve 
duyarlılıklarını artırmayı hedefler. Hem CEDAW gibi uluslararası sözleşmelerden hem de 
"Çocuk ve Kadınlara Yönelik Şiddet Hareketleriyle Töre ve Namus Cinayetlerinin Önlenmesi 
İçin Alınacak Tedbirler" konulu Başbakanlık Genelgesi (2006/17) ve 4320 numaralı Ailenin 
Korunması Kanunu gibi yasal düzenlemelerden doğan sorumlulukların yerine getirilmesi için 
ilgili devlet mekanizmaları üzerinde baskı unsuru oluşturur. Bu proje çerçevesinde Türkiye’nin 
de 2007 yılında imza koyduğu BM Engellilerin Haklarına İlişkin Sözleşme ve 5378 numaralı 
Özürlüler Kanunu gibi engelli haklarını kapsayan düzenlemelerde belirlenen sorumlulukların 
yerine getirilmesi için de ilgili mekanizmaları harekete geçirmek üzere engellilerle ilgili sivil 
toplum örgütleriyle işbirlikleri geliştirilmeye çalışılacaktır.  

Beklenen Çıktılar: 



 276 

 Diyarbakır’da Ziya Gökalp ve Lala Bey; Hakkari’de Bağlar, Keklikpınar, Sümbül; 
Tunceli’de Alibaba, Yeni Mahalle ve Cumhuriyet Mahallesi; Urfa’da Yakubiye ve 
Bağlarbaşı; Van’da Şabaniye Mahalleleri’nde olmak üzere her ilde yaklaşık 3,000 hane 
ziyaret edilecektir.  

 Görüşülen her kadın için bir ziyaret formu doldurulmak üzere en az toplam 15,000 form 
doldurulup bir veri tabanı oluşturulacaktır. Bu veri tabanından hem her mahalle için özel 
hem proje kapsamındaki mahallelerin toplamı için ulaştığımız kadınların profili, sorun, talep 
ve ihtiyaçları üzerine bilgi alınabilecektir. Bu veri tabanı ve sonuçlar ilgili sivil toplum 
kuruluşları ve devlet kurumlarının yanı sıra kamuoyuyla da internet sayfamız ve medya 
yoluyla paylaşılacaktır.  

 Ziyaretler sırasında ve formların değerlendirilmesi sonucunda belirlenen talep ve 
ihtiyaçlar doğrultusunda her mahallede 1520’şer kadının katılacağı mahalle toplantıları 
yapılacaktır.  

 Mahalle toplantılarında kadınların kent hayatına ve topluma katılımları teşvik edilecek, 
proje sonrası da dahil olmak üzere kadınların KAMER merkezlerinde yürütülen Kadının 
İnsan Hakları Farkındalık Grup Çalışmalarına, TKV ile düzenlenecek girişimcilik 
eğitimlerine katılımları sağlanmış olacaktır.  

 Her ilden en az 50 engelli çocuğun ve annelerinin KAMER çocuk çalışmalarına 
katılımları sağlanacak, bir taraftan engelli çocuklar özgüven kazanıp toplumsal kat ılımları 
desteklenirken, diğer çocukların da farklılıklara saygılı ve eşitlikçi bireyler olarak 
yetişmeleri sağlanacaktır. Anne ve çocukları arasında da daha sağlıklı, karşılıklı besleyici ve 
her ikisinin de topluma katılımlarını destekleyecek bir iletişim ve ilişki kurulacaktır.  

 Her ilde engelliler konusunda faaliyet gösteren sivil toplum kuruluşları ve 
rehabilitasyon merkezleriyle işbirlikleri geliştirilecek, kalıcı bir iletişim, danışma ve 
dayanışma ağı kurulacaktır.  

 İlgili devlet mekanizmaları hem kurulacak iletişim yoluyla hem de kamuoyunu 
kullanarak oluşturulacak baskı unsuruyla kadın ve engelli haklarının daha iyi korunması ve 
yükümlü oldukları hizmetlerin sunulması için harekete geçirilmiş olacaktır.  

 Bu proje sonunda engellilik riskini artıran faktörler konusunda kadınların bilgi ve 
farkındalığı yükselecek, uzun vadede engelli oranlarının düşmesine katkıda bulunulacak, 
yakın vadede ise engelli kadınların, çocukların ve annelerinin topluma katılımlarını 
kolaylaştıracak eğitim, sağlık ve diğer hizmetlere ulaşımları sağlanmış olacaktır 

 
2.  Her Kadın İçin Bir Fırsat Projesi 

 
HKİBF Projesinin Hedefi Neydi? 

 Güneydoğu ve Doğu Anadolu Bölgelerindeki 23 ilin her birinde “Kadının İnsan 
Hakları” için çalışan birer kadın merkezinin kurulması;  

 23 ilde kurulacak merkezler aracılığıyla ilçelerde çalışılmaya başlanması, bütün il ve 
ilçelere bağlı köylerde kadınlarla bağlantılar kurulması için yol ve yöntem yaratılması;  

 Kadına yönelik şiddet ve özellikle “namus” adına işlenen cinayetleri engelleme 
konusunda çalışabilecek yaygın bir örgütlenmenin oluşturulması;  

 Sorunun, sahipleri tarafından fark ve kabul edilmesi, çözümü konusunda yerel dil ve 
yöntemlerin yaratılması.  



 277 

Böylece kadınların eşit hak ve fırsatlardan yararlanması, topluma katılım süreçlerinin 
gerçekleşmesi yolunda önemli bir gelişme kaydedilmesi planlanmıştı.  
 
Sonuç Ne Oldu?  

 Çok yorucu, tehlikeli ve pahalı bir çalışma olmasına rağmen Güneydoğu ve Doğu 
Anadolu’nun kaderini değiştirmeye katkı sunacak geniş bir örgütlenme oluşturuldu.  

 İki bölgedeki 23 ilde 23 kadın merkezi kuruldu.  
 Bu merkezlerin her birinde şiddet ve “namus” adına işlenen cinayetler ile ilgili 

başvurular alınmaktadır. 3 yılda 178 kadın muhtemel bir cinayetten kurtuldu.  
 3 yılda 2768 şiddet başvurusu alındı ve gerekli destekler verildi.  
 Farkındalık çalışmaları, grup çalışmaları ile başlamış ancak daha küçük yerleşim 

bölgelerinde çalışmaya başlanmasıyla yöntem değişikliğine gidilmiş, sonuç olarak grup 
çalışmaları, mahalle ziyaretleri ve salon toplantılarıyla 3 yılda 12,000’i aşkın kişiyle 
cinsiyetçilik konusunda farkındalık yaratıcı çalışmalar yapılmıştır.  

 Yerel siyasete katılımı sağlayıcı çalışmalar yürütülmüştür (örneğin İnsan Hakları İl 
Kurulları, Yerel Gündem 21, Kent Konseyi, Kadın Meclislerine katılım).  

 Toplam 181 ilçenin 150’sinde aktif olunmuş, bu ilçelerde kadın odaları açılması 
konusunda kaymakamlıklarla işbirliği sağlanmıştır.  

 Projenin biteceği tarih göz önüne alınarak illerin kendi kaynaklarını yaratmaları için 
çaba harcanmıştır.  

Her Kadın İçin Bir Fırsat Programı’nın 4. ve 5. yılları hem illerin güçlenmesi hem de büyük 
örgütlenmenin geleceği ile ilgili tartışmaların sürdürülmesi açısından önemli bulunmuş ve bu 
konuda gerekli plan ve projeler yapılmıştır.  
 
HKİBF Güçlenme Projesi İle Hedeflenen Ne? 
 

Her Kadın İçin Bir Fırsat Projesi ile üç yılda oluşturulan 23 Kadın Merkezinin; 
 Politik ve ekonomik sürdürülebilirliklerinin sağlanması, 
 Ulusal ve uluslararası alandaki görünürlükleri arttırılarak güçlendirilmesi, 
 Halen KAMER Vakfı’na bağlı olarak çalışan bu merkezlerin, gelecekte nasıl devam 

edeceği konusunda yöntem oluşturulması, 
 23 merkez tarafından yürütülen çalışmaların devamının sağlanması, 
 Bu çalışmalar sırasında oluşturulan yöntemlerin duyurulması, tartışmaya açılması 

hedeflenmiştir.  
 
3.  Kadın Girişimciliği 

Grup çalışmalarına katılarak yada Acil Yardım Hattı servislerinden destek alarak geleneksel 
statülerini fark edip sorgulamış, değiştirmek için çaba harcayan kadınların, kendi işlerini 
kurmaları konusundaki taleplerine destek olmak amacıyla yürütülen bu çalışma ile iş kurma 
talebi olan kadınların bilgi ve finansman kaynaklarına ulaşması sağlanmaktadır. 
Böylece kadınların; Ekonomik olarak güçlenmeleri, Kadın çalışmalarının ekonomik 
sürdürülebilirliğinin sağlanması, Kadınların toplumsal katılım süreçlerine katkıda bulunulması 
sağlanmaya çalışılmaktadır 
 
 



 278 

EK V Derinlemesine Görüşme Yönergesi (KAGİDER ve KAMER için kullanıldı) 

1-KAGİDER nasıl bir STK’dır? Hangi ihtiyaçtan doğdu? (Üyeliğiniz hangi ihtiyaçtan 
kaynaklandı?) 
 
2-Sizce KAGİDER nasıl bir ‘üye istiyor’? Çalıştığınız/ ulaştığınız ‘kadın’ların profilini çizebilir 
misiniz? Hangi kadınlara ulaşmaya çalışıyorsunuz? 
 
3- Derneğin ortak idealleri nelerdir? Kadın gündeminde neleri görmek istiyorsunuz? 
KAGİDER’in kadın gündemine yönelik politikaları nelerdir? 
 
4-KAGİDER’de örgüt içi katılımı nasıl sağlıyorsunuz? Kararlar nasıl belirleniyor? 
 
5- Kuruluş aşamanızdan bugüne baktığımızda misyonunuzda değişiklik ya da genişlemeden söz 
edilebilir mi?  
 
6- ‘Kadın’lardan beklentileriniz nelerdir? Kadınların hangi yönlerini güçlendirmeyi 
hedefliyorsunuz?  
 
7- KAGİDER’in misyonu içinde projeler nerede durmaktadır? Proje biriminiz nasıl çalışıyor? 
Projelerin misyonu nedir? 
 
8- KAGİDER’in ihtiyaç tespitinde belirleyici olan noktalar hangileridir?  
 
9-Kadın bakış açısıyla sivil toplumu nasıl tanımlarsınız? STK/kadın STK olmak ne demektir?  
 
10- Devleti nasıl tanımlıyorsunuz?  
 
11- Devlet-sivil toplum ilişkisini nasıl tanımlıyorsunuz? Bir STK olarak devletten 
beklentileriniz nelerdir?  
 
12- KAGİDER’in, yerel yönetimler, devlet ve uluslararası (EU, WB, UNDP, UNESCO) 
örgütlerle ilişkileriniz nasıl işliyor?  
 
13-Yerel/ulusal Kadın STK’lar ile uluslararası Kadın STK’larla ilişkileriniz hangi boyutta?  
 
14-KAGİDER mali sürdürülebilirlik konusunun üstesinden nasıl geliyor? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 279 

EK. VI Görüşülen Kadınlara İlişkin Bilgi 

KAGİDER 
A. B: 1958 doğumlu. Grafik tasarımcısı. KAGİDER eski yönetim kurulu başkan yardımcısı. 
KAGİDER’e 2002 yılından beri üye. 
B. S. S: KAGİDER’in kurucu üyelerinden. 1961 Erzurum doğumlu. İstanbul Üniversitesi 
Hukuk Fakültesi mezunu. Serbest avukatlık yapıyor. AKP Merkez Disiplin Kurulu üyesi. 
KAGİDER’e 2002 yılından beri üye. 
D. B: KAGİDER yönetim kurulu üyesi ve başkan yardımcısı. Eğitim formasyonu Finans ve 
Uluslararası Pazarlama. 15 yıldır bir reklam ajansının ortağı. 2007’den beri KAGİDER üyesi. 
Bir çocuk annesi. 
G. T: Ankara Koleji mezunu. Boğaziçi Üniversitesi İşletme lisans ve yüksek lisans mezunu. 
New York University Business School ve Marmara Üniversitesi’nden doktora derecesi var. 
KAGİDER kurucu üyelerinden. Otel hizmetlerinden gıda destekleri sektörüne kadar değişik 
sektörlerde yönetici olarak görev yapıyor. Bir çocuk annesi. 
N. Gü: İstanbul Teknik Üniversitesi Endüstri Mühendisliği Bölümü mezunu. Marmara 
Üniversitesi Endüstri Mühendisliği yüksek lisans programı mezunu. KADİDER’e 2006 yılından 
beri üye. Bekar. 
N. T: Lise mezunu. Turizm ve konfeksiyon sektörlerinde hizmet veriyor. Balıkesir İş Kadınları 
Derneği başkanı. KAGİDER’e 2009 yılında üye olmuş. 
S. K: Uludağ Üniversitesi Uluslararası İlişkiler Bölümü mezunu. Ako Örme ve Boya Sanayi 
adlı aile şirketinde çalışıyor. KAGİDER’e 2004 yılından beri üye. Bekar. 
B. K: İstanbul Teknik Üniversitesi Elektronik ve Haberleşme Bölümü mezunu. İş Yönetimi 
yüksek lisans programı mezunu (University of California at Los Angeles). Yönetim 
danışmanlığı şirketi var. KAGİDER’e 2005 yılından beri üye.  
B. B: Marmara Üniversitesi Diş Hekimliği Fakültesi mezunu. 30 yıldır diş hekimliği yapıyor. 
Son iki yıldır Acıbadem Hastanelerinde yöneticilik yapıyor. İki çocuk annesi. 
D. E.: 1963 doğumlu. Orta Doğu Üniversitesi Gıda Mühendisliği Bölümü mezunu. Opal Su ve 
Gıda Teknolojileri Üretim şirketinin sahibi. KAGİDER’e 2007 yılından beri üye.  
F. E. K: KAGİDER’in 30 kurucu üyesinden. Tekser Turizm şirketinin sahibi. Bekar. 
N. G: Boğaziçi Üniversitesi’nden Kimya Yüksek Mühendisliği derecesi almış. Gıda Güvenliği 
yönetim kurulu üyesi. Kalite Sistem Laboratuarlar Grubu şirketinde yönetim kurulu üyesi. 
KAGİDER’e 2003 yılından beri üye. KAGİDER’in girişimci geliştirme ve dış ilişkiler 
komitesinde görev yapmış. Bir çocuk annesi. 
N. E: Yıldız Teknik Üniversitesi Mimarlık Bölümü mezunu. Şu an beş şirketin ortağı ve 
kurucusu durumunda. Proje yönetimi ve danışmanı olarak hizmet veriyor. KAGİDER’e 2004 
yılından beri üye. İki çocuk annesi.  
Z. K: Orta Doğu Teknik Üniversitesi Ekonomi Bölümü mezunu. 1983-2002 yılları arasında 
bankacılık ve sigortacılık sektörlerinin değişik kademelerinde çalışmış, yöneticilik yapmış. Bu 
sektörden ayrıldıktan sonra Dünya Bankası ve T: C. Başbakanlık Sosyal Yardımlaşma ve 
Dayanışma Vakfı’nda yürütülen Sosyal Riski Azaltma Projesinde, Şartlı Nakit Transferleri 
Koordinatörü olarak görev almış. KAGİDER’den önce çeşitli sivil toplum örgütlerinde gönüllü 
ve yönetici olarak bulunmuş. 2007 yılından beri KAGİDER’de proje ve iletişim yöneticisi 
olarak çalışmakta.  
Ö. E. M: Boğaziçi Üniversitesi Siyaset Bilimi ve Uluslararası İlişkiler mezunu. ABD’de 
Brandeis Üniversitesi’nde misafir doktora öğrencisi. Eoropean Democrats, Policy Network, 
Atlantik Brücke ve Turkish Studies gibi platformlarda yer alıyor.  
 
 
 



 280 

KAMER 
N. A: 1955 Bingöl doğumlu. 22 yıl sınıf öğretmenliği yapmış. 1980 öncesi dönemde TÖB-
DER, 80 sonrası dönemde Eğitim-Sen Diyarbakır Şube Başkanlığı, İHD GYK üyeliği yapmış. 4 
ay kadar DEP üyeliğinde bulunmuş. KAMER’in kurucu üyesi. İki çocuk annesi. 
Ö. Y: 30 yaşında. Kıbrıs doğumlu. 16 yaşında Amerika’ya gitmiş. Siyaset bilimi alanında 
doktora yapmış. Bir süre üniversitede çalışmış. Aynı zamanda çeşitli kadın sivil toplum 
örgütlerinde çalışmış. KAMER’le tanıştıktan sonra KAMER’de çalışmaya karar vermiş. 
KAMER Vakfı Proje Koordinatörü olarak çalışıyor.  
H. A: 43 yaşında. Lise mezunu. KAMER’den önce kadın sağlık merkezinde saha elemanı 
olarak çalışmış. KAMER’in kuruluşundan beri yer alıyor. KAMER’de grup çalışmaları yaparak 
çalışmaya başlamış. Üç çocuk annesi.  
N. K: 43 yaşında. Diyarbakır doğumlu. Dört çocuk annesi. KAMER’den önce Dicle 
Üniversitesinde Kadın Sağlığı ve Aile Planlaması Projesi’nde saha elemanı olarak çalışmış. 
Çalışma bittikten sonra haftanın bir günü KAMER’in grup çalışmalarına gönüllü katılmış. 
Yaklaşık 10 yıldır KAMER’le birlikte. Dört çocuk annesi.  
S. A: 1962 Siverek doğumlu. İlkokulu bitirdikten sonra ortaokul ve lise diplomasını dışardan 
alıyor. KAMER’in kuruluşundan beri içinde. Ağırlıklı olarak kadının insan hakları, farkındalık 
grup çalışmaları ve başvuru alma kısmında çalışıyor. Eşinden ayrılmış. Çocuğu yok. Ailesi ile 
birlikte yaşıyor. 
A. Y: 1960 Kütahya doğumlu. Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi, Eğitimde 
Psikolojik Hizmetler Bölümü’nü üçüncü sınıfta bırakıyor.2007 yılında KAMER Vakfı 
farkındalık grup çalışmalarına katılıyor. 2007’den beri KAMER’in Gaziantep İl Temsilcisi 
olarak tam zamanlı çalışıyor. Farkındalık yaratma, başvuru alma, resmi ve sivil kurumlarla 
işbirliği görevini üstleniyor. Üç çocuk annesi. 
F. Y: 1969 Elazığ doğumlu. 2006 yılında KAMER Vakfı farkındalık grup çalışmalarına katıldı. 
KAMER Vakfı Gaziantep İl Temsilcisi olarak tam zamanlı olarak çalışıyor. Yürütülen 
projelerde proje asistanı olarak görev yapıyor. Dernek içerisinde farkındalık yaratma, başvuru 
alma, resmi ve sivil kurumlarla işbirliği görevini üstleniyor. Lise mezunu. İki çocuk annesi. 
Z. S: 33 yaşında. Lise birinci sınıfı bırakıp evleniyor. Daha sonra eşinden boşanıyor. Liseyi 
dışardan bitiriyor. Hakkari KAMER İl Temsilcisi. 2 çocuğu var. Ailesi ile birlikte yaşıyor.  
M. E: 1970 doğumlu. İlkokul mezunu. Van KAMER il temsilcisi. 2007 yılından beri 
KAMER’le birlikte. Dört erkek çocuğu var. 
M. Ç: 1970 Diyarbakır doğumlu. KAMER’de 2002 yılından beri çalışıyor. KAMER’in 
farkındalık grup çalışmalarına katıldıktan sonra kadın çalışmalarına oradan da eğitimi nedeniyle 
KAMER’in kreşine geçiyor. Çocuk gelişimi mezunu. İki çocuk annesi. 
S. E: 52 yaşında. Diyarbakırlı. Lise mezunu. Eşi ölmüş. Bir kız bir erkek çocuğu var. Daha önce 
Denizli’de çeşitli sivil toplum kuruluşları ile iletişime geçmiş.  
C. D: Lise mezunu. Bekar. Hakkari KAMER’de çalışmaya yeni başladı. Daha önce çalışmamış. 
N. D: 33 yaşında Tunceli doğumlu. Fırat Üniversitesi Elektrik Bölümü mezunu. KAMER’den 
önce 11 yıl farklı alanlarda çalışmış. 6 yıldır KAMER’le birlikte. Tunceli KAMER İl 
Temsilcisi.  
H. E: 33 yaşında. İlkokul mezunu. KAMER’den önce iki yıl çalışmış. Mayıs 2009’dan beri 
KAMER’le birlikte. Evli ve iki çocuğu var.  
D. K. Ç: 30 yaşında. Lise mezunu. KAMER’le 6 yıldır birlikte. Evli ve bir kızı var. 
 
 
 
 
 
 



 281 

ÖZGEÇMİŞ 

1980 Samandağ doğumluyum. Mağaracık İlkokulu, Ulubatlı Hasan Orta Okulu 

ve Samandağ Lisesini bitirdim. 1998 yılında Dumlupınar Üniversitesi Fen-Edebiyat 

Fakültesi, Sosyoloji Bölümünü kazandım. 2002 yılında lisans eğitimimi tamamladım. 

Aynı yıl Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Anabilim 

Dalı’nda yüksek lisansa başladım. “Yeni Sosyal Hareketler Bağlamında Kadın ve 

Sosyal Devlet” adlı tezle yüksek lisansımı bitirdim. 2005 yılında Ege Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Uygulamalı Sosyoloji Anabilim Dalı’nda doktora programına 

başladım. 2006 yılından beri Gaziantep Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi, Sosyoloji 

Bölümü’nde araştırma görevlisi olarak görev yapmaktayım. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 282 

ÖZET 

Sivil toplumun demokratik baraj görevi veya toplumsal sorunlara ilişkin söz 

söyleme potansiyeline dair vurgu son dönemlerde artmaktadır. Buna paralel olarak sivil 

toplum; politikanın ikamesi, çağdaşlaşma aracı veya Batı’nın ajanı gibi çeşitli 

misyonlarla karşımıza çıkmaktadır. Şüphesiz bu bakış açısı, sivil toplum kavramının 

yeniden keşfedilmesi ile neoliberal politikalar arasında yakın bir bağ kurmaktadır. 

Ancak sivil toplumun ve özelde kadın sivil toplum kuruluşlarının, feminist hareketi 

görünür kıldığı ve demokratik erdemleri desteklediği gözden kaçırılmamalıdır.  

Kadın sivil toplum kuruluşları, 1990 sonrası Türkiye’de ilgilendikleri konular ve 

faaliyet gösterdikleri yerler bağlamında farklılaşma ve çoğalma sürecine girmişlerdir. 

Feminist hareket, belli bir sınıf ve etnisitenin hareketi olmaktan çıkmakta, farklı 

özelliklere sahip gruplara doğru yayılmaktadır. Buna paralel olarak farklı politik ve 

düşünsel gelenekten beslenen kadın sivil toplum kuruluşları, kamusal alanı 

genişletmekte ve kamusal alanı kadın duyarlı yapabilmektedirler. İşte bu çerçevede, 

1990 sonrası Türkiye’de kadın hareketinin taşıyıcı aktörleri olarak kadın sivil toplum 

kuruluşlarından iki örneğe odaklanmaktayız. Bunlardan birincisi İstanbul’da faaliyet 

gösteren KAGİDER (Türkiye Kadın Girişimciler Derneği), ikincisi ise Güneydoğu ve 

Doğu Anadolu’da faaliyet gösteren KAMER’dir (Kadın Merkezi Eğitim Üretim 

Danışma ve Dayanışma Vakfı-Derneği). Bu tez kadın sivil toplum kuruluşlarının 

yardımdan güçlenmeye doğru değişen söylemlerine odaklanmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 



 283 

ABSTRACT  

The emphasis about the democratic barrage mission of the civil society or the 

potential of telling something related to social problems has been increasing in recent 

times. Parallel to this, through civil society, we encounter with various missions such as 

substituation of policy, tool of modernization or the agent of the West. Certainly, this 

point of view has established a close connection between the rediscovered concept of 

civil society and neoliberal policies. But it mustn’t be overloked that civil society and in 

special the women civil society organizations makes the feminist movement visible and 

supports the democratic virtues. 

 

After 1990s, women NGOs have entered a process of differentiation and 

proliferation both in the context of the subjects they are interested in and their places 

they are active in Turkey. In parallel, feminist movement spreads into groups who have 

different features rather than become a movement of certain class and ethnicity. In this 

context, women NGOs having different political and intellectual traditions can 

contribute to the purpose of widening public space with different tools and make the 

public sphere women-sensitive. In this context, after 1990s in Turkey, we will focus on 

two separate samples of civil society organizations who are the carrier actors of 

women’s movement. The first of them is KAGİDER (Women Entrepreneurs 

Association of Turkey) which is active in İstanbul and the second is KAMER 

(Women’s Center) which is active in Southeastern and Eastern Anatolia. This thesis 

focuses on the changing discourse of women civil society organizations from charity to 

empowerment. 

 


