
T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ TEMEL İSLAM BİLİMLERİ  

(İSLAM MEZHEPLERİ TARİHİ) ANABİLİM DALI 
 

 

 

 

 

GAYBET İNANCI VE ŞİÎLİK’TEKİ YERİ 
 

 

(DOKTORA TEZİ) 
 

 

 

 

CEMİL HAKYEMEZ 
 

 

 

 

 

 

 

ANKARA  2006 



T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ TEMEL İSLAM BİLİMLERİ  

(İSLAM MEZHEPLERİ TARİHİ) ANABİLİM DALI 
 

 

 

 

GAYBET İNANCI VE ŞİÎLİK’TEKİ YERİ 

(DOKTORA TEZİ) 
 

 

 

HAZIRLAYAN 

Cemil HAKYEMEZ 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Hasan ONAT 

 

 

 

ANKARA  2006 



İÇİNDEKİLER 

İÇİNDEKİLER ...........................................................................................................I 

KISALTMALAR .................................................................................................... III 

ÖNSÖZ......................................................................................................................IV 

GİRİŞ 
1. Araştırmanın Metodu......................................................................................... 6 
2. Kaynaklar .......................................................................................................... 11 
3. Kavramsal Çerçeve........................................................................................... 19 

3.1. Gaybet .......................................................................................................... 19 
3.2. Rec’a............................................................................................................. 21 

I. BÖLÜM 

GAYBET FİKRİNİN TARİHİ ARKA PLANI VE İLK TEZAHÜRLERİ 
1. Gaybet Fikrinin Doğuşuna Etki Eden Faktörler ........................................... 29 

1.1. Sosyo-Kültürel Yapı ..................................................................................... 29 
1.2. Din ve Kutsal Kitapların Etkisi .................................................................... 33 
1.3. Efsanevi Boyut ............................................................................................. 35 

2. Şîa’da Gaybet Fikrinin Oluşum Süreci .......................................................... 36 
2.1. İlk Gaybet İddiaları....................................................................................... 36 

2.1.1. Muhammed b. el-Hanefiyye ............................................................... 37 
2.1.2. Ebu Haşim .......................................................................................... 40 
2.1.3. Abdullah b. Muaviye .......................................................................... 41 

2.2. Abbasîler Dönemi Gaybet İddiaları.............................................................. 42 
2.2.1. Abbasî-Alioğulları İlişkisine Genel Bir Bakış.................................... 43 
2.2.2. Gaybeti İddia Edilen Bazı Kişiler....................................................... 50 
   2.2.2.1. Nefsü’z-Zekiyye ........................................................................... 50 
   2.2.2.2. Ca’fer Sadık .................................................................................. 51 
   2.2.2.3. Muhammed b. İsmail b. Ca’fer..................................................... 53 
   2.2.2.4. Musa Kâzım.................................................................................. 54 
   2.2.2.5. Yahya b. Ömer.............................................................................. 57 

II. BÖLÜM 

ŞİA’DA GAYBETLE İLGİLİ GELİŞMELER 
1. Hasan el-Askerî Öncesi Siyasi Durum ............................................................ 61 

1.1. 250/864 Yılında Patlak Veren Alioğlu İsyanları .......................................... 61 
1.2. Zenc İsyanları ............................................................................................... 64 
1.3. Karmatîler..................................................................................................... 66 

2. Hasan el-Askerî’nin Ölümü İle Başlayan Liderlik Tartışmaları ................. 70 
2.1. Kararsızlık Dönemi ve İmamet İddiaları ...................................................... 70 
2.2. Onikinci İmam Muhammed el-Mehdî'nin Varlığı........................................ 83 

3. Hasan el-Askerî Sonrası Sefirlik İddiaları ..................................................... 90 
3.1. Vükelâ: Mali ve Hukuki Temsilcilikler........................................................ 90 
3.2. Onikinci İmam Adına Sefirlik ...................................................................... 96 
3.3. Dört Sefir .................................................................................................... 101 



 II

3.3.1. Ebu Amr Osman b. Saîd el-Umerî.................................................... 108 
3.3.2. Ebu Ca’fer Muhammed b. Osman b. Saîd el-Umerî ........................ 109 
3.3.3. Ebu’l-Kasım Hüseyin b. Rûh en-Nevbahtî ....................................... 112 
3.3.4. Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed es-Semurrî ..................................... 114 

4. Gaybete Giden Süreçte Etkili Bazı Aile ve Şahıslar .................................... 116 
4.1. Eş’arîler ...................................................................................................... 117 
4.2. Nevbahtîler ................................................................................................. 118 

4.2.1. Hasan b. Musa en-Nevbahtî.............................................................. 120 
4.2.2. Ebu Sehl İsmail b. Ali en-Nevbahtî .................................................. 120 

4.3. Furat Ailesi ................................................................................................. 123 
4.4. Ebu Ca’fer Muhammed b. Abdurrahman b. Kıbbe er-Râzî ....................... 125 
4.5. Büveyhîler .................................................................................................. 128 

III. BÖLÜM 

GAYBETİN İMÂMİYYE İLE BİRLİKTE BİR İNANÇ ESASI HALİNE 
GELMESİ VE ŞÎA AÇISINDAN ÖNEMİ 

1. Gaybetin  İmametin Temel Ögesi Olması .................................................... 131 
1.1. Gaybetle İlgili İlk Metinler......................................................................... 132 
1.2. Onikinci İmam’ın Gaybeti.......................................................................... 139 

1.2.1. İmâmiyye Gaybet Doktrininin Ortaya Çıkışı.................................... 139 
1.2.2. Gaybetin Sebepleri............................................................................ 144 
1.2.3. Gaybetin Süresi................................................................................. 148 
1.2.4. İki Gaybet Görüşü............................................................................. 156 
1.2.5. Gaybetin Tabiatı ............................................................................... 161 
1.2.6. Gaybetin Kelâmî Temelleri .............................................................. 165 
1.2.7. Onikinci İmam’ın Mehdîliği............................................................. 174 

2. On İki İmam Şîasının Teşekkülü................................................................... 177 
2.1. On İki İmam ............................................................................................... 182 
2.2. İmâmiyye.................................................................................................... 189 
2.3. İsna’aşeriyye............................................................................................... 196 

3. Gaybet İnancının Şiî İmamet Nazariyesine Etkisi....................................... 198 
3.1. Takiyye İnancının Gaib İmam’ı Bekleme Düşüncesiyle Birleşmesi ......... 201 
3.2. Fakihlerin Rolünün Artması ....................................................................... 205 

SONUÇ.................................................................................................................... 212 

BİBLİYOGRAFYA ............................................................................................... 218 



KISALTMALAR 

AÜİFD.        : Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

AÜSBE. : Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

bkz.              : Bakınız 

BSOAS.       : Bulletin of the School Oriental and African Studies 

c.                  : Cilt 

çev.              : Çeviren 

der.               : Derleyen 

DEÜİFD. : Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

DİA.             : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

EÜİFD.        : Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

ed.                : Editör 

EI                 : Encyclopaedia of Islam, 1st edition 

EI2               : Encyclopaedia of Islam, 2st edition 

GÜÇİFD. : Gazi Üniversitesi Çorum İlahiyat Fakültesi Dergisi 

h.  : Hicrî 

İA.                : İslâm Ansiklopedisi 

Krş.  : Karşılaştırınız 

Nşr.  : Neşreden 

OMÜİFD.    : Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

SOAS.          : School of Oriental and African Studies 

SÜİFD.         : Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

şrh.                : Şerh eden 

thk.               : Tahkik 

ts.                  : Tarihsiz. 

vb.                 : Ve bunlar gibi 

vd.                 : Ve devamı 

vs.                 : Vesaire 



 

 

 

ÖNSÖZ 

Gaybet, İslâm tarihinin birinci asrının sonlarına doğru ortaya çıkmış ve daha çok 

Şiî oluşumlar arasında yaygınlık kazanıp, son olarak da İmâmiyye ile birlikte Şiî imamet 

doktrinin değişmez esaslarından biri haline gelmiştir. 

Gaybet fikrinin ağırlıklı olarak, yer altında gelişip kökleşen Şîa gibi bir mezhep 

tarafından benimsenmesi, onun tarihi süreç içerisinde geçirdiği aşamaların tam olarak 

tespitini güçleştirmektedir. Bundan dolayı pek çok araştırmacı, ya sadece belli başlı gaybet 

iddiaları üzerinde yoğunlaşmakla yetinmiş, ya da yüzeysel tahlillerle konuyu geçiştirme 

yoluna gitmiştir. Bu durum, söz konusu düşüncenin Şîa siyasal tarihiyle bir bütün olarak 

ele alınmasını gerektirmiş ve bizi, özellikle ülkemizde şu ana kadar yapılmayan böyle bir 

araştırmaya itmiştir. 

Gaybetin İmâmiyye veya İsna’aşeriyye ile birlikte tam bir inanç esası haline 

gelmesinden önce, Müslümanlar arasında ilk gaybet iddiaları, Ca’fer Sadık sonra da Musa 

Kâzım çizgisindeki Şiîlerin bu sürece olan katkıları ve Hasan el-Askerî’nin vefatıyla 

oluşan yeni şartlar üzerinde durulmuştur. Yaşanan tüm bu aşamalarda gündeme gelen 

rivayetler, kronolojik sıraya göre okunarak kırılma noktaları tespit edilmeye gayret 

edilmiştir.  

Çalışmamızın, gerek Şîa inancının anlaşılması, gerekse günümüz Şiîliğiyle ilgili 

yapılacak yeni araştırmalara katkı sağlayacağını ümit ediyoruz. Çünkü özellikle Onikinci 

İmam’ın gaybeti meselesi tam olarak anlaşılmadan, İmâmiyye ile birlikte, Nusayrîlik ve 

Bahaîlik gibi  çağdaş dinî akımlar üzerinde de farklı bir bulguya ulaşılamayacağı 

kanaatindeyiz. 

Akademik çalışmalarımım tümünde fikirlerinden istifade ettiğim ve başından 

itibaren yardımlarını esirgemeyip değerli görüşleriyle konunun şekillenip yürütülmesine 

olan katkılarından dolayı danışman hocam Prof. Dr. Hasan ONAT’a, tez dönemi boyunca 

yapmış oldukları yönlendirici tavsiyelerle Prof. Dr. Sönmez KUTLU ve Prof. Dr. Recep 

KILIÇ’a ve araştırmamın tüm aşamalarında önerilerinden istifade ettiğim Doç. Dr. Osman 



 V

AYDINLI’ya minnettarım. Ayrıca, kaynak teminine yardım eden ve eleştirilerinden 

yararlandığım Dr. Mehmet ÜMİT ile, yine tezimi okuyup katkılarda bulunan Prof. Dr. 

Ekrem SARIKÇIOĞLU, Doç. Dr. Mahfuz SÖYLEMEZ, Dr. Mehmet EVKURAN ve A. 

Cahit HAKSEVER’e, teknik yardımlarından dolayı da Yrd. Doç Dr. H. İbrahim 

ŞİMŞEK’e teşekkür ederim.      

 

                                                                                     15 Eylül 2004    

Cemil HAKYEMEZ 



GİRİŞ 

1. Araştırmanın Metodu 

Ağırlıklı olarak İmâmiyye gaybet inancının teşekkül sürecinin 

aydınlatılmasının hedef alındığı bu araştırmada, genelde Tarih, özelde ise İslam 

Mezhepleri Tarihi yöntem ve metotları  uygulanmaya çalışılmıştır. 

İslam mezhepleri, İslâm’ın siyasi, itikadî ve ameli sahadaki düşünce 

ekolleri,1 başka bir ifadeyle de dinin anlaşılma biçim ve farklılıklarının kurumlaşması 

sonucu ortaya çıkmış beşeri oluşumlardır.2 Müslümanlar, Hz. Peygamber’in vefatıyla 

oluşan otorite boşluğunun ardından ortaya çıkan birtakım dinî veya siyasî sorunlara 

çözüm amacıyla farklı görüşler üretmiş ve bu şekilde mezhepler meydana gelmiştir. 

Gerek Şiîlikle gündeme gelen gaybet meselesi, gerekse farklı konularda olsun, 

herhangi bir mezhebin görüşleri üzerinde yapılacak değerlendirmeler bu çerçevede 

olmalıdır. Her düşünce akımı veya görüş sonuçta bir tartışma konusu olabildiği için 

çalışmamızda elden geldiğince tarafsız ve yargılamadan uzak olmaya gayret ettik. 

Bir Mezhepler Tarihi çalışmasının da esas amacı budur. Aksi durumda kendimiz de 

tartışmaya açık herhangi bir ekolün görüşünü savunmaktan öte başka bir şey elde 

edemeyiz. 

Mezheplerin, itikadî ve amelî sahanın dışında aynı zamanda siyasî 

oluşumlar olduğundan söz etmiştik. “Tarihi perspektiften bakıldığında hem hükümet 

yapısında, hem de insanların duygu ve düşüncelerinde din ve devletin iç içe olduğu 

dönemin Müslüman toplumunda din ve dini tartışma, modern dünyadaki politik role 

karşılık gelmekte idi.”3 Siyaset ve dinin ayrıştırılması düşünülemeyecek şekilde 

birbirine bağlı olan söz konusu kitle, siyasî tavır ve tutumlarını doğal olarak dinî 

terminolojiyle ifade etmiştir. İmâmiyye gibi büyük bir bünyeye sahip mezhebin 

benimsediği gaybet inancı da, farklı boyutları olmakla birlikte nihayetinde pek çok 

siyasî olayın ürünüydü. Yani gaybet konusu, vasıyyet inancından dolayı eninde 
                                                           
1  E. Ruhi Fığlalı, Çağımızda Îtikadî İslâm Mezhepleri, Ankara 1993, 15. 
2  Hasan Onat, “Türkiye’de İslam Mezhepleri Tarihinin Gelişim Sürecinde Prof. Dr. Ethem Ruhi 

Fığlalı’nın Yeri”, Ethem Ruhi Fığlalı’ya Armağan, Ankara 2002, 415. 
3  Bernard Lewis, Tarihte Araplar, çev. H. Dursun Yıldız, İstanbul 2000, 116. 



 7

sonunda Şîa’nın yüzleşmek zorunda kalabileceği bir mesele gibi gözükse bile, bu 

düşüncenin gelişip kökleşmesinin bir sebebi de, başta siyasî sahada olmak üzere 

Şiîlerin sürekli dışlanarak muhalif kalmalarına dayanmaktadır. Bundan dolayı tarihte 

Şîa’nın kaderini etkilemiş ve hala daha etkilemeye devam eden gaybet konusunun 

sadece bir itikadî mesele olarak değil, ard arda yaşanan bazı siyasî olaylar 

bağlamında da ele alınmasını zorunlu kılmaktadır. 

Ortaya çıkan herhangi bir düşüncenin siyasî yönünün dışında, fazla yakın 

olmasa bile geçmiş toplum veya inançlarla birtakım bağlantıları da olabilmektedir. 

Bundan dolayı, çalışmamızda gaybet doktrininin Müslümanlar arasında 

benimsenmeye başlamasına girmeden önce, söz konusu düşüncenin İslâm öncesi 

bazı inançlardaki uzantılarına değindik. Ardından, tarihi serüveni içerisinde Emevîler 

dönemiyle birlikte hicrî birinci asrın sonlarından itibaren gündeme gelmeye başlayan 

Müslüman gaybet iddialarını ele aldık. Bu bölümün sonunda ise gaybet fikrinin hicrî 

üçüncü asrın sonlarına doğru özellikle Şiî kitleler tarafından ne derecede kabul 

gördüğünü ortaya koymaya çalıştık. Bununla birlikte, çalışmamızın asıl amacı 

İmâmiyye Şîasındaki gaybet düşüncesinin teşekkül sürecini tespit olduğu için Şiîlik 

içerisinde önceden meydana gelen birtakım iddialara kısa da olsa değinme gereği 

duyduk. Ancak dört yüz yıllık bir dönemin ayrıntılı bir şekilde ele alınmasının tek bir 

çalışmayla üstesinden gelinmesinin mümkün olmadığı aşikardır. Bu yüzden biz, 

İmâmiyye’nin on birinci imamı Hasan el-Askerî (260/874)’nin vefatıyla başlayıp 

hicrî beşinci asrın başlarına kadar devam eden yaklaşık bir buçuk asırlık süreç 

üzerinde yoğunlaşma gereği duyduk.  

Gaybet düşüncesinin bir inanç esası olarak devam ettirildiği en meşhur 

İslâm mezhebi, İmâmiyye Şîasıdır. İmâmiyye, Hasan el-Askerî’nin ölümünün 

ardından oluşan Şiî fırkalardan biridir. Hasan el-Askerî’nin bir halef bırakmadan 

vefatıyla ortaya çıkan kaosta bazı gruplar onun bir oğlu olup gaybete girdiğini iddia 

etmişlerdi. Bundan dolayı Hasan el-Askerî sonrası yaşanan olaylara ayrıntılı bir 

şekilde değinme ihtiyacı duyduk. Diğer taraftan, bu tartışmalar öncesinde Abbasîler 

ile Alioğulları veya Şiîler arasında meydana gelen iktidar mücadeleleri, konumuzun 

aydınlatılması açısından önemli olduğu için ikinci bölümün hemen başında söz 



 8

konusu olaylarla ilgili genel bir değerlendirme yaptık. Ayrıca dönemin imamet 

iddialarında başı çekenler, genelde imam adına birtakım görevler üstlenen vekiller 

olması hasebiyle onlara ayrı bir başlık altında yer verdik. Yine vekillik müessesesi 

başlığı altında “Gaib İmam adına sefirlik” ve “dört sefir” konusuna da değindik. 

Aslında dört sefir konusu gaybet inancından sonra gündeme gelen bir meseledir. 

Ancak sefirliğin, vekillik kurumunun bir devamı olması hasebiyle  bu başlık altında 

ele alınmasının daha uygun olacağını düşündük. 

İmâmiyye gaybet inancının teşekkül sürecinde farklı birçok iddianın 

gündeme gelişi Şiî topluluğu bir düşünce kaosuna sürüklemiştir. Bu dönemde Şiîlerin 

söz konusu görüş etrafında birleşmelerini sağlayan unsurların başında, bazı alim ve 

ailelerîn yoğun gayretleri gelmektedir. Bundan dolayı çalışmamızda yer verdiğimiz 

vekillerin dışında, siyaseten güçlü ailelerle fikir bazında yön verici etkiye sahip ilim 

adamlarından önemli gördüklerimize de değinme gereği duyduk. 

Üçüncü ve son bölümde ise, gaybetin bir inanç esası olma sürecini ele aldık. 

Çalışmamızın asıl ağırlığını oluşturan bu bölümde, konuyla ilgili tespit edebildiğimiz 

tüm bilgi ve rivayetlerin kronolojik sıraya göre değişim ve dönüşümünü ortaya 

koymaya çalıştık. İmâmiyye Şîası ve onun savunduğu on iki imam inancı, gaybetin 

ilânıyla birlikte oluştuğu için, on iki imam inancının teşekkül sürecine değindikten 

sonra İmâmiyye ve İsna’aşeriyye kavramlarını ele aldık. Çalışmamızın son kısmında 

ise Şiî imamet nazariyesinin gaybetle birlikte kazandığı yeni çehreyle ilgili birtakım 

değerlendirmelerde bulunduk. 

Herhangi bir mezhep veya kavramın teşekkül süreciyle ilgili yapılacak 

çalışmalarda, “şahıslar üzerinde derinleşme”4 mevcut en güvenilir yöntemlerden 

biridir. Çünkü tarihte olay ve fikirlere yön verenler sayısı belli şahıslardır.5 Onların 

düşünüp yazdıkları, belli dönemlerde kitleleri etkileyip peşlerinden sürüklemiştir. 

Böyle bir genellemenin yanlış olmadığının en önemli kanıtlarından biri de, üzerinde 

çalıştığımız konu olsa gerektir. Gaybet inancının özellikle İmâmiyye Şîası içerisinde 

geçirdiği aşamalara dikkat ettiğimizde bu durum daha net olarak anlaşılmaktadır. 

                                                           
4  Sönmez Kutlu, İslam Düşüncesinde İlk Gelenekçiler, Ankara 2000, 14. 
5  Gustave Le Bon, Kitleler Psikolojisi, çev.Timaş Yayınları, İstanbul 1997, 91. 



 9

Yaklaşık yüz elli yıllık bir dönem boyunca söz konusu düşünceye yön verip mihenk 

taşı görevi üstlenenlerin sayısı çok sınırlıdır. Bu kişilerin yazıp çizdiklerinin önemli 

bir bölümünün günümüze kadar ulaşması da bu alanla ilgili çalışma yapanlara büyük 

avantajlar sağlamaktadır. Bundan dolayı İmâmiyye gaybet inancının teşekkülünden 

itibaren Gaib Onikinci İmam’ın mehdî olduğu iddialarına kadar yaşanan değişim ve 

dönüşümleri, Ebu Sehl İsmail b. Ali en-Nevbahtî (311/923), İbn Kıbbe er-Razî, 

Kuleynî (329/941), Nu’manî (360/971), İbn Babaveyh el-Kummî (381/991), Şeyh 

Müfîd (413/1022), Şerif el-Murtaza (436/1044) ve Şeyh Tûsî (460/1067) gibi önemli 

yazarlar çerçevesinde incelemeye gayret ettik. 

Diğer taraftan, şahıs bazında değerlendirmelerden yola çıkarak İmâmiyye 

öncesi gaybet iddialarını maalesef aynı şekilde aydınlatma olanağına sahip değiliz. 

Bu süreçle ilgili iddiaların önemli bir kısmı, Nevbahtî ve Kummî’nin Şiî fırkalarla 

ilgili erken dönem çalışmalarına dayanmaktadır. Ancak hicri üçüncü asrın sonlarında 

kaleme alınan bu eserler, sonraları ortaya çıkan bazı fikirleri erken dönem olaylarıyla 

irtibatlandırma yoluna giderek,6 “kendi dönemlerinin kavramlarıyla geçmişi, 

geçmişin kavramlarıyla da kendi dönemlerini tasvir etmişlerdir.”7 Diğer mezhepler 

tarihi eserleri de, ilk üç Şiî kaynağın etkisinde kalarak “onların birer basit kopyaları 

olmuş”8 ve onların genel sınıflandırmasını sürdürmüşlerdir. Bu da söz konusu 

iddiaların, ilk olarak hangi dönemde ortaya çıktığı ve zamanla kazandığı anlamların 

tespitini zorlaştırmaktadır. 

Erken dönem gaybet iddialarıyla ilgili karşılaştığımız diğer önemli bir 

problem, bilgi eksikliğidir. Nitekim “tarihi bilinen özel kişiler hakkındaki belirli 

bilgiler, çoğu zaman mezheplerin genel tanımlarından daha sağlam sonuçlara 

götürür.”9 Ancak söz konusu dönemde gaybeti iddia edilen kişiler hakkında elimizde 

güvenilir yeterli malumat bulunmamaktadır. Bu sorun, İmâmiyye’nin imam kabul 

ettiği bazı şahıslar hakkındaki iddialarda kendini daha fazla hissettirmekte, bu da 
                                                           
6  Hasan Onat, Emeviler Dönemi Şiî Hareketleri ve Günümüz Şiîliği, Ankara 1993, 3. 
7  Sönmez Kutlu, Türklerin İslamlaşma Sürecinde Mürcie ve Tesirleri, Ankara 2000, 26. 
8  Vedat el-Kadı, “The Development of the Term Ghulat in Muslim Literature with Special 

Reference to the Kaysaniyya”, Akten das for Arabistik und Islamwissenschaft, Göttingen, 
August 1974, 308.  

9  Montgomery Watt, “Mu’tezile’nin Siyasi tavırları,” İslam’da Siyaset Düşüncesi, der. ve çev. 
Kasım Güleçyüz, İstanbul 1995, 186. 



 10

birtakım değerlendirmelerde bulunmamızı zorlaştırmaktadır. Onlar hakkında 

yazılanlar daha çok, sonraki İmâmî yazarların nereden aldıkları fazla belli olmayan 

bilgilerine dayanmaktadır. 

Yine erken dönem Şiîlikle ilgili yapılan çalışmalarda karşılaşılan en önemli 

sorunlardan biri de, bazı Şiî hareketlerin hangi isimlerle tanımlanması gerektiği 

üzerinedir. Bu konuya ileride “İmâmiyye” başlığı altında ayrıntılı olarak değineceğiz. 

Ancak muhaliflerinin genelde “Rafızî”, “Şiî”, bazı çağdaş yazarların da “Ilımlı 

Şiîlik” diye tanımladığı Zeydiyye ve Gulat Şiîlik’in dışında, İmâmiyye imamları 

etrafında kenetlenen bir kesim söz konusudur. Mezhepler Tarihi kaynak eserleri 

bunlar hakkında, “Vakıfa” ve “Kat’iyye” gibi tanımlamalarda bulunurlar. Bununla 

birlikte söz konusu grupların ortaya çıktıkları dönemlerde yazılan mevcut eserlerde 

bu tür nitelendirmelere rastlanılmamaktadır. Bunlar her ne kadar sonradan yapılan 

tanımlamalar gibi gözükse de, erken dönem Şiî farklılıkları tanımlayabilecek farklı 

bir alternatifimiz bulunmadığı için biz de bu kavramları kullanmak durumunda 

kaldık. Bununla birlikte, İmâmiyye Şîasıyla olan ilişkilerini ortaya koyabilmek için 

de yer yer “İmâmiyye’nin öncülleri” gibi nitelemelerde bulunma gereği duyduk. 

Mezhepler Tarihi alanında yapılan araştırmalarda karşılaşılan diğer 

problemlerden biri de, aynı konuyla ilgili farklı rivayetlerin gündeme gelmesidir. 

Aslında ilk etapta sorun gibi gözüken bu durum, kronolojik sıra ve olaylara dikkat 

edildiğinde birçok konunun aydınlatılması açısından önemli avantajlar 

sağlayabilmektedir. Gerek gaybet, gerekse onunla bağlantılı imamet gibi konularda 

farklı rivayet ve tahlillerin ortaya çıkması, “ilgili malzemenin, mezheplerin kendi 

itikadî görüşlerini destekleyecek şekilde hazırlanmasından”10 kaynaklanmaktadır. 

Dolayısıyla rivayetleri kendi bağlamı içerisinde okuduğumuzda üstesinden 

gelinemeyecek gibi gözüken olaylar daha net bir şekilde aydınlatılabilir. İşte tam 

burada “fikir hadise irtibatı”11 devreye girmektedir. Bu şekilde, eldeki mevcut 

rivayetlerden yola çıkarak, ravîlerin temayüllerinin de göz önüne alıp mukayeseli bir 

şekilde tenkide tabi tuttuktan sonra dönemin olaylarının gerçekliğini doğrulama 

                                                           
10  Osman Aydınlı, Mu’tezilî İmamet Düşüncesinde Farklılaşma Süreci, Ankara 2003, 13. 
11  Onat, Emeviler Dönemi Şiî Hareketleri,1. 



 11

imkânına sahip olabileceğiz. Böylece hem gaybet iddialarının gerçek çehresi ortaya 

çıkacak, hem de bu inancın mevcut siyasî, içtimaî ve iktisadî şartlarla irtibatı 

aydınlığa kavuşturulacaktır. Ayrıca eldeki nakillerden akla en yatkın olanını 

benimseme olarak da nitelenebilecek “menkulde makulü arama esasına riayet”12 

ederek rivayetlerin gerçekliğinin testi de sağlanmış olacaktır. Diğer taraftan, 

rivayetlerin sahihliği tartışmasına girmek amacımız dışındadır. Bizim için önemli 

olan, konuyla ilişkilendirilen bir haberin olayla bağlantılı ve aynı zamanda iddia 

edildiği dönemde olup olmadığını ortaya koymaktır. 

Araştırmamızda dikkat ettiğimiz hususlardan bir diğeri ise, gaybet hakkında 

araştırmalarından yararlandığımız bazı çağdaş araştırmacılarla ilgilidir. Asıl amaçları 

Şiîlikle ilgili daha kapsamlı bir çalışma yapmak olan birtakım yazarlar, gaybet 

konusuna daha yüzeysel değinmek zorunda oldukları için bazı meselelerle ilgili 

yanlış anlama ve yorumlamalara gitmişlerdir. Biz, farklı anlaşılma ve konu 

dağılmalarına meydan vermemek için, yapılan yanlışlara ayrı ayrı değinmeyip sadece 

kendi tespitlerimize yer verme gayreti içerisinde olduk. 

2. Kaynaklar 

İmâmiyye gaybet inancının oluşumu, hicrî üçüncü asrın sonlarından 

başlayıp beşinci asrın ortalarına kadar devam eden uzun bir süreci kapsamaktadır. Bu 

dönem boyunca gaybetle ilgili birçok eser yazılmakla birlikte, söz konusu 

düşüncenin yönünün belirlenmesine damgasını vuranlar, aralarından birkaç tanesidir. 

Bunlar, Kuleynî (329/941)’nin el-Kâfî fi İlmi’d-Din’i, Nu’manî (360/971)’nin 

Kitabu’l-Gaybe’si, İbn Babaveyh veya Şeyh Sadûk (381/991)’un Kitabu Kemalü’d-

Din ve Temamü’n-Ni’me fi’l-İsbati’l-Gaybe ve’l-Keşf ve’l-Hayra’si, Şeyh Müfîd 

(413/1022)’in el-Fusûlü’l-Aşere fi’l-Gaybe’si, Şerif el-Murtaza (436/1044)’nın el-

Mukni’ fi’l-Gaybe’si ve Ebu Ca’fer et-Tûsî (460/1067)’nin Kitabu’l-Gaybe’sidir. 

Bununla birlikte, söz konusu eserler dışında gaybetle ilgili başka kitaplar da 

yazılmıştır. Ancak bunlar, sonraki İmâmîler tarafından benimsenmediği veya bir 

kısmı diğerlerinin kopyası olmaktan öteye geçmediklerinden dolayı kaybolmaya 
                                                           
12  Ahmet Akbulut, Sahabe Devri Siyasi Hadiselerinin Kelami Problemlere Etkileri, İstanbul 

1992, 10. 



 12

terkedilmişlerdir. Bu çalışmaların adları ve kimlere ait oldukları üçüncü bölümün 

girişinde açıklanmıştır. 

İmâmiyye gaybet düşüncesiyle ilgili en erken rivayetlerin yer aldığı 

eserlerin başında, Kuleynî’nin el-Kâfî’si gelmektedir. Kuleynî’nin, telifine yirmi 

yılını verdiği13 ve biri usûl diğeri fürû’ hakkında olmak üzere iki bölümden meydana 

gelen bu meşhur eser, Büveyhoğullarının iktidara gelişi öncesinde İmâmî doktrininin 

sistematik öğretisini sunar. Gaybet haberlerinin de içerisinde yer aldığı imamlarla 

ilgili pek çok rivayet “Kitabü’l-Hücce” başlığı altında aktarılmıştır. 

Gaybet döneminde imamın sefirlerinden direkt hadis nakletmekle önemli bir 

imtiyaza sahip olan14 Kuleynî’nin dışında, yine bu dönemde yaşamış birkaç âlim, 

Şîa’nın içerisine düştüğü şaşkınlık konusu ve ondan kurtuluşun yollarını tartıştıkları 

birtakım kitaplar yazmışlardır. Bunlardan biri de, el-İmame ve’t-Tabsıra mine’l-

Hayra adında bir eser kaleme alan Ebû’l-Hasan Ali b. Hüseyin İbn Babeveyh el-

Kummî (329/941)’dir. Baba Sadûk lâkabıyla da tanınan Ali b. Hüseyin’in bu eseri, 

aynıları ve daha çok sayıdaki benzerleri Kuleynî’de olan hadisleri içermektedir. 

Hasan el-Askerî’nin hayatının son yıllarında hayırlı çocuklara sahip olması yönünde 

Ali b. el-Hüseyin hakkında bir tevkî yayımladığı ve bunun üzerine İbn Babaveyh 

veya diğer lâkabıyla Şeyh Sadûk adındaki oğlunun dünyaya geldiği rivayet edilir.15 

Birinci ve Kısa Gaybetin sona erip Tam Gaybetin başladığı ve kısa gaybeti 

döneminde Onikinci İmam’ın sefirliğinden ilk söz eden çalışma, Nu’manî 

(360/971)’nin Kitabu’l-Gaybe’sidir. “Allah’ın ipine sımsıkı sarılın”16 ayetinin 

tefsirinin  konu başlığı olarak ilk kez bu eserde ele alınması, Şîa’nın içerisine 

düştüğü kaosu anlatan önemli bir göstergedir. Eser Şiî hadis kitabı şeklinde olup, ara 

ara bazı yorumlamalarda da bulunulmuştur. 

Gaybetle ilgili hicrî dördüncü asrın ikinci yarısına kadar üretilen tüm 

rivayetlerin bir araya toplandığı çalışma ise, İbn Babaveyh (381/991)’in Kemalü’d-

                                                           
13  Necaşî, Ebu’l-Abbas Ahmed b. Ali b. Ahmed (450/1058-9), Ricalü’n-Necaşî, İntişarât-i 

Camii’l-Müderrisîn, Kum 1407, 377. 
14  Syed Waheed Akhtar, Early Shi’ite Imamiyyah Thinkers, New Delhi 1988, 5. 
15  Bkz. Ebû Ca’fer Muhammed b. Ali İbn Babeveyh el-Kummî Şeyh Sadûk (381/991), 

Kemalü’d-Din ve Tamamü’n-Ni’me, Darü’l-Kütübi’l-İslâmiyye, Kum 1395/1975, II, 502-503. 
16  Âl-i İmran 3, 103. 



 13

Din’idir. İbn Babaveyh, Gaib İmam’ın gaybeti ile ilgili imamlardan aktardığı 

hadislerle gaybeti meşrulaştırmaya çalışmış, muhaliflerinin kendileriyle alay ettiği bu 

dönemde, gaybetle oluşan devrimin arka planı ve gaybetin gerekçelerini izah etme 

gayretine girişmiştir. İbn Babaveyh’in, Ebu Sehl İsmail b. Ali en-Nevbahtî 

(311/923)’nin Kitabu’t-Tenbîh’i17 ile İbn Kıbbe er-Razî’nin Nakzu kitabü’l-İşhâd li 

Ebi Zeyd el-Alevî 18 ve en-Nakzu alâ Ebi’l-Hasan Ali b. Ahmed b. Beşşâr19 gibi ilk 

İmâmî çalışmalarından yaptığı uzun alıntılar bu eserin değerini daha da artırmaktadır. 

İbn Babaveyh’in, Kemalü’d-Din’i dışında günümüze kadar ulaşan pek çok 

çalışması arasında en fazla tanınanlardan bir diğeri de, İmâmiyye’nin itikadi 

düşüncelerini ilk defa derli toplu ele alıp işlediği Risaletü’l-İ’tikadâti’l-

İmâmiyye’sidir. Öğrencisi Şeyh Müfîd, birçok yönüyle eleştirdiği bu esere Tashîhu’l-

İ’tikâd adıyla bir şerh yazmıştır.20 

Şiî Kum ekolünün 4/10. asrın ikinci yarısındaki en yetkili sözcüsü İbn 

Babaveyh’ten sonra rivayet ağırlıklı çalışmalar etkisini kaybedince Şeyh Müfîd 

(413/1022) liderliğindeki Kelâmcı Bağdad ekolü devreye girmiştir. Şeyh Müfîd’in 

Onikinci İmam’ın gaybetini akli delillerle savunmaya çalıştığı en derli toplu eseri el-

Fusûlü’l-Aşere fi’l-Gaybe’sidir. Bunun dışında, başta el-İrşâd, Evailü’l-Makalât fi 

Mezahibi’l- Muhtârât ve el-Fusulü’l-Muhtara mine’l-Uyuni ve’l-Mehasin olmak 

üzere diğer pek çok eseriyle, gaybet ve diğer İmâmî inançları ele alıp izah etmeye 

gayret etmiştir. Müfîd’in, büyük oranda, ileri gelen Mu’tezilîlerin yönelttiği 

eleştirilere cevap mahiyetindeki el-Fusulü’l-Muhtara adlı söz konusu eseri ise, 

Hasan el-Askerî sonrası meydana gelen bölünmelerle ilgili verdiği bilgilerden dolayı 

da ayrıca önem arzetmektedir. 

Şeyh Müfîd nezdinde gelişen aklî savunma yöntemleri, öğrencisi ve 

zamanının en büyük İmâmî alimi21 Şerif el Murtaza (436/1044) tarafından 

üstlenilerek devam ettirilmiştir. Murtaza’nın, muhaliflerinin İmam’ın gaybetiyle ilgili 

                                                           
17  Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 88-94. 
18  Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 94-126. 
19  Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 51-60. 
20  Bkz. Şeyh Müfîd, Ebi Abdullah Muhammed b. Muhammed b. En-Numani el-Ukberi el-

Bağdadi (413/1022), Şerh-i Akaidi’s-Sadûk ev Tashihu’l-İ’tikâd, Tebriz 1945. 
21  Necaşî, Ricâl, 270-271. 



 14

yönelttiği eleştirilere cevap amacıyla yazdığı el-Mukniu fi’l-Gaybe adlı eseri dışında, 

benzer görüşleri özetlediği Mes’ele Vecize fi’l-Gaybe’si de vardır. Ancak çeşitli 

yollardan günümüze kadar ulaşabilen bu iki risalenin, aynı eser olma ihtimali 

fazladır. Murtaza, diğer önemli bir kitabı olan Tenzîhu’l-Enbiya adlı çalışmasında 

ise, daha çok, peygamberler ve Peygamber ailesinden imamların masumiyetiyle ilgili 

İmâmiyye ve Mu’tezile’nin çelişkili fikirleri üzerinde durulmuştur. 

Ebu Ca’fer et-Tûsî (460/1067)’nin Kitabu’l-Gaybe’sine gelince, bu eser 

gaybetin hem aklî hem de rivayet bazında savunulduğu bir kitaptır. Ondan sonra 

gaybetle ilgili yeni bir gelişmenin gündeme getirildiği herhangi bir çalışma tespit 

edemedik. 

Yukarıda yazdıklarımız, İmâmiyye gaybet inancının şekillenmesine etki 

eden kaynak eserlerin genel bir değerlendirmesidir. Bununla birlikte, gaybetle ilgili 

bu çalışmaların, burada anlattıklarımızın dışında diğer pek çok katkısı da olmuştur. 

Bunlardan bir kısmı, “Gaybetle İlgili İlk Metinler” başlığı altında, diğer tespit 

edebildiklerimiz ise, ilgili oldukları konular içerisinde ayrıntılı olarak 

değerlendirilmiştir. 

Gaybet düşüncesine ilişkin gelişmelerin yaşandığı en önemli dönem, 

İmâmiyye’nin on birinci imamı Hasan el-Askerî (260/874)’nin vefatıyla olmuştur. 

Onun halefsiz ölümünün ardından yaşanan gelişmeleri sıcağı sıcağına anlatan 

çalışmalar, şüphesiz bu tartışmalara bizzat şahit olup kayda geçiren kişilerin elinden 

çıkan makalât ve fırâk türü kitaplardır. Bunlar, Hasan b. Musa en-Nevbahtî 

(310/922)’nin Fıraku’ş-Şîa’sı, Sa’d b. Abdullah el-Eş’arî el-Kummî (301/914)’nin 

Kitabu’l-Makalât ve’l-Fırak’ı, Ebû Hatim er-Razî (322/933 veya 324/936)’nin 

Kitâbü'z-Zîne’si ve Ebu’l-Hasan Eş’arî (324/935)’nin Makalâtü’l-İslamiyyîn’idir.  

İmâmiyye’nin gaybet öncesi uzantılarını tanımlama açısından Nevbahtî ve 

Kummî’nin eserleri22 bunlar arasında ayrı bir öneme sahiptir.23 İsmailî Ebu Hatim er-

                                                           
22  Bazı araştırmacılara göre, Hasan b. Musa en-Nevbahtî’nin Fıraku’ş-Şîa’sına Hişam b. el-

Hakem’in İhtilâfu’n-Nâs fil’l-İmame adlı çalışması, diğer bazılarına göre ise, Ebu İsa el-
Verrâk’ın Makalât fi’l-imame adlı eseri model olmuştur. Sa’d b. Abdillah el-Kummî de, 
292/905’ten önce yazılmış olması gereken Kitabü’l-Makâlâk ve’l-Fırak’ını Nevbahtî’nin 
eserinden sonra tamamlamıştır. Bu tartışmalar için bkz. Wilferd Madelung, “İmâmiyye Fırak 
Literatürüne Dair Mülahazalar, çev. Ali Dere, Şiî Fırkalar, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 
2004, 271-286; Seyyid Muhammed Rızâ el-Hüseynî, “Fıraku’ş-Şîa veya Makalâtu’l-İmâmiyye 



 15

Razî ve Mu’tezilî Ebu’l-Kasım el-Belhî (319/931) gibi yazarlar ise, Hasan el-Askerî 

öncesi Şiî farklılıklar konusunda Nevbahtî’yi esas almış gözükmekle birlikte, gaybet 

iddialarının gündeme geldiği 260/874’ten sonraki olaylar hakkında birtakım farklı 

bilgiler verirler. Belhî’nin muhtemelen Makalât adlı çalışmasında24 anlattığı söz 

konusu  olaylar, Kadî Abdulcebbar’ın el-Muğni fi Ebvabi’t-Tevhid adlı eserinde 

aktarılarak günümüze kadar ulaşabilmiştir. Mu’tezilî Kadî Abdulcebbar, Kitabu 

Fadli’l-İ’tizal ve Tabakatü’l-Mu’tezile ve Mübayenetihim li Sairi’l-Muhalifîn adlı 

başka bir eserinde ise, Ebu Hatim er-Razî’den de alıntılarda bulunmuştur.25  

Yine araştırmamızda istifade ettiğimiz diğer bir Mu'tezilî çalışma, Ebu’l-

Hüseyin el-Hayyat (300/912)’ın Kitabu’l-İntisar’ıdır. Şiî İbn Ravendî (298/910)’nin 

eleştirilerine bir cevap niteliğindeki bu eser, özellikle İmâmiyye ve İmâmiyye öncesi 

Şiî inançlara yönelik birtakım bilgilere yer vermesi açısından büyük önem arz 

etmektedir. Bağdad Mu’tezilesine mensup Naşî el-Ekber (293/906)’in Mesailü’l-

İmame’si ise, erken dönem imamet tartışmalarına ilk değinenlerden biri olarak bize 

bazı önemli ipuçları sunmaktadır. 

Gaybet iddialarının siyasî boyutunun önemine daha önce vurgu yapmıştık. 

Bunların bağlantılı olduğu politik hareketleri en iyi anlatan eserler, dönemin tarih 

kitaplarıdır. Aralarından en önemlileri, Halife b. Hayyât (240/854-855)’ın Tarîh’i, 

Belâzurî (279/892)’nin Ensâbu’l-Eşrâf’ı, Ebu Hanife ed-Dineverî (282/895)’nin 

Ahbaru’t-Tıval’ı, Yakubî (292/905)’nin Tarîh’i, Taberî (310/922)’nin, Tarihu’l-

Umem ve’l-Mulük’ü, İbn A’sem el-Kûfî (314/926)’nin el-Fütûh’u, Hatib el-Bağdadî 

(463/1071)’nin Tarihu Bağdad’ı ve İbnü’l-Esîr (630/1232)’in el-Kamil fi’t-

Tarih’idir. Mes’ûdî (346/957-958)’nin Murucu’z-Zeheb ve et-Tenbîh ve’l-İşraf adlı 

eserleri ise, tarihî olayların dışında bazı Şiî fırka ve hareketlere de yer vermesi 

                                                                                                                                                                     
Nevbahtî’nin mi Yoksa Kummî’nin mi?”, çev. Mehmet Kalaycı, Şiî Fırkalar, Ankara Okulu 
Yayınları, Ankara 2004, 287-318; Heinz Halm, Shiism, Edinburg 1991, 42. 

23  Etan Kohlberg, “Early Attestations of The Term “Ithna ‘Ashariyya”, Jerussalem Studies in 
Arabic and Islam, Jsai 24, 2000, 343-344. 

24  İbnü’l-Murtaza, Belhî’nin, tartışmalarını en güzel şekliyle Makâlât adlı eserinde yaptığını 
söyler. Bkz. İbnü’l-Murtaza, Ahmed b. Yahya el-Murtaza (840/1436), Tabakatü’l-Mu’tezile, 
thk. S. D. Wılzer, Beyrut 1380/1961, 89. 

25  Bkz. Abdulcebbar, Kadıu’l-Kudat Abdulcebbar b. Ahmed (415/1020), Kitabu Fadli’l-İ’tizal ve 
Tabakatü’l-Mu’tezile ve Mübayenetihim li Sairi’l-Muhalifîn, thk. Fuad Seyyid, Tunus 
1974/1393, 339. 



 16

açısından ayrı bir değere sahiptir. Yine İbn Abd Rabbih (328/939)’in Kitabu İkdü’l-

Ferid’i de bir tarih kitabı hüviyetinde olmakla birlikte, mezheplerle ilgili başka yerde 

bulamadığımız bazı farklı bilgilere de değinmesi açısından büyük önem arz 

etmektedir. 

Şîa tarihiyle ilgili yapılacak çalışmalarda müracaat edilmesi gereken en 

önemli eserlerden biri de, şüphesiz Ebu’l-Ferec el-İsfahanî (356/966)’nin Mekâtîlü’t-

Talibiyyîn adlı eseridir. İsfahanî’nin 313/925 yılında tamamladığını ifade ettiği bu 

eseri,26 Alioğullarından bu döneme kadar öldürülen şahısların bir tarihçesi 

şeklindedir. İsfahanî’nin en meşhur eseri Kitabu’l-Eğanî’si ise, nesir ve şiirin 

kaynaklarından yararlanılarak Şiî propogandasının ustalıkla yapıldığı bir kaynak 

hüviyetindedir. İlk Şiî iddiaların gündeme getirildiği bazı şiirleri burada bulmak 

mümkündür. 

İmâmiyye, gerek gaybet inancı olsun gerekse diğer konularda, iddialarını 

genellikle Hz. Peygamber ve imamlar dönemine dayandırır. Bunların doğruluğunun 

test edilmesinin en kolay yolu, ileri sürülen fikirlerin, çoğu imamlar döneminin 

sonlarında yazılan Şiî eserlerde bulunup bulunmadığına bakmaktır. Bu çalışmalar, 

Hadis ve Tefsir kaynakları olarak iki farklı grupta gözükseler de sonuçta hepsi, 

çoğunluğu imamlarına dayandırdıkları benzer rivayetlerin bir araya toplandığı eserler 

olarak kabul edilebilir. Araştırmamızda fazlasıyla müracaat ettiğimiz bu kitapların 

başında, Muhammed b. Halid el-Berkî (274/887 veya 280/893)’nin Kitabu’l-

Mehasin’i, Seffar el-Kumî (290/902)’nin Besairu’d-Derecati’l-Kübra’sı, Ali b. 

İbrahim el-Kummî (307/919) ve Muhammed b. Mesud el-Ayyaşî (320/932)’nin 

Tefsîr’leri gelmektedir. 

İlk Şiî hadis musanniflerinden Muhammed b. Halid el-Berkî, Ali er-Rıza ve 

oğlu Muhammed Bakır’ın taraftarları arasındaydı.27 Eserinde, Âl-i Muhammed’i veli 

                                                           
26  İsfahanî, Ebu’l-Ferec Ali b. El-Hüseyin (356/966), Mekâtîlü’t-Talibiyyin, thk. Seyyid Ahmed 

Sakar, Beyrut ts., 565. 
27  Ahmed b. Muhammed b. Halid el-Berkî (274/887 veya 280/893), Ricâl, Tahran 1383/1963, 50, 

54, 55; İbn Nedim, Ebu’l-Ferec Muhammed b. İshak b. Ebi Ya’kub (385/955), Fihrist, thk. 
Rıza Teceddüd, Daru’l-Mesîre, Beyrut 1988, 276. 

 el-Berkî, zayıf hadisler rivayet etmesi gerekçesiyle Ahmed b. Muhammed b. İsa tarafından 
Kum’dan sürülmüştür. Fakat daha sonra ondan özür dilemesi üzerine geri dönmesine izin 
verilmiştir. Hillî, Ebu Mansur Hasan b. Yusuf b. el-Mutahhar el-Esedî (726/1326), Hulâsatü’l-



 17

edinme, Hz. Ali’nin velâyeti ve faziletine inanma, Ehl-i Beyt’i sevmek gibi konulara 

vurgu yapan pek çok rivayet aktarmıştır.28 Yine benzer şekilde bir hadis kitabı olan 

Seffar el-Kummî’nin Besairü’d-Derecât’ı da, imamların fazilet ve imtiyazları 

hakkındaki ilk çalışmalardan biridir. Ehl-i Beyt’in üstünlüğünün ön plânda tutulduğu 

bu eserde, imamlar hakkında beşer üstü sıfatların gündeme getirildiği pek çok rivayet 

söz konusudur.29 Besair’de bulunan hadislerin pek çoğu, daha sonra Ebu Ca’fer 

Muhammed b. Yakub el-Kuleynî (329/941) tarafından  el-Usûl mine’l-Kafî içerisinde 

bir araya getirilmiştir. Ayyaşî ve Ali b. İbrahim el-Kummî’nin Tefsîr’leri ise bilinen 

en erken Şiî tefsir çalışmalarındandır. Daha çok kendi iddialarını destekleyebilecek 

ayetler üzerinde durulan bu tefsirlerde, imamlar ve Ehl-i Beyt’in faziletini ileri süren 

pek çok rivayet bulunmaktadır. 

İmâmiyye öncesi Şiî düşüncesiyle ilgili müracaat ettiğimiz diğer en önemli 

çalışmalardan birisi de, Fazl b. Şâzân en-Nisaburî (260/873)’nin Kitabu’l-îzah’ıdır. 

Onun bu eseri, özellikle Sünnî kaynaklardan gelen rivayetlere dayanarak Şiî görüşleri 

Sünnîlere karşı savunmak amacıyla ele alınmıştır.30 

Çalışmamızın özellikle vekillik veya Gaib İmam’ın sefirliğiyle ilgili 

bölümlerinde yararlandığımız kaynaklar, biyografi eserleridir. Bunların ilk ve en 

önemlisi, yine Muhammed b. Halid el-Berkî (274/887 veya 280/893)’ye ait olduğu 

düşünülen Ricâl adlı kitaptır. İmamlar döneminde yaşayan bu müellif, eserinde Hz. 

Ali’den başlayarak Onbirinci İmam Hasan el-Askerî’ye kadarki imamlarının ashabı 

şeklinde tanıttığı kişileri birer birer sayar. Diğer taraftan Mu’tezilî31 İbn Nedim 

(385/955)’in Fihrist’i, Necaşî (450/1058-9)’nin Rical’i, Keşşî (340/951 veya 

368/978)’nin Ricâl’i, Ebu Ca’fer et-Tûsî (460/1067)’nin Fihrist ve Rical’i ise, 

gaybetten sonra etkili olan bazı Şiî şahıslar hakkında verdikleri ayrıntılı bilgiler 

açısından önem arz etmektedir. Ancak İbn Nedîm dışındaki söz konusu müellifler, 

                                                                                                                                                                     
Ekvâl fî Ma’rifeti’r-Ricâl, Müessesetü Neşrü’l-İslâmî 1417, 63. 

28  Bkz. Ahmed b. Muhammed b. Halid Berkî (274/887 veya 280/893), Kitabu’l-Mehasin, Tahran 
1370/1950, 60-63, 89, 90, 135, 142. 

29  Seffar el-Kumî, Ebu Ca’fer Muhammed b. el-Hasan b.Feruh (290/902), Besairu’d-Derecati’l-
Kübra, tsh.Mirza Muhsin, Tahran 1374. 

30  Bkz. Fazl b. Şâzân (260/873), Kitab el-îzah, Beyrut 1982. 
31  Mes’ûdî, Ebu’l-Hasan Ali b. Hüseyin el-Hudhalî el-Bağdadi (346/957-958), Murucu’z-Zeheb 

ve Meadinu’l-Cevher, thk. M. Muhiddin Abdülhamid, Beyrut 1408/1988, IV, 281. 



 18

mezhep kaygılarından dolayı olsa gerektir, erken dönemde yaşamış birçok şahsı 

kendileri gibi İmâmî gösterme gayretine girerek, söz konusu kişilerin kimliklerinde 

değişiklik yapmış gözükmektedirler. 

Gaybet konusu, sonuçları itibariyle etkisi halâ daha günümüze kadar devam 

eden bir inanç olmasından dolayı çağdaş araştırmacıların da dikkatini çekmiştir. 

Gerek İranlılar olsun gerekse birçok Batılı araştırmacı, bu meseleye ilgi duyarak 

önemli çalışmalar yapmışlardır. Son dönem İmâmî alimlerden Muhammed Bakır es-

Sadr, Tarihu’l-Gaybeti’s-Suğra32 ve Tarihu’l-Gaybeti’l-Kübra33 adlarında iki eser 

yayınlamıştır. Fakat bu eserler, yukarıda isimlerini saydığımız ilk İmâmî gaybet 

kitaplarında geçen tüm rivayetleri bir araya toplamaktan öte herhangi bir bulgu 

içermemektedir.  

Gaybetle ilgili pek çok araştırma yapılmasına rağmen, bilimsel yöntemlerle 

konu üzerinde çalışanlar birkaç kişiyi maalesef geçmez. Bunların başında, Islamic 

Messianism: The Idea of Mahdi in Twelver Shí'ism ve The Just Ruler (al-Sultan al-

Adil) in The Shi’ite Islam adlı çalışmalarıyla dikkat çeken Abdulaziz Abdusselam 

Sachedina, The Crisis of the Imamete and the Institution of Occultation in Twelver 

Shi’ism ve The Shadow of God and the Hidden Imam adlı kitaplar yazan Said Amir 

Arjomand, The Occultation of the Twelfth Imam adlı doktora teziyle meşhur olan 

Jassim Hussain ve Tatavvuru’l-Fikri’s-Siyasi eş-Şiî mine’ş-Şûra ila Velâyet-i Fakîh34 

adlı yeni bir çalışma yapan Ahmed el-Kâtib gibi şahıslar gelmektedir. Bunlar 

arasında Jassim Hussain’in söz konusu eseri ciddi bir araştırma ürünü olmakla 

birlikte bize birtakım olay ve kaynakları kendi İmâmî görüşleri lehinde çarpıttığı 

intibaını vermektedir. 

Batılı araştırmacılar arasında gaybet konusuna en fazla yoğunlaşanlar 

arasında ise, daha çok “Imam and Community in the Pre Ghayba Period”, “From 

İmâmiye to Ithna-‘Ashariyya” ve “Early Attestations of The Term “Ithna 

‘Ashariyya” adlı makaleleriyle dikkat çeken Etan Kohlberg, “Shi’ism: The Imâmiyya 

and the Zaydiyya”, “Imamism and Mu’tazilite Theology”, “The Source of Ismailî 
                                                           
32  Muhammed Bakır es-Sadr, Tarihu’l-Gaybeti’s-Suğra, Beyrut 1392/1972. 
33  Muhammed Bakır es-Sadr, Tarihu’l-Gaybeti’l-Kübra, Isfahan ts. 
34  Şiada Siyasal Düşüncenin Gelişimi adıyla Mehmet Yolcu tarafından Türkçeye çevrilmiştir. 



 19

Law” ve Tükçe adıyla “Onikinci İmam Şîasında, İmamın Gaybet Zamanında 

Otorite” adlı makalelerinde konuya değinen Wilferd Madelung, Shiism adlı kitabıyla 

Heinz Halm, An Indroduction to Shi’i Islam adlı çalışma yapan Moojan Momen ve 

farklı kitap ve makalelerinde gaybete de değinen Montgomery Watt gibi şahıslar 

başta gelmektedir. 

İlâhiyat fakültelerinin kurulmasından itibaren, İslâm Mezhepleri Tarihi 

alanında araştırma yapan ülkemizdeki akademisyenlerden Ethem Ruhi Fığlalı, 

İmâmiye Şîası, “Gaib”, “İsnâaşeriyye”, Avni İlhan, Mehdîlik, “Gaybet”, Hasan Onat, 

“Şii İmamet Nazariyesi”,  Mustafa Öz, İmâmiye Şîasında onikinci İmam ve Mehdî 

İnancı, “İmâmiye,” ve Mazlum Uyar, Ahbârîlik adlı kitap, makale ve ansiklopedi 

maddeleriyle Şiî gaybet inancı oluşumunun anlaşılmasına önemli katkılar 

sağlamışlardır. 

3. Kavramsal Çerçeve 

3.1. Gaybet 

Gaybet, Müslüman Mehdî düşüncesiyle bağlantılı önemli bir kavramdır. 

Kelime olarak “ğâbe”nin mastarı olup, yalnızlık, uzak kalma hali ve görünememe 

gibi anlamlara gelir. Bu kavram, Mutasavvıflar tarafından ruhî boyutta ele alınarak, 

insanın kendisi veya başkasıyla ilgili gelişen durumların bilgisinden kalbini 

soyutlaması35 anlamında kullanılmıştır. Bizim kastettiğimiz gaybet ise, kişinin 

insanlar arasında bulunmayıp, duyularla algılanamayacak veya onlar tarafından 

görülmeyecek şekilde gizlenmesidir. İslâm öncesi dönemlerde bazı peygamber ve 

önderler hakkında düşünülmüş olan bu kavram, İslâm tarihinde özellikle Şiî fırkalar 

tarafından, liderlerinin ölmeyip gözden kaybolduğu ve hayatlarının, kıyamet 

sahnesini başlatmak için uzatıldığı bir durum olarak ele alınmıştır.36 

Müslümanlar arasında, kendisine kutsal nitelikler atfedilen bir kişinin 

gizlenmesi anlamındaki gaybet öğretileriyle karşılaşılması, ilk olarak, mevali 

arasında yayılan Keysaniyye ile birlikte olmuştur. O dönemde henüz küçük çaplı bir 
                                                           
35  Ebu’l-Kasım Abdulkerim el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyriyye, çev. Ali Arslan, İstanbul 1978, 197. 
36  Krş. Crow Douglas S., “Ghaybah”, Encyclopedia of Religion, New York 1987, V, 540; E. Ruhi 

Fığlalı, DİA Gaib Maddesi, XIII, 292; Avni İlhan, “Gaybet”, DİA, XIII, 410. 



 20

grup olan Keysanîler,37 Muhammed b. el-Hanefiyye (81/700)’nin Radva dağında 

yetmiş sene gizli kaldıktan sonra ortaya çıkarak iktidarı ele geçireceğini ve Beni 

Ümeyye’den kendilerine karşı zulmedenleri öldüreceğini iddia etmişlerdi.38 Bundan 

sonra hemen hemen tüm Şiî gruplar, imamlarının ölmediği, vefatlarının zahirde 

olduğu, yakında geri dönüp düşmanlarından intikam alacağı fikrini ileri 

sürmüşlerdir.39 Zamanla kökleşmeye yüz tutan bu inanç, başarısızlığa uğrayan Şiî 

isyan hareketlerinin büyük çoğunluğu açısından dağılmaktan kurtarıcı bir etkiye 

sahip olmuştur. Liderlerinin vefatıyla bir kısmı bunu kabul edip kendilerine yeni bir 

imam ararken, diğer bazıları ise ölümünün gerçekliğini reddederek yakında geri 

dönme umudu ile beklemeye başlamışlardı.40 

Keysaniyye ile başlayıp daha sonra birçok grup tarafından gündeme 

getirilen gaybet düşüncesi, Şiî imamlardan Hasan el-Askerî’nin 260/874 vefatıyla 

çok önemli bir safhaya girmiş oldu. Hasan el-Askerî’yi on birinci imam kabul eden 

İmâmiyye, ölümünün ardından beş yaşlarında bir oğlu olup bu çocuğun gaybete 

girdiğini iddia etti. Onlar bu şekilde, kendi dönemlerine kadar resmen ilân edilmiş 

olan “el-imâm el-mehdî” düşüncesine41 yeni bir ilâve yaparak, on ikinci imamlarının 

“kaybolduktan sonra ortaya çıkacak imam” anlamında “el-Kâim el-Mehdî” olduğunu 

gündeme getirmeye başladılar.42 On ikinci imamın kaybolduğu, kıyamete yakın 

gaybetten çıkıp imamet görevinin bizzat kendisi tarafından devralınacağı düşüncesi 

zamanla bir inanç esası oldu. İddialarına göre Gaib İmam Muhammed el-Kâim el-
                                                           
37  Abdülaziz ed-Dûrî, “Abbasî Propagandası Sürecinde ve Abbasîlerin İlk Asrında Mehdî 

Tasavvuru”, çev. M. Bahaüddin Varol, İSTEM, Sayı. 3, 2004, 220. 
38  Naşî el-Ekber, Abdullah b. Muhammed (293/906), Mesailü’l-İmame, Beyrut 1971, 27. 
39  Josef Van Ess, “Das Kitab al-Irğâ’ Des Hasan b. Muhammed b. Al-Hanafiyya” Arabica 1974 

(21/20-52), 44; Douglas, “Ghaybah,” V, 540; Daftary, Ferhad, İsmaililer; Tarih ve Kuram, çev. 
Ercüment Özkaya, Ankara 2001, 89-90; Fığlalı, Gaib Maddesi, XIII, 292; Said Amir 
Arjomand, The Crisis of the Imamete and the Instıtutıon of Occultation ın Twelver Shi’ism: A 
Sociohistorical Perspective, Int.I. Middle East Stud. Sayı. 28, 492; Sıdık Korkmaz, Tarihi 
Süreç İçerisinde Sebeiyye, Basılmamış Doktora Tezi, Ankara Ün. Sosyal Bilimler Enstitüsü 
2003, 27, 74; Arzina R. Lalani, Early Shi’i Thought “The Teachings of Imam Muhammed al-
Baqir”, London 2000, 34; Cemil Hakyemez, “Mehdî Düşüncesinin İtikadîleşmesi Üzerine”, 
GÜÇİFD, 2004/1, c. III, sayı. 5, s. 131-133. 

40  Yaşar Kutluay, İslam ve Yahudi Mezhepleri, Ankara 1965, 217; Avni İlhan, Mehdîlik, İstanbul 
1993, 52-53. 

41  Mustafa Vaziri, The Emergence of Islam: Prophecy, Imamate, and Messianism in Perspective, 
Ph.D. NewYork 1992, 159-160; Etan Kohlberg, “Şiî Hadis”, çev. M.Ali Büyükkara, Ekev 
Akademik Dergisi, c. 2 say.2, Mayıs 2000, 50. 

42  E. Ruhi Fığlalı, “İsnâaşeriyye”, DİA, c. XXIII, 142. 



 21

Mehdî, 328/941 yılına kadarki Kısa Gaybet Döneminde, birbirinin yerine geçen dört 

sefir (vekil) tarafından temsil edildi. Bu zaman aralığını, 329/942 yılında başlayan ve 

dönüşüne kadar devam edecek Uzun Gaybet Dönemi takip etti. 

Şîa’nın diğer önemli bir kolu olan İsmailîler de, Muhammed b. İsmail ile 

onun soyundan gelen diğer imamların, Fatımîler devletinin kurucusu Ubeydullah el-

Mehdî’ye kadar bir nevi gaybet sayılabilecek gizlilik (setr) içinde bulunduklarını 

kabul etmişlerdi. Ancak Ubeydullah’ın, Kuzey Afrika’nın önde gelenlerinin biatiyle 

297/909-910 yılında “el-Mehdî Billah” unvanını alıp ilk Fatımi halifesi olması, erken 

dönem İsmailîlik’in gizlilik devrinin (Devru’s-Setr) sona ermesine sebep oldu. 

Ardından İsmailî imamın toplumunun başında olduğu açığa çıkma dönemi (Devru’l-

Keşf) başladı. İki ana kola ayrılan Fatımî İsmailîler, müteakip imamların yaşayan bir 

silsilesine inanırlar. Nizari İsmailîlere göre, şimdi o Ağa Han’dır. Mustali İsmailîler 

veya Bohralara göre ise, şu anki imamlar dünyevi gaybettedir ve yaşayan “daî”ler 

veya toplumun liderleri olarak hareket eden vekiller tarafından temsil 

edilmektedirler. Dürzîler ise, kendi kurucuları olan Fatımî halife el-Hakim ve 

Hamza’nın halâ daha gaybette olup geri döneceklerini iddia ederler.43 

3.2. Rec’a 

İslâm’da “gaybet” anlayışıyla ilgili diğer önemli bir kavram ve aynı 

zamanda Şîa Mehdî düşüncesinin ana fikri44 “rec’a”dır. Sözlükte “dönmek, geri 

gelmek” anlamına gelen rec’a, ıstılahta “ölen veya gaybette olan bir liderin dönüşü” 

şeklinde kullanılmıştır. 

Ölen bir liderin, daha önce gerçekleştirilemeyeni gerçekleştirmek üzere 

tekrar geri döneceği düşüncesi, özellikle baskı gören grupların, başarısızlıklarını 

itiraftan doğan ümitsizlikten kaçınmaları için önemli bir savunma aracı olmuştur.45 

Liderlerine aşırı sevgi ile bağlı insanlar, ölümü üzerine onun diğer insanlardan 

                                                           
43  Ayrıntılı bilgi için bkz. Daftary, İsmaililer, 167 vd., 540 vd.; Ahmet Bağlıoğlu, İnanç Esasları 

Açısından Dürzîlik, Ankara 2004, 45, 99, 101, 126-127; Crow Douglas S., “Ghaybah,” V, 540; 
Avni İlhan, “Gaybet,” DİA, XIII, 410; Mustafa Öz, “İsmailiyye” DİA, XXIII, 130. 

44  Avni İlhan, Mehdîlik, 47. 
45  Montgomery Watt, İslam Düşüncesinin Teşekkül Devri, çev. Ethem Ruhi Fığlalı, Birleşik 

yayıncılık, İstanbul, 58; Muhammed Abid el-Cabiri, İslam’da Siyasal Akıl, çev. Vecdi Akyüz, 
İstanbul 1997, 564. 



 22

farksız biri olduğunu unuturlar. Zamanla liderlerinin ölümünden şüphe eder sonra bu 

şüpheleri daha da güçlenerek artık onun ölmediğine inanmaya başlarlar. Kesinlikle 

ölmediğini düşündükleri liderlerinin kaybolduğunu, bir zaman sonra ortaya 

çıkacağını iddia ederler. Bu düşünce onları teselli eder ve bu şahsın dönüşü emeliyle 

yaşarlar. İlk tasavvurlarına göre, onun dönüşü çok kısa bir zaman sonra olacaktır. 

Ancak liderlerinin dönüşüne dair herhangi bir belirti göremeyince gaybet süresini 

tevil ederek rahata kavuşurlar. Sevdikleri liderlerinin dönmesi zamanla onların en 

kesin inançları olur.46  

Söz konusu düşüncenin Müslümanlar arasındaki ilk tezahürlerine gelince, 

Rec’a inancının oluşumunda bazı eski inançların etkisi görülse de, İslam öncesi 

Araplarda da böyle bir düşüncenin olduğu ihtimal dahilindedir.47 Hz. Peygamber’in 

vefatı karşısında Hz. Ömer ve bazı insanların “Resülullah ölmemiştir, o ölmez, 

ancak, Musa’nın kavminden kırk gece uzaklaşması gibi kaybolup geri dönecektir, 

ona öldü diyenin elleri ve ayaklarını keserim” diyerek feveran etmesi,48 her ne kadar 

büyük bir üzüntünün etkisiyle söylenmişse de o devirdeki gaybet ve rec’at telâkkisini 

bir ölçüde yansıtmaktadır.49 Bununla birlikte, böyle bir fikrin ilk Müslümanlar 

arasında yaygın bir inanç olduğunun ileri sürebilmek pek mümkün 

gözükmemektedir. 

Gaybet fikrinde olduğu gibi, rec’a inancının da bazı Müslüman gruplar 

arasında gündeme gelmeye başlaması, Muhammed b. el-Hanefiyye (81/700)’nin 

ölümünden sonra50 olmuştur. Muhammed el-Hanefiyye’nin konumunun bu duruma 

çok uygun olması, bazı Müslümanlar arasında böyle bir düşünceyi gündeme 

                                                           
46  Sa’d M. Hasan, El-Mehdîyyetü fi’l-İslâm Munzü Akdemi’l-Usuri Hetta el-Yevm, Mısır 1953, 

35-36; Kutluay, İslam ve Yahudi Mezhepleri, 216-217; İlhan, Avni, Mehdîlik, 49-50. 
47  Mustafa Vaziri, The Emergence of Islam, 146; E. Ruhi Fığlalı, İmamiye Şîası, İstanbul 1984, 

146. 
48  Yakubî, Ahmed b. Ebi Yakub b. Ca’fer b. Veheb (292/905), Tarihu’l-Yakubî, Dâru Sadır, 

Beyrut 1992/1412, II, 114. 
49  Avni İlhan, Gaybet, XIII, 410. 
50  William Thomson, “İslâm ve Mezhepler”, çev. Adil Özdemir, DEÜİFD, I, 1983, 317; Hasan 

Onat, Emeviler Dönemi Şiî Hareketleri, 115-16; Hasan Onat, Shi’ism in the Twentietth Century 
and The Islamic Revolution of Iran, Ankara 1996, 7; Sıdık Korkmaz, Tarihi Süreç İçerisinde 
Sebeiyye, 27, 74. 



 23

getirmiş51 ve onu, dönüşü beklenen Mehdî ilan etmişlerdi. 

Gaib veya ölen liderin geri dönmesi anlamındaki rec’a, bu yönüyle her ne 

kadar tamamen mehdîlikle bağlantılı bir konu olarak gözükse de, aslında tam 

anlamıyla böyle bir sınırlandırılma olmamıştır.52 Yani bazı Müslümanlar, sadece 

gaybette olan mehdîlerinin dönüşünü değil, aynı zamanda, ölen bazı insanların da bir 

defaya mahsus olmak üzere kıyametten önce dünyaya döneceğini de iddia 

etmişlerdir.53 

Farklı bir insan bedeninde tekrar dirilme anlamında olan “tenasüh”ün yerini 

alan54 bu tarz rec’a iddialarının temeli, hicri birinci asrın sonlarına kadar gider. 

Rivayetlere göre Keysaniyye diye nitelenen grubun da dahil olduğu bir kesim, 

önceden bulundukları bedenlere geri dönmeyi sadece bazı liderleriyle 

sınırlandırmamış, tüm insanları da kapsayacak şekilde genişletmişlerdi.55 Bu görüşü 

ileri sürenler arasında Ebu’t-Tufeyl, Âmir b. Vasıle (100/718), Ca’fer Sadık’ın 

taraftarlarından56 Cabir b. Yezid el-Cu’fî (128/746)57 ve Keysaniyye’den şair 

Küseyyir (105/723)58 gibilerin isimleri zikredilir. Daha sonra, Seyyid el-Himyerî 

(173/789-90) gibi bazı Keysanîler59 ile Beşşar b. Burd (167/784)60 gibi şahısların bu 

                                                           
51  Marshall G.S. Hodgson, “How Did The Early Shi’a Become Sectarian?”, SAOS, 75 (1955), 

ss.1-13, 6. 
52  Hodgson, “How Did The Early Shi’a Become Sectarian?”, 6. 
53  E. Ruhi Fığlalı, “Mesih ve Mehdî İnancı Üzerine,” A.Ü.İ.F.D., c. XXV, 198. 
54  Hodgson, How Did The Early Shi’a Become Sectarian?, 7-8. 
55  Nevbahtî, Keysaniyye’nin konuyla ilgili görüşlerini şöyle ifade etmiştir: Keysaniyye’ye göre, 

Hz. Muhammed ve diğer nebiler gibi insanlar da önceden bulundukları bedenlerine dönecek ve 
Hz. Muhammed'e iman edecekler. Dönecekler arasında Ali b. Ebi Talip de vardır. O, eski 
bedenine döndüğünde Muaviye b. Ebi Sufyan ve Ebu Sufyan soyundan herkesi öldürecektir. 
Daha sonra Şam'ı yıkıp Basra'yı da batıracaktır." Nevbahtî, Ebu Muhammed el-Hasan b. Musa 
(310/922), Fıraku’ş-Şîa, Matbaatü’d-Devle, İstanbul 1931, 37. 

56  Berkî, Ricâl, 16. 
57  İbn Kuteybe ed-Dineverî, Ebu Muhammed Abdullah b. Müslim (276/889), (Te’vilü Muhtelifi’l-

Hadis) Hadis Müdafaası, çev. M. Hayri Kırbaşoğlu, İstanbul 1979, 71. 
58  İbn Kuteybe, Uyunu’l-Ahbar, thk. Yusuf Ali Tavil, Beyrut 1986, I, 204; Ebu’l-Hasan el-Eş’arî 

(324/935), Makalatü’l-İslamiyyin vahtilafu’l-Musallin, thk. M. Muhiddin Abdülhamid, Beyrut 
1990, I, 92-93; İsfahanî, Ebu’l-Fereç Ali b. El-Hüseyin (356/966), Kitâbu’l-Eğanî, thk. El-
Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Amme, 1992,.IX, 4. 

59  Naşi el-Ekber, Mesailü’l-İmame, 27; Eş’arî, Makalât, I, 87-88; İsfahanî, Kitabu’l-Eğanî, VII, 
224. 

60  Bağdadî, Abdülkadir Tahir b. Muhammed (429/1038), Mezhepler Arasındaki Farklar (el-Fark 
Beyne’l-Fırâk), çev. Ethem Ruhi Fığlalı, Ankara 1991, 41; İsferayani, Ebu Muzaffer 
(471/1078), et-Tabsir fi’d-Din ve Temyizu Fırkatü’n-Naciyeti ani’l- Fırakı’l-Halikin, thk. 
Kemal Yusuf el-Hut, Beyrut 1403/1983, 35. 



 24

inancı gündemde tutmaya devam ettikleri anlaşılmaktadır. Şiîleri rec’a ve tenasüh 

konusunda eleştiren Cahız,61 benzer görüşler ileri sürerek tüm ümmeti tekfir eden 

Beşşar b. Burd’un, arkadaşı Vasıl tarafından terk edildiğini söyler.62 

Diğer taraftan, yukarıda da görüldüğü gibi hicrî ikinci asrın sonlarına kadar 

geçen süreç içerisindeki rec’a savunucuları, daha çok gulat diye tabir edilen 

gruplardı. Fakat daha sonra Hişam b. Salim, Şeytanu’t-Tâk, Ali b. Mîsem, Hişam b. 

el-Hakem,63 Ali b. Mansur ve Sükkâk gibi kelâmcıların başını çektiği Rafızî (Şiî) 

çoğunluk, Kıyametten önce tekrar dünyaya geri dönüleceği şeklindeki bu inanca 

sahip çıkarak savunma yoluna gitmişlerdir.64 Hayyat’ın “Ehlü’l-İmame” diye 

nitelendirdiği söz konusu Şiîler ve Zeydiyye’den Nuaymiyye, rec’ayı kabul etmiş, 

Butriyye, Yakubiyye,65 Carûdiyye gibi diğer Zeydîler ile birlikte Haricîler, Mürcie, 

Mu’tezile ve Haşeviyye ise inkâr ederek bu iddiada bulunanları tekfir etmişlerdir.66 

Hayyat (300/912), Şiîlerin, saklı tuttukları kitapları hariç, rec’a gibi bazı 

inançlarını gizleyerek, meclislerinde ve kitaplarında söz etmemeleri konusunda 

birbirlerine vasıyet ettiklerini söyler.67 Ancak dönemin ileri gelen Şiî alimlerinden 

                                                                                                                                                                     
 İsfahanî’ye göre, Basra’nın altı kelâmcısından biri olan Beşşar b. Burd, Vasıl b. Ata (131/748), 

Amr b. Ubeyd (144/765), Salih. Abdulkuddüs (166/783), Abdulkerim b. Ebi’l-Avcâ (155/722) 
ve ismi zikredilmeyen ev sahibi diğer beş şahısla birlikte aralarında tartışma yaparlardı. 
İsfahanî, Kitabu’l-Eğanî, III, 146. 

61  Bkz. Cahız, Ebu Osman Amr b. Bahr b. Mahbûb (255/868), Resailü’l-Cahız, Beyrut 1991, 453. 
62  İbnü’l-Murtaza, Tabakatü’l-Mu’tezile, 30. 
63  Hişam b. Salim, Şeytanu’t-Tâk, Ali b. Mîsem ve Hişam b. el-Hakem gibi kelâmcılar için bkz., 

Mehmet Atalan, Şiîliğin farklışma Sürecinde Ca’fer es-Sâdık’ın Yeri, Ankara 2005, 117-127. 
64  Hayyat el-Mu'tezilî, Ebu’l-Hüseyin Abdurrahman b. Muhammed b. Osman (300/912), 

Kitabu’l-İntisar ve’r-Red ala Ravendiye’l-Mulhid, thk. Alber Nasri Nader, Beyrut 1957, 14. 
Eş’arî’, Rafıza’ın birinci grubunun çoğunluğuna göre, Beni İsrail’den bir kavmin ölümlerinden 
sonra diriltmesi gibi, ölülerin hesap gününden önce tekrar dünyaya döneceğini iddia ettiklerini, 
söyler. Ona göre ikinci grup ise, kıyamet ve ahireti inkâr eden ve tenasühe inanan Gulat’ın 
görüşüdür. Eş’arî, Makalât, I, 119. 

 İbn Abd Rabbih’e göre ise, Rafıza’nın tümü rec’aya inanır. Onlar, ölülerinin diriltilip dünyaya 
döndürüleceklerini ve insanların tek bir ümmet olacaklarını iddia ederler. İbn Abd Rabbih, Ebu 
Ömer Ahmed b. Muhammed el-Endülûsî (328/939), Kitabu İkdü’l-Ferid, şrh. İbrahim el-
Ebyarî, Daru’l-Kütübu’l-Arabî, Beyrut ts., III, 398. 

65  Eş’arî, Makalât, I, 144-145. 
66  Bkz. Hayyat, Kitabu’l-İntisar, 96. 
 Nevbahtî’ye göre, Zeydiyye ve el-Mugire b. Said'in taraftarları olan el-Mugıriyye, rec’a 

konusunu ne kabul etmiş ne de yalanlamışlardır. Bkz. Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 37. 
67  Hayyat, Kitabu’l-İntisar, 97. 



 25

Fazl b. Şazan (260/873)’ın,68 konuyla ilgili görüşlerini açıkça tartışıp ortaya koyduğu 

görülmektedir. Onun günümüze kadar ulaşabilen Kitabu’l-Îzâh adlı eseri, rec’a  

doktrininin bir savunusu şeklindedir. Fazl b. Şazan, kitabında rec’a ile ilgili 

kendilerine yöneltilen tenkitlere karşı, birinin öldükten sonra konuşması, ölüyken 

dirilip dolaşması ve kabre geri dönmesiyle ilgili Sünnî kaynaklı olduğunu iddia ettiği 

birtakım rivayetler aktardıktan sonra, Şîa’nın bu yönde eleştirilmesinin haksızlık 

olduğunu, Allah’ın ölüyü diriltme kudretini inkâr etmediklerini, dilemesi durumunda 

İsrailoğullarından döndürdüğü gibi bu ümmetten de döndürebileceğini iddia 

etmiştir.69 Benzer görüşleri savunan İbn Ravendî (298/910) de, “Rabbimiz, bizi iki 

kez öldürdün ve iki defa dirilttin”70 ayetini rec’anın gerçekliğinin delili olarak 

sunmuştur.71 

Kitabu’r-rec’a  adlı bir eser yazdığı söylenen bir başka Şiî alim Ebu Nasr 

Muhammed b. Mesud b. Ayyaşî (320/932),72 Muhammed Bakır’ın, “ölümle katl ayrı 

şeylerdir, katledilen (kişi) ölümü tatmaz, onun tekrar dönüp ölümü tatması gerekir” 

dediğini iddia ederek73 rec’ayı farklı bir bağlamda savunmaya çalışmıştır. Ayyaşî, 

Kur’an’da geçen “li yüzhirellahu”74 kelimesinin rec’a hakkında olduğunu söyleyen 

Muhammed Bakır’dan diğer bir rivayet daha aktararak bu şekilde iddialarını 

                                                           
68  Fazl b. Şâzân, Şiî hadis, hukuk, kelâm alanındaki önemli çalışmaları ve bağımsız görüşleriyle 

tanınmış olup, Şîa onun faaliyetleri sayesinde Nişabur’da büyük destek kazanmıştı. O, özellikle 
hukuk ve kelâm alanında akla yer verdiği için dikkat çekmiş ve de Şîa tarafından eleştirilmiştir. 
Çoğu kitap ve görüşleri, öğrencisi Ali b. Muhammed b. Kuteybe en-Nisaburî tarafından 
aktarılmıştır. Eş’arî, Makalât, I, 134-135; Necaşî, Ricâl, 306-307; Tûsî, Ebu Ca’fer 
Muhammed b. Hasan (460/1067), el-Fihrist, el-Mektebetü’l-Murtazaviyye, Necef ts., 124-125. 

69  Bkz. Fazl b. Şâzân (260/873), Kitabu’l-îzah, Beyrut 1982, 189-197. 
70  Mü’min, 40/11. 
71  Hayyat, Kitabu’l-İntisar, 96. 
72  İbn Nedim, Fihrist, 244-245; Necaşî, Rical, 250-252; Tûsî, Fihrist, 137-139. 
 Muhammed b. Mesud el-Ayyaşî, Semerkant’lıdır. Dönemin Şîasının en bilgini olup, kitapları 

Horasan bölgesinde elden ele dolaşmaktaydı. İmamlar çizgisindeki Şiîliğin III/IX. asrın 
sonlarından itibaren Maveraünnehîr’de yayılmaya başlaması, el-Ayyâşî’nin faaliyetleri 
sayesinde olmuştur. Ayyâşî, Şiîliğe girmeden önce genç yaşında Sünnî hadiste geniş bir 
birikim elde etmişti. Sünnî eğitim kurumlarına gitmeye Şiî olduktan sonra da devam etmiştir. 
Onun pek çok kitabı Kuzeydoğu İran’da popüler olmuştu fakat zayıf hadisler rivayet ettiği 
gerekçesiyle Irak ve Batı İran İmâmîleri ondan uzak durmuşlardı. İbn Nedim, Fihrist, 244-245; 
Necaşî, Ricâl, 350-353; İbn Davud Hillî (vefat. Hicrî VIII. Asrın ilk çeyreği), Ricâl-ü İbn 
Davud, İntişarâtü Daneşgâh-ı Tahran 1383, 336. 

73  Bkz. Ayyaşî, Ebu’n-Nadr Muhammed b. Mesud b. Muhammed el-Ayyaşî es-Sülemî (320/932), 
Tefsiru’l-Ayyaşî, Beyrut 1411/1991, I, 225-226. 

74  Tevbe, 9/33. 



 26

destekleme gayretine devam etmiştir.75 

Ölmüş veya gaib bir liderin geri dönmesi inancında olduğu gibi, ölen tüm 

insanların da kıyametten önce tekrar yeryüzüne dönecekleri şeklindeki iddianın 

temelinde de, Şîa’nın intikam alma duygusu yatmaktadır. Bazı Ali taraftarı Şiî 

kitlelerin, Ali b. Ebi Talip’in eski bedenine döndükten sonra Muaviye b. Ebi Sufyan 

ile bu soydan olan herkesi öldürüp, ardından Şam ve Basra'yı yıkacağını 

söylemeleri,76 bu beklentilerinin bir yansımasıydı. Bundan dolayı sonraki Şiîler, 

tekrar dirilip geri dönecekleri, tüm insanlardan ziyade ileri gelen Şiîler ve onlara 

düşmanlık gösterenlerle sınırlamayı yeterli görmüşlerdi. Onların bu iddiaları, Ca’fer 

Sadık’a dayandırdıkları bir rivayetle şu şekilde ifade bulmuştur: Kâim kıyam 

ettiğinde Allah onunla birlikte Şîasından bir grubu kabirlerinden diriltecek ve bu 

kişiler, düşmanlarına “ey Şîa düşmanları! İşte sizin yalanınız, bu inkâr ettiğiniz 

devletinizdir” diyeceklerdir.77 

Şiî rec’a anlayışının bu şekli, hicri üçüncü asrın sonlarında oluşmaya 

başlayan İmâmiyye Şîası tarafından da sahiplenilmiş ve ardından bir ilave daha 

yapılarak Onikinci İmam’ın dönüşüyle birleştirilmiştir.78 İmâmiyye, her ne kadar 

rec’anın anlamı üzerinde kendi içerisinde ihtilaf etmişse de, kıyametten önce 

ölülerinin çoğunun dünyaya dönmesinin zorunluluğu konusunda müttefiktir.79 

Bununla birlikte ilk İmâmî yazarlardan el-Kuleynî (329/941), muhtemelen Gaib 

Onikinci İmam’ın dönüşünün yakın bir zamanda gerçekleşeceği yönündeki 

tahminlerden etkilenerek rec’a doktrinini görmezlikten gelmiş ve bu inancın özel bir 

öneme sahip olduğunu düşünememişti. Ancak daha sonra Kitabü’r-Rec’a adlı bir 

eser de kaleme aldığı söylenen80 İbn Babaveyh (381/991), Kuleynî’nin hiç 

kullanmadığı hadisleri esas alarak rec’a doktrinini Kelâm’la tekrar tanıştırmıştır.81 O, 

                                                           
75  Bkz. Ayyaşî, Tefsiru’l-Ayyaşî, II, 93. 
76  Bkz. Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 37. 
77  Bkz. Ayyaşî, Tefsiru’l-Ayyaşî, II, 280. 
78  W. Madelung, “Kaim”, EI2, c. IV, Leiden 1978, 457. 
79  Şeyh Müfîd, Ebi Abdullah Muhammed b. Muhammed b. En-Numani el-Ukberi el-Bağdadi 

(413/1022), Evailü’l-Makalât fi Mezâhibi’l- Muhtârât (ed. F. Ez-Zencanî), nşr. Tebriz 1371, 
13. 

80  Bkz. Necaşî, Ricâl, 389. 
81  Krş. I.K.A. Howard, Shi’i Theological Literature, 27, 29. 



 27

tartışmayı Kur’an ayetlerinin yorumlanmasına ağırlık vererek, Yahudî inancı ve Hz. 

Peygamber’den hadislerle de desteklemiştir. İbn Babaveyh, ölüp dirilen Mağara Ehli 

(Ashabu’l-Kehf) gibi, rec’aya delil birçok örnek bulunduğunu söyler. Ona göre Hz. 

Peygamber’in “Önceki milletler arasında olan şeyler, bir atın ayağının diğerine veya 

bir yelekin ötekini takip edişi gibi, bu ümmette de aynen olacaktır” şeklindeki hadisi 

rec’anın diğer bir kanıtı olduğu için, dönüşün (rec’a) bu ümmette de olacağına 

inanmak zorunludur. O, “Mehdî ortaya çıktığı zaman Meryem oğlu İsa yeryüzüne 

inecek ve Mehdî’nin arkasında namaz kılacaktır” şeklindeki rivayetle, İsa’nın 

ölümünden sonra tekrar dünyaya döneceğinin kastedildiğini ifade etmiştir.  

İbn Babaveyh, rec’anın olacağı yönünde Kur’an’dan verdiği örnekte ise, 

“Ölen kimseyi Allah’ın diriltmeyeceği üzerine bütün güçleriyle Allah’a yemin 

ederler; hayır öyle değil; bunu Allah gerçekten vaat etmiştir fakat insanların çoğu 

bilmezler”82 ayetini delil gösterir. Bununla birlikte cennet ve cehennemin inkarını 

gerektirdiği gerekçesiyle, ruhların bedenden bedene geçişi (tenasüh) hakkındaki 

görüşün batıl ve buna inanmanın da küfür olduğunu söylemiştir.83 

Ölülerden bir grubun Mehdî’nin kıyamıyla birlikte kendi suretlerinde tekrar 

dünyaya döndürülecekleri fikri, İmâmî kelâmcı Şeyh Müfîd (413/1022) tarafından da 

kabul edilmiştir. Müfîd’e göre diriltilecekler, bir kısmı dünyada yüceltilen, diğerleri 

de aşağılanan iki zıt gruptur. Yüceltilenler, iman ve salih amelde üst derecede olup 

büyük günahlardan sakınanlardır. Allah bunlara hak devleti gösterip şereflendirecek 

ve onlara temenni ettikleri şeyi verecektir. Diğer grup ise fesadı amaç edinen, Allah 

dostlarına zulmeden ve kötülük işleyenlerdir. Allah bu şekilde onlara yardım edip 

ölümlerinden önce, helal kılındığı ölçüde onlardan intikamlarını alacak ve böylece 

kızgınlıklarını giderecektir. Daha sonra her iki grup da ölecektir. Tüm  bu 

olacaklarla, hak yolda olanlarla batıl yolda olanların, yani mazlumlarla zalimlerin 

konumları değiştirilmiş olacaktır.84 

Şeyh Müfîd, Mu’tezile başta olmak üzere rec’a konusunda kendilerini 

                                                           
82  Nahl 16/38. 
83  Bkz. İbn Babaveyh (Şeyh Sadûk), Ebu Ca’fer Muhammed b. Ali el-Kummî (381/991), 

Risaletü’l-İ’tikadâti’l-İmâmiyye, Türkçe çev.E.Ruhi Fığlalı,  Ankara 1978, 69-70. 
84  Şeyh Müfîd, Evailü’l-Makalât, 50. 



 28

eleştirenlere verdiği cevapta, Allah’ın bunu yapmaya kadir olduğunu söyler. Ona 

göre, Allah, kâfirleri (dünyaya) döndürdüğünde onlardan intikam alacak ve onların 

tövbelerini kabul etmeyecektir.85 

Görüldüğü gibi İmâmiyye Şîasında rec’a anlayışının temel güdüsü, zulme 

uğrayan Ehl-i beyt mensuplarıyla onlara zulmedenlerin, Onikinci İmam’ın ortaya 

çıkması döneminde diriltilip tekrar dünyaya gönderilmesi ve ardından Ehl-i Beyt 

düşmanlarından intikam alınmasını gösterme çabasıdır.86 İlk olarak belli bir lider 

veya tüm insanlar hakkında gündeme getirilen bu düşünce, Şiîliğin ayrı bir fırka 

olarak teşekkül etmeye başlamasından itibaren, zalimler ve zulmedilenler şeklinde 

iki grupla sınırlandırılmış ve son olarak da, dönecek bu kesimle “Sahibü’r-Rec’a” 

adını verdikleri87 Gaib Onikinci İmam arasında bağlantı kurulmuştur. 

Burada dikkat edilmesi gereken diğer önemli bir husus ise, ilk gaybet ve 

rec’a savunucularının, Keysaniyye ve Muğiriyye gibi gulat diye nitelenen aşırı 

fırkalar olmasıydı. Bu yüzden hicri ikinci asrın başlarındaki Şiî yazarlar bu görüşleri 

açıkça bir kenara itmişlerdi. Ancak zamanla imamlara yönelik çok daha aşırı 

fikirlerin ortaya çıkması, bu inancın nispeten ılımlı gözükmesine neden oldu. Bundan 

dolayı İmâmî yazarlar bu kriteri devam ettirerek daha sonraki İmâmiyye Şîasının en 

önemli inançlarından biri haline getirdiler. Yani onlara göre, gaybet ve rec’aya 

inanmak asla gulat mezheplerden biri olmayı gerektirmemekteydi.88 

                                                           
85  Şeyh Müfîd, el-Fusulü’l-Muhtara mine’l-Uyuni ve’l-Mehasin, Beyrut 1405/1985, 115-116. 
86  M. Cevad Meşkûr, Ferheng-i fıraki İslâmî, Necef 1368, 84; Abdulaziz Abdusselam Sachedina, 

Islamic Messianism: The Idea of Mahdi in Twelver Shí'ism, Albany: State University of New 
York 1981, 151; İlyas Üzüm, “İsnâaşeriyye”, DİA, XXIII, 149. 

87  Bkz. İbn Rüstem et-Taberî (IV/X. Asır), Delâilü’l-İmame, Dârü’z-Zuhair, Kum ts., 271. 
88  Krş. Vedat el-Kadı, “The Development of the Term Ghulat”, 305-306; Hodgson, How Did The 

Early Shi’a Become Sectarian?, 8. 



I. BÖLÜM 

GAYBET FİKRİNİN TARİHİ ARKA PLANI VE İLK 

TEZAHÜRLERİ 

1. Gaybet Fikrinin Doğuşuna Etki Eden Faktörler 

1.1. Sosyo-Kültürel Yapı 

Şiî düşüncenin en belirgin öğelerinden biri olan gaybet inancının 

anlaşılabilmesi; Müslüman toplumda yaşanan sosyal değişim, Emevî ve ilk dönem 

Abbasî siyaseti, Alioğulları-Abbasoğulları ilişkisi, farklı inanç ve kültürlere mensup 

insanların kitleler halinde İslâma girmesi gibi konuların dikkatli bir şekilde ele 

alınmasına bağlıdır. Bundan dolayı İslâmî bir inanç olmayan böyle bir fikrin 

İmâmiyye Şîası tarafından İslâmî bir forma dönüştürülme aşamasının tespiti için ilk 

etapta, başta Kûfe’nin yerleşimcileri olmak üzere İslâm toplumunda yaşanan büyük 

dinsel ve sosyal değişime kısaca değinmemiz faydalı olacaktır. 

Kûfe, Mezopotamya’daki eski kültür merkezlerinden olan Hire ve Babil’e 

yakın bir bölgede kurulmuştur. 17/638 yılında Sa’d b. Ebi Vakkas tarafından şehir 

haline getirilmiş,1 kısa bir süre sonra da 36/656’da Hz. Ali’nin tercihiyle başkent 

yapılmıştır. Şehrin kurulduğu coğrafya, İslâm öncesi dönemde karakterlerini büyük 

oranda Persli, Yahudî ve Hıristiyan grupların belirlediği kabîlelerin yaşadığı bir 

yerdi.2 Ağırlık olarak Deylemîler ve Farslıların oluşturduğu Persliler, Kûfe’ye 

yerleşerek3 Arap Müslümanların tehditlerine karşı hem kendilerini, hem de dînî ve 

kültürel inançlarını korumak için uygun bir zemin buldular.4 Kûfeli bu gruplar, 

çoğunluğu Yemen’den gelen5 diğer dinî azınlıklarla birleşerek bölgedeki iktidar 

                                                           
1  M. Mahfuz Söylemez, Kuruluşundan Emevîlerin Başlangıcına kadar Kûfe’nin Siyasi Tarihi, 

Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara 1995, 14-15. 
2  Mustafa Vaziri, The Emergence of Islam, 145. 
3  Ayrıntılı bilgi için bkz. M. Mahfuz Söylemez, Bedevîlikten Hadârîliğe Kûfe, Ankara 2001, 

157-164; Mustafa Öz, “Gâliye”, DİA, XIII, 334. 
4  James Darmesteter, Mahdi, Tahran 1938, 18; Mustafa Vaziri, The Emergence of Islam, 144-

145. 
5  Belâzurî, Ahmed b. Yahya b. Cerir (279/892), Fütûhu’l-Büldân, çev. Mustafa Fayda, Ankara 

2002, 396. 



 30

muhalifi hareketleri yoğunlaştırdılar. İlk olarak Hz. Ali ile Muaviye arasındaki 

mücadelede Ali’nin yanında yer alan bölge sakinleri, daha sonra Emevî iktidarına 

muhalefetin önde gelenleri olarak bu özelliklerini 150/767’li yıllara kadar6 devam 

ettirdiler. 

Çoğunluğu Hz. Ali taraftarı olan bu muhalif kitleler, özellikle siyasal 

iktidara karşı kurtarıcı liderler olarak bekledikleri bazı kişilerin başarılı 

olamamalarından kaynaklanan hayal kırıklığıyla birlikte aşırı fikirlere  yönelmeye 

başladılar.7 Düşüncelerine İslâmî bir kılıf bulmak amacıyla da, kaynağını Mazdaizm 

vb. İran’ın kadim dinlerinin oluşturduğu8 “bâtınî” esaslara sarıldılar.9 Şiîlik adı 

altında ait oldukları din, felsefe ve kültür havzalarına ait motifleri İslâm’a sokarak 

imamlarını meşrulaştırma yoluna gittiler. Böylece gaybet, vâsilik, mehdîlik, 

masûmiyet, rec’a, beda’, takiyye gibi bazı fikirler geliştirdiler.10 Sonraki dönemlerde 

tarih sahnesinde yer alan Şiî mezhepler de, ilk dönemde gulat olarak kabul edilen söz 

konusu fikirlerle ilgilenmeye devam ederek,11 imamları yarı ilâhî bir değerle 

kuşandırmaya başladılar. Hz. Ali’nin Müslümanlarca terk edilip sonunda 

katledilmesi gibi, onun yolunu izleyen imamların her birinin iktidardaki Emevîler ve 

sonra da Abbasîler tarafından zulme maruz bırakılıp ardından gizlice 

öldürüldüklerini hissedegeldiler.12 Bu şekilde büyük çoğunluğu, içerisinde bastırılmış 

kadim Arap düşüncesindeki bazı aşırı görüşlerden de esinlenilerek13 İmâmiyye 

Şîasına özel bir dinî görünüm kazandırdılar. 

İlk olarak Kûfe ve çevresinde görünmeye başlayan söz konusu gulat 

tartışma ve faaliyetler, ağırlıklarını uzun süre daha bu bölgede devam ettirdi. 

                                                           
6  Jan-Olaf Blichfeldt, Early Mahdism, Politics and Religion in the Formative Period of Islam, 

Leiden 1985, 71. 
7  Mustafa Öz, Gâliye, XIII, 334. 
8  Arjomand, The Crısıs of the Imamete, 499. 
9  Fazlur Rahman, İslâm, çev. Mehmet Dağ, Mehmet Aydın, Seçuk Yayınları 1980, 242; Watt, 

“Mu’tezile’nin Siyasi tavırları”, İslam’da Siyaset Düşüncesi, der. ve çev. Kasım Güleçyüz, 
İstanbul 1995, 193. 

10  Sönmez Kutlu, ‘Ehl-i Beyt’ Sembolik Kapitalinin Tarihi Süreç İçinde Semerelendirilmesi, 
İslamiyat, Ankara  2000, c. 3, sayı: 3, 114. 

11  Marshall G.S. Hodgson, How Did The Early Shi’a Become Sectarian?, 8. 
12  Marshall G.S. Hodgson, İslâm’ın Serüveni, İstanbul 1993, I, 340. 
13  Hodgson, How Did The Early Shi’a Become Sectarian?, 6. 



 31

İmâmîler, imamları doğaüstü beşeri varlıklar olarak tanımlayan rivayetleri her ne 

kadar Muhammed Bakır ve Ca’fer Sadık’a dayandırsalar da aslında bu haberler, 

Ebu’l-Hattâb Muhammed b. Ebi Zeyneb el-Esedî gibi imamların Kûfe’deki 

taraftarları tarafından üretilmiştir.14 Çünkü Ca’fer ve Bakır Medine’de yaşarlarken 

taraftarlarının çoğu Kûfe’de bulunmaktaydı.15 

Muhammed Bakır ve Ca’fer Sadık dönemlerindeki Kûfe ve Medine 

merkezli söz konusu hareketler, zamanla genişleyerek hicri üçüncü asırda Kum ve 

Bağdad gibi yeni Şiî şehir toplumlarını ortaya çıkarmıştır. Bu genişlemeye, 

imamlarla iletişimin zorluğu da eklenince yerel liderliklerin ortaya çıkması 

kaçınılmaz hale geldi.16 Ali b. Mahziyar, Yunus b. Abdurrahman (208/823) ve Fazl 

b. Şazân (260/873) gibi alimlerin başını çektiği III/IX. asır Fars kökenli Şiî 

hadisçileri, yaptıkları çalışmalarla bu rivayetlerin daha sonra oluşacak olan İmâmî 

külliyata aktarılmasında anahtar rol oynadılar. Böylece Abbasî Devletinde yaşayan 

nüfusun İslam’a girmesinin ardından yaşanan büyük değişimle oluşan yeni sorunların 

aşılmasına büyük katkı sağlanmış oldu.17 

Yeni Şiî merkez olan Kum, muhtemelen İslâmî fetihler döneminde yıkılmış 

olup, Alioğlu taraftarlığından dolayı 94/712-713’te Kûfe’yi terk etmek zorunda kalan 

Arap Eş’arî kabilesi tarafından tekrar yerleşim yeri haline getirilmişti.18 III/IX. 

yüzyıldan itibaren de Kûfe’nin yerini alarak Şiî rivayetlerin üretildiği en önemli  

                                                           
14  Mufaddal, bu görüşlerinden dolayı Ca’fer Sadık tarafından dışlanmıştır. Nevbahtî, Fıraku’ş-

Şîa, 37. 
15  S.H.M. Jafri, The Origins and Early Development of Shi’a Islam, İslamic Republic of Iran, 

Qum ts., 300. 
 Ca’fer Sadık’ın Ebu’l-Hattâb gibi söz konusu şahıslarla ilişkisi için bkz. Ron P.Buckley, “The 

Imam Ja’far al-Sadiq, Abu’l-Khattab and the Abbasids” Der Islam, c. 79, 2002, 118-140. 
16  Etan Kohlberg, “Imam and Community in the Pre-Ghayba Period” Belief and Law in İmami 

Shı’ism, Variorum, 37-38. 
17  Arjomand, The Crısıs of the Imamete, 498-500. 
18  Kum’a ilk yerleşmeler, bu aileden 83/702 yılında oraya taşınan Talha b. el-Ahvas el-Eş’arî ile 

birlikte başlamıştır. Daha sonra Emevî valisi Haccac’a karşı İsyan eden Abdullah b. el-Eş’as’ın 
taraftarlarından Sa’d b. Malik b. Amir el-Eş’arî’nin oğulları da buraya göç ettiler. Bunlardan 
Abdullah b. Sa’d’ın Ku’fe’de yetişmiş bir oğlu vardı. Şiîlik’i Kum’a ilk taşıyıp yayan da bu 
kişidir. Bkz. Yakût el-Hamevî, Şihabuddin Ebu Abdillah (626/1228), Mu’cemu’l-Buldân, Mısır 
1906, “Kum” maddesi. 

 Tûsî’ye göre ise, Kum’a ilk yerleşen kişi Sa’d b. Malik b. el-Ahves el-Eş’arî’dir. Bkz. Tûsî, 
Fihrist, 25. 



 32

merkez olmuştur.19 Gulat düşünceye sahip olanlar, 255/869’lu yıllarda Muhammed 

Cevad’ın taraftarı20 olan Eş’arîlerin lideri Ahmed b. Muhammed tarafından Kum’dan 

sürülmüşlerdir. Bundan sonra burası ılımlı Şiîliğin sığınağı haline gelmiş,21 Kuleynî 

ve İbn Babaveyh gibi önde gelen hadisçilerinin yaptıkları çalışmalarla İmâmiyye 

gaybet inancının oluşumunda önemli bir rol üstlenmiştir. 

Diğer taraftan, İmâmiyye gaybet inancına giden süreç içerisinde, doğrudan 

etkili gözükmese de, Abbasîler döneminde yaşanan birtakım kültürel faaliyetlerin de 

katkısı olduğu anlaşılmaktadır. Özellikle Harun Reşid’in veziri Yahya b. Halid el-

Bermek (188/805)’in özel gayretleriyle ilmi ve kültürel faaliyetlerin artması,22 nas ve 

vasıyyet gibi, gaybetin alt yapısını oluşturan temel Şiî fikirlerin olgunlaşmasına 

yardım etmiştir. Yahya b. Halid’in aşk üzerine düzenlediği münazaraya katılanlar 

arasında Bişr b. el-Mu’temir (210/825),23 Ebu’l-Huzeyl Allaf (227/841), Nazzam 

(221/835), Sümame b. Eşres (213/828) gibi Mu’tezilîlerin yanında Ali b. Mîsem 

(184/200) ve Hişam b. el-Hakem (190/805) gibi Rafızî(Şiî)lerin de yer alması24 bu 

düşüncemizi desteklemektedir. Ancak bu serbest tartışma ortamı Yahya b. Halid’in 

vezirlikten azledilip öldürülmesiyle birlikte, Me’mun’un hilafetine (198-218/813-

833) kadar sekteye uğramıştır. Me’mun’un halife olmasıyla birlikte kültürel 

faaliyetler tekrar canlanmış, felsefî ve kelâmî düşüncede önemli ilerlemeler 

sağlanmıştır.25  

Me’mun, çeşitli grupların görüşlerini en iyi şekilde ortaya koyup ihtilafların 

önünü kesmek amacıyla çeşitli münazara meclisleri oluşturmuştu.26 Halifenin 

huzurunda Sümame b. Eşres ve Bişr el-Merisî gibi şahıslarla tartışmalar yapan Ali b. 

                                                           
19  Howard, Shi’i Theological Literature, 24. 
20  Berkî, Ricâl, 57. 
21  Heinz Halm, Shiism, 43-44. 
22  Osman Aydınlı, İslam Düşüncesinde Aklîleşme Süreci “Mutezilenin Oluşumu ve Ebu’l-Huzeyl 

Allaf”, Ankara 2001, 99. 
23  Bişr b. el-Mu’temir’in tartışmalarla olan ilişkisi için bkz. Cemil Hakyemez, Bişr b. el-Mu’temir 

ve Mu’tazile’nin Bağdad Ekolünün Doğuşu, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, AÜSBE., 
Ankara 1998, 25-32. 

24  Bkz. Mes’udî, Murucu’z-Zeheb ve Meadinu’l-Cevher, III, 380. 
25  Aydınlı, İslam Düşüncesinde Aklîleşme Süreci, 100 
26  Bkz. Ebu’l-Fazl Ahmed b. Tahir el-Katib İbn Tayfur (280/893), Kitabu Bağdad, thk. 

Muhammed Zahid b. El-Hasan el-Kevserî, Kahire 1949, 45-46. 



 33

Heysem27 gibi Şiîler bu şekilde fikirlerini tekrar tartışıp ortaya koyabilmişlerdir. Söz 

konusu Şiî alimlerin münazara edip geliştirdiği imamet anlayışına hicrî üçüncü asrın 

sonlarına doğru yeni bir ilave yapılmış ve bu şekilde “masum imam” anlayışı, 

sonraki Şiî kelâmcılar tarafından “Gaib Masum Onikinci İmam” şeklindeki son 

haliyle yeniden formüle edilmiştir. 

1.2. Din ve Kutsal Kitapların Etkisi 

İslâm’dan önce gelen peygamberlerin bir kısmının bazı sebepler yüzünden 

kavimlerinden bir süre ayrılıp sonra döndükleri, bazılarının da Allah katına 

yükseltildikleri hem Kur’an-ı Kerim hem de Kitab-ı Mukaddes tarafından anlatılan 

konulardır. Kur’an’da, Allah’ın kendisine özel ilim verdiği gâib bir kişiden 

bahsedilmektedir.28 Yine Hz. Musa’nın vahiy almak için Tûr dağına gitmek üzere 

kavminden kırk gece uzaklaştığı,29 Hz. İsa’nın da muhalifleri tarafından 

öldürülmeyip Allah tarafından kendi katına yüceltildiği30 ifade edilmektedir.  

Hıristiyanlara göre ölüp gömülüşü sonrası mezardan dirilerek ilahi aleme 

yükselen ve orada semavi krallığını kurmuş olan İsa Mesih, adeta yarım kalan 

insanlığın kurtarılması işini tamamlamak için ahir zamanda tekrar yeryüzüne 

dönecektir.31 Hem Hıristiyanlar hem de Yahudilere göre göklere çıkmış olup tekrar 

geri geleceği yönünde hakkında haber bulunan Hz. İlyas ve İdris gibi diğer 

peygamberler de vardır. İncil’de Hz. İlyas’ın, düzeni sağlamak için geri döneceği 

söylenmektedir.32 Tevrat’ta ise, İlyas’ın kasırga ile göklere çıktığı,33 Rabbin büyük 

ve korkunç günü gelmeden önce peygamber olarak geri gönderilip dünyanın 

lânetlenmemesi için insanları islah edeceği,34 Hz. İdris’in (Enouch) de, Allah’ın onu 

                                                           
27  Ebu Ca’fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî (310/922), Tarihu’l-Umem ve’l-Mulük, thk. 

Muhammed Ebu’l-Fazl İbrahim, Dârü’l-Mearîf, Kahire ts., VIII, 577. 
28  Kehf  18/ 6582. Tefsirciler, bu kişinin “Hızır” olduğunu ifade ederler. 
29  A’râf  7/ 142-143. 
30  Nîsa 4/ 156-158. 
31  Şinasi Gündüz, Din ve İnanç Sözlüğü, Vadi Yayınları 1998,  258. 
 Hz. İsa’nın kabrinden kıyamı, semaya yükselmesi, sonradan diri olarak Mecdelli Meryem ve 

on bir havarisine görünmesi, ardından göğe alınması gibi konular için bkz. Markos, 16: 6-20. 
32  Bkz. Matta, 17:10-12. 
33  II Krallar, 2: 1-12. 
34  Malaki, 4: 5-6. 



 34

yanına alması sonucunda gözden kaybolduğu35 ifade edilmektedir. 

Kitab-ı Mukaddes ve Kur’an’ın bazı peygamberlerle ilgili vermiş olduğu bu 

bilgiler, ilk Müslümanların, aralarında İsa, İdris, İlyas ve Hızır gibi bazı 

peygamberlerin Allah tarafından insanların gözlerinden geri çekilip bir nevi gaybete 

gönderildikleri görüşüne yapışmalarına sebep olmuştur. Zamanla bu tür beklentilere 

odaklanan bazı Müslümanlar, bedenen çürümemezlikle ilgili efsaneler ve miraç olayı 

gibi hadiselerin de etkisiyle dikkatlerini Hz. Peygamber’in ailesinden kurtarıcı olarak 

bekledikleri bazı kişilerin üzerinde yoğunlaştırmışlardır.36 Mehdînin ortaya 

çıkışından önce yaşanacaklarla ilgili Müslüman tasvirlerinin Hıristiyan anlatılarına 

çok benzemesi bu etkileşim ihtimalini daha da güçlendirmektedir. Bazı İncil 

ayetlerindeki, Hz. İsa’nın dönüşünden önce ortalığın darmadağın olacağı, yalancı 

mesihlerin ortaya çıkacağı, milletlerin birbirleriyle çatışacağı, büyük doğal 

felâketlerin yaşanacağı, mü’minlere haksız yere zulmedileceği ve akrabaların bile 

birbirlerinin kuyusunu kazacağı37 şeklindeki ifadeler bunun en belirgin 

örneklerindendir. 

Gaybet düşüncesinin bazı Müslüman gruplar nezdinde yer bulmasına sebep 

olan diğer bir faktör ise, Doğunun ilâhî nurla ilgili eski inançlarıdır.38 İranlıların 

çoğunun erken bir dönemde Müslüman olması, yüzyılların birikimine dayanan İran 

mirasının, başta edebî eserler kanalıyla olmak üzere İslam’a sokulmasını 

sağlamıştır.39 İranlıların sahip olduğu gnostik dinlerden Maniheizm,40 son kurtarıcı 

Mani’nin, ölümünden sonra doğrudan ışık alemine gitmeyip Ay’da yerleşerek 

yeryüzündeki son ışık ruhu kurtuluncaya kadar orada görevini devam ettirdiğini 

kabul eder. Maniheistler, Mani’nin dışında Budha, Zerdüşt ve Hz. İsa da dahil birçok 

                                                           
35  Tekvin, 5:24. 
36  Crow, Douglas S., Encyclopedia of Religion, V, 540; Avni İlhan, “Gaybet” DİA, XIII, 410; 

Israel Friedlaender, “Shiite Elements in Jewish Sectarianism”, Jewish-Arabic Studies, JORNS 
V. XXVIII-XXIX, 482-483. 

37  Kitab-ı Mukaddes, Luka, 21/5-36 
38  Fazlur Rahman, İslâm, 240. 
39  Montgomery Watt, İslami Hareketler ve Modernlik, çev. Turan Koç, İstanbul 1997, 35. 
40  Maniheizm, Hıristiyanlık başta olmak üzere Mazdaizm, Budizm vb. dinlerden birçok unsuru 

içine alan bir dindir. Kurucusu kabul edilen Mani, milâdî 276 yılında ölmüştür. Kurulduğu 
günden itibaren İran, Mezopotamya ve hatta Mısır’da bile oldukça geniş yayılma alanı 
bulmuştur. Harun Güngör, “Maniheizm” EÜİFD., Sayı: 5, Kayseri 1988, 145-148 



 35

tarihsel şahsiyeti kurtarıcı olarak görürler.41 

Sonuç olarak, Şiî gaybet düşüncesi her ne kadar kendine has birtakım 

unsurlardan meydana gelmişse de, Hıristiyanlık, Yahudilik ve Eski İran dinlerinin, 

Müslüman kitlelerin bilincine etki ederek bu fikrin oluşum sürecine destek 

sağladığını söyleyebiliriz. 

1.3. Efsanevi Boyut  

Şiî fırkalar arasında ortaya çıkan gaybet iddialarının, bazı eski inançlarla 

veya sosyo-kültürel ortamdan kaynaklanan sebeplerle izah edilmesi elbette yeterli 

değildir. Burada tespit edemediğimiz diğer pek çok faktörün dışında konunun bir de 

efsanevi boyutu vardır.  

Uygarlıkların asıl destekçileri olan mucize ve efsaneler, tarihte gerçeklerden 

daha fazla rol oynamış, olayların fevkalâde güzel ve efsaneye benzeyen tarafları 

kitlelerin dikkatini daha fazla çekmiştir.42 Hitit efsanelerinde, tanrı veya kralın 

ölmediği, sadece kaybolduğu vurgulanır. Gaybetin işlendiği Babilonya’nın Temmuz, 

Suriye’nin Adonis ve Yunanistan’ın Persefon hikayeleri gibi diğer eski efsanelerde, 

yeryüzünün çıplak ve kuraklığı, verimlilik tanrısının kayboluşuna bağlanmaktadır.43 

Müslüman gruplar içerisinde efsane ve mucize türü olaylara en fazla önem 

verenler, şüphesiz, önemli oranda batınî esaslardan beslenen Şiî oluşumlardır. Şiîler, 

Hz. Ali ve diğer imamlara duydukları aşırı sevgi ve muhaliflerine karşı nefretlerinin 

de etkisiyle onlar hakkında çeşitli efsaneler geliştirerek neredeyse her birine ilâhi 

özellikler isnat ettiler.44 Bununla birlikte, kendisiyle ilgili bu tür rivayetlerin 

yakıştırıldığı kişilerin başında, İmâmiyye’nin on ikinci imamı olduğu iddia edilen 

Muhammed b. el-Hasan el-Mehdî gelmektedir. Onun doğumu, hayatı ve gaybeti 

hakkında İmâmîler tarafından üretilenler daha çok efsane türü olaylara 

benzemektedir.45 İbn Babaveyh ve Şeyh Tûsî, Hasan el-Askerî’nin vefatından en az 

                                                           
41  Şinasi Gündüz, Din ve İnanç Sözlüğü, 245-246; Mahfuz Söylemez, Kûfe, 162-63. 
42  Gustave Le Bon, Kitleler Psikolojisi, çev. Timaş Yayınları, İstanbul 1997, 53. 
43  Fred Gladstone Bratton, Yakın Doğu Mitolojisi, çev. Nejat Muallimoğlu, İstanbul 1995, 132. 
44  Mustafa Öz, “Gâliye” DİA, XIII, 334. 
45  Sachedina, İslamic Messianism, 70-71; Mazlum Uyar, Ahbârîlik (İmamiye Şîası’nda Düşünce 

Ekolleri), İstanbul 2000, 41-42. 



 36

yüz yıl sonra yaşamalarına rağmen Onikinci İmam’la ilgili duymuş oldukları bu 

hikâye ve mitolojik anlatımların tümünü kayda geçirmişlerdir.46 

Gaybetin oluşumunda etkili olan söz konusu faktörlerin dışında, siyasal 

söylemlerin dinî terminolojiyle ayırt edilemeyecek kadar iç içe olduğu dönemin 

Müslüman toplumlarında yaşanan birtakım politik gelişmelere değinmenin ayrı bir 

önemi vardır. Fakat böylesi uzun bir süreci kapsayan tüm önemli gelişmelerin 

müstakil bir başlık altında ele alınmasını uygun görmedik. Bu yüzden gaybet fikrinin 

oluşumuna etki eden politik olaylara yeri geldikçe değinmeye çalışacağız. 

2. Şîa’da Gaybet Fikrinin Oluşum Süreci  

2.1. İlk Gaybet İddiaları 

Fırkalar arasında en çok parçalanıp kollara ayrılanı olan Şîa,47 liderlerinden 

herbirinin hayatında ve ölümlerinin ardından imamet konusunda ihtilâfa düşmüştür.48 

Bir imamın ölüp halefinin tanındığı her bir devirde, liderlik konusunda sorun çıkmış; 

ölen imamın taraftarlarından bir kısmı, imamın oğulları veya kardeşlerinden birinin 

imametini benimseme yoluna giderken bazıları da imamın ölmemiş olup gaybette 

olduğunu iddia ederek onun dönüşünü beklemişlerdir. Bu problemler neredeyse hiç 

birisi üzerinde ittifak edilmeden gelecek imamın seçilmesiyle çözümlenmiştir. 

İsmailîlerin durumu hariç Şîa’nın büyük kısmı, sonunda İmâmiyye veya 

İsna’aşeriyye çatısı altında tek bir çizgide birleşmiş, muhalifleri ise zamanla 

varlıklarını kaybetmişlerdir.49 

İslâm Mezhepleri Tarihi kaynak eserlerinde, hakkında gaybete gittiği iddia 

edilen ilk şahsın Hz. Ali olduğu iddia edilir. Bu görüşü ileri sürenlere, Abdullah İbn 

Sebe'ye uyanlar anlamında "es-Sebeiyye" denir. Bunların, Ali'nin öldürülmediği ve 

ölmediğini,50 âsâsıyla Arab’ı te'dib edinceye ve zulümle dolmuş olan dünyayı adalet 

                                                           
46  Bu tür rivayetler için bkz. Mehmet Atalan, “Şiî Kaynaklarda Muhammed b. e-Hasan 

Mehdî’nin Tarihî ve Menkabevî Kişiliği” Fırat Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, sayı: 7, 
Elazığ 2002, 95-112 

47  İbn Kuteybe, Te’vilü Muhtelifi’l-Hadis, 153. 
48  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 2. 
49  Hodgson, İslâm’ın Serüveni, I, 339. 
50  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 19; Eş’arî, Makalât, I, 87; İbn Ebi’l-Hadîd, İzzuddin Ebu Hamid 



 37

ve iyilikle dolduruncaya kadar da ölmeyeceğini51 iddia ettikleri öne sürülür. 

Bazılarına göre İbn Sebe, Hz. Musa ve Yuşâ b. Nun hakkında Yahudi iken 

söylediklerini, İslâm'a girişine müteakip, Resulullah'ın vefatından sonra Hz. Ali için 

söylemiştir.52  

Başta Nevbahtî (311/923) olmak üzere bazı fırâk ve makalât türündeki 

eserlerde geçen bu bilgilere dayanarak böyle bir iddianın geçerliliğini ileri sürmek 

oldukça zor gözükmektedir. Zira hicri birinci asırla ilgili yapılan çalışmalarda, Hz. 

Ali’nin gaybete gittiği yönünde iddialarda bulunan bir grubun varlığı yönünde 

herhangi bir bilgiye rastlanmaz. İlk gaybet iddialarının toplum gündemine girmeye 

başlaması, birinci asrın sonlarından itibaren olmuştur. Muhammed b. el-Hanefiyye 

(81/700)’nin ölümünün ardından gündeme gelen gaybet iddiaları, zamanla siyasal 

güce muhalif diğer liderlerin ölümüyle tekrar tazelenmiş ve sonunda toplum 

hafızasına yer etmeye başlamıştır. 

2.1.1. Muhammed b. el-Hanefiyye 
Yukarıda da ifade etmiş olduğumuz gibi, İslâm tarihinde gaybete girdiği 

iddia edilen ilk şahıs, Muhammed b. el-Hanefiyye (81/700)’dir. Kuseyyir b. 

Abdurrahman el-Huzaî (105/723) ve Kümeyt b. Zeyd el-Esedî (126/744) gibi ünlü 

şairlerin şiirlerinden yapılan aktarmalar bunu net olarak ortaya koymaktadır. 

Kerbelâ olayından sonra Emevî iktidarına karşı öfkesi kabaran Alioğulları, 

orada ölenlerin kanını yerde bırakmamak ve onların intikamını almak amacıyla 

Muhtar b. Ebi Ubeyd es-Sakafî’nin etrafında toplanmışlardı. Onların, Muhtar’ın 

67/686’daki başarısızlığından sonra eski durumlarına geri dönememeleri ve imam 

olarak gördükleri53 Muhammed b. el-Hanefiyye’nin Abdülmelik b. Mervan’ı 73/692 

yılında halife olarak tanımasından54 sonra, aralarında, kıyamet gününden önce 

                                                                                                                                                                     
Abdulhamid b. Hibetillâh el-Medaini (655/1257), Şerhu Nehci’l-Belağa, thk. Muhammed 
Ebu’l-Fazl İbrahim, 1386/1966 VIII, 120. 

51  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 19. 
52  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 20. 
53  İbn A’sem el-Kûfî, Ebi Muhammed Ahmed b. A’sem (314/926), el-Fütûh, Darü’l-Kütübü’l-

İlmiyye, Beyrut 1406/1986, V-VI, 272; Montgomery Watt, İslam’da Siyasal Düşüncenin 
Oluşumu, çev. Ulvi Murat Kılavuz, İstanbul 2001, 76. 

54  Bu biat için bkz. Ahmed b. Yahya b. Cabir el-Belâzurî (279/892), Kitabu Cumeli min Ensâbi’l-
Eşrâf, thk. Süheyl Zekkâr-Riyaz Zirikli, Beyrut 1417/1996, III, 469; İbn A’sem el-Kûfî, el-



 38

gelecek bir kurtarıcı beklentisi oluşmuştu. Muhammed el-Hanefiyye’nin 81/700 

yılında ölümü üzerine dikkatler tekrar kendisine yönelmiş ve bir süre sonra da onun 

ölmeyip sadece gizlendiğini iddia etmeye başlamışlardı. Onlar bu şekilde, kıyamet 

gününden önce gaybetten çıkıp adaletsiz ve despotlukla yönetilen yeryüzünü adalete 

kavuşturacak, yaşayan mehdî iddiasını ilk gündeme getirenler olmuşlardır.55 

İslâm Mezhepleri Tarihi eserlerine göre Muhammed b. el-Hanefiyye 

(81/700)’nin ölümünün ardından üç gruba bölünen taraftarları arasında Küseyyir b. 

Abdurrahman el-Huzaî (105/723) ve Kümeyt b. Zeyd el-Esedî (126/744) şöyle 

demişlerdi: “Muhammed b. el-Hanefiyye ölmemiştir, diridir. Mekke ile Medine 

arasında Radvâ dağındadır. Sağında aslan, solunda kaplan, ortaya çıkıp kıyam 

edinceye kadar onu koruyacaklardır. O, Âl-i Muhammed’in Kâim’i ve Resulüllah’ın, 

yeryüzünü doğruluk ve adaletle dolduracağını insanlara haber verip müjdelediği 

Mehdî’dir.”56 Konuyla ilgili pek çok şiir yazmış olan Kuseyyir,57 Şiirlerinde 

görüşlerini şöyle dile getirmişti: 

“Ali ve onun üç oğlu; onlar torunlardır;58 onlardan gizli bir şey yoktur. 

Bir torunu, önünde sancakla süvarilere komutanlık edene kadar ölümü 

tatmayacaktır; 

O kaybolmuştur; bir süre halkın arasında gözükmez; Radva dağındadır; 

yanında da bal ile su vardır.”59 

İbnu Havle (Muhammed b. el-Hanefiyye) ölümü tatmadı ve toprak da onun 

kemiklerini içine almadı. 

Melekler ona söz söylemek üzere etrafında dolaşırlarken, Radva vadilerinde 

akşamladı. 

                                                                                                                                                                     
Fütûh, V-VI, 393-396. 

55  Vedat el-Kadı, “The development of the Term Ghulat”, 301. 
56  Naşi el-Ekber, Mesailü’l-İmame, 26; İbn Kuteybe, Uyunu’l-Ahbar, I, 204; Nevbahtî, Fıraku’ş-

Şîa, 26; İsfahanî, Kitabu’l-Eğanî, IX, 14-15; Bağdadi, el-Fark, 33-34. 
57  İsfahanî, Kitabu’l-Eğanî, IX, 14. 
58  Üç torundan kastedilenler, Hasan, Hüseyin ve âhir zamanda ortaya çıkacak Mehdî olan 

Muhammed b. el-Hanefiyye’dir. İbn Abd Rabbih, İkdü’l-Ferid, III, 398. 
59  Naşi el-Ekber, Mesailü’l-İmame, 26; İbn Kuteybe, Uyunu’l-Ahbar, I, 204; İsfahanî, Kitabu’l-

Eğanî, IX, 14-15; Bağdadi, el-Fark, 33-34. 



 39

Onun her gün için rızkı ve suyu vardır ve  yiyeceği sağlanır.”60 

Sonradan Mezhepler Tarihi kaynak eserleri tarafından Kerbiyye fırkası 

olarak isimlendirilen Ebu Kerb ed-Darîr’in, Muhammed Bakır (114/732)’ın çağdaşı 

olan Medineli Hamza b. Ammâre el-Berberî gibi taraftarları da benzer görüşleri 

devam ettirerek Muhammed b. el-Hanefiyye’nin mehdîliğini iddiaya devam 

etmişlerdir. Onlara göre Hz. Ali ona Mehdî adını vermiştir. O, ölmediği gibi, ölmez 

de, zaten ölmesi caiz değildir. Ancak o kaybolmuştur ve nerede olduğu bilinemez. 

Tekrar dönecek ve yeryüzüne hakim olacaktır. Onun kayboluşundan dönüşüne kadar 

imam yoktur.61 

Muhammed el-Hanefiyye’nin gaybette olup döneceğini iddia eden bazı 

Keysanîlerin, varlıklarını uzun süre daha devam ettirdiği görülmektedir. 

Keysaniyye’den olduğu iddia edilen Seyyid b. Muhammed el-Himyerî (173/789-

90),62 bir şiirinde bu beklentisini şöyle dile getirmiştir: 

Ey Radva Dağı'nın yolları, koynunda sakladığın neden gözükmüyor? 

Sen bize bu kadar yakın iken onu daha ne kadar koruyacaksın? 

Ey Vasî'nin oğlu ve ey Muhammed'in adaşı ve künyedaşı! Varlığım senin 

için erimekte, 

O bizden Nuh'un ömrünün uzunluğunca gizli kalsa bile, kalplerimiz onun 

döneceği inancıyla doludur.63 

Görüldüğü gibi, İslâm tarihinde hakkında ilk gaybet iddiası gündeme gelen 

şahıs, Muhammed b. el-Hanefiyye’dir. Abdullah b. Sebe’nin Hz. Ali hakkında ileri 

                                                           
60  Bağdadi, el-Fark, 33-34. 
61  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 25; Eş’arî, Makalât, I, 92, 93, 94; Kadî Abdulcebbar, Kadîu’l-Kudat 

Abdulcebbar b. Ahmed (415/1020), el-Muğni, thk. Tevfik et-Tavi ve Said Zayid, trz, XX/II, 
177; Bağdadi, el-Fark, 19, 31-32; İsferayani, et-Tabsir fi’d-Din, 31. 

62  Keysaniyyeden olan Seyyid el-Himyerî’nin, imamet konusunda Şeytanu’t-Tâk diye bilinen 
Muhammed b. Ali b. Numan el-Ahvel’le tartışmış olduğu söylenir. İsfahanî, Kitabu’l-Eğanî, 
VII, 231, 245; Bağdadi, el-Fark, 34. Daha sonra ise, Muhammed b. el-Hanefiyye ile ilgili 
düşüncesinden vaz geçip Ca’fer b. Muhammed’in imametini kabul ettiği  iddia edilmiştir. Bkz. 
Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 27; Şeyh Müfîd, el-Fusulü’l-Muhtara, 241. Ancak ravisi İbn Sahir, bu 
düşünce değiştirme söylentisinin doğru olmayıp sonradan uydurulduğunu ve Ca’feriyye ile 
ilgili herhangi bir kasîdesinin bulunmadığını söyledi. Himyerî, ölümünden önce şöyle demişti: 
“Hz. Peygamber’in Ali’ye, benden sonra senin bir çocuğun olacak ben ona ismimi ve künyemi 
verdim” Ravi bu rivayeti onun görüşünden dönmediğini ispat için nakletmiştir. İsfahanî, 
Kitabu’l-Eğanî, VII, 233, 235. 

63  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 26. 



 40

sürdüğü söylenen söz konusu iddiaların ise tarihi gerçeklikle pek örtüşmediği 

anlaşılmaktadır. 

2.1.2. Ebu Haşim 
Hicrî birinci asrın sonlarına doğru Muhammed b. el-Hanefiyye’nin oğlu Ebu 

Hâşim Abdullah (98/716)’ın, Alioğullarının yeni lideri olarak ortaya çıkması, 

Muhammed b. el-Hanefiye (81/700)’nin dönüşüne ilişkin görüşü geriletmiş ve 

babasının yapamadığını Ebû Haşim’in gerçekleştireceğine dair büyük umutlar 

doğmuştu. Ancak Ebu Hâşim’in de başarıya ulaşamadan vefat etmesi, önceden 

oluşan krizin tekrar yenilenmesine neden olmuştur. Taraftarlarından bir kısmı, onun 

ölmeyip halen gaib veya gizlenmiş olduğunu, “Mehdîyyü’l-Muntazar” olarak geri 

döneceğini iddia etmeye başlamışlardı.64 

Ebu Haşim’in gaybetini iddia edenlerden biri de Beyan b. Sem’an 

(120/738)’dır. O bu gruba katılmış ve sonra da yönetici konuma ulaşmıştı. Beyan’a 

göre imam, el-Kâimu'l Mehdî yaratıkların sahibi Ebu Haşim'dir. Dönüp insanların 

işlerini düzelttikten sonra yeryüzünün hakimi olacaktır. Ebu Haşim’den sonra vasî 

yoktur. Onlar bu hususta çok aşırı gittiler. Daha sonra, Beyân en-Nehdî'ye uyanlar 

anlamında “Beyaniyye” diye nitelenecek bu grubun izleyicileri, önceleri Ebu 

Haşim’in Mehdî olarak döneceğine inanıyorlardı. Sonradan, Ebu Haşim’in Tanrı 

adına Beyan’a peygamberlik bağışladığına inanmaya başladılar. Bu şekilde, 

kendilerinden yayılan nüfuz edici bir ilahi nur taşıdıkları iddiasıyla imamlarına 

peygamberlik atfetmek gibi birçok aşırı inancı kabul eden bir topluluk haline 

geldiler.65 

Ebu Haşim’in taraftarlarından bir diğer grup ise, ondan sonra kardeşinin 

oğlu Hasan b. Muhammed’in imam olduğunu iddia etmiştir. Onlara göre, Ebu Haşim 

önce Hasan b. Muhammed’e, sonra da onun oğlu Ali’ye vasiyet etmiş, Ali ölünce 

ardında halef bırakmamıştır. Muhammed tekrar geri dönüp dünyaya 

hükmedecektir.66 

                                                           
64  Bkz. Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 28. 
65  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 30-31; Eş’arî, Makalât, 5-6, 23; Vedat el-Kadı, The development of 

the Term Ghulat, 301; Daftary, İsmaililer, 89-91. 
66  Kadî Abdulcebbar, el-Muğni, XX/II, 178. 



 41

Yukarıda görüldüğü üzere, ilk olarak Muhammed b. el-Hanefiyye ile ilgili 

gündeme gelen gaybet iddialarının, ölümünden sonra Ebu Haşim hakkında da söz 

konusu olduğu anlaşılmaktadır. Ebu Haşim’le ilgili gaybet iddialarında öne çıkanlar, 

daha sonra gulata saptığı yönünde iddialar bulunan Beyan b. Sem’an’ın başını çektiği 

gruptur. 

2.1.3. Abdullah b. Muaviye 
Emevî iktidarına karşı en güçlü muhalefeti oluşturan Alioğulları, Ebu 

Haşim’in başarısızlığından kısa bir süre sonra, Ehl-i Beyt’ten biri olup Emevî 

iktidarının son dönemlerinde İsfahan’da iktidara karşı bazı başarılar elde eden 

Abdullah b. Muaviye b. Abdullah b. Ca’fer et-Tayyar (129/746-747)’ın etrafında 

toplanmışlardı.67 Ancak Abdullah b. Muaviye’nin yenilgiye uğrayıp öldürülmesi, 

taraftarları üzerinde şok etkisi yapmıştır. Onlardan bir kısmı, Alioğlu devletinin 

yıkıldığı haberine dayanamamış olduğundan, Abdullah b. Muaviye’nin ölmeyip 

İsfahan dağlarında ikamet ettiğini, liderliğini Hâşimoğullarından, yani Ali ve 

Fatıma’nın torunlarından bir adama teslim etmeden asla ölmeyeceğini söylediler.68 

Diğer bir kesimi de, onun Hz. Nebî’nin kendisiyle müjdelediği Mehdî olduğunu iddia 

etti.69 Onlara göre Abdullah b. Muaviye’nin dönüşü, güneşin doğuşuyla batışı 

arasında bir yerde olacak ve ümmetin tümü, üzerinde ittifak ederek tüm insanlık 

onun dinini benimseyecektir.70 

Sonuç olarak, İslâm tarihinin başlagıncından itibaren yaşanmaya başlayan 

bazı siyasi olaylar, ileride gaybet gibi birtakım fikirlerin oluşumuna zemin hazırlamış 

                                                                                                                                                                     
 Saf Keysaniyye ve Muhtariyye’ye göre, Hz. Hasan’ın daha önce Hz. Hüseyin’i tayin edişi gibi, 

Ebu Haşim de kardeşi Ali’yi tayin etmişti. Ravendiyye’ye göre ise Ebu Haşim, ölümünden 
önce bütün hak ve selahiyetlerini Muhammed b. Ali’ye devretti. Kuzeni Zeynelabidin’den 
birkaç yaş genç olan Ebu Haşim, böylelikle Şiîlerin çoğunluğunun imamı oldu. Nevbahtî, 
Fıraku’ş-Şîa, 29-30. Ebu Haşim, tüm Ali sülalesinin olmasa bile Hanefiyye kolunun başkanı 
olarak da kabul görüyordu. Ebu Haşim ve Haşimiyye diye anılan takipçilerinin öğretileri 
hakkında kesin bilgi yoktur. Yalnızca, Muhtar hareketi ile Haşimiyye arasında bir sürekliliğin 
bulunduğu düşünülebilir. Ayrıca, Haşimilerin Kûfe’deki merkezlerinden hareketle, özellikle 
Horasan mevalisi olmak üzere imparatorluğun başka eyaletlerinde de yandaş kazandığı 
bilinmektedir. Henri Laoust, Henri, İslam’da Ayrılıkçı Görüşler, çev. E.Ruhi Fığlalı-Sabri 
Hizmetli, İstanbul 1999, 48-49; Ferhad Daftary, İsmaililer, 90-91.  

67  Taberî, Tarîh, VII, 302-309, 371-374. 
68  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 31. 
69  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 31; Eş’arî, Makalât, I, 97; Kadî Abdulcebbar, el-Muğni, XX/II, 178. 
70  Naşi el-Ekber, Mesailü’l-İmame, 37. 



 42

gözükmektedir. Dördüncü halife Hz. Ali’nin öldürülmesinden sonra Muaviye 

tarafından idareye el konması, ardından da saltanat sistemine geçilmesi, başta Ali’nin 

soyu olmak üzere Haşimîlerin uzun süre muhalif kalmalarına sebep olmuştu. Söz 

konusu dışlanmış kitle, özellikle Kerbelâ olayından sonra Hz. Ali’nin oğlu 

Muhammed el-Hanefiyye liderliği etrafında toplanmış, ancak kendisinden 

beklenenleri gerçekleştiremeden vefat etmesi üzerine taraftarlarından bir kısmı, onun 

ölümünü bir türlü kabullenmek istemeyerek gaybete gittiğini iddia etmiştir. İlk olarak 

Muhammed b. el-Hanefiyye ile ilgili gündeme gelen gaybet iddiaları, Emevîlerin 

sonlarına doğru el-Hanefiyye’nin oğlu Ebu Haşim, daha sonra da Abdullah b. 

Muaviye hakkında iddia edilir olmuştur. 

2.2. Abbasîler Dönemi Gaybet İddiaları 

İmâmiyye’nin on ikinci imamının gaybetine giden süreç içerisinde, Şîa’nın 

liderleri konumundaki Alioğulları ile iktidar gücünü elinde bulunduran amca 

çocukları Abbasîler arasındaki iktidar mücadelesi, gaybet iddialarının tekrar 

Abbasîler döneminde de gündeme gelmesine neden olmuştur.  

İmâmiyye’nin öncüleri olarak kabul edebileceğimiz siyaseten pasif Alioğlu 

taraftarı kitle, her ne kadar Hz. Ali’nin Hüseyin’den gelen torunlarını liderleri olarak 

kabul etseler de, iktidara karşı sürekli ayaklanan Hz. Hasan’ın torunlarıyla da içli 

dışlıydılar. Onlar, Abbasî muhalifi birçok Alioğlu liderini ölümlerinin ardından 

gaybete giden Mehdî olarak hep birlikte beklemişlerdi. Tüm gayretlerine rağmen 

yönetici gücü Abbasoğullarının elinden bir türlü alamamışlar ve en sonunda 

umutlarını gaybetten dönecek imamlarına bağlamak zorunda kalmışlardı. Bundan 

dolayı Alioğlu faaliyetlerinin bir bütün olarak ele alınmasının konunun 

aydınlatılması bakımından daha tutarlı olacağı kanaatindeyiz. 

Alioğulları içerisinde iktidara karşı ayaklanması için etrafında toplananlar 

tarafından Mehdî olarak beklendiği söylenen bazı kişiler, Abbasîler tarafından 

öldürülmüştür. Abbasîlerin birçok farklı Alioğlu isyanını bastırmaya çalışmalarının 

temel sebebi de buydu.71 Diğer taraftan, iktidarlarının ilk yıllarında Abbasîler de 

                                                           
71  Sachedina, Islamic Messianism, 40. 



 43

birtakım mehdîci söylemleri benimsemede ısrar ederek72 bu silahı rakipleri 

Alioğullarının elinden almak istemişlerdi. Halife Mansur, bu amaçla kendisinden 

sonra halife olacak oğluna, İslam’ın beklenen kurtarıcısı “Mehdî” ismini takmış ve 

Mehdî’nin, Muhammed b. Abdullah değil kendi oğlu olduğunu iddia etmişti.73 Fakat 

iktidarları sabitleştikten sonra bu tür söylemlere başvurma gereğini bir daha 

duymadılar. 

2.2.1. Abbasî-Alioğulları İlişkisine Genel Bir Bakış 
Abbasôğulları, Emevîlerin yıkılışına kadar Haşimoğullarının iki etkin ailesi 

olarak Alioğullarıyla birlikte hareket etmişlerdi.74 Abbasî dâîleri, Haşimî karizmanın 

farkında oldukları için75 hareketlerinde “Haşimoğullarının” ya da “Ehl-i Beyt’in 

hakkı” gibi tüm aileyi kapsayan genel nitelikli sloganlar kullanıyorlardı. Hatta 

Abbasî devriminin çekirdeğini oluşturan olayların temeli, 66/685 yılında başlayan 

Muhtar es-Sakafî hareketi ve daha sonra, 127/744 yılında Hz. Ali’nin kardeşi 

Ca’fer’in torunu Abdullah b. Muaviye isyanına76 kadar dayanır. Abbasîler, bundan 

dolayı uzun süre Ali soyu adına çalışarak, kendi adlarını kullanma cesareti 

gösterememişlerdi.77 Alioğulları veya Haşimî kabilesinin diğer üyelerinin başını 

çektiği bu isyanlar, Emevîlerin son dönemlerinde artarak nihayet, büyük oranda 

Keysanî-Şiî beklentiler üzerinde temellendirilmiş olan Abbasî devrimini 

gerçekleştirdiler.78 Fakat idareyi ele geçiren Abbasîler, iktidarı Alioğullarıyla 

paylaşmak istememiş,79 kısa bir süre sonra da onlara sırt çevirmişlerdi. Alioğulları, 

                                                           
72  Shaban, Islamic History: A New Interprtation 2, Cambridge 1976, 9; Sachedina, Islamic 

Messianism, 11. 
73  İsfahânî, Mekâtil, 212, 218. 
74  İbn Taktaka, Muhammed b. Ali b. Tabataba (709/1309), el-Fahrî fi’l-Adabi’s-Sultaniyyeti 

ve’d-Düveli’l-İslâmiyye, Dârü’s-Sadr, Beyrut ts., 164; Faruk Ömer, “Abbasîlerin Siyasî 
Emellerinin Tarihi Kökenleri” çev. Cem Zorlu, SÜİFD., Sayı: 13, Konya 2002, 193. 

75  Bkz. Nahide Bozkurt, Oluşum Sürecinde Abbasi İhtilali, Ankara 1999, 32, 38-40. 
76  Hareketlerin geniş değerlendirmesi için bkz. Hasan Onat, Emeviler Dönemi Şiî Hareketleri, 99-

114, 134-139. 
77  İsmail Hakkı Atçeken, Devlet Geleneği Açısından Hişam b. Abdülmelik, Ankara 2001, 133; 

Mehmet Ümit, Zeydiyye-Mu’tezile Etkileşimi ve Kâsım er-Ressî, Basılmamış Doktora Tezi, 
AÜSBE, Ankara 2003, 77. 

78  Shaban, Islamic History, 9; Sachedina, Islamic Messianism, 11. 
 Abbasî devletinin kuruluşu hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Nahide Bozkurt, Oluşum 

Sürecinde Abbasi İhtilali, Ankara 1999. 
79  Sıdık Korkmaz, Tarihi Süreç İçerisinde Sebeiyye, 80 



 44

bu andan itibaren Abbasîlerin de en azından önceki Emevîler kadar düşmanları 

olduklarını anlamaya başladılar. Şiî muhalefetinin yegâne odağı olarak kalan bu aile, 

Abbasî hilafetini de zamanın baskı ve adaletsizliğinin sembolü görerek80 onlarla sık 

sık silahlı mücadeleye giriştiler.81 

İlk Abbasî halifesi Ebu’l-Abbas Seffah (132-136/750-754), iktidarının ilk 

yıllarında, yönetimi Alioğullarının lehine çevirmek için hareket geçen Ebu Seleme 

el-Hallâl’la mücadele etmek zorunda kalmıştı.82 Ardından bir sonraki halife Ebu 

Ca’fer Mansur (136-158/754-775) döneminde benzer sebeplerden dolayı83 

Muhammed b. Abdullah en-Nefsü’z-Zekiyye isyan etti.84 

Abbasîlere karşı düzenlenen söz konusu isyanların başını çekenler, genelde 

Alioğullarının Hz. Hasan soyundan gelenlerdi. Muhammed Bakır ve Ca’fer Sadık’ı85 

liderleri olarak gören Alioğullarının Hüseynî kolunun büyük bölümü ise, isyan 

hareketlerinden uzak durarak Nefsü’z-Zekiyye86 benzeri ayaklanmalara destek 

vermemişlerdi.87 Bundan dolayı Halife Mansûr, Nefsü’z-Zekiyye’nin karşısına Ali b. 

                                                           
80  Sachedina, Islamic Messianism, 40. 
81  Vedat el-Kadı, “The Development of the Term Ghulat”, 302; Neşet Çağatay; “Fatımîler 

Devletinin Kuruluşu ve Akideleri”, AÜİFD, c. VII, 1958-59, 67; Mehmet Ümit, Zeydiyye-
Mu’tezile Etkileşimi ve Kâsım er-Ressî, 96-97. 

82  Bkz. Yakubî, Tarih, II, 352-353; Belâzurî, Ensâbu’l-Eşrâf, IV, 118, 203 vd. 
Halife Seffah, hilâfetin kendi hakları olduğunu iddia ederek Alioğulları ve taraftarlarının 
iktidar taleplerini reddetmişti. Seffah’ın bu görüşlerini dile getirdiği hutbe için bkz. Taberî, 
Tarîh, VII, 425-8. 

83  Muhammad Qasım Zaman, “The Nature of Muhammed al-Nafs al-zakiyya’s Mahdiship: A 
Study of Some Reports in Isbahanis Maqatil” Hamdard Islamicus, vol. XII, No:1, 1990 
Pakistan, 59; Osman Aydınlı, Mu’tezilî İmamet Düşüncesinde Farklılaşma Süreci, Ankara 
2003, 132-133. 

84  Mansur, Nefsü’z-Zekiyye’ye yazdığı mektupta benzer iddiaları dile getirerek, Hz. Abbas’ın 
amca olması sıfatıyla Hz. Peygamber’in mirasçısı olduğunu, kızı Hz. Fatma’nın soyundan 
olanların ise miras hakkına sahip olamayacağını iddia etmişti. Taberî, Tarîh, VII, 568 vd.; İbn 
Abdi Rabbih, el-Ikdu’l-Ferîd, V, 80 vd. 

 İsyanla ilgili bkz. Atalan, Şiiliğin Farklılaşma Sürecinde Ca’fer es-Sadık’ın Yeri, 162-170. 
85  Ca’fer es-Sâdık hakkında geniş bilgi için bkz., Mehmet Atalan, Mezhepler Tarihi Açısından 

Ca’fer es-Sâdık, AÜSBE., Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara 1998. 
86  Kaynaklar, Hüseyin oğullarının lideri olarak görülen Ca’fer Sadık’ın, Nefsü’z-Zekiyye 

isyanında tarafsız bir tavır takınmış olsa da, onun ölümünden büyük üzüntü duyduğundan 
bahsederler. Meselâ bkz. Taberî, Tarîh, VII, 540-541. 

87  Meselâ, Şam’daki Abbasi komutanlarından Bessam b. İbrahim, bir Hüseynî halifelik kurmak 
için Ca’fer Sâdık’a haber gönderip desteğini istemişti. Abbasîlerden korkan Sâdık, Bessam’ın 
hareketinin otoriteler tarafından bir hile olduğundan şüphelendi ve hemen Halife Mansur’a 
haber verdi. Halife Bessam’ı yakalayarak idam etti. Belâzurî (279/892), Ensâbu’l-Eşrâf, IV, 
225-226. 



 45

Hüseyin, Muhammed Bâkır ve Ca’fer Sadık gibi ileri gelen şahsiyetlerini emsal 

göstererek88 hilâfet talebinde bulunan Alioğullarına tepki göstermiştir. Bununla 

birlikte barışçı mizacına rağmen soy bakımından bir Alioğlu olması, Ca’fer Sadık’ın 

da Abbasîlerin gözünde potansiyel bir tehlike gibi görünmesine yol açmaktaydı.89

 Mansur’un ölümünden sonra halife olan Mehdî (158-169/775-785), 

muhtemelen Alioğlu isyanlarının önüne geçebilmek amacıyla onlara yakınlaşmaya 

çalışmıştır. Mehdî, uzlaşma siyaseti gereği Alioğulları ve taraftarlarının faaliyetlerini 

gözlemede desteklerini kazanmak için Zeydîlere yaklaştı.90 Alioğulları da dâhil diğer 

tüm tutukluların serbest bırakılmasını emretti.91 Tutuklular arasında, Medîne’den 

çağırtıp Bağdad’da hapsettiği Musa Kâzım (183/799) da vardı. Ancak Musa Kâzım, 

Halife Mehdî ve onun haleflerine karşı silahlı bir ayaklanmaya kalkışmayacağına söz 

vermesi üzerine 159/775 yılında serbest bırakılmıştır.92 Fakat daha sonra Halife Hadî 

(169-170/785-786), selefi döneminde Alioğullarına yapılan yardımları durdurarak 

onların tutuklanmalarını emretmiş,93 onun kısa süreli hilâfetinden sonra yerine gelen 

Harun Reşid de, Alioğullarına yönelik baskı politikasını devam ettirmiştir. 

Hicri II. asrın ikinci yarısında Musa Kâzım’a bağlı bazı Şiî alimlerin 

imametin nas ve vasıyyetle olduğunu iddia etmeleri, Abbasî iktidarının meşruiyet 

zeminine teorik planda zarar verebileceği endişesini doğurdu.94 Saltanat müessesinin 

şüphelerini tahrik edecek birtakım şeylerin bu şekilde başlamış olması,95 Harun 

                                                           
88  Taberî, Tarîh, VII, 569-70; Mehmet Ali Büyükkara, İmamet Mücadelesi ve Haşimoğulları, 

İstanbul 1999, 53-54. 
89  Faruk Ömer, “Some Aspects of the Abbasid-Huseynid Relations During the Early Abbasid 

Period”, 132-193 A. H./ 750-809 A. D., Arabica 1975, tome 22, Fascicule, 2, 175. 
 Yine bazı araştırmacılara göre Ca’fer Sadık, bu hareketi her ne kadar desteklememiş gözükse 

de, Hasanoğullarına yapılan kötü muamelelerden dolayı büyük rahatsızlık duymaktaydı. Bkz. 
Gülgûn Uyar, Ehl-i Beyt: İslâm Tarihinde Ali-Fatıma Evlâdı, İstanbul 2004, 173; Atalan, 
Şiiliğin Farklılaşma Sürecinde Ca’fer es-Sadık’ın Yeri, 162-170. 

90  Halife Mehdî, hapiste bulunan Yakub. Davud’u vezir yaparak, Zeydîlerin idari kademelerde 
görev almalarına müsaade etmiştir. Bkz. Taberî, Tarîh, VIII, 155-156. 

91  Yakubî, Tarihu’l-Yakubî, II, 394. 
92  Taberî, Tarîh, VIII, 177; Hatib el-Bağdadî, Tarihu Bağdad, XIII, 31; İbn Hallikân, Ebu’l-

Abbas Ahmed b. Muhammed (681/1282), Vefayatü’l-A’yân ve Enbau Ebnai’z-Zaman, thk. 
İhsan Abbas, Beyrut 1397/1977, V, 308-309. 

93  Yakubî, Tarihu’l-Yakubî, II, 374-3. 
94  Büyükkara, İmamet Mücadelesi ve Haşimoğulları, 79-80. 
95  Watt, İslam Düşüncesinin Teşekkül Devri, 199. 



 46

Reşid (170-193/786-809)’i bazı tedbirler almaya itti. Reşid, Musa Kâzım da dahil,96 

Şiî (Rafızî) oldukları gerekçesiyle bazı kişileri hapsetti. Hatta onun bir ara 

Alioğulları ve taraftarlarını öldürmeye bile karar verdiği söylenir.97 Ancak Reşid’in 

Alioğullarına yönelik yıldırma politikası onların hilâfet emellerine engel olamadı. 

Ahmed b. İsa b. Zeyd gibi Alioğlu liderleri, Şiîleri isyana tahrik etmeye devam 

ettiler.98 

Halife Me’mun (198-218/813-833) dönemine  gelindiğinde ise, 199/814 

yılında büyük bir Alioğlu ayaklanması patlak vermiştir. Ebu’s-Seraya ile ortaya 

çıkan ve Muhammed b. İbrahim b. Tabataba’nın (İbn Tabataba) imam ilan edildiği 

bu isyan, hızla yayılarak ülkenin büyük bölümünü etkisi altına almıştır. İsyanın 

bayraktarlığını yapanlar, Medîne’de Muhammed b. Süleyman b. Davud b. Hasan, 

Basra’da Ali b. Muhammed ve Zeyd b. Musa b. Ca’fer Sadık gibi kişilerdi. Yine aynı 

dönemde Yemen’de İbrahim b. Musa b. Ca’fer, Mekke ve Hicaz bölgesinde 

Muhammed b. Ca’fer Sadık vb. isyan etmişlerdi.99 Kûfe ve Basra’nın işgal edildiği, 

bir süreliğine de Yemen’i ellerinde tutabildikleri süre içerisinde, taraftarlarının büyük 

kısmı Zeydiyye mezhebinden olan Şiîler, İbn Tabataba’nın imamlığını ilan ederek 

yönetimini benimsemişlerdi.100 Durumun ciddiyetinin farkına varan Halife Me’mun, 

Alioğullarıyla barışmak101 veya onların, en azından Abbasîlere karşı isyana kalkışmış 

bir liderin safında fiilen yer almalarını önlemek amacıyla102 Ali er-Rıza’yı kendi 

                                                           
96  Yakubî, Tarihu’l-Yakubî, II, 414. 
 Musa Kâzım’ın, 128/746 veya 129/747 yılında Medine’de doğduğu rivayet edilir. Halife 

Mehdî onu Bağdat’a getirtip tekrar geri göndermiş Halife Reşid dönemine kadar orada 
yaşamıştır. Daha sonra Harun onu kendi yanında Bağdat’a getirerek 183/799 yılında ölümüne 
kadar orada hapiste tutmuştur. Hatib el-Bağdadî, Tarihu Bağdad, VIII, 27-32. 

97  Bkz. İsfahanî, Kitabu’l-Eğanî, V, 407, 225. 
 Harun Reşîd, tutuklama kampanyasını daha da genişleterek ileri gelen Mu’tezilî alimleri de 

hapse atmıştır. Bkz. Malatî, Ebu’l-Hüseyin Muhammed b. Ahmed (377/987) Kitabu’t-tenbîh 
ve’r-red alâ ehli’l-ehva ve’l-bid’a, thk. Muhammed Zahid b. el-Hasan el-Kevseri, Kahire 
1413/1993, 38. 

98  Bkz. Yakubî, Tarihu’l-Yakubî, II, 423. 
99  Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 26. 
100  Ayrıntılı bilgi için bkz. Yakubî, Tarihu’l-Yakubî, II, 445-448, 455; S. Khuda Bakhsh, Politics 

in Islam, Sh.Muhammad Ashraf, Lahore 1954, 93-95. 
101  Robert Mantran, İslamın Yayılış Tarihi (VII-XI. Yüzyıllar), çev. İsmet Kayaoğlu, Ankara 1981, 

123. 
102  Watt, İslam Düşüncesinin Teşekkül Devri, 218-19; Saiyid Athar Abbas Rizvi, A Socia-

Intellectual History of the Isnâ’Ashari Shi’is in India, vol. I., Australia 1986, 61; Nahide 



 47

halefi yapmak istemişti. 201/816 yılında,  Ali b. Musa b. Ca’fer’i Medîne’den 

Merv’e çağırtıp veliaht tayin etti. Siyah elbiselerin çıkartılıp yerine Alioğullarının 

sembolü olan yeşil elbiselerin giyilmesini emretti.103 Fakat Ali er-Rıza (203/818-

19)’nın kısa bir süre sonra ölmesi üzerine, kızı Ümmü’l-Fazl’ı Ali er-Rıza’nın oğlu 

Muhammed Cevad’la evlendirdi.104 Me’mun, 212/827 yılında bir adım daha atarak 

Hz. Ali’nin diğer sahabilerden daha faziletli olduğunu ilân etti.105 Ancak onun 

Alioğullarına yönelik söz konusu uzlaşma gayretleri, bazı olumlu sonuçlar vermekle 

birlikte106 kendilerine yönelik isyan hareketlerinin önünün alınmasında yeterli 

olmamıştır. Alioğullarının faaliyetlerinin tekrar artması üzerine Halife Mu’tasım, 

hakkında tahkikat yaptırmak için isyanın lideri Muhammed b. el-Kasım et-Talgân’ı 

çağırtmak zorunda kalmıştı. et-Talgân, Mu’tasım’ın bu kararını duyunca 219/834 

yılında Kûfe’den Horasan’a kaçtı.107 Olayların daha fazla genişlemesine engel olmak 

amacıyla olsa gerektir, Muhammed Cevad (220/835) da hanımı Ümmu’l-Fazl’la 

birlikte Medine’den Bağdad’a getirtilerek ölmüne kadar orada tutulmuşlardır.108 

Halife Mutasım’ın güçlü bir yönetim oluşturma amacıyla yanına Türkleri 

alarak 220/835 yılında Samerra’ya taşınması,109 Alioğulları açısından da yeni bir 

dönemin başlangıcı olmuştur. Onlar, özellikle Halife Vasık (227-232/842-847) 

döneminde Samerra’da bir araya toplanarak Mekke, Medine ve diğer bölgelerde 

yaşayan diğer Alioğulları da dahil, kendilerine erzak yardımında bulunulmuştur.110 

                                                                                                                                                                     
Bozkurt, Halife Me’mun Dönemi ve İslâm Kültür Tarihindeki Yeri, Basılmamış Doktora Tezi, 
AÜSBE., Ankara 1991, 55. 

103  Halife b. Hayyât el-Leysî el-Usfurî (240/854-855), Tarihu Halife b. Hayyât, Türkçe çev. 
Abdulhalik Bakır, Ankara 2001, 561; Yakubî, Tarihu’l-Yakubî, II, 448; İbn Abd Rabbih, 
İkdü’l-Ferid, V, 98; Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 27-28. 

104  Yakubî, Tarihu’l-Yakubî, II, 454; Taberî, Tarîh, VIII, 566. 
105  Taberî, Tarîh, VIII, 619. 
106  Muharrem Akoğlu, Mihne Sürecinde Mu’tezile, İstanbul 2006, 202. 
107  Etrafında birçok Zeydî toplanmış olan Muhammed b. el-Kasım, yakalanacağını anlayınca 

Talikan’dan Nisabur’a gitmiş, Abdullah b. Tahir tarafından yakalanarak Mu’tasım’a teslim 
edilmiştir. Fakat 219/834 yılında hapisten kaçmıştır. Yakubî, Tarihu’l-Yakubî, II, 471-472; 
Taberî, Tarîh, IX, 7-8; Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 52-53. 

108  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 76; Mes’udî, Ebu’l-Hasan Ali b. Hüseyin el-Hudhalî el-Bağdadi 
(346/957-958), Isbâtü’l-Vasıyyeti li’l-İmam Ali b. Ebi Talib, Beyrut 1409/1988, 241-242. 

109  Ebu Hanife Ahmed b. Davud ed-Dineverî (282/895), Ahbaru’t-Tıval, thk. Abd’l-Munim Amir, 
401; Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 53. 

110  Yakubî, Tarihu’l-Yakubî, II, 483; Ebu’l-Ferec İsfahanî (356/966), Mekâtîlü’t-Talibiyyin, thk. 
Seyyid Ahmed Sakar, Beyrut ts., 476. 



 48

Fakat Vasık’ın ölümü üzerine halife olan Mütevekkil (232-247/847-861), selefinin 

ılımlı siyasetine son vererek Alioğullarına karşı son derece düşmanca bir tavır 

takınmıştır. Rivayete göre Hz. Ali’yi sevdiği söylenenler kendisine bildirildiği zaman 

derhal mallarına el koyar ve öldürülmelerini emrederdi. Hatta Hz. Ali’ye olan 

sevgilerinden dolayı kendisinden önceki halifeler Me’mun, Mu’tasım ve Vasık’a son 

derece kızgındı.111 O, Hz. Ali taraftarı olduğu için şair Ali b. Cehm’i de Horasan’a 

sürmüş.112 

Mütevekkil’in bu düşmanca siyaseti Ali el-Hâdî’yi de kapsamaktaydı. Ali 

el-Hâdî (254/868), Mu’tasım ve Vasık’ın hilafetleri zamanında Medine’de sakin bir 

hayat sürmüştü. Mütevekkil’in halife olmasıyla birlikte durum değişti. Medine valisi 

Abdullah b. Muhammed, bir grup insanın Ali el-Hâdî’yi imam tanıdığını, dolayısıyla 

Medîne’de bulunmasının tehlike doğuracağını söyleyerek Mütevekkil’i uyardı. 

Halife, bunun üzerine 233/848 yılında113 onu Samerra’ya getirterek ev hapsinde 

tutmaya karar verdi.114 

Halife Mütevekkil, 236/850-851 yılına gelindiğinde çeşitli Şiî faaliyetlerden 

şüphelenmiş olmalı ki Hz. Hüseyin’in kabri ile etrafındaki tüm evlerin yıkılmasını 

emretti. Ayrıca kabir yıkıldıktan sonra buranın sürülmesini, üzerine ekin ekilip 

sulanmasını istemiş ve halkın buraya gidip gelmesini de yasaklamıştı.115 Bununla 

yetinmeyerek diğer bir tutuklama kampanyası daha başlatmıştı. 235/849-850 yılında 

Yahya b. Ömer el-Alevî komploculukla itham edilerek Bağdad’da el-Mutbak 

hapishanesine konmuştur.116 

Mütevekkil, aldığı bu önlemlerle Şiîlerin rejime yönelik tehditlere engel 

olmaya çalışmış fakat onların faaliyetlerine son vermede başarısız olmuştur.117 

Mes’udî’ye göre Mütevekkil, kendine karşı komplo amacı taşıyan, taraftarlarına ait 

                                                           
111  İbnü’l-Esîr, Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed Abdulkerim eş-Şeybanî (630/1232), İslam Tarihi 

(el-Kamil fi’t-Tarîh), çev. Ahmet Ağırakça ve arkadaşları, İstanbul 1985, VII, 53-54. 
112  Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 111. 
113  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 77. 
114  Yakubî, Tarihu’l-Yakubî, II, 484. 
115  Taberî, Tarîh, IX, 185; İsfahanî, Mekâtîl, 478; Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 135; İbnü’l-Esîr, 

el Kamil fi’t-Tarih, VII, 52-53. 
116  Taberî, Tarîh, IX, 182. 
117  Jassim M. Hussain, The Occultation of the Twelfth Imam, London 1982, 50-51. 



 49

mektup ve silahların bulunduğu gerekçesiyle Ali el-Hâdî’nin evini aratmış ancak 

herhangi bir kanıt bulunamaması üzerine onu serbest bırakmıştır.118 Buna rağmen el-

Hadî, vefatına kadar Samerra’daki zorunlu ikametine devam ettirilmiştir.119  

Bununla birlikte Ali el-Hâdî, aslında iddia edildiği kadar özel işkencelere 

maruz kalmamış ve muhtemelen belli bir ölçüde halifenin saygısını kazanmayı 

başarmıştı. Cenaze namazını da halifenin kardeşi Ebu Ahmed b. el-Mütevekkil 

kıldırmıştır.120 Şiî gelenekte ise Halife el-Mütevekkil, Ali taraftarlarına kinle 

muamele eden ve Ali el-Hâdî’nin meşhur olmasından son derece korkan bir kişi 

olarak geçer.121 

Mütevekkil, ayaklanması durumunda kendilerine bağlı olan Zeydiyye’nin 

peşlerinden gideceği endişesiyle Ahmed b. İsa ve Abdullah b. Musa gibi liderlerden 

çok çekinmekteydi.122 Bu yüzden Alioğullarını pasifsize etmeye yönelik daha uzun 

vadeli plânlar yaptığı anlaşılmaktadır. İsfahanî’ye göre Mütevekkil’in Alioğullarına 

karşı almış olduğu bu önlemler, Alioğullarının Mekke ve Medine’de şiddet yanlısı 

muamele görmelerine sebep olmuş ve onlar, diğer insanlardan tamamen kopartılarak 

temel yaşam koşullarından mahrum bırakılmıştır.123 

247/861-62 yılında Mütevekkil’in öldürülmesiyle kısa bir süre yerine geçen 

Muntasır (247-248/861-862), hilafetin siyasi tutumunu en azından Şîa veya 

Alioğulları lehine çevirerek,124 babasının Alioğulları karşıtı tedbirlerini kaldırtmış,125 

ellerinden alınan mallar tekrar kendilerine iade edilmiştir. Bu dönemde 
                                                           
118  Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 170. 
119  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 159. 
120  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 159. 
121  Henri Laoust, İslam’da Ayrılıkçı Görüşler, 128-129, 162. 
 Mes’udi tarafından aktarılan bir rivayet, Şiîliğin halife ve imam ilişkilerini temsil ediş şeklini 

aydınlatır: İmam Ali el-Hadi, Kum’lu taraftarlarına ait silahları saklamak ve iktidarı ele 
geçirmek istemekle suçlanır. Mütevekkil, Türk muhafızlarını evini aratmaya gönderirse de, 
evde şüpheli hiçbir şey bulunamaz. Abasına bürünen Ali el-Hadi, kum ve çakıl taşlarından 
oluşan bir yatak üzerinde namaz kılmaktadır. Bu kıyafet içerisinde bulunan el-Hadi, 
dalkavukları ile eğlenmekte olan Halife’ye götürülür. Kendisine uzatılan içki kadehini reddeder 
ve halife tarafından, içkili sofra ile ilgili şiiler söylemesi için sıkıştırıldığında, bu dünyanın 
aldatıcı zevklerini yermeyi teşvik eden beyitler söyleyerek halifeyi ağlatır. Bkz. Mes’ûdî, 
Murucu’z-Zeheb, IV, 93-94. 

122  İsfahanî, Mekâtîl, 501. 
123  İsfahanî, Mekatîl, 479. 
124  İsfahanî, Mekatîl, 504; Melchert, Religious Policies of the Caliphs, 317, 330-331. 
125  Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 135; İsfahanî, Mekâtîl, 480; Sachedina, Islamic Messianism, 28. 



 50

Alioğullarından herhangi birinin öldürülmüş ya da hapsedilmiş olduğundan 

bahsedilmez. Şiîler, Mütevekkil döneminde yıktırılan Hz. Hüseyin’in kabrini yeniden 

inşa etmişlerdir.126 

Sonuç olarak, Emevîlerin yıkılışı ilk etapta Alioğulları için iktidarı ele 

geçirme yönünde büyük umutlar doğurmuştu. Ancak o ana kadar birlikte oldukları 

Abbâsîler, liderliği ele geçirmelerinden itibaren kendilerinin en ciddî rakipleri 

Alioğullarına karşı cephe almışlardı. Alioğullarının Emevîler döneminde uğramış 

oldukları baskı ve sindirme politikaları bu şekilde Abbâsîlerin kurulmasıyla birlikte 

aynen devam etmiştir. Beklentilerinin de boşa çıkmasıyla Alioğullarından bir kesimi 

tekrar isyan hareketlerine girişmiş, fakat sonuçta başarı sağlayamadıkları isyanlarının 

ardından bazı taraftarları, bir süre liderlerinin dönüşünü beklemeyi tercih etmişlerdir. 

2.2.2. Gaybeti İddia Edilen Bazı Kişiler 

2.2.2.1. Nefsü’z-Zekiyye 
Hâşimoğullarının Ebvâ’da kendisine beyat ettiği Muhammed b. Abdullah b. 

el-Hasan b. el-Hasan b. Ali b. Ebî Talib veya Nefsü’z-Zekiyye (145/762),127 Emevî 

iktidarına karşı bir ayaklanma emeli taşıyordu. Ancak Abbâsî Devletinin 

kurulmasıyla birlikte kısa zamanda gücünü yitirmiş ve kendisine bey’at edenler 

dağılmaya başlamıştır.128 Buna rağmen etrafında kalan az bir toplulukla Medine’de 

145/762 yılında kıyamı başlatmıştır. Mekke ve Yemen’i de ele geçirmekle birlikte 

birkaç ay sonra öldürülmüştür.129 Taraftarlarından bir kesim, bu yenilginin haberine 

dayanamadıkları için hayal kırıklığına uğramış ve uzun zamandan beri Mehdî olarak 

bekledikleri bu kişinin130 öldürüldüğüne bir türlü inanamamışlardı.131 Onlar, 

Nefsü’z-Zekiyye’nin Kâim ve el-İmam el-Mehdî olduğunu, ölmeyip Mekke yolu 

üzerindeki Hacer bölgesinde el-Alemiyye veya Tamiyye isimli dağda yaşadığını 

                                                           
126  İsfahanî, Mekâtîl, 479-480, 504. 
127  İsfahanî, Mekatîlü’t-Talibiyyîn, 219. 
128  İsfahanî, Mekâtîl, 220. 
129  Yakubî, Tarihu’l-Yakubî, II, 374-376; Taberî, Tarîh, VII, 609. 
130  Nefsü’z-Zekiyye, daha küçüklüğünden itibaren “Mehdî” diye anılmaktaydı. İsfahanî, 

Mekatîlü’t-Talibiyyîn, 207, 212. 
131  Bir rivayete göre, Muhammed b. Abdullah b. el-Hasan bir ara Medîne’de ortaya çıkınca halk 

“Mehdî Mehdî” diye ona karşı tezahüratta bulunmuştur. Taberî, Tarîh, VII, 529. 



 51

iddia etmişlerdi. Onlara göre Nefsü’z-Zekiyye, ortaya çıkacağı zamana kadar bu 

dağda yaşayacaktır. Çünkü Resulullah (sas) şöyle buyurmuştur: “el-Kâim el-

Mehdî'nin ismi benim ismimin, babasının ismi de benim babamın isminin 

aynıdır.”132 

Muhammed b. Abdullah en-Nefsü’z-Zekiyye (145/762) hareketi, batıl 

idareyi değiştirmek için güç kullanmayı ilke edinen ve Alioğulları içerisinde bazı 

şahsiyetler tarafından yürütülen bir dizi isyan zincirinin son halkasıydı.133 

Muhammed b. Abdullah’ın mağlubiyeti, bir taraftan Alioğullarının hilafet arzusunun 

sonunu getirirken,134 diğer taraftan da Şiîliğe karşı baskı siyasetinin başlangıç noktası 

oldu.135 

Sonuç olarak, Emevîler döneminin sonlarına doğru başlayan gaybet 

iddialarının, Alioğullarının beklentilerinin boşa çıkması nedeniyle Abbasîlerin 

kuruluşundan itibaren de devam ettiğini söyleyebiliriz. Abbasîler dönemiyle birlikte 

gündeme gelen en ciddi gaybet iddiası da Nefsu’z-Zekiyye hakkında olmuştur.  

Diğer taraftan bu tür iddiaların, siyasi faaliyet veya isyan hareketlerine uzak 

durmalarına rağmen Alioğullarının Hüseynî kolundan bazı lider şahıslar hakkında da 

gündeme geldiği ileri sürülmektedir. Fakat Belazurî ve Taberî gibi dönemin tarihçi 

yazarları, ilk etapta siyasî gibi gözükmediklerinden veya yaygınlık kazanmamış 

olmasından olsa gerektir, bu tür iddialara pek fazla yer vermemişlerdir. Bu yüzden 

konuyla ilgili aktaracağımız bilgiler, daha çok Mezhepler Tarihi kaynak eserlerine 

dayanmaktadır. Söz konusu kaynakların verdiği bilgilere göre, bu aileden hakkında 

gaybete girdiği iddia edilen şahıslardan en önemlilerinden biri de Ca’fer Sadık’tır. 

2.2.2.2. Ca’fer Sadık 
İktidara karşı ayaklanmalara sıcak bakmayan Hüseynî kolunun lideri Ca’fer 

Sadık (148/765), izlediği siyasal çizgiye uygun bir tavır sergileyerek Nefsü’z-

                                                           
132  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 53-54; Kadî Abdulcebbar, el-Muğni, XX/I, 184; Bağdadi, el-Fark, çev. 

Fığlalı, 27; İsferayani, et-Tabsir fi’d-Din, 36; Neşvanu’l-Himyerî, Ebu Said (573/1175), 
Huru’l-‘iyn, thk. Kemal Mustafa, Beyrut 1985, 208. 

133  Büyükkara, İmamet Mücadelesi ve Haşimoğulları, 32-33. 
134  Faruk Omar, “Some Aspects of the Abbasid-Huseynid Relations, 176. 
135  Henri Laoust, İslam’da Ayrılıkçı Görüşler, 81-82. 



 52

Zekiyye isyanına destek vermemişti.136 Sâdık’a göre Muhammed’in giriştiği hareket 

bir fitne unsuruydu.137 Ancak onun bu tavrı, etrafında toplanan Alioğullarının iktidar 

mücadelesinden vazgeçtiği anlamına gelmiyordu. İsyan hareketlerinden uzak 

durmaya çalışan bu kesim, iktidar umutlarını şartların uygun hale geleceği ileri bir 

tarihe ertelemeyi daha uygun görmüştü. Bu yüzden Ca’fer Sadık ve onun soyundan 

gelen her bir imamın ölümünün ardından bir kısım taraftarları onun gaybete girip bir 

süre sonra kıyam edecek Kâim olduğunu iddia etmişlerdi. 

Şiî mezhepleriyle ilgili kaynak eserler, Kûfeli Şiîlerin birbirleriyle şiddetli 

mücadelelere giren pek çok gruba bölündüklerini söylerler.138 Ca’fer’in, oğlu 

İsmail’in ölümünden hemen sonra vuku bulan vefatı, Şiî fırkaların yeniden gruplara 

ayrılmasının başlangıç noktası oldu. Zeydiyye’nin ileri gelenlerinden Harun b. Sa’d 

el-İclî onların bu durumunu şu şekilde mısralara dökmüştü: 

“Görmedin mi Rafızîlerin parçalandığını, 

Hepsi de Ca’fer hakkında kötü söylediler. 

Bir grup Ca’fer imamdır dedi. 

Onlardan diğer bir grup da ona ‘mutahhar bir peygamberdir dediler.”139 

Mezhepler tarihi kaynak eserleri, söz konusu fırkaların, ana hatlarıyla 

uyuşan genel bir şemasını verirler. Buna göre bir grup, Ca’fer b. Muhammed’in 

ölmeyip diri olduğunu, ortaya çıkıp insanların başına geçmeden ölmeyeceğini iddia 

etmişti. Çünkü Ca’fer Sadık, Hz. Peygamber’in müjdelediği Mehdî ve Âl-i 

Muhammed’in Kâim’idir. Bunlar, reisleri Basralı İbn Navus’a nisbetle Navusiyye 

diye isimlendirilmişlerdir. Ca’fer’in şöyle söylediğini iddia ederler: "Benim başımın 

dağdan üzerinize yuvarlanıp düştüğünü görseniz bile inanmayın. Ben sizin 

efendinizim; birisi gelip size benim hasta olduğumu, sonra öldüğümü daha sonra 

beni yıkayıp kefenleyip defnettiğini söylerse de sakın inanmayın. Ben sizin 

efendinizim, kılıç bendedir." Bu grup daha sonra farklı görüşlere bağlanarak zamanla 

                                                           
136  İbn Taktaka, el-Fahrî, 164-165. 
 Ca’fer  es-Sadık’ın iktidara karşı tavrı hakkında geniş bilgi için bkz., Atalan, Şiîliğin Farklışma 

Sürecinde Ca’fer es-Sâdık’ın Yeri, 97-100. 
137  İsfahanî, Mekâtil, 220; Büyükkara, İmamet Mücadelesi ve Haşimoğulları, 32-33. 
138  Bkz. Nevbahtî, Fırak, 57-66; Kummî, Kitabu’l-Makalât ve’l-Fırak, 79-88. 
139  İbn Kuteybe, Te’vilü Muhtelifi’l-Hadis, 151. 



 53

yok olmuştur.140 

2.2.2.3. Muhammed b. İsmail b. Ca’fer 
Ca’fer Sadık (148/765)’ın vefatı sonucu ortaya çıkan gruplardan biri de, 

Ca’fer b. Muhammed'den sonra Muhammed b. İsmail b. Ca’fer'in imametini iddia 

etmişti. Bunlar, İsmail'in, babasının sağlığında imam tayin edildiğini ileri 
                                                           
140  Naşi el-Ekber, Mesailü’l-İmame, 46-47; Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 57; Ebû Hatim er-Razî, 

Ahmed b. Hamdan  (322/933 veya 324/936), Kitâbü'z-Zîne fî Kelimâti'l-İslamiyye,  thk. 
Abdullah Selam es-Samerrâî, Bağdat 1988, 286; Eş’arî, Makalât, I, 100; İsferayani, et-Tabsir 
fi’d-Din, 39. 

 Aralarında Zürare b. A’yan’ın da bulunduğu diğer bir fırka da, Ca’fer’den sonra imamın 
Abdullah b. Ca’fer olduğunu iddia etmişti. Kadî Abdulcebbar, el-Muğni, XX/II, 180. Onlara 
göre Abdullah, Ca’fer Sadık’ın halefi olarak en büyük evladıydı. Abdullah b. Ca’fer’in Eftah 
diye bilinmesinden dolayı bunlara Fethiyye ismi verilmiştir. Naşi el-Ekber, Mesailü’l-İmame, 
46-47; Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 65. Abdullah, babasından sonra yetmiş gün yaşayarak ölmüş, 
ardında da bir oğul bırakmamıştı. Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 288. III/IX. yüzyıl 
içerisinde Benu Feddal gibi bu şehrin pek çok ünlü hadisçisi Fethiyye’dendi. Bunlardan biri 
olan Benu Teymullah’ın müvekkili el-Hasan b. Ali b. Faddal (220/835 veya 224/839), Musa 
Kâzım’dan rivayet eden büyük bir ravi idi. Necaşî, Ricâl, 34-36; Ebu Ca’fer Muhammed b. 
Hasan et-Tûsî (460/1067), Ricalü’t-Tûsî, İntişaratü’l-Haydariyye, Necef 1381, 354. Onun, 
ölüm döşeğindeyken Abdullah el-Eftah’ın imametini reddettiği iddia edilse de bu durum Fethî 
bir hadisçi ve yazar olan oğlu Ahmed (260/874) tarafından tekzip edilmiştir. Necaşî, Ricâl, 80-
81 Hasan’ın en genç oğlu Ali, İsna’aşerî Necaşî tarafından “bizim Kûfe’deki arkadaşlarımızın 
hukuk danışmanı, liderleri ve onların hadisteki uzmanı” olarak tanımlanmıştır. Buna rağmen o, 
Abdullah el-Eftah’ın imametini doğrulamak için Kitabu Isbati’l-İmameti Abdullah adında kitap 
yazan bir Fethî idi. Necaşî, Ricâl, 258-259; Madelung, “Shi’ism: The Imâmiyya and the 
Zaydiyya”, Religious Trends, 80. 

 Onların Fethiyye diye isimlendirilmesinin sebebi, bir rivayete göre, Abdullah'ın başının veya 
ayaklarının büyük olmasından dolayıdır. Başka bir rivayete göre ise, reislerinin Kûfeli 
Abdullah b. Fetîh olması nedeniyle bu ismi almışlardır. Şiî alim ve fakihlerin hepsi, bu fırkayı 
desteklemişler; Abdullah b. Ca’fer'in ve ondan sonra da çocuklarının imametinden şüphe 
etmemişlerdir. Abdullah öldüğünde geride erkek evlat bırakmadığı için taraftarlarından birkaç 
kişi hariç Abdullah'ın imametinden vazgeçip Musa b. Ca’fer'in imam olduğunu kabul 
etmişlerdir. Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 65-66. İleride İmâmiyye’ye karşı en fazla direnecek olan 
bu grup, 4/10. asrın başlarında taraftarlarını kaybederek İmâmiyye içerisinde asimile olmuştur. 
Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 288. 
Diğer bir grup ise, Ca’fer’den sonra İsmail’in imam olduğunu iddia etmiştir. Çünkü onlara göre 
vasiyyet, babası hayatta iken İsmail içindi. Bunlar, Ebu’l-Hattab’ın arkadaşları olan 
Hattabiyye’dir. 

 Başka bir grup, Ca’fer’den sonra Musa’nın imam olduğunu iddia etmiş olan Vakıfa’dır. 
 Ca’fer’in oğlu Muhammed b. İsmail’in imametini iddia edenler ise onun ölümünden sonra iki 

gruba bölündüler; Bir fırka, imamın Muhammed b. Ca’fer olduğunu söylemiş ve bunlara, 
reisleri Yahya b. eş-Şümeyt'e nisbetle “Şumeytiyye” denmiştir. Diğeri de, Ca’fer’in halefi 
olarak en büyük oğlu Abdullah’ın imam olduğunu iddia etmişti. Abdullah’ın, babasından bir 
kaç ay sonra ölümü üzerine taraftarları fikir değiştirerek Musa b. Ca’fer’in imam ve aynı 
zamanda Abdullah b. Ca’fer’in vasısi olduğunu ileri sürdüler. Naşi el-Ekber, Mesailü’l-İmame, 
46-47; Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 65. Bu konu, belki de kendi çapında önemsizdi; fakat bir usul 
meselesi doğurdu. Eğer Ca’fer’den sonra yerine önce el-Eftâh sonra da Musa geçmişse bu, 
Hasan ve Hüseyin’in istisnaî durumu hariç, kardeşin istiflah edilebileceği anlamına 
gelmektedir. 202-3/818’de Ali er-Rıza da ya kardeşi Ahmed veya oğlu Muhammed el-Cevad 
tarafından istihlaf edilmiş olabilirdi. Nitekim tatbikat, her iki duruma da uygundu. Watt, İslam 
Düşüncesinin Teşekkül Devri, 200. 



 54

sürüyorlardı. Onlara göre, İsmail babasının sağlığında ölünce Ca’fer Sadık, 

Muhammed b. İsmail'i imam tayin etmişti. İmamet, Hasan ve Hüseyin'den sonra, bir 

kardeşten diğerine intikal edemeyeceğinden dolayı onun hakkıydı.141 

Muhammed b. İsmail b. Ca'fer'in ölümünün ardından aşırı taraftarları 

arasında büyük görüş ayrılıkları doğmuştur. Onlardan bazıları, Ca'fer b. 

Muhammed'in ruhunun Ebu'l-Hattâb'a geçtiğini, Ebu'l-Hattâb'ın gaybete girmesinden 

sonra da Muhammed b. İsmail b. Ca’fer'e hulûl ettiğini ileri sürdüler. Bu görüş 

sahipleri, imametin Muhammed b. İsmail'in evladına geçtiğini kabul ettiler. 

Aralarından bazıları ise Muhammed b. İsmail'in ölmediğini, Rum ülkelerinde 

yaşamaya devam ettiğini ve el-Mehdî el-Kâim olduğunu iddia ettiler.142 Buna delil 

olarak da “imamların yedincisi onların Kâim’idir, Muhammed de yedinci imamdır” 

şeklinde bir rivayet gündeme getirdiler.143 

2.2.2.4. Musa Kâzım 
Ca’fer Sadık (148/765)’ın ölümünün ardından Zürare b. A’yûn, Hişam b. 

Salim,144 Abdullah b. Ebî Ya’fûr, Ömer b. Yezid Biyyâ' es-Sabirî gibi seçkin 

taraftarları ile Muhammed b. Nu'man Ebî Ca’fer el-Ahvâl,145 Ubeyd b. Zürâre, 

Cumeyl b. Derrâc, Ebân b. Tagleb, Hişam b. el-Hakem146 ve benzeri tanınmış Şiî 

fakîh ve kelâmcılar, Musa Kâzım (183/799)'ın imamlığını kabul etmişlerdi.147 Ancak 

Musa el-Kâzım’ın 183/799 yılında Bağdad’da bir hapishanede ölümü,148 Şiîliği yeni 

bir eğilime yöneltmiştir. Taraftarları onun vefatının ardından birçok fırkaya 

bölünmüşse de bu durum, ileride önemli sorunlara yol açacak iki ana grubun 

                                                           
141  Bu görüşte olanlar, reisleri İsmail b. Ca’fer'in mevlası el-Mübarek'in ismine nisbetle el-

Mubârekiyye diye isimlendirilmişlerdir. Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 58. 
142  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 62. 
143  Kadî Abdulcebbar, el-Muğni, XX/II, 180. 
144  Ca’fer Sadık’ın ashabından olan Hişam b. Salim, daha sonra Musa b. Ca’fer’in taraftarı 

olmuştur. Berkî, Ricâl, 34, 48. 
145  Şiîler tarafından “Müminü't Tâk”, Şiî olmayan yazarlar tarafından da “Şeytanü’t-Tâk” diye 

anılır. Meselâ bkz. İbn Abd Rabbih, İkdü’l-Ferid, IV, 44. 
146  Ca’fer Sadık’ın ashabından olan Hişam b. el-Hakem daha sonra Musa b. Ca’fer’in taraftarı 

olmuştur. Berkî, Ricâl, 48. Ölüm yeri ve tarihiyle ilgili, 179/795’de Kufe’de ve 199/814’te 
Bağdad’da vefat ettiği gibi farklı bilgiler verilir. Bkz. Keşşî, Ricâl, 256; Necaşî, Ricâl, 433; 
Tûsî, Fihrist, 175. 

147  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 66. 
148  Yakubî, Tarihu’l-Yakubî, II, 414. 



 55

doğmasına neden olmuştur. Bunlar, Musa el-Kâzım’ın ölümünü kabul eden ve onun 

yerine İsna’aşeriyye’nin sekizinci imamı Ali er-Rıza (203/818)’yı halefi olarak 

seçtiğini savunan Kat’iyye ile, çeşitli yorumlamalar altında onun vefatı gerçeğini 

kabul etmeyen veya bu konuda şüphe duyan Vakıfa’dır.149 

İmameti Musa b. Ca’fer’de durdurdukları ve ondan sonra hiç kimsenin 

imamlığını kabul etmediklerinden dolayı Vakıfa veya Memtûre diye nitelendirilen bu 

kesim, Ca’fer b. Muhammed’in, imameti nas yoluyla oğlu Musa b. Ca’fer’e 

devrettiğini iddia etmişti. Onlara göre Musa b. Ca’fer ölmemişti. Yeryüzünün Doğu 

ve Batısına sahip olana kadar da ölmeyecekti. O, zulümle dolmuş yeryüzünü adalete 

kavuşturacak Kâim’di.150 Onun Halife Harun Reşid’in evine girerek oradan bir daha 

çıkmadığını bundan dolayı da ölümünden şüphe ettiklerini ileri sürdüler. Bu andan 

itibaren Musa’nın imametini beklemeye başladılar ve kesin bir delil olmadıkça 

ölümüne karar vermeyeceklerini söylediler.151 

İsna’aşeriyye tarafından dile getirilen bir rivayete göre Kâzım’ın ölümünün 

inkâr edilmesinin sebebi, Mısır’da Osman b. İsa er-Revasî, Kûfe’de Ziyad b. Mervan 

el-Kindî, Ali b. Hamza el-Batainî, Hayyan ve es-Serrâc gibi onun birkaç 
                                                           
149  Diğer bir grup, Musa Kâzım’ın kesin öldüğüne kanaat getirerek ondan sonra Ali b. Musa er-

Rıza’nın imam olduğunu söylemiştir. Musa’nın ölümüne kesin olarak inandıklarından dolayı 
bunlara da Kat’iyye denmiştir. Naşi el-Ekber, Mesailü’l-İmame, 47-48; Şehristani, Ebu’l-Feth 
Muhammed b. Abdülkerim (548/1153), el-Milel ve’n-Nihal, thk. Ahmed Fevzi Muhammed, 
Beyrut 1413/1992, 170. Onlara göre Harun Reşid, Musa b. Ca’fer’i Medîne’den Bağdad’a 
getirterek İsa b. Ebi Ca’fer’in yanında, sonra da Bağdad’a döndürerek Sindî (b. Şahik)in 
yanında hapsetmiştir. Yahya b. Halid b. Bermek de onu zehirleyerek öldürmüştür. Bu şekilde 
onun ölümüne kesin bir kanaat getirmelerinden dolayı Kat’iyye diye isimlendirilmişlerdir. 
Kat'iyye fırkası, imamet konusunda herhangi bir şüpheye düşmedi; ilk inançları üzere devam 
ettiler. Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 67; Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 290-291; Şehristani, el-
Milel, 168-169. Diğer bir grup ise, onun ölümü konusunda şüpheye düşerek, Musa Kâzım’ın 
diri veya ölü olduğuna karar verememişlerdi. Eş’arî, Makalât, I, 103-104. Bu şüphe bir zaman 
devam ettikten sonra çoğu onun ölümüne kanaat getirerek Ali b. Musa’nın imametini 
benimsemişti. Naşi el-Ekber, Mesailü’l-İmame, 47-48. 

150  Naşi el-Ekber, Mesailü’l-İmame, 47-48; Eş’arî, Makalât, I, 103-104; Şehristani, el-Milel, 170; 
Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 68. 

 Ali b. Musa'nın imametini iddia eden bazı muhalifleri, el-Vakıfa'yı "el-Memture" diye 
isimlendirdiler ve genellikle bu isimle tanındılar. Onların el-Memture diye adlandırılmalarının 
sebebi, Ali b. İsmail el-Meysemî ile Yunus b. Abdurrahman arasındaki tartışmada, aralarındaki 
münakaşanın büyümesi üzerine; Ali b. İsmail’in, Yunus’a, "siz yağmur altında ıslanmış 
köpekten başka bir şey değilsiniz" demesidir. Eş’arî, Makalât, I, 103-104; Bağdadi, el-Fark, 
48-49. O, bu sözüyle, siz leşlerden daha pis kokuyorsunuz; çünkü bu köpekler yağmurda 
ıslandığı zaman daha kötü kokar" demek istiyordu. Bundan dolayı “Memture” ismi zamanla 
onların lâkabı haline geldi. Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 68-69. 

151  Bağdadi, el-Fark, 48-49; İsferayani, et-Tabsir fi’d-Din, 39; Fahreddin Razî (606/1210), 
İtikadatü’l-Fıraku’l-Müslimin ve’l-Müşrikin, Beyrut 1986, 66; Şehristani, el-Milel, 170. 



 56

temsilcisinin ellerinde Musa Kâzım’a ait bol miktarda (yüz bin dinardan daha fazla) 

paranın olmasıydı.152 Şahsi menfaatleri için kullandıkları paranın tekrar geri 

dönmesine engel olmak amacıyla onun ölümünü inkâr etmişler ve doğal olarak oğlu 

Ali er-Rıza’nın imametini de reddetmişlerdi. 

Musa Kâzım’ın imametinde ittifak ederek ondan sonra Ali b. Musa’nın 

imametini inkâr eden bu grubun, görüşlerini desteklemek için birtakım rivayetler 

gündeme getirdikleri görülmektedir. Onlara göre İmam Ca’fer, “Kâim’in ismi 

Tevrat’ın sahibinin ismidir” ve “yedinciniz Kâiminizdir” şeklindeki ifadeleriyle 

Musa’yı işaret etmişti. Onun diri olup ölmediğini iddia etmek için de yine Ca’fer 

Sadık’ın şöyle dediğini rivayet ettiler: “Onun başının dağdan size doğru geldiğini 

görseniz bile onun Kâim olduğuna inanmayın.” Bazıları ise, Musa’nın ölmüş 

olmakla birlikte, tekrar dönüp kıyam edene kadar bir başkasının imam olamayacağını 

söylediler.153  

Vakıfa ve Kat’iyye tartışması, muhtemelen Musa Kâzım (183/799)’ın 

ölümünden sonraki on yıl zarfında meydana gelmiştir.154 Vakıfîlerin Musa 

Kâzım’dan sonra imam olmadığı yönündeki ısrarları, er-Rıza’nın imametini ve bu 

bağlamda, 201/816 yılında Halife Me’mun (218/833) tarafından veliaht tayin 

edilmesini reddetmelerine işaret etmektedir.155 III/IX. Asır Kûfeli Şiî hadisçilerin 

büyük bir kısmı bunlara mensuptu.156 Aralarından en önemlisi et-Tatarî’dir.157 Çünkü 

Ebu Sehl en-Nevbahtî (311/923-24) tarafından, Vakıfa’nın görüşlerini reddetmek 

amacıyla onun şahsına reddiye yazılmıştır.158 Aralarında Benu Semâa, yani 

Muhammed b. Semâa b. Musa ve onun oğulları Hasan (263/877), İbrahim, Ca’fer ve 

                                                           
152  Tûsî, Ebu Ca’fer Muhammed b. Hasan (460/1067), Kitabu’l-Gaybe, thk. İbadullah Tahrani ve 

Ali Ahmet Nasıh, Kum 1417, 352. 
153  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 67-68; Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 289-290. 
154  Krş. Watt, İslam Düşüncesinin Teşekkül Devri, 200-201. 
155  Montgomery Watt, “Sidelights on Early Imamite Doctrine”, Studia Islamica. 3.(1970)  

PP287.98, 296. 
156  Wilferd Madelung, “Shi’ism: The Imâmiyya and the Zaydiyya”, Religious Trends  in Early 

Islamic Iran, Columbia Lectures on Iranian Studies Edited by Ehsan Yarshater, Number.4,  
Bibliotheca Persica 1988, 80-81. 

157  Tûsî, Ricâl, 341. 
158  İbn Nedim, Fihrist, 225; Watt, “Sidelights on Early Imamite Doctrine”, 295-296. 



 57

torunu Muallâ b. el-Hasan159gibi diğer meşhur isimler de vardır. 

Musa Kâzım’dan sonra Ali er-Rıza’nın imametini benimseyen Kat’iyye ise, 

hak devletin kurulmasını gelecek bir zamana erteleyen taraftarları tarafından 

yönlendirilmişti. Vakıfiyye-Kat’iyye tartışması, kurulacak bir Alioğlu yönetiminin 

ertelenmesindeki Şiîlerin sabırsızlığı ve bu mücadeleye karışan kişilerin liderlik 

konusundaki tutumlarını da yansıtır.160 

Yukarıda aktarılanlardan da anlaşılacağı üzere, Musa Kâzım’ın ölümü 

sonrası yaşanan tartışmaların konumuz açısından ayrı bir önemi vardır. Çünkü onun 

ölümünü inkâr eden Vakıfîlerin “Kitab el-Gaybe” gibi gaybet üzerine yazmış 

oldukları eserler, gaib mehdînin dönmesi ile ilgili gelenekle tanışılması bakımından 

büyük önem arz etmektedir.161 Diğer taraftan, Ca’fer Sadık ve daha sonra Musa 

Kâzım çizgisindeki Şiîler arasında, sonraki bazı imamlarının ölümlerinin ardından 

onların gaybetlerini iddia edenlerden de söz edilmektedir. Ancak konumuz açısından 

fazla bir öneme sahip olmadığına inandığımız bu iddiaların tümüne yer vermeyi 

gerekli görmüyoruz. Onikinci İmam’ın gaybetinin hemen öncesinde meydana gelen 

ve çeşitli Şiî grupların katılmış olduğu Yahya b. Ömer isyanı ise üzerinde durulmaya 

değer unsurlar taşımaktadır. 

2.2.2.5. Yahya b. Ömer 
Gerek Musa Kâzım sonrası ihtilâflar neticesinde oluşan Vakıfîler, gerekse 

daha önce Ca’fer Sadık’ın gaybetini ileri sürenler, iddialarını temellendirmek için 

Hz. Peygamber ve imamlarına atfettikleri birçok rivayet uydurmuşlardı. Bu 

haberlerin zamanla toplum hafızasında yer etmeye başlaması, söz konusu rivayetlerin 

dönemin Şiî hadisçileri tarafından kayda geçirilmesiyle sonuçlanmıştır. Bu durum, 

Kâim’in yakın bir gelecekte ortaya çıkmasını beklemeleri yönünde Şiîlere büyük 

cesaret vermişti. 250/864’te patlak veren Alioğlu isyanı, Kâim Mehdî’nin ortaya 

                                                           
159  Necaşî, Ricâl, 40, 329; Tûsî, Ricâl, 334, 335; Tûsî, Fihrist, Mektebetü’l-Murtazaviyye, Necef 

ts., 51-52. 
160  Krş. Abdulaziz Abdusselam Sachedina, The Just Ruler (al-Sultan al-Adil) in The Shi’ite Islam, 

Oxford University Press, New York 1988, 54. 
161  Arjomand, The Crısıs of the Imamete, 494; Mehmet Ali Büyükkara, “The Schism in the Party 

of Musa al-Kazım and the Emergence of the Waqıfa”, Journal of Islamic Studis, Vol.XLVII, 
Brill, Leiden 2000, 86. 



 58

çıkmasıyla ilgili beklentilerin yoğun olduğu ve bu rivayetlerin kendisine 

yakıştırıldığı en önemli hareketlerden biridir. 

Yahya b. Ömer b. Hüseyin b. Zeyd b. Ali b. Hüseyin b. Ali b. Ebi Talib, 

İslam devletinin muhtelif yerlerinde birçok kimseyi etrafına toplamış olduğundan 

yakalanarak 235/849-850 yılında el-Mütevekkil’in huzuruna getirilmişti. Halife onu 

hapsederek ağır işkencelere tabi tutmuştur.162 Serbest bırakıldıktan sonra, 250/864 

yılında Kûfe’de tekrar isyan etmiş ve etrafında birçok insan toplamıştı.163 Şehir 

hapishanesinin kapılarını açtırarak tüm mahkumları salıvermiştir.164 Çevrede bulunan 

tüm Zeydîlerin etrafında toplandığı Yahya, ehl-i beyt’e itaate davetle Bağdad 

halkından kalabalık bir kitleyi de kendine biat ettirmiştir.165 

Birçok tarihçi tarafından, 250-51/864-65 yıllarında Kûfe, Taberistan, Rey, 

Kazvin, Mısır ve Hicaz bölgelerinde patlak veren Alioğlu isyanlarının sorumlusu ve 

lideri olarak gösterilen Yahya b. Ömer, Halife Müstaîn (248-252/862-866) 

dönemindeki son ayaklanmasında öldürülmüştür.166 Kesik başı da Hüseyin b. İsmail 

tarafından Bağdad’a götürülerek teşhir edilmiştir. Olay infiale sebep olmuş, biriken 

kalabalık bir kitle, ölümünü inkâr ederek “Yahya öldürülmemiştir” diye bağrışmaya 

başlamışlardı. Çocukların da aralarında bulunduğu bu kalabalık halk grubu gittikçe 

çoğalmış  ve hep birlikte, “o öldürülmemiştir ve kaçmamıştır, o kuyuya girmiştir” 

şeklinde tempo tutmuşlardı.167 

Ebu’l-Hasan el-Eş’arî, Yahya b. Ömer’in ölmemiş olduğunu, ortaya çıkıp 

onlara galip geleceğini iddia eden bu kişilerin Carûdiyye’den bir grup olduğunu 

söyler.168 Ancak bir Zeydî ayaklanma olduğu söylenen bu harekete diğer pek çok 

Şiî’nin de katılmış olduğu anlaşılmaktadır. İsyanın lideri Yahya b. Ömer’in, Ali el-

Hâdî’nin temsilcisi Ebu Haşim el-Ca’ferî’nin ölümünden son derece muzdarip 

                                                           
162  İbnü’l-Esir, el Kamil fi’t-Tarih, VII, 50. 
163  İsfahanî, Mekâtîl, 509. 
164  Yakubî, Tarihu’l-Yakubî, II, 497. 
165  Taberî, Tarîh, IX, 266-270; İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 111-112; İbn Kesir, 

İmadüddin Ebi’l-Feda İsmail b. Amr b. Kesir el-Kureyşî ed-Dımeşkî, el-Bidaye ve’n-Nihaye 
fi’t-Tarih, çev. Mehmet Keskin, İstanbul 1995, XI, 30. 

166  Yakubî, Tarihu’l-Yakubî, II, 497; Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 147-148. 
167  İsfahanî, Mekâtîl, 509. 
168  Eş’arî, Makalât, I, 141. 



 59

olması169 bu ihtimali daha da güçlendirmektedir. 

Yahya b. Ömer’in ölümüyle sonuçlanan bu isyan sonrasında onun gaybete 

girdiği şeklindeki iddiaların kitleler tarafından da dillendirilmesi, bu inancın toplum 

içerisinde önemli derecede yer ettiğini göstermektedir. İlk olarak Muhammed b. el-

Hanefiyye (71/690)’nin ölümünün ardından gündeme gelmeye başlayan gaybet 

düşüncesi, zaman içerisinde diğer iddialarla da geliştirilmiş ve 250/864’lü yıllara 

gelindiğinde ise Şiî toplumun bilincine yer etmiştir. İleride de görüleceği gibi bu 

durum, Hasan el-Askerî (260/874)’nin bir oğlu olup gaybete gittiği iddiasını ileri 

süren İmâmiyye açısından önemli avantajlar sağlamıştır. Zira İmâmîler, 

kendilerinden önce gündeme gelen gaybet rivayetlerini tamamen kendi bakış 

açılarına göre yorumlayarak kayda geçirmiş ve bu şekilde Onikinci İmam’ın 

gaybetinin doğrulanması yönünde Şiî toplumun bilincini kuşatmaya almışlardır. 

Gaybet rivayetlerinin ortalıkta dolaşmaya başlaması ve ardından da 

Onikinci İmam’ın gaybete gittiği iddiaları, Şîa’nın İsmailiyye kolu açısından da 

önemli fırsatlar doğurmuştur. Onlar, “gizlilik dönemi” denilen, Ca’fer es-Sadık 

(148/765)’ın ölümüyle oğlu İsmail’in imametini benimsemelerinin ardından Onikinci 

İmam’ın kaybolduğu şeklindeki İmâmî iddiaların gündeme geldiği döneme kadar 

görünür bir faaliyette bulunmamışlardı. Bu yüzden İsmailyye’nin gizlilik döneminin 

sona erişi ile Onikinci İmam’ın gaybeti iddialarının aynı tarihlerde oluşu dikkat 

çekicidir. Hasan el-Askerî (260/874)’nin vefatıyla imamsız kalan İmâmî topluluğu da 

yanlarına çekerek büyük bir ihtilali başlatmak isteyen İsmailîler için bu zaman tam 

bir fırsat anıydı. Yemen, Bayreyn ve Kuzey Afrika’daki İsmailî davetçileri, ilk olarak 

Beklenen Mehdînin yakında çıkacağını müjdelediler. Şahsı bilinmeyen birinin Mehdî 

olarak müjdelenmesiyle alt yapı hazırlanmaya başladı. İsmailî dâîler, hareketin ilk 

aşamasında beklenen Mehdînin adını açıklamamaya özellikle dikkat ettiler. İlk başarı 

Yemen’de kazanıldı. Çeşitli ülkelere salınan davetçiler hep aynı taktiği uyguladılar. 

Meşhur dâî Ebu Abdullah eş-Şiî’de, Mağrib’de kazandığı taraftarlarına, beklenen 

Mehdînin adını açıklamamaya dikkat ediyordu. Başlatılan hareket, 297/910 tarihinde 

belli bir seviyeye ulaşarak kökleşmeye  başlamıştı. Bu aşamada Ebu Abdullah eş-Şiî 

                                                           
169  Bkz. Taberî, Tarîh, IX, 270. 



 60

tarafından Mağrib’e çağrılan İmam Ubeydullah, soy zinciri Ca’fer es-Sadık’ın oğlu 

İsmail’e dayandırılarak Mehdî ilan edilmiştir. Bu şekilde Fatımî devleti de kurulmuş 

oldu.170 

 

                                                           
170  Ayrıntılı bilgi için bkz. İbnü’l-Esir, el-Kamil fi’t-Tarih, VIII, 29 vd.; Avni İlhan, Mehdîlik, 50-

51; Muhammed Gâlib et-Tavîl, Arap Alevîlerinin Tarihi, Nusayrîler, çev. İsmail Özdemir, 
İstanbul 2000, 159-160; Daftary, Ferhad, İsmaililer, 160-167; Bağlıoğlu, İnanç Esasları 
Açısından Dürzîlik, 45. 



 61

II. BÖLÜM 

ŞİA’DA GAYBETLE İLGİLİ GELİŞMELER 

1. Hasan el-Askerî Öncesi Siyasi Durum 

Müslümanlar arasında hicri birinci asrın sonlarından itibaren gündeme 

gelmeye başlayan ve nihayet İmâmiyye Şîasıyla bir inanç esası halini alan gaybet 

iddialarının, dönemin siyasal olaylarından bağımsız ele alınabilmesi mümkün 

değildir. Zira söz konusu iddiaların temel sebeplerinden birisi de, iktidarla muhalif 

gruplar arasındaki çatışma ve rekabete  dayanmaktadır. Bundan dolayı özellikle 

250/864 yılından itibaren meydana gelen birtakım siyasi gelişmelere değinmenin 

konumuz açısından yararlı olacağı kanaatindeyiz. 

1.1. 250/864 Yılında Patlak Veren Alioğlu İsyanları 

Alioğulları, Abbasî hilâfetinin kendilerine yönelik katı tutumlarından dolayı 

özellikle Mütevekkil’in hilafeti döneminde civar bölgelere dağılarak1 faaliyetlerini 

eyaletlere kaydırmışlardı. Gittikleri Kûfe, Taberistan, Rey, Kazvin, Mısır ve Hicaz 

bölgelerinde 250/864 yılından itibaren birçok ayaklanma başlattılar. Yahya b. Ömer 

liderliğinde patlak veren isyan bunların en önemlisiydi.  

İsyan, Yahya b. Ömer (250/864)’in ölümünün ardından daha da yayılmış, 

250/864 yılında ayaklanan Hasan b. Zeyd (270/884), Taberistan’da bir Zeydî devleti 

kurmayı başarmıştır. Yoğun mücadeleler sonucunda Cürcan’da da başarılar elde etti. 

İsyanın devamında Rey’de Muhammed b. Ca’fer b. el-Hasan ve Ahmed b. İsa el-

Alevi, Kazvinde Hasan b. İsmail el-Alevi, Mekke’de İsmail b. Yusuf, Kûfe’de ise 

Hüseyin b. Muhammed b. Hamza el-Alevi liderliğinde pek çok isyan patlak verdi. 

Hasan b. Zeyd 270/884 yılında ölünce, yerine geçen kardeşi Muhammed b. Zeyd, 

277/890 yılında Deylem’e girdi.2 

                                                           
1  İsfahanî, Mekâtîl, 490; Cristopher Melchert, “Religious Policies of the Caliphs From Al-

Mutawakkil to Al-Muqtadir”, A.H. 232-295/A.D. 847-908, İslamic Law and Society, vol. 3, 
No:3, 1996, 318. 

2  Yakubî, Tarihu’l-Yakubî, II, 498; Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 154; İsfahanî, Mekâtîl, 490; 
İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 139,140,141; İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-Nihaye, XI, 32, 



 62

Görünürde bir Zeydî ayaklanma olmasına rağmen Ali el-Hâdî taraftarı 

birçok Şiî’nin de bu isyanlara katılmış olduğu anlaşılmaktadır. Diğer taraftan 

Abbasîler, Taberistan’daki isyanın lideri Hasan b. Zeyd ile Muhammed b. Ali b. 

Halef el-Attar’ın yeğeni arasında karşılıklı yazışma fark etmişlerdi. Bu durum, 

yönetimi, Ali el-Hâdî taraftarlarının bu isyanlarla bağlantılarının olduğunu 

düşünmeye sevk etmiştir. Bunun üzerine  Halife Mu’tez, 252/866 yılında, 

Muhammed b. Ali b. Halef el-Attar ile, aralarında Ali el-Hâdî ve Hasan el-Askerî’nin 

taraftarlarından3 Ebu Haşim Davud b. Kasım el-Ca’feri gibilerin de bulunduğu 

Alioğullarından bir grubu Samerra’ya getirterek gözetim altına almıştır.4 

Abbasî iktidarının almış olduğu tüm bu önlemler Alioğulları hareketlerini 

engellemede başarılı olamamıştır. 255/869 yılında Kûfe’de İsa b. Ca’fer ile Ali b. 

Zeyd,5 256/870 ve daha sonra 259/872-873 yılında Mısır’da İbrahim b. Muhammed 

b. Yahya,6 256/869-870 yılında yine Kûfe’de Ali b. Zeyd el-Alevi  isyan etmişlerdi. 

Ali b. Zeyd el-Alevi şehre hakim olmuş ve halifenin buradaki görevlisini şehir dışı 

etmiştir.7 257/870-871 yılında, el-Hüseyin b. Zeyd el-Alevî de Cürcan’a hakim 

olmuştur.8 271/884-885 yılı içerisinde el-Hüseyin b. Ca’fer b. Musa b. Ca’fer 

Sadık’ın iki oğlu olan Muhammed ve Ali Medine’ye gelmişler ve orada bir grup 

insanı öldürerek diğerlerinin mallarına el koymuşlardı. Medine halkı Mescid-i 

Nebevî’de tam dört hafta Cuma ve cemaat namazlarını kılamamıştı.9 

Bu isyanlar, daha önceden Me’mun’un Alioğulları-Abbasoğulları paktını 

oluşturma gayreti gibi, Abbasî halifelerinin İmâmiyye’nin on ve on birinci 

imamlarıyla yakınlaşma zorunluluğunu doğurdu.10 Ali el-Hâdî (254/868)’nin cenaze 

namazını Halife Mu’tez (252-255/866-869) adına kardeşi Ahmed b. el-Mütevekkil 

                                                                                                                                                                     
37. 

3  Berkî, Ricâl, 60. 
4  Taberî, IX, 369-371; İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 149. 
5  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 181; İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-Nihaye, XI, 48. 
6  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 199, 219. 
7  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 200; İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-Nihaye, XI, 60. 
8  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 207. 
9  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 347; İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-Nihaye, XI,  99. 
10  Arjomand, The Crısıs of the Imamete, 499. 



 63

kıldırmıştır.11 Oğlu Hasan el-Askerî (260/874) de, Abbasoğulları kuzeni olarak 

hilafet sarayında sık sık onurlandırılmış, öldüğünde cenaze namazını Halife 

Mu’temid’in kardeşi Ebu İsa b. Mütevekkil kıldırmıştır.12 

Diğer taraftan, Mutemid (256-279/870-892)’in 269/878 yılında vezirlik 

makamına Ali taraftarlığı ile tanınan İsmail b. Bülbül’ü getirmesi Şiîler açısından 

olumlu sonuçlar doğurmuştur. İbn Bülbül, Şiî sempatizanı olan Ebu’l-Abbas Ahmed, 

Ebu’l-Hattab Ca’fer ve Ebu’l-Hasan Ali adlarındaki Benu Furat’tan üç kardeşi 

bürokrat olarak saraya soktu.13 İleride de görüleceği gibi, Furat ailesine mensup bu 

şahısların vezirlik gibi yüksek devlet kademelerinde görev almaları, uzun vadede 

Şiîler açısından büyük yararlar sağlamıştır. 

Mu’tazıt (279-289/892-902) döneminde Muhammed b. Zeyd’in, 

Taliboğullarına dağıtılması için Taberistan’dan gönderdiği ileri sürülen malların ele 

geçirilmesi14 Alioğullarına yönelik şüpheleri tekrar artırmıştır. Rivayet edildiğine 

göre Halife el-Mu’tazıt, 282/895-896 yılında rüyasında gördüğü Ali b. Ebi Talib’in 

tavsiyesi üzerine Taberistan’da Muhammed b. Zeyd’e giden mallara 

dokunulmamasını emretmiş ve ona bir mektup göndererek isteğinin olup olmadığını 

sormuştu. Ayrıca oradan gönderdiği malları aleni olarak gönderip istediği şekilde 

dağıtabileceği kendisine bildirildi ve bu konuda gerekli yardımlar da takdim edildi.15 

Daha sonra da, Şiîlere yakınlaşma amacıyla olsa gerektir, 284/897 yılında Muaviye 

b. Ebi Süfyan’a Cuma günü minberlerde lanet okunmasına karar verdi ve bu konuda 

halka karşı okunmak üzere bir mektup hazırlanmasını emretti.16 Veziri Ubeydullah b. 

Süleyman (278-288/891-901) ise Hz. Ali’ye karşı tavır takınanlar arasındaydı.17 

Siyaseti birçok yönüyle Mütevekkil’i hatırlatan Ubeydullah b. Süleyman,18 vezaret 

makamına geçtiğinde, Şiîleri çok kızdıran bir kararla Mu’tazıt’ın hutbede 
                                                           
11  Yakubî, Tarihu’l-Yakubî,  II, 504; İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 159. 
12  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 79; İbn Babaveyh el-Kummi (Şeyh Sadûk), Ebu Ca’fer Muhammed b. 

Ali (381/991), Kemalü’d-Din ve Tamamü’n-Ni’me, Darü’l-Kütübü’l-İslâmiyye, Kum 
1395/1975, I, 43. 

13  Laoust, Henri, İslam’da Ayrılıkçı Görüşler, 166. 
14  Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 270. 
15  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 395. 
16  İbn Ebi’l-Hadid, Şerhu Nehci’l-Belâğa, XV, 171. 
17  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 403-404; İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-Nihaye, XI, 142. 
18  Laoust, Henri, İslam’da Ayrılıkçı Görüşler, 166-167. 



 64

Muaviye’yi lanetlemesini engellemeyi başardı.19 

Sonuç olarak, Abbasîler ile Alioğulları arasındaki ilişkilerin, İmâmiyye’nin 

on birinci imamı Hasan el-Askerî (260/874)’nin vefatı döneminde de karşılıklı şüphe 

ve regabet zemini üzerinde devam ettiği anlaşılmaktadır. Aralarındaki çatışmayı 

körükleyen olaylardan birisi de Zenc isyanlarıdır. 

1.2. Zenc İsyanları 

Hicrî üçüncü asrın ikinci yarısından itibaren başlayıp ardından birçok Şiî 

devlete dönüşen bazı Alioğulları hareketlerinin oluşumuna etki eden en önemli 

faktörlerden biri, Abbasî siyasetinde yaşanan birtakım değişimlerdir. Merv’de 

cereyan eden olaylardan dolayı Arap ve İranlılara karşı güveni sarsılan Halife 

Me’mun, bunlara karşı bir denge oluşturma niyetiyle Türkleri istihdam etmeye 

çalışmıştı.20 Halife Mutasım da, yanına dört bin Türk’ü alarak 220/835 yılında 

Samerra’ya taşınmış ve orayı askeri karargâh yapmıştır.21  

Başta güçlü bir hilafet oluşturma amacıyla uygulamaya konulan Samerra 

dönemi, daha sonra Abbasîlerin bu idealine darbe vurmuştur. Mütevekkil 

(247/861)’in ölümünden sonra halifelerin otoriteleri zayıflatılmış, ordu 

komutanlarının kuklası olarak atanıp azledilmeye başlanmışlardır.22 

Samerra dönemi Mu’tez (252-255/866-869)’den sonra kapanmaya başlamış, 

ondan sonra Mühtedî (255-256/869-870) ve ardından Samerra’ya yerleşen son halife 

olan Mu’temid (256-279/870-892) onu takip etmiştir. Mu’temid, 256/870 yılında 

halife ilân edildikten sonra, kardeşinin politik hedeflerini kontrol edebilmek için 

279/892 yılında Bağdad’a dönmeye karar vermişti. İmparatorluk bir taraftan Güney 

Irak’taki Zenc isyanının ortaya çıkması, diğer taraftan da yerel liderlerin İran 

vilayetleri, Mısır ve Suriye’ye tecavüz etmeleri sebebiyle zayıflamaya başlamış, 

ardından da merkezi hükümetin vilayetler üzerindeki kontrolü kaybolmuştur.23 

                                                           
19  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 403-404; İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-Nihaye, XI, 142. 
20  Aydınlı, Mu’tezilî İmamet Düşüncesinde Farklılaşma Süreci, 85. 
21  Dineveri, Ahbaru’t-Tıval, 401; Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 53. 
22  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 108; Sachedina, Islamic Messianism, 26; Watt, İslam 

Düşüncesinin Teşekkül Devri, 314-35. 
23  Sachedina, Islamic Messianism, 29. 



 65

Tam bu siyasî kaosun yaşandığı dönemlerde patlak veren Zenc isyanı, 

255/868 yılında Basra bataklıklarında ortaya çıkan Abbasî devletine yönelik önemli 

bir harekettir. İsyanın lideri, kendisinin Ali b. Muhammed b. Ahmed b. İsa b. Zeyd b. 

Ali b. Hüseyin b. Ali b. Ebi Talib olduğunu iddia etmekteydi. İslâm Tarihi kaynak 

eserlerine göre aslında bu kişi, Abdülkays kabilesinin ücretli bir işçisi olan ve gerçek 

adı Ali b. Muhammed b. Abdurrahim, annesi de Kurra binti Ali b. Rabih b. 

Muhammed b. Hakim el-Esedî’dir. Sabbah’ta ikamet etmekte olan Zencîlerden bir 

grubu da etrafına toplayarak Dicle nehrini aşıp Dinever’de karargah kurmuştu.24 

Zenciler, 257/870-871 yılında Basra’yı ele geçirip tahrip edince liderleri Ali 

b. Muhammed,  İsa b. Zeyd’in yerine, gerçekte nesebi devam etmeyen Yahya b. 

Zeyd’in soyundan geldiği iddiasında bulundu. Bunun sebebi, Ali b. Muhammed b. 

Ahmed b. İsa b. Zeyd’in de içerisinde bulunduğu Alioğullarından kalabalık bir 

grubun kendi tarafına geçmesiydi.25 

Mes’udî, Zenc isyanına katılanların, Haricîlerden Ezarika’ya benzer katı 

görüşlere sahip olduklarını söyler.26 Halife Mu’temid’in kardeşi Muvafık, 267/880 

yılında, Zenc isyanına katılan herkesi öldürterek ayaklanmaya son verdi.27 İsyancılar, 

liderleri Ali b. Muhammed (270/883)’in öldürülmesine kadar birçok insanı 

katletmişlerdi.28 On beş sene süreyle hilafetin başını ağrıtarak imparatorluğun 

yıkılmasını çabuklaştırdılar.29 

Zenc isyanı, görünürde bir zencî ayaklanması intibaını verse de, liderleri Ali 

b. Muhammed’in, soyunu Muhammed Bakır’ın kardeşi Zeyd b. Ali’ye dayandırması, 

Mehdî beklentisi içerisinde bulununan önemli bir Alioğlu kitlesinin 257/871 

                                                           
24  Taberî, Tarîh, IX, 410; Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 194-195; İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-

Tarîh, VII, 172; İbn Ebi’l-Hadid, Şerhu Nehci’l-Belâğa, VIII, 126; İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-
Nihaye, XI, 52. 

25  Taberî, Tarîh, IX, 487-488; İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 206; İbn Kesir, el-Bidaye 
ve’n-Nihaye, XI, 68. 

26  Bkz. Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 194-195. 
27  Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 270. 
28  Mes’ûdî, Ebu’l-Hasan Ali b. Hüseyin el-Hudhalî el-Bağdadi (346/957-958), et-Tenbîh ve’l-

İşraf, Mektebetü’l-Hilâl, Beyrut 1981, 335. 
29  Laoust, Henri, İslam’da Ayrılıkçı Görüşler, 149; Aydınlı, Mu’tezilî İmamet Düşüncesinde 

Farklılaşma Süreci, 189. 



 66

yılındaki isyana katılmasına sebep olmuştur.30 Bu hareket her ne kadar 

sonuçlandırılmış gözükse de, ayaklanmaya katılan ezilmiş kitleler, Karmatî 

hareketine katılarak memnuniyetsizliklerini tekrar dışa vurma fırsatı elde etmişlerdir. 

1.3. Karmatîler 

Genel kabule göre Karmatîler, İsmailiyye mezhebinin bir koludur.31 

Kûfe’deki İsmailî dâîsi Hamdân b. Eş’as Karmat (293/906)’a nisbetle Karamita ve 

Karmatiyye adını almışlardır.32 İsmailîlerin başlatmış olduğu bu hareket, 

imparatorluk halkının artan memnuniyetsizliğinin daha açık bir yansıması 

olmuştur.33 

Ebu’l-Kasım el-Belhî, Karmatîlerin daha önce, reisleri Abdullah b. Meymun 

el-Keddâh’a nispetle Meymuniyye diye anılmakta olduklarını söyler.34 Karmatîlere 

göre imamet, Ca’fer Sadık’tan sonra Muhammed b. İsmail'in çocuklarına geçmiştir. 

Sonuncusu el-Kâim Mehdî Muhammed b. İsmail b. Ca’fer olmak üzere yedi imam 

vardır. Muhammed b. İsmail ölmemiş olup Rum ülkelerinde yaşamaya devam 

etmektedir. el-Kâim Mehdî, Hz. Muhammed'in şeriatını nesh edip yeni bir şeriat ve 

risaletle gönderilecek kimsedir. Muhammed b. İsmail b. Ca'fer, aynı zamanda 

Allah'ın Kitab'ında kendisinden bahsettiği nebilerin sonuncusudur. Hz. 

Muhammed'in risaleti, Gadir Hum'da Ali b. Ebî Talib'i insanlara imam nasbetmesiyle 

birlikte sona ermiştir.35 

Temel farklılıkları bu şekilde tasvir edilen Karmatîler, gerek ortaya 

çıktıkları bölge, gerekse sahip oldukları görüşler açısından Zenc isyanının bir devamı 

oldukları intibaını vermektedirler. Hitap ettikleri kitleler de benzer sosyo-ekonomik 

                                                           
30  Hussain, The Occultation, 111-112. 
31  Hüseyin Atay, Ehl-i Sünnet ve Şîa, Ankara 1983, 111; Daftary, Ferhad, İsmaililer; Tarih ve 

Kuram, 127. 
 Ayrıntılı bilgi için bkz. Louis Massignon, "Karmatiler", İA, İstanbul 1977, VI, 353; Mustafa 

Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, Ankara 2003, 28 vd. 
32  Gazalî, Ebu Hamid Muhammed b. Muhammed, Fedâihu’l-Batıniyye ve Fezailü’l-

Mustazhariyye, nşr. Abdurrahman Bedevî, Mektebetü’l-Arabiyye, Kahire 1964, 12-13. 
33  Bernard Lewis, Tarihte Araplar, çev. H. Dursun Yıldız, İstanbul 2000, 142. 
34  Bkz. Kadî Abdulcebbar, el-Muğni, XX/II, 182. 
35  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 62; İbn Kıbbe er-Razî, “Nakzu kitabü’l-işhâd li Ebî Zeyd el-Alevî”, 

İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 102. 



 67

duruma sahip insanlardan oluşmaktaydı. Nevbahtî, bunların Haricilerden Ezârika ve 

Beyhesiyye fırkalarının görüşlerini kabul ederek Müslümanların kılıçla sorgusuz 

sualsiz öldürülmesi (isti'raz) ve mallarına el konulmasını helal saydıklarını söyler.36 

Onlar, birlikte çalıştıkları insanların mezhepsel inançları ve ekonomik durumlarını 

hesaba katarak, propagandalarını daha çok Şiî eğilimli insanlar arasında 

yaymışlardı.37 Bu şekilde Kûfe, Bahreyn ve Suriye olmak üzere üç değişik bölgede 

ortaya çıktılar.38 

İlk Karmatî isyanı, Vasıt civarında (Kûfe) Hamdan ile başladı.39 Sosyo-

ekonomik durumlarını güçlendirmek için herhangi bir isyana hazır olan bir kısım 

Sevad’lı insan, Karmatîlere katılarak 255/869 yılında patlak veren Zenc isyanına 

destek vermişlerdi.40 Rivayete göre Karmat, Zencî lider Ali b. Muhammed 

(270/883)’e giderek tamamen ortak hareket etmek istemiş fakat anlaşamamışlardı.41 

Daha sonra propagandalarını Körfez’in batı kıyıları ve Yemen’e doğru genişletmişler 

ve bu şekilde buradaki Arapların çoğunu kendi taraflarına çekmişlerdi. Kûfe ve 

Yemen'de sayıları toplam yüz bin civarında olmuştur.42 Büyük bir kitleyi etraflarına 

toplayarak güçlenmelerinin ardından, 278/891 yılında Kûfe varoşlarında, 

Resulüllah’ın ehl-i beytinden bir imama davetle isyanı başlatmışlardı.43 

İkinci Karmatî hareketi ise 286/899 yılında Bahreyn'de ortaya çıktı. Ebû 

Said el-Cennâbi liderliğinde başlayan hareket, pek çok bedevînin de desteğiyle bir 

hayli güç kazandı.44 288/900-901 yılında Karmatî reisi Ebu Said el-Cennabi, hücuma 

geçerek Basra yakınlarına kadar sokulunca Basra halkının korkuya kapılıp kaçmaya  

çalışması üzerine valileri onlara engel oldu.45 Kûfe Karmatîlerinden Ebu’l-Fevaris 

diye bilinen bir grup Karmatî, bu yıl içerisinde Halife Mutazıt (279-289/892-902) 
                                                           
36  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 64. 
37  Hussain, The Occultation, 112-113. 
38  Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi, ed. Kenan Seyithanoğlu, İstanbul 1986, III, 285. 
39  L. Massignon, "Karmatiler" VI, 353. 
40  Taberî, Tarîh, IX, 419; Sabri Hizmetli, “Karmatîler”, DİA, XXIV, 510. 
41  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 375. 
42  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 64. 
43  Taberî, Tarîh, X, 86; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 372; İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-

Nihaye, 11, 119. 
44  İbnü'l-Esîr, el-Kâmil fi't-Tarih, VII, 410. 
45  İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 425. 



 68

tarafından kılıçtan geçirilse de46 isyanları son bulmamıştı. 289/902 yılında, 

çoğunluğu kölelerden oluşan bir kesim, kendisinin Muhammed b. Abdullah b. 

Muhammed b. İsmail b. Ca’fer b. Muhammed b. Ali b. el-Hüseyin b. Ali b. Ebi Talib 

olduğunu iddia eden Ebu’l-Kasım Yahya ez-Zikreveyh’e biat ederek Şam’da isyan 

etti.47  

Karmatîlerin, muhaliflerini öldürüp mallarına el koyması, isyanlara sıcak 

bakmayan diğer Şiîleri önemli derecede rahatsız etmiştir. Onlar, Karmatîlerin bu 

yöntemlerinin doğuracağı tehlikeleri tahmin edebilmişlerdi. Ebu’l-Hasan el-Eş’arî, 

“Rafızî” diye nitelediği söz konusu Şiî kesimin, imam ortaya çıkmadan ve onlara 

böyle bir hareketi emretmeden ayaklanmamaları konusunda anlaştıklarını söyler.48 

Aksi durumda Abbasî hükümeti, onları bu tür prensiplere sahip olmakla itham ederek 

üzerlerine saldırmada iyi bir gerekçe elde etmiş olurdu. Çünkü hem Karmatîler, hem 

de diğer Şiîler aynı bölgelerde yaşıyor ve benzer dini ibadetleri yerine getiriyorlardı. 

Daha da önemlisi, her iki grup da Kâim el-Mehdî’nin yakın bir gelecekte ortaya 

çıkmasını beklemekteydiler. Bu yüzden hükümetin geniş çaplı ve dikkatli bir 

araştırma yapmadan aralarındaki farkı ayırdetmesi çok zordu. Halife Mu’temid (256-

279/870-892), muhtemelen söz konusu Şiî faaliyetlere karşı bir tedbir olarak49 

278/891 yılında Divanu’s-Savâd’ı elinde tutan İmâmî ailesi Benu Furat mensubu 

şahısların tutuklanmasını emretti.50 Ardından vezirlik görevine Şiî karşıtlığıyla 

bilinen Ubeydullah b. Süleyman (278-288/891-901) getirildi.51 Bu kritik durum Şiî 

muhaliflerine hayati öneme sahip bir koz verdi. Vezir bu kozu sadece Şiîlere karşı 

kullanmakla kalmayarak bununla Şiî karşıtı kendi meslektaşlarını da tehdit etmişti.52 

Hicrî dördüncü asrın başlarına gelindiğinde ise, Abbasîler veya Sünnî 

kesimin, militan faaliyetlere katılmayan Şiîlere yönelik şüphelerinin artarak devam 

ettiği görülmektedir. Bağdad halkı, 312/924-925 yılında Karmatî reisi Ebu Tahir’in 
                                                           
46  Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 270. 
47  Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 280; Mes’ûdî, et-Tenbih ve’l-İşraf, 338-342; İbnü’l-Esîr, el-

Kamil fi’t-Tarîh, VII, 426. 
48  Eş’arî, Makalâtü’l-İslamiyyîn, 58. 
49  Krş. Hussain, The Occultation, 112-114. 
50  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, VII, 372. 
51  Taberî, Tarîh, X, 30. 
52  Hilâl b. Muhsin eş-Şâbî, el-Vüzera, Kahire 1958, 292-93. 



 69

hacılara saldırmasıyla oluşan karmaşanın sorumlusu olarak Şiî sempatizanı İbnü’l-

Furat’ı görmüştü.53 Yine bir yıl sonra bir grup Şiî’nin Berasi mescidinde toplanarak 

Karmatîlerle yazıştıkları şeklinde bir haber ulaşmıştı. Bunun üzerine Halife Muktedir 

(295-320/908-932), oranın Mescid-i Dırar olduğuna karar vermiş ve mescidi, orada 

toplanan Şiîlerle birlikte dağıtmıştır.54 

Karmatîlerin söz konusu militan faaliyetleri, oluşum aşamasındaki 

İmâmiyye açısından iki yönlü tehlike arzetmekteydi; Birincisi, kendileri gibi Mehdî 

beklentisi içerisinde bulunan bu insanlarla birlikte gözüküp iktidarın tepkisini üzerine 

çekmek, diğeri ve aynı zamanda en önemlisi ise, taraftar kitlesini gulat kabul ettikleri 

Karmatî-İsmailî kesime kaptırmak. Tehlikenin farkında olduğu anlaşılan Kuleynî 

(329/941) gibi İmâmî alimler, Kitabu’r-red ale’l-Karamita55 adlı benzeri risalelerle 

Karmatî fikirlere reddiyeler yazmışlardır. 

Sonuç olarak, bazı Abbasî halifeleri her ne kadar Alioğullarına 

yakınlaşmaya çalışmış olsa da, temelde aralarında bazen gizli bazen de açıktan 

olmak üzere sürekli bir çatışma varolagelmiştir. Mütevekkil (232-247/847-861) ile 

birlikte, Şiîlere yönelik düşmanca tavırların net bir şekilde ortaya konulduğu yeni bir 

süreç yaşanmıştır. Bu sıkıntılı dönemde tek kurtuluş yolunun Abbasî iktidarının 

yıkılmasından geçtiğini düşünen bir kısım Alioğlu veya Şiîler, Zenc ve Karmatî 

isyanlarını fırsat bilerek bu hareketlere iştirak etmişlerdir. Ancak Alioğullarından 

Hüseynî kolunun liderleri, özellikle 202/817’de Ali er-Rıza’nın başına gelenden 

sonra bir Alioğlu halifeliği kurmaya kalkışmanın kendilerine sıkıntıdan başka bir şey 

getirmeyeceğini anladıklarından bu isyanlardan uzak durmuşlardı. Onlar, gerçek 

halifeliğin kurulmasının gelecek bir zamanda, yani ileride bir imamın gaybetten 

dönüşünden sonra gerçekleşeceği fikrini teşvik ederek56 taraftarlarını teskin etmeye 

çalıştılar. 

                                                           
53  İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VIII, 126-130. 
54  İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-Nihaye, 11, 269. 
55  Necaşî, Ricâl, 277; Tûsî, Fihrist, 135. 
56  Krş. Sachedina, Islamic Messianism, 25-26. 



 70

2. Hasan el-Askerî’nin Ölümü İle Başlayan Liderlik Tartışmaları 

2.1. Kararsızlık Dönemi ve İmamet İddiaları 

Gaybet fikrinin İmâmiyye tarafından benimsenmesi ve ardından bir inanç 

esası haline getirilmesine sebep olan başlıca olay, Hasan el-Askerî’nin, ardında bir 

halef bırakmadan vefat etmesidir. İsna’aşeriyye’nin on birinci imam olarak kabul 

ettiği Hasan el-Askerî, 232/846 senesi Rebiulahir ayında Medîne’de doğdu. 233/847 

yılına doğru, Şiî faaliyetleri daha yakından takip etmek isteyen Abbasî halifesi 

Mütevekkil tarafından, babası Ali el-Hâdî (254/868) ile birlikte Samerra’ya 

getirilmesi emredildi. Ömrünün sonuna kadar orada göz hapsinde tutuldu. 8 

Rebiülevvel 260/2 Ocak 873’te Samerra’da vefat etti ve babasının yanına 

defnedildi.57 Cenaze namazını Ebu İsa b. Mütevekkil kıldırdı.58 Hasan el-Askerî’nin 

bir oğlu olduğu bilinmemektedir. Ondan intikal eden miras, kardeşi Ca’fer ile annesi 

arasında paylaştırılmıştır. Annesi, “Asefân” isimli cariyedir. Babası Ali el-Hâdî, bu 

kadına daha sonra Hadîs adını vermiştir.59 

Hasan el-Askerî (260/874), kardeşi Ca’fer’le birlikte Ali el-Hâdî’nin 

yaşayan iki oğlundan birisiydi.60 Onun, kendine halef olacak birinin var olduğunu 

ilan etmeden Samerra’da vefat etmesi, imametin kıyamet gününe kadar sürmesinin 

zorunlu olduğuna inanan Şiîler arasında çetin bir krizin patlak vermesine neden 

olmuş ve imametin nasıl bir kurala bağlanacağı sorusu büyük bir önem kazanmıştı. 

Şiîlerin karşılaştığı en acil mesele, onun yerine geçecek kişiyi belirlemekti. Hasan el-

Askerî’den sonra imametin seyir çizgisi sorgulanmaya başlamış, buna verilen 

cevaplar sonucunda topluluk birbirlerini küfürle itham ederek61 farklı gruplara 

                                                           
57  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 79; Sa’d b. Abdullah el-Eş’arî el-Kummî (299/911 veya 301/914), 

Kitabu’l-Makalât ve’l-Fırak, nşr. Muhammed Cevad Meşkûr, Tahran 1963, 102; Mes’ûdî, 
Murucu’z-Zeheb ve Meadinu’l-Cevher, IV, 199; İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 43; Şeyh 
Müfîd, İrşâd, II, 313, 336; Hatib el-Bağdadî, Hafız Ebubekir Ahmed b. Ali (463/1071), Tarihu 
Bağdad ev Medinetü’s-Selam, Dâru’l-Kütübu’l-İlmiyye, Beyrut ts., VII, 366; Adil Nuvayhız, 
Mucemü’l-Müfessirîn, Beyrut 1983, X, 142. 

58  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 79; İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 43. 
59  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 79; İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 44, 80, II, 474; Şeyh Müfîd, Ebi 

Abdullah Muhammed b. Muhammed b. En-Numani el-Ukberi el-Bağdadî (413/1022), el-İrşâd, 
el-Mektabetü’l-Haydariye, Beyrut 1979, 335. 

60  Yakubî, Tarihu’l-Yakubî, II, 503. 
61  İbn Kıbbe er-Razî, “Nakzu kitabü’l-işhâd li Ebî Zeyd el-Alevî”, İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, 



 71

ayrılmıştı.62 Bu gruplar arasındaki tartışmalar zamanla kavgaya dönüşerek kontrol 

edilemez duruma gelmiştir.  

Bir kısmı Hasan el-Askerî’nin, düşmanlarından korktuğu için çocuğunu 

gizlemiş olabileceği ihtimali üzerinde dururken, diğer bazıları ise krizden 

kaynaklanan bulanık havanın geçmesini bekleyerek herhangi bir görüş ortaya 

atmaktan çekinmiştir. Bu bağlamda ne Hasan’ın kardeşi Ca’fer’in imamlığı kabul 

edilmiş, ne imametin kesintiye uğradığı söylenmiş, ne de Hasan el-Askerî’nin 

mehdîliği şeklinde bir tez savunulmuştur. Diğer bir kesimi ise, kendilerini İmam el-

Askerî’nin gizli bir oğlunun olduğunu öne sürmeye mecbur hissederek, aslında 

varlığı söz konusu olmayan birine on ikinci imam olarak tabi olmuşlardır. Bu 

çocuğun kendisinden sonra imam olduğunu ileri sürerek babasının, hayatında ona 

vasiyette bulunmamış olması ve kayboluşunu, imtihan ve düşmanlardan korku ile 

izah etmişlerdir.63 Onları bu görüşe sevk eden başlıca etken hiç şüphesiz, Hasan ve 

Hüseyin’den sonra imamlığın kardeşten kardeşe geçmesinin caiz olmadığı64 

ilkesindeki ısrarlarıydı.65 Halbuki Cahız (255/868), imamlardan birinin çocuksuz 

ölme ihtimaline karşı gelecekte Şiîlerin başına gelecek bu çıkmazı, Ashabü't-

Tenasüh'ün dayandığı bir illet olarak görmüş ve imametin bir süre sonra sona 

erebileceğini önceden tahmin etmişti.66 

Hasan e-Askerî’nin halefsiz ölümüyle şaşkına dönen bu kesim, imamın kim 

olduğunu ispat etme yönünde ilk olarak, Şiîlerin büyük çoğunluğunun benimsemiş 

olduğu imamlarına ait birtakım rivayetlere başvurma yoluna gitmişlerdir. Bu 

rivayetlerin yorumlanması farklı bakış açılarına yol açmış ve Kat’iyye içerisinde alt 
                                                                                                                                                                     

I, 105. 
62  Ahmed el-Kâtib, Şiada Siyasal Düşüncenin Gelişimi, çev. Mehmet Yolcu, Ankara 2005, 139. 

Ca’fer Sadık’a dayandırılan bir ifadeyle, yılan yuvasına girdiği gibi ilim de yuvasına girmiş, 
birbirlerini yalancılıkla suçlayarak birbirlerinin yüzlerine tükürmeye başlamışlardı. Kuleynî, el-
Kâfi, II, 140. 

63  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 90-93. 
64  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 414, 415. 
65  Ahmed el-Kâtib, Şiada Siyasal Düşüncenin Gelişimi, 216. 
66  Cahız, Şîa’nın imamet düşüncesi için şöyle der: “Şayet sen Rafızî imam olsaydın hemen 

öldürülürdün, öldürülmen durumunda da ümmet helâk olurdu. Çünkü sen varisi olmayan 
birisin. Günümüzde imamet kardeşten kardeşe geçmez. Şayet kardeşe caiz olsaydı amca oğluna 
sonra da yakın akrabalara geçmesi gerekirdi. Halbuki ancak erkek çocuğa geçmesi caizdir. Bu 
şekilde bir kıyasla imamet seneler sonra imamın bizzat kendisinin sonsuza kadar kalmasıyla 
olur. Sen böyle bir imkâna da sahip değilsin.” Cahız, Resailü’l-Cahız, 471-472. 



 72

bölünmelere sebep olmuştur. 

Mu’tezilî Ebu’l-Kasım el-Belhî (319/931), İmâmiyye’nin öncüleri olan söz 

konusu Şiîlerin Hasan el-Askerî’ye kadarki durumlarını şöyle özetlemektedir: 

“Onlardan (İmâmiyye) bir gruba göre imamet, Ali’den sonra Hasan, Hüseyin, Ali b. 

Hüseyin, Muhammed b. Ali, Ca’fer b. Muhammed, Musa b. Ca’fer, Ali b. Musa, 

Muhammed b. Ali ve sonra da Hasan b. Ali’dedir. Hasan b. Ali on birinci imamdır. 

Hasan b. Ali zamanımızda ölmüş ve ardında da bir oğul bırakmamıştır. Bu durum 

onları karışıklığa itmiştir. Bu, İmâmiyye’nin durumudur. Sayı olarak çoğunluğu 

Kat’iyye diye isimlendirilir.”67 “Hasan’dan sonra ise ihtilâfa düştüler. Onları öyle bir 

ihtilâf bekliyor ki ileride bir mezhep olmaları mümkün gözükmemektedir.”68 Belhî, 

onların bu durumlarını yukarıdaki şekliyle aktardıktan anlatımını noktalıyor. 

Hasan’dan sonraki olaylar hakkında ise herhangi bir bilgiye yer vermemektedir. 

Belhî’nin İmâmiyye olararak adlandırdığı bu ana kitle, dönemin aktif 

yazarlardan İsmailî69 Ebu Hatim er-Razi (322/934) tarafından Kat’iyye diye 

isimlendirilir. Ona göre Kat’iyye, Musa b. Ca’fer’in ölümünden sonra Ali b. Musa 

er-Rıza’nın imametini benimsemişti. Daha sonra onun çocuklarında devam ederek 

nihayet (İmâmiyye’nin onuncu imamı) Ali el-Hâdî’nin imametini kabul etmeleriyle 

son bulmuştur. Onlardan bir grup hariç bu durum böyle devam etmiştir. Bu ayrılan 

kesim, (Dokuzuncu İmam) Muhammed Cevad’da şüphe etmiş ve onun, babası 

öldüğünde yaşının küçüklüğünden dolayı imamet hakkı olmadığını, ilminin de 

yetersiz olduğunu iddia etmişti. Muhammed Cevad’ın imametini benimseyenler ise, 

ölümünden sonra ihtilafa düştüler. Bir kısmı (oğlu) Musa b. Muhammed’in 

imametinde karar kılarken diğer bir kesimi de (Musa b. Muhammed’in kardeşi) Ali 

el-Hâdî’yi imam kabul etmiştir.70 Ali el-Hâdî’nin (254/868 yılında Samerra’da)71 

ölümünden sonra ise bir kısmı babası hayattayken ölen Muhammed b. Ali b. 

Muhammed’in, bazıları da Ca’fer b. Ali el-Askerî’nin, diğer bazıları ise Hasan b. Ali 

                                                           
67  Kadî Abdulcebbar, el-Muğni, XX/II, 176. 
68  Kadî Abdulcebbar, el-Muğni, XX/II, 182. 
69  İbn Nedim, Fihrist, 240. 
70  Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 290-291; Şeyh Müfîd, el-Fusulü’l-Muhtara, 257. 
71  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 77; Hatib el-Bağdadî, Tarihu Bağdad, VII, 366. 



 73

el-Askerî’nin imametini iddia ettiler.72  

Dönemin fırak yazarlarının ortak kanaatine göre ise, Hasan’ın imametini 

iddia edenler çoğunluğu oluşturmaktaydı.73 İmâmiyye, İmam Ali el-Hâdî 

(254/868)’nin, büyük oğlu Ebu Ca’fer Muhammed’in kendisinden önce vefat 

etmesinden dolayı ölümünden dört ay önce Hasan el-Askerî’yi halef tayin ettiğini 

iddia etmişti.74 Bundan dolayı onlara göre Hasan’ın kardeşleri Muhammed ve 

Ca’fer’in imamette hakları yoktur.75 Ebu Hatim er-Razî, aralarındaki ihtilâflara 

rağmen bunların hepsinin Kat’iyye olduğunu söyler. Ona göre, Ali b. Muhammed’in 

ölümünden sonra Ca’fer b. Ali’nin imametini iddia eden Tahiniyye hariç, isim olarak 

aralarında fark yoktur.76 

Tahiniyye, reisleri olan Ali b. Fulân et-Tahin’e nisbetlerinden dolayı bu ismi 

almışlardı. Kelâmcı olan bu kişi, Faris b. Hatim b. Behûye’nin de yardımıyla 

insanları Hasan el-Askerî’nin kardeşi Ca’fer’e yönlendirmişti.77 Onlar, Ca’fer’in 

imametini daha Hasan’ın hayatta olduğu dönemde iddia etmişlerdi. Hasan’ı imtihan 

ettiklerini ve bu sınavda onda bir yeterlilik bulamadıklarını söylediler. Hasan’a tabi 

olup imametini iddia edenleri Himariyye diye isimlendirerek bu kişilerin ilim ve bilgi 

sahibi olmadan Ca’fer’den ayrıldıklarını ileri sürdüler. Onlara göre ardında bir halefi 

olmadan öldüğü için Hasan imameti ve onun imametini iddia edenlerin geçerliliği 

kalmamıştır. Çünkü halefsiz ölen bir kişi imam olamaz. Hasan’ın imametiyle ilgili 

tartışmalar bu şekilde şiddetlenince birçok gruba ayrıldılar. Bir kısmı Ca’fer’in 

imameti iddiasına devam ederken, aralarında Hasan’ın en iyi arkadaşlarından olup da 

aynı zamanda önde gelen fakih ve hadis ravilerinden biri olan Hasan b. Ali b. 

Faddâl78 gibi Hasan’ın imametini iddia eden pek çok kişi de, düşüncesini değiştirerek 

Ca’fer’in tarafına geçmişti. Bu konuyla ilgili birçok fıkıh ve hadis kitabı yazıldı. 
                                                           
72  Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 290-291. 
73  Ebu’l-Kasım el-Belhî’den alıntı, Kadî Abdulcebbar, el-Muğni, XX/II, 182; Nevbahtî, Fıraku’ş-

Şîa, 79; Şeyh Müfîd, el-Fusulü’l-Muhtara, 257. 
74  Şîa’nın bu konudaki deliller için bkz. Şeyh Müfîd, İrşâd, 326-336. 
75  Kadî Abdulcebbar, el-Muğni, XX/II, 182. 
76  Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 290. 
77  Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 291. 
78  Hasan b. Ali b. Faddâl’ın, Onuncu İmam Ali el-Hadî ile de yakın dostlukları vardı. Berkî, 

Ricâl, 54. Abdullah el-Eftah’ın imametini doğrulamak için Kitabu’l-Isbatü’l-İmametü 
Abdullah adında kitap yazdığı nakledilir. Bkz. Necaşî, Ricâl, 257-259. 



 74

Ca’fer’den sonra Ali b. Ca’fer ve Fatıma’yla ilgili iddialarda bulundular. Ali ve 

Fatıma’nın ölümünün ardından da pek çok ihtilâf yaşadılar. Bir kısmı çok fazla aşırı 

giderek imamlar hakkında, Ebu’l-Hattab ve taraftarlarının yaptıkları gibi aşırı 

iddialar gündeme getirdiler.79 

Hasan el-Askerî’nin vefatının ardından Kat’iyye içerisinde yaşanan söz 

konusu gelişmelerin ayrıntılı olarak ele alınması ise, olaylara bizzat şahit olan Ebu 

Halef el-Eş’arî el-Kummî (301/913), Nevbahtî (310/922) ve Ebu Hatim er-Razî 

(322/934) gibi yazarlar tarafından olmuştur. Onların verdikleri bilgilere göre Hasan 

el-Askerî sonrası oluşan tartışmalar, Hasan el-Askerî’nin gaybetini iddia edenler, 

kardeşi Ca’fer’in imametini iddia edenler, babasının sağlığında ölen diğer kardeşi 

Muhammed’in imametini iddia edenler, Hasan Askerî’nin oğlunun varlığını iddia 

edenler, Hasan’ın ölümüyle imametin sona erdiğini iddia edenler ve kararsızlar 

şeklinde altı ayrı grup olarak sınıflandırabilir. Ancak özellikle bu ayrılıkları Şîa’nın 

bölünmesi olarak değerlendiren Kummî ve Nevbahtî, onların sayısını artırma yoluna 

gitmiş gözükmektedirler. Onlara göre Şîa, Hasan el-Askerî’nin ölümünün hemen 

akabinde Eş’arî el-Kummî’ye göre on beş,80Nevbahtî’ye göre ise yaklaşık olarak 14 

fırkaya81 ayrıldı. Çoğunluğu da Hasan’ın bir oğlunun olmadığına inanmaktaydı.82  

Nevbahtî’nin sıralamasını esas almış gözüken Ebu Hatim er-Razî ise onun 

saydığı bu on dört grubu, Ca’fer’in imametini iddia eden Tahiniyye hariç on bir fırka 

içerisinde değerlendirir. O, Kat’iyye arasında olup da Hasan el-Askerî’yi imam 

tanıyan ve Ca’fer’in taraftarları tarafından Himariyye diye isimlendirilen söz konusu 

on bir fırka hakkında özel isimlendirmeler yapılmadığını söyler.83 Diğer taraftan Ebu 

Hatim, birbirinden farklı on bir görüşü sıraladıktan sonra, aslında tüm bu görüşlerin 

geçersiz kaldığını, çünkü onların tümünün temelde iki grup etrafında toplandığını 

belirtir. Ona göre, çatışmalarında üzerinde fikir birliği ettikleri bir konu ve ortak 

yöntemleri olmayan bu kişilerin oluşturduğu birinci grup, Hasan’ın, diğerleri ise 

                                                           
79  Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 292. 
80  Sa’d b. Abdullah el-Eş’arî el-Kummî, Kitabü’l-Makalât ve’l-Fırâk, 102. 
81  Bu grupların ayrıntılı görüşleri için bkz. Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 79-94. 
82  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 79. 
83  Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 292. 



 75

Ca’fer’in soyunun imametini iddia edenlerdir.84 

Ebu Hatim (322/934), ilk dokuz ve on birinci fırkaların görüşlerini verirken, 

gerek sıralamada olsun gerekse bu grupların görüşleriyle ilgili verdiği bilgilerde, 

Nevbahtî ile mutabıktır.85 Ancak onuncu fırka olarak verdiği grubun görüşlerine ise 

Nevbahtî yer vermez. Bu onuncu grup, Hasan’ın ölümünü gerçek kabul edip, 

oğlunun olup olmadığını bilmediklerini, tek bildikleri şeyin ise yeryüzünün hüccetsiz 

kalamayacağını iddia etmekteydi. Yine bu fırkaya göre, söz konusu hüccetin ismi 

Muhammed’dir. O, gaib gizlenmiş bir haleftir. Ortaya çıkmasına kadar da bu 

inançlarını devam ettireceklerini iddia ederler.86 

Asıl önemlisi ise Ebu Hâtim’in, Nevbahtî’nin on ikinci grup olarak tanıttığı 

İmâmiyye ismine yer vermemiş olmasıdır. Onun İsmailî olması, muhalifi olduğu 

İmâmiyye’yi ayrı bir grup olarak tanımlamama isteğine yolaçmış olabilir. Veya belki 

buna gerek duymamış da olabilir. Çünkü saydığı diğer on bir fırkanın altıncısında, 

Hasan’ın Muhammed adında bir oğlu olduğu ve bunun Mehdî olup gaybete girdiği 

şeklinde İmâmiyye’ye benzer iddialar zaten vardı.87 İmâmiyye’nin tek farkı, birtakım 

endişelerden dolayı çocuğun isminin Muhammed olduğunu söylememesiydi. Bu 

fırkaya aynı şekilde Nevbahtî de değinmiştir. Nevbahtî, her nedense benzer görüşleri 

daha sonra on ikinci kabul ettiği İmâmiyye grubu adı altında tekrar geniş bir şekilde 

açıklama gereği duymuştur. Onun bu yaklaşımının muhtemel sebebi, sayıyı artırıp 

tarafı olduğu İmâmiyye’yi ayrı ve aynı zamanda on ikinci fırka olarak gösterebilme 

arzusu olsa gerektir. Sayıyı fazla göstermek için zorlamada bulunduğu 

anlaşılmaktadır. İsmailî Ebu Hatim ise, Nevbahtî’nin böyle bir amaç taşıdığını 

farketmiş olmalı ki onun, Hasan el-Askerî sonrası oluşan on dört grupluk 

sınıflamasını, Tahiniyye hariç on bir fırkayla sınırlamayı yeterli görmüştür. 

Nevbahtî, yine aynı nedenlerden dolayı olsa gerektir, üçüncü olarak tanıttığı fırkayı 

tekrar on üçüncü ve dördüncüyü de tekrar onuncu olarak  tanımlama gereği 

duymuştu. 

                                                           
84  Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 293. 
85  Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 292-293. 
86  Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 292-293. 
87  Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 292. 



 76

Nevbahtî, başlangıçta Hasan el-Askerî’nin ölümünden sonra on dört grubun 

ortaya çıktığını söylese de, ilk on üç fırkanın görüşlerini tanıttıktan sonra çalışmasına 

son verir. İmâmiyye’nin bölünmesiyle ilgili sınıflandırma yapanlardan el-Müfîd 

(413/1022), Nevbahtî’yi esas alarak onun on üçüncü kabul ettiği fırkayı Fusûl’ünde 

dördüncü fırka olarak takdim eder. Müfîd, on üçüncü olarak saydığı grup için şu 

ifadeleri kullanmıştır: “Bu fırka, Askerî’den sonra oğlu Muhammed’in beklenen 

imam olduğunu; fakat onun ölmüş olup gelecekte dirileceğini ve zorbalık ve zulümle 

dolu olan yeryüzünü adalet ve eşitliğe kavuşturmak için kılıçla kıyam edeceğini iddia 

etmişti.”88 Bu fırkanın, Nevbahtî’nin Fırak’ının orijinal metni içerisinde atlandığı 

ihtimali vardır.89 Bununla birlikte Müfîd’in sayılandırması, Nevbahtî’nin 14 fırkasını 

tamamlar. 

Diğer taraftan, Hasan Askerî sonrası oluşan bu grupların birtakım amaçlar 

doğrultusunda farklı sayılarla ifade edilmesini bir kenara bıraktığımızda şöyle bir 

sonuca da varabiliriz: Tüm bu bölünmeler, gaybet fikrinin kelâmî altyapısı 

oluşturulmadan önce şaşkına dönmüş Şiîlerin, diğer iddialar gibi Onikinci İmam’ın 

gaybetinin de sadece bir aldatmaca olduğuna inanmış olduklarını göstermektedir.90 

İmamet meselesinin Şiîler arasında temel sorun olduğu ve herhangi birinin imametle 

ilgili görüş ileri sürecek yeterliliğe sahip olup bu şaşkınlıktan avantaj elde ederek 

önemli bir taraftar kitlesine sahip olabileceği o günlerde İmâmiyye içerisindeki 

bölünmelerin sayısının zamanla artması doğaldır.91 Mes’udî (346/957) de bu 

sebepten olsa gerektir, kendi zamanında bu rakamı yirmiye kadar çıkartmıştır.92 

Mezhepler tarihi kaynak eserleri arasında mezhepleri, şahıslar ve onların görüşlerine 

göre sınıflandıranlar göz önüne alındığında ise, Askerî sonrası bölünmelerde 

Mes’udî’nin 20 olan bu sayısı fazlasıyla geçilmiş olurdu. Fakat yine de dönemin 

İmâmî yazarlarının bilinçli olarak sayı artırımına gitmiş olabilecekleri de göz ardı 

                                                           
88  Şeyh Müfîd, el-Fusulü’l-Muhtara, 259-260. 
89  Abbas İkbal Aştiyani, Hanedân-ı Nevbahtî, Tahran 1357/1938, 154; Sachedina, Islamic 

Messianism, 53. 
90  Mustafa Vaziri, The Emergence of Islam, 166. 
91  Sachedina, Islamic Messianism, 53. 
92  Mes’udî, bu görüşlerin hepsini, kaybolan iki kitabı, el-Makâlât fî Usûli’d-Diyânât ve Sırru’l-

Hayat’ta anlattığını söyler. Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 199. 



 77

edilmemelidir. Çünkü yukarıda da ifade edildiği gibi, temelde iki grubun çatışması 

söz konusudur. Bunlar, imametin Hasan el-Askerî’nin soyunda devam etmesi 

gerektiğini iddia eden İmâmiyye ile, Yeni Fethîler olarak da niteleyebileceğimiz 

Ca’fer’in taraftarlarıdır. 

Yeni Fethîler 

Arjomand’a göre,93 Hasan el-Askerî sonrası Şiî bölünmeler arasında 

İmâmiyye’ye en fazla sıkıntı çıkaran kesim, diğer mehdîci grup olan Yeni-

Vakıfîlerdi. Bunlar, Musa Kâzım’ın ölümünü inkâr eden Vakıfa’nın görüşüne 

benzeyen “Askerî ölmüştür ve ölümünden sonra tekrar Kâim Mehdî olarak 

dirilecektir” şeklinde iddialar ileri sürmüşlerdi.94 İmâmîlerin onlarla mücadele 

etmelerinin sebebi de, “el-Kâim ölümünden sonra tekrar dirilecek ve sonra da bir 

halefi olmayacak” şeklindeki kendilerine yakın duran fikirleriydi. Çünkü İmâmîler, 

Kâim’in ölümünden sonra yaşamaya devam ettiğini ve korktuğu için gaybete 

gittiğini söylüyorlardı.95  

Fakat durum sanıldığı gibi olmamıştır. İmâmîlerin asıl başını ağrıtan 

kesimin, Ca’fer b. Ali’nin imametini ileri sürenler olduğu anlaşılmaktadır. Nevbahtî 

(310/922) ve Ebu Hatim (322/934)’in saydıkları gruplar ve savundukları görüşlere 

göz atıldığında onların görüşlerini savunanların ağırlığı kendini hissettirmektedir. 

Dönemin diğer İmâmî kelâmcısı İbn İbn Kıbbe er-Razî’nin tartışmalarının daha çok 

Ca’fer’in imametini reddetmeye yönelik olması da96 bunun diğer bir göstergesidir. 

Yani Ebu Hatim’in yukarıda da ifade etmiş olduğumuz deyimiyle, tüm bu tartışmalar 

temelde bu iki grup arasındaki çatışmayı yansıtır gözükmektedir. Bu, biri Hasan’ın 

diğeri ise Ca’fer’in soyunun imametini iddia edenlerin97 kavgasıdır. Aralarındaki 

bazı ihtilafların temeli, Ca’fer Sadık (148/765)’tan sonra Musa Kâzım (183/799)’ı 

imam olarak tanınmadan önce en büyük kardeş Abdullah el-Eftah’ın imam olduğunu 

ileri süren Fethiyye ile sadece Musa Kâzım’ın imametini benimseyen Kat’iyye 

                                                           
93  Meselâ bkz. Said Amir Arjomand, The Shadow of God and the Hıdden Imam, London 1984, 

41. 
94  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 40. 
95  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 79-80; Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 292. 
96  Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 55. 
97  Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 293. 



 78

arasındaki fikir ayrılıklarına kadar dayanır. 

Hasan el-Askerî’nin on ikinci imam olduğuna ve Allah’ın, gazabından 

dolayı bu son imamla imameti sona erdirdiğine inanan Kat’iyye Şîasının büyük 

bölümü, Fethiyye’nin tezine benzer görüşler ileri sürüyorlardı. Fethîler, varissiz ölen 

büyük kardeş Abdullah’tan sonra kardeşi Musa Kâzım’ın imameti durumunda 

olduğu gibi, yaşça büyük kardeşin bir oğlu olmadığı durumda iki kardeşin imametini 

iddia etmişlerdi.98 İmâmiyye’ye göre ise, Hz. Ali’nin iki oğlu Hasan ve Hüseyin’den 

sonra iki kardeşin imameti meşru olamaz.99 Bu yüzden Abdullah el-Eftah ve Ca’fer 

b. Ali imam olarak kabul edilemezler. Standart teori olan on iki imam teorisini 

devam ettirmek isteyenler için ise, Abdullah el-Eftah’ın imametini kabul etmekle 

daha fazla problem oluşmaktaydı. Çünkü Hasan el-Askerî’yi on ikinci, oğlunu da on 

üçüncü imam kabul etmek zorunda kalacaklardı ve ileride görüleceği üzere, sayı 

olarak da on iki on üçten daha önemliydi.100  

Hasan Askerî (260/874)’nin vefatından itibaren, Fethiyye ya da Eftahiyye 

açısından bu tartışmaların daha da artarak devam ettiği görülmektedir. Özellikle 

Kûfe’deki Faddal ailesi başta olmak üzere Fethiyye grubu, savundukları bu doktrinin 

haklılığını gösterebilmek için Ca’fer b. Ali’nin’in imametini desteklemişti. Bu aile 

önceden beri Fethiyye’nin aktif taraftarıydı. Ca’fer b. Ali, onların da desteğiyle, 

kardeşi Hasan el-Askerî’nin ölümünden sonra çok daha güçlenmişti. Yine bu aileden 

olup da Ali er-Rıza (203/818) ile yakınlıkları bilinen Hasan b. Ali b. Faddal 

(223/838), yarım asır öncesinde onlara önayak olup tartışmalara yön verenler 

arasındaydı.101 Az bir zaman sonra gelen bir başka kelâmcı Ali b. Esbât, bu sorunla 

ilgili olarak Ali b. Mahziyar’la muhabere (mektuplaşma) etmişti. Muhammed el-

Cevad (220/835)’ın imametini iddia eden Ali b. Mahziyar, sonuçta Ali b. Esbat’ı 

ikna etmiş ve o da Fethiyye’nin iddiasını terk etmişti.102 Ali er-Rıza’nın ölümünden 

                                                           
98  Naşi el-Ekber, Mesailü’l-İmame, 46-47; Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 93-94. 
99  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 94. 
100  Krş. Watt, “Sidelights on Early Imamite Doctrine”, 294. 
 On iki sayısının Şîa açısından önemine ileride değinilecektir. 
101  İbn Nedim, Fihrist, 278; Tûsî, Fihrist, 48. 
102  Necaşî, Ricâl, 252. 
 Berkî’nin, Ali b. Esbât’ı önce Ali er-Rıza’nın, daha sonra da Muhammed Cevad’ın taraftarları 



 79

sonra ise, bazıları onun tek oğlu olan genç Muhammed Cevad’ı imam olarak 

tanımışlar. Fakat diğerleri, imametin kardeşi Ahmed’in hakkı olduğunu ileri 

sürmüştü.103 Daha sonra aileden bu doktrini benimseyenler arasında Ahmed b. Hasan 

b. Ali b. Muhammed b. Faddâl (260/874) ve kardeşi Ali gibi önemli isimler vardır.104 

Diğer taraftan gerek Ali er-Rıza’nın, gerekse Hasan el-Askerî’nin 

ölümünden sonraki dönemlerde Abdullah el-Eftah’ın imam olup yaşadığına 

inananlar, Gulat’la karıştırılmamalıdırlar. Bunlardan biri olan Hasan b. Ali b. Faddal, 

Gulat’a karşı bir reddiye yazmıştır.105 Yine bunlar arasında olup da Şeyh Tûsî 

(460/1067) tarafından Gulat’tan sayılan İbn Cumhur106 ve onun takipçisi Muhammed 

b. İsa el-Yaktîn,107 mehdîlik beklentilerini açıklayan kitaplar kaleme almışlardı. Bu 

dönem alimlerinden olup da Gulat’a hücum eden Ahmed b. Muhammed b. İsa el-

Eş’arî108 de önemlidir. İbn Faddal’la diyaloğu olan bu alim, Necaşî ve Tûsî 

tarafından verilen bir isnat yoluyla tanınmaktadır.109 

İmâmiyye’nin iddiasına göre Abbasî hilafeti, imamların ailesinde ihtilâf 

çıkartmak için Hasan el-Askerî’nin kardeşi Ca’fer’i desteklemişti. Yazdıkları 

eserlerde Ca’fer’i dünyevî hayata düşkün ve zevk ehli biri olarak tanıtırlar. Onun, 

imam olabilmek için Abbasî halifesi Mu’temid’in yanında farklı yollara başvurarak, 

Hasan el-Askerî’nin gaybette bir oğlunun olduğunu iddia edenlere iftira etmeye 

çalıştığını iddia ederler. Onlara göre Onikinci İmam‘ın annesi Sakîl’in 

hapsedilmesinin sorumlusu da Ca’fer’di. Çünkü halife, Sakîl’e oğlunun nerede 

olduğunu onun kışkırtmaları sonucu sormuştu. Hasan el-Askerî’nin mirası 

konusunda Askerî’nin annesi Hadid ile mirası elinden almaya çalışan Ca’fer arasında 

çatışma çıkmıştır. Yedi yıl sonra Halifenin, mirası Hadid ile Ca’fer arasında 

                                                                                                                                                                     
arasında göstermesi bu bilgiyi doğrulamaktadır. Berkî, Ricâl, 55, 56. 

103  Nevbahtî, Fırâku’ş-Şîa, 74. 
104  Bkz. Necaşî, Ricâl, 80, 257. 
105  Tûsî, Fihrist, 48. 
106  Tûsî, Fihrist, 146. 
107  Necaşî, Ricâl, 333-334. 
108  Ahmed b. Muhammed b. Abdullah (el-Eş’arî el-Kummî)’ın Muhammed Cevad’la da 

arkadaşlıkları vardı. Berkî, Ricâl, 57. 
109  Bkz. Necaşî, Ricâl, 81-83; Tûsî, Fihrist, 25; Watt, “Sidelights on Early Imamite Doctrine”, 

295. 



 80

bölüştürmesiyle bu sorun çözümlenmişti. Sakîl’in halifenin sarayından kaçmasından 

sonra Sakîl ile Ca’fer’in taraftarları arasında büyük düşmanlık doğmuştu. Hilafet 

otoriteleri, beklenildiği gibi Ca’fer’in yanında yer almış, Sakîl ise Hasan el-

Askerî’nin küçük oğlunun imametine inananlar tarafından desteklenmişti.110 

Hasan el-Askerî’nin 260/874 yılında ölümüyle ortaya çıkan çatışmalar, 

sefirlik iddialarının da devreye girmesiyle daha da karmaşık hale gelmiştir. Oluşan 

kaosun hicrî dördüncü asrın son çeyreğine kadar devam ettiği görülmektedir. Bu 

dönem zarfında gündeme getirilen rivayetler ve kelâmcıların da devreye girmesiyle 

on ikinci imamın imametini iddia edenlerin dışındakiler tüm varlıklarını 

kaybetmişlerdir.111 Bununla birlikte Hasan el-Askerî’nin vefatından itibaren bu 

döneme gelinceye kadar belli zamanlarda farklı gruplar diğerlerine üstünlük sağlamış 

olabilirler. Fakat mevcut kaynaklardan yola çıkarak bunların ayrıntılı durumlarını 

tam olarak kestirebilmek hem çok zor hem de konumuzun sınırlarını aşmaktadır. Bu 

süreçle ilgili kesin olarak bildiğimiz şey, Şiîlerin önemli kesiminin imametin 

kesintiye uğramasını bir türlü kabul etmek istememeleriydi.112 Hasan el-Askerî’nin 

bir oğlunun olduğunu iddia eden İmâmiyye ise bu zaman dilimi içerisinde taraftar 

olarak diğerlerine oranla çok az bir kitleye sahipti. Hasan b. Ali’nin halefinin 

imametini ve gaybete gittiğini iddia edenlerin, diğer tüm Şiîlere muhalefet eden 

küçük bir topluluk olduğu İmâmî alim Nu’manî (360/971) tarafından da doğrulanır. 

Ona göre Şiîlerin büyük bölümü halef hakkında şöyle düşünmekteydi: “O nerededir? 

Ne zamana kadar kayıp duracak? Şu an kaç yaşındadır? Seksen küsur yaşında olmalı; 

Bir kısmı, onun öldüğünü, bir kısmı böyle birinin doğmuş olmadığını iddia etmekte 

ve ona inananlarla alay etmekteydi.113 Daha sonra İbn Babaveyh (381/991) de, 

İkmâlu’d-Dîn adını taşıyan kitabının girişinde, Şîa’yı darmadağan eden bu şaşkınlık 

haline değinirken, “Şîa’dan bana gelip gidenlerin çoğunun gaybet konusunda 

şaşkınlığa düştüklerini ve Kâim konusunda içlerinde kuşkular taşıdıklarını 
                                                           
110  Nevbahtî, Fırak, 79; İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 42-44, II, 473; Şeyh Müfîd, İrşâd, II, 

336-337. 
111  Bkz. Şeyh Müfîd, el-Fusulü’l-Muhtara, 261. 
112  Mes’udî, bu kesimi “Ashabu’n-Nesk” olarak isimlendirir. Bkz. Mes’udî, et-Tenbîh ve’l-İşraf,  

214-215. 
113  Nu’manî, el-Katip Ebu Abdullah Muhammed b. İbrahim (360/971), Kitabu’l-Gaybe, thk. 

Aliekber el-Ğufari , Tahran 1397, 157-158. 



 81

gördüğünü” söylemektedir.114 İbn Babaveyh’in öğrencisi Hazzâz er-Razi (381/991) 

de, Kifayetü’l-âsâr fi’n-nüsûs ale’l-eimmeti’’l-isna’aşer isimli eserinin giriş 

bölümünde, dini bilgileri zayıf bazı Şiîlerin, Mu’tezili argümanlardan etkilenerek 

Onikinci İmam ve diğer imamlar hakkında nassın kesin bir şekilde kanıtlanmamış 

olduğunu söylemelerinden şikayet etmekte ve bu tür yanlış iddiaların derhal 

düzeltilmesi gerektiğini ifade etmektedir.115 

Kuleynî (329/941), Ali b. el-Hüseyin el-Kummî (329/941), Nu’manî 

(360/971) ve Şeyh Sadûk (381/991) gibi dönemin Hadisçi İmâmî alimleri, Hz. 

Peygamber ve imamlarına atfettikleri rivayetlerle, düşmüş oldukları bu kaosu açıkça 

dramatize ederler. İlk olarak Kuleynî ve Ali b. el-Hüseyin el-Kummî’nin  eserlerinde 

geçen bir rivayette, Ca’fer Sadık’ın şöyle dediği ifade edilmektedir: “İmamınız 

zamanınızda bir süre kaybolacak ve siz bununla, bir kısmı o öldü, bazıları o 

öldürüldü, bazısı o helâk oldu, bir kısmı da o bir vadidedir demelerine kadar imtihan 

edileceksiniz. Müslümanlar buna ağlayacak ve siz denizin dalgalarında gemilerin 

yalpalandığı gibi sağa sola yalpalayacaksınız. Allah’ın kendisinden söz aldığı, 

kalbine imanı yazdığı ve kendi ruhuyla güçlendirdiği dışında kimse 

kurtulamayacaktır.”116 Yine Kuleynî, Hz. Ali’nin “Onun için gaybet ve şaşkınlık 

dönemi vardır. O dönemde kitleler yolunu şaşırır diğerleri onları yola getirir,”117 

dediğini rivayet eder. Nu’manî, Ca’fer Sadık’ın Hadîd suresi 16 ve 17. ayetlerinin 

gaybet zamanında yaşayanlar için indiğini, 16. ayette geçen “zaman (emed)” 

ifadesinin gaybet zamanı olduğunu “ey Şiîler ve Muhammed Ümmeti! Siz de 

kendilerine kitap verilip de üzerlerinden uzun zaman geçmiş olanlar gibi olmayın” 

dediğini118 nakleder. Başka bir rivayette ise, bekledikleri Kâim’in ortaya çıkmasının, 

ayrılığa düşmedikçe, birbirlerinin yüzlerine tükürmedikçe, birbirlerini tekfir 

                                                           
114  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 2-3. 
115  Bkz. Ali b. Muhammed Hazzâz er-Razî (381/991), Kifayetü’l-Âsâr, Kum 1401, 7. 
116  Kuleynî, Ebu Ca’fer Muhammed b. Ya’kub er-Razi (329/941), el-Kâfî fi İlmi’d-Din, Farsça 

tercüme ve şerhi ile birlikte, thk. Seyyid Cevad Mustafa, Tahran ts., II, 133; Ali b. el-Hüseyin 
b. Babeveyh el-Kummî (Baba Sadûk) (329/941), el-İmame ve’t-Tabsıra mine’l-Hayre, Kum 
1985, 125. 

117  Kuleynî, el-Kâfi, II, 136. 
118  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 24. 



 82

etmedikçe ve lanetlemedikçe gerçekleşmeyeceği119 ileri sürülür. 

Bir taraftan şartlar gereği yeni ortaya çıkan duruma göre oluşturulmuş 

rivayetleri aktaran söz konusu İmâmî alimlerin, diğer taraftan da daha önceden 

gündeme gelmiş olanları değiştirerek kendi durumlarına uyarladıkları görülmektedir. 

Sünnî hadis kitaplarında da yer alan, Cabir b. Semure’nin rivayet ettiği “Benden 

sonra ümmetimin üzerinde icma ettiği on iki halife olana kadar bu dünya ayakta 

kalacaktır ve onların hepsi Kureyş’tendir”120 hadisine bu yönde bir ekleme yapılarak 

bu rivayeti, “ondan sonra karmaşa olacaktır”121 şeklinde uzatmışlardır. 

İmâmîler, aktardıkları bu rivayetlerle düşmüş oldukları dağınıklığı dile 

getirdikten sonra, durumu idare edip bölünmelere karşı bir çözüm geliştirebilmek 

için de zaman kazanmaya çalışmışlardır. Meselâ bir rivayette, “Öyle bir zaman 

gelecektir ki bu dönemde imamları insanlardan kaybolacaktır. Bu süreç içerisinde 

kendilerine açıklanana kadar bulundukları duruma sıkıca yapışsınlar”122 

denmektedir. Yine Ali b. Hüseyin el-Kummî (329/941)’nin el-İmame ve’t-Tabsıra 

mine’l-hayra’sı123 ile Nu’manî (360/971)’nin Kitabu’l-Gaybe’sinde yer alan 

“İnsanların Gaybet Zamanında Yapması Gerekenler” şeklindeki bir konu başlığı da 

bu tür kaygıların varlığını açıkça göstermektedir. Nu’manî, bu anlamda on tane hadis 

nakleder.124 Bunların birinde Ca’fer Sadık’a, “fetret dönemi olacak; bu süre 

içerisinde Müslümanlar imamlarının nerede olduğunu bilemeyecekler, biz bu 

durumda ne yapmalıyız” diye sorulunca “Sonuncu size açıklanana kadar önceki 

bağlılığınıza tutunun” diye cevap vermiştir.125 

Yukarıda da görüldüğü gibi ilk olarak Kuleynî (329/941) ve Ali b. Hüseyin 

el-Kummî (329/941) tarafından gündeme getirilen bu tür rivayetler, daha sonra 

                                                           
119  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 206. 
 Nu’manî buna benzer başka rivayetlere de yer vermiştir. Meselâ, Nur suresi 55. ayetin 

anlamının Kaim ve ashabı için indirilmiş olduğunu  aktarır. Bkz. Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 
240. 

120  Ebu Davud, Sünen-i Ebi Davud, c. IV, Kitabu’l-Mehdî, 4279. Hadis. 
121  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 103. 
122  Ali b. el-Hüseyin el-Kummî, el-İmame ve’t-Tabsıra mine’l-Hayre, 125. 
123  Bkz. Ali b. el-Hüseyin el-Kummî, el-İmame ve’t-Tabsıra mine’l-Hayre, 124. 
124  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 158-160. 
125  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 158. 



 83

Nu’manî (360/971) tarafından daha da çoğaltılarak belli konu başlıkları altında 

sistematize edilmiştir. Nu’manî, “Allah’ın ipine sımsıkı sarılın”126 ayetinin tefsiri,127 

Şîa’ya sabır ve beklemenin emredilmesi, gaybet zamanında Şîa’nın denenmesi ve 

gruplara bölünmesi gibi konu başlıkları altında birçok rivayet aktarmıştır. Bu 

rivayetlerden birinde Muhammed Bakır’ın, Âl-i İmran 200. ayetteki “rabitu” 

kelimesinin, beklenen imamınıza bağlı olun anlamında olduğunu söylediğini,128 ifade 

eder. Yine başka bir yerde, “insanlar imamı kaybetttikleri zaman senelerce içlerinden 

hangisinin imam olduğunu idrak edemeyecekleri durumda kalırlar. Sonra Allah onlar 

için Sahib’lerini ortaya çıkarır”129 denmektedir. 

Nu’manî’den sonra İbn Babaveyh es-Sadûk (381/991), Kemalü’d-dîn ve 

Tamamü’n-Ni’me adlı eserinde konuyla ilgili tüm rivayetleri bir araya toplamıştır. O 

ayrıca, şaşkınlık konusunu ve ondan kurtuluşun yollarını tartıştığı el-İmame ve’t-

tabsıra mine’l-hayra adıyla benzer rivayet ve konuları içeren diğer bir kitap da 

yazmıştır. 

2.2. Onikinci İmam Muhammed el-Mehdî’nin Varlığı 

Kat’iyye Şîasının, Hasan el-Askerî (260/874)’nin halefsiz vefat etmesiyle ya 

imametten vazgeçmek veya imamlığın kesintiye uğradığını kabul etmek ya da vefat 

eden imamın gizli bir oğlunun bulunduğunu söylemek zorunda olduklarını daha önce 

de ifade etmiştik. Bu gruplar arasında, Nevbahtî (310/922)’nin on ikinci olarak 

saydığı İmâmiyye ve onunla birlikte Ebu Hatim er-Razî (322/934)’nin de kabul ettiği 

altı, yedi ve sekizinci fırkalar, Hasan’ın bir erkek çocuğu olduğunu veya bu çocuğun 

ana karnında bulunduğunu iddia etmişlerdi. Onların böyle birinin varlığını iddia 

etmelerinin sebebi, bu fırkaların görüşlerinden de anlaşılacağı üzere, imametin 

kesintiye uğrayabileceğini bir türlü kabul edememeleriydi. Bundan dolayı onlardan 

altıncı fırka bu çocuğun, babasının ölümünde iki yaşında olduğunu, yedincisi onun 

ana karnında sekiz aylık olduğunu, sekizinci fırka ise sadece ana karnında olduğunu 

                                                           
126  Âl-i İmran, 3/103 
127  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 39-51. 
128  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 27. 
129  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 158. 



 84

söylemişti.130 İmâmiyye ise onun varlığını iddia etmekle birlikte, yaşı konusunda 

herhangi bir görüş belirtmemişti.131 

Ebu’l-Hasan el-Eş’arî (324/935), yirmi dört Rafızî-İmâmî fırkadan birincisi 

kabul ettiği Kat’iyye’nin on iki imamını sayarken bunların sonuncusunun, 

Muhammed b. el-Hasan’ı “beklenen gaib imam” (el-gaib el-muntazar) kabul ettiğini 

söylemektedir.132 O, bu grubu yirmi dördüncü Rafızî fırka olarak tekrar gösterir.133 

Fakat burada da onun doğumuyla ilgili herhangi bir bilgiye rastlanmaz. 

Kuleynî (329/941)’nin Hasan’ın oğlunun doğumuyla ilgili aktarmış olduğu 

rivayetlerden134 birinde, onun Muhammed adındaki oğlunun 256/870 yılında 

dünyaya geldiği135 ifade edilir. Ancak o, Ca’fer Sadık’tan rivayet ettiği başka bir 

haberle bu çocuğun yaşıyla ilgili yapılan diğer spekülasyonları eleştirir ve şöyle der: 

“Doğumunda şüphe edenler, onun babasının halefsiz öldüğünü, bir kısmı babası 

öldüğünde ana karnında olduğunu, bazıları babasının ölümünden iki yıl önce 

doğduğunu ve onun beklenen mehdî olduğunu, söylerler. Bu şekilde Allah Şîa’yı 

imtihan etmeyi sever. Batıl yolda olanlar bununla şüpheye düşer.”136 Ancak İmâmî 

Şeyh Müfîd (413/1022), söz konusu rivayetle gelen eleştiriye aldırmaz ve cemaatin 

ileri gelenlerinin bu konuyla ilgili ihtilâflarını doğrular.137 Ona göre, kendisinin de 

aralarında bulunduğu çoğunluk, babası 260/874 yılında vefat ettiği ve doğumu da 

255/869 yılının Şaban ayının on beşinde gerçekleştiği için Kâim’in beş yaşında 

olduğunu ileri sürmüştür.138 Ancak bazıları onun 252/866 yılında doğduğunu 

dolayısıyla babasının ölümünde yedi yaşında olması gerektiğini söylemişti. Diğer bir 

kısmı ise babasının ölmediğini, Allah’ın, aklı ve ilmini hikmetle kemale erdirip diğer 

yaratıklardan ayırdığını, onun hüccetlerinin sonuncusu ve Kâimu’z-Zaman olduğunu 

                                                           
130  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 84-86; Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 292-293. 
131  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 90-93. 
132  Eş’arî, Makalât, I, 90-91. 
133  Eş’arî, Makalât, I, 104-105. 
134  Söz konusu rivayetler için bkz. Kuleynî, el-Kâfi, II, 449-467. 
135  Kuleynî, el-Kâfi, II, 119. 
136  Kuleynî, el-Kâfi, II, 135. 
137  Şeyh Müfîd, el-Fusulü’l-Muhtara, 258-259. 
138  Şeyh Müfîd, İrşâd, II, 339. 
 Aynı tarih, Mes’udî tarafından da kabul edilmiştir. Bkz. Mes’udî, Isbâtü’l-Vasıyye, 272. 



 85

söylediler.139 

İbn Babaveyh (381/991)’in Kemalü’d-dîn’inde aktardığı bir rivayete ve 

Tûsî’ye (460/1067) göre Onikinci İmam 256/870 yılında doğmuştur.140 Tûsî’nin 

eserinin diğer bir yerinde, babasının 260/874 yılında vefat ettiği ve çocuğun da onun 

ölümünde dört yaşında olduğu iddia edilir.141 Yine İbn Babaveyh’in aktarmış olduğu 

diğer bir rivayette, doğumuyla ilgili ihtilâflar doğrulanmakla birlikte onun 254/868 

yılının Ramazan ayında dünyaya geldiği, künyelerinin de Ebu’l-Kasım ve Ebu Ca’fer 

olduğu söylenir.142 İbn Rüstem et-Taberî (IV/X. Asır)’nin aktardığı daha farklı bir 

rivayette ise Kâim’in 257/871 yılında doğduğu ifade edilir.143 Rivayetlerde Kâim’in 

annesinin isminin de Reyhane, Nergis, Sakîl veya Savsan olduğu144 belirtilmektedir. 

Doğum yeri ve tarihindeki bu ihtilaflar, aslında böyle bir çocuğun 

doğduğuna dair somut bir bilgi bulunmamasından ileri gelmektedir. Bu yüzden onun 

yaşıyla ilgili söz konusu tartışmalar, Bağdadî (429/1038) ve İsferayanî (471/1078) 

gibi sonraki Sünnî Mezhepler Tarihi yazarlarının eserlerine de yansımıştır.145 

Önceden de ifade ettiğimiz gibi, İmâmî Nevbahtî (310/922) de dahil muasırı olduğu 

tüm fırka yazarları, Hasan el-Askerî’nin bir oğlu olmadığını kabul ederler. Ancak 

başta İmâmiyye olmak üzere Şîa’nın yok olacağını farkeden bir kısım Kat’iyye, 

varlıklarını sürdürebilmek için imametin devam ettiğini sürekli gündemde tuttular. 

Onlar, Hasan’ın kardeşi Ca’fer’e olan düşmanlıklarından dolayı da imametin Hasan 

ve Hüseyin’den sonra iki kardeşte olmayacağını146 ısrarla vurguladılar. Diğer kardeş 

Muhammed de babasından önce vefat ettiği için tek alternatifleri kalmıştı. O da, 

önceden Şîa’nın yabancı olmadığı, Hasan’ın kaybolan bir oğlunun varlığında ısrar 

etmekti. Onlara göre dönemin Abbâsî halifesi, böyle birinin saklandığını bildiği için 

Hasan el-Askerî’nin kardeşi Ca’fer’in mirastan hak talebini kabul etmemişti.147 Bu 

                                                           
139  Şeyh Müfîd, el-Fusulü’l-Muhtara, 258-259. 
140  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, 432; Tûsî, Gaybe, 393. 
141  Tûsî, Gaybe,  419. 
142  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 474-475. 
143  İbn Rüstem et-Taberî, Delâilü’l-İmame, 270-271. 
144  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 426, 432. 
145  Bkz. Bağdadi, el-Fark, 48; İsferayani, et-Tabsir fi’d-Din, 39. 
146  Bkz. Kuleynî, el-Kâfi, II, 39-40. 
147  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 479. 



 86

yüzden başta Kuleynî (329/941) ve Ali b. el-Hüseyin el-Kummî (329/941) olmak 

üzere dönemin İmâmî hadisçileri, konuyla ilgili Muhammed Bakır ve Ca’fer Sadık 

gibi önceki imamlarına isnat ettikleri birçok rivayet aktardılar. Onlar bu rivayetlerin 

bir kısmını Muhammed b. Halid el-Berkî (274/887 veya 280/893) gibi kendinden 

önceki hadisçilerden aldıklarını söylerler. Fakat söz konusu alimin, bu döneme bizzat 

şahid olmasına rağmen eserinde ne on ikinci imamın isminden ne de onun 

gaybetinden bahsettiği görülmektedir. 

Diğer önemli bir husus ise, konuyla ilgili verdikleri bu bilgilerin bizzat 

İmâmî Kuleynî (329/941) gibi kendi alimlerinin naklettiği diğer rivayetlerle tekzip 

edilmesidir. Kuleynî, bir rivayetinde ez-Zübeyrî’nin, Hasan Askerî’nin bir halefinin 

olmadığını söylediğini nakleder.148 Yine, Ahvaz’dan Muhammed b. İbrahim b. 

Mahziyar el-Ahvazî ve Medine’de Onbirinci İmam’ın temsilciliğini yapmış olan 

Alioğullarından birçok insan gibi, farklı bölgelerde Onikinci İmam’ın varlığıyla ilgili 

şüphe duyan pek çok kişinin varlığından bahsetmektedir.149 Hatta önceden buna 

inanmakla birlikte sonradan bu görüşten vazgeçmiş birçok Şiî’den söz edilir. Mesela 

Kuleynî el-Kâfî’de Medineli Tâlibîlerden bir kesimin Onbirinci İmam’ın bir 

çocuğunun olduğu görüşünden vazgeçiş olayını kaydeder.150 Nu’manî (360/971) de 

Şiîlerin büyük bölümünün halef hakkında “O nerededir? Bu nereden olacak? Ne 

zamana kadar kayıp duracak? Şu an kaç yaşındadır? Seksen küsur yaşında olmalı 

şeklinde düşündüklerini ifade eder. Ona göre bir kısmı onun öldüğünü, bir kısmı 

böyle birinin doğmadığını iddia etmekte ve ona inananlarla alay etmekteydi.”151 Aynı 

şekilde Tûsî (460/1067), İbn Ebi Ganîm el-Kazvinî ile birlikte Şîa’dan bir grubun 

Hasan el-Askerî’nin halefsiz öldüğü iddiasında olduklarını nakletmektedir.152 

Tüm bu nakledilenlerin dışında, yine bizzat İmâmî kaynakların belirttiğine 

göre, Hasan el-Askerî ölünce kardeşi Ca’fer b. Ali el-Hâdî, İmam’ın tüm mirasını ele 

geçirmeye çalışmıştı. Hasan’ın vefat haberi Medine’de bulunan annesine ulaştığında 

                                                           
148  Kuleynî, el-Kâfi, II, 119. 
149  Kuleynî, el-Kâfî, II, 455-456. 
150  Kuleynî, el-Kâfî, II, 456-457. 
151  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 157-158. 
152  Tûsî, Gaybe, 285. 



 87

annesi Samerra’ya kadar gelmiş ve orada vasiyet iddiasında bulunmuştur. Bunun 

üzerine saraya, halife Mu’temid’in hanımlarının yanına taşınmıştır.153  

Diğer taraftan, onların “Abbasîler ve Ca’fer’in taraftarlarından korktukları 

için bu çocuğun doğumunun babası tarafından gizli tutulup sadece yakın 

arkadaşlarından güvendiklerinin bilmesine izin verildiği” şeklinde haberler yayarak 

bu belirsizliği bir süreliğine atlatmaya çalışmış oldukları görülmektedir. İmâmîlere 

göre Ebu Ca’fer el-Umerî, Onikinci İmam’ın var olduğunu taraftarlarından Abdullah 

b. Ca’fer el-Himyerî’ye açıklamış fakat onun ismini araştırmaması için ona uyarıda 

bulunmuştu.154 Bu iddialarını doğrulamak için de, Kâim’in cisminin görünmeyeceği, 

ismiyle de anılamıyacağına dikkat çeken birçok rivayeti155 devreye soktular. 

Muhammed Bakır’dan aktarılan bir rivayette Hızır, Ali’ye, on bir imamın ismini 

sıralandıktan sonra sıra on ikinci imama gelir ve şöyle der: “Ortaya çıkıp zulümle 

dolu yeryüzünü adalete kavuşturana kadar künyelenemeyip isimlendirilemeyecek 

Hasan b. Ali’nin oğlu bir adama şehadet ederim.”156 Bununla birlikte, Muhammed b. 

el-Hasan’ın varlığını doğrulamak için de, “Kâim’in ismi Hz. Peygamber’in ismi, 

babasının ismi de Vasî’nin ismidir”157 şeklindeki o meşhur önceki rivayeti 

aktarmaktan da geri durmadılar. 

Hasan el-Askerî’nin bir oğlu olduğunu ispat için bir taraftan rivayet eksenli 

alimlerin, onun varlığı ve onu görenlerle ilgili pek çok hadis aktardığı müşahade 

edilirken,158 diğer taraftan  da Ebu Sehl İsmail b. Ali Nevbahtî (311/923) ve aynı 

dönemlerde yaşamış olan Muhammed b. Abdurrahman b. Kıbbe er-Razî gibi İmâmî 

                                                           
153  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 474. 
154  Abdullah b. Ca’fer el-Himyerî, Hasan el-Askerî’nin taraftarlarındandı. Berkî, Ricâl, 60. 

Kaim’in doğumu ve görülmesiyle ilgili birçok rivayet ona dayandırılır. Meselâ bkz. Kuleynî, 
el-Kâfî, II, 120; İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 440, 442, 440. 

155  Bkz. Kummî, el-İmame ve’t-Tabsıra mine’l-Hayre, 116; Kuleynî, el-Kâfi, II, 117, 127; İbn 
Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 648. 

 Bazı rivayetlerde, “Sahibü Haze’l-Emr’in doğumunun insanlardan gizli tutulması, ortaya 
çıktığında boynunda kimseye biati olmasın diye olduğu” söylenmektedir. Bkz. İbn Babaveyh, 
Kemalü’d-Dîn, II, 479. Bu iddiayı desteklemek için de, “Kaim ortaya çıktığında kimseye biati 
olmaz” şeklinde başka bir rivayet gündeme getirdiler. Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 
480. 

156  Ebu’l-Hasan Ali b. el-Hüseyin b. Babeveyh el-Kummî (Baba Saduk) (329/941), el-İmame ve’t-
Tabsıra mine’l-Hayre, Kum 1985, 107-108; Kuleynî, el-Kâfi, II, 468-470. 

157  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 181. 
158  Bkz. Kuleynî, el-Kâfi, II, 117-125. 



 88

kelâmcıların devreye girdiklerini görmekteyiz. Meselâ İmam Mehdî’nin varlığı 

konusunda aklî deliller getirmeye çalışan Ebu Sehl en-Nevbahtî, gaybetten otuz yıl 

sonra yazdığı et-Tenbîh adlı eserinde şöyle demişti: “Şîa mensupları, Allah’ın, 

Peygamberin ve dînin bütün konularını aklî delil ile bildikleri gibi Hasan’ın oğlunun 

varlığını da aklî delille bildiler.”159 

İmamın varlığını aklî delillerle kanıtlamaya çalışan diğer ünlü İmâmî 

kelâmcı İbn Kıbbe er-Razî de, bu ispat sürecine en büyük katkısı olanlardan biridir. 

Meselâ o, Onikinci İmam’ın farklı doğum tarihleriyle ilgili Zeydiyye ve Ebu’l-Kasım 

el-Belhî (319/931) gibi Mu’tezilîler tarafından kendilerine yöneltilen eleştirilere 

şöyle cevap vermişti: Siz Allah’ın kitabında Hz. İsa’nın beşikteyken “ben Allah’ın 

kuluyum, bana kitap verdi, beni peygamber ve her yerde mübarek kıldı”160 ayetini 

görmüyor musunuz. Allah ona küçüklüğünde hüküm vermişti. Benzer durum İmam 

için de geçerlidir. Yine bazı Zeydîlerin, insanların çoğunun Hasan b. Ali’nin çocuğu 

olmadığına inandıklarını söylemeleri üzerine İbn Kıbbe, İsrailoğulları da Mesih (İsa) 

konusunda şüphe etmekteydi, hatta bu yüzden Meryem’e bile iftira etmişlerdi, 

demiştir.161 
Ebu Sehl (311/923) ve İbn Kıbbe’nin, Muhammed Mehdî’nin varlığına 

yönelik öne sürdükleri bu argümanlar her ne kadar İbn Babaveyh (381/991) 

tarafından kullanılmış olsa da, onların benimsenerek geliştirilmesi esasen Şeyh 

Müfîd (413/1022)’le olmuştur. Müfîd’e göre, Gaib İmam’ın varlığıyla ilgili 

rivayetler o kadar güçlüdür ki onları inkâr eden, Müslüman hukukuyla ilgili tüm 

rivayetleri reddetmiş olur.162 O, Mehdî b. Hasan b. Ali’nin doğumunun, çoğu 

taraftarı ve diğer insanlardan saklanması ile onun devam eden gizliliğinin, örf ve 

geleneklere aykırı olmadığını söyler. Ona göre önceki kralların çocuklarıyla ilgili 

benzer, aklın şüphe etmeyeceği bilgiler bizzat ilmin ortaya koyduğu şeylerdir.163 

                                                           
159  “Kitabu’t-Tenbîh”, İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 90-91. 
160  Meryem, 19/30-31. 
161  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 79-80. 
162  Şeyh Müfîd, Ebi Abdullah Muhammed b. Muhammed b. En-Numani el-Ukberi el-Bağdadi 

(413/1022), Hamse Resaîl fî İsbati’l-Hücce, Necef 1951, 3. 
163  Şeyh Müfîd, Ebi Abdullah Muhammed b. Muhammed b. En-Numani el-Ukberi el-Bağdadi 

(413/1022), el-Fusûlü’l-Aşere fi’l-Gaybe, nşr. Matbaatü’l-Haydariyye, Necef  1370/1951, 350. 



 89

Onların doğumu, miras nedeniyle can güvenlikleri hususunda akrabalarından 

korktukları için gizli tutulmuştur. Nitekim geçmişte Fars, Rum ve Hint krallarının 

buna benzer gizlenmelerinden bahsedilir.164 Müfîd şöyle devam eder: Oğlunun 

olduğunu tebasından saklayarak onu gizleyen, bu yolla onu halife yapmak isteyen ve 

bu şekilde askerlerini itaat için imtihan eden meşhur melikler vardır.165 Din alimleri, 

Hz. İbrahim ve Hz. Musa’nın doğumlarının da, görevlerini gizli tutmak için 

zamanlarının meliklerinden gizli tutuldukları konusunda hemfikirdirler.166 Ca’fer 

Sadık da oğlu Musa’yı korumak için, kendi ölümünden sonra ona bir zarar gelmesin 

diye, imam olması yönündeki vasıyetini saklı tutmuştu.167 Nasıl ki peygamber 

çocukları olan Yakub b. İbrahim’in çocukları Yusuf’a zulmetmişlerse, aynı şekilde, 

imamların masumiyeti kendisinde bulunmayan Ca’fer b. Ali, gerçeği inkar ederek 

batıla sapmış ve Hasan’ın oğlunu inkar etmiştir. Bu yüzden onun taraftarlarının 

tamamı da yanılmıştır.168 

Şeyh Müfîd, Mehdî’nin yaşının küçüklüğünü eleştirenlere karşı da “Allah 

imamet görevini verdiği kimseden kemale ermesindeki özürleri kaldırır” demektedir. 

Ona göre her şeye kadir olan Allah bunu da yapmaya kadirdir ve Kur’an’da 

belirtilen, yetim çocukların mallarının ergenlik çağına ulaşıncaya kadar kendilerine 

verilmemesi hükmünün, çocuk yaşta olan Muhammed Mehdî ve Muhammed b. Ali 

b. Musa için geçerli olmadığını savunur. Ona göre imamlar bu hükümden istisna 

tutulmuştur.169 

Çağdaş alimlerden Kaşifu’l-Gıta da, Hz. Peygamber’in ve masum 

vâsilerinin tüm bu haberlerine inanmamız gerektiğini söyler. Ona göre bunların 

hikmet ve sebeplerinden bahsetmenin ise fazla bir anlamı yoktur.170 

Gerek dönemin Mezhepler Tarihçileri tarafından kaleme alınan eserlerin 

                                                           
164  Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere, 350-351. 
165  Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere, 351-352. 
166  Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere, 352. 
167  Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere, 358. 
168  Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere, 354. 
169  Şeyh Müfîd, el-Fusulü’l-Muhtara mine’l-Uyuni ve’l-Mehasin, 112-113. 
170  Kaşifu’l-Gıta, Muhammed Hüseyin, Ca’feri Mezhebi ve Esasları, çev. Abdülbakıy Gölpınarlı, 

İstanbul 1979, 54-55. 



 90

vermiş olduğu bilgilerden, gerekse bizzat İmâmîlerin aktardıkları çelişik haberlerden, 

on ikinci imam diye kabul edilen bir çocuğun doğmadığı açıkça anlaşılmaktadır. 

İmâmiyye Şîası kendileri için hayatî öneme sahip imametin kesintiye uğramaması 

için böyle birinin varlığını iddia etmiştir. Onlar bir taraftan önceki mehdîlik 

rivayetlerini Muhammed b. el-Hasan adına uyarlarken, diğer taraftan da kelâmcıları 

vasıtasıyla bu bilgileri rasyonel yöntemlerle doğrulamaya çalışmışlardır. 

3. Hasan el-Askerî Sonrası Sefirlik İddiaları 

3.1. Vükelâ: Mali ve Hukuki Temsilcilikler  

Vekillik, imamlarla taraftarları arasında iletişimi kolaylaştırıp hums ve zekât 

toplamak amacıyla kurulmuş bir teşkilâttır. Bu müessesenin incelenmesi konumuz 

açısından iki ayrı öneme sahiptir. Birincisi, gaybet fikrinin oluşum sürecinde Şiî 

hareketlere yön verenlerin, imam adına hareket eden siyaseten kabiliyetli vekillerin 

olmasıdır. İkincisi ise, Onikinci İmam’ın kısa gaybeti diye nitelenen dönemde (260-

328/873-940) onun sefirliğini yaptığı iddia edilen dört kişi, aslında kayıp imam adına 

vekillik yaptıklarını iddia edenler arasından sonraki İmâmîlerin seçtiği dört tanesidir. 

Bundan dolayı bu sistemin ne tür aşamalar geçirdiğine ve gaybet düşüncesinin 

oluşum safhasındaki fonksiyonuna değinmemiz konumuz açısından büyük önem 

taşımaktadır. 

Diğer taraftan, gerek önceki imamlar olsun, gerekse Onikinci İmam’ın 

temsilcileri hakkında dönemin eserlerinde fazla bir bilgiye rastlanılmadığı için 

imamların vekilliğiyle ilgili yapılan çalışmalarda ciddi zorluklarla karşılaşılmakta ve 

bu konular hala daha tam olarak aydınlatılamamaktadır. Hasan b. Musa en-Nevbahtî 

(310/922), Ebu’l-Halef Eş’arî el-Kummî (301/914) ve Kuleynî (329/941) gibi 

alimlerin dağınık olarak verdikleri birtakım bilgilerin dışında Şiî olmayan eserlerde 

bu konulara hiç değinilmez. Sonraki araştırmacıların vekilliğe ilişkin tezlerine 

dayanak yaptıkları bilgiler de, gaybetten yaklaşık bir asır sonra yaşayan İbn 

Babaveyh (381/991), Necaşî (450/1058) ve Tûsî (460/1067)’nin, Kuleynî ve öncesi 

bazı kişilerden aktardıklarını iddia ettikleri rivayetlere dayanır. Bunların verdikleri 

haberlerin de ne derece güvenilir oldukları sürekli tartışılmıştır. 



 91

Bazı araştırmacılara göre bu bilgilerin erken dönem kaynaklarında yer 

almamasının sebebi, imam ve temsilcilerinin faliyetlerinin çoğunun yeraltında 

yapılmış olmasıdır. Onlara göre vekillik kurumu, Musa Kâzım (183/799)171 hatta 

Ca’fer es-Sadık (148/765) zamanından beri vardı.172 Şiîler, gerek çeşitli bölgelerdeki 

Sünnî-Şiî çatışmaları, gerekse siyasi iktidarın baskısı sebebiyle bu bilgileri sürekli 

gizlemişlerdi. 

Vekillik kurumunun kuruluş amacına gelince, temel fonksiyonunun cemaat 

içi iletişimin kolaylaştırılıp hums ve zekât toplamak maksadıyla173 oluşturulduğu 

iddia edilir. İsnaaşerî biyografi yazarlarına göre, bu amaçla Humran b. A’yân, 

Mufaddal b. Ömer, Muallâ b. Huneys, Nasr b. Kabûs el-Lahmî ve Abdurrahman b. 

el-Haccâc, Ca’fer Sadık’ın,174 Abdullah b. Cendeb el-Becilî de Musa Kâzım ve Ali 

er-Rıza’nın vekilliklerini yapmışlardı.175 Onlara göre Ca’fer Sadık, Abbasîlerin 

farkına varabileceği endişesiyle faaliyetlerini gizlilik içerisinde yönetmekteydi. O, 

organizasyon işlerini yürütürken, takiyye gereği taraftarlarından kendi temsilcisi 

olduklarını söylememelerini istemişti. Tûsî, Nasr b. Kabûs el-Lahmî’nin, kendisinin 

gerçekten atanmış biri olduğunu bilmeden yirmi yıl Sadık’ın vekilliğini yaptığını 

söyler.176 

Özellikle başkent Samerra ve Medâin şehirleri ile Sevad bölgesinde bir 

hayli gelişme gösterdiği söylenen bu yeraltı siyasi örgütünün,177 İsmail b. Musa el-

Kâzım’ın Mısır’daki entelektüel faaliyetleriyle daha da ilerleyerek başta Kuzey 

                                                           
171  Said Amir Arjomand, The Consolation of Theology: Absence of the Imam and Transition from 

Chiliasm to Law in Shi’ism, University of Chicaco, 1996, 551; Arjomand, The Crısıs of the 
Imamete, 494; M. Ali Büyükkara, The Imamı-Shı’ı Movement ın the Tıme of Musa al-Kazım 
and Ali al-Rıda, the University of Edınburgh, Basılmamış Doktora Tezi, 412; Metin Bozan, 
İmâmiyye İmamet Nazariyyesinin Teşekkül Süreci, Basılmamış Doktora Tezi, Ankara 2004, 88. 

172  Meselâ bkz. Cevad Ali, “Die Beiden Ersten Safire des Zwolften Imams“, Der Islam, XXV 
(1939), 212; Etan Kohlberg, “Imam and Community in the Pre-Ghayba Period,” 40; Mustafa 
Öz, İmamiye Şîasında onikinci İmam ve Mehdi İnancı, İstanbul 1995, 12. 

173  Moojan Momen, An Indroduction to Shi’i Islam. Yale U.P. 1985, 73-74; Hussain, The 
Occultation, 79. 

174  Bkz. Tûsî, Gaybe, 346-348. 
175  Tûsî, Gaybe, 348. 
176  Tûsî, Gaybe, 346-348. 
177  Ebu Amr Muhammed el-Keşşî (340/951 veya 368/978), İhtiyaru Marifeti’r-Ricâl, İntişarât-i 

Daneşgâh, Meşhed 1348/1929, 513-514. 



 92

Afrika’nın uzak kısımları olmak üzere belli bölgelerde etkisini gösterdiği178 ifade 

edilir. Ancak başlangıçta da ifade ettiğimiz gibi, sonraki Şiî yazarların vermiş olduğu 

bu bilgilerin gerçekliğinin test edilebilmesi oldukça zordur. Özellikle bu kurumu 

Ca’fer Sadık’a kadar dayandırmaları pek makul gözükmemektedir. Çünkü onlara 

yakın dönemlerde kaleme alınan tarih kitapları onların bu tür faaliyet içerisinde 

bulunmalarından ziyade, siyasete bulaşmayan dindârane yaşantılarından 

bahsederler.179 Diğer taraftan Ca’fer Sadık ve Musa Kâzım’ın vekilleri olarak 

tanıtılan bu kişilerin de, aslında onların ileri gelen taraftarları oldukları 

anlaşılmaktadır.180 Bununla birlikte söz konusu imamlara Alioğulları lideri gözüyle 

bakan pek çok sempatizanlarının, birtakım isyan türü hareketlerden de geri durmamış 

oldukları yine bu tarihçiler tarafından da doğrulanmaktadır.  

Abbasîler, kuruluş dönemlerinden itibaren çeşitli Şiî grupların isyan 

hareketleriyle şaşkına dönmüşlerdi. Bundan dolayı bazı Şiîlerin entelektüel 

faliyetlerinin sonuçta bir militan harekete dönüşeceğine ve bu olayların arkasında da 

Şiî imamlarının olduklarına inanmaya başlamaları son derece doğal 

gözükmektedir.181 Bu yüzden Harun Reşid, Musa Kâzım’ı hapse atarak ölümüne 

kadar gözetim altında tutmuş ve daha sonraki Abbasî yöneticileri de 202/817 

yılından itibaren diğer imamları başkentte ev hapsine zorlamaya başlamışlardı. 

Onların bu siyaseti Ali er-Rıza, Muhammed Cevad, Ali el-Hâdî ve Hasan el-Askerî 

üzerinde tatbik edilmişti. Uygulanan bu baskı yöntemleri zamanla 

organizasyonlarının yer altı sistemini (vükelâ) kurmaya itmiş olmalıdır. Rivayetlere 

göre 233/848 yılında Halife el-Mütevekkil, Onuncu İmam el-Hadî (254/868)’nin bu 

tür faaliyetlerinden şüphelenip onu Medîne’den Samerra’ya getirterek ev hapsinde 

tutmuş182 ve ardından evini aratmıştır.183 Bu arada Hadî’nin Samerra’daki bazı 

                                                           
178  Hussain, The Occultation, 29. 
179  Meselâ bkz. Yakubî, Tarihu’l-Yakubî, II, 414. 
180  Bu dönemlere en yakın Şiî çalışmalardan biri olan Ahmed b. Muhammed b. Halid el-Berkî 

(274/887 veya 280/893)’nin er-Ricâl adlı çalışmasında bu ve benzeri kişilerden sadece 
imamların taraftarları olarak bahsedilir. Meselâ ona göre, Mufaddal b. Ömer, Ca’fer Sadık’ın, 
Abdullah b. Cendeb el-Becilî de, Ali er-Rıza ve daha sonra Muhammed Cevad’ın taraftarları 
arasındaydı. Berkî, Ricâl, 25, 54. 

181  Krş. Hussain, The Occultation, 55. 
182  Taberî, Tarîh, IX, 163. 
183  Mes’udî, Murûc, IV, 93. 



 93

taraftarları da tutuklanmış184 ve onun Kûfe’deki temsilcisi Eyûb b. Nûh185 şehrin 

kadısı tarafından takibata uğramıştır.186 Sevad’da Hüseyin’in kabri yanındaki 

bölgelerdeki faaliyetlerden rahatsız olan Mütevekkil, Hüseyin’in mezarını ve 

civardaki evleri yerle bir ettirmiş ardından da yerine ekin ekilerek kabrin izleri yok 

edilmiştir.187 Kindî (350/961), Alioğulları lideri Ebu Hudrî’nin, teşkilatlanma 

faaliyetlerinden dolayı suçlanarak taraftarlarıyla birlikte 248/862 yılında Irak’a 

sürüldüklerini nakletmektedir.188 Kuleynî’ye göre Muhammed b. Hacer’in 

öldürülmesi ve idarecilerin Seyf b. el-Leys’in mallarına el koyması yine bu 

sebepledir.189  

Yukarıda aktarmış olduğumuz bilgiler, aslında vekillik kurumunun tesisinin, 

gelişen siyasî ve ekonomik şartların doğal bir sonucu olduğunu göstermektedir. 

Ancak sürekli dikkatlerin üzerlerinde yoğunlaştığı İmâmî imamlarının bu oluşuma 

fazla bir katkı yaptıkları söylenemez. Özellikle sonraki imamların otoriteleri, ne 

bütün işlerin yürütülmesi için tamamen yeterliydi ne de onlar böyle bir birikime 

sahipti. Hatta imamlar çoğunlukla göz hapsinde oldukları için işlerin neredeyse 

tamamı vekiller aracılığıyla yönetilmekteydi. Mesela bu dönemde Ali el-Hâdî 

(254/868)’nin vekilliğini yapan Ebu Ali b. Râşid,190 Ali el-Hâdî ve daha sonra da 

Hasan el-Askerî (260/874)’nin vekilliklerini yapan Ali b. Ca’fer el-Hammânî191 

bunlardan ikisidir.  

Yukarıda bazılarının isimlerini verdiğimiz söz konusu vekillerin bu 

görevleri daha sonra kendi çocuklarına geçerek onlar, gaybet döneminde Gaib İmam 

adına Şiî toplumu yönlendiren kişiler olmuşlardır. Örneğin Ali b. Mahziyar el-

                                                           
184  Muhammed b. Şehraşub Mazenderânî (588/1192), Menakîb-i Âl-i Ebî Talib, Kum 1379/1959, 

IV, 414-416. 
185  Fethî olan Eyûb . Nûh b. Derrâc (el-Kûfî)’nin Hasan el-Askerî’nin övgüsünü aldığı rivayet 

edilir. Bkz. Tûsî, Gaybe, 349-350. Daha önce Ali er-Rıza, Muhammed Cevad ve Ali el-
Hadî’nin de en önemli taraftarları arasındaydı. Berkî, Ricâl, 54, 57. Babası Nûh b. Derrâc’da, 
Ca’fer Sadık’ın ashabındandı. Berkî, Ricâl, 27. 

186  Ali b. İsa el-Erbilî (693/1294), Keşfü’l-Ğumme, Tebriz 1381/1961, II, 385. 
187  Taberî, Tarîh, IX, 185. 
188  Kindî, Ebu Amr Muhammed b. Yusuf el-Kindî el-Mısrî (350/961), Vulâtü Mısr, Beyrut 

1987/1407, 159. 
189  Kuleynî, Kâfî, II, 444. 
190  Tûsî, Gaybe, 350. 
191  Tûsî, Gaybe, 350. 



 94

Ahvazî,192 Muhammed Cevad (220/835) ve Ali el-Hâdî’nin (254/868) Ahvaz 

vekiliyken193 onun torun veya akrabaları daha sonra Onikinci İmam adına aynı 

bölgede temsilcilik yapmışlardır.194 İbrahim b. Muhammed el-Hemedânî, Ali el-

Hâdî’nin Hemedân vekiliyken195 daha sonra onun çocuklarından Muhammed b. 

İbrahim ve sonra da Ali b. Muhammed b. İbrahim bu görevi devam ettirmişlerdir.196 

Diğer bir vekil İsmail b. İshak b. Nevbaht’ın197 ailesi Bağdad’daki organizasyon 

üyelerini idare etmişti. Onun akrabası Hüseyin b. Rûh da Onikinci İmam’ın 

temsilciliği adına aktif görevler üstlenmiştir. 

Abbasî iktidarının III/IX. asrın ikinci yarısından itibaren güç kaybetmeye 

başlaması bu vekillerin hareket imkânlarının daha da artmasına ortam hazırlamıştır. 

Otorite boşluğunu iyi değerlendiren vekiller, çalışmalarını gizlilikle devam ettirerek 

bu yolla dış bölgelere ajanlar göndermişlerdir. Sonuçta eylemlerini hilafet 

merkezinin dışına, sınır bölgelerine kaydırarak faaliyet sahalarını bir hayli 

genişletmişlerdir.198 Bu büyümenin de getirmiş olduğu birtakım nedenlerden dolayı 

farklı yönelimlerin ortaya çıkması doğal hale gelmiştir. Ömrünün sonlarına doğru Ali 

el-Hâdî’nin bazı İranlı temsilcileri arasında bazı ciddi sıkıntıların meydana gelmesi 

bu yüzdendir. Meselâ Faris b. Hatim b. Manuye el-Kazvini, Deylem ve Taberistan’ın 

yanında bulunan, yeni İslâm’a giren toplulukların sınırı olan Kazvin şehrinde aktif 

görevler üstlenmişti. O, Doğu İran (Cibal)’dan gelen hums ve yardımları toplamakla 

                                                           
192  Tûsî, Gaybe, 349. 
 Ali b. Mahziyar el-Ehvazî, Ali er-Rıza, daha sonra Muhammed Cevad ve Ali el-Hadî 

dönemlerini yaşamış olup onların önde gelen taraftarları arasında gösterilmiştir. Bkz. Berkî, 
Ricâl, 54, 55, 58; Necaşî, Ricalü’n-Necaşî, 254. 

193  Necaşî, Ricâl, 253. 
194  Meselâ, Muhammed b. İbrahim b. Mahziyâr el-Ahvazî bunlardan biridir. Bkz. İbn Babaveyh, 

Kemâlü’d-Dîn, II, 442. 
Onun oğullarından biri olan Muhammed b. Ali b. Mahziyar, Ali el-Hadî’nin taraftarları 
arasında gösterilmiştir. Bkz. Berkî, Ricâl, 60. 

195  Keşşî, Ricâl, 608, 611-12, 557. 
 İbrahim b. Muhammed el-Hemedanî, Ali er-Rıza, daha sonra Muhammed Cevad ve Ali el-

Hadî dönemlerini yaşamış olup onların önde gelen taraftarları arasında gösterilmiştir. Bkz. 
Berkî, Ricâl, 54, 56, 58. 

196  Keşşî, Ricâl, 608; İbn Davud, Ricâl, 248. 
197  Berkî, onu Ali el-Hadî’nin yakın taraftarlarından sayar. Berkî, Ricâl, 60. 
198  Ancak bu teşkilatların, 3/9. asrın sonlarında İran’ın kuzeyinde ve Yemen’de kurulan Zeydiyye, 

Morako’daki İdrisî gibi diğer Şiî topluluklarla ne derece ilişkide olmuş oldukları henüz tam 
olarak saptanamamıştır. Moojan Momen, An Indroduction to Shi’i Islam, 73-74. 



 95

yükümlüydü. 248/862 yılında Samerra temsilciliğinin mali işler başkanı olmuştur. 

Fakat iki yıl sonra onuncu imam Ali el-Hâdî tarafından lanetlenmiştir.199 Ancak 

Faris, Ali el-Hâdî’den ayrıldıktan sonra da kendine bağlı gruplardan para almaya 

devam edince öldürülmesine karar verilmiştir. İmam’ın halefi olarak beklenen ilk 

oğlu Muhammed’in ölümüyle birlikte kriz daha da şiddetlenmişti. Ali el-Hâdî 

(254/868), ölümüne yakın, bir aday olmaksızın imamet makamının baş temsilciliğini 

Osman b. Said el-Umerî’ye bırakmıştır. İmamın tayin ettiği halefi Muhammed, 

kendisinden önce ölmüştü. Faris b. Hatim’in taraftarları, Ali el-Hâdî’nin daha genç 

olan oğlu Ca’fer’i imam olarak seçmişlerdir.200  

Kum civarında Ahmet b. İshak ve Rey’de Muhammed b. Ca’fer el-Esedî 

gibi ileri gelenlerin başını çektiği gruplar ise Hasan’ı imam yapmak istiyordu. Bu 

topluluğun diğer önemli temsilcileri olan İbnül-Umerî ve Nevbahtîler, Hasan’ın 

ölümünden sonra dağılan toplumsal birliği ve İmâmi hiyerarşinin otoritesini 

güçlendirmek için Kum’daki alimleri teşvik etmişlerdir.201  

Hasan el-Askerî (260/874)’nin, ardında bir halef bırakmadan vefatı ise, 

Onikinci İmam’la taraftarları arasında irtibat kurduklarına inanılan bu vekillerin dini 

ve politik rollerinin daha da artmasına sebep olmuştur. Çünkü ortada bir imam 

olmayınca en son karar verecek mercî kendileri kalmıştı. Bu durum daha uzun 

vadede Şiî topluluğa büyük yararlar sağlamıştır. İmamlardan bağımsız idari ve ilmi 

geleneğe sahip olan bu vekiller, gaybet dönemine geçişte fazla bir zorluğun 

yaşanmamasına katkıda bulundular. Dolayısıyla Şiîlerin bu yeni konuma alışmaları 

biraz daha acısız ve sarsıntısız olmuştur.202 Onlar, İmâmî Şiîliğin oluşum  

dönemindeki tüm yıkılma ihtimallerine rağmen, İmâmîlerin iddia ettikleri şekliyle bu 

yeni doktrinlerini formüle etmeyi başarmışlardı.203 

                                                           
199  Ca’fer taraftarı olarak Faris b. Hatim lânetlenmektedir. Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 

58. 
200  Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 291-292. 
201  Abdullah b. Ca’fer el-Himyerî el-Kummî bu amaçla, Kûfe’deki İmâmî Şiîlere konferans 

vermek için 290/903’larda Irak’a gelmiştir. Günümüze kadar gelmeyen “Kitabu’l-Gaybe ve’l-
Hayre” adlı eseri ile sekiz ve dokuzuncu imamlardan aktarılan hadislerden müteşekkil kitapları  
ve ayrıca, onuncu imamla ilim adamları arasındaki mektuplaşmalar onun eserleri arasında 
kabul edilir. Necaşî, Ricâl, 219-220; Tûsî, Fihrist, 102. 

202  Krş. Etan Kohlberg, “Imam and Community in the Pre-Ghayba Period,” 40. 
203  Sachedina, Islamic Messianism, 98-99. 



 96

Bununla birlikte vekiller arasında bazılarının gaybetten sonraki konumları, 

gaib imamla direkt bağlantısı olduğuna inanılmasından dolayı farklı algılanmıştır. 

Yönetici ve ilim adamına ait olan iki ayrı fonksiyon, onlarla birlikte sefirin kişiliği 

altında toplanmıştır. Sefir, rütbe olarak, diğer şahsiyetlerden daha üstün kabul 

edilmiştir.204 Kendilerinden mucize sadır olması bile kabul edilen sefirler,205 bu 

rütbeye yükselmelerine rağmen önceden beri devam eden vekillik görevlerini elden 

bırakmamışlardır. Aynı zamanda ilmi meşguliyetlerine de devam etmişlerdir. Meselâ 

İkinci Sefir, on ve on birinci imamlardan direkt veya babası aracılığıyla aktarmış 

olduğu fıkhî çalışmalarıyla güven kazanmıştır. Bu yüzden sonradan sefir olarak 

kabul edilen bu kişilerin, büyük gaybete giden yolda çok önemli fonksiyonlarının 

olduğu kanıtlanmıştır.206 

3.2. Onikinci İmam Adına Sefirlik 

İmâmiyye veya İsna’aşeriyye, Onikinci İmam’ın ilk gaybeti döneminde 

(260/874-328/940) imamla görüşerek onunla Şiîler arasındaki irtibatı sağladığını 

iddia ettikleri dört kişiye sefir adını vermiştir. Onlara göre bu kişiler, Ebu Amr 

Osman b. Saîd el-Umerî (260-267/874-880 arası), oğlu Ebu Ca’fer Muhammed b. 

Osman b. Saîd el-Umerî (305/917-918), Ebu’l-Kasım Hüseyin b. Ruh en-Nevbahtî 

(326/939)  ve Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed es-Semurrî (328/940)’dir. Söz konusu 

kişilerin ard arda görev yaptıkları bu döneme de “Sefirler Dönemi” veya “Kısa 

Gaybet Dönemi” demişlerdir. 

Gaybeti döneminde imam adına sefirlik (bâblık) yapma iddiasının Şîa 

tarihinde çok öncelere dayandığı söylenir. Şiî fırak yazarlarına göre, Hasan el-

Askerî'nin vefatından önce de birtakım olaylar vuku bulmuş, bu dönemlerde de 

mehdîlikleri iddia edilen birçok şahıs, geçmiş imamların naib, bâb veya vekili 

olduklarını iddia etmişlerdi. Meselâ İmam Mûsâ el-Kâzım (183/799)’ın gaybette 

olduğunu ileri sürerek yerine naiplik iddiasında bulunmuş sonra da bu naipliği 

                                                           
204  Mustafa Vaziri, The Emergence of Islam, 166. 
205  Şeyh Müfîd, Evailü’l-Makalât, 41. 
206  Krş. Kohlberg, “Imam and Community in the Pre-Ghayba Period,” 40-41. 



 97

çocuklarına ve torunlarına miras bıraktığı ileri sürülen Muhammed b. Beşîr207 

bunlardan biridir. 

Daha sonra Onibirinci İmam’ın halefsiz ölümüyle oluşan otorite boşluğunu 

değerlendirme fırsatı yakalayan bazı kişilerin de, gaybeti döneminde Onikinci İmam 

ile taraftarları arasında bağlantı kuran bâblar olduklarını iddia etmeye başladıkları 

görülmektedir.208 Bunların çoğu, daha önceleri de kendisi ile İmam el-Hâdî (254868) 

ve İmam el-Askerî (260/874) arasında, buradan da kendileri ile İmam Muhammed 

Mehdî arasında özel bağlar bulunduğunu iddia etmiş olan vekillerdi. Onlar, birtakım 

mucizeler gösterebileceklerini ve gayb bilgisine sahip olduklarını iddia ederek söz 

konusu Gaib İmam’dan geldiğini söyledikleri gizli mektuplar (tevkî) öne sürmüş, 

onlar adına hums toplamış ve şer’î hukukun tek uygulayıcılarının kendilerine ait 

olduğunu ileri sürmüşlerdi. Bunlar, ileride özel ele alacağımız dört sefir dışında, Ebu 

Muhammed Hasan Şâriî, Ahmed b. Hilâl Kerhî, Ebu Tahir Muhammed b. Bilâl, 

Hüseyin b. Mansur Hallâc, Muhammed b. Ali eş-Şalmagânî, Muhammed b. Nusayr 

en-Nemirî, Ahmed b. Hilâl el-Ebertaî ve Ebu Tahir Muhammed b. Ali209 gibi 

kişilerdir. 

Yukarıda isimlerinden söz ettiğimiz şahıslar arasında sefirlik (bâblık) 

makamını ilk iddia edenin, Ebu Muhammed Hasan Şâriî olduğu rivayet edilir. Ali el-

Hâdî (254/868) ve Hasan Askerî (260/874)’nin arkadaşlarından olan eş-Şarîî, sefirlik 

iddiasında bulununca, Onikinci İmam adına onu yalanlayan bir tevkî yayımlanmıştır. 

Sonra da hakkında küfür ve ilhada saptığı yönünde rivayetler gündeme 

getirilmiştir.210 eş-Şârîî’den sonra bu yönde iddiada bulunan diğer kişiler şunlardır: 

Ebu Tahir Muhammed b. Bilâl: İkinci sefir Ebu Ca’fer Muhammed b. 

Osman (304/916) ile mücadeleleri olmuştur. Kendi vekilliğini iddia etmiş ve 

ardından imama ait olduğu ileri sürülen malları Ebu Ca’fer’e teslim etmeyerek elinde 

saklamaya devam etmiştir.211 

                                                           
207  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 70-71; Kummî, Kitabu’l-Makalât ve’l-Fırak, 91-92. 
208  Ebu Sehl en-Nevbahtî, “Kitabu’t-Tenbîh”, İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 93. 
209  Tûsî, Gaybe, 353. 
210  Bkz. Tûsî, Gaybe, 397. 
211  Tûsî, Gaybe,  400. 



 98

Hallâc-ı Mansur: 299/911 yılına gelince büyük bir şöhrete kavuşan İmâmî 

mistik Hüseyin b. Mansur el-Hallac (309/921), ilk olarak Ahvaz’da fakirlere para 

dağıtarak onları “er-Rıza min Âl-i Muhammed”e davet ediyordu. Bundan dolayı 

jurnallenerek taraftarlarıyla birlikte kırbaçlanmıştır. O, önceden Ebu Sehl Nevbahtî 

(311/923) adına propaganda yaparken taraftar sayısını artırmış ve sonra da mezhebin 

liderliğine soyunmuştu. Onikinci İmam’ın vekilinin kendisi olduğunu söyleyerek, 

Nevbahtî’ye tabi olan binlerce insanı kendi tarafına çekmiştir.212 Kum’a giderek 

orada Ebu’l-Hasan (Ali b. Hüseyin el-Kummî) ile tartışmalar yapmıştır. Kendisinin 

imamın vekili ve elçisi olduğunu kabul ettiremeyince de rakipleri tarafından burayı 

terk etmek zorunda bırakılmıştır.213 Hallâc’ın, vahdet-i vucûd fikrini andıran Allah’ın 

hulûlünü ileri sürmesi, rakibi Nevbahtî tarafından fırsat bilinerek, ilâhlık iddiası 

gerekçesiyle hükümete ihbar edilmişti.214 Yıllarca saraya kapatılmış olan el-Hallac, 

uzun bir duruşmadan sonra Maliki kadı Ebu Ömer’in fetvasıyla ölüme mahküm 

edilerek 309/921 yılında elleri kesilip yakılmıştır.215 

Şalmaganî: İbn Ebi’l-Azakir diye bilinen Ebu Ca’fer Muhammed b. Ali eş-

Şalmaganî (323/935), Gaib İmam’ın sekreteryasında Hüseyin b. Rûh en-Nevbahtî 

(326/937)’ye hizmet ederek Kûfe ve Bağdad vekilliklerinin denetim işlerini yürüten 

on civarındaki temsilciden biriydi.216 Bu görevini 312/923 yılına kadar devam 

ettirmiştir. İbn Ruh’un yakın danışmanlığında ve onun isteği üzerine, İmâmî 

toplumun faydalanması için hukuki konuları içeren “Kitab et-Teklif” gibi birçok eser 

yazmıştır. Bu kitabın genel içeriği Kum hukukçuları tarafından onaylanmıştır. Daha 

sonra, hapiste olan İbn Ruh’la arası açılmış ve kendinin Gaib İmam’ın vekili 

olduğunu iddia etmiştir.217 Şalmaganî ve taraftarları 312/923 veya 314/925 yılında, 

hapisten çıkmasına kısa bir süre kalmış olan İbn Ruh tarafından, Gaib İmam’dan 

                                                           
212  İbn Nedim, Fihrist, 241-242. 
213  Tûsî, Gaybe,  402-403. 
214  Abbas İkbal Aştiyani, Hanedân-ı Nevbahtî, 112. 
 Massignon, Şiî ileri gelenlerinin, Zahirî (Hanbelî) olan kadıya baskı yapmak amacıyla 

Zahirîlerle bağlantı kurduklarını düşünür. Massignon, I: 362, 373, 376-77 (Arjomand, The 
Shadow of God, 42) 

215  İbn Nedim, Fihrist, 242. 
216  Tûsî, Gaybe, 302-303, 369. 
217  Tûsî, Gaybe, 307, 408-410. 



 99

geldiğini iddia ettiği bir mektupla mürted ilan edilmişlerdir.218 Gerekçe olarak da 

onun, Allah’ın insan suretine girmesi (hulûl) gibi inançlara saptığı219 şeklindeki 

iddialardı.  

Şalmaganî’ye tabi olan İbn Abdus, onun hiç bir zaman ilâhlık iddiasında 

bulunmadığını belirtir. Ona göre Şalmaganî hakkında bu tür iddiaların 

uydurulmasının sebebi, İmamu’l-Muntazar’a giden kapı olduğunu iddia ederek İbn 

Ruh’un yerine kendini koymak istemesiydi.220 Şalmaganî, Halife el-Muktedir’in 

vezirlerinden el-Hüseyn b. el-Kasım gibi birçok ünlü taraftarı olmasına rağmen, 

hükümet güçleri tarafından sürekli aranmıştır. Sonunda yakalanıp birkaç kez 

yargılandıktan sonra, 323/935 yılının Zilkade ayında ölümüne fetva verilerek İbn 

Avn’la birlikte idam edilmişlerdir.221 

Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî: Nusayrîler tarafından Hasan el-Askerî’nin 

tek ve aynı zamanda da sonuncu sefiri olarak kabul edilir.222 İbn Nusayr, rivayetlere 

göre ilk olarak Onuncu İmam Ali el-Hâdî (254/868)’nin bâbı olduğunu iddia 

etmişti.223 Ancak daha onun sağlığında bu iddiasından vazgeçerek birtakım aşırı 

fikirlere sapmıştır. Güya kendisi onun tarafından gönderilen bir nebîydi. Tenasüh 

fikrini ortaya atarak224 Onuncu İmam hakkında aşırı görüşler ileri sürmüştür.225 Bir 

süre sonra, Birinci Sefir Osman b. Saîd’in ölümünün ardından oğlu Ebu Ca’fer 

(304/916)’in sefirliğini tanımamış ve Onikinci İmam’ın bâbının kendisi olduğunu 

iddia etmiştir. Ebu Ca’fer, onun bu fikrini değiştirmek için çok uğraşmışsa da başarılı 

olamamış, ardından da İmâmiyye cemaatinden atılmasına karar vermiştir. İbn 

Nusayr, Muhammed b. Musa b. el-Hasan b. el-Furât gibi Furat ailesinin bazı üyeleri 

                                                           
218  Tûsî, Gaybe, 307, 403-406, 408, 410. 
219  Tûsî, Gaybe, 302-303. 
220  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VIII, 242) (İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-Nihaye, XI, 312-313. 
221  Tûsî, Gaybe, 307, 412.  

Geniş bilgi için bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VIII, 242; İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-
Nihaye, XI, 312-313. 

222  Bkz. Abdullah b. Hamdan el-Hasibî (259/873-346/957), Kitâbu’l-Mecmu’, çev. Ahmet Turan, 
OMÜİFD., sayı. 8, Samsun 1996, 11. 

223  Keşşî, Ricâl, 520-521. 
224  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 78; İbn Ebi’l-Hadid, Şerhu Nehci’l-Belağa, VIII, 122. 
225  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 78. 



 100

tarafından desteklenmiş olmasına226 rağmen İmâmîler tarafından dışlanmıştır.227  

Ahmed b. Hilâl el-Ebertaî (267/880): İkinci Sefir Ebu Ca’fer (304/916)’in 

atanmasının meşruiyyetini inkâr edenlerdendi. İkinci Sefir, onun iddialarını geçersiz 

kılmak için İmam adına bir tevkî işleme sokmuştur.228 Diğer taraftan, onun isminin 

İmâmî ravilerin isnat zincirinde geçmesiyle ilgili sayısız örnek vardır. Usûlle ilgili 

yazılan kitapların çoğu, meşhur kelâmcılardan kabul edilen Ahmed b. Hilâl  

tarafından aktarılmıştır. Ayrıca Onikinci İmam’ın el-Kâim olup ilk gaybetine gittiği 

şeklinde birçok hadis rivayet ettiği de söylenir.229 

Tüm bunlardan anlaşıldığı üzere, Gaib Onikinci İmam’ın varlığının iddia 

edilmeye başlanmasından itibaren onun adına sefirlik iddiasında bulunan pek çok 

şahıs ortaya çıkmıştır. Bundan dolayı İmam’ın sefirliğiyle (naiblik) ilgili yapılan tüm 

bu tartışma ve iddialardan, İmam adına vekillik yapanların bu dönemde dört sefirle 

sınırlı olmadığı açıkça fark edilmektedir. Sefirlik iddiasında bulunan bu şahısların 

diğer dört sefirden farklı bir konumda anılması, aralarındaki siyasî rekabetlerden 

dolayı olsa gerektir. Bu kişilerden bir kısmı, ileride de göreceğimiz gibi siyaseten 

güçlü olabilselerdi belki de diğer dört sefirden birinin yerini almış olabileceklerdi. 

Diğer taraftan, yukarıda da görüldüğü üzere Şalmagânî gibi  kişilerin dört sefirden 

kabul edilen şahıslara yönelik meydan okumaları, vekillik kurumunun zayıflığını 

göstermektedir. Şalmagânî, bir arkadaşına, vekillik iddiası konusunda ne yapılması 

gerektiğinin tam olarak ancak kendisi ve İbn Rûh’un bildiğini söylemişti. Hüseyin b. 

Rûh’la olan tartışmalarını da, köpeklerin üzerinde kavga ettikleri şeye 

benzetmiştir.230 

                                                           
226  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 78. 
227  Tûsî, Gaybe, 398. 
228  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 489; Tûsî, Gaybe, 353. 
229  Bkz. Kuleynî, el-Kâfî, II, 144, 447; Tûsî, Fhrist, 36-90; Ebu Ca’fer Muhammed b. Hasan et-

Tûsî, (460/1067), Tezhîbü’l-Ahkâm, Dârü’l-Kütübi’l-İslâmiyye, Tahran 1365, IV, 134, 220, V, 
140. 

 İbn Hilâl’e atfedilen rivayetlerin çoğu Sa’d b. Eş’arî el-Kummî yoluyla ulaşmıştır. Sa’d el-
Eşarî, Hilâl’in, sefirler tarafından dışlanmadan önce İmâmîler arasında yüksek bir pozisyona 
sahip olduğunu söyler. Keşşî, Ricâl, 141, 503, 535-536, 603. Onikinci İmam’ın Kaim olduğu, 
İbn Hilâl’in otoritesi üzerine ilişkilendirilmiştir. Meselâ bkz. Tûsî, Gaybe, 142, 233, 357, 439. 

230  Bkz. Tûsî, Gaybe, 392. 



 101

3.3. Dört Sefir 

Yukarıda da ifade etmiş olduğumuz gibi İmam’ın naibliği iddiasında 

bulunmuş birçok kişinin içinde sadece dört sefirin iddiasının doğruluğunu 

belgeleyecek önemli bir kriter yoktur. Dördün vurgulanması, bu dönemde İmâmîler 

üzerindeki baskı sebebiyle olsa gerektir.231 Sefirlerden ilk bahseden kişi, 342/953 

yılında Kitabu’l-Gaybe’sini tamamlayan Numanî’dir. Ancak Nu’manî (360/971)’nin 

sefirlerle ilgili bu yorumunun da, Gaybetü’l-Kasîra’nın (Kısa Gaybet) anlamını 

çözmeye yönelik bir açıklama olduğu anlaşılmaktadır. O, eserindeki bu bölümün 

dördüncü hadisi olan Abdullah b. Sinan’ın232 rivayetinde geçen “Hidayete erdiren 

imam ve görünür bir işaret görmediğiniz durumda ne yaparsınız” cümlesi altında, 

nizamın kesintiye uğradığı ve kendisinin yok olduğu durumda imamla Şîa arasında 

sefirlerin durumundan bahseder. Çünkü ona göre sefir, gaybeti durumunda imamla 

Şîa arasında bir delil(alem)dir. Yaratılanlar üzerindeki imtihan dönemi tamamlanınca 

sefirler (deliller) ortadan kalkar. Ona göre bu sefirler, Sahibu’l-Hak’ın ortaya 

çıkmasına ve Allah dostlarının haber vermiş olduğu şaşkınlık gerçekleşene kadar 

gözükmezler. Bu şekilde ikinci gaybet durumu da vuku bulur.233 

Nu’manî (360/971), sefir olarak bahsettiği bu kişilerin isimlerine değinmez. 

Ancak daha sonra İbn Babaveyh (381/991), Kâim’in vekillerinin, oğlu Ebu Ca’fer’i 

kendisinden sonrası için tayin eden Osman el-Umerî iken oğlunun da Ebu’l-Kasım 

en-Nevbahtî’yi ve sırasıyla onun da es-Semurrî’yi vekil atadıklarını söyler. 

Sonuncusunun ise herhangi birini atamadığını zira İmam’ın tam gaybete girdiğini 

belirtir.234 Bu bilgi, dört sefirden sırasına göre bahseden tek rivayettir. Fakat bu 

bölümde böyle bir rivayetin olması açık bir tesadüftür. Çünkü bu hadisin temel 

amacı, Onikinci İmam’ın doğum tarihiyle ilgili farklı bir tarih ortaya koymaktı.235 

Ayrıca Onikinci İmam’dan alınan tevkîlerle (mektuplar) ilgili diğer bir bölümde İbn 

Babaveyh, hedeflerini tayin etmeleri için Gaib İmam’ın emirname gönderdiği son üç 
                                                           
231  Krş. Sachedina, Islamic Messianism, 88. 
232  Abdullah b. Sinan, Ebu Ca’fer es-Sanî (Muhammed Cevad)’nin taraftarlarındandı. Berkî, 

Ricâl, 57. 
233  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 16. 
234  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, 432-433. 
235  Sachedina, Islamic Messianism, 88. 



 102

sefirden bahseder. Fakat bu üç sefir için ne bir sıradan ne de sıranın es-Semurrî ile 

sona erdiğinden söz eder.236 O, başka bir yerde naklettiği ve sonradan Tûsî tarafından 

da aktarılan bir hikayede, İmam tarafından atanıp atanmadığı belirtilmeden, ikinci ve 

üçüncü sefirlerin İmama rağmen Şiîlerden hums vergisi aldıklarını söyler. Bu 

haberde şöyle denir: Ebu Ca’fer Muhammed b. Ali b. el-Esved adında bir adam, 

İmam adına bağış olarak topladığı gıdaları (İkinci Sefir) Ebu Ca’fer Muhammed b. 

Osman el-Umerî’ye taşımakta idi. O da aldığına karşılık ona makbuz veriyordu. 

Ölümünden iki veya üç yıl önce, bir gün topladığı gıdanın bir kısmını ona 

götürmüştü. Ebu Ca’fer, onları (Üçüncü Sefir) Ebu’l-Kasım Hüseyin b. Rûh en-

Nevbahtî’ye vermesini emreder. O da bu emri yerine getirir ve ardından ondan 

makbuz ister. Fakat Ebu’l-Kasım onun bu isteğine karşı çıkar. Bunun üzerine onu 

Ebu Ca’fer’e şikayet eder. Ebu Ca’fer ise ondan bir daha makbuz istememesini 

söyleyerek şöyle devam eder: “Ebu’l-Kasım’a ne verildiyse bana ulaşmıştır. Bundan 

dolayı şu andan itibaren gıdaları ona götür ve karşılığında makbuzunu isteme.” 237  

İbn Babaveyh (381/991), eserinin başka bir yerinde “Kâim’i Görenler ve 

Onunla Konuşanlar” başlığı altında, Onikinci İmam’ı görmüş olan veya onun 

mucizelerine tanıklık etmiş insanlardan ve bir vükelâ listesiyle İmam’ın vekilliği 

işlerinin yürütüldüğü yerlerden bahseder. Bunlar, Bağdad’da el-Umerî ve oğlu, 

Hâciz, el-Bilâlî ve Attâr,238 Kûfe’de el-Asımî, Ahvazlılardan Muhammed b. İbrahim 

b. Mahziyâr, Kum’da Ahmed b. İshak, Hemedân’da Muhammed b. Salih, Rey’de 

Bessamî ve el-Esedî, Azerbeycan’da Kasım b. A’lâ, Nişabur’da Muhammed b. 

Şâzân’dır. Yine Bağdad’dan Ebu’l-Kasım b. Ebu Halis, Ebu Abdullah el-Kindî, Ebu 

Abdullah el-Cüneydî, Harun el-Hazzâz, en-Neylî, Ebu’l-Kasım b. Debîs, Ebu 

Abdullah b. Ferûh, Ebu’l-Hasan’ın mevlâsı Mesrûru’t-Tabbâh, Ahmed, Muhammed 

b. el-Hasan, Benu Nevbaht’tan İshak el-Kâtip ve diğer bölgelerden vekillik yapan 

pek çok kişidir.239 Aynı bölümde ikinci sefir Ebu Ca’fer el-Umeri’nin isminden üç 

kez bahseder fakat herhangi bir şekilde onu, İmam’ın özel temsilcisi (naibu’l-hass) 
                                                           
236  Rivayetler için bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 502-515. 
237  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 501-502; Tûsî, Gaybe, 370. 
238  Asıl adı Muhammed b. Yahya el-Attâr’dır. Kaim’in doğumuyla ilgili rivayet zincirinde ismi 

geçer. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 424. 
239  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 442-443. 



 103

olarak nitelendirmez.240 

Şeyh Müfîd (413/1022) ise, el-İrşâd adlı eserinin Onikinci İmam’la ilgili 

bölümünde, gaybetin iki şekli sorununa değinmemişti ve bu yüzden bu ilk gaybet 

boyunca dört sefir konusunu ele almaz. Fakat aynı yerde şöyle der: “Bizim 

yoldaşlarımız süferâ tarafından karakterize edilmiştir.” Müfîd, bu ifadeyi Askeri’nin 

ölümünden sonra Mısır’dan Mekke’ye gelen ve ikinci sefirin halefliği üzerinde 

yapılan tartışmaları duyan bir adamın hikayesini tekrar anlattığında kullanır.241 

Ancak diğer bir eserinde ise, Hasan el-Askerî’nin taraftarlarından bir grubun, 

hayatlarında İmam’ın halefine şahit olup, ölümünün ardından ashabı ve özel 

dostlarının onunla Şîası arasında aracılık yaptıklarını söyler. Bunlar, uzun süre 

devam eden gizliliğinde Gaib İmam’dan dini öğretileri naklediyorlar, sorularına 

karşılık cevaplar ve kendilerine gereken hukuku alıyorlardı. Bu kişilerin, Hasan b. 

Ali’nin hayatta iken eğittiği, güven konusunda özel olarak seçtiği, mülkünde ve 

istekleri doğrultusunda kıyam etmekle yetkili kıldığı insanlar olduğunu söyler. Ona 

göre bunlar, Ebu Amr Osman b. Saîd es-Semmân ve oğlu Ebu Ca’fer Muhammed b. 

Osman, Benu Rahbariyyîn, Kûfe’de Benu Saîd b. Mahziyar, Bağdad’da Benu 

Nevbaht, Kum ve Ehl-i Kazvin’den bir grup, Cibal’den olanlar gibi İmâmiyye ve 

Zeydiyye nazarında meşhur olan akıllı, güvenilir kişi ve gruplardır.242 

Yukarıda da görüldüğü gibi ne Nûmanî ne İbn Babaveyh ne de Müfîd, 

eserlerinde dört sefirle ilgili özel bir bölüme yer vermemişlerdi. Kuleynî (329/941) 

ve Ali b. el-Hüseyin el-Kummî (329/941) döneminde ise sefirlikten hiç bahsedilmez. 

Benzer şekilde Mes’udî de, 332/ 943 yılında tamamladığı243 İsbâtü’l-Vasıyye’sinde  

bu konuya hiç değinmemiştir. Bununla birlikte, İbn Babaveyh (381/991)’in dağınık 

olarak aktarmış olduğu rivayetleri bir araya topladığımızda ise, bu dört sefir 

hakkında, sefirlik sırası da gözetilerek ayrı bir karizmanın oluşmuş olduğu hemen 

fark edilmektedir. Bu rivayetlerde onların, geleceğin kendilerine bildirildiği, Gaib 

İmam nazarında özel konumları olan ve toplumun her konuda bilgi danıştığı özel 

                                                           
240  Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 409, 440. 
241  Bkz. Şeyh Müfîd, İrşâd, II, 364-365. 
242  Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere, 361. 
243  Bkz. Mes’udî, Isbâtü’l-Vasıyye, 287. 



 104

kişiler oldukları her haliyle vurgulanmaktadır.244 Ancak İbn Babaveyh, bunun ismini 

koymamıştır. O, bu eseriyle Tûsî (460/1067)’ye yol göstererek çalışmasına zemin 

hazırlamıştır. Bu şekilde Onikinci İmam’ın bu temsilcilerine dört tane övülmüş 

temsilciler olarak ilk özel bölüm tahsis eden Tûsî olmuştur. Tûsî’ye göre bu durum 

bizzat Onbirinci ve Onikinci İmamlar tarafından onaylanmıştı. Ancak bu sefirlerin 

hayatlarıyla ilgili bizim temel başvuru kaynağımız olan Kitabu’l-Gaybe adlı eseri 

bile, sonraki çalışmaların “nüvvâb-ı erbaa” olarak dizayn ettiği şekilde, hiç bir yerde 

dört’ü ifade etmez. 

Tûsî şöyle der: “İmâmiyye’ye göre Hasan b. Ali’nin ashabından bir grup, 

hayatlarında Sahibu’z-Zaman’ı gördüklerini söylemişlerdir. Bu kişiler Hasan’ın, 

ölümünün ardından kendisi ile Şîası arasında özel aracı olarak seçtiği insanlardı. 

Onlara dini konuları ve hukuku öğretiyorlardı. Hasan b. Ali bunları hayatında saymış 

ve kendi mülkünden yetki vermişti.” Tûsî, bunların, dönemin sultanı nazarında da 

etkili olan Ebu Amr Osman b. Saîd es-Semmân, oğlu Ebu Ca’fer Muhammed b. 

Osman b. Saîd ve daha sonra isimlerini sayacağını söylediği bazı kişiler olduklarını 

ifade eder.245  

Tûsî, yukarıda zikredilen eserinin başka bir yerinde “Gaybet Zamanında 

Övülmüş Sefirler” başlığı altında bu dört sefiri tanıtır.246 Son sefir olarak kabul ettiği 

es-Semurrî’yi ele aldığı başlık altında, sefirliğin onunla birlikte sona erip tam 

gaybetin başladığını ifade etmek için, daha önce İbn Babaveyh’in aktarmış olduğu 

yukarıdaki rivayete yer verir. Rivayette şöyle denmektedir: “Osman b. Saîd vefat 

edince Ebi Ca’fer Muhammed b. Osman’a vasiyet etmiş, Ebu Ca’fer de Ebu’l-Kasım 
                                                           
244  Osman b. Said el-Umerî ve oğlu Ebu Ca’fer el-Umerî’ye Sahibü’z-Zaman’dan gelen tevkîler, 

Hasan el-Askerî’nin, kendisinden sonra oğlu Muhammed’in imam olacağını Osman b. Saîd’e 
bildirmesi, Ebu Ca’fer’in kendi ölümünü iki ay önceden tahmin etmesi, Kaim’in gaybetiyle 
ilgili dua yazması ve kendisini meşgul eden sorular karşılığında Ebu Ca’fer’e Sahibü’z-
Zaman’ın hattıyla tevkî gelmesi şeklindeki rivayetler, ilk iki sefirle ilgili belli bir karizmanın 
oluşmuş olduğunu gösterir. Benzer durum diğer iki sefir için de söz konusudur. Kendi 
döneminde başka hiç kimsenin cevaplayamayacağı bilgi danışılan önemli bir kişi olduğunun 
vurgulanması ve kendisi aracılığıyla Sahibü’z-Zaman’ın duası sonucu Ali b. Hüseyin b. Musa 
b. Babaveyh’in bir oğlu olması şeklindeki haberler, Hüseyin b. Rûh’un önemini ortaya 
koymaktadır. es-Semurrî ile ilgili fazla bilgi verilmemesine rağmen, onun kendi ölüm tarihini 
bir hafta öncesinden haber vermesi  şeklindeki rivayet benzer düşüncelerin onun hakkında da 
geliştirilmiş olduğunu göstermektedir. Söz konusu rivayetler için bkz. İbn Babaveyh, 
Kemalü’d-Dîn, II, 409, 483, 502, 503, 507-508, 510, 512-515, 519-520. 

245  Tûsî, Gaybe, 109. 
246  Tûsî, Gaybe, 353. 



 105

Hüseyin b. Rûh’a, Hüseyin b. Rûh da Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed es-Semurrî’ye 

vasiyet etmiştir. es-Semurrî vefat edeceği zaman ona vasiyeti sorulmuş, o da ‘Emir 

Allah’ındır, O karar verecek’ demiştir. Böylece onun vefatıyla Tam Gaybet 

başlamıştır.”247 

İbn Babaveyh (381/991) ile Tûsî (4601067) arasında bir dönemde yaşayan 

Müfîd’in (413/1022) ise, İbn Babaveyh’in sefirlerle ilgili söz konusu yaklaşımı pek 

tasvip etmediği anlaşılmaktadır. Bunun sebebi, onun, bu rivayetleri gündeme taşıyan 

hadisçi Kum ekolüne karşı mesafeli durmasından kaynaklanmış olabilir. Bu 

haberlerin, Müfîd’in temsil ettiği Bağdad kelâm ekolü üzerinde etkili olmaya 

başlaması hem biraz zaman almışa benzemekte, hem de onların bu tür rivayetlere 

karşı ilk etapta temkinli yaklaştığı intibaını vermektedir. 

Gaybet tartışmalarında aralarında dört tanesinin durumu her ne kadar olması 

gerekenin dışında bir yerde görünüyorsa da, Onikinci İmam’ın varlığının 

kanıtlanması için buna ihtiyaç duyulmuştur.248 Nitekim Tûsî, gaybet döneminde 

suferâ (sefirler) ve ebvâb (bâblar) haberlerinin sebebinin, gaybetin geçerliliğinin 

Onikinci İmam’ın imameti ve onun temsilcisinin vekilliğine bağlı olmasına 

dayandığını söyler.249 

Özellikle niçin söz konusu dört sefir? Konusuna gelince. Diğer vekiller 

arasından niçin bu kişilerin seçildiği şeklinde bir sorunun akla gelmesi doğaldır. Her 

şeyden önce, ileride de görüleceği gibi dönemin idarecileri250 ve Şiîleri nazarında bir 

hayli itibar kazanan bu dörtlü, Bağdad’da meşhur olmuştu. Bu dördünün öneminin, 

son imamın gaybeti konusunda İmâmîlerin tavrında etkili siyaset izleyen kişiler 

olmalarından kaynaklandığı düşünülebilir. Zira o dönemde İmâmî faaliyetlerin 

merkezi Bağdad’dı. Hem dinî hukuk danışmanları olup hem de paraları ellerinde 

bulunduran bu güvenilir kişilerin251 Bağdad’da yaşamaları, Kum ve Rey gibi diğer 

                                                           
247  Tûsî, Gaybe, 393-394. 
248  Krş. Sachedina, Islamic Messianism, 97. 
249  Tûsî, Gaybe, 345. 
250  Tûsî, Gaybe, 109. 
251  Meselâ Onikinci İmam’dan geldiği iddia edilen bir tevkîde şöyle denir: “Muhammed b. Osman 

el-Umerî ve daha önce de babasına gelince, o benim güvendiğim kişidir. Hattı da benim 
hattımdır.” İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 485. 



 106

büyük Şiî merkezleri varken sefirlerin buradan seçilmelerine avantaj sağlamıştır.252 

Sefirlerin bizzat İmam’ın kendisi tarafından tayin edildiği ve onun dönüşüne 

kadar Şîa’nın tek liderleri oldukları iddiası, ileride de görüleceği gibi, İkinci Sefir 

Ebu Ca’fer Muhammed b. Osman el-Umerî döneminde ortaya atılmışa 

benzemektedir. Bu düşüncenin, kurumun devamını sağlama yönünde, ölümünden 

sonra sefirin mertebesini yükseltmek amacıyla ileri sürülmüş olabileceği253 

söylenebilir. Tûsî, Küçük Gaybet’in bu döneminde, belirtilen sebepten dolayı mürted 

ilan edilen Hasan Askeri’nin taraftarlarından Ahmed b. Hilâl el-Kerhî ile ilgili 

rivayetinde, Onikinci İmam’dan onları suçlayan bir mektubun alındığını söyler. el-

Kerhî, İkinci Sefir Ebu Ca’fer’in vekilliğini reddetmişti. Ebu Ca’fer’in ölümünden 

sonra el-Kerhî’ye, onun vekilliğini niçin kabul etmediği sorulduğunda, “İmam’ın onu 

tayin etmiş olduğunu duymadım, fakat ben onun babasının vekilliğini reddetmedim; 

Şayet ben Ebu Ca’fer’in Sahibu’z-Zaman’ın vekili olduğundan emin olsaydım ona 

muhalefete kalkışmazdım” şeklinde cevap vermiştir. Tûsî devamında, onu suçlayan 

bir bildirinin Üçüncü Sefir en-Nevbahtî tarafından da alındığını ilave eder.254 

Sözü edilen bu sefirler, Onbirinci İmam Hasan el-Askerî’nin de uygulamış 

olduğunu255 iddia ettikleri, hem humus toplamak, hem fıkhî konularda Şiî toplumu 

bilgilendirmek, hem de muhaliflerini safdışı edebilmek amacıyla gıyabında sözde 

Gaib İmam adına tevkîler yayınlatmışlardı.256 Bunların, bu görevi Hasan Askerî 

(260/874) döneminde de yaptığı ileri sürülen Osman b. Saîd ve oğlu Ebu Ca’fer’in 

ellerinden çıktıkları257 söylense de, ileride görüleceği gibi bu tevkî yöntemi diğer iki 

sefir tarafından da kullanılmıştır. Ancak burada dikkat edilmesi gereken diğer bir 

husus da şudur: İsmi konmasa da bu tevkîlerin 285/898’li yıllarda, Onbirinci İmam 

Hasan el-Askerî’nin ölümünden yirmi küsür sene sonra, onun güvendiği vekillerin 

                                                           
252  Krş. Sachedina, Islamic Messianism, 97. 
253  Krş. Heinz Halm, Shiism, 37. 
254  Tûsî, Gaybe, 399. 
255  Hasan el-Askerî’den geldiği iddia edilen tevkîler için bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 

408, 499. 
256  Sahibu’d-Dâr’dan gelen bazı tevkîlere örnekler için bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 520-

521, 522; Tûsî, Gaybe, 285-327, 375vd. 
257  Tûsî, Gaybe, 356. 



 107

çoğunun ölümüyle sona erdiğine inanılmaktaydı.258 Fakat gaybetin uzaması, 

beraberinde yeni sefirleri gündeme getirmiştir. Dolayısıyla Hasan Askerî’nin 

vekillerinin kullandığı bu yöntem daha sonra, sefir kabul edilen diğer kişilerce de 

uygulanmıştır. 

Tevkî adı verilen bu resmi bildirilerin gündeme gelmesinin diğer bir sebebi 

ise, imamlara atfedilen rivayetlerin hızla değişen sosyal problemlerin çözümünde 

yetersiz kalmasıdır. Çünkü o ana kadar Şiî toplumu içerisinde benzer şartları taşıyan 

ve imametin kesintiye uğradığı bu kadar uzun süreli bir kriz yaşanmamıştı. Otorite 

boşluğunun doğurduğu bu koşullar İmâmî ileri gelenlerini böyle bir yöntem 

kullanmaya itmiş gözükmektedir.  

Onikinci İmam’dan geldiği iddia edilen bu tevkîler, “Kâim’den Gelen 

Tevkîler”259 ve “Umerî ile Oğluna Sahibü’z-Zaman’dan Gelen Tevkîler”260 şeklinde 

iki konu başlığı altında ilk olarak İbn Babaveyh (381/991) tarafından ele 

alınmıştır.261 Sefirlerin faaliyetleriyle ilgili bilgilerin azlığı, doğal olarak bu 

hususların netlik kazanmasını engellemektedir. Verdiğimiz bilgilerin çoğu, İbn 

Babaveyh’in Kemalü’d-dîn’i ile Tûsî’nin el-Gaybe’sine dayanmaktadır. Diğer 

bilgilerde de, daha çok, kaybolduğu ileri sürülen iki erken dönem esere bağlı kalınır. 

Bunlar, İkinci Sefir’in büyük kız torununun oğlu olan İbn Berniyye el-Kâtip 

tarafından yazıldığı iddia edilen Kitab fî Ahbâr Ebî Amr ve Ebi Ca’fer el-Umeriyyîn 

                                                           
258  Ebu Sehl İsmail b. Ali en-Nevbahtî (311/923), et-Tenbîh adlı eserinde şöyle der: “Hasan el-

Askerî, ardında kendinden helal ve haramları rivayet eden güvendiği kişilerden bir cemaat 
bırakmıştır. Bu kişiler, Hasan ölünce onun bir halef bıraktığı konusunda birleştiler. Bunlar, 
onun düşmanlarından dolayı gizli olduğunu ve isminin sorulmasını insanlara yasakladılar. 
Şîaya gönderilen emir ve yasaklar yirmi seneden daha fazla bir süre, onun babasının  güvendiği 
bu kişilerin ellerinden çıkmıştır. Sonra yazışma kesildi ve İmam’ın emrine şahit olan bu 
güvendiği kişilerin çoğu öldü. Onlardan sadece biri kaldı. İnsanlar onun adaleti ve güveni 
etrafında birleştiler. Bu kişi insanlardan gizlilik içerisinde kalarak imamın işiyle ilgili bir şey 
yaymamalarını istedi.” Ebu Sehl en-Nevbahtî, “Kitabu’t-Tenbîh” İbn Babaveyh, Kemalü’d-
Dîn, I, 92-93. 

259  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 482. 
260  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 510. 
261  İbn Babaveyh, tevkîlerle ilgili bu bilgileri, Kitabü’l-Mesail ve’t-Tevkîât adında kitap yazdığı 

ifade edilen Abdullah b. Ca’fer el-Himyerî el-Kummî’den almış olabilir. Bkz. Necaşî, Ricâl, 
19; Tûsî, Fihrist, 102. 

 Kayıp imamdan sefirlere geldiği iddia edilen bu tevkîlerin ekonomik yönünün de olması, az da 
olsa finansal uzmanlık gerektirmekteydi. Çünkü dikkate değer miktarda bir para söz 
konusuydu. Bu alanla ilgili uzmanlık uzun zamandan beri vardı. Etan Kohlberg, İmam and 
Community in the Pre-Ghayba Period, 40. 



 108

ve Ahmed b. Nûh’a ait Kitâb Ahbari’l-Vükelâ el-Erbaa’dır.262 İbn Babaveyh ve 

Tusi’nin eserleriyle diğer çalışmalar, özellikle Birinci Sefir Osman b. Saîd’in 

kariyerinin arkaplânıyla ilgili malesef çok az bilgi verirler. Aradan uzun bir süre 

geçmesi ve bu eserlerin İmâmiyye inancını yerleştirilmesi amacıyla ele alınmış 

olması, onların verdikleri haberleri de tartışmalı kılmaktadır. Ancak biz yine de 

bunların bilinmesi gerektiğine inanıyoruz. Bu dört sefir, başta mevcut en erken 

kaynaklar olmak üzere İmâmî yazarlar tarafından sırasına göre şöyle anlatılmaktadır:  

3.3.1. Ebu Amr Osman b. Saîd el-Umerî 
Gaib İmam’ın birinci sefiri olarak kabul edilen Ebu Amr Osman b. Saîd el-

Umerî el-Esedî, un satıcılığı yaptığından dolayı takma ad olarak es-Semmân veya ez-

Zeyyât, Asker Samerra’da yaşadığı için de Samurrî diye de anılmıştır.263 Keşşî’ye 

göre onun ismi Hafs b. Amr el-Umerî idi.264 

On ve on birinci imamların kendisine güvendikleri ifade edilen Osman b. 

Said,265 temsilciliklerdeki imam taraftarlarının gönderdiği tüm gelirleri, Onbirinci 

İmam’a ulaştırılmak üzere kendi yanında toplanmaktaydı.266 Nakledildiğine göre 

Hasan el-Askerî, Osman b. Said’in kendi temsilcisi olduğunu taraftarlarından sadece 

birkaçına söylemişti. Bununla beraber, bir grup Yemenli Şiî, kendisine para 

getirdiklerinde Askerî onlara, Osman’ın kendi temsilcisi olduğunu oğlu 

Muhammed’in de Onikinci İmam Mehdî’nin vekili olacağını açıklamıştır.267 Hasan 

Askerî (260/874) vefat edince yıkama ve defin işlerini Osman b. Saîd yapmıştır.268  

Çok önemli bir fonksiyon üstlendiği söylenmesine rağmen, 

İsna’aşeriyye’nin birinci sefiri olarak kabul ettiği Osman b. Said’in ölüm tarihinden 

kimse bahsetmez. Tûsî (460/1067)’nin aktardığı bir rivayete dayanılarak, oğlu Ebu 

                                                           
262  Necaşî, Ricâl, 440. 
263  Tûsî, Gaybe, 353-354. 
264  Keşşî, Ricâl, 531-532. 
265  Bkz. Kuleynî, el-Kâfî, II, 120-121; Tûsî, Gaybe, 354. 
266  Keşşî, Ricâl, 531; Tûsî, Gaybe, 354, 356. 

Osman b. Saîd’in, yakalanma korkusundan dolayı takiyye yaparak  İmam’a ulaştıracağı malları 
un çuvallarına doldurduğu rivayet edilir. Bkz. Tûsî, Gaybe, 354. 

267  Tûsî, Gaybe, 355-356. 
268  Tûsî, Gaybe, 356. 



 109

Ca’fer’in 304/916 yılında ölmüş olup bu görevi yaklaşık elli yıl devam ettirdiği269 

gözönünde bulundurulduğunda, vefat tarihinin 254/868 olması gerekmektedir. Bu 

durumda Hasan Askerî’den önce ölmüş olur ki o zaman onun sefirliğinden zaten söz 

edilemez. Ancak burada oğlu Ebu Ca’fer’in elli yıllık görevinden kastedilen, 

muhtemelen onun imamlar dönemindeki ile birlikte toplam vekillik süresidir. Çağdaş 

tarihçilerden Haşim el-Hasanî ise, Osman b. Said’in sefirliğinin 265/879 yılına kadar 

devam ettiğini söyler.270 Fakat o, bu bilginin kaynağını açıklamaz. Cevad Ali ise 

onun, Onikinci İmam’ın çekilmesinden yirmi yıl sonra, 280/893 yılında öldüğünü 

belirtir.271 Tûsî’nin söylediğine göre Muhammed b. Osman babasının yerine geçtiği 

zaman, 267/880-81 yılında ölmüş olan Ahmed b. Bilâl el-Elbertaî, babasının 

ardından Onikinci İmam’ın vekili olmasını kabul etmemişti.272 Bu yüzden birinci 

sefirin ölümü, Onbirinci İmam’ın ölüm tarihi olan 260/874 yılından sonra ve 267/880 

yılından önce273 olmalıdır. 

Kaynaklar kendisi hakkında fazla bilgi vermese de Osman b. Saîd’in, bu 

kaos döneminde Şîa’nın iç sorunlarını halletme yolunda adımlar atarak organizasyon 

merkeziyle uzak bölgelerdeki şubeler arasındaki ilişkileri düzenleme yönünde önemli 

gayretler gösterdiği anlaşılmaktadır.274 Oğlu Ebu Ca’fer’le birlikte, on ve on birinci 

imamların vekilliklerini yürüterek birçok temsilciliğin kontrolünü elinde 

tutmuşlardır.275 

3.3.2. Ebu Ca’fer Muhammed b. Osman b. Saîd el-Umerî 
Ebu Ca’fer (304-916), ilk sefirin oğlu ve yardımcısı olup o da babası gibi 

                                                           
269  Tûsî, Gaybe, 366. 
270  Haşim Maruf el-Hasanî, Sıratü’l-Eimmeti’l-İsna’aşer, Beyrut 1397/1977, II, 568. 
271  Cevad Ali, “Die beiden ersten safire des zwolften Imams”, Der Islam, XXV (1939), 205 

(Hussain, The Occultation, 97’den nakledilmiştir.) 
272  Tûsî, Gaybe, 353. 
273  Krş. Hussain, The Occultation, 97. 
274  Hussain, The Occultation, 86. 
275  Meselâ temsilcisi Ali b. Amr’ın Faris b. Hatim’le diyaloğa geçmesine engel olması buna örnek 

gösterilir. Olay şöyle gerçekleşmişti: Ali b. Amr, yanındaki parayla birlikte Kazvin’den 
Samerra’ya geldiğinde Faris b. Hatim’le diyaloğa geçmişti. Fakat onun, 250/864 yılında İmam 
tarafından lânetlendiğinden haberi yoktu. Osman da, parayı korumak için bir vekilini Ali b. 
Amr’a yollayarak onun Faris b. Hatim’le görüşmesine engel olmuştur. Bkz. Keşşî, Ricâl, 526. 



 110

Hasan el-Askerî’nin en güvendiği kişilerdendi.276 İsna’aşeriyye’ye göre, Ebu Amr 

Osman b. Saîd ölünce, oğlu Ebu Ca’fer Muhammed b. Osman, Kâim’in emri, on ve 

on birinci imamların nasslarıyla bu makama atanmıştır.277 Ebu Ca’fer’in sefir olarak 

tayini, ilk olarak Hasan el-Askerî (260/874) tarafından yapılmış,278 onun ölümünden 

sonra ise babası Osman b. Saîd’in hayatında tekrar yenilenmiştir. İmâmiyye’ye göre 

söz konusu atamayla ilgili birçok delil ve imamın elinden çıkan mucize vardır.279 

İmâmîler, Ebu Ca’fer’in, babasının cenaze hizmetleriyle ilgilenmesi ve Gaib 

İmam’dan taziye için bir tevkî almasını280 onun sefirliği için diğer bir kanıt 

saydılar.281 Rivayetlere göre önceden babasının elinde toplanan mallar ona teslim 

edilmiş282 ve babasının el yazısıyla yayımlanan Hasan Askerî’ye ait tevkîler de onun 

el yazısıyla çıkmaya başlamıştır.283 Ebu Ca’fer’in, Hasan el-Askerî, Sahibu’l-Emr 

(Onikinci İmam) ve babası Osman b. Saîd’den duymuş olduğu fıkhî bilgileri 

derleyerek birçok kitap yazdığı da rivayet edilir.284 

Diğer taraftan, Ebu Sehl İsmail b. Ali en-Nevbahtî (311/923)’den aktarılan 

bir pasajı göz önünde bulundurduğumuzda, İmâmiyye’nin tek bir vekil etrafında 

temsil edilmeye başlamasının, Ebu Ca’fer’in şahsında gerçekleştiği anlaşılmaktadır. 

Ebu Sehl şöyle der: “Şîaya gönderilen emir ve yasaklar yirmi seneden daha fazla bir 

süre, onun (Onikinci İmam’ın) babasının  güvendiği kişilerin ellerinden çıkmıştır. 

Sonra yazışma kesildi ve İmamın emrine şahit olan bu güvendiği kişilerin çoğu öldü. 

                                                           
276  Bkz. Kuleynî, el-Kâfî, II, 121. 
277  Tûsî, Gaybe, 359, 363; İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VIII, 94. 
278  Ebu Ali b. Hemmâm şöyle der: “Muhammed b. Osman el-Umerî, babasının, kendisinden sonra 

oğlu Muhammed’in imam olacağını Hasan el-Askerî’den duyduğunu söylemiştir. İbn 
Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 409. 

279  Bkz. Tûsî, Gaybe, 363. 
 Konuyla ilgili Abdullah b. Ca’fer el-Himyerî’den aktarılan bir rivayette, kendisinin Ebu 

Amr’la birlikte Ahmed b. İshak b. Sa’d el-Eş’arî el-Kummî’nin yanında toplandıklarını ve 
burada halef konusunun gündeme geldiğini, aynı sorunun daha önce de Hasan Askerî’ye de 
sorulduğunu ve onun, Umerî ve oğlunun iki güvenilir kişiler oldukları, şeklinde cevap 
verdiğini ifade eder. Tûsî, Gaybe, 359-360. 

280  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 510. 
281  Bkz. Tûsî, Gaybe, 361; E. Ruhi Fığlalı, “İsnâaşeriyye” DİA, XXIII, 144. 
282  Meselâ bir rivayette, Ebu Ca’fer el-Umerî’ye Sevad’dan 400 dirhem geldiği söylenir. Bkz. İbn 

Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 486. 
283  Tûsî, Gaybe, 366. 
284  Tûsî, Gaybe, 363. 



 111

Onlardan sadece biri kaldı. İnsanlar onun adaleti ve güveni etrafında birleştiler.”285 

Ebu Sehl tarafından nakledilen söz konusu haberde, her ne kadar herhangi bir şahsın 

isminden bahsedilmiyorsa da, sonraki kaynakların verdiği diğer bilgilerden yola 

çıkarak, kastedilen kişinin Ebu Ca’fer olduğu sonucuna varabiliriz. 

Ebu Ca’fer Muhammed b. Osman, babasının yerine imamın baş temsilcisi 

olarak geçmesiyle muhaliflerine karşı ciddi bir üstünlük sağlamıştı.286 İbn Hilâl, el-

Bilâlî ve İbn Nusayr yüzünden karşılaşmış olduğu zorluklara rağmen nüfuzunu 

İmâmîler arasında artırarak organizasyonun yeraltı faaliyetlerini yönetmeye devam 

etmiştir. Halife Mu’temid dönemi (279-89/892-901)  boyunca Kum gibi uzak 

bölgelerin temsilcileri Ebu Ca’fer’le ilişkiye geçerek ona tüccarlar kanalıyla para ve 

yiyecek yollamışlardı. O da elinde toplanan bu paraları çeşitli bölgelere göndermiş 

ve teşkilâtının maddi giderlerini karşılamıştır.287 

Ebu Ca’fer Muhammed b. Osman el-Umerî, 304/916 veya 305/917-918 

yılının Cemaziyülevvel ayında ölmüş olup,288 (vekillik) görevini yaklaşık elli yıl 

devam ettirdiği ifade edilir.289 Buna göre sefirlik makamında ise kırk yıldan daha 

fazla kalmış olması gerektir. 

Rivayete göre Ebu Ca’fer’in hastalığı şiddetlenince Ebu Ali b. Hemmâm, 

Ebu Abdullah b. Muhammed el-Kâtip, Ebu Abdullah el-Bakıtânî, Ebu Sehl İsmail b. 

Ali en-Nevbahtî ve Ebu Abdullah b. el-Vecne gibi Şîa’nın ileri gelenlerinden bir 

grup, Ebu Ca’fer’in yanına girerek ona halefini sormuşlardı. O da, Ebu’l-Kasım 

Hüseyin b. Rûh b. Ebi Bahr en-Nevbahtî’yi kendi makamına, Sahibu’l-Emr ile 

aralarında sefir olarak tayin ettiğini ve onun kendi vekili olduğunu söylemişti. 

Hüseyin b. Rûh’un, Sahibu’l-Emr’in temsilci olarak kendi yaptığı işle görevli 

olduğunu, dürüst ve güvenilir olmasından dolayı da onun sefir olacağını ayrıca ifade 

etmişti. Bu bildiriyi ilân etmeyi kendisinin emrettiğini, bu yüzden sorunlarını ona 

danışarak ihtiyaçlarında ona bağlı kalmalarını istemiştir.290 Böylece, vefat etmeden 

                                                           
285  Ebu Sehl en-Nevbahtî, “Kitabu’t-Tenbîh”, İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 92-93. 
286  Arjomand, The Crısıs of the Imamete, 502. 
287  Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 504; Tûsî, Gaybe, 294. 
288  Tûsî, Gaybe, 366; İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VIII, 94. 
289  Tûsî, Gaybe, 366. 
290  Tûsî, Gaybe, 371. 



 112

önce yerine geçmek üzere Ebu’l-Kasım b. el-Hüseyin b. Ruh’u tayin etmiş oldu.291 

3.3.3. Ebu’l-Kasım Hüseyin b. Rûh en-Nevbahtî 
Rivayetlere göre Hüseyin b. Rûh en-Nevbahtî, uzun süre İkinci Sefir Ebu 

Ca’fer (304/916)’in vekilliğini yaptıktan sonra292 Ebu Ca’fer el-Umerî’nin vefatına 

yakın, gelen emir üzerine onun tarafından bu göreve atanmıştır.293 

İbn Rûh’un mensubu olduğu Nevbahtîler, İkinci Sefir Ebu Ca’fer’e yakın 

bir aileydi. Onun kızı Ümmü Gülsüm, Hüseyin b. Rûh en-Nevbahtîyle evlenmişti. 

İkinci Sefir ölünce imamın naibliği, Nevbahtî ailesinden damadı Hüseyin b. Ruh 

tarafından üstlenilmiştir.294 Bir rivayete göre, vasiyeti Hüseyin b. Rûh’a ulaştıran 

kişi, Ebu Ca’fer’in kızı Ümmü Gülsüm’dür.295 Ebu Ca’fer, 400 dinarın Hüseyin b. 

Rûh’a verilmesini istemiş ve sonra da İmam’ın emriyle Hüseyin b. Rûh’u kendi 

makamına tayin ettiğini söylemiştir.296 

Hüseyin b. Rûh, Nevbaht ailesinden Ebu’l-Hasan b. Kibriya gibi bazı 

kimselerin kendisine yönelik muhalefetine rağmen, Halife Muktedir döneminde 

(295-320/907-932) Abbasî sarayı tarafından büyük saygı görmüştü. Bu durum, 

Halife Mansur döneminden başlayıp Muktedir dönemine kadar Abbasî idaresinde 

etkili olan Furat ve Nevbaht ailelerinin nüfuzu sayesinde olsa gerektir. Çünkü Furat 

ailesi gibi Şîa’nın ileri gelenleri de ona maddi ve manevi yardımlarda 

bulunuyorlardı.297 

                                                           
291  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VIII, 94. 
292  Tûsî, Gaybe, 372. 
293  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 503; Tûsî, Gaybe, 370. 
294  Arjomand, The Crısıs of the Imamete, 503. 
295  Tûsî, Gaybe, 363. 
296  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 503-504; Tûsî, Gaybe, 367-368. 
297  Tûsî, Gaybe, 372. 

Hüseyin b. Rûh, bir dönem halifenin şahsi mülkünden (Divan ed-Diya el-Hassa) sorumlu idi. 
Cahşiyarî, Muhammed b. Abdûs (331/942), Kitabu’l-Vüzerâ ve’l-Küttâb, Kahire 1938, 300. Bu 
yüzden Ebu Galib ez-Zürarî gibi bazı temsilciler, ailesinin politik ve ekonomik nüfuzundan 
dolayı İbn Rûh’a saygı gösteriyorlardı. Tûsî, Gaybe, 305-306. 
Abbas İkbal, İbn Rûh’un gücünü şu şekilde tasvir eder: İbn Rûh’un evi Vezir Hamid b. Abbas 
(306-311/918-923) döneminde yöneticilerin, asîllerin ve özellikle Benu Furat gibi azledilen 
vezirlerin toplantı yeri olmuştu. İkbâl, Hanedân-ı Nevbahtî, 217. İbn Rûh muhtemelen idari 
görevi döneminde Şiîler üzerindeki nüfuzunu kullanarak kendi görüşünde olanları Abbasi 
idaresinde istihdam etmiş, fakirlerine de mali yardımlarda bulunmuştu. İdari işlere iştirak 
etmeleri, temsilcilere hükümetin ekonomik ve siyasi durumunu inceleme imkanı sağlamış ve 
kendi idari konumları yoluyla iletişimlerini kolaylaştırmışlardı. Hussain, The Occultation, 125. 



 113

Bağdat’ta oldukça önemli bir nüfuza kavuşmuş olan İbn Rûh en-

Nevbahtî’nin, bölgenin entelektüel kesimi tarafından da büyük itibar gördüğü 

anlaşılmaktadır. Onun çeşitli fikrî tartışmalara katıldığı şeklinde rivayetler vardır. Bir 

mecliste ilk dört halifenin ismini Sünnî sıraya göre onaylaması, Tûsî tarafından 

takiyye gereği olarak değerlendirilse de298 aslında onun iktidar dengelerine karşı 

duyduğu hassasiyeti gösterir.  

Hüseyin b. Rûh en-Nevbahtî, patronu ve koruyucusu olan İbnü’l-Furat’ın 

312/924 yılında makamından azledilip idam edilmesinden sonra, Şiî yer altı 

faliyetlerinden dolayı suçlanarak hapse konmuştur. Vekili Şalmaganî (323/935) de 

Musul’a kaçmıştır. Şalmagânî, onun uzun süreli alıkonulmasını fırsat bilerek Şiî 

toplumun liderliğini ele geçirmeye kalkışmıştır.299 Fakat İbn Rûh, 317/929 yılında 

hapisten kurtulunca Musul temsilciliğiyle anlaşarak bölgenin mali idaresini 

kontrolüne almıştır.300 Önceki saygı ve sevgisini tekrar elde ederek İmâmî faaliyetler 

üzerindeki direkt denetimine yeniden başlamıştır. İbn Rûh’un İshak b. İsmail 

(322/933), Ali b. el-Abbas (324/935) ve Hüseyin b. Ali el-Abbas gibi birçok akrabası 

Abbasî idaresinde yüksek görevlerde bulunmaya devam ederek onun nüfuzuna katkı 

sağlamışlardır.301 

Hüseyin b. Rûh (326/937) ile birlikte İmâmiyye’nin kurumsallaşması 

yönünde önemli gelişmeler sağlandığı anlaşılmaktadır.302 Birinci Gaybet döneminde 

yaşayan Şiîler kendi aralarında farklı gruplara bölününce, uydurma ve asıl metne bir 

şeyler sokuşturma problemi oldukça artmıştı. Bu yeni bölünmeler daha çok, 

imamların bazı gulat taraftarlarının başını çektiği gruplardan kaynaklanıyordu. Söz 
                                                           
298  Bkz. Tûsî, Gaybe, 385. 
299  Tûsî, Gaybe, 307, 408-410; Heinz Halm, Shiism, 37; Arjomand, The Crısıs of the Imamete, 

507. 
300  Arjomand, The Crısıs of the Imamete, 508. 
301  Ali b. Mukle gibi birçok yüksek devlet memuru ve azledilmiş vezir, idarede terfi etmek için 

İbn Rûh’un referansına başvuruyordu. Abbas İkbal Aştiyani, Hanedân-ı Nevbahtî, 219-220. 
Örneğin Vezir İbn Mukle yirmi bin dinara aldığı malları 319/931 yılında Talibîlere vakfetmişti. 
İbn Miskeveyh, Ahmed b. Muhammed (421/1030), Tecaribu’l-Umem, Kahire 1914, I, 225. 
Fakat daha sonra görevinden olunca İbn Rûh’tan yardım istemiştir. İbn Rûh, akrabası olan 
Emirü’l-Umerâ İbn Raik’in katibi Hüseyin b. Ali b. Abbas en-Nevbahtî ile irtibat kurarak 
ondan İbn Mukle’nin işine tekrar dönmesine yardımcı olmasını istemiş ve bu isteği 325/936 
yılında gerçekleşmiştir. Ebu Bekir Muhammed b. Yahya eş-Şûlî (335/946), Ahbaru’z-Razî 
ve’l-Muttakî, ed. J. Heyvorth Dunne, London 1935, 87. 

302  Melchert, Religious Policies of the Caliphs, 318; Arjomand, The Crısıs of the Imamete, 507. 



 114

konusu uydurma furyası, kendilerinin itibar ettikleri asıl rivayetleri savunma işinin 

Hüseyin b. Rûh tarafından üstlenildiği Kısa Gaybet boyunca da devam etmiştir.303 

Hüseyin b. Rûh, İmâmîlere, imamlar yoluyla aktarılanları alıp, birçok İmâmî’nin 

elinde bulunan Ahmed b. Bilâl Şalmaganî gibi sapkın kabul ettikleri Şiîlerin “şahsi 

görüşlerini” dile getirdikleri kitapları atmalarını tavsiye etmişti. O, bunlara karşı 

cevap niteliğinde Ahmed b. İbrahim en-Nevbahtî’ye Kum’da bir kitap 

yazdırmıştır.304 

İbn Rûh, 18 Şaban 326/20 Haziran 939 yılında ölmüş ve Bağdad’ın batı 

yakasında Nevbahtîyye bölgesinde defnedilmiştir.305 İsna’aşeriyye’ye göre Hüseyin 

b. Rûh’un ardından sefirlik görevini Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed es-Semurrî 

devralmıştır.306 

3.3.4. Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed es-Semurrî 
Hüseyin b. Rûh (326/937)’un ölümünden sonra çeşitli bölgelerden gelen 

malların Ali b. Muhammed es-Semurrî’ye teslim edilmesi307 onun sefirliği için bir 

kanıt sayılmıştır. Es-Semurrî’nin dördüncü sefir olarak kabul edilmesi, muhtemelen 

üçüncü sefir Hüseyin b. Rûh’a olan bağlılığından kaynaklanmaktadır. Diğer taraftan, 

onun bazı akrabaları da Onikinci İmam’ın temsilciliğini yapıyorlardı. Bunlar 

arasında, on ve on birinci imamların da temsilciliğini yapmış olup Onikinci İmam’ın 

imametini doğrulamak için el-Evsıya adında bir kitap yazan Ali b. Muhammed b. 

Ziyâd da vardı.308 

Semurrî’nin, faaliyetlerinin önemli bir kısmını Üçüncü Sefir’in vekili olarak 

gerçekleştirmesi, kendisinin fazla tanınmasına engel olduğu anlaşılmaktadır.309 Zaten 

                                                           
303  Sachedina, The Just Ruler, 65. 
304  Tûsî, Gaybe, 373. 
305  Tûsî, Gaybe, 386-387; Yakût el-Hamevî, Mu’cemu’l-Buldân, IV, 191. 
306  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, 432-433; Tûsî, Gaybe, 393-394. 
307  Rivayete göre, Belh’te ikamet eden Muhammed b. Hasan es-Sîrî, elindeki malları Medînetü’s-

Selâm’da Hüseyin b. Rûh’a teslim etmeye gittiğini fakat onun öldüğünü öğrenince onları 
Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed es-Semurrî’ye teslim ettiğini, söylemiştir. Bkz. İbn Babaveyh, 
Kemalü’d-Dîn, II, 516-517. 

308  Muhammed Bakır el-Meclisî (1110/1698), Biharü’l-Envâr, Beyrut 1404, LI, 23. 
309  274/887 veya 280/893 yılında vefat eden el-Berkî, eserinde Hasan el-Askerî’nin taraftarlarının 

ismini sayarken,  Ali b. Muhammed es-Sîmirrî diye ismini verdiği kişi o olsa gerek. 
Muhtemelen “Semurrî” yerine “Sîmirrî” yazmıştır. Bkz. Berkî, Ricâl, 61. 



 115

sefirlik süresinin de üç yıl kadar sürdüğü söylenir. Kısa süren sefirliğinin ardından 

İbn Babaveyh’e göre 15 Şaban 328/26 Mayıs 940310 aynı rivayeti yanlış aktardığı 

anlaşılan311 Tûsî’ye göre ise, 15 Şaban 329/15 Mayıs 941’de312 vefat etmiştir. 

Ölümünden önce bir vekil atamakla emredilmediğini söylemiş313 ve bu şekilde 

sefirler veya kısa gaybet dönemi sona ermiştir. Böylece gelecekte vekillikle ilgili 

iddiaların önü kesilerek, olabilecek kavgaların tümünden korunulmuş oldu.314 

Ölümünden bir hafta önce Onikinci İmam tarafından yayımlandığı iddia edilen bir 

tevkîyle Tam, yani Uzun Gaybet Dönemi başlamıştır. Bu tevkînin tam metni 

şöyledir: 

“Allah seninle ilgili (ölümün üzerine) din kardeşlerine iyi mükafatlar verir. 

Çünkü sen altı gün sonra öleceksin. Bu yüzden işlerini hazırla ve ölümünden sonra 

kimseyi tayin etme. Tam gaybet ise şimdi başlamıştır ve uzun bir süre Allah izin 

vermeden, kalpler katılaşmadan ve yeryüzü adaletsizlikle dolmadan bir zuhûr 

olmayacaktır. Bir kişi benim şîama gelerek, o bana göründü diyebilir; fakat Süfyanî 

ortaya çıkmadan ve gökyüzünde bir çığlık duyulmadan o bana göründü diyenin 

iddiasından sakın. Çünkü o kimse büyük bir yalancı ve müfterî olmalıdır.”315 

Son sefir es-Semurrî (328/940) hakkında dönemin yazılı kaynaklarında fazla 

bilgi bulunmaması, aslında böyle bir kurumun kendi döneminde dahi tanzim 

edilmediğini göstermektedir. es-Semurrî ve daha önceki sefirlerle ilgili İbn Babaveyh 

ve Tûsî tarafından aktarılan rivayetlerde asıl vurgunun onların imamlar nezdindeki 

güvenilirliğine yapılması da bunun göstergesidir. Diğer taraftan bu eserler, onlara 

isnat ettikleri birtakım tevkîlerle sefirliklerini delillendirmeye çalışmışlardır.316 

                                                           
310  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 503. 
311  Her iki yazar da aynı rivayete dayanarak Ali b. Hüseyin b. Musa b. Babaveyh’in vermiş olduğu 

tarihi aktarır. Tûsi bu rivayeti muhtemelen İbn Babaveyh’ten alıntı yaparak aktarmıştır. Fakat 
328 yerine yanlışlıkla 329 tarihini vermiştir. Çünkü İbn Babaveyh, Semurrî’nin 15 Şaba 328 
yılında öldüğünü eserinin başka bir yerinde de teyit eder. Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, 
II, 503. 

312  Tûsî, Gaybe, 394. 
313  Tûsî, Gaybe, 393. 
314  Arjomand, The Shadow of God and the Hıdden Imam, 43. 
315  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 516; Tûsî, Gaybe, 395; Ebu Mansur Ahmed b. Ali et-Tabersî, 

İhticâc, Meşhed 1403, II, 478. 
316  Örneğin birinci sefirle ilgili rivayetlerin birinde İshak b. Yakup, kendisinin Muhammed b. 

Osman el-Umerî’ye bazı sorular sorup  bunların cevaplanmasını istediği bir kitap göndermesini 



 116

4. Gaybete Giden Süreçte Etkili Bazı Aile ve Şahıslar 

Tarihsel imametin kesintiye uğramasından sonra Şîa içerisinde oluşan 

bölünmelerin uzun bir sürecin ardından İmâmî bünye etrafında toplanılmasıyla 

sonuçlanması, gaybet fikrinin oturmasını sağlayan en önemli unsurdur. Ancak 

yaklaşık bir asırlık bu zaman dilimi içerisinde olayların seyrine yön verdiği anlaşılan 

pek çok gelişmenin de yaşandığı ayrı bir gerçektir. İsna’aşerî Şiî doktrindeki bu ani 

ve hızlı değişime sebep olan söz konusu etkenlerin tam olarak neler olduğunu 

bilebilmek asla mümkün gözükmese de, bu dönemde cereyan eden birçok olayın 

katkısının bulunduğunu söyleyebiliriz. 

Diğer taraftan, bu gelişen süreç içerisinde bazı İmâmî yazarların katkısı 

inkâr edilemeyecek derecede önemlidir. Ancak biz, Kuleynî (329/941), Nu’manî 

(360/971), İbn Babaveyh (381/991), Şeyh Müfîd (413/1022), Şerif el-Murtaza 

(436/1044) ve Tûsî (4601067) gibi, eserleri günümüze kadar gelmiş olup da 

görüşlerine yer verdiğimiz alimlere burada ayrıca değinmeyeceğiz. Zaten onların, bu 

oluşumu hangi açıdan ve ne şekilde etkiledikleri yeri geldikçe açıklanacaktır. Söz 

konusu yazarların görüşleri üzerinde yoğunlaşılmasından dolayı gölgede kalıp pek 

fazla dikkat çekmemiş diğer birtakım şahıs ve gruplar da vardır. Bunlar, bu dönem 

boyunca İmâmi toplumunun liderliğinin temsil edildiği iki ayrı sınıf olarak 

değerlendirilebilir. Birincisi, çoğunluğunu Kum merkezli hadis alimlerinin 

oluşturduğu ulema ile imamet makamına bağlı temsilciler; diğer grup ise ulemaya 

maddi ve siyasi destek sağlayan üst düzey hilafet kademelerindeki politik açıdan 

güçlü İmâmî ailelerdir. Ayrıca, siyasî kanat içerisinde olup da aynı zamanda 

entelektüel birikime sahip kelâmcıların İmâmiyye gaybet düşüncesinin oluşumunda 

ayrı bir önemi vardır.  

Birinci sınıfı oluşturanlar arasında saydığımız imam temsilcilerine, daha 

önce farklı başlıklar altında değinmiştik. Konumuz açısından asıl ele almamız 

gereken, yazdıkları eser ve görüşleriyle İmâmiyye Şîa’sına doktrinel bazda açılım 

sağlayan alimlerle onların bu çalışmalarına siyaseten etki eden yönetici kesimdir. 

                                                                                                                                                                     
istediğini, buna karşılık da kendisine Sahibu’d-Dâr’ın hattıyla yazılmış tevkî geldiğini, söyler. 
İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 483; Tûsî, Gaybe, 290. 



 117

Bunların başında, idari pozisyonda bulunup da aynı zamanda bazı üyelerinin Gaib 

İmam adına temsilcilik yaptığı Eş’ar kabilesi gelmektedir. 

4.1. Eş’arîler 

Şiî rivayetlerin bir araya toplanıp derlendiği yer olarak ilk aklımıza gelen 

merkez Kum’dur. Bu yüzden pek çok Şiî hadis aliminin Kummî lakabıyla anıldığını 

görürüz. Bu bölge Şiîleri uzun süreden beri, sonradan İmâmiyye’ye dönüşecek olan 

ılımlı çizgiyi temsil ediyorlardı. Abbasî hükümetine destek olup, şehrin yönetimini 

elinde tutan Eş’ar’ın liderleri, söz konusu Şiîlerin koruyucuları olarak hareket 

etmişlerdi. Bu aileden İsa b. Abdullah b. Sa’d’ın oğlu Ebu Ali Muhammed, Necaşi 

tarafından Kummîlerin şeyhi, Eş’arîlerin lideri ve hükümet nazarında prestij sahibi 

olarak tanımlanır. Onun, Ali er-Rıza’yı (203/818) ziyaret ettiği ve daha sonra da 

Muhammed Cevad (220/835)’dan da rivayetler aktardığı nakledilir.317  

Eş’ar kabilesinin etkisinin, daha sonra on ve on birinci imamlar döneminde 

de devam ettiği görülmektedir. Müfîd’in, Hasan el-Askerî’nin taraftarlarından, 

hayatında onun halefine şahit olup, ölümünün ardından onunla taraftarları arasında 

aracılık yapanlar arasında saydığı Kum’lu gruptan318 kastettiği bu aile olsa gerektir. 

Aralarında en fazla dikkat çeken, kendisini methetmeye yönelik Onikinci İmam’dan 

tevkî geldiği ileri sürülen319 Ahmed b. İshak b. Sa’d el-Eş’arî el-Kummî’dir. O, 

önceki imamlar Muhammed Cevad, Ali el-Hâdî ve Hasan el-Askerî’nin de önemli 

taraftarları arasındaydı.320 İbn Babaveyh, Onikinci İmamı görmüş veya onun 

mucizelerine tanıklık etmiş insanlardan ve vekillik işlerinin yürütüldüğü yerlerden 

bahsederken, “Kum’da Ahmed b. İshak vb. gibileri vardı”321 diyerek onun ilk sırada 

geldiğini ima eder. Onun etkisinin sadece Kum vekilliğiyle sınırlı kalmadığı, tüm 

İmâmî cemaat içerisinde bir ağırlığı olduğu anlaşılmaktadır. Abdullah b. Ca’fer el-

Himyerî, Umerî ve oğlunun halef tayin edildiği toplantının Ahmed b. İshak 

                                                           
317  Necaşî, Ricâl, 338. 
318  Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere, 361. 
319  Bkz. Tûsî, Gaybe, 418. 
320  Berkî, Ricâl, 56, 59, 60. 
321  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 442-443. 



 118

başkanlığında yapıldığını söyler.322 Hasan Askerî ve Onikinci İmam’ın varlığıyla 

ilgili pek çok rivayet, yine Ahmed b. İshak b. Sa’d el-Eş’arî’ye dayandırılır.323 

4.2. Nevbahtîler 

İmâmiyye hiyerarşisinin kurumlaşma sürecinde yaşanan bazı ciddi 

zorluklarda, devlet aristokrasisinin baskısının belirleyici olması doğaldır. Özellikle 

Halife Muktedir (295-320/908-932) ve Razî (322-329/934-940) dönemlerinde 

imtiyazlı bir sınıfın doğmasıyla bu daha da netleşmiştir. Şiîler, Furat ve Nevbaht 

ailelerinden olan vezir veya yöneticilerin ara ara hilafet aristokrasisini kontrolleri 

altında tutmalarıyla, siyasi iktidarın bu süreç içerisinde dayattığı zorluklardan bir 

nebze de olsa kurtulabilmişlerdi. Benu Nevbaht gibi güçlü bir ailenin Abbâsî 

sarayında önemli bir nüfuza ulaşması, Şiîler açısından hükümet kademelerinde etkili 

mevkilere gelme fırsatı doğurmuştur. Bu süreç Halife Muktedir (295-908/320-932) 

dönemiyle zirveye ulaşmıştı. Nevbaht ailesine bağlı fertlerle birlikte diğer İmâmi 

Şiîler, bu dönem içerisinde vergi tahsildarlığı, memurluk ve daha küçük mevkilerde 

görev almışlardı. Hatta daha da ileri giderek halife atamalarına bile karıştıkları 

nakledilir.324  

Başta Nevbahtîler olmak üzere söz konusu aile ileri gelenlerinin, imamın 

yokluğuyla birlikte zihni karışık İmâmî hiyerarşisi ve cemaati üzerinde de etkili 

oldukları görülmektedir.325 Siyaseten güçlü söz konusu aile, toplumsal birlik ve 

İmâmi hiyerarşinin otoritesini güçlendirmek için Kum’daki alimleri de teşvik 

etmişlerdir. Abdullah b. Ca’fer el-Himyerî el-Kummî’nin, Kûfe’deki İmâmi Şiîlere 

konferans vermek için 290/903’lerde Irak’a gelmesi,326 onların bu yöndeki 

gayretlerinin bir sonucudur. 

Nevbahtîler, hilafet merkezinde olmaları hasebiyle dönemin entelektüel 

                                                           
322  Tûsî, Gaybe, 359-360. 
323  Meselâ bkz. Kuleynî, el-Kâfî, II, 118, 120; İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 384, 408. 
324  Bu aileden Ebu Yakub İshak b. İsmail en-Nevbahti (322/934)’nin, 320/932 yılında Halife 

Muktedir Billah’ın öldürülmesi üzerine yerine, daha sonra kendisini öldürecek olan Kahir 
Billah’ın halife olmasında önemli rolü olmuştu. İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VIII, 202, 246; 
İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-Nihaye, XI, 299. 

325  Krş. Momen, An Indroduction, 80; Arjomand, The Crısıs of the Imamete, 502. 
326  Necaşî, Ricâl, 219-220. 



 119

hareketlerinde de önemli roller üstlenmişlerdi. Hayyât (300/912) ve Ebu’l-Hasan el-

Eş’arî (324/935), Rafızîler arasında halâ küçük bir azınlıkta olsalar da Mu’tezilî 

temelli bir ekolden bahsederler.327 Bunlar, bâb ve sefirlerden mucize sadır olması 

gibi gulat temelli doktrinler etrafında yoğunlaşan çoğunluğun aksine, Bağdad’da 

Nevbahtîler etrafında toplanmış olan düşünürlerdi.328 Aklî esaslara ağırlık veren bu 

grup daha sonra yeni fikirlerin formüle edilip geliştirilmesinde önemli roller 

üstlenmiştir.329  

Bir devlet adamı olan ve aynı zamanda İmâmîliğe fikrî çehresini veren Ebu 

Sehl İsmail b. Ali en-Nevbahtî (311/923)330 ve ondan sonra felsefi bir kafaya sahip, 

Fıraku’ş-Şîa’nın müellifi yeğeni Hasan b. Musa en-Nevbahtî (310/922), 

muhalifleriyle yaptıkları kelâmi tartışmalarda bu aileden başı çekenlerdi.331 Onlar, 

gaybet doktrininin formülasyonunda çok önemli sorumluluklar üstlenmişlerdi. 

İmameti nübüvvet bahsi kapsamında ele alarak onu iman esaslarından biri kabul 

etmek suretiyle332 İmâmiyye Şiîliğine yeni bir çehre kazandırdılar. Hasan b. Musa 

en-Nevbahtî’nin İmâmiyye ile ilgili tanımlamasına baktığımızda,333 İmâmiye 

inancının oluşumunda ne kadar büyük rol oynadığı hemen farkedilir. O, burada 

İmâmiyye’yi diğer Şiî gruplardan ayıran farkları neredeyse özetlemiştir. Sonraki 

birtakım kısmî değişiklikler hariç, Nevbahtî’nin söz konusu tanımlamasından itibaren 

günümüze kadar fazla bir değişiklik olmamıştır.  

Nevbahtîlerin bu entelektüel başarısı, Şiî düşüncesinin muhtelif formlarının 

bir çoğunun bu doktrin etrafında birleştirilmesinin sağlanması ve bazı yönleriyle 

politik öneme haiz hareketlerin oluşturulması yönündeki pratik oluşumları 

                                                           
327  Hayyat, Kitabu’l-İntisar, 93. 
 Kadı Abdulcebbar, İmâmiyye’den Ebu Sehl Nevbahtî ile Hasan b. Musa’yı Mu’tezilenin 

dokuzuncu tabakasından saymıştır. Abdulcebbar, Tabakatü’l-Mu’tezile, 321. 
328  Şeyh Müfîd, Evailü’l-Makalât, 41. 
329  Momen, An Introduction, 77. 
330  Bkz. Tûsî, Fihrist, 12-13. 
331  İbn Nedîm, Fihrist, 225; Tûsî, Fihrist, 46; Watt, “Sidelights on Early Imamite Doctrine”, 297. 
332  Krş. Hamid Algar, Religion and State in İran, 1785-1906: The Role of the Ulama in the Qajar 

Period, Los Angeles, 3; Mehmet Evkuran, Ehl-i Sünnet Siyaset Düşüncesinin Yapısı ve 
Sorunları, Basılmamış Doktora Tezi, AÜSBE, Ankara 2003, 82. 

333  Bkz. Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 90-93. 



 120

beraberinde getirmiştir.334 

4.2.1. Hasan b. Musa en-Nevbahtî 
Hasan b. Musa en-Nevbahtî (310/922)’nin İmâmiyye ile ilgili açıklamaları, 

bu mezhebin imamet doktrininin en erken formülasyonu olarak değerlendirilebilir.335 

Yunan felsefesi mütercimleri ile beraber olmayı seven Hasan b. Musa, çalışmamızda 

çok sık müracaat ettiğimiz farklı vasıfta bir mezhepler tarihi kitabı bırakmıştır.  

Hasan b. Musa, akranları arasında kendisini kabul ettirmiş meşhur bir 

Kelâm bilginidir. Dönemin entelektüel kesimlerinden olan Ebu Osman ed-Dımeşkî, 

İshak, Sabit ve diğer felsefi kitap nakilcileri onun yanında toplanırlardı. Sağlam bir 

İmâmî itikada sahip olduğu anlaşılan Hasan b. Musa, gerek taraftarı olduğu Şîa, 

gerekse Mutezile olsun sık sık onun fikrine başvurma gereği duymuşlardı. Felsefe, 

Kelâm, fıkıh ve diğer alanlarda pek çok kitap yazan Hasan b. Musa, muhtemelen 

İmâmiyye inancının esaslarını açıklayacağı Kitabu’l-İmame adlı son eserini 

tamamlayamadan vefat etmiştir.336 

4.2.2. Ebu Sehl İsmail b. Ali en-Nevbahtî 
IV/X. asrın başlamasıyla birlikte Ebu Sehl İsmail b. Ali (311/923)’yi 

Nevbaht ailesinin reisi, meşhur kültürlü bürokrat ve Bağdad’taki Şiîlerin lideri olarak 

görmekteyiz. Mu’tezilî Ali el-Cubbaî (303/915) ile sık sık bir araya gelip münazara 

yaparlardı.337 Ebu’l-Hüseyin en-Nâşî, onun kendi hocası olduğunu söyler. 

Kelâmcıların toplandığı bir meclisi vardı. İmamet konusunda Kitabu’l-istifa fi’l-

imame, Kitabu’t-tenbîh fi’l-imame,338 Kitabu’r-red ale’l-Gulât, Kitabu’r-red ale’t-

Tatârî fi’l-imame v.s.339 birçok kitap yazmıştır. 

İmâmiye Şîası’nın en karanlık döneminde çok kritik bir rol üstlenen Ebu 

                                                           
334  Krş. Watt, “Sidelights on Early Imamite Doctrine”, 297; Watt, İslam Düşüncesinin Teşekkül 

Devri, 340-41. 
335  Krş. Sachedina, Islamic Messianism, 49-51. 
336  İbn Nedim, Fihrist, 225; Hillî, Hulâsatü’l-Ekvâl fî Ma’rifeti’r-Ricâl, 100; İbn Davud, Ricâl, 

119. 
337  Necaşî, Ricâl, 32. 
338  Gaybetten yaklaşık 30 yıl sonra, 290/902’li yıllarda yazdığını ifade ettiği  bu eserin bir kısmı 

İbn Babaveyh tarafından aktarılmıştır. Bkz. “Kitabü’t-Tenbîh” İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 
90. 

339  Bkz. İbn Nedim, Fihrist, 225. 



 121

Sehl İsmail b. Ali en-Nevbahtî, hem pratik hem de entelektüel boyutta onlara büyük 

katkılarda bulunmuştur. Dinî liderliğin yeni oluşan nüveleriyle hem İmâmî inanç 

esaslarının ilanı, hem de muhaliflerin bastırılması yönünde önemli gayretleri 

olmuştur.340 

Ebu Sehl, bir taraftan Şalmaganî (323/935) gibi, kendine mucize ve bunun 

gibi aşırı görüşler nispet eden341 Gulat’a karşı reaksiyon gösterirken, diğer taraftan da 

kronik haleflik kriziyle oluşan probleme nihai bir çözüm üretmeye çalışmıştır.342 

İmamın yokluğunda Şîa’nın ayakta kalmasına çalışmış ve imamın gaybetinin, İmâmî 

hiyerarşik organizasyonunun daimi özelliği olmasına yardım etmiştir. İmamın 

gaybetini, imametin geçerliliğinin en önemli delili ve mantıksal bir sonucu sayarak343 

imamet doktrininin temel ögesi haline getirmiştir. 

Gaybete giren İmam’ın, taraftarlarıyla, sadece İmâmî dinî toplumun lideri 

olan bir vekili aracılığıyla irtibat kurabileceğini ilk söyleyen kişinin de Ebu Sehl 

olduğu anlaşılmaktadır. O, konuyla ilgili verdiği bilgide Hasan el-Askerî’nin 

vefatından yirmi küsür sene sonra, taraftarlarının tek bir kişi etrafında toplandığını 

ifade etmişti.344 

Gaybetle ilgili tüm bu önemli adımlarına rağmen, Onikinci İmam’ın 

gaybetinin uzatılması üzerine şaşkınlığa düşen İmâmîler arasında Ebu Sehl İsmail b. 

Ali en-Nevbahtî’nin de ismininin geçmesi ilk etapta çok şaşırtıcı gelebilir. Hatta İbn 

Nedîm (385/955)’e göre, Onikinci İmam’ın gaybette ölmüş olup, oğlunun ona halef 

olduğu ve imametin, Onikinci İmam’ın Allah tarafından tekrar diriltilmesine kadar 

onun neslinde devam edeceği şeklinde bir görüşü ilk benimseyen kişi Ebu 

Sehl’dir.345 İbn Babaveyh (381/991)’in, Ebu Sehl’in Kitabü’t-tenbîh adlı eserinden 

yaptığı alıntıda da onun bu görüşü doğrulanmaktadır. Çünkü o, Gaib İmam’ın 

gaybetinin savunulması ve muhaliflerinin diğer eleştirilerine cevap olarak yazdığı bu 
                                                           
340  Ebu Sehl İsmail b. Ali en-Nevbahtî’nin, imamın gaybeti ve dönüşüyle ilgili yapmış olduğu 

münazaraların bir kısmı, kendi eseri olan Kitabu’t-Tenbîh’te aktarılmıştır. Bkz. “Kitabu’t-
Tenbîh” İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 88-94. 

341  İbn Nedim, Fihrist, 225. 
342  Krş. Arjomand, The Crısıs of the Imamete, 506; Arjomand, The Consolation of Theology, 551. 
343  Bkz. Ebu Sehl en-Nevbahtî, “Kitabu’t-Tenbîh” İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 90. 
344  Bkz. Ebu Sehl en-Nevbahtî, “Kitabu’t-Tenbîh” İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 92-93. 
345  İbn Nedim, Fihrist, 225. 



 122

eserinde, gaybetin normal bir insanın yaşam süresinden daha fazla devam 

edemeyeceğini söylemişti.346 Ancak Ebu Sehl’in bu düşüncesine takılıp da onun 

İmâmiyye aksine görüşler ileri sürdüğünü söylemek pek doğru olmasa gerektir. 

Çünkü onun söz konusu düşüncesi dönemin diğer birçok İmâmîsi tarafından da 

paylaşılmaktaydı. Hasan Askerî (260/874)’nin vefatıyla oluşan çalkalanmaları tekrar 

gözümüzde canlandırdığımızda, imamın çok uzun bir süre geçmeden geri döneceği 

yönünde beklentilerin azımsanamayacak derecede yoğun olduğu rahatlıkla 

görülebilir. Asıl önemli olan, onun bu tartışmalarda kullandığı aklî argümanların 

sonradan İmâmiyye tarafından benimsenerek kendi gaybet doktrinlerine uyarlanmış 

olmasıdır. Ebu Sehl’in Şîa açısından hayati öneme sahip gaybet-imamet ilişkisine 

getirmiş olduğu yorum sonraki alimler için önemli bir ışık kaynağı olmuştur. O, bu 

konuyla ilgili olarak, gaybetin imamet doktrininden bağımsız ele alınamayacağını 

söylemiştir. Ona göre selefi tarafından atanmış ve her dönemde yaşayan bir imamın 

olması gerektiğini kabul eden bir kişi, Onbirinci İmam’ın da kendisinden sonra birini 

atadığını kabul etmelidir. Çünkü Onbirinci İmam’ın, oğlunu atadığına dair pek çok 

insandan haber gelmiştir. Dolayısıyla bu durum mütevatir bir haberle doğrulanmıştır. 

Onların mütevatir derecede verdiği bu bilgi reddedilirse, benzer şekilde şeriatla ilgili 

tüm nakledilenlerin de mantıken geçersiz olması gerekir. Ebu Sehl’e göre bu 

çocuğun gaybete gittiği sonucuna varılması, insanların gözlerine görünmemesi 

dolayısıyladır. Ona göre bir imam insanların gözlerinden yok olması durumunda bile 

imamdır. Tıpkı Hz. Peygamber gibi; o, kısa süreli de olsa bazı zamanlar insanların 

gözünden kayıptı ve bu durumda peygamberliği devam etmişti.347 

Ebu Sehl, yukarıda da görüldüğü gibi imamın gaybeti probleminin en iyi 

şekilde rasyonel kelamla halledilebileceğini çok iyi kavramıştı.348 O, Mu’tezilî 

fikirleri iyi bilmenin de verdiği güvenle İmâmiye Şîasını daha gelişmiş düzeyde 

akılcı malzemeyle donatmaya çalışmıştır. Dönemin Şiî toplumu, İbn Ravendî 

                                                           
346  Bkz. Ebu Sehl en-Nevbahtî, “Kitabu’t-Tenbîh” İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 93-94. 
347  Bkz. Ebu Sehl en-Nevbahtî, “Kitabu’t-Tenbîh” İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 88-94. 

Benzer kıyaslama Ebu Halef el-Eş’arî el-Kummî’nin Kitabü’l-Makalâtve’l-Fırak’ında da 
yapılmıştır. Bkz. Kitabü’l-Makalâtve’l-Fırak, 103. 

348  Arjomand, The Crısıs of the Imamete, 505; Mazlum Uyar, Ahbârîlik, 34. 



 123

(298/910)’nin de itiraf ettiği gibi,349 aşırı gelenekçi olup yetişmiş kelâmcı eksikliği 

çekmekteydi. Çünkü katı bir rivayetçiliğin hakim olduğu Kum şehri, 3/9. asrın son 

çeyreğinde İmâmi öğretinin merkezliğini Kûfe’nin elinden almıştı.350 Mu’tezili 

teolojinin Benu Nevbaht tarafından benimsenmesine bu ekol büyük tepki göstermişti. 

Gelenekçilerin IV/X. asrın ikinci yarısındaki en yetkili sözcüsü Ebu Ca’fer ibn 

Babaveyh (381/991) olmuştur. 

4.3. Furat Ailesi 

Furat ailesi, hicrî üçüncü asrın ikinci yarısından itibaren devlet sarayında üst 

düzey memurluklarda görev alan bazı önemli fertleri sayesinde Abbasî siyasetine 

yön veren önemli Şiî ailelerden biridir. Onların bu kadrolarda istihdam edilmeye 

başlanması, eski gücünü yitirmeye başlayan Abbasî iktidarının, Şiîleri yanlarına 

çekerek onların sebep olduğu isyanların önüne geçmeye yönelik son bir gayreti 

olarak algılanabilir. Ancak Abbasîlerin bu siyaseti, her başa geçen halifenin 

yönelimine veya diğer birtakım olaylara göre değişebildiği için, siyasi güçlerine 

rağmen Furat ailesi üyelerinin de dönem dönem tasfiye edilebilmelerine neden 

olmuştur. Meselâ Divanu’s-Sevâd’ı elinde tutan Benu Furat mensubu şahıslar, 

278/891 yılında Halife Mu’temid (256-279/870-892) tarafından tutuklanmak 

istenince her biri bir tarafa kaçarak saklanmaya çalışmıştı.351  

Furat ailesinin devlet kademesinde önemli görevler üstlenen ilk üyesinin, 

Muhammed b. Musa b. el-Hasan b. Furât olduğu görülmektedir. Bu kişi, Onuncu 

İmam’ın bâbı olduğunu iddia eden İbn Nusayr’a destek vermişti.352 Bundan dolayı 

Nusayriler de İbnü’l-Furat’ı kendi reisleri ve mezheplerinin başı olarak kabul 

ediyorlardı.353 

İlk andan itibaren çeşitli Şiî gruplarla temas içerisinde bulunarak onlara 

destek veren bu aile, kurumlaşma sürecinde yaptığı siyasî ve ekonomik yardımlarla 

                                                           
349  Hayyat, Kitabu’l-İntisar, 13. 
350  Krş. Wilferd Madelung, “Imamism and Mu’tazilite Theology” Religious Schools and Sects in 

Medieval İslam, London 1985, 17; Arjomand, The Crısıs of the Imamete, 503,504. 
351  Bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VII, 372. 
352  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 78. 
353  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VIII, 245; İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-Nihaye, XI, 313. 



 124

İmâmiyye’nin gaybet inancının yerleşip toplum nezdinde kabul görmesine büyük 

katkı sağlamıştı. Özellikle gaybet döneminde, İsna’aşeriyye’nin üçüncü sefiri olarak 

kabul ettiği Hüseyin b. Rûh (326-937) gibi organizatörlerine önemli destek 

vermişlerdi.354 Bu faaliyetler, daha çok, uzun süre vezirlik yapan Ebu’l-Hasan Ali b. 

Muhammed b. el-Furat (312/924 ) nezdinde olmaktaydı. 

Ali b. Muhammed b. el-Furat, Halife el-Müktefî (289-295/902-908)’nin 

divan işleriyle görevli sürekli yanına aldığı dört kişiden biriyken355 daha sonra el-

Muktedir (295-320/908-932)’in halife olmasıyla birlikte vezaret makamına 

atanmıştır.356 299/911-912 yılında tutuklatmasına rağmen halife, valilerin göndermiş 

olduğu mektuplardaki isteklerini İbnü’l-Furât’a danışarak devlet yönetimiyle ilgili 

bazı hususları onunla tartışmıştır. 304/916-917 yılında Ali b. İsa vezaretten 

azledilerek tekrar göreve getirilmiş ve daha önce halife tarafından elinden alınmış 

olan mülkü tekrar iade edilmiştir. Yaklaşık bir buçuk yıl vezarette kaldıktan sonra 

306/918-919 yılında tekrar tutuklandı. 307/919 senesinde Hamid b. Abbas vezirlikten 

azledilerek yerine üçüncü kez İbnü’l-Furât atandı. Bir süre görevde kaldıktan sonra 

tekrar azledilmiş, ancak 311/923 yılında tekrar vezarete getirilmiştir.357 Fakat onun 

bu son görevi fazla uzun sürmedi. 311/923 yılında, içerisinde Halifenin bazı 

akrabalarının da bulunduğu Bağdad hac kafilesinin Karamita tarafından saldırıya 

uğrayarak ele geçirilmesi, İbnü’l-Furât’ın sonunu getirmiştir. Şiî olması nedeniyle 

Karamita’ya cesaret verdiği şeklindeki iddialar, halkın ona karşı öfkesinin artmasına 

sebep olmuştu. Halife Muktedir, çok isteyerek göreve getirdiği İbnü’l-Furat ve 

oğlunu 312/924 yılında görevlerinden azlederek öldürtmüştür.358 

İbnü’l-Furat’ın hilafet merkezindeki bu uzun süreli vezirliği, ne yapacakları 

konusunda şaşkınlığa düşmüş Şiîlere toparlanmaları yönünde önemli katkılar 

sağlamıştır. O, Şiîlere karşı hoşgörülü davranmış ve aynı zamanda yeni gelir 

                                                           
354  Tûsî, Gaybe, 372. 
355  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VIII, 15. 
356  İbn Abd Rabbih, İkdü’l-Ferid, IV, 157; Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 304. 
357  Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 304; İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VIII, 58,60,85,95,118; İbn 

Kesir, el-Bidaye ve’n-Nihaye, 11, 208,225,261,322. 
358  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VIII, 126-130; İbn Miskeveyh, Tecaribu’l-Umem, I, 120-27. 



 125

kaynakları tahsis etmişti.359 Nitekim İbnü’l-Furat’ın beş bin kişiye maddi yardımda 

bulunduğu söylenir.360 Vezareti döneminde Kûfe’de meydana gelen çatışma 

sebebiyle tutuklanan Alioğullarının serbest bırakılması, yine İbnü’l-Furat sayesinde 

olmuştur.361 

İbnü’l-Furat, vezareti döneminde İmâmiyye eğilimli şahıslardan Ebu Sehl 

en-Nevbahtî’yi Vasıt’ın Mübarik bölgesinin, Muhammed b. Ali el-Bezavfarî’yi Sulh 

bölgesinin ve Muzâraât’i de Vasıt bölgesinin yöneticisi olarak atayarak362 onların 

teşkilatlanmaları yönünde tecrübe kazanmalarına yardımcı olmuştur.  

Ali b. Muhammed b. Furat’ın azledilerek öldürülmesi, Benü’l-Furat’ın 

etkisini fazla azaltmamıştır. Bu ailenin siyasi kabiliyetinin farkında olan Muktedir, 

daha sonraları onlardan Fazl b. Ca’fer b. Muhammed b. Furat’ı vezirliğe atamak363 

zorunda kalmıştı. Görevinden alındıktan bir süre sonra 324/935-936 yılında İbn 

Raik’in vezirliğini üstlenmiş ve 326/938 yılına kadar bu görevi devam ettirmiştir.364 

Fazl b. Ca’fer’in vezirliğinin sona erdiği döneme kadar geçen süreç, Şîa 

tarihinde en yoğun çalkantıların yaşandığı bir evredir. İmâmiyye Şîası en fazla birlik 

ve beraberliğe ihtiyaç duydukları bu anda özellikle Furat ailesinin sağlamış olduğu 

siyasî destekle Gaib İmam’ın imameti düşüncesi etrafında bütünleşme yönünde 

önemli mesafeler katetmiştir. 

4.4. Ebu Ca’fer Muhammed b. Abdurrahman b. Kıbbe er-Râzî 

Rey’de yaşayıp orada vefat eden İbn Kıbbe’nin, başta Mu’tezile’ye 

mensupken sonradan İmâmiyye Şîasına girdiği bilinmektedir.365 Kesin ölüm tarihi 

verilmemekle birlikte, Cubbaî (303/915) ve Ebu’l-Kasım el-Belhî (319/931) gibi 

                                                           
359  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VIII, 22. 
360  İbn Hallikan, Vefayâtü’l-Âyân, III, 421. 
361  Çatışmanın sebebi ise, Ebu’l-Hasan Ali b. İbrahim el-Alevî’nin, Hz. Ali’nin mahkeme olarak 

kullandığını iddia ettiği Mescidü’l-Cami’nin ortasında bir mescid inşa etmesiydi. Abbâsîler 
bunu inkâr ederek mescidi yıktılar. Hatta bu yıkım Hz. Ali’nin kabrine kadar varmıştı. 
Duvarlarını tahrip ederek kabri yıkmaya çalıştılar. Alioğulları da onlara karşı çıkarak çatışma 
başlattılar. İsfahanî, Mekâtîl, 551. 

362  Şabî, el-Vüzerâ, 40-41. 
363  İbn Abd Rabbih, İkdü’l-Ferid, IV, 157; Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 305. 
364  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VIII, 274, 301; İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-Nihaye, XI, 327. 
365  Bkz. Necaşî, Ricâl, 375; Tûsî, Fihrist, 132; İbn Davud, Ricâl, 321. 



 126

Mu’tezilîler ile yapmış olduğu münazaralara bakıldığında onun 310/922’li yıllarda 

vafat ettiği anlaşılmaktadır.366  

İbn Kıbbe er-Râzî hakkında dönemin yazarları tarafından her ne kadar fazla 

bilgi verilmemiş olsa da onun Ebu Sehl İsmail b. Ali (311/923) ile birlikte III/IX. 

asrın sonlarının en ünlü İmâmî kelâmcılarından biri olduğu hemen fark edilmektedir. 

Dönemin İmâmîleri, muhaliflerinin eleştirilerine cevap verebilmek için sık sık İbn 

Kıbbe’nin görüşlerine müracaat etmekteydiler.367 Bundan dolayı bazı biyografi 

yazarları tarafından İmâmî toplumunun lideri olarak tanımlanmıştır.368  

İbn Kıbbe, başta gaybet meselesi olmak üzere Şiî İmâmî doktrini savunma 

amacıyla muhalifleriyle sözlü ve yazılı tartışmalara girmiştir. Münazara yaptığı 

gruplar arasında en dikkat çekenleri, eserlerinden de anlaşıldığı üzere Hasan el-

Askerî’nin kardeşi Ca’fer b. Ali’nin en önemli taraftarı olan Ebu’l-Hasan Ali b. 

Muhammed b. Beşşâr,369 Ebu’l-Kasım el-Belhî ile Cubbaî gibi Mutezilîler370 ve Ebu 

Zeyd el-Alevî gibi Zeydîlerdir.  

Gaybet konusunun en iyi şekilde aklî esaslar çerçevesinde savunulması 

gerektiğini ilk kavrayanlardan biri olan İbn Kıbbe, nas-gaybet ilişkisine getirmiş 

olduğu yorumla bu konuda önemli bir adım atmıştır. O, bir imamın başka birine 

nasla vasiyet etmeden ölemeyeceği ve hakkında nass olan bir imamın da nasıl 

gaybette olacağı sorununu, vermiş olduğu birçok örnekten yola çıkarak “gaybetin 

yokluk olmadığı” şeklinde izah etmiştir. Ona göre insanın bir yerden kaybolması, 

onun yok olduğu anlamına gelmez. Hatta o, İmam’ın dostlarından değil 

düşmanlarından kayıp olduğunu söyler.371  

                                                           
366  Krş. Hossein Modarressi, , Crisis and Consolidatio in The Formative Period of Shi’ite Islam 

(Abû Ja’far ibn Qiba al-Râzî and His Contribution to Imâmite Shî’ite Thought), The Darwin 
Press, New Jersey, 117. 

367  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 60-61. 
368  Bkz. İbn Nedim, Fihrist, 225; Necaşî, Ricâl, 31; Tûsî, Fihrist, 12. 
369  İbn Kıbbe, Hasan Askerî’nin kardeşi Ca’fer b. Ali’nin taraftarlarıyla yaptığı tartışmalarda, 

Ca’fer’in haksızlığına delil olarak onun, kardeşi Muhammed’den sonra imam olduğunu iddia 
etmesini gösterir. Çünkü ona göre Muhammed, babasından önce vefat etmişti. İbn Babaveyh, 
Kemalü’d-Dîn, I, 58. 

370  Meselâ bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 60-61, 79-80. 
371  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 61. 



 127

İbn Kıbbe’nin imamet, gaybet, gaib bir imamın mucize göstermesi372 gibi 

konulara ilişkin aklî yaklaşımları, ilk etapta rivayet eksenli İmâmîler tarafından 

benimsenmemiş olsa da, görüşlerinin orjinalliği nedeniyle daha sonra Şeyh Müfîd 

(413/1022), Şerîf el-Murtaza (436/1044) ve Tûsî (460/1067) gibi alimlere örnek 

teşkil etmiştir.  

Buraya kadar aktarılanlardan Onikinci İmam’ın gaybetiyle ilgili sonraki 

alimlerin kullanmış oldukları birtakım rasyonel argüman ve pratik yaklaşımların 

çoğunun, aslında hicrî üçüncü asrın sonlarında Ebu Sehl ile birlikte İbn Kıbbe 

tarafından üretilmiş olduğu anlaşılmaktadır. İbn Kıbbe, bu konularla ilgili yaptığı 

sözlü münazaralarının bir kısmını kitap haline getirmiştir.373 Bu eserleri günümüze 

kadar ulaşmamakla birlikte bazıları İbn Babaveyh, Şeyh Müfîd ve Şerif el-

Murtaza’nın kitapları içerisinde aktarılmıştır. Tespit edebildiğimiz belli başlı eserleri 

şunlardır: 

1-Kitabu’l-imame. 374 

2-Kitabü’l-insaf fi’l-imame375 veya el-insaf ve’l-intisaf.376 

3-el-Mustazbit fi’l-imame.377 

4-er-Red alâ Ebi Ali el-Cubbâî.378 

5-et-Ta’rîf fi mezhebi’l-İmâmiyye ve fesadü mezhebi’z-Zeydiyye379 

6-el-Mes’eletü’l-müfredâ fi’l-imame380 

7-Nakzu kitabü’l-işhâd li Ebi Zeyd el-Alevî381 

                                                           
372  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 62-63. 
373  Yazdığı eserlerin isimleri için bkz. Necaşî, Ricâl, 375-376; Tûsî, Fihrist, 132. 
374  İbn Nedim, Fihrist, 225; Necaşî, Ricâl, 375. 
375  İbn Nedim, Fihrist, 225. 
376  Şerif el-Murtaza, eş-Şâfî fi’l-İmame, thk. Abdu’z-Zehra el-Hüseynî, Beyrut 1986, II, 323-4  
377  Necaşî, Ricâl, 375. 
 Bu eser, Kitabu’l-İmame’nin bir benzeri olabilir. Belhî’nin eserine reddiye olarak yazılmıştır. 
378  Necaşî, Ricâl, 375. 
379  Hasan b. Zeyneddin el-Amilî (1011/1602), Mealîmü’d-Dîn, nşr. Mehdi Muhakkik, Tahran 

1983, 93-96. 
Tûsî’ye göre bu kitabın ismi, Kitabu’t-Ta’rif ale’z-Zeydiyye’dir. Tûsî, Fihrist, 132. 

380  Necaşî, Ricâl, 375. 
 Bu eserin içeriği, İbn Babaveyh’in Kemalü’d-Dîn’inde aktarılan ve Mu’tezile’nin Onikinci 

İmamla ilgili eleştirilerine karşı bir İmâmî’nin kendine yönelttiği sorulara verdiği cevaplara 
benzer. Bkz. Kemalü’d-Dîn, I, 60-63. 



 128

8-en-Nakzu alâ Ebi’l-Hasan Ali b. Ahmed b. Beşşâr382 

4.5. Büveyhîler 

İmâmiyye gaybet inancının oluşum sürecinde, İmâmî alimlere sağladıkları 

imkânlarla bu düşüncenin kabul görmesine destek verenler arasında Büveyhîlerin de 

büyük önemi vardır.  

Hicrî üçüncü asrın ikinci yarısından itibaren Abbasî hilafetinde yaşanmaya 

başlanan otorite boşluğu, Şiî Hamdânî sülalesinin Suriye’yi, İsmailîlerin Mısır ve 

Kuzey Afrika’nın büyük bölümünü, Alevî devletinin kurucusu olmak iddiasındaki 

İdrisîlerin Kuzeybatı Afrika’yı, Zeydîlerin de Kuzey İran ve Yemen’i kontrolleri 

altına almalarına sebep olmuştur.383 Bir süre sonra da Bağdad ve imparatorluğun 

merkezi bölgeleri olan Huzistan, Kirman ve Cibal bölgeleri Büveyhîlerin hakimiyeti 

altına girmiştir.384 

324/936 yılına gelindiğinde merkezdeki rekabetler halifeyi öylesine güçsüz 

kılmıştı ki, Abbasî halifesi er-Râzîbillâh (322-329/934-940) “emîrü’l-ümerâ” 

makamını ihdas ederek görevlerinin büyük bir kısmını İbn Raik’e devretti. Halîfenin 

sarayda bile nüfuzunun kalmaması, onları Şiî Büveyhoğullarına sığınmaya itmiştir. 

333/945’te Büveyhî ailesine mensup Muîzu’d-Devle Ahmed b. Büveyh, şehrin 

Karmatiler tarafından işgal edilmesine engel olmak bahanesiyle Bağdad’a girerek 

emîru’l-umerâlık makamını ele geçirmiştir. Emir Muizü’d-Devle, hilafet sarayına 

girip Halife Müstekfi Billah (333-334/944-946)’ı tahttan indirerek gözlerine mil 

çektirmiş ve ardından Muktedir’in oğlu Muti’ye hilafet biatı yapmıştır.  Artık Abbasî 

halîfeleri yanlızca minberlerde anılıyordu. Büveyhiler tam bir asır Irak ve doğu 

eyaletlerinin fiilî idarecileri oldular. Büveyhoğulları sultanları istedikleri halîfeyi 
                                                                                                                                                                     
381  Amilî (1011/1602), Mealîmü’d-Dîn, 96. 

Necaşî’nin er-Red ale’z-Zeydiyye isminde verdiği bu eser olmalıdır. Ebu Zeyd el-Alevî’nin 
İmâmî karşıtı eseri Kitabü’l-İşhâd’a reddiye olarak yazılmıştır. Bu eser, İbn Babaveyh’in 
Kemalü’d-Dîn adlı eserinde, giriş kısmı hariç neredeyse tamamen aktarılmıştır. Bkz. 
Kemalü’d-Dîn, I, 94-126. 

382  Beşşâr’ın, Onikinci İmam’ın gaybetine reddiye amacıyla kaleme aldığı makaleye cevap olarak 
yazılmıştır. Beşşâr, Hasan el-Askerî’nin kardeşi Ca’fer ‘in taraftarıydı. İbn Kıbbe’nin onunla 
yaptığı tartışmalar İbn Babaveyh tarafından tamamen aktarılmıştır. Bkz. Kemalü’d-Dîn, I, 51-
60. 

383  Fığlalı, “İsnâaşeriyye” DİA,  XXIII, 144. 
384  İbnü’l-Esîr, el-Kamil fi’t-Tarîh, VIII, 225 vd. 



 129

azledip arzu ettiklerini halîfe yapıyorlardı.385 

Kökenleri Deylemistan bölgesine dayanan Büveyhîlerin, Zeydiyye’ye mi 

yoksa İmâmî Şiîlere mi bağlı oldukları konusunda farklı fikirler ileri sürülür. Bazı 

çağdaş araştırmacılara göre, Ca’feriyye hukukuna bağlılıklarından dolayı386 İmâmî 

olma ihtimalleri daha fazladır.387 Bununla birlikte Hazar’ın güney kıyıları boyunca 

bir İran vilâyeti olan Deylem’den gelmeleri, ilkin Zeydî oldukları olasılığını 

güçlendirmektedir. Çünkü İran’ın bu bölgeleri, 3/9. asrın sonlarında Zeydî dâi Hasan 

en-Nasır el-Utruş sayesinde Müslüman olmuştu. Ancak daha sonra, iktidara 

gelmelerinden itibaren İmâmiyye tarafına geçmiş gözükmektedirler. Çünkü Zeydîler, 

fırsat yakaladıkları anda iktidarı Hz. Ali’nin torunu olmayan Büveyhîlerden 

alabilirlerdi.388 Diğer taraftan, İmâmîlerin gaib imamı Büveyhîler açısından daha 

çekiciydi. Gizli imama inanan bu kitlenin, Onikinci İmam’ın ortaya çıkışına kadar bir 

iktidar talepleri veya bir reform çalışmasında bulunmaları da beklenemezdi.389 

Büveyhîlerin Abbasî hilafetine son vermemelerinin sebebi de benzer endişelerden 

kaynaklanmış olsa gerektir. Çünkü kendi içlerinde Abbasî halifesine benzer hürmeti 

görebilecek bir lider yoktu.390 Bundan dolayı Bağdad’da bizzat kendilerinin idare 

edip onun aracılığıyla halkı kontrol edebilecekleri bir halifenin bulunmasını daha 

avantajlı görmüşlerdir. 

Büveyhîler, gerek siyasî menfaatleri gereği, gerekse başka sebeplerden 

dolayı olsun, aslında kendilerini herhangi bir mezhebe bağlı göstermemeye gayret 

etmişlerdi.391 Veya en azından böyle bir görüntü vermek istiyorlardı. Diğer taraftan, 

yönettikleri insanların çoğunluğunu oluşturan Sünnîlerin dinsel törenlerini icra 

                                                           
385  İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-Nihaye, XI, 365-366; Gâlib et-Tavîl, Nusayrîler, 164, 177-78; Watt, 

İslam Düşüncesinin Teşekkül Devri, 315-316; Laoust, Henri, İslam’da Ayrılıkçı Görüşler, 170-
171. 

386  Marcinkowski, Muhammed İsmail, “Twelver Shi’ite Scholarship and Bûyid Domination: A 
Glance on The Life and Times of İbn Bâbawaih al-Shaikh al-Sadûq (d.381/991)”, Islamic 
Culture, vol. LXXVI, No:1, January 2002, 71. 

387  Meselâ bkz. Fığlalı, İsnâaşeriyye Maddesi, XXIII, 144. 
388  Momen, An Indroduction, 75-76. 
389  Watt, Emevîler Devrinde Şiîlik, 43-44. 
390  İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-Nihaye, XI, 365-367. 
391  Ahmed Güner, “Büveyhîler Dönemi ve Çok Seslilik” DEÜİFD., Sayı: XII, İzmir 1999, 50. 



 130

etmelerine engel olmasalar392 da, iktidar gücünü ele geçirmenin verdiği şımarıklıkla 

Şiîlerin tahrikkâr davranışlarına cesaret vermişlerdir. 338/950 yıllarından itibaren, 

345/956, 348/959, 349/960, 361/972 ve 363/974 yıllarında Bağdad’da Şiîler ile 

Sünniler arasında o zamana kadar görülmeyen şiddette kavgalar meydana 

gelmiştir.393 

Hicrî üçüncü asrın sonlarına doğru Hasan el-Askerî (260/874)’nin vefatıyla 

oluşan Şiî parçalanmışlığın, “Gaib İmam” inancı etrafında kenetlenilerek aşılmasında 

Büveyhîlerin katkısı büyüktür. Onların özgürlükçü tavrı Şiîleri pek çok yönden 

rahatlatmıştır. Şiîler, eğitim merkezlerini Kum’dan Bağdad’a naklederek, devletin 

kamuya yönelik işlerine büyük oranda katılma fırsatı bulmuşlardır. Büveyhî emiri 

Rüknü’d-Devle (335-366/947-977) ile yakın ilişkisi olan İbn Babaveyh394 ve 

çalışmalarında Büveyhî yöneticilerinden büyük destek gören Şeyh Müfîd (413/1022) 

gibi Şiî alimler, bir engelleme ve kovuşturma olmadan eserlerini serbestçe 

yazmışlardır.395 352/963 yılında Müizu’d-Devle b. Büveyh’in, Hz. Hüseyin’in 

Kerbelâ’da şehid edilmesinin yıldönümü olan Muharrem On’unun ve yine Hz. 

Ali’nin Hz. Muhammed tarafından imam tayin edildiğini iddia ettikleri Zilhicce On’u 

Gadir Hum gününün törenle kutlanmasını emretmesi396 Şiî toplum açısından diğer 

bir başarı olmuştur. 

                                                           
392  Marcinkowski, “Twelver Shi’ite Scholarship”, 73. 
393  Bkz. İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-Nihaye, XI, 379, 395-396, 401, 404, 462, 468. 
394  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 88-91. 
395  Krş. I.K.A. Howard, Shi’i Theological Literature, 27; Rizvi, A Socia-Intellectual History of the 

Isnâ’Ashari Shi’is in India, 110; Etan Kohlberg, “The Evolution of The Shi’a”, Belief and Law 
in İmami Shı’ism, 1991, 17; Ahmed Güner, “Büveyhîler Dönemi ve Çok Seslilik”, 56. 

396  İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-Nihaye, XI, 416. 



III. BÖLÜM 

GAYBETİN İMÂMİYYE İLE BİRLİKTE BİR İNANÇ ESASI 

HALİNE GELMESİ VE ŞÎA AÇISINDAN ÖNEMİ 

1. Gaybetin  İmametin Temel Ögesi Olması 

Şîa imamet teorisi, İslamın ilk asrının sonlarından itibaren kademeli olarak 

gelişerek hicri ikinci asrın ortalarında Hişam b. el-Hakem (198/814) ile birlikte belli 

bir şekil almış ve bu dönemden sonra da Şiî doktrinin temel özelliği haline gelmişti.1 

Sonraki yüzyılda, Onbirinci İmam Hasan el-Askerî’nin ölümüne kadar, imamların 

semavî alemle bağlantı kurdukları yönündeki inanç hariç2 önemli bir değişimle 

karşılaşmamıştır. Fakat hicri dördüncü asrın ortalarında imamet doktrinine önemli bir 

ilave yapıldığı görülmektedir. Buna göre imamların sayısı on iki olup, bunların 

sonuncusu gaybete gitmiştir. Kâim Mehdî olarak dönünceye kadar da gaybette 

kalacaktır. Gaybet, ard arda gelen iki ayrı zaman dilimine ayrılır: İmamın dört elçisi 

tarafından temsil edildiği, 260/874’ten 328/940’a kadarki dönem Kısa Gaybet ve 

329/941’dan itibaren, süresini sadece Allah’ın bildiği zaman kadarki dönem de Uzun 

Gaybet Dönemi’dir. On iki İmam Şîası, yani İsna’aşeriyye’yi ilk İmâmîlerden ayıran 

bu düşüncedir.3 

İmâmiyye’ye göre gaybet, Hz. Adem, İdris, Nuh, İbrahim, Yusuf, Musa, İsa 

ve Hz. Muhammed’in sünneti ve davranış tarzıdır.4 Hz. Peygamber, Onikinci İmam 

Muhammed el-Mehdî el-Muntazar’ın, isim, künye, vücut yapısı ve davranış 

yönünden kendisine benzeyeceğini, onunla insanların sapıklığa düşeceği bir gaybet 

ve bocalama dönemi başlayacağını, daha sonra karanlıkları delen bir göktaşı gibi 

                                                           
1  Hişam b. el-Hakem, imametin Allah ve Resulünden nassla Hz. Ali ve soyuna geçtiğini iddia 

etmişti. Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 105. 
2  Bu inanç, Musa Kâzım (183/799) döneminde onun imametini ispat için veya en geç 

Muhammed Cevad (220/835) dönemine kadar teşekkül etmişti. Bkz. Ahmed el-Kâtib, Şiada 
Siyasal Düşüncenin Gelişimi, 108; Metin Bozan, İmâmiyye İmamet Nazariyyesinin Teşekkül 
Süreci, 133. 

3  Krş. Etan Kohlberg, “From Imamiyya to Ithna-‘Ashariyya” BSOAS. c. 39, sayı. 521-534, 1976, 
Hertford,  521; Laoust, İslam’da Ayrılıkçı Görüşler, 95. 

4  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 350. 



 132

döneceğini, zulümle dolmuş yeryüzünü adaletle dolduracağını açıklamıştır.5 

Muhammed el-Mehdî’nin gaybete gireceği, Hz. Peygamber, Hz. Fatıma ve on iki 

imam tarafından da açıkça ortaya konulduğu gibi,6 önceden beri sabittir.7 

1.1. Gaybetle İlgili İlk Metinler 

İmâmiyye gaybet düşüncesinin üzerine bina edildiği altyapının 

anlaşılabilmesinin bir yönü, dönemin Şiî müelliflerin yazdıklarının tespitine bağlıdır. 

Navûsiyye ve daha sonra Vakıfa gibi gaybet teorisinin erken savunucuları, hicrî 

ikinci asrın ikinci yarısından itibaren, son ve belli bir imamın gaybete gittiği ve 

Mehdî olarak geri geleceği şeklinde iddialar gündeme getirmişlerdi. Bir kısmı 

Sekizinci İmam Ali er-Rıza döneminde tekrar Kat’iyye Şîasıyla bütünleşen bu 

gruplar arasındaki bazı kişilerin “Kitabu’l-Gaybe” gibi gaybet üzerine yazılan 

eserleri, gaib Mehdînin dönmesi ile ilgili birçok rivayetle tekrar karşılaşılması 

bakımından önem arzeder.8 Fakat bu çalışmalardan hiç biri günümüze kadar 

ulaşmamıştır. Bunlar hakkındaki bilgilerin çoğu, başta ricâl kitapları olmak üzere 

Kuleynî (329/941) ve sonrası yazılan eserlerin kendileri hakkındaki atıflarına 

dayandırılır. Bu eserler her ne kadar kaybolmuş ise de bunların gaybet ve ondan 

sonra da son imamın tekrar ortaya çıkmasıyla ilgili rivayetleri içerdiği 

anlaşılmaktadır. 

Başta Kuleynî (329/941), Ali b. el-Hüseyin el-Kummî (329/941) ve 

Nu’manî (360/971) olmak üzere sonraki Şiî hadis alimlerinin, bu kaybolan 

eserlerdeki rivayetleri kendi düşüncelerine göre değiştirdiklerini daha önce de ifade 

etmiştik. Bu eserlerin günümüze kadar gelmemesinin bir sebebi de bu olsa gerektir. 

İmâmîlerin hakim grup olmalarından itibaren, kendi rivayetleriyle çelişen bu 

eserlerin en azından yok olmasına göz yumdukları anlaşılmaktadır. Söz konusu 

eserlerin hiç olmamış olması da düşünülemez. Çünkü o süreç içerisinde meydana 

gelen özellikle Vakıfa-Kat’iyye çatışmalarında gaybetle ilgili pek çok rivayetin 

                                                           
5  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 287. 
6  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 256-332, II, 333-385. 
7  Molla Muhsin el-Kaşânî (1091/1680), İlmü’l-Yakîn fî Usûli’d-Dîn, Kum 197, II, 772. 
8  Krş. Kohlberg, “From Imamiyya to Ithna-‘Ashariyya”, 531. 



 133

kullanılmış olduğu erken dönem kaynakları tarafından açıkça belirtilmiştir. 

Vakıfîler, Musa Kâzım’ın son imam olup gaybete gittiğini iddia ederek 

“Kâim’in yedinci imam olacağı” şeklinde haberler yaymaktaydılar. İsnaaşerî 

biyografi yazarlarına göre, Vakıfî Şiîlerden olup gaybetle ilgili en erken eser yazan, 

fakat çalışmaları günümüze ulaşmayan yazarlar ve eserlerinden tespit 

edebildiklerimiz şunlardır: 

İbrahim b. Salih el-Enmatî el-Kufî: Önceleri Muhammed Bakır’ın 

arkadaşlarından olan bu kişi,9 daha sonra Vakıfa’ya mensup olmuş10 ve Kitabu’l-

Gaybe adlı eser yazmıştır.11 

Abdullah b. Cebele b. Hayyân b. Ebcel el-Kinanî (219/834): Vakıfa’dan 

olduğu söylenen bu alimin Kitabü’s-Sıfati fi’l-Gaybe alâ Mezhebi’l-Vakıfa adlı eser 

yazdığı rivayet edilir.12 

Ali b. Amr el-A’rec Ebu’l-Hasan el-Kufî: Vakıfî olan bu alimin, Hadiste 

zayıf olmakla birlikte Kitabü’l-Gaybe adlı eser yazdığı söylenir.13 

Ali b. Hasan et-Tatarî et-Taî (220/835’ten sonra): Hasan b. Muhammed b. 

Sema’a es-Sırî’nin hocasıdır. Yedinci imam Musa Kâzım’ın taraftarı olan bu kişi, 

Vakıfî meyilli bir fakihti. Musa Kâzım’ın gaybetini iddia eden Kitabu’l-Gaybe adlı 

eser yazmıştır.14 

Hasan b. Muhammed b. Sema’a es-Sırî el-Kûfî (263/876): Ebu Muhammed 

el-Kindî diye de anılır. Ali b. Hasan et-Tatarî et-Taî’nin öğrencisi olup, o da hocası 

gibi Yedinci İmam’ın gaybetine inanmaktaydı. Kuleynî’nin kaynak olarak 

kullandığını ifade ettiği Kitabu’l-Gaybe adlı eserin yazarıdır.15 

Hasan b. Ali b. Ebi Hamza el-Batainî el-Kufî: Ali er-Rıza’nın taraftarı olan 

el-Batainî’nin de Vakıfî olduğu iddia edilir. Kitabu’l-Gaybe’ adlı eser yazdığı ifade 

                                                           
9  Berkî, Ricâl, 11. 
10  Necaşî, Ricâl, 15; Tûsî, Fihrist, 3-4; Ebu Davud, Ricâl, 15, 416. 
11  Necaşî, Ricâl, 15; Tûsî, Fihrist, 3-4. 
12  Necaşî, Ricâl, 216. 
13  Necaşî, Ricâl, 256. 
14  Necaşî, Ricâl, 254-255. 
15  Necaşî, Ricâl, 40-42; Tûsî, Fihrist, 51-52. 



 134

edilmektedir.16 

Vakıfa’ya karşı gösterilen Kat’iyye ise, Musa Kâzım’dan sonra Ali er-

Rıza’nın imametini iddia etmişti. Bunların büyük bir kısmı ise, Onikinci İmam’ın 

gaybeti iddiasına kadar, gaybetin zamanı belirlenmemiş sonradan gelecek bir imamla 

olacağını düşünerek bu yönde rivayetler gündeme getirmişlerdi. Bunlar arasından 

olup da sonradan İmâmî kabul edilen bazı önemli yazarlar şunlardır: 

Ali b. Mahziyar el-Ahvazî: Sekiz, dokuz ve onuncu imamların 

arkadaşıydı.17 Kitabu’l-Melâhîm ve Kitabu’l-Kaîm isimli eserler yazdığı söylenir.18 

Mehdîlikle ilgili Kuleynî ve İbn Babaveyh’te bulunan birçok hadisin senet zincirinde 

ismi geçmektedir. 

Fadl b. Şazân en-Nisâbûrî (260/873): Onbirinci İmam’ın öğrencilerinden 

olan ünlü Şiî alimdir. Kendisine isnat edilen Kitabu’l-Kâim adlı eser, sonraki 

yazarların temel referanslarından birini oluşturur.19 

İbrahim b. İshak el-Ahmerî en-Nihavendî (269/882’den sonra): Onbirinci 

İmam’ın çağdaşı olan bu alimin, Nu’manî’nin kaynaklarından biri olan Kitabu’l-

Gaybe adlı eserin yazarı olduğu ifade edilir.20 

İslam dünyasının değişik coğrafyalarında bulunan söz konusu alimlerin, 

fevkalade bir çalışmayla bu tür Şiî rivayetleri toplayıp yazıya geçirdikleri 

anlaşılmaktadır.21 Onikinci İmam’ın gaybetinden önce yazıldığı ileri sürülen gaybetle 

                                                           
16  Necaşî, Ricâl, 36-37. 
17  Berkî, Ricâl, 54, 55, 58. 
18  Necaşî, Ricâl, 254 
19  Necaşî, Ricâl, 306-307. 
 Muhaddis Nuri, gaybetle ilgili pek çok rivayeti onun Kitabu’l-Gaybe’sine dayandırır. Meselâ 

bkz. Muhaddis Nurî (1320/1902), Müstedrekü’l-Vesaîl, XVIII cilt, Müessesetü Âli’l-Beyt, 
Kum 1408, IV, 188, XI, 114. 

20  Necaşî, Ricâl, 19; Tûsî, Fihrist, 7; Amir-Moezzi, Muhammed Ali, The Divine Guide in Early 
Shi’ism (The Sources of Esotericism in Islam), New York 1994, 101-102. 

21  Kohlberg, Şiî Hadis, 48. 
 İlk olarak Kûfe’de rivayet edilen imam hadisleri III/IX. yüzyılla birlikte Şiî merkez olmaya 

başlayan Kum’da incelenerek derlenmiştir. İsnaaşerî Şiî rivayetlerin senet zincirlerine 
bakıldığında bu durum çok net olarak farkedilmektedir. Bkz. W. Madelung, “The Source of 
Ismailî Law,” Journal of Near Eastern Studies, XXXV (1976, ss. 29-40), 31. Meselâ 
Kuleynî’nin Usûlü’l-Kâfî’sindeki tüm hadislerin yüzde seksenden fazlası Kum’lu hadisçiler 
tarafından nakledilmiştir. Kum hadisçileriyle çok yakın ilişkileri olan Kuleynî’nin Reyli 
hemşehrilerinin aktardığı hadisler de buna eklenecek olursa bu oran yüzde doksanlara varır. 
Madelung, “Shi’ism: The Imâmiyya and the Zaydiyya”, 82. 



 135

ilgili bu çalışmaların dışında, İmam’ın gaybetinden uzun süre sonra ölmüş olup da 

eserleri günümüze ulaşmamış bazı şahısların da, onun gaybetini savunan eserler 

yazdıkları ifade edilmektedir. Bunlardan biri, “Kitabu’l-Gaybe ve Hayre” adlı eseri 

olduğu söylenen Abdullah ibn Ca’fer el-Himyerî el-Kummî (IV/X. Asrın ilk 

çeyreği)’dir.22 Onikinci İmam’ın varlığı, gaybeti ve sefirleriyle ilgili pek çok haber 

ona dayandırılır. Yine sefirlik iddiası dolayısıyla daha sonra İmâmiyye tarafından 

dışlanan Muhammed b. Ebi’l-Azakîr eş-Şalmaganî (323/935)’nin de, Kitabü’l-Gaybe 

isimli bir eser yazmış olduğu ifade edilir.23 

Diğer taraftan, hicrî üçüncü asrın başlarından dördüncü asrın ortalarına 

kadar Kitabü’l-Gaybe gibi, gaybet üzerine kitap yazmış olan diğer birçok şahıstan da 

bahsedilir. Çalışmaları günümüze ulaşmayan bu alimler şunlardır: Ali b. el-Hasan b. 

Ali b. Faddâl (220/835 veya 224/839),24 Abbas b. Hişam Ebu’l-Fazl el-Esedî 

(219/834 veya 220/835),25 Muhammed b. Mes’ud b. Muhammed b. Ayyâş es-Sülemî 

es-Semerkandî (320/932),26 Muhammed b. el-Kasım Ebu Bekir el-Bağdadî 

(322/933),27 Muhammed b. Ahmed b. Abdullah b. Kazae b. Safvan b. Mihran el-

Cemmâl,28 Sellâme b. Muhammed b. İsmail (339/950),29 Hasan b. Muhammed b. 

Yahya (358/969),30 Hasan b. Ali b. Hamza (358/969),31 Ahmed b. Muhammed b. 

İmrân,32 Ahmed b. Ali Ebu Abbas er-Razî,33 Hanzale b. Zekeriyya b. Hanzale 

(Ebu’l-Hasan el-Kazvinî),34 Ali b. Muhammed b. Ali b. Amr b. Ribâh,35 Ali b. 

                                                           
22  Necaşî, Ricâl, 219-220; Tûsî, Fihrist, 102. 
23  Tûsî, Gaybe, 391. 
24  Bir rivayete göre Fethiyye’den olduğu söylenen bu alim, Necaşî tarafından, Kûfe’deki kendi 

fakihlerinden biri olarak tanımlanır. Bkz. Necaşî, Ricâl, 257-259. 
25  İmâmiyye tarafından güvenilir bir alim kabul edilir. Bkz. Necaşî, Ricâl, 280. 
26  Önceleri pek çok zayıf hadis aktarmış olduğu ifade edilen bu kişi, sonradan İmâmiyye 

tarafından güvenilir bir alim olarak kabul edilmiştir. Bkz. Necaşî, Ricâl, 250-252; Tûsî, Fihrist, 
137-139. 

27  Ebu Bekir e-Bağdadî dönemin Kelâmcılarındandır. Gaybetle ilgili kelâm kitabı yazmıştır. 
Necaşî, Ricâl, 381. 

28  Muhammed b. Ahmed, Benu Esed’in mevlâsıdır. Sultan İbn Hamdan’la iyi diyaloğu olan bu 
alim, Kitabu’l-Gaybe ve Keşfü’l-Hayre adlı eser yazmıştır. Necaşî, Ricâl, 393. 

29  Sellâme b. Muhammed, İmâmiyye’nin güvendiği bir alimdir. Necaşî, Ricâl, 192. 
30  Hasan b. Muhammed’in zayıf hadisler rivayet ettiği söylenir. Necaşî, Ricâl, 64. 
31  Necaşî, Ricâl, 64. 
32  Necaşî, Ahmed b. Muhammed’in kendi hocası olduğunu söyler. Bkz. Necaşî, Ricâl, 85. 
33  Ahmed b. Ali, Kitabü’ş-Şifa ve’l-Celâ fi’l-Gaybe adlı eser yazmıştır. Necaşî, Ricâl, 97. 



 136

Ahmed Ebu’l-Kasım el-Kûfî (352/963),36 Ahmed b. Ali b. Huzayb el-İyadî,37 Ebu 

Ali Muhammed b. Ahmed b. Cüneyd38 ve  Muhammed b. Ali b. Fazl b. Temmâm el-

Kûfî.39 Ayrıca Muhammed Bakır el-Meclisî, Nureddin Ali el-Kerekî ve Bahauddin 

Ali en-Necefî el-Hüseynî gibi sonraki İmâmî alimlerin de, bu geleneğe uyarak 

gaybetle ilgili eserler te’lif ettikleri ifade edilir.40 

Yukarıda isim ve eserlerine değindiğimiz şahıslar, başta da ifade ettiğimiz 

gibi bir kısmı önceki imamlar döneminde yaşayan, diğerleri de İmâmiyye Şîasına 

mensup olup eserleri günümüze ulaşmayan gaybet yazarlarını kapsamaktadır. 

Bununla birlikte düşünceleri ve aktardıkları rivayetlerle gaybet düşüncesinin 

oluşumuna yön veren eserleri korunmuş önemli şahsiyetler de vardır. Bunların ilki, 

İmam’ın sözde kaybolmasından kırk küsür yıl sonra eserini yazmaya başlayan Şiî 

hadisçi Kuleynî (329/941)’dir.  

Kuleynî, kendisinden önceki eserlerde yer alan hadislerden de yararlanarak 

gaybeti temellendirmeye çalışmıştır. Diğer bir ifadeyle o, “Uzun” veya “Tam 

Gaybet” diye nitelenen döneme  gitmeden önce Onikinci İmam’ın halâ kısa gaybette 

olduğu düşünülen zamanda gaybetle ilgili rivayetleri Usûlü’l-Kâfî’sinde bir araya 

toplayan kişi olmuştur. Kuleynî’nin bu önemli çalışması, gaybetin İmâmiyye alimleri 

nezdinde ilâhî ve önceden belirlenen konsepte uygun olduğu iddiasını kabul 

ettirmiş41 ve konuyla ilgili sonraki çalışmalar için bir temel oluşturmuştur. 

Kuleynî’nin rivayet eksenli örnek çalışmasından sonra Şîa’nın gaybetle 

ilgili şaşkınlıkları dizginlenememiş, aksine gaybetin uzamasıyla birlikte daha da 

                                                                                                                                                                     
34  Necaşî, Ricâl, 147. 
35  Ali b. Muhammed’in Kitabü’l-Gaybe adlı eser yazdığı ifade edilir. Bkz. Necaşî, Ricâl, 259. 
36  Ali b. Ahmed’in, son dönemlerinde gulata saptığı söylenir. Kitabu’r-Red alâ Ashabi’l-İctihad 

fi’l-Ahkâm ve Kitabu’l-İbane Hükmü’l-Gaybe gibi pek çok eser yazmıştır. Bkz. Necaşî, Ricâl, 
265-266. 

37  Gulat görüşlere sahip olduğu ifade edilen Ahmed b. Ali’nin Kitabu’ş-Şifa ve’l-Celâ fi’l-
Gaybeti Hasan adlı eser yazdığı ifade edilir. Bkz. Tûsî, Fihrist, 30-31. 

38  Ebu Ali, Kitabu İzaletü’d-Dâi an Kütübi’l-İhvani fî Ma’na Kitabu’l-Gaybe adlı eser yazmıştır. 
Tûsî, Fihrist, 134. 

39  Muhammed b. Ali, Kitabü’l-Ferec fi’l-Gaybe adlı eser yazmıştır. Tûsî, yazdığı tüm kitapların 
Şerîf Ebu Muhammed el-Muhammedî tarafından kendilerine aktarıldığını söyler. Tûsî, Fihrist, 
159. 

40  Bkz. Aga Büzürg-i Tahranî, ez-Zeria İla Tasanifi’ş- Şîa, Beyrut 1403/1983, XVI, 74-84. 
41  Krş. Mustafa Vaziri, The Emergence of Islam, 159. 



 137

içinden çıkılmaz bir hal alan durum, 4/10. asrın ortalarına hatta sonuna kadar devam 

etmiştir. Artık bu andan itibaren, Onikinci imamın gaybeti ve gelecekte dönüşünün 

Allah tarafından karara bağlandığı ve bu hususun Hz. Muhammed ve imamlar 

tarafından bildirildiği açıkça izah edilmeliydi.42 İşte bu konulardaki rivayetleri bir 

araya getiren en meşhur eserlerden birisi, Kuleyni’nin öğrencisi Ebu Abdullah 

Muhammed b. İbrahim İbn Zeyneb en-Numanî (360/971)’nin Kitabu’l-Gaybe’sidir. 

Numanî, kendi dönemindeki çoğu Şiî’nin, mevcut imamın kimliğinden emin 

olmamaları veya onun kaybolduğu konusundaki şüphelerinden şikayet etmektedir.43 

O, ilk gaybetin bitip ikinci ve kıyamete kadar sürecek tam gaybetin başladığını ilân 

ederek, kendilerine içten ve dıştan yöneltilen tepkilere cevap vermeye çalışmıştır.  

Fakat Nu’manî’nin gaybetle ilgili getirmiş olduğu söz konusu açılım yeterli 

olmamıştır. Çünkü iki gaybet görüşü çerçevesinde sefirlerin durumunun da ayrıntılı 

olarak izah edilmesi gerekmekteydi. Şîa’nın gaybetle ilgili bu şüpheleri artmakta ve 

aynı zamanda muhalifleri kendileriyle alay etmekteydiler. Durumun farkına varan 

İbn Babaveyh (381/991) olmuştur. O, kitabının başlangıç bölümünde, Sekizinci 

İmam Ali er-Rıza’nın mezarını ziyaret edip dönerken Nisabur’a uğradığında birçok 

şaşkın Şiî’nin gaybet konusuyla ilgili sorularla oyalandığını müşahade ettiğini söyler. 

Yine Buhara’daki ileri gelen mantıkçı ve filozofların Kâim’in uzun gaybetiyle ilgili 

şaşkınlık ve şüphelerini dile getirdiklerini duyduğu, bundan dolayı konuyla ilgili 

gerçeklerin açıklanmasını sağlayacak böyle bir çalışmaya ihtiyaç olduğunu 

düşünmeye başladığını, tam bu düşünce içerisindeyken Onikinci İmam’ın rüyasında 

gözükerek kendisinden imamın gaybetini doğrulayan bir kitap yazmasını istediğini 

ve bu şekilde Kemalü’d-din ve Tamamü’n-Ni’me’adlı meşhur eserini yazmaya 

başladığını söyler.44 

Gaybetin izahı konusunda Nu’manî ve öncesi yazılan eserlerin yeterli 

olamayacağını, rivayetlere dayanan kitapların yanında birtakım aklî îzahların da 

gerekliliğini düşünen İbn Babaveyh, eserinin önemli bir bölümünde, kendinden 

önceki alimlerin görmezlikten geldikleri Ebu Sehl İsmail b. Ali en-Nevbahtî ve İbn 
                                                           
42  Krş. Kohlberg, Etan, From Imamiyya to Ithna-‘Ashariyya, 524. 
43  Bkz. Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 157-158. 
44  Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 2-4. 



 138

Kıbbe er-Razî’nin eser ve görüşlerine yer vermiştir. Çünkü onlar, daha önce de ifade 

ettiğimiz gibi, İmam’ın gaybeti iddialarının ilk gündeme geldiği dönemlerde bu 

fikirlere sahip çıkıp onları akılcı yöntemlerle ilk savunan kişilerdi. Söz konusu 

Kelâmcıların düşüncelerine bu dönemde daha fazla ihtiyaç duyulmuştu. Onların 

eserlerinden yaptığı alıntılara kendisi de eklemeler yaptıktan sonra o ana kadar 

gündeme getirmiş oldukları tüm rivayetleri konularına göre tasnif ederek görüşlerini 

desteklemeye çalışmıştır. Kendisinden önce pek gündeme gelmeyen dört sefirle ilgili 

rivayetler de onun tarafından kayda geçirilmiştir. 

İbn Babaveyh’in bu çalışması, Tûsî’nin dört sefirle ilgili birtakım eklemeleri 

gibi bazı konular hariç gaybetle ilgili rivayetlerin artık bir daha değiştirilemeyecek 

şekilde ele alınıp sistematize edildiği zirve eserdir. Onun ulaştığı bu seviye, aynı 

zamanda geleneksel nass eksenli yaklaşımların bitiş noktası olmuştur. Sosyal yapının 

doğası gereği, medeniyet havzalarında oluşan her katı geleneğin kuşattığı toplumsal 

yapılarda bir yerde kırılmanın yaşanması gerekiyordu. İbn Babaveyh, her ne kadar bu 

yönde birtakım açılımlar getirmeye çalıştıysa da, kendisi de bu geleneğin bir ürünü 

olduğu için yeterince başarılı olamamıştır. Asıl değişimin yaşanması, Mu’tezileyle iç 

içe olmanın da getirmiş olduğu avantajla Şeyh Müfîd (413/1022)’in şahsında 

gerçekleşmiştir. 

Müfîd de doğal olarak gaybet üzerindeki tartışmalara katılmıştır. O, 

kendisinden en az bir asır önce yaşamış olan İbn Kıbbe ve Ebu Sehl en-Nevbahtî gibi 

kelâmcıların geleneklerine sahip çıkarak gaybetle ilgili o ana kadar gelinen durumu 

yeniden yorumlamıştır. Müfîd, imamların doğaüstü tabiatlarıyla ilgili birtakım 

rivayetleri kabul etmekle birlikte, gaybetle ilgili on bölümden oluşan el-Fusûlü’l-

aşere fî’l-gaybe adlı eserinde, gaybetin doğruluğunu akli delillerle temellendirmeye 

çalışmıştır.  

Şeyh Müfîd’in gaybetle ilgili değerlendirmeleri, Onikinci İmam’ın 

imametinin tamamen gelişmiş ve sistematize edilmiş bir bakışı olarak görülebilir. 

Onikinci İmam’ın gaybete girdiği inancına kadar İsna’aşerî Şiîliğin gelişimini 

görmek için, Müfîd tarafından İmâmiyye-Kat’iyye’nin tanımlamasıyla ilgili 



 139

görüşlerine bakmak yeterlidir.45 

Şeyh Müfîd’in geliştirmiş olduğu bu yeni yaklaşım tarzı, öğrencisi Şerif el-

Murtaza (436/1044) tarafından devam ettirilmiştir. Murtaza, başta Mu’tezilîler olmak 

üzere kendilerini eleştiren muhalifleriyle üst düzey tartışmalara girmiştir. Kadî 

Abdulcebbar (415/1020)’ın, “beda’” inancı ve “her dönemde peygamber olması 

gerektiği gibi, onun ilmine benzer ilme sahip bir imamın var olmasını zorunluluğu” 

şeklindeki İmâmî görüşleri eleştirdiği el-Muğnî’sine bir cevap olarak eş-Şafî fi’l-

İmame’yi yazmıştır. Murtaza, gaybetle ilgili yazmış olduğu Mes’eletü’l-Vafiza fi’l-

Gaybe ve el-Mukni’ fi’l-Gaybe adlı diğer eserleriyle de, gaybetin doğruluğu rasyonel 

yöntemlerle ispat etmeye çalışmıştır. 

Müfîd ve Murtaza’nın daha çok Kelâm ağırlıklı çalışmaları, bir taraftan 

İmâmiyye nezdinde pek çok konunun aydınlanmasını sağlarken, diğer taraftan, 

gelişen süreç içerisinde benimsemiş oldukları birtakım rivayetlerin de tekrar 

yorumlanıp kayda geçirilmesi ihtiyacını doğurdu. Bu durum Tûsî (460/1067)’yi, 

gaybet doktrinini hem rivayet hem de kelâmî temelde ispat etmeye zorlamıştır. O, 

447/1055 yılında yazdığı46 el-Gaybe isimli kitabında, Sahibu’z-Zaman’ın gaybetinin 

sebebi, onun gaybetinin uzatılması ve dört sefir gibi konulara değinmiştir. Tûsî’nin 

bu çalışmasından sonra hiç bir İmâmî alim, gaybet anlayışına yeni bir veche 

kazandıracak bir eser ortaya koyamamıştır. 

1.2. Onikinci İmam’ın Gaybeti 

1.2.1. İmâmiyye Gaybet Doktrininin Ortaya Çıkışı 
On birinci imam Hasan el-Askerî (260/874)’nin bir oğlu olmadan ölümüyle 

meydana gelen kriz, yoğun gayretler sonucunda oluşturulan gaybet doktriniyle 

çözüme kavuşturulabilmiştir. Ancak bu düşüncenin Şîa’nın üzerinde birleştiği bir 

inanç esası haline gelebilmesi için uzun süreli bir iç çatışmanın yaşanması 

gerekmiştir.  

İmamet konusu Hasan el-Askerî’nin ani vefatının hemen ardından Kat’iyye 

Şîası içerisinde ister istemez sorgulanmaya başlamıştı. O döneme gelinceye kadar Şiî 
                                                           
45  Krş. Sachedina, Islamic Messianism, 57-58. 
46  Bkz. Tûsî, Gaybe, 358. 



 140

toplumu içerisinde yaygın bir düşünce haline gelmiş olan gaybet iddiası, bazı 

kesimler için hazır ve kolay bir çıkar yol olarak bulunmuştur. Aralarından bazıları bu 

iddialarını Hasan’ın vefat tarihi olan 260/874 yılından hemen sonra gündeme 

getirmiş olabilirler. Fakat böyle karışık bir ortamda düşüncelerinin hem entelektüel 

boyutta hem de halk tabanında yaygınlık kazanması için zamana ihtiyaç vardı. Bu 

süreç zarfında bir taraftan Onikinci İmam’ın gaybetini destekleyecek rivayetlerin 

üretilmesi, diğer taraftan da, ileri sürülen delillerin akıl süzgecinden geçirilerek 

mantıki tutarlılıklarının sağlanması gerekmekteydi. İmâmiyye diye nitelenecek grup 

içerisinde bu yönde kısmî bir konsensüsün sağlanması en azından yirmi yıllık bir 

zaman almıştır. Bundan dolayı, Onikinci İmam’ın son imam olarak gaybete girip 

halk tarafından hiç görünmeyeceği şeklindeki bir inancın formüle edilmesi, Hasan el-

Askerî (260/873)’nin vefat tarihinden muhtemelen 20 ya da 30 yıl sonraları, yani 

hicrî üçüncü asrın son çeyreğine doğru47 olsa gerektir. Bunun en önemli kanıtı, hicrî 

üçüncü asrın başlarında vefat eden ve eserlerinden bazı alıntılar İbn Babaveyh 

(381/991) gibi sonraki yazarlar tarafından aktarılan iki önemli İmâmî alim Ebu Sehl 

Nevbahtî (311/923) ve İbn Kıbbe er-Razî’nin konuya ilişkin geliştirdikleri 

düşüncelerdir.48 Gaib İmam’ın alemde mevcut olup, zatının sabit olduğu, korkusu 

yüzünden uzun süre gizli kalmasının bir sakıncasının bulunmadığı ve bu şekilde 

Allah’ın hüccetinin geçersiz olmayacağı, gaybetten en fazla 30 yıl sonra Ebu Sehl 

tarafından iddia edilmişti.49 Ayrıca Ebu Sehl’in çağdaşı bir diğer İmâmî kelâmcı İbn 

Kıbbe tarafından da, gaybetin yokluk demek olmadığı; insanın bir yerden 

                                                           
47  Krş. Mustafa Vaziri, The Emergence of Islam, 159; Kohlberg, Etan, From Imamiyya to Ithna-

‘Ashariyya, 521-522. 
48  Çağdaş yazarlardan Abdülaziz Sachedina, “Gaybet” teriminin en erken açıklamasının İbn 

Babaveyh’in eserinde yer aldığını ve bu yorumun kendi dönemindeki İmâmî alimlerin resmi 
açıklaması olduğunu söyler. Buna delil olarak, İbn Babaveyh’in, gaybetin yokluk anlamına 
gelmeyeceği, bir insanın bazan bir şehirden kaybolabileceği fakat gittiği başka bir yerde 
insanlar onu bilip görebileceklerini dolayısıyla o kişinin önceki şehirde yaşayanlar için gaib 
olduğu, şeklindeki görüşünü öne sürer. Sachedina şöyle devam eder: İbn Babaveyh’e göre, “bir 
insan bir toplumdan kayıp olabilir fakat başka bir toplumda varlığı devam etmektedir. Bir 
başka şekilde o, dostlarından değil düşmanlarından kayıp olabilir. Bu durumda onun gaybette 
veya gizlenmiş olduğu söylenir. Demek ki gaybet, düşmanlarından ve güvenilmez 
arkadaşlarından gaybet demektir.” Sachedina, Islamic Messianism, 82-83. 

 Metinde de görüldüğü gibi, Sachedina’nın İbn Babaveyh veya onun çağdaşı alimlere atfettiği 
yukarıdaki gaybet yorumu, aslında İbn Kıbbe ve Ebu Sehl en-Nevbahtî’nin fikirleridir. Önceki 
bölümde de görüleceği üzere, İbn Babaveyh kitabının diğer yerlerinde bunu açıklar. 

49  Ebu Sehl en-Nevbahtî, “Kitabü’t-Tenbîh” İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 90-91. 



 141

kaybolmasının onun yokluğu anlamına gelmeyeceği ve İmam’ın dostlarından değil 

düşmanlarından gaib olduğu fikirleri işlenmişti.50 

Oniki İmam Şîası çizgisindeki gaybet inancıyla ilgili bu en erken kanıtlar, 

dönemin Şiî fırka kitaplarında da yer almaktadır. Bunlar, her ikisi de 290/903’lü 

yıllarda tamamlandığı sanılan Hasan b. Musa en-Nevbahtî’nin (310/922) Kitabu 

Fıraku’ş-Şîa’sı ve Ebu’l-Halef el-Eş’arî el-Kummi’nin (301/914) Kitabu’l-Makalat 

ve’l-Fırak’ıdır. Hasan el-Askerî’nin ölümünden sonra Şiî toplumunun parçalara 

ayrılmasına geniş yer veren bu iki eser, bazı konularla ilgili farklı rivayetler aktarmış 

olsalar da, mezhepler ve İmâmiyye ile ilgili açıklamalarında hemfikirdirler. Onlar, 

İmâmiyye’nin, Hasan el-Askerî’nin öldüğüne ve onun, kendi sulbünden birini yerine 

halef bıraktığına ve bu halefin, dönüp kendi durumunu ilan ve izhar edinceye kadar 

imametinin devam edeceğine inandığını söylerler. Bu fırkaya göre, Gaib İmam 

düşmanlarından korktuğu için gizlenmiş olup, Allah'ın örtüsüyle kapalı olduğundan 

gözükmez. Allah, onun ortaya çıkmasından veya gizlenmesinden hangisini isterse 

onu emreder. Gaib imam, imam oğlu imam ve vasi oğlu vasi olarak tanınır; kıyam 

etmeden önce de ona uyulması gerekir.51 

İlk olarak söz konusu İmâmî alimler tarafından işlenen gaybet düşüncesi, 

daha sonra Şiî kitleler içerisinde de yaygınlık kazanıp tartışılmaya başlanmıştır. Bu 

hususu dile getiren Mes’udî (346/957), 322/934 yılına gelindiğinde İmâmiyye 

Şîasının çoğunluğunun, gaybet ve takiyyenin uygulanması hakkında konuşmaya 

başladıklarını söyler.52 

Nevbahtî ve Ebu’l-Halef el-Eş’arî’nin zihinlerinde, gaybette olan on ikinci 

imamın isminin Muhammed olduğu anlaşılsa da onlar, ileride açıklayacağımız 

sebeplerden dolayı bu adı kullanmaktan kaçınırlar. Şiî mezheplerle ilgili bilgileri 

muhtemelen Nevbahtî’nin Fıraku’ş-Şîa’sından alan Sünnî mezhepler tarihçisi Ebu’l-

Hasan el-Eş’arî (324/935) ise, onların bekledikleri Gaib İmam’ın isminin 

Muhammed olduğunu söyler. O, Kat’iyye olarak tanımladığı bu grubun, Muhammed 

b. Hasan’ı, ortaya çıkıp zulüm ve zorbalıkla dolan yeryüzünü adaletle dolduracak 
                                                           
50  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 61, 85. 
51  Bkz. Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 90-93. 
52  Bkz. Mes’udî, Murûcü’z-Zeheb, III, 238. 



 142

“Gaibu’l-Muntazar” olarak gördüklerini söyler.53 

Bazı çağdaş araştırmacılar,54 Onikinci İmam’ın gaybeti inancının, söz 

konusu tarihten çok daha önceden bilindiğini iddia etmektedir. Onlar, imamlar 

serisinin el-Kâim’le sona ereceği şeklinde hadisleri buna delil gösterirler. Ancak 

kanaatimizce bu hadislerin Onikinci İmam ile ilgisi olmaması gerektir. Mehdî fikri 

diğer mezhepler tarafından Onikinci İmam’ın gaybetinden önce resmen ilân edildiği 

için, gaybete yönelik rivayetler daha erken dönemdeki bazı şahıslarla ilgiliydi. 

Çünkü Onikinci İmam’ın gaybete gittiğinin iddia edildiği dönemde yaşamış olup 

eserleri günümüze ulaşan en erken Şiî hadis kitapları Berkî (274/887 veya 

280/893)’nin Kitabu’l-Mehasîn’i ile Seffar el-Kummî (290/902)’nin Besairu’d-

Derecât’ında55 gaybet konusuna hiç değinilmemiştir. Buna rağmen Kuleynî 

(329/941) gibi İmâmî yazarlar, gaybetle ilgili aktarmış oldukları rivayetlerin bir 

kısmını bu alimlere dayandırırlar.  

Onikinci İmam’ın gaybetine rivayet bazında ilk yer veren alimin ise, Ali b. 

İbrahim el-Kummî (307/919) olduğu görülmektedir. O, Tefsir’inin bir yerinde, 

Kâim’in gaybeti, harbi ve saklanmasının Hz. Musa’nın durumuna benzediği, yani 

korktuğundan dolayı saklandığı56 şeklinde bir rivayet aktarır. Fakat “Kâim”in on 

ikinci imam olduğundan bahsetmez. Ancak, eserinin başka bir yerinde meşhur Hızır 

rivayetine, sonuncusunun Kâim olduğu on iki imamın her birinin isminin belirtildiği 

şekliyle57 yer verir. Bu rivayetler dışında gaybetle ilgili herhangi bir atıfta bulunmaz. 

                                                           
53  Eş’arî, Makalât, I, 90-91. 
54  Meselâ bkz. Hussain, The Occultation, 135-136. 
55  Seffar el-Kumî, Ebu Ca’fer Muhammed b. el-Hasan b.Feruh (290/902), Besairu’d-Derecati’l-

Kübra, tsh.Mirza Muhsin, Tahran 1374. 
56  Ebu’l-Hasan Ali b. İbrahim b. Haşim el-Kummî (307/919), Tefsiru’l-Kummî, Müessesetü 

Darü’l-Küttâb, Kum 1404, II, 134. 
57  Hızır ile ilgili rivayette özetle şöyle denmektedir: Ebu Ca’fer es-Sanî Muhammed b. Ali 

(Onuncu İmam)’ın anlattığına göre Hızır, yanında Hasan b. Ali ve Selman el-Farisi’nin 
bulunduğu bir ortamda Ali’nin yanına gelerek birtakım sorular sorup ardından kendisi 
cevaplamaya başlar. Hızır, kendi sorduğu soruların birinin yanıtında şöyle der: “Allah’tan 
başka ilah olmadığına şehadet ederim ve ona inanmaya devam edeceğim, Muhammed’in 
Allah’ın resulü olduğuna şehadet ederim ve edeceğim, sen (ey Ali) onun vasisi ve ondan sonra 
onun el-kaim bi’l-hüccesi olduğuna şehadet ederim ve etmeye devam edeceğim.” Hızır, Ali’nin 
yanında duran oğlu Hasan’a da işaret ederek aynı şeyleri söyler. Sonra da Hüseyin hakkında 
aynı şeyleri tekrar eder. Bu şekilde on bir imam sıralandıktan sonra on ikinci imama gelir ve 
şöyle der: “Hasan b. Ali’nin oğlu olan ve ortaya çıkıp, zulümle dolu yeryüzünü adalete 
kavuşturana kadar künyelenemeyip isimlendirilemeyecek olan bir adama şehadet ederim. 



 143

Bu durum bize, gaybetin Onikinci İmam hakkında olacağı düşüncesinin Ali b. 

İbrahim el-Kummî tarafından da bilindiği intibaını vermektedir. Onun gaybet 

konusuna fazla yer vermemiş olmasının sebebi ise, ya eserini yazdığı dönemde bu tür 

rivayetlerin tamamen şekillenmemiş olması, ya da onun bu eserinin bir tefsir 

çalışması olmasından kaynaklanmış olsa gerektir. Diğer bir İmâmî müfessir Ayyaşî 

(320/932) ise Tefsir’inde, “Sahibu Haze’l-Emr’in bu fırkalardan bazıları içerisinde 

bir gaybeti olacaktır”58 şeklinde Muhammed Bakır’dan bir rivayet aktarır. Bunun 

dışında ne gaybet konusuna ne de Onikinci İmam’ın gaybetine değinir. 

Bilinen çalışmalar arasında, Onikinci İmam’ın gaybete gittiği şeklindeki 

rivayetleri ilk gündeme getirenler, Kuleynî (329/941) ve Ali b. Hüseyin el-Kummî 

(329/941) olmuştur. Kuleynî bu konuda, Yedinci İmam Musa Kâzım (183/799)’ın 

gaybetinin iddia edilip kanıtlandığı Vakıfî gaybet kitaplarından yararlanmış 

olabilir.59 Ancak Yedinci İmam’ın yeri Onikinci İmam’la değiştirilerek, gaybete 

giden son imamın Muhammed b. el-Hasan olduğu şeklinde yeniden yorumlanmıştır. 

Kuleynî, Usûlü’l-Kâfî’sinde konuyla ilgili rivayet ettiği otuz bir tane hadîse “Babu 

fi’l-Gaybe” adında özel bir bölüm ayırmıştır.60 İmam’ın gaybetinin, ortaya çıkışından 

önce olması gerektiğini61 söyleyen Kuleynî’de, gaybete gidecek imamın on ikincisi 

olacağına yönelik atıflar son derece açıktır. Mesela Hz. Ali’ye dayandırılan bir 

rivayette, “ardımda evlâtlarımdan on birincisinin doğumunu düşünüyorum, onun için 

gaybet ve şaşkınlık dönemi vardır”62 denerek on ikinci imamın gaybete gireceği 

belirgin bir şekilde vurgulanmaktadır. Yine Musa b. Ca’fer’in “Gaybete gidecek 

olanın yedinci evladın beşinci torunu olduğu, ancak yedinci oğuldan beşincisi 

kimdir? diye sorulunca, aklınız buna ermez, hayalleriniz bunu taşıyamaz yaşadığınız 

                                                                                                                                                                     
Allah’ın selamı, rahmeti ve bereketi onun üzerine olsun ey Mü’minlerin Emiri “ der ve gider. 
(Her bir imamın isminin ayrı ayrı zikredildiği bu rivayet için bkz. Ali b. İbrahim el-Kummî, 
Tefsiru’l-Kummî, II,  45; Kuleynî, el-Kâfi, II, 468-470; Kummî (Baba Sadûk), el-İmame ve’t-
Tabsıra mine’l-Hayre, 107-108. 

58  Ayyaşî, Tefsiru’l-Ayyaşî, II, 61. 
59  Heinz Halm, Shiism, 41. 
60  Bkz. Kuleynî, el-Kâfi, II, 132-145. 
61  Kuleynî, el-Kâfi, II, 135. 
62  Kuleynî, el-Kâfi, II, 136. 



 144

taktirde görürsünüz”63 dediği ifade edilmektedir. Kuleynî bu rivayetle hem gaybetin 

Onikinci İmam’ın şahsında gerçekleşeceği fikrini isbat etmeye çalışmış, hem de 

Onikinci İmam’ın ismininin açıklanmasında çekinceli davranmıştır. 

Gaybet düşüncesinin tam bir inanç esası şeklindeki ilânı, İmâmiyye’nin 

Hasan el-Askerî (260/874) sonrası oluşan diğer gruplardan tamamen ayrışmasıyla 

sağlanmıştır. Bu nihaî yorum, Nu’manî’nin iki gaybet görüşünden sonra eserini 

kaleme alan İbn Babaveyh (381/991) tarafından gündeme getirilmiştir. İbn 

Babaveyh, gaybeti tam anlamıyla itikadi bir çerçevede ele alarak, Mehdî’yi ve onun 

gaybette olduğunu bilmeyenin imanının eksik kalacağını iddia etmiştir. Çünkü ona 

göre, imamlar Onikinci İmam’ın gaybetini önceden haber vermişti.64 İbn Babaveyh, 

bu düşüncesini Hz. Peygamber’den geldiğini iddia ettiği bir hadisle de desteklemeye 

çalışır. Aktardığı söz konusu rivayette, güya Resulüllah’ın “Kim gaybeti zamanında 

çocuklarımdan olan Kâim’i inkâr ederse öldüğünde cahiliyye üzere ölür” dediği65 

ileri sürülmüştür. 

1.2.2. Gaybetin Sebepleri 
Onikinci İmam’ın bir süreliğine gözden kaybolduğunun iddia edilmeye 

başlanması, onun gizlenme nedenlerinin de açıklanmasını gerektirmiştir. Çünkü 

diğer imamların başvurmadığı bu yönteme Onikinci İmam’ın ihtiyaç duymasının 

sebepleri açıklanmalıydı.  

İlk İmâmî alimler, ileri sürdükleri nedenlerle muhaliflerini ikna 

edemeyeceklerini bilseler de, en azından imamsız kalan zihinleri karışık taraftarlarını 

bir şekilde yatıştırmış olacaklardı. Bundan dolayı ilk olarak, zaman kazanma yoluna 

giderek, daha sonraları imamete daha köklü bir çözüm üretebilme amacıyla olsa 

gerektir, bazı gerekçeler gündeme getirdiler. Ancak gaybetin sebepleriyle ilgili öne 

sürdükleri ilk gerekçeler daha sonra İsna’aşeriyye tarafından büyük oranda 

paylaşılmıştır. İleri sürdükleri sebeplerin başında ise, İmam’ın öldürülmek 

istenmesinden dolayı gaybete gittiği iddiası gelmektedir. 

                                                           
63  Kuleynî, el-Kâfi, II, 133. 
64  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 19. 
65  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 413. 



 145

Öldürülme Korkusu 

Onikinci İmam’ın gaybetini iddia edenlerin öne sürdükleri en önemli 

gerekçe, gerek Hasan el-Askerî’nin kardeşi Ca’fer taraftarlarının66 ve gerekse Abbasî 

iktidarının onu öldürme yönündeki gayretleri67 olarak gösterilir. Yani onlara göre 

İmam korktuğundan dolayı gaybete gitmiştir.68 İsna’aşerîlere göre Abbasîler, Şiîlerin 

Hasan el-Askerî’nin bir oğlunun varlığına inandıklarını anlamıştı. İmamlardan 

nakledilen rivayetlere göre onun oğlunun Mehdî olduğunu biliyorlardı. Zamanın 

halifesi, imamete son vermek ve bu kapıyı bir daha açılmamak üzere kapalı tutmaya 

kesin olarak kararlıydı. Hasan’ın hastalık haberi zamanın halifesi Mutemid (256-

279/870-892)’e ulaşınca hemen bir doktor gönderdi. Ayrıca saraydan haber 

sızdırmamaları için güvenilir adamlarından bazılarına, İmam’ın vefatından sonra 

evini arattırıp cariyelerini ebelere muayene ettirdiler. Gizli memurları iki yıl 

boyunca, ümitleri kesilinceye dek imamın oğlunu bulmak için çalıştılar.69 

Mezhepler Tarihi kaynak eserlerine göre Onikinci İmam’dan önce, 

düşmanlarından dolayı gizlendiği iddiasında bulunulan Muhammed b. el-Hanefiyye 

(81/700)70 ve İsmail b. Ca’fer71 gibi şahıslar da vardır. Bundan dolayı Şîa tarihinde, 

Onikinci İmam’ın sözde kaybolmasının sebepleri asla tamamen bilinemeyecek olsa 

da, İmâmî alimlerin taraftarlarını ikna edebilecekleri en makul gerekçe, onun 

korktuğu iddiasıydı.72 Çünkü Şiîler, Halife Mütevekkil (232/847-247/861)’in despot 

idaresinden sonra kısa bir süre soluk almış olsa da, Mu’tez (252/866-255/869) ve 

Mu’temid (256/870-279/892) dönemlerinde imamlarıyla birlikte, önceki gibi 

kendilerini artan baskılar altında bulmuşlardı. Bu yüzden İmâmiyye ileri gelenleri, 

ilk gaybet düşüncelerini formüle etmeye başladıkları anda, İmam’ın düşmanlarından 

                                                           
66  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 22. 
67  Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere, 347. 
68  Bkz. Nasîrüddin Muhammed b. Muhammed b. el-Hasan et-Tûsî (672-1274), “İmamet Risalesi” 

çev. Hasan Onat, AÜİFD. sayı. XXXV, 191. 
69  Şeyh Müfid, İrşad, II, 323-324; Allame Tabatabî, Seyyid Muhammed Hüseyin, Shı’a, çev. 

Kadir Akaras-Abbas Kazimi, İstanbul 1993, 199. 
70  Bkz.Eş’arî, Makalât, I, 92-93. 
71  “Has İsmâiliyye” diye nitelendirilen bu gruba göre, Ca’fer b. Muhammed, korktuğu için 

aldatmaca yoluyla oğlu İsmail’i insanlardan gizlemiştir; İsmail insanların başına geçip 
yeryüzünü adaletle dolduruncaya kadar ölmeyecektir. Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 57-58. 

72  Krş. Kohlberg, “From İmamiye to Ithna-‘Ashariyya”, 533. 



 146

dolayı gaybete gittiğini de dillendirmeye başlamışlardı. 

İlk İmâmî kelâmcılarından İbn Kıbbe er-Razî, Hasan el-Askerî’nin, ardında 

kendi eğittiği bir cemaat bıraktığını ve bunların, Hasan’ın ölümünün ardından 

gaybete giden bir halefi konusunda birleştiklerinden bahseder. O, bu kişilerin 

İmam’ın düşmanlarından dolayı gizlendiğini ve isminin sorulmasını insanlara 

yasakladıklarını söyler.73 İbn Kıbbe’nin vermiş olduğu bu bilgi, dönemin mezhepler 

tarihçilerinin İmâmiyye ile ilgili tanımlamalarıyla da uyuşmaktadır. Nevbahtî 

(310/922) ve Ebu’l-Halef el-Eş’arî (301/914) de, İmâmiyye ile ilgili verdikleri 

bilgilerde Gaib İmam’ın düşmanlarından korktuğu için gizlendiğini söylerler.74 

İmâmîler, korku nazariyyesiyle açıklamaya çalıştıkları gaybetin sebebini, 

daha sonra birtakım rivayetlerle destekleme yoluna gittiler. Kâim’in gaybeti, 

mücadelesi ve saklanmasının Hz. Musa’nın durumuna benzetildiği bir rivayette, 

onun korktuğundan dolayı saklandığına75 işaret edilmektedir. Bu iddialarını, Ca’fer 

Sadık’a dayandırdıkları “Kâim’in, öldürülme korkusu nedeniyle kıyamından önce 

gaybete gideceği”76 şeklindeki diğer rivayetlerle de desteklemişlerdir. 

İmâmî alimler, muhtemelen gaib imamlarının korkaklıkla suçlanacağı 

endişesiyle olsa gerektir, Kuleynî ve öncesi aktarılan hadislere ek olarak, 

korktuğundan dolayı gaybete gidenin sadece Onikinci İmam olmadığını ifade eden 

farklı rivayetler gündeme getirdiler. Buradan yola çıkarak da, gizlenme ve korkunun 

peygamberlerin sünneti olduğunu77 ileri sürdüler. Örneğin, Kâim’in gaybetinin 

öldürülme korkusundan kaynaklandığını iddia eden İbn Babaveyh (381/991),78 

peygamberler için caiz olmuş olan böyle bir durumun imamlar için de geçerli 

olacağını söylemiştir.79 Ona göre Allah, zamanın zorluğundan dolayı Hz. Musa ve 

Hz. İbrahim’in vekâletlerini gizlemişti.80 İbn Babaveyh, Harun Reşîd’den 

                                                           
73  Ebu Sehl en-Nevbahtî, “Kitabu’t-Tenbîh”, İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 92-93. 
74  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 90-93. 
75  Bkz. Ali b. İbrahim el-Kummî, Tefsiru’l-Kummî, II, 134. 
76  Bkz. Kuleynî, el-Kâfi, II, 135, 137. 
77  Bkz. Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 165. 
78  Bkz.İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 481. 
79  Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 22. 
80  Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 21. 



 147

korkulduğu için Musa Kâzım’ın halefliğinin de gizli tutulmuş olduğunu81 iddia 

etmiştir. 

Hasan el-Askerî’nin oğlunun doğumu ve görevinin gizli tutulmasının, 

zamanın zorluğu ve iktidarın baskıları nedeniyle olduğunu Şeyh Müfîd (413/1022) 

de kabul eder.82 Ona göre imamların sonuncusu Mehdî’nin, zalim devlette 

saklanmasından dolayı gaybeti sabit olmuştur.83 Müfîd, gaybet konusunda olduğu 

gibi gaybetin uzatılmasının nedenini de buna bağlar. O, ataları, yani diğer imamların 

daha zor şartlarda yaşamalarına rağmen bu yola başvurmadıklarını söyleyen 

muhaliflerine, “(Gaib İmam’ın) babalarından hiç birinin zuhûr edip kılıçla kıyama 

kalkma ve takiyyeyi terk etmekle yükümlü tutulmadığı” karşı tezini savunur. 

Kendilerini bu yüzden eleştirenlere de, Hz. Peygamber 13 yıl Mekke’de kaldığında 

Allah’a davet ederken kılıca sarılmadığı ve cihad davetinde bulunmadığı örneğini 

gösterir. Ona göre Hz. Peygamber, kendine zuhûr emredilene kadar sabretmiş, 

taraftarlarını da bundan men etmişti.84 

Şeyh Müfîd’in bu yaklaşımı Ebu Ca’fer et-Tûsî (460/1067) tarafından da 

paylaşılmıştır. O, Ca’fer Sadık’tan gelen bir rivayetle bu düşüncesini destekler. 

Rivayette Hz. Peygamber’in vahiy geldikten sonra Mekke’de on üç yıl kaldığı; bu 

zaman diliminin üç senesinin, Allah’ın emri gelene kadar korku ve gizlilik içerisinde 

geçtiği ifade edilmektedir.85 

Şîa’nın Sınanması 

İmâmîler, korku nazariyyesi dışında gaybetin diğer bir sebebi olarak, Gaib 

İmam’ın varlığını inkâr edenlere karşı Şiîlerin inançlarında sebat gösterip 

göstermeyecekleri, bir başka ifadeyle imtihandan geçirildiklerini göstermişlerdir. 

Yani buna göre gaybetin nedeni, Şîa’nın sınanması, ayıklanması ve elenmesi 

temeline dayanmaktadır. Onlara göre İmam, uygun belirti ve şartlar ortaya çıktığı 

zamanda, altın çağı geri getirmek için tekrar dönecektir.86 Nitekim Kuleynî 

                                                           
81  Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 351. 
82  Bkz. Şeyh Müfîd, İrşâd, 336. 
83  Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere fi’l-Gaybe, 347. 
84  Bkz. Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere fi’l-Gaybe, 395, 397. 
85  Bkz. Tûsî, Gaybe, 333. 
86  Krş. Howard, Shi’i Theological Literature, 26; Hasan Onat, “Şii İmamet Nazariyesi”, AÜİFD, 



 148

(329/941)’nin el-Kâfî’sinde aktarılan rivayetlerde şöyle denilmektedir: “Kâim’in 

varlığından şüphe edenlerden bir kısmı, onun babasının halefsiz öldüğünü, bazıları 

babası öldüğünde henüz doğmadığını, diğer bir kısmı ise babasının ölümünden iki yıl 

önce öldüğünü ve onun Beklenen Mehdî olduğunu söylerler. Bu şekilde Allah Şîa’yı 

imtihan etmeyi sever. Batıl yolda olanlar bununla şüpheye düşer.”87 “Bu, Allah’ın 

kullarını onunla denediği bir imtihandır. Şayet babalarınız ve dedeleriniz bundan 

daha gerçekçi bir din buluyorlarsa ona tabi olsunlar.”88 “Gaybet döneminde kul 

Allah’tan sakınsın ve dinine sarılsın.”89 

İmtihan nazariyesine destek verenlerden Şeyh Müfîd (413/1022) de, 

Allah’ın gaybeti müjdelemekle yaratılanların menfaatine tedbir aldığını ve bu şekilde 

kulların ibadetlerinde imtihan edildiklerini söyler. Ona göre, insanların nazarında 

gaib olan, görünmeyen hatta hiç kimse tarafından yeri bilinmeyen Hızır’ın, Hz. 

Musa’dan itibaren kendi zamanına kadar yaşadığı icma ile sabittir.90 

Şunu da belirtmemiz gerekir ki, İmâmî alimlerin önemli bir kısmı, 

imamlarının korktuğu veya taraftarlarını imtihan için gaybete gittiğini söyleseler de, 

Şerif el-Murtaza (436/1044) gibi bazı bilginler, herhangi bir sebep ileri sunmayı 

gerekli görmemişlerdir. Nitekim o, İmamın gaybeti ve ortaya çıkmama 

gerekçelerinin ayrıntılı olarak bilinmesinin üzerlerine vazife olmadığını ifade 

etmiştir. Ona göre bilinmesi gerekenin, İmamın maslahat gereği kaybolduğudur. 

Hatta iddiasına göre İmam gözlerden gaib olmakla birlikte onu bilenler için gaib 

sayılmaz.91 

1.2.3. Gaybetin Süresi 
İlk İmâmî alimler, daha çok Onikinci İmam’ın varlığı konusuna 

yoğunlaştıkları için, doğum tarihiyle ilgili pek çok rivayet aktarmalarına rağmen, 

onun ne zaman ve kaç yaşında gaybete gittiği konusuna birkaç rivayetin dışında 

                                                                                                                                                                     
sayı. XXXII, 109. 

87  Kuleynî, el-Kâfi, II, 135. 
88  Kuleynî, el-Kâfi, II, 133. 
89  Kuleynî, el-Kâfi, II, 132. 
90  Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere, 361. 
91  Bkz. Şerif el-Murtaza, Ebi’l-Kasım Ali b. El-Hüseyin el-Musevi (436/1044), el-Mukni’u fi’l-

Gaybe, thk. Muhammed Ali el-Hekim, Kum 1416/1995, 41-42. 



 149

neredeyse hiç değinmemişlerdir. Kâim’in gaybete gidiş tarihiyle ilgili ilk bilgi, 

Kuleynî (329/941)’nin aktardığı bir rivayete dayanır. Buna göre Onikinci İmam, 

babası Hasan el-Askerî (260/874)’nin ölümünden hemen sonra, 260/874 yılında 

gaybete girmiştir.92  

Kuleynî’den önce yazılan ve gaybet hakkında görüş beyan edilen mevcud 

kaynaklarda ise, ne İmamın gaybete gittiği tarihten, ne de gaybetin süresinden 

bahsedilir. Örneğin, Nevbahtî (310/922) ve Ebu’l-Halef el-Eş’arî (301/914), 

İmâmiyye’nin görüşlerini aktardıkları bölümde, Allah’ın, İmam’ı ancak dilediği 

zamanda ortaya çıkaracağı ifade edilmektedir. Çünkü İmâmiyye’ye göre, İmam’ın 

ortaya çıkması veya gizli kalmaya devam etmesi Allah’ın dilemesine bağlıdır. Allah 

kullarının idaresini ve onlar için iyi olanı daha iyi bilir.93 İki İmâmî yazarın vermiş 

olduğu bu bilgi, İbn Kıbbe gibi dönemin diğer İmâmî alimleri tarafından da 

paylaşılır. Yani tarihlendirme konusunun İbn Kıbbe tarafından da görmezlikten 

gelindiği anlaşılmaktadır. İbn Kıbbe’ye göre Allah insanoğlunun menfaatine en 

uygun anı karar verince Onikinci İmam’ın eliyle mucize gösterecek ve İmam tekrar 

ortaya çıktığında imamet iddiası bu mucizeyle gerçekleşecektir.94 Yani İbn Kıbbe’ye 

ait olan bu pasajlarda da İmam’ın ortaya çıkacağı zaman konusunda herhangi bir 

görüş belirtilmediği görülmektedir. 

İlk İmâmî alimlerin, zuhur zamanını belirtmemelerinin sebebi, aradan insan 

ömrünü aşacak kadar fazla bir sürenin geçmemiş olmasından kaynaklanmış olabilir. 

Çünkü eserlerini kaleme aldıkları 290/903’lı yıllarda İmam ancak otuz-otuz beş 

yaşlarında olabilirdi. Şiîler, her ne kadar acil olarak bekleseler de imamlarının, 

kaybolan normal bir insan gibi halâ hayatta olabileceğini anlayışla karşılayabilirlerdi. 

Hatta Ebu Sehl İsmail b. Ali en-Nevbahtî (311/923) bile bu dönemde yazdığı 

eserinde, İmam’ın gaybetini normal bir insanın yaşam süresi kadar düşünmekteydi.95 

Horasan ve benzeri bölgelerde yaşayan Muhammed b. Mes’ûd el-Ayyâşî (320/932) 

gibi bazı Şiî alimleri ise, bu tür bilgi ve rivayetlerin üretildiği Bağdad ve Kûfe gibi 

                                                           
92  Kuleynî, el-Kâfi, II, 142. 
93  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 90-93; Kummî, Kitabu’l-Makalât ve’l-Fırâk, 103. 
94  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 62-63. 
95  Bkz. Ebu Sehl en-Nevbahtî, “Kitabu’t-Tenbîh” İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 93-94. 



 150

bölgelerden uzak oldukları için, halâ önceki Kâim haberleriyle yetinmekteydiler. 

Meselâ Ayyaşî, Kâim’in yaşıyla ilgili aktardığı bir rivayette, “kıyamından ölümüne 

kadar 19 sene geçeceği” söylenmektedir. Söz konusu rivayetin devamında da, 

“ölümünün ardından 50 yıl kaos olacak, sonra Mansur ortaya çıkarak Kâim ve 

taraftarlarının kanını talep edecek sonuçta da öldürülecektir”96 denmektedir. Burada 

Onikinci İmam’ın kastedilmediği açıkça anlaşılmaktadır. 

Gaybetin süresi hakkında kesin rakam verenlerin ilki, Kuleynî 

(329/941)’dir. Ancak onun aktardığı rivayette, ifade edilen rakamlarla belli bir süre 

tayin edilmekten ziyade sadece Şîa’yı biraz daha oyalama niyetinde olunduğu 

söylenebilir. Kuleynî’nin Hz. Ali’ye atfettiği bu rivayette, gaybet ve şaşkınlık 

döneminin 6 gün, 6 ay veya 6 yıl süreceği97 söylenmektedir. Rivayette 60 yıl da 

denebilirdi. Fakat hicrî 300’lerden sonra yazdığı bu eserinde altmış yıl sonrasından 

bahsetmek, İmamın normal bir insandan fazla yaşayacağı anlamına gelebilirdi. 

Benzer durum Kuleynî’nin çağdaşı Ali b. el-Hüseyin el-Kummî (329/941)’nin 

kaydetmiş olduğu diğer bir rivayette de görülmektedir. Kâim’in gaybetinin Hz. 

Musa’nın durumuna benzetildiği bu rivayette, Hz. Musa’nın gaybeti 22 yıl98 gibi kısa 

sayılabilecek bir süre olarak gösterilmektedir. Bu yüzden Kuleynî ve çağdaşları, tarih 

belirten rivayetlerden ziyade, zaman belirleyenlerin yalan söyledikleri, gaybetin 

biçimi için bir müddet belirlenmediği, bu konuda acele edenlerin helâk olacakları99 

şeklindeki haberlere ağırlık vermişlerdir. Kuleynî’nin aktardığı başka bir rivayete 

göre Ca’fer Sadık’ın, “(söz konusu dönemde) imam olduğunu iddia edenin imam 

olmadığını, bu kişinin Fatımî Alevî de olsa fark etmeyeceğini” söylediği ifade 

edilmektedir.100 

Diğer taraftan, Kuleynî’nin eserinde gaybetin süresiyle ilgili fazla bir 

tartışmanın bulunmaması, İmâmî kelâmcıların 328/940 yılına kadar fazla bir iç 

dirençle karşı karşıya kalmadıklarını gösterir. Ancak Dördüncü Sefir es-Semurrî 

                                                           
96  Ayyaşî, Tefsiru’l-Ayyaşî, II, 352. 
97  Kuleynî, el-Kâfi, II, 136. 
98  Kummî, el-İmame ve’t-Tabsıra mine’l-Hayre, 109. 
99  Kuleynî, el-Kâfi, I, 368-369. 
100  Bkz. Kuleynî, el-Kâfi, II, 200. 



 151

(328/940)’nin ölümünü takip eden dönemle birlikte, gaybet inancına yönelik iç 

direncin artmaya başladığı görülmektedir. Nu’manî (360/971)’nin İmam’ın gaybeti 

konusunda şüphe eden kendi çağdaşı Şiîler hakkındaki tenkitçi ifadeleri, Şiîlerin 

İmamın dönüşünden umutlu oldukları 328/940 yılına kadar olan bu kavgayı doğrular. 

İmamın yaşının yaklaşık 75 yıl olarak belirlendiği bu yıldan sonraki durumun, akıl 

almaz bir konu olarak düşünülmeye başlandığı anlaşılmaktadır.101 Çünkü gaybet, 

normal bir insanın yaşam süresinden daha fazla uzatılmıştı. 

Nu’manî, Şiîlerin büyük bölümünün İmam hakkında “O nerededir? ne 

zamana kadar kayıp duracak? şu an kaç yaşındadır? seksen küsur yaşında olmalı” 

şeklinde sorular sormaya başladıklarını söyler. Ayrıca o, bir kısmının İmam’ın 

öldüğünü, bazılarının da böyle birinin doğmadığını iddia ettiklerini ve bu yüzden de 

kendilerinin alay konusu yapıldığını yakınarak ifade eder. Nu’manî, Şîa’nın 

durumunu bu şekilde ortaya koyduktan sonra, söz konusu süreyi uzak bulanlara, 

Allah’ın bazı kullarının ömürlerini yüz yıldan fazla uzatmış olduğunu 

hatırlatmaktadır.102 

Tartışmanın ilk dönemlerinde, bir imamın tehlike anında insanlardan 

uzaklaşması makul kabul edildiyse de gizlilik süresinin insana ait ömür müddetini 

aşması halinde durumunun ne olacağı hakkında açık bir hükmün mevcut olmadığı 

anlaşılmaktadır. Ancak daha sonra Nu’manî (360/971) döneminde, “muammerûn” 

(Allah tarafından ömürleri uzatılmışlar) tezi ortaya atılarak yeni bir yaklaşım 

geliştirilmiştir. Bu tez “imam her ne kadar uzun ömürlü olsa da, yeryüzünde hayatta 

olup gizli kalabilir” şeklindeki Şiî iddialar için önemli bir kanıt sağlamıştır.103 

Nu’manî, buradan yola çıkarak Hz. Musa’nın mucizevi doğumuyla ilgili Kur’an’da 

anlatılan kıssayı örnek gösterir ve ömrün uzatılmasının aklın da kavrayacağı bir 

husus olduğunu ileri sürer. Ona göre Allah, hüccetini daha uzun süre de yaşatabilir. 

Çünkü bu Allah’ın en büyük mucizesidir; onunla birlikte dinini diğer tüm dinlere 

                                                           
101  Krş. Sachedina, Islamic Messianism, 99-100; Hussain, The Occultation, 144-145; Mazlum 

Uyar, Ahbârîlik, 39. 
102  Bkz. Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 157-158. 
103  Krş. Fığlalı, “İsnâaşeriyye,” DİA, XXIII, 144; Etan Kohlberg, “Some Shi’i Views of the 

Antediluvan World” Studia Islamica, LII, Paris 1980, 52. 



 152

üstün kılacak ve onunla kirleri yıkayacaktır.104 

Nu’manî, İmam’ın ömrünün mucizevî bir şekilde uzatılabileceğini iddia 

ettikten sonra, Ca’fer Sadık’a isnat ettiği bir haberle ilk kez somut bir tarih ortaya 

koyar. Söz konusu rivayette, Kâim’in kendi soyundan olacağı, Halil’in (Hz. İbrahim) 

ömrü kadar, yani 120 sene yaşayıp sonra bir zaman kaybolacağı, ardından 32 yaşında 

biri olarak ortaya çıkacağı105 söylenmektedir. Aslında böyle bir rivayetin gündeme 

gelmesinin, dönemin Şiîlerinin yoğun baskılarından kaynaklandığı anlaşılmaktadır. 

Bu şekilde Kâim’in ortaya çıkma tarihi en azından 30 veya 40 yıl ileri atılmış 

oluyordu. Ancak böyle fazla uzak olmayan bir zaman belirlemenin ileride daha ciddi 

sonuçlar doğurabileceğini düşünmüş olmalı ki, daha sonra “bu işin 

tarihlendiremiyeceği”106 şeklinde Ca’fer Sadık’tan farklı bir rivayet aktararak konuyu 

tekrar soyut alana çekmeye çalışmıştır. O, Muhammed Bakır’a nispet edilen bir diğer 

rivayetle de bu düşüncesini destekler. Söz konusu rivayette, “Allah’ın, bu işin (hicrî) 

70 yılında olacağını planlamış olduğu, ancak Hz. Hüseyin öldürülünce kızıp bu tarihi 

140 yılına ertelediği, vermiş olduğu bu bilginin de ifşa edilmesi üzerine bir daha 

bununla ilgili herhangi bir vakit belirlemediği”107 söylenmektedir. Nu’manî, Kâim’in 

ortaya çıkmasının Şîa ayrılığa düşmedikçe, birbirlerinin yüzlerine tükürmedikçe ve 

birbirlerini tekfir etmedikçe gerçekleşmeyeceği108 şeklinde aktardığı diğer bir 

rivayetle de durum tespiti yaparak tarih vermekten kaçınma gayretine devam etmiş 

gözükmektedir. 

Tüm bunlardan anlaşılacağı üzere, aslında Nu’manî’nin zihninde, İmamın 

kıyamet günü ortaya çıkacağı düşüncesinin yattığı söylenebilir. Fakat toplumun onu 

bekleme yönündeki sabırsızlığından çekinerek bu düşüncesine pek fazla vurgu 

yapmadığı anlaşılmaktadır. Ca’fer Sadık’a nispet ettiği bir rivayetinde bu konu 

                                                           
104  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 158. 
105  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 189. 
106  Bkz. Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 279. 
107  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 293. 
 Önceki imamlar, şayet şartlar uygun olsaydı aralarından birinin el-Kaim el-Mehdî 

olabileceğine inanıyorlardı. Fakat 147/754 yılındaki isyan niyetlerinin başarısızlıkla 
sonuçlanmasından sonra bir diğer kıyam için özel bir zamanın belirlenmesinin tedbirsiz bir 
durum olacağı kanaatine varmışlardı. Hussain, The Occultation, 154. 

108  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 206. 



 153

belirgin olarak farkedilmektedir. Rivayette, Rasulüllah’ın, Ali’nin zürriyetinden 

Hüseyinoğullarından olacak Kâim’in “ahir zamanda” ortaya çıkacağı109 açıkça ifade 

edilmektedir.110 

Yukarıda da belirtildiği gibi, Nu’manî (360/971)’nin Kitabu’l-Gaybe’yi 

yazdığı dönemle birlikte İmamın yaşam süresi normalin dışına doğru uzatılmaya 

başlanmıştı. Ancak sürenin uzaması İmâmîlerin şaşkınlık ve umutsuzluğunun daha 

da artmasına neden olmaktaydı. 352/963 yıllarında söylendiği sanılan birkaç söz, bu 

kaosun zamanla İmâmîlerin belirleyici özelliği haline geldiği izlenimi vermektedir. 

Üstelik Ebu’l-Kasım el-Belhî (319/931) gibi Mu’tezililer ile Ebu’z-Zeyd el-Alevî 

gibi Zeydîlerin111 Onikinci İmamın gaybetiyle ilgili sert hücumları, Nisabur’dan 

Bağdad’a kadar tüm İmâmî topluluk içerisinde şaşkınlığı artırmış ve bir çoğu da 

inancını terk etmişti.112 Durumun ciddiyetinin farkına varan İbn Babaveyh (381/991), 

eserinde, uzun yaşayan peygamber ve şahıslara özel bölümler ayırarak Onikinci 

İmam’ın çok uzun bir süre yaşayabileceğini ispat etme gayretine girişmiştir. 

Aktardığı bir rivayette Hz. Adem’in 930 sene, Nuh’un 1450 sene, İbrahim’in 175 

sene, İsmail’in 120 sene, İshak’ın 180 sene, Yakup’un 120 sene, Yusuf’un 120 sene, 

Süleyman’ın 712 sene vb. yaşamış oldukları113 iddia edilmiştir. 

Diğer taraftan İbn Babaveyh (381/991), Kâim’in yaşıyla ilgili benzetme 

yapabileceği en uygun şahıs Hz. Nuh olduğu için, Kâim’in ömrünün Nuh’un yaşı 
                                                           
109  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 247. 
110  M. Said Hatiboğlu, Kıyametin yaklaştığına inanmış kimselerde uyanan son bir merakın, 

olayları rakamlara bağlamak olduğunu söyler. O, gaybetin süresiyle ilgili rivayetlere çok 
benzeyen kıyamet haberleriyle ilgili yorumunda şöyle der: “Seneler Hz. Peygamber’e ilkin 35, 
36 veya 37’den başlayarak dinin ayakta kalması durumunda sonrakilerle birlikte 70 seneye 
kadar taksim ettirilmiş, 70 yıllık müddet dolup bu rivayet hükümsüz kalınca süre 100 seneye 
çıkarılmakta bu süre dolduğunda kıyamet yine kopmayınca bu durum, yüz sene sonra sahabi 
kalmayacak şekilde yorumlanmıştır. Verilen tarihlerin bu seviyede kalmayacağı doğaldır. 
Fitneler ve kıyamete ait alametlerin ortaya çıkacağı olaylar bu defa 125. seneye tehir edilmişti. 
Şüphesiz bu tarihler de değişmeye mahkümdu. Bu defa, çabuk mahcub olmasın diye olacak, 
210’a çıkıldı o da olmadı birden 300 denildi. Kıyamet bir türlü gelmek bilmiyordu. Malübiyeti, 
ellerinden başka bir şey gelmediği için olacak, Kıyametle ortadan kaldırmayı istemiş olanlar 
nihayet tutturdukları yolun çıkmaz olduğunu anlayınca, hem alay konusu olmaktan kurtulmak 
hem de kendilerine bir paye vermek için, artık değiştirilmesine ihtiyaç olmayacak olan bir 
karar çıkardılar: Lâ ilâhe illallah dendikçe kıyamet yok.” Mehmet Said Hatiboğlu, Hz. 
Peygamber’in Vefatından Emevilerin Sonuna Kadar Siyasi İctimai Hadiselerle Hadis 
Münasebetleri, Basılmamış Doçentlik Tezi, 16-17. 

111  Bkz. İbn Babaveyh, Kemâlü’d-Dîn, I, 78, 94 
112  Bkz. İbn Babaveyh, Kemâlü’d-Dîn, I, 2-3, 16. 
113  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 524. 



 154

kadar olduğunu114 benimsemiş gözükmektedir. Çünkü Hz. Nuh, bu ömrü uzatılanlar 

arasında onurlu bir yere sahiptir. Nuh’un uzun hayatıyla ilgili Kitab-ı Mukaddes 

hikayelerinden etkilenen sadece Şiîler olmamıştır. Tüm İslâm dünyasında şair ve 

edebiyatçılar, zamanın fazlasıyla uzun periyotlarını ölçmek için “Nuh’un hayat 

süresi” terimini kıyas olarak sık sık kullanmışlardır. Bununla birlikte, Nuh’un hayat 

süresinin uzunluğunu kendi doktrinleri için daha ileri boyutta malzeme olarak 

kullanan sadece Şiîler olmuştur. Bu yüzden onlar, sadece Nuh’un yaşının 

hesaplamasıyla yoğun bir şekilde uğraşmak zorunda kalmamışlar, aynı zamanda 

onun yaşını mümkün olduğunca fazla göstermeye çalışmışlardı.115 Şiîler, ilk 

kaynaklardan itibaren Hz. Nuh’un, kavminin yanında 950 yıl yaşadığı şeklinde 

benzer diğer birçok rivayet aktarmışlardır. 116  

Aslında tüm bu iddiaların başlangıç noktası, Kur’an’ın, “Nuh, kendi 

insanları arasında, tûfandan önce 950 yıl yaşamıştı”117 ayetine dayanır. İbn Babaveyh 

ise Nuh’un yaşını azami düzeyde göstermeye çalışarak onun, 850’si peygamberlikten 

önce, 950’si kavmiyle birlikte tûfana kadar ve 700’ü de tûfandan sonra olmak üzere 

toplam 2500 yıl yaşadığını118 söylemektedir. Ancak eserinin başka bir yerinde, Nuh 

kavminin 300 yıl yaşadığı119 şeklinde bir rivayet aktararak kendi iddiasını tekzip 

etmiştir. 

İbn Babaveyh (381/991)’in, bu yaklaşımıyla, Onikinci İmam’ın tekrar 

ortaya çıkma tarihini gelecek uzun bir zamana, belki de kıyamet gününe erteleme 

niyetinde olduğu anlaşılmaktadır. Çünkü o, başka bir eserinde Kâim’in, istediği 

kadar gaybet içerisinde kalabileceğini söyler. Ona göre İmam’ın yokluğu dünyanın 

ömrü boyunca sürse bile ondan başka bir Kâim olmayacaktır; Nebi ve imamlar onun 

adı ve soyunu işaretle tayin etmiş ve müjdelemişlerdir.120 

İmam’ın zuhur zamanıyla ilgili yapılan bu tartışmalar İbn Babaveyh 

                                                           
114  Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 524. 
115  Krş. Etan Kohlberg, “Some Shi’i Views of the Antediluvan World,” 52. 
116  Meselâ bkz. Ayyaşî, Tefsiru’l-Ayyaşî, II, 333. 
117  Ankebût, 29/14. 
118  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 523, 530. 
119  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 523. 
120  Bkz. Kummî, Risaletü’l- İ’tikadâti’l-İmâmiyye, 112. 



 155

(381/991)’ten sonra da devam etmiştir. Uzun süre geçmesine rağmen İmamın zuhûr 

etmemesinden dolayı kendilerinin alay konusu olmasından Şeyh Müfîd de 

muzdariptir.121 İleride görüleceği gibi Müfîd de İbn Babaveyh’in “muammerûn”la 

ilgili yaklaşımlarına katılarak bunları aklî delillerle ispata çalışmıştır. 

İbn Babaveyh’in yöntemini takip eden Tûsî (460/1067) de “Kâim’in, Hz. 

İbrahim’in 120 yıllık ömrü”122 veya “Hz. Yunus veya Hz. Nuh’un ömürleri kadar 

yaşayacak”123 ya da “tarihlendirenler yalancıdır”124 şeklindeki kendinden önce gelen 

rivayetleri olduğu gibi aktarmıştır. Bu rivayetleri temellendirmek için de, Arap ve 

Arap olmayıp uzun yaşayan bazı şahıslar hakkında kulaktan dolma bir yığın bilgi 

aktarmıştır.125 

Sonuç olarak, Onikinci İmam’ın ortaya çıkış zamanıyla ilgili ilk olarak 

Nu’manî (360/971)’nin eseriyle gündeme gelmiş gözüken “muammerûn” 

kavramının, sonraki İmâmî alimler tarafından  geliştirilerek bu mezhebin değişmez 

görüşü haline geldiği görülmektedir. Bu yüzden Nasîruddin et-Tûsî (672/1274), 

Onikinci İmam’ın gaybeti ve onun uzun müddetinin, Allah Teala’nın kadir ve 

alimliğine inananlar açısından mantıksız olmayacağını söyler. Ona göre 

Müslümanlardan gaybetin gerçekleşme ihtimalini zayıf görenler, zamanın uzunluğu 

konusunda peygamberlerden Hızır ve İlyas’ın, şakîlerden Deccâl ve Samirî’nin 

gaybetleri hakkındaki kendi görüşleriyle çelişmektedirler. Çünkü bu iki grup şahıs 

için gaybet caiz ise, manevi derece olarak bunların arasında bir konuma sahip 

velilerin gaybeti de meşrudur.126 

İmâmî alimler, Onikinci İmam’ın yaşı veya ortaya çıkış tarihiyle ilgili 

verdikleri bilgilerin dışında, onun zuhûrunun nasıl ve ne şekilde olacağıyla ilgili de 

pek çok rivayet aktarmışlardır. Ancak bu rivayetlerin birbirleriyle çeliştikleri 

görülmektedir. Onikinci İmam’ın varlığı iddialarından önce gündeme getirilmiş olan 

Kâim rivayetlerinin büyük bir kısmı ona uyarlanmaya çalışılırken, birtakım ayrıntılar 
                                                           
121  Bkz. Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere, 392. 
122  Tûsî, Gaybe, 420. 
123  Tûsî, Gaybe, 421. 
124  Tûsî, Gaybe, 425-426. 
125  Bkz. Tûsî, Gaybe, 113-124. 
126  Bkz. Tusi, Nasıruddin, İmamet Risalesi, 190. 



 156

gözden kaçırılmıştır. Meselâ İbn Babaveyh (381/991)’in aktardığı bir rivayette, 

“Kâim’in hurucuyla Nefsü’z-Zekiyye’nin öldürülmesi arasında 15 gece bile 

yoktur”127 denilmektedir. Yine başka bir yerde, Kâim’in kıyamından önce meydana 

gelecek beş hadiseden bahsedilirken, el-Yemanî, es-Süfyanî, bir münadînin gökten 

bağırması, sahranın göçmesi ve Nefsü’z-Zekiyye’nin ölmesi128 gibi olaylardan 

bahsedilmektedir. Ancak erken dönem Sünnî hadis kitaplarında da yer alan bu tür 

hadislerin, 145/762’lerdeki ayaklanmalarla ilgili oldukları kolayca fark edilmektedir. 

İmâmî kaynaklar, Kâim veya Sahibü’z-Zaman diye nitelendirdikleri 

Onikinci İmam’ın  ortaya çıkışıyla ilgili verdikleri diğer bilgilerde, onun Cumartesi, 

yani Hüseyin’in öldürüldüğü Aşure günü ortaya çıkacağı129 söylenmektedir. Zuhûr 

ettiğinde de 30130 veya 40 yaşlarında genç bir insan suretinde131 olacağı ve yanında 

da Bedir Ehli sayısınca 313 taraftarı bulunacağı132 ileri sürülmektedir. 

1.2.4. İki Gaybet Görüşü 
İsna’aşeriyye’ye göre Onikinci İmam Muhammed Mehdî, 254/868 veya 

260/874 yılından sonra gaybete girmiştir. Gaybetinden itibaren Dördüncü Sefir’in 

ölüm tarihi olan 328/940 yılına kadarki dönem “Kısa Gaybet” veya  Dört Sefir 

Dönemi, 328/940 yılından itibaren Muhammed el-Mehdî’nin ortaya çıkmasına kadar 

geçecek dönem de “Uzun Gaybet Dönemi” olarak adlandırılmıştır.   

Şiî düşüncede gaybetin ikiye taksim edilerek anlatılması ilk olarak 

İmâmiyye ile birlikte gündeme gelen bir konu değildir. Hasan el-Askerî 

(260/874)’nin ölümünden sonra ortaya çıkan gruplarla ilgili tanımlamalarda bulunan 

Şiî fırkalarla ilgili erken dönem kaynak eserleri, Hasan’ın ölümünü inkâr eden 

grubun iddialarından söz ederken, onların “Kâim’in iki gaybeti olacaktır ve şu anki 

birinci gaybetidir, bu gaybetten sonra ortaya çıkıp bilinecek, ardından da diğer bir 

                                                           
127  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 649. 
128  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 649. 
129  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 654. 
130  Tûsî, Gaybe, 420. 
131  Tûsî, Gaybe, 419. 
132  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 672-673, 378. 
 Bu tür iddiaların temeli, “Kaim’in ashabı 310 küsur adamdır”, “Kaim’in gücü 313 taraftarıdır” 

şeklindeki eski Şiî rivayetlere dayanır. Bkz. Ayyaşî, Tefsiru’l-Ayyaşî, II, 62, 150-151, 166. 



 157

gaybetle kaybolacaktır” şeklinde düşündüklerini söylerler.133 Ancak söz konusu 

kaynaklar, İmâmiyye ile ilgili görüşlerinde ise, iki gaybet fikrinden hiç bahsetmezler. 

Dolayısıyla bu konunun ilk İmâmî iddialar arasında gündeme gelmiş bir düşünce 

olarak ele alınamayacağı kanaatindeyiz. 

Diğer taraftan, ilk İmâmî fikirler arasında gözükmeyen iki gaybet 

görüşünün, kısa bir süre sonra gaybet inancının değişmez bir unsuru olarak 

İmâmiyye tarafından sahiplenilmeye başlandığı anlaşılmaktadır. Başlangıçta sadece 

imamın kaybolması meselesinde yoğunlaşan İmâmîler, zamanla bu düşüncelerinin alt 

yapısını oluşturacak eski rivayetlere müracaat etmişlerdi. Bu rivayetlerin bazıları da, 

gaybetin iki şekilde olacağıyla ilgili olsa gerektir. Başta Hasan Askerî’nin gaybetini 

iddia eden grubun gündeme getirdiği anlaşılan bu rivayetler, zamanla İmâmiyye 

gaybet inancının en önemli delilleri olmuştur. İmam’ın, biri diğerinden daha şiddetli 

olmak üzere iki gaybeti olduğunu ileri süren İmâmî Ebu Sehl İsmail b. Ali en-

Nevbahtî (311/923), 290/903’larda yazdığı eserinde, bu konuyla ilgili geçmişten 

gelen pek çok rivayetin bulunduğunu ifade etmiştir.134  

Ayrıca Hz. İsa’nın kabrinden kıyamı, semaya yükselmesi, sonradan diri 

olarak Hz. Meryem ve on bir havarisine görünmesi, ardından göğe alınması135 

şeklindeki Hıristiyan inancının da, İslâm dünyasındaki gaybet rivayetlerine bir model 

oluşturduğu düşünülebilir. Gaybetle ilgili gündeme gelen rivayetlerin ilham noktası 

bu tür eski inançlar olduğu için, Şiî mezheplerin, gaybet iddialarını Hz. İsa’nın iki 

gaybet durumuna benzetmeye çalışmaları son derece doğaldır. 

İmâmiyye içerisinde tespit edebildiğimiz kadarıyla ilk kez İbn Kıbbe’nin 

gündeme getirdiği iki gaybet rivayetleri, daha sonra Kuleynî (329/941) tarafından 

kayda geçirilmiştir. Bu rivayetlerin ikisinde, “Sahibu Haze’l-Emr’in iki gaybeti 

vardır; onlardan birisinde ehline döner, diğerinde ise, o helâk oldu, herhangi bir 

vadidedir, şeklinde söylendiği”136 ifade edilmektedir. Başka bir rivayette, Kâim’in iki 

gaybeti olacağı, birinde Hac boyunca hazır olup insanları göreceği fakat kendisinin 

                                                           
133  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 79-80; Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 292. 
134  Bkz. Ebu Sehl, “Kitabü’t-Tenbîh” İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 93-94. 
135  Markos, 16/ 6-20. 
136  Kuleynî, el-Kâfi, II, 131, 141. 



 158

görünmeyeceği137 söylenmektedir. Kuleynî’nin aktardığı diğer bir rivayette ise, iki 

gaybetten birinin daha uzun olacağı vurgulanmaktadır. Birinci gaybetinde özel Şîası 

hariç kimsenin yerini bilemeyeceği, diğerinde ise yerinin sadece özel dostları 

tarafından bilineceği138 belirtilmektedir. 

Kuleynî’nin söz konusu rivayetlerinde gaybetin iki formundan, hatta 

gaybetlerden birinin daha uzun olacağından bahsedilmekle birlikte hangi gaybetin 

daha uzun olacağına yönelik bir atıf söz konusu değildir. Onun ölüm yılına kadar 

geçen süre içerisinde de fazla bir değişme olduğu söylenemez. Ancak, Dördüncü 

Sefir es-Semurrî (328/940)’nin, yerine bir vekil atamadan vefatıyla birlikte 

temsilcilerin faliyetlerinin durması, İmâmî hadisçileri, “şaşkınlık ve imtihan dönemi” 

diye nitelenen ikinci gaybet döneminin başladığı düşüncesine yöneltmiştir.139 

Gaybetle ilgili bu gelişme, önceden Kuleynî’nin kayda geçirdiği birtakım 

rivayetlere daha sonraki hadisçi müellif en-Nu’manî (360/971) tarafından 

başkalarının da eklenmesini gerektirmiş ve böylece yeni bir yorumlamaya 

gidilmiştir. Nu’manî, gaybetin iki şeklini, ikinci gaybetin başlamasından sonra 

342/953’lerde yazdığı Kitabu’l-Gaybe’sinde ayrıntılarıyla ele almış ve ikinci 

gaybetin daha uzun olacağını söylemiştir. Onun gaybet değerlendirmesi resmi 

yorumlardan biri olarak kabul edilmiş140 ve İmâmiyye itikadına dahil edilmiştir. 

Nu’manî (360/971), ilk olarak gaybetin iki şekliyle ilgili Muhemmed Bakır 

ve Ca’fer Sadık’a dayandırılan dokuz ayrı hadis aktarır. Daha sonra, Kâim’in iki 

gaybetiyle ilgili hadislerin gerçekliğinin kanıtlanmış olduğunu; Allah’ın, gaybeti 

meydana getirmekle imamların sözlerini doğruladığını141 söyler. Nu’manî’nin 

gaybetin iki şekliyle ilgili aktardığı söz konusu rivayetlerde, iki gaybetten hangisinin 

daha uzun süreceği konusunda bir açıklık bulunmamakla birlikte, ikinci gaybetin 

daha uzun olacağı yönünde ufak bir izlenim edinilebilir.142 Ancak daha sonra, 

                                                           
137  Kuleynî, el-Kâfi, II, 138. 
138  Kuleynî, el-Kâfi, II, 141. 
139  Krş. Hussain, The Occultation, 140. 
140  Krş. Sachedina, Islamic Messianism, 82-83; Hussain, The Occultation, 7, 140-141. 
141  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 170-173. 
142  Krş. Sachedina, Islamic Messianism, 84-85; Kohlberg, “From Imamiyya to Ithna-‘Ashariyya,” 

528. 



 159

aktardığı bu rivayetlerin yorumuna geçtiğinde, ikinci gaybetin daha uzun süreceğini 

belirgin bir şekilde ileri sürmüştür. 

Nu’manî’ye göre birinci gaybet, imamla insanlar arasında sefirlerin aracılık 

yaptığı dönemdir. Bu dönem, sınırlı bir zamanı kapsayan ve süresinin tamamlandığı 

“Gaybetü’l-Kasîra”dır.143 Sefirler de, gaybeti durumunda imamla Şîa arasında bir 

delil(alem)dir. Ona göre kullar üzerindeki imtihan dönemi tamamlanınca sefirler 

(deliller) ortadan kalkar ve şaşkınlık gerçekleşene kadar da gözükmezler. Bu şekilde 

ikinci gaybet durumu gerçekleşir.144 İkinci gaybet ise, Allah’ın dileği doğrultusunda, 

bir sebebe dayalı olarak sefir ve aracıların kalktığı kâinat için planlanan bir 

dönemdir. Bu zaman da gelmiştir. Bu dönem boyunca imtihan, sınav, deneme, eleme 

ve arınma gibi etmenlerin tümü gerçekleşecektir. Ona göre tüm bu anlattıkları, 

imamın iki gaybeti olacağı ve kendilerinin ikinci gaybette yaşadıkları şeklindeki 

ifadesine açıklık getirmiştir.145 

Nu’manî (360/971)’nin iki gaybetle ilgili bu yorumu, İbn Babaveyh 

(381/991)’ten başlayarak Hazzâz er-Râzî el-Kummî (381/991), Şeyh Müfîd, Tûsî ve 

Meclisî (1111/1700) dönemine kadar İmâmî alimlerin ileri sürdükleri açıklamaların 

çoğuna temel oluşturmuştur. İbn Babaveyh ve daha sonra da Tûsî (460/1067), 

Nu’manî’nin bu beyanından yola çıkarak sefirlerin durumu ve her iki gaybetin 

başlama tarihlerini ayrıntılarıyla açıklamışlardır. Onlara göre dördüncü ve son sefir 

es-Semurrî’nin 15 Şaban 328/26 Mayıs 940’ta vefatıyla Tam Gaybet dönemi 

başlamıştır.146 es-Semurrî’nin ölümünden bir hafta önce Onikinci İmam tarafından 

yazdırıldığı iddia edilen tevkîde, onun altı gün sonra öleceği, bu yüzden işlerini 

hazırlayıp ölümünden sonra yerine kimseyi tayin etmemesi istenmektedir. Bu şekilde 

ikinci gaybet başlamıştır ve uzun bir süreden sonra Allah izin vermeden, kalpler 

                                                                                                                                                                     
 Meselâ rivayetlerin birinde şöyle denmektedir: “Sahibu Haze’l-Emr’in iki gaybeti vardır. Biri 

uzar ve bazıları, o öldürüldü, diğer bir kısmı da, o gitti der. Yanında, ashabından kendisine tabi 
olan gruptan başkası kalmaz. Yerini ise, ona tabi olan mevlası hariç, arkadaşları ve 
diğerlerinden hiç kimse bilmez.” Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 171-172. 

143  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 173-174. 
144  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 161. 
145  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 173-174. 
146  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 432-433; Tûsî, Gaybe, 393-394. 



 160

katılaşmadan ve yeryüzü adaletsizlikle dolmadan da zuhûru gerçekleşmeyecektir.147 

Rajkowski, Onikinci İmam’ın dördüncü sefirinin ölümünden önce 

yayımlamış olduğu söz konusu tevkîyi aktardıktan sonra şöyle der: “Bu doküman, 

Katiyye Şîası liderlerinin, Mehdî’nin yakın bir zamanda ortaya çıkacağı 

beklentilerini kaybettiği ve zuhûr anının halâ çok uzak bir zamanda olacağını 

düşündüklerini açıkça göstermiştir. Yani arka arkaya gelen elçilerle Sahibu’z-Zaman 

arasındaki direkt ilişki rollerini devam ettirebilmeleri artık mümkün değildi. Şiîlerin, 

resmi bir aracı olmadan ve sadece Mehdî’nin gözükmeyen koruması ve ilhamına 

bağlı olarak yaşamaları daha iyiydi.148 

Nu’manî (360/971) ile başlayıp İbn Babaveyh (381/991) ile sistemleşen söz 

konusu yeni İmâmî gaybet teorisi, Şeyh Müfîd (413/1022) tarafından da aynen kabul 

edilmiştir. Müfîd’e göre de, biri diğerinden uzun olmak üzere iki gaybet vardır. 

Bunlardan birincisi kısa gaybettir. Kısa gaybet, İmam’ın Şîasıyla arasında sefirlerin 

bulunduğu, uzun gaybet ise birincisinden sonra başlayıp kılıçla kıyam edene kadar ki 

dönemdir.149 

Bir taraftan gaybetin son şekline aynen sadık kalan Müfîd, diğer taraftan da 

“Biri diğerinden daha uzun olmak üzere iki gaybet olacaktır” şeklindeki haberlerin, 

Hasan el-Askerî’nin babası ve dedesinin doğumlarından önceki Şiî İmâmî 

musannifler tarafından bildirildiğini ve bu konuyla ilgili pek çok belirgin işaretin 

bulunduğunu iddia eder.150 Hatta o, “Beklenen Kâim’in, Resulüllah’ın isimlendirdiği 

insanların mehdîsi (mehdîyyu’l-enâm) olduğu ve onun, biri diğerinden daha uzun 

olmak üzere iki gaybeti olacağı” şeklindeki kanaatlerini Nevbahtî (310/922)’ye 

dayandırdığını söyler.151 Fakat daha öncede ifade ettiğimiz gibi Nevbahtî’nin 

mevcud eserindeki İmâmiyye tanımlamasında, iki gaybet görüşünden hiç 

bahsedilmemiştir. Ancak Müfîd’in dayanak kabul ettiği eserin, Nevbahtî’nin 

tamamlamaya ömrü vefa etmediği Kitabu’l-İmame adlı son çalışması olma ihtimalini 

                                                           
147  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 516; Tûsî, Gaybe, 395. 
148  Rackowski, W. W., Early Shi’ismin Iraq, Ph. D. Thesis, School of Oriental and African 

Studies, 1955, 673-74. 
149  Şeyh Müfîd, el-Fusulü’l-Muhtara, 259; Şeyh Müfîd, İrşâd, II, 340. 
150  Bkz. Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere, 361. 
151  Bkz. Şeyh Müfîd, el-Fusulü’l-Muhtara, 258-259. 



 161

de gözardı etmemeliyiz. 

Fadl b. Hasan et-Tabersî (548/1154) ise, daha da ileri giderek “Âl-i 

Muhammed’in Kâim’inin iki gaybeti vardır; biri uzun diğeri kısa” şeklindeki gaybet 

hadislerini, Muhammed Bakır (114/733)152 ve Ca’fer Sadık (148/765) dönemlerinde 

telif edilen Şiî eserlere kadar dayandırır. Ona göre, bu tür gaybet hadislerini bir araya 

getirip, Onikinci İmam’ın gaybetinden yaklaşık bir asır önce Müşeyyehâ adlı kitabını 

te’lif eden, Hasan b. Mahbûb ez-Zürrâd adında güvenilir bir muhaddistir.153 

Diğer taraftan, İsna’aşeri Şiî alimler, iki gaybet inancını sadece 

imamlarından geldiklerini iddia ettikleri rivayetlere dayandırmazlar. Özellikle Hz. 

İbrahim ve Hz. Muhammed gibi farklı peygamberlerden de örnekler verirler. Onlara 

göre Hz. İbrahim de iki kez gaybete girmiştir. Birincisi Nemrud yüzünden, ikincisi 

ise Mısırlı hakimlerden korktuğu için.154 Hz. Muhammed’in de Kureyş’in boykotuna 

dayanabilmek için Haşimoğullarından taraftarlarıyla birlikte bir vadiye sığındığını, 

daha sonra da Medine’ye giderken tekrar başka bir mağarada saklanmak zorunda 

bırakıldığını155 örnek gösterirler. 

“Küçük Gaybet” ve “Büyük Gaybet” terimlerine gelince; bu 

isimlendirmeler muhtemelen Safavîler dönemindeki İsnaaşerî eserlere 

dayanmaktadır.156 Kuleynî, “Kâim için iki gaybet vardır; biri kısa diğeri ise uzun”157 

şeklindeki bir rivayetinde, iki gaybet için, “kasîr” ve “tavîl” terimlerini kullanır. 

Onun bu kullanımı sonraki İmâmîler tarafından da devam ettirilmiştir. 

1.2.5. Gaybetin Tabiatı 
İsna’aşeriyye’ye göre, Dördüncü Sefir’in kendi otoritesini başka bir halefine 

devretmeden vefatıyla “Uzun Gaybet” denen, İmamın dolaylı yoldan temsil edildiği 

                                                           
152  Muhammed Bakır, aynı zamanda müstakil Şiî hukukunun kurucusu olarak da kabul edilir. Bkz. 

Ayyaşî, Tefsiru’l-Ayyaşî, I, 279; Muhammed Hüseyin el-Muzaffer, Tarîhu’ş-Şîa, Beyrut 1985, 
50; Madelung, Religious Trends, 77; Arzina R. Lalani, Early Shi’i Thought “The Teachings of 
Imam Muhammed al-Baqir”, London 2000, 114. 

153  Fazl b. Hasan et-Tabersî (548/1153), İ’lamü’l-Verâ bi İ’lamü’l-Hüda, Dârü’l-Kütübi’l-
İslâmiyye, Tahran ts. 444. 

154  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, 138-139. 
155  Tûsî, Gaybe, 90. 
156  Sachedina, Islamic Messianism, 84-85. 
157  Kuleynî, el-Kâfi, II, 141. 



 162

dönem başlamıştır. Genellikle gizli tutulsa da, Onikinci İmam halâ yeryüzünde 

yaşamakta ve zaman zaman bazılarına gözükerek temsilcileriyle mektuplaşmakta 

olup bu şekilde taraftarlarının kaderleri üzerinde kontrolünü devam ettirdiğine 

inanılmaktadır.158 

Hasan el-Askerî (260/874)’nin var olduğu iddia edilen tek oğlunun gaybete 

gittiğinin izah edilebilmesi gerçekten zor bir meseleydi ve uzun soluklu yoğun bir 

propoganda gerektiriyordu. Bu yüzden ilk İmâmîler, gerçekte hiç doğmamış bir 

çocuğu on ikinci imam olarak taraftarlarına kabul ettirebilmek için onun varlığını 

ilâhî bir sır formunda takdim etmeye çalışmışlardır. Bu şekilde insanların çeşitli 

sorularla kafa karışıklığına düşmeleri engellenmiş olacaktı. İlk olarak bu işin 

tamamen Allah’ın iradesiyle gerçekleştiğini, insanların  Allah'a ait işlerden söz etme, 

bilmedikleri konuda hüküm verme ve kendilerinden gizlenenlerin izlerini arama 

hakları olmadığını söylemişlerdir. Hayatını tehlikeye sokacağı gerekçesiyle de, 

kendilerine emir verilinceye kadar İmam’ın ismini anmaları, durumunu araştırmaları 

veya açığa vurmaları ve yerini sormalarını taraftarlarına yasaklamışlardı. Tek 

bilmeleri gerekenin, Kâim'in doğumunun insanlarca bilinemeyeceği, düşmanlarından 

korktuğu için gizlendiği, zuhur edinceye kadar kıyam etmeyeceği ve gözlere 

gözükmeyecek şekilde Allah'ın örtüsüyle kapatıldığı şeklindeki haberler olduğunu 

söylemişlerdir. Bu iddialarını da, Kâim’in isminin az geçeceğine dair pek çok 

rivayetin bulunduğunu ileri sürerek desteklemeye çalıştılar.159 

Kâim’in ismiyle anılamayacağı ve yerinin bilinemeyeceği şeklindeki 

rivayetler ilk olarak Kuleynî (329/941) ve Ali b. el-Hüseyin el-Kummî (329/941) 

gibi müellifler tarafından kayda geçirilmiştir.160 Nu’manî (360/971) ve sonrası 

alimler, özellikle ikinci gaybetin başlamış olduğunu iddia etmelerinden itibaren söz 

konusu rivayetlere sadık kalmak suretiyle ilâvelerde bulunmuşlardır.  

Kuleynî, İmamın yerinin bilinmesiyle ilgili gündeme getirdiği rivayetlerin 
                                                           
158  Pellat, CH., Encyclopedia of Islam, (New Edition), Leiden 1971, 1026 
159  Bkz. Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa,  90-93; Kummî, Kitabu’l-Makalât ve’l-Fırak, 102-106. 
160  Örneğin, Muhammed Bakır’a atfedilen bir rivayette, “şayet imamınız sizden kaybolmuş olsa 

nerede olduğunu bilemezsiniz” denmektedir. Kummî, el-İmame ve’t-Tabsıra mine’l-Hayre, 
115-116. 

 Onikinci İmam’ın ismiyle anılamıyacağına yönelik rivayetler, “Onikinci İmam’ın Varlığı” 
konusu içerisinde değerlendirilmiştir. 



 163

birinde, Kâim’in birinci gaybetinde yerinin özel Şîası hariç hiç kimse tarafından 

bilinemeyeceği, diğerinde ise sadece özel dostlarının bileceği161 ifade edilmektedir. 

Başka bir rivayette ise, ilk gaybette ancak Şîa’nın havas tabakasının, ikinci gaybette 

ise İmam’ın dostları arasındaki üst tabakanın bildiği162 iddia edilmektedir. İkinci 

gaybetin başladığını ilk gündeme getiren Nu’manî de, muhtemelen ikinci gaybeti 

kastederek aktardığı bir rivayette, bu dönemde İmam’ın yerinin, ona tabi olan 

mevlâsı hariç arkadaşları ve diğer hiç kimse tarafından bilinemeyeceğini163 ileri 

sürerek önceki rivayetleri onaylamıştır. 

İmâmîlerin Onikinci İmam’ın görülmesiyle ilgili öne sürebildikleri en somut 

bilgi, onun Hac döneminde ortaya çıktığı şeklindeki birtakım iddialara 

dayanmaktadır. Konuyla ilgili gündeme gelen rivayetlerin ilkinde, Kâim’in birinci 

gaybetinde Hac zamanlarında ortaya çıkıp insanları gördüğü insanların ise onu 

görmediği164 ifade edilmiştir. Sonraki rivayetlerde ise, Hac döneminde ortaya çıkıp 

insanları görmesinin, İmam’ın tüm gaybeti boyunca olacağı ima edilmiştir.165 İbn 

Babaveyh (381/991), bu rivayetlere uygun olarak, İmam’ın Hac zamanında 

Mekke’de bulunup, hiç kimsenin onu tanımadan insanların kalplerini dikkatle 

incelediğini166 iddia etmiştir. 

Diğer taraftan, İmam’ın Hac zamanında ortaya çıktığı şeklindeki söz konusu 

rivayetlere birtakım müşahhas örneklerin de verilmesi gerekiyordu. Kuleynî 

(329/941), el-Kâfî’de onu görenlerle ilgili ayırdığı bölümde on beş tane rivayet 

aktarmıştır.167 Rivayetlerin birinde, onu iki mescid arasında,168 başka birinde 

Hacerü’l-Esved’de,169 diğerlerinde ise farklı yerlerde gördüğünü iddia edenler yer 

almaktadır.  Abdullah b. Ca’fer el-Himyerî’ye dayandırılan başka bir rivayette ise, 
                                                           
161  Kuleynî, el-Kâfi, II, 141. 
162  Kuleynî, el-Kâfi, I, 339-340. 
163  Bkz. Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 171-172. 
164  Kuleynî, el-Kâfi, II, 137. 
165  Rivayette şöyle denmektedir. “İmam, Hac zamanı ortaya çıkar ve insanları görür. Ancak 

insanlar onu göremezler.” Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 175; İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 
351. 

166  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 351. 
167  Kuleynî, el-Kâfi, II, 120-125. 
168  Kuleynî, el-Kâfi, II, 1122. 
169  Kuleynî, el-Kâfi, II, 1123. 



 164

İkinci Sefir Muhammed b. Osman’ın, İmam’ı Beytü’l-Haram’da gördüğü170 iddia 

edilmektedir. 

Gaybetin tabiatına yönelik buraya kadar aktarılanlar dışında erken dönem 

kaynaklarda fazla bir bilgi tespit edemedik. Bunun başlıca sebebi, daha önce de ifade 

ettiğimiz gibi, gerçekliği pek mümkün gözükmeyen gaybet fikrinin ilâhi bir gizem 

şeklinde yansıtılmak istenmesiydi. Aynı durum kelâmcı Müfîd (413/1022) ve 

Murtaza (436/1044)’da da sezinlenilmektedir. Şeyh Müfîd, “İmam’ın ölümünden 

sonra kıyam edeceği ifadesinden kastedilenin, onun bir süre yaşayıp sonra da öleceği 

anlamına gelmediği”171 gibi birtakım zihnî mütâlâların dışında fazla bir açıklama 

getirmez. Öğrencisi Şerif el-Murtaza ise, İmamın görünmesi konusunda, gaybetinin 

başlaması süresince kendi taraftarlarına görünüp sadece düşmanlarından saklandığını 

söylemiştir. Ona göre, daha sonra hayati tehlikesi artmaya başlayınca hem 

taraftarlarından hem de düşmanlarından kendini gizlemiştir.172 Bununla birlikte 

Murtaza, İmam’ın, taraftarlarından birine gözükme imkanının olduğunu, fakat bu 

kişinin onun tamamen güveneceği şahıs olması gerektiğini de iddia etmiştir.173 

İmâmî alimler, Onikinci İmam’ın gaybetteki durumuyla ilgili bilgileri 

verdikten sonra onun bu durumunu daha iyi izah edebilmek amacıyla ilk andan 

itibaren peygamberlerin gaybetlerini gündeme getirmişlerdi. Gizlenmenin 

peygamberlerin sünneti olduğunu174 iddia ederek neredeyse tüm peygamberlerin 

gaybete gittiklerini ileri sürmüşlerdir. Ca’fer Sadık’a nisbet edilen bir rivayette, 

gaybet sahibinin durumu Hz. Yusuf’a benzetilmiştir. Yusuf’un, kendisine ihanet 

eden kardeşlerini tanıdığı, fakat onların Yusuf’u tanıyamadığı söylenerek, Allah’ın 

Yusuf için takdir ettiğinin insanlara hüccet olarak gönderdiği Kâim için de 

yapmasına bir engel olmayacağı ifade edilmiştir. Onlara göre, bir gün gelecek tıpkı 

Yusuf’un kendini tanıttığı gibi Kâim de kendini açığa vuracaktır.175 Başka bir 

                                                           
170  Tûsî, Gaybe, 364. 
171  Bkz. Şeyh Müfîd, el-Fusulü’l-Muhtara, 261. 
172  Şerif el-Murtaza, Tenzîhü’l-Enbiya, İntişarât-i Şerif er-Razî, Kum ts., 180. 
173  Şerif el-Murtaza, Tenzîhü’l-Enbiya, 184. 
174  Bkz. Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 165. 
175  Kuleynî, Usulü’l-Kâfî, II, 134; İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 144-145; Avni İlhan, 

“Gaybet,” XIII, 411. 



 165

rivayette ise, gizliliğinden sonra parlak yıldız gibi ortaya çıkarak gecenin karanlığını 

aydınlatacağı, zamanında onu idrak edenlerin içlerinin ferahlayacağı176 

anlatılmaktadır. 

Özellikle İbn Babaveyh (381/991) ve Tûsî (460/1067), söz konusu 

niyetlerine uygun olarak eserlerinde, gaybete giren peygamberlerle ilgili geniş 

izahlarda bulunurlar. İbn Babaveyh’e göre ilk gaybetlerden biri, Hz. İdris’in 

gaybetidir.177 Daha sonra Hz. Nuh,178 Hz. Salih,179 20 yaşındayken gaybete giden Hz. 

Yusuf180 ve kavminden 28 yıl gaib olan Hz. Musa’nın181 gaybetleri uzun uzun 

anlatılmıştır.  

İbn Babaveyh’e göre Kâim’in gaybetine en çok benzeyen, Hz. İbrahim’in 

gaybetidir. Çünkü Allah, Hz. İbrahim henüz ana karnındayken onun belirtilerini 

saklamış, doğumundan itibaren de kendisine kitap gelene kadar onu Mısır’daki 

Tağuttan korumak için doğumunu gizli tutmuştu.182 İbn Babaveyh’i örnek alan Tûsî 

de, Hızır, Musa, Yusuf, Yunus peygamberler ve Ashabü’l-Kehf’in gaybetleri üzerine 

uzunca bir bölüm ayırmıştır.183 

1.2.6. Gaybetin Kelâmî Temelleri 
Hasan el-Askerî (260/874)’nin ölümünden sonra imamet makamı ile Şiî 

toplum arasındaki iletişim durmuş ve Şiîler farklı gruplara bölünmüştü. Açık bir lider 

olmaksızın birçok hak iddiacısının ya imam ya da onun vekili olduklarını ilân 

etmeleri Şiîleri geçici bir bölünmeye sürüklemiştir. Gaybet fikrinin kelâmî altyapısı 

oluşturulmadan önce şaşkına dönmüş Şiîlerin büyük kısmı, diğer mehdîci iddialar 

gibi, Onikinci İmam’ın gaybetinin de sadece bir aldatmaca olduğu şeklinde bir 

                                                                                                                                                                     
 Onikinci İmam’ın durumunun Hz. Musa’ya benzetilmek istendiği başka bir rivayette Ca’fer 

Sadık’ın şöyle dediği ifade edilmiştir: “Kaim için Musa b. İmran’ın sünneti vardır. Musa b. 
İmran’ın sünneti, doğumunun gizli olması ve kavminden gaybetidir. O, 22 yıl kavminden 
kayıptı. Kummî, el-İmame ve’t-Tabsıra mine’l-Hayre, 109. 

176  Kuleynî, el-Kâfi, II, 142; Mes’udî, Isbâtü’l-Vasıyye, 279. 
177  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 127. 
178  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 133-136. 
179  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 136-137. 
180  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 141-146. 
181  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 146-153, II, 340. 
182  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 139. 
183  Bkz. Tûsî, Gaybe, 109-111. 



 166

düşünceye sahip olmuşlardı. Bu şaşkınlık süreci yargılama duygusunu derinleştirmiş 

ve birçok İmâmi Şiî, mezheplerinin yok olmayla karşı karşıya kaldığı gerekçesiyle 

taraftarlarını terketmiştir.184 

Şîa içerisinde Ali b. Mîsem (184/200) ve Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf (227/841) 

ile kelâmî münazaralara giren Hişam b. el-Hakem (198/814)185 gibi ilk Şiî alimlerin 

neslinden sonra aklî yöntemler  ikinci dereceye itilmişse de, aralarında Ebu İsa el-

Verrâk (247/861) ve Fazl b. Şazân (260/873) gibilerin bulunduğu bir grup azınlık, 

kelâmi tartışmalara devam etmişlerdi. Fakat bunların başını çektiği yönelim, Şiî 

toplum içerisinde marjinal kalmıştır. Kum hadisçilerinin ağırlıkta olduğu çoğunluk 

ise, rasyonel tartışmalardan sakınarak, mesailerini imamların öğretilerini nakletmeye 

adamışlardır.186 Bundan dolayı, Şiî İbn Ravendî’nin de itiraf ettiği gibi, görüşlerini 

savunma konusunda başta Mu’tezilîler olmak üzere diğer muhaliflerine karşı çok zor 

durumlarda kalmışlardı.187 

Hadisçilerinin rivayet eksenli zorlamalarına karşı bazı önemli adımların 

atılması, pek çok konuda Mu’tezilî görüşleri benimseyen Nevbaht ailesinden Hasan 

b. Musa (310/922) ve Ebu Sehl İsmail b. Ali en-Nevbahtî (311/923) ile diğer önemli 

kelâmcı İbn Kıbbe er-Razî sayesinde olmuştur. Hasan b. Musa, o anki hassasiyet 

sebebiyle İmâmîlerin gaybet hakkında soru sormasını yasaklamasından kısa bir süre 

sonra, yaklaşık 290/903’lı yıllara doğru Ebu Sehl ve İbn Kıbbe, gaybetle ilgili 

teolojik alt yapıyı oluşturmaya çalışmışlardır. İleride görüleceği gibi, gaybetin 

insanoğlunun ilahi kılavuzluğunun yararlarına engel olmayacağı görüşü bu iki alim 

tarafından ortaya atılmıştır. 

Ebu Sehl İsmail b. Ali (311/923)’nin gaybete yönelik yaklaşımlarını, bir 

bölümü İbn Babaveyh (381/991) tarafından aktarılan et-Tenbîh isimli eserinden 

öğrenmekteyiz. Ebu Sehl, bu çalışmasında, Hz. Ali’nin nassla velâyeti ve gaybet 

                                                           
184  Krş. Mustafa Vaziri, The Emergence of Islam, 166; Arjomand, The Crısıs of the Imamete, 509. 
185  Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 103-104. 
 Ebu’l-Huzeyl, Kitabu’l-İmame ala Hişam adlı eseriyle onun iddialarına cevap vermiştir. İbn 

Nedim, Fihrist, 204. 
186  Krş. Modarressi, Crisis and Consolidation, 113-114, 126; Arjomand, The Crısıs of the 

Imamete, 504. 
187  Hayyat, Kitabu’l-İntisar, 13. 



 167

gibi, hasımlarının Şiîlere yönelik eleştirilerine cevap vermeye çalışmıştır.188 O, 

Rumların Müslümanları yenmek üzere olmasından dolayı gaib imamlarının artık 

ortaya çıkması gerektiği şeklinde kendilerine yöneltilen eleştiriler karşısında verdiği 

cevapta şöyle der: “Küfür ehli Hz. Peygamber zamanında sayı olarak daha çoktu. 

Fakat bu iş Allah’ın emriyle kırk yıl gizli tutulmuştu. Sonraki üç yılda sadece 

kendilerine güvendiklerine söylemişti. Allah ne zaman izin verirse imamımız da o 

zaman hurûc eder.”189 Ebu Sehl başka bir pasajda, imamlarının otuz yıldan beri gaib 

olmasının hüccetin ortadan kalkması ve şeriatin ortadan kalkması anlamına 

gelmeyeceğini Hz. Peygamber’in hayatını örnek göstererek açıklamaya çalışır. Hz. 

Peygamber’in uzun süre gençlik dönemi yaşayıp ilk davetini gizlilikle yürüttüğünü 

ve bu süreç boyunca da peygamber olduğunu, bazı insanlardan gizli olmasının onun 

görevini düşürmediğini ifade eder. Yine Hz. Peygamber’in daha sonra mağaraya 

girerek yerinin kimse tarafından bilinmemesiyle de nübüvvetinin iptal edilmediğini 

veya herhangi bir imamın uzun süre sultan tarafında hapiste tutulmasının onun 

hüccetliğini geçersiz kılmayacağını iddia eder. Çünkü ona göre bu durum, imamların 

alemdeki varlıklarını ve zatlarının sabit olmasını etkilemez. Ebu Sehl, Onikinci 

İmam’ın da korkusu yüzünden uzun süre gizli kalmasının, diğerleri gibi caiz 

olduğunu, bu şekilde Allah’ın hüccetinin geçersiz olmayacağını ileri sürmüştür.190 

Ebu Sehl en-Nevbahtî (311/923), diğer taraftan kendi gaybet görüşlerinin 

Musa Kâzım zamanındaki Memtûre’ye (Vakıfa) benzemediğini ileri sürmüştür. 

Çünkü ona göre, Musa öldüğünde insanlar onun vefatına şahit olmuş ve defni de 

açıktan yapılmıştı. Ölümünden yüz yıldan fazla bir süre geçmiş olmasına rağmen onu 

gördüğünü veya onunla görüştüğünü söyleyen kimse çıkmamıştır. Ebu Sehl’e göre 

Hasan’ın oğlunun gaybeti ise bu şekilde olmayıp, geçerliliği mütevatir habere 

dayanmaktadır.191 

                                                           
188  Ebu Sehl Nevbahtî, “Kitabü’t-Tenbîh” İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 88-89. 
189  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 87-88. 
190  Bkz. Ebu Sehl Nevbahtî, “Kitabü’t-Tenbîh” İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 90-91. 
191  Ebu Sehl Nevbahtî, “Kitabü’t-Tenbîh” İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 93-94. 
 Benzer iddialar sonraki kelâmcılar tarından aynen paylaşılmıştır. Meselâ Şerif el-Murtaza, 

Keysaniyye, Navusiyye ve Vakıfa’nın gaybet iddialarını eleştirirken, gaybetini iddia ettikleri 
kişilerin ölümlerinin apaçık birçok insanın şahitliğiyle olduğunu söyler. O, kendi döneminde 
bu iddiaların savunucusu kalmadığını ancak kendileri gibi düşünen binlerce alim ve musannifin 



 168

Ebu Sehl’in gaybetle ilgili yukarıda aktardığımız görüşlerinin dışında, 

çalışmalarının büyük bölümü kaybolduğu için, günümüze ulaşan farklı düşüncelerini 

tespit edemedik. Ancak onun, bir kısım eserleri sonraki alimler tarafından aktarılan 

çağdaşı İbn Kıbbe’nin görüşlerine paralel fikirler ileri sürdüğünü düşünebiliriz. 

Onikinci İmam’ın gaybetinin aklî zeminde savunulması konusunda büyük 

çaba gösteren diğer önemli alim, Muhammed b. Abdurrahman b. Kıbbe er-Razî’dir. 

İbn Kıbbe, Mu’tezilî ekolden gelmesi hasebiyle olsa gerektir, kendilerine yöneltilen 

soruları pratik ve ustaca cevaplandırmıştır. O, İmam’ın gaybetinin babalarının 

imametine, babalarının imametinin de Hz. Muhammed’i tasdike bağlı olmasının  

sadece aklî olmayıp Kitap ve Sünnet’e dayanan şer’î bir konu olduğu şeklindeki 

İmâmiyye iddiasının bazı Zeydîler tarafından eleştirilmesi üzerine, hazır cevaplılığını 

hemen göstermiştir. İbn Kıbbe, söz konusu tenkitlere verdiği yanıtta, kendi 

iddialarına delil olarak Hz. Peygamber’in “Size Allah’ın Kitabı ve Ehl-i Beytimi 

bırakıyorum, onlar benden sonra halifelerimdir” şeklindeki hadisi öne sürmüştür.192 

İbn Kıbbe, Hasan el-Askerî’nin oğlu olduğu iddia edilen çocuk yaşta birinin 

imameti nasıl yürüteceği konusunda Zeydîler ve Ebu’l-Kasım el-Belhî gibi 

Mu’tezilîlerin eleştirisine karşı verdiği cevapta ise, Hz. İsa’nın durumunu örnek 

gösterir. Bu yönde kendilerine karşı çıkanlara Kur’an’ı Kerim’deki, “Ben Allah’ın 

kuluyum, bana kitap verdi, beni peygamber ve her yerde mübarek kıldı”193 şeklindeki 

Hz. İsa’nın beşikteyken konuştuğuyla ilgili ayeti hatırlamaya davet eder. Çünkü ona 

göre, Allah Hz. İsa’ya küçüklüğünde nasıl hüküm verdiyse İmam’a da öyle vermiştir. 

Yine bazı Zeydîlerin, insanların Hasan el-Askerî’nin bir oğlu olmadığına 

inandıklarını söylemeleri üzerine İbn Kıbbe, İsrailoğullarının da Mesih (İsa) 

konusunda şüpheye düştüklerini hatta bu yüzden Meryem’e bile iftira ettiklerini 

söylemiştir.194 

Onikinci İmam’ın gaybetini Hz. Musa, Yusuf ve Ashabü’l-Kehf’in 

                                                                                                                                                                     
Onikinci İmam’ın gaybetine inamaya devam ettiklerini ifade eder. Bkz. Şerif el-Murtaza, el-
Mukni’u fi’l-Gaybe, 38-40. 

192  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 63-64. 
193  Meryem, 19/30-31. 
194  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 79-80. 



 169

gaybetlerine benzeten İbn Kıbbe,195 Kur’an’daki gaybe imanı delil olarak öne 

sürerek, gaybet durumunda imamet görevinin devam ettiğini iddia etmiştir. Ona göre, 

peygamber olmadığı zamanlarda nasıl hükümlerinin geçerliliği devam etmekteyse 

imam da öyledir. Meselâ Hz. Peygamber Mekke’de bulunduğu süre içerisinde 

mekânca Medînelilerden gaibdi ancak şeriatinin onlar açısından geçerliliği devam 

etmiştir.196 

İbn Kıbbe, gaybet meselesine getirmiş olduğu bu yaklaşımların dışında, 

doğal olarak imamet ve nass gibi kendileriyle alâkalı diğer konulara da eğilmiştir. Bir 

Mu’tezilî’nin, imamın nassının aklen vacip olduğu şeklindeki İmâmî iddiasını 

konuyla ilgili kesin ve doğru haberlere dayanmasını tenkit etmesi üzerine, insanların 

her devirde kesin ve yalan olmayan haberlere ihtiyacı olduğunu söyleyerek cevap 

vermiştir.197 

Ebu Sehl İsmail b. Ali en-Nevbahtî (311/923) ve ibn Kıbbe er-Razi 

tarafından imamet krizine getirilmiş olan bu teorik çözümler, kısa vadeli olarak 

düşünüldüğünde hiyerarşik otorite krizine yönelik pratik faydayı beraberinde 

getirmedi ve Şiî toplumuna moral olarak da acil bir etki yapmadı. Hatta onların bu 

yaklaşımları, Hadisçilerin etkili olduğu uzun süre boyunca görmezlikten gelinerek 

çoğu fikirleri kaybolmaya terk edildi. Bununla beraber uzun vadeli bir çözümün 

kelamî alt yapısı dördüncü asrın ikinci yarısında İbn Babaveyh (381/991) ile 

oluşturulmaya başlanmıştır. Daha sonra da bu öncü kelamî yorumlar, gaybet 

iddiasını kendi gulat bağlamından soyutlamıştır.198 Bu, aynı zamanda Mutezile 

söyleminin İmâmiye Şîası üzerinde etkili olduğu dönemdir. 

İbn Babaveyh, Kuleynî (329/941) ve Nu’manî (360/971)’ye benzer bir tavır 

takınmış olmakla birlikte onlardan farklı olarak yer yer aklî yöntemlere müracaat 

etmekten de geri durmamıştır. Ebu Sehl en-Nevbahtî ve İbn Kıbbe er-Razî’nin 

sönmeye yüz tutmuş rasyonel argümanlarını tekrar devreye sokarak kendi 

düşüncelerinin temelini oluşturmuştur. Etkilenme o kadar fazla olmuştur ki yaptığı 

                                                           
195  Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 80-81. 
196  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 85. 
197  Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 60-63. 
198  Krş. Arjomand, The Crisis of the Imamete, 509. 



 170

izahların neredeyse hepsi Ebu Sehl ve İbn Kıbbe’nin görüşlerinin benzeridir.  

İbn Babaveyh (381/991) bu meyanda, Kâim’in varlığı ve gaybeti gibi 

haberlere inanmayanların Hızır’ın gözlerden kayıp olarak halâ yaşadığına 

inanmalarını,199 yeryüzünde yerleri bilinmeyip görünmeyen cinlerle ilgili 

rivayetleriyle onların varlıklarını kabul etmelerini hayretle karşıladığını söyler.200 

Yine, gaybeti zamanında imametin nasıl yerine getirileceğini soranlara o da, Hz. 

Peygamber’in peygamberliğinin mağaradayken bile devam ettiğini örnek 

göstermiştir.201 

İbn Babaveyh, getirmiş olduğu izahlarla bir taraftan İmâmiyye gaybet 

inancının ne olması gerektiğini ortaya koyarken, diğer taraftan da İmamın gaybetinin 

farklı bağlamlarda ele alınmasını engellemeye çalışmıştır. O, Gaib İmam’ın durumu 

bazıları tarafından Hz. İsa’nın göğe yükseltilmesi olayına benzetilmiş olmalı ki 

hemen müdahale etme gereği duymuştur. Bu meyanda, İmâmiyye inancını 

özetlemeye çalıştığı eserinde, imamların bir kısmının veya birinin hakikaten 

öldürülmeyip yerine başkasının öldürüldüğünü iddia edenlerin kendi dinlerinden 

olmadığını ifade etmiştir.202 

İbn Babaveyh (381/991), asıl ilgi alanı Hadis olmasına rağmen, kısmen de 

olsa akla dayalı çözümlere yer vermesi hasebiyle kendisinden sonra Şeyh Müfîd’le 

sistemleşecek olan aklî kelâmın oluşumunu hızlandırmıştır.203 Gaybet konusunu ele 

aldığı Kemalü’d-Dîn ve Tamamü’n-Ni’me adlı eserinde, söz konusu rasyonel izahlara 

yer verdikten sonra rivayetlere geçerek gaybete ilişkin o ana kadar İmâmiyye 

tarafından ileri sürülmüş tüm iddiaları bir araya toplamıştır.  

İbn Babaveyh’in vefatından sonra, liderliğinin Kuleynî (329/941) ile 

başlayıp Nu’manî (360/971) ile devam ettiği Ahbarî Kum ekolü ise, tartışma 

olmaksızın rivayetlere bağlanma yerine rasyonel  teoloji ve hukukî metodolojiyi 

                                                           
199  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 393. 
200  Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 554-554. 
201  Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 48. 
202  Bkz. İbn Babaveyh, Risaletü’l- İ’tikadâti’l-İmâmiyye, 117. 
203  Krş. Newman, The Development and Political Significance of the Rationalist and 

Traditionalist Schools in Imami Shi’i History from the Third/Ninth to the Tenth/Sixteenth 
Century, Doktora Tezi, University of California, Los Angeles 1986, 135-147: Mazlum Uyar, 
Ahbârîlik, 82; Mustafa Öz, “İbn Bâbeveyh” DİA, XIX, 346. 



 171

savunan Bağdad İmâmî Kelâm ekolünün ortaya çıkmasıyla önemini kaybetmiştir. 

IV/X. asrın yeni İmâmî alimleri, Mu’tezile’nin kullanmış olduğu argümanları esas 

alarak kelâmi delillere müracaat ettiler. İmam’ın gaybetini doğrulamak için aklî 

yöntemleri kullanmaktan kaçınmadılar.204 Bu ekolün ilk lideri Şeyh Müfîd 

(413/1022), hocası ve aynı zamanda Kum ekolünün en önemli temsilcilerinden İbn 

Babaveyh’e açıkça karşı çıkarak eserine bir tashîh yazmıştır. O, burada Kum 

alimlerini Şîa’nın Haşeviyye’si olarak anmış ve onların İsna’aşerî Şiîliğin gerçek 

koruyucusu oldukları yönündeki iddialarını reddetmiştir.205 İmâmiyye’nin, imamların 

gaybı bildiği şeklindeki gulat iddialardan soyutlanmaya başlaması da Şeyh Müfîd ile 

olmuştur.206 

Bu dönemin öncüsü sayılan Şeyh Müfîd (413/1022), gaybetle ilgili on 

bölümden oluşan Fusûlü’l-Aşere fi’l-Gaybe’sinde, Gaib İmam’ın varlığını iki ana 

prensip temelinde ispatlamaya çalışır; Her dönemde bir imamın var olmasının 

gerekliliği ve bu imamın masum olması.207 Müfîd’in bu konuyu işleyiş tarzı, Murtaza 

(436/1044), Karacikî (449/1057) ve Tûsî (460/1067) gibi sonraki alimler için bir 

iskelet oluşturmuştur.208 

Müfîd, her ne kadar İbn Babaveyh gibi Kum alimlerini eleştirmiş olsa da, 

gaybetle ilgi birçok rivayetin benimsenmesi konusunda onlarla mutabıktır. 

Eleştirdikleri Ahbarîlerden farkları, onların gündeme getirmiş oldukları rivayetlerin 

mantıken geçerliliklerini ortaya koymaya çalışmalarından kaynaklanmaktadır. 

İnsanın çok uzun süre yaşayabileceğini ispatlamaya çalışırken, diğerleri gibi o da, 

                                                           
204  Krş. Madelung, “Shi’ism: The Imâmiyya and the Zaydiyya”, 82-83; Hussain, The Occultation, 

145. 
205  Bkz. Şeyh Müfîd, Şerh-i Akaidi’s-Sadûk ev Tashihu’l-İ’tikâd, Tebriz 1945, 33. 
206  Meselâ Şeyh Müfîd, İmamların gaybı bildiği iddiasının yanlış olduğu, gaybın Allah’tan başkası 

tarafından bilinemeyeceği ve bu tür iddiaların da, tamamen Gulat tarafından ileri 
sürülebileceğini etmiştir. Bkz. Şeyh Müfîd, Evailü’l-Makalât, 38. 

 Ahbarî ve Usulî ekoller arasındaki sonraki farklılıklar için bkz. Andrew J. Nevman, “The 
Nature of the Akhbârî/Usulî Dispute in Late Safawid Iran. Part 1: Abdullâh al-Samâhijis 
Munyat al-Mumârisîn, BSOAS, c. LV, sayı. 1. 1992, 22-51; Mazlum Uyar, Ahbârîlik (İmamiye 
Şîası’nda Düşünce Ekolleri), İstanbul 2000. 

207  Bkz. Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere fi’l-Gaybe, 346. 
208  Meselâ Şeyh Müfîd’in gaybetle ilgili söz konusu yaklaşımı, el-Murtaza tarafından aynen 

paylaşılmıştır. Murtaza’ya göre, her devirde hata ve zilletten masum, her türlü kötü fiilden men 
edilmiş bir imamın olması aklın gerektirdiği bir konudur. Bkz. Şerif el-Murtaza, el-Mukni’u 
fi’l-Gaybe, 34-35. 



 172

gaybete giden peygamber ve krallarla ilgili örneklere müracaat etmiştir.209 

Meselâ Şeyh Müfîd’e göre Hz. Peygamber’in “zamanının imamını bilmeden 

ölen cahiliyye ölümüyle ölmüştür” hadisi sahihtir, anlamı da Kur’an ayetiyle 

doğrulanmıştır. Kendisine, imamın gaybeti ve gizlenmesiyle çelişmez mi; insanlar 

kaybolmuş, görünmeyen imamı nasıl bilecekler? Şeklinde yöneltilen sorulara verdiği 

yanıtta, imamı bilmekle onun gaib olması arasında bir çelişki olmadığını söylemiştir. 

Ona göre imamın alemdeki varlığıyla ilgili bilgi, tanınması için görünmesiyle ilgili 

ilme ihtiyaç duymaz; onun havastan bir şeyle algılanması da söz konusu değildir. Bu 

durum, Yüce Allah’ın Hz. Peygamber’i daha alemde var olmadan önce diğer 

peygamberlere müjdelemesi gibidir. Allah, son peygamberin tanınıp bilinmesi ve 

beklenmesini eski ümmetlere de zorunlu kılmıştı. Geçmiş peygamberler, Cibril, 

Mikail vs. var olduklarını bilinmektedir. Fakat onların yerleri ve kişilikleri hakkında 

herhangi bir bilgi yoktur. Allah buna rağmen bunların bilinmesini bize farz 

kılmıştır.210 

Yine Müfîd (413/1022)’e göre, Ca’fer b. Muhammed’den rivayet edilen 

“imamın etrafında Bedir Ehli sayısınca, üç yüz on küsür adam toplandığında imam 

kılıçla hurûc eder” hadisi de doğrudur. Bu sayı günümüzde Ehl-i Bedr’den kat kat 

fazladır, o halde imam niçin halâ gaybettedir; imam nasıl olurda takiyye halinde olur 

ve zuhûr etmesi gerekmez mi? şeklindeki sorulara şöyle cevap verir: “Çünkü imamın 

etrafında toplananlar sabır, cesaret, cihad şuuru, ahiret arzusu içerisinde ve sağlıklı 

akla sahip değillerdir. Onlarda bu özellikler bulunmamaktadır. Bundan dolayı imam 

gaybettedir. Şüphesiz Allah bu kalabalık topluluğun bu şartlara haiz olduğunu bilse 

imam zuhûr ederdi.”211 

Şeyh Müfîd’in öğrencisi Şerîf el-Murtaza (436/1044) da, gaybetin 

geçerliliğini, geniş şekilde izah ettiği iki şarta bağlamıştır. Bunlar, tüm zamanlarda 

bir liderin olması ve bu kişinin, insanı kötü fiil işlemekten alıkoyabilmesi için masum 

olmasıdır. Ona göre söz konusu şartlar aklın bir gereğidir. Bu iki prensip kabul 

edildiğinde geriye bir şey kalmaz. Bundan dolayı bunlardan şüphe edilmemesi lâzım 
                                                           
209  Meselâ bkz. Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere fi’l-Gaybe, 350-353. 
210  Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere fi’l-Gaybe, 384-385. 
211  Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere fi’l-Gaybe, 390. 



 173

gelir.212 Bir kişinin tehlikeden dolayı kendini koruması veya gaybete girmesi akıl ve 

gelenek bakımından da zorunludur. Meselâ Hz. Peygamber bu yüzden mağarada 

saklanmıştı.213  

Şerif el-Murtaza’ya, Hz. Peygamber’in gaybeti kısa sürmüştü, ancak İmam 

nasıl olur da uzun yıllar geçmesine rağmen hala gaybette bulunmaya devam eder? 

diye sorulunca şöyle cevap verir: “Hz. Peygamber’in gaybeti hicretten önceydi ve 

bundan dolayı da tüm şer’i hükümler kendisine iletilmemişti. Dini hükümlerin büyük 

bölümü Medîne’de inmiştir. İmam ise Hz. Peygamber’in tüm misyonunu yüklendiği 

için hala gaybettedir.”214  

Murtaza başka bir yerde, İmam’ın gaybetinin onun imameti ile beraber ele 

alınması gerektiğini söyler. Ona göre bu konu, müteşabihatın tevili ve Allah’ın 

hikmeti gibi konularla aynı konumda değerlendirilmesi gereken çocukların 

sorumluluğu meselesine dayanmaktadır. Gaybet hakkındaki değerlendirme de buna 

göre yapılmalıdır.215 

Murtaza, önceki imamların başvurmadığı bu yönteme Onikinci İmam’ın 

gerek duymasının nedeniyle ilgili soruya verdiği cevapta şöyle der: “Diğer imamlar 

takiyye yaparak düşmanlarına karşı kendilerini savunabiliyorlardı. Onların, imametle 

birlikte gözden kaybolma gibi bir misyonları da yoktu. Bununla birlikte tüm korkular 

zamanın imamı içindir. Çünkü o, ortaya çıkıp insanları kendine çağıracak ve 

muhalifleriyle mücadele edecektir. Bundan sonra da takiyyeye yapmak gibi bir 

alternatifi de yoktur.”216 

Gaybetin geçerliliğinin iki şarta bağlı olması görüşü, Murtaza’dan sonra 

Tûsî (460/1067) tarafından da paylaşılmıştır. Bunlar, bir imamın var olması ve 

imamın günahsızlığının zorunluluğudur.217 Ona göre bu imam, Allah’ın lütfu gereği 

                                                           
212  Bkz. Şerif el-Murtaza, el-Mukni’u fi’l-Gaybe, 35-37; Şerîf el-Murtaza, “Mes’ele Vecize fi’l-

Gaybe (Sachedina, “A Treatıse on the Occultatıon of the Twelfth Imamıte Imam,” Studıa 
Islamıca, c.XLVIII, s.109-124, 1978, içerisinde aktarılmıştır.), 118-121. 

213  Şerîf el-Murtaza, “Mes’ele Vecize fi’l-Gaybe,” 121. 
214  Şerif el-Murtaza, el-Mukni’u fi’l-Gaybe, 53-54; Şerîf el-Murtaza, “Mes’ele Vecize fi’l-Gaybe,” 

21-122. 
215  Bkz. Şerif el-Murtaza, el-Mukni’u fi’l-Gaybe, 50. 
216  Bkz. Şerif el-Murtaza, el-Mukni’u fi’l-Gaybe, 54-55. 
217  Tûsî, Gaybe, 2. 



 174

ilâhî rehberin bir aracısı olarak ortaya çıkacaktır. Tûsî, Allah’ın lütfunun gaybet 

durumu süresince devam edeceğini, gaybetin uzamasının Şiî toplumun kazandığı 

faydalar açısından daha da yararlı olacağını idda etmiştir.218 

Sonuç olarak, ilk kez Ebu Sehl Nevbahtî (311/923) ve İbn Kıbbe ile 

oluşturulan gaybetin kelâmî temelleri, uzun süre rivayet eksenli Kum ekolünün 

hakimiyeti gölgesinde kalmıştı. Ancak hicrî dördüncü asrın ortalarından itibaren 

imam hadislerinin gaybet sorununa artık yeterli cevap veremediği anlaşılınca İbn 

Babaveyh (381/991)’in devreye girdiğini görmekteyiz. O, Ebu Sehl ile İbn Kıbbe’nin 

görüşlerini tekrar gün yüzüne çıkarmasıyla yeni bir dönemin habercisi olmuştur. 

Kısmen kendisinin de katıldığı bu süreç, Mu’tezilî yöntemlerden etkilenen Şeyh 

Müfîd (413/1022) ile birlikte yeni bir çığır açmıştır. Gaybetin kelâmî metodlarla izah 

edilmeye başlandığı bu dönem, Şerif el-Murtaza (436/1044) ve Tûsî tarafından 

sürdürülmüştür. Tûsî (460/1067), hem rivayet bağlamında hem de kendi dönemine 

kadar olgunlaşan kelâmî delilleri bir araya toplayarak gaybet hakkında söylenenleri 

özetlemiştir. 

1.2.7. Onikinci İmam’ın Mehdîliği 
Mehdî inancının tam anlamıyla bir inanç esası olarak yerleştiği ve akaidinin 

buna göre şekillendiği yegâne Şiî fırkası, İmâmiyye veya İsna’aşeriyye’dir.219 

İmâmiyye içerisinde, gaybete gittiğini iddia ettikleri imamlarının beklenen 

Mehdî olduğuna yönelik iddiaların ağırlık kazanması bir hayli zaman almıştır. 

Nevbahtî (310/922),220 Hasan el-Askerî (260/874)’den önceki olaylardan 

bahsederken birçok mehdîlik iddiasını gündeme getirmesine rağmen, el-Askerî’nin 

oğlunun halefliğini destekleyen iddialarla ilgili açıklamalarında, onun imamlığını 

mehdîlik üzerinde temellendirmemiştir. Benzer durum Ebu’l-Hasan el-Eş’arî 

(324/935) ve Ebu Hatim er-Razî (322/934) gibi çağdaşları için de söz konusudur. 

Onlar, Onikinci İmam’ın varlığını iddia eden grubu tanımlarken, son imamlarının 

“Beklenen Kâim” olduğunu iddia ettiklerini söylerler. Mehdîliğinden ise 

                                                           
218  Bkz. Tûsî, Gaybe, 90. 
219  Fığlalı, Mesih ve Mehdî İnancı Üzerine, 205. 
220  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 92. 



 175

bahsetmezler.221 Ebu’l-Halef el-Eş’arî (301/914) gibi diğer erken dönem İmâmî 

mezhep yazarı ise, daha çok “Kâim” olarak vurguladığı Gaib İmam için, onun 

“ümmetin hidayet rehberi ve mehdîsi” olduğunu sadece bir yerde ifade etmiştir.222 

Kuleynî (329/941), Ali b. el-Hüseyin el-Kummî (329/941) ve daha sonra 

Nu’manî (360/971), Onikinci İmam’ın varlığıyla ilgili gündeme getirmiş oldukları 

rivayetlerde, onunla ilgili olarak daha çok “el-Kâim”223 “Sahibü’l-Emr”224 “el-

Hücce”225 gibi sıfatlar kullanmışlardır. “Mehdî” lâkabına ise çok az yer verilmiştir. 

İlk olarak Kuleynî tarafından kayda geçirildiği anlaşılan böyle bir rivayette, Gaib 

İmam hakkında, “ardımda evlâtlarımdan on birincisinin doğumunu düşünüyorum. O, 

zulüm ve zorbalıkla dolan yeryüzünü adalet ve doğruluğa kavuşturacak 

Mehdî’dir”226 denmektedir. 

Onikinci İmam’ın “Mehdî” olarak vurgulanması, rivayet ağırlıklı 
                                                           
221  Bkz. Eş’arî, Makalât, I, 104-105; Ebu Hatim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 293. 
222  Bkz. Kummî, Kitabu’l-Makalât ve’l-Fırak, 102. 
223  Meselâ bkz. Kuleynî, el-Kâfi, II, 482; Kummî, el-İmame ve’t-Tabsıra mine’l-Hayre, 116; 

Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe,181. 
 “Kaim” lâkabı diğer imamlar hakkında da kullanılmıştır. Bkz. Kuleynî, el-Kâfi, II, 80-81, 486-

487. 
 Hem tüm imamlar için hem de on ikinci imam için kullanılan “Kaim” ve “Kaim bi Emrillâh” 

isimleri “Mehdî” ismiyle birlikte de kullanılmıştır. Bu kullanımlarda “Kaim” lâkabının daha 
özel bir anlam taşıdığı görülmektedir. Meselâ, Naşî el-Ekber (293/906), Musa Kâzım’ın ölümü 
üzerine taraftarlarından bir kesiminin onun, ümmetin Mehdî’si ve Âl-i Muhammed’in Kaim’i 
olarak yeryüzünü adalet ve doğrulukla dolduracağını iddia ettiğini söyler. Bkz. Naşî el-Ekber, 
Mesailü’l-İmame, 47-48. Burada kullanılan “Mehdî” ismi, tüm ümmetin beklemiş olduğu 
Mehdî’ye işaret eder. Ancak “Âl-i Muhammed’in Kaim’i” denirken ise bu ailenin intikamını 
almaya yönelik bir hedef arzulanmaktadır. Tûsî’nin bir rivayetinde bu şöyle ifade edilir:  
“Kaim diye isimlendirilmesi, ölümünden sonra tekrar ortaya çıkacak olmasındandır. O, önemli 
bir iş için kıyam edecektir.” Tusî, Gaybe, 218. 

224  Sahibu’l-Emr, Onikinci İmam için “el-Hüccetü min Âl-i Muhammed”le birlikte “Kaim”le 
yanyana kullanıldığı görülen Onikinci İmam’ın diğer bir ismidir. Meselâ bkz. Kummî, el-
İmame ve’t-Tabsıra mine’l-Hayre, 118. Aslında bu isim Şiîler açısından başlangıçta, acil 
beklenen kurtarıcı anlamına gelmekteydi. Daha sonra On İkinci İmam’a nispet edilmiştir. 
Çünkü On İkinci İmam’ın varlığıyla ilgili rivayetlerden söz etmeyen Seffar el-Kummî 
(290/902)’nin eserinde de kullanılmıştır. Seffâr’ın aktarmış olduğu bir rivayette, önce 
Peygamber’den sonra Ali’den sonra imamlardan ve son olarak da bu işin Sahibu Haze’l-Emr’le 
sona ereceğinden, diğer bir rivayette ise Sahibu Haze’l-Emr’in, vasiyyet, ilim, vakar ve 
sakinliğiyle tanınacağından bahsedilmektedir. Bkz. Seffar, Besair, 412-413, 509. Kuleynî’de 
geçen benzer bir rivayette, Ca’fer Sadık’a, Şiîlerin dört gözle bekledikleri Sahibu’l-Emr’in 
kendisi mi olduğu sorulmuştu. İmam cevabında, ne kendinin ne oğlunun ne de oğlunun oğlu 
olduğunu “Nasıl ki Hz. Peygamber resüllerin fetret döneminden sonra gönderildiyse o da 
imamların fetretinden sonra geleceğini, zulüm ve zorbalıkla dolmuş olan (dünyayı) adalete 
kavuşturacağını” söylemiştir. Kuleynî, el-Kâfi, II, 141. Sonuçta o, Sahibü’s-Sayf anlamına 
gelmiş olur. Bkz. Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe,173; Sachedina, Islamic Messianism, 64. 

225  Bkz. İbn Babaveyh, Risaletü’l- İ’tikadâti’l-İmâmiyye, 109. 
226  Kuleynî, el-Kâfi, II, 136. 



 176

çalışmaların etkilerini kaybetmeye başlamasıyla aynı dönemlere denk gelir. Bu 

sürecin başlamasına zemin hazırlayan İbn Babaveyh (381/991), İmam’ın tam 

künyesini açıkladığı bir yerde, onun Mehdî diye isimlendirildiğini227 açıkça ifade 

etmiştir. İbn Babaveyh’ten sonra Şeyh Müfîd (413/1022) ise, gaybetle ilgili 

yazılarında Onikinci İmam’ın, kıyamete yakın ortaya çıkacak İslamın kurtarıcısı el-

Mehdî olduğu iddiasını çok belirgin bir şekilde işlemiştir.228  

Müfîd’in kendi açıklamalarını bir araya getirdiği dönemde Hasan el-

Askerî’nin halefliği meselesi İmâmîler arasında az çok yerleşik bir hal almıştı. Müfîd 

bu yüzden daha çok, gaybet ve Onikinci İmam’ın mehdîliği gibi konulara ağırlık 

vermiştir.229 Öğrencisi Şerif el-Murtaza da, el-Mukni’ fi’l-Ğaybe isimli eserinin 

girişinde, İmamü’l-Asr ve Sahibu’z-Zaman’dan bahsederken, “el-Mehdî” lâkabını, 

“el-Hücce” ve “el-Muntazar” ile birlikte kullanmıştır.230 

 İlk İmâmîlerin “Mehdî” isminden ziyade, alışılmış lâkap olan “el-Kâim”i 

kullanmalarının sebebi, Onikinci İmam’ın rolünü daha çok “el-Kâim” ve sahibü’l-

emr” olarak algılamış olmalarından kaynaklanmış olsa gerektir. Bu yüzden onlar, 

Mehdî’nin kaybolması ile ilgili ayrıntılar ve onun siyasi hedefleri üzerinde 

durmaktan ziyade, Hasan el-Askerî’nin halefinin ortaya çıkmasıyla ilgilenmişlerdir. 

Çünkü İsna’aşerî Şiîliğinin hayatta kalabilmesi son imamın Beklenen Mehdî olduğu 

konusundan çok daha önemliydi.231 

Diğer taraftan, “Mehdî” veya “Mehdîyyü’l-Muntazar” lâkabının İmâmiyye 

inancının önemli bir kriteri olması, kısa gaybet döneminin bitimiyle başlar. İmamın 

uzatılmış gaybeti, Mehdînin fonksiyonunun içselleştirilmesine katkıda bulunan 

faktörlerden biri olmuştur. İmâmiyye, İmam’ın özellikle görülebilir bir zamanda 

hilafeti ele geçirip gerçek İslâm adaletini sağlamasının mümkün olmadığını 

anlamasıyla, Keysaniyye ve Vakıfa gibi eski Şiî fırkaların görüşlerine 

                                                           
227  Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 474-475. 
228  Bkz. Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere fi’l-Gaybe, 347; Şeyh Müfîd, Evailü’l-Makalât, 50; Şeyh 

Müfîd, el-Fusulü’l-Muhtara, 112-113, 350. 
229  Krş. Sachedina, Islamic Messianism, 57. 
230  Bkz. Şerif el-Murtaza, el-Mukni’u fi’l-Gaybe, 9. 
231  Krş. Sachedina, Islamic Messianism, 52, 59-60; Mustafa Vaziri, The Emergence of Islam, 159; 

Ahmed el-Kâtib, Şiada Siyasal Düşüncenin Gelişimi, 223. 



 177

başvurmuştur.232 Söz konusu grupların iddialarına benzer rivayetlere yer veren erken 

dönem hadis kitaplarında, Allah’ın dine Mehdî ile birlikte yardım edeceği, Allah’ın 

devletinin onun aracılığıyla kurulacağı ve düşmanlarından intikam alınacağı233 

şeklinde birçok rivayet söz konusuydu.234 Onlar, bu ve benzeri mehdîlik hadisleriyle, 

ortaya çıkmama krizinden kurtulmak için gerekenden daha fazla delil elde 

etmişlerdi.235 Daha sonra da Mehdîlik hakkında o ana kadar söylenen her şeyi 

eksiksiz bir şekilde Gaib İmam’a uyarlamışlardır. 

2. On İki İmam Şîasının Teşekkülü 

Ali taraftarları, Dördüncü Halife Hz. Ali’nin vefatının ardından 

Muaviye’nin iktidarı ele geçirmesiyle birlikte önce Hasan, ardından da Hüseyin’in 

liderliği etrafında toplanmak istemişlerdi. Hz. Hüseyin’in ölümüne dek aralarında 

herhangi bir liderlik sorunu yaşanmamıştı. Hüseyin (61/680)’in Kerbelâ’da 

öldürülmesiyle birlikte durum değişmiştir. Bir kısmı Hz. Ali’nin Hz. Fatıma 

soyundan, bir kısmı Muhammed b. el-Hanefiyye (81/700) gibi Ali’nin Fatıma’dan 

olmayan çocuklarından, diğer kesimi de başta Abbasîler olmak üzere tümüyle Ali 

soyundan olmayıp da dedesi Abdulmuttalib’in soyundan gelenlere lider gözüyle 

bakabiliyorlardı. Ancak bunlar arasında belirleyici olanı, Muhtar es-Sakafî 

hareketinden başlayarak önce Muhammed el-Hanefiyye soyunu, ardından, iddialarını 

İbn Hanefiyye’nin oğlu Ebu Haşim’in vasiyyetine dayandıran ve başta Abbasîler 
                                                           
232  Krş. Sachedina, Islamic Messianism, 52, 59-60; Mustafa Vaziri, The Emergence of Islam, 159; 

Ahmed el-Kâtib, Şiada Siyasal Düşüncenin Gelişimi, 223. 
233  Bkz. Seffar el-Kummî, Besair, 90. 
234  Sünnî hadis kitaplarında da yer alan bu tür rivayetlerle ilgili olarak Makdisî şöyle demiştir: 

Mehdî’nin ortaya çıkışıyla ilgili Hz. Peygamber, Ali, İbn Abbas ve diğerlerinden rivayet edilen 
çeşitli haberler vardır. Kevni hadislerle ilgili rivayet edilenlerin hepsi bu türdendir. Bu konuyla 
ilgili rivayet edilenlerin en güzeli şöyledir: “Ebu Bekir b. Ayyâş, Asım b. Zer’den o da 
Abdullah b. Mesud’dan rivayet ettiğine göre Hz. Peygamber şöyle buyurmuştur: Ehl-i 
beytimden ismi ismime uyan bir adam ümmetime gelmedikçe dünya yıkılmayacaktır.” 
Makdisî, Mutahhar b. Tahir (387/997), el-Bed ve’t-Tarih, Beyrut 1899, 180. 

 Diğer bir rivayette ise, “dünyanın yıkılmasına  sadece bir asır kalsa bile şüphesiz Allah zulümle 
dolmuş yeryüzünü adalete kavuşturacak ismi ismimle uyuşan ehl-i beytimden bir kişi 
gönderir.” Makdisi, el-Bed ve’t-Tarih, 180-181. 

 W. Madelung, söz konusu hadislerin Muhammed b. el-Hanefiyye’nin Muhtâr es-Sakafî 
tarafından Mehdî ilan edilmesi sonucu ortaya çıktığını iddia eder. Bkz. W. Madelung, 
“Mahdi”, EI2, 12332. 

235  Krş. Dwight M. Donaldson, The Shi’ite Religion, London 1993, 229; Mazlum Uyar, Ahbârîlik, 
40. 



 178

olmak üzere Ali soyundan başka diğer Haşimîlerin imamlığını tanıyan birçok 

bağımsız grubu içeren aşırı kanattı. Bunların yanısıra iktidara karşı her türlü 

hareketten kaçınan daha ılımlı ikinci bir kol vardı. Bunlar, Hasan ve Hüseyin’in 

soyundan gelen bir liderlik çizgisi benimsemişlerdi.236  

132/750 yılında Abbasîlerin iktidara gelip Ali soyunu dışlayarak hayal 

kırıklığına uğratmalarıyla birlikte durum değişmiştir. Hz. Peygamber’in Fatıma 

soyundan gelenler, diğerlerinden ayrılarak Alioğulları cephesini oluşturdular. 

Zeydîlerin dışındakilerin çoğu, Hasan’ın soyunu da dışarıda bırakarak yanlızca 

Hüseyin soyundan gelenlerin liderliğini kabul ettiler. Önceki radikal kanat ise, Ca’fer 

es-Sadık (148/765)’ın liderliğinin son döneminde Hüseyin soyundan ılımlılarla 

yakınlaştılar. Ancak bunlardan bir kısmı, sonradan İsmailîlik hareketine dönüşecek 

birtakım aşırı yorumlarını devam ettirirken, önce Muhammed Bakır (114/733) sonra 

da Ca’fer es-Sadık etrafında birleşenler ise diğerlerine göre ılımlı sayılabilecek 

görüşlerini muhafaza etmeye devam ettiler. 

Bu ılımlı kesim, Ca’fer Sadık (148/765)’tan sonra Musa Kâzım (183/799)’ın 

liderliğini benimseyerek, hicrî dördüncü asrın ortalarından itibaren İmâmiyye çatısı 

altında bir araya gelene kadar, ilk olarak Kat’iyye ve Vakıfa şeklinde iki ana kola, 

daha sonra da kendi içlerinde birçok gruba ayrıldılar. Fakat çoğunluk, genelde Ca’fer 

Sadık’tan sonra Musa Kâzım sonra da Ali er-Rıza (203/818)’nın imametini 

benimseyen Kat’iyye’ye mensuptu.  

İmametin nass ve vasıyyetle önceden belirlenmiş olduğu şeklindeki 

İmâmiyye’nin ilk nüveleri sayılabilecek asıl Şîa inancının teşekkülü, Ca’fer Sadık ve 

sonra da Musa Kâzım’ın tarafına geçmiş olan Şiî kelâmcılarla başlamıştır.237 

Mu’tezile ile iç içe yaşayıp onların kelâmî metodlarından etkilenen bu alimler, başta 

imamet ve nass olmak üzere birçok konuda tartışmışlardır. Bunların ilki, Ali b. 

                                                           
236  Ferhad Daftary, İsmaililer, 86-87; Watt, Emevîler Devrinde Şiîlik, 43; Hodgson, “How Did The 

Early Shi’a Become Sectarian?”, 9; Vedat el-Kadı, “The development of the Term Ghulat,” 
302. 

237  Nas ve tayin ilkesinin teşekkül süreci için bkz. Metin Bozan, İmâmiyye İmamet Nazariyyesinin 
Teşekkül Süreci, 90-98. 

 Şîa’nın teşekkül süreci ise, birinci hicri asrın son çeyreğinde başlar. Hasan Onat, Türkiye’de 
Din Anlayışında Değişim Süreci, Ankara 2003, 134. 



 179

İsmail b. Mîsem et-Temmâr (179/795)’dır.238 Daha sonra yine Ca’fer Sadık’ın 

taraftarlarından olup Şiî kelâm sisteminin kurucusu kabul edilen Hişam b. el-Hakem 

(198/814),239 Zürare b. A’yûn (150/767),240 Ebu Ca’fer Muhammed b. Nu’man el-

Ahvel,241 Muhammed b. Halil es-Sükkâk,242 Yunus b. Abdurrahman (208/823),243 

Ebu İsa el-Verrâk (247/861)244 İbnü’r-Ravendî (245/859),245 ve Fazl b. Şazân 

(260/873)246 gibi ilk Şiî alimler, Ca’fer Sadık’ın vefatının ardından kendi imamet 

delillerini hem nakli hem de akli delillerle açıklayıp işleyerek birçok kitap yazdılar. 

Teliflerinde rec’a, Kur’an’ın değiştirilmesi, Hz. Peygamber’in kendi ismi ve 

nesebinin aynısı birini ümmetine halef kılması şeklindeki iddialarını ispat etmeye 

                                                           
238  İbn Nedim, Fihrist, 223. 
 Ali b. Mîsem, Harun Reşid’in veziri Yahya b. Halid el-Bermekî’nin düzenlediği meclislere 

devam etmiştir. Mutezilî Ebu’l-Huzeyl el-Allaf’ın takipçilerinden Ali el-Usvarî ile İmamet 
konusunda tartıştıkları söylenir. Bkz. Hayyat, Kitabu’l-İntisar, 75. Zeydî olduğu da ileri 
sürülen Ali b. Mîsem, Halife Me’mun’un huzurunda, Mutezilî Sümame b. Eşres ve Mürcî Bişr 
el-Merisî gibi bazı şahıslarla teşeyyu konusunda tartışmıştır. Bkz. Taberî, Tarîh, VIII, 577. 

239  Hişam b. el-Hakem, “Kitabu’l-imame,” “Kitabu’l-vasıyye ve’r-red alâ men enkereha,” 
“Kitabu’l-hakemeyn” vs. pek çok eser yazmıştır. İbn Nedim, Fihrist, 223-224. 

240  Zürare b. A’yun eş-Şeybanî, fıkıh, hadis ve kelâm alanlarıyla teşeyyu’nun öğretilmesinde 
Şîa’da en büyüklerden biri olarak kabul edilir. Bkz. İbn Nedim, Fihrist, 276. Muhammed 
Bakır’ın taraftarlarındandı. Ölümünün ardından Ca’fer Sadık sonra da Musa Kâzım’ın tarafına 
geçmiştir. Berkî, Ricâl, 47; İsferayani, et-Tabsir fi’d-Din, 40. Ca’fer Sadık’ın ölümünden 
yaklaşık bir yıl sonra da vefat etmiştir. Keşşî, Ricâl, 201. 

241  Ebu Ca’fer el-Ahvel, Ca’fer es-Sadık’ın taraftarlarından olup, onun vefatının ardından Musa 
Kâzım’ın imametini benimsemişti. Musa’nın vefatından sonra onun ölümüne inanan 
Kat’iyye’ye mensup olmuştur.”Kitabu’l-İmame” vs. kitaplar kitaplar yazmıştır. İbn Nedim, 
Fihrist, 224; Bağdadi, el-Fark, 52. 

242  es-Sükkâk, Hişam b. el-Hakem’in arkadaşlarından olan bir Şiî kelâmcısıdır. “Kitabu’l-imame,” 
“Kitabun alâ men Ebî vucûbi’l-imame bi’n-nâs” vs. kitaplar yazmıştır. İbn Nedim, Fihrist, 225. 

243  Yunus b. Abdurrahman, Hişam b. el-Hakem’in öğrencisi ve Musa b. Ca’fer’in 
taraftarlarındandı. Keşşî, Ricâl, 539. Musa b. Ca’fer’in ölümünün ardından, onun vefatına 
inanıp Ali er-Rıza’nın liderliğini benimseyen Kat’iyye’ye bağlı kalmıştır. Berkî, Ricâl, 49, 55; 
Bağdadi, el-Fark, çev. Fığlalı, 52. Şîa mezhebi üzerine birçok tasnif ve te’lifi olduğu söylenir. 
“Kitabu’l-Vesaya,” “Kitabu’l-Beda” v.s birçok eser kaleme almıştır. İbn Nedim, Fihrist, 276. 

244  Ebu İsa el-Verrâk, “Kitabü’l-mecalîs” ve “Makalât fi’l-imame” adlı eserler yazmıştır. Mes’ûdî, 
Murucu’z-Zeheb, IV, 105. Nebbahtî’nin Fıraku’ş-Şîa’sı ile Kummî’nin Kitabu’l-Makalât ve’l-
Fırak adlı eserlerindeki bilgilerin büyük bölümü onun“Makalât fi’l-imame” adlı eserine 
dayandırılır. Bkz. Wilferd Madelung, “İmâmiyye Fırak Literatürüne Dair Mülahazalar”, 282-
283. 

245  Kâdî Abdülcebbar, imametin nassla olduğu fikrini ilk iddia edenin İbnü’r-Ravendî, bu 
düşüncenin ilk savunucularının da, Ebu İsa el-Verrâk ve İbnü’r-Ravendî olduğunu iddia eder. 
Bkz. Kâdî Abdülcebbar, el-Muğnî, XX/1, 125, 273. 

246  Keşşî’de aktarılan bir rivayette, Şîa’nın, muhalifleriyle olan tartışmalarında Hişam b. el-
Hakem’den sonra görevi Yunus b. Abdurrahman’ın, sonra es-Sükkâk’ın ve sonra da Fazl b. 
Şazân’ın devraldığı anlatılmaktadır. Bkz. Keşşî, Ricâl, 539. 



 180

çalıştılar.247 Fakat onların bu çabalarıyla oluşturulan fikrî süreç, Halife Mütevekkil 

döneminde (232-247/847-861) uygulamaya konulan münazara yasağının da248 

etkisiyle uzunca bir süre dumura uğramıştır. 

İlk Şiî düşünürlerin hicrî ikinci asrın sonlarından itibaren oluşturduğu bu 

zeminin ardından, söz konusu görüşleriyle ilgili rivayetlerlerin yoğun olarak 

gündeme geldiği ikinci bir dönem yaşanmıştır. Bu süreç içerisinde özellikle 

Muhammed Bakır ve Ca’fer Sadık’a isnat ettikleri pek çok rivayetle hem 

taraftarlarını ikna etmeye çalıştılar, hem de kendi iç imamet tartışmalarına malzeme 

oluşturdular. Bunlar arasında, imamın kendine halef bıraktığı bir oğlu olmadan 

ölemeyeceği,249 yeryüzünün hüccetsiz kalamayacağı,250 imamın kendi halefinin 

kimin olacağını bilip ona vasıyetname vermeden ölemeyeceği251 vb. daha sonra 

İmâmiyye’nin benimseyeceği birçok rivayet gündeme gelmiştir. Bu tür rivayetler, 

çoğunluğunu Kat’iyye’nin oluşturduğu Şiîler arasında yeni bölünmelere sebep olmuş 

ve farklı bakış açılarının doğmasına yol açmıştır. 

Diğer taraftan Kat’iyye Şîası Ca’fer Sadık’tan itibaren her bir imamın 

ölümünün ardından parçalara ayrılıp ardından tekrar toparlanabilmişti. Ancak Hasan 

el-Askerî (260/874)’nin halefsiz ölümüyle durum değişmiştir. Bu yeni şartlar ilk 

anda Ka’iyye içerisinde katı bölünmelere neden olduysa da uzun vadede onların 

İmâmiyye etrafında kenetlenmelerini sağlamıştır. Kendi içlerinde çok yoğun 

tartışmalar yaşadıkları bu dönemde Onikinci İmam’ın gaybeti görüşü etrafında 

toparlanmaları, yine ikinci nesil olarak adlandırabileceğimiz kelâmcıları sayesinde 

olmuştur. Bu alimler, Allah’la ilgili teşbih, bedâ, Allah’ın günah olan bir şeyi veya 

itaatsizliği isteyebileceği ve Kur’an’ın değiştirilmiş olduğu gibi düşüncelere sahip 

                                                           
247  Hayyat, Kitabu’l-İntisar, 14. 
 Söz konusu Şiî kelamcılar için bkz. Atalan, Şiiliğin arklılaşma Sürecinde Ca’fer es-Sâdık’ın 

Yeri, 117-127. 
248  Yakubî, Ahmed b. Ebi Yakub b. Ca’fer b. Veheb (292/905), “Meşakiletü’n-nasi li zemanihim 

vema yeğlibu aleyhim fi külli asr”, thk.Muhammed Kemaleddin İzzeddin, Mecelletü 
Me’hedi’l-Mahdudeti’l-Arebiyye, sayı. 26, 1980, 163; Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 86; 
Mes’ûdî, et-Tenbih ve’l-İşraf, 330; İbnü’l-Esîr, el Kamil fi’t-Tarih, VII, 61. 

249  Seffar, Besair, 495-497. 
250  Seffar, Besair, 504-507. 
251  Seffar, Besair, 494. 



 181

gulat görüşlü Şiî çoğunluğun252 aksine, o dönemde Mu’tezilî doktrine bağlı küçük bir 

Şiî cemaati temsil ediyorlardı. Bunlar şüphesiz, Bağdad’da Nevbaht ailesi etrafında 

toplanmış olan küçük bir gruptu.253 Yeni fikirlerin formüle edilip geliştirilmesi 

bunlar sayesinde olmuştur.  

Aralarında İbn Memluk el-İsbahanî,254 Hasan b. Musa en-Nevbahtî 

(310/922), Ebu Sehl İsmail b. Ali en-Nevbahtî (311/923) ve İbn Kıbbe er-Razî’nin 

bulunduğu ikinci nesil Şiî kelâmcılar, çağdaşları olan Mu’tezilîlerle önceki 

tartışmaların benzerlerini yaptılar. İlk nesil kelâmcılarının kısa ve özlü 

değerlendirmelerini incelikle ele alarak Mu’tezili ve diğer düşünce ekollerinin 

savunduğu fikirleri esaslı bir şekilde reddetme gayretine girdiler.255 İmametle ilgili 

öne sürdükleri delillerle İmâmiyye ekolünün prensiplerini oluşturdular. İmamet 

ilkesini nübüvvet doktriniyle birlikte ele alarak Şiî kelâmının bir parçası haline 

getirdiler. Nevbahtîler ve İbn Kıbbe’nin gaybet yorumlarıyla birlikte de İmâmiyye 

inanç esaslarının temelleri tamamen atılmış oldu. 

İmâmiyye’ye göre imamet inancından söz edebilmek için iki esas 

gerekmektedir. Birincisi imamın nassla tayini, diğeri ise sonuncularının gaybete 

gittiği iddia edilen on iki masum imama inanmak. İmâmiyye’yi diğer Şiî fırkalardan 

ayıran temel özellikler bunlardır. Biri olmadan böyle mezhepten söz edilemez.  

Nass ilkesinin benimsendiği ilk dönem Şiîleri arasında İmâmî görüntüsü 

veren şahıslar olmasına rağmen, “on iki imam” şeklinde bir biçimlenme söz konusu 

değildi. Zira 260/874 sonrası Onbirinci İmam Hasan el-Askerî’nin ölmesi ve 

Onikinci İmam’ın kaybolması iddiasına kadar böyle bir oluşum mümkün olmamıştır. 

İmâmiyye mezhebinin geliştiği siyasî ve fikrî hareketliliğin vuku bulması 290/903’lı 

yıllarda olmuştur.256 IV/X. asrın ikinci yarısında ise İmâmiyye akîdesinin ılımlı 

                                                           
252  Eş’arî, Makalât, I, 82-83, 120. 
253  Krş. Momen, An Indroduction, 74, 77. 
254  Önceden Mu’tezilî olan İbn Memlük, daha sonra dönemin en önemli Şiî kelâmcılarından biri 

kabul edilmiştir. Ebi Ali el-Cubbaî ile birlikte ve Ebi Muhammed el-Kasım b. Muhammed el-
Kerhî’nin bulunduğu imamet ve onun tespiti konusunda bir meclisi vardı. “Kitabu’l-İmame” ve 
tamamlayamadığı çalışması “Kitabu Nakzu’l-İmame alâ Ebi Ali” gibi birçok eser yazmıştır. 
İbn Nedim, Fihrist, 226; Necaşî, Ricâl, 380-381. 

255  Krş. Sachedina, The Just Ruler, 83-84. 
256  Krş. Momen, An Indroduction, 80. 



 182

Şiîlerce geniş ölçüde kabul edilmeye başlandığı ve sonuçta rakip zümrelerin 

çoğunluğunun artık ortadan kaybolduğu anlaşılmaktadır. 

İmâmî fikirlerin hicri üçüncü asrın sonlarına doğru ilânıyla birlikte erken 

dönem Şîa tarihinin tam olarak ne olduğunun anlaşılmasını güçleştiren yeni bir 

yazımı gerektirdi.257 İmâmîler, önceki Şiîleri kendileriyle aynı inançlara sahipmiş 

gibi takdim ettiler. Tüm imamlarının, kendilerinin imam olduklarını iddia edip öyle 

hareket ettiklerini göstermek amacıyla biyografilerini değiştirerek rötuş yaptılar.258 

Siyasal tarihlerini on iki imam nazariyesine göre yeniden inşa ederek tamamen 

politize ettiler.259 Zamanla, Hz. Muhammed’in otoritesini sağlam tutan ve bunu Hz. 

Muhammed’i Allah’ın elçisi yapan ışığın aynısını imamlara nakleden bir ilâhiyat 

dokudular.260 

2.1. On İki İmam 

Oniki imam inancının gelişiminde temel aşamalar takip edilirken bu 

doktrinin kökenine de eğilmek gerekir. Yani gaybetten önceki dönemler içerisinde bu 

düşüncenin oluşmasını sağlayan geleneklerin ne ölçüde etkisi olmuştur? 

Akla gelen ilk husus, on sayısına yönelik birçok erken atfın bulunduğudur. 

Kitab-ı Mukaddes’teki 12 İsrail kabilesiyle ilgili hikaye ve 12 havari ile ilgili 

Hıristiyan hikayelerinden dolayı birçok eski medeniyet on iki sayısına özel önem 

vermiştir. Bu sayı “her peygamberin on iki imamı olmuştur” şeklinde nübüvvet 

halkasının tüm evrelerinde de görülür.261 İsna’aşeriyye Şîası buradan yola çıkarak, 

önceki peygamberlerle Hz. Muhammed arasında paralellik kurmuş ve Hz. Yakub’un 

on iki çocuğa sahip olduğu gibi Hz. Muhammed’in de on iki imamı olduğunu262 ileri 

                                                           
257  Fığlalı, “İsnâaşeriyye”, DİA, XXIII, 144. 
258  Montgomery Watt, “Emevîler Devrinde Şiîlik,” çev. İsa Doğan, OMÜİFD., X, 1998, 42-43. 
259  Sönmez Kutlu, “İslam Düşüncesinde Tarihsel Din Söylemleri Olgusu,” İslâmiyât, c. 4, sayı. 4, 

Ekim-Aralık 2001, 31-32. 
260  Hamid Dabaşı, İslâm’da Otorite, çev. Süleyman E. Gündüz, İstanbul 1995, 22. 
261  Anne Marie Schimmel, Sayıların Gizemi, çev. Mustafa Köpüşoğlu, İstanbul 2000, 215; Henry 

Corbin, “Şiîlikte Velayet Kavramı” çev. Sabri Hizmetli, AÜİFD., XXVI, Ankara 1983, 721-
722; Kohlberg, “From Imamiyya to Ithna-‘Ashariyya,” 529; Mustafa Vaziri, The Emergence of 
Islam, 166; Uri Rubin, “Prophets and Progenitors in the Early Shi’a Tradition,” Jerusalem 
Studies in Arabic and Islam, vol. I, 1979, 54; Adnan Demircan, “İslâm Kültüründe on iki 
Rakamı”, İSTEM, yıl. 2, sayı. 4, 2004, 9-34. 

262  Mes’ûdî, Isbâtü’l-Vasıyye, 164-165. 



 183

sürmüştür.263 

Kendi batınî yorumlarına destek amacıyla çeşitli israiliyyat haberlerine 

müracaat edilmesi, İslâm tarihinin erken dönemlerine kadar gider. Bu yönde 

kullanımların en sık görüldüğü gruplar, Hz. Ali ve soyu hakkında  çeşitli aşırı 

iddialar ileri süren oluşumlardır. On iki rakamına yönelik birçok rivayet bunlar 

arasında fazlasıyla dikkat çeker. Gulattan sayılan Ebu Mansur el-İcli (121/738), 

kendisinin 12 nebîden altıncısı, sonuncusunun da Kâim olduğunu iddia etmişti.264 

Daha sonra, Muhammed b. İsmail’i nebîlerin sonuncusu kabul eden Karamita da, 

hüccetlerin sayısının on iki olduğunu ileri sürmüştü.265 Benzer haberler erken dönem 

Sünnî hadis kitaplarında da görülür. Hz. Peygamber’in “Ümmetin üzerinde icma 

ettiği Kureyş’ten on iki halife olana kadar bu dünya ayakta kalacaktır”266 anlamında 

pek çok hadisinin olduğu iddia edilir.  

On iki rakamının vurgulanması, “Onikinci İmam’ın gaybeti” şeklindeki 

İmâmiyye iddiasına gelene kadar Şîa içerisinde o kadar önemli hale gelmişti ki onlar, 

yaptıkları pek çok benzetmede bu sayıyı kullanma gereği duydular. Gaybet 

meselesine hiç değinmeyen Muhammed b. Halid el-Berkî (274/887 veya 280/893), 

Kur’an’ı on iki kere okumanın fazileti,267 kalabalık mescidde kılınan namazın on iki 

namaza bedel olduğu,268 Ali’ye kızanın cehennem ateşine gireceği sonra da Allah’ın 

onun boynunu on iki bin bölüme ayıracağı,269 Ebu Bekir’i inkâr edenlerin altısı Ensâr 

diğer altısı da Muhacirlerden olmak üzere toplam on iki kişi olduğu,270 şeklinde 

rivayetler aktarmıştır. 

                                                                                                                                                                     
 İbn Babaveyh’e göre de, Allah Yusuf’tan sonra on iki torun gönderdi, İsa’yı İsrailoğullarına 

gönderdikten sonra da on iki havarisi geldi, Hz. Peygamber’den sonra da on iki vasî gönderdi. 
İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 220. 

263  İbn Teymiyye’ye, Yahudîlikten İslama geçenlerin büyük çoğunluğunun Şiî olması, on iki 
rakamını Tevrat’ta bulmalarına dayandırmaktadır. Bkz. İbn Teymiyye (728/1328), Minhacü’s-
Sünne, Mısır 1321-2/1903-4, IV, 207.  

264  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 34. 
265  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 63. 
266  Ebu Davud, Sünen-i Ebi Davud, c. IV, “Kitabu’l-Mehdî”, 4279. hadis. 
267  Berkî, Ahmed b. Muhammed b. Halid (274/887 veya 280/893), Kitabu’l-Mehasin, Tahran 

1370/1950, 51. 
268  Berkî, Kitabu’l-Mehasin, 57. 
269  Berkî, Kitabu’l-Mehasin, 186. 
270  Berkî, Ricâl, 63. 



 184

Yukarıda da görüldüğü gibi, on iki rakamıyla ilgili söz konusu rivayetleri 

aktaran el-Berkî, İmamın gaybetinden sonra vefat etmesine rağmen Kitabu’l-

Mehasin’de on iki imamdan ise hiçbir şekilde bahsetmemiştir. Bu durum onun, Hz. 

Peygamber’den itibaren Ali de dahil on bir imamın ashabını tanıttığı er-Ricâl adlı 

eseri için de söz konusudur. O, Hasan el-Askerî (260/874)’nin aashabını tanıttıktan 

sonra çalışmasını bitirmiştir. Hasan el-Askerî’den sonraki imama yer vermediği gibi 

imamların sayısıyla ilgili herhangi bir tahminde de bulunmamıştır.271 

Ebu’l-Halef el-Eş’arî (301/914) ve Hasan b. Musa en-Nevbahtî 

(310/922)’nin, İmâmiyye inancına göre imamların sayısının on iki olduğunu açıkça 

söylememelerine rağmen, “Hz. Peygamber’in Ali soyundan gelen imamların 

sonuncusu Kâim olmak üzere on iki olduğu” şeklindeki haberlerin gaybetten 

yaklaşık yirmi yıl sonra, 280/893’li yıllarda gündeme gelmeye başladığı 

anlaşılmaktadır. Tespit edebildiğimiz kadarıyla bu tür rivayetlere eserinde ilk yer 

veren kişi, Seffar el-Kummî (290/902)’dir. Kummî’nin aktardığı rivayetler arasında, 

“Melekûtü’s-Semavât on iki alemden oluşur; sonuncusunda el-Kâim olmak üzere her 

birinde birer imam oturur”272 şeklinde bir ifade olduğu gibi, Hz. Peygamber’in “Ehl-i 

Beytimden on iki muhdes vardır”273 veya Ca’fer Sadık’a atfedilen “biz on iki 

muhdesiz”274 iddiaları da yer alır. Yine başka bir rivayete göre Muhammed Bakır’ın, 

Âl-i Muhammed’den on iki imam, hepsi Resulüllah ve Ali’nin çocuklarından olan 

muhdeslerdir,275 dediği ileri sürülmüştür. 

İlk Şiî hadis kitaplarından olan Seffar el-Kummî’nin söz konusu eserinde, 

on iki imamla ilgili birtakım rivayetler bulunmakla birlikte bu imamların 

kimliklerine dair herhangi bir bilgi verilmemiştir. Yukarıda da görüldüğü gibi onun 

bu rivayetlerle İmâmiyye’nin on iki imamını kastettiği rahatlıkla düşünülebilir. 

Ancak eserini kaleme aldığı dönemde imamlarla ilgili böyle bir rivayet gündeme 

gelmediğinden olsa gerektir, imamların isimlerini teker teker sayma fırsatı 

                                                           
271  Bkz. Berkî, Ricâl, 60. 
272  Seffar el-Kummî, Besairu’d-Derecât, 424-425. 
273  Seffar, Besairu’d-Derecât, 340. 
274  Seffar, Besairu’d-Derecât, 339. 
275  Seffar, Besairu’d-Derecât, 340. 



 185

bulamamıştır.  

On iki imamın her birinin isimleriyle anıldığı ilk rivayetin gündeme geldiği 

eserin, Ali b. İbrahim el-Kummî (307/919)’nin Tefsir’i olduğu anlaşılmaktadır. Ali b. 

İbrahim, on iki rakamıyla ilgili birtakım rivayetlere yer verdiği276 kitabının bir 

yerinde, Hızır’ın Hz. Ali ve oğlu Hasan’la karşılaştığında onlara on iki imamın her 

birinin ismini açıkladığı meşhur rivayeti gündeme getirmiştir. Rivayette Hızır’ın 

Ali’ye dönerek ona, Hz. Muhammed’in vasîsi ve ümmetin halifesi olduğunu, daha 

sonra onun yerine geçeçek haleflerinin sırasıyla, Hasan, Hüseyin, Ali b. Hüseyin, 

Muhammed b. Ali, Ca’fer b. Muhammed, Musa b. Ca’fer, Ali b. Musa, Muhammed 

b. Ali, Ali b. Muhammed, Hasan b. Ali ve son olarak da, zulüm ve zorbalıkla dolan 

(yeryüzünü) adalet ve doğruluğa kavuşturacak olan el-Kâim el-Muntazar olduğunu 

söylediği ifade edilmektedir.277 Aslında bu rivayete, birinci gaybetin başlamasından 

ya önce, ya da kısa bir süre sonra derlendiği düşünülen Berkî (274/887 veya 

280/893)’nin eserinde de yer verilmişti. Ancak el-Berkî tarafından aktarılan 

versiyonu bu rivayetin sonrakinlerinden farklıydı.278 Berkî’de Hızır sadece Ali, 

Hasan ve Hüseyin isimleriyle birlikte anılır; ravi onlardan sonrasını da dikkate alır 

fakat Hüseyin’den sonra imamların isimleri ve sayıları belirtilmez.279  

Söz konusu Hızır rivayetinin daha sonra İmâmiyye tarafından konjonktüre 

uygun olarak tekrar değiştirildiği görülmektedir. Onikinci İmam’ın isminin 

açıklanmasının sakıncalı olacağını iddia ettikleri için, rivayetin son imamla ilgili 

bölümü, Hasan’ın oğlunun, ortaya çıkıp zulümle dolduğu gibi (dünyayı) adalete 

kavuşturana kadar künyelenemeyip isimlendirilemeyeceği280 şeklinde yeniden 

yorumlanmıştır. 

Ali b. İbrahim el-Kummî (307/919)’nin çağdaşı bir başka Şiî müfessir 

                                                           
276  Rivayetlerde, “Ali b. Ebu Talib on iki saatten en şereflisi olduğu”, “Hz. Nuh’a gök 

meleklerinden on iki bin kabile geldiği”, söylenmektedir. Talak ve Tahrim surelerinin tefsirine 
geldiğinde ise, on ikişer ayet olduklarına özellikle vurgu yapılmıştır. Bkz. Ali b. İbrahim el-
Kummî, Tefsiru’l-Kummî, I, 325, 326, II, 112, 373, 375. 

277  Bkz. Ali b. İbrahim el-Kummî, Tefsiru’l-Kummî, II, 44-45. 
278  Krş. Kohlberg, “From Imamiyya to Ithna-‘Ashariyya,” 522-523. 
279  Bkz. Berkî, Kitabü’l-Mehasîn, 332-333. 
280  Bkz. Kuleynî, el-Kâfi, II, 468-470; Ali b. el-Hüseyin b. Babaveyh el-Kummî, el-İmame ve’t-

Tabsıra mine’l-Hayre ,107-108. 



 186

Ayyaşî (320/932) ise, Süleym b. Kays’tan iki yerde aktardığı bir rivayette, Hz. 

Peygamber’in vasî olan torunlarının on iki ile tamamlanacağını söylemekte, ancak 

sadece Hasan, Hüseyin ve Ali b. Hüseyin’in isimlerini saymaktadır. Bu rivayette 

dikkat çeken diğer önemli bir husus ise, Hz. Ali’yi bu on iki vasî arasında 

saymamasıdır.281 Kendisi bu yüzden, imamların on iki tane olduğu şeklindeki İmâmî 

belirlemenin farkına varmadan eski imam rivayetlerini aktarmaya devam etmiştir. 

Ca’fer Sadık’a nisbet ettiği bir rivayette, Allah’ın kendilerine itaati emrettiği ulü’l-

emrin Ali, Hasan, Hüseyin, Ali b. Hüseyin, Muhammed b. Ali ve Ca’fer olduğu 

söylenerek282 altı imamla yetinilmektedir. Yine Hicr suresi 87. ayetinin tefsirini 

yaparken bu ayetle, yedi imam ve el-Kâim283 veya etraflarında yıldızların döndüğü 

yedi imam284 kastedildiği şeklindeki rivayetleri sıralamaktadır.285 

Tüm bu anlattıklarımızdan, on iki imam rivayetlerinin gaybetten önce de 

gündeme gelmiş olabileceği, ancak her birinin ismiyle anıldığı İmâmiyye on iki 

imam rivayetlerinin ise, ilk olarak 290/903’lı yıllarda üretildiği anlaşılmaktadır. 

İmâmî rivayetlerinin büyük bölümü Kum ve çevresinde icad edilmiş olduğu için, 

uzak bölgelere ulaşması hayli zaman almış olabilir. Bundan dolayı, daha önce de 

ifade ettiğimiz gibi, Ayyâşî (320/932) gibi Kum’dan uzak Horasan gibi bölgelerde 

yaşayan alimler, ilk etapta bu tür haberlerden yoksun kalmışlardı. Yoksa Ayyâşî’nin 

Tefsir’inde, Hz. Musa’ya indirilen levhalarda gelecekte olacak her şeyin bulunduğu 

ifade edilirken286 veya Hz. Musa’nın taşa vurduğunda on iki oyuktan su fışkırdığı ve 

her gruba birer göz verildiğinden bahsedilirken287 on iki imama yer verilmemesi 

düşünülemezdi. 

On iki imamla ilgili rivayet sürecinin sonunun belirlenmesi Kuleynî 

                                                           
281  Bkz. Ayyaşî, Tefsiru’l-Ayyaşî, I, 26, 280. 
282  Ayyaşî, Tefsiru’l-Ayyaşî, I, 279. 
283  Ayyaşî, Tefsiru’l-Ayyaşî, II, 270. 
284  Ayyaşî, Tefsiru’l-Ayyaşî, II, 270. 
285  Ayyaşî’nin İmâmiyye on iki imamının farkında olmamasının diğer bir delili de onun, 

Abbasoğullarından on iki idareci olacaktır, şeklindeki Muhammed Bakır’a nispet ettiği 
rivayettir. Bkz. Tefsiru’l-Ayyaşî, II, 8. 

286  Bkz. Ayyaşî, Tefsiru’l-Ayyaşî, II, 31-32. 
287  Ayyaşî, Tefsiru’l-Ayyaşî, II, 35-36. 



 187

(329/931)’nin Usulü’l-Kafi’si ile olmuştur.288 Kuleynî ve kısmen de Ali b. el-

Hüseyin el-Kummî (329/931), kendilerine göre imamların sayısının şüpheye yer 

bırakmayacak şekilde on iki olduğunu her yönüyle ele almışlardır.  Burada Şiî on iki 

imam teorisiyle ilgili tüm temel malzemeleri bulmak mümkündür.289 Bu rivayetler 

daha sonra Nu’manî (360/971), İbn Babaveyh (381/991)290 ve Tûsî (460/1067) gibi 

alimler tarafından tekrar kayda geçirilmiştir. 

Bu belgelerden birisi, sahabe Cabir b. Abdillah’ın Fatıma’nın evinde 

görmüş olduğu sözde levhadır. Cabir b. Abdillah el-Ensarî, Hz. Fatıma’nın yanına 

girdiğinde onun yanında çocuklarından vasîlerin isimlerinin içerisinde bulunduğu bir 

levha gördüğünü, onları on iki tane saydığını, sonuncularının da Kâim olduğunu ve 

bunlardan üç tanesinin Muhammed, üç tanesinin de Ali olduğunu belirtir.291 Bir 

diğeri, Hz. Peygamber tarafından Ali’ye verilen, her biri farklı mühürle mühürlenmiş 

on iki bölümden oluştuğu söylenen sahifedir. Hz. Peygamber, birinci mührü açması 

ve diğer bölümde de talimata uygun olarak hareket etmesi için Ali’yi eğitmiş; daha 

sonra da bu aşamalar, takip eden on ikinci imama kadar tüm imamlar tarafından 

sözde tekrar edilmiştir.292 

Oniki İmam tasarımını onaylayan rivayetlerin bir kısmı da, Yahudî 

kaynaklarına kadar dayandırılmaya çalışılır. Tipik bir anekdotta Yahudinin birisi Hz. 

Ali’ye zor sorular sorarak bilgisini test etmek ister. Soruların biri de, Hz. 

Peygamber'den sonra kaç tane imamü'l-hüda olacağıyla ilgilidir. Ali de on iki imamı 

                                                           
288  On iki imam olduğuna dair el-Kâfî’deki rivayetler. Bkz. Kuleynî, el-Kâfi, II, 468-484. 
 Bu rivayetlerin bir kısmında, “Yüce Allah’ın, Muhammed, Ali ve onun on bir oğlunu kendi 

azametinin nurundan yarattığı,” “Allah’ın Muhammed’i cin ve insanlara gönderip ondan sonra 
da on iki vasî gönderdiği” ve “Hüseyin b. Ali neslinden dokuz imam olacak olup, 
dokuzuncusunun da onların Kaim’i olduğu” ifade edilmektedir. Bkz. Kuleynî, el-Kâfi, II, 447, 
480-481, 482. 

289  Krş. Kohlberg, “From Imamiyya to Ithna-‘Ashariyya,” 523. 
290  Binden fazla rivayetle tamamen bu tür konulara tahsis edilmiş İbn Babaveyh’in Kitabu’l-

Hısâl’inde 12 rakamıyla ilgili uzun bir bölüm, onikinci imamla ilgili temel rivayetleri 
kapsamaktadır. Bkz. İbn Babaveyh el-Kummî, el-Hısâl, İntişarati Camii’l-Müderrisîn, Kum 
1403, 456-492. 

 İbn Bababeyh, kendilerini on iki imam olduğu şeklinde yalan hadisler uydurmakla suçlayan 
Zeydiyye’ye karşı, önceden Kuleynî ve Nu’manî’nin konuyla ilgili aktardığı rivayetleri tekrar 
sıralamakla yetinmiştir. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 63-64. 

291  Kuleynî, el-Kâfi, II, 480. 
292  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 54; Ebu’s-Salah Halebî (447/1055), Takrîbu’l-Mearîf, İntişarati 

Cami’i’l-Müderrisîn, Kum 1404, 179. 



 188

anarak cevap verir. Yahudi bu cevabın doğruluğunu onaylar ve Müslüman olur.293 

Ebu Tufeyl’den aktarılan başka bir rivayette ise Ali b. Ebi Talib’in, Harunî soyundan 

Yahudî bir çocuğa, Hz. Muhammed’in on iki adil imamı olduğunu söylediği, Yahudi 

çocuğun da bu sözü doğruladıktan sonra “ben onu babam Harun’un kitabında 

buldum, o kitabı kendi eliyle yazıp amcam Musa’ya imlâ ettirmişti” dediği ifade 

edilir.294 

İmâmîler, on iki imamla ilgili kayda geçirdikleri rivayetlerin büyük bir 

kısmını Kitab-ı Süleym b. Kays’a dayandırırlar. Onlar bu eserin, Ali taraftarı Süleym 

b. Kays el-Hilalî el-Amirî (90/709)295 tarafından telif edildiğini düşünürler.296 

Nu’manî, Kitab Süleym b. Kays’ta gözüken  on iki imam hakkındaki rivayetleri 

aktardıktan sonra, Oniki İmam Şiî doktrininin geçerliğiyle ilgili bütün şüpheleri 

giderip tartışmalara son vermek ister.297 Ancak Şeyh Müfîd, Süleym Kays’a izafe 

edilen esere güvenilemeyeceğini ve içerisinde bulunulan çoğu rivayetle de amel 

edilemeyeceğini ifade etmiştir.298 Yine de bu tür iddialar doğru olsa bile on iki 

imamın isimlerinin gaybetten önce yazılan eserlerde gözükmemesi,299 en azından 

onların bir kısmının değiştirilmiş olabileceği ihtimalini gündeme getirmektedir. 

Çünkü daha önce de ifade ettiğimiz gibi Ayyaşî (320/932)’nin Süleym b. Kays’tan 

rivayetinde sadece Hasan, Hüseyin ve Ali b. Hüseyin’in isimleri sayılırken300 daha 

sonra İmâmiyye ise, on iki imamın her birinin ismiyle anıldığı birçok rivayeti ona 

dayandırmıştır.301 

                                                           
293  Kuleynî, el-Kâfi, II, 478-480. 
294  Bkz. Kuleynî, el-Kâfi, II, 476-477. 
295  Süleym b. Kays, ilk beş imam, Ali, Hasan, Hüseyin, Ali b. Hüseyin ve Bakır’a arkadaşlık etmiş 

olup 90/709 yılında vefat etmişti. Berkî, Kitabu’r-Ricâl, 4, 7, 8, 9. İmâmîler, onun çalışmasını 
ilk Şiî hadis kolleksiyonu olarak kabul ederler. İbn Nedîm, Fihrist, 275. 

296  Mes’udî, Kat’iyye terimini açıklarken şöyle der: “Onlar, Onikinci İmam’ın imametini kabul 
edenlerdendir. İmamların sayısıyla ilgili bu sınıflandırma, Süleym b. Hilâl’in anlattığına göre 
olup bu, Eban b. Ayyaş’ın anlattığı şekliyle, Hz. Peygamber’in Ali’ye “sen ve on iki torunun 
meşru imamlarsınız..” Süleym b. Kays dışında bu rivayeti aktaran yoktur.” Mes’udî, et-Tenbîh 
ve’l-İşraf, 214-215. 

297  İmamların sayısının on iki olup onların Allah tarafından seçilmiş oldukları yönünde Süleym b. 
Kays el-Hilâlî’nin kitabından aktarılan hadisler için bkz. Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 68-82. 

298  Bkz. Şeyh Şeyh Müfîd, Şerh-i Akaidi’s-Sadûk ev Tashihu’l-İ’tikâd, 72. 
299  Krş. Kohlberg, “From Imamiyya to Ithna-‘Ashariyya,” 532. 
300  Ayyaşî, Tefsiru’l-Ayyaşî, I, 26, 280. 
301  Meselâ bkz. Kuleynî, el-Kâfi, II, 474-475; Ali b. Hüseyin el-Kummî, el-İmame ve’t-Tabsıra 



 189

İmamların sayısının on iki olduğunu iddia eden İmâmî yazarlar, kendi on iki 

imam doktrinlerini desteklemek için Sünnî malzemeleri de kullanmaktan geri 

durmadılar. Bu hususta fazlasıyla popüler olan, Hz. Peygamber’in söylediği ileri 

sürülen “Benden sonra, tümü Kureyş’ten on iki halife olacak ve sonra karmaşa 

çıkacaktır”302 hadisidir. “Benden sonra on iki halife olacaktır ve onların hepsi Kureyş 

kabilesindendir,” “on iki vasi olacak ve sonra da kargaşa çıkacaktır” şeklinde farklı 

versiyonları olan bu hadis, gaybetten çok önce gündemdeydi.303 Bu rivayetlerin, 

aslında yönetimin Kureyş’in hakkı olduğunu iddia edip Emevî karşıtlığını hedef 

aldığını anlamak zor değildir.304 Ancak IV/X. asır Şiî yazarları, on iki imamın 

herbirinin yetkisinin Hz. Muhammed’in direkt vekâletinden kaynaklandığını isbat 

etmek ve Onikinci İmam’ın gaybeti iddiasıyla doğan karışıklığı izah etmek için bu 

hadisleri kullanmışlardır. Onlara göre Hz. Peygamber, halefler hakkında 

konuşulduğu zaman dünyevi bir yöneticiyi (emir) kastetmiyordu. Çünkü Ali 

zamanından o güne kadar on ikiden çok fazla sayıda böyle yönetici olmuştur. Bu 

yüzden burada kastedilen, Hz. Peygamber’in yeryüzündeki halefleri imamlar 

olmalıdır. 305 

O halde on iki imam rivayetleri gaybet döneminin çok öncesine çekilebilir. 

Bunlar, daha sonra oluşan İsnaaşeri dogmayla tekrar gündeme getirilerek önemli bir 

kısmı değiştirilmiştir. Esasen bu, var olan materyallerin tekrar yorumlanması 

yöntemiyle başarılmıştı.306 

2.2. İmâmiyye 

İmâmiyye, imametin tüm zamanlar için varlığı ve gerekliliğine inanan, 

Hüseyin b. Ali ve soyundan olan imamlarla birlikte toplam on iki imamın masum ve 

mükemmel olduğunu Allah’tan bir nassla belirleyen fırka olmakla diğer Şiî kollardan 

                                                                                                                                                                     
mine’l-Hayre, 110-111, 146-147. 

302  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 103. 
303  Meselâ bkz. Ebu Davud, Sünen-i Ebi Davud, c. IV, Kitabu’l-Mehdî, 4279 ve 4282. Hadisler. 
304  Krş. Amir Moezzi, Muhammed Ali, The Divine Guide in Early Shi’ism, 107. 
305  Kohlberg, “From Imamiyya to Ithna-‘Ashariyya,” 533. 
306  Krş. Kohlberg, “From Imamiyya to Ithna-‘Ashariyya,” 533. 



 190

ayrılır.307 İmâmiyye’ye göre Hz. Peygamber ve ailesi, vefatından sonra Hz. Ali’yi 

kendine halef kılarak imametini nassla belirlemiştir; bunu reddeden dinin 

farzlarından birini terk etmiş demektir.308 

Benimsenen genel görüşe göre Hasan el-Askerî (260/874)’nin ölümüne 

veya Onikinci İmam’ın gaybeti iddiasına kadar İmâmiye diye nitelenen müstakil bir 

mezhepten bahsetmek söz konusu değildir. “İmâmiyye” ismi ancak Onbirinci İmam 

Hasan el-Askerî’nin vefatından sonra ortaya çıkan fırkalardan birinin adı olarak 

kullanılmıştır.309 Bununla birlikte söz konusu tarihten önce yaşayan Şiî alimlerin bir 

kısmı, sonraki Şiî uleması tarafından “İmâmî” ve “İmâmiyye” gibi adlarla 

anılmıştır.310 Fakat bunlar sonradan yapılan isimlendirmelerdir. Çünkü 260/874’tan 

bir asırdan daha uzun bir süre önce farklı gruplara mensup şahıslar tarafından 

Alioğulları imamları hakkında birtakım tanınmalar olsa bile bunlar hakkında ne 

“İmâmiyye” tabiri kullanılmış ne de söz konusu şahıslar herhangi bir doktrin 

üzerinde bir fikir birliğine varmışlardı. Zeydiyye dışındaki Şiî fırkaların neredeyse 

hepsi, gaybetten önce “Şîa” veya “Rafıza” diye anılmaktaydı.311 “İmâmiyye” ismi bu 

dönemde özel herhangi bir Şiî gruba atfedilmemişti.312 

Hicrî üçüncü asrın sonlarına kadar Şiîler hakkında en fazla kullanılan isim 

                                                           
307  Şeyh Müfîd, Evailü’l-Makalât fi Mezahibi’l- Muhtârât, 10; Şeyh Müfîd, el-Fusulü’l-Muhtara, 

239-240. 
308  Şeyh Müfîd, Evailü’l-Makalât, 9-10. 
309  Abdullah Feyyaz, Tarihu’l-İmâmiyye ve Eslafihim mine’ş-Şîa, nşr. Muhammed Bakır es-Sadr, 

Beyrut 1975, 73,78vd; Momen, An Indroduction to Shi’i Islam, 47 vd., 54vd., 59-60; R. P. 
Buckley, “The Early Shiite Ghulah” Journal of Semitic Studies, Oxford University Press, 
Autumn 2: XLII (1997), 301. 

310  Meselâ bkz. Keşşî, Ricâl, 110, 423; Tûsî, Ricâl, 417. 
 Mu’tezilî Hayyât da, rec’a konusunda savunmalarda bulunan İbn Ravendî gibi Rafızîleri 

“Ehlü’l-İmame” diye tanımlamıştır. Bkz. Hayyat, Kitabu’l-İntisar, 96. 
311  Meselâ Cahız, Kitabu’l-Osmaniyye adlı eserinde, Şîa, Rafıza, ve Zeydiyye tabirlerini kullanır. 

Bunun dışında Şîa’yı tanımlayan herhangi bir isme yer vermez. Bkz. Cahız, Ebu Osman Amr 
b. Bahr b. Mahbûb (255/868), Kitabu’l-Osmaniyye, thk. Abdusselam Harun, 1. Baskı, Beyrut 
ts. 

 Kasım er-Ressî de, Hişam b. El-Hakem ve Hişam b. Salim gibi nass ve vasıyyet fikrinin 
temsilcilerini Rafızî diye niteler. Bkz. Ressî, Kasım b. İbrahim b. İsmail (246/860), er-Red 
ale’r-Rafıza, thk. İmam Hanefî Abdullah, Dâru’l-Afâku’l-Arabiyye, Kahire 1420/2000, 92-94. 

312  Krş. Feyyaz, Tarîhu’l-İmâmiyye, 83-85; Watt, “Sidelights on Early Imamite Doctrine,” 288; E. 
Ruhi Fığlalı, Şiiliğin Doğuşu ve Gelişmesi,” Şiilik Sempozyumu, İstanbul 1993, 42; E. Ruhi 
Fığlalı, Çağımızda Îtikadî İslâm Mezhepleri, Ankara 1993, 140; Etan Kohlberg, “Early 
Attestations of The Term “Ithna ‘Ashariyya”, 343-344; Mustafa Öz, “İmamiye,” DİA, XXII, 
208; Allame Tabatabî, Şîa, 65-66. 



 191

“Rafıza” idi.313 Bu lâkap bir rivayete göre ilk olarak, kendini terk edip Ca’fer as-

Sadık (148/765)’ın tarafına geçtikleri için Muğîre b. Said el-İclî (119/737) tarafından 

kullanılmıştır.314 Ebu’l-Hasan el-Eş’arî (324/935) ise, onların “Rafıza” diye 

isimlendirilmelerinin sebebi olarak, Ebu Bekir ve Ömer’den uzaklaşmalarını 

gösterir.315  

“Rafıza” ismi her ne kadar kendilerini yerme amacıyla kullanılmış olsa da, 

bazı Şiîler ona övgü anlamı yükleyerek benimseme yoluna gittiler. Şiî Muhammed b. 

Halid el-Berkî (274/887 veya 280/893) tarafından kaydedilen bir rivayette, 

Muhammed Bakır’a, kendilerine “Rafıza” diye hitap edildiği ve bunun hakkında ne 

düşündüğü sorulunca, “bu ismin Tevrat’ta Firavun’u terk edip Musa’nın yanında yer 

alan 70 kişiye Allah tarafından verilmiş olduğu ve bundan dolayı bu ismi onayladığı” 

söylenmektedir. Berkî tarafından hemen ardından aktarılan diğer bir rivayette de, 

Muhammed Bakır’ın, kendisinin de Rafızî olduğunu söylediği ifade edilmektedir.316 

“Râfıza” ismi, gaybet doktrinin oluşmaya başlamasıyla birlikte Şîa 

muhalifleri tarafından kullanılmaya devam ederken,317 bazı Şiîler kendilerini 

diğerlerinden ayırarak “İmâmiyye” tabirini kullanmayı uygun görmüşlerdi. Bu andan 

itibaren İmâmiyye dışındaki Şiî grupların yanlış yolda olduklarını ifade etmeye 

başlayarak, kendi farklılıklarını ortaya koyan eserler kaleme almışlardır.318 

                                                           
313  Bu kavramla ilgili daha ayrıntılı bilgi için bkz. Metin Bozan, İmâmiyye İmamet Nazariyyesinin 

Teşekkül Süreci, 14-16. 
314  Naşi el-Ekber, Mesailü’l-İmame, 46-47; Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 54. 
315  Eş’arî, Makalât, I, 88-89. 
316  Berkî, Kitabu’l-Mehasin, 157. 
317  Meselâ Hayyat, Hişam b. Salim, Şeytanu’t-Tâk (Ebu Ca’fer el-Ahvel), Ali b. Mîsem, Hişam b. 

el-Hakem, Ali b. Mansur, Sakkâk, İbn Nümeyr, Safvan el-Cemmâl, Sedîr, Hiban b. Sedîr ve 
Muaviye b. Ammâr gibi Şiî ravîlere Rafızî der. Mu’tezile’nin izinde yürüyen ve “tevhid”e 
inanan kesimi Rafızîlerden ayırır. Hayyat, Kitabu’l-İntisar, 14, 99. 
Yine, “âhir zamanda senin sevgini taşıyan bir kavim olacak, onlara Rafıza denir, onları öldürün 
çünkü onlar müşriktirler” şeklinde Hz. Peygamber adına uydurulan bir hadiste büyük oranda 
İmâmiyye’nin kastedildiği açıktır. Bkz. Ebu Nuaym el-Esbehani, Ahmed b. Abdullah b. 
Ahmed b. Musa (430/1038), Tesbitü’l-İmame ve Tertibu’l-Hilâfe, thk.İbrahim Ali Tahami, 
Beyrut 1986, 77. 
Hatib el-Bağdadî de, Muhammed b. Ali b. el-Hüseyin b. Babaveyh’i tanıtırken onun Şîa’nın 
şeyhlerin ve meşhur Rafızîlerden olduğunu söyler. Tarihu Bağdad, III, 89. 

318  Krş. Feyyaz, Tarîhu’l-İmâmiyye, 83-85; Momen, An Introduction to Shi’i Islam, 73-75; 
Mazlum Uyar, Ahbârîlik, 42. 
İmâmiyye’nin diğer Şiî fırkalardan farklı olduğuna dair yapılan ilk çalışmanın, Hasan b. Musa 
en-Nevbahtî’nin er-Red alâ Fırakı’ş-Şi’ati ma Halâ’l-İmâmiyye adlı kaybolan eseri olduğu 



 192

Mevcut çalışmalar içerisinde İmâmiyye adında bir Şiî mezhebinden ilk 

bahsedenler, 290/903’lı yıllardan itibaren eserlerini kaleme almış gözüken mezhepler 

tarihçileridir. Gerek olaylara yaklaşımları bakımından, gerekse kendilerine yönelik 

atıflardan anlaşıldığı üzere, aralarında İmâmiyye’nin de bulunduğu Hasan Askerî 

(260/874) sonrası Şiî fırkalar hakkında ilk eser yazan kişinin, Hasan b. Musa en-

Nevbahtî (310/922) olduğu anlaşılmaktadır. İsmailî Ebu Hatim er-Razî 

(322/934)’nin, tanımlamasında Nevbahtî’yi esas almış gözüktüğünü daha önce de 

ifade etmiştik. Aynı şekilde Ebu’l-Kasım el-Belhî (319/931) de bazı Şiî fırkalar 

hakkındaki bilgileri ona dayandırmıştır.319 Bundan dolayı mevcut çalışmalar 

içerisinde İmâmiyye Şîasından bahseden ilk eserin, bizzat bir İmâmî tarafından 

yazılan Nevbahtî’nin Fıraku’ş-Şîa’sı olduğu söylenebilir. 

Söz konusu mezhepler tarihçileri, İmâmiyye fırkasını, Musa Kâzım 

(183/799)’ın ardından Ali er-Rıza (203/818)’nın imametini kabul ettikten sonra, 

onun Hasan el-Askerî’ye kadarki bazı torunlarını imam kabul eden Kat’iyye’ye320 

dayandırırlar. Gerçi Ebu Hatim er-Razî, Nevbahtî ve Abu’l-Halef el-Eş’arî’nin 

bahsetmiş olduğu İmâmiyye’den söz etmese de, onun altıncı olarak verdiği fırka bu 

tanımlamaya çok yakın durmaktadır.321 

Dönemin İmâmî yazarlarından Nevbahtî (310/922) ile Ebu’l-Halef el-Eş’arî 

(301/914), genellikle imamların “ashab”ı ya da “Şîa”sı olarak tanımladıkları gaybet 

öncesi Şiîlerin, Hasan Askerî’nin vefatından sonra 14 veya 15 fırkaya ayrıldıklarını 

söylerler.322 Bunlardan biri de, Nevbahtî’nin sıralamasına göre on ikinci sırada olan 

İmâmiye fırkasıdır.323 Nevbahtî, bu fırkanın taraftarlarını, Hasan el-Askerî’nin ölüp 

yerine oğlunu hüccet olarak bıraktığına inanan kimseler olarak tanımlar. İmâmiyye 

hakkında benzer tanımlamalarda bulunan Ebu’l-Halef el-Eş’arî’ye göre ise Hasan el-
                                                                                                                                                                     

söylenir. Necâşî, Ricâl, 63. 
319  Meselâ Belhî, Karamita hakkında aktardığı bilgileri Nevbahtî’den aldığını açıkça söyler. 

(Ebu’l-Kasım el-Belhî’den alıntı, Kadî Abdulcebbar, el-Muğni, XX/II, 182.) 
320  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 67; Kadî Abdulcebbar, el-Muğni, XX/II, 182; Ebu Hatim er-Razî, 

Kitâbü'z-Zîne, 290. 
321  Bunlara göre, Hasan el-Askeri ölmüş ve yerine, düşmanlarından dolayı gaybette olan 

Muhammed adında iki yaşındaki oğlunu bırakmıştır. O, beklenen Kaim İmam’dır. Ebu Hatim 
er-Razî, Kitâbü'z-Zîne, 292-293. 

322  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 79; Kummî, Kitabu’l-Makalât ve’l-Fırak, 102. 
323  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 90. 



 193

Askerî’nin ölümünden sonra Şîa içerisinde bölünmeler olmuş ve oluşan bu on beş 

gruptan birincisine İmâmiyye denmiştir.324 

Ebu’l-Kasım el-Belhi (319/931) ise325 Nevbahtî ve Ebu’l-Halef el-

Eş’arî’den farklı olarak İmâmiyye’yi, Kat’iyye’yi de içine alan bir grup olarak 

tanımlamıştır. O, Hasan el-Askerî’yi on birinci imam kabul eden İmâmiyye’nin bazı 

temel ilkelerinden bahsettikten sonra,326 kendi dönemindeki Kat’iyye’nin 

İmâmiyye’nin lideri ve sayı olarak en çok olanı olduğunu söyler.327 

Sünnî Ebu’l-Hasan el-Eş’arî (324/935)’ye gelince, onun tanımlamasının 

daha da yüzeysel ve Şiî iç ayrılıklardan biraz habersiz kabaca bir sınıflandırma 

olduğu anlaşılmaktadır.328 O, kendi bakış açısına uygun olarak İmâmiyye’yi 

Rafıza’yla özdeşleştirmekte ve bu ikisini, Şîa’yı oluşturan üç ayrı sınıftan ikisi olarak 

düşünmektedir. Eş’arî’ye göre Rafıza, Kâmiliyye hariç yirmi dört fırkadır. Onlar, Ali 

                                                           
324  Kummî, Kitabu’l-Makalât ve’l-Fırak, 102. 
325  Kadî Abdulcebbar, söz konusu bilgileri Belhi’nin hangi eserinden aldığını belirtmemiştir. 

Fakat konunun içeriğinden yola çıkarak onun, büyük olasılıkla Makalât’ına dayandığını 
söyleyebiliriz. Çünkü İbnü’l-Murtaza’ya göre, Belhî’nin fırkalarla ilgili en iyi çalışması 
Makâlât adlı eseridir. İbnü’l-Murtaza, Tabakatü’l-Mu’tezile, 89. 

326  Ebu’l-Kasım el-Belhî’ye göre İmâmiyye, Hz. Peygamber’in Ali’yi ismiyle nass ve ilân 
etmesiyle tanınır. Altısı hariç diğer sahabenin büyük çoğunluğu bunu kabul etmeyerek mürted 
olmuştur. Şüphesiz imam, ümmetin dini konularda ihtiyacı olduğu şeyleri bilir. İmamlık 
akrabalık bağıyla olur. Allah adına, boşanma adına veya köle azâd etme adına yemin etme 
imam için sözkonusu değildir. İmam takiyyeye başvurulabilir. Bu durumda da kendisine itaat 
farzdır. İmam, özel durum dışında zalim imamlara karşı isyan etmez. Hükümlerde içtihadı 
kabul etmezler. İmamın en efdal olanın, Peygamberin nassı veya bir önceki imamın tayiniyle 
gelen olduğunu ileri sürerler. Onlar, Ebu Kâmil’in ashabı olan Kâmiliyye grubu hariç 
mü’minlerin emirinin herhangi bir konuda hata yapmayacağını iddia ederler. Kadî 
Abdulcebbar, el-Muğni, XX/II, 176. 

327  Bkz. Kadî Abdulcebbar, el-Muğni, XX/II, 176. 
328  Benzer yanlış yaklaşımların daha sonraki Sünnî mezhepler tarihçileri tarafından fazlasıyla 

devam ettirildiği görülmektedir. Meselâ Ebu Mansur el-Bağdadî, İmâmiyye’yi Hz. Ali’nin 
vefatından sonra oluşan gruplar arasında göstermiştir. Ona göre Rafıza, Hz. Ali devrinden 
sonra dört kısma ayrıldı: Zeydiyye, İmâmiyye, Keysaniyye ve Gulat. İmâmiyye grubu da kendi 
içerisinde, Kamiliyye, Muhammediyye, Bakıriyye, Navusiyye, Şumeytiyye, Ammariyye, 
İsmailiyye, Mubarekiyye, Museviyye, Kat’iyye, İsna’aşeriyye, Hişamiyye, Zurariyye, 
Yunusiyye, Şeytaniyye olmak üzere 15 fırkaya ayrılmıştır. Bağdadi, el-Fark, 19, 41. Fahreddin 
Razî’ye göre İmâmiyye’nin altıncı fırkası İsmailiyye’dir. Başta İsmail’i imam kabul etmişler 
fakat o, babası Ca’fer’den önce ölünce, imameti kardeşine döndürmüşlerdir. Fahreddin Razi, 
İtikadat, 65. Ebu Nuaym el-Esbehanî ise çok genel bir tanımlama yaparak, imameti Hz. 
Peygamber’den sonra en fazla hak eden ve en efdal olanın Ali olduğunu iddia edenlere 
İmâmiyye dendiğini söyler. Bkz. Ebu Nuaym el-Esbehani, Tesbitü’l-İmame ve Tertibu’l-
Hilâfe, 47. Benzer durum Şehristanî için de söz konusudur. O, İmâmiyye’nin, imam tayin 
etmede Hasan, Hüseyin ve Ali b. Hüseyin’den sonra tek bir görüş üzerinde ittifak 
edemediklerinden bahseder. Şehristani, el-Milel, 166. 



 194

b. Ebi Talib’in nassla imametini iddialarından dolayı el-İmâmiyye diye anılırlar.329 

Kat’iyye’yi de Rafıza/İmâmiyye’nin birinci fırkası olarak kabul eder. Ardından da, 

on iki imamın isimlerini Kat’iyye inancına göre verir.330 

Mes’udî (345/956) ise, 332/943 yılında tamamladığı331 Murucu’z-

Zeheb’inde, İmâmiyye’yi, Kat’iyye’yi de içine alan ve dolayısıyla gaybetten önce 

oluşmuş ana fırka olarak düşünmüştür. Ona göre Şîa’nın çoğunluğu olan 

İmâmiyye’nin Kat’iyye kolu, Hasan el-Askerî’nin ölümünden sonra yirmi gruba 

bölünmüştür.332 O, eserinin başka bir yerinde “Ehlü’l-İmame”yi, imametin Ali’den 

diğer farklı şahıslara sonunda da Sahibü’z-Zaman’a geçtiğine inananlar olarak 

tanımlamaktadır.333 

Sonuç olarak İmâmiyye’nin teşekkül ettiği Şiî farklılaşmalar hakkında 

çalışma yapan erken dönem yazarları arasında esas alınması gerekenlerin, 

Nevbahtî’nin Fıraku’ş-Şîa’sıyla, benzer şeyleri söyleyen Ebu’l-Halef el-Eş’arî el-

Kummî’nin Kitabü’l-Makalât’ı olduğu kanaatindeyiz. İlk İmâmiyye inancının diğer 

Şiî fırkalardan farklarının  en net olarak ortaya konulduğu çalışmalar bunlardır. 

Diğerlerinin ise, daha çok Fıraku’ş-Şîa’nın esas alındığı yeniden yorumlama 

oldukları anlaşılmaktadır. 

Nevbahtî ve Ebu’l-Halef el-Eş’arî el-Kummî, İmâmiyye’nin diğer Şiî 

fırkalardan ayrıldığı noktaları şu şekilde özetlemektedirler: Allah’ın yeryüzünde 

Hasan b. Ali’nin oğullarından bir hücceti vardır ve o, babasının vasîsidir. İmamet 

Hasan ve Hüseyinden sonra iki kardeşe intikal etmez. İmamet Hasan b. Ali’nin 

soyundadır. Yeryüzünde sadece iki kişi kalsa bile biri hüccet olur; ve eğer biri ölse, 

                                                           
329  Eş’arî, Makalât, I, 88-89. 
330  Eş’arî’ye göre bunlar, Hz. Peygamber’in Ali’yi nasla tayin ettiğini iddia ederler. Onu 

kendinden sonra bizzat ismiyle halef tayin etmiştir. Ali, oğlu Hasan b. Ali’nin imametini nasla 
belirtmiş, Hasan b. Ali, kardeşi Hüseyin b. Ali’yi, o da, oğlu Ali b. Hüseyin’i, Ali b. 
Hüseyin’de oğlu Muhammed b. Ali’yi, o da oğlu Ca’fer b. Muhammed’i, Ca’fer de oğlu Musa 
b. Ca’fer, o da, oğlu Ali b. Musa’yı, Ali’de oğlu Muhammed b. Ali b. Musa’yı, o da oğlu Ali b. 
Muhammed b. Ali b. Musa’yı, o da oğlu Hasan b. Ali’yi, Hasan b. Ali de oğlu Muhammed b. 
Hasan b. Ali’yi nasla imam tayin etmişlerdir. Muhammed b. Hasan onlara göre Beklenen 
Gaib’dir. Ortaya çıkıp zulüm ve zorbalıkla dolan yeryüzünü adaletle dolduracağını iddia 
ederler. Eş’arî, Makalât, I, 90-91. 

331  Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 52; Mes’udî, et-Tenbîh ve’l-İşraf, 149. 
332  Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, IV, 199. 
333  Mes’udî, Murucu’z-Zeheb, IV, 62. 



 195

geri kalan biri hüccet olur; bu durum, Allah’ın emir ve yasakları yaratıkları üzerinde 

var olduğu müddetçe böyledir; İmametin, babasının sağlığında ölen ve imameti tesis 

edilmemiş ve ayrıca hiç bir hücceti bulunmayan bir kimsenin zürriyetinde bulunması 

caiz değildir. Yeryüzünün hüccetsiz kalması caiz değildir; biz imameti ve (Hasan b. 

Ali’nin) ölümünü tasdik ederiz ve onun soyundan, kendisinden sonra imam olan ve 

zuhur edip açıkça imametini ilan edecek bir evlâda sahip olduğunu iddia ederiz; 

Zuhûr ve gayb sürelerini belirlemek Allah’a aittir ve insanların bunu soruşturması 

doğru değildir. Re’y  veya ihtiyâr ile bir imam seçmek mü’minlere düşen bir şey 

değildir; Allah onu bizim için tayin eder. İmamın kendi kimliğini gizlemesi için haklı 

bir sebebi vardır ve o, ortaya çıkıncaya kadar bilinmeyecektir.334 

Hasan el-Askerî (260/874)’nin vefatının ardından ortaya çıkan on iki 

imamcı İmâmiyye Şîa’sı, hicrî dördüncü asrın ortalarından itibaren Zeydiyye ve 

İsmailiyye hariç neredeyse tüm Şiî fırkaların etrafında birleştiği bir mezhep haline 

gelmiştir.335 İlk İmâmîlerin kendilerine bu ismi yakıştırmaları, şüphesiz imamet 

konusundaki hassasiyetleri ve bu hassasiyetlerini, hicri ikinci asırdan itibaren Hişam 

b. El-Hakem (198/814), Ebu Ca’fer el-Ahvel, es-Sükkâk ve daha sonraları İbn 

Memluk el-Esbahanî gibi Şiî kelâmcıların yazdıkları “Kitabu’l-İmame” adlı 

eserlerle336 kaleme almış olmalarından kaynaklanmaktadır. İmamete yönelik 

vurguları yüzünden hicrî üçüncü asrın ikinci yarısından itibaren Ehlü’l-İmame (veya 

Ashabu’l-İmame)337 şeklinde anılmaya başlayan bu gruplar, ayrı bir mezhep olarak 

teşekkül etmelerinden itibaren de kendilerine “İmâmiyye” ismini lâyık görmüşlerdir. 

Onlar bu ismi zamanla daha fazla benimseyerek kendilerini tanımladıkları başlıca 

mezhep adı olarak kullanmışlardır.338 

                                                           
334  Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 90-93; Kummî, Kitabü’l-Makalât ve’l-Fırak, 102-106. 
335  Şeyh Müfîd, kendi döneminde, Hasan’ın oğlu, onun beklendiği ve kıyam edeceği konusunda, 

İmâmiyye’nin aksine bir şey söyleyen birini duymadığını söylemektedir. Bkz. Şeyh Müfîd, el-
Fusûlü’l-Aşere, 356. 

336  İbn Nedim, Fihrist, 223-224, 225, 226. 
337  Hayyat, Kitabu’l-İntisar, 96. 
338  Meselâ bkz. Nu’manî, Gaybe, 144, 207; İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 50, 60, 63, 64, 65, 

108, 123 çok kullanılır.; İbn Babaveyh el-Kummi (381/991), el-Emalî, İntişarati Kunabenahe 
İslâmiyye, 1362/1943, 639, 647, 652; Şeyh Müfîd (413/1022), İ’lâm, Kum 1413/1992, 13, 17; 
Şerîf el-Murtaza, Tenzihu’l-Enbiya, 2; Tûsî (460/1067), Rical, 235; Ebu Ca’fer Muhammed b. 
Hasan et-Tûsî (385-460/1067), et-Tezhîb ve’l-İstibsâr, Darü’l-Kütübi’l-İslâmiyye, Tahran 
1390, I, 475; Halebî, Takrîbü’l-Mearîf, 121, 132; Ebu Mansur Ahmed b. Ali et-Tabersî 



 196

2.3. İsna’aşeriyye 

“İsna’aşeriyye” terimi, on iki imama inandıkları için İmâmiyye hakkında ilk 

olarak kısa gaybet döneminden sonra kullanılmaya başlanan diğer bir addır. Fakat 

gerek İmâmiyye olsun gerekse muhaliflerinin, İsna’aşeriyye ismine fazla yer 

vermedikleri görülmektedir. Bu terim, Nu’manî (360/971) ve İbn Babaveyh 

(381/991) gibi İmâmî alimler tarfından kullanılmadığı gibi daha sonra Şeyh Müfîd 

(413/1022) ve Şerîf el-Murtaza (436/1044)’nın istisna sayılabilecek birkaç atfı 

dışında Tûsî (460/1067)’nin bilinen eserlerinde bile görülmez. 

 İmâmî yazarlar, kısa gaybet döneminden itibaren kendi inançlarına atıf 

yapmak için “el-İmâmiyye” “eş-Şîa” “et-Taife” “el-Fıraku’l-Muhikka” ve “el-

Mezhep” gibi farklı terimleri kullanmışlardır. “Isnaaşeriyye” terimi ilk olarak 

Mes’udî’nin 345/956 yılında yazdığı339 et-Tenbih ve’l-İşraf’taki bir pasajda görülür. 

Mes’udî burada Kat’iyye içerisindeki iki gruptan bahseder. Birincisi, kendi 

döneminde el-İmamü’l-Muntazar’ın Muhammed b. Hasan b. Ali olduğunu söyleyen 

“İsna’aşeriyye”dir. Onlar, inançlarını Süleym b. Kays’ın da aktarmış olduğu on iki 

imam temeline oturtmuşlardır. İkinci gurup ise “Ashabu’n-Nesk”tir. Onlar, gizli veya 

açık bir şekilde her nesilden, Allah tarafından atanmış imam bulunduğuna inanırlar. 

Fakat ne sabit bir imam sayısından ne de Mehdî’nin dönüşüyle ilgili belli bir 

zamandan bahsederler. Musa b. Ca’fer’in ölümünü kabul etmelerinden dolayı 

bunlara da Kat’iyye denir.340 

Mes’udî’den sonra “İsna’aşeriyye” ismini kullanan diğer bir alim, İmâmî 

Şeyh Müfîd’dir. Müfîd, el-Fusûlü’l-Muhtara adlı eserinin iki yerinde bu terime atıfta 

bulunur. Birincisi, kendi on ikinci imamlarının Mehdî olduğu yönündeki iddialarını 

desteklemek için birçok delil ileri sürdüğü yerde bulunur. Burada kendi gibi 

düşünenleri “İmâmiyyetü’l-İsna’aşeriyye” olarak takdim eder.341 İkinci atıf ise, 

Hasan b. Musa en-Nevbahtî (310/922)’nin eserine dayanarak Hasan el-Askerî’nin 

                                                                                                                                                                     
(588/1192), el-İhticâc, Meşhed 1403, I, 15, II, 437, 506, 508, 509; Seyyîd İbn Tavus 
(664/1266), el-Emân, Müessesetü Âl-i Beyt, Kum 1409, 64. 

339  Mes’udî, et-Tenbîh ve’l-İşraf, 185, 205, 362. 
340  Bkz. Mes’udî, et-Tenbîh ve’l-İşraf, 214-215. 
341  Bkz. Şeyh Müfîd, el-Fusulü’l-Muhtara, 246. 



 197

ölümünden sonra ortaya çıkan on dört fırkanın görüşlerini verdikten sonra yapılır. O, 

kendi döneminde, yani 373/983 yılına gelindiğinde, Hasan’ın oğlunun imametini ileri 

süren “İmametü’l-İsna’aşeriyye” hariç bu fırkalardan hiç birinin varlığını devam 

ettiremediğini söyler.342 

“İsna’aşeriyye” teriminin daha net bir tanımlaması, Şeyh Müfîd 

(413/1022)’in öğrencisi Şerîf el-Murtaza (436/1044) tarafından yapılmıştır. O, Ba’de 

İmamu’z-Zaman veya Ba’de Hüccetü’l-Muntazar fi’l-İmame adını taşıyan kısa 

risalesinde, İsna’aşeriyye olarak anılmalarının sebebi olarak, on iki imama 

inanmalarını gösterir.343 

“İsna’aşeriyye” terimine yer verenler arasında İmâmî olmayan Ebu Mansur 

el-Bağdadî (429/1037) de yer almaktadır. O, İsna’aşeriyye’yi “Kat’iyye”nin eş 

anlamlısı olarak kullanılır. Ona göre Kat’iyye, imameti Ca’fer es-Sadık’tan oğlu 

Musa’ya, ondan sonra  Ali b. Musa er-Rıza, daha sonra torunlarından devam ederek 

son olarak da Muhammed b. el-Hasan’a geçirmiştir. Onlara el-İsna’aşeriyye de 

denmesi sebebinin, İmamü’l-Muntazar’ın Ali b. Ebi Talib’in torunlarından on ikinci 

şahıs olduğu şeklindeki iddialarından dolayı olduğunu söyler.344 Benzer durum 

Ebu’l-Muzaffer el-İsfereyanî (471/1078-1079) için de söz konusudur. O da, et-Tabsir 

fi’d-Din adlı eserinde İsna’aşeriyye ile Kat’iyye’yi eş anlamlı olarak kullanmıştır.345 

“İsna’aşeriyye” isminin müstakil bir mezhep başlığı olarak  kullanıldığı ilk 

eserin, 521/1127’de yazılan Şehristanî (548/1153)’nin el-Milel ve’n-Nihal’i olduğu 

görülmektedir. Ona göre, “İsna’aşeriyye” hem Kat’iyye’yi hem de onun farklı 

kollarını tanımlar.346 

“İsna’aşeriyye”nin az kullanılması, bu terimin tamamen kurumsallaşmış 

olmamasından kaynaklanabilir. Veya on ikici imamcı Şiî yazarları, bazı eski 

terimleri kullanmaya devam etmekle kendilerinin Şîa’nın gerçek varisleri oldukları 

                                                           
342  Şeyh Müfîd, el-Fusulü’l-Muhtara, 261. 
343  Bkz. Şerif el-Murtaza (436/1044), Resaîl-ü Şerîf el-Murtaza, thk. Ahmed Hüseynî ve Mehdî 

Recaî, Kum 1405/1985, III, 145-146. 
344  Bağdadi, el-Fark, 48. 
345  İsferayani, et-Tabsir fi’d-Din, 39. 
346  Bkz. Şehristani, el-Milel, 171-172. 



 198

yönündeki iddialarını vurgulamak istemiş de olabilirler.347 

Sonuç olarak, İsna’aşeriyye teriminin kısa gaybet dönemi boyunca 

kullanıldığı yönünde net bir delil bulunmamaktadır. En erken sağlam  bilgilerin, 

Mes’udî (346/957)’nin et-Tenbih ve’l-İşraf’ında olduğu gözükmektedir. İbn 

Babaveyh ve sonrası İmâmî yazarlar bu terimi büyük oranda bilmezlikten 

gelmişlerdir. Çok sonraları Ali b. İsa el-Erbilî’nin (693/1294) “Mezhebü’l-

İmâmiyyetü’l-İsna’aşeriyye”348 şeklinde birkaç istisna kullanımları dışında, “Şîa” 

“İmâmiyye” gibi eski adlandırmaları kullanmayı tercih etmişlerdir.349 

3. Gaybet İnancının Şiî İmamet Nazariyesine Etkisi 

Gaib İmam düşüncesi, Şîa’da sadece bir inanç olmakla kalmamış, aynı 

zamanda Şiî teolojinin soyut bir prensibi olarak350 İmâmiyye’nin tüm ruhi yapısının 

üzerinde kurulduğu bir esas haline gelmiştir.351 Gözle görülmeyen bu varlık, Şiî bir 

mü’minin bütün inancına hakim olmuş ve esrarengiz bir şekilde onun tüm hayatını 

kuşatmıştır.352 

Şiîlerin kendileri açısından çok önemli ve çok yetkin olan, fazlasıyla muhtaç 

oldukları imamlarının gaybete gittiğini iddia etmeleri her ne kadar başlangıçta 

dağılmalarına sebep olduysa da uzun vadede kendilerine büyük yararlar sağlamıştır. 

Onların politik durumu gaybet inancının yerleşmesinden sonra yoluna girerek toplum 

içerisinde belli bir uyum sağlanmıştır. Bu yeni durum, pasiflik ve durgunluk hissi 

taşıyan takiyye ile paralellik göstermesine rağmen, takiyyenin asla veremeyeceği bir 

ümit unsuru ve bir düş kapsamaktadır.353 Takiyyede az bir umut ışığı bulunmakla 

birlikte gaybet fikri, içerisinde etkili bir vaat barındırmaktadır. 

Yeni mezhepsel ruhun ilk belirtilerinden biri, zihnin ruhî aşamayla meşgul 

                                                           
347  Kohlberg, “Early Attestations of The Term “Ithna ‘Ashariyya,” 353. 
348  Ali b. İsa el-Erbilî (693/1294), Keşfü’l-Ğumma, Mektebetü Beni Haşimî, Tebriz 1381, I, 413. 
349  Ayrıntılı bilgi için bkz. Kohlberg, “Early Attestations of The Term “Ithna ‘Ashariyya”; E. Ruhi 

Fığlalı, “İsnâaşeriyye”DİA, c. XXIII. 
350  Arjomand, The Shadow of God, 36. 
351  Abdulaziz Abdusselam Sachedina, “A Treatise on the Occultation of the Twelfth Imamite 

Imam,” Studıa Islamıca, 1978, c. XLVIII, Giriş bölümünde, 109. 
352  Corbin, “Şiîlikte Velayet Kavramı,” 725. 
353  Krş. Mustafa Vaziri, The Emergence of Islam, 169-170. 



 199

olmasıydı.354 İnsanlığın gerçek diktatörlerinin daima ölü ruhlar veya kendi kendine 

yarattığı hayaller olduğu söylenir. Hatta bazı inançlarda gizemli unsurlar 

bulunmadıkça başarı sağlanması olanaksız görünür.355 Mehdî inancının vadettiği 

mutluluk ideali ancak kıyamete yakın gerçekleşebileceğinden buna hiç kimse itiraz 

edemeyecekti. Bundan dolayı, asırlarca zulme maruz kalıp,356 tüm gayretlerine 

rağmen bir türlü arzu ettikleri başarıyı elde edememiş olan Şiîler, nihayet “Gaib 

İmam” doktrinini geliştirerek ulaşmak istedikleri hedefe önemli ölçüde 

yaklaşmışlardır. Her bir imamın ölümü ardından farklı gruplara bölünen Şîa, 

hedeflerini somut alandan çıkarıp “gaybet” gibi soyut bir alanı taşıyarak, en azından 

tekrar parçalara ayrılmaktan kurtulmuştur. Gaybetin gerçekleşmemesi durumunda 

İmâmiyye mezhebinin yok olacağı bizzat İmâmî Nu’manî (360/971) tarafından da 

itiraf edilmiştir.357 

İmamlarını kaybetmelerinin Şiîlere sağladığı diğer bir fayda, onların 

gaybetle birlikte politik ve kuramsal açıdan güçlenmeleridir. Gaybetle birlikte 

imametin güncel politik yönetimden ayrılması, İmâmiyye mezhebinin karakterini her 

ne kadar politik hareketsizliğe dönüştürmüş gözükse de,358 onlar bu şekilde siyaseten 

iktidarlara bağlı imamların idaresinden kurtulup oldukça fazla politik kabiliyeti olan 

vekillerin yönetimine girmişlerdir.359 İmâmîler, imamlarına bağlılıklarını terk 

etmeksizin 333/945’te iktidara gelen Şiî taraftarı Büveyhî rejimiyle işbirliği yapma 

yoluna gitmişlerdir. Böyle müşterek bir operasyon onları aşama aşama güç 

merkezine yakınlaştırmıştır. Büveyhîlere bağlılıklarını ilan ederek kendi isteklerini 

açık bir şekilde talep etmede çok daha cesur davranmışlardır. Önemli finansal ve 

idari kademeler üzerindeki nüfuzlarını güçlendirerek hem hükümet olma 

                                                           
354  Hodgson, “How Did The Early Shi’a Become Sectarian?”, 13; Sabine Schmidtke, “Modern 

modifications in the Shi’i doctrine of the expectation of the Mahdi (Intizar al-Mahdi): The case 
of Khumaini”, ORIENT, c. XXVIII, sayı. 3, 1987, 397. 

355  Gustave Le Bon, Kitleler Psikolojisi, 104-105. 
356  Nu’manî’nin, “Kaim ortaya çıktığında onunla Araplar ve Kureyş arasında kılıçtan başka bir şey 

olmayacaktır” şeklindeki rivayeti Şiîlerin Mehdî’yi nasıl bir hesaplaşma aracı olarak 
gördüklerinin açık bir işlaretidir. Bkz. Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 234. 

357  Bkz. Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 24. 
358  Arjomand, The Shadow of God, 36. 
359  Krş. Montgomery Watt, “Early Stages of Imami Shi’ism”, Religion and Politics in Iran, ed. 

Nikkie Keddie, London 1983, 21-22. 



 200

avantajlarının karşılığını almışlar, hem de belli bir süre sonunda Sünnîleri 

zayıflatmışlardır. Nihayet üzerlerinden otokratik otoritenin kalkmasıyla, takiyyeye 

ihtiyaç duymadan düşünce ve görüşlerini daha serbest bir şekilde 

açıklayabilmişlerdir. Doktrinlerini halka açmadan önce dikkatlice inceleyebilme 

imkânı elde etmişlerdir. Şiî literatürün oluşması ve doktrinlerinin daha etkili 

delillerle geliştirilmesi bu şekilde sağlanmıştır.360 

Büveyhîler, İmâmî hukukçulara tam destek vererek onların Sünnî gruplarla 

kıyas edilebilecek bir hukukî mezhebe sahip olarak kabul edilmeye başlanmalarına 

yardım etmişlerdi. Doktrinlerinin açıktan tartışılmaya başlaması şüphesiz yerel 

radikal farklılıkların yumuşamasına da sebep olmuş ve bu da onlara, Sünnî 

çoğunluğun çizgisine yakın bir inanca yönelmeleri yönünde baskı yapmıştır.361 

Kitleleri belli bir düşünceye modellerle yönlendirmek, delil ve kanıtlarla  

yönlendirmekten daha kolaydır. Sayıları az da olsa, bazı şahsiyetlerin eylem ve 

düşünceleri şuursuz kitleler tarafından taklit edilir.362 Onikinci İmam Mehdî’nin 

döneceğini sürekli gündemde tutan İmâmiyye ileri gelenleri, tehlike ve baskı 

dönemlerinde bağlılarını cesaretlendirirken, onlardan seslerini çıkarmamalarını, 

Mehdî’nin gelişinin, zulmün, despotizmin, acıların, ıstırabın ve günahın sonu 

olacağını söylediler.363 Gaib İmam’ın vekili olduğunu iddia edenler ve onların 

destekçileri tarafından gerçekleştirilen bu yoğun propaganda, gaybet nazariyesinin 

daha sonraları sağlam bir inanç haline dönüşmesini sağlamıştır.364  

İmâmîler, ileri sürülen fikirlerin tekrar edilmek suretiyle nihayet kanıtlanmış 

bir hakikat gibi algılanacağı365 düşüncesinden hareketle Mehdî Muhammed b. Hasan 

el-Askerî’ye inanmayanları kâfirlik, dinden dönme ve fasıklıkla suçlayan rivayetleri 

sürekli gündemde tutmuşlardır. Mehdî’nin varlığını reddetmekle Hz. Peygamber’in 

                                                           
360  Krş. Kohlberg, “From İmamiyya to Ithna-‘Ashariyya,” 533. 
361  Momen, An Indroduction, 80; Kohlberg, “From İmamiyya to Ithna-‘Ashariyya,” 533. 
362  Gustave Le Bon, Kitleler Psikolojisi, 91. 
363  M. M. Şerif, İslam Düşüncesi Tarihi, ed. Mustafa Armağan, İstanbul 1990, 2, 365-6. 
 Tabatabaî’ye göre Mehdî’nin zuhuruna inanmak gerçek müminlerin bozulma, kötü yollara 

düşme ve ümitsiz olma tehlikelerinden korur. Allâme Tabatabaî ve Henry Corbin, Söyleşiler, 
çev. İsmail Bendiderya, İstanbul 1996, 68. 

364  Krş. Ahmed el-Kâtib, Şiada Siyasal Düşüncenin Gelişimi, 297. 
365  Gustave Le Bon, Kitleler Psikolojisi, 89. 



 201

inkâr edilmesinin aynı olduğunu ileri sürmüşlerdir.366 Gaybet halindeki Kâim’in 

inkâr edilmesinin, İblis’in Adem’e secde etmekten uzaklaşmasına benzetildiği gaybet 

döneminde, Kâim’in ortaya çıkacağı vakte kadar sevilmesi gereken kimselerin 

sevilmesi, buğzedilmesi gerekenlerden de nefret edilmesi istenmiştir. Gaybet 

durumundaki imamın dostlarını seven, düşmanlarına karşı çıkan kimselerin dünya ve 

ahirette mutlu kişiler olacakları telkin edilmiştir. İmam’ın gaybetinin uzamasının, 

inanan kişiye bir zarar vermeyeceği gibi onun ortaya çıkmasını samimiyetle 

beklerken ölen kimselerin de şehid sayılacağı ileri sürülmüştür.367 Hatta daha da ileri 

gidilerek, batıl esaslar üzerine kurulan bir devletin idaresi altında, gizli imamın 

liderliğinde yapılan kulluğun görünen imamla yapılandan daha üstün olduğu 

söylenmiştir.368 Onlara göre Hz. Peygamber’in imlâsı doğrultusunda Hz. Ali’ye 

yazdırdığı hakiki Kur’an, ilk imamdan diğerlerine geçerek şu anda Gaib İmam’ın 

yanındadır. Söz konusu imam “Beklenen Mehdî” olarak ortaya çıktığında onu 

açıklayacak ve onunla hükmedecektir. Kâşânî bu düşünceden yola çıkarak, Onikinci 

İmam’ın gaybeti boyunca mevcut Kur’an’ın izinden mutlaka gidilmesi gerektiğini 

söylemiştir.369 İmâmîler, gaib imamlarının dönmesi için, gaybete girdiklerini iddia 

ettikleri serdap kapısının yanında her gece şafak sökene kadar bekleyip mehdîlerinin 

dönmesi için hüzünlü bir şekilde bekler ve onun dönmesi için dua ederler.370 

3.1. Takiyye İnancının Gaib İmam’ı Bekleme Düşüncesiyle Birleşmesi 

Arapça vikaye kökünden gelen takiyyenin ıstılahi anlamı, açık veya 

muhtemel tehlikeden korunmak amacıyla benimsenen inancın gizlenmesi ve 

düşmanıyla aynı fikirdeymiş gibi görünülmesidir.371 

                                                           
366  Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 409, 411, 412. 
367  İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 13, 286-288, II, 644-647; Avni İlhan, “Gaybet,” DİA, XIII, 

411. 
368  Bkz. Kuleynî, el-Kâfi, II, 128. 
369  Molla Muhsin Feyd el-Kâşânî, es-Sâfî fî Tefsîri Kelâmillâhi’l-Vâfî, (basım yeri belirsiz), 

1286/1869, 15. 
 Bu tür iddiaların temeli, «Kaim ortaya çıktığı zaman gerçek Kur’an’ı açıklayacaktır » 

şeklindeki eski Şiî rivayetlere dayanmaktadır. Bkz. Ayyaşî, Tefsiru’l-Ayyaşî, I, 25, 29. 
370  Ahmed b. Ali el-Kalkaşendî (821/1418), Sübhü’l-‘Aşâ fî Sına’ati’l-İnşâ, şrh. M. Hüseyin 

Şemseddin, Beyrut ts. XIII, 232. 
371  İbn Hacer Askalânî, Lisanü’l-mîzân, “takiyye maddesi”; Avni İlhan, “Şîa’da Usulü’d-Din,” 

Şiilik Sempozyumu, İstanbul 1993, 427-428; İlyas Üzüm, “İsnâaşeriyye,” DİA, XXIII, 149; 



 202

Takiyye, İmâmiyye veya İsna’aşeriyye ile çok sık ilişkilendirilen bir 

konudur.372 Beda, reca ve mehdîlik anlayışları gibi, Şiî imamet düşüncesiyle 

doğrudan bağlantılı bir inançtır. Şîa, siyasî baskılardan korunmak373 ve masum kabul 

ettikleri imamlarının kendi iddialarına uymayan söz ve fiillerine inandırıcı bir 

açıklama getirmek için bu ilkeye başvurmuştur.374 Onlara göre imam, takiyye halinde 

kendisinin imam olmadığını söyleyebilir.375 Hatta Hz. Peygamber gibi imam da 

takiyye yoluyla küfür, küfre rıza gösterme ve fıska müracaat edebilir,376 bu durumda 

da kendisine itaat farzdır.377 

Hicrî ikinci asırdan itibaren Şiî fikir hayatında yer etmeye başlayan takiyye 

inancı, Onikinci İmam’ın gaybeti iddiasıyla birlikte farklı bir boyut kazanarak Gaip 

İmam’ı bekleme düşüncesiyle birleşmiştir.378 Hasan el-Askerî’nin herhangi bir halef 

bırakmadan vefat etmesinin ardından ortaya çıkan problemi aşmada önemli bir unsur 

olarak başvurulan bu düşünce, zamanla Onikinci İmam’ın varlığına inanmanın 

ayrılmaz parçalarından biri haline gelmiştir.379 Mes’udi (346/957), 322/934 yılına 

gelindiğinde İmâmiyye’nin çoğunluğunun gaybet ve takiyyenin uygulanması 

hakkında konuşmaya başladıklarını söyler.380 

Gaib İmam’ın varlığını ileri süren İmâmiyye Şîasının, iddialarını 

destekleyecek somut bilgilerden yoksun olduğu için, İmamla ilgili bilgileri İlâhi sır 

formunda lânse etmeye çalıştığına daha önce değinmiştik. Onların ilk andan itibaren 

taraftarlarına, gizlilik içerisinde kalarak İmam’ın işiyle ilgili bir şey 

                                                                                                                                                                     
Y.Şevki Yavuz, “İmâmiyye’nin Usûlü’d-Dine İlişkin Görüşleri,” Şiilik Sempozyumu, İstanbul 
1993, 682. 

372  Etan Kohlberg, “Some Imami Shi’i Views on The Taqiyya,” Belief and Law in Imami Shi’ism, 
1991, 395. 

373    Avni İlhan, “Takiyye, doğuşu ve gelişmesi”, DEÜİFD., sayı. 3, İzmir 1985, 162-164.  
374  Avni İlhan, “Şîa’da Usulü’d-Din,” 427-428. 
375  Eş’arî, Makalât, I, 88-89. 
376  Eş’arî, Makalât, II, 162. 
377  Kadî Abdulcebbar, el-Muğni, XX/II, 176. 
378  Krş. Hasan Onat, Shi’ism in the Twentietth Century, 37; Etan Kohlberg, -“Some Imami Shi’i 

Views on The Taqiyya,” Belief and Law in İmami Shı’ism, 1991, 397. Konuyla ilgili ayrıntılı 
bilgi için bkz. Cemil Hakyemez, “Şiî Takiyye İnancının Teşekkülü”, GÜÇİFD, 2004, c. III, 
Sayı. 6, 129-146. 

379  Krş. Kohlberg, “Early Attestations,” 345-346. 
380  Mes’ûdî, Murucu’z-Zeheb, III, 238. 



 203

yaymamalarını381 tavsiye etmeleri de bu yüzdendi. Hatta bu konuyla ilgili pek çok 

rivayet gündeme getirmişlerdi.  

Nu’manî (360/971) de benzer kaygıdan olsa gerektir, eserine takiyye 

fikrinin gizli doğasıyla ilgili genel rivayetlere yer verdiği tam bir bölüm ayırarak 

başlar. Bu şekilde okuyucuyu, Onikinci İmam’la ilgili bilgilerin gizlilikle ele 

alınması gerektiğine ikna etmeye çalışır.382 Kitabın hemen başında bu bölüme yer 

verilmesi ardından da konuyla ilgili uzun bir giriş yapılması, okuyucunun biliçaltını 

Kâim, onun gaybeti ve takiyye arasında bir bağlantı kurmaya itmektedir.383 

Takiyye inancının ilk İmâmî alimler açısından büyük önemi olsa da onlar ilk 

etapta acil bir çözüm elde etmek için önceki rivayetleri tekrar etmek suretiyle 

gaybetin sorgulanmasına engel olmaya çalıştılar. Bu dönem boyunca, “takiyye bizim 

ve babalarımızın dinidir, takiyyesi olmayanın dini yoktur”,384 “dininize sahip çıkın 

ve onu takiyye ile koruyun; çünkü takiyyesi olmayanın imanı yoktur”,385 “takiyye 

Allah’ın dinindendir”,386 “dinin onda dokuzu takiyye içindir”387 şeklindeki pek çok 

imam hadisi388 aktarmaya devam ettiler. Ancak söz konusu alimlerin zihinlerinde 

böyle bir şey olsa bile onlar, takiyyenin uygulanmasının ne zamana kadar devam 

edeceği konusunda herhangi bir görüş beyan etmemişlerdir. Bununla birlikte bu 

durumun, imamsız kalmalarının ardından ilk anda karşılaştıkları şokun atlatılmasıyla 

değişmeye başladığı görülmektedir. Bu yüzden İbn Babaveyh (381/991), takiyyeyi 

Onikinci İmam ve onun gaybetiyle direkt ilişkilendirme yoluna giderek onun 

uygulanma süresini, Gaib İmam’ın ortaya çıkması gibi belirsiz bir zamana, bir 

anlamda kıyamete kadar uzatmıştır. Ona göre Kâim ortaya çıkıncaya kadar takiyye 

vaciptir; Kâim’in ortaya çıkışından önce takiyyeyi terk eden kimse Allah’ın dininden 

                                                           
381  Bkz. Ebu Sehl en-Nevbahtî, “Kitabu’t-Tenbîh”, İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 92-93. 
382  Nu’manî, bu bölüm içerisinde, Âl-i Muhammed’in sırlarının başkalarına yayılmasının 

yasaklanmasıyla ilgili on iki rivayet aktarır. Bkz. Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 33-38. 
383  Krş. Amir Moezzi, The Divine Guide in Early Shi’ism, 103. 
384  Berkî, Kitabu’l-Mehasin, 255. 
385  Kuleynî, el-Kâfi, III, 308-309; İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 371. 
386  Ayyaşî, Tefsiru’l-Ayyaşî, II, 8; Kuleynî, el-Kâfi, III, 308. 
387  Kuleynî, el-Kâfi, III, 307. 
388  İmâmiyye, Hz. Peygamber’in yanında imamlarından geldiğini kabul ettikleri sözleri de hadis 

kapsamında değerlendirir. 



 204

ve İmâmiyye inancından çıkmış olur.389 

İbn Babaveyh’in takiyyenin uygulanmasıyla ilgili söz konusu yaklaşımı, 

sonraki İmâmî veya İsnaaşerî alimler tarafından benimsenerek devam ettirilmiştir. 

Kâim’in zuhuruyla birlikte, korkudan dolayı takiyyeye başvurma gereğinin ortadan 

kalkacağını Şerif el-Murtaza (436/1044) da kabul eder. Ona göre bu durum, Onikinci 

İmam’ın diğer imamlardan farkından kaynaklanmaktadır. Çünkü Onikinci İmam el-

Kâim el-Mehdî, önceki imamlardan farklı olarak kılıçla ortaya çıkıp düşmanlarını 

harap edecek ve tüm devletleri ortadan kaldıracaktır.390  

İsnaaşerîler, her konuda olduğu gibi takiyyenin uzatılmasıyla alâkalı 

rivayetlerde de bulmuşlardı. Meselâ bunların birinde Sekizinci İmam Ali er-Rıza’nın, 

“Kâim’imiz ortaya çıkmadan takiyyeyi terk eden bizden değildir” dediği iddia 

edilmektedir.391 

Takiyye durumunun Onikinci İmam’ın gaybetinden itibaren de devam 

ettiğini benimseyen İsna’aşeriyye, kendileriyle birlikte gaib imamlarının da 

takiyyede olduğunu iddia etmiştir. Şeyh Müfîd (413/1022)’e göre önceki 

imamlarının başvurmak zorunda bırakıldıkları bu yöntem, gaybet durumundaki 

Onikinci İmam tarafından, ortaya çıkacağı güne kadar uygulanacaktır. Çünkü İmam, 

düşmanlarından korktuğu için gaybete gitmiştir; takiyye durumunda olmasının 

sebebi de, canına kastedenler ve onu duymayıp bilmeyerek dost edinemeyenlerin 

çokluğu yüzündendir. Gaib İmam bu şekilde hem düşmanlarına, hem de 

taraftarlarına karşı takiyyededir. Ancak ona göre İmam’ı hakkıyla tanıyanlar 

açısından aslında takiyye diye bir şey söz konusu olamaz.392 

Diğer taraftan, takiyyenin uygulanmasının gaybetten sonra da devam 

ettirilmek istenmesi, adil imam yönetiminin kurulması idealinin gerçekleştirilmesi 

için mücadeleye devam etmek istemeleri anlamına da gelmekteydi. İsnaaşerîler bu 

şekilde kendileri için hayati öneme sahip gerçek inancın gizlenmesi yoluyla 

taraftarlarını beklemede bırakarak gelecek bir zamanda yapılacak bir devrim için 
                                                           
389  İbn Babaveyh, Risaletü’l-İ’tikadâti’l-İmâmiyye, 128. 
390  Şerif el-Murtaza, Tenzihu’l-Enbiya, 181. 
391  Bkz. Tabersî, Ebu Ali Fadl b. Hasan (548/1154), İ’lamü’l-Verâ bi İ’lamü’l-Hüda, Darü’l-

Kütübi’l-İslâmiyye, Tahran trz, 434. 
392  Bkz. Şeyh Müfîd, el-Fusulü’l-Muhtara mine’l-‘Uyun ve’l-Mehasin, 76. 



 205

hazırlanmaya çalıştılar.393 

Takiyye inancının İmâmiyye Şîası açısından diğer bir önemi de, Hz. 

Peygamber ve imamlarına isnat ettikleri Onikinci İmam rivayetlerinin testiyle 

ilgiliydi. Çünkü sözde Onikinci İmam’ın doğumundan sonra vefat eden Muhammed 

b. Halid e-Berkî (274/887 veya 280/893) ve Seffar el-Kummî (290/902) gibi Şiî 

hadisçilerin kitaplarında on iki imam veya gaybetle ilgili yok denecek kadar az 

rivayet vardı. Ancak Kuleynî (329/941), Nu’manî (360/971) veya İbn Babaveyh 

(381/991)’in eserlerinde bu konuya işaret eden rivayetlerin isnat zincirinde özellikle 

el-Berkî’nin isimine yönelik birçok atıf söz konusudur.394 Bu çelişkiyi giderebilmek 

için başvurabilecekleri en iyi yöntem, ilk Şiî yazarların takiyye yaparak bu bilgileri 

sakladıklarını iddia etmeleriydi. 

IV/X. yüzyılın ortalarına doğru neredeyse tüm İslâm dünyasın Şiî grupların 

siyasi hakimiyetine girmesi, Şiîlerin siyasi olarak takiyye döneminden kurtulmaları 

demekti.395 Ancak İmâmî âlimler, takiyye ve bekleyiş nazariyesine bağlılıkta 

direndiler. Bu süreç içerisinde siyasal çalışmayı haram saymaya devam ederek 

Onikinci İmam’ın dönüşüne kadar beklemeyi tercih etmek zorunda kaldılar. Zaten 

fiilen yaşanan da bundan farklı değildi. Zira vekiller Gaybet-i Suğra döneminde 

herhangi bir siyasî faaliyete girmemişler ve herhangi bir ayaklanma hareketine 

kalkışmamışlardı.396 Halbuki bu sırada Zeydiyye ve İsmailiye Yemen, Kuzey Afrika 

ve Taberistan’da devletlerini kurmaya başlamışlardı. 

3.2. Fakihlerin Rolünün Artması 

İmâmiyye’ye göre imam, Allah’ın helâlini helâl, haramını haram kılan, 

hadlerini uygulayan, dinini savunan ve onun yoluna hikmetle dâvet edendir.397 

İmamet makamı da, peygamberlerin yolu, Emiru’l-Mü’minîn’in makamı, vasîlerin 

mirası, dinin önderi, Müslümanların işlerinin düzeni, alemin kurtuluşu ve 

                                                           
393  Krş. Sachedina, The Just Ruler, 79. 
394  Meselâ bkz. Kuleynî, el-Kâfî, II, 127, 136; Nu’manî, el-Gaybe, 58, 60. 
395  Momen, An Introduction to Shi’i Islam, 93; Mazlum Uyar, “Şiî Siyasi düşüncesinin 

Şekillenmesi” Dinî Araştırmalar Dergisi, c. II, sayı. 5, Eylül-Aralık 1999, 303. 
396  Ahmed el-Kâtib, Şiada Siyasal Düşüncenin Gelişimi, 303. 
397  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 218. 



 206

mü’minlerin saygınlığı, Allah ve peygamberinin hilafetidir. Hadlerin ve ahkâmın 

uygulanması ancak imamla birlikte olur.398 İmamın kendisi veya emri olmadan 

cihad, hırsızın elinin kesilmesi, ahkam, hadler vb. uygulanamaz.399 Hatta dünya, 

Allah’ın hücceti olan (imamlar) olmaksızın bir an veya bir saat bile var olamaz;400 

böyle bir durum gerçekleştiği taktirde ise tövbe kapısı bile kapanır.401 Peki tüm bu 

görevlerin kendisine izafe edildiği bir imamın ortalıktan kaybolması durumunda, 

onun rehberliğinden mahrum olan Şiî cemaati, dini meselelerde bir belirsizlik hali 

içinde ve zalimlerin yönetimi altında kaos içinde yaşamaya mahküm mudur?  

Masum imama ait yetkilerin kendisinde olduğu imamet makamının Hasan 

el-Askerî(260/874)’nin ölümüyle birlikte kesintiye uğraması, Kat’iyye Şîasının 

geleceğini tehdit eden bir ideolojik krize neden oldu.402 İmamın gaybeti durumunda, 

Allah’ın helâl ve haramlarınının bildirilmesi gibi işlerin yerine getirilmesi konusu ilk 

andan itibaren İmâmiyye içerisinde sorgulanmaya başlanmıştır.403 Ebu Sehl en-

Nevbahtî (311/923) ve İbn Kıbbe er-Razî gibi ilk İmâmî kelâmcılar, yazılarında 

gaybetin yokluk olmadığını ifade ederek, Hz. Peygamber’in bazen gaybette olduğu 

gibi, imamın da geçici bir süre bulunmamasının hükümlerinin geçerliliğini 

etkilemeyeceğini iddia etmişlerdi.404 Ancak onların bu akılcı yaklaşımları İmâmiyye 

tarafından kabul görmeyip gözardı edilmiştir. 

Dönemin hakim İmâmî temsilcileri olan Ahbarîler ise, bu tür sorunlara 

eğilecek fazla vakit bulamamışlardı. Onların temel uğraşıları, parçalanmış Şiîleri bir 

                                                           
398  Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 218; İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 677. 
399  Eş’arî, Makalât, II, 158. 
 Bu tür görevlerin yerine getirilmesi için bir imamın olması gerektiği, Şîa’nın dışında çoğu 

Mürcîler, Mu’tezile ve Havaric tarafından da kabul edilmiştir. Şîa’nın farkı, imamın nassla 
atanmış masum biri olmasından kaynaklanmaktadır. Bkz. Neşvanu’l-Himyerî, Huru’l-‘iyn, 
1985, 202. 

400  Seffar el-Kummî, Besair, 504-507; Kuleynî, el-Kâfi, I, 251-253; İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, 
I, 201. 

401  Kuleynî, el-Kâfi, II, 120. 
402  Wilferd Madelung, “Oniki İmam Şîasında, İmamın Gaybeti Zamanında Otorite,” çev. Kasım 

Güleçyüz, İstanbul 1995, 144-145. 
403  Rivayette, Mülk suresi 30. ayetinin Kaim hakkında indiği, yorumunun da, “şayet imamınız 

sizden kaybolmuş olsa nerede olduğunu bilemezsiniz, size kim zahir bir imam getirebilir. Gök 
ve yerin haberlerini, Allah’ın helâl ve haramlarını size kim getirebilir” şeklinde olduğu ileri 
sürülmektedir. Bkz.Ali b. Hüseyin el-Kummî, el-İmame ve’t-Tabsıra mine’l-Hayre, 115-116. 

404  Bkz. İbn Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, I, 85, 90-91. 



 207

araya toplayacak rivayetler üretmekti. Ortalıkta gaybet gibi bir belirsizlik dururken 

imamın görevlerine öncelik vermeleri söz konusu olamazdı. Bu yüzden ilk olarak 

“Kitap ve hadislerin rivayet edilmesinin fazileti”405 şeklinde imam rivayetleri 

yayarak taraftarlarını kendilerine bağlı tutmaya çalıştılar. Bununla birlikte birinci 

gaybet dönemi denen bu zaman içerisinde Onikinci İmam’ın vekili olduklarını iddia 

edenlerden hiç biri imamın otoritesinin temsilcisi olduğunu ileri sürmemişti.406 

Ancak imametle ilgili bu belirsizliğin iç ve dıştan gelen yoğun baskılar nedeniyle 

uzun süre daha örtbas edilmesi mümkün değildi. Bundan dolayı Nu’manî (360/971) 

ile birlikte, imama ait görevlerin, birinci gaybet döneminde, imamla insanlar arasında 

sefir olarak kabul ettikleri kişiler tarafından üstlenilmiş olduğu söylenmeye başladı. 

Onlara göre sefirler, Gaib İmam’la düzenli olarak temas halinde olup, ona sorular 

sormuşlar ve cevaplarını da yazılı olarak almışlardı. Bu sefirler, ilmin gizli yönlerini, 

kapalı hükümleri, zor ve anlaşılamayan tüm soruların cevaplarını biliyorlardı.407 

Fakat dördüncü sefirin 328/940’da vefatından sonra, yanlızca takipçilerinden birine 

ara sıra görünen imamla hiç kimsenin temas kuramadığı uzun gaybet döneminin 

başladığı şeklinde bir anlayış ortaya çıktı. Gaybetin bu şekilde uzatılması, şeriatın 

tatbik edilmesi gereken yeni durumları doğurdu. Artık o zamana kadar bütün önemli 

meselelerin kendisine havale edildiği imamla direkt bağlantısı olan bir vekili de 

yoktu. Bu süreçte bazı İmâmî hukukçular, bir hükümetin kurulması, gerekli 

durumlarda cihadın ilân edilmesi veya Cuma namazının kıldırılması gibi konuların 

imam ya da imam tarafından atanmış biri dışında yerine getirilemeyeceğini ileri 

sürdüler.408 İmamın gaybeti de devam ettiğine göre geriye sadece İmâmiyye ileri 

gelenleri olan alimler kalmıştı. 

Gaib İmam’ın isteklerini en iyi yorumlayacak ve meydana gelen boşluğu 

dolduracak kişilerin alimler olduğu anlaşılmaya başlanmasından itibaren İbn 

                                                           
405  Kuleynî, el-Kâfi, I, 65-68. 
406  Joseph Eliash, “The Ithna’ashari-Shi’i Juristic Theory of Political and Legal Authority,” Studia 

Islamica, XXIX, Paris MCMLXIX, 1969, 27. 
407  Bkz. Nu’manî, Kitabu’l-Gaybe, 173-174; Tûsî, Kitabu’l-Gaybe, 109. 
408  Şa’bî, onların “gökten bir sebep inene ve Mehdî ortaya çıkana kadar Allah yolunda cihat 

olmaz” şeklindeki bu anlayışını; “beklenen Mesih çıkana kadar ve gökten biri bağırana kadar 
Allah yolunda cihat olmaz” şeklindeki Yahudi iddialarına benzetir. İbn Abd Rabbih, İkdü’l-
Ferid, II, 401. 



 208

Babaveyh (381/991) gibi yazarlar, Onikinci İmam’a nisbet ettikleri bir tevkî ile, 

meydana gelen sorunların çözümünde direkt kendilerini adres gösterdiler. Ancak 

tevkîde de görüldüğü gibi sorunların çözümü için müracaat edilmesi gerekenlerin, 

hadis rivayet edenler olduğu vurgulanmaktadır.409 Bu durum, alimlere sadece imam 

rivayetleri çerçevesinde bir hüküm çıkarma gibi kısıtlı bir yetki tanımaktaydı. 

Sınırlı da olsa böyle bir yetkinin ardından, imamet görevinin tam olarak 

fakihler tarafından temsil edilmeye başlaması, IV/X. asrın ikinci yarısında ortaya 

çıkan Bağdat İmâmî Kelâm ekolü sayesinde olmuştur. Bu ekolün lideri Şeyh Müfîd, 

gaybet durumundaki imamın görevlerinin, ortaya çıkmasına kadar bizzat yönetici 

veya emirler tarafından üstlenildiğini açıkça ifade etmiştir. O, İmâmiyye’nin, imamın 

gaybetinin devam ettiği süre içerisinde ona halef olunamaz, hadlerin uygulanmasında 

ona vekalet edilemez, hükümler infaz edilemez, hakka davet edilemez, cihada 

kalkışılamaz, din ve şeriatın korunmasında ona duyulan ihtiyaç batıl olur, alemdeki 

varlığı yokluk gibi olur, görüşünde olduğu iddialarına verdiği cevapta,410 durumun 

muhaliflerinin ileri sürdükleri gibi olmadığını söyler. Müfîd’e göre imamın gaybeti, 

ona ait bu görevlerin yerine getirilmesine engel değildir. Ümmetin imamdan ayrı 

düşmesi ona tabi olacakları değil imamın kendisini ilgilendirir. İmama davet ise, 

onun taraftarlarının üstlendiği bir konudur. İmamın bizzat kendisinin bunu yerine 

getirmesine gerek yoktur. Nebîlerin davetinin, onlara tabi olanlarla ortaya çıkması da 

böyledir. Bu sayede peygamberlerin gelme ve bulunma illetleri de gerçekleştiği için 

mazeret ortadan kalkar. Bunun için bizzat kendilerinin uğraşmalarına gerek yoktur. 

Peygamberlerin daveti, vefatlarından sonra onlara tabi olanları bağlar. Hadlerin ifası, 

cihad ve hükümlerin uygulanmasının peygamberlerin emir ve valileri tarafından 

üstlenilmesi gibi, imamlar olmadığı durumda da onlar adına emirleri tarafından 

üstlenilir. Söz konusu görevler, emir ve valiler tarafından üstlenildikten sonra 

peygamberlerin bulunmasına gerek olmadığı gibi, imamların bulunmasına da gerek 

yoktur. Dolayısıyla imama ait olan şeriatın korunması imam adına biri tarafından ifa 

                                                           
409  Tevkîde şöyle denmektedir: “Ortaya çıkan olaylarda hadislerimizi rivayet edenlere müracaat 

edin. Onlar sizin üzerinizdeki hüccetimdir. Ben de onların üzerine Allah’ın hüccetiyim” İbn 
Babaveyh, Kemalü’d-Dîn, II, 485; Tûsî, Gaybe, 291. 

410  Bkz. Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere, 361. 



 209

edilirse o, gizlenme ve suskun kalma genişliği içerisinde bulunur. Ne zaman ki 

imam, taraftarlarını kendilerine yüklenen görevi terk etmiş ve hak yoldan sapmış 

bulursa o zaman bunu bizzat kendisi üstlenmek için ortaya çıkar ve bu şekilde 

sorumluluklarının ihmali engellenmiş olur.411 

Müfîd’in söz konusu iddialarına benzer görüşler, öğrencisi Şerif el-Murtaza 

tarafından da savunulmuştur. Fakat o, biraz daha muğlak ifadeler kullanmayı tercih 

ederek, hadlerin uygulanması gibi imama ait görevlerin, gaybeti anında ona sığınan 

ve ondan sakınanlar tarafından uygulanacağını söyler.412 Murtaza, hadlerin dışında, 

imamete ait farklı ihtiyaçlar nedeniyle –ihtiyaçların ne olduğu belirtilmez- Gaib 

İmam ortaya çıkmazsa o zaman imametinin düşmüş olacağını ifade eder.413 

Şiî toplumu bu problemin asıl çözümünü Tûsî sayesinde bulabilmiştir.414 

Tûsî, fakihleri, imamların ve sefirlerinin olmadıkları dönemde imamların 

fonksiyonlarını yerine getirebilecek kişiler olarak düşünerek, imamların yetkilerinin 

fıkıh üzerinde çalışanlara (fukaha) devredilmesi gerektiğini açıkça ifade etmiştir. 415 

Daha sonra bazı alimlerin yorumlamalarıyla, imamların tüm temel fonksiyonları Şiî 

fakih ve müctehitlere devredilmiştir.416 İmâmî alimler, bu sayede ictihadı üstlenerek, 

kendi politik müesseseleri olan imamet dotrinini dünyevileştirme yolunda geniş bir 

hareket alanı elde ettiler. Söz konusu durum, İmâmiyye’nin filî liderliğini elde eden 

alimlere yepyeni bir sorumluluk yükledi. Bu şekilde, dini otoritenin bağımsız alim 

kişileri olarak Gaib İmam’ın fonksiyonlarını ortaklaşa yerine getirmeye başladılar. 

Görevlerinin idrakinde olan alimlerin bu gayretleri, aynı zamanda Şiî entelektüel 

faaliyetlere de büyük bir ivme kazandırmış oldu.417 

                                                           
411  Bkz. Şeyh Müfîd, el-Fusûlü’l-Aşere, 372-373. 
412  Bkz. Şerif el-Murtaza, el-Mukni’u fi’l-Gaybe, 58. 
413  Şerif el-Murtaza, el-Mukni’u fi’l-Gaybe, 54. 
414  Krş. Norman Calder, The Structure of Authority in Imami Şi’i Jurisprudence, Ph. D. Thesis, 

SOAS 1980, 73-74, 110, 132-133, 160. 
415  Bkz. Tûsî, Tezhîbü’l-Ahkâm, 90. 
416  Abd Rahim, Rahimin Affandi, “The Historical Development of the Shi’i Doctrine of Ictihad,” 

Hamdard Islamicus, vol.XVII, No.4, 1994, 14. 
417  Krş. Sachedina, The Just Ruler, 57; Kohlberg, Şiî Hadis,50-51; Sachedina, Islamic 

Messianism, 108; S. Crow Dougles, “Ghaybah,” Encyclopedia of Religion, V, 540; Joseph 
Eliash, The Ithna’ashari-Shi’i Juristic Theory of Political and Legal Authority, 27-28; Said 
Amir Arjomand, “Introduction: Shi’ism, Authority and Political Culture” Authority and 
Political Culture in Shi’ism, ed. Said Amir Arjomand, State University of New York Press, 



 210

Onikinci İmam’ın gaybetinin uzatılmasıyla başlayan Büyük Gaybet 

Dönemi, imamların hayatta olduğu süreç veya Küçük Gaybet Döneminin aksine Şiî 

toplumu bir liderden mahrum etmesine rağmen,418 sadece hadis aktarmakla yetinen 

fukahaya, görevlerini müctehidliğe doğru geliştirme olanağı sağlamıştır.419 Bu 

şekilde, gaybetle bir imamdan mahrum olmuş gibi gözüken Şiîler, imameti fakîhler 

yoluyla devam ettirerek bu eksikliği hissetmemişlerdir.420 

Şiî düşüncenin fukaha tarafından temsil edilmeye başlaması, Şîa’yı 

içerisinde bulunmuş olduğu çıkmazdan kurtaran bir unsur olmuş ve bu bakımdan her 

ne kadar kendilerini imamın naibi kabul etseler de, pratikte Sünnî ulemayla aynı 

konuma gelmişlerdir.421 Fakihlerin bir kısmı yetkinin bir parçası olup güçlerini 

krallık derecesinde genişletirken diğerleri de politik arenadan uzak kalmayı tercih 

etmiştir.422  

İmâmî fukahanın yetkisinin genişletilmesi, İmâmiyye topluluğunun 

birlikteliğine de önemli bir katkı sağlamıştı. Onları etrafında birleştiren güç, 

kaybolan imamın imametine inanmaktı. Şiîlik bu şekilde daha fazla parçalanmaktan 

korunmuş oldu. Gaib İmam’ın imametine inanan bir fakihin ölümü onun taraftarları 

arasında bölünme sebebi olmamış, genelde diğer bir İmâmî fakihin liderliği 

benimsenmişti. Bundan dolayı Hasan el-Askerî sonrası oluşan gruplar, Onikinci 

İmam’ın tamamen gaybette olduğunu iddia eden İmâmiyye hariç, 373/983’lü yıllara 

gelinceye kadar yok olmuşlardır.423 İmamlar, taraftarları arasında açıkça yaşarlarken 

                                                                                                                                                                     
1998, 3-5. 

418  Sachedina, Islamic Messianism, 99-101, 106-108; Abd.Rahim, “The Historical Development 
of the Shi’i Doctrine of Ictihad,” 14. 

419  Krş. Hussain, The Occultation, 150. 
420  Mustafa Vaziri, The Emergence of Islam, 170. 
 Velâyetü’l-fakih şeklinde kavramlaşan bu düşünce, çağdaş Şiîlerden Musa el-Musavî’ye göre, 

Gaybeti’l-Kübra döneminde Mehdî’nin vekilleri olduklarını iddia edenlerin selahiyetlerine 
ilave edilen ikinci bid’at veya takılan ikinci kanattır. Bu düşünce aslında İslam düşüncesine, 
Allah'ın İsa'ya, İsa'nın da Habr-i Âzâm (Büyük Alim)’a hulül ettiğini ileri süren 
Hıristiyanlıktan geçmedir. Musa el-Musavî, Şîa ve Şiîlik Mücadelesi, çev. Kemal Hoca, 
İstanbul 1995, 86. 

421  Mazlum Uyar, Ahbârîlik, 48. 
422  Hamid Enayat, Modern Islamic Political Thought, University of Texas Press 1982, 18-51; 

Manochehr Dorraj, From Zarathustra to Khomeini, United States of America 1990, 12; Pellat, 
CH., Encyclopedia of Islam, (New Edition), 1971 Leiden, 1026. 

423  Şeyh Müfîd, el-Fusulü’l-Muhtara, 261. 



 211

hep birlikte hükümet baskılarına maruz kalıyorlardı. Fakat ikinci gaybetten sonra bu 

baskı tümden kalkmış ve İmâmî hukukçular kendi haleflerinin karşılaştıkları 

zorluklarla yüzleşmeden faaliyetlerini yürütmeye başlamışlardı.424 

 Fakihlerin yetkisinin bu derece genişletilmesi, en büyük etkisini 1979 

yılında gerçekleşen İran İslâm Devrimi’nde göstermiştir. Kaçar Hanedânlığı 

döneminde güçlenerek devletten bağımsız hale gelen fukahâ, İran İslâm devriminin 

hazırlık sürecinde birinci derecede rol aynamıştır. Onların bu gücü, Şiî toplumunun 

gaybet döneminde fukahanın içtihadına göre hareket etmesi gerektiği ve imamın tüm 

görevlerinin fukaha tarafından devralındığı şeklindeki söz konusu anlayıştan 

kaynaklanmaktaydı. Bu düşünce zamanla daha da yaygınlaşarak, XIX. asra 

gelindiğinde “merci-i taklit” müessesenin yerleşmesine yolaçmıştır. “Merci-i taklit” 

makamı, fukahânın konumunu daha da güçlendirerek, devrimin gerçekleşmesine 

önemli derecede etki etmiştir. Onikinci İmam’ın gaybeti döneminde onun görevlerini 

üstlenen ve naibu’l-imam olduğuna inanılan Humeynî de, ulemanın rolünü Hz. 

Peygamber’in fonksiyonuyla tamamen eşdeğer görerek, onları sadece halkı dinî 

konularda aydınlatmakla yükümlü değil, aynı zamanda imamın gaybeti döneminde 

başta siyasî olmak üzere toplumu yönlendirici tüm işlevlerini yerine getirecek kişiler 

olarak düşünmüştür. Oldukça statik ve aktif siyasetten yoksun imamet makamı bu 

şekilde yeni ve dinamik bir boyut kazanmıştır. “Naibu’l-İmam” kabul edilen 

Humeynî’nin direktifleri Allah’ın emirleri gibi algılanmış, sürgün olarak yaşadığı 

Fransa’dan bir işaretiyle tüm İran halkı sokaklara dökülmüştür.425 

                                                           
424  Krş. Hussain, The Occultation, 157. 
425  Geniş bilgi için bkz. Hasan Onat, Shi’ism in the Twentietth Century and The Islamic 

Revolution of Iran, 33-50; Hamid Algar, “Merci-i Taklîd”, DİA, XXIX, 172-174.  



SONUÇ 

Gaybet, Şiî düşünce ve siyasal tarihinde en kritik aşamalardan birinin 

oluşumuna kaynaklık eden önemli inançlardan biridir. Hatta bu düşüncenin, İmâmiye 

Şîa’sının dinî, felsefî ve politik açılardan temel hareket noktası olduğu da 

söylenebilir. Nitekim Şîa’nın en önemli ve taraftar sayısı bakımından da en kalabalık 

grubu olan İmâmiyye’nin ayrı bir mezhep olarak teşekkülü, Onikinci İmam’ın 

gaybeti iddialarıyla birlikte olmuştur. Gaybet olmasaydı belki de ne imamların 

sayısının on iki olduğundan, ne de İsna’aşeriyye diye farklı bir Şiî mezhepten söz 

ediyor olacaktık. Bu inanç İmâmiye’ye tarihsel anlamda bir varoluş sağlamakla 

kalmamış, ona dinî/politik bir süreklilik de kazandırmıştır. Dolayısıyla gaybet inancı 

anlaşılmadan Şiî düşüncenin tam olarak kavranamayacağı son derece açıktır. 

İslâm Düşünce Tarihine baktığımızda gaybet iddialarının daha çok Şiî 

gruplar tarafından benimsendiğini görürüz. Bunun temel sebebi, onların genelde 

Müslümanların muhalif kanadını temsil etmelerinden kaynaklanmaktadır. 

Alioğullarının ilk olarak Emevî iktidarına, ardından da Abbasîlere karşı girişmiş 

oldukları ayaklanmalarda bir türlü başarı elde edememiş olmaları, aralarından bir 

kesimini umutsuzluğa itmiştir. Onlar bu şekilde, baskılara karşı çaresiz kalan geçmiş 

bazı topluluklarda olduğu gibi, umutlarını geleceğini bekledikleri bir kurtarıcıya, 

yani Mehdî’ye bağlamışlardır. Onlar, Beklenen Mehdî iddialarının dillendirilmeye 

başlaması, onun mahiyetinin ortaya konmasını gerektirince de birtakım eski 

inançlara yönelmişler ve böylece, umut besledikleri liderlerinin vefatının ardından 

onların ölmeyip gaybete girdiklerini iddia etmişlerdir. 

Müslümanlar arasındaki ilk gaybet iddiaları, hicrî birinci asrın sonlarına 

doğru gaybete gittiği ileri sürülen Muhammed b. el-Hanefiyye (81/700)’nin 

ölümünden sonra ortaya çıkmıştır. Ardından birçok şahısla ilgili gündeme gelen bu 

düşünce, hicrî üçüncü asrın başlarından itibaren özellikle Şiî gruplar arasında 

yaygınlık kazanmış ve Yahya b. Ömer (250/864)’in ölümünün ardından konuşulan 

iddialarda da görüldüğü gibi kitleler tarafından benimsenmeye başlamıştır. 260/873 

yılında, “Kat’iyye” diye nitelenen önemli bir Şiî kitlenin imam olarak gördüğü Hasan 



 213

el-Askerî’nin, ardında bir halef bırakmadan vefatı imametin seyir çizgisini 

değiştirmiştir. Bu durum, vasıyyet inancından dolayı imamsız kalmayı bir türlü 

kabullenemeyen Kat’iyye Şîası içerisinde yoğun tartışmalara yol açmıştır. Daha önce 

özellikle Musa Kâzım (183/799)’ın ölümünden sonra, yaklaşık 200/815’li yıllarda 

gündeme gelen Vakıfî gaybet iddialarının zamanla “imam hadislerine” dönüşmesi, 

bu dönemde yaşanan tartışmaların seyrine yön vermiştir. İmâmiyye diye nitelenen bir 

grup azınlık, söz konusu Vakıfî rivayetlerden de destek alarak Hasan el-Askerî’nin 

gizli bir oğlunun olduğunu ve bu çocuğun gaybete gittiğini iddia etmiştir.  

Hasan el-Askerî (260/874) sonrası tartışmalar, daha çok Hasan el-

Askerî’nin’nin gizli oğlunun imametini iddia edenlerle kardeşi Ca’fer b. Ali’nin 

imametini ileri sürenler arasında yaşanmıştır. Hasan el-Askerî’nin bir oğlu olup 

gaybete gittiğini ileri süren İmâmiyye ilk başlarda fazla taraftar bulmamıştı. Ancak 

bu kesim, yoğun tartışmalar ardından yaşanan bu kaos döneminde taraftar sayısını 

artırırken, çoğunluğu kapsayan diğer gruplar ise, onlara destek vermemekle birlikte, 

imametin bir şekilde devam etmesi gerektiğini düşünmekteydi. Fakat imametin 

devamının ve içerisinde bulundukları çıkmazın ancak bu şekilde aşılacağını fark 

eden Kat’iyye Şîası ileri gelenleri, zamanla bu düşünceye destek vererek İmâmiyye 

gaybet görüşü etrafında kenetlenmişlerdir.  

İmâmiyye gaybet inancı her ne kadar geniş bir Şiî kitle tarafından 

benimsenmiş olsa da, başta Onikinci İmam’ın varlığı olmak üzere onun gaybete 

gittiği ve ortaya çıkacağı tarihle ilgili pek çok çelişkili iddia ortaya atılmıştır. 

Gaybetin süresiyle ilgili olarak ilk İmâmî alimler görüş belirtmekten kaçınmış, ancak 

Şiî tabanın sabırsızlığından kaynaklanan zorlamalar zonucu bir süre sonra bazı tarih 

belirten rivayetler gündeme gelmiş ve son olarak da, Gaib İmam’ın kıyamet gününe 

yakın ortaya çıkacağı söylenmiştir. 

Kendi içlerinde bile pek çok çelişkili rivayetin gündeme geldiği İmâmiyye 

gaybet düşüncesinin zamanla kalabalık bir kitlenin benimsediği bir inanç olmasında, 

İmam adına hareket eden vekillerin yoğun propogandasının büyük rolü olmuştur. 

Vekillik kurumu, Onikinci İmam’ın varlığı iddialarından çok önce oluşturulduğu 

için, Hasan el-Askerî sonrası fazla bir otori boşluğu yaşanmamıştır. Hasan el-Askerî 

de dahil son imamlar sürekli gözetim altında tutuldukları için Şiî organizasyonun 



 214

idaresi zaten vekillerin elindeydi. Onların bu fonksiyonu gaybet döneminde daha da 

artmış ve aralarından dört tanesinin, Gaib İmam’ın kısa gaybetinde onunla sürekli 

temas halinde bulunup İmâmî topluluğa yön veren sefirler oldukları iddia edilmiştir. 

İmam’ın gaybetinden itibaren yaklaşık yetmiş yıl boyunca ard arda görev 

yaptıkları ileri sürülen dört sefirin, aslında Gaib İmam adına para toplayan ve bu 

şekilde Şiî toplumun idaresini ellerinde tutan nüfûzlu kişiler oldukları hemen 

anlaşılmaktadır. Gaybetin geçerliliği, yani birinci gaybetin sona erip ikinci gaybetin 

başladığının izah edilebilmesi sefirlik diye bir kurumun icad edilmesini gerektirmişti. 

İmam adına hareket eden birçok kişi olmasına rağmen sonraki İmâmîler, aralarından 

dört tanesini seçerek bunların, birinci veya kısa gaybet döneminde İmamla görüşüp 

onun emirlerini ileten kişiler olduklarını iddia etmişlerdir. 

İmâmiyye gaybet iddialarının benimsenmesinde etkili olan diğer bir önemli 

unsur, Şiî Nevbaht ailesi etrafında toplanan ve Mu’tezilî alimlerle münazaralar yapan 

bir grup kelâmcının bu anlayışı rasyonalize etme çabalarıdır. Ebu Sehl İsmail b. Ali 

en-Nevbahtî (311/923), Hasan b. Musa en-Nevbahtî (310/922) ve İbn Kıbbe er-

Razî’nin başını çektiği bu ekol, İmam’ın gaybetini imamet doktrininin geçerliliği ve 

mantıksal sonucu sayarak, gaybetin yokluk anlamına gelmediğini ispat etmeye 

çalışmışlardır. 

İmâmiyye Şîasıyla ilgili çalışma yapanlar, gaybetin rasyonel tarzda 

savunulmasının İbn Babaveyh (381/991) ile kısmen başlayıp Şeyh Müfîd (413/1022) 

ve daha sonra da Şerif el-Murtaza (436/1044) ile devam ettirildiğini söylerler. 

Aslında bu düşünce yanlıştır. Yukarıda da ifade edildiği gibi, gaybetin aklî 

argümanlarla savunulmaya başlaması,  bu şahıslardan yaklaşık bir asır önce Nevbaht 

ailesi etrafında toplanan ilk İmâmî kelâmcılarla olmuştur. Rivayetçi Şiî Kum 

ekolünün hakimiyeti onların bu çabalarını uzun süre unutturmuştur. Daha sonra Şeyh 

Müfîd liderliğindeki Bağdad kelâm ekolünün ileri sürdüğü pek çok iddianın temelleri 

de, söz konusu alimlere dayanmaktadır. 

İmâmî alimler, Onikinci İmam’ın gaybetiyle ilgili rivayetlerin Hz. 

Peygamber ve önceki imamlardan geldiğini iddia ederler. Bunu isbat etmek için de, 

Muhammed b. Halid el-Berkî (274/887 veya 280/893) gibi, gaybetten hemen sonra 

vefat eden Şiî alimlerin kitaplarına atıfta bulunurlar. Ancak onların günümüze ulaşan 



 215

eserlerine baktığımızda, bu tür rivayetlerin henüz o dönemde tam olarak 

oluşturulmadığını anlamaktayız. Mevcut çalışmalar içerisinde Onikinci İmam’ın 

gaybetiyle birlikte imamların sayısının on iki olduğu iddialarına rivayet bazında ilk 

yer veren eserin Ali b. İbrahim el-Kummî (307/919)’nin Tefsîr’i olduğu 

anlaşılmaktadır. Hicrî üçüncü asrın sonunda gündeme gelen rivayetler, daha sonra 

Kuleynî (329/941)’nin el-Kâfî’sinde bir araya toplanmıştır. Gaybet’in değişmez bir 

İmâmî inanç olarak benimsenmeye başlaması ise, İmâmiyye’nin diğer Şiî gruplardan 

tamamen farklılaşması sonucu olmuştur. Nu’manî (360/971)’nin iki gaybet 

yorumundan sonra İbn Babaveyh, gaybetin değişmez iman esaslarından biri 

olduğunu ileri sürmüştür. İmâmiyye gaybet inancının önemi İbn Babaveyh tarafından 

bu şekilde ortaya konmasının ardından Şeyh Müfîd, Şerif el-Murtaza ve Tûsî 

(460/1067) gibi kelâmcılar, tüm zamanlarda bir imamın bulunması ve bunun masum 

olmasının zorunluluğundan hareketle, o ana kadarki iddiaları rasyonel argümanlarla 

izah etmeye girişmişlerdir. 

Gaybetin izah edilebilmesi için, İmam’ın bu yönteme başvurma 

gerekçelerinin ortaya konması gerekmekteydi. İlk İmâmî alimlerin, düşmanlarından 

korktuğu için takiyyeye baş vurduğu ve bu şekilde taraftarlarını imtihan ettiği 

yönünde öne sürdükleri gerekçeler sonraki alimler tarafından aynen benimsenmiştir.  

İki gaybet görüşüne gelince; ilk İmâmî alimler bu yönde fazla görüş 

belirtmezken, kısa bir süre sonra ise, İmam’ın iki gaybeti olduğuyla ilgili birçok 

rivayet gündeme getirmişlerdir. Bununla birlikte hangi gaybetin ne zaman başlayıp 

ne zaman biteceğiyle ilgili bir netlik söz konusu değildi. Ancak İmam’ın bir türlü 

zuhur etmemesinden dolayı Şîa’nın sabırsızlığının artması, İmâmî alimleri bu 

duruma bir açıklama getirmeye zorlamıştır. Bu bağlamda Nu’manî, birinci gaybetin 

“Kısa Gaybet” olup, sefirliğin bitimiyle sona erdiği ve ardından, uzun süre devam 

edecek “Uzun Gaybet”in başladığı şeklinde bir yoruma gitmiştir. Onun bu yaklaşımı 

kabul görerek birinci gaybetin, 260/874 yılından başlayıp, Dördüncü Sefir’in 

ölümüne, yani 328/940’a kadar devam ettiği ve sonra da, kıyamet gününe kadar 

devam edecek tam gaybetin başladığı ifade edilmiştir. 

Tüm bunlardan, İmâmiyye gaybet iddiasının diğer tüm Kat’iyye Şîası 

tarafından benimsenmesinin, birden bire gerçekleşen kolay bir olay olmadığı 



 216

anlaşılmaktadır. Dönemin kaynak eserleri, İmâmiyye’nin on ikinci imam olarak 

kabul ettiği Muhammed el-Mehdî b. Hasan diye birinin aslında hiç doğmadığına 

işaret ederler. Ancak, bir taraftan Mu’tezile ile iç içe yaşayıp onların rasyonel 

argümanlarıyla beslenen Şiî kelâmcıların söz konusu iddiaya destek vererek 

savunmaları, diğer taraftan da Kum merkezli hadis ekolünün bu yönde yoğun bir 

rivayet üretimine girişmesi ve tüm bunlara arka çıkan bazı güçlü Şiî ailelerin 

bulunması, ilk aşamada onlara bu yönde önemli bir avantaj sağlamıştır. Görünen bir 

imamın olmadığı bu dönemde, imamın vekilliğine soyunan toplumun ileri gelenleri, 

imamla sürekli temas halinde olduklarını iddia ederek, önceki imamları adına 

ürettikleri rivayetlerle Şiî toplum bilincini kuşatma altına almışlardır. Fakat onların 

yarım asırdan fazla süren bu yoğun gayretleri, belli bir kesimi etkilese de Şîa’nın 

önemli bir kısmı halâ ikna olmamıştı. Gaybet süresinin uzamaya başlaması Şiîlerin 

şüphesini daha da artırınca, rivayetlerle halkı ikna etmenin yeterli olmayacağı 

anlaşılmış, terk edilmeye yüz tutan ilk İmâmî rasyonel söylemler, hicrî dördüncü 

asrın ikinci yarısından itibaren tekrar kullanılmaya başlanmıştır. Artık İmâmî 

itikadının savunuculuğunun bu şekilde kelâmcı Bağdad ekolü tarafından temsil 

edilmeye başlaması, gaybet iddialarının önemli derecede benimsenmesini 

sağlamıştır. Söz konusu kelâmcılar, 340/951’lerden itibaren ilân edilen Gaib İmam’ın 

sefirlerle temsil edildiği Kısa Gaybet Döneminin sona erip, Kıyamet gününe kadar 

devam edecek Uzun Gaybet Döneminin başladığı şeklindeki iddialara da sahip 

çıkarak, gaybeti bir usûlu’d-din konusu haline getirmişlerdir. Onlar, Son Peygamber 

Hz. Muhammed başta olmak üzere, diğer bazı peygamberlerin de iki kez gaybete 

gittiklerini ileri sürdükten sonra, normal insan ömründen çok daha uzun yaşayan pek 

çok şahsı örnek göstererek, imamlarının ahîret gününe kadar gaib bir şekilde yaşayıp 

sonra da Mehdî olarak ortaya çıkacağı iddialarını benimsemiş ve taraftarlarını da bu 

yönde ikna etmişlerdir. 

Şîa inancının olmazsa olmazlarından olan imamet makamının bu şekilde, 

sadece çok güvendiği birkaç taraftarıyla görüşebilen gaib bir imam tarafından temsil 

edilmeye başlaması, Kat’iyye Şîa’sında ilk anda şok etkisi yaratmıştı. Ancak bu 

durum, yaklaşık bir asırlık kaos döneminden sonra halkı imamsız bir hayata 

hazırlamıştır. Belli bir süre İmam’ın sefirleri tarafından temsil edildiğine ikna 



 217

edilmeye çalışılan bu kitle, zamanla imam olmadan yaşamaya tamamen 

alıştırılmıştır. Her bir imamın ölümünden sonra parçalara ayrılan Kat’iyye Şîası, artık 

bu aşamadan itibaren, alimlerin zaten gaib İmam adına yetkili olduklarına 

inandırılarak tekrar parçalanmaktan korunmuş, fakihlerin yönetiminde 

kurumsallaşarak İmâmiyye veya İsna’aşeriyye adıyla en büyük Şiî mezhep olarak 

günümüze kadar gelmeyi başarmıştır. 

Gaybet inancının Şiî düşünce üzerindeki diğer bir etkisi, takiyye 

düşüncesiyle alâkalıdır. Takiyye inancı, hicrî dördüncü asrın ortalarından itibaren 

İmâmî İbn Babaveyh tarafından Onikinci İmam’ın gaybetiyle ilişkilendirilmiş ve 

takiyyenin uygulanma süresi, İmam’ın dönüş zamanı olan kıyamet gününe kadar 

uzatılmıştır. Takiyyeye başvurma süresinin bu şekilde ahîret gününe kadar 

uzatılması, kurulacak adil bir yönetimin de çok ileri bir tarihe, yani dünyanın sonuna 

doğru gerçekleşeceği anlamına gelmekteydi. Şiîler bundan dolayı, Humeynî’nin 

1979 İran İslâm Devrimi ile başlattığı yeni sürece kadar hiç bir yönetimi tam 

anlamıyla meşru tanımamışlar, takiyye yaparak Mehdî Onikinci İmam’ın dönüşünü 

beklemişlerdir. 

Sonuç olarak biz bu çalışmamızda, Müslümanlar arasında ortaya çıkan ilk 

gaybet iddialarından başlayarak, bu düşüncenin İmâmiyye ile nasıl bir itikadî konu 

haline geldiği ve geçirmiş olduğu temel aşamaları tespit etmeye çalıştık. Ancak 

burada şunu da ifade etmemiz gerekir ki, özellikle imamların vekilleri olarak hareket 

eden kişi ve grupların üstlendiği fonksiyonlar ile o dönem olaylarının ekonomik ve 

sosyal boyutu arasındaki ilişkilerin müstakil olarak çalışılması, incelediğimiz bu 

konunun daha iyi anlaşılmasına katkı sağlayacaktır. Şu ana kadar ulaştığımız 

sonuçların, gerek İran İslâm Devrimi, gerekse günümüz Şiîliğinin alt yapısıyla ilgili 

yapılacak araştırmalara da katkı sağlayacağını umuyoruz. 



 218

BİBLİYOGRAFYA 

Abd Rahim, Rahimin Affandi, “The Historical Development of the Shi’i Doctrine of 

Ictihad,” Hamdard Islamicus, c. XVII, sayı. 4, 1994. 

Adil Nuvayhız, Mucemü’l-Müfessirîn, Beyrut 1983. 

Aga Büzürg-i Tahrani, ez-Zeria İla Tasanifi’ş- Şîa, Beyrut 1403/1983. 

Ahmed el-Kâtib, Şiada Siyasal Düşüncenin Gelişimi, çev. Mehmet Yolcu, Ankara 2005. 

Akoğlu, Muharrem, Mihne Sürecinde Mu’tezile, İstanbul 2006. 

Akbulut, Ahmet, Sahabe Devri Siyasi Hadiselerinin Kelami Problemlere Etkileri, İstanbul 

1992. 

Akhtar, Syed Waheed, Early Shi’ite Imamiyyah Thinkers, New Delhi 1988. 

Algar, Hamid, Religion and State in İran, 1785-1906: The Role of the Ulama in the Qajar 

Period, Los Angeles. 

-------, “Merci-i Taklîd”, DİA, c. XXIX. 

Allame Tabatabi, Seyyid Muhammed Hüseyin, Şîa, çev. Kadir Akaras-Abbas Kazimi, 

İstanbul 1993. 

-------, Allâme Tabatabaî ve Henry Corbin, Söyleşiler, çev. İsmail Bendiderya, İstanbul 

1996. 

Amilî, Hasan b. Zeyneddin el-Amilî (1011/1602), Mealîmü’d-Dîn, nşr. Mehdî Muhakkik, 

Tahran 1983. 

Amir Moezzi, Muhammed Ali, The Divine Guide in Early Shi’ism (The Sources of 

Esotericism in Islam), New York 1994. 

Arjomand, Said Amir, The Crisis of the Imamete and the Instıtutıon of Occultation ın 

Twelver Shi’ism: A Sociohistorical Perspective, Int.I. Middle East Stud. 28 (1996). 

-------, The Shadow of God and the Hidden Imam, London 1984. 

-------, “Introduction: Shi’ism, Authority and Political Culture” Authority and Political 

Culture in Shi’ism, ed. Said Amir Arjomand, State University of New York Press, 

1998. 



 219

-------, The Consolation of Theology: Absence of the Imam and Transition from Chiliasm to 

Law in Shi’ism, University of Chicaco, 1996. 

Aştiyani, Abbas İkbal, Hanedân-ı Nevbahtî, Tahran 1357/1938. 

Atalan, Mehmet, “Şiî Kaynaklarda Muhammed b. e-Hasan Mehdî’nin Tarihî ve 

Menkabevî Kişiliği” Fırat Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, sayı: 7, Elazığ 

2002. 

-------, Mezhepler Tarihi Açısından Ca’fer es-Sâdık, AÜSBE., Basılmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ankara 1998. 

-------, Şiîliğin farklışma Sürecinde Ca’fer es-Sâdık’ın Yeri, Araştırma Yay., Ankara 2005. 

Atay, Hüseyin, Ehl-i Sünnet ve Şîa, Ankara 1983. 

Atçeken, İsmail Hakkı, Devlet Geleneği Açısından Hişam b. Abdülmelik, Ankara 2001. 

Aydınlı, Osman, İslam Düşüncesinde Aklîleşme Süreci “Mutezilenin Oluşumu ve Ebu’l-

Huzeyl Allaf”, Ankara 2001. 

-------, Mu’tezilî İmamet Düşüncesinde Farklılaşma Süreci, Ankara 2003. 

Ayoub, Mahmoud, “Konuşan Kur’an-Sessiz Kur’an, İmâmî-Şiî Tefsirin Esasları ve 

Gelişimi,” çev. Mustafa Ünver ve Ali Bolat, OMÜİFD., c. X, 1998. 

Ayyaşî, Ebu’n-Nasr Muhammed b. Mesud b. Muhammed el-Ayyaşî es-Sülemî (320/932), 

Tefsiru’l-Ayyaşî, Beyrut 1411/1991. 

Bağdadi, Abdülkadir Tahir b. Muhammed (429/1038), Mezhepler Arasındaki Farklar, 

çev. Ethem Ruhi Fığlalı, Ankara 1991. 

Bağlıoğlu, Ahmet, İnanç Esasları Açısından Dürzîlik, Ankara 2004. 

Bakhsh, S.Khuda, Politics in Islam, Sh.Muhammad Ashraf, Lahore 1954. 

Belâzuri, Ahmed b. Yahya b. Cerir (279/892), Fütûhu’l-Büldân, çev. Mustafa Fayda, 

Ankara 2002. 

-------, Kitabu Cumeli min Ensâbi’l-Eşrâf, thk. Süheyl Zekkâr-Riyaz Zirikli, Beyrut 

1417/1996. 

Berkî, Ahmed b. Muhammed b. Halid (274/887 veya 280/893), Kitabu’l-Mehasin, Tahran 

1370/1950. 



 220

-------, Ricâl, Tahran 1383/1963. 

Blichfeldt, Jan-Olaf, Early Mahdism, Leiden 1985. 

Bozan, Metin, İmâmiyye İmamet Nazariyyesinin Teşekkül Süreci, Basılmamış Doktora 

Tezi, AÜSBE., Ankara 2004. 

Bozkurt, Nahide, Oluşum Sürecinde Abbasî İhtilali, Ankara 1999. 

-------, Halife Me’mun Dönemi ve İslâm Kültür Tarihindeki Yeri, Basılmamış Doktora 

Tezi, AÜSBE., Ankara 1991. 

Bratton, Fred Gladstone, Yakın Doğu Mitolojisi, çev. Nejat Muallimoğlu, İstanbul 1995. 

Buckley, Ron P., “The Imam Ja’far al-Sadiq, Abu’l-Khattab and the Abbasîds” Der Islam, 

c. 79, 2002. 

-------, “The Early Shiite Ghulâh” Journal of Semitic Studies, Oxford University Press, 

Autumn 2: XLII (1997). 

Büyükkara, Mehmet Ali, İmamet Mücadelesi ve Haşimoğulları, İstanbul 1999. 

-------, The Imamî-Shi’î Movement in the Tıme of Musa al-Kâzım and Ali al-Rida, the 

University of Edinburgh, Basılmamış Doktora Tezi. 

-------, “The Schism in the Party of Musa al-Kazım and the Emergence of the Waqıfa”, 

Journal of Islamic Studis, Vol.XLVII, Brill, Leiden 2000. 

Cabiri, Muhammed Abid, İslam’da Siyasal Akıl, çev. Doc. Dr. Vecdi Akyüz, İstanbul 

1997. 

Cahız, Ebu Osman Amr b. Bahr b. Mahbûb (255/868), Kitabu’l-Osmaniyye, thk. 

Abdusselam Harun, 1. Baskı, Beyrut ts. 

-------, Resailü’l-Cahız, Beyrut 1991. 

Cahşiyarî, Muhammed b. Abdûs (331/942), Kitabu’l-Vüzerâ ve’l-Küttâb, Kahire 1938. 

Calder, Norman, The Structure of Authority in Imami Şi’i Jurisprudence, Ph. D. Thesis, 

SOAS, 1980. 

Cevad Ali, “Die Beiden Ersten Safire des Zwolften Imams“, Der Islam, XXV (1939) 

Corbin, Henry, “Şiîlikte Velayet Kavramı” çev. Sabri Hizmetli, AÜİFD., c. XXVI, Ankara 

1983. 



 221

Çağatay, Neşet; “Fatımîler Devletinin Kuruluşu ve Akideleri”, AÜİFD., c. VII, 1958-59. 

Dabaşı, Hamid, İslâm’da Otorite, çev. Süleyman E. Gündüz, İstanbul 1995. 

Daftary, Ferhad, İsmaililer; Tarih ve Kuram, çev. Ercüment Özkaya, Ankara 2001. 

Darmesteter, James, Mahdi, Tahran 1938. 

Demircan, Adnan, “İslâm Kültüründe on iki Rakamı”, İSTEM, yıl. 2, sayı. 4, 2004. 

Dineverî, Ebu Hanife Ahmed b. Davud (282/895), Ahbaru’t-Tıval, thk. Abd’l-Munim 

Amir, ts. 

Donaldson, Dwight M., The Shi’ite Religion, London 1993. 

Dorraj, Manochehr, From Zarathustra to Khomeini, United States of America 1990. 

Douglas, S. Crow, “Ghaybah,” Encyclopedia of Religion, Newyork 1987. 

Dûrî, Abdülaziz ed-Dûrî, “Abbasî Propagandası Sürecinde ve Abbasîler’in İlk Asrında 

Mehdî Tasavvuru”, çev. M. Bahaüddin Varol, İSTEM, Sayı. 3, 2004. 

Ebû Hatim er-Razî, Ahmed b. Hamdan  b. Ahmed er-Razî (322/933 veya 324/936), 

Kitâbü'z-Zîne fî Kelimâti'l-İslamiyye, thk. Abdullah Selam es-Samerrâî, Bağdat 1988. 

Ebu Nuaym el-Esbehani, Ahmed b. Abdullah b. Ahmed b. Musa (430/1038), Tesbitü’l-

İmame ve Tertibu’l-Hilâfe, thk. İbrahim Ali Tahami, Beyrut 1986. 

Eliash, Joseph, “The Ithna’ashari-Shi’i Juristic Theory of Political and Legal Authority,” 

Studia Islamica, XXIX, Paris MCMLXIX 1969. 

Enayat, Hamid, Modern Islamic Political Thought, University of Texas Press, 1982. 

Erbilî, Ali b. İsa el-Erbilî (693/1294), Keşfü’l-Ğumme, Mektebetü Beni Haşimî, Tebriz 

1381. 

Eş’ari, Ebu’l-Hasan Ali b. İsmail el-Basri (324/935), Makalatü’l-İslamiyyin ve İhtilafu’l-

Musallîn, thk. M. Muhiddin Abdülhamid, Beyrut 1990. 

Evkuran, Mehmet, Ehl-i Sünnet Siyaset Düşüncesinin Yapısı ve Sorunları, Basılmamış 

Doktora Tezi, AÜSBE, Ankara 2003. 

Fazl b. Şâzân el-Ezdî en- Nîsaburî (260/873), Kitabu’l-îzah, Beyrut 1982. 

Fazlur Rahman, İslâm, çev. Mehmet Dağ, Mehmet Aydın, Seçuk Yayınları, İstanbul 

1980. 



 222

Feyyaz, Abdullah, Tarihu’l-İmâmiyye ve Eslafihim mine’ş-Şîa, nşr. Muhammed Bakır es-

Sadr, Beyrut 1975. 

Fığlalı, Ethem Ruhi, İmâmiye Şîası, İstanbul 1984. 

-------, Çağımızda Îtikadî İslâm Mezhepleri, Ankara 1993. 

-------, “Mesih ve Mehdî İnancı Üzerine,” AÜİFD., c. XXV. 

-------, “Gaib” DİA, c. XIII. 

-------, “İsnâaşeriyye” DİA, c. XXIII. 

-------, “Şiiliğin Doğuşu ve Gelişmesi,” Şiilik Sempozyumu, İstanbul 1993. 

Friedlaender, Israel, “Shiite Elements in Jewish Sectarianism”, Jewish-Arabic Studies, 

JORNS V. XXVIII-XXIX. 

Gâlib et-Tavîl, Muhammed Emîn, Arap Alevîlerinin Tarihi, Nusayrîler, çev. İsmail 

Özdemir, İstanbul 2000. 

Gazalî, Ebu Hamid Muhammed b. Muhammed, Fedâihu’l-Batınıyye ve Fezailü’l-

Mustazhariyye, nşr. Abdurrahman Bedevî, Mektebetü’l-Arabiyye, Kahire 1964. 

Gustave Le Bon, Kitleler Psikolojisi, çev. Timaş Yayınları, İstanbul 1997. 

Gündüz, Şinasi, Din ve İnanç Sözlüğü, Vadi Yayınları, Ankara 1998. 

Güner, Ahmed, “Büveyhîler Dönemi ve Çok Seslilik” DEÜİFD., Sayı: XII, İzmir 1999. 

Güngör, Harun, “Maniheizm” EÜİFD., Sayı: 5, Kayseri 1988. 

Hakyemez, Cemil, Bişr b. el-Mu’temir ve Mu’tazile’nin Bağdad Ekolünün Doğuşu, 

Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, AÜSBE., Ankara 1998. 

-------, “Şiî Takiyye İnancının Teşekkülü”, GÜÇİFD, 2004, c. III, Sayı. 6. 

-------, “Mehdî Düşüncesinin İtikadîleşmesi Üzerine”, GÜÇİFD, 2004/1, c. III, sayı. 5. 

Halebî, Ebu’s-Salah Halebî (447/1055), Takrîbu’l-Mearîf, İntişarati Cami’i’l-Müderrisîn, 

Kum 1404. 

Halm, Heinz, Shiism, Edinburg 1991. 

Halife b. Hayyât el-Leysî el-Usfurî (240/854-855), Tarihu Halife b. Hayyât, Türkçe çev. 

Abdulhalik Bakır, Ankara 2001. 



 223

Hasanî, Haşim Maruf el-Hasanî, Sıratü’l-Eimmeti’l-İsna’aşer, Beyrut 1397/1977. 

Hasîbî, Abdullah b. Hamdan (259/873-346/957), “Kitâbu’l-Mecmu’,” Türkçe çev. Ahmet 

Turan, OMÜİFD., sayı. 8, Samsun 1996. 

Hatib el-Bağdadî, Hafız Ebubekir Ahmed b. Ali (463/1071), Tarihu Bağdad ev 

Medinetü’s-Selam, Dâru’l-Kütübu’l-İlmiyye, Beyrut ts. 

Hatiboğlu, Mehmet Said, Hz. Peygamber’in Vefatından Emevîlerin Sonuna Kadar Siyasi 

İctimai Hadiselerle Hadis Münasebetleri, Basılmamış Doçentlik Tezi, Ankara. 

Hayyat el-Mu'tezilî, Ebu’l-Hüseyin Abdurrahman b. Muhammed b. Osman (300/912), 

Kitabu’l-İntisar ve’r-Red ala Ravendiye’l-Mulhîd, thk. Albert Nasri Nader, Beyrut 

1957. 

Hazzâz er-Razî, Ali b. Muhammed (381/991), Kifayetü’l-Âsâr, Kum 1401. 

Hillî, Ebu Mansur Hasan b. Yusuf b. el-Mutahhar el-Esedî (726/1326), Hulâsatü’l-Ekvâl fî 

Ma’rifeti’r-Ricâl, Müessesetü Neşrü’l-İslâmî 1417. 

Hizmetli, Sabri, “Karmatîler”, DİA. 

Hodgson, Marshall G.S., İslâm’ın Serüveni, İstanbul 1993. 

-------, “How Did The Early Shi’a Become Sectarian?” SAOS., 75 (1955), 1-13. 

Howard, I.K.A. Howard, “Shi’i Theological Literature” 

Hussain, Jassim M., The Occultation of the Twelfth Imam, London 1982. 

Hüseynî, Seyyid Muhammed Rızâ el-Hüseynî, “Fıraku’ş-Şîa veya Makalâtu’l-İmâmiyye 

Nevbahtî’nin mi Yoksa Kummî’nin mi?”, çev. Mehmet Kalaycı, Şiî Fırkalar, Ankara 

Okulu Yayınları, Ankara 2004. 

İbn Abd Rabbih, Ebu Ömer Ahmed b. Muhammed el-Endülûsî (328/939), Kitabu İkdü’l-

Ferid, I-VII, şrh. İbrahim el-Ebyarî, Daru’l-Kütübu’l-Arabî, Beyrut ts. 

İbn A’sem el-Kûfî, Ebi Muhammed Ahmed b. A’sem (314/926), el-Fütûh, Darü’l-

Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1406/1986. 

İbn Babaveyh el-Kummî (Şeyh Sadûk), Ebu Ca’fer Muhammed b. Ali (381/991), 

Kemalü’d-Din ve Tamamü’n-Ni’me, Darü’l-Kütübi’l-İslâmiyye, Kum 1395/1975. 

-------, Risaletü’l-İ’tikadâti’l-İmâmiyye, Türkçe çev. E. Ruhi Fığlalı, Ankara 1978. 



 224

-------, el-Emalî, İntişarati Kunabenahe İslâmiyye, 1362/1943. 

-------, el-Hısâl, İntişarati Camii’l-Müderrisîn, Kum 1403. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Abdurrahman b. Ali, e-Muntazâm fî Tarîhi’l-Umem, 

Haydarabad ts. 

İbn Davud Hillî (vefat. Hicrî VIII. asrın ilk çeyreği), Ricâl-ü İbn Davud, İntişarâtü 

Daneşgâh-ı Tahran 1383. 

İbn Ebi’l-Hadîd, İzzuddin Ebu Hamid Abdulhamid b. Hibetillâh el-Medaini (655/1257), 

Şerhu Nehci’l-Belâğa, thk. Muhammed Ebu’l-Fazl İbrahim, 1386/1966. 

İbnü’l-Esîr, Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed Abdulkerim eş-Şeybanî (630/1232), İslam 

Tarihi (el-Kamil fi’t-Tarih), çev. Ahmet Ağırakça ve arkadaşları,  İstanbul 1985. 

İbn Hallikan, Ebu’l-Abbas Ahmed b. Muhammed (681/1282), Vefayatü’l-A’yân ve Enbau 

Ebnai’z-Zaman, thk. İhsan Abbas, Beyrut 1397/1977. 

İbn Kesir, İmadüddin Ebi’l-Feda İsmail b. Amr b. Kesir el-Kureyşî ed-Dımeşkî, el-Bidaye 

ve’n-Nihaye fi’t-Tarih, çev. Mehmet Keskin, İstanbul 1995. 

İbn Kuteybe ed-Dineveri, Ebu Muhammed Abdullah b. Müslim (276/889), (Te’vilü 

Muhtelifi’l-Hadis) Hadis Müdafaası, çev. M. Hayri Kırbaşoğlu, İstanbul 1979. 

-------, Uyunu’l-Ahbar, thk. Yusuf Ali Tavil, Beyrut 1986. 

İbn Miskeveyh, Ahmed b. Muhammed (421/1030), Tecaribu’l-Umem, Kahire 1914. 

İbn Nedîm, Ebu’l-Ferec Muhammed b. İshak b. Ebi Ya’kub (385/955), Fihrist, thk. Rıza 

Teceddüd, Daru’l-Mesîre, Beyrut 1988. 

İbnü’l-Murtaza, Ahmed b. Yahya el-Murtaza (840/1436), Tabakatü’l-Mu’tezile, thk. S. 

D. Wılzer, Beyrut 1380/1961. 

İbn Rüstem et-Taberî (IV/X. Asır), Delâilü’l-İmame, Dârü’z-Zuhair, Kum ts. 

İbn Şehraşub, Muhammed b. Şehraşub Mazenderânî (588/1192), Menakîb-i Âl-i Ebî 

Talib, Kum 1379/1959. 

İbn Tiktaka, Muhammed b. Ali b. Tabataba (709/1309), el-Fahrî fi’l-Adabi’s-Sultaniyyeti 

ve’d-Düveli’l-İslâmiyye, Dârü’s-Sadr, Beyrut ts. 

İbn Tayfur, Ebu’l-Fazl Ahmed b. Tahir el-Kâtip (280/893), Kitabu Bağdad, thk. 



 225

Muhammed Zahid b. el-Hasan el-Kevserî, Kahire 1949. 

İbn Teymiyye (728/1328), Minhacü’s-Sünne, Mısır 1321-2/1903-4. 

İlhan, Avni, Mehdîlik, İstanbul 1993. 

-------, “Gaybet” DİA, c. XIII. 

-------, “Şîa’da Usulü’d-Din,” Şiilik Sempozyumu, İstanbul 1993. 

-------, “Takiyye, doğuşu ve gelişmesi”, DEÜİFD., sayı. 3, İzmir 1985. 

İsfahanî, Ebu’l-Ferec Ali b. el-Hüseyin (356/966), Kitâbu’l-Eğanî, thk. el-Hey’etü’l-

Mısriyyeti’l-Amme, 1992. 

-------, Mekâtîlü’t-Talibiyyîn, thk. Seyyid Ahmed Sakar, Beyrut ts. 

İsferayanî, Ebu Muzaffer (471/1078), et-Tabsir fi’d-Din ve Temyizu Fırkatü’n-Naciyeti 

ani’l- Fırakı’l-Halikîn, thk. Kemal Yusuf el-Hut, Beyrut 1403/1983. 

Jafri, S.H.M, The Origins and Early Development of Shi’a Islam, Islamic Republic of 

Iran, Kum ts. 

Kadî Abdulcebbar, Kadîu’l-Kudat Abdulcebbar b. Ahmed (415/1020), el-Muğni fî 

Ebvabi’t-Tevhid, thk. Tevfik et-Tavi ve Said Zayid, ts. 

-------, Kitabu Fadli’l-İ’tizal ve Tabakatü’l-Mu’tezile ve Mübayenetihim li Sairi’l-

Muhalifîn, thk. Fuad Seyyid, Tunus 1974/1393. 

Kalkaşendî, Ahmed b. Ali (821/1418), Sübhü’l-‘Aşâ fî Sına’ati’l-İnşâ, şrh. M. Hüseyin 

Şemseddin, Beyrut ts. 

Kaşânî, Molla Muhsin el-Kaşânî (1091/1680), İlmü’l-Yakîn fî Usûli’d-Dîn, Kum 197. 

-------, es-Sâfî fî Tefsîri Kelâmillâhi’l-Vâfî, (basım yeri belirsiz), 1286/1869. 

Kâşifu’l-Gıta, Muhammed Hüseyin, Ca’feri Mezhebi ve Esasları, çev. Abdülbakıy 

Gölpınarlı, İstanbul 1979. 

Keşşî, Ebu Amr Muhammed (340/951 veya 368/978), İhtiyaru Marifeti’r-Ricâl, İntişarât-i 

Daneşgâh, Meşhed 1348. 

Kindî, Ebu Amr Muhammed b. Yusuf el-Kindî el-Mısrî (350/961), Vulâtü Mısr, Beyrut 

1987/1407. 

Kohlberg, Etan, “Şiî Hadis,” çev. M.Ali Büyükkara, Ekev Akademik Dergisi, c. II, say. 2, 



 226

Mayıs 2000. 

-------, “Imam and Community in the Pre Ghayba Period,” Belief and Law in Imami 

Shı’ism, 1991. 

-------, “From İmâmiye to Ithna-‘Ashariyya” BSOAS., c. XXXIX, ss. 521-534, 1976, 

Hertford. 

-------, “Early Attestations of The Term “Ithna ‘Ashariyya”, Jerussalem Studies in Arabic 

and Islam, Jsai 24, 2000. 

-------, “Some Shi’i Views of the Antediluvan World” Studia Islamica, LII, Paris 1980. 

-------, “Some Imami Shi’i Views on The Taqiyya,” Belief and Law in İmâmi Shı’ism, 

1991. 

-------, “The Evolution of The Shi’a”, Belief and Law in İmâmi Shı’ism, 1991. 

Korkmaz, Sıddık, Tarihi Süreç İçerisinde Sebeiyye, Basılmamış Doktora Tezi, AÜSBE., 

Ankara 2003. 

Kuleynî, Ebu Ca’fer Muhammed b. Ya’kub er-Razi (329/941), el-Kâfî fi İlmi’d-Din, 

Farsça tercüme ve şerhi ile birlikte, thk. Seyyid Cevad Mustafa, Tahran ts. 

Kummî, Sa’d b. Abdullah el-Eş’ari (299/911 veya 301/914), Kitabu’l-Makalât ve’l-Fırak, 

nşr. Muhammed Cevad Meşkûr, Tahran 1963. 

Kummî, Ebu’l-Hasan Ali b. el-Hüseyin b. Babeveyh el-Kummî (Baba Sadûk) (329/941), 

el-İmame ve’t-Tabsıra mine’l-Hayre, Kum 1985. 

Kummî, Ebu’l-Hasan Ali b. İbrahim b. Haşim (307/919), Tefsiru’l-Kummî, Müessesetü 

Darü’l-Küttâb, Kum 1404. 

Kuşeyrî, Ebu’l-Kasım Abdulkerim el-Kuşeyrî (465/1071), Risale-i Kuşeyriyye, çev. Ali 

Arslan, İstanbul 1978. 

Kutlu, Sönmez, Türklerin İslamlaşma Sürecinde Mürcie ve Tesirleri, Ankara 2000. 

-------, İslam Düşüncesinde İlk Gelenekçiler, Ankara 2000. 

-------, ‘Ehl-i Beyt’ Sembolik Kapitalinin Tarihi Süreç İçinde Semerelendirilmesi, 

İslamiyat, c. III, sayı. 3, Ankara  2000. 

-------, “İslam Düşüncesinde Tarihsel Din Söylemleri Olgusu,” İslâmiyât, c. IV, s. 4, Ekim-



 227

Aralık 2001. 

Kutluay, Yaşar, İslam ve Yahudi Mezhepleri, Ankara 1965. 

Lalani, Arzina R., Early Shi’i Thought “The Teachings of Imam Muhammed al-Baqir”, 

London 2000. 

Laoust, Henri, İslam’da Ayrılıkçı Görüşler, çev. E. Ruhi Fığlalı-Sabri Hizmetli, İstanbul 

1999. 

Lewis, Bernard, Tarihte Araplar, çev. H. Dursun Yıldız, İstanbul 2000. 

Madelung, Wilferd, “Shi’ism: The Imâmiyya and the Zaydiyya”, Religious Trends in 

Early Islamic Iran, Columbia Lectures on Iranian Studies Edidet by Ehsan Yarshater, 

Number. 4,  Bibliotheca Persica 1988. 

-------, “Imamism and Mu’tazilite Theology,” Religious Schools and Sects in Medieval 

Islam, London 1985. 

-------, “The Source of Ismailî Law,” Journal of Near Eastern Studies, XXXV (1976) (ss. 

29-40) 

-------, “Onikinci İmam Şîasında, İmamın Gaybet Zamanında Otorite,” İslâm’da Siyaset 

Düşüncesi, Der. ve çev. Kasım Güleçyüz, İstanbul 1995. 

-------, “İmâmiyye Fırak Literatürüne Dair Mülahazalar, çev. Ali Dere, Şiî Fırkalar, 

Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2004. 

-------, “Mahdi”, EI2, Leiden 1978. 

-------, “Kâim”, EI2, Leiden 1978. 

Makdisî, Mutahhar b. Tahir (387/997), el-Bed ve’t-Tarih, Beyrut 1899. 

Malatî, Ebu’l-Hüseyin Muhammed b. Ahmed (377/987), Kitabu’t-tenbîh ve’r-red alâ 

ehli’l-ehva ve’l-bid’a, thk. Muhammed Zahid b. el-Hasan el-Kevseri, Kahire 

1413/1993. 

Mantran, Robert, İslamın Yayılış Tarihi (VII-XI. Yüzyıllar), çev. İsmet Kayaoğlu, Ankara 

1981. 

Marcinkowski, Muhammed İsmail, “Twelver Shi’ite Scholarship and Bûyid Domination: 

A Glance on The Life and Times of Ibn Bâbawaih al-Shaikh al-Sadûq (d.381/991)”, 



 228

Islamic Culture, vol. LXXVI, no. 1, Jenuary 2002. 

Massignon, Louis, "Karmatiler", İA, İstanbul 1977. 

Meclisî, Muhammed Bakır (1110/1698), Biharü’l-Envâr, Beyrut 1404. 

Melchert, Cristopher, “Religious Policies of the Caliphs from al-Mutawakkil to al-

Muqtadir,” A.H. 232-295/A.D. 847-908, Islamic Law and Society, c. 3, no. 3, 1996. 

Mes’ûdî, Ebu’l-Hasan Ali b. Hüseyin el-Hudhalî el-Bağdadi (346/957-958), Murucu’z-

Zeheb ve Meadinu’l-Cevher, thk. M. Muhiddin Abdülhamid, Beyrut 1408/1988. 

-------, et-Tenbîh ve’l-İşraf, Mektebetü’l-Hilâl, Beyrut 1981. 

-------, Isbâtü’l-Vasıyyeti li’l-İmam Ali b. Ebi Talib, Beyrut 1409/1988. 

Meşkûr, Muhammed Cevad, Ferheng-i fıraki İslâmî, Necef 1368. 

Modarressi, Hossein, Crisis and Consolidatio in The Formative Period of Shi’ite Islam 

(Abû Ja’far ibn Qiba al-Râzî and His Contribution to Imâmite Shî’ite Thought), The 

Darwin Press, New Jersey. 

Momen, Moojan, An Indroduction to Shi’i Islam. Yale U.P. London 1985. 

Muhaddis Nurî (1320/1902), Müstedrekü’l-Vesaîl, c. XVIII, Müessesetü Âli’l-Beyt, Kum 

1408. 

Musa el-Musavî, Şîa ve Şiilik Mücadelesi, çev. Kemal Hoca, İstanbul 1995. 

el-Muzaffer, Muhammed Hüseyin, Tarîhu’ş-Şîa, Beyrut 1985. 

Nasîruddin et-Tûsî, Nasîrüddin Muhammed b. Muhammed b. el-Hasan et-Tûsî (672-

1274), “İmamet Risalesi” çev. Hasan Onat, AÜİFD., c. XXXV. 

Naşî el-Ekber, Abdullah b. Muhammed (293/906), Mesailü’l-İmame, Beyrut 1971. 

Necaşî, Ebu’l-Abbas Ahmed b. Ali b. Ahmed (450/1058-9), Ricalü’n-Necaşî, (II cilt), 

İntişarât-i Camii’l-Müderrisîn, Kum 1407. 

Neşvanu’l-Himyerî, Ebu Said (573/1175), Huru’l-İ’yn, thk. Kemal Mustafa, Beyrut 1985. 

Nevbahtî, Ebu Muhammed el-Hasan b. Musa (310/922), Fıraku’ş-Şîa, Matbaatü’d-Devle, 

İstanbul 1931. 

Nevman, Andrew J., “The Nature of the Akhbârî/Usulî Dispute in Late Safawid Iran. Part 

1: Abdullâh al-Samâhijis Munyat al-Mumârisîn, BSOAS, c. LV, sayı. 1, 1992. 



 229

-------, The Development and Political Significance of the Rationalist and Traditionalist 

Schools in Imami Shi’i History from the Third/Ninth to the Tenth/Sixteenth Century, 

Doktora Tezi, University of California, Los Angeles 1986. 

Nu’manî, el-Katip Ebu Abdullah Muhammed b. İbrahim (360/971), Kitabu’l-Gaybe, thk. 

Aliekber el-Ğufari , Tahran 1397. 

Onat, Hasan, Emevîler Dönemi Şiî Hareketleri ve Günümüz Şiîliği, Ankara 1993. 

-------, Türkiye’de Din Anlayışında Değişim Süreci, Ankara 2003. 

-------, Shi’ism in the Twentietth Century and The Islamic Revolution of Iran, Ankara 1996. 

-------, “Şii İmamet Nazariyesi”, AÜİFD, sayı. XXXII. 

-------, “Türkiye’de İslam Mezhepleri Tarihinin Gelişim Sürecinde Prof. Dr. Ethem Ruhi 

Fığlalı’nın Yeri”, Ethem Ruhi Fığlalı’ya Armağan, Ankara 2002. 

Ömer, Faruk, “Abbasîlerin Siyasî Emellerinin Tarihi Kökenleri” çev. Cem Zorlu, SÜİFD., 

Sayı: 13, Konya 2002. 

-------, “Some Aspects of the Abbasîd-Huseynid Relations During the Early Abbasîd 

Period, 132-193 A. H./ 750-809 A. D., Arabica 1975, tome 22, Fascicule, 2 

Öz, Mustafa, İmâmiye Şîasında onikinci İmam ve Mehdî İnancı, İstanbul 1995. 

-------, “Gâliye,” DİA, c. XIII. 

-------, “İbn Bâbeveyh,” DİA, c. XIX. 

-------, “İmâmiye,” DİA, c. XXII. 

-------, “İsmailiyye” DİA, c. XXIII. 

Pellat, CH., Encyclopedia of Islam, (New Edition), Leiden 1971. 

Racowski, W. W., Early Shi’ism in Iraq, Ph. D. Thesis, School of Oriental and African 

Studies, 1955. 

Razi, Fahreddin (606/1210), İtikadatü’l-Fıraku’l-Müslimin ve’l-Müşrikîn, Beyrut 1986. 

Ressî, Kasım b. İbrahim b. İsmail (246/860), er-Red ale’r-Rafıza, thk. İmam Hanefî 

Abdullah, Dâru’l-Afâku’l-Arabiyye, Kahire 1420/2000. 

Rizvi, Saiyid Athar Abbas, A Socia-Intellectual History of the Isnâ’Ashari Shi’is in India, 

vol. I, Australia 1986. 



 230

Rubin, Uri, “Prophets and Progenitors in the Early Shi’a Tradition,” Jerusalem Studies in 

Arabic and Islam, vol. I, 1979. 

Sachedina, Abdulaziz Abdusselam, Islamic Messianism: The Idea of Mahdi in Twelver 

Shí'ism, Albany: State University of New York, 1981. 

-------, The Just Ruler (al-Sultan al-Adil) in The Shi’ite Islam, Oxford University Press, 

New York 1988. 

-------, “A Treatıse on the Occultatıon of the Twelfth Imamıte Imam,” Studıa Islamıca, 

1978, c. XLVIII. 

Sadr, Muhammed Bakır es-Sadr, Tarihu’l-Gaybeti’s-Suğra, Beyrut 1392/1972. 

-------, Tarihu’l-Gaybeti’l-Kübra, Isfahan ts. 

Sa’d M. Hasan, el-Mehdîyyetü fi’l-İslâm Munzü Akdemi’l-Usuri Hetta el-Yevm, Mısır 

1953. 

Schimmel, Anne Marie, Sayıların Gizemi, çev. Mustafa Köpüşoğlu, İstanbul 2000. 

Schmidtke, Sabine, “Modern Modifications in the Shi’i Doctrine of the Expectation of the 

Mahdi (Intizar al-Mahdi): The case of Khumaini”, ORIENT, c. XXVIII, sayı. 3, 

1987. 

Seffar el-Kumî, Ebu Ca’fer Muhammed b. el-Hasan b.Feruh (290/902), Besairu’d-

Derecati’l-Kübra, tsh. Mirza Muhsin, Tahran 1374. 

Seyyîd İbn Tavus (664/1266), el-Emân, Müessesetü Âl-i Beyt, Kum 1409. 

Shaban, Islamic History, Cambridge 1976. 

Söylemez, M. Mahfuz, Bedevîlikten Hadârîliğe Kûfe, Ankara 2001. 

-------, Kuruluşundan Emevîlerin Başlangıcına kadar Kufe’nin Siyasi Tarihi, Basılmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Ankara 1995. 

Şehristani, Ebu’l-Feth Muhammed b. Abdülkerim (548/1153), el-Milel ve’n-Nihâl, thk. 

Ahmed Fevzi Muhammed, Beyrut 1413/1992. 

Şerif, M.M., İslam Düşüncesi Tarihi, ed. Mustafa Armağan, İstanbul 1990. 

Şerif el-Murtaza, Ebu’l-Kasım Ali b. el-Hüseyin el-Musevi (436/1044), el-Mukni’u fi’l-

Gaybe, thk. Muhammed Ali el-Hekim, Kum 1416/1995. 



 231

-------, Tenzihu’l-Enbiya, İntişarati Şerîf Razî, Kum ts. 

-------, “Mes’ele Vecîze fi’l-Gaybe, Abdulaziz Sachedina, (“A Treatıse on the Occultatıon 

of the Twelfth Imamıte Imam,” Studıa Islamıca, c. XLVIII, ss.109-124, 1978, 

içersinde aktarılmıştır.) 

-------, Resaîl-ü Şerîf el-Murtaza, thk. Ahmed Hüseynî ve Mehdî Recaî, Kum 1405/1985. 

-------, eş-Şâfî fi’l-İmame, thk. Abdu’z-Zehra el-Hüseynî, Beyrut 1986. 

Şeyh Müfîd, Ebi Abdullah Muhammed b. Muhammed b. En-Numanî el-Ukberî el-

Bağdadî (413/1022), el-İrşâd, Kum 1413. 

-------, Evailü’l-Makalât fi Mezahibi’l- Muhtârât (thk. F. ez-Zencanî), nşr. Tebriz 1371. 

-------, el-Fusulü’l-Muhtara mine’l-Uyuni ve’l-Mehasin, Beyrut 1405/1985. 

-------, el-Fusûlü’l-Aşere fi’l-Gaybe li’ş-Şeyh el-Müfîd, nşr. Matbaatü’l-Haydariyye, Necef  

1370/1951. 

-------, Hamse Resaîl fî İsbati’l-Hücce, Necef 1951. 

-------, İ’lâm, Kum 1413/1992. 

-------, Şerh-u Akaidi’s-Sadûk ev Tashihu’l-İ’tikâd (İbn Babaveyh es-Sadûk’un el-İtikadât 

adlı eserine tashih olarak yazılmıştır), Tebriz 1945. 

Şûlî, Ebu Bekir Muhammed b. Yahya eş-Şûlî (335/946), Ahbaru’z-Razî ve’l-Muttakî, ed. J. 

Heyvorth Dunne, London 1935. 

Taberi, Ebu Ca’fer Muhammed b. Cerîr (310/922), Tarihu’l-Umem ve’l-Mulük , thk. 

Muhammed Ebu’l-Fazl İbrahim, Dârü’l-Mearîf, Kahire ts. 

Tabersî, Ebu Ali Fadl b. Hasan (548/1154), İ’lamü’l-Verâ bi İ’lami’l-Hüdâ, Dârü’l-

Kütübi’l-İslâmiyye, Tahran ts. 

Tabersî, Ebu Mansur Ahmed b. Ali et-Tabersî (588/1192), el-İhticâc, Meşhed 1403. 

Thomson, William, “İslâm ve Mezhepler” DEÜİFD., çev. Adil Özdemir, sayı. I, 1983. 

Tûsî, Ebu Ca’fer Muhammed b. Hasan (460/1067), Kitabu’l-Gaybe, thk. İbadullah Tahrani 

ve Ali Ahmet Nasıh, Kum 1417. 

-------, el-Fihrist, el-Mektebetü’l-Murtazaviyye, Necef ts. 

-------, Ricalü’t-Tûsî, İntişaratü’l-Haydariyye, Necef 1381. 



 232

-------, et-Tezhîb ve’l-İstibsâr, Darü’l-Kütübi’l-İslâmiyye, Tahran 1390. 

-------, Tezhîbü’l-Ahkâm, Dârü’l-Kütübi’l-İslâmiyye, Tahran 1365. 

Uyar, Gülgûn, Ehl-i Beyt: İslâm Tarihinde Ali-Fatıma Evlâdı, İstanbul 2004. 

Uyar, Mazlum, Ahbârîlik (İmâmiye Şîası’nda Düşünce Ekolleri), İstanbul 2000. 

-------, “Şiî Siyasi düşüncesinin Şekillenmesi” Dinî Araştırmalar Dergisi, c. II, sayı. 5, 

Eylül-Aralık 1999. 

Ümit, Mehmet, Zeydiyye-Mu’tezile Etkileşimi ve Kâsım er-Ressî, Basılmamış Doktora 

Tezi, AÜSBE, Ankara 2003. 

Üzüm, İlyas, “İsnâaşeriyye”, DİA, c. XXIII. 

Watt, Montgomery, İslam Düşüncesinin Teşekkül Devri, çev. E. Ruhi Fığlalı, Birleşik 

Yayıncılık, İstanbul. 

-------, İslami Hareketler ve Modernlik, çev. Turan Koç, İstanbul 1997. 

-------, İslam’da Siyasal Düşüncenin Oluşumu, çev. Ulvi Murat Kılavuz, İstanbul 2001. 

-------, “Mu’tezile’nin Siyasi tavırları,” İslam’da Siyaset Düşüncesi, der. ve çev.  Kasım 

Güleçyüz, İstanbul 1995. 

-------, “Sidelights on Early Imamite Doctrine” Studia Islamica, 3.(1970)  PP287.98. 

-------, “Emevîler Devrinde Şiîlik,” çev. İsa Doğan, OMÜİFD., sayı. 10, 1998. 

-------, “Early Stages of Imami Shi’ism”, Religion and Politics in Iran, ed. Nikkie Keddie, 

London 1983. 

Van Ess, Josef, “Das Kitab al-Irğâ’ Des Hasan b. Muhammed b. al-Hanafiyya” Arabica 

1974 (21/20-52) 

Vaziri, Mustafa, The Emergence of Islam: Prophecy, Imamate, and Messianism in 

Perspective, Ph.D. NewYork 1992. 

Vedat el-Kadı, “The Development of the Term Ghulat in Muslim Literature with Special 

Reference to the Kaysaniyya.”, Akten das for Arabistik und Islamwissenschaft, 

Göttingen, August 1974. 

Yakubî, Ahmed b. Ebi Yakub b. Ca’fer b. Veheb (292/905), Tarihu’l-Yakubî, Dâru Sadır, 

Beyrut 1992/1412. 



 233

-------, “Meşakiletü’n-nasi li zemanihim vema yeğlibu aleyhim fi külli asr”, thk. 

Muhammed Kemaleddin İzzeddin, Mecelletü Me’hedi’l-Mahdudeti’l-Arebiyye, sayı. 

26, 1980. 

Yakût el-Hamevî, Şihabuddin Ebu Abdillah (626/1228), Mu’cemu’l-Buldân, Mısır 1906. 

Yavuz, Y. Şevki, “İmâmiyye’nin Usûlü’d-Dîne İlişkin Görüşleri,” Şiilik Sempozyumu, 

İstanbul 1993. 

Zaman, Muhammad Qasım, “The Nature of Muhammed al-Nafs al-Zakiyya’s Mahdiship: 

A Study of Some Reports in Isbahanis Maqatil” Hamdard Islamicus, Vol. XII, No:1, 

Pakistan 1990. 



 234

ÖZET  

Hakyemez, Cemil, “Gaybet İnancı ve Şiîlik’teki Yeri” Doktora Tezi, Tez 

Danışmanı; Prof.Dr. Hasan Onat, V-233 s. 

“Gaybet İnancı ve Şiîlik’teki Yeri” isimli doktora tezimiz, giriş ve üç bölümden 

oluşmaktadır. Giriş kısmında, takip ettiğimiz metod ve kullandığımız kaynaklar hakkında 

birtakım değerlendirmeler yapılmıştır. Ardından, bu inancın temelini oluşturan “gaybet” 

ve “rec’a” terimleri ile bunların tarihsel süreç içerisinde kazandıkları anlamlar üzerinde 

durulmuştur. 

Birinci bölümde, gaybet düşüncesinin tarihi arkaplanı ve Müslümanlar arasındaki 

ilk tezahürleri ele alınmıştır. Burada ilk olarak, gaybet inancının oluşumuna etki eden sosyo-

kültürel, dinsel ve efsanevi faktörler incelenmiştir. Ardından Müslümanlar arasındaki ilk 

gaybet iddiaları gündeme getirilmiştir. Muhammed b. el-Hanefiyye’nin gaybeti iddiaları ile 

başlanılan birinci bölüm, Yahya b. Ömer’in gaybetinin çok yaygın olarak ileri sürüldüğü 

dönemle sona erdirilmiştir. 

Şia’da gaybet düşüncesiyle ilgili en önemli gelişme Onbirinci İmam Hasan el-

Askerî’nin ölümüyle birlikte yaşanmıştır. Bu konuyu ele aldığımız ikinci bölümde, ilk 

olarak, Hasan el-Askerî öncesi siyasi durum özetlenmiş ve sonra da onun vefatının ardından 

Şia içerisinde ortaya çıkan bölünmelere değinilmiştir. Bu tartışmaların diğer bir boyutunu 

oluşturan sefirlik (bablık) konusu da detaylı olarak incelenmiştir. İmâmiyye gaybet inancına 

geçmeden önce de, bu fikrin oluşumunda etkili olan “Nevbahtî Ailesi” gibi bazı aile ve 

şahıslar üzerinde durulmuştur. 

Üçüncü ve son bölüm ise, gaybet fikrinin İmâmiyye Şiasıyla birlikte tam bir inanç 

esası haline gelmesine ayrılmıştır. Bu kısımda, ilk olarak, gaybetle ilgili yazılan kitaplar 

ele alınmıştır. Daha sonra ise Onikinci İmam Muhammed Mehdî’nin gaybeti meselesine 

girilmiştir. Burada gaybetin sebepleri, süresi, iki gaybet, gaybeti tabiatı, kelâmi temelleri 

ve Onikinci İmam’ın mehdîliği gibi konular en ayrıntılarına kadar işlenmiştir. On İki İmam 

Şiası’nın da ele alındığı bu bölümde, on iki imam, İmâmiyye ve İsnaaşeriyye gibi konu ve 

kavramlar incelenmiştir. Son olarak da, bu düşüncenin Şia üzerinde etkisi ve İmâmiyye 

Şiası’nın gelmiş olduğu son durum hakkında birtakım değerlendirmeler yapılmıştır. 

 

 



 235

ABSTRACT 

Hakyemez, Cemil, “Gaybet İnancı ve Şiîlik’teki Yeri” Ph.d. Thesis, Supervizor; 

Prof. Dr. Hasan Onat, V-233 p.  

Our thesis named “The Belief of Ghayba (Occultation) and its Role in Shi’ism” is 

consist of three parts. In the introduction part, some evolutions were made on the method 

we followed and on works we used. Then, the terms “ghayba” and “raj‘at” (resurrection of 

the Prophet’s household) which form the foundation of this belief and meanings they get in 

the historical process are dealth with.  

In the first part, historical backgraund of occultation thought and its first 

appearings among the muslims were taken up. Here firstly, socio-cultural, religional and 

legendary factors affecting the formatin of occultation belief were investigated. And then, 

the first occultation allegations among muslims were put on the agenda. And first part 

which is begun with Muhammad b. Al-Hanafiyya’s occultations allocations was ended 

with the period in which Yahya b. Umar’s occultation thought is alleged pervasively. 

In the Shia the most important development concerned with occultation thought 

was experienced with the death of eleventh imam Hasan al-Askari. In the second part in 

which we dealt with this issue, firstly political situation before Hasan al-Askari was 

outlined and then was touched to the seperations which appeared after his death among 

Shi’ites. Wikala (agency) issue which forms the other aspect of these discussions was 

investigated elaborately. Before going through Imamite Shi’ite’s occultation belief, some 

families and persons who made effect on the formation of this idea like Navbahti Family 

were studied.  

Altough the third part is allocated to occultation idea’s transformation to a 

complete faith together with Imamite Shi’ites. In this part firstly, books written on 

occultation were investigated. And then, to the Muhammad Mahdi’s occultation issue was 

come in. Here, issues such as causes of occultation, its duration, two occultations, the 

nature of occultation, its theological foundadions and massianism of twelfth imam were 

investigated very elaborately. In this section where also Twelve Imam Shi’ites were 

investigated, issues and concepts such as twelve imam, Imamiyyah and Ithna’ashariyya 

were dealt with. Finally, some evoluations were made on this thought’s affect on Shi’ite 

and concerned with the last stuation to which Imamite Shi’ites reached. 


