
 

 

 

FELSEFE ANABİLİM DALI 
 
 
 
 

 

İbn Sînâ’nın Doğa Felsefesinde Etki ve Edilgi 

 

 

Doktora Tezi 

Nur Muhammed Şahin 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Haziran 2025 



 

 

 

FELSEFE ANABİLİM DALI 
 
 
 
 

 

İbn Sînâ’nın Doğa Felsefesinde Etki ve Edilgi  

 

 

Doktora Tezi 

Nur Muhammed Şahin 

 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Eşref Altaş 

 

 

 

 

Haziran 2025 



 

 

TEZ JÜRİSİ ONAYI 

 

Nur Muhammed Şahin tarafından hazırlanan “İbn Sînâ’nın Doğa Felsefesinde 

Etki ve Edilgi” başlıklı bu Doktora Tezi, Felsefe Anabilim Dalı’nda hazırlanmış 

ve jürimiz tarafından kabul edilmiştir. 

 

 

JÜRİ ÜYELERİ                                                                                             İMZA 

Tez Danışmanı: 

Prof. Dr. Eşref Altaş 

İstanbul Medeniyet Üniversitesi 

 

Üyeler: 

Prof. Dr. M. Cüneyt Kaya 

İstanbul Üniversitesi 

 

Prof. Dr. Hikmet Yaman 

Marmara Üniversitesi 

 

Doç. Dr. İbrahim Halil Üçer 

İstanbul Medeniyet Üniversitesi 

 

Doç. Dr. Mehmet Zahit Tiryaki 

İstanbul Medeniyet Üniversitesi 

 

 

 

Tez Savunma Tarihi: 26/06/2025  



 

 

BEYANLAR 

 

Yazım ve Kaynak Gösterme Kılavuzu Beyanı 

 

Danışmanlığımda yazılan bu tezin ISNAD 2. Edisyon yazım ve kaynak 

gösterme kılavuzunda belirtilen kurallara uygun olarak yapılandırıldığı ve bu 

kılavuzun ISNAD 2. Edisyon kaynak gösterme standartlarının bu tezde tutarlı 

olarak uygulandığı tarafımdan incelenerek teyit edilmiştir. 

 

 

  

Prof. Dr. Eşref Altaş 

 

 

 

 

 

Etik İlkelere Sadakat Beyanı 

 

Hazırladığım bu tezin tamamen kendi çalışmam olduğunu, akademik ve etik 

kuralları gözeterek çalıştığımı ve her alıntıya kaynak gösterdiğimi beyan 

ederim. 

 

 

 

Nur Muhammed Şahin



iv 

 

ÖZET 

İbn Sînâ’nın Doğa Felsefesinde Etki ve Edilgi 

Şahin, Nur Muhammed 

Doktora Tezi, Felsefe Anabilim Dalı 

Danışman: Prof. Dr. Eşref Altaş 

Haziran 2025 

 

Bu çalışma, İbn Sînâ’nın doğa felsefesinde “etki” (fiil) ve “edilgi” (infiâl) 

kavramlarını, özellikle Kitâbu’ş-Şifâʾ külliyatının bir parçası olan el-Efʿâl ve’l-

infiʿâlât (Etkiler ve Edilgiler) adlı eseri ekseninde incelemektedir. Araştırmanın 

temel amacı, İbn Sînâ’nın Aristotelesçi mirası nasıl tevarüs edip 

dönüştürdüğünü, etki ve edilgi prensiplerini kendi felsefi sistemi içinde nasıl 

özgün bir şekilde temellendirdiğini ve bu prensipler aracılığıyla ay-altı âlemdeki 

fiziksel oluş ve bozuluş süreçlerini nasıl açıkladığını ortaya koymaktır. Tezin 

birinci bölümü, İbn Sînâ’nın el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât eserinin arka planını oluşturan 

Aristoteles’in Meteôrologika IV adlı metninin Antik Çağ’dan İslam dünyasına 

uzanan serüvenini ele almakta; Yûḥ annâ b. Bıtrîḳ ’in tercümesi ve İbn Sînâ’nın bu 

metni kendi sistematiği içinde yeniden konumlandırması üzerinde durmaktadır. 

İkinci bölüm, etki ve edilgi kavramlarının İbn Sînâ’nın Kategoriler’indeki 

mantıksal analizinden başlayarak, bu kavramların ontolojik temellerini 

oluşturan etkin (kuvâ faʿâle) ve edilgin (kuvâ infiʿâlî) güçler teorisini incelemekte 

ve tezin odak noktasını oluşturan cisimler arası etkileşimlere zemin 

hazırlamaktadır. Üçüncü bölüm, İbn Sînâcı tabiat tasavvurunun ana hatlarını 

çizerek, dört unsurun (ateş, hava, su, toprak) katmanlı kozmolojik düzenini, 

temel niteliklerin (sıcaklık, soğukluk, yaşlık, kuruluk) bu düzen içindeki rollerini 

ve bu niteliklerin etkileşiminden doğan teʿâḳub (niteliklerin art arda gelmesi) ve 

tezâyüd (cismin büyüklüğüyle etkisinin artması) gibi teorik problemlere İbn 

Sînâ’nın getirdiği özgün çözümleri ve sayısız fiziksel sürecin ayrıntılı tasnifini 

sunmaktadır. Dördüncü ve son analiz bölümü ise, nitelikler teorisinin bir sonucu 

ve İbn Sînâcı oluş anlayışının kilit taşı olan mizaç teorisine odaklanmaktadır. Bu 

bölümde mizacın, unsurların etkileşimiyle oluşan ve maddeyi türsel sureti 



v 

 

kabule hazır (isti’dâd) hale getiren bir nitelik olduğu; duyulur nitelikler ve özel 

güçlerin (hâssa) ise Suret Verici’nin (Vâhibu’s-Suver) bu hazır maddeye 

feyezanıyla ortaya çıktığı açıklanmakta ve semavi cisimlerin mizaçlar üzerindeki 

kozmolojik etkisi incelenmektedir. Bu tez, İbn Sînâ’nın etki ve edilgi 

prensiplerini, fiziksel dünyanın oluşum ve işleyişini açıklayan, ontolojik, fiziksel 

ve kozmolojik boyutları olan bütüncül bir sistemin merkezine yerleştirdiğini ve 

bu yolla Aristotelesçi doğa felsefesini hem sürdürdüğünü hem de onu aşan 

özgün bir nazariye geliştirdiğini göstermektedir. 

 

Anahtar Kelimeler: İbn Sînâ, doğa felsefesi, fiil ve infial, nitelik, mizaç  



vi 

 

ABSTRACT 

Action and Passion in Ibn Sīnā’s Natural Philosophy 

Şahin, Nur Muhammed 

Ph. D. Thesis, Department of Philosophy 

Supervisor: Prof. Dr. Eşref Altaş 

June 2025 

 

This study examines the concepts of “action” (fiʿl) and “passion” (infiʿāl), with a 

particular focus on Ibn Sīnā’s work al-Afʿāl wa-l-infiʿālāt (On Actions and Passions), 

a part of the Kitāb al-Shifāʾ corpus. The primary aim of this research is to elucidate 

how Ibn Sīnā inherited and transformed the Aristotelian natural philosophy 

legacy, how he originally grounded the principles of action and passion within 

his philosophical system, and how he explained the processes of generation and 

corruption in the sublunary realm through these principles. The first chapter of 

the thesis traces the intricate journey of Aristotle’s Meteorologica IV, which forms 

the background to Ibn Sīnā’s al-Afʿāl wa-l-infiʿālāt, from Antiquity to the Islamic 

world, focusing on the translation by Yaḥ yā ibn al-Bıṭ rīq and Ibn Sīnā’s 

reconceptualization of this text within his systematic framework. The second 

chapter begins with a logical analysis of the concepts of action and passion in Ibn 

Sīnā’s Categories, then investigates the theory of active (quwā faʿāla) and passive 

(quwā infiʿālī) powers that form the ontological basis of these concepts, thereby 

preparing the ground for the study of interactions between corporeal entities, 

which is the main focus of the thesis. The third chapter outlines the Ibn Sīnāian 

conception of nature, detailing the hierarchical and layered cosmological order 

of the four elements (fire, air, water, earth), the role of primary qualities (hotness, 

coldness, wetness, dryness) within this order, and Ibn Sīnā’s original solutions to 

theoretical problems such as taʿāqub (succession of qualities) and tazāyud 

(augmentation of effect with the size of the body), alongside a detailed 

classification of numerous physical processes. The fourth and final analytical 

chapter focuses on the theory of temperament (mizāǧ), a cornerstone of Ibn 

Sīnāian thought on generation and a consequence of the theory of qualities. This 



vii 

 

chapter explains that mizāǧ is a quality resulting from the interaction of elements, 

rendering matter prepared (istiʿdād) to receive a specific substantial form; it 

further clarifies that sensible qualities and particular properties (ḫāṣṣa) arise 

through the emanation from the Giver of the Forms (Wāhib al-Ṣuwar) upon this 

prepared matter, and examines the cosmological influence of celestial bodies on 

temperaments. In conclusion, this thesis demonstrates that Ibn Sīnā places the 

principles of action and passion at the centre of a comprehensive system 

explaining the formation and functioning of the physical world, a system 

possessing logical, ontological, physical, and cosmological dimensions. Through 

this, he not only continued the Aristotelian tradition of natural philosophy but 

also developed an original theory that transcended it. 

 

Keywords: Ibn Sīnā, natural philosophy, action and passion, quality, mixing  



 

 

viii 

 

ÖNSÖZ 

 

 
 
اءُ

ََٓ
 مَنْ يَش

َ
مَة

ْ
حِك

ْ
ي ال ِ

ت 
ْ
 يُؤ

 َ ي ِ
و۫ت 
ُ
 ا
ْ
د
َ
ق
َ
 ف
َ
مَة

ْ
حِك

ْ
 ال

َ
ت

ْ
 وَمَنْ يُؤ

 
ا ث۪يًْ

َ
ا ك ً يْْ

َ
 خ

بَابِ 
ْ
ل
َ ْ
وا الْ

ُ
و۬ل
ُ
 ا
ََّٓ
رُ اِلَّ

َّ
ك
َّ
 وَمَا يَذ

 

Allah hikmeti dilediğine verir. 

Kime hikmet verilmişse, ona gerçekten pek çok iyilik ve güzellik verilmiştir. 

Fakat bu hakikatleri ancak gerçek akıl sahipleri anlar, üzerinde düşünüp ibret alır. 

(Bakara – 269) 

 

Hamd, her türlü kevn ve fesâd döngüsüne tâbi, daimî bir tagayyür ve tahavvül 

hâlinde olan bütün ecsâmı ve enfüsü var oluşa getiren, mümkün varlıkların hem Mebdeʾ-

i Evveli hem de nihai gayesi olan, kudret ve hikmeti kendi zâtında cem eyleyen, Mûcib 

bi’z-zât Allah-u Teâlâ’ya (c.c.) mahsustur. Varlığı Kendinden Olan yüce Allah (c.c.), 

namütenahi kudretiyle kevnî nizamı inşa eden, her bir varlığa, hâmili olduğu istidada 

muvafık bir mizaç lütfeden ve hikmetine münasip bir suret bahşeden, kâinatı fiil ve infial 

kaideleri üzerine inşa eden, bu kuvveler arasındaki ilişkiyi tabii bir nizamla tertip eyleyen, 

keyfiyetleri de bu fiilî ilişkilerin mutazammını kılan, şanı yüce olan Zorunlu Varlık’tır. 

Salât u selâm, insanların akıllarını en yüce kemâlât mertebelerine ulaştırmak, 

nefsleri her türlü kusurdan arındırarak tezkiye etmek, görerek veya görmeyerek kendisini 

sevmiş ve Allah’a iman etmiş her Müslümanı nihai mutluluğa erişmekle tebşir eden, 

âlemlere rahmet olarak gönderilmiş, beşerî fıtratın en mükemmel timsali olan Efendimiz 

Hazreti Nur Muhammed Mustafa’nın (s.a.v.) pâk, münevver, mutahhar, mücellâ, azîz, lâtif 

Rûh-i Tayyibelerine, onun pâk Âline ve bu kutlu davaya sadakatle eşlik eden fedakâr 

Ashab-ı Güzîn Efendilerimize olsun. 

Evvela bu çalışma, Yüksek Lisans’ta “İbn Sînâ’nın Doğa Felsefesinde Dört Unsur” 

başlığıyla kaleme aldığım Yüksek Lisans tezimin bir nevi devamı mesabesindedir. Yüksek 

Lisans tezim, İbn Sînâ’nın tabîiʿyyât felsefesi literatürünün 3. kitabı olan el-Kevn ve’l-



 

 

ix 

 

fesâd’ın içeriğine odaklanırken, doktora tezimde bu literatürün devamı niteliğindeki İbn 

Sînâ’nın aynı külliyat içerisinde bulunan 4. kitabı, el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât’ın içeriğine 

odaklanmaktadır. Bu açıdan söz konusu doktora çalışması, İbn Sînâcı tabiat felsefesinin 

içeriğini gün yüzüne çıkarmakla birlikte, ilgili disiplin içi sürekliliği anlama gayreti 

gütmektedir. 

İbn Sînâ’ya nispet edilen Risâletü’l-Fi‘l ve’l-infi‘âl adlı kısa risalenin içeriğine 

yönelik bir tartışma zemini inşa etme gayesiyle yola çıktığım doktora tezi yazım süreci, el-

Efʿâl ve’l-infiʿâlât’ın içeriğini merkeze almaya yönelmemle sonuçlandı. Bunun nedeni, 

cisimler arası etkileşim meselesini inceleme alanı olarak tayin etmem, ardından bunun 

İbn Sînâcı doğa felsefesi literatürü içerisindeki karşılığını söz konusu kitap olarak tespit 

etmemdir. Böylelikle el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât, bu çalışmanın ana kaynağı olarak seçilmiş bir 

kitap olma hüviyeti kazanmıştır. 

Bu çalışmada öncelikle Aristoteles’in Meteôrologika IV adlı eserinin içeriğinin ve 

tarihi serencamının izini sürdüm. Akabinde, ilgili mesailin İbn Sînâ’nın el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât 

eserinin içeriğiyle örtüştüğünü fark ederek, bu kitabın muhtevasını tasvir ve tahlil etmeye 

çalıştım. Çünkü bu kitap daha önce herhangi bir çalışmaya doğrudan konu edilmemişti. 

Kitabın içeriğinin zenginliği, Aristoteles’e kadar ulaşan kendinden önceki serüveninde 

işlenilmemiş konuları içermesi, İbn Sînâ’nın bu eserde geleneğin takipçisi ve münekkidi 

olduğu durumların tespiti, şüphesiz el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât’ın verimli bir çalışma alanı ve 

entelektüel hazine olduğunu gözler önüne sermektedir. Bu açından bu doktora tezi, daha 

önce yapılmayan bir şeyi yapmaya çalışmakta, doğa bilimleri haysiyetiyle İslam 

felsefesinin eksik bırakılmış araştırma alanlarından birini tamamlama ve ilgili boşluğu 

doldurma niyeti taşımaktadır. 

Sâniyen, bu zorlu ve çetrefilli, ancak bir o kadar da keyifli süreç boyunca, birçok 

kişi ve kurumun yanımda durması ve beni desteklemesi, doktora tezimin yazım sürecini 

katlanılabilir kılmış ve beni motive etmiştir. Bu kurumlar arasında Aziz Mahmûd Hüdâyî 

Vakfı İlmi Araştırmalar Merkezi (İLAM) ile İlim Yayma Vakfı’nı başta zikretmeliyim. Bu iki 

kurum beni, tüm lisansüstü yetişme sürecimde kesintisiz bir şekilde maddi ve manevi 

olarak desteklediler. Bunlarla birlikte Bereket Vakfı, Hikmet Eğitim ve Kültür Vakfı 

bünyesindeki BİLAD İlmî Araştırmalar Derneği de doktora sürecim boyunca maddi 



 

 

x 

 

desteğini sürdürdü. Kütüphanesini daima kullanma fırsatı bulduğum TDV İslami 

Araştırmalar Merkezi Kütüphanesi’ne (İSAM) ve personellerine de şükran borçluyum. 

İLAM’daki uzun süreli araştırmacı bursiyerliğim sürecinde gönül yeşerten sohbeti ve içten 

muhabbetiyle ruhumu tazeleyen Dr. Adem Ergül Ağabey’e, Hidayet Erdoğan Hocama, 

Ahmet Ellikçi Abime ve bu yolun yoldaşı araştırmacı arkadaşlarıma minnettarım. 

Doktora ders ve tez sürecimde, sohbetleriyle, uzaktan ve yakından akademik ve 

teknik desteğini, bununla beraber manevi yoldaşlığını esirgemeyen, Ömer Çakır, Osman 

Atasoy, Ahmet Faruk Yolcu, M. Maşuk Aktaş, Tayfun Demir, Selman Sucu, Elyesa Turgut, 

Safiye Turgut, Binazir Haşimzade, Abdullah Eryiğit, Mustafa Özbakır, Halil İbrahim 

Gürgenç, Yunus Akkuş, Eyüp Engin Küçük, Hamza Tüzgen, Tarık Likoğlu, Salih Doğu, M. 

Fatih Yazıcı, M. Faruk Kurt, Burak Ayçiçek, Uğur Demirkıran, M. İshak Elçim, M. Emin 

Canlı, M. Fatih Büyükkörükçü, M. Furkan Cinisli, Ali Rıza Işın, Esedullah Uygur, Valid 

Hamza, Hasan Talha Soysal, M. Enes Tan, Çağrı Koşak, Tarık Fatih Ardıç, Sacide Demir, M. 

Akif Ünal, Ömer Yalçınkaya, Dr. Burak Ergin, Dr. Halit Çelikyön, Dr. Cemalettin Ergün, Dr. 

M. Tayyip Durceylan, Prof. Dr. Halit Özkan, Bağlarbaşı minyatür halı saha ekibi, Atpazarı 

meşveret ekibi ve ismini burada zikretmeyi ancak ve ancak sehven unutmuş olabileceğim 

dostlarıma, hocalarıma ve arkadaşlarıma en kalbî duygularımla teşekkür ediyorum. 

Doktora sürecimin baş mimarı şüphesiz muhterem danışman Hocam, Prof. Dr. 

Eşref Altaş’tır. İslam felsefesi çalışmaya niyet edişim, Eşref Hocamla tanışmakla şerefyab 

olduğum aynı tarihlere denk gelmektedir. Kendisinin ilmi yetkinliği, müderrisliği, 

muallimliği, kadirşinaslığı ve babalığı, bunun yanında ders anlatımındaki pedagojik 

üslubun ve ilmi derinliğin verdiği entelektüel hazzın mahiyeti, kelimelerle ifade 

edilebilmekten münezzeh olmakla birlikte, tecrübî bilgi gerektirir. Onun gayreti, ısrarı ve 

teşviki olmadan böyle bir çalışma zuhur edemezdi. Her yıldığımda beni tekrar yola revan 

eden, kendi tecrübesinden örnekler getiren, mütevazı üslubuyla zaman zaman “Şunları 

şunları yapmazsan, ilim seni bırakacak!” diye aba altından sopa gösteren babacan tavrı 

olmasa, daha da önemlisi, benim tezime kendi tezi gibi sahip çıkmasa, ilmi motivasyonum 

diri kalamazdı. Hocama minnet ve şükran borçluyum. 

Prof. Dr. M. Cüneyt Kaya Hocam da lisans günlerimden beri beni İslam 

felsefesinin sivri taşlarla döşeli yollarında fazla tökezlemeden gitmemi mümkün kılan ilk 



 

 

xi 

 

ve daimi Hocamdır. Onun desteği, kılavuzluğu, güler yüzü ve teşvik edici samimi 

sohbetlerinin bana katkısı büyüktür. Prof. Dr. Hikmet Yaman Hocam da beni her zaman 

desteklediğini ifade eden duruşundan asla taviz vermedi. Onun desteğini yanımda 

hissetmek başlı başına bir motivasyon kaynağıdır. Kendisiyle yaptığımız samimi 

sohbetlerde her defasında yeni şeyler öğrenerek yanından ayrıldım. Yurt içi ve yurt 

dışındaki ilmi çalışmaların benzerlik ve farklılıklarının mahiyetine dair uzun 

muhabbetlerimiz, akademinin seyri ve diğer meseleler üzerine hem içeriden hem de 

dışarıdan bakabilen vizyonu bana çok şey katmıştır. 

Jürimdeki diğer hocalarım, Doç. Dr. İ. Halil Üçer ve Doç. Dr. M. Zahit Tiryaki’ye 

de teşekkür ediyorum. Onlar da benim sürecime yürekten inanarak desteklerini 

esirgemediler. Tez sürecimde ahirete irtihal eden lisans döneminden İslam felsefesi 

Hocam Prof. Dr. Yahya Michot’u da anmadan geçemeyeceğim. Yahya Hocam, bu alana 

aşkla katkı yapmaktan asla vazgeçmeyen, tutkusu her an gözlerinden okunabilen, 

ilerleyen yaşına rağmen bize heyecanla bu alanı sevdiren büyük âlimlerdendi. Kendisine 

Allah’tan rahmet diliyorum. 

Kendilerinin evladı olmakla müşerref kılındığım kıymetli anacığım Hatice Hanım 

ve muhterem pederim Ömer Bey gurbetteki zorlu akademik sürecimi sabırla 

desteklediler. Dualarını ve iyi dileklerini bir an olsun eksik etmediler. Bu süreci suhuletle 

atlatmam için maddi ve manevi olarak bana yardımcı oldular. Kardeşlerim ve diğer aile 

bireylerim bana inandılar. Lisansüstü sürecimi sabır ve ilgiyle takip ettiler. Kaynanam 

Şehnaz Hanım ve kayınpederim Sami Bey beni kendi evlatlarından ayırt etmediler, her an 

yanımda durdular. Süreci tamamlamam için ısrarcı oldular ve her türlü manevi desteği 

esirgemediler. Eşim tarafından evlilik bağıyla akraba olduğum büyüklerim de sürecin sıkı 

bir takipçisi olarak daimi dualarını eksik etmediler. 

Doktora serüvenime babalık sürecim de eşlik etti. Kendileri olmasa doktora 

tezimi çok daha önce bitirme imkânım olan, ancak kendileriyle hayat neşemin 

neşvünema bulduğu, yaşamı katlanılabilir ve ulvi bir gaye üzere kılan Şifa’m ve Asiye’me, 

Rabbimin bana bahşettiği ikisi birbirinden güzel kerîmeme de medyun-u şükranım. 

Ancak hepsinden öte, düştüğümde beni ayağa kaldıran, motivasyonumu 

kaybettiğimde bana gayemi ve kim olduğumu hatırlatan, sürecin kıymetine ve nihayetine 



 

 

xii 

 

benden daha çok inanan, bütün himmetiyle bana karşı vazifesini aksatmayan, bununla 

birlikte kendisine karşı vazifelerimin gereğini yerine getirmekte esneklik gösterdiğim 

zamanlarda bana namütenahi tolerans gösteren, güzellikten etkilenen, güzelce 

etkileyen, huzurumu canlı tutan, bu dünyadaki en büyük kısmetim, kıymetli eşim 

Fatımatüzzehra Hanımefendiye bihakkın teşekkür etmeyi becerebilmemin bir imkânı 

yok. Önsözün tez kadar yer işgal etmemesi için eşime olan şükran duygularımın bu 

kadarıyla iktifa etmek zorundayım. Ben kendisinden razıyım, Rabbim de razı olsun. 

Gayret bizden, tevfîk Var Eden ve Varlığı Zorunlu Olan Allah’tandır (c.c.). 

 

Nur Muhammed Şahin 

18 Temmuz 2025 

Küçük Sorkun (Toros) Yaylası 

Erdemli/MERSİN  



 

 

xiii 

 

İÇİNDEKİLER 

TEZ JÜRİSİ ONAYI ___________________________________________ II 

ÖZET _____________________________________________________ iv 

ABSTRACT ________________________________________________ vi 

ÖNSÖZ __________________________________________________ viii 

İÇİNDEKİLER ______________________________________________ xiii 

TABLOLAR LİSTESİ _________________________________________ xix 

KISALTMALAR ____________________________________________ xx 

GİRİŞ ____________________________________________________ 1 

I. Literatür Değerlendirmesi _________________________________ 9 

II. Metodoloji ve Yöntem ___________________________________ 12 

BİRİNCİ BÖLÜM: METEÔROLOGİKA IV’ÜN SERÜVENİ _____________ 16 

1. Meteôrologika IV’ün Aristoteles’in Doğa Felsefesi Külliyatı İçerisindeki 

Yerine Dair Tartışmalar ________________________________________________ 17 

1.1. Aristoteles’in Doğa Felsefesi Külliyatı ___________________________ 17 

1.2. Külliyat İçerisinde Meteôrologika IV’ün Konumuna Dair Tartışmalar: Aristoteles 

Şârihleri ve Modernler Ne Diyor? _____________________________________________ 17 

1.3. Meteôrologika IV’ün Serüveni: Tercümeler ve Şerhler ______________ 21 

1.4. Meteôrologika IV’ün İçeriği ___________________________________ 24 

2. Meteôrologika IV’ün İslam Dünyasına İntikali: Metin ve Şerhler _ 27 

2.1. Yûḥannâ b. Bıtrîḳ’in (ö. 815/830 [?]) Arapça Tam Meteôrologika Tercümesi

 27 

2.2. Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ Tercümesinin Serüveni: Şerhler ve Tercümeler ___ 32 

2.2.1. Latince Tercümeler ______________________________________ 32 

2.2.2. İbranice Tercümeler _____________________________________ 32 

2.2.3. Arapça Neşirler ve Şerhler ________________________________ 32 

2.3. Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ Tercümesinde IV. Kitabın İçeriği _______________ 34 

2.4. Yûḥannâ b. Bıtrîḳ Tercümesinin Aristoteles’in Meteôrologika IV’ü ile 

Karşılaştırması 36 

 



 

 

xiv 

 

3. İbn Sînâ’nın Kitâbu’ş-Şifâʾ IV. Kitabının Serüveni: el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât 38 

3.1. Kitâbu’ş-Şifâʾ’nın Doğa Bilimleri Tasnifi ____________________________ 38 

3.2. El-Efʿâl ve’l-infiʿâlât Bağlamında İbn Sînâ’nın Doğa Felsefesine Yaklaşımı ve Kitabın 

Konumu _________________________________________________________________ 40 

3.3. el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât: Neşir ve Tercümeler ___________________________ 48 

3.4. el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât’ın İçeriği _____________________________________ 49 

3.5. el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât’ın Diğer Şerhlerle Karşılaştırması _________________ 54 

3.5.1. İskender el-Afrodîsî: Commentary on Meteorologica IV ___________ 54 

3.5.2. Olympiodorus: Tefsîru Elemfîdûrus IV _________________________ 58 

3.6. Takipler Değişimler ve Farklılıklar _________________________________ 59 

İKİNCİ BÖLÜM: ETKİ VE EDİLGİ: KAVRAMSAL TAHLİL VE TEORİK ALTYAPI

 _______________________________________________________________ 63 

1. İbn Sînâ’da Etki ve Edilgi Kavramlarının Anlamları ________________ 64 

1.1. On Yüksek Cins İçerisinde Birer Kategori Olarak Etki(leme) ve Edilgi(lenme) 64 

1.2. Nitelik Kategorisinin Bir Türü Olarak Etki ve Edilgi ____________________ 65 

1.2.1. Niteliğin Tanımı ___________________________________________ 65 

1.2.2. Niteliğin Taksimi ve Dört Alt Cinsi _____________________________ 66 

1.2.2.1. Niceliğe Ait Olan Nitelikler ______________________________ 67 

1.2.2.2. Hâl ve Meleke Nitelikleri ________________________________ 68 

1.2.2.3. Kuvvet ve Kuvvetsizlik Nitelikleri __________________________ 68 

1.2.2.4. İnfial ve İnfiâlî Nitelikler _________________________________ 69 

2. Etki ve Edilgi Kavramlarının Analizi ve Varlık Açısından Ele Alınışı ____ 71 

2.1. İbn Sînâ’da Faʿâle ve İnfiʿâlî Güçlerin Ontolojik Temelleri ______________ 71 

2.1.1. Faʿâle Güçler (Etkin Güçler) __________________________________ 74 

2.1.1.1. İradî Faʿâle Güçler _____________________________________ 75 

2.1.1.2. Tabii Faʿâle Güçler _____________________________________ 77 

2.1.2. İnfiʿâlî Güçler (Edilgin Güçler) ________________________________ 80 

2.2. İbn Sînâ’nın Fiʿl ve İnfiʿâl Nazariyesi: Nefs ve Cisim Arasındaki Etkileşimler _ 83 

2.2.1. Nefsani Olanın Nefsani Olana Etkisi ___________________________ 88 

2.2.2. Nefsani Olanın Cismani Olana Etkisi ___________________________ 89 

2.2.3. Cismani Olanın Nefsani Olana Etkisi ___________________________ 91 

2.2.4. Cismani Olanın Cismani Olana Etkisi ___________________________ 91 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM: UNSURLAR, NİTELİKLER VE ETKİ-EDİLGİ SÜREÇLERİNİN 

TAHLİLİ _________________________________________________________ 95 

1. Unsurlar ve Etki-Edilgi Süreçleri _______________________________ 96 



 

 

xv 

 

1.1. Unsurların Katmanları ve Doğal Düzeni ____________________________ 96 

1.1.1. Toprak ve Katmanları ______________________________________ 97 

1.1.2. Su ve Katmanı ____________________________________________ 99 

1.1.3. Hava ve Katmanları _______________________________________ 104 

1.1.4. Ateş ve Katmanı __________________________________________ 105 

1.2. Unsurların Etki ve Edilgileri _____________________________________ 107 

1.2.1. Toprak _________________________________________________ 108 

1.2.2. Su _____________________________________________________ 109 

1.2.3. Hava ___________________________________________________ 110 

1.2.4. Ateş ___________________________________________________ 112 

2. Nitelikler ve Etki-Edilgi Süreçleri ______________________________ 114 

2.1. Nitelik Çeşitleri ______________________________________________ 114 

2.1.1. Aktif Nitelikler: Sıcaklık ve Soğukluk __________________________ 114 

2.1.2. Pasif Nitelikler: Yaşlık ve Kuruluk ____________________________ 115 

2.2. Niteliklerle İlgili İki Teorik Problem: Teʿâḳub ve Tezâyüd Meseleleri _____ 116 

2.2.1. Teʿâḳub Problemi: Niteliklerin İntikali ya da Bir Cisim Bütün Niteliklerden Hali 

Olabilir mi? ___________________________________________________________ 116 

2.2.2. Tezâyüd Problemi: Cismin Miḳdârı ile Etkisi Arasındaki İlişki _____ 125 

3. Niteliklerin Unsurlar Üzerindeki Tekil Etkileri ___________________ 132 

3.1. Aktif Niteliklerin Tekil Etkileri ___________________________________ 132 

3.1.1. Sıcaklığa Nispet Edilen Fiiller ________________________________ 132 

3.1.1.1. Olgunlaşmak (en-naḍc) ________________________________ 132 

3.1.1.2. Pişirmek (et-tabḫ) ____________________________________ 134 

3.1.1.3. [Ateşte veya Yağda] Kızartmak (eş-şeyy)___________________ 134 

3.1.1.4. Buharlaştırmak (et-tebḫîr) ______________________________ 134 

3.1.1.5. Dumanlaştırmak (et-tedḫîn) ____________________________ 135 

3.1.1.6. Tutuşmak ve Yanmak (el-iştiʿâl) __________________________ 135 

3.1.1.7. Korlaşmak veya Köz Hâline Gelmek (et-tecmîr, et-tefeḥḥum) __ 135 

3.1.1.8. Eritmek (el-iẕabe)_____________________________________ 135 

3.1.1.9. Katılaştırmak (et-tefcîc) ________________________________ 136 

3.1.2. Soğukluğa Nispet Edilen Fiiller ______________________________ 136 

3.1.2.1. Ham Bırakmak (en-nehâve) _____________________________ 136 

3.1.2.2. Pişirmeyi Önlemek ____________________________________ 137 

3.1.2.3. Buharlaşmayı ve Duman Oluşumunu Önlemek _____________ 137 

3.1.2.4. Tutuşmayı Engellemek ________________________________ 137 

3.1.2.5. Donmuş Olanın Erimesini Engellemek ____________________ 137 



 

 

xvi 

 

3.1.2.6. Çözülerek (et-teḥallul) ve Küflenerek (et-tekerrüc) Katılaşmayı Önlemek

 __________________________________________________________________ 138 

3.2. Pasif Niteliklerin Edilginlikleri ___________________________________ 138 

3.2.1. Yaşlık ve Kuruluğun Tekil İnfialleri ____________________________ 138 

3.2.1.1. Yaşlık Niteliğine Nispet Edilen İnfialler ____________________ 139 

3.2.1.1.1. Islanmak (el-ibtilâl) _______________________________ 139 

3.2.1.1.2. Sırılsıklam Olmak (el-intifâʿ) _________________________ 140 

3.2.1.1.3. Çevrelenmek veya Yayılmak (el-inḥiṣâr) _______________ 140 

3.2.1.1.4. Bileşmek (el-ittiṣâl) _______________________________ 141 

3.2.1.1.5. Delinmek (el-inḫirâḳ) ______________________________ 141 

3.2.1.2. Kuruluk Niteliğine Nispet Edilen İnfialler __________________ 142 

3.2.1.2.1. Kurumak (en-neşf) ________________________________ 142 

3.2.1.2.2. Kesilmek (el-inḳıtâʿ) _______________________________ 142 

3.2.1.2.3. Yarılmak (el-inşiḳâḳ) _______________________________ 142 

3.2.1.2.4. Kırılmak (el-inkisâr) _______________________________ 143 

3.2.1.2.5. Ufalanmak (et-tefettüt) ____________________________ 143 

3.2.1.2.6. Benzeriyle Birleşmeye veya Başkasıyla Yapışmaya Engel Olmak144 

3.2.2. Aktif Niteliklerin Etkisiyle Ortaya Çıkan Edilginlikler: Doğrudan İnfialler144 

3.2.2.1. Olgunlaşmak ________________________________________ 144 

3.2.2.2. Pişmek _____________________________________________ 144 

3.2.2.3. Kızarmak ___________________________________________ 145 

3.2.2.4. Buharlaşmak ________________________________________ 145 

3.2.2.5. Dumanlaşmak _______________________________________ 145 

3.2.2.6. Yanmak ____________________________________________ 145 

3.2.2.7. Erimek (ez-ẕevb) _____________________________________ 145 

3.2.2.8. Katılaşmak __________________________________________ 145 

3.2.3. Pasif Niteliklerin Kıyasıyla Ortaya Çıkan Edilginlikler: Karşılaştırmalı İnfialler

 ____________________________________________________________________ 145 

3.2.3.1 Kuru Niteliğinin Yaşa Kıyasıyla Ortaya Çıkan Edilginlikler ______ 145 

3.2.3.1.1. Islanmak ________________________________________ 145 

3.2.3.1.2. Kurumak ________________________________________ 146 

3.2.3.1.3. Renk Değiştirmek (el-intiḳâʿ) ________________________ 146 

3.2.3.1.4. Erimek _________________________________________ 146 

3.2.3.2. Yaş Niteliğinin Kuruya Kıyasıyla Ortaya Çıkan İnfialler ________ 147 

3.2.3.2.1. Kurumak ________________________________________ 147 

3.2.3.2.2. Kurumaya Karşılık Vermek (el-icâbe ile’n-neşf) __________ 147 

4. Niteliklerin Bileşik Etkileri ___________________________________ 147 



 

 

xvii 

 

4.1. Aktif Niteliklerin Bileşik Etkileri: Sıcaklık-Soğukluk ___________________ 149 

4.1.1. Çürütmek (el-ʿufûne) ______________________________________ 149 

4.1.2. Katı Cisimleri Dondurmak (et-tecmîd) ________________________ 149 

4.2. Pasif Niteliklerin Bileşik Edilginlikleri: Yaşlık-Kuruluk _________________ 150 

4.2.1. Ezilmek (el-inşidâḫ) _______________________________________ 150 

4.2.2. Dövülmek (el-inṭırâḳ) ______________________________________ 150 

4.2.3. Yoğurulmak (el-inʿicân) ____________________________________ 151 

4.2.4. Sıkılmak (el-inʿıṣâr) _______________________________________ 151 

4.2.5. Preslenmek (et-telebbüd) __________________________________ 151 

4.2.6. Yapıştırılmak (et-telezzüc) __________________________________ 151 

4.2.7. Eğilmek (et-taḥniye) ______________________________________ 152 

4.2.8. Sünmek (et-temeddüd) ____________________________________ 152 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM: BİRİNCİL ve İKİNCİL NİTELİKLER VE MİZAÇ TEORİSİ153 

1. Nitelikler ve Mizaç: Mizaç Teorisi Nedir? _______________________ 154 

2. Mizaç ve Duyulur Niteliklerin Ontolojik Statüsü: İbn Sînâcı Bir Problematik 

Okuması ___________________________________________________________ 161 

2.1. Duyulur Niteliklerin Ortaya Çıkışı Probleminin Tarihsel ve Kavramsal Çerçevesi

 _______________________________________________________________________ 162 

2.2. Mizaçla Duyulur Niteliklerin Ortaya Çıkışı: Temel Görüşlerin Tasnifi _____ 170 

2.2.1. İkincil Nitelikleri Kabul Etmeyen Unsurî Nitelikçiler ______________ 170 

2.2.2. Kümûn Taraftarları _______________________________________ 171 

2.2.3. Mizacî Nitelik Taraftarları __________________________________ 172 

2.2.4. İstidat Takdir Etme Taraftarları ______________________________ 173 

2.3. İbn Sînâ’nın Çözüm Önerisi _____________________________________ 174 

3. Mizaçta Ortaya Çıkan Türsel Özellikler ve Hâssaları Belirleme Problemi179 

3.1. Fiziksel karışımlar hangi şartlarda türsel özellikleri belirler? ___________ 180 

3.2. “Hâssa” ve “fasıl” kavramları arasında İbn Sînâ’ya göre açık bir ayrım yapmak 

mümkün müdür, yoksa bu ayrım sadece terminolojik bir problem midir? ____________ 181 

3.3. Nasıl oluyor da bir mizaçtan duyulur niteliklerle açıklayamadığımız yeni bir özellik ya 

da nitelik sâdır olmaktadır? _________________________________________________ 184 

3.4. Fiziksel karışımların gerçek nitelikleri ile duyusal algının gösterdiği nitelikler 

arasındaki uyuşmazlık nasıl çözümlenebilir? ___________________________________ 186 

4. Mizaçlar ve Nitelikler Arasındaki Problematik İlişki ______________ 189 

5. Mizaç Teorisi Bağlamında Semavi Cisimlerin Etkileri _____________ 194 



 

 

xviii 

 

SONUÇ _________________________________________________ 202 

KAYNAKÇA ______________________________________________ 206 

 

  



 

 

xix 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

Şekil 1: İbn Sînâ’nın Kategoriler Eserinde Nitelik ................................. 66 

Şekil 2: en-Necât’ta Nitelikler ................................................................. 67 

Şekil 3: Nitelik Çeşitleri .......................................................................... 70 

Şekil 4: Arazî Güçlerin Çeşitleri ............................................................. 75 

Şekil 5: Varlıkta Etki ve Edilgi ................................................................ 84 

Şekil 6: Varlıkta Etki ve Edilginin Alt Dalları ........................................ 87 

  



 

 

xx 

 

KISALTMALAR 

 

akt. 

blm. 

bk. 

aktaran 

bölüm 

bakınız 

çev. çeviren 

ed. 

f. 

Hz. 

MS. 

nr. 

ö. 

par. 

s. 

TDV 

thk. 

vb. 

vd. 

ykl. 

yy. 

editör 

folium (varak) 

Hazreti 

milattan sonra 

nummer (el yazması numarası) 

ölümü 

paragraf 

sayfa 

Türkiye Diyanet Vakfı 

tahkik eden 

ve benzeri 

ve diğerleri 

yaklaşık 

yüzyıl 

 

 

 

  



 

 

1 

 

GİRİŞ 

Bu doktora tezi, İbn Sînâ’nın doğa felsefesi nazariyesini, özellikle el-Efʿâl ve’l-

infiʿâlât (Etkiler ve Edilgiler) adlı eseri ekseninde incelemeyi amaçlamaktadır. Felsefe 

tarihinde bir düşünürün veya bir metnin tam anlamıyla kavranabilmesi, onun entelektüel 

serüveninin, kurduğu kavramsal çerçevenin ana hatlarını, inşa ettiği teorik yapının ve bu 

yapının temas ettiği daha geniş kozmolojik ve ontolojik bağlamların aydınlatılmasını 

gerektirir. Bu anlayıştan hareketle, bu çalışma, İbn Sînâ’nın etki ve edilgi teorisine 

yoğunlaşarak, onun Aristotelesçi mirası nasıl tevarüs ve tenkit ettiğini, bu mirası kendi 

özgün felsefi projesi içerisinde nasıl yeniden şekillendirdiğini ve doğadaki oluş ve 

bozuluş süreçlerini hangi ilkelere dayandırdığını adım adım ortaya koymayı 

hedeflemektedir. Bu amaçla tez, birbirini takip eden ve her biri bir öncekinin üzerine inşa 

edilen dört ana bölümden oluşmaktadır. Her bir bölüm, İbn Sînâcı doğa felsefesinin etki 

ve edilgi meselelerinin farklı bir veçhesini aydınlatırken, aynı zamanda onun düşünce 

sisteminin şümullü ve bütüncül yapısını, bununla birlikte iç tutarlılığını gözler önüne 

sermeyi amaçlamaktadır. Aşağıdaki giriş metni, tezin bu dört bölümünün temel 

içeriklerini ve takip edeceği analitik güzergahın seyrini paylaşmaktadır. 

Aristoteles’in entelektüel mirası, Batı felsefesinin ve İslam düşünce geleneğinin 

nirengi noktasını temsil etmektedir. Onun eserleri, asırlar boyunca birçok şârih, mütercim 

ve filozof tarafından incelenmiş, yorumlanmış ve yeniden tasnife tabi tutularak 

şekillendirilmiştir. Ancak bu zengin külliyat içerisinde bazı metinler, statüleri, içerikleri 

ve ait oldukları yer konusundaki tartışmalarla diğerlerinden ayrılır. İşte bu “sorunlu” 

metinlerin başında, Aristoteles’in doğa felsefesi külliyatının belki de en muğlak ve en çok 

tartışılan parçalarından biri olan Meteôrologika’nın IV. kitabı gelmektedir. Tezin birinci 

bölümü, Antik Çağ şârihlerinden modern döneme uzanan geniş bir zaman ve coğrafya 

düzleminde, Meteôrologika IV’ün bu çetrefilli ve macera dolu serüveninin hikayesini 

anlatmayı hedeflemektedir. 

Meteôrologika IV’ün serüveni, Aristoteles’in kendi doğa felsefesi sistemi 

içindeki konumuna ilişkin kadim bir tartışmayla başlar. Kitabın, Fizik, Gökyüzü Üzerine 

ve Oluş ve Bozuluş Üzerine gibi eserlerle kurulan büyük teorik çerçevenin neresinde 

durduğu, antik dönem şârihleri arasında dahi bir ittifak konusu olamamıştır. Bir yanda 

İskender el-Afrodîsî gibi metni Meteôrologika’nın genel dokusuyla uyumsuz bulan ve 

onu Oluş ve Bozuluş’a yaklaştıran şârihler; diğer yanda Ammonius gibi metnin tam da 



 

 

2 

 

olması gereken yerde durduğunu savunanlar yer alır. Bu tartışma, modern çağda da 

geçerliliğini sürdürmüştür. Hammer-Jensen gibi düşünürlerin metnin otantikliğini 

sorgulayarak onu Aristoteles’in öğrencisi Straton’a atfetmesinden, H. B. Gottschalk’ın 

Theophrastus ihtimalini öne sürmesine kadar uzanan tartışmalı bir aidiyet ve otantiklik 

soruşturmasına dönüşmüştür. Eserin içeriğinin ilk üç kitaptan farklılaşarak ay-altı 

âlemdeki homojen cisimlerin (homeomer) oluşumunu ve temel niteliklerin (sıcak, soğuk, 

kuru, yaş) etkileşimlerini merkeze alması, onun biyoloji külliyatına bir geçiş mi, yoksa 

müstakil bir risale mi olduğu sorularını sürekli gündeme getirmiştir. Tezin ilk bölümünün 

girişi, söz konusu tartışmaların haritasını çıkarmaktadır. Böylelikle Meteôrologika IV’ün 

Aristotelesçi doğa felsefesi külliyatı içerisindeki konumunun tasnife direnen bir mahiyet 

sergilediğine işaret edilmekte ve fakat tam da bu nedenle Meteôrologika IV, entelektüel 

açıdan verimli bir metin olarak ele alınmaktadır. 

Metnin Batı literatüründeki bu tartışmalı yolculuğu, onun İslam dünyasındaki 

serüveniyle daha da girift ve zengin bir boyut kazanmıştır. Aristoteles külliyatının 

Arapçaya tercüme edilmesi, Antik felsefenin yalnızca korunmasını değil, aynı zamanda 

yeniden yorumlanarak dönüştürülmesini de sağlayan tarihsel bir dönüm noktasıdır. Bu 

süreçte Meteôrologika’nın tamamının Yûḥannâ b. Bıtrîḳ tarafından el-Âs̱âru’l-ʿulviyye 

adıyla Arapçaya kazandırılması, metnin kaderini değiştiren en önemli adımlardan biridir. 

Ancak bu tercüme, modern anlamda bir mot à mot çeviriden ziyade, bir yeniden ifade, bir 

özet (compendium) ve hatta yer yer doktrinel farklılıklar içeren bir metin olma özelliğini 

haizdir. Metnin, Grekçe aslından mı yoksa günümüze ulaşmamış bir Süryanice ara 

versiyondan mı çevrildiğine dair filolojik tartışmalar bir yana, bu tercümenin kendisi 

İslam dünyasında yeni bir şerh ve yorum geleneğinin başlangıç noktası olmuştur. 

Yûḥannâ b. Bıtrîḳ çevirisinin Cremonalı Gerard aracılığıyla Latinceye, Samuel b. Tibbon 

tarafından İbraniceye aktarılması ve İbn Bâcce ile İbn Rüşd gibi filozoflar tarafından şerh 

edilmesi, metnin nasıl çok yönlü bir entelektüel miras hâline geldiğini göstermektedir. 

Tezin birinci bölümünün bu kısmı, Yûḥannâ b. Bıtrîḳ tercümesinin içeriğini ve 

Aristoteles’in orijinal metniyle olan ilişkisini irdeleyerek, metnin İslam dünyasındaki 

ikinci baharının temellerini ortaya koymaktadır. 

Meteôrologika IV’ün tercüme ve yeniden inşa serüvenindeki en yaratıcı durak, 

hiç şüphesiz, İbn Sînâ’nın doğa felsefesi külliyatı içerisinde kazandığı yeni hüviyetidir. 

İbn Sînâ, kendisinden önceki şârihlerin aksine, Aristoteles’in metnini yalnızca 

yorumlamakla yetinmemiş; onu yapı ve içerik itibarıyla kendi felsefi projesi olan 



 

 

3 

 

Kitâbu’ş-Şifâʾ’nın içine yerleştirerek yapısal bir dönüşüme uğratmıştır. Aristoteles’in 

doğa felsefesi tasnifini yeniden tanzim eden İbn Sînâ, Meteôrologika IV’ün konularını, 

meteorolojik fenomenleri inceleyen el-Âs̱âru’l-ʿulviyye’den ayırmış ve ona el-Efʿâl ve’l-

infiʿâlât (Etkiler ve Edilgiler) adıyla müstakil bir kimlik kazandırmıştır. Bu hamle, basit 

bir isimlendirme veya sıralama değişikliğinin çok ötesinde, esaslı bir felsefi tercihe işaret 

eder. İbn Sînâ, bu metni unsurların ana niteliklerinin (sıcaklık, soğukluk, yaşlık, kuruluk) 

sebep olduğu genel etki ve edilgileri inceleyen temel bir fizik bilimi olarak yeniden 

konumlandırmıştır. Böylelikle Meteôrologika IV, Aristoteles külliyatında konumu 

tartışılan sorunlu bir ek kısım olmaktan çıkıp, İbn Sînâcı doğa felsefesinin temel 

taşlarından birine dönüşmüştür. Böylelikle eser, el-Kevn ve'l-fesâd’dan sonra, mineraller, 

bitkiler ve hayvanlar âlemine geçmeden önce incelenmesi gereken zorunlu bir nazari 

araştırma alanına dönüşmüştür. 

Tezin birinci bölümü, tam da bu eksenleri takip ederek Meteôrologika IV’ün 

Antik Yunan’dan İslam felsefesine ve oradan da İbn Sînâ’nın özgün sistemine uzanan 

yolculuğunu adım adım izlemektedir. İlk olarak, metnin Aristoteles külliyatındaki yerine 

dair tartışmalar ele alınarak metnin problemli doğası ortaya konulmaktadır. İkinci olarak, 

Yûḥannâ b. Bıtrîḳ’in Arapça tercümesi ve bu tercümenin İslam dünyasındaki serencamı 

incelenerek, metnin bir kültürden diğerine aktarılırken geçirdiği dönüşüm tahlil 

edilmektedir. Son ve en önemli adım olarak ise İbn Sînâ’nın el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât adlı 

eseri merkeze alınmaktadır. Bu eserin içeriği, Aristoteles metniyle ve İskender el-Afrodîsî 

ile Olympiodorus gibi önemli şârihlerin yorumlarıyla mukayese edilmektedir. İbn 

Sînâ’nın bu geleneği nasıl tevarüs ettiği, onu nasıl dönüştürdüğü ve kendi felsefi projesi 

içinde ona ne gibi yeni bir anlam ve işlev yüklediği ayrıntılı bir şekilde ortaya 

konulmaktadır. Bu karşılaştırmalı analiz, İbn Sînâ’nın yalnızca bir Aristoteles takipçisi 

değil, aynı zamanda bu geleneği yaratıcı bir şekilde yeniden inşa eden bir filozof 

olduğunu gözler önüne sermektedir. Nihayetinde bu bölüm, felsefi bir metnin serüveni 

üzerinden, bilginin ve düşüncenin tarihsel, dinamik ve kültürlerarası doğasına dair 

kapsamlı bir perspektif sunmayı amaçlamaktadır. 

Felsefe tarihinde İbn Sînâ gibi sistematik bir düşünürün eserlerine nüfuz etmenin 

öncelikli koşulu, onun felsefi projesinin temellerini oluşturan anahtar kavramların analiz 

edilmesidir. Çünkü bu kavramlar, varlığın farklı katmanlarını birbirine bağlayan, 

mantıktan fiziğe, fizikten metafiziğe uzanan çok katmanlı bir ağın düğüm noktalarıdır. 

Tezin ilk bölümünde serüveni takip edilen el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât kitabının başlığında 



 

 

4 

 

tecessüm eden “etki” (fiil) ve “edilgi” (infiâl) kavramları, tam da bu türden kurucu bir 

role sahiptir. Bu iki kavram, İbn Sînâcı doğa felsefesinin merkezinde yer alan değişimi, 

dönüşümü ve varlıklar arası etkileşimi anlamlandırmaya yarayan manivela işlevi 

görmektedir. Dolayısıyla, doğadaki fiziksel süreçlerin nasıl işlediğini incelemeye 

geçmeden evvel, bu süreçleri açıklamak için kullanılan dilin ve bu dilin dayandığı teorik 

altyapının aydınlatılması zaruridir. Tezin ikinci bölümü, işte bu zaruretten hareketle, etki 

ve edilgi kavramlarının İbn Sînâ düşüncesindeki köklerini, anlam katmanlarını ve 

ontolojik temellerini ortaya çıkarmayı amaçlamaktadır. 

Bu kavramsal arkeolojinin ilk durağı, pek çoklarına göre bir mantık eseri olması 

hasebiyle doğa felsefesinin konu bütünlüğü içerisinde değerlendirilmeyen Kitâbü’l-

Maḳûlât, yani Kategoriler kitabıdır. Ancak Aristotelesçi gelenekte olduğu gibi İbn 

Sînâ’da da Kategoriler, felsefi soruşturmanın yalnızca bir başlangıç noktası değil, aynı 

zamanda varlığa dair söylenebilecek her şeyin temel sınıflandırmasını sunan bir varlık 

şemasıdır. Bu nedenle, doğadaki fiziksel bir etkileşimi anlamak için, öncelikle etki ve 

edilginin mantıksal düzlemdeki statüsünü belirlemek gerekir. İbn Sînâ, Kategoriler’de bu 

kavram çiftini iki farklı bağlamda ele alarak bir tablo çizer. İlk olarak, etkileme (en-

yefʿale) ve etkilenme (en-yenfeʿile) on temel kategoriden ikisi olarak, tamamlanmamış ve 

bir hedefe yönelmiş süreçleri ifade ederler. Diğer ve bu tez için daha merkezî olan 

bağlamda ise etki ve edilgi, bir varlığın kalıcı ya da geçici niteliklerini tanımlayan keyfiyet 

kategorisinin alt türleri olarak ortaya çıkar. Bu bölümde öncelikle bu iki farklı kullanım 

arasındaki ayrım belirginleştirilmeye çalışılmakta, bir sürecin kendisi ile o sürecin 

sonucunda ortaya çıkan niteliksel durum arasındaki farkın önemi vurgulanmaktadır. 

Kavramların mantıksal zemindeki yerleri tespit edildikten sonra, soruşturma 

ontolojik bir derinlik kazanacaktır. Zira İbn Sînâ için etki ve edilgi, sadece mantıksal veya 

zihinsel kategoriler olmamakla birlikte, aynı zamanda varlık âlemindeki temel kuvvelerin 

tezahürleridir. Varlıktaki her türlü oluş, değişim ve hareket, temelinde bir “etkin güç” 

(faʿâle) ile bir “edilgin güç” (infiʿâlî) arasındaki karşılaşmanın ürünüdür. Tezin ikinci 

bölümünün devamındaki bu kısım, İbn Sînâ’nın varlık hiyerarşisi çerçevesinde bu iki 

temel gücün ontolojik kökenlerini araştırmaktadır. İlk Mebde’den sudûr eden varlığın, 

mücerret akıllardan semavi cisimlere, oradan da oluş ve bozuluş âlemine nasıl indiği ve 

bu inişin her mertebesinde etkinlik ve edilginliğin nasıl tebellür ettiği incelenmektedir. 

Bu bağlamda, etkin güçler (faʿâle) iradi ve tabii olarak; edilgin güçler (infiʿâlî) ise nefsani 

ve tabii olarak kendi içlerinde sınıflandırılarak bu alt kavramların açıklamaları 



 

 

5 

 

yapılmaktadır. Bu tahlil, bir taşın düşmesinden bir bitkinin büyümesine, bir hayvanın 

hareketinden meleki tesire kadar evrendeki tüm fiillerin arkasında yatan ilkesel ayrımı 

gözler önüne sermektedir. 

Diğer taraftan, İbn Sînâ düşüncesindeki etki-edilgi ilişkilerini varlık açısından 

tam kavrayabilmek için, onun veya ona nispet edilen Risâletü’l-Fi‘l ve’l-infi‘âl’de ortaya 

koyduğu dörtlü etkileşim şeması, tezin ikinci bölümünün teorik çerçevesini 

tamamlamaktadır. Bu şemaya göre varlık âlemindeki tüm etkileşimler dört ana kategoriye 

ayrılır: (i) nefsani olanın nefsani olana etkisi, (ii) nefsani olanın cismani olana etkisi, (iii) 

cismani olanın nefsani olana etkisi ve (iv) cismani olanın cismani olana etkisi. Bu dörtlü 

tasnif, mucizelerden sihre, nazardan vahye, güzel bir sesten duyulan hazdan bir ilacın 

bedene tesirine kadar akla gelebilecek her türlü etki ve edilgi türünü sistematik bir 

bütünlük içinde açıklamaya olanak tanır. 

Ancak bu kapsamlı teorik altyapı inşa edildikten sonra, bu bölüm, tezin ana 

odağını açık bir şekilde belirlemektedir. Yukarıda zikredilen dört etkileşim türünden ilk 

üçü, yani en az bir tarafında nefsin bulunduğu etkileşimler, el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât kitabının 

doğrudan konusu değildir. İbn Sînâ’nın bu kitapta araştırmaya koyulduğu temel mesele, 

dördüncü kategoride yer alan, yani “cismani olanın cismani olana etkisi”dir. Ateşin suyu 

ısıtması, suyun toprağı yumuşatması, dört unsurun birleşerek belirli bir mizaç oluşturması 

ve semavi cisimlerin “cirimleri” aracılığıyla ay-altı âlemdeki cisimler üzerinde yarattığı 

değişimler, bütünüyle bu dördüncü kategorinin araştırma sahasına girer. Genel bir teorik 

çerçeve çizdikten sonra, bu bölüm, merceğini tezin asıl konusu olan fiziksel etkileşimler 

alanına odaklamaktadır. Bu sebeple tezin kadrajına giren etki-edilgi bağlamı, yalnızca 

cisimler arası etkileşimleri kapsamaktadır. 

Özetle, tezin ikinci bölümü, iki temel hedefi gerçekleştirmek üzere 

tasarlanmıştır. Birincisi, etki ve edilgi kavramlarının İbn Sînâ’nın mantık ve ontoloji 

disiplinlerindeki tahlilini yaparak sağlam bir kavramsal zemin inşa etmektir. İkincisi ise, 

varlık âlemindeki tüm etkileşim türlerini kapsayan genel bir teorik harita çizerek, bu 

harita üzerinde tezin ilerleyeceği rotayı, yani “cismani olanın cismani olana etkisi”ni tayin 

etmektir. Böylece bu bölüm, sonraki bölümlerde yapılacak olan ayrıntılı fiziksel tahliller 

için gerekli olan teorik altyapıyı hazır hale getirmektedir. 

Etki ve edilgi kavramlarının mantıksal ve ontolojik temelleri ortaya koyulduktan 

sonra, tezin üçüncü bölümündeki soruşturma, teorik düzlemden somut gerçekliğin 



 

 

6 

 

kendisine, yani İbn Sînâcı tabiat tasavvurunun inşa edildiği fiziksel âleme yönelmektedir. 

Zira felsefi ilkeler, ancak maddi dünyadaki işleyişleri ve tezahürleri üzerinden tam 

anlamıyla kavranabilir. Bu bölümün temel amacı, etki ve edilginin hangi varlıklar 

arasında, hangi kurallara göre ve ne tür sonuçlar doğurarak gerçekleştiğini, İbn Sînâ’nın 

doğa felsefesinin ana unsurları olan elementler, nitelikler ve mizaç teorisi ekseninde 

incelemektir. 

İbn Sînâcı tabiat tasavvurunun temelini, klasik felsefenin dört ana unsuru olan 

ateş, hava, su ve toprak oluşturur. Ancak İbn Sînâ’nın yaklaşımında bu unsurlar, tekdüze 

birer yapı taşı olmaktan ziyade, dinamik, hiyerarşik ve iç içe geçmiş katmanlardan 

(ṭabaḳât) oluşan bir sistemin parçalarıdır. Üçüncü bölümün ilk kısmında, İbn Sînâ’nın bu 

kozmolojik düzeni nasıl kurguladığı ele alınmaktadır. Unsurların saf hâlleri ile semavi 

cisimlerin sürekli tesiri altında oluşan karışık hâlleri arasındaki gerilim, onun doğa 

anlayışının merkezinde yer alır. Yerin merkezindeki saf topraktan, çamurlu katmanlara; 

okyanusları ve denizleri oluşturan tek parça su küresinden, sıcak ve soğuk buharlarla 

katmanlaşan havaya ve nihayet feleklere komşu olan ateş küresine kadar uzanan bu yapı, 

her bir unsurun kendi doğal mekânında nasıl bir düzen ve görev üstlendiğini gösterir. 

Doğanın bu katmanlı yapısı açıklandıktan sonra, değişimin ve hareketin failleri 

olan temel nitelikler mercek altına alınmaktadır. Bir önceki bölümde kavramsal olarak 

ele alınan sıcaklık, soğukluk, yaşlık ve kuruluk nitelikleri, bu bölümde fiziksel süreçlerin 

ana belirleyicileri olarak incelenmektedir. İbn Sînâ’nın bu nitelikleri aktif (fail) ve pasif 

(münfail) olarak ayırması, etki-edilgi nazariyesinin fiziksel dünyadaki temel işleyiş 

mekanizmasını oluşturur. Ancak bu işleyiş, her zaman basit ve doğrusal değildir. İbn 

Sînâ, bu noktada Meşşâî gelenekten devraldığı iki köklü teorik probleme cüretkâr 

çözümler getirir. Bunlardan ilki olan teʿâḳub (art arda gelme) meselesi, yani kuyu 

sularının kışın sıcak, yazın ise soğuk hissedilmesi gibi paradoksal görünen olgular, onu 

arazların intikali gibi felsefi imkânsızlıkları reddederek cismin içkin kuvvetinin 

yoğunlaşması (iḥtiḳân) gibi özgün bir teori geliştirmeye sevk etmiştir. İkinci problem olan 

tezâyüd (artma) meselesi, yani büyük bir cismin neden daha güçlü bir etkiye sahip olduğu 

sorusu ise onu, niceliğin niteliği doğrudan artırdığı yönündeki yüzeysel kabulleri aşarak, 

parçalar arası “telafi” ve “takviye” mekanizmasına dayalı kendine has bir teori 

tasarlamaya yönlendirmiştir. Bu iki problemin ve çözümlerinin analizi, İbn Sînâ’nın 

geleneği nasıl eleştirdiğini ve kendi özgün doğa felsefesini inşa ettiğini anlamak için 

manidardır. 



 

 

7 

 

Üçüncü bölümün son kısmında, genel kozmolojik yapı ve temel dinamikler 

ortaya konulduktan sonra, İbn Sînâ’nın el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât’ta yaptığı gibi, daha tikel bir 

incelemeye yönelinmektedir.1 Burada, niteliklerin tekil ve bileşik etkileriyle ortaya çıkan 

fiziksel süreçler tasnif edilmektedir. Olgunlaşma (naḍc), pişirme (tabḫ), kızartma (şeyy), 

buharlaştırma (tebḫîr), yanma (iştiʿâl) gibi sıcaklığın tekil etkilerinden; çürüme (ʿufûne), 

donma (tecmîd), katılaşma (ʿaḳd) gibi sıcaklık ve soğukluğun bileşik etkilerine; ıslanma 

(ibtilâl), kuruma (neşf), kırılma (inkisâr), yoğurulma (inʿicân) gibi yaşlık ve kuruluğun 

edilginliklerinden doğan durumlara kadar uzanan bu ayrıntılı inceleme, İbn Sînâ’nın 

doğadaki dönüşümleri sistematik bir biçimde tasnife tabi tuttuğunu göstermektedir. 

Sonuç olarak, tezin üçüncü bölümü İbn Sînâcı tabiat tasavvurunun bir bütün 

olarak büyük resmini çıkarmayı hedeflemektedir. Unsurların kozmolojik düzen içindeki 

hiyerarşik yapısından başlayarak, bu düzenin işleyişini sağlayan niteliklerin basit ve 

karmaşık yapılarına, oradan da bunun sonucunda ortaya çıkan sayısız fiziksel sürece 

uzanan bir yolculuk yapılmaktadır. Bu inceleme, İbn Sînâ’nın evreni nasıl anladığını, 

Aristotelesçi mirası nasıl zenginleştirdiğini ve doğadaki her bir olayı, en basitinden en 

karmaşığına, kendi bütüncül sistemi içinde nasıl anlamlı bir yere oturttuğunu kavramaya 

yardımcı olmaktadır. Böylece, doğa felsefesinin bu temel ilkeleri anlaşıldığında, bir 

sonraki bölümde ele alınan mizaç teorisi ve diğer karmaşık konular için sağlam bir zemin 

hazırlanmış olmaktadır. 

Tezin son bölümü olan dördüncü ana başlık altında, üçüncü bölümde ele alınan 

meselelerin üzerine inşa edilen ve İbn Sînâcı tabiat tasavvurunun en merkezî 

kavramlarından biri olan “mizaç” teorisine odaklanılmaktadır. Bu bölümde, nitelikler ve 

mizaç arasındaki ilişki irdelenmektedir. Bu yolla, İbn Sînâ’nın varlıkların oluşumunu 

(kevn), bu oluşumun ardındaki ontolojik ilkeleri ve bütün bu sürecin dayandığı 

kozmolojik temelleri nasıl açıkladığını araştırmak mevzubahis edilmektedir. Çünkü 

mizaç, İbn Sînâ için sadece dört unsurun basit bir karışımı değil, aynı zamanda ay-altı 

âlemdeki her türlü varoluşun, canlılığın ve hatta duyulur niteliklerin ortaya çıkışının temel 

taşı mesabesinde bir ilkedir. 

 
1 İbn Sînâ’nın doğa bilimleri araştırmasına hasrettiği 7 kitabı, bir nevi tikel ilimler araştırmasından ibarettir. 

Andreas Lammer, “Natural Philosophy, 100–700/700–1300”, Routledge Handbook on the Sciences in 

Islamicate Societies, ed. Sonja Brentjes vd. (London: Routledge, 2023), 140. 



 

 

8 

 

Mizaç teorisi, İbn Sînâ’nın düşünce sisteminde, doğa felsefesi ile tıp ilmi 

arasında köprü kuran, fiziksel gerçeklikle metafiziksel ilkeleri birleştiren bir kavşak 

noktasıdır. Mizaç, temelde, ateş, hava, su ve topraktan müteşekkil dört unsura içkin 

sıcaklık, soğukluk, yaşlık ve kuruluk niteliklerinin belirli oranlarda bir araya gelmesi 

sonucu ortaya çıkan yeni ve özgün bir niteliktir. Ancak bu bir araya geliş, pasif bir 

toplanarak bir araya gelme veya karışmadan ibaret değildir. İbn Sînâ’nın vurguladığı 

üzere, unsurlar birbirlerine etki eder, birbirlerinden etkilenir ve bu karşılıklı fiil ve infial 

süreci sonucunda, başlangıçtaki unsurların aşırılıkları törpülenerek, bütün için ortak ve 

“benzeşen bir nitelik” karar kılar. İşte bu “karar kılmış nitelik”, yani mizaç, bir cismin 

türsel suretini kabul etmeye hazır hâle gelmesinin, bir başka deyişle bir “şey” olmasının 

ontolojik zeminini oluşturur. Mizacı oluşturan nesneler, sadece bir araya getirilmekle 

değil, niteliklerinin etkileşerek yeni bir ortak nitelik oluşturmasıyla yeni bir cisim olma 

özelliği kazanır. 

Ancak mizaç teorisi, beraberinde önemli felsefi ve ontolojik problemleri de 

gündeme getirir. Dört temel niteliğin farklı oranlarda birleşimi teorik olarak sonsuz sayıda 

mizaç ihtimali sunarken, bu çeşitliliğin pratikteki sınırları nelerdir? Daha da önemlisi, 

basit unsurlarda bulunmayan renk, tat, koku gibi duyulur nitelikler veya mıknatısın demiri 

çekmesi gibi özel güçler (hâssa) nasıl ortaya çıkmaktadır? Bu nitelikler ve güçler, 

unsurların kendisinde gizli (kâmin) bir şekilde mi bulunmaktadır, yoksa mizacın bizatihi 

kendisi mi bu yeni özellikleri doğurmaktadır? İbn Sînâ, bu sorulara cevap ararken, 

kendisinden önceki Aristotelesçi ve Galenci geleneklerle hesaplaşır. O, bir yandan 

duyulur niteliklerin sadece algısal birer yanılsama olduğu fikrini reddederken, diğer 

yandan da bu niteliklerin unsurlarda önceden potansiyel olarak var olduğu (kümûn) 

şeklindeki basit açıklamalara da itibar etmez. Bunun yerine, mizacın maddeyi belirli bir 

sureti veya niteliği kabule “hazır hâle getiren” (istiʿdâd) bir hazırlayıcı illet olduğunu, 

ancak asıl suretin ve ona bağlı niteliklerin daha üst bir ilkeden, yani Suret Verici’den 

(Vâhibu’s-Suver) feyezan ettiğini savunarak fiziksel ve metafiziksel nedenselliği 

birleştiren özgün bir çözüm sunar. 

Bu çözüm, İbn Sînâ’nın “iki fazlalık” ve “iki anlam” teorileriyle daha da 

derinleşir. Mizaç sonucu ortaya çıkan özellikler, basit unsurların toplamından daha 

fazlasını ifade eden bir “fiziksel fazlalık” içerir; bu, mizacın yarattığı yeni bir istidattır. 

Bu istidat üzerine gelen ilahi feyz ise “metafiziksel bir fazlalık” olarak yeni türsel sureti 

ve ona bağlı hâssaları varlığa getirir. Benzer şekilde, her şeyin duyularla algılanan bir 



 

 

9 

 

“duyulur anlamı/sureti” ile bu görünüşün temelinde yatan ve akılla kavranan bir “akledilir 

anlamı/sureti” vardır. Ateşin yakması gibi gündelik hayatta alışılagelen bir özellik ile 

mıknatısın çekmesi gibi insanlara şaşırtıcı gelen bir hâssa arasındaki fark, bu akledilir 

suretlerin tezahürlerindeki alışkanlık düzeyinden kaynaklanır. Ancak özünde her ikisi de 

benzer bir ontolojik statüye sahiptir. Bu yaklaşımlar, İbn Sînâ’nın, doğa felsefesindeki 

açıklanamayan fenomenleri, kendi metafizik sistemi içinde nasıl rasyonelleştirdiğini ve 

onlara nasıl bir yer bulduğunu gösterir. 

Dördüncü bölümün ilerleyen kısımlarında, mizaç teorisinin insan bağlamındaki 

yansımaları ve sınırları da ele alınmaktadır. Biri mutedil, sekizi gayr-i mutedil dokuz 

temel mizaç çeşidinden bahsedilerek, her bireyin kendine özgü mizacının nasıl 

şekillendiği, bu mizacın sağlık ve hastalıkla ilişkisi ve çevresel faktörlerle (iklim, 

coğrafya, beslenme, yaş, mevsimler) nasıl aktif bir etkileşim içinde olduğu 

incelenmektedir. Ancak bu teorinin en kritik veçhelerinden biri, ay-altı âlemdeki tüm oluş 

ve bozuluş süreçlerinin ve dolayısıyla mizaçların oluşumunun, semavi cisimlerin sürekli 

etkisi altında olduğunun kabul edilmesidir. Güneş, Ay ve diğer semavi cisimlerin 

hareketleri ve etkileri, yeryüzündeki unsurların niteliklerini dönüştürerek mizaçların 

teşekkülünü yönetir. Bu, semavi etkilerin yeryüzündeki fenomenler üzerindeki payının 

kesin sınırlarını çizme konusunda bazı teorik zorlukları da beraberinde getirir. 

Bu bağlamda dördüncü bölüm, İbn Sînâ’nın mizaç teorisini, onun ontolojik ve 

kozmolojik temelleri ışığında kapsamlı bir şekilde analiz etmeyi amaçlamaktadır. İlk 

olarak, mizacın ne olduğu, nasıl oluştuğu ve temel niteliklerle ilişkisi tanımlanmaktadır. 

Ardından, mizaç teorisinin duyulur niteliklerin ve hâssaların ortaya çıkışını nasıl 

açıkladığı, İbn Sînâ’nın bu konudaki özgün çözümleri vazedilmekte, eleştirdiği diğer 

görüşler ortaya konulmaktadır. Daha sonra, mizacın insan bedenindeki tezahürleri, 

çeşitleri ve değişkenliği ele alınmakta ve son olarak, tüm mizaç teorisinin dayandığı 

kozmolojik çerçeve, yani semavi cisimlerin etkileri ve bu etkilerin teorik sınırlılıkları 

tartışılmaktadır. Bu sistemli inceleme, İbn Sînâ’nın doğa, insan ve kâinat anlayışının ne 

denli iç içe geçtiğini ve bu bütüncül yapıda mizaç kavramının nasıl kilit bir taşı görevi 

üstlendiğini göstermektedir. 

I. Literatür Değerlendirmesi 

İbn Sînâ’nın doğa felsefesinin temel metinlerinden olan el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât 

üzerine doğrudan ve müstakil bir çalışmanın literatürde bulunmaması, bu tezin konusunu 



 

 

10 

 

teşkil eden etki ve edilgi nazariyesini çalışmayı hem özgün kılmakta hem de kaynak 

bulma ve akademik bir diskur oluşturma sürecinde önemli güçlükleri beraberinde 

getirmektedir. Bu nedenle, bu çalışma, ilgili alanlardaki mevcut literatürü kendi araştırma 

sorusu ekseninde yeniden yorumlayarak ve birbiriyle ilişkilendirerek özgün bir söylem 

inşa etme çabasıdır. Bu doktora tezi, İbn Sînâ’nın doğa felsefesinin merkezinde yer alan 

“etki” ve “edilgi” kavramlarını, özellikle filozofun Kitâbu’ş-Şifâʾ külliyatında yer alan ve 

şimdiye dek nispeten gölgede kalmış el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât adlı eseri ekseninde 

incelemektedir. Çalışma, İbn Sînâ’nın düşüncesini kendi bütünlüğü içinde anlamayı 

hedeflerken, kendisinden önceki felsefi birikimle ve modern akademik literatürle de 

diyalog kurmayı amaçlamaktadır. Tezin her bir bölümü, sahanın temel kaynakları ve 

güncel araştırmalarıyla şekillendirilmiştir. 

Tezin birinci bölümü, el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât’ın tarihsel ve felsefi arka planını 

oluşturan Aristoteles’in Meteôrologika IV adlı metninin serüvenini ele alırken, bu 

alandaki temel metin neşirlerinden ve araştırmalardan kapsamlı bir şekilde 

yararlanmaktadır. Bu bağlamda, metnin Arapça tercümesinin eleştirel neşrini sunan 

Casimir Petraitis’in The Arabic Version of Aristotle’s Meteorology adlı çalışması ile 

metnin Arapça-Latince geleneğini karşılaştırmalı olarak neşreden Pieter L. 

Schoonheim’ın Aristotle’s Meteorology in the Arabico-Latin Tradition başlıklı edisyonu, 

metnin tarihsel yolculuğunu takip etmede temel kaynakları oluşturmuştur. Dimitri 

Gutas’ın Bağdat’taki çeviri hareketini ve İbn Sînâ’nın Aristotelesçi gelenekteki yerini 

inceleyen öncü çalışmaları ile F. E. Peters’ın Aristoteles Arabus gibi klasik eserleri, 

metnin İslam dünyasına intikal sürecini anlamak için gerekli tarihsel çerçeveyi 

sunmuştur. Paul Lettinck’in Aristotle’s Meteorology and its Reception in the Arab World 

başlıklı eseri, metnin Arap dünyasındaki alımlanışını bütüncül bir bakış açısıyla ortaya 

koymaktadır. Carmela Baffioni, H. B. Gottschalk, Malcolm Wilson ve Ahmad Hasnawi 

gibi araştırmacıların makaleleri, metnin aidiyeti, yapısı ve İbn Sînâ tarafından nasıl 

dönüştürüldüğüne dair spesifik tartışmalara zemin hazırlamaktadır. Bu bölüm, İskender 

el-Afrodîsî’nin şerhinin Eric Lewis tarafından yapılan İngilizce tercümesi gibi birincil 

kaynakların modern edisyonlarını da kullanarak, metnin antik Yunan’dan İbn Sînâ’nın 

özgün sistemine uzanan entelektüel güzergâhını ortaya koymaktadır. 

İkinci bölüm, etki ve edilgi kavramlarının İbn Sînâ felsefesindeki teorik ve 

kavramsal altyapısını inşa ederken, öncelikle İbn Sînâ’nın Kitâbu’ş-Şifâʾ külliyatının el-

Maḳûlât (Kategoriler), İlahiyyât (Metafizik) ve en-Necât gibi temel eserlerine 



 

 

11 

 

dayanmaktadır. Bu kavramsal analizin çerçevesi, Muhittin Macit’in İbn Sînâ’da Doğa 

Felsefesi ve Meşşâî Gelenekteki Yeri ve Ali Durusoy’un İbn Sînâ Felsefesinde İnsan ve 

Âlemdeki Yeri gibi Türkçe literatürdeki temel çalışmalarla desteklenmiştir. Kavramların 

ontolojik temellerini oluşturan etkin (faʿâle) ve edilgin (infiʿâlî) güçler teorisi, Jon 

McGinnis’in İbn Sînâ’nın doğa felsefesi ve kuvve anlayışı üzerine yaptığı analizler ve 

Tommaso Alpina’nın Subject, Definition, Activity başlıklı yakın tarihli monografisi gibi 

uluslararası literatürdeki önemli çalışmalarla zenginleştirilmiştir. Ayrıca, İzzet Gülaçar’ın 

hareketin temellendirilmesi ve Fevzi Yiğit’in kuvve-fiil teorisi üzerine yaptığı güncel 

çalışmalar, bu klasik metinlerin modern bir perspektifle yorumlanmasına katkı 

sağlamıştır. Bu bölüm, özellikle İbn Sînâ’ya nispet edilen Risâletü’l-Fi‘l ve’l-infi‘âl 

eserindeki dörtlü etkileşim şemasını merkeze alarak, tezin odağını “cismani olanın 

cismani olana etkisi” olarak belirlemiş ve bu konunun İbn Sînâcı doğa felsefesindeki 

yerini tespit etmiştir. 

Üçüncü bölüm, teorik çerçeveyi fiziksel âleme uygulayarak unsurları, nitelikleri 

ve bunların etkileşim süreçlerini el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât metni temelinde ayrıntılı bir 

şekilde tahlil etmektedir. Bu bölüm, tezin yazarının İbn Sînâ’nın Doğa Felsefesinde Dört 

Unsur başlıklı yüksek lisans tezinin bir devamı niteliğinde olup, o çalışmada atılan 

temeller üzerine inşa edilmiştir. Bu analiz, büyük oranda İbn Sînâ’nın birincil 

metinlerinin yakın okumasına dayanmakla birlikte, Andreas Lammer’ın İslam 

düşüncesindeki su döngüsü ve doğa felsefesi üzerine yaptığı çalışmalar gibi modern 

araştırmalardan da istifade etmektedir. Özellikle, İbn Sînâ’nın Meşşâî gelenekten 

devraldığı teʿâḳub ve tezâyüd gibi problemlere getirdiği özgün çözümlerin analizi, bu 

bölümün temel argümanlarını oluşturmaktadır. 

Tezin dördüncü bölümü, İbn Sînâcı doğa felsefesinin zirve kavramlarından olan 

mizaç teorisini ve buna bağlı olarak duyulur niteliklerin ontolojik statüsü problemini ele 

almaktadır. Bu bölüm, son yıllarda İbn Sînâ araştırmalarında önemli bir yer tutan güncel 

akademik literatürle derin bir diyalog içindedir. M. Zahit Tiryaki ve Kübra Bilgin Tiryaki 

editörlüğünde hazırlanan İslâm Düşüncesinde Mizaç Teorileri başlıklı derleme eser, bu 

konudaki güncel Türkçe literatürün durumunu yansıtması açısından önemli bir referans 

noktası olmuştur. Özellikle İbrahim Halil Üçer’in, özel nitelikler (havâss), mizaç tanımı 

ve istidat kavramı üzerine kaleme aldığı makaleler, bu bölümün teorik çerçevesinin 

şekillenmesinde kilit rol oynamıştır. Benzer şekilde, Emma Gannagé’nin nitelikler 

üzerine yaptığı çalışma ile Abraham D. Stone’un birincil karışım teorisini inceleyen 



 

 

12 

 

makalesi , İbn Sînâ’nın duyulur niteliklerin ve özel güçlerin ortaya çıkışını Suret Verici 

(Vâhibu’s-Suver) ilkesine bağlayan özgün çözümünün anlaşılmasına önemli katkılar 

sunmuştur. Bu bölüm, Dag Nikolaus Hasse ve Amos Bertolacci editörlüğündeki The 

Arabic, Hebrew and Latin Reception of Avicenna’s Physics and Cosmology gibi 

çalışmalarla konunun alımlanma tarihine de atıfta bulunarak, mizaç teorisini sadece bir 

fizik veya tıp konusu olarak değil, İbn Sînâ’nın bütüncül felsefe sisteminin bir parçası 

olarak konumlandırmaktadır. 

Yukarıda yapılan literatür değerlendirmesi neticesinde, İbn Sînâ’nın doğa 

felsefesine dair çalışmaların, özellikle metinlerin tarihsel serüveni, genel felsefi 

kavramları ve tıp ile olan ilişkisi gibi konularda zengin bir birikim sunduğu açıktır. 

Aristotelesçi mirasın aktarımı ve dönüşümü üzerine yapılan çalışmalar, tezin tarihsel 

zeminini sağlam bir temele oturtmaktadır. Benzer şekilde, mizaç, nefis ve kuvve gibi 

kavramlar etrafında şekillenen modern araştırmalar, İbn Sînâ düşüncesinin farklı 

veçhelerini aydınlatmada önemli bir rol oynamaktadır. Ancak bu zenginliğe rağmen, tezin 

ana odağını oluşturan el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât metninin bütüncül bir felsefi analize tabi 

tutulmadığı, etki ve edilgi nazariyesinin bu eser merkezinde sistematik olarak 

incelenmediği görülmektedir. Mevcut literatür, daha çok ya metnin tarihsel arka planına 

ya da mizaç gibi spesifik sonuçlarına odaklanırken, bu çalışma, bizzat eserin kendisini, 

yani unsurlardan başlayıp nitelikler ve mizaç teorisine uzanan argümantatif yapısını 

merkeze alarak bu boşluğu doldurmayı hedeflemektedir. Dolayısıyla bu tez, dağınık 

hâldeki tarihsel, kavramsal ve tematik çalışmaları bir araya getirerek, İbn Sînâ’nın etki ve 

edilgi teorisini el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât bağlamında bütüncül bir perspektifle sunma 

iddiasındadır. 

II. Metodoloji ve Yöntem 

Burada, öncelikle bu doktora tezi çalışmasına konu edilen meselelerin 

metodolojik yöntemi ele alınmaktadır. İlk olarak tezin araştırma ve yöntemine 

odaklanılmakta, ardından tezde kullanılan akademik dilin, üslubun ve yazı stilinin 

mahiyeti açıklanmaktadır. Akabinde, tezin içeriğini geliştirmek için başvurulan 

kavramsal derinlik ve içerik zenginleştirmesine değinilmekte, çalışmanın metodolojik 

gelişimi ve argümantatif yapısının inşasının keyfiyeti tartışılmaktadır. Son olarak tezdeki 

bölümler ve başlıkların düzenine dair genel tutuma işaret edilmekte, kaynakça düzeninin 



 

 

13 

 

mahiyeti ve tezde kullanılan atıf sisteminin ne olduğundan bahsedilerek giriş kısmı 

sonlandırılmaktadır. 

Bu doktora tezi, İbn Sînâ’nın doğa felsefesi üzerine yapılan kapsamlı bir 

araştırmayı ve bu felsefi birikimin İslam düşüncesindeki yerini tahlil etmeyi 

amaçlamaktadır. Araştırma, klasik İslam felsefesinin temel kaynaklarından İbn Sînâ’nın 

eserlerine dayanan nitel bir yöntemle yürütülmüş olup, İbn Sînâ’nın doğa felsefesinin 

temel kavramları, düşünsel arka planı ve felsefi tartışmalar içindeki konumu ele 

alınmıştır. Bu bağlamda, tezde kullanılan yöntemler, bir yandan İbn Sînâ’nın eserlerinin 

orijinal metinlerine dayanarak metin analizi yapmayı, diğer yandan bu metinlerin tarihsel 

ve felsefi bağlamını aydınlatmayı hedeflemektedir. 

Bu araştırmanın ana odağında, İbn Sînâcı doğa felsefesi yer almaktadır. 

Araştırma, bu felsefenin temelini oluşturan etki ve edilgi kavramlarını doğa felsefesi 

itibarıyla incelemeyi hedeflemektedir. Araştırmanın temel hedeflerinden biri, İbn 

Sînâ’nın kendisinden önceki geleneklerle etkileşimleri neticesinde felsefe tarihine 

sunduğu özgün katkıları ortaya koymaktır. Böylece onun düşünce tarihindeki nevi 

şahsına münhasır yeri ve önemi vurgulanmaktadır. 

Bu kapsamlı amacı gerçekleştirmek için, İbn Sînâ’nın doğrudan bu konuyu 

araştırma konusu ettiği el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât adlı eseri çalışmanın merkezine alınmıştır. 

Bu eser kapsamlı bir şekilde incelenerek, İbn Sînâ’nın etki ve edilgi kavramlarının teorik 

zeminini nasıl inşa ettiği ve bu eserin göz ardı edilmiş zengin içeriği gün yüzüne 

çıkarılmaktadır. 

Bu kapsamda, araştırmanın metodolojik temeli, karşılaştırmalı tahlil ve 

değerlendirme üzerine kurulmuş olup, İbn Sînâ’nın felsefi argümanlarının incelenmesi 

sürecinde disiplinler arası bir yaklaşım benimsenmeye çalışılmıştır. Bu doktora tezi, hem 

klasik literatürün kapsamlı bir taramasını içermekte hem de modern araştırmalarla 

güncellenmiş bir felsefi inceleme sunmaktadır. 

Tezin içeriğinin bilimsel derinliğini artırmak için, İbn Sînâ’nın doğa felsefesinde 

ele aldığı temel kavramların, özellikle “etki” ve “edilgi” gibi kavramların, felsefi ve 

tarihsel bağlamda incelenmesi gereklidir. Bu kavramların İbn Sînâ’nın felsefesi 

içerisindeki konumları, diğer filozoflarla olan etkileşimleri ve dönemin nazari perspektifi 

çerçevesinde tartışılmalıdır. Kavramların anlamı ve kullanımı üzerinde yapılan analizler, 

çalışmadaki felsefi çerçeveyi daha iyi anlamayı mümkün kılacak şekilde geliştirilmelidir. 



 

 

14 

 

İbn Sînâ’nın kavramsal araçlarını, onun öncülleri ve halefleriyle karşılaştırarak ele almak 

hem İbn Sînâ’nın özgün katkılarını hem de onun felsefi mirasını anlamak için elzemdir. 

Bu karşılaştırmalı analiz, tezin akademik derinliğini artırmakta ve İbn Sînâ’nın doğa 

felsefesinin kendine özgü niteliklerini ortaya koymaktadır. 

Tezde, İbn Sînâcı doğa felsefesine dair teknik terimlerin kullanımı, mümkün 

olduğunca ayrıntılı bir şekilde açıklanmaktadır. Teknik terimlerin Arapça karşılıkları ilk 

geçtikleri yerde parantez içinde verilmektedir. Bunu müteakip kullanımlarda ise aynı 

tutarlılık korunmaktadır. Bir fikri veya argümanı açıklarken, önce o argümanın temeli ele 

alınmakta, ardından destekleyici deliller ve örnekler sunarak ilgili argümanın gelişimi 

sağlanmaktadır. Tezin yazımında Türk Dil Kurumu’nun güncel yazım kılavuzu esas 

alınmaktadır. 

Tezin metodolojisi, argümanların açık, mantıksal ve sistematik bir şekilde 

yapılandırılması bu çalışmanın ana yöntemini oluşturmaktadır. İbn Sînâ’nın doğa 

felsefesini ele alırken, her bölümdeki argümanlar, mümkün olduğunca önce bu 

argümanların temel dayanakları üzerinden inşa edilmekte, ardından destekleyici deliller, 

örnekler ve gerektiğinde mantıksal çıkarımlarla geliştirilmektedir. Nihayetinde bu 

argümanların sonuçları tartışmaya açılmaktadır. Argümanların gelişiminde, tutarlı 

argümantatif ilişkiler kurmaya ve bölüm geçişlerinde kopukluk olmamasına özen 

gösterilmektedir. Aynı zamanda, eleştirel bir yaklaşımla, İbn Sînâ’nın doğa felsefesi 

üzerine yapılan farklı değerlendirmeler ve eleştiriler dikkate alınmaktadır. Bu 

değerlendirmeler, tezin müellifinin bireysel yorumlarını geliştirirken referans olarak 

kullanılmakta ve argümanların sağlamlığını test etmek amacıyla eleştirel bir süzgeçten 

geçirilmeye çalışılmaktadır. Ayrıca, bölümler arasındaki geçişlerde, doğal bir akışın 

sağlanması, araştırmanın bütüncüllüğünü ve metin içerisindeki sürekliliği mümkün 

kılacak şekilde inşa edilmektedir. 

Araştırmanın bütünlüğünü sağlamak amacıyla, bölüm başlıkları açık, içerikle 

uyumlu ve tez boyunca tutarlı bir şekilde düzenlenmiştir. Her başlık, o bölümde ele 

alınacak temel tartışmayı özlü bir şekilde hülasa etmekte ve okuyucuya ilgili bölümün 

amacını açıkça belirtmeye çalışmaktadır. Ayrıca, metnin daha kolay anlaşılabilir ve 

izlenebilir olması için alt başlıklar kullanılarak, ana bölümler altındaki argümanlar ve 

tartışmalar organize edilmektedir. Bu yapı, sadece metnin okunabilirliğini artırmakla 



 

 

15 

 

kalmamakta, aynı zamanda tezin müellifinin düşüncelerini daha sistematik bir şekilde 

sunmasını da sağlamaktadır. 

Tezde kullanılan kaynaklara doğru ve tutarlı bir atıf yapma sistemi 

uygulanmaktadır. Bunun için tez boyunca İSNAD 2. Edisyon atıf sistemi, ZOTERO 

programı aracılığıyla baştan sona tutarlı bir şekilde kullanılmaktadır. Programın çalışma 

boyunca kaydedip mücehhez hâle getirdiği kaynakça listesi tezin sonuna eklenmiştir. 

Kullanılan klasik kaynakların yanı sıra güncel ikincil kaynakların da metnin tartışma 

zeminini ve içeriğini zenginleştirmesine dikkat edilmektedir. Zira özellikle modern 

araştırmalar ve analizler İbn Sînâ'nın felsefesine yeni bakış açıları sunabilmektedir. 

 

  



 

 

16 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM: METEÔROLOGİKA IV’ÜN SERÜVENİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

17 

 

1. Meteôrologika IV’ün Aristoteles’in Doğa Felsefesi Külliyatı İçerisindeki 

Yerine Dair Tartışmalar 

1.1. Aristoteles’in Doğa Felsefesi Külliyatı 

Aristoteles’in doğa felsefesi külliyatı 7 ana kitaptan oluşmaktadır. Bu kitaplar 

Fizik (Füsikê Akroasis), Gökyüzü Üzerine (Peri Uranu), Oluş ve Bozuluş Üzerine (Peri 

Geneseôs kai Fthoras), Meteoroloji (Meteôrologika), Nefs/Ruh Üzerine (Peri Psükhês), 

Kısa Fizik Risaleleri (Parva Naturalia) ve Biyoloji külliyatıdır. İlk beş eser müstakil bir 

mahiyet arz etse de son ikisi, bir dizi eseri içeren genel bir addan ibarettir. 

Kısa Fizik Risaleleri ya da daha meşhur Latince ismiyle Parva Naturalia, (i) 

Duyular ve Duyulurlar Üzerine (Peri Aisthêseôs kai Aisthêtôn), (ii) Hafıza Üzerine (Peri 

Mnêmês kai Anamnêseôs), (iii) Uyku ve Uyanıklık Üzerine (Peri Hüpnu kai Egrêgorseôs), 

(iv) Rüyalar Üzerine (Peri Enüpniôn), (v) Rüya Yorumlama Üzerine (Peri tês kathüpnon 

Mantikês), (vi) Yaşamın Uzunluğu ve Kısalığı Üzerine (Peri Makropiotêtos kai 

Praksübiotêtos) ve (vii) Gençlik ve Yaşlılık, Yaşam ve Ölüm Üzerine (Peri Neotêtos kai 

Gêrôs, ka, Zôês kai Thanatu, kai Anapnoês) isimli yedi kısa risaleden oluşmaktadır. 

Biyoloji külliyatı ise (i) Hayvanların Tarihi Üzerine (Tôn Peri Ta Zôia 

Historiôn), (ii) Hayvanların Bölümleri Üzerine (Peri Zôiôn Moriôn), (iii) Hayvanların 

Hareketi Üzerine (Peri Zôiôn Kinêseôs), (iv) Hayvanların Yürüyüşü Üzerine (Peri 

Poreias Zôiôn) ve (v) Hayvanların Oluşumuna Dair (Peri Zôiôn Geneseôs) olmak üzere 

beş kitaptan oluşmaktadır. Bu eserlerin dışında Aristoteles’e nispet edilen doğa felsefesi 

eserleri ya otantikliği şüpheli olan eserlerdir ya da Sahte-Aristotelesçi metinlerdir. 

1.2. Külliyat İçerisinde Meteôrologika IV’ün Konumuna Dair Tartışmalar: 

Aristoteles Şârihleri ve Modernler Ne Diyor? 

Aristoteles’in doğa felsefesi külliyatı içerisinde dördüncü kitap olma özelliğini 

haiz Meteôrologika, toplamda dört ana bölümden oluşmaktadır. Antik ve Orta Çağ 

boyunca unsurların birbirleriyle nasıl etkileşime girdiği konusunu da kapsayacak şekilde, 

elementler üzerine düşünme biçimi anlamına gelen meteoroloji,2 elementler için ortak 

olan tüm edilginlikleri konu edinmekle beraber doğa olaylarını ve doğal fenomenleri 

açıklamasıyla da dikkat çekicidir. Kitabın ilk üç kısmının otantikliğine dair herhangi bir 

 
2 Gilbert’ten akt. Pieter L. Schoonheim, Aristotle’s Meteorology in the Arabico-Latin Tradition: A Critical 

Edition of the Texts, with Introduction and Indexes (Leiden; Boston; Köln: Brill, 2000), xi. 



 

 

18 

 

tartışma söz konusu değildir. Ancak kitabın IV. kısmının Aristoteles’e aidiyeti 

tartışmalıdır. 

İskender el-Afrodîsî (ö. III. yüzyılın ilk yarısı), IV. kitabı Oluş ve Bozuluş’un 

yanına koymakta ve fakat Oluş ve Bozuluş’a ait görmemektedir. Ayrıca şârih, kitabı 

Meteôrologika’nın içeriğiyle uyumsuz bulmaktadır.3 Bir diğer şârih İskenderiyeli [Genç] 

Olympiodorus (ö. VI. yy.), bu kitabı Gökyüzü Üzerine ile Oluş ve Bozuluş arasında 

zikretmektedir. Öte yandan Ammonius kitabın doğru yerde ve Meteôrologika’ya ait 

olduğu noktasında kararlıdır. Lewis, Alexander of Aphrodisias On Aristotle Meteorology 

4 başlığıyla İngilizceye tercüme ettiği kitabın “Giriş” bölümünde IV. kitabın müstakil 

olarak Meteôrologika içerisindeki yerini tartıştığı kısımda Meteôrologika IV’ün 

otantikliğini savunur. Her ne kadar genel kabul IV. kitabın Meteôrologika’nın diğer 

kısımlarıyla uyumsuz olduğunu yönünde olsa da ona göre kitabın Aristoteles’e aidiyeti 

noktasında bir kuşku yoktur. Patrizi IV. kitabı Hayvanların Kısımları Üzerine’den önce 

zikreder. V. C. B. Coutant ve Sir Henry Desmond Pritchard Lee kitabın müstakil bir risale 

olduğunu savunur. Zira Coutant’a göre Meteôrologika III’ün sonunda buharın 

araştırılacağına dair verilen söz yerine getirilmemekte ve hatta bu araştırma Aristoteles’in 

herhangi bir eserinde yer almamaktadır. Bu sebeple eser olsa olsa Meteôrologika’nın 

diğer üç kitabından bağımsız, müstakil bir risale olabilir. William D. Furley, kitabın 

içeriğinin Meteôrologika I-III’e ait olmadığı konusunda çoğu kişiyle hemfikir 

görünmektedir. Ancak Meteôrologika’nın girişinde bulunan biyolojinin meteorolojiyi 

takip etmesi gerektiği yönündeki ifade, ona göre, kitaba dair “hatta doğru yerde olduğuna 

dair bir hissin var olduğunu” sezdirmektedir. Eğer Meteôrologika IV, Aristoteles’in 

biyoloji çalışmalarına bir giriş mahiyetindeyse, Furley’e göre Meteôrologika’nın sonunda 

olması yersiz değildir.4 

Eric Lewis, Aristoteles şârihlerinden Ammonius ile aynı görüşte olduğunu ifade 

ederek kitabın otantikliğini, Aristoteles’e aidiyetini ve doğru yerde olduğunu 

savunmaktadır. Diğer taraftan Lewis, Coutant’a katılmaz. Nitekim daha dikkatli 

bakıldığında 3. kitabın sonunda buharın araştırılacağına dair verilen sözün yerine 

getirildiğini düşünmektedir. Ona göre tabii âlemin bileşimini konu edindiği 

 
3 Alexander of Aphrodisias, Alexander of Aphrodisias On Aristotle Meteorology 4, thk. Richard Sorabji, 

çev. Eric Lewis (London; New Delhi; New York; Sydney: Bloomsbury Academic Publishing, 2014), par. 

179,1-7. 
4 Alexander of Aphrodisias, Alexander of Aphrodisias On Aristotle Meteorology 4, 9. 



 

 

19 

 

Meteôrologika IV, Oluş ve Bozuluş ve biyoloji külliyatının arasında bir yerde durduğu 

için önemlidir. Yazarın ifadesiyle, “Yine de Aristoteles’in doğal dünyanın bileşimine 

ilişkin kapsamlı tartışmasında Meteoroloji, Oluş ve Bozuluş ile biyoloji külliyatı 

arasındaki kavramsal “orta noktayı” zapt eder ve bu zaten onun önemli bir çalışma 

olabileceğini düşündürür.” Zira Oluş ve Bozuluş, dört elementi, özelliklerini ve 

etkileşimlerini tartışır. Meteôrologika IV, dört elementten oluşan tekbiçimlilerin 

(homeomer) özelliklerini ve etkileşimlerini tartışır. Biyoloji külliyatı ise tamamı homojen 

(tekdokulu/tekbiçimli) canlılardan meydana getirilmiş canlıları inceler.5 

Bu eserlerden birisi de İskender el-Afrodîsî’nin Aristoteles’in Meteôrologika IV 

kitabına dair şerhidir. Bu tartışmaya göre, 1915’te Ingeborg Hammer-Jensen kitabın 

Aristoteles’e aidiyetini şüpheli bulmuştur. Bunun yanında Hammer-Jensen’e göre sahte 

kabul edilen bu kitabın asıl müellifi Lapsekili Straton’dur. Hammer-Jensen kitabın ana 

argümanlarını, Coutant’ın ifadesiyle, Aristotelesçi çerçeveden uzak, mekanik ve atomik 

açıklamalar şeklinde değerlendirmektedir. Dolayısıyla kitap “Peripatetik atomcu” 

Straton’a ait olsa gerektir.6 Werner Wilhelm Jaeger ve David Ross7 bu iddiaya katılmakla 

birlikte Meteôrologika IV’ü muayyen bir müellife ithaf etmekten kaçınmışlardır. Daha 

sonra, Sir Henry Desmond Pritchard Lee ve Ingemar Düring IV. kitabın Aristoteles’e ait 

olduğunu savunmuştur. Ancak 1961’e gelindiğinde Hans Benedikt Gottschalk, kitabın ya 

Theophrastus’a ait olduğunu ya da en azından onun bir eserinden alınma olduğunu iddia 

etmiştir.8 William D. Furley, 1983’te Gottschalk’ın iddiasını tartışarak ona karşı çıkmış 

ve kitabın Aristoteles’e ait olduğunu iddia etmiştir.9 

Bu tartışmalar, Kategoriler ve Fizik gibi eserlerde geliştirilen doğa felsefesinin 

çoğunu kullanır, değiştirir ve bazen onların yerine geçer. Meteôrologika 4’ün 

elementler ve karşıtlıklar teorisi çarpıcıdır. Aristoteles’in değişim ve cevherî oluş 

 
5 Alexander of Aphrodisias, Alexander of Aphrodisias On Aristotle Meteorology 4, 10-14. 
6 Aristotle, Meteorologica, çev. H. D. P. Lee (London: Heinemann, 1952), xiv; Aristoteles’in eserinin 

Straton’un eseriyle mukayesesi için bk. Carmela Baffioni, Il Iv Libro Dei “Meteorologica” di Aristotele 

(Napoli: Bibliopolis, 1981), 245-372; Straton’a nispet edilen metinler ve bu metinlerin tercümeleri ve 

muhteviyatı hakkında yapılan bir çalışma için bk. Marie-Laurence Desclos - William Wall Fortenbaugh, 

Strato of Lampsacus: Text, Translation, and Discussion (New Brunswick, N.J: Transaction Publishers, 

2011). 
7 W. David Ross, Aristoteles, çev. Ahmet Arslan (İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2011), 32. 
8 Ayrıntılar için bk. H. B. Gottschalk, “The Authorship of Meteorologica, Book IV”, Classical Quarterly 

11/1-2 (1961), 67-79. 
9 Alexander of Aphrodisias, Alexander of Aphrodisias On Aristotle Meteorology 4, 3. 



 

 

20 

 

analizinin merkezinde yer alır. Onun madde teorisinde ilgi uyandıran, belki de 

revizyonist ve kesinlikle yeterince çalışılmamış olan birçok şeyi açığa çıkarır.10 

Yaygın olarak kabul edilen görüşe göre, Aristoteles söz konusu eserin önceki üç 

kitabını tamamlamış ve bunları müteakip olarak dördüncü kitabı, meteorolojik olguların 

incelenmesinden, ay-altı âlemde gözlemlenen ve basit doğal cisimlerin oluşumuna 

katkıda bulunan süreçlerin araştırılmasına geçiş sağlamak amacıyla kaleme almıştır. 

Böylece bu dördüncü kitap, semavi etkilerin tabii âlem üzerindeki yansımalarını ele alan 

önceki kitaplardan, doğrudan yeryüzünde işleyen fiziksel oluşumlara yönelen yeni bir 

inceleme alanının başlangıcını teşkil etmektedir.11 

Malcolm Wilson’a göreyse, homojen cisimlerin dönüşümüne odaklanmakla 

birlikte, metin geleneğinde eserin sonuna yerleştirilmiş olmasına rağmen Meteôrologika 

IV’ün fizik külliyatı içindeki konumu tartışmalıdır. Aristoteles’in üçüncü kitapta maden 

ve mineraller üzerine vadettiği ayrıntılı açıklamalar bu kitapta yerine getirilmez. İlk üç 

kitapta merkezi bir rol oynayan buhar yükselmeleri ve semavi cisimlerin etkileri burada 

tamamen devre dışı bırakılmıştır. Wilson, dördüncü kitabın hem cansız hem canlı 

maddeler arasında bir geçiş metni olduğunu, De Generatione et Corruptione’un kenarda 

bıraktığı niteliksel dönüşüm meselesini açıklamayı sürdürdüğünü ve bu nedenle kimi 

zaman bazı filozoflar tarafından kimyasal risale olarak nitelendirildiğini ifade eder. 

Eserin canlı dokulara zemin hazırlayan karmaşık homojen bileşenlere temas ettiğini, 

zaman zaman önceki kitaplarla ilişkili bazı meselelere ışık tuttuğunu, ancak doğrudan bir 

bütünlük arz etmediğini belirtir. Wilson, ilk üç kitap gibi dördüncü kitabın da 

Aristoteles’e ait olduğunu kabul eder. Meteôrologika’nın Aristoteles’in farklı dönemlerde 

verdiği dersler dizisine dayandığını, metinde yer alan tarihi ve astronomik göndermelerin 

M.Ö. 356–330 yılları arasına işaret ettiğini vurgular. Ayrıca eserin mevcut yapısının 

önceden planlanmış bir taslaktan hareketle oluşturulduğunu ve bu taslağın muhtemelen 

Historia Animalium’a benzer biçimde fenomenlerin ayırt edici farklarını içeren bir liste 

barındırdığını ileri sürer. Wilson’a göre Meteôrologika, Aristoteles’in Füsikê Akroasis, 

 
10 Alexander of Aphrodisias, Alexander of Aphrodisias On Aristotle Meteorology 4, 15. 
11 Theodora of Sotirios Zikou, Αριστοτέλους, Μετεωρολογικά IV: εισαγωγή ‒ μετάφραση ‒ ερμηνευτικό 

υπόμνημα [Aristotle’s Meteorologica IV: Introduction ‒ Modern Greek Translation ‒ Commentary] 

(University of Ioannina, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 2019), 279. 



 

 

21 

 

Peri Uranu, Peri Geneseôs kai Fthoras, Peri Psükhês ve biyoloji risaleleriyle birlikte 

tasarladığı bütünlüklü fizik projesinin ayrılmaz bir parçasıdır.12 

Bütün bu tartışmalar ve aşağıda yapılacak olan metnin ayrıntılı içerik analizi 

dikkate alındığında Meteôrologika IV’ü Aristoteles’e nispet etmekte bir beis 

görünmemektedir.  Bu açıdan araştırma boyunca metnin Aristoteles’e ait olduğu kabul 

edilmekte, çalışma bu kabul üzerinden yürütülmektedir. 

1.3. Meteôrologika IV’ün Serüveni: Tercümeler ve Şerhler 

Meteoroloji çalışmalarının ilk örneğini temsil eden Aristoteles’in Meteôrologika 

adlı eserini yorumlayan şârihler kronolojik olarak aşağıda verilmektedir: 

a. İskender el-Afrodîsî: Aristoteles’in Meteôrologika adlı eserinin yalnızca 

IV. kitabına şerh yazmıştır. IV. kitabın şerhi günümüze ulaşmıştır.13 

Hermann Alexander Diels editörlüğünde 1882-1909 yılları arasında 

yürütülen Commentaria in Aristotelem Graeca (CAG) projesi dâhilinde 

İskender el-Afrodîsî’nin Meteôrologika IV. kitabı Grekçe aslıyla 

neşredilmiştir. Bu neşir Michael Hayduck tarafından 1899 yılında 

hazırlanmış, CAG 3.2 cilt içerisinde yayımlanmıştır. Eserin Guillaume de 

Moerbeke (1286) tarafından yapılan Latince tercümesi, 1968 yılında A. J. 

Smet editörlüğünde Commentaire sur les météores d’Aristote. Traduction de 

Guillaume de Moerbeke başlığıyla Paris’te yayımlanmıştır. Alexander 

Piccolomineus’un 1561 yılında Venedik’te ilk edisyonu yayımlanan Latince 

tercümesi, 2010 yılında Stuttgart’ta Cristina Viano’nun önsözüyle in libros 

meteorologicorum içinde “Alexander von Aphrodisias” başlığıyla 

neşredilmiştir. 1936 yılında Victor Carlisle Barr Coutant, Alexander of 

Aphrodisias: Commentary on Book IV of Aristotle’s Meteôrologika başlıklı 

doktora tezini özel olarak yayımlamıştır. Coutant burada Meteôrologika IV. 

kitabının daha sonraki İngilizce tercümelere de ilham olacak ilk hâlini 

 
12 Malcolm Wilson, Structure and Method in Aristotle’s Meteorologica: a More Disorderly Nature 

(Cambridge; New York: Cambridge University Press, 2013), 8-10. 
13 Dorothea Frede, “Alexander of Aphrodisias”, The Stanford Encyclopedia of Philosophy, ed. Edward N. 

Zalta (Metaphysics Research Lab, Stanford University, 2017); The Editors of Encyclopaedia Britannica, 

“Alexander of Aphrodisias Greek Philosopher”, Encyclopedia Britannica, 24 Eylül 2013. 



 

 

22 

 

neşretmiştir.14 Loeb Classical Library tarafından yayımlanan H.  D.  P.  

Lee’nin Aristotle: Meteôrologika tercümesi 1952’de yayımlanmış, 1962 

yılında ikinci edisyonunu gerçekleştirmiştir. Meteôrologika IV, R. Sorabji 

editörlüğünde yürütülen Ancient Commentators on Aristotle projesi 

dâhilinde Eric Lewis tarafından 1996 yılında İngilizce’ye tercüme edilmiş, 

Alexander of Aphrodisias on Aristotle’s Meteorology 4 başlığıyla 

yayımlanmıştır. 

b. İskenderiyeli [Genç] Olympiodorus: Meteôrologika’nın tamamına 

yazılmış şerhtir. Grekçe aslı kayıp olan bu şerhi Huneyn b. İshak Arapçaya 

tercüme etmiş, oğlu İshak b. Huneyn ise tashih etmiştir. Tercüme edilen 

metin, Tefsîru Elemfîdûrus li-Kitâbi Arisṭoṭâlîs fi’l-âs̱âri’l-ʿulviyye olarak 

isimlendirilse de bu kitap aslında tam anlamıyla bir tefsir metni değildir. 

Yazar’ın İbn Rüşd’ten aktardığı ifadeye göre bu eser, Aristoteles’in 

Meteôrologika adlı eserindeki 4 makaleye cevâmi‘ türünde yazılmış bir 

eserdir.15 Olympiodorus burada Aristoteles’in ana metnini pasaj pasaj 

alıntılayarak bir şerh yazma yoluna gitmemiştir. Bunun yerine her bir pasajı 

başlıklandırmış, gerektiği yerde alt başlıklara (bâb) ayırmış, her babı önce 

özetlemiş, Aristoteles’in tartıştığı yerlere değinerek metnin dışına 

çıkmamaya ve Aristoteles’in söylediklerine izafe bir şey söylememeye özen 

göstermiştir.16 Metin Abdurrahman Bedevî tarafından Şürûḥ ʿalâ Arisṭo 

mefḳûde fi’l-Yûnâniyye ve resâʾil uḫrâ adlı kitap içerisinde neşredilmiştir.17 

Bedevî, Havâşî ʿale’l-âs̱âri’l-ʿulviyye adıyla Olympiodorus’a nispet edilen 

bir başka eserden de bahsetmektedir. Bu eser Aristoteles’in Meteôrologika 

adlı eserinin tamamını içeren bir kitap değildir. Eser içerik ve yapı itibarıyla 

Tefsîru Elemfîdûrus li-Kitâbi Arisṭoṭâlîs fi’l-âs̱âri’l-ʿulviyye adlı Arapça 

şerhten oldukça farklıdır. Kitap doğrudan Aristoteles’in metniyle 

 
14 Lewis, tercümesinin başlangıcında şöyle demektedir: “Bu çığır açan bir çalışmaydı, bu çalışmaların 

CAG’daki edisyonunun tamamlanmasının ardından Yunan şârihlerin bir metninin İngilizce’de yayımlanan 

ilk çevirisiydi.” Alexander of Aphrodisias, Alexander of Aphrodisias On Aristotle Meteorology 4, 61. 
15 Lettinck bu eseri Sahte-Olympiodorus’a nispet etmektedir. Paul Lettinck, Aristotle’s Meteorology and 

its Reception in the Arab World: with an Edition and Translation of Ibn Suwār’s Treatise on Meteorological 

Phenomena and Ibn Bājja’s Commentary on the Meteorology (Leiden; Boston; Köln: Brill, 1999), ix, 3. 
16 Abdurrahmân Bedevî, Şürûḥ ʿalâ Arisṭo mefḳûde fi’l-Yûnâniyye ve resâʾil uḫrâ (Beyrut: Dâru’l-Meşrik, 

1971), 11. 
17 Hasan Katipoğlu - İlhan Kutluer, “Huneyn b. İshak”, TDV İslam Ansiklopedisi (Erişim 30 Mayıs 2022). 



 

 

23 

 

başlamakta, ardından Olympiodorus’un haşiyesi gelmektedir. Fasıllar 

başlıklandırılmamıştır. Metin içerisinde günümüze ulaşmayan çok fazla 

kısım vardır. Metnin neşri, 7 farklı yazma esas alınarak gerçekleştirilmiştir. 

Tamamı elimize ulaşan Grekçe metnin neşrini Guilelmus Wilhelm Stüve, 

1900 yılında Olympiodori in Aristotelis Meteora Commentaria başlığıyla 

Commentaria in Aristotelem Graeca içerisinde Berlin’de neşretmiştir. 

Kitabın Stüve edisyonu, 2020 yılında Grekçe aslıyla tekrar basılmıştır.18 

Eseri Joanne Baptist Camotius (Giambattista de Camozzi) Latinceye 

tercüme etmiştir. Tercüme 1551 yılında Venedik’te yayımlanmıştır.19 

Christian Wildberg ise kaleme aldığı ansiklopedi maddesinde Huneyn b. 

İshak tercümesinden doğrudan bahsetmez. Ancak eserin yapısı ve üslubuyla 

ilgili A. Bedevî’nin Havâşî olarak zikrettiği eserin özelliklerine benzer 

ifadeler kullanmaktadır. Mesela metnin doğrudan Aristoteles’in ifadeleriyle 

başladığını ifade etmektedir. O hâlde Wildberg’in “antiklerden elimize 

ulaşan tek Meteôrologika tam şerhi” ifadesinden ne anlaşılması gerekir? 

Buradaki ifade Olympiodorus’un Tefsîru Elemfîdûrus adlı eserini çağrıştırsa 

da muhtemelen “ilk tam şerh” ile kasıt, metnin Grekçe aslının tamamının 

günümüze ulaşmasıdır. Böylelikle Wildberg’in ifadeleri her ne kadar 

Huneyn b. İshak tercümesini çağrıştırsa da öyle görünüyor ki burada dikkate 

alınan metin, Bedevî’nin Meteôrologika haşiyesi olarak zikrettiği Grekçe 

metindir. Wildberg’e göre Olympiodorus bu metinde, Fizik ve Gökyüzü 

Üzerine derslerine atıfta bulunmaz; sadece metni diğer doğa felsefesi 

incelemelerinin ortak zeminine yerleştirir. Olympiodorus bu metinde, 

kendisinden 30 sene önce kısmi bir şerh kaleme alan İskender el-

Afrodîsî’den sık sık alıntı yapmakta ve İskender el-Afrodîsî’nin yanı sıra 

yakından tanıdığı Ammonius’tan etkilenmiş gözükmektedir.20 

Olympiodorus, katılmadığı görüşleri öne süren bazı isimsiz kişilere zaman 

zaman atıfta bulunmaktadır. Ancak Olympiodorus bu metinde 

 
18 Olympiodorus, Olympiodori in Aristotelis Meteora commentaria, çev. Guilelmus Wilhelm Stüve (Berlin, 

Boston: De Gruyter, 2020). 
19 Abdurrahmân Bedevî, Şürûḥ ʿalâ Arisṭo mefḳûde fi’l-Yûnâniyye ve resâʾil uḫrâ, 12-13. 
20 Abdurrahmân Bedevî, Şürûḥ ʿalâ Arisṭo mefḳûde fi’l-Yûnâniyye ve resâʾil uḫrâ, 14; Christian Wildberg, 

“Olympiodorus”, The Stanford Encyclopedia of Philosophy, ed. Edward N. Zalta (Metaphysics Research 

Lab, Stanford University, 2018). 



 

 

24 

 

Philoponus’un ismini asla zikretmemekte, onu da görüşlerine katılmadığı 

isimsiz kişiler listesinde değerlendirmektedir. İlginçtir ki, belki de 

Olympiodorus, şahsen tanıdığı bir adam tarafından kendi yaşamı boyunca, 

aynı “üniversite” ve hatta aynı “bölümde” yürütülen ilgili ve önemli 

entelektüel çalışmaları görmezden gelmektedir. Nitekim Simplicius’un 

Atina’da gördüğü muamelenin bir benzeri olarak Olympiodorus ve 

öğrencilerinin John Philoponus’u istenmeyen kişi ilan ettikleri açıktır.21 

1.4. Meteôrologika IV’ün İçeriği 

Meteôrologika Aristotelesçi doğa bilimleri literatürü açısından merkezi bir 

konuma sahiptir. Eser, ilk üç kitapta ele alınan bütün teorik zeminin ilk uygulamalarını 

verir. Dört elementi ve özelliklerini dikkate alarak, semavi cisimlerden ay-altı âlemin 

derinliklerine kadar bütün alanlardaki hareketleri ve değişimi konu edinir. Meteôrologika 

dört elementi, özelliklerini ve bu elementlerin birbirleriyle nasıl etkileşime geçtiklerini 

ele alır. Zira kitapta şimşek ve diğer atmosferik olaylarla ilgili teoriler bulunmasının 

sebebi budur. Diğer yandan hava ile ilgili olarak, rüzgâr, fırtınalar, gök gürültülü fırtınalar 

ve kasırgalar hakkında açıklamalar bulunmaktadır. Su ve toprak da aynı şekilde ele 

alınmaktadır. Nehirlerin ve denizlerin kaynakları, tuzluluklarının problem edinilmesi ve 

hatta depremler konusu işlenir. Kitapta gökkuşağına ve gökkuşağının altı rengine önem 

verilir. Yağmur, kar, buz, dolu ve kırağı da usulüne uygun şekilde işlenir. Esir kendi 

bölgesine, canlı varlıklar olarak kabul edilen ay üstü âleme aittir. Son olarak, ay ve ay 

etrafındaki hâle ele alınır.22 Gökkuşağıyla birlikte yalancı güneş konusu da işlenir. Bütün 

bu araştırmalar Meteôrologika I-III kitaplarında işlenmektedir. Ancak IV. kitaba 

gelindiğinde konular nispeten farklılaşmaktadır. 

Meteôrologika’nın IV. kitabı, organik ve doğal süreçlerin ayrıntılı bir 

incelemesinden oluşur. Kitap karşıt fiziksel niteliklere atıfta bulunarak elementlerin 

etkileşimini ve bileşimini açıklamaya çalışır. Aynı zamanda, birincil niteliklerin farklı 

bileşimlerinden ortaya çıkan, mesela sertlik veya kırılganlığın birincil karşıtlar (sıcak, 

soğuk, kuru ve nemli) arasındaki temel ilişkilerden kaynaklandığı anlamına gelen bir 

ikincil nitelikler teorisi sunar. Meteôrologika’nın son kitabı olma özelliğini haiz IV. kitap, 

 
21 Wildberg, “Olympiodorus”. 
22 Schoonheim, Aristotle’s Meteorology in the Arabico-Latin Tradition, xii. 



 

 

25 

 

toplamda 12 bölümden oluşmaktadır. Bu bölümlerin her birinin içeriği aşağıda kısaca 

verilmektedir: 

1. (378b9-379b9): Dört ana karşıtlık (sıcak, soğuk, nemli, kuru) doktrininin ve 

bunların dört elementle (ateş, hava, su, toprak) ilişkisinin özeti. Sıcak ve 

soğuk, oluş ve bozuluştan sorumlu aktif faktörlerdir. 

2. (379b10-380a10): [II. ve III. bölümler, sıcak ve soğuğun doğal süreçler, 

özellikle de karışım üzerindeki etkilerinin araştırılmasıdır.] Karışım, içsel ısı 

vasıtasıyla kendi gelişimini başlatan bir maddenin olgunlaşma süreci olarak 

tanımlanır, yani içsel hareket nedeni, kendisidir (379b18-25). Uygun ısı, 

onlara biçim (380a1) verecek şekilde, maddi elementlerin “belirsizliğinde 

yetkinleşecektir”. Uygun karışım bir sağlıklı olma durumunun işaretidir 

(380a2). 

3. (380a11-381b21): Olgunlaşma, özel bir karışım türüdür: Bir meyvedeki 

besleyici elementlerin, tohumlarının bir yaşam ortaya çıkarabilmesi için 

olgunluğa erişmesi sürecidir (380a11-15). Aristoteles, “maddenin doğal ısı ve 

soğuk tarafından belirlendiği” tüm süreçler olan olgunlaşma gibi diğer 

süreçler hakkında metaforik olarak konuşulabileceğini söyler (280a18-22). Bu 

bölüm daha sonra, karışımın antitezi olarak hamlığı inceler: belirsiz neme 

sahip olan meyvedeki besleyici elementin karışımı (380a27-b13). Daha sonra, 

dış etkilerin doğal bileşiklerdeki kuvvetlerin iç dengesini etkilediği ilgili 

süreçleri araştırır: kaynama, haşlama ve kavurma/kızarma. 

4. (381b22-382a20): IV.’ten IX.’a kadar, pasif faktörler, nem ve kuruluk 

araştırılır ve ikincil özelliklere sistematik bir açıklama geliştirilir, birincil 

özellik olarak sert ve yumuşak kastedilmektedir. 

5. (382a21-382b28): Aristoteles, sertlik ve yumuşaklığın, sıcak ve soğuktan 

kaynaklanan katılaşma veya sıvılaşma süreçleri tarafından üretildiğini söyler. 

Kuruma bir çeşit katılaşmadır. 

6. (382b29-383b18): Katılaşma ve sıvılaşmanın daha fazla araştırılması: (i) 

soğukla katılaşan, ısıyla sıvılaşan sulu sıvılar; (ii) toprak ve su karışımlarında 

(katılaşmak yerine kalınlaşabilir de) ya toprak baskındır ya da bir yere su 

hakim olur. 

7. (383b19-384b23): Belirli örneklerin tartışılması: peynir, süt, kan, taş, tahta, 

abanoz, kil. Sonuç: katılaşacak veya kalınlaşacak her şey toprak içerir. 



 

 

26 

 

8. (384b24-385b5): Doğal cisimlerin fiziksel özelliklerinin incelenmesi ile ilgili 

olarak hilomorfizm ve hareket teorilerinin özeti. Daha sonra bileşik cisimler 

arasındaki etkileşimlerden kaynaklanan niteliklerin bir listesi verilir. Bunlar 

sıcak ve soğuğun pasif bileşenler üzerindeki etkileridir (nem ve kuruluk). Liste 

bir çift zıtlık şeklinde verilmiştir: “Kabiliyetli veya kabiliyetsiz....”: katılaşma, 

erime, sıcaktan yumuşama, soğuktan yumuşama, eğilme, kırılma, parçalanma, 

baskılama, esneklik, sıkılmak, süneklik, dövülebilirlik/genleşebilirlik, 

parçalanabilirlik/yarılabilirlik, kesilmek, yapışkanlık, sıkıştırılabilirlik, 

tutuşturulabilirlik/yanabilirlik, duman yayabilirlik. 

9. (385b6-388a9): Katılaşma ve yumuşamanın doğasının daha fazla 

araştırılması. Örnekler: bronz, soda, tuz, yün, tahıl. Daha sonra tüm 18 özellik 

araştırılır. 

10. (388a10-389a24): Homojen cisimler ve sıcak ve soğuğun katılaşma ve 

sıvılaşma süreçleri üzerindeki etkilerini tartışır. 

11. (389a25-389b22): Homojen olmayan cisimlerden farklılaşmış örnekleri 

(bronz, altın, gümüş, kalay, demir, taş, et, kemik tendonu, deri, bağırsak, saç, 

lif, damarlar) tartışır: her şey homojen cisimlerden oluşur, örneğin yüz el, ayak 

veya tahta, kabuk, yaprak, kök. 

12. (389b23-390b23): Homojen olmayan cisimleri tartışır. Bölümün ortasında, 

tüm doğal süreçlerde işlevlerin ve amaçların varlığında ısrar eder ve bunların 

yalnızca et gibi canlılar söz konusu olduğunda daha açık olduğunu, ancak 

cansız doğada da hatırı sayılır derecede mevcut olduğunu iddia eder (390a17). 

Nihai nedensellik üzerindeki bu ısrara rağmen, Aristoteles hemen hemen tüm 

homojen cisimlerin sıcak, soğuk veya bunların kombinasyonu ile 

üretilebileceğini iddia etmeye devam etmektedir. Kitabı, homojen olmayan 

cisimlerin (kan, et, meni vd.) araştırılmasına ve daha sonra bunlardan oluşan 

“insanlar, bitkiler ve benzerleri gibi” cisimlere yol açacak olan daha ileri 

araştırmalara bakarak bitirir (390b23).23 

 
23 Aristotle, Meteorologica, 290-375. 



 

 

27 

 

2. Meteôrologika IV’ün İslam Dünyasına İntikali: Metin ve Şerhler 

2.1. Yûḥannâ b. Bıtrîḳ’in (ö. 815/830 [?]) Arapça Tam Meteôrologika 

Tercümesi 

Yûḥannâ b. Bıtrîḳ, Aristoteles’in Meteôrologika adlı eserini el-Âs̱âru’l-ʿulviyye 

adıyla tercüme etmiştir. Ebû Zekeriyyâ Yûḥannâ (Yaḥyâ) b. el-Bıtrîḳ Yunancadan 

tercüme yapan ilk dönem mütercimlerindendir. İbnü’n-Nedîm’e göre babası Halife 

Manṣûr döneminde (754-775) yaşamış, Halife Manṣûr’un emriyle tercümeler yapmıştır.24 

Yûḥannâ b. Bıtrîḳ’in 775 civarında Bağdat’ta doğduğunu söylemek mümkündür.25 

Kendisi de babası gibi Halife Manṣûr döneminde, Halife’nin emriyle tercümeler yapmış 

ilk mütercimlerdendir. O, Me’mun’un sarayında, Farsçadan Arapçaya tercümeler yapan26 

saray müneccimi Hasan b. Sehl b. Nevbaḫt’ın grubunda bulunan bir mütercimdir.27 

Tercüme faaliyetleri Hârûnürreşîd döneminde (786-809) ve Me’mun döneminde (813-

833) de devam etmiştir.28 Ölüm tarihi oldukça şüphelidir. Ancak Halife Muʿtaṣım 

döneminde (833-842) yaşamaya devam ettiğine ve muhtemelen MS. 840lı yılların 

başlarında öldüğüne dair yeterli delil bulunmamaktadır.29 Platon’dan, Aristoteles’ten, 

Hipokrat’tan, Galen’den ve Trallesli İskender’den çeviriler yapmıştır.30 Huneyn b. 

İshak’ın okulundan yaklaşık altmış yıl önce aktif çeviri faaliyetlerinde bulunan baba el-

Bıtrîḳ ve oğlu Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ’in tercüme ettiği eserler, erken dönem Arapça bilim 

ve felsefe aktarımında geniş bir alanı kapsayan ve zamanında oldukça iyi bilinen 

eserlerdir.31 Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ’in burada söz konusu edilecek olan tercümesi, 

Aristoteles’in Meteôrologika adlı eserinin tercümesidir. 

 
24 İbnü’n-Nedîm, El-Fihrist, ed. Abdulkadir Coşkun, çev. Ramazan Şeşen (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı, 2019), 792. 
25 Casimir Petraitis, el-Âs̱âru’l-ʿulviyye li-Aristûtâlîs = The Arabic Version of Aristotle’s Meteorology 

(Beyrut: Dâru’l-Meşrik, 1967), 30. 
26 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 878. 
27 Sözü edilen mütercim, Me’mun’un sarayında vezirlik yapan Hasan b. Sehl ile karıştırılmamalıdır. 

Petraitis, el-Âsâru’l-ʿulviyye li-Aristotâlîs, 31. 
28 Ebû Saîd b. Ahmed el-Endelüsî, Tabakâtü’l-ümem =: Milletlerin Bilim Tarihi: metin-çeviri, çev. 

Ramazan Şeşen (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2014), 20. 
29 Petraitis, el-Âsâru’l-ʿulviyye li-Aristotâlîs, 31-32. 
30 M. Cüneyt Kaya, “Yuhannâ b. Bıtrîḳ”, TDV İslam Ansiklopedisi (Erişim 06 Haziran 2022). 
31 D. M. Dunlop, “The Translations of Al-Biṭrīq and Yaḥyā (Yuḥannā) b. al-Biṭrīq”, Journal of the Royal 

Asiatic Society 91/3-4 (Ekim 1959), 140. 



 

 

28 

 

Söz konusu tercümenin mot à mot bir tercüme olup olmadığı tartışmalıdır. 

Muhtemelen eser, Aristotelesçi Meteôrologika’nın Yûḥannâ b. Bıtrîḳ tarafından yeniden 

ifadelendirilerek tercüme edilmiş bir özeti (compendium)32 şeklinde tasarlanmıştır.33 

Bununla beraber bu çeviri, eksik bir şekilde yapılmıştır. Orijinal metnin büyük kısımları 

atlanmıştır. Hatta orijinale kıyasla bazı temel noktalarda sapmalar gösterir.34 Bu açıdan 

eser, bazı noksanlıklar, ek açıklamalar, ele alınan konularda yeniden tasniflendirmeler ve 

başlıklandırmalar içerir. Bununla birlikte mesela Samanyolu meselesinde olduğu gibi 

bazı doktrinel farklılıklar da içermektedir.35 Tercüme edilen metnin Aristoteles’in 

Meteôrologika adlı metni olduğuna dair şüpheler izale edilmiş olsa da İbnü’n-Nedîm’in 

Meteôrologika/el-Âs̱âru’l-ʿulviyye ile ilgili söylediklerini tartışmaya açmak 

gerekmektedir. Öncelikle, Aristoteles’in Meteôrologika adlı eserine dair İbn Süvâr 

tarafından yapılmış bir çeviriden, ilk defa İbnü’n-Nedîm el-Fihrist adlı eserinde bahseder. 

İbn Süvâr, aynı zamanda el-Âs̱ârü’l-müteḫayyele fî’l-cevv başlıklı bir risalenin de 

müellifidir. Bu risalenin ikinci kısmında, okuyucuyu kendi Aristoteles tercümesine 

yönlendirdiği açıkça belirtilmektedir. Ancak söz konusu çeviri günümüze ulaşmamıştır. 

Mevcut verilerden hareketle, İbn Süvâr’ın çevirisinin yalnızca Aristoteles’in hâle ve 

gökkuşağı üzerine yazdığı bölümleri kapsadığı anlaşılmaktadır; zira onun kendi eserinin 

temel konusu da bu iki semavi fenomendir.36 Kitabın serüveni ile ilgili İbnü’n-Nedîm 

şunları kaydeder: 

el-Âs̱ârü’l-Ulviyye Hakkında Söz: Eser üzerine Olympiodorus’un büyük bir şerhi 

vardır. Ebû Bişr Mettâ çevirmiştir. Taberî ona bir talik yazmıştır. Eser üzerine 

İskender el-Afrodîsî’nin de bir şerhi vardır. Bu şerh Arapçaya çevrilmiş, ancak 

 
32 İbn Rüşdçü yazım tarzı dikkate alındığında, tercümenin cevâmi‘ türü bir eser olduğu söylenebilir. 
33 Schoonheim, Aristotle’s Meteorology in the Arabico-Latin Tradition, xi. 
34 Andreas Lammer - Colin Fitzpatrick Murtha, “What Goes Up Must Come Down: The Water Cycle in 

Early Arabic Meteorology”, The Elements in the Medieval World: Interdisciplinary Perspectives: Water, 

ed. Marilina Cesario vd., Koninklijke Brill BV (Leiden; Boston: Brill, 2024), 1/32. 
35 Ahmad Hasnawi, “Avicenne et le livre IV des Météorologiques D’Aristote”, Aristoteles chemicus: il IV 

libro dei “Meteorologica” nella tradizione antica e medievale, ed. Cristina Viano, International Aristotle 

studies (Università degli studi di Venezia Centre Léon Robin), v. 1 (Sankt Augustin: Academia Verlag, 

2002), 133; İlgiçtir ki, Aristoteles’in Meteôrologika I-III’te ele aldığı ancak İbn Sînâ’nın kitabına dahil 

etmediği tek konu Samanyolu meselesidir. Jean-Marc Mandosio, “Follower or Opponent of Aristotle? The 

Critical Reception of Avicenna’s Meteorology in the Latin World and the Legacy of Alfred the 

Englishman”, The Arabic, Hebrew and Latin Reception of Avicenna’s Physics and Cosmology, ed. Dag 

Nikolaus Hasse - Amos Bertolacci (De Gruyter, 2018), 467. 
36 Marc Geoffroy, “Aristotle, Arabic”, Encyclopedia of Medieval Philosophy: Philosophy Between 500 and 

1500 with 7 Figures and 12 Tables, ed. Henrik Lagerlund (Dordrecht: Springer, 2011), 110. 



 

 

29 

 

Süryaniceye çevrilmemiştir. Yahyâ b. ʿAdî daha sonra eseri Süryaniceden 

Arapçaya tercüme etmiştir.37 

Eğer bir araştırmacı Yûḥannâ b. Bıtrîḳ’in söz konusu tercümesinin serüvenini 

araştırmaya koyulmuşsa, İbnü’n-Nedîm’in yukarıdaki pasajı bu araştırmacıya neredeyse 

hiçbir şey söylemez. Daha doğrusu, Casimir Petraitis’e göre, yukarıdaki pasaj ancak 

Meteôrologika’nın mütercimi olarak Yaḥyâ b. ʿAdî (ö. 974) kabul edilirse bir şey ifade 

eder. İbnü’n-Nedîm el-Fihrist’te birkaç sayfa sonra Kitâbün fi’l-âs̱âri’l-muḫayyele fi’l-

cevvi’l-hâdise ani’l-buḫâri’l-mâ’î ya‘ni el-âle ve’l-kavsi ve’d-dabâb adlı İbnü’l-

Ḫammâr’a nispet edilen ve içerisinde buhar, hâle, gökkuşağı gibi doğal fenomenlerin 

araştırma konusu edildiği makale türü bir kitaptan bahseder. İbnü’l-Ḫammâr ismiyle 

meşhur Ebü’l-Hayr Hasan b. Süvâr da (ö. ykl. 410/1019)38 bu kitabı Süryaniceden 

Arapçaya tercüme etmiştir. Ardından İbnü’n-Nedîm şöyle bir kayıt düşer: “el-Âs̱ârü’l-

ʿulviyye diye de [Süryaniceden Arapçaya bir kitap] tercüme etmiştir.”39 Böylelikle Yaḥyâ 

b. ʿAdî ve/ya öğrencisi İbnü’l-Ḫammâr’ın bu metni Süryaniceden Arapçaya tercüme 

etmiş olabileceği düşünülebilir. Dolayısıyla, en azından, Yaḥyâ b. ʿAdî’nin eliyle 

yapılmış bir Meteôrologika tercümesi olma ihtimali mevcuttur.40 

Petraitis, İbn Cülcül, İbnü’l-Kıftî ve İbn Ebû Usaybia’nın eserlerinde Yûḥannâ 

b. Bıtrîḳ’in tercümesine dair herhangi bir şey bulamadığını ekler. Akabinde hem İbn 

Meymûn’un hem de bu kitabı Arapçadan İbraniceye tercüme eden Samuel b.  Tibbon’un 

İbnü’l-Bıtrîḳ’ten bahsettiklerini ve fakat bu kişinin baba mı yoksa Yûḥannâ b. el-

Bıtrîḳ mi olduğu noktasında bir belirsizliğin olduğunu ifade eder. Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ’in 

tercümesi mahiyetindeki İstanbul Yeni Cami 1179 (3r-40v) numaralı el-Âs̱ârü’l-ʿulviyye 

yazmasında İbnü’l-Bıtrîḳ’ten altı kez bahsedilmektedir. Ancak ilginç bir şekilde İbn Rüşd 

hem telḥîsinde hem de el-Âs̱ârü’l-ʿulviyye üzerine yazdığı orta şerhinde Yûḥannâ el-

Bıtrîḳ’e dair herhangi bir şey söylemez.41 

Petraitis’e göre, hayatı, yaşadığı şehirler, bilme ihtimali olan diller ve 

tercümedeki bazı ifadeler dikkate alındığında, metni Arapçadan Süryaniceye tercüme 

 
37 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 817. 
38 Sahbân Halîfât, “İbnü’l-Hammâr”, TDV İslam Ansiklopedisi (Erişim 15 Haziran 2022). 
39 Petraitis, el-Âsâru’l-ʿulviyye li-Aristotâlîs, 53-54. 
40 Lammer - Murtha, “What Goes Up Must Come Down: The Water Cycle in Early Arabic Meteorology”, 

1/32. 
41 Petraitis, el-Âsâru’l-ʿulviyye li-Aristotâlîs, 54. 



 

 

30 

 

eden kişi Re’sülaynlı Sergius (ö. 536)42 olabilir.  Şöyle ki bir özet niteliğinde olan metnin 

Yunanca orijinalinin İskenderiye’den geldiği ve daha sonra Re’sülaynlı Sergius 

tarafından Süryaniceye çevrildiği varsayılabilir. Daha sonra metnin söz konusu bu 

Süryanice versiyonu Arapçaya çevrilmiştir. Yazara göre Arapça metinde geçen zevbe‘a 

(kasırga) ifadesi Yunancadaki karşılığıyla değil de Latincede kullanılan turbo kelimesinin 

tercümesi şeklinde karşılanmaktadır ki bunun da Re’sülaynlı Sergius’un elinden olması 

kuvvetle muhtemeldir. Nitekim Re’sülaynlı Sergius’un hayatının sonunda Roma’ya 

gittiği bilinmektedir. Bu durumda önceden biraz Latincesinin olması mümkündür. 

Nitekim o zamanın Antakya (Antioch) ve Urfa (Edessa) gibi büyük kültür kentlerinde 

Latince bilenlerin olduğu malumdur.43 Dolayısıyla metnin Re’sülaynlı Sergius tarafından 

önce Süryaniceye, ardından Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ tarafından da Arapçaya tercüme edilmiş 

olması muhtemeldir. Ancak Petraitis’in bütün bu varsayımları, yine de Arapça metni 

önceleyen bir Süryanice metnin Re’sülaynlı Sergius’a ait olduğu konusunda ikna edici 

yeterli delil değerine sahip değildir. 

Diğer taraftan Schoonheim, Petraitis’in Arapça tercümeyi önceleyen bir 

Süryanice metnin olduğu ön kabulüne karşı bazı argümanlar öne sürmektedir. Her şeyden 

önce eserin kendisinden tercüme edildiği iddia edilen Süryanice ara versiyonu bugüne 

ulaşmamıştır. Bununla birlikte, tercüme edilen diğer metinlerin Yunanca ve Arapça 

versiyonları oldukça yaygın olarak bulunduğu için bu metnin de Süryanice bir çevirisinin 

olduğu varsayılabilir.44 Metnin Arapçasında Süryanicenin izlerini, bazı iyi bilinen 

Süryani ifadeleri görmek mümkündür.  Ancak bu, Arapça metni önceleyen bir Süryanice 

versiyonun var olduğuna dair kesin bir kanıt teşkil etmez. Yûḥannâ b. Bıtrîḳ’in Arapça-

Süryanice bilen bir mütercim olduğu bilinmektedir. Öte yandan metinde bulunan birçok 

Süryanice ifade, çevirmenlerin yaşadığı dönemde kullandıkları Süryaniceye kadar 

uzanmaktadır. Bu ise Arapça metnin Süryanice bir versiyonunun varlığını varsaymanın 

gerekli olmadığı anlamına gelebilir.45  

 
42 Ölüm tarihi bu çalışmadan alınmıştır. Marilina Cesario vd., The Elements in the Medieval World: 

Interdisciplinary Perspectives: Water, ed. Marilina Cesario vd. (Leiden; Boston: Brill, 2024), 1/1. 
43 Petraitis, el-Âsâru’l-ʿulviyye li-Aristotâlîs, 54-55. 
44 Metni önce Süryaniceye, daha sonra Arapçaya tercüme etmek o dönemde yaygın bir faaliyetti. Dunlop, 

“The Translations of Al-Biṭrīq and Yaḥyā (Yuḥannā) b. al-Biṭrīq”, 148. 
45 Schoonheim, Aristotle’s Meteorology in the Arabico-Latin Tradition, xv. 



 

 

31 

 

Aristoteles’in Meteôrologika adlı kitabının tamamının tercümesi hüviyetinde 

olan kitabın ve mütercimin üslubu tartışmalıdır. Gutas’a göre Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ 

kullandığı kötü dille meşhur olan bir mütercimdi. Gutas’ın aktardığına göre İbnü’l-Ḳıfṭî 

onun hakkında şunları söyler: “Güvenilir bir çevirmen olmasına ve [orijinal metindeki] 

kavramları iyi çevirmesine karşın takır tukur bir Arapça kullanırdı”46 (kâne emînen ʿ ale’t-

tercemeti hüsne’t-te’diye li’l-maʿnâ, elkene’l-lisân li’l-ʿarabiyye).47 Diğer taraftan 

Samuel b. Tibbon ve İbn Meymûn’un sert eleştirileri, Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ’in tercüme 

ettiği Aristoteles’in metnine değil de Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ’in bizzat kendisine yöneltilmiş 

görünmektedir. Mesela İbn Meymûn Delâletü’l-Ḥâirîn adlı eserin More Henevuḫīm 

הנבלכים)  olarak çevrilen İbranice tercüme metodunu değerlendirdiği ve diğer (מורה 

tercümelerle karşılaştırdığı yerde Samuel b. Tibbon’a, Ebü’l-Ferec et-Tayyib, Yaḥyâ b. 

ʿAdî veya el-Bıtrîḳ’in şerhlerinin oldukça kıymetsiz olduğundan bahseder. Bu şerhlere 

vakit harcayan kimse zamanını boşa harcamaktadır. Söz konusu şerhler yalnızca o 

metinlerden daha iyi çeviriler olmadığı için incelenmelidir. Bununla birlikte metni 

Arapçadan İbraniceye tercüme ederken Samuel b. Tibbon sıklıkla metne eleştiriler 

yöneltmekte, eserin Huneyn b. İshak tarafından çevrilen Aristoteles metinleriyle tenakuz 

eden yerleri işaret etmektedir.48 

Petraitis, çevirinin hangi tarihte gerçekleştiğine dair kesin bir verinin olmadığını 

söyler. Öyle görünüyor ki Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ de metne herhangi bir tarih kaydı 

düşmemiştir. Ancak kesin olan tek şey, Kindî’nin (ö. 866 [?]) risalelerinden önce bu 

tercüme ameliyesinin gerçekleştirildiğidir. Nitekim Kindî’nin doğa felsefesiyle ilgili 

günümüze ulaşan metinleri, Meteôrologika’nın Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ tercümesinden 

haberdar olduğunu ve bu tercümeyi kullandığını gösteren bazı pasajlar vardır. Yine 

Kindî’nin kullandığı bazı terimler, Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ’in terminolojisiyle benzerlikler 

içermektedir.49 

 
46 Dimitri Gutas, Yunanca Düşünce Arapça Kültür: Bağdat’ta Yunanca-Arapça Çeviri Hareketi ve Erken 

Abbasi Toplumu, çev. Lütfü Şimşek (İstanbul: Kitap Yayınevi, 2003), 134-135. 
47 İbnü’l-Kıftî, İḫbârü’l-ʿulemâʾ bi-aḫbâri’l-ḥükemâʾ (Târîḫu’l-ḥükemâʾ), ed. İbrâhîm Şemseddîn (Dâru’l-

Kütübü’l-ʿİlmiyye, 2005), 282. 
48 Petraitis, el-Âsâru’l-ʿulviyye li-Aristotâlîs, 55-56. 
49 Petraitis, el-Âsâru’l-ʿulviyye li-Aristotâlîs, 56. 



 

 

32 

 

Aristoteles’in Meteôrologika adlı eseri, Arisṭûṭâlîs fi’s-semâ ve’l-âs̱ârü’l-

ʿulviyye adıyla Abdurrahman Bedevî tarafından neşredilmiştir.50 Eser daha sonra Casimir 

Petraitis tarafından Kitâbü’l-Âs̱âri’l-ʿulviyye li-Arisṭoṭâlîs The Arabic Version of 

Aristotle’s Meteorology adıyla 1967 yılında Beyrut’ta neşredilmiştir. Son olarak Pieter L. 

Schoonheim, -bir sonraki bölümde ayrıntılandıracağı üzere- Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ 

tercümesini Aristotle’s Meteorology in the Arabico-Latin Tradition kitabı içerisinde 

tahkik etmiş, Latince-Arapça tenkitli metin şeklinde neşretmiştir. 

2.2. Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ Tercümesinin Serüveni: Şerhler ve Tercümeler 

2.2.1. Latince Tercümeler 

Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ’in Arapça Meteôrologika’sı Cremonalı Gerard tarafından 

Toledo’da Latinceye tercüme edildi.51 Bu metni 2000 yılında Pieter L. Schoonheim, 

Aristotle’s Meteorology in the Arabico-Latin Tradition: A Critical Edition of the Texts, 

with Introduction and Indexes kitabında 4-150 sayfaları arasında neşretmiştir. Her ne 

kadar Meteôrologika IV.’ün Aristippus tarafından Yunancadan Latinceye daha önce 

yapılmış bir çevirisi mevcut olsa da Minio-Paluelo’ya göre Gerard kitabın tamamını 

Latinceye tercüme etmiştir. Ancak çok kısa bir süre sonra Moerbekeli Guillaume’nin 

doğrudan Yunancadan yaptığı tercümesi Cremonalı Gerard’ın tercümesinin yerini 

alacaktır.52 

2.2.2. İbranice Tercümeler 

Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ’in Meteôrologika adlı eseri, Samuel b. Tibbon tarafından 

Otot Ha-Şamayîm (השמים  adıyla İbraniceye tercüme edilmiştir. Bu tercüme (אותות 

Resianne Fontaine editörlüğünde 1995 yılında yeniden neşredilmiştir.53 

2.2.3. Arapça Neşirler ve Şerhler 

Paul Lettinck, Aristotle’s Meteorology and Its Reception in the Arab World 

kitabının girişinde Aristoteles’in Meteôrologika adlı eserinin şematik bir incelemesine 

 
50 Aristoteles, Arisṭoṭâlîs fi’s-semâ ve’l-âs̱ârü’l-ʿulviyye, thk. Abdurrahmân Bedevî, çev. Abdurrahmân 

Bedevî (Kahire: Mektebetü’n-Nahdatü’l-Mısriyye, 1961). 
51 Geoffroy, “Encyclopedia of Medieval Philosophy”, 111. 
52 Petraitis, el-Âsâru’l-ʿulviyye li-Aristotâlîs, 66. 
53 Resianne Fontaine (ed.), Otot Ha-Shamayim: Samuel Ibn Tibbon’s Hebrew Version of Aristotle’s 

“Meteorology” - A Critical Edition, with Introduction and Commentary (Brill, 1995). 



 

 

33 

 

koyulur. Ona göre Aristoteles’in Meteôrologika’sının Helenistik versiyonu daha sonra 

Süryaniceye tercüme edilmiş, akabinde Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ tarafından Arapçaya 

tercüme edilmiştir. İbn Sînâ, İbn Bâcce ve İbn Rüşd, Aristoteles’in Meteôrologika adlı 

eserinin tamamı veya bir kısmı hakkında şerhler veya muadil kitaplar yazmıştır.54 

İbn Sînâ’nın Kitâbu’ş-Şifâʾ adlı eserinin içerisinde el-Meʿâdin ve’l-âs̱ârü’l-

ʿulviyye kitabı, Abdülhalîm Müntasır, Saîd Zâyid ve Abdullah İsmâil tarafından 1965 

yılında Kahire’de neşredilmiştir. Aristoteles’in Meteôrologika’sının IV. kitabına denk 

gelen İbn Sînâ’nın el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât adlı kitabı ise Mahmûd Kâsım tahkiki ve İbrâhîm 

Medkûr takdimiyle Kitâbu’ş-Şifâʾ’nın ṭabîʿiyyât bölümünün 2. cildinde, 201-267 

sayfaları arasında 1969 yılında Kahire’de neşredilmiştir.55 İbn Bâcce’nin Arapça şerhi, 

Paul Lettinck tarafından 1999 yılında Aristotle’s Meteorology and its Reception in the 

Arab World: with an Edition and Translation of Ibn Suwār’s Treatise on Meteorological 

Phenomena and Ibn Bājja’s Commentary on the Meteorology kitabı içinde 383-481 

sayfaları arasında İngilizce tercümesiyle birlikte Ek-2 bölümünde neşredilmiştir.56 İbn 

Rüşd’ün Cevâmiʿu Kitâbi’l-Âs̱âri’l-ʿulviyye adlı kitabı 1947 yılında, Resâʾilü İbn Rüşd 

kitabı içinde 1-102 sayfaları arasında Haydarâbâd’ta neşredilmiştir.57 Ayrıca “Risâletü’l-

Âs̱âri’l-ʿulviyye” başlığıyla Resâʾilü İbn Rüşd el-felsefiyye içinde Cîrâd el-Cihâmî’nin 

tahkiki, Refîk el-Acem’in notlarıyla 1994 yılında Beyrut’ta neşredilmiştir.58 Daha sonra 

eser, el-Âs̱ârü’l-ʿulviyye başlığıyla Sehir Fazlullâh Ebû Vâfiye ve Suâd Ali Abdürrezzâk 

tahkikiyle, Zeyneb Mahmûd el-Hudayrî müracaasıyla ve İbrahim Medkûr tasdikiyle 1994 

yılında Kahire’de neşredilmiştir.59 Kitabı Elias Cretensis, İbraniceden Latinceye, Juntas 

içinde 1575 yılında Venedik’te tercüme etmiştir. İbn Rüşd’ün Arapça, ancak İbranice 

harflerle yazılmış kitabı olan Orta Şerh60, Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ tercümesinin bazı katkılar 

 
54 Lettinck, Aristotle’s Meteorology and Its Reception in the Arab World, iix. 
55 Kitabın 1985 yılında Mektebeti Âyetullâhi’l-ʿUzmâ el-Marʿaşî en-Necefî yayınevi tarafından Kum’da 

ofset yoluyla 2. baskısı gerçekleştirilmiştir. 
56 Lettinck bu kitapta İbn Bâcce’nin eserini, İbn Süvâr’ın meteorolojik fenomenler üzerine yazdığı kitabıyla 

birlikte neşretmiştir. Lettinck, Aristotle’s Meteorology and Its Reception in the Arab World. 
57 İbn Rüşd, “Cevâmiʿu Kitâbi’l-Âs̱âri’l-ʿulviyye”, Resâʾilü İbn Rüşd (Haydarâbâd: Dâiretü’l-Ma‘ârif, 

1947). 
58 İbn Rüşd, “Risâletü’l-Âs̱âri’l-ʿulviyye”, Resâʾilü İbn Rüşd el-felsefiyye, ed. Cîrâd el-Cihâmî - Refîk el-

Acem (Beyrut: Dârü’l-Fikri’l-Lübnani, 1994). 
59 İbn Rüşd, el-Âs̱ârü’l-ʿulviyye, ed. Sehir Fazlullâh Ebû Vâfiye, Suâd Ali Abdürrezzâk (Kahire: el-

Meclisü’l-ʿAla li’s-Sekafe, 1994). 
60 Petraitis, el-Âsâru’l-ʿulviyye li-Aristotâlîs, 56. 



 

 

34 

 

eklenerek yeniden kaleme alınmasından ibarettir.61 Kitap, Telḫîṣü’l-Âs̱âri’l-ʿulviyye li-

Aristûtâlîs adıyla Cemâleddîn el-Alevî tarafından tahkik edilmiş, 1994 yılında Beyrut’ta 

basılmıştır.62 Elias Cretensis, Aristotelis meteorologicorum libri commentum Averrois 

Cordubensis içerisinde eserin yalnızca I-III. kitaplarını İbraniceden Latinceye tercüme 

ederek 1575 yılında Venedik’te neşretmiştir. Aynı yıl Michael Scotus da kitabın yalnızca 

IV. bölümünü Latinceye tercüme etmiş ve yine Venedik’te neşretmiştir. Eserin, ismi 

meçhul bir mütercim tarafından yapılan Commentum Averrois super librum 

Metheurorum adlı tercümesinin bir nüshası, Venedik’te Sancti Marci, nr. 3264, f. 44 

kataloğunda kayıtlıdır. Ayrıca eserin Calonyme ben Calonyme tarafından İbraniceye 

yapılan çevirisinin hangi bölümün tercümesi olduğu henüz tespit edilememiştir.63 

2.3. Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ Tercümesinde IV. Kitabın İçeriği 

Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ’in tercümesinin Meteôrologika’nın tamamının tercümesini 

içerdiği ifade edilmişti. Burada Petraitis tahkikinin 101-131. sayfaları arasındaki 

Meteôrologika IV. kitabının içeriğiyle yetinilecektir. Yûḥannâ b. el-Bıtrîḳ IV. kitabı 12 

bölüme ayırmıştır. Aşağıda her bölümün içeriği teker teker ele alınmaya çalışılacaktır. 

I.  Bölüm: Unsurların sayısı, aktif ve pasif nitelikler. Sıcaklık ve soğukluk fail, 

yaşlık ve kuruluk münfail nitelikler. Bu niteliklerin diğer özellikleri. Tabii oluş ve 

tabii bozuluş. Niteliklerin birleştirici ve ayırıcı özelliklerinin işleyişi. (s. 101-194) 

II. ve III. Bölüm: Hazımda olan şeyler, içsel ısı. Kızarmanın sıcaklığın son 

derecesi olduğu. Yaşlık ve sıcaklığın olgunlaşmasına kızarma denir. Kızarma 

yoksa ya sıcaklık azalmış ya da çokça su karışmıştır. Bu bölümde olgunlaşma, 

kızarma ve kaynamadan bahsedilir. (s. 105) 

IV. Bölüm: İki münfail nitelik hakkındadır: yaşlık ve kuruluk. Beş çeşit münfail 

oluş vardır: yaşlık, kuruluk ve bu ikisinden oluşan bileşikler. Yaşlık ayrışmayı 

kolaylaştırır, kuruluk zorlaştırır. Bu iki niteliğe dair ayrıntılar. (s. 105-107) 

V. Bölüm: Katılık ve katılaşma hakkındadır. Heyuladaki infialin illetleri ikidir: 

kendisi etkin olan ve kendindeki fiil sebebiyle infiale uğrayan. Fail olan 

muharriktir. Münfail olan failin heyulada etki eden suretinden etkilenendir. 

 
61 Lettinck, Aristotle’s Meteorology and Its Reception in the Arab World, 309. 
62 İbn Rüşd, Telḫîṣü’l-Âs̱âri’l-ʿulviyye li-Aristûtâlîs, ed. Cemâleddîn el-Alevî (Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-

İslâmî, 1994). 
63 H. Bekir Karlığa, “İbn Rüşd”, TDV İslam Ansiklopedisi (Erişim 07 Haziran 2022). 



 

 

35 

 

Katılık ise kuruluğun bir çeşididir. Tabii kuruluk, arazî kuruluk çeşitlerine dair 

ayrıntılar. Yapışkanlık, kuruluk, kaynamışlık meseleleri. İç sıcaklık, haricî 

sıcaklık konuları. (s. 107-109) 

VI. Bölüm: Yaşlığın olduğu katılara iki şey arız olabilir: ya dönüşüm geçirip su 

olur ya da eriyerek akışkan hâle gelir. Katılığa ve sıvılığa neden olan nitelikler 

hakkında daha fazla ayrıntı. (s. 109-112) 

VII. Bölüm: Sulu olan şeyler eğer ateşle pişirilirse koyulaşır/kalınlaşır. Toprağı 

yoğun olan şeyler kurulaşır, tuz, taş, cam vb.. Yağın durumuyla ilgili eleştirilere 

cevap. Suyu veya toprağı yoğun olan katılarla ilgili söze devam. Örnekler: bal, 

peynir, kan, balgam, odun. Bu cisimlerin yaşlıkla, ateşle karşılaşmaları, 

katılıklarının akışkanlık vb. nispetince değişim ölçüsü. (s. 112-116) 

VIII. Bölüm: Cisimlerin terkibi su ve toprakla gerçekleşir. Canlılarda, bitkilerde 

ve madenlerde bu durum geçerlidir. Bu oluşların müdriki beş duyudur. Nitelikler 

sebebiyle bileşik cisimlerde ortaya çıkan, karşılıklı etki-edilgi sebebiyle idrak 

edilen ve beş duyuyla algılanan etki ve edilgi çeşitlerinin sayılması: sertlik, 

yumuşaklık, kırılganlık vb. ve bunların ne olduğunun açıklanması. (s. 116-121) 

IX. Bölüm: Akışkan olan şeylerin içinde yaşlığın olması, akışkan olmayanlarda 

yaşlığın bulunmaması, bakır, demir gibi. Çamur, tuz vb. şeylerin akışkanlığa 

etkisi. Diğer etkilerin ayrıntılı analizi. (s. 121-123) 

X. Bölüm: Yerden çıkan cisimler hakkındadır. Bunlar altına benzer parçaları olan 

gümüş, demir, bakır, kurşun ve diğer cevherlerdir. Canlıda kendine benzer olan 

şeyler kas, damar, deri vb. iken, benzemeyen şeyler el, ayak gibi uzuvlardır. Şarap 

hakkında söz. Diğer maddelerin veya taşların kuruluk ve yaşlıkla ilişkileri, 

kehribar taşı vs. tikel örnekler. (s. 124-127) 

XI. Bölüm: Haricî sıcaklık ve dâhilî sıcaklık içermenin ne olduğu. İdrar ve şarabın 

haricî sıcaklık içermesi. Kireç ve kül örnekleri vb.. Doğadan çıkan garip ısıya 

maruz kalmadıkları ve kazara ısıtılmadıkları sürece, hangi şeylerin sıcak olduğu, 

hangilerinin donup katılaşan nedenden dolayı soğuk olduğu ve sudan oluşan 

şeylerin soğuk olduğu bilinebilir. İdrar ve şarap, içinde bulunan suyun özündeki 

ısının etkisiyle ısınmıştır. Kireç ve kül de kendi doğasının dışında haricî bir 



 

 

36 

 

sıcaklıkla ısınmıştır. Bu cisimlerin heyulası soğuktur, kendilerine arızi bir sıcaklık 

etki etmiştir. (s. 127-128) 

XII. Bölüm: Et, kas vb. benzeyen uzuvlar hakkındadır. (s. 128-131) 

2.4. Yûḥannâ b. Bıtrîḳ Tercümesinin Aristoteles’in Meteôrologika IV’ü ile 

Karşılaştırması 

Aşağıda, Aristoteles’in Meteôrologika IV kitabı ile Yûḥannâ b. Bıtrîḳ’e ait söz 

konusu kitabın tercümesi mukayese edilecektir. Aşağıdaki kalın harflerle belirtilmiş 

ifadeler, iki metin arasındaki ortak mesaile; italik yazılanlar ise küçük nüanslara delalet 

eder. 

 Aristoteles Meteôrologika IV Yûḥannâ b. Bıtrîḳ el-Âs̱âru’l-ʿulviyye IV 

1 Dört ana karşıtlık (sıcak, soğuk, nemli, 

kuru) doktrininin ve bunların dört elementle 

(ateş, hava, su, toprak) ilişkisinin özeti. Sıcak 

ve soğuk, oluş ve bozuluştan sorumlu aktif 

faktörler olması. 

Unsurların sayısı, aktif ve pasif nitelikler. 

Sıcaklık ve soğukluk fail, yaşlık ve kuruluk 

münfail nitelikler. Bu niteliklerin diğer 

özellikleri. Tabii oluş ve tabii bozuluş. 

Niteliklerin birleştirici ve ayırıcı 

özelliklerinin işleyişi. 

2 [II. ve III. bölümler, sıcak ve soğuğun doğal 

süreçler, özellikle de karışım üzerindeki 

etkilerinin araştırılmasıdır.] Karışım, içsel ısı 

vasıtasıyla kendi gelişimini başlatan bir 

maddenin olgunlaşma süreci olarak 

tanımlanır, yani içsel hareket nedeni, 

kendisidir (379b18-25). Uygun ısı, onlara 

biçim (380a1) verecek şekilde, maddi 

elementlerin “belirsizliğinde ustalaşacaktır”. 

Uygun karışım bir sağlıklı olma durumunun 

işaretidir (380a2). 

Hazımda olan şeyler, içsel ısı. Kızarmanın 

sıcaklığın son derecesi olduğu. Yaşlık ve 

sıcaklığın olgunlaşmasına kızarma denir. 

Kızarma yoksa ya sıcaklık azalmış ya da 

çokça su karışmıştır. Bu bölümde 

olgunlaşma, kızarma ve kaynamadan 

bahsedildi. 

3 Olgunlaşma, özel bir karışım türüdür: Bir 

meyvedeki besleyici elementlerin, 

tohumlarının bir yaşam ortaya çıkarabilmesi 

için olgunluğa erişmesi sürecidir (380a11-

15). Aristoteles, “maddenin doğal ısı ve 

soğuk tarafından belirlendiği” tüm süreçler 

olan olgunlaşma gibi diğer süreçler hakkında 

metaforik olarak konuşabileceğimizi söyler 

(280a18-22). Bu bölüm daha sonra, karışımın 

antitezi olarak hamlığı inceler: belirsiz neme 

sahip olan meyvedeki besleyici elementin 

karışımı (380a27-b13). Daha sonra, dış 

etkilerin doğal bileşiklerdeki kuvvetlerin iç 

dengesini etkilediği ilgili süreçleri araştırır: 

kaynama, haşlama ve kızarma. 

Hazımda olan şeyler. Kızarmanın sıcaklığın 

son derecesi olduğu. Yaşlık ve sıcaklığın 

olgunlaşmasına kızarma denir. Kızarma 

yoksa ya sıcaklık azalmış ya da çokça su 

karışmıştır. Bu bölümde olgunlaşma, 

kızarma ve kaynamadan bahsedilir. 

4 IV.’ten IX.’a kadar, pasif faktörler, nem ve 

kuruluk araştırılır ve ikincil özelliklere 

sistematik bir açıklama geliştirilir, birincil 

özellik olarak sert ve yumuşak 

kastedilmektedir. 

İki münfail nitelik hakkındadır: yaşlık ve 

kuruluk. 5 çeşit münfail oluş vardır: yaşlık, 

kuruluk ve bu ikisinden oluşan bileşikler. 

Yaşlık ayrışmayı kolaylaştırır, kuruluk 

zorlaştırır. Bu iki niteliğe dair ayrıntılar. 



 

 

37 

 

5 Aristoteles, sertlik ve yumuşaklığın, sıcak ve 

soğuktan kaynaklanan katılaşma veya 

sıvılaşma süreçleri tarafından üretildiğini 

söyler. Kurutma bir çeşit katılaşmadır. 

Katılık ve katılaşma hakkındadır. 

Heyuladaki infialin illetleri ikidir: kendisi 

etkin olan ve kendindeki fiil sebebiyle 

infiale uğrayan. Fail olan muharriktir. 

Münfail olan failin heyulada etki eden 

suretinden etkilenendir. Katılık ise 

kuruluğun bir çeşididir. Tabii kuruluk, 

arazî kuruluk. Yapışkanlık, kuruluk, 

kaynamışlık. İç sıcaklık, haricî sıcaklık. 

6 Katılaşma ve sıvılaşmanın daha fazla 

araştırılması: (i) soğukla katılaşan, ısıyla 

sıvılaşan sulu sıvılar; (ii) toprak ve su 

karışımlarında (katılaşmak yerine 

kalınlaşabilir de), ya toprak baskındır ya da 

bir yere su hakim olur. 

Yaşlığın olduğu katılara iki şey arız olabilir: 

ya dönüşüm geçirip su olur ya da eriyerek 

akışkan hâle gelir. Katılığa ve sıvılığa 

neden olan nitelikler hakkında daha fazla 

ayrıntı. 

7 Belirli örneklerin tartışılması: peynir, süt, 

kan, taş, tahta, abanoz, kil. Sonuç: 

katılaşacak veya kalınlaşacak her şey 

toprak içerir. 

Sulu olan şeyler eğer ateşle pişirilirse 

kalınlaşır. Toprağı yoğun olan şeyler 

kurulaşır, tuz, taş, cam vb..  Yağın 

durumuyla ilgili eleştirilere cevap. Suyu 

veya toprağı yoğun olan katılarla ilgili 

söze devam. Örnekler: bal, peynir, kan, 

balgam, odun. Bu cisimlerin yaşlıkla, 

ateşle karşılaşmaları, katılıklarının 

akışkanlık vb. nispetince değişim ölçüsü. 

8 Doğal cisimlerin fiziksel özelliklerinin 

incelenmesi ile ilgili olarak hilomorfizm ve 

hareket teorilerinin özeti. Daha sonra bileşik 

cisimler arasındaki etkileşimlerden 

kaynaklanan niteliklerin bir listesi verilir. 

Bunlar sıcak ve soğuğun pasif bileşenler 

üzerindeki etkileridir (nem ve kuruluk). Liste 

bir çift zıtlık şeklinde verilmiştir: 

“Kabiliyetli veya kabiliyetsiz....”: 

katılaşma, erime, sıcaktan yumuşama, 

soğuktan yumuşama, eğilme, kırılma, 

parçalanma, baskılama, esneklik, 

sıkılmak, süneklik, 

dövülebilirlik/genleşebilirlik, 

parçalanabilirlik/yarılabilirlik, kesilmek, 

yapışkanlık, sıkıştırılabilirlik, 

tutuşturulabilirlik/yanabilirlik, duman 

yayabilirlik. 

Cisimlerin terkibi su ve toprakla 

gerçekleşir. Canlılarda, bitkilerde ve 

madenlerde bu durum geçerlidir. Bu 

oluşların müdriki beş duyudur. Nitelikler 

sebebiyle bileşik cisimlerde ortaya çıkan, 

karşılıklı etki-edilgi sebebiyle idrak edilen 

ve beş duyuyla algılanan etki ve edilgi 

çeşitlerinin sayılması: sertlik, 

yumuşaklık, kırılganlık vb. ve bunların ne 

olduğunun açıklanması. 

9 Katılaşma ve yumuşamanın doğasının 

daha fazla araştırılması. Örnekler: bronz, 

soda, tuz, yün, tahıl. Daha sonra tüm 18 

özellik araştırılır. 

Akışkan olan şeylerin içinde yaşlığın 

olması, akışkan olmayanlarda yaşlığın 

bulunmaması, bakır, demir gibi. Çamur, 

tuz vb. şeylerin akışkanlığa etkisi. Diğer 

etkilerin ayrıntılı analizi. 

10 Homojen cisimler ve sıcak ve soğuğun 

katılaşma ve sıvılaşma süreçleri üzerindeki 

etkilerini tartışır. 

Yerden çıkan cisimler hakkındadır. 

Bunlar altına benzer parçaları olan gümüş, 

demir, bakır, kurşun ve diğer cevherlerdir. 

Canlıda kendine benzer olan şeyler kas, 

damar, deri vb. iken, benzemeyen şeyler el, 

ayak gibi uzuvlardır. Şarap hakkında söz. 

Diğer maddelerin veya taşların kuruluk ve 

yaşlıkla ilişkileri, kehribar taşı vs. tikel 

örnekler. 



 

 

38 

 

11 Haricî sıcaklık ve dâhilî sıcaklık içermenin 

ne olduğu. İdrar ve şarabın haricî sıcaklık 

içermesi. Kireç ve kül örnekleri vb. 

Homojen olmayan cisimlerden farklılaşmış 

örnekleri (bronz, altın, gümüş, kalay, demir, 

taş, et, kemik tendonu, deri, bağırsak, saç, lif, 

damarlar) tartışır: her şey homojen 

cisimlerden oluşur, örneğin yüz el, ayak veya 

tahta, kabuk, yaprak, kök.  

Doğadan çıkan garip ısıya maruz 

kalmadıkları ve kazara ısıtılmadıkları 

sürece, hangi şeylerin sıcak olduğu, 

hangilerinin donup katılaşan nedenden 

dolayı soğuk olduğu ve sudan oluşan 

şeylerin soğuk olduğu bilinebilir. İdrar ve 

şarap, içinde bulunan suyun özündeki 

ısının etkisiyle ısınmıştır. Kireç ve kül de 

kendi doğasının dışında haricî bir 

sıcaklıkla ısınmıştır. Bu cisimlerin heyulası 

soğuktur, kendilerine arızi bir sıcaklık etki 

etmiştir. 

12 Homojen olmayan cisimleri tartışır. Bölümün 

ortasında, tüm doğal süreçlerde işlevlerin ve 

amaçların varlığında ısrar eder ve bunların 

yalnızca et gibi canlılar söz konusu 

olduğunda daha açık olduğunu, ancak cansız 

doğada da hatırı sayılır derecede mevcut 

olduğunu iddia eder (390a17). Nihai 

nedensellik üzerindeki bu ısrara rağmen, 

yazar hemen tüm homojen cisimlerin sıcak, 

soğuk veya bunların kombinasyonu ile 

üretilebileceğini iddia etmeye devam 

etmektedir. Kitabı, homojen olmayan 

cisimlerin (kan, et, meni vd.) 

araştırılmasına ve daha sonra bunlardan 

oluşan “insanlar, bitkiler ve benzerleri gibi” 

cisimlere yol açacak olan daha ileri 

araştırmalara bakarak bitirir (390b24). 

Et, kas vb. homojen uzuvlar 

hakkındadır. 

Yukarıdaki tabloda görüleceği üzere Aristoteles’in Meteôrologika IV’ü ile 

Yûḥannâ b. Bıtrîḳ’in el-Âs̱âru’l-ʿulviyye IV kitapları arasında yalnızca konu takibi değil, 

aynı zamanda müşterek meselelerin de olduğu dikkat çekmektedir. Her ne kadar Bıtrîḳ’in 

tercümesi en temelde Aristoteles’in metnini esas alsa da zaman içerisinde Yunanca 

metnin geçirdiği tarihsel değişimler ve dönüşümler Bıtrîḳ’in tercümesinde küçük 

nüanslar şeklinde karşımıza çıkmaktadır. İki kitap arasındaki konulara verilen örnekler 

büyük oranda benzerlik gösterse de el-Âs̱âru’l-ʿulviyye IV’ün diğer örnek fenomenler 

getirdiği, böylelikle Meteôrologika IV’ü muhteviyat itibarıyla zenginleştirdiği ifade 

edilebilir. Dolayısıyla el-Âs̱âru’l-ʿulviyye IV, mot à mot bir tercüme yerine içeriğin farklı 

vecihlerden ayrıntılandırıldığı ancak konusal takibin devam ettirildiği yeni bir tercüme 

metin olarak karşımıza çıkmaktadır. 

3. İbn Sînâ’nın Kitâbu’ş-Şifâʾ IV. Kitabının Serüveni: el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât 

3.1. Kitâbu’ş-Şifâʾ’nın Doğa Bilimleri Tasnifi 

Doğa felsefesine dair ilimlerin tasnifi dikkate alındığında, teknik olarak ilimlerin 

konu edindikleri meseleler ve bu meselelerle ilişkili kitaplar şu şekilde özetlenebilir: 



 

 

39 

 

Genel fizik ilkelerinin incelendiği kitap es-Semâʿu’ṭ-ṭabiʿî’dir. Es-Semâ ve’l-ʿâlem’de 

basit cisimler konu edinilirken, basit cisimlere niteliksel değişimin arız olduğuna dair 

meseleler el-Kevn ve’l-fesâd kitabında işlenir. El-Âs̱âru’l-ʿulviyye mizaçsız bileşik 

cisimleri incelerken, nefsi olmayan ama mizacı olan bileşik cisimler el-Meʿâdin’de 

işlenir. Mizaca ve nefse sahip bileşik cisimler eğer idrak sahibi değilse en-Nebât’ta, idrak 

sahibi ancak akla sahip değilse el-Ḥayevân’da, idrake ve akla sahipse en-Nefs’te işlenir. 

Görüldüğü üzere birinci kitap dışındakilerde, her defasında cisme başka bir kayıt 

eklenerek kitabın haysiyeti belirlenmekte, böylelikle her kitabın konusu ayrı ayrı ortaya 

çıkmaktadır. Bütün bu bilimler cismi belirli bir haysiyetle ele alınca, cisim bütün 

yönleriyle incelenmiş ve doğa bilimleri mevzuunu araştırmış olur.64 

Nazari bilimlerin üç sacayağından birisi mahiyetindeki doğa bilimlerine 

(tabîʿiyyât) dair İbn Sînâ’nın telif ettiği, sekiz kitaptan oluşan eserler sırasıyla şunlardır: 

Fizik (es-Semâʿu’ṭ-ṭabîʿî), Gökyüzü ve Âlem (es-Semâ ve’l-ʿâlem), Oluş ve Bozuluş (el-

Kevn ve’l-fesâd), Etkiler ve Edilgiler (el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât), Mineroloji ve Meteoroloji 

(el-Meʿâdin ve’l-âs̱âru’l-ʿulviyye), Psikoloji (Kitâbü’n-nefs), Botanik (Kitâbü’n-nebât) 

ve Zooloji (Kitâbü’l-ḥayevân). 

İbn Sînâcı ṭabîʿiyyât literatürü dikkate alındığında, bu ilimleri tasnif ederken 

filozofun hiyerarşik bir yapı tesis etmeye çalıştığı görülür. Değişime konu olması 

bakımından cismi konu edinen doğa bilimlerinin ilkelerinin vazedildiği disiplinden 

biyolojiye kadar uzanan bu sekiz disiplin basit ve bileşik cisimlerin ilkelerini, 

değişimlerini, türlerini ve etki-edilgiye konu olmalarını inceler. 

Kitâbu’ş-Şifâʾ’daki doğa felsefesi kitaplarının çoğu Aristoteles’te karşılığı 

bulunabilecek eserlerdir.65 İbn Sînâ’nın es-Semâʿu’ṭ-ṭabî‘î adlı eserinin Aristoteles’in 

Physica adlı eserine karşılık gelmekte; es-Semâ’ ve’l-ʿâlem kitabı Peri Uranu’ya; el-Kevn 

ve’l-fesâd kitabı Peri Geneseôs kai Fthoras isimli esere; en-Nefs’i Aristoteles’in Peri 

Psükhês kitabına karşılık gelmektedir. Ancak diğer doğa felsefesiyle ilgili kitapları bazen 

 
64 Eşref Altaş, “Bilimlerin Sayısını Çoğaltmak: Bilimler Tasnifinin Mantıkî/Burhanî Temelleri ve 

Bilimlerin Birbirinden Ayrışması”, İslam Tetkikleri Dergisi / Journal of Islamic Review 12/1 (2022), 45-

46. 
65 İbn Sînâ’nın Aristotelesçi külliyat tasnifinin her zaman sadık bir takipçisi olmadığı, başta matematik 

bilimler olmak üzere başka alt disiplinlerde de Aristotelesçi tasnifin dışına çıktığı, çoğu zaman kendi 

katkılarıyla söz konusu tasnifi aşarak felsefi ilimlerdeki birikime katkı yaptığı ve mesaili ileri taşıdığı 

bilinmektedir. Francis E. Peters, Aristotle and the Arabs: The Aristotelian Tradition in Islam (New York: 

New York University Press, 1968), 106. 



 

 

40 

 

kısmen Aristoteles’te karşılığını bulmakta, bazen de Aristoteles’in birkaç kitabının 

muhteviyatına sahip olmaktadır. Örneğin İbn Sînâ’nın el-Maʿâdin ve’l-âs̱âru’l-ʿulviyye 

adlı eseri, eser isminin başındaki “madenler” ifadesi dikkate alınmadığı takdirde 

Meteôrologika’ya karşılık gelmektedir. El-Ḥayevân ise Tôn Peri Ta Zôia Historiôn, Peri 

Zôiôn Moriôn ve Peri Zôiôn Geneseôs kitaplarındaki konuları içeren bir hüviyete sahiptir. 

El-Ḥayevân kısmen de olsa Parva Naturalia’dan66 esinlenmiş gözükmektedir. İbn Sînâ 

tarafından telif edilen en-Nebât ise Huneyn b. İshak tarafından Arapçaya tercüme edilen67 

ve Dımeşkli Nicolaus’a nispet edilen Peri Fütôn’un68 karşılığına denk gelen bir Sahte-

Aristoteles metnidir.69 

3.2. El-Efʿâl ve’l-infiʿâlât Bağlamında İbn Sînâ’nın Doğa Felsefesine 

Yaklaşımı ve Kitabın Konumu 

İbn Sînâ’nın fizik külliyatının dördüncü fennine tekabül eden el-Efʿâl ve’l-

infiʿâlât (Etkiler ve Edilgiler) kitabını kaleme almasının arkasında hem yaşadığı 

döneminin bilimsel ve felsefi sorularına cevap arayışı hem de bireysel olarak entelektüel 

projesini bizzat inşa etme çabası yatmaktadır. Bu metnin yazılma gerekçelerini tarihsel, 

felsefi, bilimsel ve teolojik bağlamlarda ayrıntılandırmak mümkündür. 

İbn Sînâ’nın eş-Şifâʾ içerisindeki el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât adlı eseri, onun İslam 

felsefesinde doğa felsefesine dair külliyatın birbirini tamamladığı önemli bir kaynak 

olarak kabul edilir. Söz konusu eserin başlığı, fiilde bulunma durumu ve fiilden etkilenme 

durumunu ifade edecek şekilde “etkiler ve edilgiler” anlamına gelir. İbn Sînâ bu kitapta, 

tabiatta oluşa gelen doğal olayların nedensel ilişkilerini, diğer bir deyişle varlıkların 

birbiriyle karşılıklı etkileşimlerini ele alır. Dolayısıyla kitap, bu âlemde zuhur eden 

 
66 Bu eser Aristoteles’in (i) Peri Aisthêseôs kai Aisthêtôn, (ii) Peri Mnêmês kai Anamnêseôs, (iii) Peri 

Hüpnu kai Egrêgorseôs, (iv) Peri Enüpniôn, (v) Peri tês kathüpnon Mantikês, (vi) Peri Makropiotêtos kai 

Praksübiotêtos ve (vii) Peri Neotêtos kai Gêrôs, ka, Zôês kai Thanatu, kai Anapnoês kitaplarının tamamına 

verilen ortak bir isimdir. 
67 Cristina D’Ancona, “Greek Sources in Arabic and Islamic Philosophy”, The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, ed. Edward N. Zalta (Metaphysics Research Lab, Stanford University, 2022). 
68 Peters, Aristotle and the Arabs, 92; Francis E. Peters, Aristoteles Arabus: The Oriental Translations and 

Commentaries on the Aristotelian Corpus (Leiden: Brill, 1968), 64. 
69 Dimitri Gutas, Avicenna and the Aristotelian Tradition Introduction to Reading Avicenna’s Philosophical 

Works Second, Revised and Enlarged Edition (Leiden: Including an Inventory of Avicenna’s Authentic 

Works, 2014), 6; Dimitri Gutas, “Arapça’ya Tercüme Edilen Yunanca Felsefî Eserler”, çev. İbrahim Halil 

Üçer, İslam Felsefesi: Tarih ve Problemler, ed. M. Cüneyt Kaya (İstanbul: İSAM Yayınları, 2018), 792; 

Tommaso Alpina, Subject, Definition, Activity: Framing Avicenna’s Science of the Soul (Berlin; Boston: 

Walter De Gruyter, 2020), 6-7. 



 

 

41 

 

fiziksel süreçlerin mahiyetini anlamlandırma gayreti gütmektedir. Bu bağlamda her ne 

kadar İbn Sînâ’nın, Aristotelesçi tabiat felsefesinden ilham aldığı kabul edilse de bununla 

beraber bu disipline kendi özgün yorumlarını kattığı da yadsınamaz bir gerçektir.70 O, bu 

kitapta doğa felsefesindeki mesaili etki ve edilgi haysiyetiyle müstakil bir kitap olarak ele 

almış ve muhteviyatı derinleştirmiştir. 

İbn Sînâ’nın, Aristotelesçi geleneği takip ederek oluşturduğu sistematik felsefi 

yapının temel sacayaklarından birisi, doğa bilimleridir. Doğa felsefesi, onun bütüncül 

felsefi projesinde önemli bir yapı taşı hüviyetindedir. İbn Sînâ’nın amacı, doğadaki 

olayları ve süreçleri ayrıntılı bir şekilde inceleyerek, bu süreçlerin nedenlerini anlamak 

ve kendi tabiat teorisinin zeminini oluşturacak şekilde anlamlandırmaya çalışmaktır. Bu 

bağlamda unsurların nitelikleri, bileşimleri, birbirlerine dönüşümleri, birbirleriyle olan 

etkileşimleri, bunların doğada ortaya çıkardığı etkiler ve cisimlerin edilginlik durumu 

onun ana inceleme konularını oluşturur. Bu yolla İbn Sînâ, doğada meydana gelen 

olayların sebep ve sonuçlarını tahlil edecek ve bu âlemi tam bir bütünlük içerisinde 

açıklayıcı bir doğa felsefesi tasarısı vazedecektir. 

Etkiler ve Edilgiler, bu çerçevede ele alındığında, doğa bilimlerinin temel 

prensiplerini ve süreçlerini açıklayan bir rehber metin işlevi görür. Bu eserde, doğada sağ 

duyu ile gözlemlenen sıcaklık, nem, buharlaşma gibi etkiler ve bu etkilerin sebep olduğu 

erime, katılaşma, donma gibi değişimler tafsilatlı bir şekilde incelenmiştir. Bu bağlamda 

İbn Sînâ, unsurların birbiriyle olan karşılıklı etki-edilgi süreçlerini sistematik bir 

çerçeveye oturtarak, yaşadığı dönemin entelektüel atmosferine doğayı anlama ve 

anlamlandırma konusunda kapsamlı bir yol haritası olmayı amaçlamıştır. Zira onun bu 

kitabı kaleme alarak yapmayı hedeflediği şey, cisimlerde bulunan sıcaklık-soğukluk ve 

ıslaklık-kuruluk gibi temel nitelikler açısından bu cisimlerin birbirinden nasıl etkilendiği 

ve birbirini nasıl etkilediğini incelemeye çalışmaktır.71 

İbn Sînâ’nın el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât kitabının içeriği Aristoteles’te doğrudan 

müstakil tek bir esere tekabül etmez. Onun el-Maʿâdin ve’l-âs̱âru’l-ʿulviyye eseriyle 

birlikte bu iki kitap Aristoteles’in Meteôrologika adlı eserinin konularını içermektedir. 

 
70 İbn Sînâ, Aristotelesçi bir tutum izlemekle beraber onu zaman zaman aşan, eleştiren ve felsefesini ileri 

taşıyan alternatif bir felsefi pozisyona sahiptir. İlhan Kutluer, Yitirilmiş Hikmeti Ararken (Istanbul: İz 

Yayıncılık, 2012), 351. 
71 Jon McGinnis, “Ibn Sina’s Natural Philosophy”, The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Kış   

Edisyonu 2020. 



 

 

42 

 

El-Maʿâdin ve’l-âs̱âru’l-ʿulviyye kitabı Meteôrologika I-III, el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât ise 

Meteôrologika IV’e karşılık gelmektedir.72 İbn Sînâ, muhtemelen kendisinden önceki 

geleneğe uyarak, Aristotelesçi sıralamayı dikkate almaz. Aristoteles’in söz konusu 

kitabını müstakil iki kitap şeklinde telif ederek, önce Meteôrologika IV’ün, daha sonra da 

Meteôrologika I-III’ün konularını havi iki eser kaleme almıştır. 

Yayhâ Mehdevî, İbn Sînâ bibliyografyası çıkarmak üzere kaleme aldığı eserinde 

ṭabîʿiyyâtın 4. kitabını (fenn) el-Âs̱âru’l-ʿulviyye olarak isimlendirir. Ṭabîʿiyyâtın 5. kitabı 

ise iki makaleden oluşur. Bu iki makale, nefsi olmayan madenlerin ve meteorolojinin 

oluşlarının illetlerini kapsamaktadır (el-fennü’l-ḫâmis mine’t-ṭabîʿiyyât ve hüve 

makâletân: hâze’l-fenn yeştemilü ʿalâ ʿileli ekvâni’l-kâinât elletî lâ nefse lehâ mine’l-

maʿâdin ve’l-âs̱âri’l-ʿulviyye).73 Burada da görüldüğü üzere meteorolojiye karşılık gelen 

“el-Âs̱âru’l-ʿulviyye” adlandırması ṭabîʿiyyâtın iki kitabına tekabül etmektedir. 4. 

kitaptaki el-Âs̱âru’l-ʿulviyye ismi Meteôrologika I-III’ün konularına, oluşla alakalı hem 

madenler hem de meteorolojinin konuları da Meteôrologika IV’in muhteviyatına 

hasredildiği takdirde bu müşkil giderilmiş olacaktır. Ancak her ne olursa olsun İbn 

Sînâ’nın el-Maʿâdin ve’l-âs̱âru’l-ʿulviyye adlı kitabı, içerdiği konular itibarıyla 

“meteoroloji” olarak adlandırılmayı el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât’tan daha çok hak ediyor gibi 

görünmektedir. 

Diğer taraftan Lettinck’in ifadesiyle İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâʾ’nın ṭabîʿiyyât 

bölümünde Aristoteles’in De Generatione et Corruptione ve Meteôrologika 

kitaplarındaki meseleleri tartıştığı yere el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât ismini verdiği bir kitap ekler. 

Oluş ve bozuluşa dair ilkeleri hâlihazırda tartışmış olduğu için bu kitapta, birincil 

niteliklerin etkilerini ele alacak, akabinde meteorolojik olaylar ve mineraller ile başlayan, 

ardından nefs, bitkiler ve canlılar olmak üzere varlığın farklı sınıflarını ele alacaktır. Fiil 

ve infialle ilgili ṭabîʿiyyâtın dördüncü bölümünü teşkil eden bu kitap, denizi, denizin 

tuzluluğunu ve bunlara ek olarak Meteôrologika’nın IV. kitabındaki konuları ele 

almaktadır. Görünen o ki, İbn Sînâ bu konuları Aristoteles’in De Generatione et 

Corruption kitabındaki konularla bağlantılı olarak değerlendirmiştir. Ancak bu kitaplarda 

işlenecek konuların tasnifi ve sırası hakkında açık bir görüş vermemektedir.74 Bu sebeple 

 
72 Alpina, Subject, Definition, Activity, 191-192. 
73 Yahyâ Mehdevî, Fihrist-i Nüshahâ-yı Musannefât-i İbn Sînâ (Tahran: İntişârât-i Dânişgâh-i Tehrân, 

1954), 151-152. 
74 Lettinck, Aristotle’s Meteorology and Its Reception in the Arab World, 311. 



 

 

43 

 

el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât kitabının İbn Sînâcı ṭabîʿiyyât kuramı içerisinde tam anlamıyla 

nerede konumlandığını kestirebilmek kolay değildir. 

Aristoteles ile İbn Sînâ’nın fizik eserleri sıralamasında belirgin bir fark 

bulunmaktadır. Aristoteles, Meteôrologika adlı eserini önceleyip ardından bitki ve 

hayvanlara dair eserlerini sıralarken, İbn Sînâ meteoroloji ve mineraller konusunu, 

unsurların temel niteliklerinden doğan külli etki ve edilgiler üzerine bir araştırmadan 

sonra ele alır. Bu inceleme kısmen Aristoteles’in Meteôrologika eserinin IV. kitabına 

karşılık gelmektedir. İki yazar arasındaki bu farklılığın sebebi, Aristoteles’in 

Meteôrologika’yı başlangıçta yalnızca ilk üç kitaptan ibaret görmesi ve IV. kitabın, 

aslında müstakil bir çalışma olarak bu bütüne sonradan dâhil edilmiş olması olabilir. 

Ancak İbn Sînâ’nın yaklaşımını Aristoteles’in kendisinden ziyade Aristotelesçi yorum 

geleneği içinde değerlendirmek daha anlamlıdır. Bu bağlamda İskender el-Afrodîsî, 

Meteôrologika IV’ün doğrudan De Generatione et Corruptione eserinden sonra 

gelmesini savunurken, Ammonius ve Olympiodoros kitabın mevcut konumunun 

hâlihazırdaki bulunduğu tasnif üzere olması gerektiğini savunmuşlardır. İbn Sînâ, bu 

konuda doğrudan görüş belirtmese de eserlerinde uyguladığı sıralama ile fiilî olarak 

İskender el-Afrodîsî’ye yakın bir duruş sergilemiştir. Bununla birlikte İbn Sînâ’nın bu 

kitabı bazı farklılıklar içermektedir.75 Hasnawi’nin ifadesiyle: 

İbn Sînâ’nın Etki ve Edilgi başlıklı kitabı, Aristoteles’in Meteôrologika IV’ünden 

bağımsız tartışmaları da içerir. Örneğin, karışımlar sonrası oluşan durumları ele 

alan ikinci risale, Aristoteles’te karşılığı bulunmayan bir tartışmadır. Bunun yanı 

sıra unsurların katmanlarına dair ilk risalenin birinci bölümü Meteôrologika I, 3; 

denizin evrensel özelliklerine dair ikinci bölümü ise Meteôrologika II, 1-3 

bölümlerine denk düşmektedir. Ayrıca üçüncü ve dördüncü bölümler ise 

unsurlarda ve unsurlardan oluşan bileşik cisimlerde ortaya çıkan hâlleri, yani 

antipéristasis (teʿâḳub yani sıcak ile soğuğun birbirini takip etmesi) ile bir 

niteliğin nicelik artışına bağlı yoğunluk artışını [cismin miḳdârı ile niteliğinin 

gücü arasındaki ilişki] ele almaktadır. Bu iki konu arasında belli bir ilişki 

bulunmaktadır ve bunlar, unsurların temel niteliklerinin külli etki ve edilgilerinin 

sınıflandırılacağı kısımdan önce, etkileşimlerle ilgili genel iki kuralı belirlemek 

amacıyla konumlandırılmıştır.76 

 
75 Hasnawi, “Avicenne et le livre IV des Météorologiques D’Aristote”, 136-137. 
76 Hasnawi, “Avicenne et le livre IV des Météorologiques D’Aristote”, 137. 



 

 

44 

 

Bu konuyla ilgili İbrahim Medkûr’un Kitâbu’ş-Şifâʾ’nın ṭabîʿiyyât bölümünün 

ikinci cildine yazdığı mukaddime bölümünde el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât’tan şöyle 

bahsedilmektedir: 

Bu eser, eş-Şifaʾ’nın tabii ilimler bölümünün dördüncü kitabıdır ve iki makaleden 

oluşmaktadır. İlk makale dokuz fasıl, ikinci makale ise iki fasıl içerir. Konu 

bütünlüğüne rağmen neden iki makaleye ayrıldığı açık değildir. Üstelik kitabın 

tamamı, önceki iki kitaptan daha küçük bir hacme sahiptir. Aristoteles’in bize 

ulaşan kitap listelerinde buna benzer bir başlık bulunmamaktadır, ancak 

Diogenēs Laertios’un listesindeki üstü kapalı bir ifade, Aristoteles’in Kitâbü’l-

kevn ve’l-fesâd’ına işaret edebilir.  Bununla birlikte, fiil ve infiʿâl kavramları 

Aristoteles felsefesinde yaygındır ve neredeyse tüm tabiat felsefesi eserlerinde 

karşımıza çıkar. Bu kavramların el-Kevn ve’l-fesâd yorumunda önemli bir yeri 

vardır, ki bu hususa daha önce değinmiştik.  İbn Sînâ’nın burada sunduğumuz 

eseri büyük ölçüde Aristoteles’in Kitâbü’l-Âsâri’l-ʿulviye’sinin dördüncü 

makalesine ve üçüncü makalesinin bir kısmına dayanmaktadır. Görünüşe göre, 

İbn Sînâ bu eserdeki konuyu iki belirgin bölüme ayırmak istemiştir: Bunlardan 

biri yeryüzündeki bazı doğal özelliklere odaklanmakta olup, bu bölümü el-Efʿâl 

ve’l-infiʿâlât olarak adlandırmıştır. Diğeri ise yer altındaki oluşumlar veya 

gökyüzü ile yeryüzü arasında meydana gelen doğal olaylar, örneğin, bulutlar ve 

rüzgârlar, üzerine yoğunlaşmakta olup, bu bölümü el-Maʿâdin ve’l-âs̱âru’l-

ʿulviyye olarak isimlendirmiştir. Bu ikinci bölüme eş-Şifa’nın tabii ilimler 

kısmının beşinci kitabını ayırmıştır.77 

Genel anlamda İbn Sînâ bu kitapta cisimlerin kendilerinde bulunan dört temel  

niteliklere göre birbirlerinde nasıl etkilendiklerini ve birbirlerini nasıl etkiledikleriyle 

ilgilenir.78 Ancak başka konuları da havi olması bakımından doğrudan bir eseri ya da 

geleneği takip ettiği söylenemez. Bu açıdan kitabın içeriği hakkında Aristoteles’e ait 

Meteôrologika IV’ün bazı eklemelerle birlikte muhteviyatının neredeyse tamamını 

kapsadığı ve Meteôrologika IV’ün konularının mevcut literatürden ve tartışmalardan 

beslenerek yeniden kaleme alındığı bir eser olduğu söylenebilir. 

İbn Sînâ, doğa felsefesine dair çalışmalarında genellikle Aristoteles’in eserlerini 

referans almış, ancak kendi yorumlarını da bu metinlere dâhil etmiştir. Aristoteles’in 

Füsikê Akroasis, Meteôrologika, Peri Geneseôs kai Fthoras gibi eserlerinde ele alınan 

dört unsur teorisi, İbn Sînâ tarafından el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât adlı eserinde, külliyatın bir 

 
77 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, Kitâbu’ş-Şifâʾ: eṭ-Ṭabîʿiyyât, ed. Mahmûd Kâsım (Kahire: Dâru’l-

Kâtibu’l-ʿArabî li’ṭ-Ṭıbâa ve’n-Neşr, 1969), 2/blm. Mukaddime (ف-ص). 

78 McGinnis, “Ibn Sina’s Natural Philosophy”. 



 

 

45 

 

önceki kitabını da takip edecek şekilde müstakil bir araştırma mevzuuna dönüştürülerek 

ayrıntılı bir şekilde incelenmiştir. İbn Sînâ, bu teoriyi esas alarak olarak unsurların 

karışımları, nitelikleri ve değişim süreçlerini açıklamıştır. Bunun yanı sıra Aristoteles’in 

eksik bıraktığı ya da açıkça ifade etmediği bazı noktaları kitaba dâhil ederek veya yeniden 

ele alarak mesaili geliştirmiştir. 

Konuya biraz daha açıklık getirmek gerekirse, Aristoteles’in Meteôrologika 

eserinin ilk üç kitabına karşılık İbn Sînâ el-Meʿâdin ve’l-âs̱âru’l-ʿulviyye eserini kaleme 

almışken, Meteôrologika IV’e denk düşen çalışmalarını ise el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât adlı 

kitabında gerçekleştirmiştir. Bununla birlikte, Aristoteles’in doğrudan toprak, su, hava ve 

ateş gibi temel elementlerin incelemesine odaklanmasından farklı olarak, İbn Sînâ bu 

unsurların temelinde yer alan sıcaklık, soğukluk, yaşlık ve kuruluk gibi dört temel niteliği 

ve bu niteliklerin değişim süreçlerini ayrı bir bilim dalı olarak değerlendirmiştir. 

Böylelikle İbn Sînâ, fiziksel olayları maddi cisimlerin özsel varlıkları üzerinden değil, bu 

cisimlerde gerçekleşen niteliksel dönüşümler üzerinden açıklamaya çalışmıştır. 

Bu perspektif ışığında İbn Sînâ, fiziksel varlıkları basit cisimler, bileşik cisimler, 

bileşik mizaçlı varlıklar ve bitkisel nefs sahibi cisimler gibi farklı kategorilere ayırarak 

ele almıştır. Bununla birlikte bu varlıkların değişim ve hareket açısından farklılaşan 

yönlerini de dikkate alan bir sınıflandırma benimsemiştir. Buna göre, unsurların sema ve 

âlemdeki konumları es-Semâ ve’l-ʿâlem eserinde ele alınırken, basit cisimlerin özsel 

değişimleri el-Kevn ve’l-fesâd adlı kitapta incelenmiştir. Nitelik ve nicelik açısından 

gerçekleşen dönüşümler ise el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât eserinin ana odak noktası hâline 

gelmiştir. Böylece İbn Sînâ, fiziksel varlıkları, kendilerine eklenen farklı özelliklerle 

birlikte basit, bileşik, bileşik mizaçlı ve nefs sahibi cisimler olarak sınıflandırmış, fizik 

biliminin temelinde bulunan hareket ve değişim kavramlarını, eserleri arasında 

metodolojik bir bütünlük içerisinde inceleyerek kapsamlı bir yaklaşım oluşturmuştur. 

Bu metodolojik tasnif, İbn Sînâ’nın fiziksel fenomenleri ve bunlarda gerçekleşen 

değişimleri nasıl kategorize ettiğinin açık bir örneğini teşkil eder. Bu çerçevede, basit 

cisimlerin evrendeki konumları es-Semâ ve’l-ʿâlem’de açıklanırken, bunların özlerindeki 

değişimler el-Kevn ve’l-fesâd kitabında tahlil edilmiştir. Bileşik cisimler el-Meʿâdin ve’l-

âs̱âru’l-ʿulviyye kapsamında incelenirken, bu bileşiklerin nitelik temelli değişimleri el-

Efʿâl ve’l-infiʿâlât’ta ele alınmıştır. El-Efʿâl ve’l-infiʿâlât kitabının merkezinde yer alan 

niteliksel değişimlerin, mizacın da temelini oluşturan nitelikler arası oran ilişkilerine 



 

 

46 

 

dayanması sebebiyle, mizaca dair tartışmalar da eserin ikinci bölümünde kendine yer 

bulmuştur. 

Diğer taraftan İbn Sînâ, Aristoteles külliyatının İskenderiye geleneğinden gelen 

geleneksel tasnifi ve konu tertibini değiştirmiş ve özellikle Meteôrologika’nın Antik 

Çağ’dan itibaren tartışmalı addedilen dördüncü kitabına öncelik vermiştir. Aristoteles’in 

bilgi tasnifi çerçevesinde meteoroloji, doğaya uygun biçimde vuku bulan fakat semavi 

olaylar ölçüsünde düzenli ve sürekli olmayan fenomenlerle ilgilenen fizik dalı olarak 

tanımlanır. Bu hadiseler, dört temel unsurun ayrı ayrı ya da birlikte etkileşiminden doğar 

ve özellikle ay-altı âlemin hava tabakasında gözlemlenir. Bu nedenle söz konusu alan 

meteoroloji adını almıştır.79 

Bu kitapta İbn Sînâ, diğer düşünürlerin görüşlerini ele alırken yalnızca teorik 

nakillerle yetinmemiş; zaman zaman şahsi gözlemlerine de başvurmuştur. Bu yöntem, 

eserin fizik bölümünün diğer kitaplarında rastlanmayan bir özellik arz eder. Bu istisnai 

tutumun temelinde, meteorolojiye dair bilginin Aristotelesçi bağlamda taşıdığı 

epistemolojik nitelik yer alır. Zira meteoroloji, kesin bilgiye ulaşmayı mümkün kılan bir 

bilim dalı olarak değil; ele aldığı hadiseler hakkında yüksek olasılıkla geçerli, akla uygun 

ve makul açıklamalar sunmayı hedefleyen bir bilgi alanı olarak değerlendirilir. Bu 

yönüyle, neden-sonuç ilişkilerini soruşturması bakımından bilimsel bir mahiyet taşısa da 

kısmi bir belirsizlik düzeyini daima muhafaza eder.80 

İbn Sînâ, bu sınırlılığı göz önünde bulundurarak Aristoteles’in bilgi kuramına 

sadık kalır. Bir hadisenin sebepleri doğrudan gözlemlenebilir nitelikteyse, deneyim 

yoluyla bu hadise hakkında önerilen açıklamalar arasında bir değerlendirme ve 

önceliklendirme yapılabilir. Nitekim kendisi, dağlık bir bölgede gerçekleştirdiği bir 

seyahatte bulutların son derece küçük su zerreciklerinden oluştuğunu bizzat müşahede 

ettiğini aktarır. Bu gözlem, söz konusu olgunun doğasına aykırı düşen tüm açıklamaların 

elenmesini sağlar. İbn Sînâ, sıra dışı doğa olaylarına, örneğin bir göktaşının düşmesi gibi 

tekil vakalara, atıfta bulunduğunda, bir mahkeme usulünü andırır biçimde, başvurduğu 

şahısların isimlerini ve niteliklerini zikreder; onların güvenilirlik derecelerine ilişkin bir 

 
79 Jean-Marc Mandosio, “La ,Météorologie d´Avicenne (Kitāb al-Šifā´ V ) et sa diffusion dans le monde 

latin”, Arabisches Wissen und lateinisches Mittelalter, ed. Andreas Speer - Lydia Wegener (Berlin, New 

York: De Gruyter, 2006), 406-407. 
80 Mandosio, “La ,Météorologie d´Avicenne (Kitāb al-Šifā´ V ) et sa diffusion dans le monde latin”, 407. 



 

 

47 

 

değerlendirme sunar. Olayın meydana geldiği mekânı ayrıntılı biçimde kaydeder ve söz 

konusu bilginin doğrudan tanıktan mı aktarıldığını, kendisinin bizzat o nesneyi ya da 

olayı görüp görmediğini açıkça belirtir. Bu çerçevede İbn Sînâ’nın ortaya koyduğu 

görüşler, keyfi tahminlerden uzak; titiz gözlem, deneyim ve değerlendirmelere dayalı 

gerekçelendirilmiş beyanlardır.81 

Dolayısıyla, onun deniz suyunun tuzluluk oranına ilişkin serdettiği ayrıntılı 

açıklamalar yahut maddelerin hâl değişimlerine dair gerçekleştirdiği gözlemler, yalnızca 

kemiyeti itibarıyla bile dikkate alınsa, İbn Sînâ’nın bilimsel yöntem ve gözlem 

konusundaki hassasiyetinin Aristoteles’ten daha ileri bir seviyede olduğunu açık bir 

şekilde ortaya koyacaktır. Bu durum, İbn Sînâ’nın tabii olaylara yönelik betimleyici ve 

çözümleyici yaklaşımında daha titiz ve dakik bir yöntembilim benimsediğine işaret 

etmekle birlikte, onun yalnızca Aristoteles şârihi olmadığını, aynı zamanda nevi şahsına 

münhasır, müstakil bir doğa filozofu olduğunu da kanıtlar niteliktedir.82 

İbn Sînâ, tabiat bilimlerini enikonu bir yöntem içerisinde kurgulayarak ele alır. 

Onun el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât kitabı, kimya, fizik ve coğrafya gibi modern bilimin pozitif 

disiplinleriyle ilişkilendirilebilecek bir içeriğe sahiptir. Unsurların nitelikleri, cisimlerde 

gözlemlenen değişimler ve/ya dönüşümler, suyun özellikleri, denizlerin ve hava 

tabakasının yapısı gibi konular, bilimsel bakış açısıyla değerlendirildiğinde, yazıldığı 

dönemde ciddi bir bilgi birikimini gerektiren meseleler olarak tahayyül edilebilir. 

İbn Sînâ’nın, metin boyunca maddelerin yoğunlaşma, buharlaşma, erime ve 

donma gibi fiziksel ve kimyasal süreçlerini ayrıntılı bir şekilde irdelemesi, onun bilimsel 

yaklaşım metodu olarak sağduyuya dayalı deney ve gözlem yolunu tercih ettiğini gösterir. 

Ayrıca, doğa olaylarının yalnızca fiziksel nedenlere değil, aynı zamanda semavi etkiler 

gibi kozmolojik nedenlere dayandığını da ikrar etmesi, tabii bilimler ile metafizik 

arasındaki sınırlarda geçişken bir niteliğin olduğunu ortaya koyar. Burada ifade edilmek 

istenen şey, İbn Sînâ’nın doğa bilimlerine yaklaşımında, tabii olayları açıklarken yalnızca 

maddi nedenlerin değil, aynı zamanda gök cisimlerinin hareketleri gibi semavi veya 

kozmolojik etkilerin nedenlerini de dikkate aldığı, dolayısıyla salt maddi âlemin 

 
81 Mandosio, “La ,Météorologie d´Avicenne (Kitāb al-Šifā´ V ) et sa diffusion dans le monde latin”, 407-

408. 
82 İbn Sînâ’nın ne derecede bir Aristoteles şârihi olduğuna dair müstakil bir çalışma için bk. Allan Bäck, 

“Avicenna the Commentator”, Medieval commentaries on Aristotle’s Categories, ed. Lloyd Newton (Brill, 

2008), 31-71. 



 

 

48 

 

içerisinde kalarak tek katmanlı bir açıklama modeli geliştirmeyi tercih etmediği ifade 

edilmektedir. Bunun yerine İbn Sînâ, semavi âlemle ay-altı âlemin birbiriyle etkileşimde 

bulunduğu çok katmanlı bir açıklama modeli geliştirmiştir. Bu açıklamalarda, doğa 

bilimleri ile metafizik arasındaki sınırların modern dönemdeki gibi belirginleşmemiş 

olduğu ve bu iki alanın iç içe geçmiş bir şekilde ele alındığına işaret edilmektedir. İbn 

Sînâ’nın bilimsel mirasının önemli bir parçası olan bu eser, onun doğayı anlama 

konusundaki derin ilgisini ve katkılarını ortaya koymaktadır. Zira İbn Sînâ’nın 

felsefesinde fizik ve metafizik birbiriyle ilişkili ilimlerdir. Bu ilimler karşılıklı olarak 

birbirine bağımlıdır. Kozmosun birleşik bir resmini sağlamak için birlikte çalışmaları 

gerekir.83 

İbn Sînâ’nın el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât adlı eseri, doğa felsefesinin ana meselelerini 

ele alırken, bu konuları dönemin bilimsel ve felsefi ihtiyaçlarına uygun bir şekilde 

sistematik bir düzende sunmayı hedeflemiştir. Eserin amacı, yalnızca tabiatı anlamak 

değil, tabii düzeni metafiziksel bir düzenin parçası olarak ele alarak, semavi etkileri de 

dikkate almak kaydıyla var-oluşa-gelene ilk ilkesini veren yaratıcının hikmetini ortaya 

koymak ve bilimsel bilginin metafizik bilgiyle tutarlı bir şekilde ilerleyebileceğini 

göstermektir. Bu açıdan bakıldığında, eserin doğa bilimleri tarihine ve İslam felsefesi 

geleneğine önemli bir katkı sağladığı inkâr edilemez bir gerçektir. 

3.3. el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât: Neşir ve Tercümeler 

Eserin ilk tahkiki 1969 yılında Mahmûd Kâsım tarafından Kahire’de yapılmış, 

tahkiki İbrahim Medkûr gözden geçirmiş ve bir takdim yazmıştır. Kitâbu’ş-Şifâʾ eṭ-

Ṭabîʿiyyât II. cilt içinde bulunan 201-267 sayfaları arasında el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât 

başlığıyla neşredilmiştir.84 Kitabın el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât bölümünün 205-207 sayfaları 

arasında bir baskı hatası mevcuttur. Buraya, İbn Sînâ’nın eş-Şifâʾ külliyatının Kitabü’n-

Nefs bölümünden 3 sayfa eklenmiştir. 

Eserin Türkçe tercümesi 2024 yılının aralık ayında yayımlanmış, Etkiler ve 

Edilgiler adıyla Litera Yayıncılık tarafından neşredilmiştir. Mustafa Özbakır, İbn 

Sînâ’nın yazma nüshalardaki metnini esas alarak bu tercümeyi gerçekleştirmiştir. Bu 

 
83 Damien Janos, “Moving the Orbs: Astronomy, Physics, and Metaphysics, and the Problem of Celestial 

Motion According to Ibn Sīnā”, Arabic Sciences and Philosophy 21/2 (Eylül 2011), 171. 
84 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”. 



 

 

49 

 

doktora tezinin müellifi de kitabın önsözünde belirtildiği üzere, söz konusu tercümenin 

son okumasını yaparak, tercümeye mütevazı bir katkıda bulunmuştur.85 

Eserin Ortaçağ Latince çevirisinin neşri, 1968’de başlayan ancak Union 

Académique Internationale’e 1972’de kabul edilen Avicenna Latinus (Corpus 

Philosophorum Medii Aevi) projesi kapsamında 1989 yılında Latinceye tercüme edilerek 

yapılmıştır. Tercüme, Simone van Riet tarafından Liber Quartus Naturalium De 

Actionibus et Passionibus Qualitatum Primarum adıyla Leiden ve Leuven’de 

neşredilmiştir.86 Kitaba Gérard Verbeke kapsamlı bir Fransızca doktriner giriş 

yazmıştır.87 

3.4. el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât’ın İçeriği 

İbn Sînâ el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât’ın girişinde şöyle bir pasaja yer verir: 

Doğa bilimlerinin genel durumları (umûr-i âmme), cisimlerin, suretlerin, 

âlemdeki ilk hareketlerin ve onların doğalarındaki farklılıklarının tarifi ve oluş 

bozuluşun hâlleri ile unsurlarının tarifini tamamladığımıza göre; semavi 

cisimlerin etkilerinin desteğiyle maddesel niteliklerden meydana gelen genel 

etkiler ve edilgiler üzerine konuşmamız uygun olur. Eğer bunu da tamamlarsak o 

zaman âs̱âru’l-ʿulviyye ve madenlerden başlayarak varlıkların katmanlarının 

durumlarını açıklamaya başlarız. Ardından nefsin durumunu inceleyeceğiz. 

Nefsin durumu hakkında inceleme yapmak, bitkiler ve canlılar hakkında 

inceleme yapmaktan daha geneldir. Daha sonra ise bitkiler ve canlıları inceleyip 

doğa bilimlerinin bu bölümünü sonlandıracağız.88 

Aristoteles’in Meteôrologika IV.’ün başında yaptığına benzer şekilde,89 

yukarıda görüldüğü üzere, İbn Sînâ da kitabın en başında doğa felsefesine dair kaleme 

aldığı önceki kitaplarda ne yaptığını ve bu kitabı yazmakla neyi amaçladığını ortaya koyar 

gibi görünmektedir. Bu kitapta onun yapmak istediği semavi cisimlerin etkisi altındaki 

ay-altı âlemdeki niteliklerden müteşekkil cisimlerde meydana gelen genel anlamdaki 

fiilleri ve infialleri incelemek istemektedir. Bunun akabinde meteorolojiyi ve madenleri 

inceleyecek, sonra psikoloji, botanik ve zooloji kitaplarını telif edecektir. 

 
85 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, çev. Mustafa Özbakır (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2024). 
86 Avicenna Latinus, Liber Quartus Naturalium De Actionibus et Passionibus Qualitatum Primarum, ed. 

& çev. Simone van Riet (Leiden; Louvain: Brill; E. Peeters, 1989). 
87 İlhan Kutluer, “eş-Şifâ”, TDV İslam Ansiklopedisi (Erişim 14 Haziran 2022). 
88 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/201. 
89 Hasnawi, “Avicenne et le livre IV des Météorologiques D’Aristote”, 135. 



 

 

50 

 

İbn Sînâ, meteorolojiyle ilgili eserinin yapısal düzenine dair herhangi bir 

açıklama sunmadığı için, eserin bölümlenişindeki mantık ancak konuların nasıl ayrıldığı 

ve sıralandığına bakılarak dolaylı olarak anlaşılabilir. Zira konuya dair açık bir tanım 

verilmemiştir. Bu eksiklik, ancak kısmen kitap ve bölüm başlıklarıyla 

giderilebilmektedir. Ne var ki, bu başlıkların İbn Sînâ’ya ait olup olmadığı kesin değildir. 

Öğrencisi Cûzcânî’ye göre, İbn Sînâ eserin başında, ana meseleleri ezberinden iki gün 

içinde yazıya dökmüş; ardından her birini gözden geçirerek açıklamalarını kaleme 

almıştır. Bu ana çerçevenin, muhtemelen bir konu listesi olduğu düşünülmektedir. Ancak 

hem Cûzcânî’nin metni düzenlerken bu yapıya müdahalede bulunmuş olması hem de 

sonraki nüshaların müstensihlerince yapılan değişiklikler ihtimal dâhilindedir. 

Dolayısıyla bugün, ancak mevcut başlıklar üzerinden değerlendirme yapılabilir.90 

Kitabın yazılış amacı genel hatlarıyla ifade edildikten sonra kitabın içeriğine 

odaklanmak gerekir. İbn Sînâ’nın el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât’ı iki makaleye ayrılmıştır. İlk 

makale genel hatlarıyla unsurlar ve niteliklere odaklanırken, ikinci makale mizaç 

meselesini konu edinir. Aşağıda bu iki makaleyi tafsilatıyla birlikte görmek mümkündür: 

Birinci Makale: Birinci makale, ateş, hava, su ve topraktan müteşekkil ana 

elementlerin ve sıcak, soğuk, yaş ve kurudan müteşekkil ana niteliklerin tabiattaki 

etkilerini, bunların maddeler ve süreçler üzerindeki değişimlerini açıklamaya yönelik 

kapsamlı bir çabadır. İbn Sînâ, bu fasıllarda teorik ve deneysel bir yaklaşımla doğanın 

işleyişini irdeleme yoluna gitmiştir. Binaenaleyh, ilk makaledeki içeriğin fiziksel bir 

çerçeve sunması, doğa felsefesine kapsamlı bir katkı olarak değerlendirilebilir. Zira bu 

makalede yazar, çeşitli doğal etkileşimlerin kavramsal çerçevesini çizer, doğadaki etki-

edilgi ilişkilerini dokuz bölüme ayırarak incelemeye tabi tutar. Maddenin unsurî 

niteliklerini, sıcaklık, soğukluk, kuruluk ve yaşlık gibi temel unsurlarla etkileşimlerini ve 

bu özelliklerin bileşik bir cisim üzerinde nasıl etkili olduğunu tahlil eder. Oluş ve 

bozuluşun temelinde yatan ana etkenler olarak dört temel unsurun etkileşimi dikkate 

alınır. Ayrıca, bu fiziksel özelliklerin değişik şekillerde bir araya gelip birbirinden farklı 

kombinasyonlar (mizâc) oluşturarak diğer maddeleri nasıl etkilediği ve tabiatta farklı 

türde etkiler yarattığına dair açıklamalara yer verir.91 

 
90 Mandosio, “Follower or Opponent of Aristotle?”, 465. 
91 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/202-248. 



 

 

51 

 

(i) İlk fasıl, ateş, hava, su ve topraktan oluşan dört temel unsurun doğaları ve 

katmanları arasındaki ilişkileri incelemeye tabi tutarak başlar. Bu 

elementlerin, semavi cisimlerin etkisiyle birbirleriyle farklı oranlarda 

karışarak değişik özellikler kazandığı belirtilir. Unsurlar arasında saflık ve 

karışım oranlarına göre bir hiyerarşi vardır. Ayrıca burada, unsurların 

katmanlarının, semavi etkiler ve yeryüzünde meydana gelen olaylar 

neticesinde nasıl şekillendiği ele alınır.92 

(ii) İkinci fasılda deniz suyunun özelliklerini tartışarak, deniz suyunun diğer 

unsurlardan farklı bir yapıya sahip olduğu incelenir. Denizin derinliği ve 

yoğunluğunun etkileri açıklanır. Deniz suyunun niteliklerinden biri olarak 

tuzluluk ele alınır. Denizin tuzluluğunun nedenleri açıklanır. Güneş ışınlarının 

etkisiyle deniz suyunun buharlaşması ve bu sürece tabi olan fiziksel 

değişimlere değinilir.93 

(iii) Üçüncü fasılda, sıcak ve soğuk unsurların neden birbiri ardına gelerek, 

birbirini takip ettiğini açıklanır. Bu olayın doğada sürekli bir dönüşüm 

oluşturduğu belirtilmektedir. Özellikle buharlaşma, yoğunlaşma ve soğuma 

süreçleri gibi fiziksel olaylar ayrıntılı bir şekilde ele alınmaktadır. İbn Sînâ’nın 

bu meseleye dair yoğunlaşma teorisi ortaya konur. Güneşin ve diğer semavi 

cisimlerin bu süreçlerdeki etkisine de atıfta bulunulmaktadır.94 

(iv) Dördüncü fasıl, cisimlerin büyüklükleriyle (miḳdâr) güçleri (kuvve) 

arasındaki ilişkiyi inceler. Buna mutabık olarak daha büyük cisimlerin daha 

güçlü etkiler ortaya çıkarıp çıkarmadığı sorgulanır. Onun bu meseleye dair 

telafi ve takviye teorisi açıklanır. Bu hem doğal olaylarda hem de cisimlerin 

özelliklerinde gözlemlenebilen bir ilke olarak ifade edilir.95 

(v) Beşinci fasıl, sıcaklık, soğukluk, yaşlık ve kuruluk gibi temel niteliklerin 

birbirleriyle olan ilişkilerini ve bu ilişkilerin cisimler üzerindeki etkilerini 

açıklar. İbn Sînâ, bu niteliklerin her birinin, tabiat olaylarında farklı 

biçimlerde etkisinin tezahür ettiğini belirtir. Ayrıca mizaçların oluşumunda bu 

etkilerin fail olma durumu üzerinde durur.96 

 
92 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/202-207. 
93 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/208-210. 
94 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/211-214. 
95 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/215-220. 
96 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/221-222. 



 

 

52 

 

(vi) Altıncı fasıl, maddelerin fiziksel ve kimyasal değişimlerini araştırma konusu 

yapar. Pişirme, kızartma, buharlaştırma, kömürleştirme ve dumanlaştırma gibi 

işlemler irdelenir. Bu işlemlerin, maddelerin doğalarını nasıl değiştirdiği, 

kullanılan maddelerin özellikleri çerçevesinde açıklanır.97 

(vii)  Yedinci fasıl, maddelerin çözünme ve katılaşma süreçlerine odaklanır. Bu 

süreçlerin, sıcaklık ve soğukluk gibi niteliklerin etkisi altında nasıl 

gerçekleştiği açıklanır. Su, tuz ve diğer fenomenler üzerinden çözünme ve 

yoğunlaşma süreçleri örneklenerek açıklanmaya çalışılır.98 

(viii) Sekizinci fasıl, yaşlık ve kuruluk niteliklerinin maddelerde nasıl tezahür 

ettiğini ve bu niteliklerin hangi fiziksel sonuçlara yol açtığını açıklar. Yaşlık 

ve kuruluk, özellikle mizaçların oluşumunda ve maddelerin fiziksel 

özelliklerinde önemli bir rol oynamaktadır. İbn Sînâ, bu iki niteliğin karşılıklı 

etkileşimlerini ayrıntılı bir şekilde açıklamaktadır.99 

(ix) Birinci makalenin son kısmı olan dokuzuncu fasıl, insanların duyularla 

algıladığı niteliklerin oluşumunu incelemektedir. Bu bölümde, duyusal algının 

temel unsurları ve bu unsurların, sıcaklık, soğukluk, yaşlık ve kuruluk gibi 

niteliklerden türediği tartışılır. Ayrıca, duyusal niteliklerin mizaca etkisine 

değinilir. Bu konuda farklı görüş serdedenlerin pozisyonları değerlendirilerek 

ilk makale hitama erdirilir.100 

İkinci Makale: İki bölümden oluşan bu makalede, özellikle unsurların ve diğer 

doğal cisimlerin semavi cisimlerin etkisi altında geçirdiği değişimlere vurgu yapılır. İbn 

Sînâ burada, semavi cisimlerin doğrudan etkisiyle meydana gelen doğal olaylar ve 

oluşumları ele alır. Bulutların oluşumu veya rüzgârların hareketi gibi hava kürede 

gerçekleşen olayları, semavi cisimlerin yeryüzünde meydana gelen tabiat olayları 

üzerindeki etkileri bağlamında açıklamaya çalışır. İkinci makaledeki bölümlerde, 

özellikle insan mizacı ve duyuların oluşumuyla ilgili meseleler ele alınır. İbn Sînâ, burada 

hem fiziksel nitelikler hem de bu niteliklerin insanda duyusal ve fizyolojik etkileri 

üzerindeki ilişkileri açıklar. Kısaca, ikinci makaledeki ilk fasıl, duyusal niteliklerin temel 

unsurlardan nasıl türediğini açıklarken, ikinci fasıl mizacın bu unsurlarla olan bağını ve 

 
97 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/223-227. 
98 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/228-234. 
99 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/235-240. 
100 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/241-248. 



 

 

53 

 

mizacın insan üzerindeki etkilerini inceler. Bu yönüyle söz konusu makale hem tıp hem 

de felsefi antropoloji açısından önemli bir katkı sunmakla birlikte İbn Sînâ’nın insan 

doğasına ilişkin bütüncül yaklaşımını ortaya koyar.101 

Aşağıda, ikinci makaledeki her iki faslın daha tafsilatlı bir özeti yer almaktadır. 

(i) İkinci makaledeki ilk fasılda, insan mizacının ve duyusal niteliklerin 

sıcaklık, soğukluk, yaşlık ve kuruluk temelinde nasıl varoluşa geldiğini 

tartışır. O, bu konudaki çeşitli görüşleri incelerken birkaç konuya değinir. 

Bunlar, duyusal niteliklerin kaynağı, niteliklerin mizaca etkisi, bu konuda 

ortaya atılan çeşitli görüşler ile mizaç ve duyulara dair kendi görüşlerinin 

genelgeçerliği gibi konulara değinir. İbn Sînâ, duyuların fiziksel niteliklerle 

olan ilişkisini tahlil eder. Özellikle dört temel niteliğin karışımları sonucu 

ortaya çıkan duyuların nasıl meydana geldiğini açıklamaya koyulur. Örneğin, 

sıcaklık ve soğukluk gibi niteliklerin insanın algısal yeteneklerine etkisini 

tartışmaktadır. Akabinde duyusal niteliklerin, insan mizacını ve davranışlarını 

nasıl şekillendirdiği üzerinde durur. O, mizacın bu fiziksel niteliklerin 

oranlarına göre değişiklik gösterebileceğini belirtir. Her mizaç çeşidinin 

kendine özgü duyusal tepkiler verdiğini savunur. Daha sonra İbn Sînâ, bu 

meseleyle ilgili dönemin diğer filozof ve bilim insanlarının görüşlerini de 

aktarır. Bazı filozofların, duyusal nitelikleri yalnızca fiziksel unsurlarla 

açıklamaya çalıştığını, bazılarının ise bunlara başka bir anlam yüklediğini 

ifade eder. İbn Sînâ, bu görüşleri ayrıntılı bir şekilde değerlendirecek ve kendi 

yaklaşımını temellendirecektir. Bu faslın sonunda da İbn Sînâ, mizacın ve 

duyuların bireysel farklılıklarına rağmen genel ilkelerle uyumlu olduğunu ve 

bu uyumun doğadaki düzenin bir parçası olduğunu vurgular.102 

(ii) İkinci fasılda ise mizaç meselesi ile ilgili düşüncelerin açıklamasına 

geçmektedir. Bu fasılda, mizaca bağlı unsurların, hâssalar gibi niteliklere 

müteallik meselelerin tahlilini yapar. İbn Sînâ, mizacın yalnızca duyusal 

nitelikler üzerinde değil, aynı zamanda bedenin sağlığı, hastalıklar ve 

davranışlar üzerinde de etkili olduğunu savunur. Bu bölümdeki konular, 

mizacın temeli, mizacın türleri ve farklılıkları, mizaca bağlı özellikler, sağlık 

 
101 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/249-267. 
102 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/250-260. 



 

 

54 

 

ve hastalık ilişkisi ile bu konudaki diğer fiziksel yaklaşımdır. İbn Sînâ’ya göre 

mizacın temeli, dört ana unsurun ve bunlara müteallik niteliklerin belirli bir 

oranda karışımı sonucunda ortaya çıkar. Bu karışımın dengesi, insanın fiziksel 

ve ruhsal sağlığını belirleyen bir faktör olarak ele alınır. O, mizacın kişiden 

kişiye farklılık gösterebileceğini, bunun da karışım esnasındaki niteliklerin 

oranındaki değişimlere bağlı olduğunu iddia eder. Mesela, bir kişinin mizacı 

sıcak ve kuru olabilirken, bir diğerinin mizacı soğuk ve yaş olabilir. Daha 

sonra, çeşitli mizaç türlerinin insan davranışları ve duyguları ile kişinin sağlık 

durumu üzerindeki etkileri üzerinde durur. Örneğin, sıcak mizaca sahip 

bireylerin daha enerjik ve hareketli, soğuk mizaca sahip olan kişilerin ise daha 

sakin ve ağırcanlı olabileceğini belirtir. Ardından, mizacın, yalnızca bireyin 

karakterini belirlemekle kalmayıp aynı zamanda kişinin sağlık ve hastalık 

eğilimlerini de belirlediğini savunur. Dengesiz bir mizacın hastalıkların ortaya 

çıkmasına yol açabileceği mümkünken, dengeli bir mizacın bireyin daha 

sağlıklı bir yaşam sürmesini kolaylaştırabileceğini savunur. İşte tam da bu 

sebeple mizaç meselesi hem fizik hem de nefs bağlamında incelenmelidir.103 

Sonuç itibarıyla bu kitapta, doğadaki fiziksel süreçlerin temel unsurları ve etki-

edilgi dinamiklerinin sistematik bir analizi yapılmaktadır. İbn Sînâ’nın bu özgün katkısı, 

Aristotelesçi doğa felsefesinde mevcut olan konuları yeniden ele alıp kendine has bir 

şekilde tanzim etmesinden ibarettir. Bu bağlamda İbn Sînâ, bu kitapta, doğadaki 

fenomenlerin sebep-sonuç ilişkisini tesis edebilmek için özgün bir çerçeve oluşturur. 

3.5. el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât’ın Diğer Şerhlerle Karşılaştırması 

Bu bölümde içerik açısından İbn Sînâ’nın büyük ihtimalle dikkate aldığı iki 

şerhin içeriği genel hatlarıyla ele alınacak, bölümün sonunda İbn Sînâ’nın metni ile bu iki 

şerh önce tablo üzerinde karşılaştırılacak, ardından benzerlikler ve farklılıklar açısından 

üç metin mukayese edilecektir. 

3.5.1. İskender el-Afrodîsî: Commentary on Meteorologica IV 

Eser, yalnızca Meteôrologika IV’ü esas almasına rağmen hacimli bir şerhtir. 

İskender el-Afrodîsî, Meteôrologika IV üzerine yazdığı şerhini, Aristoteles’e muvafık 

olarak 12 bölüme ayırmıştır. Eserde Aristoteles’in metninden belirli pasajlar alıntılanmış, 

 
103 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/261-267. 



 

 

55 

 

ilgili pasajlar İskender el-Afrodîsî tarafından şerh edilmiştir. Aşağıda parantez içinde 

verilen yerler, İskender tarafından Aristoteles’ten alıntılanan ilgili pasajlara referanstır. 

1. (378b10): Elementlerin sayısı. Elementlerin illeti olarak dört nitelik. Dört 

niteliğin ikisi aktif, ikisi pasif niteliktir. Her bir niteliğin özelliği ve fiilleri: ayrıştırma, 

birleştirme, kalınlaştırma vs. Niteliklerin birbirlerine etkileri. Basit oluşun bu niteliklerin 

gücünden kaynaklandığı. Bozuluşun doğal ve zorlamayla gerçekleşen çeşitlerinin 

soruşturulması. Fail niteliğin zayıflığı neticesinde hamlığın meydana gelişinin 

araştırılması. Kuruluk ve yaşlığın niteliksel özellikleri, hangi elementlerde bulunduğu, 

hangilerinde bulunmadığı; (379a19): Her doğal bozulmanın çürüme olduğu. Çürümenin 

madde etrafında bulunan sıcaklık sebebiyle gerçekleşmesi. Çürüyen şeyin buharlaşma 

yoluyla kuruması. Denizin parçalara ayrıldığında hızla çürüyerek kokuşması, ancak asıl 

büyük denizin böyle olmaması. Çürümeye neden olan canlılar: solucanlar, karasinekler, 

sivrisinekler; (379b8): Oluşta aktif güçlerin pasif güçlerle olan ilişkilerinde maddede bir 

değişikliğin meydana gelmesi. Bozuluş bunun tam tersidir. Pasif güçler, aktif güçlere 

galip gelir. 

2. (379b10): Karışımda olgunlaşma ve hamlığın araştırılması. Olgunlaşma sıcak 

ya da soğuk vasıtasıyla gerçekleşir. Ardından olgunlaşma pişme, kaynama ve kızarma 

olarak türlere ayrılır. Hamlık ise çiğlik, haşlama, mühürleme/dağlama olmak üzere alt 

sınıflara ayrılır. Olgunlaşma pasif zıtlıkların doğal ve uygun sıcaklığa ulaşarak 

mükemmelleşmesidir. Beslenmenin olgunlaşma ve hamlıkla ilişkisinin araştırılması. 

Olgunlaşmanın yani mükemmelliğin ilkesi, hazmedilen şeylerdeki uygun ısıdır. Bununla 

ilgili örnekler: idrar vb.. Hamlığın uygun ısı eksikliğinden kaynaklanması. 

3. Bu bölüm olgunlaşma ve hamlığın yukarıda bahsedilen alt biçimlerinin daha 

fazla araştırılmasından ibarettir. Olgunlaşmanın, hamlığın zıddı olarak sadece meyvelere 

değil diğer şeylere de atfedileceğini belirtir. Kaynama ve bunun tersini tanımlar ve 

araştırır. Bu adlandırma sadece kaynayabilen şeylere özgüdür. Kızartmadan farkını 

belirtir. Nitekim kızartılan şeyler haşlanmaz, kavrulur. İdrar, balgam, altın, ahşap, gümüş, 

bronz, süt, şıra vb. bazı örnekler üzerinden mesele tartışılır. (381a1): Aristoteles’in 

olgunlaştırılsın ya da haşlansın, her şeyin sonunun (telos) aynı olmadığına dair ifadesi 

şerh edilir. Şeylerin kimisi yemek, kimisi içmek, kimisi de diğer amaçlar için kaynatılır. 

Süt örneği üzerinden peynir mayası ve sütün kesilmesi kaynamanın çeşitlendirilmesiyle 

ilişkilendirilir. Yağ örneği açıklanır. Hamlığın diğer türleri ayrıntılı bir şekilde araştırılır; 



 

 

56 

 

(381a23): Burada haricî sıcaklık ve kurulukla kızartmanın gerçekleşmesi konu edinilir. 

Fırınlamanın da bir tür kızartma olduğu belirtilir. Olgunlaşma, hamlık ve bunların alt 

biçimlerini özetleyerek bölümü bitirilir. 

4. (381b23): Pasif niteliklerin, yaşlığın ve kuruluğun çeşitleri araştırılır.  Bu ikisi 

cismin edilginlik ilkesidir. Erimeden kısaca bahsedilir; (381b29): kurulukla yaşlık 

arasındaki ilişki açıklanır. Yaşlık, kuruluğa göre daha kolay ayırt edilebilir. Aristoteles’in 

Empedokles’ten aktardığı suyla yapışan unumsu şeyden örnek verilir. Aristoteles de yaş 

karışımla kuru karışımı yapışkanlıkla mukayese eder. Kuruluk ve yaşlık şekil almada 

yapışkanlık sağlamak suretiyle birbirine yardım eder. Kuruluk ve yaşlık bir cismi kararlı 

kılar. Bu ikisinden müteşekkil iki güç karışıp bir yerde karar kıldığında, karışım, 

karışımda daha fazla miktarda olan ve gücü baskın olanla isimlendirilir. Taşın toprağa 

nispeti, balın, şarabın ve diğer içeceklerin sıvılığa yani suya nispeti verilen örneklerdir; 

(382a8-9): Kuruluk ve yaşlık karar kılmada etkinse, diğer bütün edilginliklerden önce 

bunlardan sertlik ve yumuşaklık ortaya çıkar. Yaşlığa yumuşaklık, kuruluğa sertlik nispet 

edilir. Sertlik ve yumuşaklık üzerine ayrıntılı açıklamalar, bunlara nispet edilen ikincil 

özellikler: kırılganlık, esneklik vb. 

5. (382a23): Sertlik hakkındadır; (382b1): Sertliğin kurulukla ilişkisi. Aktif ve 

pasif niteliklerden hangilerinin sertliğe sebep olduğu açıklanır; (382b10-11): Kuruyan 

şeyler suya nispet edilen ya da sulu şeylerdir. Örneğin şarap, idrar, peynir altı suyu gibi 

tortusu çok az olan ya da hiç olmayan şeylerdir. Islak kıyafetin yaşlığı haricî iken sütünki 

dâhilî yaşlıktır. Burada söz konusu edilen meselenin örneği süttür. İşte tam da bu sebeple 

ıslak kıyafet soğukta kurutulabilir, ama süt öyle değildir. 

6. Sıvılaştırılmış şeyler hakkındadır. Sıvılaşmanın gerçekleştirilme şekillerinden 

bahsedilir. Ardından bunun zıddı olan katılaşma mevzubahis edilir. Bal vb. örnekler 

üzerinden açıklama yapılır; (383a6-7): Bazı şeyler kuru-sıcakla bazıları soğukla katılaşır. 

Sudan katılaşanlar soğukla, toprak-su karışımları ateşle katılaşır. Katılaşmadan önce 

kalınlaşan şeylerden bahsedilir. Çömleğin fırında pişirilmesi, demir, taş, kireç, çamur 

örneği verilir. Kuruyla katılaşanlardan bahsedilerek bölüm bitirilir. 

7. Zeytinyağının doğası, katılaşmasının çeşitli evreleri ayrıntılı bir şekilde 

açıklanır. Sıcak, soğuk, kuru gibi niteliklerin süt, taş, tuz, kemik, sinir, peynir altı suyu, 

kan vb. örnekler üzerinden etkilerinin araştırılması. Yoğunlaşma, sıvılaşma/çözülme, 



 

 

57 

 

sıkışma, büzüşme anlatılır. Demir, ahşap, çömlek örnekleri; (384b22-23) Aristoteles’te 

katılaşma ve erimenin tanımı olmadığı için bunların tanımları yapılır. 

8. Bileşik cisimleri bir araya getiren sıcak-soğuk kimi cisimler için özseldir, 

yaşlık ve kuruluk da cisimlerde bulunur. Daha fazla toprak ve su içeren homojenler 

(homeomer) hakkındadır. Demir, bakır, gümüş, altın, kurşun, kalay vb. hepsi homojendir. 

Buharın olmadığı şeyler daha kurudur. Metal de böyledir. İskender bunun Meteôrologika 

III. kitabın sonunda anlatıldığından bahsederek III-IV arasındaki sürekliliğe ve kitabın 

bütünlüğüne işaret etmektedir. Toprak-sudan ve suyun buharlaşmasından oluşanlar veya 

homojenler, hem çeşitli duyulara özgü özellikler -bunlar aktif özelliklerdir- hem de belirli 

şeylerden etkilenme kapasiteleri bakımından birbirinden farklılaşır. Homojen olmayanlar 

da homojenlerden meydana gelir. Her şeyin ne olduğu, birbirinden farklı olduğu ve hangi 

güce sahip olduğuna dair on sekiz Aristotelesçi antitezden bahsedilir. Bunlardan ikisi olan 

katılaşma ve erimeden bahsedilir. 

9. Katılaşmış şeylerden hangilerinin yumuşatılabileceği açıklanır. Esnek olan, 

doğrultulabilen, bükülebilen, düzeltilebilen, kırılabilen, parçalanabilen, etkilenmeye açık 

ve etkilenmeyen, sündürülebilen, sıkıştırılabilen, preslenebilen, duman yayabilen, 

yanabilen ve yanmayan cisimlerden bahsedilir, örnekler verilir. 

10. Homojen cisimlerin etkilenmede ve duyulara konu olan ayırt edici vasıfta 

birbirinden ayrıştıklarından bahsedilir. Bu ayrışmalar tafsilatlandırılır. Ahşap, şarap, 

zeytinyağı, bal, çörek, kehribar vb. örnekler verilir. 

11. Topraktan, sudan ve bu ikisinden oluşan homojenlerden bahsedilir. Bunların 

her biri sırasıyla açıklanarak örneklendirilir. İdrar, kül ve şarap örneği verilir. Bunlardaki 

dâhilî veya haricî sıcaklık açıklanır. Topraktan oluşan homojenlerin çoğunlukla sıcak 

olduğundan bahsedilir. Hem toprak hem sudan oluşanlar anlatılır. Bunlar kendi doğasını 

korursa sıcaktır. Çünkü ısı bunları bir arada tutan şeydir. Kan, meni, ilik, incir suyu vb. 

bunlardandır. Doğasını kaybedince ısısını kaybeder ve çürüyüp bozulurlar. 

12. Et, kemik, sinir vb. şeyler homojenler olup bu alt tabakadan homojen 

olmayan diğer uzuvlar üretilir gelir. Homojen olmayan uzuvlar, homojen basit yapılardan 

daha karmaşık yapıdadır. Homojen olanlar maddeye en yakın olan dört elementten 

meydana gelir. Daha sonra madde ve suretten bahsedilir. Kompleks yapılar madde ve 

suretten oluşur. Suret de maddeye suret verici bir tanımdan başkası değildir. Bunlar 

arasındaki ara suretler de üretilmiştir. Homojen olmayan uzuvlar biçim verilmiş ve oluşa 



 

 

58 

 

gelmiş bir yapıdadır. Uzuvlardaki bütün bu şeyler bir işlev tarafından tanımlanır. Basit 

cisimlerde işlev daha belirsizken kompleks yapılarda işlev daha açıktır. Ardından 

sıcaktan ve soğuktan gelen hareketlerden bahseder: gerginlik, çeviklik, kırılganlık, 

sertlik, yumuşaklık vb.. Homojenlerden üretilen uzuvlar ile altın, gümüş, ahşap vs. 

şeylerden yapılan tas ve testere gibi şeylerin oluşumu homojenden homojen olmayan 

karmaşık bir yapının üretilmesi şeklindeyse de tas ve testere bir zanaat sebebiyle üretilir, 

uzuvların sebebiyse doğa ya da başka bir şeydir. İlerleyen kısımda Aristoteles’in De 

Anima adlı eserindeki muhteviyatla içerik uyumu sağlaması yapılır. Bundan sonra 

İskender, Aristoteles’in uzuvlardan ve bunlardan oluşan varlıklardan yani bitkiler ve 

hayvanlardan bahsetmek gerektiğini söylediğini ifade eder. Bu sebeple, bu kitaptan 

sonraki kitabın Aristoteles’in Hayvanların Kısımları Üzerine kitabı olabileceğini ifade 

etmektedir. Çünkü Hayvanların Kısımları Üzerine kitabının II. bölümünde önce homojen 

kısımlardan, daha sonra homojen kısımlardan oluşan homojen olmayan parçalardan söz 

edilmektedir. 

3.5.2. Olympiodorus: Tefsîru Elemfîdûrus IV 

Bedevî, kitabın IV. bölümünü 33 başlığa ayırmıştır. Bunlardan her biri 

çoğunlukla konular dikkate alınarak başlıklandırılmıştır. IV. bölüm içerisinde işlenen 

konular şöyledir: 1) ilk nitelikler, sıcaklık, soğukluk, yaşlık, kuruluk; 2) çürümenin 

oluşumu; 3) olgunlaşma ve hamlık; 4) olgunlaşmayı kabul eden ve etmeyen şeyler; 5) 

pişmeyi kabul eden ve etmeyen şeyler; 6) kızarmayı kabul eden ve etmeyen şeyler; 7) fiil 

ve eser; 8) homojen cisimlerin birbirinden farklılıkları; 9) kuruma ve nemlenme; 10) 

katılaşma ve erime; 11) [yağın] kalınlaşması/katılaşması ve beyazlaşması; 12) yağın ve 

şarabın mizacı; 13) şarap, peynir ve kan; 14) kilin oluşumu; 15) erimeyen cisimlere dair; 

16) yumuşaklık ve sertlik; 17) yumuşayan ve yumuşamayan, eriyen ve erimeyen şeyler; 

18) suyla nemlenen ve nemlenmeyen, suyla eriyen ve erimeyen şeyler; 19) eğrilebilen ve 

eğrilmeyen, kuruluğu kabul eden ve etmeyen şeyler; 20) kırılabilen ve kırılmayan, 

parçalanabilen ve parçalanamayan şeyler; 21) dilmeyi/kesmeyi kabul eden ve etmeyen, 

hamurlaşabilen ve hamurlaşmayan, sıkılaştırılabilen ve sıkılaşmayan şeyler; 22) 

esneyebilen/uzayabilen ve esnemeyen, incelebilen ve incelmeyen şeyler; 23) bölünme, 

kopma ve zıtları; 24) yapışkanlık ve küçük parçalara ayrılmayı kabul etmeme; 25) 

birbirine yapışıp ayrılmama ve ayrılabilme; 26) yanma ve yanmama; 27) yanıp 

tutuşabilme ve tutuşmama, tutuşunca erime ve erimeme; 28) duman yayabilme ve duman 



 

 

59 

 

yayamama; 29) homojen cisimlerin delilleri; 30) homojen cisimlerin mizaçları; 31) tabiat 

itibarıyla birbiri arasında derece farkı bulunduğu söylenen şeylerin ortaya çıkması ve 

ortadan kaybolması; 32) ortadan kaybolmanın ve ortaya çıkmanın sebepleri, cisimlerin 

fasılları; 33) oluşan şeyler için fail sebepler hakkındadır.104 

3.6. Takipler Değişimler ve Farklılıklar 

Bu bölümde İbn Sînâ’nın el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât’ı diğer iki şerhle 

karşılaştırılacaktır. Öncelikle burada üç metin tablolaştırılacak, ardından metinler arası 

değişimler ve farklılıklar analiz edilecektir. 

Aşağıda yapılan tablolaştırma işleminde ilk sütunda İbn Sînâ’nın kitabındaki 

meselelerin tasnifi yer almaktadır. İkinci sütunda İskender el-Afrodîsî’nin Commentary 

on Meteôrologika IV metni yer almaktadır. Bu metnin içerik mukayesesi, yukarıda 

mesaili verilen bölüm başlıklarının numarasını vererek yapılacaktır. İbn Sînâ’nın 

tasnifinde ele alınan meselelere tamamen ya da kısmen denk gelen bölümler, İskender el-

Afrodîsî’nin metninde ilgili bölüm numarası verilerek belirtilecektir. Olympiodorus’un 

metni üçüncü sütunda yer almaktadır. Metnin aslında olmayan ancak muhakkikin 

tasarrufuyla başlıklandırılan fasıl numaraları da dikkate alınarak, Tefsîru Elemfîdûrus IV, 

otuz üç fasıl üzerinden içerik mukayesesine tabi tutulacaktır. İbn Sînâ’nın ele aldığı 

meselelerin alt alta dizildiği sütunda italik yazılanlar diğer şerhlerde doğrudan karşılığı 

bulunmayan meselelerdir. 

İbn Sînâ: el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât İskender el-Afrodîsî: 

Commentary on 

Meteorologica IV 

Olympiodorus: 

Tefsîru 

Elemfîdûrus IV 

1. Makale 1. Fasıl: Unsurların varlıkları ve 

sebepleri. Unsurların katmanları. 

1. Bölüm 1. Fasıl 

1.2: Denizin durumları, deniz suyunun, oluşumu 

ve türleri. 

1. - 

1.3: Elementlerin birbirlerini etkileme durumları. 

Elementlere ve bileşiklere art arda gelmenin 

ilişmesi. 

1. 7. 

1.4: Niceliğin artması ile niteliğin artması. - - 

1.5: Aktif-pasif nitelikler. Bu niteliklere nispet 

edilen nitelikler. Her iki çift niteliğe birden nispet 

edilen nitelikler. 

1. 4. 5. 6. 8. 9. 10. 

 
104 Abdurrahmân Bedevî (ed.), “Tefsîru Elemfîdûrus li-Kitâbi Arisṭoṭâlîs fi’l-âs̱âri’l-ʿulviyye”, Şürûḥ ʿalâ 

Arisṭo mefḳūde fi’l-Yûnâniyye ve resâʾil uḫrâ (Beyrut: Dâru’l-Meşrik, 1971), 82-189. 



 

 

60 

 

1.6: Olgunlaşma, çürüme ve yanma. Hazım, 

göğerme ve ham kalma. 

1. 2. 2. 3. 4. 

1.7: Pişirme, kavurma, kızartma, buharlaştırma, 

dumanlaştırma, yükseltme, erime, yumuşama, 

tutuşma, korlaştırma, kömürleştirme. Bunları 

kabil olanlar ve olmayanlar. 

2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 4. 5. 6. 8. 9. 16. 

17. 18. 19. 20. 

21. 22. 23. 24. 

25. 26. 27. 28. 

29. 

1. 8: Çözülme ve katılaşma. 1. 7. 10. 11. 12. 13. 

14. 15. 

1.9: Yaş ve kuru edilgilerden ıslanma, sırılsıklam 

olma, kuruma, yayılma. 

4. 5. 9. 

2.1: Mizaç, basitte değil, yalnızca mizaçta ortaya 

çıkan etkiler ve edilgiler. İnsanda dört nitelikten 

sonra duyusal niteliklerin meydana gelişindeki 

farklılıklar ve mizaca nispetleri. 

10. 11. 29. 30. 31. 32. 

2.2: Mizaca tabi olan şeyler. Mizaçta türün sureti 

ve hâssesine ilişen nitelikler. Dokuz mizaç 

çeşidi. Tatlara ve renklere delalet eden güçler. 

Her parçası et-kemikten oluşan organlar; 

organlardan oluşan beden. 

8. 11. 12. 31. 32. 33. 

Yukarıdaki tabloda İbn Sînâ’nın kitabında konuları ele alma sırası diğer iki 

şerhten oldukça farklılık göstermektedir. Bu muhtemelen İbn Sînâ’nın yazım tarzıyla 

ilgilidir. Öte yandan daha özelde İskender el-Afrodîsî olmak üzere şârihlerin Aristotelesçi 

konuya daha çok bağlı kaldığı söylenebilir. 

İbn Sînâ bu kitapta doğrudan Aristotelesçi çizgiyi takip etmek yerine 

Meteôrologika’nın konu sınırlarını genişletmeye gayret etmiştir. Onun kitabın girişine 

yazdığı pasaj, el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât ile önceki kitaplar arasındaki irtibatı sağlamaktadır. 

Kitabın sonundaki mizaçlarla alakalı bölüm her ne kadar Meteôrologika IV ile irtibatsız 

görünse de İbn Sînâ’nın bu konuları kitabın sonunda ele alarak doğa felsefesinde daha 

sonra telif edeceği kitaplardan birisinin konularına dair ipucu vermektedir. Kitabın 

niteliksel etki-edilgiden nefs teorisine doğru evrilen yazı düzeni bir yandan kitabı nevi 

şahsına münhasır kılmakta, diğer yandan ise kitabın disiplinler arası irtibatı kuracak bir 

köprü mahiyetinde arada-olmaklığını pekiştirmektedir. 

Diğer taraftan Aristotelesçi Meteôrologika IV mesaili, el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât 

açısından ıskalanmamış, konular neredeyse tümüyle içerilmiştir. Bunun yanında ilgili 

disiplinler arası köprü vazifesi üstlenerek meseleler İbn Sînâcı dokunuşlarla müstakil bir 

mahiyette yeniden inşa edilmiştir. İbn Sînâ ilk bölümde Aristoteles gibi doğrudan 

elementleri tartışmaya koyulur. Onun elementler arası tabakaları meseleye dâhil etmesi 

kendisine özgü bir katkıdır. İkinci bölümde Aristoteles ve şârihlerin başka bölümlerde 



 

 

61 

 

yalnızca örnek olarak zikrettiği denizin durumu, suyu ve tuzluluğu meselesine müstakil 

bir fasıl ayırır. Burası da karşılığını yalnızca onda görebileceğimiz bir girişimdir. 

Olgunlaşma, hamlık, çürüme, katılaşma, yaşlık ve kuruluğun diğer niteliksel etkileşimleri 

ayrıntılarıyla anlatılır. 

Akabinde İbn Sînâ, Aristoteles’in Meteôrologika IV’ün 8. bölümünde ele aldığı 

konular için ayrı bir fasıl açar. Burada pişirme, kavurma, kızartma, buharlaştırma, 

dumanlaştırma, erime, yumuşama, tutuşma, korlaştırma, kömürleştirme gibi yaş ve kuru 

niteliklerden ortaya çıkan ikincil nitelik sınıflarına değinir. Diğer fasıllarda da bu 

kavramlara yer yer değinmekle beraber burada, söz konusu etkileşimleri tartışmaya uzun 

bir bölüm ayırmış olduğu görülmektedir. Bu bölüm diğer şerhlerde birkaç faslın 

konusunu oluştururken, İbn Sînâ yaş ve kurudan neşet eden ikincil niteliklere yalnızca bir 

fasıl ayırmıştır. 

İbn Sînâ, niceliğin artmasıyla niteliğin de arttığını açıkladığı ilk makalenin 

dördüncü bölümünde mevzubahis ettiği meselede infirat etmektedir. Diğer şârihlerin bu 

meseleye müstakil bir bölüm ayırdığını söylemek mümkün değildir. Diğer taraftan bölüm 

içerisinde verilen kimi örneklerin denizle alakalı olması doğrudan başlıklandırmayı 

gerektirmediği için her ne kadar İskender el-Afrodîsî’nin şerhinde konuyla alakalı bir 

bölüm varmış gibi görünse de İbn Sînâ dışında denizler bahsine müstakil bir fasıl ayıran 

şârih yoktur. 

Zaman zaman diğer şârihlerde meselelerin başka gruplar açısından da tartışıldığı 

görülmektedir. Ancak onlardan farklı olarak İbn Sînâ, bölümlerde mevcut tartışmalara 

oldukça sık değinmekte, bu görüşleri kendi delilleriyle çürütmeye çalışarak meseleyi 

derinleştirmektedir. Buradaki fasıllarda genellikle muhatap gruplar ismen izhar edilmese 

de yer yer doğrudan karşısına aldığı grupların isimleri (kümûn gibi) zikredilmektedir. 

Bu iki şerh konu dizimi açısından dikkate alındığında İbn Sînâ’nın her iki şerhi 

de doğrudan takip etmediği açıktır. Ancak özellikle son bölümlerdeki konuların işlenme 

tarzı dikkate alındığında İbn Sînâ’nın Olympiodorus metnine yakın bir üslup 

benimsediğini görmek mümkündür. Şöyle ki İbn Sînâ’nın mizaç konusunu işlemeye 

başladığı ikinci makale, bir bütün olarak kitap dikkate alındığında son iki fasla denk 

gelmektedir. Olympiodorus şerhinde ise kitabın son beş faslına denk gelen 29. fasıl ile 

33. fasıl arasında ele alınan konular doğrudan İbn Sînâ’nın takip ettiği konulardır. Ancak 

burada tam tamına birbiriyle örtüşen bir içerikten bahsetmek mümkün değildir. Zira 



 

 

62 

 

Olympiodorus şerhinin son bölümünde homojen cisimlerin delilleri, mizaçları, tabiat 

itibarıyla birbiri arasında derece farkı olanların ortaya çıkması ve kaybolması, bunun 

sebepleri, cisimlerin fasılları ve fail sebepleri işlenirken, İbn Sînâ’nın doğrudan bu 

meseleleri ele aldığını ve konuların tam örtüştüğünü söylemek zordur. Nitekim İbn Sînâ 

2. makalenin konularına unsurlardan veya basit cisimden meydana gelen bileşikte 

bulunan istidat ve o cisimde ortaya çıkan çeşitli güçlere değinmektedir. Bu sebeple 

konular kısmen kesişmekteyse de konuların tertip sırası her iki metinde de korunuyor 

gibidir.  

Diğer taraftan İskender el-Afrodîsî’nin konuları ele alma sırası Aristoteles’in 

metnini pasaj pasaj takip etmek şeklinde olduğu için, İbn Sînâ’nın İskender’in şerhinden 

konu tertibi açısından etkilendiği söylenemez. Ancak tasnif itibarıyla farklılaşsalar da 

tabloda görüldüğü üzere işlenen konuların büyük oranda benzerlik gösterdiği 

söylenebilir. 

Son olarak Olympiodorus’un şerhi, ilgili bölümde zikredilen İbn Rüşd’ün 

cevâmi‘ benzetmesi üzerinden tekrar düşünülürse, Aristoteles ve onun şârihi İskender el-

Afrodîsî’nin kitaplarından oldukça farklı telif edildiği fark edilecektir. Daha da açık 

olmak gerekirse, Olympiodorus’un şerhi, doğrudan Aristotelesçi konu tasnifini takip 

etmemenin yanı sıra, ilgili metnin içeriğiyle de zaman zaman uyumsuzluk 

göstermektedir.  

Metin, Aristoteles’i konu sırası açısından doğrudan takip eden bir şerh olmak 

yerine, her ne kadar Aristotelesçi doktrinin dışına çıkmamaya özen gösterse de 

Aristoteles’in kitabındaki ilgili her paragraftaki meseleyi başlıklandırması, bu başlıkların 

hemen hemen hepsinde konuya dair kısa bir özet vermesi ve kendine özgü içerik 

sıralaması açılarından nevi şahsına münhasır müstakil bir konumu haiz olduğu ortadadır. 

İşte tam bu noktada, Olympiodorus şerhinin İbn Sînâ’nın el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât kitabıyla 

benzer bir konumu paylaştığını söylemek yerinde olacaktır. Diğer taraftan 

Olympiodorus’un metni, kronolojik olarak İskender el-Afrodîsî’nin metninden daha 

sonra telif edildiği için İbn Sînâ’nın Huneyn b. İshâḳ tarafından tercüme edilmiş bu 

metnin Arapça versiyonunu belki de İskender’den daha çok dikkate almış olduğu 

söylenebilir. 

 

 



 

 

63 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM: 

ETKİ VE EDİLGİ: KAVRAMSAL TAHLİL VE TEORİK ALTYAPI 



 

 

64 

 

1. İbn Sînâ’da Etki ve Edilgi Kavramlarının Anlamları 

Bu bölümde kavramsal olarak etki ve edilginin kullanımlarına odaklanılacaktır. 

Bu amaç doğrultusunda, İbn Sînâ’nın etki ve edilgi kavramlarını hangi minval üzere 

kullandığı anlaşılmaya çalışılacaktır. Burada, öncelikle etki ve edilgi kavramlarının 

Kategoriler (Kitâbü’l-Maḳûlât) kitabındaki görünümleri ele alınacaktır. 

Çalışmanın odak noktası doğa felsefesi disiplini olduğu için fiil ve infial 

kavramlarının mantık eseri olması hasebiyle Kategoriler’deki işlenme tarzı vehle-i ûlâda 

tezin konusunun dışında görülebilir.105 Ancak Aristotelesçi gelenekte hem mantığa hem 

de mantık külliyatına giriş hüviyetinde kaleme alınan Katêgoriai, bir filozofun fizikten 

metafiziğe uzanan araştırma sahasının varlık organizasyonunu inşa eden başlıca 

kavramları on yüksek cins altında ele almasıyla bilinir. İbn Sînâ’nın yazdığı Kategoriler 

aynı minval üzere kaleme alınmıştır. Onun eş-Şifâʾ içerisinde telif ettiği bu kitap, felsefi 

disiplinlerinin çerçevesini oluşturan ana kavramları ele almaktadır. Bu sebeple 

Kategoriler kitabında fiil ve infial kavramlarının kullanım biçimlerine de odaklanmak 

gerekmektedir. 

Fiil ve infial kavramlarının anlamları Kategoriler’de iki ayrı başlık altında 

işlenmiştir. Bunlardan biri on yüksek cinsten ikisini ifade eden en-yefʿale ve en-yenfeʿile 

kavramlarıdır ki bu daha çok etki ve edilginin süreç durumunu ifade eder. Öte yandan 

etki ve edilginin bu konuyu daha fazla ilgilendiren anlamı ise keyfiyet yüksek cinsi 

bağlamında ele alınan etki ve edilgi meselesidir. Şimdi, bu iki meseleye dair dikkatin 

biraz daha derinleştirilmesi bu aşamada zaruridir. 

1.1. On Yüksek Cins İçerisinde Birer Kategori Olarak Etki(leme) ve 

Edilgi(lenme) 

İbn Sînâ, Meşşâî felsefenin Organon’una mutabık olarak Kategoriler’de on 

cinsten (el-ecnâsü’l-ʿaşere) bahseder.  Bunlar cevher, nicelik, nitelik, izafet, yer, zaman, 

durum, mülkiyet, fiil ve infialdir. İseon cinsin ilki cevher, diğer dokuz cins ise arazdır. 

 
105 İbn Sînâ, kategoriler ilmini mantığın değil, metafiziğin bir alt disiplini olarak değerlendirir. Bu yaklaşım, 

kendisinden sonraki felsefe geleneğinde yaygınlık kazanarak yerleşik bir kabul hâlini almıştır. Ona göre 

mantık ilmi, basit lafızların tahlilinden başlayıp önermeler düzeyine ilerleyen bir yapı arz eder. Ancak on 

kategoriye dair bilgi, mantıkta yalnızca tanım (ḥadd) nazariyesine hizmet ettiği ölçüde ve tali bir işlevle yer 

bulur. Geoffroy, “Encyclopedia of Medieval Philosophy”, 107. 



 

 

65 

 

Meşşâî felsefede kategorilerin her biri zihni varlıklardır. Haricî varlıklar hakkında 

konuşurken onlara söylenen (maḳûlât) tümel kavramlar veya cinsleri ifade eder. 

Bu on kategorinin son ikisi fiil ve infial olarak isimlendirilir. Ancak buradaki iki 

kavramın diğer kategorilere nispetle fiil vezninde geldiği dikkatten kaçmamalıdır. 

Dolayısıyla Arapçası en-yef‘ale ve en-yenfe‘ile olan bu iki kategoriyi106 fiilde bulunma 

durumuna işaret etmesi hasebiyle etkinlik, üzerinde bir etkinin veya fiilin gerçekleşiyor 

olması durumu hasebiyle de edilginlik olarak tercüme etmek daha doğru olacaktır. Diğer 

bir deyişle etkilediği sürece fiilde bulunmak ve etkilendiği sürece infiale uğramak bu iki 

kategorinin tam karşılığıdır. 

İbn Sînâ bu iki kategoriyi diğerlerinden ayrıştırırken ilk sekiz kategoride 

olmayan bir yapıdan söz eder. Bu kategoriler bir şeye arız olduğunda, başka bir şeye 

doğru sürekli bir yönelme söz konusu olur. Kendisine bu kategorinin arız olduğu şey 

etkilenmeye uğradığı için edilgin olma durumundadır.107 Dolayısıyla burada etkinlik ya 

da edilginlik kategorisinin nihayetinde elde edilen sonuca infial denilmektedir. Bu iki 

kategori bir sürece işaret etmekle birlikte fiil-infial ve bu ikisiyle ilişkili olanlar belirli 

gayelerden birine yönelirler. Bu açıdan istikrarsız ve karar kılmamış bir yapıdadırlar.108 

Zira bu iki kategori bir hareket durumunda açığa çıkarlar ve bu hareket devam ettiği 

sürece varlığını sürdürürler. İbn Sînâ son olarak bu iki kategorinin zıtlığı, şiddetlenmeyi 

ve zayıflamayı kabul ettiğini belirtir. Beyazın kararması, siyahın aklaşması; bu ikisinden 

birinin daha çok ya da daha az kararması veya beyazlaşması bunlara örnek olarak 

verilebilir109 ki doğa felsefesi kısmında bu ayrıntılara dikkat çekilecektir. 

1.2. Nitelik Kategorisinin Bir Türü Olarak Etki ve Edilgi 

1.2.1. Niteliğin Tanımı 

İbn Sînâ’nın Kategoriler kitabında, fiil ve infial kavramlarına nitelik bahsinin 

işlendiği kısımda da yer verilir. Bu yüzden Kategoriler’deki nitelik bahsi burada biraz 

 
106 “Fiil (etki); Herhangi bir önermede «konu»nun yaptığına, yaptığı işe işaret edilir. Yani bir etki edicinin 

diğer bir şeye etki ettiğinde, etki edende ortaya çıkan hâle fiil kategorisi denir. Sözgelimi kesiyor, yakıyor... 

gibi. İnfiâl (edilgi): Önermede «konu»nun üzerine yapılan etkiden de sözedilir. Meselâ kesilmiş, yanmış 

v.b... gibi.” Mahmut Kaya, İslâm Kaynakları Işığında Aristoteles ve Felsefesi (İstanbul: Ekin Yayınları, 

1983), 88. 
107 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ: Kategoriler, çev. Muhittin Macit (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2010), 226. 
108 İbn Sînâ, Kategoriler, 227. 
109 İbn Sînâ, Kategoriler, 227-228. 



 

 

66 

 

ayrıntılı bir şekilde işlenecektir. İbn Sînâ, keyfiyetin altında zikredeceği fiil ve infial 

kavramlarını açıklamadan hemen önce, niteliğin “kendisiyle fertlere nasıl oldukları 

söylenendir” ve “kendisiyle şeylere ‘o benzer ve benzemez’ denilendir” şeklinde yapılan 

iki tanımdan söz etmektedir. O, nitelik kategorisinin hakikatinin künhüne tam anlamıyla 

vâkıf olunamayacağı sebebiyle bu iki tanıma katılmamaktadır. Bunun yerine nitelik için 

“kendisiyle tavsif edilen şeyde karar kılmış ve onun ölçülmesini gerektirmeyen her 

yapısal özellik niteliktir” şeklinde bir tanım getirmektedir.110 Bu, nitelik kategorisine İbn 

Sînâ’nın diğer tanımları eleştirdikten sonra getirdiği yeni bir tanımdır. Bu tanımın bir 

benzerini en-Necât’ta da görmek mümkündür. Bu eserde İbn Sînâ, niteliği tanımlarken 

cismin ne dışarıya olan ya da parçaları arasındaki oranına ne de bütünün bir parçası olma 

oranına bakılmadığını vurgulayarak, nitelik için “cisimde karar bulmuş [/kılmış] her bir 

yapı” tanımını getirmektedir.111 

1.2.2. Niteliğin Taksimi ve Dört Alt Cinsi 

Yukarıdaki tanımlar dikkate alındığında İbn Sînâ’nın niteliği bir üst cins olarak 

konumlandırma isteği barizdir. Bu üst cinsin yani nitelik kategorisinin altında o, 

Kategoriler’de dört farklı taksimden söz etmektedir. Taksimdeki kısımlar (i) niceliğe ait 

olan nitelikler; (ii) hâl ve meleke; (iii) kuvvet ve kuvvetsizlik; (iv) infial ve infiâlî 

nitelikler olmak üzere toplamda dört alt cinsten oluşmaktadır.112 

 

 

Şekil 1: İbn Sînâ’nın Kategoriler Eserinde Nitelik 

 

İbn Sînâ’nın en-Necât’ta bahsettiği nitelik çeşitleri, alt türleri bakımından nicelik 

üzerinden ayrıma gidilerek yapılmış bir tasniftir. Bu tasnife göre nitelikler üst başlıkta 

 
110 İbn Sînâ, Kategoriler, 159, 163. 
111 İbn Sînâ, en-Necât: Felsefenin Temel Konuları, çev. Kübra Şenel (İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2013), 

77. 
112 İbn Sînâ, Kategoriler, 175; Bunu şöyle de ifade etmek mümkündür: “hal ve meleke, kuvvet ve 

kuvvetsizlik, duyu nitelikleri ve duygulanımlar, şekillerdeki nasıllık” Harun Takcı, “İbn Sina’da Üç Temel 

Kategori: Nicelik, Nitelik ve Görelilik”, Şırnak Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/20 (2018), 306. 



 

 

67 

 

ikiye ayrılır. Bunların ilki (A) nicelik açısından niceliğe ait olan niteliklerdir. Buna örnek 

olarak yüzey ölçüsü ve çizginin doğruluğu verilebilir. İkincisi (B) nicelik açısından 

niceliğe ait olmayan niteliklerdir. Bu da (i) duyulur olanlar ve (ii) duyulur olmayanlar 

olarak ikiye ayrılır. (i) Duyulur olanların ilki (a) infiâlî ya da sabit duyulur niteliklerdir: 

altının sarılığı, balın tatlılığı gibi. İkincisi ise (b) infialler ya da zevali hızlı olan duyulur 

niteliklerdir: utanınca kızarma, korkunca sararma gibi. Diğer taraftan (ii) duyulur 

olmayan nitelikler de iki kısımdır. Bunların ilki (a) nefsteki istidatlar, ikincisi ise (b) 

istidat olmayanlardır. (a) Duyulur olmayan nitelikler ya da yetkinlikler için nefsteki 

istidatlar da ikiye ayrılır. Bunların ilki (i) kuvvet nitelikleridir: hastalığa karşı direnme 

gibi. İkincisi ise (ii) kuvvetsizlik nitelikleridir: hastalığa boyun eğme gibi. (b) Duyulur 

olmayan ve yetkinlikler için istidat olmayanlar nitelikler de ikiye ayrılır. Bunlardan ilki 

(a) sabit olan melekedir: ilim gibi. İkincisi ise (ii) zevali hızlı gerçekleşen hâldir: yumuşak 

huylunun birden öfkelenmesi gibi.113 

Aşağıdaki tabloda en-Necât’ta resmedilen tabloyu görmek mümkündür: 

 

Şekil 2: en-Necât’ta Nitelikler 

 

Yukarıdaki tanımlar ve alt cinsler özelinde niteliğin alt cinsleri, Kategoriler ve 

en-Necât özelinde dört başlık altında incelenebilir. 

1.2.2.1. Niceliğe Ait Olan Nitelikler 

Bunların ilki niceliğe ait olan niteliklerdir. Bunlar şekil, şekil olmayan, şekilden 

ve şekil olmayandan meydana gelen şeylerdir. Doğrudan etki ve edilgiyle ilişkili olmadığı 

 
113 İbn Sînâ, en-Necât, 77-78. 



 

 

68 

 

için içeriği göz ardı edilecek olan bu dördüncü cinsin ayrıntıları Kategoriler’de altıncı 

makalede açıklanmaktadır. 

1.2.2.2. Hâl ve Meleke Nitelikleri 

Bu nitelikler nefsani niteliklerden kabul edilir. Hâl ve melekenin tanımları, 

birbirinden farklılıkları, bu iki kavramın birbirine zıt olmadıkları, zamanla birbirlerine 

dönüştükleri, melekenin hâl olduğu ancak hâlin meleke olamayacağı belirtilerek örnekler 

verilmektedir. Zira “meleke edinilmiş her şey, önce hâldir.”114 Fazilet ve iffet gibi 

durumların ardındaki nefsani heyet burada melekeye karşılık gelmektedir. Bu durum hâle 

karşılık gelen faziletli ya da iffetli davranma eylemiyle karşılaştırılmamalıdır. 

Diğer taraftan en-Necât’ta İbn Sînâ, hâl ve meleke niteliklerini duyulur olmayan 

nitelik türlerinden biri olarak zikreder. Buna göre hâl ve meleke, “kendilerinde diğer 

yetkinlikler için istidatlar olarak tasavvur edilmeyen yetkinlikler”dir. Bu yetkinliklerin 

ilim gibi sabit olanları meleke, yumuşak huylu olan insanın birden öfkelenmesi gibi zevali 

hızla gerçekleşenler ise hâl olarak isimlendirilir.115 

1.2.2.3. Kuvvet ve Kuvvetsizlik Nitelikleri 

Diğer taraftan kuvvet ve kuvvetsizlik nefsani nitelikte oluşan kuvvetlenme ve 

kuvvette azalmaya, güçlülük ya da şiddetlilik ve zayıflığa denk gelir. Bu nitelik türünde 

istidat, kuvvetin iki tarafından birinde yetkinleşir, böylelikle “bulunduğu zaman bir şeyin 

varlığı için istidat şiddeti olur ve hastalanabilirlik gibi bilfiil infial olur. Ya da sağlıklılık 

gibi onda bulunmama istidadı şiddetli olur.”116 Dolayısıyla bu nefsani nitelik türü, uygun 

doğal hâlin değişerek kuvvet ya da kuvvetsizlik hâli şeklinde yetkinleşmesine denir. 

Bir başka deyişle, diğer tasnifte duyulur olmayan nitelikler altında zikredilen 

kuvvet ve kuvvetsizlik nitelikleri, yetkinliğe kıyasla nefsteki istidatlardır. Nefste direnme 

istidadı ya da etkilenmeyi reddetme tarzı güçler bulunursa, bu doğal kuvvet olarak 

adlandırılır. Direnme yerine boyun eğme ve etkilenmeyi çabucak kabul etme istidadı 

varsa, tabii olmayan kuvvet ya da kuvvetsizlik olarak adlandırılır. Nefsteki direnmeye 

(kuvvet) hastalığa karşı direnç gösterip sağlıklı olmak, boyun eğmeye (kuvvetsizlik) de 

 
114 İbn Sînâ, Kategoriler, 175. 
115 İbn Sînâ, en-Necât, 78. 
116 İbn Sînâ, Kategoriler, 177. 



 

 

69 

 

hasta olma örnek verilebilir. Bu bir açıdan nefsin doğal hâlde güçlü olması ya da güçsüz 

kalması olarak da zihne yaklaştırılabilir.117 

1.2.2.4. İnfial ve İnfiâlî Nitelikler 

İbn Sînâ’nın infialler ve infiâlîler diye bahsettiği bu alt cins, Kategoriler’de 

niteliklerin üçüncü kısmına denk düşmektedir. Burada onun kastettiği anlam duyulur 

niteliklere karşılık gelmektedir. Sıcak-soğuk, yaş-kuru, sararma-solma veya kızarma 

bunun örnekleridir. Bu örneklerde gerçekleşen durumun süresinin kısalığı ya da uzunluğu 

bir açıdan bunların hâl ve melekeye benzemesi anlamına gelmektedir.118 

Onun en-Necât’taki tasnifi dikkate alındığında infiâlî ve infialler niceliğe ait 

olmayan nitelikler başlığı altında ele alındığı görülür. İnfiâlîler duyulardan etkilendiği 

için algılanabilirdir. Bu nitelik aynı zamanda bir karışım içerisinde bulunan bileşenlerden 

de etkilenmektedir. Yukarıda duyulur nitelikler üzerinden anlatılan bu nitelik, altının 

sarılığı ya da balın tatlılığı örneklerinde olduğu gibi sabit, karar kılmış niteliklerdendir ve 

infiâlî nitelikler olarak adlandırılır. Ancak utanınca kızarma ya da korkup sararma 

örneklerinde olduğu gibi söz konusu nitelik yine duyulur olan ancak karar kılmayıp zevali 

de hızla gerçekleşiyorsa, bu nitelikler hakiki niteliklerden dahi olsa nitelik olarak 

zikredilmezler, infialler olarak isimlendirilirler.119 

İbn Sînâ açısından nitelik üst cinsi altında yukarıda bahsedilen dört alt cins, 

Kategoriler’deki tasnife göre şu şekilde sıralanabilir. Keyfiyetlerin cinsleri: (i) nefsani 

nitelik olan hâl ve meleke; (ii) nefsani nitelik olan kuvvet ve kuvvetsizlik; (iii) infialler 

ve infiâlîler (iv) nicelik nitelikleri. 

Bu taksimde İbn Sînâ, duyguları hâl ve meleke içerisinde zikretmektedir. Ancak 

bu hâl ve meleke ile sararma-kızarma gibi (iii) numarada zikredilen infialler hızlı ve yavaş 

olma durumları açısından birbiriyle benzerlik gösterdiği için bu hâl ve melekeye de 

insanlar geniş anlamıyla infial ve infiâlîler demektedir. Dolayısıyla İbn Sînâ’ya göre infial 

ve infiâlîlerin geniş anlamı dikkate alındığında nitelikler için şöyle bir taksime gidilmesi 

gerekir. Nitelik üst cinsi: (a) Niceliğe ait olan nitelikler: şekil vb. (b) İnfialler ve infiâlîler: 

(i) hâl ve meleke; (ii) bir önceki taksimde üçüncü cinse denk gelen infial ve infiâlîler.120 

 
117 İbn Sînâ, en-Necât, 78. 
118 İbn Sînâ, Kategoriler, 192-193. 
119 İbn Sînâ, en-Necât, 77-78. 
120 İbn Sînâ, Kategoriler, 193. 



 

 

70 

 

 

Şekil 

3: Nitelik Çeşitleri 

 

Burada İbn Sînâ esas itibarıyla niteliğin araştırılması için sorulan nasıl sorusuna 

verilecek cevabın hem zevali hızla gerçekleşen infiallere hem de çabuk ortadan 

kaybolmayan niteliklerin tamamına söylenebileceğini ifade etmeye çalışmaktadır. 

Yukarıdaki tabloda gösterildiği gibi, “infialler ve infiâlîler” olarak adlandırılan üst küme, 

aynı isimle anılan alt kümeden daha geniş bir anlama sahiptir. Her iki küme de nitelik 

olması itibarıyla “infial ve infiâlî nitelikler” olarak isimlendirilebildiğinden, İbn Sînâ bu 

iki anlam arasındaki farklılık konusunda ayık olunmasını istemektedir. Zira değişime 

kolay uğrayan niteliklerin tamamına infialler denilir. Kendisiyle nitelenen bir nitelik, 

nitelenen şeyden daha yavaş zevale uğruyorsa infiâlî nitelik olarak isimlendirilir.121 

Sonuç olarak genel anlamda kullanılan infialler ve infiâlîler, doğrudan bir isme tekabül 

etmek yerine geniş anlamıyla hâl ve melekeyi de içine aldığı için hem üst hem de alt 

kümede bulunan infial ve infiâlî nitelikler eş sesli sözcük olarak farklı anlam gruplarına 

delalet etmektedir. 

Buradaki taksim İbn Sînâ’nın en-Necât’taki taksimiyle uyumludur. Orada da 

görüleceği üzere İbn Sînâ infiâlî ve infial kavramlarını duyulur nitelikler altında 

zikretmektedir. Onun Kategoriler’de hâl ve melekeye benzettiği infiâlî ve infial 

nitelikleri, burada da zevali hızla gerçekleşen ve gerçekleşmeyen olarak ikiye ayrılsa da 

infiâlî ve infial niteliklerinin duyulur olanlara, hâl ve melekenin de duyulur olmayanlara 

dâhil olduğu gözlemlenmektedir. Dolayısıyla her ne kadar ilk bakışta birbirine benzer 

görünse veya insanlar tarafından birbirinin yerine kullanılsa da bu iki kavram birlikteliği 

bir diğer kavram çiftiyle birbirine karıştırılmamalıdır. Dolayısıyla genel anlamıyla infial 

 
121 İbn Sînâ, Kategoriler, 193. 



 

 

71 

 

ve infiâlî nitelikler altında, duyulur nitelikler açısından infial ve infiâlîlerden 

bahsedilebilir. 

2. Etki ve Edilgi Kavramlarının Analizi ve Varlık Açısından Ele Alınışı 

Bu başlık altında, etki ve edilgi kavramlarının İbn Sînâ düşüncesindeki ontolojik 

ve mantıksal temelleri incelenecektir. “İbn Sînâ’da Faʿâle ve İnfiʿâlî Güçlerin Ontolojik 

Temelleri” alt başlığında, etkin ve edilgin güçlerin varlık hiyerarşisindeki yeri ve işleyişi 

ele alınacaktır. Ardından, nefs ve cisim arasındaki dört temel etkileşim türü izah edilerek, 

tezin ana odağı olan cismani etkileşimler meselesi açıklanmaya çalışılacaktır. 

2.1. İbn Sînâ’da Faʿâle ve İnfiʿâlî Güçlerin Ontolojik Temelleri 

İbn Sînâ düşüncesinde varlığın farklı katmanlarını ve işleyişini kavrayabilmek 

için faʿâle (etkin) ve infiʿâlî (edilgin) kuvvet kavramları temel açıklayıcı ilkelerdir. Bu 

güçler, varlığın meydana gelişi, varlık hiyerarşisindeki yerleri ve değişiminin açıklanması 

açısından ontolojik bir temele sahiptir. İbn Sînâcı tabiat tasavvuruna göre evrende 

gözlemlenen her türlü oluş-bozuluş ve dönüşüm, temelde bir etki ve etkilenme ilişkisinin 

sonucudur. Bu bağlamda faʿâle güçler, bir şeyi varlığa çıkaran, değiştiren ya da harekete 

geçiren etkin kuvveleri ifade ederken; infiʿâlî güçler ise, bu etkin kuvvelerin tesirlerini 

kabul edip, değişim ve dönüşüme maruz kalan edilgin yetenekleri ifade eder.122  İbn Sînâ 

bunu şu cümlelerle dile getirir: 

Kuvve terimi birçok anlamda kullanılır. Fakat burada bizi iki kuvve 

ilgilendiriyor: Biri fiilî kuvve, diğeri infiâlî kuvvedir. Fiilî kuvve, failde olan bir 

hâldir. Ateşin sıcaklığında olduğu gibi, fiilin failden meydana gelmesi 

mümkündür. İnfiâlî kuvve ise bir şeyin başka bir şeyi kendisi sebebiyle kabul 

ettiği hâldir. Mumda sûreti kabul etme kabiliyetinin bulunması böyledir.123 

Diğer bir deyişle, faʿâle güç, özünde fiil meydana getirme kabiliyetine sahip 

olan, başka bir varlık ya da nitelik üzerinde değişim doğuran kuvvedir. Bu tür güçler 

cismani unsurlarla birlikte semavi cisimler, nefsler ve hatta akıllar arasında da 

etkileşimlere sebebiyet verir. Faʿâle kuvve, kendisinden başka bir varlıkta değişimin, 

fiilin ve hareketin ilkesidir; o şeyi kuvveden fiile hareket ettiren temel ilkedir. Edilgin 

 
122 Fevzi Yiğit, “İbn Sînâ’da Kuvve-Fiil Teorisi”, Bozok Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 26/26 (31 

Aralık 2024), 54. 
123 İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî: Alâî Hikmet Kitabı: Neşir - Çeviri, ed. Gürbüz Deniz, çev. Murat Demirkol 

(İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013), 208. 



 

 

72 

 

kuvve (infiʿâlî) ise, bir şeyin yeni bir durumu kabul etme imkânı, yani kendisi dışındaki 

bir etkiye açık olarak o etkiyi kabul edebilme yeteneğidir. Bir şeyin yapılması, hareket 

etmesi ve varoluşunun gerçekleşmesini sağlayan şey etkin kuvve iken, edilgin kuvve ise 

etkinin sonucunda oluşumu, değişimi ve hareketi kabul edendir. Varlıktaki her türlü oluş 

ve değişim, fail ve münfail kuvvetlerin karşılaşmaları neticesinde meydana gelir ve bu 

etkileşim, nihayetinde külli bir nizama ulaşmayı temin eden belirli bir düzene tabidir. Bu 

konuyla ilgili İbn Sînâ Metafizik’te onuncu kitabın ilk faslında şu cümlelere yer verir: 

Varlık, eğer ilk olandan (yani ilk mebde olan zorunlu varlıktan) başladığında, 

ondan sonra gelen her şey, ondan derece bakımından daha aşağıdadır. Bu iniş 

sürekli olarak mertebeler boyunca sürer. Bunun ilk merhalesi, “akıllar” diye 

isimlendirilen mücerret nefsani meleklerin derecesidir. Ardından, “nefisler” 

adlandırılan ve fiilî işlerde bulunan nefsani meleklerin dereceleri gelir. Sonra 

semavi cisimlerin (ecrâm-ı semâviyye) mertebeleri gelir ki, bunların bazıları 

diğerlerinden daha şereflidir; ta ki bu mertebelerin sonuna kadar ulaşılır. Bundan 

sonra ise, oluş ve bozuluşa konu olan suretleri kabul eden maddelerin varlığı 

başlar. Bu maddeler öncelikle unsur suretlerini giyinir, sonra yavaş yavaş [ve] 

derece derece ilerleyerek, varlığın bu âlemdeki en aşağı mertebesi olan ham 

madde oluşur. Bundan sonra unsurlar gelir, ardından cansız birleşikler (cevâmiʿ), 

sonra bitkiler (nebâtât) ve ardından hayvanlar, en nihayetinde ise insan yer alır.124 

Yukarıda zikredilen İbn Sînâcı varlık hiyerarşisi, var olanların mertebelerini 

ayrıntılı bir şekilde ortaya koymaktadır. Burada o, varoluşun en yüksek mertebesi olan 

İlk Mebde’den başlayarak, varlığın tedrici olarak nasıl aşağıya doğru derecelenerek 

ortaya çıktığını açıklamaktadır. Bu hiyerarşik yapı, akli varlıklardan nefsani varlıklara, 

oradan semavi cisimlere ve nihayetinde oluş ve bozuluşa tabi olan maddi âleme doğru bir 

iniş şeması ortaya koymaktadır. 

Pasajdan da anlaşılacağı üzere varlık, İlk Mebde’den uzaklaştıkça mertebesi 

düşer. Bu süreç, mücerret akıllar ve nefsler gibi manevi mertebelerden başlayarak, 

felekler âlemini oluşturan semavi cisimlere ulaşır. Bu hiyerarşide, her bir mertebe 

kendisini önceleyen mertebenin zorunlu bir sonucu olarak ortaya çıkar. Kendisinden 

sonra gelen mertebenin varlığına kaynaklık eder. 

Semavi cisimlerden sonra gelen oluş ve bozuluş âlemi, yani maddi dünya, bütün 

varoluşa gelenlerin en alt basamağını oluşturur. Bu âlem, başlangıçta heyûlâ olarak belirir 

 
124 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâʾ: İlahiyyât 2, thk. Muhammed Yûsuf Mûsâ vd., ed. İbrahim Medkûr (Kahire: el-

Hey’etü’l-ʿÂmme li-Şuûni’l-Metâbiʿi’l-Emîriyye, 1960), 2/435. 



 

 

73 

 

ve sırasıyla ateş, hava, su, topraktan müteşekkil unsurlar, cansız bileşikler, bitkiler, 

hayvanlar ve nihayetinde insan gibi farklı varlık formlarına bürünerek gittikçe 

karmaşıklaşan bir düzeni teşkil eder. Canlı varlıkların bu hiyerarşik sıralaması, basit 

formlardan daha kompleks formlara doğru bir ilerleyişi temsil eder. 

Nasıl ki ilk oluşlar (kevniyyât), başlangıçtan unsur derecelerine kadar sırasıyla 

önce akıl, sonra nefs, sonra cisim idi; burada da [yani aşağı âlemde] varlık semavi 

cisimlerden başlar, sonra nefisler meydana gelir, ardından akıllar ortaya çıkar. Bu 

suretlerin sudûru (taayyün ve zuhûr), mutlaka o ilk mebdelerden vaki olur.125 

Bu ifadeler, oluşa gelenlerin ve suretlerin döngüsel tabiatına işaret eder. İlk 

oluşanlar akıl, nefs, cisim sırasını takip ederken, aşağı âlemde bu sürecin bir yansıması 

ve tekrarı gözlemlenir. Zira varlık semavi cisimlerden başlar, sonra nefsler meydana gelir, 

ardından akıllar ortaya çıkar. Bu ifade, yukarı âlemden aşağı âleme bir feyz ve bu feyzin 

maddi âlemdeki tezahürlerini anlatırken, aynı zamanda varoluşun sürekli bir akış içinde 

olduğunu vurgular. Suretlerin sudûrunun ilk ilkelerden vaki olduğuna dair ifade ise, tüm 

bu varoluşsal çeşitliliğin nihayetinde İlk Mebde’ye dayandığını ve ondan kaynaklandığını 

vurgulamaktadır. 

Meseleyi daha da derinleştirmek gerekirse, unsurlarda bizzat kendi tabiatları 

gereği harekete geçen kuvveler meydana gelir; bu kuvveler kendi aralarında çatışır, karşı 

karşıya gelir ve birbirine zıt bir mahiyet arz eder. Bu içsel tabii hareketlere, semavi 

cisimlerin etkisi de eklenir. Böylece hem iç kuvvetlerin çatışmasından hem de semavi 

tesirlerin müdahalesinden, zıtlık içermeyen karışımlar ve bileşimler doğar. Bu çerçevede, 

haricî etken, iç kuvvetler arasındaki karşıtlığı ortadan kaldıran ve onları uzlaştırarak bir 

nevi denge kuran bir fail olarak tezahür eder. Doğal kuvvetlerden, daha ileri düzeyde bir 

karışım meydana gelir; bu süreçte suretleri itibarıyla zıt cisimler ortaya çıkar ki, bunların 

her biri hem faʿâle hem de infiʿâlî kuvveleri içerir. Bazı kuvveler, haricî bir müessir 

olmaksızın kendi kendine hareket eder; semavi cisimler bu kuvveler üzerinde etkide 

bulunur, kuvveler de hem kendi aralarında hem de unsurlar üzerinde etkide bulunurlar. 

Böylelikle başka karışımlar zuhur eder ki, bunlar unsurlardan ve ilk maddeden gittikçe 

uzaklaşan bileşik yapılardır. Bu karışım süreci, her defasında daha karmaşık bir terkiple 

yeniden meydana gelir ve bu terkipler nihayet birleşmeye elverişli olmayan cisimlere 

ulaşana dek sürer. Bu noktada, karışım sona erer. Bazı varlıklar birinci dereceden, bazıları 

 
125 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâʾ: İlahiyyât 2, 2/436. 



 

 

74 

 

ikinci ya da üçüncü dereceden karışımlardan meydana gelir. Her üst derece, kendisinden 

alt derecede bulunanların birleşiminden doğar. Madenî varlıklar, unsurlara en yakın ve 

unsurlarla en az bileşik olanlardan türer. Bitkiler daha karmaşık karışımlardan, hayvanlar 

bitkilerden daha karmaşık olandan oluşur. İnsan ise en son ve en mürekkep karışımdan 

meydana gelir. Her varlıkta, kendiliğinden hareket ettiren, başkasına etkide bulunan ve 

başkasının etkisini kendinde yansıtan kuvveler bulunur. Etkinin yönü, kimi zaman daha 

güçlüden zayıfa, kimi zaman eşitler arasında yahut zayıftan güçlüye doğru olur. Bu 

etkilerin her biri ya destekleyici ya da karşıt bir mahiyette ortaya çıkar. Semavi cisimler 

tüm bu varlıklar üzerinde etkide bulunur; bunlar da hem kendi aralarında hem de semavi 

etkiyle birlikte, bazen uzlaşan bazen de zıtlaşan etkiler meydana getirirler. Bu çok yönlü 

etkileşim, çeşitli karışım ve bileşimlerin ortaya çıkmasına vesile olur.126  

Bu kozmolojik çerçeveyi tamamlayan ve İbn Sînâ metafiziğinde kilit bir rol 

oynayan faʿâle ve infiʿâlî güçler, varlığın her mertebesinde gözlemlenir. Bu güçler, 

kozmik hiyerarşideki her varlığın etkide bulunma ve edilgenlik vasfına sahip olmasıyla 

ilişkilidir. Her bir varlık, kendisinden üstün olanın feyzini kabul ederken, kendisinden 

aşağıda olana fiilde bulunarak varlığa gelişine kaynaklık eder. Dolayısıyla faʿâle ve 

infiʿâlî güçler, İbn Sînâ’nın varlık anlayışında fizik dünyadan nefsani âleme kadar tüm 

varlık katmanlarında işleyen bir yapı olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu güçler arasındaki 

ilişki, yalnızca hareket, zaman ve mekân gibi fiziksel olgularla sınırlı kalmayıp, aynı 

zamanda insan nefsindeki idraki süreçlerden semavi cisimlerin hareketlerine kadar geniş 

bir sahada ontolojik bir temele oturmaktadır. Bu bölümde, İbn Sînâ’nın eserlerinde faʿâle 

ve infiʿâlî güçlerin nasıl kavramsallaştırıldığı ele alınacak, bu güçlerin tasnifleri üzerinde 

durulacaktır. 

2.1.1. Faʿâle Güçler (Etkin Güçler) 

İbn Sînâ düşüncesinde faʿâle (etkin) güçler, varoluş süreçlerinin başlangıcını 

sağlayan, değişim ve dönüşümün ontolojik temelini oluşturan kuvvetler olarak karşımıza 

çıkar. Faʿâle güç kavramı, İbn Sînâ’nın varlık anlayışının merkezinde yer alan kuvve ve 

fiil arasındaki ilişkide temel belirleyici unsurdur. Bu güçler, varlıkların kendilerinde 

taşıdığı potansiyel (bilkuvve) durumların, haricî veya dâhilî bir etki sonucunda 

gerçekleşmesini sağlayarak, bilkuvve hâli fiile dönüştürme işlevini yerine getirirler. 

 
126 Hasan Hanefî, Mine’n-Naḳli ile’l-İbdâʿ (Windsor [Yorkshire, UK]: Müessesetü Hindâvî, 2024), 517-

518. 



 

 

75 

 

Bununla birlikte bu güçler, aynı zamanda cisimleri fiile doğru hazırlayan kuvveler olarak 

da nitelendirilir.127 

Bu âlemde ortaya çıkan hadiseler, semavi faʿâl kuvvelerin yeryüzündeki infiʿâlî 

kuvvelerle çarpışmaları (muṣâdeme) neticesinde meydana gelir. Yeryüzündeki 

kuvvelerle gerçekleşen oluşlar iki sebebe dayanır: Biri, faʿâl kuvvelerdir ki, 

bunlar ya tabiidir ya da iradidir; diğeri ise infiʿâlî kuvvelerdir ki, bunlar da ya 

tabiidir ya da nefsanidir.128 

Şekil 4: Arazî Güçlerin Çeşitleri 

İbn Sînâ’ya göre faʿâle güçler, faaliyetlerini gerçekleştirme biçimleri açısından 

temelde iki kategoriye ayrılır: Bunlar, iradi faʿâle güçler ve tabii faʿâle güçlerdir.129 Bu 

ayrım, güçlerin faaliyetlerinin yönünü belirleyen irade ve bilinç faktörlerinin varlığı ya 

da yokluğuna dayanmaktadır. 

2.1.1.1. İradî Faʿâle Güçler 

İradî faʿâle güçler, faaliyetlerini bilinç, düşünce, kasıt ve seçim süreçleri sonucu 

gerçekleştirirler. Şuurun eşlik ettiği130 bu güçler, kendilerinde nefs bulunan canlı 

varlıklarda ortaya çıkar. İbn Sînâ’ya göre, iradi faʿâle güç, nefs sahibi varlıklarda, nefsin 

 
127 İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât: İşaretler ve Tembihler, çev. Ali Durusoy - Ekrem Demirli (İstanbul: 

Litera Yayıncılık, 2013), 102. 
128 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâʾ: İlahiyyât 2, 2/436. 
129 İbn Sînâ, en-Necât mine’l-ġaraḳ fî bahri’ḍ-ḍalâlât, thk. Muhammed Takî Dânişpazûh (Tahran: 

Müessese-i İntişârât-i ve Çâp-i Dânişgâh-i Tehrân, 1397), 700. 
130 Ömer Türker, İslam Felsefesine Konusal Giriş, ed. Murat Demirkol (Ankara: Bilay Yayınları, 2020), 

139. 



 

 

76 

 

tahayyül ve düşünme yetilerinin, ayrıca öfke ve arzu gibi içsel duygulanımların 

sonucunda teleolojik olarak131 hareket meydana getiren güçtür.132  

İbn Sînâ’ya göre iradi hareketler, nefsten kaynaklanır ve hayvani nefsin idrak ile 

hareket güçleri sayesinde belli aşamalardan geçer. İnsana özgü fiillerde ise bu güçlere ek 

olarak insanî nefsin nazari (teorik) akıl ve ameli (pratik) akıl güçleri devreye girer. Bu 

akıl güçleri, insanı diğer varlıklardan ayırır. Nazari akıl, insanın eylemlerinin zihinsel ve 

teorik boyutunu temsil eder. Ameli akıl ise eyleme ve yapmaya yönelik pratik yönünü 

oluşturur. Kısacası, İbn Sînâ’nın irade anlayışı, hayvani nefsin temel işlevleriyle birlikte, 

insanî nefsin düşünsel ve uygulamaya dönük yeteneklerini bir araya getirerek karmaşık 

bir yapıda açıklanır.133 

İradî faʿâle güçlerin etkin hâle gelmesi süreci, İbn Sînâ’ya göre hareket temelli 

üç aşamadan oluşur. Bu aşamalar sırasıyla şöyledir: 

(i) En uzak ilke: Bu aşamada nefsin tahayyül ve düşünce yetileri devreye girer. 

Fiil zihinde şekillenir, hedefi ve biçimi belirlenir. Bu aşama tamamen zihinsel 

düzlemde gerçekleşir ve sonraki aşamalara hazırlık niteliğindedir. 

(ii) Uzak ilke: Zihinde şekillenmiş olan fiilin gerçekleşmesine yönelik arzu ve 

istek, bu aşamada belirginleşir. Bu noktada fiilin gerçekleştirilip 

gerçekleştirilmeyeceğine yönelik bir irade ve ihtiyar söz konusudur. İbn 

Sînâ’ya göre bu aşamada ortaya çıkan arzu, fiilin gerçekleşmesi veya terk 

edilmesine ilişkin belirleyici bir karar mekanizması oluşturur.  

(iii) En yakın ilke: Bu son aşamada ise, iradenin netleşmesi sonucu fiil, bilfiil 

gerçekleşir. Bu kuvve, organların hareket etmesini sağlayan nihai ilke olarak, 

fiziksel olarak gözlemlenebilir hâle gelir. Böylelikle fiilin zihinsel bir 

tasavvurdan fiziksel gerçekliğe geçişi tamamlanmış olur.134 

Benzer şekilde ifade etmek gerekirse, İbn Sînâ’ya göre nefsani hareket, üç temel 

ilkeye dayanır: İlk olarak, hareketi başlatan bilgi ilkesidir ve bu bilgi hayal, vehim ve akıl 

kaynaklı olup sırasıyla abes, zannî ve hakka yönelik amaçlar taşır. İkinci ilke, bu bilgilere 

 
131 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ: Metafizik (II), ed. Muhittin Macit, çev. Ekrem Demirli - Ömer Türker (İstanbul: 

Litera Yayıncılık, 2005), 2/34-35. 
132 İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, 212; İzzet Gülaçar, “Kuvve-Fiil İlişkisi Bağlamında İbn Sînâ’da Hareketin 

Temellendirilmesi”, Eskiyeni 56 (25 Mart 2025), 295. 
133 Gülaçar, “Kuvve-Fiil İlişkisi Bağlamında İbn Sînâ’da Hareketin Temellendirilmesi”, 296. 
134 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ: Metafizik (II), 2/31-33. 



 

 

77 

 

bağlı olarak gelişen iradi eğilimlerdir ki bunlar şehvani, gazabî ve icmâî kuvvetlerle 

temsil edilir. Üçüncü ve son ilke ise, bu iradi yönelimi fiile dönüştüren, bedenin hareketini 

sağlayan kas ve sinirlerde bulunan faal kuvvedir. Böylece nefsani hareket, bilgi, arzu ve 

fiil düzeyinde işleyen çok katmanlı bir yapıya sahip olarak belirir. 

Görüldüğü üzere nefsânî bir hareket üç temel ilkeye dayanmaktadır. Bunlar 

kısaca şunlardır. (1) Hareketin uzak ilkesi olan bilgi bu bilgi de üç idrâk gücünden 

doğar ve üç amaç (gâye) içerir. Hayâlî veyâ tahayyulî bilgi amacı “abes”, vehmî 

bilgi amacı “zannî” ve aklî (fikrî) bilgi amacı “hakk”tır. (2) Hareketin ikinci ilkesi 

sözkonusu bilgilerden doğan irâde güçleridir (el-kuvvetü’n-nuzû‘iyyetü’ş-

şevkiyye yani şehvânî, gazabî ve icmâî güçler). (3) Hareketin üçüncü ve en yakın 

ilkesi, kaslarda ve sinirlerde mevcut olan ve hareketi yapan güçtür (el-kuvvetü’l-

fâile).135 

2.1.1.2. Tabii Faʿâle Güçler 

Tabii faʿâle güçler ise iradi kuvvelerin aksine, bilinç, düşünce ve seçim 

süreçlerinden bağımsız olarak faaliyet gösteren, varlıkların kendine has doğalarından 

kaynaklanan güçlerdir.136 

İbn Sînâ, tabii faʿâle güçlerin en temel ifadesini tabiat kavramıyla açıklar.137 Ona 

göre tabiat, varlıkların kendilerine içkin doğalarına uygun hareketlerini ve değişimlerini 

yöneten temel ilke olarak kabul edilir. Ortaya çıkan durum herhangi bir fiili gerektiriyorsa 

buna tabiat denir.138 Bu ilke, cisimlerde dışarıdan gelen arızi etkilerden bağımsız olarak, 

zati hareket ve durağanlığın ilkesi olarak faaliyet gösterir.139 Örneğin taşın doğal olarak 

aşağıya doğru hareket etmesi, tabiat kuvvesinin bir tezahürüdür. Bu hareketin kendisi 

iradesiz, sabit ve zorunludur. Yani, İbn Sînâcı ontolojiye göre faʿâle güçlerin en temel 

formu olan tabiat, bir şeyin fiilini ve gayesini taşıyan ve cevherde bulunan bir eğilimdir. 

Mesela, ateşin sıcaklık üretmesi onun tabii faʿâle gücüdür. Bu güç, ateşin zatında 

 
135 Ali Durusoy, İbn Sînâ Felsefesinde İnsan ve Âlemdeki Yeri (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Vakfı Yayınları, 1993), 154-155. 
136 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ: Metafizik, ed. Muhittin Macit, çev. Ekrem Demirli - Ömer Türker (İstanbul: 

Litera Yayıncılık, 2013), 1/152-155. 
137 İbn Sînâ ile İskender el-Afrodîsî, Philoponus ve İslam felsefesi filozoflarının kuvvetin mahiyetine dair 

görüşleri ve kuvvetin tabiatla ilişkisine dair mülahazalar için bk. Andreas Lammer, “Defining Nature: from 

Aristotle to Philoponus to Avicenna”, Aristotle and the Arabic Tradition, ed. Ahmed Alwishah - Josh Hayes 

(Cambridge University Press, 2015), 125-142. 
138 İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, 212. 
139 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ : Fizik, çev. Muhittin Macit - Ferruh Özpilavcı (İstanbul: Litera Yayıncılık, 

2004), 1/35. 



 

 

78 

 

mevcuttur ve haricî bir şeyin varlığına bağlı değildir. Ancak faʿâle gücün etkin hâle 

gelmesi için bir infiʿâlî kabiliyetin, yani sıcaklığı alabilecek bir şeyin varlığı gerekir. 

Buradan hareketle faʿâle güç, yalnızca fiil üretme potansiyeliyle tanımlanmaz. Bu 

potansiyelin harekete geçebileceği bir bağlamın, yani karşıt bir kabiliyetin mevcudiyetini 

varsayar. 

İbn Sînâ’ya göre tabiat, sadece cansız varlıkların değil, aynı zamanda canlı 

organizmalardaki eylemlerin de temelini oluşturur. Bunun en belirgin örneği bitkisel 

nefstir.140 Bitkisel nefs, bitkilerin üremesini, büyümesini ve beslenmesini sağlayan doğal, 

organik cisimlerdeki hareketlerin ilkesidir. Örneğin, bir bitkinin köklerinden başlayıp 

dallanıp budaklanarak enine ve boyuna doğru büyümesi, bitkisel nefsin neden olduğu 

iradesiz hareketlerdir. Bu nedenle, bitkisel nefs de tabiatın bir parçası olarak kabul 

edilir.141 Bu yönüyle bitkisel nefs ile tabiatın ortak noktası, her ikisinin de iradesiz bir 

şekilde harekete kaynaklık etmesidir. Yani hem tabiat hem de bitkisel nefs, bilinçli bir 

seçim olmaksızın, kendilerine has doğaları gereği hareketleri başlatır. Ancak bu iki ilke 

neden oldukları hareketlerin yapısı itibarıyla birbirinden ayrılır. Tabiatın sebep olduğu 

hareketler genellikle tek yönlüdür: bir taşın düşmesi gibi. Bitkisel nefsin sebep olduğu 

hareketler ise çok yönlüdür. Zira bir bitkinin hem kök salması hem de yukarı doğru 

büyümesi gibi farklı yönlerde gelişebilir.142  

Diğer bir tasnife göre faʿâle kuvvetler iki temel kısma ayrılır: Birincisi, (i) kasıt 

ve ihtiyar (irâde) ile etkisini gerçekleştiren kuvvetlerdir. İkincisi ise kasıt ve ihtiyar 

olmaksızın, (ii) zorunlu (teshîr) ve içkin biçimde fiilini ortaya koyan kuvvetlerdir.143 

Kasıt ve ihtiyarla etkide bulunan kuvvetler de kendi içinde iki alt kategoriye 

ayrılır. Birinci kategoride (a) kuvvetin kasıt ve ihtiyarı çok yönlüdür ve buna bağlı olarak 

etkisi de farklı yönlerde ve farklı biçimlerde ortaya çıkar. Bu farklılık ya varlık-yokluk, 

hareket-sükun gibi karşıtlıklar üzerinden ya da aşağıdan yukarıya veya yukarıdan aşağıya 

hareketler gibi zıt yönlerdeki hareket farklılıkları üzerinden gerçekleşir. Bu tür kuvvetlere 

 
140 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ: Metafizik, 1/158. 
141 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ : Fizik, 1/34-35. 
142 Gülaçar, “Kuvve-Fiil İlişkisi Bağlamında İbn Sînâ’da Hareketin Temellendirilmesi”, 298. 
143 İbn Sînâ, “Risâletü fî’n-nefsi ve baḳâihe ve meʿâdihe”, Aḥvâlü’n-nefs, thk. Ahmed Fuâd el-Ehvânî 

(Paris: Dâru Bîbliyûn, 2007), 48; İbn Sînâ, en-Necât mine’l-ġaraḳ fî bahri’ḍ-ḍalâlât, 700. 



 

 

79 

 

hayvani nefs adı verilir.144 İkinci kategoride ise (b) kuvvetin kasıt ve ihtiyarı tek yönlüdür. 

Dolayısıyla etkisi de tek yönlü ve tek bir gayeye yöneliktir. Bu kuvvet meleki nefs olarak 

adlandırılır.145 

İrade ve bilinç olmadan, yani teshîr yoluyla etkide bulunan kuvvetler de kendi 

içinde ikiye ayrılır. Bunlardan ilki, (a) etkisini tek bir yönde gerçekleştiren kuvvettir; 

örneğin ateşin yukarı doğru hareketini sağlayan kuvvet buna örnektir ve tabiat olarak 

isimlendirilir. İkincisi ise (b) çok yönlü etkide bulunan kuvvettir; örneğin bitkilerin 

parçalarını farklı yönlerde uzatan ya da gıdayı zıt uçlara sevk eden kuvvettir ve nebati 

nefs olarak adlandırılır.146 

Böylelikle İbn Sînâ, etkin kuvvetleri dört türe indirger:147 

1) Tek yönlü ve zorunlu kuvvet: Tabiat 

2) Çok yönlü ve zorunlu kuvvet: Nebati nefs 

3) Çok yönlü ve iradeli kuvvet: Hayvani nefs 

4) Tek yönlü ve iradeli kuvvet: Meleki nefs148 

İbn Sînâ’ya göre bu kuvvetlerin tamamı nefs ismiyle anılabilir, fakat ortak ve 

genel bir tanımla kuşatılamazlar. Çünkü her kuvvetin kendine özgü mahiyetleri vardır ve 

bunların hepsini kapsayacak tek bir tanım vermek mümkün değildir.149 

Özetlemek gerekirse, İbn Sînâ, faʿâle kuvvetleri irade temelli ve zorunlu etkiler 

üreten olmak üzere iki ana gruba ayırmakta; bu temel ayrımı, kuvvetlerin yönelimi ve etki 

çeşitliliği üzerinden daha da ayrıntılandırmaktadır. İrade ve bilinçle etkide bulunan 

kuvvetler, tek yönlü ve amaçlı etki gösteren meleki nefs ile çok yönlü ve çoklu etki imkânı 

taşıyan hayvani nefs olarak ikiye ayrılırken; zorunlu ve içsel etkiler üreten kuvvetler ise 

tek yönlü tabii kuvvet ile çok yönlü fakat bilincin eşlik etmediği bir etki kapasitesine sahip 

 
144 İbn Sînâ, “Risâletü fî’n-nefsi ve baḳâihe ve meʿâdihe”, 48; İbn Sînâ, en-Necât mine’l-ġaraḳ fî bahri’ḍ-

ḍalâlât, 701-702. 
145 İbn Sînâ, en-Necât mine’l-ġaraḳ fî bahri’ḍ-ḍalâlât, 700-705; İbn Sînâ, “Risâletü fî’n-nefsi ve baḳâihe 

ve meʿâdihe”, 48-49. 
146 İbn Sînâ, “Risâletü fî’n-nefsi ve baḳâihe ve meʿâdihe”, 48-49; Lammer, “Defining nature”, 140-141. 
147 İbn Sînâ’nın kavramları çoğu zaman en basit ve yalın anlamlarına indirgediği bir gerçektir. Lammer, 

“Defining nature”, 136. 
148 İbn Sînâ, “Risâletü fî’n-nefsi ve baḳâihe ve meʿâdihe”, 49. 
149 İbn Sînâ, en-Necât mine’l-ġaraḳ fî bahri’ḍ-ḍalâlât, 700; İbn Sînâ, “Risâletü fî’n-nefsi ve baḳâihe ve 

meʿâdihe”, 49. 



 

 

80 

 

nebati nefs şeklinde sınıflanır. Böylece İbn Sînâ, faʿâle kuvvetleri dört temel türe 

indirgerken, her birinin kendine has fiilde bulunma tarzına ve etki sahasına sahip 

olduğunu vurgular. Bu sebeple onları nefs kavramı altında toplamayı mümkün görse de 

tümünü kuşatacak tekil ve müşterek bir tanım vermenin imkânsız olduğunu özellikle 

belirtir. 

2.1.2. İnfiʿâlî Güçler (Edilgin Güçler) 

İbn Sînâ’nın varlık ve hareket teorisinde faʿâle güçlerin karşıtı olarak 

konumlandırılan infiʿâlî güçler, dışarıdan bir etkinin kabul edilmesini sağlayan,150 edilgin 

ve pasif kuvvelerdir. İnfial kavramı, kelime anlamı itibarıyla “etkilenme”, “tesire maruz 

kalma” gibi anlamlara gelir. İbn Sînâ’ya göre infiʿâlî güç, varlıkların değişim ve dönüşüm 

süreçlerinde faʿâle güçler tarafından meydana getirilen etkinin, varlıklarda tezahür 

edebilmesi için gerekli olan ontolojik potansiyeli ifade eder. Diğer bir tabirle, infiʿâlî güç, 

faʿâle bir etkinin alımlayıcısı ve taşıyıcısı olan bir kabiliyettir. Bu tür güçler kendi 

başlarına fiil meydana getirmezler; aksine başka bir güçten gelen etkiye açık yapılarıyla 

tanımlanırlar. İnfiʿâlî güçler, ancak uygun şartlar altında ve faʿâle bir gücün etkisiyle 

harekete geçen pasif bilkuvveliklerdir.151 

İbn Sînâ, infiʿâlî güçlerin varlığını, varlıkların madde ve tabiatlarındaki kabul 

yeteneğine dayandırır. Bu bağlamda edilgin güçler, dışarıdan gelen bir faʿâle gücün etki 

etmesini mümkün kılan, fakat kendi başlarına aktif bir etkinlik gösteremeyen kuvveler 

olarak tanımlanır. Fail kuvvelerle birleştiklerinde fiil ve dolayısıyla infial zorunlu olur.152 

Bir başka ifadeyle infiʿâlî güçler, varlıkların içinde mevcut olan, ancak dışsal bir etki 

gerçekleşmedikçe fiiliyata geçmeyen potansiyellerdir. Bu potansiyeller, ancak ve ancak 

dışarıdan bir faʿâle güç tarafından harekete geçirildiğinde gerçek varlığa dönüşebilir. 

Nitekim, balmumunun sıcaklık karşısında yumuşaması, balmumunda mevcut olan infiʿâlî 

kabiliyetin haricî etkine cevabıdır. Ancak bu kabiliyet, balmumunun özüne içkin olan bir 

yatkınlık olarak vardır ve faʿâle güç tarafından bilfiil hâle getirilmedikçe gizil kalır.153 

 
150 İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, 102. 
151 İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, 208. 
152 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ: Metafizik, 1/156. 
153 İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, 208; Gülaçar, “Kuvve-Fiil İlişkisi Bağlamında İbn Sînâ’da Hareketin 

Temellendirilmesi”, 298. 



 

 

81 

 

İbn Sînâ, infiʿâlî güçlerin işleyişini açıklamak için çeşitli sınıflandırmalar yapar. 

Bu sınıflandırma, infiʿâlî gücün fail ile karşılaşmasına bağlı olarak farklı durumlar 

kazanması üzerinden şekillenir. İbn Sînâ’nın tasnifine göre, infiʿâlî güçler öncelikle tabii 

ve nefsani olmak üzere iki ana kategoriye ayrılır. Bu ayrım, söz konusu güçlerin etkiyi 

kabul etme biçimine ve varlık türüne bağlıdır. Tabii infiʿâlî güçler, cansız ve canlı 

varlıkların maddi doğalarında bulunan, dışarıdan gelen tesirleri zorunlu olarak kabul eden 

kuvvelerdir. Nefsani infiʿâlî güçler ise, canlılarda nefsin varlığıyla ortaya çıkan ve bilinçli 

ya da bilinçsiz olarak dış etkileri kabul eden kuvvelerdir. 

Tabii infiʿâlî güçler, maddî ve fiziki varlıkların doğasında bulunan ve dışarıdan 

gelen etkiye karşı değişim kabul etme kapasitesini ifade eder. İbn Sînâ'ya göre, maddî 

varlıkların değişime uğramasının zorunlu şartı, onların bu edilgin güce sahip olmasıdır. 

Tabii infiʿâlî güçlerin temel karakteristiği, herhangi bir irade veya şuurdan bağımsız 

olarak, dış tesirleri zorunlu kabul etmeleridir. İbn Sînâ’ya göre tabii infiʿâlî güçler dört 

ana kategoriye ayrılır: Tam, eksik, yakın ve uzak infiʿâlî güçler.154 

Tam infiʿâlî güçler, dışsal bir faʿâle güç ile karşılaştığında, söz konusu değişimin 

gerçekleşmesini kaçınılmaz kılan kuvvelerdir. Bu tür kuvvelerin örneği olarak, spermde 

bulunan insan olma kuvvesi gösterilir. Spermin insan olmaya yönelik içkin potansiyeli, 

uygun koşullar sağlandığında zorunlu olarak insana dönüşür. Bu nedenle sperm, tam 

infiʿâlî güce sahiptir. Ancak spermin insan hâline gelmesi için arada geçmesi gereken 

çeşitli süreçler vardır ve bu süreçler, söz konusu kuvveyi uzak infiʿâlî güç olarak 

konumlandırır. Aynı şekilde, çocukluk evresindeki bir insanın yetişkin olma kuvvesi ise 

yakın infiʿâlî güçtür; çünkü bu potansiyel, daha doğrudan ve kısa sürede 

gerçekleşebilecek durumdadır. Eksik infiʿâlî güç ise, etkinin gerçekleşebilmesi için 

birtakım ek koşullara ve tamamlayıcı unsurlara ihtiyaç duyar. Örneğin, ağacın anahtara 

dönüşebilmesi için öncelikle kesilip yontulması gerekir. Burada ağacın anahtara dönüşme 

potansiyeli vardır, ancak bu potansiyel henüz doğrudan gerçekleşebilecek durumda 

değildir. Bu yüzden ağaç, anahtara dönüşme bakımından eksik bir infiʿâlî güce sahiptir 

ve fail gücün faaliyeti için başka ara aşamalara muhtaçtır. Bunun yanında İbn Sînâ, infiʿâlî 

güçlerin tabiatlarındaki kabul yeteneğine göre farklı şekillerde tezahür ettiğini de ifade 

eder. Buna göre maddeler, farklı infiʿâlî güç türlerine sahip olabilir. Örneğin, suyun şekil 

alma yeteneği tek yönlü ve sınırlı bir infiʿâlî güçtür; mumun ise şekil alıp aldığı şekli 

 
154 Yiğit, “İbn Sînâ’da Kuvve-Fiil Teorisi”, 54. 



 

 

82 

 

muhafaza edebilme yeteneği çok yönlü bir infiʿâlî güçtür. Ayrıca madde bazen zıt yönlü 

kuvveleri aynı anda barındırabilir; örneğin, mumun hem ısınma hem de soğuma 

kuvvesine sahip olması gibi.155 

Nefsani infiʿâlî güçler ise, canlı varlıkların nefsinde bulunan ve dış tesirleri 

bilinçli ya da bilinçsiz olarak kabul eden güçlerdir. Nefsani kuvveler, varlıklarda 

fizyolojik ve psikolojik düzeyde değişim ve dönüşümü mümkün kılar. Nefsani infiʿâlî 

güçlerin varlığı, canlı varlıkların hayat ve bilinç açısından sahip oldukları kabul 

kapasitesini ifade eder. Canlılar, dış dünyadan gelen tesirleri bu nefsani güçler sayesinde 

içselleştirir ve böylece biyolojik ve psikolojik gelişimlerini sürdürürler. 

Nefsani infiʿâlî güçler kendi içlerinde nebati, hayvani ve insani olarak farklı 

türlere ayrılır. Bitkisel nefs, iradeden bağımsız ve bilinçsiz bir biçimde, çok yönlü etkileri 

kabul eder ve bitkilerin büyüme, beslenme ve üreme gibi temel fonksiyonlarını yerine 

getirmesini sağlar.156 Bu nedenle bitkisel nefs, tabii infiʿâlî güçlere yakın bir statüde 

bulunur; zira bu güçler bilinçten tamamen bağımsızdır ve doğal süreçlere göre işler. 

Hayvani ve insani nefsani infiʿâlî güçler ise daha kompleks ve bilinçli süreçlere 

sahiptir. Bu güçler, duyu algısı, arzu, korku gibi çeşitli psikolojik süreçler üzerinden dış 

tesirleri kabul eder.157 Örneğin insanın çevreden aldığı görsel, işitsel veya dokunsal 

uyaranları algılaması ve bu uyaranlara duygusal veya zihinsel tepkiler vermesi ve çeşitli 

duygulanımlara uğraması nefsani infiʿâlî güçlerin faaliyeti sonucudur. 

Sonuç olarak, İbn Sînâ düşüncesinde infiʿâlî güçler, varoluşun gerçekleşmesi 

için zorunlu birer kabul kapasitesi olarak işlev görür. Faʿâle güçlerle varlığın bütün 

hareket ve oluşum düzenini oluşturarak, kuvveden fiile çıkış süreçlerinin ontolojik 

altyapısını hazırlar. Bu bakımdan İbn Sînâ’nın faʿâle ve infiʿâlî güçlere ilişkin geniş 

ölçekli tahlilleri, varlık, değişim ve hareket meselelerinin anlaşılmasına yönelik felsefi 

yaklaşımların temel referans noktalarından biridir. 

 
155 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ: Metafizik, 1/156-157. 
156 Nefsin nebati güçlerine dair ayrıntılar için bk. Durusoy, İbn Sînâ Felsefesinde İnsan ve Âlemdeki Yeri, 

85-88. 
157 Durusoy, İbn Sînâ Felsefesinde İnsan ve Âlemdeki Yeri, 158. 



 

 

83 

 

2.2. İbn Sînâ’nın Fiʿl ve İnfiʿâl Nazariyesi: Nefs ve Cisim Arasındaki 

Etkileşimler 

Yukarıda sözü edilen güçler ve bu güçlerin etki ve edilgi açısından bağlamı 

dikkate alındığında, bu kavramların, varlık kümesinin iki temel bileşeni olan nefs ve cisim 

açısından nasıl bir ilişki içinde olduğunu incelemek gerekir. Etki ve edilgi arasındaki 

ilişki, nefs ve cismin birbirlerine etki etmesi kadar, kendi içlerindeki karşılıklı etkileşim 

biçimlerini de kapsar. Bu durum, İbn Sînâ’nın varlıklar arasındaki etkileşimleri farklı 

türlere ayırarak incelediği, İbn Sînâ’nın otantik eseri Risâletü’l-Fi‘l ve’l-infi‘âl158 adlı 

kitabında de ele alınır. Burada, faʿâle ve infiʿâlî güçlerin nefs ve cisim düzeyinde nasıl 

bir ilişki kurduğuna dair daha ayrıntılı bir perspektif sunulmaktadır. 

 
158 İbn Sînâ, “Mecmûʿu resâʾili’ş-Şeyḫi’r-Reʾîs İbn Sînâ”, Risâletü’l-Fiʿl ve’l-İnfiʿâl (Haydarâbâd: 

Dâiretü’l-Maârifi’l-Osmâniyye, 1934); Risalenin İbn Sînâ’ya aidiyeti meselesi hâlâ tartışmalı bir konudur. 

Risale, 1934’te Haydarâbâd ve 1980’de Kum neşirlerinde İbn Sînâ’ya nispetle yayımlanmıştır; ancak bu 

neşirlerde metnin aidiyeti eleştirel bir şekilde tartışılmamıştır. Anawati ve Ergin’in bibliyografik 

çalışmalarında risale çeşitli adlarla kataloglanmış, başta el-Feyzü’l-ilâhî olmak üzere el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât, 

el-Fiʿl ve’l-infiʿâl ve el-Birr ve’l-ism gibi alternatif başlıklar kaydedilmiştir. Bk. Georges Chehata Anawati, 

Müʾellefâtü İbn Sînâ: Essai de bibliographie avicennienne (Kahire: Dâru’l-Meârif bi-Mısr, 1950), 247-

248; Ayrıca bk. Osman Ergin, “İbni Sina Bibliografyası, İstanbul: Osman Yalçın Matbaası (İstanbul 

Üniversitesi Tıp Fakültesi Yayınları’ndan”, 1956, 38; Dimitri Gutas, bu risaleyi İbn Sînâ’nın pratik 

felsefeye dair eserleri arasında zikreder ve el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât başlığı altında değerlendirir. Gutas, Leiden 

Warn nüshasına dayanarak, metnin nefslerin ve bedenlerin karşılıklı etkilerine dair olduğunu belirtir ve bu 

risalenin el-Birr ve’l-ism’den parçalar içerebileceğine dair Reisman’ın görüşüne atıf yapar. Bk. Gutas, 

Avicenna and the Aristotelian Tradition Introduction to Reading Avicenna’s Philosophical Works Second, 

Revised and Enlarged Edition, 500 Ayrıca Gutas’ın aktardığında göre Mehdevî ise bazı yazmaların risaleyi 

el-Birr ve’l-ism’den değil, el-ʿAzâʾim ve’t-ṭilasmât adlı başka bir eserden aldığını düşündüğünü 

belirtmektedir. Reisman, risalenin otantikliğine dair geniş çaplı bir tahkikin henüz yapılmadığını, bununla 

birlikte metnin muhtemelen İbn Sînâ’ya ait olmayan, sözde bir nispet taşıyan metin olabileceğini ileri sürer. 

Zira el-Feyzü’l-ilâhî başlığına rağmen, metin ilahi sudûrla ilgili değildir; daha çok nefsin fiilleri, sadık 

rüyalar, mucizeler ve inayet gibi fenomenlerle ilgilidir. Bu yönüyle, risalenin başlığının, sözde İbn Sînâ ile 

Ebû Saʿîd el-Meyhenî arasındaki diyalogu kuran meçhul bir müellif tarafından uydurulmuş olması 

mümkündür. Bk. David Colum Reisman, The Making of the Avicennan Tradition: The Transmission, 

Contents, and Structure of Ibn Sina’s “al-Mubāḥaṯāt”(“The Discussions” (Leiden: Brill Press, 2002), 147; 

Metin son dönemde yayımlanan Philosophy in the Islamic World serisinde de zikredilmiş ve burada metnin 

olağanüstü olaylara tabii bir zemin hazırlayan bir yapı arz ettiği ifade edilmiştir. Ayrıca el-İşârât’ın onuncu 

namaṭıyla ve el-Birr ve’l-ism’in ikinci bölümüyle içeriksel benzerlikler taşıdığı da kaydedilmiştir. Bazı 

araştırmacılar, genç yaşta yazılmış olması muhtemel olan orijinal el-Birr ve’l-ism’in, farklı kaynaklardan 

devşirilmiş parçaları tutarlı şekilde birleştiren bütüncül bir yapı arz ettiğini, ancak sonraki gelenek 

tarafından parçalanarak farklı risalelere dönüştürüldüğünü ileri sürmektedir. Ulrich Rudolph vd., 

Philosophy in the Islamic World: Volume 2/1: 11th-12th Centuries: Central and Eastern Regions (Leiden: 

Brill, 2023), 106. 



 

 

84 

 

Etki ve edilgi kavramları varlık açısından ele alındığında karşımıza hem 

kendileriyle hem de birbiriyle etkileşime giren iki yapıdan söz etmek gerekir. Bunlar nefs 

ve cisimdir. İbn Sînâ’ya nispet edilen Risâletü’l-Fi‘l ve’l-infi‘âl adlı eserde İbn Sînâ, fiil 

ve infialin çeşitli şekillerde ortaya çıkma durumlarını araştırmaya koyulur. Ona göre iki 

şeyden birinin diğeri üzerinde daha güçlü ve yetkin hâlde bulunması, etkinin tezahürüne 

delalet eder. Bu iki şeyden diğeri istidat yönünden daha yetkin, yatkınlık yönünden de 

diğerinden daha güçlü bir elverişliliğe sahipse, o şeyde edilginliğin tezahüründen 

bahsedilebilir. 

Etki ve edilgi olarak ortaya çıkan bu iki durum, var olanların birbiriyle kıyas ve 

izafetle ilişki kurması nedeniyle çeşitlilik gösterir. Buradaki ilişkiden kasıt, bir şeyin 

başka bir şeye etkisi (tesir) ve bir şeyin başka bir şeyden etkilenmesidir (teessür). Var 

olmak ise nefsani ya da cismani olmak anlamına geldiği için İbn Sînâ var olanlar arasında 

etki-edilgi açısından kurduğu ilişki ağını dört ana başlık altında toplar. Buna göre varlıkta 

etki ve edilginin taksimi şu şekildedir: (i) nefsani olanın nefsani olana etkisi, (ii) nefsani 

olanın cismani olana etkisi, (iii) cismani olanın nefsani olana etkisi, (iv) cismani olanın 

cismani olana etkisi. 

Şekil 

5: Varlıkta Etki ve Edilgi 

 

Burada varlık kümesi nefsani ve cismani olmak koşuluyla iki kısma ayrılmıştır. 

Her bir kısmın kendisiyle ve diğeriyle etkileşime girdiği alt kümeler ele alınmıştır. Buna 

göre nefsani olan ya kendinden olanı ya da cismani olanı etkileyecek, cismani olan da 

yine ya kendinden olanı ya da nefsani olanı etkileyecektir. Burada birinin etkisinden 

bahsedildiğinde diğerinde de bir etkilenme gerçekleşecektir. 

Bu dört alt başlık, İbn Sînâ’nın etki ve edilgi kavramlarını varlık açısından hangi 

biçimlerde ele alınacağını göstermekle birlikte, fiil ve infial türlerinin işleyişi hakkında 

da bilgi verecektir. Bu dört taksimle ilgili İbn Sînâ’nın mülahazalarını söz konusu risaleye 

göre tasvir etmek yerinde olacaktır. Zira o, her bir taksimi kendi içerisinde 



 

 

85 

 

değerlendirmekte, gerekli yerlerde doğal fenomenlere yer vererek meseleyi 

örneklemekte, bu şekilde konuyu zihne daha da yakınlaştırarak anlamayı 

kolaylaştırmaktadır. 

İbn Sînâ açısından etki ve edilgi kavramlarının nerede durduğunu açıklayan 

yukarıdaki dörtlü tablo, tezin ana çatısının oluşumunda yol gösterici bir hüviyettedir. Zira 

söz konusu şema, varlıktaki etki ve edilgi ilişkilerini anlamaya yardımcı olan önemli bir 

kaynak niteliğinde olmakla beraber, farklı varlıkların birbirleriyle olan ilişkilerini ve bu 

ilişkilerin nasıl gerçekleştiğini göstererek, varlık hakkında daha derin bir anlayış 

kazanmaya yardımcı olacaktır. Fenomenal örneklerle desteklenen nefs ve cisim açısından 

etki-edilgi tablosu, bir sonraki kısımda dört ayrı başlık altında ayrıntılı bir şekilde ele 

alınacaktır. 

Var olanlar arasındaki etki ve edilgi ilişkisinin ana çatısını temsil eden tabloya 

göre varlıkta ortaya çıkan etkileşimin dört ana sacayağı vardır. Bunların ilki olan (i) 

nefsani olanın nefsani olana etkisini İbn Sînâ dört kavram ve örnek altında 

incelemektedir. Bunların ilkinde mufârıḳ akılların hem kendilerini hem de insan 

nefslerini etkilemesi incelenir. İkinci alt başlıkta vahiy ve keramet konusu, bu ikisi 

arasındaki farklılıklara değinilerek incelenmektedir. Akabinde bununla da ilişkili olarak 

ilim ve tahayyülde mükemmellik açısından mucizeler konusuna değinilmektedir. Nitekim 

İbn Sînâ, nübüvvetin ortaya çıktığı vahiy ve mucize konusuna özellikle eğilmektedir. 

Mucizeyi nefsler arası etkileşim bağlamında kerametle aynı kategori altında zikretse de 

ikisinin birbirinden ayrıştığı noktalara dikkat çekmektedir. Son olarak bu başlık altında 

güçlü nefsin zayıf nefsi tesiri altına alması anlamına gelen nazar konusunu ele alarak, bu 

bahse dair örnekler vermektedir. Başka bir ifadeyle, nefsani olanın nefsani olana etkisi 

kategorisinde, farklı nefslerin birbirleriyle etkileşimleri söz konusudur. Bu etkileşimler, 

nefslerin sahip olduğu güçler ve özellikler doğrultusunda gerçekleşmektedir. Örneğin, 

ayrık akıllar, beşeri nefsleri etkileyerek onları doğruya ve iyiye yönlendirebilirler. Vahiy 

ve kerametler ise, Allah'ın izniyle bazı nefslerin gerçekleştirdiği olağanüstü olaylardır. 

Bu olaylar, nefsin sahip olduğu yüksek potansiyelin bir göstergesidir. 

Diğer taraftan (ii) nefsani olanın cismani olana etkisi kategorisi, nefsin cisimler 

üzerinde etkisini kapsamaktadır. Burada İbn Sînâ üç çeşit etkiden bahseder. Bunların ilki 

nefslerin hayvan, bitki ve madenî cisimleri etkilemesidir. İkincisi bedenlerin beslenme, 

büyüme ve gelişme sürecinde, nefslerin bedenler üzerindeki etkisinin kesintisiz bir 



 

 

86 

 

şekilde sürdürülmesi, yani mizaçların, söz konusu süreçlerde nefslerin etkisinde varlığını 

devam ettirmesidir. Son olarak, mucizeler ve kerametler, nefsin cisimler üzerinde etkili 

olabilmesini sağlayan, nefsin hareket ettirici gücündeki yetkinliğin bir sonucudur. Bir 

başka deyişle, buradaki etki, nefsin sahip olduğu hareket ettirici güç sayesinde 

gerçekleşmektedir. Böylelikle ilimde ve tahayyülde yetkinlik olarak mucizeler ve 

kerametler, nefsin hareket ettirici gücünün bir sonucu olarak ortaya çıkabilmektedir. 

Öte yandan (iii) cismani olanın nefsani olana etkisi kategorisinde, cisimlerin 

nefsler üzerinde etkisi söz konusudur. Bu etki, cisimlerin sahip olduğu özellikler ve 

nitelikler doğrultusunda, cisimler üzerinde gerçekleşmektedir. Örneğin, güzel ve çirkin 

suret, insan nefsine olumlu veya olumsuz etki edebilir. Bunun yanında İbn Sînâ’nın büyü 

olarak adlandırdığı vehim gücü yüksek cisimler aracılığıyla yapılan sihir, cismin nefse 

etkisine diğer örnektir. Nihayet, bir diğer sihir çeşidi olarak İbn Sînâ tabii sihri zikreder. 

Onun tabii sihir dediği şey, nefsin işittiği veya öğrendiği şeyden zevk alarak adeta 

büyülenmesi anlamına gelir. 

Varlıktaki etki ve edilgi ilişkilerinin dördüncü kategorisi, İbn Sînâ’nın fiziksel 

fenomenleri anlamaya yönelik tasnifinde (iv) cismani olanın cismani olana etkisi olarak 

adlandırılmaktadır. Bu kategoride, cisimler arasındaki etkileşimleri incelemek, bu 

etkileşimlerin temelinde yatan fiziksel prensipleri anlamak ve cisimlerin sahip olduğu 

özellikler ile niteliklerin bu etkileşimlere nasıl dâhil olduğunu anlamak amaçlanmaktadır. 

Cismani olanın cismani olana etkisinin temel bir örneği, dört unsurun (ateş, hava, 

su, toprak) etkileşimidir. Bu unsurlar, doğanın temel yapı taşları olarak kabul edilir ve 

birbirleriyle etkileşime geçerek değişimlere sebep olabilirler. Örneğin, ateş, havayı 

ısıtarak su hâline getirebilir ve su, toprakla birleşerek çeşitli formlarda maddeler 

oluşturabilir. Bu etkileşimler, cisimlerin temel özellikleri, özellikle de yapıları, 

sıcaklıkları ve konumlarına bağlı olarak ortaya çıkar. 

Bu bağlamda, cismanin cismani olana etkisi öncelikle doğadaki temel unsurların 

birbirleriyle etkileşimleri üzerinden anlaşılabilir. İbn Sînâ, bu etkileşimleri anlamak 

amacıyla mizaç kavramını ortaya koymuştur. Mizaçlar, cisimlerin özelliklerini belirleyen 

temel niteliklerdir. Ayrıca, mizaçlar, birbirleriyle etkileşime geçerek değişimlere yol 

açabilirler. Bu noktada, örneğin, sıcak bir mizaç, soğuk bir mizaç üzerinde etkide 

bulunarak onun ılık bir mizaç kazanmasına neden olabilir. 



 

 

87 

 

İbn Sînâ'nın yan fizik bilimleri içinde tasnif ettiği nirencât ve tılsımlar, bu 

kategorideki etkileşimlerin daha spesifik bir yönünü ele alır. Nirencât, belirli bir amacı 

gerçekleştirmek üzere özel olarak hazırlanan ve kullanılan maddeleri içerir. Tılsımlar ise, 

belirli sembollerle işaretlenmiş cisimlerdir ve çeşitli amaçlar doğrultusunda 

kullanılabilirler. Bu, cismanin cismani olana etkisi açısından özel bir alt kategoriyi temsil 

eder, çünkü bu uygulamaların amacı, doğanın fiziksel yasalarını manipüle ederek istenen 

sonuçları elde etmektir. 

Sonuç olarak, cismani olanın cismani olana etkisi, İbn Sînâ'nın fiziksel dünyayı 

anlama çabaları çerçevesinde önemli bir konu teşkil eder. Temel unsurlar arasındaki 

etkileşimler, mizaçlar ve yan fizik bilimleri, İbn Sînâ'nın doğa olaylarını ve fenomenleri 

anlama yolundaki entelektüel çabalarının birer yansımasıdır. 

 

Şekil 6: Varlıkta Etki ve Edilginin Alt Dalları 

 

Bu şemada varlıkta etkide bulunan ve etkilenmeye açık olan unsurlar, dört temel 

ilişki türü üzerinden sınıflandırılmıştır. İlk üç grup, daha ziyade nefsin kudreti, vehim ve 

tahayyül gibi içsel yetilerle ya da haricî duygulanımlarla gerçekleşen nefsani etkileri 

içerir. Buna göre, akılların ve nefislerin birbirleri üzerindeki etkisi, mucizeler, kerametler, 

nazar, tahayyül yoluyla sihir gibi hadiseler bu üç grupta değerlendirilir. 

Ancak cismani olanın cismani olana etkisi, diğer türlerden ayrılarak, dört 

unsurun birbirine dönüşümü, mizacın teşekkülü ve tabii kuvvetlerin etkileşimi gibi doğa 



 

 

88 

 

felsefesinin temel ilkelerini içerir. Nitekim burada söz konusu olan etki-edilgi çerçevesi, 

semavi hareketlerin yeryüzündeki cismani varlıklar üzerindeki etkilerinden, doğaüstü 

addedilen fenomenlerin dahi doğal sebeplerle izahına kadar genişleyen bir yelpaze sunar. 

Bu yönüyle cismani varlıklar arası etkileşim hem doğa felsefesinin temelleri hem de 

olağanüstü fenomenlerin teorik arka planını temellendirebilme açısından belirleyici bir 

hüviyettedir. 

2.2.1. Nefsani Olanın Nefsani Olana Etkisi 

Etki ve edilginin varlık düzleminde gerçekleştiği ilk başlık (i) nefsler arası 

etkileşimdir. İbn Sînâ ilk olarak buna ayrık akılların birbirleriyle etkileşime girmelerini 

örnek verir. Aynı akıllar uyku ve uyanıklık hâlinde insan nefslerine de etkide 

bulunabilirler. İbn Sînâ nefsani olanın nefsani olana etkisine verdiği bir diğer örnek vahiy 

ve keramettir. Ona göre vahiy hakikati itibarıyla Allah tarafından akli âlemden bunu 

almaya yetkin bir beşeri nefse ilka edilir. Bu durum uykuda gerçekleşirse kalbe ilham, 

uyanıklık hâlinde gerçekleşirse vahiy olarak adlandırılır. İbn Sînâ bununla ilgili hadis ve 

ayetlerden deliller getirmektedir. Kerametten farklı olarak vahiy, peygamberlik 

iddiasında bulunan kişiye hasredilmektedir. Keramet ise Allah’ın seçkin kullarına hastır. 

Allah’a ettikleri duanın kabul olması sebebiyle onlarda doğal işleyişin dışında kimi 

durumlar ortaya çıkar. 

İbn Sînâ, işaret ve mucizelerin iki türünü, nefsler arası etki-edilgi bağlamında 

açıklar. Nitekim ümmi olarak dünyaya gelen Hz. Peygamberin herhangi bir beşeri 

tahsilden geçmeksizin ilmi açıdan tam bir yetkinliğe ulaşması, Tanrı’yı, varlık 

mertebelerini, mebde ve meâdı Allah’ın izin verdiği ve beşeri nefsin idrak edebildiği 

ölçüde şümullü bir biçimde bilmesi, ondaki ilmin en üstün bilgi olduğuna dair bir 

mucizedir. Nitekim ondaki ilmin üstünlüğü kendisinden önceki ümmetlerin bilgilerini 

kapsayacak ve kavrayacak seviyededir. Dolayısıyla onun nefsi Yüce Allah’ın “Onun 

yağı, neredeyse, kendisine ateş değmese dahi ışık verir (Nur, 24/35)” ayetine benzer 

şekilde ilmi yetkinliğe ulaşmış kibrit mesabesindedir. Filozofun bir ateşe benzettiği Faal 

Akıl onu tutuşturmuş ve kendi cevherine dönüştürmüştür. Dolayısıyla Faal Akıl’da 

görülen ilmi yetkinlik, nübüvvete mazhar olmuş kişide de mevcut bulunmaktadır. 

Mucizelerin ikinci kısmında güçlerin tahayyül edilmesinin üstünlüğü ele alınır. 

Buna göre nefsi yetkin olan kişi, geçmişteki olaylara, hâlihazırdaki olayların tahayyülüne 

ve gelecekte zuhur edecek olayların bilgisine sahiptir. Önceki peygamberlere dair 



 

 

89 

 

malumat, Rumların yenileceğine dair ayet, Hz. Peygamberin Necâşî’nin vefatını haber 

vermesi ve ashabın tanıklık ettiği birçok hadisenin onun haber verdiği ölçüde 

gerçekleşmesi, ondaki tahayyül gücünün yetkinliğini gösteren bir mucizedir. Bu tür 

tanıklıklar sıradan insanlarda uykuda gerçekleşirse buna rüya denir. Ancak 

peygamberlerde bu durum hem uykuda hem de yakaza hâlinde gerçekleşir. Mucizenin 

burada dikkate alınan iki sınıfı, beşeri nefsin idrak edici gücüne bağlıdır. Dolayısıyla İbn 

Sînâ’ya göre bu iki sınıf nefsani olanın nefsani olanı etkilemesi alt başlığında ele alınır. 

Filozoflara göre Kur’an-ı Kerim’in icazı, burada bahsi geçen mucizelerin iki kısmıyla 

alakalıdır. Nitekim Kur’an-ı Kerim’in fasih ve beliğ oluşu, hayret vericiliği, eşsiz yazım 

biçimi, Allah’ı, melekûtu, kitaplarını, peygamberlerini, mebde-meâd ve henüz zuhur 

etmeyen durumları bilmeye yönelik bilgiler vermesi, akli bilgilerden ve geçmiş ve 

geleceğe delalet eden gaybî bilgilerden elde edilen şeylerdir. Dolayısıyla Hz. 

Peygamberdeki nefsin bilgi ve tahayyül gücünde yetkin olması akli ve gaybî bilgilerin 

ondan zuhur etmesiyle sonuçlanmakta, böylelikle Kur’an-ı Kerim’in diğer beşeri nefsleri 

aciz bırakan mükemmelliği nefsler arası bir etkileşime sebep olmaktadır. 

İbn Sînâ’nın nefsler arası etkileşime verdiği bir diğer örnek sihirdir. Sihrin iki 

türünden biri, güçlü nefsin zayıf nefsler üzerinde etkide bulunduğu sihirdir. Burada sözü 

edilen fail nefs, vehim ve tahayyül gücü yüksek nefslerdir. İbn Sînâ, Hz. Musa’nın 

sihirbazların asalarına karşı kendi asasını yere atıp yılana dönüştürmesini yukarıda 

mucizelerin üçüncü kısmındaki tarzda bir mucize olarak niteler. Hz. Musa’nın 

sihirbazların nefsleri üzerinde bir tahakküm kurarak onların gözlerini yanılttığını, 

muhayyilelerini başka bir yöne kanalize ettiğini ve asalarını dönüştürdüğünü iddia eder. 

Burada bahsi geçen mucize, bir nefsin başka nefsleri etkisi altına alarak onlar üzerinde 

kontrol sağlamasıdır. Cinlerin vesveseleriyle beşeri nefste gerçekleşen infial de bunun bir 

başka örneğidir.159 

2.2.2. Nefsani Olanın Cismani Olana Etkisi 

Bir diğer fiil-infial çeşidi, (ii) nefsani olanın cismani olanı etkilemesidir. 

Örneğin, nefslerin dört unsurdan oluşmuş hayvani, nebati ve madenî yapıların var 

olabilmesi için bir araya gelerek belirli bir mizaç kazanmalarına etki etmesi söz 

konusudur. Ayrıca oluşa-gelen bu mizaçların beslenerek, büyüyerek, gelişerek ve diğer 

 
159 İbn Sînâ, “Etki ve Edilginin Kısımları”, çev. Hüseyin Aydın vd., Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 9/9 (2000), 623-627. 



 

 

90 

 

yetkinliklere sahip olarak varlığını devam ettirmesi, nefslerin onlar üzerindeki etkisinin 

devam etmesi sebebiyledir. 

İbn Sînâ, bir önceki başlıkta iki kısmını zikrettiği mucizenin üçüncü kısmını 

nefsani olanın cismani olanı etkilemesine misal gösterir. Ona göre mucizenin üçüncü 

kısmı nefsin hareket ettirici gücünün yetkinliğine bağlıdır. Bu yetkin güç ile nefs cisimler 

üzerinde tasarrufta bulunur. Nefsin bu hareket ettirici gücü kimi zaman yok edici bir güç 

kudretiyle ortaya çıkar. Bunun sonucunda deprem, tufan, fırtına, şimşek, yıldırım gibi bir 

kavmi helak edecek olaylar vuku bulur. Kimi zaman da Hz. Musa örneğinde olduğu üzere 

asanın yılan olması gibi bir dönüştürücü güce ulaşabilir. Burada bir yetkinlik olarak nefste 

bulunan hareket ettirici gücün tabiat ve insanlar üzerinde bir değişimi söz konusu kıldığı 

görülecektir. Dolayısıyla mucizenin bu kısmı, nefsin cisimler üzerinde etkisine örnek 

olarak gösterilebilir. Bu kısımdaki fiil ve infiale, yalnızca nübüvvetle vukua gelen 

mucizelerin yanı sıra Allah’ın seçkin kullarına bahşettiği kerametler neticesinde ortaya 

çıkan harikulade durumların da dâhil edilebileceğini İbn Sînâ özellikle ifade etmektedir. 

Öte yandan vehim gücü yüksek bir nefs, farklı cisimleri kullanarak o cisimler 

aracılığıyla nefsler üzerinde etkide bulunabilir. İbn Sînâ’nın sihrin bir türü olarak 

zikrettiği büyü, yine nefsani olanın cismani olan üzerinde etkisine bir diğer örnektir. İbn 

Sînâ, büyü yapan insanları genelde kötü niyetli ve doğanın işleyişini menfi yönde fesada 

uğratmak isteyen kişiler olarak niteler. Büyücülerin vehim güçlerinin ya doğuştan güçlü 

olduğu ya da onların sonradan çalışarak ve alıştırma yaparak bunu güçlendirdiklerini 

ifade eder. Bu nedenle, gelişmiş bir vehim gücüne sahip olan kişi, büyü sırasında 

meydana gelen infialin kaynağı olarak kabul edilir. Bu tür infial, genellikle kişinin etkisiz 

hâle gelmesi, bitkin düşmesi ve yaşam düzeninin bozulması gibi sonuçlar doğurur. 

Büyücünün vehim gücünü yöneltip odaklandığı şey cismani bir etkiyle fiilde bulunur. 

Onun himmeti ve vehmi gücün azimetiyle cisimleri birbirine entegre ederek ilişkilendirir. 

Bu hedefe ulaşmak için, belirli cisimlere iğne batırma, bazılarını toprak altına gömme ve 

diğerlerine de uzun süre okuma ve üfleme gibi yöntemler kullanır. Bu şekilde cisimler 

aracılığıyla insan nefslerinde infial meydana gelir.160 

 
160 İbn Sînâ, “Etki ve Edilginin Kısımları”, 623-627. 



 

 

91 

 

2.2.3. Cismani Olanın Nefsani Olana Etkisi 

Diğer alt başlık (iii) cismani olanın nefsani olanı etkilemesidir. Burada İbn 

Sînâ’nın verdiği örnek, güzel ve çirkin suretlerin insan nefsini etkilemesidir. Böylelikle 

insan kimi varlıklardan uzaklaşma kimi varlıklara da yakınlaşma ihtiyacı hissetmektedir. 

İnsanlar güzel eserlere, at ve güvercin gibi alımlı; şahin, doğan, atmaca gibi yetenekli 

alıcı kuşlara bakarken nefslerinde bir infial gerçekleşir. Yeri gelir bu insanlar sözü edilen 

hayvanlara gönüllerini o kadar kaptırırlar ki, bu varlıklarla daha yakın bir ilişki kurmak 

adına birçok fedakârlık yapmaktan çekinmezler. 

Bunun bir başka örneği sihrin bir diğer çeşidinde görülür. Bu sihir çeşidinde 

suretler, renkler ve şekiller, beşeri nefsi harekete geçirme ya da sakinleştirme tarzında 

nefste etkide bulunur. Böylelikle maşuk, aşık üzerinde etkili olmaya başlar. Aşığın nefsi 

adeta harekete geçer. Kalbi titrer, maşuka gönlünü kaptırır. Dinlenen bir şarkının ahenkli 

melodileri ve sözleri, müzik aletlerinin tınısı ya da çeşitli dans türleri kimi zaman insanı 

sakinleştirirken kimi zaman da ona coşku verir. Bu sebeple İbn Sînâ, sözde büyü 

olduğunu ifade eden hadise atıf yapar.161 Nitekim bu çeşit durumlarda insanlar duydukları 

şeyin adeta büyüsüne kapılırlar. Filozof bunu tabii sihir olarak isimlendirir. O, felsefenin 

konularıyla iştigal eden kişinin bundan büyülenerek alacağı hazzı da tabii sihre 

benzetir.162 

2.2.4. Cismani Olanın Cismani Olana Etkisi 

Son taksimde (iv) cismani olanın cismani olan varlığa etki etmesi ele 

alınmaktadır. İbn Sînâ burada dört unsurun her birinin diğerine etki etmesini ve 

gerektiğinde diğerine dönüşmesini örnek verir. Bu basit unsurların yanı sıra, dört 

unsurdan oluşan mizaçların da birbirleri üzerinde etkileri bulunmaktadır. İlaç ve 

zehirlerin canlı organizmaların vücutlarına etki etmesi, bunun bir örneğidir. 

İbn Sînâ nirencât ve tılsım türlerini bu kategorinin altında zikreder. İbn Sînâ’nın 

Kitâbu aksâmi’l-hikme ve tafsîlihâ adlı eserinde ifade ettiğine göre tılsım ilminde 

amaçlanan şey, “yeryüzü âleminde ilginç bir fiil meydana getiren bir güç oluşturmak 

üzere semavi güçleri, yeryüzüne ait bazı cisimlerin güçleriyle iç içe geçirmektir (temzîc)”. 

 
161 İlgili hadis, “Şüphesiz beyandan sihir olanı vardır.” ya da “Şüphesiz beyanın bazısı sihirdir.” şeklinde 

kaynaklarda geçmektedir.” (Buharî, Edeb 90; Tirmizi, Edeb 69) 
162 İbn Sînâ, “Etki ve Edilginin Kısımları”, 623-628. 



 

 

92 

 

Diğer taraftan nirencât ilminde amaç ise, “kendisinden ilginç bir fiilin ortaya çıkacağı bir 

gücün meydana gelmesi için yeryüzü âlemine ait cevherlerde bulunan güçleri iç içe 

geçirmektir (temzîc).”163 Bu iki ilim, kendilerinde mevcut bulunan müspet nefsani 

güçlerden bağımsız değildir. Ancak yine de dört unsurun karışımından oluşmuş mizacın, 

yani tabii cismin özelliklerini barındır. Onların yetkinlikleri hem semavi cisimler 

arasındaki zıtlıklar hem de semavi cisimler ile bu dünya üzerindeki cisimler arasındaki 

zıtlıkların etkisiyle ortaya çıkar. Nevi şahıslarına münhasır bu yeni mizaçları sayesinde 

bileşikler tabii işleyişin dışında birtakım fiil ve infiallere gereksinim duyar. Gözlemlenen 

bu durum tamamıyla doğaüstü etki ve edilginin gerçekleştiği sonucuna götürür. Mesela 

İbn Sînâ’ya göre mıknatısın demiri, kehribarın samanı çekmesi veya sirke ile temas edip 

zarar gören taşın ondan uzaklaşması buna örnek olarak verilebilir. Gökyüzü ufuklarında, 

kuzey, güney, doğu ve batı yönlerinde belirli pozisyonlara bağlı olarak özel zamanlarda 

bazı suret ve görüntülerin algılanması da aynı şekilde gerçekleşir. Kimi cisimler de 

birbirine etkide bulunmak için belirli şartlarda karıştırılır. Kimya ilmiyle ilgilenen 

kişilerin yaptığı bu karışımların bir kısmı ruh bir kısmı da cisim olarak adlandırılır. Bu 

karışımlarda söz konusu yapılar renkleri, kıvamları ve güçleri açısından birbirine 

dönüşür. Bütün bunlar nirencâtın kısımları altında değerlendirilir. Cisimlerin 

birleştirilmesi, ayrıştırılması ve mekanik ilminde (ʿilmu’l-hiyel) olduğu gibi onlardan 

birtakım aletler yapılması da buna örnek olarak verilebilir. Burada verilen örneklerin 

tamamı cisimlerin birbirini etkilemesiyle açıklanmaktadır.164 İbn Sînâ, el-Efʿâl ve’l-

infiʿâlât kitabında da bu meseleleri problem edinerek çözüm arayışına gitmektedir. 

Burada görüldüğü üzere etki ve edilgi kavramları, varlığın iki ana yapısı olan 

nefs ve cisim açısından ele alınmaktadır. Ancak burada sorulması gereken bir soru vardır: 

Risâletü’l-Fi‘l ve’l-infi‘âl’deki dörtlü tasnif, bu çalışmada ana kaynak olarak dikkate 

alınacak olan eş-Şifâʾ’nın el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât kitabında muhteva açısından nerede 

durmaktadır? 

Tablo dikkatle incelendiğinde İbn Sînâ’nın örnekler vererek tasnif ettiği yapının 

ilk üç maddesi dikkate almayı gerekli kılacak bir neden yoktur. Çünkü nefsin fail veya 

münfail olduğu durumlar eş-Şifâʾ’daki el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât kitabının içeriğini 

 
163 M. Cüneyd Kaya, “İbn Sînâ’nın Kitâbu aksâmi’l-hikme ve tafsîlihâ’sı: Tahkik ve Tercüme”, Tahkik 

İslami İlimler Araştırma ve Neşir Dergisi 3/1 (30 Haziran 2020), 30. 
164 İbn Sînâ, “Etki ve Edilginin Kısımları”, 623-629. 



 

 

93 

 

oluşturmaz. Bu bağlamda burada mevzubahis edilecek temel konu, yalnızca cismani 

varlıkların birbirlerini etkilediği veya cismani bir varlığın diğer bir cismani varlık 

tarafından etkilendiği durumlar ile bu tür etkileşimlerin özellikleridir. 

İbn Sînâ, el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât kitabındaki ilki dokuz, ikincisi iki fasıldan oluşan 

iki makaleyi kaleme almadan önce, kitabın girişinde eş-Şifâʾ’daki doğa felsefesi 

külliyatının içeriği hakkında özet bir açıklama sunar ve gelecekteki çalışmalarının 

taslağını çizer. Buna göre İbn Sînâ önceki kitaplarda şunları yapmıştır: 

1. Doğa felsefesi için gereken genel şeylerin (ʿumûr-i ʿâmme) tanımı. 

2. Âlemdeki ilk hareketlerin, cisimlerin ve suretlerin tanımı; bunların 

birbirlerinden farkları ve tabiatlarının nasıl olduğu. 

3. Oluş ve bozuluşun durumları ve dört unsurun tanımı. 

Yukarıdaki üç maddeye bakıldığında, ilk anda bu maddelerin her birinin doğa 

felsefesi külliyatı içerisinde bir kitaba denk geldiği fark edilecektir. Buna göre ilk madde 

es-Semâʿu’ṭ-ṭabiʿî’nin, ikinci madde es-Semâ ve’l-ʿâlem’in, üçüncü madde de el-Kevn 

ve’l-fesâd’ın muhtevasının bir hülasasını vermektedir. 

Akabinde filozof bu kitapta neyi konuşmak istediğini açıklar. Ona göre el-Efʿâl 

ve’l-infiʿâlât kitabının konusu: 

4. Semavi cisimlerin etkisiyle unsurî niteliklerden meydana gelen külli 

fiiller ve infiallerdir. 

Bu kitaptan sonra da İbn Sînâ, doğa felsefesi içerisinde kaleme alacaklarını 

muhteviyatı açısından şu şekilde sıralar (karşılık gelen kitaplar parantez içinde 

verilmiştir): 

5. el-Âs̱âru’l-ʿulviyye ve madenler konusuna başlanarak oluşun 

tabakalarının hâlleri açıklanacak. (el-Meʿâdin ve’l-Âs̱âru’l-ʿulviyye) 

6. Nefsin aşağıdaki durumları araştırma konusu edilecek: (en-Nefs) 

a) En gelen anlamıyla nefs 

b) Bitkilerde nefs 

c) Hayvanlarda nefs 

7. Bitkiler (en-Nebât) 



 

 

94 

 

8. Hayvanlar (el-Ḥayevân)165 

Kitabın içeriğinin ayrıntılı bir analizi, İbn Sînâ’nın nasıl bir doğa felsefesi 

tasarladığını kavramaya yardımcı olacaktır. Böylelikle, onun el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât 

kitabını hangi motivasyonla yazdığını tahmin etme imkânının önü açılacaktır. Kendisi bu 

kitabı kaleme almadan önce ilk olarak doğa felsefesindeki en genel kavramlara 

odaklanmıştır. Daha sonra bu âlem içerisinde gerçekleşen hareketlerin, cisimlerin ve 

suretlerin tanımına yer vererek, dört unsur bağlamında aynı âlemdeki oluş ve bozuluşu 

incelemiştir. 

Doğa bilimleri külliyatında, el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât’tan önce tasnif edilen 

eserlerde semavi cisimlerin ve dört unsurun durumları ve özellikleri üzerinde derin 

araştırmalar yapan İbn Sînâ, el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât kitabında semavi cisimlerin ve dört 

unsurun etkileşimine odaklanmıştır. Bu noktada, semavi cisimlerin nefslerinin ay-altı 

âlemdeki cisimlerin oluş ve bozuluşunu kaim kılma rolünü göz önünde bulundurmak, 

kitabın temel çerçevesini belirleyen önemli bir unsurdur. Ancak bununla birlikte el-Efʿâl 

ve’l-infiʿâlât’ın içeriği daha çok el-Kevn ve’l-fesâd’ı da takip etmesi hasebiyle bu 

âlemdeki fiiller ve infialleri konu edinmektedir. 

Semavi cisimlerin cismani yönlerinin doğurduğu sonuçları hesaba katmak, İbn 

Sînâ’nın eserindeki etki ve edilgi yönünü anlamak açısından önemlidir. Nitekim semavi 

cisimler açısından bu kitabın etki ve edilgi yönüne bakan tarafı, onların cirimleriyle etki 

etmeleri, bu etkiden ay-altı âlemdeki cisimlerin etkilenmeleridir. Böylelikle kitabın 

içerdiği konular, cismani olanın cismani olana etkisi kapsamındaki kompleks 

etkileşimleri de ele almaktadır. Hâliyle, etki ve edilgi kavramları cismani açıdan 

incelenmeye çalışılınca, tüm var olanlardan kastedilen şey, ay üstü âlemdeki feleklerin 

cirimleri ve bu âlemdeki cisimlerin tamamıdır. 

 

 

 

 

 

 
165 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/201.  



 

 

95 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM: UNSURLAR, NİTELİKLER VE ETKİ-EDİLGİ 

SÜREÇLERİNİN TAHLİLİ  



 

 

96 

 

1. Unsurlar ve Etki-Edilgi Süreçleri 

1.1. Unsurların Katmanları ve Doğal Düzeni 

Doğa felsefesinde etki ve edilgi incelemesi, farklı unsurların ve bu unsurlar 

arasındaki etkileşimin nasıl kavranması gerektiğine odaklanır. Bu çerçevede İbn Sînâ 

ateş, su, hava ve toprak gibi ana unsurların etki ve edilgi bakımından özelliklerini 

incelemiştir. Bu unsurlar, saf ve karışık durumlarıyla çeşitli katmanlara ayrılmış ve her 

bir katman doğanın bir parçası olarak kendi içerisinde bir hiyerarşisi olan sistematik bir 

bütün içinde ele alınmıştır. İbn Sînâ, bu unsurların katmanlarını ve bu katmanlar 

arasındaki işlevsel ilişkileri, semavi etkiler ve arazî edilginlikleri birleştirerek 

açıklamıştır. Burada, ateş, su, hava ve toprağın katmanları hakkında konuşmak, İbn 

Sînâ’nın kozmolojik düzenini, bu düzenin hiyerarşisini ve bu düzende cereyan eden etki 

ve edilgi süreçlerini anlamada faydalı olacaktır. 

İbn Sînâ’nın doğa felsefesinde toprak, su, hava ve ateş gibi unsurların tanzim 

edilişi, bu âleme dair fiziksel bir tanzim olmanın yanı sıra, metafiziksel bir ilkenin ve 

kozmolojik bir uyumun tezahürüdür. İbn Sînâ, unsurları saf ve karışık hâlleri ile 

incelerken, onların fiziksel düzen içindeki işlevlerini açıklama çabası içerisindedir. 

Semavi ve arazî unsurların birbirleriyle etkileşimleri, doğanın bir bütün olarak 

düzenlenmesini sağlayan temel ilkeler arasındadır. Bu düzen, unsurların katmanlaşmasını 

ve bu katmanların birbirleriyle etkileşimlerini kavramada merkezi bir öneme sahiptir. 

İbn Sînâ’ya göre bu dört unsur (toprak, su, hava, ateş), çoğu durumda kendi 

doğal yerlerinde ve doğal konumlarında bulunuyormuş gibi görünür. Bir başka ifadeyle 

saf unsurlar, dış etkilerden bağımsız biçimde varsayıldığında kendi doğalarını ve 

hiyerarşik düzeni korudukları varsayılabilir. Ancak gerçekte çeşitli nedenlerle bu 

katmanlar büyük oranda karışık olarak gözlemlenir. Çünkü semavi cisimlerin kuvvetleri, 

bu unsurların içine işler ve aşağıdaki soğuk yerlerde sıcaklık meydana getirir. Bu 

sıcaklıkla birlikte toprak ve su gibi maddeler buhar veya duman hâline gelir. Böylece 

hava ve ateş unsurlarıyla karışırlar. Ayrıca gökyüzünün yüksek tabakalarına su buharları 

ve yeryüzünden dumanlar da yükselir. Bu da yukarıdaki hava ve ateş unsurlarını etkiler 

ve onlarla karışır. Böylece neredeyse tüm su ve tüm hava katmanları bir tür karışım içerir. 

Dört unsur katmanlarında bir saflık (saf unsur) düşünülecekse, ateş ve toprak 

katmanlarının saf veya saflığa daha yakın olduğu düşünülebilir. Ateş katmanı 

düşünüldüğünde, saflığın üç nedeni vardır: Birincisi ateş katmanına karışacak buhar ve 



 

 

97 

 

dumanlar, kendi hareketleriyle ateş katmanına ulaşamayacak kadar ağırdır. İkincisi buhar 

ve dumanlar ateş katmanına ulaşsalar bile, oradaki ateşin, hızlı bir şekilde onları ateş 

doğasına dönüştürme gücü çok büyüktür. Üçüncü olarak ateşin en üst katmanıyla karışım 

oluşturacak herhangi bir şey yoktur.  Toprak katmanı düşünüldüğünde ise yeryüzünün 

yüzeyinden uzak olan iç kısmı yani yerin derinliklerindeki toprak kısmının saflığa daha 

yakın olduğu düşünülebilir. Bunun nedeni ise semavi etkilerin toprağın merkezine 

karışımı sağlayacak bir biçimde nüfuz edemiyor oluşudur. 

Eğer saflıkları itibarıyla ateş ve toprak karşılaştırılırsa, şöyle denilebilir: Ateşin 

ve toprağın hem iç hem dış katmanları doğası gereği bozuluşa uğrayabiliyorsa, ay üstü 

âleme bitişik olan ateş kısmının daha saf olduğunu söylemek gerekir. Çünkü yukarıda 

belirtildiği gibi aşağı unsurlar ateşin en üst katmanıyla karışım oluşturacak bir güce sahip 

değildir veya karışsalar bile ateşin kendi tabiatına dönüştürme gücünün büyüklüğü 

nedeniyle sürdürülebilir bir karışım söz konusu değildir. Tersinden toprağın da yerin 

merkezine en yakın kısmı daha saftır. Çünkü su ve hava unsurunun etkisi toprağın 

merkezine ulaşamadığı gibi semavi cisimlerin değişim ve karışımı sağlayan etkileri oraya 

nüfuz edemez. 

İbn Sînâ, dört ana elementin/unsurun sekiz katmanı olduğunu belirtir. Bu 

katmanlar sırasıyla: 

[1] Suya ulaşana dek toprak ve çamur, [2] dağlarla birlikte kara, [3] bileşik tek 

katman gibi deniz, [4] ışınlarla ısınmış hava, [5] soğuk hava, [6] saflığa en yakın 

hava, [7] dumanlı ateşli hava ve [8] ateş. İşte bunlar düzen ve konum itibarıyla 

elementlerin katmanlarıdır.166 

Diğer taraftan İbn Sînâcı tabakalar takriri şöyle de yapılabilir: (i) saf toprak; (ii) 

çamur tabaka; (iii) kara parçaları; (iv) su, okyanuslar ve deniz; (v) buhar, sıcak ve soğuk 

buhar; (vi) saflığa yakın hava; (vii) dumanlı hava; (viii) saf ateş. Bu katmanlar kendi 

içindeki düzeni ise aşağıdan yukarıya doğru aşağıdaki alt başlıklar hâlinde açıklanarak 

tasnif edilebilir. 

1.1.1. Toprak ve Katmanları 

Toprak, doğadaki unsurî hiyerarşide en alt unsurdur. Soğuk olması hasebiyle de 

en ağır unsurdur. Ayrıca toprak, evrenin merkezinde konumlanır. Sabit ve hareketsizdir. 

 
166 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 20. 



 

 

98 

 

Toprağın su ve havayla temas eden katmanları, çeşitli maddelerin etkileşimiyle bir 

karışım halindedir. Bununla birlikte, toprağın saf bir katmanından da bahsetmek 

mümkündür.167 İbn Sînâ’nın ifadesiyle: 

Bundan dolayı, yeryüzünün üç tabakadan oluştuğu varsayılabilir: Birinci tabaka, 

yeryüzünün iç çukuruna [ya da merkeze] meyleden bir tabakadır. İkinci tabaka, 

toprak ve su unsurlarının karışımından oluşan bir tabaka olup bu, çamurdur. 

Üçüncü tabaka ise suyun üzerinden açığa çıkmış, yüzeyi güneş tarafından 

kurutulmuş tabakadır ki bu da kara ve dağdır. Su ile örtülmeyen kısımlar bu 

şekilde açıklanır; buna karşılık, su tarafından örtülen her şey, su unsurunun 

kapsamına girer ki bu da denizdir. Suyun “unsur” düzeyinde ve külli olarak deniz 

dışında bir biçimi olması imkânsızdır. Zira su ya içkin ve derinde olur ya da 

yüzeyde görünür. Eğer yüzeydeyse, kaçınılmaz olarak denizdir ve deniz dışında 

bir şey değildir. Eğer içkin ise, bu durumda ya merkeze yerleşmiştir ya da kenara 

çekilmiştir.168 

Yukarıdaki paragraf dikkate alındığında, İbn Sînâ’nın yeryüzündeki toprak 

tabakayı açıkladığını, bununla birlikte ve su unsurunun yerküredeki konumuna dair teorik 

bir ayrıntı verdiği fark edilecektir. Buna göre yeryüzü, (i) merkezine doğru meyleden saf 

bir iç tabaka, (ii) toprak ve su karışımından oluşan çamur tabakası ve (iii) güneş tarafından 

kurutulmuş yüzeyi oluşturan kara ve dağlardan ibaret üçüncü bir tabaka olmak üzere üçlü 

bir yapı arz eder. Bu üç tabakadan yalnızca üçüncüsü suyun yüzeyinde kalıp açığa 

çıkmıştır. Geri kalan her yer, su unsurunun kapsamına dâhildir ve bu da deniz olarak 

adlandırılır. Su unsurunun külli düzeyde deniz dışında bir formunun bulunması ise 

imkânsızdır. Çünkü su ya görünür hâlde olur -ki bu durumda denizdir- ya da içkindir. 

Eğer içkinse ya yerkürenin merkezine yerleşmiş olmalı ya da bir kenara çekilmiş 

olmalıdır. Ancak her iki varsayım da ya doğaya aykırılık ya da zorlamalı (cebrî) hareket 

gerektirdiğinden dolayı imkânsızdır. Bu nedenle hem suyun külli mevcudiyeti hem de 

yeryüzü tabakalarının yapısı itibarıyla deniz, su unsurunun yegâne ve zorunlu tezahürü 

olarak kabul edilmelidir. Bu bir sonraki kısımda açıklanacaktır. Özetle, toprak birkaç 

katmandan oluşur: 

1. İlki, saf toprağa meyleden tabakadır. Bu yukarıda ifade edildiği üzere hem su hem 

hava ile karışmaktan uzak olması sebebiyle ve diğer yandan da semavi etkilerin 

 
167 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 18. 
168 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/203. 



 

 

99 

 

kendisine ulaşmasının uzak olması itibarıyla saf adını almaya daha yakın 

tabakadır. Bu katman toprak kürenin merkezindeki tabakayı ifade eder. 

2. Merkezdeki saf toprak tabakanın üzerini, toprak ve suyun karışımından oluşan bir 

tabaka kaplar ki; bu, çamur tabaka olarak adlandırılabilir. Bu kısım su tabakayla 

yani deniz ve okyanuslarla örtülü olan toprak tabakadır. 

3. Üçüncü tabaka ise, suyun üzerinde açıkta ve dışta kalan, yüzü güneşle kurumuş 

olan tabakadır; bu da kara ve dağlardan oluşan dış tabakadır. Su tarafından 

örtülmemiş olan bu tabaka açıktadır; bu nedenle yerleşime uygundur.169 

1.1.2. Su ve Katmanı 

İbn Sînâ, bu kısmın girişinde ifade edilen dört unsur öğretisine bağlı kalarak, 

suyun yeryüzündeki mevcudiyetini ve kozmik hiyerarşi içerisindeki yerini zaman zaman 

rasyonel bir temellendirmeyle, zaman zaman da gözlemlerine başvurarak açıklamaya 

çalışır. Ona göre, su unsuru tek bir külli katmana sahiptir. Bu katman, denizler ve 

okyanuslar biçiminde tezahür eder. Başka bir deyişle, suyun doğal ve kapsamlı biçimde 

toplandığı yer yalnızca denizdir. O, bu iddiasını çeşitli fiziksel, mantıksal ve gözleme 

dayalı gerekçelerle destekler. 

Her şeyden önce İbn Sînâ, suyun ancak iki hâlde bulunabileceğini öne sürer. Su 

ya yüzeyde görünür bir şekilde vardır ya da yerin altında, gizli bir biçimde bulunur. Eğer 

su yüzeydeyse, bu onun zaten deniz olduğunu gösterir. Çünkü yeryüzündeki diğer sular 

(göller, nehirler, bataklıklar) deniz kadar kapsamlı ve sürekli bir form oluşturmazlar. Su 

yerin altında bulunuyorsa, bu durumda iki ihtimal söz konusudur: su ya yerin merkezinde 

sabit bir şekilde duruyordur ya da belli bir bölgeye toplanmıştır. 

İlk ihtimalde, yani suyun yerin merkezinde yer alması iki şekilde gerçekleşebilir: 

(a) Eğer bu yerleşim doğası gereği ise, bu durumda suyun topraktan daha ağır olması 

gerekir. Oysa bu Aristotelesçi fizik anlayışına aykırıdır, zira toprak, dört unsur içinde en 

ağır olanıdır. (b) Eğer bu durum bir zorlama sonucu meydana gelmişse, yani su bir kuvvet 

etkisiyle merkeze itilmişse, doğada böyle bir zorlayıcı kuvvetin bulunmadığı gerekçesiyle 

bu ihtimal de reddedilir. 

İkinci ihtimalde, yani suyun yerin sadece bir kısmına toplanmış olması hâlinde, 

İbn Sînâ bunun da makul olmadığını savunur. Çünkü suyun toplam hacmi, en azından 

 
169 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 18-20. 



 

 

100 

 

toprak kadar büyüktür. Dolayısıyla bu kadar büyük bir miktarın yeryüzünün küçük bir 

alanında toplanmış olması mantıksal ve fiziksel olarak mümkün değildir. 

Bu deliller doğrultusunda İbn Sînâ, denizlerin su unsurunun külli ve doğal 

tabakasını oluşturduğunu ileri sürer. Zaten ona göre gözlemler de bu tezi 

desteklemektedir. Nehirler sürekli olarak denizlere akar, ancak tersine, denizlerden 

karaya doğru taşma ya da büyük çaplı geri akış gözlenmez. Örneğin İbn Sînâ, Tartus 

(bugünkü Suriye kıyılarında bir şehir) örneğini vererek, bu bölgede suyun deniz dışında 

bir yönelimi olmadığını ve yer altı emilimlerinin denize nazaran anlamlı bir etkide 

bulunmadığını belirtir. 

Sonuç olarak İbn Sînâ, suyun yegâne külli tabakasının ve bütünü kapsayan 

formunun deniz olduğuna hükmeder.170 Yeraltındaki su birikintilerinin varlığını tümüyle 

inkâr etmese de bunların hacimsel ve etkisel açıdan sınırlı olduğunu, denizlerin ise su 

unsurunun gerçek temsilcisi olduğunu ileri sürer. Yeryüzündeki girinti ve çıkıntıların 

(örneğin dağların ya da yer altı boşluklarının) da küresel düzlemde anlamlı bir değişime 

neden olmayacağı görüşü, onun doğa anlayışındaki bütünselci yaklaşımı yansıtır.171 

İbn Sînâ denizler hakkında daha ayrıntılı bilgi vererek su katmanının 

özelliklerini ayrıntılı bir şekilde anlatır. Bu ayrıntılı bilgilerin bir kısmı akli çıkarımlarla 

bir kısmı tarihsel bilgilerle, bir kısmı da gözlemlerle desteklenir. Su katmanının 

özelliklerini daha iyi tespit etmek için İbn Sînâ’nın denizler hakkında verdiği bu 

ayrıntılara biraz daha yakından bakılabilir. 

Yukarıda ifade edildiği gibi İbn Sînâ’ya göre su katmanı (denizler), diğer doğal 

unsurlar gibi belirgin tabakalardan oluşmaz. Çünkü su, yapısı gereği kolayca karışabilen 

bir unsurdur. Suya karışan herhangi bir özellik ya da madde, suyun bütününe yayılır ve 

ayrışmış katmanlar oluşturmaz. Bu yüzden denizler, tek bir bütün olarak ele alınmalıdır. 

Bu bütünlüğün içinde etkiler, derinlik ve yüzey ayrımı fark etmeksizin suya nüfuz eder.172 

İbn Sînâ’ya göre güneşin yeryüzünün derinliklerindeki maddeleri çekmesi ve 

onları harekete geçirmesi, bu etkilerin deniz yüzeyine kadar ulaşmasına ve onun doğasını 

belirlemesine neden olur. Eğer bu etkiler olmasaydı, deniz yüzeyindeki su, havaya daha 

 
170 İbn Sînâ deniz bahsine müstakil bir fasıl ayırmıştır: bk. 1. Makale, 2. Fasıl İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-

infiʿâlât”, 2/205-210. 
171 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 22-32; İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/203-204. 
172 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 22. 



 

 

101 

 

yakın özellikler gösterirdi. Bu durumda, su daha hafif ve tatlı olurdu. Fakat durum böyle 

değildir; deniz suyunun tamamı tuzlu ya da acıdır. Su, kendi başına bu tür bir niteliksel 

dönüşüme uğramaz. Çünkü su ancak başka bir unsurla karıştığında nitelik değiştirir. 

Örneğin, hava ile karıştığında su daha hafif ve tatlı hâle gelir, ancak hiçbir zaman tuzlu 

olmaz. Deniz suyunun tuzlu olmasının sebebi, suyun yeryüzünün yanmış ve acılaşmış 

topraklarıyla karışmasıdır. Bu açıklamanın geçerli olması için toprak unsurunun hem 

yanmış hem de acı olması gerekir. İbn Sînâ, bu düşüncesini deneysel bir gözlemle 

destekler. Herhangi bir yanmış maddenin külü veya kalsine edilmiş taş, suda 

kaynatıldığında ve güneşte bekletildiğinde su buharlaşır, geride tuz kalır. Bu yöntemi bazı 

toplumlar kül, soda ve sönmüş kireç kullanarak istedikleri zaman tuz elde etmek için 

kullanır. Aynı durum insan teri ve idrarı için de geçerlidir. Çünkü bunlar da yanmış ve 

acılaşmış sıvılarla karışarak tuzlu hâle gelir. Bazı bölgelerde insanlar, tuz bulunmadığında 

kamış veya bazı ağaçların külünden bu şekilde tuz üretirler.173 

Denizlerin tuzluluğunu açıklayan bir teoriye göre, denizlerin tuzlu olmasının 

sebebi suyun buharlaşarak ince parçalarının yükselmesi ve yoğun parçaların geride 

kalmasıdır. Ancak İbn Sînâ bu görüşe itiraz eder. Ona göre deniz suyunun tuzlu olmasının 

nedeni yalnızca buharlaşma sonrası geride kalan yoğun kısımlar olamaz. Eğer tuzluluk 

yalnızca yoğunlukla açıklanacak olsaydı, çamur da tuzlu veya acı olmalıydı. Ayrıca, 

çamur tekrar tatlı suyla karıştığında tuzlu hâle gelmez; dolayısıyla yalnızca yoğunluk, 

suyun tuzlu olmasının nedeni olamaz. Diğer yandan deniz yazın buharlaşsa da buharlaşan 

kısım geri döner. Kışın tekrar dolarak denge sağlanır. Bu nedenle buharlaşma, doğası 

itibarıyla tüm parçaları eşit yapıda olup ince veya yoğun değildir. Doğası itibarıyla 

homojen bir yapıya sahip olması, bu buharlaşma yoluyla suyun yoğun hâle, dolayısıyla 

tuzlu hâle gelmesi teorisini çürütür. Aslında suyun yoğun veya ince olması, ona karışan 

toprak gibi unsurlardan kaynaklanır. Topraktan başka hiçbir unsur sudan daha yoğun 

değildir. Eğer bu karışımda toprak acıysa ve bu acılık yoğunsa, su sadece tuzlu değil, aynı 

zamanda yakıcı olur. Acılığı azsa, bu durumda su onu dönüştürerek tuza çevirir. Bu da 

sudaki tuzluluğun ve acılığın suyun buharlaşmasıyla ortaya çıkan bir yoğunluktan değil, 

daha yoğun unsur olan toprağın karışmasıyla ortaya çıktığını kanıtlar.174 

 
173 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 22-24. 
174 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 24-26. 



 

 

102 

 

İbn Sînâ görüşünü tecrübe ve gözlemlerle de destekler. Ona göre, herhangi bir 

tuzlu su kaynatıldığında geriye mutlaka tuz kalır. Bu durum, yukarıda da belirtildiği 

üzere, idrar, ter ve bazı tuzlu nehir suları için de geçerlidir. Bu da gösterir ki, suyun 

tuzlanması doğal bir nitelik değil, karışımla oluşan bir durumdur. Bunun bir başka 

göstergesi damıtma yöntemidir. Deniz suyu damıtıldığında, elde edilen su tatlıdır. Hatta 

balmumundan yapılmış bir küre içine deniz suyu konduğunda, içine sızan suyun tatlı 

olduğu gözlemlenmiştir.175 

Denizlerde bazen tatlı su kaynaklarının olduğu, hatta bu kaynakların denizi 

beslediği bilinir. Bu tatlı sular, denizde bulunan sudan daha hafif ve incedir. Bu yüzden 

önce buharlaşırlar, özellikle su yayıldığında veya deniz sığ bir alanda ise, yayılma 

buharlaşmayı kolaylaştırır. Tatlı kısım yükselerek buhar ve bulut hâlini alır. Yoğun ve 

tuzlu kısım ise geride kalır. Bazen tuzlu su da buharlaşabilir, fakat bu buhar denizden çok 

uzaklaşmaz ve kısa mesafede tuzlu yağmur olarak geri döner. Bu durum nadirdir ve hava 

ile karıştığında tatlılaşır.176 

İbn Sînâ bu görüşünü bir özdeyişle özetler: Deniz “saf olanı başkalarına verir, 

bulanıklığı ise kendine saklar.” Ancak zaman zaman saf olanı da alır. Tuzluluğu ve yoğun 

toprak karışımı nedeniyle deniz, diğer sulardan daha ağırdır. Bu yüzden yumurta gibi 

nesneler denizde kolay kolay batmaz. Örneğin Filistin Gölü177 (bugünkü Ölü Deniz, el-

Baḥru’l-Meyyit), öylesine yoğun ve tuzludur ki, bu denize giren hiçbir şey dibe batmaz. 

Hatta buradaki tuzluluktan ötürü denizde herhangi canlı habitatı oluşmaz.178 

İbn Sînâ’ya göre bazı tatlı su kaynaklarında da canlı yaşamı oluşmaz. Bunun 

nedeni, bu suların kaynağından itibaren soğuk olmasıdır. Öte yandan, denizin bazı 

bölgelerinde deniz tabanındaki tatlı kaynakların denizi beslediği bilinmektedir. 

Empedokles’in “Deniz, yeryüzünün teridir.” şeklindeki ifadesi şiirsel bir anlatım olsa da 

mecazi olarak doğru kabul edilebilir. Çünkü ter de bedenin içinde yanmış, acılaşmış 

 
175 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 22. 
176 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 24-26. 
177 Aristoteles bu örneği II. kitapta kullanır. Bk. Aristotle, “On Generation and Corruption [Aristotle on 

Coming-to-be and Passing-away]”, çev. H. H. Joachim, Complete Works of Aristotle, Volume 1: The 

Revised Oxford Translation, ed. Jonathan Barnes, Bollingen Series LXXI 2 (Princeton: Princeton 

University Press, 1984), par. 359a17-359b4. 
178 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/207. 



 

 

103 

 

sıvıların karışmasıyla tuzlu hâle gelir. Deniz de benzer şekilde topraktan gelen etkilerle 

tuzlanır.179 

Doğası gereği sıcak olan deniz suyu, ateşi bile güçlendirebilir. Yoğun, tahriş 

edici ve aşındırıcıdır. Eğer bir denizden tatlı su elde edilirse, bu durum toprak sayesinde 

değil, deniz altındaki tatlı su kaynakları sayesinde olur. Çünkü toprak, kendi başına suyu 

tatlılaştırmaz.180 

İbn Sînâ, bütün bunlardan yola çıkarak, suyun tüm parçalarının yeryüzünden 

gelen buharlarla karışabildiğini ve semavi kuvvetlerin etkisine açık olduğunu belirtir. Bu 

nedenle deniz, hava gibi belirgin tabakalara sahip değildir.181 

Denizlerin kendisini besleyen kaynakları vardır ve bunlar çoğunlukla dağlık 

bölgelerdeki yüksek ırmaklardan oluşur. Bu ırmaklar ise yağmur ve yeraltı 

kaynaklarından beslenir. Fakat bu kaynaklar her zaman ve her yerde aynı miktarda 

bulunmaz. Bazı kaynaklar kurur, bazıları kaybolur. Bu da denizlerin beslenmesini etkiler. 

Bazı kaynaklar ise yeni kaynaklarla beslenerek genişler. Bu nedenle İbn Sînâ, denizlerin 

belirli bir yerde kalmasının zorunlu olmadığını, zamanla yer değiştirebileceğini ileri 

sürer. Ancak bu değişimlerin gözlemlenememesinin nedeni, insan ömrünün kısa olması 

ve tarihî kayıtların bu tür uzun süreçleri takip edememesidir. Sadece bazı kıyı 

bölgelerinde ve adalarda bu tür değişimlerin izleri görülebilir. Örneğin Necef’teki 

kurumuş denizler, Mısır’da bulunan deniz canlılarının kalıntıları ve fosiller ve Harezm 

Gölü’nün yer değiştirmesi bu görüşü destekler. Ancak bu tür olayların zaman ölçeği, 

insan kuşağıyla ölçülemeyecek kadar büyüktür. Çünkü toplumlar afetlerle yok olur, 

dilleri ve yazıları değişir. Eski yazıtların bir kısmı okunamaz, hiyeroglifler gibi bir kısmı 

ise anlamlandırılamaz.182 

İbn Sînâ’ya göre deniz doğası gereği sakin bir yapıdadır. Hareketleri, rüzgârların 

deniz tabanından veya yüzeyinden esmesiyle, ya da dar geçitlerde suyun sıkışmasıyla 

ortaya çıkar. Ayrıca deniz kenarındaki dalgaların sahile çarpması, geri sıçraması ve suyun 

eğimle bir noktadan diğerine akması da deniz hareketlerini oluşturur. Yüksek yerlerde 

bulunan denizler, küçük bir tetiklenmeyle harekete geçer ve bu akış zincirleme bir şekilde 

 
179 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 26. 
180 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 28. 
181 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 28. 
182 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 30. 



 

 

104 

 

devam eder. Buna karşın çukur alanlardaki denizler daha sakindir. Örneğin Herkül 

Kulesi183 (bugünkü Galiçya’nın A Coruña kentinde bulunan bir Roma deniz feneri) 

içindeki deniz, sığlığı ve dar yapısı nedeniyle hareketliymiş gibi görünür. Oysa karşı 

taraftaki derin ve büyük deniz daha sakin kalır.184 

1.1.3. Hava ve Katmanları 

Su ile ateş arasında bir geçiş unsuru olarak hava, yaş ve kuru niteliklere bağlı 

olarak değişiklik gösterir. Buhar ve duman gibi ara unsurlar bu katmanda yer almaktadır 

ve özellikle semavi etkiler nedeniyle farklı unsurlara dönüşebilmektedir. Başka bir 

deyişle, burası çeşitli sıcaklık ve yoğunluk katmanlarına sahiptir. Örneğin, alt hava 

katmanı güneş ışınları sebebiyle ısınırken, üst katmanlar daha soğuk kalabilmektedir. 

İbn Sînâ’ya göre hava da genel olarak üç katmandan oluşur ancak ayrıntıya 

inildiğinde havanın katmanlarını çoğaltmak mümkündür. Genel ayrım şu şekildedir: 

Buhar tabakası, saf hava tabakası ve duman tabakası. Burada buharla, yaş (nemli) 

maddelerden, onların yaşlık (nemlilik) özelliğinden dolayı yükselen şey kastedilmektedir. 

Buhar tabakası belli bir sınıra kadar yükselen bir katmanı oluşturur. Gerçekte buhar, daha 

önce açıklandığı üzere, parçacıkları küçülmüş ve seyrelmiş bir sudur. Suyun doğası 

gereği, kendi özü ve yapısı itibarıyla, eğer ısıtan unsur ondan uzaklaşır ve artık etkisini 

göstermezse, buhar soğumaya meyillidir. 

Bu nedenle, havadaki buharlı kısım, diğer hava katmanlarına göre daha soğuk olmalıdır. 

Ancak buharın yere yakın kısmı, güneş ışınlarının yeryüzünde yoğun şekilde karar 

kılması sebebiyle ısınır. Güneş ışınlarının etkisi cisme müteallik bir etki değildir, ısı ve 

sıcaklığın bıraktığı bir etki gibi etkiler bırakır. Bu etkiden uzaklaştıkça, yani hava tabakası 

yükseldikçe, hava tabakası daha az ısınır ve bunun üzerindeki katman soğuk kalır. Buhar, 

belirli bir sınıra kadar havada yükselirken, duman bu sınırı aşar. Çünkü duman, hareket 

yönünden buhardan daha hafif ve sıcaktır. Buhar katmanı ise soğuktur. Zira buharın 

havayla karışmış su olması hasebiyle, suyun tabiatı gereği sıcak niteliğiyle temas 

etmediği sürece soğuk kalması gerekir. 

Bu yüzden, hava katmanları bir başka açıdan şu şekilde sıralanır: altta (i) yer 

yüzüne yakın olan ve güneş ışınlarıyla ısınmış olan sıcak buhar, ardından (ii) yeryüzüne 

 
183 Aristoteles bu örneği II. kitapta kullanır. Aristotle, “On Generation and Corruption”, 362b19-362b29. 
184 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 32; İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/210. 



 

 

105 

 

vuran ışığın ve yansımasının ısınmasını sağlamadığı soğuk buhar, sonra (iii) hava 

tabakasının daha merkezi bir noktasında olan saf hava ve en üstte (iv) topraktan yükselen 

hava, ateş ve dolayısıyla toprak unsuru karışımı olan dumanlı hava.185 

1.1.4. Ateş ve Katmanı 

En üst katman, semavi etkilerle direkt ilişkilendirilen ateştir. Semavi varlıklara 

en yakın element olması nedeniyle ateş, saflığın en yoğun şekilde görüldüğü 

katmandır.186 Ateş katmanı, en üstte yer almaktadır ve en hafif unsurdur. Diğer unsurlarla 

etkileşime girdiği zaman, özellikle su ve hava ile, çeşitli fiziksel dönüşümlere yol açar. 

Bu unsur, buharların ve dumanların yükselmesine neden olur ve bu durum hava 

katmanlarıyla etkileşimde bulunur.187 

Saf unsurlar, doğadaki dönüşüm ve karışım süreçlerinde önemli bir referans 

noktası oluşturur. Saf hâlleriyle neredeyse ideal olan ve adeta kusursuz görünen bu 

unsurlar, karışım süreçleri sayesinde daha karmaşık yapılar oluşturulmasına yardımcı 

olur. Örneğin, su ve toprak karışımından oluşan çamur, saf unsurların bir araya 

gelmesiyle meydana gelen bir ara formdur, ancak toprak unsurunun baskınlığı sebebiyle 

toprak katmanlarından biridir. Unsurlar saf hâlleriyle adeta mevcut değillerse de188 hem 

en dış katmanda hem en merkezi katmanda bir saflığa ulaşmak ve diğer yandan da ara 

katmanlarda meydana gelen karışımlarla bir bütün hâlinde ateş, hava, su ve toprak küreler 

iç içe geçerek yeryüzünü oluştururlar. 

Saf ve karışık unsurların doğasına gelince, unsurların saf hâlleri, doğrudan 

semavi cisimlerin etkisinden bağımsız, kendi saf hâllerini koruyan bir özelliğe sahiptir. 

Örneğin, toprağın merkeze en yakın katmanlarında, saflık herhangi bir dış etkiyle 

bozulmaz. Diğer bir deyişle toprağın merkeze, ateşin feleğe yakın olan katmanları 

etkilerden uzak kalması itibarıyla saftır, bozuluşa uğramaz ya da bozuluştan en az 

etkilenir.189 

 
185 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 20. 
186 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ: Oluş ve Bozuluş [el-Kevn ve’l-fesâd], çev. Muammer İskenderoğlu (İstanbul: 

Litera Yayıncılık, 2013), 19. 
187 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 16. 
188 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 16. 
189 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 18. 



 

 

106 

 

Karışımların ve katmanların oluşumuyla ilgili olarak mesele biraz daha tafsilatlı 

incelemeye tabi tutulabilir. Unsurlar, semavi cisimlerin etkisiyle birbiriyle karışarak daha 

karmaşık bileşikler meydana getirir. Su ve toprak karışımından meydana gelen çamur ya 

da hava ve suyun etkileşimiyle oluşan buhar, toprak, hava ve ateş karışımından oluşan 

duman karışık unsurların örnekleri olarak gösterilebilir. Unsurların karışım süreci, 

unsurların özellikleriyle doğrudan bağlantılıdır. İbn Sînâ, sıcaklık, soğukluk, yaşlık ve 

kuruluk gibi niteliklerin, unsurların karışım ve dönüşüm süreçlerinde belirleyici olduğunu 

ifade etmektedir. Örneğin, sıcaklık unsurların yükselmesine, soğukluk aşağı inmesine, 

yaşlık ise buharlaşmaya neden olur. Havanın buhar ve duman gibi iki farklı ara hâli de 

sıcaklık, kuruluk, ıslaklık gibi niteliklerin karışımdaki durumuna göre şekillenmektedir. 

Karışım süreçlerinde duman, içindeki sıcaklık nedeniyle daha hafif olup daha 

yüksek katmanlara ulaşır. Ancak buhar, yaşlık etkisiyle alt katmanlarda kalır. Bu 

nitelikler, unsurların bir araya gelerek daha karmaşık yapıların ortaya çıkmasına imkân 

tanır. Ancak bu karışımların saflığını kaybetmiş olması, tabiatın sürekli oluş bozuluşa 

sahne olan dinamik yapısını ve hâliyle unsurlar arasındaki etkileşimin sürekli olarak 

dönüşüm içinde olduğunu göstermektedir. 

Diğer bir yandan, unsurların katmanlaşmasının kozmolojik ve fiziksel bir işlevi 

de söz konusudur. Elementlerin katmanlaşması fiziksel bir düzeni açıklamakla kalmaz, 

her bir katmanın İbn Sînâcı ay-altı âlem tasavvurundaki hiyerarşik tertibin bir parçası 

olduğunu da ifade eder. Bu düzenin işlevi yeryüzü ile gökyüzü arasında etkileşimi sağlar. 

Toprak ve su gibi unsurlar, ağırlık ve yoğunluk gibi nitelikler sebebiyle altta yer alırken, 

hava ve ateş gibi unsurlar hafiflik sebebiyle daha üst katmanlarda yer alır. Bu sistem, 

aşağıdan yukarıya yükselme ve yukarıdan aşağıya nüfuz etme şeklindeki biçimlenir. Söz 

konusu düzen ve hiyerarşi, adeta iç içe geçen halkalar gibi dünyanın fiziksel katmanlarını 

oluşturur. Toprak ve çamur, dağlar ve yeryüzünün kara parçaları, su ve denizler, 

atmosferin tabakaları ve en üstte ateş kürenin bir arada ele alınması, bu bütünlüğün bir 

sonucudur. 

İbn Sînâ, unsurların davranışlarını ve karışım süreçlerini açıklarken semavi 

etkilerin önemini vurgulamaktadır. Güneşin ışınları, havanın alt katmanlarındaki buharı 

ısıtarak dönüşüme neden olurken, üst katmanlardaki duman daha hafif ve hareketli bir 

yapı kazanır.190 Aynı şekilde, semavi hareketlerin etkisiyle ateş en saf unsura dönüşürken, 

 
190 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 16. 



 

 

107 

 

toprak ise merkezde semavi cisimlerin etkisinden en uzak olması itibarıyla saf hâlini 

korur.191 

1.2. Unsurların Etki ve Edilgileri 

Unsurlar fiziksel bütün âlemin işleyişini belirleyen temel yapı taşlarıdır. Dört 

ana unsur toprak, su, hava ve ateş, doğanın temel bileşenleridir ve her biri kendine has 

niteliklere sahiptir. 

İbn Sînâ, Oluş ve Bozuluş kitabının onuncu faslında,192 toprak, su, hava ve ateşin 

ana unsurlar olduğunu belirterek, bunların temel niteliklerini incelemekte ve sırasıyla 

sıcaklık, yaşlık, soğukluk ve kuruluk özelliklerine yoğunlaşmaktadır. O, ateşin doğasında 

sıcaklık bulunduğunu, havanın baskın bir şekilde yaş olduğunu, suyun soğuk, toprağın 

ise kuru olduğunu belirtmektedir. Birbirleriyle karşılaştırıldığında, toprak ve su havaya 

göre daha kurudur. Çünkü soğukluk, donma ve yoğunluk talep etmektedir. Haricî bir 

sıcaklık kaynağı olmadığında su buz hâlinde kalır. Bununla birlikte, su, haricî etkilerle 

şekillenen akışkanlık özelliğine sahiptir. Su donduğu için havanın su ve toprağa kıyasla 

sadece soğuk olduğu anlaşılır. Suyun donma süreci ise, soğukluğun etkisiyle katı bir hâle 

geçmesine sebep olur ve tamamen buz kristalleri hâline dönüşmeden önceki katı hâlini 

oluşturur. Su ve toprak, havada soğukluğun meydana gelmesine sebep olur. Bu da suyun 

donmasına aracılık eder. Katı hâl ile kıyaslandığında, ateş ve hava genleşen bir yapıya 

sahiptir. Fakat ateş, şekil alma konusunda dirençlidir.193 

Unsurlar yalnızca cisim olarak değil, aynı zamanda yeryüzünde devam eden 

dönüşümlerin dinamiklerini etkileyen güçlerdir. Çünkü her bir unsur, kendine özgü 

karakteristik özellikleriyle doğada oluş ve bozuluşun her bir safhasında belirli bir görev 

üstlenmektedir. Toprak, sabitlik ve besleyicilik sağlar. Su, yaşam kaynağı ve 

hareketliliğin alemidir. Hava, yaşamın devamı için gerekli olan teneffüs ameliyesinin 

gerekliliklerini temin eder. Ateş, dönüşüm ve güç (kuvve) kaynağı olarak öne 

çıkmaktadır. Bu unsurların etkileşimleri, ay-altı âlemde gerçekleşen oluş ve bozuluş 

sürecinde denge sağlamaktadır. Bu bağlamda, dört unsurun ayrıntılı bir tahlili ve 

dönüşümü bu meseleyi daha iyi anlamaya yardımcı olacaktır. 

 
191 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 18. 
192 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 65-75. 
193 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 75. 



 

 

108 

 

Etki ve edilgi bağlamında her bir unsur, sahip olduğu nitelikleri vasıtasıyla fiilde 

bulunma ve infiale uğrama vecihleri itibarıyla birbirinden ayrışır. Aşağıda dört unsurun 

bu tür etki ve edilgi özelliklerine odaklanılacaktır. 

1.2.1. Toprak 

Toprak, unsurlar arasında en ağır ve durağan olandır.194 Soğukluk ve kuruluk 

nitelikleriyle sabitlik ilkesini temsil eder. Yerin merkezine doğru çekilerek diğer 

unsurlara bir temel oluşturur. Su ile birleşerek tuzlu bir özellik kazanabilen toprak, bu 

özelliğiyle hem fiziksel hem de kimyasal dönüşüm süreçlerine katkıda bulunmaktadır. 

Örneğin, su, yanmış ve acı bir toprağın etkisiyle tuzlu hâle gelir. Ancak deniz suyunun 

tuzluluğunun toprak kaynaklı olduğu iddia edilirse, bu toprağın yanmış olma ve acılık 

gibi özellikleri taşıması gerekir.195 Bu durum, toprağın bir unsur olarak yalnızca fiziksel 

bir bileşen olmadığını, aynı zamanda unsurların niteliksel değişiminde de belirleyici bir 

etken olduğunu gösterir. 

Toprak, bir maddeyle birleştiğinde ona yoğunluk kazandırmakta ve ağırlığını 

artırmaktadır. Örneğin, deniz suyunun diğer sulardan daha ağır olmasının nedeni, 

toprağın suyla birleşerek bir yoğunluk oluşturmasıdır. Deniz suyundaki bu ağırlık, tuz 

oranının ve toprağın çokluğunun bir sonucu olarak ortaya çıkmaktadır.196 Aynı şekilde, 

suyun daha yoğun kısımları, toprağın suya karıştığı bölgelerde bulunmaktadır. Bu durum, 

toprağın niteliklerini suya aktararak onu dönüştürme gücünü açıkça göstermektedir.197 

Toprağın etkileşimleri yalnızca yoğunluk ve ağırlık gibi fiziksel özelliklerle 

sınırlı değildir; aynı zamanda sıcaklık değişimlerine de tepki vermektedir. Toprak, 

soğukla birleştiğinde ıslanmakta ve akışkan bir yapıya bürünmektedir. Bu, toprağın soğuk 

niteliklere karşı duyarlılığını ve form değiştirme istidadını göstermektedir.198 Ancak 

sıcaklık etkisi altında, toprak kuruyarak katılaşmakta ve farklı bir nitelik kazanmaktadır. 

Arazî maddelerin sıcaklık etkisiyle kuruması, toprağın sıcaklık karşısında sabit 

kalmadığını, aksine fiziksel yapısının dönüştüğünü ortaya koymaktadır.199 

 
194 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 24. 
195 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 22. 
196 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 26. 
197 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 24. 
198 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 76. 
199 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 76. 



 

 

109 

 

Toprağın bir diğer önemli özelliği ise tat ve koku gibi duyusal niteliklerin 

taşıyıcılığını yapmaya imkân vermesidir. Ancak bu nitelikler, saf toprağın bizatihi kendi 

özünden değil, toprak ile diğer unsurların birleşiminden meydana gelen bileşiklerden 

kaynaklanmaktadır. Eğer bu bileşikler bozulursa, toprağın tadı ve kokusu da değişir veya 

tamamen kaybolur.200 Bu durum, toprağın bileşik yapılar oluşturan ve bu yapılara duyusal 

nitelikler kazandıran bir etken olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. 

1.2.2. Su 

Su yaş ve soğuktur. Sahip olduğu bu iki özellikle su, yumuşatıcılık, yapıştırıcılık, 

birleştiricilik ve elastikiyet gibi özelliklerin temelini oluşturur. Su, uyumlu ve akışkan 

yapısı ile birleştirici bir unsurdur. Özellikle, suyun toprakla birleşmesi, bitkilerin 

büyümesine ve canlıların hayatta kalmasına olanak vermektedir. Suyun buharlaşarak 

gökyüzüne yükselmesi ve ardından yağmur veya kar biçiminde tekrar yeryüzüne inmesi, 

doğadaki sürekli devam eden döngünün vazgeçilmez bir parçasıdır. Su, doğadaki diğer 

unsurlarla etkileşimde bulunmakla beraber, sürekli bir dönüşüm süreci içerisindedir. 

Mesela, suyun sıcaklıkla buharlaşması ve sonra soğuklukla yoğunlaşarak tekrar sıvı 

formuna dönüşmesi, onun dönüştürücülüğünü gösterir. Su, maddeleri bir araya getiren bir 

güçtür. Örneğin, su ve toprak çamur oluşturarak yeni bir yapıya dönüşmektedir. Suyun 

doğal hâli tatlıdır. Ancak toprak ve yanmış acı maddelerle karıştığında tuzlu bir nitelik 

kazanmaktadır. Özellikle deniz suyunun tuzluluğu, bu tür arazî maddelerin ve yanmış 

maddelerin karışımıyla açıklanmaktadır.201 

Su, sıcaklıkla karşılaştığında buharlaşma sürecine girmekte ve bu süreç sırasında 

fiziksel yapısı tamamen değişmektedir. Buharlaşma, suyun bir tür havaya dönüşmesidir. 

Bu dönüşüm sırasında sarsıcı bir hareket meydana gelmektedir.202 Isıtıldığında 

buharlaşan su, doğadaki döngüsel sürekliliğin bir parçası olarak gökyüzüne yükselmekte 

ve yoğunlaşarak tekrar sıvı formuna dönmektedir. Bu, suyun doğasındaki dönüştürücü 

rolü gözler önüne sermektedir. 

Su, karışımla yoğunlaşabilmekte, soğukla donabilmekte ve kuruluk etkisiyle katı 

bir hâle gelebilmektedir. Özellikle suyun donması, soğukluğun etkisiyle ortaya çıkan bir 

 
200 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 102-104. 
201 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 22. 
202 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 40; İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 72. 



 

 

110 

 

olgudur ve bu durum suyun yapısını belirgin bir şekilde değiştirmektedir.203 Su, doğal 

yapısındaki akışkanlık özelliğiyle dikkat çekmektedir. Bu akışkanlık, suyun hareket 

etmesini ve diğer unsurlarla kolayca birleşmesini sağlamaktadır. Çevresel faktörler gibi 

dış etkenlerle bu özellik daha da belirginleşmektedir.204 

Suyun yaş ve soğuk özellikleri, onun doğasındaki temel niteliklerdir.205 Bu 

nitelikler, suyun birleştirici ve taşıyıcı rolünü desteklemektedir. Aynı zamanda, suyun 

karışımlarla yoğunlaşması ve doğada yeni yapıların oluşmasına katkıda bulunması, onun 

bu niteliklerinin bir sonucudur.206 Su, diğer unsurların özelliklerini dönüştürme ve taşıma 

yeteneğiyle, doğadaki fiziksel ve kimyasal süreçlerin ayrılmaz bir parçasıdır. 

Hülasa, su, buharlaşma, yoğunlaşma ve donma gibi dönüşüm süreçlerinde aktif 

bir rol oynamakta ve bu süreçler sayesinde doğanın sürekliliğine ve dengesine katkı 

sağlamaktadır. 

1.2.3. Hava 

Hava, sıcaklık ve yaşlık nitelikleriyle hareket ve geçiş elementi olarak işlev 

görür. Buhar ve duman gibi ara katmanların oluşumuna olanak tanır. Semavi ve arazî 

unsurlar arasında bir bağlantı kuran hava, diğer unsurları bir araya getirerek birleşim ve 

ayrışım süreçlerini kolaylaştırır. 

Hava, atmosferik hareketlerin temel taşını oluşturur ve rüzgârların, nem 

döngüsünün ve diğer meteorolojik olayların gerçekleşmesine aracılık eder. Havanın 

yükselme ve genişleme eğilimi, semavi hareketlerden etkilenir ve bu hareketlerle 

şekillenir. Mesela, suyun sıcaklıkla buharlaşması ve havanın bir bileşeni hâline gelmesi, 

soğuklukla birlikte tekrar yoğunlaşarak yeryüzüne dönmesi gibi süreçler hava vesilesiyle 

mümkün hâle gelir. 

Havanın bir başka önemli özelliği de diğer unsurlar arasında geçiş unsuru olarak 

hizmet etmesidir. Hava, ateşin sıcaklığı ile suyun soğukluğu arasında bir denge kurar. 

Ayrıca, havanın hareketliliği ve akışkanlığı, unsurlar arasındaki etkileşimleri teşvik eder. 

 
203 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 74. 
204 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 75. 
205 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 86. 
206 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 74. 



 

 

111 

 

Hava, diğer unsurların etkilerini bir yerden başka bir yere taşır. Böylece unsurlar 

arasındaki etkileşimleri geniş bir alana yayar. 

Bir başka ifadeyle, İbn Sînâ’nın doğa felsefesinde hava, sıcaklık ve yaşlık 

nitelikleriyle hareket ve geçişin etkin unsuru olarak ortaya çıkar. Doğadaki yerini bu 

özellikleriyle belirleyen hava, buhar, duman ve salt hava gibi katmanlardan meydana 

gelir. Bu çok katmanlı yapısı sayesinde hem semavi hem de arazî süreçlerde aracılık eder. 

Örnek olarak, buhar tabakası, sıcaklıkla yoğunlaşarak farklı bir ara unsur oluştururken; 

duman katmanı, hafifliği ve genişleyici yapısıyla atmosferin daha üst katmanlarında etkin 

bir rol oynar.207 

Havanın diğer unsurlarla etkileşiminde belirleyici özelliklerinden biri, suyla 

birleştiğinde suyu daha tatlı ve ince hâle getirme kabiliyetidir. Ancak bu karışım, suyu 

tuzlu kılmaz. Aksine, havanın yumuşatıcı doğası, suyu incelterek onu daha kullanışlı hâle 

getirir.208 Bu durum, havanın dengeleyiciliğini gösterir. Ayrıca, havanın toprağa yakın 

kısmı güneş ışınlarının etkisiyle sıcak bir yapı kazanırken, güneşten uzak üst katmanlarda 

soğuk bir hâle gelir. Bu, havanın çevresel faktörlere duyarlılığını ve bu faktörlerle 

şekillenen esnek yapısını gözler önüne serer.209 

Dönüşüm süreçlerinde hava merkezi bir unsur olarak kendini gösterir. Sıcaklık 

ve soğukluğun etkisiyle farklı formlara dönüşme kapasitesine sahiptir. Misal, hava belirli 

bir seviyeye kadar kuruduğunda ateşe, daha yoğun bir kuruluk etkisiyle toprağa dönüşür. 

Soğuduğunda ise buhara, daha şiddetli bir soğukluk etkisiyle suya dönüşür.210 Bu 

dönüşümler, havanın bir geçiş unsuru olmasının yanı sıra, doğal dönüşüm süreçlerinde 

de etkin bir rol üstlendiğini göstermektedir. 

Havanın sıcaklıkla genleşmesi ve yükselmesi, onun doğadaki hareket 

kabiliyetini artıran bir başka önemli özelliktir.211 Sıcaklıkla birlikte yükselen hava, 

atmosferik döngülerin temeli olma işlevini görür. Ancak soğuduğunda yoğunlaşarak suya 

dönüşebilir ve bu süreç, havanın yaş niteliklerini daha belirgin hâle getirir.212 Hava yaş 

bir niteliğe sahip olmasına rağmen yapışkan bir özellik taşımamaktadır. Ancak 

 
207 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 20. 
208 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 22. 
209 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 20. 
210 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 20. 
211 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 74. 
212 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 46, 71. 



 

 

112 

 

yoğunlaşarak suya dönüştüğünde bu yapışkanlık özelliği ortaya çıkmaktadır. Bu, havanın 

hem esnek hem de farklı koşullara uyum sağlayabilen bir yapıda olduğunu gösterir. 

Diğer taraftan, meteorolojik olaylar açısından hava önemli bir rol oynamaktadır. 

Soğuk hava, sis gibi olguların meydana gelmesine neden olur. Bu sis, yere doğru 

çökerken havanın temel yapısını kaybetmez. Tam tersine, havanın dinamik yapısı içinde 

bir denge oluşturarak varlığını devam ettirir.213 

1.2.4. Ateş 

Ateş, unsurlar arasında en hafif ve yukarı yönelme eğiliminde olanıdır. Sıcaklık 

ve kuruluk niteliklerine sahip olan ateş, diğer unsurları harekete geçiren ve onların 

doğalarını değiştiren bir etki gücüne sahiptir. Semavi cisimler ve onların etkileriyle en 

yakın ilişki içinde bulunan ateş, buharlaşma ve genleşme gibi süreçlerin asıl kaynağıdır. 

Bu yüzden ateş, yalnızca tabii olayların bir unsuru değil, aynı zamanda hareket ve 

değişimin ilkesi olacak bir mesabededir. 

Başka bir ifadeyle, İbn Sînâ’nın unsurlar teorisinde, ateş, en etkili ve 

dönüştürücü unsurlardan biri olarak öne çıkar. Ateş, sıcaklık ve kuruluk niteliklerine 

sahip olması itibarıyla doğadaki diğer unsurlar üzerinde de önemli bir etkisi vardır. Kendi 

hafifliği ve gökyüzüne doğru yükselme eğilimiyle ateş, ay üstü âlem ile yakın bir ilişki 

kurar. Ateş, dönüşüm ve hareketin kaynağı olarak değerlendirilir. Örneğin, suyu 

buharlaştırarak fiziksel formunu değiştirir veya toprağın sertleşmesine yardımcı olur. İbn 

Sînâ’ya göre, ateş, doğrudan semavi cisimlerin hareketlerinden etkilenir ve bu 

hareketlerin yeryüzündeki yansımalarını temsil eder.214 Ateş, yukarıya doğru yönelimi 

sayesinde doğadaki harekete ve değişime aracılık eder. Ateş, diğer unsurlar üzerinde 

dönüştürücü ve düzenleyici bir etkiye sahiptir. Bu unsur, buharlaşma, genleşme ve 

yoğunlaşma gibi süreçlerde hareketin temel kaynağıdır. 

Ateşin sahip olduğu nitelikler, ateşi harekete geçiren ve onun dönüştürücü 

etkisini gösteren temel bileşenlerdir.215 Ateşin sıcaklığı hareketle ilişkilidir. Bu hareket, 

maddenin fiziksel ve kimyasal özelliklerini değiştirerek doğadaki hareketin bir kaynağı 

 
213 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 98. 
214 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 20. 
215 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 72. 



 

 

113 

 

hâline gelir.216 Ateşin kuruluğu ise, sıkıştırmaya ve sınırlamaya karşı gösterdiği dirençle 

kendini belli eder.217 

Ateş, yaşlık niteliği baskın maddeleri buharlaştırır, bazı katı maddeleri 

yumuşatır ve diğerlerini eritme özelliği taşır. Ayrıca, toprağı dumanlaştırır ve nihayetinde 

maddeleri yoğunlaştırır.218 Bu dönüşüm süreçlerinde ateş, diğer bileşenlerin fiziksel 

yapılarını değiştirerek doğadaki denge ve sürekliliğin sağlanmasına yardımcı olur. Ateşin 

bu dönüşüm kapasitesi, onun doğada diğer bileşenlerle olan etkileşiminde belirleyici bir 

konumda olduğunu göstermektedir. 

Ateş, duman katmanı olarak buhar katmanının üst kısmında konumlanır ve bu 

durumuyla doğadaki hiyerarşik düzenin bir parçasını teşkil eder.219 Bu düzen, ateşi diğer 

unsurlardan ayıran ve ona özgü bir rol veren bir yapı sunmaktadır. İbn Sînâ’ya göre, ateş 

kendi başına şekilleri kolayca kabul etmeyen bir yapıdadır. Bu durum, onun kendine özgü 

kuruluk niteliğiyle ilişkilidir.220 Ateşin kuruluğu, doğadaki diğer unsurlarla olan 

etkileşiminde sınırlayıcı bir unsur olarak işlev görmekte olup, bu hâl, onun dönüştürücü 

gücünü daha da belirgin hâle getirmektedir. 

Ateşin sıcaklığı, temas ettiği maddeleri ısıtarak onların özelliklerini 

değiştirmektedir. Islak bir madde, ateşle karşılaştığında buharlaşarak fiziksel formunu 

tamamen dönüştürebilir.221 Ateşin bu ısıtıcı ve dönüştürücü gücü, doğadaki değişim 

süreçlerinin temel taşlarından biri olarak kabul edilmektedir. 

Ateş fiziksel düzlemde, tabiattaki dönüşüm ve hareketin kaynağıdır. 

Buharlaşma, genleşme ve yoğunlaşma gibi süreçlerde merkezi bir rol üstlenen ateş, diğer 

unsurların yapılarını ve niteliklerini değiştirerek doğadaki düzenin korunmasını 

sağlamaktadır. Ateş, bu bağlamda her unsurun doğrudan veya dolaylı olarak bir diğerine 

dönüştüğü hilomorfik dönüşüm sürecinde hem bir aktör hem de bir aracıdır. 

Özetle, sonuç olarak İbn Sînâ’nın element teorisine göre: 

(i) Toprak: muhafaza eder, yoğun ve sabittir.  

 
216 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 79. 
217 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 73. 
218 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 20. 
219 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 20. 
220 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 72. 
221 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 46. 



 

 

114 

 

(ii) Su: şekil alır, yapıya uygunluğu kolaylaştırır.  

(iii) Hava: geçirgenlik sağlar, dengeleyici rol oynar. 

(iv) Ateş: dönüştürücü kuvvettir, etkin değişimi başlatır.  

Bu unsurlar doğada ve organizmalarda her zaman birlikte çalışır. Hiçbirisi tek 

başına yeterli değildir. Doğa, bu unsurların dengesinden ve dönüşümünden ibarettir. 

2. Nitelikler ve Etki-Edilgi Süreçleri 

Sıcak, soğuk, yaş ve kurudan müteşekkil nitelikler, unsurların fiil ve infial 

süreçlerine etki ederler. Elementlerin katmanlarında niteliklerin etkisi, sıcak-soğuk ve 

yaş-kuru ikili nitelikleriyle analiz edilebilir. Niteliklerden sâdır olan bu etkiler, 

maddelerin değişim ve dönüşüm süreçlerinde farklı isimlerle adlandırılırlar. 

Mesela sıcaklığın, duman ve buharın yükselmesi üzerinde önemli bir etkisi 

vardır. Hava alt katmanları, güneş ışınlarının etkisiyle daha sıcak hâle gelirken, üst 

katmanlar soğumaktadır. Öte yandan, faraza, buhar yaşlık etkisiyle hareket ederken, 

duman kurulukla yükselir. Bu farklılık, unsurların tekil ve bileşik etkilerinin 

çeşitlenmesini sağlar. 

2.1. Nitelik Çeşitleri 

İbn Sînâ’ya göre dört niteliğin ikisi etki eden, diğer ikisi de edilgin olandır. 

Bunlar aktif ve pasif nitelikler olarak adlandırılır. Aktif nitelikler sıcaklık ve soğukluktur. 

Pasif nitelikler ise kuruluk ve yaşlıktır.222 

2.1.1. Aktif Nitelikler: Sıcaklık ve Soğukluk 

Nitelikler, İbn Sînâ’nın düşüncesinde pasif ve aktif olmak üzere ikiye ayrılır. 

Sıcaklık ve soğukluk, aktif nitelikler olarak unsurlar üzerinde değişim sağlayan bir etki 

oluşturur. Örneğin, sıcaklık maddelerin genişlemesine ya da buharlaşmasına yol açar. Öte 

yandan sıcaklık, kuru maddeyi daha da kuru hâle getirir, yaş ya da nemli olan maddeyi 

de inceltir.223 İbn Sînâ, aktif nitelikler hakkında şunları söyler: 

Birincil dokunulur nitelikler şu dört niteliktir: Onlardan ikisi fail olup, bunlar da 

sıcaklık ve soğukluktur. Bunların fail oluşları, şöyle denilerek, fiili belirler; 

 
222 Aktif ve pasif nitelikler hakkında ayrıntılı bir çalışma için bk. Nur Muhammed Şahin, İbn Sînâ’nın Doğa 

Felsefesinde Dört Unsur (İstanbul Medeniyet Üniversitesi, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2019), 

76-82. 
223 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 76. 



 

 

115 

 

sıcaklık tıpkı ateşin yaptığı gibi, farklı olanların arasını ayırır, şeklen birbirine 

benzeyenleri bir araya getirir; soğukluk ise, suyun yaptığı gibi şeklen birbirine 

benzeyen ve benzemeyenleri bir araya getirir.224 

Aktif ya da fail olarak adlandırılan bu nitelikler, unsurların dönüşüm ve 

karışımlarında temel bir yönlendiricidir. Sıcaklık, özellikle suyun buharlaşması, dumanın 

yükselmesi ve maddelerin hacimsel genişlemesi gibi olaylarda harekete geçiricidir. 

Sıcaklığın artması, unsurların hareketlenmesine ve bir üst katmana yönelmesine yol açar. 

Sıcaklık, unsurların harekete geçirerek buharlaşma, genişleme ve yukarı yönlü 

hareket gibi süreçleri başlatırken; soğukluk, bu hareketlerin tersine olarak unsurların 

yoğunlaşmasını225, sabit kalmasını ve durağan bir forma dönüşmesini sağlar. Bu iki 

nitelik arasındaki etkileşim, maddenin sürekli dönüşüm hâlinde olmasını mümkün 

kılarken, aynı zamanda unsurların belirli bir düzen içinde hareket etmesine olanak tanır. 

Soğukluk maddelerin daha hareketsiz ve sabit hâle gelmesine neden olur. Diğer 

bir deyişle, soğuk niteliği akıcı olanı dondurarak hareketini kısıtlar ya da tamamen yok 

eder, akıcı olmayanı da yumuşatır.226 Örneğin, bir cismin katılaşma süreci veya 

yoğunlaşma olayları, soğukluğun etkili olduğu durumlarda gerçekleşir. Böylece, sıcaklık 

ve soğukluk unsurların doğadaki sürekli dönüşüm ve durağanlık döngüsünü yönlendiren 

temel faktörlerdir. 

2.1.2. Pasif Nitelikler: Yaşlık ve Kuruluk 

Nitelik çeşitlerinden kuruluk ve yaşlık, etkileri kabul eden ve edilgin bir 

mahiyete sahip olan niteliklerdir. Yaşlık, suyun akıcı yapısını koruyarak hareket imkânı 

sağlar. Bu aktif ve pasif nitelikler arasındaki denge, unsurların karışım ve dönüşüm 

süreçlerinin temelini oluşturur. İbn Sînâ pasif nitelikleri şu ifadelerle açıklar: 

Onlardan ikisi de münfail/edilgin olup, bunlar da yaşlık ve kuruluktur. Fakat 

onlar sadece edilginlikte ortaya çıkan edilginlerdir. Bu durumda yaşlık cismin 

kendisiyle kolayca sıkıştırılıp farklı şekle girebildiği ve o (şekli) kolayca terk 

edebildiği niteliktir. Kuruluk ise cismin kendisiyle sıkıştırılıp farklı şekle 

girebilmesinin ve o (şekli) terk etmesinin zor olduğu bir niteliktir. Bu nedenle iki 

yaş cisim birbirine dokunmayla kolayca birleşebilir ve ayrılmaları ise kolayca, 

 
224 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 71. 
225 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 74. 
226 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 76. 



 

 

116 

 

bitişmelerinin tersine, sağlanmış temastan ayrılmaları zor veya imkânsız olur. 

Kuru ise bunun zıddıdır.227 

Yaşlık niteliği, suyun akışkan yapısını ve buharlaşma gibi süreçlerdeki hareketi 

yönlendirir. Yaşlık, unsurların daha esnek ve uyumlu bir hareket yeteneğine sahip 

olmasını sağlar, maddeleri eritip çözer.228 Aynı zamanda suyun buharlaşarak havaya 

karışmasını kolaylaştırır. 

Kuruluk, bir unsuru yoğunlaştırarak veya sertleştirerek karar kılıcı ve sabitleyici 

bir etki gösterir. Bu yönüyle maddeyi dondurabilme kabiliyetini haiz kuruluğun bir diğer 

özelliklerinden birisi de zıddını kendine benzetmesidir.229 Kuruluk aynı zamanda 

unsurları daha dirençli ve bulunduğu durumu muhafaza edici hâle getirir. Bu nitelik, 

ateşin ve dumanın sertleştirici ve yoğunlaştırıcı karakteristiklerini vurgular. Dumanın 

yükselmesine ve yoğun bir yapı kazanmasına neden olur. Kuruluk ve yaşlığın edilgin hâli, 

etkiyi kabul etmesi hasebiyle tabiatta unsurların dönüşüm süreçlerini dengeler. Yaşlık ve 

kuruluğun karşılıklı etkisi de unsurların karışım süreçlerini ve dengesini şekillendirir. 

2.2. Niteliklerle İlgili İki Teorik Problem: Teʿâḳub ve Tezâyüd Meseleleri 

İbn Sînâ, doğa felsefesinin temel konularını ele aldığı el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât adlı 

eserinde, niteliklerin etkileşim tarzını ve değişimini yöneten ve yönlendiren ilkeleri 

irdeler. Bu başlık altında, söz konusu eserin ardışık iki faslında tartışılan ve nitelikler 

teorisinin iki temel zorluğunu teşkil eden teʿâḳub ve tezâyüd meseleleri incelenecektir. 

Sağduyuya dayalı fiziksel gözlemlerden ve basit gündelik tecrübelerden yola çıkan bu iki 

problem, ilk bakışta birbirinden bağımsız iki mesele gibi görünse de aslında İbn Sînâ’nın 

cevher-araz ilişkisi ve cismin içkin kuvvetleri hakkındaki ontolojik yaklaşımını 

sergileyen tamamlayıcı bir bütünlük arz eder. Aşağıda, İbn Sînâ’nın üçüncü ve dördüncü 

fasıllarda ele aldığı bu iki problem analiz edilecektir. 

2.2.1. Teʿâḳub Problemi: Niteliklerin İntikali ya da Bir Cisim Bütün 

Niteliklerden Hali Olabilir mi? 

İbn Sînâ’nın el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât adlı eserinin üçüncü faslı olan “Sıcak ve 

Soğuğun Art Arda Gelişinin Sebebinin Açıklanması” başlığı230 altında ele aldığı mesele, 

 
227 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 71. 
228 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 76. 
229 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 76. 
230 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/211-214. 



 

 

117 

 

fiziksel bir gözlemden yola çıkarak etki ve edilgide niteliksel değişimlerin sıradüzenine 

ilişkin bir problemi mevzubahis etmektedir. 

Bu problemi kısaca şöyle ifade etmek mümkündür: Bir nesne tüm niteliklerden 

hali olabilir mi? İbn Sînâ’ya göre cisimler birçok nitelik ve arazdan hali olabilirse de 

temel niteliklerden hali olması düşünülemez. Dolayısıyla dört temel niteliğin ve bu 

metinde sıcak ve soğuk gibi zıt niteliklerin bir cisim üzerinde sırasıyla etkide bulunması 

meselesi, doğal olarak cismin niteliklerden hali kalıp kalamayacağı tartışmasının bir 

zemini haline getirilmiştir. Dolayısıyla sıcak ve soğuklukla ilgili tartışma ve buna dair 

fiziksel gözlem, İbn Sînâ’nın niteliklerin doğası, mahalli ve işleyişi üzerine geliştirdiği 

yaklaşım açısından bir başlangıç noktası ve fiziksel bir fenomenal örnek zeminidir. Bu 

nedenle metinde ilk bakışta kuyu sularının mevsimlere göre sıcaklığının değişmesi gibi 

basit bir doğal gözlemin tartışıldığını sanmak yanlıştır. Çünkü metin ayrıntılı bir şekilde 

tahlil edildiğinde, cevher-araz ilişkisine dair daha derinlerde bir ontolojik tartışmanın 

yattığı görülür. Buna göre bir nitelik, ait olduğu cevherden bağımsız bir varlığa sahip 

olabilir mi? Bu soru, “Bir cisim bütün niteliklerden hali olabilir mi?” sorusuyla bir 

bütünlük içindedir. Özetle bir niteliğin cevherinden ayrılabilmesi hem niteliğin hem de 

niteliksiz kalan cevherin ontolojik statüsüyle ilgilidir. Dolayısıyla İbn Sînâ’nın tartışması, 

cisimlerin niteliklerden hali olup olmayacağı yanında “sıcak-soğuk” etkileniminin 

mahiyeti, niteliklerin kendi başlarına bir mahalden başka bir mahale intiḳâl edebilen 

şeyler olup olmadığı, bu intikalin yalnızca zahirde duyulara hitap eden bir görünümden 

mi ibaret olduğu gibi farklı meseleleri de açıklığa kavuşturacak mahiyettedir. 

Öncelikle İbn Sînâ’ya göre nitelikler, kendi zatlarında bağımsız bir varlığa sahip 

olsalardı ve cisimden cisme intikal etmeleri mümkün olsaydı, o halde herhangi bir cisim 

geçici bir süreyle bütün niteliklerden hali kalabilirdi. Ne var ki, İbn Sînâ bu ihtimali kabul 

etmez. Ona göre, bir cismin varlığı, belirli bir niteliksel hal içinde tecessüm eder. İbn Sina 

“nitelik intikali” fikrini reddederek, her niteliksel durumun kendi mahallinde ve kendi 

sınırları içinde değerlendirilmesi gerektiğini savunur. Böylece İbn Sînâ, cisimlerin 

niteliksiz olamayacağına dair görüşünü bu tartışma zemininde gerekçelendirme imkânı 

bulur. 

Problemin zemini biraz daha ayrıntılı bir şekilde şöyle tasvir edilebilir: İbn Sînâ, 

el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât adlı eserinin üçüncü faslında ne basit bir unsurda ne de onlardan 

meydana gelen bileşiklerde ortaya çıkabilen ve teʿâḳub (art arda gelme, birbirini takip 



 

 

118 

 

etme) olarak isimlendirdiği özel bir problemi tartışır. Teʿâḳub, bir niteliğin bir cismin dış 

yüzeyine (ẓâhir) hakim olmasının, o cismin iç kısmında (bâṭın) zıt niteliğin 

şiddetlenmesiyle sonuçlandığı paradoksal bir süreci ifade eder. İbn Sînâ bu durumu, 

“sıcaklık, soğuk bir cismin zahirine hakim olduğunda, o cismin batınının soğukluğunun 

artması ve bunun aksinin de geçerli olmasıdır”231 şeklinde formüle eder. Bu teorik 

çerçeveyi somutlaştırmak için sunduğu deneye dayalı örnek, problemin çıkış noktasını 

teşkil eder: “Bu sebepledir ki, kışın kuyuların ve kanalların suları sıcak, yazın ise 

soğuktur.”232 

Bu durum, çevresel sıcaklık gibi haricî bir sebebin, beklentinin tam tersi bir 

etkide bulunarak iç soğukluğun artmasına sebebiyet verdiği gibi bir problemi de içerir. 

Yaz mevsiminin yoğun sıcağının, yer altındaki bir su kütlesinin soğukluğunu daha da 

artırması nasıl mümkün olabilir? Ya da kışın dondurucu soğuğu, aynı suyu nasıl 

ılıklaştırabilir? Bu sorular, fiziksel dünyanın yüzeysel gözleminin ötesine geçerek, 

niteliklerin doğasına ilişkin daha kapsamlı bir soruşturmayı zorunlu kılar. İbn Sînâ’nın 

bu fasıldaki temel amacı, bu paradoksal görünen olguyu, kendi nitelik teorisiyle 

çelişmeyecek rasyonel bir zeminde açıklamaktır. 

Bu problemin çözümü, İbn Sînâ’nın zihninde bir dizi iç içe geçmiş birkaç gizli 

soruyu gün yüzüne çıkarır. İlk olarak, sıcaklık ve soğukluk gibi niteliklerin ontolojik 

statüsü sorgulanır: (i) Bu nitelikler, ait oldukları cevherden bağımsız olarak bir yerden bir 

yere taşınabilen varlıklar mıdır, yoksa cevherin ayrılmaz halleri midir? İkinci olarak, 

algının güvenilirliği epistemolojik bir sorun olarak belirir: (ii) Gözlemlediğimiz bu 

sıcaklık ve soğukluk değişimi, suyun kendisinde meydana gelen bir hakikat midir, yoksa 

metinde de bir karşı görüş olarak sunulacağı üzere, “hissi bir yanılgıdan” mı ibarettir? En 

temelde ise bu problem, cevher-araz ilişkisinin mahiyetini anlamak için bir imkân sunar. 

(iii) Bir niteliğin artması veya azalması, ait olduğu cevherin varlığından ayrı düşünülebilir 

mi? Son olarak, (iv) bir cisimdeki niteliksel değişim nasıl gerçekleşir? Dış etken, cismin 

içindeki niteliği nasıl dönüştürür veya etkiler?  

İbn Sînâ, söz konusu problemi çözüme kavuşturmadan evvel, meseleye dair 

mevcut iki temel açıklama biçimini ortaya koyarak eleştiriye tabi tutar. Bu görüşlerin ilki 

 
231 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/211. 
232 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/211. 



 

 

119 

 

(i) niteliklerin intikalini kabul eder. İkincisi ise bu problemi çözmeye çalışırken (ii) hissi 

yanılgıyı merkeze alır. 

İbn Sînâ’nın ele aldığı ilk görüş, olguyu sezgisel bir kıyas üzerinden 

anlamlandırmaya çalışır. Bu görüşe göre, sıcaklık ve soğukluk birbirine hasım iki kuvvet 

gibidir. Aralarındaki ilişki, bir düşmanlık ve kaçış ilişkisidir. Bunu İbn Sînâ “sıcaklık ve 

soğukluk, adeta düşmanından kaçar gibi, biri diğerinden mağlup olarak çekilir” ifadesiyle 

betimler.233 Buna göre haricî bir sıcaklık, bir cismin dış yüzeyini istila ettiğinde, içerideki 

soğukluk ondan kaçarak merkeze doğru çekilir ve orada birikir. Haricî soğukluk ise, 

içerideki sıcaklığın aynı şekilde merkeze sığınmasına neden olur. Bu teori, suyun ateşten 

kaçtığına dair zanna benzetilerek somutlaştırılır ve basit bir sağduyuya hitap eder.234 

İbn Sînâ, bu teorinin kabul edilmesi durumunda ortaya çıkacak olan ilkesel 

açmazı teşhis eder: Bu açıklama, bir niteliğin, içinde bulunduğu cevherden hali kalarak 

bir yerden bir yere intikal edebileceği, yani arazların intikali fikrini zorunlu kılar.235 Oysa 

İbn Sînâ için bu, doğaya ilişkin ilkelerden birinin ihlalidir. Çünkü İbn Sînâcı ontolojide 

nitelik, varlık sebebi olan cevherden ayrı, müstakil bir varlığa sahip olamaz. Bir niteliğin 

mekân değiştirmesi, onun bir anlığına bile olsa bir cevhere bağlı olmadan var olması 

anlamına gelir ki bu, onu nitelik olmaktan çıkarıp cevher statüsüne yükseltir. Bu ise tanım 

gereği çelişkidir. İbn Sînâ, bu teorinin felsefi temelinin çürüklüğüne şahit getirerek şöyle 

der: “Halbuki tahkik ehli alimlerin, arazların intikalini kabul etmediğini biliyoruz.”236 Bu 

ifade, meselenin tartışmaya açık bir konu olmadığını, aksine ispat ve tahkik ehli 

tarafından üzerinde ittifak edilmiş bir ilkenin ihlali olduğunu vurgular. Dolayısıyla, 

arazların intikali teorisi, fiziksel bir olguyu açıklarken felsefi bir imkânsızlığı varsaydığı 

için reddedilmelidir. 

İbn Sînâ’nın değerlendirdiği ikinci görüş, problemi ontolojik alandan 

epistemolojik alana taşır. Kuyu tecrübesindeki meselenin tamamen algısal bir 

yanılsamadan ibaret olduğunu iddia eder. Bu teoriye göre, kuyulardaki veya kanallardaki 

suyun objektif sıcaklığı aslında yıl boyunca birbirine yakın bir haldedir.237 Algıdaki 

farklılığın sebebi ise, gözlemcinin bedeninin değişen durumudur. Teori, bu iddiasını 

 
233 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/211. 
234 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/211. 
235 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/211. 
236 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/211. 
237 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/212. 



 

 

120 

 

meşhur hamam örneği ile güçlendirir: Soğuk bir kış gününde hamama giren kişinin soğuk 

tenine temas eden ılık su, kişiye sıcak gelir. Ancak kişi hamamın içinde bir müddet kalıp 

bedeni ısındıktan sonra, aynı su ona soğuk gelir.238 Buradaki değişken, suyun sıcaklığı 

değil, bedenin sıcaklığıdır. Dolayısıyla, teʿâḳub da suyun kendisinde değil, ona temas 

edilmesiyle ortaya çıkan izafi bir histen ibarettir. 

İlk olarak İbn Sînâ, bu teorinin mantıksal bir imkânsızlık içermediğini teslim 

eder: “Onların bu söyledikleri imkânsız değildir.”239 Diğer taraftan, bu iddiayı çürütmek 

için doğrudan tecrübi yönteme müracaat eder. O, hissi yanılgı tezini sınamak için insan 

algısını denklemden çıkaran buzun eritmesi deneyini tasarlar. Eğer teori doğruysa ve 

suyun sıcaklığı mevsimlere göre değişmiyorsa, suyun diğer cisimler üzerindeki sıcaklık 

değişimine neden olan etkisi de değişmemelidir. Ancak İbn Sînâ’nın gözlemi bu 

varsayımı kesin bir dille reddeder: “Zira biz bu suları bizzat tecrübe ettik ve kışın buzu 

derhal erittiğini, yazın ise eritmediğini gördük.”240 Buzun kışın eriyip yazın erimemesi, 

suyun durumunun cismin sıcaklığına tesir etmesi açısından farklı olduğunun ve meselenin 

algısal bir yanılsamaya indirgenemeyeceğinin güçlü bir kanıtıdır. O, argümanını 

pekiştirmek için ikinci bir delil daha sunar. Kışın bir insanın bedeni bir şekilde ısıtılarak 

yaz mevsimindeki beden sıcaklığına eriştirilse, daha sonra bu kişinin suyla teması 

sağlansa, suyun yine de sıcak hissedileceğini belirtir.241 Bu da algıdaki izafiliğin, olgunun 

tamamını açıklayamadığını gösterir. 

İbn Sînâ, hissi yanılgıyı merkeze alanlar grubu altında bir diğer zümrenin 

iddialarını da ele alır. Bunlar latif buhar taraftarlarıdır. Bu grup, teʿâḳub meselesinin 

ardında gerçek bir fiziksel açıklama olduğunu kabul eder. Ancak bu açıklama biçimini 

cismin kendi doğasında değil, onun içine nüfuz eden (sârî) haricî ve laṭîf bir cisimde arar. 

Bu teoriye göre, bir cismin ısınması veya soğuması, “onun içine nüfuz etmiş latif ve sıcak 

bir cisim” veya “latif ve soğuk bir cisim” aracılığıyla gerçekleşir. Bu durumu İbn Sînâ şu 

cümlelerle anlatır: 

Diğer bir zümre ise, bu durumun hakikatinin ancak şu şekilde olabileceğini kabul 

etmiştir: Bu halin vuku bulduğu cismi ya onun içine nüfuz etmiş laṭîf ve sıcak bir 

cisim ısıtmakta ya da içine nüfuz etmiş laṭîf ve soğuk bir cisim soğutmaktadır. 

 
238 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/212. 
239 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/213. 
240 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/213. 
241 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/213. 



 

 

121 

 

Eğer o cisim sıcak ise ve soğukluk onun dış yüzeyine hakim olursa, buhar o 

cismin içine hapsolur ve çözünüp dağılmaz, böylece sıcaklığı daha da artar. 

Veyahut hakim olan sıcaklık ise, dış yüzeyi kurutur ve yoğun hale getirir; bu 

durumda o laṭîf cisim çözünmez, bilakis içeride hapsolarak yoğunlaşır ve gücü 

muhakkak surette artar; zira yoğunlaşma olmasaydı çözünüp dağılacaktı.242  

Bu grup, İbn Sînâ'nın ileride kendi teorisinin merkezine koyacağı yoğunlaşma 

kavramını ilk kullananlardır. Ancak onlar bu kavramı, cismin kendi kuvveti için değil, bu 

latif cisimler veya onların tezahürü olan buhar için kullanırlar. Onlara göre, eğer sıcak bir 

cismin dışı aniden soğutulursa, içerideki buhar söz konusu cismin içine hapsolur ve 

çözünüp dağılmaz. Böylece sıcaklığı daha da artırmış olur. Bu, ilk bakışta İbn Sînâ’nın 

kendi teorisine oldukça yakın bir açıklama girişimidir. Ancak bu teorinin zayıf tarafı, 

kuyu ve kanallar gibi büyük ölçekli ve karmaşık olguları açıklamada yetersiz kalmasıdır. 

İşte bu noktada İbn Sînâ, bu grubun hatasını gözler önüne serer. İbn Sînâ’nın 

aktardığına göre, bu fiziksel modeli savunanların “çoğu, kuyular ve kanallar meselesini 

doğrulamamış; bilakis bunun, hamama girenin başına geldiği gibi, hissi bir yanılgı 

olduğunu zikretmişlerdir.”243 Demek ki bu grup, önce latif buhar teorisini ortaya koyarak 

bir fiziksel model önermiş, ancak bu modelin açıklama gücünün yetersiz kaldığını 

görünce, problemi fiziksel alandan epistemolojik alana taşıyarak, “hissi yanılgı” olarak 

telakki edilebilecek bir teoriye sığınmıştır. Yani onların hissi yanılgısı, birincil bir 

açıklama değil, fiziksel açıklamada yaşadıkları başarısızlığın bir sonucudur. 

İbn Sînâ, sıcaklığın hapsolması ile gelen yoğunlaşma fikrinin değerli ve 

açıklayıcı bir potansiyele sahip olduğunu zımnen kabul eder. Ancak onun yanlış bir 

cisme, yani latif cisim sayılan buhara uygulandığını düşünür. O, daha sonra inşa edeceği 

kendi teorisinde bu kavramı ödünç alacak, fakat onu cismin kendi kuvvetine uygulayarak 

çok daha tutarlı ve güçlü bir model inşa edecektir. 

Diğer taraftan, bu görüş sahipleri, fiziksel alanda tutunamayıp epistemolojik bir 

iddiaya sığınınca, İbn Sînâ da metodolojisini değiştirerek onlara kendi sahalarında cevap 

verir. Daha önce de tahlil edildiği gibi, mantıksal olarak imkânsız bulmadığı söz konusu 

görüşü çürütmek için buz eritme deneyi gibi tecrübi bir delile başvurur. Bu deney, 

olgunun bir yanılsama olmadığını, suyun kendisinde gerçek bir sıcaklık değişimi 

 
242 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/212. 
243 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/212. 



 

 

122 

 

yaşandığını ispatlayarak, bu grubun sığındığı son argümanı da ortadan kaldırır. Böylece 

İbn Sînâ, bu ikinci grubun hem başarısız fiziksel modelini hem de bu başarısızlıktan 

doğan felsefi kaçış yolunu deneyle kapatmış olur. 

İbn Sînâ, rakip teorileri hem ilkesel hem de deneysel düzlemde eleştirip 

çürüttükten sonra, teʿâḳub problemini çözmek üzere kendi teorisini inşa etmeye girişir. 

Onun çözümü, niteliklerin intikalini ve duyuların aldatıcı verilerine dayanan açıklamayı 

reddeder. Bunun yerine, cismin kendi doğasında bulunan bir içkin kuvveti ikame ederek 

kendi açıklamasını ortaya koyar. Bu yaklaşım, problemi, cismin kendi ontolojik 

bütünlüğü içinde kalarak, cismi kendi iç yapısıyla açıklamayı hedefler. İbn Sînâ, bu 

teoriyi iki temel ilke üzerine kurar ve ardından bu ilkeleri birleştirerek teʿâḳub meselesine 

rasyonel bir izah getirir. 

Teorinin ilk temeli, her cismin münfail bir nitelikler toplamı olmadığı, aksine 

fail bir tabiata veya kuvvete sahip olduğu ilkesidir. İbn Sînâ’ya göre bir cismi, sahip 

olduğu niteliklerle sadece soğuk veya sıcakla tavsif etmek yeterli olmaz. Bununla birlikte 

söz konusu cisim, fail olarak soğutucu veya ısıtıcı bir tabiata sahiptir. Bu tabiat, sadece 

cismin kendisini değil, aynı zamanda çevresini de etkiler: “Soğutucu veya ısıtıcı bir 

tabiata sahip olan cisim, kendi tabiatı gereği kendini soğutur veya ısıtır. Aynı zamanda 

kendisine bitişik olanı ve etrafındakileri de soğutur veya ısıtır.”244 Bu ilke, nitelikleri, 

cevherin münfail birer yüklemi olmaktan çıkarıp, onun fail ve nedensel gücünün birer 

tezahürü haline getirir. Böylece, kuyudaki suyun veya yerin, doğasında var olan bir 

soğutma kuvveti/soğutucu kuvveti olduğu fikri, teorinin hareket noktası olur. 

İkinci temel ilke ise, bir kuvvetin etki alanının genişliği ile tesirinin şiddeti 

arasındaki ters orantının vurgulanmasıdır: “Tek bir kuvvet, büyük bir konuda fiilde 

bulunduğunda ve küçük bir konuda fiilde bulunduğunda, onun küçük konudaki tesiri, 

büyük konudaki tesirinden daha fazla ve daha kuvvetlidir.”245 Bu teorik ilkeyi, tecrübi 

verilerden aldığı kıyaslar ve örneklemelerle somutlaştırır: “Küçük bir odunu yakmak ile 

büyük bir odunu yakmak bir değildir. Aynı şekilde tek bir kandil ile geniş bir sahrayı 

aydınlatmak da bir değildir.”246 Bu kıyaslar, bir kuvvetin sınırlı bir alana odaklandığında 

 
244 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/213. 
245 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/213. 
246 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/213. 



 

 

123 

 

etkisinin nasıl katlanarak arttığını gösterir. Bu, niteliklerin art arda gelişi meselesindeki 

şiddetlenme veya artma durumunun işleyişini açıklayacak olan anahtar ilkedir. 

İbn Sînâ, bu iki ilkeyi bir araya getirerek teʿâḳub meselesini çözer. Yaz mevsimi 

örneği dikkate alındığında durum şu şekilde işlerlik kazanır: Yeryüzü, doğası gereği bir 

soğutma kuvvetine sahiptir. Normal şartlarda bu kuvvet hem yeryüzünün dışına hem de 

içine doğru yayılır. Ancak yazın dışarıdan gelen yoğun sıcaklık, yeryüzünün dış yüzeyini 

ısıtarak bir nevi yalıtkan kabuk oluşturur ve içerideki soğutucu kuvvetin dışarıya etki 

etmesini engeller: “Soğukluk, o cismin dış kısımlarına hakim olduğunda, ilkenin bu dış 

kısımlardaki fiili engellenir.”247 Dışarıya yönelemeyen bu kuvvet, bütün enerjisiyle 

içeriye, yani daha dar ve sınırlı bir alana, yer altı sularının bulunduğu bölgeye yönelmek 

zorunda kalır. Böylece, aynı soğutucu kuvvet, etki alanı daraldığı için, ikinci ilke 

gereğince çok daha şiddetli bir tesir gösterir. Kuvvetin bu şekilde bir alana hapsedilerek 

yoğunlaşmasıyla (iḥtiḳân), soğukluğun normalden çok daha fazla artmasını açıklar. Bu, 

niteliğin bir yerden bir yere intikal ederek kaçtığını değil, soğukluğu üreten kuvvetin, ait 

olduğu cevherin kendi içinde sıkışarak yoğunlaştığını ve etkisini artırdığını gösterir. 

Sonuç olarak reddedilen ilk teori olan arazların intikali, İbn Sînâcı doğa felsefesi 

için büyük bir tehdit oluşturur. Zira eğer soğukluk veya sıcaklık gibi nitelikler, ait 

oldukları cevherden koparak mekânda yer değiştirebilseydi, bu durum cevher ile nitelik 

arasındaki zorunlu ontolojik bağı koparır, niteliklere cevherden bağımsız bir tür varlık 

alanı atfederdi. Bu, bir niteliğin niteliksiz, bir cevherin de niteliklerinden soyunmuş halde 

var olabileceği, mantıksız bir doğa felsefesi tasarısı ortaya koyardı. İbn Sînâ, yoğunlaşma 

teorisiyle bu tehlikeyi bertaraf eder. Onun teklif ettiği çözümde, tüm değişim ve dönüşüm 

süreci, cevherin kendi bütünlüğü içinde, onun içkin kuvvetinin dinamikleri aracılığıyla 

gerçekleşir. Cevher, niteliklerin münfail bir taşıyıcısı değil, onları kendi doğası gereği 

üreten, sürekliliğini sağlayan ve düzenleyen fail bir ilkedir. Niteliksel artış veya azalış, 

cevherin parçalanarak niteliklerden hali kılınması değil, onun kuvvetinin kendi içinde 

yeniden organize olmasıyla meydana gelir. 

İbn Sînâ, el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât’ın bu faslında, bir yandan tahkik ehlinin 

ilkelerine sadık kalarak, diğer yandan tecrübeyi bir hakikat ölçütü olarak kullanarak bir 

teori inşa eder. Kuyu suyunun sıcaklığı gibi basit bir deneysel problem, nihayetinde, 

 
247 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/213-214. 



 

 

124 

 

cevherin ontolojik bütünlüğünü korumak için ortaya konulan yoğunlaşma teorisiyle 

çözüme kavuşturulmuş olur. 

İbn Sînâ’nın teʿâḳub problemine getirdiği çözüm, faslın ana argümanını teşkil 

eder. Ancak o, faslı hitama erdirmeden önce, argümantasyonunu tamamlayıcı nitelikte, 

metodolojik açıdan önemli bir tahlil sunar. Faslın son paragrafı, ilk bakışta ana konudan 

bir sapma gibi görünse de aslında fasıl boyunca ele alınan ilk karşı görüşün sezgisel 

temelini oluşturan yaygın bir yanılgıyı ortadan kaldırmayı hedefler. İbn Sînâ, bir teoriyi 

yalnızca felsefi veya deneysel düzeyde çürütmenin yeterli olmadığını, aynı zamanda o 

teorinin halk arasında veya felsefi olmayan düşüncede dayandığı popüler kıyasların da 

geçersizliğini göstermenin gerekliliğini farkındadır. Bu bağlamda, faslın başında 

niteliklerin intikali arazların teorisinin bir örneği olarak zikredilen suyun ateşten kaçtığı 

zannını doğrudan muhatap alır. 

İbn Sînâ’ya göre süreç, suyun ateşin şiddetiyle bir kaçışa geçmesi değil, fiziksel 

bir süreç olarak bir ortamın bir halden diğer bir hale geçişini ifade eden buharlaşmadır. 

Bu, niteliksel bir dönüşüm sürecinin başlangıcıdır. Bu buharlaşma esnasında oluşan su 

parçacıklarının henüz sıvı halde bulunan su kütlesi içindeki yükselişi, telaşlı ya da hızlı 

olarak nitelenen bir harekete (el-ḥareketü’l-muḍṭaribe) ve bu hareketin yarattığı bir sese 

neden olur.248 İbn Sînâ, sürecin bu fiziksel betimlemesini yaparak, olayı adeta kaçış 

eylemi olmaktan çıkarır ve onu nedensel bir tabiat hadisesine indirger. 

Analizinin en dikkat çekici yönü, bu fiziksel tasviri felsefi bir yeniden 

yorumlamayla birleştirmesidir. İbn Sînâ’ya göre su, ateşten bir düşman gibi kaçmamakta, 

aksine onun doğası olan sıcaklığı kabul ederek bir dönüşüm geçirmektedir. Bu bağlamda 

suyun hareketi, ateşe bir direnç değil, onun dönüştürücü fiiline bir yardımcı olma, yani 

onun formunu kabullenme sürecidir.249 Bu yorum, kaçış metaforunu tamamen geçersiz 

kılar. Su, zıt bir kutba çekilmek yerine, etkileşimde olduğu ilkenin doğasını benimseyerek 

kendi formunu değiştirmektedir. Bu açıklama ile arazların intikali teorisi, bu sezgisel 

dayanağın çürütülmesiyle temelsiz kalmış olur. 

Sonuç olarak, faslın bu son bölümü, İbn Sînâ'nın doğa felsefesinin bir problemini 

çözmekle birlikte, o problem etrafındaki yanlış anlama ve hatalı sezgisel örneklemeleri 

izale etmeye yönelik gayretini gösterir. Bir teoriyi, felsefi ilkelerle (arazların intikal 

 
248 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/214. 
249 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/214. 



 

 

125 

 

etmemesi), deneysel verilerle (buz eritme deneyi) ve son olarak temelindeki popüler 

kıyası daha isabetli bir fiziksel açıklamayla geçersiz kılarak çürütmektedir. 

2.2.2. Tezâyüd Problemi: Cismin Miḳdârı ile Etkisi Arasındaki İlişki 

İbn Sînâ, el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât eserinin dördüncü faslında, “Cisimlerin 

Büyüklüğü Arttıkça Şiddeti ve Gücü de Artar” başlığı altında ele aldığı mesele, etki ve 

edilgide niteliksel değişimlerin nasıl gerçekleştiğini anlamak bakımından önemli bir 

teorik açıklamadır. İbn Sînâ’nın bu faslı eserine dâhil etme amacı, cismin büyüklüğü ile 

gösterdiği etki veya güç arasındaki ilişkinin mahiyetini araştırmak, ayrıca meselenin daha 

önceki felsefi yorumlarda nasıl yanlış anlaşıldığını açıklığa kavuşturmaktır. 

İbn Sînâ, bu faslı kaleme alırken cisimlerin büyüklüğünün (miḳdâr), onların etki 

gücünü arttırmasının sebebinin ne olduğunu sorgulamaktadır. Bu soru, doğrudan doğruya 

antik doğa felsefesi içerisinde yer alan, özellikle Meşşâî gelenekten miras alınmış temel 

meselelerden biridir. Bu gelenek, büyüklüğün artmasıyla cismin etkisinin güçlendiği 

görüşünü ileri sürmüş ve bunu fiziksel doğanın işleyiş prensiplerinden biri olarak kabul 

etmiştir. İbn Sînâ’nın ele aldığı temel problem, bu görüşün ontolojik ve fiziksel açıdan 

doğru temellere oturup oturmadığıdır. 

İbn Sînâ, cisimlerin büyüklükleri ile onların etki güçleri arasındaki ilişkiyi çok 

katmanlı bir teorik zemin üzerinde tartışır. Bu tartışmanın ilk boyutu, nicelik (kemiyet) 

ile nitelik (keyfiyet) arasındaki ilişkinin doğasını kavramaya yöneliktir. Burada temel 

soru, bir cismin miktarca büyümesinin onun niteliksel etkisinde de doğrudan bir artışa yol 

açıp açmadığıdır. İbn Sînâ, bu soruyu cevaplarken, büyüklüğün bir tür keyfiyet 

yoğunluğu anlamına gelip gelmediğini, yani nicel artışın doğal olarak nitel yoğunluk 

doğurup doğurmadığını sorgular. Bu noktada niceliğin kendi başına etkileyici olmadığını, 

etkileyici olanın nicelik artışının cisimdeki keyfiyeti destekleyip desteklemediğiyle ilgili 

olduğunu vurgular. 

Diğer taraftan, fail ile münfail arasındaki ilişkide büyüklüğün ne ölçüde 

belirleyici olduğu ele alınır. Bir cisim başka bir cisim üzerinde etki gösterdiğinde, bu 

etkinin büyüklüğü ne ölçüde onun maddi hacmine, yani fiziksel genişliğine bağlıdır? İbn 

Sînâ bu meselede, büyüklüğün etkide bulunmaya doğrudan sebep olmadığını, asıl 

etkinliğin cismin parçaları arasındaki iç düzenin birbirini destekleyecek şekilde 

işlemesinden kaynaklandığını savunur. Büyük cisimler, etki ettikleri edilgin varlıklar 



 

 

126 

 

üzerinde daha uzun süreli ve güçlü bir tesir bırakabilirler. Ancak bu tesir, büyüklüğün 

kendisinden değil, büyüklükteki parçaların yüzey temasları ve buna bağlı olarak sürekli 

şekilde güç kaybını telafiden doğar. 

İbn Sînâ, el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât’ta “cisim büyüdükçe etki gücü de artar” 

şeklindeki iddiayı yalnızca duyusal tecrübelere dayanan yüzeysel bir ilke olarak değil, 

fiziksel nedensellik çerçevesi içerisinde bir açıklama gerektiren felsefi bir problem olarak 

ele alır. Kaldı ki bu mesele, yalnızca cisimlerin dışsal büyüklüklerinin karşılaştırılmasıyla 

çözülemez. Çünkü gerçek etki, cismin iç yapısında saklı olan fail ve münfail ilişkiler 

ağıyla açıklanmalıdır. 

İbn Sînâ’ya göre, büyük bir cismin etkisinin güçlü olması, cismin büyük olması 

nedeniyle doğrudan kendisinden kaynaklanmaz. Başka bir ifadeyle, cismin büyüklüğü 

onun gücünün şiddetlenmesinin doğrudan sebebi değildir. Esas neden, özellikle cismin 

maddesinin niteliği, cismin etkileşim içinde olduğu başka cisimlerin yakınlığı, cismin 

bütünlüğünü oluşturan parçaların kendi aralarındaki karşılıklı etkileşimleri gibi 

faktörlerdir. Nitekim İbn Sînâ söz konusu fasıl altında şu ifadelere yer verir: 

Bazı insanlar, bu durumun sebebinin daha büyük olanın daha güçlü niteliğe sahip 

olmadığını zanneder. Aksine, büyük cismin uzak parçaları, etkilenmeye maruz 

kalan şeye yakın olan parçalarında meydana gelen zayıflamayı telafi eder. Çünkü 

bu etkilenmiş şey, maddesi itibarıyla etkilendiği gibi, sureti itibarıyla de 

etkileyebilir. Zira tabiî varlıklarda fâʿil aynı zamanda münfaʿil konumundadır.250  

İbn Sînâ’nın görüşü, büyük cismin güçlü olmasının asıl sebebinin cismin 

büyüklüğünün kendisi değil, onun parçalarının etkileşimi ve aralarındaki ilişki olduğudur. 

Bu anlamda o, doğrudan “büyüklükten kaynaklanan güç” fikrine eleştirel yaklaşarak 

büyüklük ile güç arasında doğrudan bir nedensel ilişki kurmaz, etkide sürekliliğin 

parçalar arası iç dinamiklerle sağlandığını düşünür. 

Yukarıdaki durumun anlaşılması için sunduğu örnek, fiziksel bir kıyasla 

açıklanır. Şayet büyük bir etki, etkilenmeye açık ve zayıf olan bir şeyle temas halindeki 

yakın parçaları ilk anda etkilenirse, onları izleyen daha uzak parçalar bu kaybı telafi 

ederek önceki güçlerini yeniden kazandırır. Böylece cismin genel kuvveti korunmuş olur. 

Bu durum, derin bir su kütlesine dalan kimsenin yaşadığı sürekli soğuma etkisiyle 

benzeştirilir. Derin suya dalan biri, az miktarda suya giren birine göre çok daha yoğun bir 

 
250 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/215. 



 

 

127 

 

soğukluk tecrübe eder. Çünkü az miktardaki su, bedeni soğuturken aynı zamanda bedenin 

sıcaklığıyla da ısınır ve artık yeniden soğutma işlevi göremez. Buna karşılık derin suyun 

bedenle temas eden kısmı ısındığında, hemen arkasındaki soğuk su kütlesi bu ısıyı telafi 

eder ve soğutucu işlevini sürdürür. Böylece bu telafi ve aktarım süreci sayesinde soğutma 

etkisi katlanarak devam eder.251  

İbn Sînâ’nın bu kıyastan çıkardığı temel ilke, büyüklüğün tek başına bir kuvvet 

unsuru değil, parçalar arası nitelik aktarımı sayesinde etkisini sürdüren bir yapı 

oluşturduğudur. Buradaki etkinin sürekliliği, niteliksel kuvvetin bir defaya mahsus değil, 

parçalar arası işleyişle yeniden üretilen (telâfî) bir şey olduğuna işaret eder. Bu bağlamda 

büyük cisimler, parçalar arası düzen sayesinde güçlü etki üretirler.  

İbn Sînâ, ateş ve tuz örneklerinde olduğu gibi, büyüklük ile keyfiyet arasında 

doğrudan bir bağ kurulduğu yönündeki kanaate karşı çıkar. Ancak bir yandan da aslında 

büyüklüğün etkide nasıl farklı sonuçlar doğurduğunu açıklamaya çalışır. Örneğin büyük 

bir ateş ile küçük bir ateş aynı büyüklükte bir demir yüzeyine temas etse de büyük ateş 

bu yüzeyi hissedilmeyecek kadar kısa bir sürede ısıtırken, küçük ateş ancak bir süre sonra 

aynı etkiyi gösterir. Benzer şekilde, az miktarda tuzun içinde bekletilen bir nesne, tuzlu 

hâle gelmezken; bir tuzluğun içinde kısa sürede tamamen tuzlanır.252 Bu örneklerde, 

temas yüzeyi sabit kalmasına rağmen, nicelikteki artışın etkinin yoğunluğuna katkı 

sağladığı gözlemlenir. Ne var ki İbn Sînâ, bu yoğunluğun doğrudan niceliğin kendisinden 

değil, büyük cismin parçalarının karşılıklı taḳviyesiyle oluştuğunu, yani keyfiyetin 

yoğunluğunun niceliksel fazlalıktan değil, iç işleyiş düzeninden kaynaklandığını 

göstermeye çalışır. 

İbn Sînâ yaygın kanaat olan “benzer, benzer üzerinde etkili olamaz” ilkesini de 

tartışmaya açar. Bu ilke klasik doğa felsefesinde, aynı cinsten varlıkların birbirleri 

üzerinde etkide bulunamayacağı yönündeki bir kabule dayanır. İbn Sînâ bu ilkenin mutlak 

olarak doğru kabul edilemeyeceğini savunur. 

Onların “bir şey, benzerini etkilemez” sözüyle kastettikleri anlam şudur: Fiilen 

mevcut olan bir şeyin, kendisinde aynı nitelikte başka bir şeyin meydana 

getirebileceği söylenemez; çünkü bu durumda söz konusu olan şey, zaten o 

niteliğe sahip olur ve dışarıdan gelenin ona aynı şeyi kazandırması mümkün 

 
251 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/215-216. 
252 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/215. 



 

 

128 

 

olmaz. Bu, ancak şu durumda geçerli değildir: Eğer dışarıdan gelen nitelik 

(etken), söz konusu nitelikten tamamen yoksun olan bir şeye yöneliyorsa ve hatta 

bu şeyde onun zıddı mevcutsa, o zaman etkilenme mümkündür. Öte yandan, 

mevcut olana eklenen fazlalık, dışarıdan gelen etkileyicinin doğası gereği etkide 

bulunması halinde ortaya çıkabilir. Eğer komşu cisimde bu etkiye açık bir 

kabiliyet kalmışsa, dışarıdan gelenin keyfiyeti ister güçlü ister zayıf olsun, yine 

de etkide bulunabilir. Ancak bu etkileyicinin o nitelikteki zayıflığı, onu karşıt 

niteliğe daha yakın kılarsa, bu durumda etki etme gücü karşıt niteliğe ait olur.253 

Yukarıda alıntılanan bu ifade, yalnızca iki şeyin tamamen aynı nitelikte olması 

durumunda geçerlidir. Oysa doğada bir cisim başka bir cisme nitelik bakımından benzer 

olabilir ama aynı şiddette değildir. Dolayısıyla, biri diğerine nispetle daha etkili olabilir. 

Bu da büyük cisimlerdeki parçaların birbirini etkileyerek etkiyi artırmasına imkân tanır. 

Yani, bir cismin benzer bir başka cisme etkisi, eğer o benzer henüz nitelik bakımından 

tamamlanmamış, yani o niteliği tam anlamıyla gerçekleştirmemişse mümkün olabilir. Bu 

durumda, benzer olanın etkilenmeye açık olması nedeniyle, diğer benzerden gelen fiil ona 

nüfuz ederek o benzeri münfail kılabilir. Bu da cismin farklı parçalarının birbiri 

üzerindeki etkisini meşru kılar. Dolayısıyla büyük cisimlerde, parçaların benzerlikleri 

onları etkisiz kılmaz. Bilakis her biri diğerini destekleyerek etkinliği arttırabilir. Bu 

durum, İbn Sînâ’nın cisimlerin büyüklüğünden doğan gücü açıklayan benzerlik teorisi 

olarak nitelenebilir.254 Bu değerlendirmeler neticesinde İbn Sînâ, cismin büyüklüğü 

arttıkça onun etkisinin artması yönündeki kanaatin, büyüklüğün kendisinden değil, 

parçaların etkileşiminden doğduğunu ileri sürer. Başka bir deyişle, büyüklük arttıkça etki 

artar ilkesi, doğrusal bir orantı ilişkisine indirgenemez. Artan her parça az da olsa bir katkı 

sağlar. Fakat bu katkılar doğrusal bir artış biçimde değil, gittikçe azalan bir oranda 

gerçekleşir. 

Burayı biraz daha derinleştirmek gerekmektedir. Çünkü İbn Sînâ burada, suya 

eklenen diğer bir su miktarının, oluşan yeni cisim büyüdüğü için niteliksel bir artışa 

sebebiyet verip vermediğini tartışmaktadır. 

İtirazda bulunanlardan biri şöyle bir soru da yöneltmiştir: Eğer büyüklükteki artış, 

keyfiyette bir şiddetlenmeyi gerektiriyorsa, o halde deniz suyunun soğukluğu ile 

başka bir suyun soğukluğu arasındaki oranın da bu iki suyun miktarları arasındaki 

orana eşit olması gerekirdi. Ancak durum böyle değildir; zira deniz suyu daha 

 
253 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/217. 
254 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/217. 



 

 

129 

 

kuvvetli bir soğutma etkisine sahip olsa da içinde uzun süre kalmak, az 

miktardaki bir suya göre çok daha zor olsa da yine de bu iki suyun soğukluk 

oranları, hacim oranlarına eşit değildir.255  

Burada sorulan söz konusu soru, bir tür orantı mantığına dayanır: Eğer gerçekten 

bir cisimdeki niceliksel artış, ona bağlı olarak niteliğin de şiddetini artırıyorsa, bu 

durumda büyük bir cisim ile küçük bir cisim arasında yalnızca mutlak değil, aynı 

zamanda oransal bir nitelik farkı da gözlemlenmelidir. Buradan hareketle, az miktardaki 

bir suya kıyasla deniz suyunun çok daha büyük olması, soğukluğunun da bu ölçüde 

artmasını gerektirir. Ancak fiili deneyim böyle bir sonucu doğrulamaz. 

Biz deriz ki: Bu da bir yanılsamadır. Çünkü bizim “soğuk bir cisme onun bir misli 

eklendiğinde, keyfiyeti daha şiddetli olur” şeklindeki sözümüz, bu iki miktarın 

oranlarının, aralarındaki keyfiyet oranını da belirleyeceği anlamına gelmez. 

Bizim söylediğimiz şudur: Eğer bu suya onun bir misli kadar su eklenirse, bu 

birleşimden oluşan toplam suyun soğukluğu artar. Ancak hiçbir zaman “soğukluk 

iki katına çıkar” demedik. Çünkü biz, bu yeni soğukluğun, sonradan eklenen 

suyun tüm soğukluğunu ilk suya tamamen aktardığını varsaymadık ki, önceki 

soğukluğun iki katına çıkmış olsun. Evet, o suya bir miktar daha eklendiğinde bir 

artış meydana gelir; ama bu artış ne ilkinin aynısıdır ne de eklendiği suyun 

tamamının etkisidir. Evet, eğer soğuk suyun tüm keyfiyeti bütünüyle diğerine 

geçseydi, o zaman bu düşünceye sahip olmak yerinde olabilirdi ve denilebilirdi 

ki: “Soğukluk iki katına çıktı.” Ancak durum bu değildir. Zira eklenen suyun 

soğukluğu, o suyun özünden ayrılmaz; sadece onunla birleştiğinde, ondan az bir 

etki taşar. Buna ikinci bir miktar daha eklendiğinde, yeni bir artış daha meydana 

gelir; fakat bu, bir öncekinden daha azdır. Çünkü ikinci eklenen miktar, 

merkezden daha uzaktadır.256 

Buradan anlaşılacağı üzere, İbn Sînâ yukarıda bahsi geçen türdeki bir akıl 

yürütmenin mugalata olduğunu savunur. Çünkü niceliksel artış, niteliksel artışı doğrusal 

bir orantı içinde zorunlu kılmaz. Yani, suyun hacmi iki katına çıkınca soğukluğun da iki 

katına çıkması gerekmez. Burada yanlış varsayım, niteliksel etkinin tümüyle nicelik 

üzerinden taşındığıdır. Oysa İbn Sînâ’ya göre, suyun keyfiyeti, yani soğukluğu, cismin 

doğasına içkindir ve bir başka cisme eklendiğinde, bu keyfiyet kendi mahiyetini 

koruyarak az miktarda bir etki taşır. Bu nedenle büyük miktarda deniz suyu, az miktarda 

suya göre daha fazla soğutur. Fakat bu soğutma etkisi, buradaki belirli miktar oranına tam 

 
255 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/218. 
256 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/219. 



 

 

130 

 

olarak denk düşmez. Dolayısıyla miktarın artmasıyla birlikte nitelikte artış olabilir, ancak 

bu artış sabit bir oran izlemek zorunda değildir. Keyfiyetin taşınması, cismin tamamına 

içkin olan bir etkidir ve bu etki, başka bir cisimle ilişkiye girdiğinde doğrudan aktarılmaz. 

Sadece kısmi ve azalan ölçülerde yayılır. İbn Sînâ bunu şöyle açıklar: 

O halde artışlarda keyfiyetin şiddetlenmesinin, miktarın iki katına çıkmasıyla 

paralel bir şekilde artması gerekmez. Çünkü artan miktarın, öncekiyle aynı olması 

da gerekmez; hatta artış, ilkinden çok daha az olabilir ve bu azlık, bazı 

durumlarda fark edilemeyecek kadar küçük olabilir. Bu nedenle bu itiraz geçerli 

değildir. Evet, eğer iki suyun toplam soğukluğu, bir cisim üzerinde etkide 

bulunabilecek halde olsaydı, bu durumda onların toplam etkisi, ilkinin etkisinin 

iki katı olurdu. Fakat bu varsayım imkânsızdır ve itirazcının lehine de sonuç 

doğurmaz.257 

İbn Sînâ’nın buradaki yorumu, nicelik ile keyfiyet arasındaki ilişkinin doğrusal 

bir oran takip etmediği yönündeki temel görüşünü belirginleştirmeyi hedeflemektedir. 

Ona göre, bir cisme ait nitelik -örneğin soğukluk- miktarın artışıyla birlikte 

şiddetlenebilir. Ancak bu şiddetlenme, miktardaki artışla birebir orantılı değildir. Yani 

miktar iki katına çıktığında keyfiyetin de mutlaka iki katına çıkması gerekmez. Artan 

miktar, ilkinin aynısı olmak zorunda olmadığı gibi, çok daha az bir katkı sağlayabilir ve 

bu katkı kimi zaman hissedilemeyecek kadar küçük olabilir. Bu nedenle, keyfiyetin 

artışının nicelikteki artışla birebir örtüşmediği durumlar doğaldır ve bu durum, İbn 

Sînâ’nın büyüklük-keyfiyet teorisine yöneltilen söz konusu itirazı geçersiz kılar. 

Bunun imkânsız oluşu şuradan anlaşılır: Çünkü ilk suyun soğutması, temas 

yoluyla gerçekleşir ve temas, yalnızca belirli bir yüzeyde gerçekleşebilir. Oysa 

temas edilen yüzey, iki parçanın toplam hacmiyle değil, yalnızca temas halindeki 

kısmın miktarıyla sınırlıdır. Dolayısıyla, etki de yalnızca bu kısmınkine benzer 

olur. Çünkü edilginin hacmi iki kat olsa da bu artış yalnızca nitelik yoğunluğunda 

bir fark oluşturur; yoksa temas yüzeyi artmadıkça, etki alanı da artmış olmaz.258 

Yukarıdaki ifadeye göre İbn Sînâ’nın bu noktada yaptığı ikinci önemli tespit, 

fiziksel etkinin yüzey temasıyla sınırlı oluşudur. Eğer soğuk suyun etkisi temas yoluyla 

gerçekleşiyorsa, bu durumda iki suyun toplam hacmi ne kadar büyük olursa olsun, 

etkileyebileceği alan temas edilen yüzeyle sınırlı kalacaktır. Dolayısıyla, iki katı hacme 

sahip bir soğuk su kütlesi, eğer temas ettiği yüzey değişmiyorsa, etkisini de iki katına 

 
257 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/219. 
258 İbn Sînâ, “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”, 2/219. 



 

 

131 

 

çıkaramaz. Bu da gösterir ki münfailin yüzeyi ne kadar artarsa artsın, failin sadece o 

yüzeye temas eden kısmı etkide bulunur. Böylece, büyüklük arttığında ortaya çıkan etki 

artışı yalnızca keyfiyetin daha yoğun veya düzenli dağılımından ileri gelebilir. Fiziksel 

temas yüzeyi sabit kaldıkça, niceliksel fazlalığın etkisi doğrudan çoğalmaz. 

İbn Sînâ burada, fiziksel etkilerin yalnızca niceliksel büyümeye 

indirgenemeyeceğini, aksine bu etkilerin fail ve münfail varlıklar arasındaki ilişkilerde 

yüzeysel, geçişli ve sınırlı olduğunu vurgular. Bu, onun doğa felsefesinde yüzey/etki 

ilişkisi, cismin faal niteliği ve parçalar arası telafi gibi kavramları bir bütün içinde ele 

aldığını gösterir. Dolayısıyla, büyüklüğün etkideki artışı doğrudan bir kural değil, şartlara 

bağlı ve sınırlı bir sonuçtur. 

İbn Sînâ’nın ortaya koyduğu sonuca göre, büyük bir cismin daha etkili olması, 

doğrudan büyüklüğünden değil, cismin parçalarının içsel etkileşiminden ve telafi 

sisteminden kaynaklanır. Bu nedenle “büyüklük arttıkça güç artar” ifadesi, basit bir 

nicelik-nitelik ilişkisi ve orantılılığı olarak algılanmamalıdır. İbn Sînâ’ya göre 

büyüklüğün yarattığı güç etkisi, parçaların içeride birbirleriyle olan ilişkisinin düzenli ve 

sürekli biçimde işlemesinden ileri gelir. Böylece İbn Sînâ, fiziksel gerçekliğin karmaşık 

iç yapısını, muhatap aldığı geleneğin basitçe cisim büyüdükçe etkisinin artacağı bir 

ilişkiye indirgemez. Bu bağlamda İbn Sînâ’nın asıl amacı, “cisimlerin büyüklüğü arttıkça 

şiddeti artar” sözünün basit yorumlarını eleştirerek, cismin iç yapısının ve parçalarının 

ilişkilerinin önemini ortaya koymak ve söz konusu geleneğin tabiat felsefesi yorumunda 

bir düzeltme yapmak şeklinde değerlendirilmelidir. 

Özetle, İbn Sînâ, “miktar arttıkça nitelik de artar” iddiasını incelerken, bu artışın 

doğrudan bir sonuç olmadığını, aksine niteliksel telafi ve takviye teorileriyle 

gerçekleştiğini savunur. Ona göre büyük cisimlerin artan gücü, etkileşimde zayıflayan 

parçalarının diğer parçalar tarafından desteklenerek gücünü yeniden kazanmasından 

kaynaklanır. İbn Sînâ, “benzer benzeri etkilemez” gibi ilkelere dayanan eleştirilere, 

etkinin niteliğin kendisiyle değil “etkileme gücü” ile ilgili olduğunu ve bu gücün 

komşuluk (mücâveret) yoluyla aktarıldığını belirterek karşı çıkar. Son olarak, bu etkinin 

sınırsız veya miktar ile doğru orantılı olmadığını vurgular. Deniz suyu örneğinde olduğu 

gibi, etki temasla sınırlı olduğundan niceliksel artış, nitelik üzerinde sabit oranlı değil, 

azalan oranlı ve kademeli bir yoğunluk artışına neden olur. 



 

 

132 

 

3. Niteliklerin Unsurlar Üzerindeki Tekil Etkileri 

Sıcaklık, hareket ve dönüşümün temel kaynağıdır. Bu özellik, unsurları harekete 

geçirerek buharlaşma, genleşme ve dönüşümlerini sağlar. Sıcaklık yaş unsurların hareket 

etmesini sağlayarak üst katmanlara yönelmesine olanak tanır. Soğukluk ise, hareketin 

tersine bir etki yaratarak unsurların sabitlenmesine ve yoğunlaşmasına neden olur. 

Soğukluk, şekil almaya bekleyen bir yapıyı belirli bir forma sokarak doğada düzenin 

korunmasına katkıda bulunur. Yaşlık, suyun akışkan doğasında kendini gösterir ve 

esneklik kazandıran bir işlev üstlenir. Bu özellik, unsurları birleştirerek karışım ve 

dönüşüm süreçlerinde aracılık yapar. Buhar ve nem gibi ara hâller, yaşlık niteliklerinin 

etkisiyle üst katmanlara doğru yükselir. Yaşlık, unsurların akışkan ve değişken hâlde 

kalmasını sağlayarak döngüyü sürdürür. Kuruluk, sertlik ve dayanıklılık kazandıran bir 

özelliktir. Unsurların karışımlarını sınırlandırarak sabit bir forma ulaşmasını sağlar. 

Sıcaklık ve kuruluk, aktif nitelikler olarak hareket ve dönüşümü başlatır, etki 

üretir. Soğukluk ve yaşlık pasif nitelikler olarak hareketleri kabul eder ve şekillendirir, 

etkiye maruz kalır. Bu dört özellik arasındaki karşılıklı etkileşim, unsurların karışım ve 

ayrışma süreçlerini belirleyerek doğanın bütünlüğünü korur. 

3.1. Aktif Niteliklerin Tekil Etkileri 

3.1.1. Sıcaklığa Nispet Edilen Fiiller 

İbn Sînâ, sıcaklık niteliğini, unsurların (özellikle toprak ve su gibi nispeten 

soğuk-nemli veya soğuk-kuru maddelerin) değişiminde ve harekete geçmesinde önemli 

faktörlerden biri olarak görür. Bu faktörün bireysel etkileri şunlardır: 

3.1.1.1. Olgunlaşmak (en-naḍc) 

Olgunlaşma, nemli bir nesnenin içindeki sıcaklığın istenen seviyeye ulaşmasıyla 

ortaya çıkan bir süreçtir. Yani olgunlaşma, sıcaklığın nemli bir cisim üzerinde etkide 

bulunarak onu kendi türünüm gayesine uygun nihai bir forma dönüştürmesidir. Meyvenin 

dalında doğal bir sıcaklık aracılığıyla olgunlaşmadan, besinin pişirilmesine kadar çeşitli 

şekillerde ortaya çıkar. Meyve olgunlaşmasında, nesnenin özündeki doğal sıcaklık önemli 

bir rol oynarken, pişirme gibi doğal olmayan (sınai) yöntemlerde dışarıdan gelen sıcaklık 

etkili olur. Nihayetinde, sıcaklık belirli bir eşiği aşarak nemi uygun kıvama getirir ve 



 

 

133 

 

istenen türsel olgunlaşma sağlanır.259 Bu süreçte sıcaklık, maddede istenen seviyeye 

uygun biçimde etkide bulunur. Meyvelerin görece olgunlaşması, hamlığın giderilmesi, 

ekmek mayalanması gibi süreçlerde sıcaklık, maddenin tabiatında bulunan yaşlığa 

pişirme yönünden etkide bulunur. 

Olgunlaşma süreci, doğaya uygun bir gayeye erişme hareketidir. Olgunlaşma, 

bir varlığın hamlıktan kemale, eksiklikten tamlığa geçişini sağlayan niteliksel 

dönüşümdür. İbn Sînâ, olgunlaşmayı meydana getiren unsurları dört neden öğretisi 

çerçevesinde ele alır. Olgunlaşmanın maddesi rutubetli cisimdir; faili, yani etkin nedeni 

içsel sıcaklıktır; sureti, yani şekil ve formu, bu rutubetin tabiatın gayesine uygun bir 

şekilde yapı kazanmasıdır; gayesi ise bireysel varlığın gelişimini tamamlamasıdır.260 

Böylece olgunlaşma hem duyulur değişimi hem de varlığın türsel ve ferdi olarak gayesine 

uygun hâle ulaşmasını ifade eder.  

İbn Sînâ’ya göre olgunlaşma farklı şekillerde gerçekleşir. Bunlardan biri, 

doğrudan tabiata uygun olgunlaşmadır: bir meyvenin yavaş yavaş yenebilir hâle gelmesi 

gibi. Bu süreçte varlık, kendi doğasına ve gayesine uygun bir form kazanır. Bir diğeri, 

gıdanın bedene benzemesi için dönüşmesidir. Bu tür olgunlaşma, gıdanın özünü bozarak 

vücudun doğasına benzer hâle gelmesini sağlar. Bu yönüyle bu ikinci tür olgunlaşma bir 

tür bozulma içerir. Ayrıca dışkı ve idrar gibi artıkların vücuttan atılacak kıvama gelmesi 

de olgunlaşmanın bir çeşididir. Bu, gıdanın posasının beden dışına çıkarılabilmesi için bir 

dönüşüm geçirmesi anlamına gelir. Son olarak, pişirme, öğütme, kavurma gibi sınai 

işlemlerle gerçekleşen bir dışsal olgunlaşma çeşidinden daha bahsedilebilir.261 

İbn Sînâ olgunlaşmaya karşıt olan hâlleri de tanımlar. Eğer sıcaklık yeterince ya 

da hiç bulunmazsa, varlıkta olgunlaşma süreci ya başlamaz ya da tamamlanmaz. Bu 

duruma hamlık adı verilir ki daha sonra bu konu ele alınacaktır. Bunun yanı sıra, yabancı 

bir sıcaklık içsel sıcaklıkla çatışır ve onun dengesini bozarsa, bu durumda çürüme ve 

bozulma meydana gelir. Bu da olgunlaşmanın karşıtlarından biridir.262 Ayrıca, yeterli 

ısıya ulaşamadan dış yüzeyde buharlaşmanın başlamasıyla görülen ara hâl de tanımlanır. 

Bu hâlde yüzeyde beyazlaşma olur. Sıcaklık biraz artarsa bozulma, daha da artarsa yanma 

 
259 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 54. 
260 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 60. 
261 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 54. 
262 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 54-56. 



 

 

134 

 

başlar.263 Böylece İbn Sînâ, olgunlaşma ile bozulma arasındaki sınırları sıcaklık miktarına 

göre tayin eder. 

İbn Sînâ’nın dikkat çektiği bir diğer husus, her olgunlaşma türünün aynı şekilde 

işlememesi ve süreçlerin varlığa göre farklılık göstermesidir. Bazı varlıklar hızlı, bazıları 

yavaş olgunlaşır. Bazıları için belirli bir zaman dilimi gerekirken, bazılarında bu süre 

daha esnek olabilir. Bu farklılık, bitkinin veya cismin türüne, iç yapısına ve çevresel 

koşullara bağlıdır. 

3.1.1.2. Pişirmek (et-tabḫ) 

Pişirme, dış veya iç sıcaklık kaynağının içerisinde yaşlık barındıran cismi 

etkilemesi, onu yumuşatması, dönüştürmesi ve tüketilebilir duruma getirmesidir. Cismin 

yaş kısmı çözülerek dıştan içe doğru bir ayrışma yaratır. İbn Sînâ, pişirme eyleminin 

yakın nedeninin “yaş sıcaklık” olduğunu belirtir. Yani, pişirilen cismin nemi korunur 

veya üzerine ilave edilir. Böylece gıda, iç ve dış kısımlarında kısmen farklı yoğunluklarda 

olgunlaşma süreci geçirir.264 

3.1.1.3. [Ateşte veya Yağda] Kızartmak (eş-şeyy) 

Kızartma, pişirme işlemine nazaran daha fazla kuru sıcaklık ile yapılır. Ateşte 

kızartma sırasında, doğrudan ateş ve sıcak hava maddeye nüfuz eder, dış yüzeydeki nemi 

alır ve iç kısım dışa göre daha nemli kalır. Diğer kızartma türünde ise, kızartılan cisimle 

ateş arasında başka bir nesnenin varlığı söz konusudur. Mesela yağda kızartmada, kuru 

sıcaklığa ilave olarak yağın yapışkan ve nispeten akışkan durumu devreye girer. Yağ, 

gıda ile arasına bir bariyer oluşturur ve gıdanın içindeki nem hapsolur. Bu sayede dış 

kısımda kızartma, iç kısımda ise nispeten yumuşak bir doku meydana gelir.265 

3.1.1.4. Buharlaştırmak (et-tebḫîr) 

Buharlaştırma, nemli bir cismin su veya benzeri parçacıklarını sıcaklığın 

etkisiyle ayırma işlemidir. Sıcaklığın artmasıyla su parçaları buhar formuna geçer ve 

cismin diğer kısımlarının yoğunluğu artmaktadır. İbn Sînâ'ya göre buhar, “çözülmüş su” 

olarak tanımlanır ve sıcaklıkla yükselme eğilimi gösterir.266 

 
263 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 60-62. 
264 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 62. 
265 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 62-64. 
266 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 64-68. 



 

 

135 

 

3.1.1.5. Dumanlaştırmak (et-tedḫîn) 

Dumanlaştırma, buharlaşmaya benzer. Fakat burada esas olan madde, sudan 

ziyade toprak benzeri veya katı özellikler sergiler. Yüksek sıcaklığın etkisi altında, katı 

cismin hafif ve buharlaşabilen parçaları ayrışarak yükselir. Bu noktada oluşan duman, 

“çözünmüş toprak” olarak adlandırılabilir. Yani, madde toz hâline veya ince parçacıklar 

durumuna getirildikten sonra sıcaklıkla birlikte havaya karışır.267 

3.1.1.6. Tutuşmak ve Yanmak (el-iştiʿâl) 

Bir cismin tutuşması, kendisinden soğuk ve yaş buharın sâdır olmadığı bir 

özelliğe bağlıdır. Bu tür bir cisim, genelde sıcak, yağlı ve ıslak ya da kuru ve latif bir 

yapıda bulunur. Eğer bir madde kuru ve yoğun veya yaş fakat yağ içermiyorsa, yanıcı 

özellik göstermez. Yağlı maddelerden, sıcak karışıma sahip içeceklerden veya deniz 

sularından yükselen buharlar genellikle yanıcıdır. Her alev alan maddenin, ışık ve sıcaklık 

üreten ateşe dönüşme potansiyeline sahip bir duman üretebileceği görülmektedir.268 

3.1.1.7. Korlaşmak veya Köz Hâline Gelmek (et-tecmîr, et-tefeḥḥum) 

Korlaşmak, ateşten ayrı olarak, tutuşmayan nesnenin kendi başına kızarıp ısı ve 

ışık yayacak şekilde yanmasıdır. Kor durumundaki cismin parçaları uçucu değildir. Bu 

kısmı, alevli yanma yerine yüksek ısıyla yavaş yavaş yanma şeklinde kendini 

göstermektedir.  Taş veya metal gibi maddelerin kısmen korlaşabilmesi için gerekli 

şartların sağlanması gerekir, aksi takdirde alevlenme veya sönme meydana gelir.269 

3.1.1.8. Eritmek (el-iẕabe) 

Eritme, donmuş, katı ya da yarı katı bir nesnenin, ısıya maruz kaldığında sıvı 

hâle dönüşmesi olayıdır. Mineraller veya tuz gibi maddelerin erime kapasitesi vardır. Bu 

süreç, kuru ve yaş dengesiyle yakından irtibatlıdır. Erimeye meyilli bir madde için yeterli 

sıcaklık elde edildiğinde, katı yapı parçalanıp çözülerek akışkan ya da sıvı bir form 

meydana gelir. 

Eritme işlemi sırasında, eriyebilen bir maddenin başarılı bir şekilde erimesi için 

hem kuru hem de ıslak koşulların bir arada bulunması gerekmektedir. Bu, maddenin 

erime potansiyeline sahip olmasının yanı sıra, erime sürecini destekleyecek uygun bir 

 
267 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 64-68. 
268 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 72. 
269 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 72. 



 

 

136 

 

nem dengesine de ihtiyaç duyduğu anlamına gelir. Madde donmuş durumdan çözülüp 

akışkan bir hâle geçtiğinde bile, bu kuruluk ve ıslaklık arasındaki hassas denge 

korunmalıdır. Eğer bu denge sağlanamazsa, madde buharlaşmaya başlar. Başka bir 

deyişle, madde sıvı hâle geçmeden doğrudan havaya dönüşür. Daha da önemlisi, bu 

dengenin bozulması ve maddenin ayrışmaya başlaması durumunda, madde mumda 

olduğu gibi aynı anda hem eriyen hem de buharlaşan bir davranış sergiler. Bu durum, 

erime işleminin sadece sıcaklıkla ilgili olmadığını, aynı zamanda maddenin fiziksel 

özellikleri ve çevresel koşulların, özellikle de kuruluk ve ıslaklık arasındaki dengenin de 

kritik bir rol oynadığını gösterir. Özetle, ideal bir erime için maddenin hem erime 

kabiliyetine sahip olması hem de uygun bir nem dengesi içinde bulunması 

gerekmektedir.270 

3.1.1.9. Katılaştırmak (et-tefcîc) 

Katılaştırma, sıcaklığın veya bazen soğukluğun etkisiyle bir nesnenin sıvı ya da 

yarı sıvı hâlden daha sert bir hâle ulaşmasıdır. Sıcaklık, madde içindeki kuruluğu 

güçlendirerek sıvı bileşeni baskılayabilir ve böylece nesnenin katı forma dönüşümünü 

hızlandırır. Bazı maddeler, mesela yumurta, ısıyla karşılaştığında katılaşır. Oysa tuz gibi 

maddeler suyla etkileşime girdiğinde çözünme gerçekleşir. İbn Sînâ, sıcağa veya soğuğa 

maruz kaldığında katılaşmanın, maddenin içindeki yaşlık ve kuruluk dengesine ve o 

maddeye özgü karışım özelliklerine bağlı olduğunu vurgular.271 

3.1.2. Soğukluğa Nispet Edilen Fiiller 

Soğukluk, ayırıcı ve dondurucu tesiriyle özellikle yaş maddeler üzerinde etki 

gösterir. İbn Sînâ, soğukluğun bazen de pişmeyi ve ısınmayı engellediğini belirtir. 

Soğukluğun tekil etkileri şunlardır: 

3.1.2.1. Ham Bırakmak (en-nehâve)272 

Ham bırakmak, soğukluğun ya da yetersiz sıcaklığın, cismin “istenen olgunluğa” 

ulaşmasına engel olmasıdır. İbn Sînâ, meyvenin olgunlaşamamasını ya da besinin 

pişmeyip ham kalmasını, sıcaklığın eksikliği ve soğukluğun baskınlığıyla ilişkili 

görmektedir. Henüz olgunlaşmamış bir meyvenin soğukta muhafaza edilmesi, içindeki 

 
270 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 70. 
271 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 74-78. 

272 Metinde kelime en-nehve (النهوة) olarak verilse de kelimenin aslı en-nehâve (النهاوة)  olarak düzeltilmiştir. 



 

 

137 

 

doğal sıcaklığın işleyişine engel olarak meyveyi ham hâlde bırakır. Sıcaklık yetersiz 

olduğunda gıda ya da meyve, beklenen tat, renk ya da yumuşaklık özelliklerini elde 

edemez.273 

3.1.2.2. Pişirmeyi Önlemek 

Pişirmeyi engellemek, bir nesnenin yüksek sıcaklıkla etkileşime girmesini 

önleyerek pişirme sürecini durdurma veya erteleme eylemidir. Soğukluk, bir besinin ya 

da maddenin iç sıcaklığını azaltarak, pişmeye uygun kıvamı bozabilir veya tamamen yok 

edebilir. Dış sıcaklıkla etkileşimde bulunan gıdayı aşırı soğuk bir ortamda tutmak, 

gıdanın merkezine ulaşacak sıcaklığın iletimini yavaşlatır veya engeller. 

3.1.2.3. Buharlaşmayı ve Duman Oluşumunu Önlemek 

Buharlaşma, esasen yaş ya da sulu maddelerin sıcaklık artışıyla birlikte 

yükselmeye hazır hâle gelmesidir. Duman oluşumu ise kuru olan maddelerin sıcaklıkla 

etkileşimi sonucu içerisindeki arazî maddelerin hava formuna geçmesinden 

kaynaklanmaktadır. Soğuk, buhar veya duman hâline dönüşecek parçacıkların hareket 

kabiliyetini düşürerek yükselişlerini engellemektedir. 

Aşırı soğuk havalarda nemli yüzeylerden buhar çıkışı gözlemlenmez. Buna 

benzer şekilde katı maddelerde duman oluşumu da engellenir. Soğukluğun sıcaklığı 

bastırdığı durumlarda çürüme veya yanma ile meydana gelen yükselme hareketleri 

yavaşlar veya önlenir. 

3.1.2.4. Tutuşmayı Engellemek 

Soğuk niteliği, maddenin tutuşup yanabilmesi için gereken en düşük sıcaklık 

seviyesine ulaşmasını engeller. Bu yüzden maddede yanma infiali başlayamaz. Aynı 

zamanda, soğuk, yanma sırasında oluşan sıcak buhar gibi bazı ara çıktıları 

yoğunlaştırarak yanma sürecini kesintiye uğratabilir. Ateşin sönmesini sağlamak için 

soğuk su veya buz kullanılması, yükselen sıcak havayı yoğunlaştırarak alevi bastırır. Bu 

örnek, soğukluğun tutuşturmayı engelleme yeteneğini sergilemektedir. 

3.1.2.5. Donmuş Olanın Erimesini Engellemek 

Donmuş bir maddenin erimesi, maddenin belirli bir sıcaklık seviyesini aşarak 

katı durumdan sıvı duruma geçmesi demektir. Soğuk, bu sıcaklık seviyesine ulaşmayı 

 
273 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 56-60. 



 

 

138 

 

engelleyerek donmuş maddenin katı yapısını korur veya erime sürecini geciktirir. 

Soğukluğun ön planda olduğu bir durumda doğal sıcaklığı etkinlik alanı daralır, bu 

nedenle erime süreci başlayamaz ve engellenir. 

3.1.2.6. Çözülerek (et-teḥallul) ve Küflenerek (et-tekerrüc) Katılaşmayı Önlemek 

Küflenme, çürümeye benzer bir süreç olmasına karşın, ondan farklı olarak, bir 

nesnede buharlaşan bir sıcaklığın etkisiyle başlar, ancak çürümede olduğu gibi nesnenin 

tamamen ayrışmasına yol açmaz. Tersine, soğuk, buharlaşmayı nesnenin yüzeyinde ve 

üzerinde tutar ve nesnenin kendisine veya onu kaplayan kısmına dâhil eder. Havanın bu 

nemle karışmasıyla birlikte, soğumanın etkisi altında nesnenin yüzeyinde beyaz bir renk 

meydana gelir. Küflenmenin oluşabilmesi için sıcaklık gerekmektedir. Sıcaklık yetersizse 

küflenme gerçekleşmez. Sıcaklık arttığında ise önce çürüme, daha da arttığında ise 

kuruma ve yanma gerçekleşir. Yani küflenme, çürüme ile kuruma veya yanma arasındaki 

belirli bir sıcaklık ve nem dengesinde ortaya çıkan bir yüzey etkisidir.274 

Çözülme ya da küflenme yoluyla katılaşmayı engellemek, sıcaklığın nesnenin 

içerisindeki yaş ve kuru dengesini değiştirmesini önlemek anlamına gelir. Sıcaklık 

yükseldiğinde, nesnenin dış ya da iç katmanlarındaki bazı yaş cüzleri buharlaşabilir; 

ardından kuruluk artabilir ve bu da katılaşmaya yol açabilir. Eğer soğuk, bu sıcaklık 

artışını engellerse, bahsedilen kurutucu veya küflendirici süreçler meydana gelmez. 

Benzer şekilde, küflenmenin başlangıcında sıcaklığın etkisi azaltılırsa, küfün neden 

olduğu yüzeysel deformasyonlar derinleşmez ya da katılaşarak zararlı tabakalar 

oluşturmaz. 

Nemli bir gıdayı soğukta tutmak, içindeki sıvı parçaların buharlaşarak yüzeyde 

yoğunlaşıp katı bir tabaka hâline gelmesini engeller. Ek olarak, yüzeyde oluşabilecek 

sıcaklık kaynaklı küflenme süreci de bastırılır. Bu durumda, gıda nemini koruyarak katı 

bir kabuk ya da küflü alan geliştiremez. 

3.2. Pasif Niteliklerin Edilginlikleri 

3.2.1. Yaşlık ve Kuruluğun Tekil İnfialleri 

Tabii varlıklar, yaşlık ve kuruluk adı verilen iki temel durum üzerinden önemli 

bir değişim geçirir. Bu iki durum, sadece fiziksel koşulların değişmesiyle sınırlı kalmaz, 

 
274 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 60-62. 



 

 

139 

 

varlığın genel niteliğini de şekillendirir. Yaşlık, suya ve nemli olana yakınlığı belirtirken, 

kuruluk bu nemin kaybı veya uzaklaşmasıyla ilişkilidir. Fiziksel durumların dönüşümü, 

bazı zamanlarda hızlı bir seyir izlerken bazen de oldukça yavaş bir ilerleme gösterir. 

Bununla birlikte, söz konusu süreçlerin her birinde çeşitli edilgiler meydana gelir. 

Bu edilgiler, cisimlerin en derin katmanlarına kadar giren bir değişimi, yüzeyde 

oluşan etkileşimleri veya bütünsel bir biçim değişikliğini yansıtabilir. Yaşlığa ve 

kuruluğa özgü durumların daha iyi kavranabilmesi için aşağıda bazı temel kavramlar 

üzerinde durulacaktır. Islaklık, sırılsıklam olma, kuruma ve yayılma gibi kavramlar, 

doğrudan yaşlıkla ilişkilidir. Bu kavramlar, suyun veya herhangi bir sıvının madde 

üzerindeki etkisi ve maddenin nemlilik düzeyine bağlı olarak sergilediği farklı 

davranışları tanımlar. 

Diğer yandan, çevrelenme, bileşme, delinme, kesilme gibi kavramlar, cisimlerin 

haricî etkilerle veya kendi içsel yapılarıyla etkileşime girmeleri neticesinde ortaya çıkan 

değişim şekillerini temsil eder. Bu şekiller, maddenin bütünlüğünün nasıl korunduğunu 

veya nasıl ayrıştığını, hangi şartlarda yumuşayarak dış şekle uyum sağladığını ya da 

sertleşerek ayrılmaya direnç gösterdiğini açıklamayı hedefler. 

Kırılma, ufalanma, sıkılma, dövülme, eğilme, sünme ve yapışma gibi diğer 

kavramlar da fiziksel direncin zorlanması ve maddenin kendi özelliğinin açığa çıkmasıyla 

ilişkilidir. Sert veya gevrek hâle gelmiş maddelerde kırılma ve ufalanma daha sık 

görülürken, esnekliği sürdürebilen maddeler çeşitli derecelerde eğilme veya sünme 

gösterebilir. Yapışma ise yüzeylerin veya ara maddelerin niteliğine bağlı olarak, farklı 

cisimlerin birbirine tutunması ve ayrılmaz bir bütün oluşturması sürecini tanımlar. 

Bu kavramların ayrıntılı bir şekilde incelenmesi, yaş ve kuru hâllerin 

cisimlerdeki etkilerinin anlaşılmasına olanak tanır. Islaklık seviyesi, maddeyi yumuşak 

ve şekillendirmeye uygun hâle getirirken, kuruluk derecesi maddenin sertleşmesini ve 

bazı durumlarda parçalanma eğiliminin artmasını sağlar. Böylece, zamanın ve çevresel 

etkenlerin etkisi altında cisimlerde gözlemlenen değişimler, bu tür edilgiler sayesinde 

daha anlaşılır bir bütünlük kazanır. 

3.2.1.1. Yaşlık Niteliğine Nispet Edilen İnfialler 

3.2.1.1.1. Islanmak (el-ibtilâl) 



 

 

140 

 

Islanma, bir cismin kendine sulu bir başka cismin (örneğin suyun, sıvı yağın, 

farklı bir çözelti veya karışımın) temas etmesiyle üzerine veya gözeneklerine yabancı bir 

ıslaklığın girmesi durumudur. Bir yüzeyin ıslanması o yüzeyin parlak ya da yağlı 

olmasına göre farklı şekillerde gerçekleşir. Parlak ve yağlı yüzeylerde sıvı tutunamaz ve 

kayıp gider. Bu yüzden bu tür yüzeyler ıslanmaz olarak adlandırılır. Gözenekli ve 

pürüzsüz olmayan zeminlerde sıvı, yüzeye nüfuz eder ve ıslaklık burada kalır. Islanma, 

taze maddelerde sıkça görülen bir durumdur. Yaş veya kuru cisimler bazen ıslanmaya 

daha dirençli olabilir. Çünkü cisim sertleşmiş veya içerisindeki nemi dışarı atmıştır.275 

3.2.1.1.2. Sırılsıklam Olmak (el-intifâʿ) 

Sırılsıklam olmak, ıslaklığın cismin özüne ve derin katmanlarına işlemesidir. 

Yani su, yalnızca yüzeyde değil, cismin derinlerine girerek onunla kenetlenmiştir. Bu 

süreçte arazî yapıda olan cismin içerisine hapsolmuş hava kabarcıkları, yerini suya 

bırakarak ıslanma ve akabinde havaya ait elementlerin cismi tamamen terk etmesiyle 

sırılsıklam olma gerçekleşir. İbn Sînâ’nın belirgin ayrımı şudur: “Eğer o şeyde 

yumuşaklık oluşmuyorsa sırılsıklam olmuş denilemez.” Suyun tamamen emilmediği ve 

“yumuşatma” etkisi yaratmadığı durumlar, sırılsıklam olmaya tam olarak karşılık gelmez. 

Mesela suda çözünmüş bir madde “sırılsıklam oldu” diye tanımlanmaz. Çünkü o zaten 

bütünlüğünü kaybetmiş bir maddedir. “Her sırılsıklam olan ıslaktır ama her ıslak 

sırılsıklam olmuş değildir.”276 

Sırılsıklam olma, diğerine kıyasla, ıslaklık düzeyinin daha yüksek bir 

seviyesidir. Bu aşamada cisim ile sıvı arasında son derece güçlü bir etkileşim mevcuttur. 

Yaşlandıkça cisimlerde gerçekleşen yapısal değişiklikler, farz-ı misal nemin azalması 

veya cismin sertleşmesi, sırılsıklam olabilme potansiyelini olumsuz yönde etkiler. 

3.2.1.1.3. Çevrelenmek veya Yayılmak (el-inḥiṣâr) 

Yayılma, yaş veya ıslak bir nesnenin bulunduğu yüzeyde doğal olarak dağılması 

ve genişlemesi olarak tanımlanır. Boş bir alanda bulunan sıvı, herhangi bir baskı veya 

engel yoksa etrafa doğru yayılma gösterir. İçinde bulunduğu kap veya çevreleyen bir 

unsur bulunduğunda, sıvı o kabın şeklini alır. Kitapta belirtildiği üzere, eğer kabı 

tamamen doldurmaya yetecek miktarda sıvı varsa, sıvı yüzeyi o kabın formunu alır. Eğer 

 
275 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 84-86. 
276 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 86. 



 

 

141 

 

kap daha büyükse, üstte yüzey kabarcıklı veya kubbemsi bir biçim alabilir. “Yaş cisim 

eğer boştaysa/herhangi bir kapta değilse, nüfuzu bulunduğu konumda yayılır. Eğer 

çevrelenirse ya da engellenirse çevreleyen ve engelleyenin şeklini alır.”277 

Islanma süreciyle birlikte değerlendirildiğinde, yayılma, cismin sıvı ile etkileşim 

alanını ve derinliğini gösterir. Kuruma sonrasında ise yayılma azalma gösterir veya 

tamamen durur. 

3.2.1.1.4. Bileşmek (el-ittiṣâl) 

Bileşme, yaş veya akışkan hâldeki maddelerin birbirleriyle temas ettiğinde, 

yüzeylerinin kolaylıkla kaybolması ve tek bir bütün hâline gelmesidir. Kurularda bu tür 

bir bütünleşmenin gerçekleşmesi nispeten zordur. Birbirleriyle karışmayan sıvılar 

(örneğin, yağ ve su) söz konusu olduğunda yüzeylerin ayrılması belirgin bir şekilde kalır. 

Karışan sıvılarda ise ayrışma gözlemlenmez ya da çok zayıf şekilde kalır. Nitekim sirke 

ve su ya da farklı tür yağlar kolayca birbirine karışabilir. Bileşme, yaşlığın güçlü olduğu 

maddelerde daha belirgin bir şekilde görülmektedir. Kurumaya, eskimeye veya 

yaşlanmaya yüz tutmuş maddelerde bileşme durumu giderek zorlaşmaktadır.278 

3.2.1.1.5. Delinmek (el-inḫirâḳ) 

Delinme, öncelikle yaş hâline özgü bir durum olarak tanımlanır. Bir nesne, 

kendisine giren cismin miktarına göre ayrışma gösterir ve bu cisim ortadan kalktığında 

parçalar birleşerek eski hâline döner. Bu nedenle delinme, ayrışmanın kolaylıkla meydana 

geldiği bir hâl olarak değerlendirilir. Ayrıca, bileşimin dağılma türleri arasında delinme, 

yarılma, kırılma, parçalanma (el-inriḍaḍ) ve ufalanma bulunmaktadır. 

Delinme kavramı, önceki açıklamalarda belirtilen bu niteliğe karşılık gelir. 

Yumuşak cisimler için de delinme ifadesi kullanılabilir. Çünkü delinme, söz konusu 

cisimlerin bileşiminde bir bozulma oluşturur. Bu bozulma, cisme nüfuz eden maddenin 

hacminden ziyade, cismin bazı kısımlarının diğer bölümlerinden kopması sonucu 

meydana gelir. Böylece söz konusu cisim bütünlüğünü yitirerek dağılmış bir hâle gelir.279 

 
277 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 88-90. 
278 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 90. 
279 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 90. 



 

 

142 

 

3.2.1.2. Kuruluk Niteliğine Nispet Edilen İnfialler 

3.2.1.2.1. Kurumak (en-neşf) 

Kuruma, cismin içinde bulunan su ya da nemin, çeşitli fiziksel süreçler 

sonucunda çekilip azalmasıdır. İbn Sînâ kurumayı, gözeneklerdeki hava parçacıklarının 

genişlemesi ve bu genişlemenin nemi dışarı atmaya zorlaması olarak tanımlar. Eğer bu 

boşluklar başka bir madde tarafından doldurulursa, hava çözülür ve su ile karışarak farklı 

bir yoğunlaşma durumu meydana gelebilir. Birçok cisim, kuruduğunda sertleşir ya da 

katılaşır. Çünkü nemin azalması cismin iç yapısını sıkılaştırır.280 Var olanlar zamanla 

kuruyarak sertleşir, katılaşır ya da kırılgan hâle gelir. Bu, maddeyi artık esnekliğinden 

mahrum bırakan bir süreçtir. 

3.2.1.2.2. Kesilmek (el-inḳıtâʿ) 

Kesilme, ayırıcı bir nesnenin (bıçak, makas vb.) girmesiyle oluşan bölünme 

durumudur. Bu bölünme, giren nesnenin hacmine ve kesici hareketin yönüne bağlı olarak 

ilerler. Cismin hareket yönündeki kesilmenin hacimden fazla ilerlemesi dağılmayla ve 

yarılmayla sonuçlanacaktır. Dolayısıyla kesilme cismin hacminden fazla olamaz. Yani, 

kesilme, bir ayırıcı cismin söz konusu cisme girmesi ve bu cismin hacmi kadar 

ilerlemesiyle ortaya çıkan bir ayrılma hâlidir. Hareket yönünde cismin hacmini aşmaz 

ancak hareketin kendisi daha kapsamlı [veya çok yönlü] olabilir.281 

Bu infial, genellikle daha yumuşak veya en azından belirli bir direnç eşiği 

bulunan nesnelerde gerçekleşir. Kurumuş ve çok sertleşmiş maddelerde kesilme, yerini 

kırılmaya bırakabilir. 

3.2.1.2.3. Yarılmak (el-inşiḳâḳ) 

Yarılma, kesilmeye benzer bir edilgi olmasına rağmen, daha çok bir kuvvetin 

uygulandığı doğrultuda cisimde beklenenden daha büyük ayrışma durumunu ifade 

etmektedir. Yarılma, bir cismi enlemesine, boylamasına veya eğik biçimde birbirinden 

ayırabilir. Bu süreçte, parçalar bazen kuruluk ya da sertleşme nedeniyle bütün hâlde 

kalmak yerine ansızın kopmalar yaşayabilir. Yarılma, genelde cismin sıkılığının yüksek 

 
280 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 86-88. 
281 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 90-92. 



 

 

143 

 

derecede olduğu, yaşlanmış ve çatlamaya meyilli veya kurumaya başlamış cisimlerde 

daha sık gözlemlenir. 

Dolayısıyla yarılma, kesilmeden farklı olarak, dış müdahale veya cismin 

parçalarının birbirini çekmesi (gerilme gibi) nedeniyle bileşimin, ayırıcı cismin 

hacminden daha fazla alanda dağılmasıdır. Bu süreç, kimi zaman hacimli bir cismin 

müdahalesiyle gerçekleşirken kimi zaman da kuru ya da kuruyan kısımların birbirini 

çekmesi sonucu ortaya çıkar. Bu kuruyan kısımlara bir cisimle müdahale edildiğinde bazı 

kısımlara ayrılarak parçalanabilir. Parçalama türleri arasında “soymak, sıyırmak, oymak, 

yaymak, delmek, kazmak” sayılabilir.282 İbn Sînâ’nın kitabında bu kavramlar müstakil 

olarak yer işgal etmez. 

3.2.1.2.4. Kırılmak (el-inkisâr) 

Kırılma, cismin içine doğrudan girmeyen, ancak ani ve kuvvetli bir dış etki 

(darbe, çarpma, baskı vb.) ile bir anda ayrılması durumudur. Bu ayrılma, nispeten büyük 

parçalar şeklinde gerçekleşir. Kırılan şeyin küçük kısımlara ayrılmasına ise parçalanma 

denir.283 

Eskimiş ve yaş almış ya da kurumuş nesneler, esneme yeteneklerini 

kaybettiklerinden daha kolay kırılırlar. Taze ve yaş nesnelerin kırılması ise daha kuvvetli 

ya da sert bir darbe gerektirir. 

3.2.1.2.5. Ufalanmak (et-tefettüt) 

Ufalanma, cismin küçük parçalara ayrılmasıdır. Kırılmanın aksine daha zayıf 

kuvvetlerle meydana gelebilir. Genelde zaten gözenekli veya kurumuş, sertleşmiş ve arazî 

(topraksal) bir yapıya dönüşmüş maddeler ufalanmaya eğilimlidir. 

Kırılma, parçalanma ve ufalanma, bir maddenin bütünlüğünün değişik şekillerde 

bozulmasıdır. Hepsi boşluklar yaratmasına rağmen, bu boşlukların büyüklüğü, sayısı ve 

birbirleriyle olan bağlantıları açısından farklılık gösterirler. Kırılmada az sayıda büyük 

boşluk ve belirgin sınırlara rastlanırken, parçalanmada daha fazla sayıda küçük boşluk ve 

yine belirgin sınırlara sahip olunmaktadır. Ufalanmada ise en fazla sayıda ve en minik 

boşluklar meydana gelir ve bu boşluklar zayıf bir şekilde birbirine bağlı oldukları için 

madde kolaylıkla dağılır. Ufalanan parçaların yeniden birleşmeleri oldukça zordur. Yani, 

 
282 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 92. 
283 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 92. 



 

 

144 

 

uygulanan gücün şiddeti ve oluşan parçaların büyüklüğü ve küçüklüğü ile boşlukların 

yapısı bu üç farklılığı belirlemektedir.284 

3.2.1.2.6. Benzeriyle Birleşmeye veya Başkasıyla Yapışmaya Engel Olmak 

İbn Sînâ, kuru niteliğinin özelliklerini saydığı yerde bu niteliğin benzeriyle 

birleşmeye ve başkasıyla yapışmaya engel olma özelliği olduğundan bahseder. Ancak 

metnin devamında bu konuya doğrudan bir yer ayırmayı tercih etmemiştir. 

Kuruluğa nispet edilen bu infial çeşidi için yaşlık niteliği üzerinden ters bir 

okumayla yorumlamak mümkündür. Zira yaşlık, nesnelerin birbirine yapışmasını 

kolaylaştıran bir faktördür. Bileşme meydana geldiğinde, aradaki yüzeylerin 

kaybolmasına ya da yumuşamasına yol açan ıslaklık derecesi artar. Öte yandan, 

kuruluğun hâkim olduğu nesneler katı ve sert bir hâl alır. Kuruluk, hava ile dolu ya da 

sıkışmış gözenek yapısı nedeniyle nesnede ayrışmayı zorlaştırır fakat yapışmayı da 

güçleştirebilir. Bu durum, sert ve kuru bir nesnenin benzeriyle bile birleşmesini 

engelleyebilir. Başka bir deyişle, yüksek kuruluk seviyesi, nesneler arası etkileşime 

uygun olmayan bir ortam oluşturur. 

3.2.2. Aktif Niteliklerin Etkisiyle Ortaya Çıkan Edilginlikler: Doğrudan 

İnfialler 

Bu tür edilgin nitelikler, etkin niteliklerin bir madde üzerinde yarattığı 

değişikliklerdir. İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler ile Oluş ve Bozuluş kitaplarında sıcaklık ve 

soğukluk gibi aktif niteliklerin, bu niteliklere maruz kalan maddede çeşitli “doğrudan 

infialler” oluşturduğunu ifade eder. Bilhassa sıcaklık, unsur veya bileşik cisimde içsel bir 

dönüşüme yol açarak şu sonuçları doğurur: 

3.2.2.1. Olgunlaşmak 

Sıcaklığın etkisiyle cisimler, yaşlık niteliklerini dönüştürerek doğal formuna 

ulaşmasıdır. Meyve olgunlaştı demek gibi. 

3.2.2.2. Pişmek 

Cismin doğal yapısının, sıcaklık etkisiyle yaş ve kuru parçalarının dengelenmesi 

sonucunda pişmesidir. Yemek pişti demek gibi. 

 
284 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 92. 



 

 

145 

 

3.2.2.3. Kızarmak 

Kızarma, sıcaklığın dış yüzeye etkisiyle meydana gelen ve cismin dış kısmının 

kurumasına neden olan sürecin adıdır. Et kızardı demek gibi. 

3.2.2.4. Buharlaşmak 

Sıcaklığın etkisiyle yaş parçaların ayrışması ve yükselmesi süreci olarak 

buharlaşma meydana gelir: su buharlaştı demek gibi. 

3.2.2.5. Dumanlaşmak 

İçerisinde toprak unsurlarının bulunduğu cisimlerde, kuru niteliklerin sıcaklıkla 

çözülerek yükselmesine denir: yangın esnasında duman çıktı demek gibi. 

3.2.2.6. Yanmak 

Sıcaklığın, cismi tamamen ayrıştırarak yaş ve kuru parçaların duman veya buhar 

hâline gelmesine neden olmasına denir: odun yandı demek gibi. 

3.2.2.7. Erimek (ez-ẕevb) 

Donmuş bir cismin, sıcaklık etkisiyle akışkan hâle gelmesi erime sürecidir: buz 

eridi demek gibi. 

3.2.2.8. Katılaşmak 

Cismin sıcaklık veya yoğunluk artışı nedeniyle katı bir forma geçmesi 

katılaşmayı ifade eder: yumurta katılaştı demek gibi. 

3.2.3. Pasif Niteliklerin Kıyasıyla Ortaya Çıkan Edilginlikler: 

Karşılaştırmalı İnfialler 

Burada, nemlilik ve kuru olmanın birbirleriyle ya da farklı seviyelerdeki benzer 

özelliklerle karşılaştırılması sonucunda ortaya çıkan infialler incelenir. İbn Sînâ, yaş ve 

kuru olmanın etki ve edilgi sürecine yanıtının maddede farklı değişim ve dönüşümler 

meydana getirdiğini belirtir. 

3.2.3.1 Kuru Niteliğinin Yaşa Kıyasıyla Ortaya Çıkan Edilginlikler 

3.2.3.1.1. Islanmak 

Kuruluğun hakim olduğu nesneler, yaşlıkla etkileşime girdiklerinde ıslanma 

etkisi meydana gelir. Bu, yaşa oranla ortaya çıkan bir edilginlik durumudur. Toprağın 



 

 

146 

 

suyla etkileşimi, odunun nem alarak ıslanması gibi durumlar, kuru maddenin yaşa nispet 

edilmesi yoluyla infiale uğramasının bir göstergesidir. 

3.2.3.1.2. Kurumak 

Kuruma, kuru nesnenin deliklerine hapsolmuş havanın yerini doldurmak 

amacıyla, oradaki gözeneklere nemin girişiyle meydana gelir. Hava, doğal yapısı 

itibarıyla ayrışır ve yerine geçen maddelerle birleşebilir. Bu birleşme, tuzun yoğunlaşması 

veya suyun kirece bağlı hâle gelmesi gibi çeşitli sonuçlar doğurabilir. Fakat, her zaman 

böyle bir etkileşim meydana gelmeyebilir. Birçok cisim kuruduğu anda katılaşır. Çünkü 

yaşlık azaldığında ve bir güçle içeri çekildiğinde, yaşlığın yüzeyde kalması 

gerekmemektedir.285 

3.2.3.1.3. Renk Değiştirmek (el-intiḳâʿ) 

İbn Sînâ eserinde bu başlığa müstakil bir yer ayırmaz. Ancak yaşa nispetle 

kurudan ortaya çıkan bu edilginlik şöyle özetlenebilir: Mesela, yaş ve kuru arasındaki 

denge değiştiğinde, maddeler üzerinde renk değişimi görülebilir. Kuruluk, bazen 

maddede yoğunlaşma ve katılaşma etkisi doğurur. Buna bağlı olarak maddenin rengi 

koyulaşır, solar veya farklılaşır. Örneğin, yaş dal yeşilken kuruyunca kahverengiye veya 

gri gibi başka bir renge dönebilir. Bu, kuru niteliğin yaşa kıyasıyla oluşan bir görünür 

infialdir. 

3.2.3.1.4. Erimek 

Kuru cisimler, yaşlık etkisiyle eriyebilir ve akışkan hâle gelebilir. Bu yaşa nispet 

edilmesiyle kuru nitelikten sâdır olan bir başka infialdir. Erimede, erimeyi kabul edici bir 

cismin hem kuruluk niteliğini hem de kuruluğa eşlik eden bir yaşlık niteliğini haiz olması 

gerekir. Cisim çözünür ve likidite kazanırsa, kuru ve yaş nitelikleri birbirini gerektirecek 

şekilde varlığını devam ettirir. Yaşlık ve kuruluk birbirinin gereği olarak muhafaza 

edilmediğinde cismin buharlaşması kaçınılmaz olur. Ancak cismin birazının eridiği, bir 

kısmının da buharlaştığı durumların da gerçekleşmesi mümkündür. Cisimden bir miktarın 

kaldığı ve daha sonra onun da ayrışma sürecine girdiği bu tür durumlara mum örneği 

verilebilir.286 

 
285 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 88-90. 
286 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 70. 



 

 

147 

 

3.2.3.2. Yaş Niteliğinin Kuruya Kıyasıyla Ortaya Çıkan İnfialler 

3.2.3.2.1. Kurumak 

Yaşlığın zamanla kaybolması ve kuruluğun baskın hâle gelmesi, kuruma 

sürecini oluşturur. Haricî bir kurutucu etki, maddenin ıslaklığını giderir. Islak kıyafetin 

dışarıda kuruması gibi. 

3.2.3.2.2. Kurumaya Karşılık Vermek (el-icâbe ile’n-neşf) 

Bir önceki infialin devamı niteliğinde olan kurumaya karşılık verme, yaşlığın, 

kuruluğun etkisini azaltmaya yönelik tepkisine denir. Bu, kurumaya karşılık verme olarak 

tanımlanır. Bu süreçte denge kurulmaya çalışılır. Çünkü yaş niteliği kuruya karşı direnç 

gösterir. Bu şekilde nemlilik bir süre muhafaza edilebilir. 

4. Niteliklerin Bileşik Etkileri 

Doğadaki nitelikler, tek başına etkili olmanın yanı sıra, genellikle bileşik 

durumlarıyla unsurlar üzerinde karmaşık etkiler meydana getirir. İbn Sînâ, tabiatta 

gerçekleşen birçok hadisenin yalnızca tek bir nitelik aracılığıyla değil, iki ya da daha fazla 

nitelik birleşimiyle meydana geldiğini ifade eder. Bu “bileşik etkiler”, hem aktif (sıcak-

soğuk) hem de pasif (yaş-kuru) niteliklerin farklı seviyelerde birleşimiyle oluşur. 

Sıcaklık ve kuruluğun birleşimi, ateş unsuruna etki ederek hareketi ve yukarı 

doğru yönelimi tetikler. Bu bileşim, buharlaşma ve genleşme gibi değişim olaylarını 

artırırken, özellikle dumanın daha hafif bir yapı kazanmasını sağlar. Sıcaklık ve 

kuruluğun etkisiyle oluşan bu durum, unsurları harekete geçirerek üst katmanlara doğru 

yönlendirir. 

Buna karşın, soğukluk ve yaşlık, birleşik etkileriyle unsurların daha sabit ve ağır 

bir yapı kazanmasına neden olur. Bu bileşim, suyun yeryüzü katmanlarında toplanması 

ve toprağın sert bir forma girmesi gibi dönüşümlerin temelini oluşturur. Özellikle, 

soğukluk ve yaşlık niteliklerinin bir arada etkili olduğu yerlerde, yoğunlaşma ve 

durağanlık gibi etkiler gözlemlenir. 

Ayrıca, niteliklerin karşıt bileşenleri arasındaki etkileşim, tabiatta görülen 

dönüşümler için bir denge görevi görür. Sıcaklık ve soğukluğun bir arada bulunduğu 

durumlar, unsurların ara durumlarına yol açarak yoğunluk ve hareketsizlik arasındaki 

dengenin tesis edilmesini sağlar. Aynı şekilde, yaşlık ve kuruluğun karışımı, unsurların 



 

 

148 

 

esneklik ve sertlik gibi çelişkili hâllerini bir araya getirir. Bu birleşik etkiler, çamur gibi 

karmaşık yapıların varlığını açıklar. 

Niteliklerin bileşik etkileri, unsurlar arasındaki uyum ve çatışmadan doğan tabii 

olayların temel nedeni olarak görülür. İbn Sînâ, bileşik etkilerde niteliklerin birbirleriyle 

etkileşimlerini, unsurların yapısını değiştiren en önemli süreçlerden biri olarak tanımlar. 

Sıcaklık, soğukluk, yaşlık ve kuruluk gibi nitelikler, bir araya gelerek doğadaki varlıkların 

özelliklerini ve dönüşüm süreçlerini etkiler.287 

Ne var ki, sıcaklık ve soğukluk, yaşlık ve kuruluk gibi zıt nitelikler arasındaki 

gerilim, bu niteliklerin birleşim süreçlerinde hangi özelliğin baskın olacağı ya da bu 

baskınlığın hangi koşullarda değişeceği, nitelikler teorisinin açıklayamadığı bir 

durumdur. Örneğin, sıcak ve kuru bir mizaçta bir bireyde hangi özelliklerin daha belirgin 

olacağı ve bu durumun çevresel etkilerle nasıl değişeceği sorusu teorinin sınırlarını 

gösterir. 

Niteliklerin, doğadaki olayları açıklamada tek tip bir işlev değil, birbirine zıt 

veya çapraz işlevleri aynı anda taşıdıkları görülür. Ateşin sıcaklık etkisiyle buharlaşmaya 

yönlendirdiği bir sıvı, aynı ortamda soğukluk baskın hâle geldiğinde donma eğilimi de 

gösterebilir. Bu nedenle, tek bir maddede hem ısınmaya hem de soğumaya yönelik 

meyiller vardır. 

Bazı karışımlar, belli oranda yaşlığa hamledilen yumuşak ve esnek özellikler 

gösterirken, aynı zamanda kuruluğa hamledilen gevreme ve kolay kırılma gibi 

özelliklerle sonuçlanabilir. Toprağın su ile birleşmesiyle oluşan çamur yaşken şekil 

alabilir. Ancak belirli bir oranda kurumaya başladığında çatlama ve parçalanma eğilimi 

de gösterir. 

Böyle bir çelişki, nitelikler hakkında “maddeyi şu şekle dönüştürür” biçimindeki 

genellemeye başvurmayı güçleştirir. Çünkü maddelerde niteliklerin tümünün birden ve 

ortaklaşa etkide bulunması söz konusudur. Nitekim su, soğuklukla erimeyi engellerken, 

aynı anda ısı alarak buharlaşmayı kabule de elverişli olabilir. 

 
287 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 52. 



 

 

149 

 

İbn Sînâ niteliklerden ortaya çıkan bileşik etkileri ve edilgileri birbirinden 

ayrıştırarak tasnif etmiş, bu etkilerin her birini ayrıntılı bir şekilde açıklamıştır. Bu 

kısımda, İbn Sînâ’nın açıkladığı bu fiil ve infial çeşitlerine değinilecektir. 

4.1. Aktif Niteliklerin Bileşik Etkileri: Sıcaklık-Soğukluk 

4.1.1. Çürütmek (el-ʿufûne) 

Çürütmek, sıcaklık ve soğukluk arasındaki dengesizliklerin madde üzerindeki 

yıkıcı etkisini tanımlar. Yeterince yüksek bir sıcaklık, bir cismin içindeki nemin 

bozulmasına ve kimyasal yapısının dağılmasına neden olabilir. Fakat soğukluğun doğal 

sıcaklığı zayıflatması veya dış sıcaklığı engellemesi de benzer bir sonucu hızlandırır. Bu 

bağlamda çürütmek, sadece aşırı sıcaklığın ya da yalnızca soğukluğun etkisi değil, 

genellikle her ikisinin bir arada veya zamana bağlı olarak ardışık bir şekilde etkili hâle 

gelmesiyle oluşan bir süreçtir. Sıcaklığın yetersiz olduğu veya uygun olamadığı 

koşullarda, madde en ideal formunu kaybeder ve bayağı bir niteliğe sahip olarak 

doğrudan çürüme eğiliminde olur. Çürüme süreci sonucunda madde leş gibi kokuşur.288 

4.1.2. Katı Cisimleri Dondurmak (et-tecmîd) 

Katı cisimleri dondurmak, sıcak niteliği üzerinde soğuk niteliğinin baskın hâle 

gelerek maddenin içindeki hareketlilikleri büyük ölçüde durdurmasına denir. Sıcaklık bu 

süreçte tamamen kaybolmaz. Ancak soğuk niteliği, maddenin unsurlar arası hareket 

kabiliyetini düşürerek, hareketi kısıtlar. Bu süreçte, madde başlangıçta katı olsa da 

içindeki yaş veya esnek kısımlar soğukla donarak esneklikten yoksun, sert bir form alır. 

Böylece cismin iç ve dış katmanları neredeyse hareketsiz bir duruma gelir.289 Böylelikle 

fail soğuk niteliği sıcak üzerinde münfail etkide bulunarak katı cismin dondurulması 

gerçekleştirilmiş olur. 

1.4.1.3. Katılaşma (el-ʿaḳd) 

Katılaşmak, başlangıçta akıcı ya da kısmen yumuşak olan bir nesnenin sıcaklığın 

ya da soğukluğun etkisiyle yoğunluğunun artması ve esnekliğini kaybetmesidir. Sıcaklık 

söz konusu olduğunda, kaybedilen nem kısmen buharlaşır ya da nesnedeki kuruluk daha 

da güçlenir. Bu da daha katı bir yapı meydana getirir. Soğuk da benzer bir şekilde unsurlar 

 
288 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 56-58. 
289 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 82. 



 

 

150 

 

arası nitelik alışverişini mümkün kılacak hareketliliği sınırlayarak nesnenin katılaşmasına 

yol açabilir. İki özellik arasındaki bu ortak işleyiş, maddenin içindeki yaşlık-kuruluk 

dengesinin farklı yönlerde yeniden düzenlenmesiyle ilgilidir.290 

2.1.4.1.4. Yoğunlaşma (et-taḫs̱îr) 

Yoğunlaşma, maddenin hava ya da buhar hâlindeki parçacıklarının sıcaklık ve 

soğukluk etkileşimleri sonucunda daha sıkı bir forma bürünmesidir. Sıcaklık genellikle 

cismin içindeki nemi hareketlendirip buharlaştırırken, soğukluk bu yükselen parçacıkları 

tekrar yoğunlaştırır. İbn Sînâ’nın ifadesiyle: “[Maddenin] sıcaklıktan dolayı 

yoğunlaşması, içerisinde bulunan toprak sebebiyledir. [Maddenin] soğukluktan dolayı 

yoğunlaşması ise içerisindeki hava [özelliğinin] suya dönüşmesi sebebiyle gerçekleşir.” 

291 

Yoğunlaşma sürecinde, madde katmanlarındaki sıcaklık-soğukluk dengesine 

bağlı olarak, nemli kısımların yeniden daha sıkı başka bir yapıya dönüştürülmesi sağlanır. 

Nihayetinde yoğunlaşma, aktif niteliklerin karşılıklı etkileşimiyle maddenin cevherindeki 

gevşeklikleri izale etme ve daha sıkı bir yapı oluşturma eylemidir. 

4.2. Pasif Niteliklerin Bileşik Edilginlikleri: Yaşlık-Kuruluk 

4.2.1. Ezilmek (el-inşidâḫ) 

Ezilmek, dışarıdan uygulanan bir kuvvetin cismin iç yapısını belirli bir oranda 

parçalayarak geçici ya da kalıcı deformasyona neden olmasıdır. Yaşlık ile kuruluk 

arasındaki denge, cismin bu kuvvete ne kadar direnç gösterebileceğini belirler. Yoğun 

nem içeren maddeler kolaylıkla ezilir. Buna karşın yüksek oranda kuruluk barındıran 

cisimler, ezilme yerine kırılma ya da ufalanma eğilimi gösterir. 

4.2.2. Dövülmek (el-inṭırâḳ) 

Dövülmek, ezilmeye benzer olmakla birlikte kuruluğun baskın olduğu maddeler 

üzerinde daha düzenli ve tekrarlayan bir kuvvet uygulanması sonucunda meydana gelir. 

Yaşlık, dövülen cismin esnemesine, incelmesine ya da şekil değiştirmesine olanak tanır. 

Yaşlık dövülme sürecini yavaşlatan veya engelleyen bir etki göstermekle birlikte cismin 

 
290 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 74. 
291 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 76. 



 

 

151 

 

kırılmasını önleyebilir. Kuruluk ise, dövme sürecinde cismin bütünlüğünü 

zayıflatabilir.292 

4.2.3. Yoğurulmak (el-inʿicân) 

Yoğurulmak, özellikle nemli ve yapışkan özelliklere sahip malzemelerin, dış 

etkiler altında esneyerek bir araya gelmesi ve homojen bir bütün oluşturmasıdır. Diğer bir 

deyişle sıkılan şeyin nemli yapıda olmasıdır. Bu nemlilik özelliği maddenin birbirleriyle 

kolayca kaynaşmasını sağlar. Kuruluk düzeyi yükseldikçe yoğurma işlemi zorlaşır. 

Hamur veya çamur gibi maddelerde nem, yoğurma işlemini kolaylaştırır ve maddenin 

çeşitli kısımlarının bir bütün hâline gelmesini sağlar.293 

4.2.4. Sıkılmak (el-inʿıṣâr) 

Sıkılmak, sıkıldığı hâl üzere kalabilen maddeye denir. Bu infial, iki veya daha 

fazla yönden uygulanan basıncın, cismin hacmini küçülterek gözenekli yapısını 

daraltmasıdır. Sıkılan şeyden sulu ya da hava özellikli maddeler çıkarak sıkılmış olan 

küçülür.294 

Sulu cisimler, bu basınç altında esneklik göstererek şekil değiştirir; kurumuş 

veya az nemli cisimlerde ise sıkılma genellikle çatlama veya kırılma ile sonuçlanır. 

Cismin ne kadar sıvı ve yumuşak olduğu, sıkma işlemi sonucunda meydana gelen 

deformasyonun düzeyini belirler. 

4.2.5. Preslenmek (et-telebbüd) 

Preslenmek, sıkılma türlerinden birisidir. Sıkılarak preslenen maddenin kuru 

olması onu preslenmiş olarak isimlendirmeye neden olur.295 

4.2.6. Yapıştırılmak (et-telezzüc) 

Yapışkan, şekil alması kolay olandır ve onun cismi kendisine temas edenle 

birlikte olur. Bu, içerisinde baskın olanın yaşlık olması sebebiyledir. Fakat 

yapışkan yaşlığı gerektirir, çünkü yaş çok akıcıdır. Yapışkanın parçaları bir şeyi 

yaşın parçalarından daha fazla gerektirir. Çünkü yapışkan, yaşın ayrılması gibi 

 
292 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 94-96. 
293 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 94-96. 
294 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 94. 
295 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 94. 



 

 

152 

 

küçük parçalara kolaylıkla ayrılmaz. Böylece hareketi daha yavaş, kaybolması 

daha zor olur.296 

Yapıştırılmak, nesnelerin ara yüzeyinde nemli veya yapışkan bir bağlayıcı 

madde kullanılarak kalıcı ya da yarı kalıcı bir bütün oluşturulmasıdır. Bu eylem, nemin 

varlığı ve kuruluğun dengesinin ayarlanması sayesinde gerçekleşir. Eğer nem oranı 

uygunsa yüzeyler yapışıp bütünleşebilir. Aşırı kuruluk ise yüzeylerde çatlaklar ya da 

aralıklar oluşturup yapışma kuvvetini azaltır. Dolayısıyla nem, yapıştırılma eyleminde 

kritik bir rol oynar ve nesneleri unsurî düzeyde birbirine çekerek bir araya getiren bir 

köprü oluşturur. 

4.2.7. Eğilmek (et-taḥniye) 

Eğilmiş olan şeyin iki uzun kenarından bir tanesi daha uzundur, diğer kenarı ise 

düzgünlüğünün azalmasıyla daha kısa hâle gelir. Bu durum, içerisindeki yumuşaklığın 

eğilmeyi kabul edici olmasındandır ki bu da içerisindeki yaşlığın varlığından 

kaynaklanır.297 

4.2.8. Sünmek (et-temeddüd) 

Sünme, bir nesnenin hareketinin uzunlamasına yönde daha fazla, diğer iki 

yönünde ise daha az olması durumudur. Bu tür nesneler genellikle yapışkan veya son 

derece yumuşaktır ve bu özelliklerini esneklik olarak adlandırmak daha uygun olur. 

Esnek nesneler, sünmeye ve eğilmeye yatkın olmalarına rağmen, kolayca parçalanmazlar. 

Bu durum, bu tür nesnelerin tümünde görülür; çünkü sahip oldukları yaşlık, akışkan bir 

yapıya sahip olmaktansa, kurulukla birleşerek daha sağlam bir bağ oluşturur. Hatta 

kuruluğun baskınlığından ötürü unsurlar birbirine sağlam bir şekilde kenetlenir. Bu 

nedenle kuruluk dağılmaz veya parçalanmaz. Tam tersine, yaşlıktan elde ettiği bağlayıcı 

güç sayesinde bütünlüğünü korur. Çünkü yaşlık, kuruluğa güçlü bir biçimde tutunur ve 

benzer şekilde kuruluk da yaşlığa sıkı bir şekilde bağlı kalır.298 

 

 

 
296 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 96-98. 
297 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 96. 
298 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 96. 



 

 

153 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM: BİRİNCİL ve İKİNCİL NİTELİKLER VE 

MİZAÇ TEORİSİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

154 

 

1. Nitelikler ve Mizaç: Mizaç Teorisi Nedir? 

İbn Sînâ’nın mizaç teorisi, doğa felsefesi ve tıp ilmi arasında güçlü bir bağ 

kurarak hem fizik dünyada varoluşa gelen varlıkların hem de bireyin kendine has yapısını 

ve kozmolojik unsurlarla olan etkileşimini anlamaya yönelik kapsamlı bir teoridir. İbn 

Sînâ, unsurların birleşme ve ayrılma sürecinde sıcaklık, soğukluk, yaşlık ve kuruluk gibi 

temel özelliklerin önemine dikkat çeker.299 Ona göre, dört unsurun her biri kendine özgü 

bir niteliğe sahiptir ve bu nitelikler, farklı oranlarda bir araya gelerek mizaçları oluşturur. 

Diğer bir deyişle, mizaç, dört temel unsurun (toprak, su, hava ve ateş) belirli oranlarda 

birleşmesiyle oluşan durumun adıdır.300 

Cisimler bu niteliklerle bir araya geldikleri zaman biri diğeri içinde eylemde 

bulunur. Dolayısıyla karışımın ortasında oluşur. Bu niteliklerin ortasında bir şey 

meydana gelir. [Bu] hepsinde aynı şekildedir. Soğuk daha çok ısınır, sıcak daha 

çok soğur. Kuru ve yaş da aynı şekildedir. O zaman karışım/mizaç denilen [bir] 

sınırda durur.301 

Buradan da anlaşılacağı üzere, mizaç denilince belirli oranlarda karışan 

unsurların oluşturduğu bir karışımın bir yerde karar kıldığı bir yapı kastedilir. Bu 

birleşimin ortaya çıkardığı özellikler, varlıkların fiziki ve nefsani niteliklerinin nasıl 

olacağını belirler. Varlığın fiziksel özellikleri ortaya çıkınca ona suret ilişir. Böylelikle 

varoluşa gelen şey hakkında bir tasavvur oluşur ve o şey tanımlanmayı hak eder. 

Maddeden bir şeyin meydana gelmesi … toplanma ve bileşimin birlikteliği ile 

olur. Veyahut da toplanma, bileşim ve başkalaşma yoluyla olur; tıpkı oluşan 

şeyler için ustukuslar gibi. Çünkü ustukuslardan, oluşan şeylerin meydana 

gelmesi için ne onların bizzat toplanmaları ne de temas, değme ve şeklin kabulü 

yoluyla bizzat bileşim oluşturmaları yeterlidir. Aksine birbirlerine etki etmeleri, 

birbirlerinden etkilenmeleri ve bütün için karışım (mizaç) diye isimlendirilen 

benzeşen bir niteliğin karar kılması yoluyla (bu mümkün) olur. İşte o zaman 

(ustukuslar) türsel suretler için hazır hâle gelmiş olur. Bu nedenle panzehir ve 

benzerleri, karmaları karılıp toplanıp bileştiğinde henüz panzehir olmamıştır ve 

onun panzehirlik sureti yoktur. Ta ki böyle bir karmanın üzerinden, nitelikleriyle 

birbirlerine etki etmeleri suretiyle bir süre geçip akabinde tümünde benzeşen gibi, 

onlar için tek bir nitelik karar kılıncaya ve onlardan ortaklık bir etki meydan 

çıkıncaya dek! İşte böylece onların özsel suretleri sabitleşmiş ve korunmuş olur. 

 
299 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 50. 
300 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 47, 56. 
301 İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, 404. 



 

 

155 

 

Kendileriyle dönüşümsel etkileşimleri (tepkimeleri) meydana getirdikleri arazlar 

ise her bir tekinde olan tüm aşırılığın, kendisinde baskıların niteliği, baskın 

olandakinden daha eksik olacak şekilde karar kılıncaya dek eksilmesi suretiyle 

dönüşüme uğrarlar ve başkalaşırlar.302 

İbn Sînâ, alıntılanan metinde, bir şeyin maddeden meydana gelmesinin farklı 

vecihlerine değinmektedir. Maddi olan bir şeyin oluşa gelebilmesini yalnızca unsurların 

bir araya gelmesine veya unsurların birbirlerine fiziksel olarak temas edip şekil 

kazanmalarına indirgemek, açıklanan kavramın diğer vecihlerini kavramayı 

ıskalayacaktır. İbn Sînâ burada daha karmaşık bir sürecin söz konusu olduğunu belirtir. 

Bu süreç, toplanma ve birleşmenin yanı sıra, niteliksel değişimi de içerecek şekilde 

kurgulanmıştır.303 

Ne var ki, dört temel niteliğin birleşimi, teorik olarak sonsuz sayıda farklı yapı 

meydana getirebilir. Ancak bu çeşitlilik, pratikte bir sınırla karşılaşmaktadır. İbn Sînâ, 

niteliklerin belirli oranlarda bir araya geldiğinde mizaçları veya maddeleri oluşturduğunu 

ifade eder. Ancak bu oranların kesin sınırlarını belirlemek zordur. Örneğin, hangi sıcaklık 

ve yaşlık oranlarının hangi spesifik mizacı oluşturduğuna dair tam bir açıklama 

yapılamaz. 

Dört temel nitelik, mantıksal olarak sıcak-soğuk ve yaş-kuru şeklindeki karşıt 

çiftler hâlinde vazedilmektedir. Bunun amacı, doğadaki çeşitli mizaçları temel nitelik 

kesişimleri ile açıklamaktır. Ancak gerçek dünyada bu nitelikler, her cisimde ve her 

ortamda farklı oranlarda bir araya gelmektedir. 

İbn Sînâ, her cismin unsurların en az ikisiyle kaim olduğuna vurgu yaparken, 

pratikte dördünün de belirli oranlarda bulunduğunu kabul etmektedir. Böylece, potansiyel 

birleşimlerin sayısı neredeyse sınırsız hâle gelmektedir. Bu sınırsızlık, teoriye zengin bir 

esneklik kazandırsa da uygulamada hangi cismin hangi nitelik kombinasyonuna dâhil 

olduğunu kesin olarak belirlemek zordur. 

Saf su genellikle “soğuk ve yaş” olarak kabul edilse de mineral, tuz veya asit 

gibi maddelerle karıştığında tamamen farklı kimyasal özellikler ortaya çıkmaktadır. Bu 

yeni özellikler, niteliklerin yalnızca soğuk-yaş modeline uymayacak şekilde karmaşık 

 
302 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ : Fizik, 1/62-63. 
303 Muhittin Macit, İbn Sînâ’da Doğa Felsefesi ve Meşşâî Gelenekteki Yeri (İstanbul: Litera Yayıncılık, 

2013), 131-132. 



 

 

156 

 

etkileşimler oluşturabilir. Çoğu metaller, soğuk ve kuru öğeler barındırmasına rağmen, 

yüksek sıcaklıkta eriyerek akışkan hâle gelebilir. Katılığını kaybetmeden geçiş evreleri 

yaşayabilir. Bu da “sıcaklığın artırılmasıyla soğukluğun yok edilmesi” şeklinde basit bir 

eşleşmenin ötesine geçen çok boyutlu bir süreçtir. 

Unsurların bir şeyin maddesi olabilmesi için fiziksel olarak birleşmesi gerekir. 

Ancak bu kendi başına yeterli değildir. Yukarıda İbn Sînâ, belki de süreci karılmadan 

ayırmak için, bununla beraber unsurların karşılıklı etki ve edilgi ilişkisine girmelerini de 

şart koşmaktadır. Dolayısıyla unsurların birbirlerine tesir etmeleri ve birbirlerinden 

etkilenmeleri gerekir. Bu etkileşimler sonucunda, mizaç denilen, karışımdaki her bir 

parçayı birbirine benzer kılan ortak bir nitelik sabit hâle gelir. Bu nitelik, türsel suretin 

oluşumu için zemin hazırlar. Böylelikle karşılıklı fiil ve infialin de sürece eşlik ettiği 

maddi birleşim, hazır olunan suretin maddeye feyezanıyla gerçek anlamda bir varlığın 

oluşa gelmesiyle sonuçlanır. 

Bu durum, panzehir örneğinde daha açık bir şekilde görülebilir. Zira bir 

panzehir, sadece çeşitli maddelerin karıştırılıp bir araya getirilmesiyle varlığa gelmiş 

olmaz. Bu karışımın panzehirlik niteliğini kazanabilmesi için, içeriğindeki unsurların 

kendi nitelikleriyle karşılıklı etkileşime (imtizaç)304 girerek zamanla müşterek vasatta 

buluşulan bir özellik ihdas etmeleri gerekir. Bu süreç sona erdikten sonra panzehir, kendi 

türsel suretini kazanmış olur. Bu bağlamda, türsel suretin sübutiyeti ve muhafaza 

edilmesi, fiziksel bir birleşimle beraber niteliklerin birbiriyle etki-edilgi ilişkisine 

girmesiyle mümkün hâle gelir. 

Bu dönüşüm süreci içerisinde oluşan geçici nitelikler, yani arazlar da sabit 

kalmaz. Her bir unsurda bulunan fazlalıklar, diğerine nispetle daha az etkin hâle gelene 

dek azalır. Nihayet, ortak, dengeli bir nitelik peyda olur. Böylece karışımı meydana 

getiren her unsur kendi niteliğini kısmen korumakla birlikte yeni bir müşterek nitelik 

içerisinde değişir ve dönüşür. Bu süreçte fail ve münfail unsurlar arasında karşılıklı 

etkileşim ve denge sağlanır. Suretin bahşedilmesiyle birlikte nihai oluş gerçekleşir. 

Mizaç sadece insan bedenini şekillendiren bir fiziksel sürecin ötesinde, semavi 

cisimlerin yeryüzünde etkide bulunması sonucunda oluşa gelen yapıyı ifade eder. Bu 

bağlamda mizaç kavramı, bireyin bedensel sıhhatinden ay üstü âlemin etkilerini havi ay-

 
304 İbrahim Aksu, “İbn Sînâ Felsefesinde Mizaç-Ahlak İlişkisi”, İslâm Düşüncesinde Mizaç Teorileri, ed. 

M. Zahit Tiryaki - Kübra Bilgin Tiryaki, İslam Ahlak Düşüncesi 5 (İstanbul: İlem Yayınları, 2022), 168. 



 

 

157 

 

altı âlemin işleyişine kadar geniş bir yelpazede anlam kazanır. Tam da bu sebeple mizaç 

teorisini yalnızca tıbbın, fiziğin, oluş ve bozuluş ya da fiil ve infial sürecinin altında 

incelemek, tek bir ilme yönelik indirgemeciliğe götüreceğinden, mizaç meselesini daha 

geniş bağlamda, çok katmanlı bir yapı içerisinde incelemeye tabi tutmak yerinde 

olacaktır. 

İbn Sînâ’ya göre, doğadaki her şey bir oluşa geliş sürecinden geçer ve bu süreç, 

unsurların bir araya gelerek belirli oranlarda birleşmesiyle mümkün olur. Ancak bu 

birleşme mutlak anlamda gerçekleşen bir karışımla değil, her bir unsurun belirli bir düzen 

içinde birleşerek, gerektiğinde unsurun sahip olduğu niteliklerin artıp azalarak belirli bir 

noktada karar kıldığı yeni bir bütün oluşturmasıyla gerçekleşir.305 Bu nedenle, mizaç 

yalnızca maddi birleşmenin sonucu olarak değerlendirilmemeli, aynı zamanda doğadaki 

etkin ve edilgin niteliklerin etkileşiminden doğan bir yapı olarak da anlaşılmalıdır. 

İbn Sînâ, el-Ḳânûn’da mizaç meselesini tanımlamaya girişir. Mizaç, onun 

felsefesinde unsurların nitelikleri arasındaki karşılıklı etkileşimin bir sonucu olarak 

şekillenmektedir. Bu etkileşim, maddenin temel ilkeleri olarak kabul edilen sıcaklık, 

soğukluk, yaşlık ve kuruluk gibi niteliklerin farklı yoğunluk ve dağılım oranlarına göre 

meydana gelmektedir. Söz konusu nitelikler, unsurların yapıtaşı olan küçük parçacıkların 

kendi doğalarına uygun şekilde bir araya gelmesiyle bir mizacın oluşumuna yol 

açmaktadır. Unsurlar, yani toprak, hava, su ve ateş, kendi içlerinde bu temel niteliklerin 

farklı bileşimleriyle bir araya gelir. Bu birleşim ise bir cisimde yeni bir hâlin, yani mizacın 

ortaya çıkmasına neden olmaktadır.306 Dolayısıyla İbn Sînâ, daha fazla parçaya 

bölünemeyen dört unsuru vücudun, birincil nitelik çiftleriyle karakterize edilen temel 

kısımları olarak görür. Her unsurun zıt nitelikleri arasındaki etkileşim, farklı mizaçlara 

veya karışımlara yol açar.307 

Mizaç, bu dört temel niteliğin bir araya gelişinden kaynaklanan özel bir hâl 

olduğu için, bahsi geçen niteliklerden bir veya birkaç tanesinin baskınlığı mizacın 

dengesini bozar. Bu minval üzere, teorik olarak mutlak anlamda iki tür mizaç tasnifi 

yapılmaktadır. Bunlardan ilki (a) dengeli, diğeri (b) dengesiz mizaçtır. (a) Dengeli 

 
305 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 56. 
306 İbn Sînâ, el-Ḳânûn fi’ṭ-ṭıbb, çev. Esin Kahya (Ankara: Atatürk Kültür Dil ve Tarih Yüksek Kurumu 

Atatürk Kültür Merkezi, 2017), 1./11. 
307 Marilina Cesario vd., The Elements in the Medieval World: Interdisciplinary Perspectives: Earth, ed. 

Marilina Cesario vd. (Leiden; Boston: Brill, 2025), 2/10. 



 

 

158 

 

mizaçta sıcaklık, soğukluk, kuruluk ve yaşlık gibi nitelikler sayıca ve etkileri bakımından 

eşit seviyededir. Bu ideal denge durumu, İbn Sînâ’ya göre yalnızca teorik bir kabuldür. 

Çünkü pratikte, özellikle tıpta, hiçbir nesne veya canlı bedeni bu mutlak dengeye 

erişemez.308 Tıbbi bağlamda söz konusu olan denge, niteliklerin bizzat eşitliğine değil, 

eşitlenebilirliğine dayanmaktadır. Burada ifade edilen, mizacın insan bedeninde ya da bir 

organ yapısında mutedil olan hâle en yakın formu kazanmasıdır. Bu tür bir denge, pratik 

bir ölçüt olup, insan vücudunun sağlıklı işleyişi için gerekli bir durumdur.309 

İnsan mizacı genellikle sıcak ve nemli olarak nitelendirilmektedir. Bunun 

sebebi, kalbin ve hayati güçlerin sıcaklık yönünde bir eğilim göstermesidir. Nem ise 

gelişim ve büyümenin ön koşulu olarak kabul edilmektedir. Sıcaklık, bu büyüme ve 

canlılık faaliyetlerini mümkün kılan temel güç olup, bu durum mizacın genel olarak sıcak 

ve nemli karakterini açıklamaktadır.310 

(b) Dengesiz mizaca gelindiğinde, bu tür bir yapı, niteliklerin eşit dağılımından 

sapmış bir durumdadır. Bu sapmalar, (i) basit ve (ii) bileşik olmak üzere iki şekilde 

incelenmektedir. (i) Basit dengesizlikte yalnızca tek bir nitelik, örneğin sadece sıcaklık 

ya da sadece kuruluk, diğerlerinden bariz bir biçimde baskın hâle gelir. (ii) Bileşik 

dengesizlikte ise iki nitelik bir arada hakimiyet gösterir. Sıcak ve nemli, sıcak ve kuru, 

soğuk ve nemli ya da soğuk ve kuru gibi kombinasyonlar, bileşik dengesiz mizacın 

örneklerini oluşturmaktadır. İbn Sînâ’ya göre basit dengesizlikler doğrudan bileşik 

dengesizliklere dönüşme potansiyeline sahiptir. Çünkü bir nitelikteki sapma, zaman 

içerisinde diğer bir niteliği etkileyerek yeni bir dengesizlik formuna evrilebilir.311 

Mizacın basit dengesizlik durumu söz konusu olduğunda, dört nitelikten baskın 

olan nitelikleri önceleyenler kuruluk ya da yaşlılıktan ziyade sıcaklık ve soğukluktur. 

Bazen de münfail özellikler bu fail niteliklere tepki olarak devreye girer. Bu durumda 

baskın olan özellikler sıcaklık ve soğukluk değil, nemlilik ya da kuruluk nitelikleri olur. 

 
308 İbn Sînâ’nın ifadesiyle: “Bir mizaç asla mutlak olarak dengeli ve dengesiz olamayacağı için, böyle bir 

sınıflama tıpta geçerli değildir. Doktorlar, bu anlamda mutlak bir dengenin herhangi bir şeyde mevcut 

olmadığını, Fizik bilimler vasıtasıyla kabul etmek durumundadırlar.” İbn Sînâ, el-Ḳânûn fi’ṭ-ṭıbb, 2017, 

1./11. 
309 İbn Sînâ, el-Ḳânûn fi’ṭ-ṭıbb, 2017, 1./12. 
310 İbn Sînâ, el-Ḳânûn fi’ṭ-ṭıbb, 2017, 1./13-14. 
311 İbn Sînâ, el-Ḳânûn fi’ṭ-ṭıbb, 2017, 1./15-16. 



 

 

159 

 

Sonuç olarak, dört temel basit dengesizlik türü bulunmaktadır ve bunlar sırasıyla sıcaklık, 

soğukluk, yaşlık ve kuruluk şeklinde ortaya çıkar. 

Bu tür basit dengesizliklerin istikrarı genellikle uzun süreli değildir. Çünkü 

sürekli bir oluş ve bozuluş sürecinin içerisinde bulunan maddenin kısa sürede başka bir 

niteliksel durumu kabul etmesi beklenir. Böylelikle basit dengesizlik, yerini karmaşık 

dengesizliklere bırakır. Örneğin, sıcaklığın aşırı yükselmesi zamanla kuruluğa yol 

açarken, soğukluğun baskınlığı nem oranını artırır. O denli ki, kuruluğun artması vücutta 

soğuğun etkide bulunmasını pekiştirir. Ancak bu durumla birlikte, nemlilik bu etkiyi daha 

da artırarak bedeni daha fazla soğutabilir. Fakat, nem seviyesinin artışı belirli bir ölçüde 

ve dengeli düzeyde gerçekleşirse, soğuğun vücutta belirgin bir hâl alması gecikir. Bu 

nedenle, hem bedenin kendi içinde sağladığı özel dengeyi hem de genel sağlık durumunu 

muhafaza etme açısından sıcak mizacın soğuk mizaca nazaran beden için daha uygun ve 

elverişli olduğu anlaşılmaktadır.312 Bu, canlı vücudunda mizaç sürecinin gerçekleşme 

imkânlarından birine verilebilecek bir örnek olarak zikredilebilir. 

Hepsini birlikte saymak gerekirse, özetle, İbn Sînâ’ya göre karışımlar dokuz 

farklı türe ayrılmaktadır. Bunlar, bir adet mutedil mizaç ile dört basit/yalın ve dört bileşik 

mizaç olarak kategorize edilmektedir. Eğer bir karışımda yalın nitelikler mevcutsa, bu tür 

karışım iki şekilde gerçekleşir. Birinci durumda, yaşlık ile kuruluk arasında bir denge 

durumu ortaya çıkar. Diğer durumda ise, sıcaklıkla soğukluk arasında bir ara form 

oluşur. Bu tür karışımlara genelde mutlak anlamda dengeli, yani mutedil karışımlar (well-

temperate)313 denir. 

Eğer bu karışımlarda nitelikler arasında bir dengesizlik gözlemlenirse, 

diğerlerine üzerine baskı kurarak galip gelen nitelik esas alınarak bahsi geçen karışım; 

sıcak karışım, soğuk karışım, kuru karışım ya da yaş karışım olarak isimlendirilir. Bu 

durumda, mizacın dengesi kaybolmuş ve itidalden çıkmış (ḫāric ʿani’l-iʿtidâl)314 

demektir. Karışımdaki etkin ve edilgin yönler, bir özelliğin ağırlığı altında isimlendirilip 

 
312 İbn Sînâ, el-Ḳânûn fi’ṭ-ṭıbb, 2017, 1./16. 
313 Elisabeth Moreau, “Complexion, Temperament and Four Humor Theory in the Renaissance”, 

Encyclopedia of Renaissance Philosophy, ed. Marco Sgarbi (Cham: Springer International Publishing, 

2020), 1. 
314 Manfred Ullmann, Islamic Medicine (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1978), 57. 



 

 

160 

 

şekillenirken, diğer nitelikler belirli bir dengeyi korumaya devam eder. Dört yalın mizaç 

bu şekilde tanımlanır. 

Bu dört mizaç dışında kalan ve çift yönlü baskınlık gösteren karışımlar ise 

bileşik mizaç olarak adlandırılır. Yani iki zıt uç arasında denge sağlanamamışsa ve her 

iki baskın nitelik bir arada varlığını sürdürüyorsa, bu durumda bileşik mizaç elde 

edilir. Bu tip karışımlarda, kararlılık durumu iki güçlü niteliğin birlikte baskın olmasıyla 

gerçekleşir. Böylelikle, sıcak-yaş, sıcak-kuru, soğuk-yaş ve soğuk-kuru şeklinde dört 

farklı bileşik mizaç ortaya çıkmış olur.315 

Bir diğer ifadeyle İbn Sînâ, bunu el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât kitabında şöyle özetler: 

…sen, mizacın, şu kısımların dışında olamayacağını bilmiş oldun: Mizacın 

içerisindeki tüm nitelikler ya [1] eşit olur -ki bu, mutedil olarak isimlendirilir- ya 

da benzer ve zıt olur veya zıt olup benzer olmaz. Mesela mizaç içerisinde [2] yaş 

ve kuru dengeli, sıcak soğuktan çok, [3] yaş ve kuru dengeli, soğuk sıcaktan çok, 

[4] sıcak ve soğuk dengeli, kuru yaştan çok, [5] sıcak ve soğuk dengeli, yaş 

kurudan çok, [6] sıcak ve yaş birlikte baskın, [7] sıcak ve kuru baskın, [8] soğuk 

ve yaş baskın ya da [9] soğuk ve kuru baskın olur. Böylece toplam dokuz kısım 

vardır.316 

Mizaç süreci esnasında meydana gelen dönüşüm süreçleri aynı zamanda 

fizyolojik ve patolojik durumlarla doğrudan ya da dolaylı olarak ilişkilidir. Örneğin, 

vücutta fazla sıcaklık zamanla kuruluğa yol açmaktadır. Aşırı soğuk ise nemi 

artırmaktadır. Bu geçişler, mizaçların sabit yapılar değil, zamana ve dış etkenlere göre 

değişken yapılar olduğunu göstermektedir. Bu yönüyle mizaç meselesi, aynı zamanda 

canlı varlığın sürekli hareket hâlinde olan doğasını bir yönüyle anlamlandırma 

çabasıdır. Tıbbi pratikte de mizacın bu yönü, temel teşhis ve tedavi esaslarını belirlemekte 

rol oynamaktadır. 

Dolayısıyla, mizaç teorisi yalnızca niteliklerin fiziksel âlemde birleşiminden 

oluşan bir yapı değil, her an değişebilen ve dış etkilerle yeniden şekillenebilen bir tabiata 

sahiptir. Bu teorinin temelinde yer alan etkin ve edilgin nitelikler, maddenin kendisine 

içkin dinamikleri olarak, onun dönüşümünü, evrimini ve sağlıklı yahut bozulmuş (sağlıklı 

durumdan sapmış) hâlini anlamak için esaslı ilkeler sunar. İbn Sînâ’nın bu yaklaşımı, 

doğadaki düzenin durağan veya donuk bir yapıda süregelmesini kabul etmemeyi 

 
315 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 58. 
316 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 126. 



 

 

161 

 

gerektirir. Bununla birlikte tabii nizam sürekli oluşun ve bozuluşun gerçekleştiği bir 

hareket, dönüşüm ve oran ilişkisine bağlıdır. 

İbn Sînâ, sıcaklık ve soğukluğun birleşimi sonucunda çeşitli dönüşümlerin 

yaşandığı ifade eder. İnsana ait mizacın da aynı sürece tabi olduğu, her bireyin mizacının, 

doğum anında elde ettiği semavi etkiler ve vücudundaki unsurların dengesi doğrultusunda 

oluştuğu belirtilir. 

Ona göre, insanın sıhhati, mizacın dengede olmasıyla mümkündür. Hastalık ise 

mizacın aşırı sıcak, soğuk, yaş veya kuru hâle gelmesi sonucu ortaya çıkar. Bu, mizaçtaki 

dengenin bozulması anlamına gelir. Bu yüzden, bir hastanın tedavi sürecindeki ana hedef, 

mizacı dengelemek ve kendi mizaç düzeni içerisindeki doğal hâline geri dönmesini 

sağlamaktır. Ancak İbn Sînâ’nın teorisinde yalnızca biyolojik faktörler değil, aynı 

zamanda nefsani ve zihinsel durumlar da mizacı etkileyen unsurlar olarak değerlendirilir. 

Bu yaklaşım, insanı fiziksel ve biyolojik varlık olarak kabul etmekle birlikte, onu kozmik 

düzenin bir parçası olarak gören kapsamlı bir bakış açısını yansıtır. 

İbn Sînâ'nın mizaç teorisi, yalnızca bir tıbbi model olmanın ötesinde, doğa 

felsefesi, metafizik ve kozmoloji ile ilişkilendirilebilecek şekilde teorik bir çerçeve sunar. 

İnsan mizacı, sadece beden içerisinde mevcut bulunan unsurlarından değil, aynı zamanda 

gökyüzündeki cisimlerin etkilerinden ve çevresel faktörlerden beslenen bir yapı olarak 

değerlendirilir. Bu teori hem bireysel düzeyde insan sağlığını hem de evrensel düzeyde 

varlıkların birbirleriyle ilişkisini kavramak için önemli bir temel oluşturur. 

2. Mizaç ve Duyulur Niteliklerin Ontolojik Statüsü: İbn Sînâcı Bir 

Problematik Okuması 

İbn Sînâ’nın doğa felsefesi içerisinde mizaç kavramı, basit unsurların bir araya 

gelerek bileşik cisimleri oluşturma sürecinde oynadığı temel rolle birlikte, duyulur 

niteliklerin ortaya çıkışı problemini de açıklama iddiasındadır. Sıcaklık, soğukluk, yaşlık 

ve kuruluk gibi dört temel nitelik, basit unsurların mahiyetini tayin eden asli özelliklerdir. 

Bununla birlikte, duyularla algılanan renk, tat, koku gibi duyulur nitelikler, doğrudan bu 

unsurlarda bulunmayıp, ancak onların belirli oranlarda karışımı, yani mizaç vasıtasıyla 

zuhur etmektedir. 

Bu problematiği ele alırken İbn Sînâ, yalnızca fiziki birleşmenin açıklayıcı 

gücüyle yetinmemekte, duyusal algının epistemolojik güvenilirliğini de sorgulamakta ve 



 

 

162 

 

deneyimin sınırlarını dikkate alan bir yaklaşım benimsemektedir. Özellikle tat, renk ve 

koku gibi niteliklerin ontolojik statüsü; bunların basit cisimlerde mi, yoksa sadece 

bileşiklerde mi mevcut olduğu ve mizacın bu oluşum sürecindeki rolü gibi sorular 

etrafında dört ana düşünce grubu teşekkül etmiştir. 

Bu bölümde, İbn Sînâcı mizaç teorisi bağlamında, onun duyulur niteliklerin 

doğasını nasıl temellendirdiği ve farklı düşünce gruplarına nasıl cevap verdiği ortaya 

koymaya çalışılacaktır. Bu bağlamda, mesele yalnızca fiziki bir fenomenin açıklanması 

değil, aynı zamanda ontoloji ve epistemoloji düzeyinde derin bir sorgulama olarak 

değerlendirilecektir. 

2.1. Duyulur Niteliklerin Ortaya Çıkışı Probleminin Tarihsel ve Kavramsal 

Çerçevesi 

Karışım meselesi, Aristotelesçi doğa felsefesi ve Galen tıbbı açısından ontolojik 

ve epistemolojik anlamda merkezi yer teşkil eden bir mefhumdur. Antik doğa bilimlerinin 

ortak kabulüne göre, maddi âlemdeki bileşik cisimlerin çoğu dört unsurun çeşitli 

oranlarda birleşiminden meydana gelir. Ancak bu birleşim süreci, yani tam karışım, Antik 

Yunan’dan itibaren tutarlı ve açıklayıcı bir çerçeveye kavuşturulamamış,317 mantıksal, 

deneysel ve hermenötik açıdan birçok açıklama güçlükleriyle karşı karşıya kalmıştır. İbn 

Sînâ’nın söz konusu problemlere getirdiği çözüm, önceki Meşşâî gelenekten ve Yeni 

Platoncu filozofların yaklaşımlarından farklılaşmaktadır. Onun özellikle cevheri suretle 

duyulur nitelikler arasında kurduğu ilişki, bu farklılaşmanın derin bir metafizik yeniden 

yapılandırmaya dayandırıldığının işaretlerindendir.318 

 
317 Kit Fine, Aristoteles’in karışım felsefesinde merkezi bir yer tutan, ancak çözüme kavuşturulması zor 

görünen iki temel bilmeceden bahseder: İlk olarak, karışan maddelerin karışım sürecinde varlıklarını 

koruyup korumadıkları – yani, bu maddelerin yok mu oldukları yoksa değişmeden mi kaldıkları sorunu. 

İkinci olarak ise, karışan maddelerin karışım esnasında nasıl bölündüğü; sonsuz küçük parçacıklara mı 

yoksa daha fazla bölünemeyen parçacıklara mı ayrıldığı meselesi. Aristoteles’in bu bilmecelere “potansiyel 

varoluş” ve “karşılıklı uyum” kavramlarıyla getirdiği yanıtlar, anlaşılması güç ve sorunları tam olarak 

gidermeyen çözümler olarak değerlendirilmektedir. Dahası, karışım içindeki zıt özelliklerin (örneğin sıcak 

ve soğuk) aynı anda nasıl var olabildiği ve birbirlerinin işleyişini nasıl etkilediği ile karışım içindeki 

bileşenlerin yalnızca formlarının değil, kendilerinin de nasıl var olduğu ve bunun nasıl açıklanacağı gibi 

hususlar da temel problemlerden biridir. Kit Fine, “Mixing Matters”, Ratio 11/3 (Aralık 1998), 278-288; 

Söz konusu çalışmanın ilk versiyonu oldukça uzun bir şekilde Aristotelesçi karışım teorisinin ortaya 

çıkardığı problemleri ele almaktadır. Bk. Kit Fine, “The Problem of Mixture”, Pacific Philosophical 

Quarterly 76/3-4 (Eylül 1995), 266-369. 
318 Abraham D. Stone, “Avicenna’s Theory of Primary Mixture”, Arabic Sciences and Philosophy 18/1 

(Mart 2008), 99-100. 



 

 

163 

 

Mizaç kavramı, klasik doğa felsefesinde, özellikle İbn Sînâ'nın sisteminde, 

elementlerin karışımından doğan yeni niteliklerin oluşumunu açıklamak üzere 

geliştirilmiş merkezi bir nazari maymuncuktur. Antik Çağ’da Aristoteles’in Füsikê 

Akroasis (Fizik)319 ve Peri Geneseôs kai Fthoras (Oluş ve Bozuluş Üzerine)320 adlı 

eserinde temel unsurların birbirine karışarak yeni özellikler kazandığı fikri mevcuttu. 

Ancak bu karışımın duyulur niteliklerin doğrudan kaynağı olup olmadığı meselesi 

Aristoteles’te belirginlik kazanmamış, tartışmalı kalmıştı. 

Aristoteles, karışımın ontolojik durumunu tayin ederek tartışma zeminini üç 

problematik hâlinde inşa eder.321 Ona göre karışımın ontolojik durumu için şunlar 

söylenebilir: 

(i) Karışımdaki bileşenlerin değişmeden kaldığı durumdur. Bu gerçek bir karışım 

değildir. Mercimek ve nohutun bir arada bulunması örneğinde olduğu gibi bu 

durum sadece bir yan yana gelişi ifade eder. 

(ii) Karışımdaki bileşimlerden birinin tamamen yok olması durumudur. Bu da 

gerçek bir karışım sayılmaz. Karışımdaki bir karışanın diğer karışana 

dönüşmesidir. 

(iii) Karışan iki bileşenin de yok olduğu durumdur. Bu durum da gerçek bir 

karışım sayılmaz. Burada yeni oluşa gelen bir varlık söz konusudur. 

Aristoteles, bu üç durumu da reddederek karışımda bulunan bileşenlerin ne 

tamamen korunduğunu ne de tamamen yok olduğunu savunur. Karışımda bulunan 

bileşenlerin potansiyel olarak varlığını sürdürmeye devam ettiklerini iddia eder.322 

Burada Aristoteles’in önerdiği çözüm, beş ana aksiyoma323 dayalıdır: 

(a) Karışımdaki bileşenler başlangıçta ayrı olarak mevcut olmalıdır. 

(b) Karışım ayrıştırılabilir olmalıdır.324 

 
319 Aristotle, “Physics”, çev. R. P. Hardie - R. K. Gaye, Complete Works of Aristotle, Volume 1: The Revised 

Oxford Translation, ed. Jonathan Barnes, Bollingen Series LXXI 2 (Princeton: Princeton University Press, 

1984), par. 189a11-192b8; Fizik I, 6-9 bk. Aristoteles, Fizik, çev. Saffet Babür (Yapı Kredi Yayınları, 

2017), 31-49. 
320 Aristotle, “On Generation and Corruption”, par. 327a30-331a6; Aristoteles, Oluş ve Bozuluş, çev. Y. 

Gurur Sev (İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 2019), 63-77. 
321 Richard Sharvy, “Aristotle on Mixtures”, The Journal of Philosophy 80/8 (Ağustos 1983), 440. 
322 Aristotle, “On Generation and Corruption”, par. 327b23-32. 
323 Sharvy, “Aristotle on Mixtures”, 440-457. 
324 Aristotle, “On Generation and Corruption”, par. 327b29. 



 

 

164 

 

(c) Karışımın her bir parçası homojen veya tekdokulu (homeomerous) 

olmalıdır.325 

(d) Karışan maddeler benzer olmalıdır. Böylelikle birbirine karşılıklı etki 

edebilmelidir.326 

(e) Karışımdaki bileşenlerin fail güçleri dengeli olmalıdır. Aksi hâlde biri 

diğerine baskın gelir ve karışım gerçekleşmez.327 

Aristoteles’in karışım kuramının en tartışmalı yönlerinden biri, karışımı 

oluşturan unsurların “potansiyel olarak” var olmaya devam ettikleri yönündeki 

iddiasıdır.328 O, mizaç kavramını tutarlı ve ayırt edici biçimde tanımlayabilmek için, bir 

taraftan onu doğadaki değişim (metabolē) ve oluş (génesis) süreçlerinden teorik olarak 

tefrik etmeye, diğer taraftan ise mizacın çözülmesi hâlinde onu meydana getiren asli 

unsurların ilk hâllerine geri dönebilmelerini açıklayacak bir felsefi çerçeve tesis etmeye 

çalışır. Bu çerçevede Aristoteles, mizacın teşekkülü sırasında bileşen unsurlara ait 

niteliklerin tamamen yok olmadıklarını, bilfiil (energeia) olmaktan çıkarak bilkuvve 

(dynamis) durumda muhafaza edildiklerini ileri sürer. Ona göre, iki unsurun karışması 

hâlinde bunların müşterek nitelikleri maddi bir taşıyıcı veya zemin işlevi görürken, zıt 

nitelikler ise biri diğerine galebe çalmaksızın, eşit bir kuvvetle karşılıklı etkileşimde 

bulunur. Bu etkileşim sürecinde zıt nitelikler bilkuvve hâle çekilir ve böylece daha önce 

mevcut olmayan, yeni bir nitelik meydana gelir.329 

Ancak bu yaklaşım Aristotelesçi madde ve suret anlayışıyla 

bağdaşmamaktadır. Zira potansiyel varlık fikri, madde-suret birlikteliğine sahip tikel 

cevherlerin oluşumuna dair teorik açıklamalarda işlevseldir. Bir Hermes heykelinin 

potansiyel olarak bir ahşap kütlesinde bulunduğu söylenebilir. Çünkü bu dönüşüm, bir 

suretin maddeye aktarılması yoluyla gerçekte tikel bir varlığın meydana gelmesini ifade 

eder. Oysaki karışımda bulunan bileşenler zaten maddi varlıklardır. Bir başka maddenin 

içinde potansiyel olarak bulunmaları, onları taşıyan karışım maddesiyle kategorik olarak 

 
325 Aristotle, “On Generation and Corruption”, par. 328a1-12. 
326 Aristotle, “On Generation and Corruption”, par. 328a21-23. 
327 Aristotle, “On Generation and Corruption”, 328a27-28. 
328 Aristotle, “On Generation and Corruption”, par. 327b23-32. 
329 İbrahim Halil Üçer, “Aristotelesçi Dunamisin Dönüşümü: İbn Sînâcı Doğal İsti‘dâd ve Teheyyu’ 

Anlayışı Üzerine”, Nazariyat İslam Felsefe ve Bilim Tarihi Araştırmaları Dergisi 2/3 (15 Ekim 2015), 68. 



 

 

165 

 

aynı ontolojik düzeyi paylaşacak olduklarından dolayı makul değildir.330 Potansiyel 

olarak var olma ifadesi, Aristoteles’in kendi metafizik tutarlılığı açısından problem teşkil 

etmektedir. 

Bununla birlikte, Aristoteles’in karışım anlayışının metafizik bir derinlik 

barındırdığını iddia etmek yersiz olmaz. Aristoteles, karışımı sadece maddelerin fiziksel 

olarak bir araya gelmesi olarak görmez. Ona göre bu süreç, maddelerin aynı mekânı 

paylaştığı ve ontolojik bir birlik oluşturduğu anlamlı bir durumu ifade eder. Karışımdaki 

bileşenlerin aynı mekânı işgal etmesi, fakat ayrık biçimde varlığını sürdürmesi, karışımda 

tekdokulu olarak bir arada bulunmanın temelini oluşturur. Bu çerçevede karışım ne basit 

anlamda bir bir-aradalığı ifade eder ne de mutlak bir dönüşüm sürecinin 

kavramlaştırılmasıdır. Aksine, Aristotelesçi mizaç teorisi ontolojik düzeyde bir birliktelik 

ve eş-mekânlılık ilişkisini varsayar.331 Bu yönden, Aristoteles’in karışım doktrini, 

kendinden önceki ve sonraki gelenekle yeniden irtibatlandırılabilecek ölçüde zengin ve 

yeni tartışmalara zemin hazırlayacak şekilde inşa edilmiştir. 

Aristoteles’ten itibaren karışım teorisi iki düzlemde tartışılmıştır: (i) Dört 

unsurun birleşimi anlamındaki birincil karışımlar; (ii) bileşik cisimlerin daha karmaşık ve 

kompleks birleşimleri anlamındaki ikincil karışımlar. Aristoteles, Peri Geneseôs kai 

Fthoras’ın ilk kitabının 10. bölümünde tam karışımı, farklı unsurların küçük parçalarının 

karşılıklı etkileşime girerek homojen bir yapıya dönüşmesi olarak tanımlar. Bu tanım, 

Galen ve İskender gibi sonraki Aristoteles şârihleri tarafından, karışımın yalnızca sıcak, 

soğuk, kuru ve yaştan müteşekkil nitelikler düzeyinde gerçekleştiği, ancak unsurların 

bizatihi kendileri anlamına gelen cevherlerinin ise bu süreçte büsbütün kaybolduğu 

şeklinde yorumlanmıştır. Diğer taraftan, Stoacı doğa felsefesi tasavvurunda karışım 

meselesi, cisimlerin bizzat iç içe geçerek gerçekleşen bir olgu olduğu iddia edilir.332 

Karışım meselesinde Aristoteles ve şârihlerinin yaklaşımları dikkatli bir şekilde 

irdelendiğinde çözülmeyi bekleyen iki problemle karşılaşılacaktır: 

(i) Eğer bir unsurun cevheri niteliklerinden ibaretse, cevher-araz ayrımı nasıl 

korunacaktır? 

 
330 Sharvy, “Aristotle on Mixtures”, 454-455. 
331 Sharvy, “Aristotle on Mixtures”, 447-450. 
332 Stone, “Avicenna’s Theory of Primary Mixture”, 104. 



 

 

166 

 

(ii) Karışımdan doğan cisimlerin sahip olduğu ikincil nitelikler (renk, koku vb.) 

nasıl izah edilecektir?333 

Diğer taraftan, bu iki problem, Galen’in afyonun uyuşturucu etkisi ya da 

mıknatısın demiri çekmesi gibi örneklerde dikkate değer bir tarzda görünür hâle gelir.334 

Çünkü bu tür “ikincil güçler”, sıcaklık-soğukluk gibi temel niteliklerle açıklanamayacak 

kadar özgün ve bağımsızdır. Dolayısıyla, “Her ne oluyor da bir maddede dört nitelikle 

açıklanamayan bir nitelik ortaya çıkıyor?” suali, bu noktada soruşturulmayı hak eder. 

Diğer taraftan, Aristotelesçi ve Galenci etkilerle şekillenen geleneksel doğa 

felsefesi anlayışına göre doğadaki cisimlerin özleri, sıcaklık, soğukluk, kuruluk ve yaşlık 

gibi dört temel nitelik üzerine temellendirilmiştir. Bu nitelikler, ʿ anâsır-ı erbaʿa’nın özünü 

oluşturur ve bu elementlerin birleşimiyle bitkiler, hayvanlar, insanlar gibi daha karmaşık 

meydana gelir. İbn Sînâ, bu yaklaşımı nedensel açıdan devri (circular causation) 

gerektiren bir açıklama olduğu için kabul etmez. Çünkü bu yaklaşıma göre bir cismin 

cevheri, yani türsel sureti, bu niteliklerin belirli oranlarına dayanır. Ancak söz konusu 

nitelikler de bir cevherde var olmak zorundadır. Dolayısıyla bir taraftan cevheri 

açıklamak için niteliklere başvurulurken, diğer taraftan bu niteliklerin varlığı cevherin 

varlığına dayanmaktadır. Bu durum ise nedensel bir devire sebep olur.335 

İbn Sînâ, bu mirası devralarak meseleyi daha sistematik bir biçimde ele almış ve 

duyulur niteliklerin doğasını mizaç teorisi vasıtasıyla yeniden yorumlamıştır. İbn Sînâ, 

el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât kitabının ikinci makalesinin ilk faslını336 bu problematiğe tahsis 

etmiştir. “Bizim üzerimize düşen mizaçla beraber bileşiklerde bulunan şeylerin durumu 

hususunda sözü derinleştirmektir.”337 diyerek tartışmayı başlatır. 

İbn Sînâ’ya göre, sıcaklık, soğukluk, yaşlık ve kuruluk gibi temel nitelikler basit 

unsurların zatî özellikleridir. Ancak duyusal dünyada müşahede edilen tat, renk, koku gibi 

karmaşık nitelikler, bu temel özelliklerin doğrudan bir sonucu değildir. Söz konusu 

nitelikler, farklı oran ve kuvvetteki karışımların, yani mizaçların ortaya çıkardığı bir 

üründür. İbn Sînâ bu meseleye dair görüşlerini el-İşârât ve’t-tenbîhât’ta şöyle özetler: 

 
333 Stone, “Avicenna’s Theory of Primary Mixture”, 103. 
334 Stone, “Avicenna’s Theory of Primary Mixture”, 107-108. 
335 Jon McGinnis, “The Power of Possibility: Power, Nature, and Possibility in Avicenna”, Powers, ed. 

Julia Jorati (Oxford University Press, 2021), 90-92. 
336 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 100-120. 
337 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 100. 



 

 

167 

 

İşte bu yaratılanların her birisinin kendilerini kaim kılan bir sureti vardır ki ondan 

da duyulur nitelikler kaynaklanır. Bazen nitelik değişir ve suret muhafaza edilir. 

Örneğin suya ısınmanın veya onda su olmaklığı muhafaza edilmiş olduğu hâlde 

donma ve akışkanlığının ihtilafının arız olması gibi. Ki bu suret, muhafaza 

edilmiş olmakla beraber sabit olduğu için şiddetlenmez ve zayıflamaz. Bundan 

kaynaklanan nitelikler ise tersine (şiddetlenir ve zayıflar). Bu suretler bildiğin 

üzere heyulanın kaim kılıcılarıdır. Nitelikler ise arazdırlar. Arazlar da eklenti 

olarak oluşan şeylerdir. Bu nedenle suretler, arazlar içinde sayılmaz. Yine aynı 

şekilde onların doğal hareketleri ve sükûnları bu gizil doğal güçlerden 

kaynaklanır. Karıştıkları zaman, onların kuvveleri bozulmaz; aksi takdirde ortada 

bir karışım değil onların kuvvelerinden kaynaklanan birbirine zıt niteliklerde bir 

dönüşüm olurdu. Ki bu kuvveler de parçalarında birbirine benzer olanda belli bir 

sınırdaki ortada olmayla ortada olan nitelikleri giyecek şekilde onlarda karşılıklı 

fiilde bulunurlar; ki bu da karışımdır.338 

Yukarıdaki pasaj, varlıkların temel ontolojik yapısını açıklamak amacıyla suret, 

nitelik, araz ve kuvvet gibi klasik felsefi kavramlar etrafında şekillendirilmiştir. İbn Sînâ, 

her var olanın kendisini var kılan sabit bir surete sahip olduğu ifade etmektedir. Bu, 

maddede fiilen gerçekleşmiş mahiyet ya da gerçeklik anlamına gelir. Bu suretin 

sonucunda duyulur düzeyde nitelikler ortaya çıkar. Bu çerçevede nitelikler, suretin 

etkisiyle oluşan, ancak bizzat suretin kendisi olmayan ikinci dereceden ontolojik 

yapılardır. 

Daha sonra İbn Sînâ, niteliklerin değişkenliğine karşı suretin sabitliğini 

vurgulamaktadır. Örneğin suyun sıvı veya katı hâle dönüşmesi, onun su olmaklığına dair 

sureti ortadan kaldırmaz. Sudaki nitelikler değişmiş olsa da suret korunmaya devam 

etmektedir.339 Bu, suretin sabit ve değişmez olduğu anlamına gelir. Buna karşın duyulur 

niteliklerin şiddet ve zayıflığında farklılaşmanın olabileceği düşüncesi teslim edilir. 

Dolayısıyla nitelikler zayıflama veya şiddetlenme gibi değişim türlerini kabul ederken, 

suret bunu kabul etmez (ve’l-keyfiyyetü teşteddü ve teḍʿafu ve’ ṣ-ṣûratu lâ teşteddü ve lâ 

teḍʿafu)340. Zira suretin değişimi, o cismi başka bir cisim kılar. 

 
338 İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, 104. 
339 Fahreddin er-Râzî açısından karışımda neyin muhafaza edileceği meselesine dair karşılaştırmalı bir 

analiz için bk. M. Zahid Tiryaki, “Fahreddin er-Râzî’nin Mizaç Teorisi”, İslâm Düşüncesinde Mizaç 

Teorileri, ed. M. Zahit Tiryaki - Kübra Bilgin Tiryaki, İslam Ahlak Düşüncesi 5 (İstanbul: İlem Yayınları, 

2022), 207-212. 
340 İbn Sînâ, et-Taʿlîḳât, thk. Abdurrahmân Bedevî (Kum: Mektebetü’l-İ’lâmi’l-İslâmî, 1404), 33. 



 

 

168 

 

İbn Sînâ, suretlerin maddeye kaim kılıcı olarak atfedildiğinin altını çizer. Bu, 

Aristoteles’ten itibaren geliştirilen madde-suret ikiliğine dayanır. Suret, maddede 

gerçekliği ortaya çıkan bir ilkedir. Nitelikler ise arazî mahiyette olup, varlıklarını ancak 

başka bir şeye nispetle sürdürebilen ve maddenin zatından olmayan özelliklerdir. Arazlar, 

burada maddede eklenti olarak (zâid) bulunan ve sabitesi olmayan varlıklar olarak 

tasavvur edilir. Bu nedenle suretler, ontolojik olarak arazlardan ayrılır ve onların içerisine 

dâhil edilmez. 

Metnin devamında karışım meselesi güçlerin/kuvvetlerin korunması ilkesine 

dayandırılmaktadır. Nitekim, eğer karışan unsurların kuvvetleri bozulmuş olsaydı, ortaya 

çıkan şey bir karışım değil, zıt kuvvetlerin birbirine galip gelmesiyle ortaya çıkan bir 

dönüşüm olurdu. Böylelikle İbn Sînâ, karışımın, bileşenlerin kuvvetlerini yitirmeden bir 

arada bulunmalarıyla mümkün olduğunu vurgulamaktadır. 

İbn Sînâ burada karışan unsurların kendi parçalarında benzer olanla belirli bir 

“orta” hâl olmak üzere karşılıklı etki-edilgi içerisinde oldukları ve bunun neticesinde 

ortada olan niteliklerin meydana geldiğini belirtmektedir. Bu, klasik karışım teorilerinde 

geçen itidal (tempered equilibrium)341 anlayışına karşılık gelmektedir. Burada karışım, 

nicel ve nitel unsurların dengeli bir şekilde birleşmesinden ortaya çıkar. Bu da ne yalnızca 

bir tarafın üstün gelmesi ne de güçlerin ortadan kalkması anlamına gelir. 

İbn Sînâ’ya göre, hiçbir duyulur nitelik, herhangi bir varlığın, onu o şey yapan 

cevheri özü olamaz.342 Örneğin ateşin sıcaklığı onun sureti değil, suretten ortaya çıkan 

fiilidir. İbn Sînâ’ya göre unsurların duyulur nitelikleri, cevheri kuvvetten ortaya çıkan 

arazî özelliklerdir. Bu ontolojik ayrım sayesinde, İbn Sînâ, bir unsurun sıcaklığını 

kaybetmesinin, onun cevherini kaybetmesi anlamına gelmeyeceğini, dolayısıyla karışım 

sürecinin nitelikler düzeyinde gerçekleşip cevherleri muhafaza ettiğini öne sürer. 

 
341 Karışım ne kadar uyumlu olursa, ortaya çıkan bileşik genel anlamda hayatı değil, belirli bir tür hayatı 

taşıma bakımından da o derece elverişli olur. Mükemmel bir denge ve tam bir uyum, semavi cisimlerin 

sahip olduğu ve insanın da erişebileceği en yetkin akli (intellectual) hayatın tezahürünü mümkün kılacaktır. 

Seyyed Hossein Nasr, An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines (London: Thames and Hudson, 

1978), 251; İbn Sînâ, A Treatise on the Canon of Medicine of Avicenna, Incorporating a Translation of the 

First Book, çev. O. Cameron Gruner (London: Luzac & Co, 1930), 535. 
342 Stone’a göre İbn Sînâ muhtemelen bu ilkeyi muhafaza ederken Fârâbî’yi takip etmiştir. Stone, 

“Avicenna’s Theory of Primary Mixture”, 110. 



 

 

169 

 

Bu çerçevede tam karışım şu şekilde yeniden tanımlanır: Cisimlerin duyulur 

nitelikleri, karşılıklı etkileşimle bir orta noktada birleşir. Bu süreçte unsurların sureti 

korunur. Karışımın kendisi ise unsurların yalnızca tek bir duyusal görünüm altında 

algılanmasına sebebiyet verir. Burada, algıya hitap eden homojenlik, maddenin ontolojik 

gerçekliğindeki heterojenliği perdelemektedir. Nitekim duyular, cevheri farklılığı 

algılayamaz; yalnızca niteliksel birlik algılar.343 Bunun sebebini İbn Sînâ şöyle açıklar: 

İnsanlar, bu tarz mevzularla fazlaca meşgul olup bu durumlar ve güçlerin 

illetlerini araştırmaya başladıklarında, bunu basitlerdeki nitelikler, şekiller ve 

benzerlerine nispet etmeyi istediler. Hâliyle mesele onlara zor geldi ve onları 

doğru yoldan çıkaran bir zorluğa itti. Ne var ki tikel mizaçlar ile onlara tabi olup 

onların varlığından sonra var olan bu güçler ve durumlar arasındaki ilişkileri 

idrak etmenin yolu yoktur. İnsanların özelliklerinden birisi de yakın ve görünen 

şeylerin illetlerini araştırmamalarıdır. Çünkü bunları çokça müşahede etmeleri, 

onlardaki şaşkınlığı ortadan kaldırır. Onlardaki şaşkınlığın ortadan kalkması, 

onların illete yönelik araştırma isteklerini de giderir. …Hatta birisi “Soğuk niye 

böyle bir etkide bulunur?” diye sorsa onu hoş karşılamazlar ve “Çünkü onun 

doğası böyle, zira o soğuk.” derler…tüm bunların varlığının baskın olması ve 

çokça bulunması onlardaki şaşkınlığı ortadan kaldırmaktadır.  344 

Dolayısıyla, tabii adet ve gündelik alışkanlıklar, insanları her ne kadar mizacın 

homojen ve tekdokulu bir yapıda olduğunu iddia etmeye meylettirse bile, duyusal 

niteliklerin idrak edilememesi, bu niteliklerin altında yatan maddede farklı unsurların var 

olduğunu reddetmeyi gerekli kılmaz. Çünkü İbn Sînâ’ya göre tabii varlık anlamına gelen 

cevher, nitelikleri önceler. Nitelikler, cevherlere bağlı arazlardır. Dolayısıyla cevherin 

ilkesi olan türsel suret, arazlara indirgenemez. Bu düşünce, duyusal gözleme dayalı 

tecrübi yöntemlerin sınırlılığına dair daha genel bir argümana da bağlanır. Nitekim 

duyular, ancak nitelikler gibi arazları algılayabilir. Oysa bir varlığın hakiki doğası ve 

güçleri bu arazlardan türetilemez. Bu sebeple deneysel gözlemler, bir varlığın mahiyetine 

ve ona içkin güçlerine dair tam bir bilgi sağlayamaz. Ne var ki, bu güçlerin var olduğuna 

dair göstergeler sunabilir.345 

Mizaç ile duyulur nitelikler arasındaki ilişkiye gelince, bu noktada araştırılmaya 

konu edilecek temel soru şudur: Basit unsurlar kendi başlarına tat, koku ve renk gibi 

 
343 Stone, “Avicenna’s Theory of Primary Mixture”, 113. 
344 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 110-112. 
345 McGinnis, “The Power of Possibility”, 92-93. 



 

 

170 

 

niteliklere sahip midir, yoksa bu nitelikler başka bir yolla mı veyahut yalnızca mizaçla mı 

ortaya çıkar? 

İbn Sînâ’nın bu problematik çerçevesinde dikkate aldığı grup hesaba 

katıldığında, bu soruya verilen yanıtlar, dört ana yaklaşım biçimini ortaya çıkarmıştır. Bu 

yaklaşımlar sırasıyla incelendiğinde, sunulan yanıtlar arasında sadece cismin fiziksel 

özelliklerine dayanan teoriler ile meseleye dair ontolojik derinlik arayan açıklamalar 

arasında bir gerilim bulunduğu görülecektir. Dolayısıyla mesele yalnızca fiziksel bir 

değişim sürecinin açıklanması değil, aynı zamanda varlık ve nitelik arasındaki ilişkinin 

mahiyetine dair temel bir felsefi soruşturmanın sonucunda alınan tutumlardır. 

İbn Sînâ, bu tartışmanın hem ontolojik hem de epistemolojik boyutlarını dikkate 

alarak meseleyi değerlendirmeye tabi tutar. O, yalnızca sağduyuya dayalı basit bir 

gözleme dayanan bilgiyle sınırlı kalmayıp, akli tahlil yoluyla niteliklerin ve bileşik 

varlıkların yapısal mahiyetini çözümlemeye çalışır. 

Şimdi sırasıyla, duyulur niteliklerin kökeni ve mizacın rolüne dair dört ana 

yaklaşım ayrıntılı bir şekilde ele alınacaktır. Her bir görüşün iddiaları, iç tutarlılığı ve İbn 

Sînâ’nın bu görüşlere yönelik eleştirileri ayrı ayrı incelenecektir. 

2.2. Mizaçla Duyulur Niteliklerin Ortaya Çıkışı: Temel Görüşlerin Tasnifi 

2.2.1. İkincil Nitelikleri Kabul Etmeyen Unsurî Nitelikçiler 

İlk görüş, basit unsurlar dışında herhangi bir niteliğin olmadığını savunanlardır. 

Bunlar basit elementlerin yalnızca dört temel niteliğe sahip olduğunu ve tat, renk, koku 

gibi duyulur niteliklerin unsurların saf yapısında bulunmadığını savunur. Dolayısıyla, bu 

gruba göre: 

(a) Tat, koku ve renkler gerçekte var olan nitelikler değildir. 

(b) Bunlar, cisimlerin özel konum ve düzenleri dolayısıyla algılanır. 

(c) Toprak, su, hava ve ateş gibi unsurlar renksizdir ve kendilerinde tat veya 

koku barındırmazlar.346 

İbn Sînâ, bu görüşü reddeder. Ona göre tat ve koku gibi nitelikler, ancak farklı 

unsurların belli oranlarda karışımıyla, yani mizaçla ortaya çıkar.347 Duyulur nitelikler ise 

 
346 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 104-106. 
347 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 102. 



 

 

171 

 

karışımda ortaya çıkan arızî özelliklerdir. Bu görüşle İbn Sînâ unsurların tabiatını 

niteliklerden ayrıştırır. Gözlemlenen niteliklerin deneyim yoluyla sabitlenemeyeceğini, 

zira deneyimin doğası gereği kusurlu ve sınırlı olduğunu özellikle vurgular. Nitekim eğer 

saf bir toprak parçasını hakkıyla gözlemlemek mümkün olsaydı, saf toprağın şeffaf ve 

renksiz olduğu fark edilecektir. Çünkü toprakta gözlemlenen renk, aslında karışımlardan 

kaynaklanmaktadır.348 Diğer taraftan, İbn Sînâ’nın ifadesiyle “biz, cisimlerin bitişik 

olduğunu [ve] şekli ve konumu nasıl olursa olsun onlardan siyah olanın siyah, beyaz 

olanın[sa] beyaz olduğunu biliriz.”349 Bununla beraber tatlar ve kokular da konum ve 

düzene göre değişiklik göstermez. Eğer maddelerin kendine has özellikleri olmasaydı, 

duyular bu maddelerden farklı görüntüler idrak edemez, bu maddelerden farklı fiiller ve 

infialler neşet edemezdi.350 Böylelikle İbn Sînâ, duyulur nitelikleri, unsurların cevheri 

mahiyetine ait görmemektedir. O, duyulur nitelikleri bileşimlerin ikincil ürünleri olarak 

kabul etmektedir. 

2.2.2. Kümûn Taraftarları 

İkinci görüş, kümûn teorisi olarak bilinen bir grubun yaklaşımıdır. Bu görüşü 

benimseyenlere göre, renk, tat ve koku gibi duyulur nitelikler elementlerin zatında gizli 

veya gömülü bir şekilde (kâmin) mevcuttur. Ancak bu nitelikler, belirli bir mizacın 

oluşması ve uygun koşulların meydana gelmesiyle açığa çıkar. Bu yaklaşımın temel 

tezleri şunlardır: 

(a) Elementlerin doğasında renk, tat ve koku gibi nitelikler vardır. 

(b) Duyulur nitelikler, unsurların cevheri yapısında bilkuvve (potansiyel) hâlde 

bulunmakla birlikte, belirli koşullarda bilfiil hâle gelirler. 

(c) Mizacın işlevi, yoktan yeni bir nitelik icat etmek değil, zaten cevherde gizli 

bir şekilde mevcut olan bir niteliği açığa çıkarmaktır.351 

Dolayısıyla nitelikler maddeye içkindir. Mizaç bir tecelli vasıtasıdır, fail 

değildir. Her unsur, potansiyel olarak bütün niteliklerin taşıyıcısıdır. 

İbn Sînâ, kümûn teorisini ayrıntılı bir şekilde tartışır ve çeşitli açılardan eleştirir. 

Ona göre, mizacın etkisiyle yeni nitelikler meydana gelir. Bu süreç sadece gizli şeylerin 

 
348 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 100-102. 
349 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 108. 
350 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 108. 
351 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 106. 



 

 

172 

 

açığa çıkması anlamına gelmemektedir. Zira eğer öyle olsaydı, mizacın nitelikleri 

değiştirme, yeni özellikler ortaya çıkarma gibi bir etkisi olmazdı. 

Dahası, duyulur niteliklerin açığa çıkması sadece uygun mizacın oluşmasına 

değil, aynı zamanda belirli fiilî değişimlerin meydana gelmesine bağlıdır. Bu da 

niteliklerin sırf gizil bir şekilde mevcut olduğunu iddia etmenin yetersiz olduğunu 

gösterir.  Dolayısıyla kümûn teorisi, fiilî varoluşun fail neden gerektirdiği ilkesini göz ardı 

ettiği için İbn Sînâ’ya göre eksiktir. Öte yandan, bir şeyin bilkuvve olarak bulunması, 

onun bilfiil mevcut olduğu anlamına gelmez. Potansiyel hâlde bulunmak, ancak bir fail 

nedenin etkisiyle fiil hâline dönüşür. Mizaç burada, kendi başına fail bir illet değil, bir 

hazırlayıcı illet mahiyetindedir. Yani, mizaç sadece zemin hazırlar, yeni bir varlık 

meydana getirmez. 

2.2.3. Mizacî Nitelik Taraftarları 

Üçüncü yaklaşım, bir önceki yaklaşımı reddederek, duyulur niteliklerin her 

birinin kendine özgü ayrı bir mizaca sahip olduğunu iddia eder. Bu görüşe göre: 

(a) Tat, renk, koku gibi duyulur nitelikler mizaçtan doğmaz. 

(b) Bu nitelikler, mizacın özel sınırlarında ortaya çıkan farklı şeylerdir. 

(c) Her duyusal nitelik, kendine mahsus bir mizaca dayanır. Bu mizaçlar, farklı 

duyulara hitap eden farklı etkiler üretir.352 

İbn Sînâ bu görüşün bir kısmına nispeten katılmakla birlikte mizacî nitelik 

taraftarlarının eksik noktalarını tamamlamaya çalışır. Ona göre tat, koku ve renk 

doğrudan mizaçtan ortaya çıkan nitelikler değildir. Mizaç dokunma duyusuna aitken, renk 

ve koku görünür veya koklanır niteliklerdir. Dolayısıyla, mizaç, yalnızca dokunma 

duyusu ile idrak edilen sıcaklık, soğukluk, yaşlık ve kuruluk gibi niteliklerin ancak ve 

ancak zemini olabilir. Başka bir ifadeyle, mizaç, tat, koku ve renk gibi nitelikleri 

doğrudan oluşturmaz. Onlara istidat oluşturarak zemin hazırlar. Bu nitelikler, mizaçla 

birlikte yeni bir şekilde meydana gelir. 

Buna karşılık renk, tat ve koku gibi duyulur nitelikler, görme, tatma ve koklama 

gibi farklı duyu kanallarıyla algılanır ve doğrudan dokunmaya konu değildir. Bir renk 

algısı, görme duyusuna yönelik bir mizacın, bir tat algısı ise tat alma duyusuna yönelik 

 
352 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 106. 



 

 

173 

 

başka bir mizacın eseridir. Dolayısıyla renk, tat ve kokuların mizaçla doğrudan 

özdeşleştirilmesi metodolojik bir hatadır. Mizaç, ancak sıcaklık-soğukluk gibi doğrudan 

fiziki temasla tecrübe edilebilecek nitelikleri kapsayabilir. 

İbn Sînâ’nın bu itirazı, duyulara göre niteliklerin kategorik ayrımını esas alır. 

Ona göre her duyu, farklı bir tür varlık alanına yöneliktir: dokunma duyusu sıcak ve soğuk 

gibi temel niteliklere; görme duyusu renkler gibi görülebilenlere; tat alma duyusu tatlara; 

koklama duyusu ise kokulara.353 Bu yüzden renk ve tat gibi niteliklerin, dokunmanın 

sahasına ait olan mizaçla açıklanması kategorik bir yanlışlıktır. Bu eleştiri, İbn Sînâ'nın 

epistemolojik sisteminde önemli bir yere sahiptir. Ona göre her duyunun algıladığı varlık, 

kendine has epistemik ve ontolojik bir alan işgal eder. Görülen bir renk ile hissedilen bir 

sıcaklığın aynı kategoride değerlendirilmesi kabul edilemez. 

Bu yaklaşım, onun genel cevher-araz ayrımıyla da uyumludur. Sıcaklık ve 

soğukluk gibi nitelikler, doğrudan cisimdeki cevherin taşımakta olduğu arazî 

özelliklerdir. Buna karşılık renkler ve tatlar, sadece cisimlerin şekil ve karışımına bağlı 

arızî görünümler değildir. Farklı varlık modlarına sahip, farklı müdrik güçleri gerektirir. 

Sonuç olarak, mizaç her duyusal niteliğin açıklayıcısı değildir. Yalnızca sıcaklık, 

soğukluk, yaşlık ve kuruluk gibi sınırlı bir nitelikler kümesinin taşıyıcısıdır. 

2.2.4. İstidat Takdir Etme Taraftarları 

Dördüncü yaklaşım, mizaç kavramını yeni bir çerçevede ele alarak mizacın 

maddeyi surete ve niteliğe kabule hazırlayan takdir edici rolüne vurgu yapar. Bu görüşe 

göre, mizacın fonksiyonu yeni nitelikleri doğrudan meydana getirmek değil, maddeyi 

belirli suret ve niteliklere kabule hazır hâle getirmektir. 

Bu yaklaşımın temel iddiaları şunlardır: 

(a) Mizaç, bir nitelik veya sureti bizzat var etmez. Onun ortaya çıkmasına takdir 

yoluyla zemin hazırlar. 

(b) Canlılık gibi karmaşık fenomenlerde, mizaç belirli bir istidat meydana 

getirir. Bu istidat, fail illetin etkisiyle belirli bir surete dönüşür. 

 
353 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 108-110. 



 

 

174 

 

(c) Güneş ışığının etkisiyle incirin olgunlaşması gibi bazı fiillerde konumun ve 

çevre koşullarının da etkili olması, mizacın yalnız başına yeterli olmadığını 

gösterir.354 

Dolayısıyla, mizaç sadece bir hazırlayıcı sebeptir. Bu süreçte suret ve faal 

nedenler doğrudan etkili olup, maddenin yetkinleşmesini sağlar. Yukarıdaki incirin 

olgunlaşması örneğinde olduğu gibi mizaç hazırlayıcıdır ama asıl etki haricî etkenlerden, 

yani suretten gelir. İbn Sînâ bu görüşe katılır ve teoriyi geliştirir. Nitekim ona göre, mizaç 

bir fail illet değildir, yani bir şeyi doğrudan var kılan etkin neden değildir. Mizaç, maddeyi 

belirli bir türdeki etkileri kabul etmeye hazırlayan bir ara illet mahiyetinde olmakla 

birlikte maddenin gayesi değildir.355 Bir maddenin fiilen varoluşuyla birlikte onda bir 

niteliğin ya da suretin ortaya çıkması, yalnızca maddenin uygun hâle gelmesiyle değil, 

aynı zamanda fail bir sebebin etkisiyle mümkün olur. 

Bu bağlamda, mizaç bir şeyin oluşumu için gerek şart olmakla birlikte, yeter şart 

değildir. Örneğin bir meyvenin olgunlaşması için sadece mizaç değişimi yeterli değildir. 

Olgunlaşma için güneş ışığı ve sıcaklık gibi uygun çevresel koşulların, yani fail 

nedenlerin devreye girmesi gerekir. Yani doğrudan bir sebep olmamakla birlikte mizaç 

sürecinde maddede istidat sağlanır, suretler ise asıl etkendir. Daha sonra suret ve suret 

vericiden (vâhibu’s-suver) gelen etkilerle tat, koku, renk ve diğer özellikler oluşur. 

Dolayısıyla, her nitelik ve güç, sadece mizaca değil, vâhibus-suver vel-kuvâ’dan gelen 

feyze bağlıdır. 

Sonuçta İbn Sînâ’ya göre madde, kendi başına hiçbir sureti fiilî olarak taşımaz. 

Mizaç, maddeyi belirli bir sureti veya niteliği kabule hazırlayan bir ara yapıdır. Fail illet, 

bu hazırlanmış zemine fiilî bir suret veya nitelik kazandıran asıl etkendir. Mizaç, yalnızca 

istidat ve kabiliyet kazandırır. Bu minval üzere, bir nitelik ya da canlılık gibi bir hayat 

belirtisi sadece mizacın ürünü değildir; mizacın sağladığı istidat, ancak fail bir etkinin 

tesiriyle fiil hâline dönüşür. 

2.3. İbn Sînâ’nın Çözüm Önerisi 

İbn Sînâ, duyulur niteliklerin ortaya çıkışı hakkındaki farklı yaklaşımları 

tartışarak nihai bir senteze ulaşmayı amaçlamıştır. Bu görüşlerin ilk ikisini eleştirmiş, 

 
354 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 106. 
355 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 110. 



 

 

175 

 

üçüncüsüne kısmen katılmış, sonuncusuna da katılarak kendi pozisyonunu tayin etmiştir. 

Onun yaklaşımında, mizaç, ne tamamen nitelikleri ortaya çıkaran yaratıcı bir ilke olarak, 

ne de yalnızca var olan niteliklerin zahire çıkmasına vesile olan pasif bir vasıta olarak 

kavranır. Bilakis, mizaç, bir cismi belirli bir duyusal niteliği kabul etmeye elverişli kılan 

bir hazırlayıcı mekanizmadır. Bu çerçevede İbn Sînâ, duyulur niteliklerin doğrudan 

mizacın kendisi olmadığını, fakat mizacın etkisiyle, varlıkta, onu o şey yapan yeni suret 

ve niteliklerin ortaya çıktığını ileri sürer. 

İbn Sînâ'ya göre, temel elementler kendi başlarına renk, tat ve koku gibi 

nitelikleri taşımazlar. Bu nitelikler, ancak elementlerin belli oranlarda bir araya gelerek 

oluşturduğu bir karışım, yani mizaç sayesinde ortaya çıkar. Bu görüş, elementlerin asli 

hâllerinde yalın ve niteliksiz (renksiz, tatsız, kokusuz) oldukları, duyusal niteliklerin ise 

birleşimden doğan ikinci dereceden (arazî) gerçeklikler olduğu tezine dayanır. İbn Sînâ 

bu noktada mizaç kavramına iki işlev atfeder: (i) mizacın belirli bir nitelik için maddeyi 

hazır hâle getirdiği hazırlayıcı ilke ve (ii) mizaca suret veren haricî etken. 

İbn Sînâ’nın duyulur niteliklerin ortaya çıkışını açıklamakla ilgili çözüm teklifi 

şöyle özetlenebilir: 

(i) Mizaç, bir varlık sebebi değildir, yalnızca istidat sağlar. 

(ii) Fail illet olmadan, duyulur nitelikler bilfiil meydana gelmez. 

(iii) Mizaç sürecinde, fail illetin fiiliyle maddeye suret feyz edilerek madde 

tanımlı hâle gelir ve duyulur nitelikler ortaya çıkar. 

(iv) Her duyu, farklı bir nitelik alanına yönelir. Bu yüzden nitelikler arasında 

kategorik fark vardır. 

Bu çözüm, özünde mizaç ile duyulur nitelikler arasına ontolojik bir mesafe 

koyar. Mizaç sıcaklık, soğukluk, yaşlık ve kuruluk gibi dokunmayla algılanan temel 

nitelikleri kapsarken; renk, tat ve koku gibi diğer nitelikler farklı duyularla algılandıkları 

için mizacın bizatihi kendisiyle özdeş değildir. Bu ayrım, İbn Sînâ’nın Aristoteles sonrası 

doğa felsefesinde nitelik ontolojisine getirdiği özgün katkılardan biridir. 

Nasıl ki bir tohum, uygun çevresel şartlar sağlandığında bir bitkiye dönüşmeye 

istidatlı ise, mizaç da maddede var olan ama fiile çıkmamış nitelikleri kabul etmeye 

yatkınlık kazandırır. Bu yatkınlık, fail illetin müdahalesiyle fiil alanına geçer. Ne var ki 

burada, mizacın kendisinin tat, koku veya renk gibi niteliklere doğrudan fail olması söz 

konusu değildir. Mizaç yeni suretin kazanılması için bütün engellerin ortadan kalkmasını 



 

 

176 

 

sağlayarak, uygun şartların hazır hâle gelmesi için sadece kabiliyet zemini oluşturur. 

Böylelikle bütün suretleri bilkuvve kabil mizacın, onu o şey yaparak tanımlayan, nevi 

şahsına münhasır suretini kazanmak için geçireceği maddi hazırlık aşamaları mizaç 

teorisiyle temellendirilmiş olur.356 Bir başka ifadeyle, “Basit unsurlar fiziksel karışma 

süreçlerine tabi tutulduklarında, yeni bir türün suretini kabul etmeye elverişli hâle gelirler 

(istiʿdâd) veya buna yatkınlık kazanırlar. Böylece bileşik cisim, yeni kuvvetlere sahip 

olur.”357 

Bu yaklaşım, kümûn teorisyenlerinin savunduğu maddede var ama gizli olan 

niteliklerin açığa çıkışı düşüncesinden temelde farklıdır. İbn Sînâ’ya göre eğer nitelikler 

zaten maddede mevcut olsaydı, mesela, saf bir toprak parçası kendi başına renkli olurdu. 

Oysa tecrübi gözlemler, toprağın renksiz olabileceğini, renk kazanımının mizaçla ve 

başka elementlerin karışımıyla mümkün olduğunu göstermektedir. Buradan hareketle İbn 

Sînâ, mizaçla ortaya çıkan niteliklerin cevherden doğrudan türemediğini, belirli bir vasat 

ve oran ile meydana geldiğini vurgular. 

Öte yandan İbn Sînâ, duyulur niteliklerin tamamen algılayan öznenin 

perspektifine indirgenmesini, gerçekliğin nesnel yapısını ihmal eden bir indirgeme olarak 

değerlendirir. Ona göre, renk gibi nitelikler gözlemciye göre değişken bir görünüm arz 

etse de arkasında fiziksel ve doğal bir sebep bulunur. Bir başka deyişle, bir cismin 

renginin gözlemci konumuna göre değişkenlik göstermesi, o cismin ontolojik düzlemde 

renksiz olduğu anlamına gelmez. Yalnızca görünüşün farklılaşmasına işaret eder. 

Dolayısıyla İbn Sînâ, nitelikleri fenomenal izafiliğe mahkum etmek yerine, doğa ve mizaç 

bağlamında rasyonel ve sistematik bir açıklamaya tabi tutar. Bu bakımdan İbn Sînâ’nın 

pozisyonu, bir yandan cevherde gizli nitelikler teorisinin aşırılığını, diğer yandan bu 

yaklaşımın yüzeyselliğini reddederek, mizaç kavramı üzerinden orta bir yol oluşturur: 

Nitelikler, doğrudan unsurların doğasında değil, mizaçla ortaya çıkan yeni varlık 

tertiplerinde varlık bulur. 

İbn Sînâ’nın doğa felsefesi kapsamında geliştirdiği mizaç teorisi, duyulur 

niteliklerin ontolojik statüsü üzerine yürütülen tartışmalara sistemli ve dengeli bir çözüm 

 
356 İbrahim Halil Üçer, “İbn Sînâ’nın Mizaç Tanımı Üzerine: eş-Şifâ/el-Kevn ve’l-fesâd, VI’nın 

Karşılaştırmalı Bir Analizi”, İslam Düşüncesinde Mizaç Teorileri, ed. M. Zahit Tiryaki - Kübra Bilgin 

Tiryaki, İslam Ahlak Düşüncesi 5 (İstanbul: İlem Yayınları, 2022), 131. 
357 McGinnis, “The Power of Possibility”, 98. 



 

 

177 

 

sunar. Bu çözüm, klasik Yunan felsefesinden İslam felsefesine aktarılan unsur-nitelik 

problemini hem teorik hem de deneysel veriler ışığında yeniden yapılandırmaktadır. 

Yukarıda analiz edilen dört yaklaşım İbn Sînâ’nın felsefî düşünce yapısının eleştirel 

hassasiyetini ve açıklayıcı sınırlarını göstermektedir. 

İbn Sînâ, mizaç kavramını, basit unsurların doğrudan taşıyamadığı yeni 

niteliklerin zuhuruna imkân sağlayan bir ara zemin olarak tanımlar. Unsurların yalnızca 

dört temel niteliğe sahip olduğu; buna karşın tat, koku ve renk gibi niteliklerin ancak belli 

oranlarda karışımlarla meydana geldiği kabul edilir. Böylece doğadaki çeşitlilik, basit 

unsurların kendisinde bulunmayan, fakat karışımları neticesinde ortaya çıkan 

fenomenlerin varlığı ile açıklanır. 

Diğer bir deyişle, İbn Sînâcı mizaç teorisi, doğrudan elementlerin yapısından 

türemeyen, ama onların karışımıyla ortaya çıkan ikinci düzey niteliklerin ontolojik 

meşruiyetini sağlayan bir sistemdir. Böylece tat, koku ve renk gibi nitelikler ne tamamen 

fenomenal ne de mutlak cevheri olmak zorundadırlar. Bunlar, düzenli karışımların, belirli 

oranların ve fail illetlerin etkisiyle fiile çıkan niteliklerdir. 

Bu yaklaşım hem kümûn taraftarlarının ileri sürdüğü önceden gizli niteliklerin 

açığa çıkışı teorisini hem de duyulur niteliklerin sadece algılanabilir düzeyde gerçekleşen 

bir fenomen olduğunu savunan indirgemeci görüşleri aşar. İbn Sînâ’ya göre nitelikler, 

gerçek varlığa sahiptir. Ancak onların varlığı, cevheri bir sabitliğe değil, mizaçla oluşan 

geçici bir düzen ve istidada dayanır. 

Öte yandan İbn Sînâ, duyulur niteliklerin ortaya çıkışını doğrudan mizaçla 

özdeşleştirmeyen, bilakis mizaçla maddeye bir istidat kazandıran ve bu istidadın fail bir 

illetin etkisiyle fiilî varlık kazandığını ileri süren özgün bir çözüm üretmiştir. Ona göre 

mizaç: zarurî bir ara illettir; (ii) kendi başına bir fail değildir; (iii) duyulur nitelikleri 

doğurmaz, ancak duyulur niteliklerin oluşmasına zemin hazırlar. Bunu İbn Sînâ şu 

cümleleriyle ifade etmektedir: 

Tüm bunlar hakkında söylenecek tek bir söz vardır; bileşik cisim, mizacıyla 

yalnızca suret ve güç bahşediciden (vâhibus-suver vel-kuvâ) ona feyz edilen bir 

heyeti, bir sureti ya da özel bir gücü kabule istidatlı olur. Onun suret bahşediciden 

feyzi, varlığı sebebiyledir ve o feyizden hak eden ve istidatlı olan kimse geri 

kalmaz. Feyzin başkasına değil de özellikle o şeye gelişi ise, onun mizacı ile 

meydana gelen tam istidadı sebebiyledir. Tüm bunlar fiillerini yapar; çünkü onlar 

bu faal güce sahiptir. Onların sahip olduğu güç, Allah tarafından bahşedilmiştir. 



 

 

178 

 

Şu hâlde arazlardan çoğunun fiziksel karışımın yanında fiziksel olmayan karışım 

nedeniyle de arız olsalar; bunu hazırlayan şeyin mizaç olduğu zorunlu olarak 

ortaya çıkmıştır.358 

Bu çözüm önerisiyle İbn Sînâ, bilkuvve varlık ile bilfiil varlık arasındaki 

ontolojik farkı burada da sürdürmekte ve her türlü oluşun etkin bir fail sebebe muhtaç 

olduğu temel ilkesini doğa bilimlerine de taşımaktadır. Bu yönüyle o, “Aristoteles’in 

bilkuvve varoluş (existence in potentia) düşüncesini reddeder; buna mukabil, yalnızca 

bilfiil varoluşu (existence in act) kabul eder.”359 Buradan hareketle İbn Sînâ’nın doğa 

felsefesinin, Aristotelesçi çerçeveyi aşarak daha rafine bir epistemik ve ontolojik 

derinliğe ulaştığı söylenebilir. 

İbn Sînâ, Aristotelesçi mizaç ve duyulur nitelikler meselesinde ondan ayrı 

düşünerek özgün bir mizaç teorisi inşa eder. Buna binaen, unsurların duyulur niteliklerle 

tanımlanabilir olduğunu savunan Aristotelesçi görüşü eksik bulur. O, duyulur niteliklerin 

cevheri tanımlamakta yetersiz kalacağını savunur. Dahası, Aristoteles, karışımda 

unsurların suretlerinin yok olduğunu iddia eder. Ancak İbn Sînâ’ya göre fiil ve nitelikler 

değişebilir olmakla beraber, suret, maddeyi tanımlayan mahiyet olduğu için baki kalır. 

Diğer taraftan Aristoteles, oluşa gelen yeni cevherlerin ilk niteliklerden türediğini 

savunur. İbn Sînâ ise cevherlerin suret vericiden veya Allah’tan feyiz yoluyla sudûr 

ettiğini iddia eder.360 

İbn Sînâcı mizaç nazariyesi, sadece duyulur niteliklerin değil, tüm maddi 

oluşumların özgün bir metafizik nedensellik çerçevesinde açıklanmasını 

gerektirir. Çünkü artık ilk niteliklerin kendi başına bir cevher oluşturması yeterli 

değildir. Yeni bir bileşik cevherin meydana gelmesi, ancak Tanrı’nın ya da faal aklın 

feyezanı ile mümkündür. Böylece İbn Sînâ, cevherlerin meydana gelişini tabii 

nedensellik ile değil, bilkuvve hâlin bilfiil suretlere dönüşmesi ile, yani fail ilkenin 

iradesiyle izah eder. 

Bu anlayışın en çarpıcı yansıması, kompleks yapılı cisimlerin bazı durumlarda 

yeni ikincil nitelikler kazanmasıdır. İbn Sînâ, bu niteliklerin karışımın kendisiyle değil, 

mizaca Allah tarafından feyz edilen yeni bir cevheri suret ile açıklanabileceğini belirtir. 

 
358 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 112-114. 
359 Nasr, An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines, 219-220. 
360 İbrahim Halil Üçer, İbn Sînâ Felsefesinde Suret, Cevher ve Varlık (İstanbul: Klasik Yayınları, 2017), 

213. 



 

 

179 

 

Dolayısıyla mizaç sürecine semavi etkileri dâhil eder.361 İbn Sînâ’nın tabiriyle: 

“…meydana gelen bu maddeye, göksel cisimlerden, ya dört cismin ya da dört ana öğeye 

indirgenen pek çok cismin her birisinden yalın (basit) bir cismin sûretine hazır şeyler 

akar. İstidatlı hâle geldiğinde ise, Sûretleri Veren’den (Vâhibu’s-süver) sûret kazanır.”362 

İlahi feyzi ilke olarak kabul eden sudûr teorisiyle birlikte, hareket merkezli Aristotelesçi 

kapalı evren teorisi aşılmış olacak, bunun yerine suret verici bir ilke ihdas edilerek, Tanrı 

ile âlem arasındaki ilişki, fiziksel âlem ile metafizik bir ilkenin sürekli 

irtibatlandırılmasıyla sağlanmış olacaktır.363 

Onun mizaç anlayışı, doğadaki oluş ve bozuluş süreçlerini, yalnızca fiziksel 

âlemdeki rastlantısal bir karışım değil, belirli oranların, niteliklerin ve bilkuvve 

istidatların etkili olduğu sistematik bir süreç olarak kavramsallaştırır. Bu çerçevede, doğa 

olayları anlamlı, kavranabilir ve bilinebilir fenomenlerdir. Böylelikle mizaç teorisi, İbn 

Sînâ’nın doğa bilimi ile metafizik arasındaki geçişleri nasıl kurduğu konusunda da 

anahtar bir role sahiptir. 

3. Mizaçta Ortaya Çıkan Türsel Özellikler ve Hâssaları Belirleme Problemi 

Mizaç teorisi tartışmaları bağlamında İbn Sînâ, mizaç sürecinde maddi 

karışımların ortaya çıkardığı niteliklerin ve güçlerin nasıl tasnif edilmesi gerektiğine dair 

bir problematik serimler. Buna göre, bir mizaç yalnızca aktif ve pasif niteliklerden oluşan 

temel fiziksel niteliklerle sınırlı kalmaz. Mizacın, belirli kuvveleri veya güçleri, 

özellikleri ve türlere ait fasılları da tayin eden bir tarafı da vardır. Ancak bu belirleyiciliğin 

sınırları ve doğası ilk kertede netlik kazanmış değildir. İbn Sînâ özellikle özel nitelik 

anlamına gelen hâssa ve türsel özellik anlamına gelen fasıl kavramlarının doğa 

felsefesinde kullanımında önemli belirsizlikler olduğunu vurgular. Bu belirsizliğin 

temelinde, fiziksel karışımlar sonucu oluşan niteliklerin duyusal algıda gerçek 

doğalarından farklı görünebilmesi yatar. 

Bu tezde tespit edilebildiği kadarıyla İbn Sînâ, kitabın ikinci makalesini kaleme 

alırken çözmeye çalıştığı problemin zemininde, şu sorular yatmaktadır: 

 
361 Nicolas Weill-Parot, “Astrology, Astral Influences, and Occult Properties in the Thirteenth and 

Fourteenth Centuries”, Traditio 65 (2010), 208. 
362 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ: Metafizik (II), 2/158. 
363 Bu konuyla ilgili fiziksel kapalılığın çözümlenmesi bağlamında İbn Sînâcı ilahi feyiz anlayışına dair 

mülahazalar için bk. Hacer Toprak, Fiziksel Kapalılık Sorunu: İbn Sînâ’nın Doğa Felsefesi Özelinde Bir 

İnceleme (İstanbul Medeniyet Üniversitesi, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2024), 67-74. 



 

 

180 

 

1. Fiziksel karışımlar hangi şartlarda türsel özellikleri belirler? 

2. “Hâssa” ve “fasıl” kavramları arasında İbn Sînâ’ya göre açık bir ayrım yapmak 

mümkün müdür, yoksa bu ayrım sadece terminolojik bir problem midir? 

3. Nasıl oluyor da bir mizaçtan duyulur niteliklerle açıklayamadığımız yeni bir 

özellik ya da nitelik sâdır olmaktadır? 

4. Fiziksel karışımların gerçek nitelikleri ile duyusal algının gösterdiği nitelikler 

arasındaki uyuşmazlık nasıl çözümlenebilir? 

İbn Sînâ, cisimlerin bir araya gelip fiziksel karışıma uğradıklarında, ortaya çıkan 

mizacın her zaman o türün sureti ve özelliğine elverişli olmayabileceğini belirterek ilk 

pozisyonunu tayin eder. Canlılar, bitkiler ve diğer varlıklarda mizaçların değişebileceğini, 

bazen dengesiz görünen karışımların bile türün selameti için gerekli olabileceğini, ancak 

belirli sınırların aşılması durumunda türün ortadan kalkabileceğini ifade eder. Bu 

karmaşık zeminde, mizacın sonucunda ortaya çıkan niteliklerin, güçlerin ve özelliklerin 

mizaç sürecinde nasıl konumlandırılacağı problemi zuhur eder. Bu minval üzere, 

yukarıda zikredilen problematiğin dörtlü sacayağını oluşturan sorulara odaklanmak 

yerinde olacaktır. 

3.1. Fiziksel karışımlar hangi şartlarda türsel özellikleri belirler? 

Fiziksel düzlemde oluşa gelen karışımlar kendi başlarına türsel suretleri veya 

özellikleri doğrudan belirlemekte kifayetsiz kalmaktadır. Fiziksel karışım sürecinde 

mizaç, yalnızca maddeye belirli bir türsel suret, fiilî veya infiali bir güç almaya yönelik 

özel bir istidat kazandırabilir.364 Bu hazırlık, henüz o şey olmayan ama o şey olmak için 

hazır olan bir yarı-varlık durumunu ifade eder.365 Birbirinden farklı fiziksel karışımlar, 

farklı şeyleri kabul etmeye yönelik hazır olma durumu hususunda birbirinden 

ayrışmaktadır. İbn Sînâ’nın ifadesiyle: 

Ancak farklı mizaçlar bir şeyi kabul edip diğerini kabul etmeme istidatlarına göre 

farklılaşırlar. Dolayısıyla onlardan bazıları kırmızılaşmaya, bazıları sararmaya, 

bazıları beyazlaşmaya, bazıları bir tada, bazıları bir kokuya, bazıları büyümeye, 

bazıları bir dokunmaya, bazıları konuşmaya istidatlı olur. Hatta mizaçlarla 

bileşiklerde, mıknatısın demiri çekmesi gibi basitlerin fiillerine benzemeyen 

 
364 İbrahim Halil Üçer, “Mıknatıs Neden Çeker? İstisnai Özellikler (Havâss) Etrafında İbn Sina Fiziğine 

Yeni Bir Bakış”, Divan: Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi 24/46 (01 Ağustos 2019), 39. 
365 Üçer, “Mıknatıs Neden Çeker?”, 47. 



 

 

181 

 

fiillerin doğal olarak sâdır olduğu faal güçler için farklı istidatlar meydana gelir. 

Öyleyse hakikaten ortaya çıkan bu güçlerin bazıları doğalardır -çünkü onlar 

bizzat içlerinde bulunan hareketlerin ilkeleridir- bazıları ise güçlerin iradeli 

seçimle fiilde bulunduğu, güçlerin dışındaki şeyleri hareketlendirmenin 

ilkeleridir.366 

Ancak bu fiziksel altyapının ve hazırlığın, gözlemlenen tümel surete ve hatta 

etkin veya edilgin bir güce dönüşmesi, “Tanrısal varlık akışının” (el-feyḍu’l-ilâhî) bu 

istidadı bilfiil hâle getirmesiyle gerçekleşir.367 Mizaç, maddeyi sadece o gücü kabul 

etmeye hazırlayıcıdır, etkin gücün kendisi veya faili değildir.368 Suretin içereceği tüm 

özelliklerin temeli maddede bulunur. Varlıksal akış, maddeye ulaştığında, fiziksel 

karışımlar neticesinde maddede oluşmuş tüm bilkuvve özellikleri bilfiil hâle getirir. 

Dolayısıyla, fiziksel karışımlar türsel özellikleri doğrudan belirlemez, ancak 

türsel özelliklerin maddeye girmesi için gerekli fiziksel altyapıyı ve hazırlığı sağlarlar.369 

Türsel suret veya özellik, maddenin bu hazırlığa sahip olması ve ilahi feyzin bu istidadı 

gerçekleştirmesiyle ortaya çıkar.370 Dolayısıyla madde kendi başına türsel özellikleri 

belirlemeye muktedir değildir. Türsel özellik belirlenimi için haricî bir ilkeye, ilahi feyze 

ihtiyaç vardır. Belirli sınırların aşılması durumunda ise madde gerekli istidadı kazanamaz 

ve türsel suret oluşamaz. 

3.2. “Hâssa” ve “fasıl” kavramları arasında İbn Sînâ’ya göre açık bir ayrım 

yapmak mümkün müdür, yoksa bu ayrım sadece terminolojik bir problem 

midir? 

İbn Sînâ, mantık bilimi açısından türün tanımına giren ayırt edici özellik 

anlamında fasıl ve zati araz anlamına gelen hâssa arasında bir ayrım yapar. Ancak her ne 

kadar böyle bir ayrım yapılsa da o, doğa bilimcilerin terminolojisinde bu ayrımı yapmanın 

çok zor olduğunu ifade eder. Çünkü tabiat bilimciler, hâssa lafzını, hem mantıkta fasıl 

olduğu iddia edilen şey için hem de hâssa olduğu iddia edilen şey için kullanmaktadırlar. 

 
366 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 110. 
367 Üçer, “Mıknatıs Neden Çeker?”, 50. 
368 İbn Sînâ, “Kitâbu Edviyeti’l-ḳalbiyye”, Min Muellefâti İbn Sînâ et-Ṭıbbiyye, thk. Muhammed Zuheyr 

Bâbâ (Dımeşk: Menşûrâtü maʿhedi’t-turâsi’l-ʿilmiyyi’l-ʿarabî, 1983), 3/246. 
369 Üçer, “Mıknatıs Neden Çeker?”, 47. 
370 Üçer, “Mıknatıs Neden Çeker?”, 39. 



 

 

182 

 

Bu nedenle, doğa bilimcilerin kullanımında hâssa, en genel olarak türleştirici suret 

anlamına gelir. 

Yine bu karışımların bazıları, etkisel veya edilgisel bir güç ya da türsel bir suret 

kazanır. Bu kazanımlardan bazıları nefsânî bir güç, bazıları ise nefsânî etki yolu 

dışında fiilde bulunan güçlerdir…İşte, nefsânî olmayıp etkisel ve edilgisel olan 

bu güçlerden olanlar “hâssalar” diye isimlendirilir. İnsanlardan bazıları hâssa 

lafzını burada olduğu gibi tüm bunlar için kullanmaktadır. Bu tür hâssalar bileşik 

varlıkların türlerine tabidir ya da bizzat türlerinin fasıllarıdır. Mesela şunun ilacı 

cevheriyle fiilde bulunur denirse; onun tür hâline geldiği, o suretle fiilde 

bulunduğu kastedilir. Eğer o, niteliğiyle fiilde bulunur denirse; elementlerden 

elde ettiğiyle veya mizacıyla fiilde bulunduğu kastedilir. Mesela sakamonya, 

içerisindeki ateşli cevheri dolayısıyla sıcak olur. Fakat o, bu özelliği sebebiyle 

safrayı ishal etmez. Aksine mizaçla kabulü ne istidat gösterdiği türselliğindeki 

gücü nedeniyle safrayı ishal eder. Çoğu zaman bu güç, türün faslı olurken birçok 

durumda ise hâssa olur. Bu ikisini birbirinden ayıran bir işaret vermek bizim için 

zordur. Ancak hâssa lafzı burada, doğa bilimcilerinin kullanımına göre, mantıkta 

fasıl olduğu iddia edilen şey ve hâssa olduğu iddia edilen şey için kullanılır.371 

Yukarıda verilen pasajda görüleceği üzere, İbn Sînâ’nın doğa felsefesi 

tasarımında, bileşik varlıkların fiil ve infial doğuran güçlerle donanması, bu güçlerin ne 

türsel suretten ne de duyulur niteliklerden bağımsız kavranamayacağını çağrıştırır. 

Özellikle hâssa kavramı etrafında ele alınan bu tahlil, bir yandan fiil ve infial ilişkisinin 

fiziki âlemde gerçekleşme biçimlerine işaret ederken, öte yandan tür ve nitelik arasındaki 

sınırların çoğu zaman belirginleştirilemeyen bir yapısı olduğunu vurgular. Hâssaların 

kimi zaman doğrudan türün faslı olarak işlev gördüğü, kimi zaman da mantıksal anlamda 

hâssa olarak telakki edildiği bu ayrım, doğa bilimlerindeki kavramsal şemanın mantıksal 

terminolojiyle iç içe geçebildiğini göstermesi bakımından dikkate değerdir.  

Nitekim bir şeyin mizaç vasıtasıyla bir fiil ortaya çıkarması, onun yalnızca 

duyulur bir nitelik değil, aynı zamanda türleştirici bir güç de taşıdığını düşündürür. Bu 

bağlamda İbn Sînâ’nın, fiilî ve infiali güçlerle türsel belirleyiciler arasındaki geçişkenliği 

açıklama biçimi kayda değerdir. Bu teorik çerçevede hâssa kavramı yalnızca duyulur 

âleme konu olan bir etkinin kaynağı değil, aynı zamanda türün mahiyetine ilişkin 

belirleyici bir ilke olarak dikkate alınmayı hak eder. İşte bu bağlamda, İbn Sînâ’nın 

sakamonya örneği üzerinden geliştirdiği yaklaşım, mizaç süreciyle birleşerek türsel 

 
371 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 122. 



 

 

183 

 

belirlenimin ortaya çıkması fikri üzerinden hem cevherle fiilde bulunmayı hem de suretle 

fiilde bulunmayı anlamayı mümkün kılar. 

İbn Sînâ, mizaçla birlikte maddenin kabule hazır hâle geldiği türleştirici gücün, 

şeyin cinsteki ortaklarından ayıran bir fasıl olabileceği gibi, birçok durumda hâssa da 

olabileceğini söyler. Bu ikisini birbirinden ayırt edecek bir işaret vermenin zor olduğunu 

ifade eder. Sakamonyanın müshil edici özelliğini açıklarken, bu özelliğin sıcaklık gibi 

duyulur niteliğinden değil, mizacıyla kabulüne istidat gösterdiği türselliğindeki gücü 

nedeniyle ortaya çıktığını belirterek, bu gücün fasıl veya hâssa olabileceğini söyler. Bu 

açıdan bir maddenin cevheriyle etkide bulunması ile suretiyle etkide bulunması neredeyse 

aynılaşır. Çünkü, maddenin kabule hazır hâle geldiği türleştirici güce suret 

denmektedir.372 Bu noktada, hâssa kavramı İbn Sînâcı tabiat tasavvuru açısından 

belirginleşmektedir. 

İbn Sînâ kendi fizik teorisinde hakikatte doğa ile hâssayı eş tutarak, hâssanın 

doğadan başka bir şey olmadığını savunur.373 Burada ortaya çıkan farklılığın, özelin 

genelden farklılaşması gibi olduğunu, ancak cumhur ve zayıf nazar ehli tarafından farklı 

kategoriler olarak görüldüğünü aşağıdaki cümlelerde şu şekilde beyan eder: 

Genel anlamda hâssiyet, yani özetle, unsurî bileşiklerden oluşmuş cisimlerde 

bulunan bir tabiat, yani bir niteliktir ve bu, yukarıdan gelen ilahi feyzin etkisiyle, 

bu cisimlerde belirli mizaçların oluşmasına ve böylece birtakım özel istidatların 

ortaya çıkmasına imkân sağlar. Hâssiyet hakkındaki doğru yaklaşım tahkik üzere 

budur. Ancak yaygın kanaate göre hâssiyet, tabiattan ayrı, yani ona aykırı bir şey 

olarak kabul edilir; zira onun, bazı bileşik cisimlerde mevcut olup, başka bir 

cisimde alışılmış olagelen doğa düzenine aykırı bir fiilin meydana gelmesine 

neden olan bir güç olduğu sanılır.374 

Dolayısıyla İbn Sînâ’ya göre, hâssa bileşik cisimlerde özel mizaçların ortaya 

çıkmasıyla birlikte ilahi feyzden kaynaklanarak var olan bir doğadır. Söz konusu 

muhatapların hâssayı doğadan farklı görmesinin sebebi, karışım yoluyla meydana gelen 

bazı cisimlerde bulunan bir gücün, yaygın bilinen doğa açısından alışılagelmedik bir fiile 

neden olmasıdır. Hâlbuki İbn Sînâ’ya göre bu, yalnızca âdete dayanan bir ayrımdır. 

 
372 Üçer, “Mıknatıs Neden Çeker?”, 41. 
373 İbn Sînâ, “Kitâbu Edviyeti’l-ḳalbiyye”, 3/245. 
374 İbn Sînâ, “Kitâbu Edviyeti’l-ḳalbiyye”, 3/248. 



 

 

184 

 

Bu durumda, her ne kadar fasıl ile hâssa arasında mantıksal bir ayrım yapma 

imkânı bulunsa da doğa felsefesinde bu, açık bir ayrım yapmanın pratikteki zorluğundan 

kaynaklanan terminolojik bir problem gibi görünmektedir. İbn Sînâ’nın kendi teorisinde 

ise hâssa doğanın bir türü olarak yeniden tanımlanır. Bu da geleneksel ayrımın 

belirginleşmesini engelleyerek kavramsal tanımın sınırlarını bulanıklaştırır. Hâssa 

teriminin türün özünü veya temel gücünü ifade edebileceği bir anlam kazanmasına yol 

açar. 

3.3. Nasıl oluyor da bir mizaçtan duyulur niteliklerle açıklayamadığımız 

yeni bir özellik ya da nitelik sâdır olmaktadır? 

İbn Sînâ bu soruya, mizacın ortaya çıkardığı özelliklerin, duyusal algının 

ötesinde daha üst mertebedeki bir ilkeden kaynaklandığını savunarak çözüm üretir. Ona 

göre mizaçların özel ve türsel güçleri, maddi karışımların doğrudan kendisinden 

kaynaklanmaz. Aksine mizacın hazır oluş durumuna bağlı olarak üst bir kaynaktan, yani 

metafiziksel bir failden ilahi feyiz ya da akledilir suretler gelir. Bu ilahi feyiz, karışımın 

sahip olduğu potansiyel hâli bilfiil hâle getirir ve duyulur niteliklerle açıklanamayan 

özelliklerin ortaya çıkmasına sebep olur. Dolayısıyla duyulur olmayan, ancak etkisi 

gözlemlenebilen bu özellikler, mizacın hazır oluş durumu ve dışarıdan etki eden akledilir 

suretler arasındaki etkileşimle açıklanır. İbn Sînâ bu bağlamda şu cümleleri serdeder: 

Cevheri fail, mizacın ardından oluşan türsel suret aracılığıyla fiilde bulunan 

varlıktır. Zira basit unsurlar bir araya gelip karıştığında ve onlardan tek bir şey 

meydana geldiğinde, bu şey, yeni bir türü ve bu türe ait bir sureti kabule istidat 

kazanır. Bu suret, ne o basit unsurlara ait ilk niteliklerdir ne de onlardan oluşan 

mizacın kendisidir. Aksine, bu suret, mizacın kazandırdığı istidat vasıtasıyla 

unsurda hasıl olan bir kemaldir. Örneğin, mıknatıstaki çekim kuvveti böyledir. 

Keza, hayvan ve bitki türlerinin her birinin mizacın ardından ve onun hazırlayıcı 

etkisiyle elde ettiği tabii yapı da böyledir. Bu suret ne mizacı oluşturan basit 

unsurlardan biridir ne de mizacın kendisidir; zira o ne sıcaklık ne soğukluk ne 

yaşlık ne de kuruluk olup ne basit bir nitelik ne de bileşik bir karışımdır. Bilakis, 

bu suret, bir renk, bir koku, bir nefs yahut hissi olmayan başka bir suret gibi olup, 

duyusal şekilde algılanabilir şeylerden değildir.375 

Buradan anlaşılacağı üzere, İbn Sînâ’ya göre, bir bileşiğe ait suret, onun 

unsurlarının niteliklerinden doğan mizaç değildir. Bileşiğin sureti, mizacın 

tamamlanmasından sonra maddeyi, o bileşiğe hasredilmiş hususi bir formu almaya 

 
375 İbn Sînâ, el-Ḳânûn fi’ṭ-ṭıbb (Beyrut: Dâru İhyâi’t-turâsi’l-ʿarabî, 2005). 



 

 

185 

 

hazırlayan ve “kemâl” olarak nitelendirilen ilave bir özelliktir. Bu form, sadece ilgili 

bileşiğe özgüdür ve onun etki gücünün kaynağını oluşturur. Dolayısıyla, bir ilacın veya 

bileşiğin “zatıyla” etki ettiğinden söz edildiğinde, bu etki mizaç yoluyla değil, söz konusu 

özel suret (hâssa) aracılığıyla gerçekleşir.376 

Bu problem, Üçer’e göre, İbn Sînâ'nın geliştirdiği “iki fazlalık” ve “iki anlam” 

teorileriyle ele alınır. Mizaç, temel duyulur niteliklerin karışımıyla oluşur.377 Bu karışım 

neticesinde ortaya çıkan durum, unsurların bizatihi kendisine indirgenerek 

açıklanamayacak iki fazlalık teorisini gündeme getirmektedir. Bunu İbn Sînâ açıkça şu 

satırlarda dile getirir: 

Onlar [doğa filozofları], bileşik ile, farklı tabiat ve türlere sahip cisimlerin bir 

araya gelmesiyle varlık ve türsel belirlenimi meydana gelen her cismi kastederler; 

hayvanlar ve bitkiler bu türdendir. Basit ile ise, varlığı bu şekilde olmayanı, yani 

ne vehimde ne de akılda farklı tabiat ve türlere ayrışmayan, yalnızca benzer 

nitelikteki cüzlerden oluşan cismi kastederler; su ve saf toprak gibi. Buna göre, 

basit cisimler de onlara [tabiat filozoflarına] göre başka bir açıdan bileşiktir. Zira 

bu cisimler, onların nazarında, kendi dillerinde heyula olarak adlandırılan ve 

cevher ismini alan bir maddeden ve bu cevheri bilfiil tamamlayan bir unsurdan, 

yani suretten oluşurlar. Bu ikisi birleştiğinde, cismani arazları kabule hazır bir 

cisim meydana gelir.378 

Burada İbn Sînâ, “cevherin bütünü” demek yerine, cevherin bütününü 

kastedecek şekilde, doğrudan türsel surete atıf yaparak olası muğlaklığın önüne geçer ve 

anlamı berraklaştırır. Bununla birlikte o, nitelikleri doğrudan hâssaları veren unsurlar 

olarak temellendirmemekte, bunun yerine “türsel suretin niteliksel karışımların doğrudan 

ürünü olmadığını” göstermektedir.379 

Karışım, unsurlarda bulunmayan veya onlara indirgenemeyecek bir fazlalık 

içeren özelliklere yönelik fiziksel bir istidat meydana getirebilir.380 Bu, fiziksel 

seviyedeki bir fazlalıktır. Niteliksel karışımlar ertesinde ortaya çıkan özelliklerin çoğu 

 
376 Emma Gannagé, “Between Medicine and Natural Philosophy: Avicenna on Properties (Khawâss) and 

Qualities (Kayfiyyât)”, The Occult Sciences in Pre-Modern Islamic Cultures, ed. Nader El-Bizri, Eva 

Orthmann (Beyrut: Orient-Institut Beirut [Max Weber Stiftung], 2018), 48. 
377 Üçer, “Mıknatıs Neden Çeker?”, 47. 
378 İbn Sînâ, “Fî’l-Ecrâmi’l-ʿulviyye”, Tisʿu Resâil fi’l-ḥikme ve’t-ṭabîʿiyyât (Kahire: Dâru’l-ʿArab, 1984), 

39-40. 
379 Üçer, “Mıknatıs Neden Çeker?”, 46. 
380 Üçer, “Mıknatıs Neden Çeker?”, 39. 



 

 

186 

 

unsurlarda bulunmayan veya onlara indirgenemeyecek bir fazlalık içerir. İbn Sînâ, 

niteliklere indirgenemeyen bir tabiatın, mizacı oluştuktan sonra cismin cevherinde 

meydana geldiğini ve mizaçla birlikte elde ettiği, unsurlarda bulunmayan bir fazlalık 

olarak ortaya çıktığını ifade eder. Bu istidat, henüz etki üretecek şekilde bilfiil var 

olmayan, ancak potansiyel olarak o özelliği içeren bir durumdur. 

İlahi feyz bu fiziki istidada ulaşınca, bu potansiyelleri bilfiil hâle getirerek 

gözlemlenebilir özellikler, yani suretler ve onların gereklerini ortaya çıkarır. Bu, ilahi 

feyzden kaynaklanan metafiziksel, ikinci fazlalıktır. Fiziksel altyapıda içerilen potansiyel 

içerikler kendi başlarına bilfiil hâle gelemezler. İlahi feyz, bu potansiyel içerikleri 

dönüştürüp kendi gerekleri hâline getirir ve duyulur niteliklere indirgenemeyen yeni bir 

şey (suret/güç) meydana getirir. Dolayısıyla mizaçta ortaya çıkan iki fazlalık, fiziksel 

düzlemde istidatların ortaya çıkması ve metafiziksel düzlemde ilahi varlığın feyzidir.381 

Bu iki fazlalık mizacın oluşumunu önceleyen dört unsurdan başkadır. Yalnızca mizaçla, 

-daha doğrusu- mizacın akabinde ortaya çıkarlar. 

3.4. Fiziksel karışımların gerçek nitelikleri ile duyusal algının gösterdiği 

nitelikler arasındaki uyuşmazlık nasıl çözümlenebilir? 

Geleneksel nitelikçi fizik, nesnelerin özelliklerini duyulur niteliklere veya 

bunların karışımlarına indirgeyerek açıklamaya çalışıyordu.382 Ancak mıknatısın çekim 

gücü veya sakamonyanın ishal etme özelliği gibi yalnızca o şeye özgü olan özellikler 

(hâssa), duyulur niteliklere indirgenemediği için bu modelde açıklanamıyor ve ortaya 

çıkan bu yeni özellik şaşkınlık yaratıyordu. Bu uyuşmazlığı dikkate alan İbn Sînâ, 

geliştirdiği iki anlam teorisi ile söz konusu uyuşmazlığı çözmeye çalışmıştır. 

Karışımların gerçek nitelikleri ile duyusal algının gösterdiği nitelikler arasındaki 

uyuşmazlık, görünüşte baskın olan niteliğin güç açısından farklı olabilmesiyle 

sonuçlanabilir. Örneğin, az miktarda bir ilacın büyük bir güce sahip olması, duyusal algı 

açısından belirgin olmayan ama oldukça etkili olan bir özelliğin ortaya çıkmasıyla 

neticelenebilmektedir. Bu nedenle karışımların duyulara hitap eden şekliyle algılanma 

biçimi, bazen gerçek etkinliği yansıtmayabilir. Yani, miktarı az olmasına rağmen bir 

ilacın güçlü olması, karışımda görünüş açısından baskın olanın değil, güç açısından güçlü 

olanın etkili olması gibi durumlar, duyusal algının her zaman gerçek gücü veya niteliği 

 
381 Üçer, “Mıknatıs Neden Çeker?”, 42-51. 
382 Üçer, “Mıknatıs Neden Çeker?”, 17-29. 



 

 

187 

 

yansıtmadığını pratik olarak gösterir.383 Dolayısıyla bir mizaçtan ortaya çıkan nitelik, 

yalnızca duyulara hitap edecek niteliksel verilere indirgendiğinde, mıknatısın cazibesi 

örneğinde olduğu gibi, duyularla açıklanamayacak şekilde zuhur eden yeni niteliklerin 

teorik açıklamasını inşa etmekte yetersiz kalarak hakiki tanımı ıskalayabilir. 

İbn Sînâcı doğa felsefesi nazariyesini dikkate alan iki anlam teorisine göre, her 

şeyin, biri duyusal algıyla kavranabilen (duyulur suret/araz), diğeri ise gözlemlenemeyen, 

ancak onun kaynağında bulunan (akledilir suret) iki anlamı vardır: 

Zira kimi kifayetsiz doğa bilimcileri, suyun tabiatının soğukluk, ateşin tabiatının 

ise sıcaklık olduğu kanaatindedir. Hâlbuki suyun içinde, her ikisi de soğukluk 

diye adlandırılan iki anlam; ateşin içinde de yine her ikisi de sıcaklık diye 

adlandırılan iki anlam mevcuttur. Ancak bu iki anlam birbirinden ayrıdır: 

Bunlardan biri mahiyet tarifine dâhil olan suret, diğeri ise tarifin dışında kalan bir 

arazdır. Suyun meydana getirdiği soğukluk, hissedilen ve ortadan kalkabilen bu 

duyulabilir soğukluk değildir; zira bu duyulabilir soğukluk kaybolduğunda su 

ortadan kalkmaz. Tıpkı bunun gibi, insanın meydana getirdiği nutuk da 

duyulabilen ve inkıtaa uğrayabilen bu sözlü ifade değil; insanın tanımına dâhil 

olan ve insanı insan kılan asli güçtür. Bu asli güç, insanda bulunduğunda onun 

hakiki anlamda insan olması gerçekleşir. Bu güç sayesinde birtakım fiiller ortaya 

çıkar; bunların en zahiri nutuktur, en yetkin olanı ise —beden yapısı sıhhatli 

olduğunda— yine nutuktur. Bu gücün, genel halkın dilinde özel bir ismi 

bulunmamaktadır; ancak bu alanın ehli olanlar, ondan sâdır olan fiilden hareketle 

bu güce teknik bir isim ihdas etmişlerdir.384 

Fiziksel karışım ve istidat sonucu oluşan ve duyusal algıyla idrak ettiğimiz, 

mıknatısın çekmesi ve ateşin yakması gibi gözlemlenebilir özellikler, temelinde yatan ve 

gözlemlenemeyen akledilir suretin gerekleridir. Mıknatısın kuru, soğuk, sert gibi duyulur 

niteliklere sahip olması, onun demiri çekeceğini göstermez. Çünkü çekme özelliği, onun 

duyularla algılanamayan akledilir suretinin bir gereğidir. Dolayısıyla burada söz konusu 

edilen iki anlam teorisi, duyuya hitap eden, gözlemlenebilir özelliklerin altında yatan 

akledilir ilkelerin mevcudiyetini kabul eder. Bu anlamların ilki fiziki âlemde bulunan 

duyulur niteliklerdir. Diğeri ise metafizik düzeyde, bu tür gözlemlenebilen fenomenleri 

rasyonel kılan akli ilkedir.385 Dolayısıyla, bir mizaçtan duyulur niteliklere 

indirgenemeyen bir hâssanın sâdır olması, mizacın yarattığı fiziksel istidadın, ilahi feyz 

 
383 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 122. 
384 İbn Sînâ, “Fî’l-Ecrâmi’l-ʿulviyye”, 55. 
385 Üçer, “Mıknatıs Neden Çeker?”, 51-55. 



 

 

188 

 

tarafından bilfiil hâle getirilen, duyusal algıya kapalı olan akledilir suretin bir sonucu 

olarak ortaya çıkmasıyla açıklanır. Böylelikle İbn Sînâ, hâssa kavramını doğrudan ilahi 

feyiz teorisine bağlamaktadır. Nitekim, gözlemlenen şaşırtıcı etki (hâssa), bu akledilir 

suretin duyulur bir tezahüründen başka bir şey değildir. 

Daha da açık olmak gerekirse, İbn Sînâcı çözüm, duyusal algının gösterdiği 

duyulur niteliklerin, aslında altta yatan akledilir suretin bir tezahürü olduğunu anlamaktır. 

Fiziksel karışım sonucu oluşan maddi istidat ve ilahi feyzin bunu bilfiil hâle getirmesiyle 

ortaya çıkan akledilir suret, cismin gerçek gücünü veya doğasını belirler. Duyusal algı bu 

akledilir sureti doğrudan kavramaz, yalnızca onun sonuçlarını veya duyulur niteliklerin 

etkilerini algılar. Soğuk, kuru ve siyah gibi mıknatısa hasredilebilecek duyulur nitelikler, 

mıknatısın niçin demiri çektiğini ve bu gücün kaynağını açıklamakta yetersiz kalır. Çünkü 

çekme gücü, mıknatısın duyularla algılanamayan akledilir suretinin bir gereğidir. Ateşin 

yakması gibi sık karşılaşılan özellikler de aynı şekilde akledilir suretin gerekleridir. İkisi 

arasındaki tek fark alışkanlık ve gözlemin sıklığıdır.386 Dolayısıyla gözlemin sıklığı ateşin 

yakmasını günlük hayatta çokça zuhur ettiği için tabii kabul ederken, iş mıknatısa gelince, 

gözlemin ekalliyette kalması şaşkınlığa sebebiyet vermektedir. 

Dolayısıyla karışımların gerçek nitelikleri ile duyusal algının gösterdiği 

nitelikler arasındaki uyuşmazlık, olguları yalnızca duyulur niteliklere indirgeyerek 

açıklamaya çalışmaktan kaynaklanır. İbn Sînâ, fiziksel karışımların temelindeki akledilir 

sureti iki anlam teorisi üzerinden inşa ederek, duyulur niteliklerin bu suretin sadece 

arazları olduğunu387 kabul etmenin uyuşmazlığı gidereceğini öne sürer. Bu bakış açısıyla 

hem mıknatısın çekmesi hem de ateşin yakması doğal bir güçten, yani akledilir suretten 

kaynaklanır. Böylelikle açıklama tarzı tabiileşerek fiziksel bir düzlem kazanır ve şaşırtıcı 

olmaktan çıkar. İbn Sînâcı bu açıklama modeli, hâssaları açıklamak üzere geliştirilen 

teorileri tabii fenomenlerin açıklama sahasına dâhil eder. 

Teoriyi bu şekilde inşa ederek İbn Sînâ, hâssa olarak tayin ettiği mıknatısın 

çekim gücünü doğal fenomenler arasında kabul etmiştir. Mıknatısını çekimini olağanüstü 

ya da istisnai bir durum olarak görmemiştir. Bu özelliği, diğer doğal özellikler gibi 

akledilir ve duyulur ilkelerle açıklamaya çalışmıştır. Bunu yaparak mıknatısın doğası, 

duyulur suretlerin ötesinde akledilir bir ilkeye dayandırılmaktadır. Böylelikle, doğa 

 
386 Üçer, “Mıknatıs Neden Çeker?”, 55. 
387 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ : Fizik, 1/40-41. 



 

 

189 

 

bilimlerinin nazari çerçevesi genişletilerek, daha önce açıklanamayan fenomenler 

bilimsel açıklama modeline dâhil edilmektedir.388 

4. Mizaçlar ve Nitelikler Arasındaki Problematik İlişki 

İbn Sînâcı tabiat felsefesinde mizaç kavramı, insan varlığının fiziksel ve 

psikolojik yapısının açıklanmasında merkezi bir kavramsal çerçeve sunar. Kavramın 

hayat bulduğu fiziki düzlem ve tıbbi bağlamın yanı sıra metafizik, ahlak, psikoloji ve 

kozmoloji disiplinleri açısından da mizaç teorisi işlevsel bir nitelik taşımaktadır. 

Cismani âleme dâhil olması hasebiyle insan bedeninde gözlemlenen özellikler, 

dört unsurun birleşiminde ortaya çıkar. Doğada ve insan bedenini oluşturan fiziksel 

yapıda temel ilkeler olarak kabul edilen bu unsurların her biri, kendine özgü doğal bir 

konuma, niteliklere ve işlevlere sahiptir.389 Dört temel nitelikten oluşan mizaç, bu 

niteliklerin belirli oranlarda bir araya gelerek bir terkip oluşturmasıyla, belirli bir canlı 

varlığın mizacı denilen şeyi meydana getirir. Bu terkibin doğası, basit bir bileşik olarak 

görülmemelidir. Fiil ve infial açısından mizaç sürecinde niteliklerin birbiriyle çelişen 

etkileşimlerinin yanı sıra, sürece niteliklerin birbirini tamamlayan etkileşimleri de dâhil 

olur. Bu sayede ortaya çıkan karmaşık ve çoğu zaman istikrarsız olan denge durumu, bu 

bahiste problematik olarak işaret edilecek olguyu imlemektedir. 

İbn Sînâ’nın mizaç anlayışı, Aristotelesçi dört unsur teorisini yeniden 

yorumlayarak daha kapsamlı bir teoriye dönüştürür. Dört temel nitelik, cisimlerin ve 

canlıların onu o şey kılıcı mukavvim unsurlarını belirleyen ilkelerdir. Bu ilkelerin belirli 

oranlarda birleşmesiyle oluşan mizacın, bireyin bedeninin yalnızca fiziksel yapısını değil, 

aynı zamanda onun nefsani ve ahlaki özelliklerini tayin ederek, insanlarla olan ilişkilerini 

de etkilediği kabul edilir.390 Bu noktada, mizaçların oluşumu ile insan doğasının çeşitliliği 

arasında karşılıklı olarak güçlü bir irtibat kurulmaktadır. Ancak bu irtibat doğrudan, sabit 

ve kararlı bir mizaç belirlenimi olmaktan uzaktır. Bunun yerine söz konusu karşılıklı 

irtibat, daima değişime açık, göreceli ve çok boyutlu bir etkileşim alanı olarak 

değerlendirilmeye müsaittir. Bu durum, mizaç ve nitelikler arasındaki ilişkinin temel 

problematiğini teşkil eder. 

 
388 Üçer, “Mıknatıs Neden Çeker?”, 56. 
389 Nasr, An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines, 253. 
390 Mustafa Otrar, “Mizaç”, Türk Maarif Ansiklopedisi (Erişim 08 Mayıs 2025). 



 

 

190 

 

Diğer bir deyişle mizaç, bir yandan insandaki sürekli değişime açık fiziksel 

yapının bir çıktısı olarak değerlendirilme imkânını haizken, diğer yandan bireyin nefsani 

ve psikolojik durumu ile davranış biçimlerini şekillendiren bir ilke hâline gelir. Bedenin 

mizacı belirlemesi ve mizacın da bedensel ve ruhsal işleyişe yön vermesi anlamına gelen 

bu çift yönlü etkileşim, buradaki nedensel ilişkinin doğrusallıktan uzak ve karşılıklı bir 

ilişki ağına sahip olduğunu gösterir. İbn Sînâ’nın bu çerçevede yaptığı tahliller, 

mizaçların yalnızca doğuştan gelen yapılar olmadığını, aynı zamanda çevresel faktörlerin, 

beslenmenin, yaşın, mevsimlerin ve hatta semavi etkilerin insan mizacına fiilde bulunarak 

onu dönüştürebileceğini ortaya koyar.391 Dolayısıyla mizaç, durağan bir yapı olmaktan 

ziyade, canlının çevresiyle kurduğu ilişkiler aracılığıyla şekillenen dinamik bir denge 

hâline dönüşebilmektedir. 

İbn Sînâcı tabiat tasarısında dört temel ilkenin başlıca özelliklerini hatırlamak 

yerinde olacaktır. Buna göre toprak, doğada en ağır ve merkezde yer alan unsur olarak 

tanımlanır. Soğuk ve kuru niteliklere sahiptir. Doğası gereği hareketsizdir ve diğer tüm 

unsurlar doğal hareketleriyle ona yönelir. Bedenin maddi formunu, bütünlüğünü ve dış 

görünümünü sabit tutan unsur topraktır.392 

Su, yoğunluğu nedeniyle topraktan yukarıda, havadan aşağıda yer alır. Soğuk ve yaş bir 

tabiatı vardır. Su, şekil alabilirliği ve yayılabilir olması sayesinde varlıkların 

biçimlendirilmesinde önemli rol oynar. Ancak bu biçim kalıcı değildir. Su, aynı hızla 

şeklini de kaybedebilir.393 Hava, sudan hafif olması nedeniyle daha yüksek bir düzlemde 

bulunur. Sıcak ve yaş karakterlidir. İncelik, hafiflik ve yumuşaklık kazandırmak gibi 

etkileri vardır. Bu fiilleriyle hava, daha üst seviyedeki yerlere hareket edebilmeleri için 

cisimleri elverişli hâle getirir.394 Ateş, dört unsur arasında en hafif ve en üstte bulunanıdır. 

Ay-altı âlemin semavi sınırına kadar ulaşır. Sıcak ve kuru niteliktedir. Olgunlaştırıcı, 

arıtıcı ve nüfuz edici bir güce sahiptir. Diğer unsurların özellikle de soğuk ve ağır 

olanların etkisini dengeler ve bütün unsurlar arasında bir tür ahenk sağlar.395 

 
391 Bu konunun detaylı tahlili için bk. İbn Sînâ, el-Ḳânûn fi’ṭ-ṭıbb, 2017, 1./11-17 (1. bahis, 3. kısım, 3. 

bölüm). 
392 İbn Sînâ, el-Ḳânûn fi’ṭ-ṭıbb, 2017, 1./9. 
393 İbn Sînâ, el-Ḳânûn fi’ṭ-ṭıbb, 2017, 1./10. 
394 İbn Sînâ, el-Ḳânûn fi’ṭ-ṭıbb, 2017, 1./10. 
395 İbn Sînâ, el-Ḳânûn fi’ṭ-ṭıbb, 2017, 1./10; Bk. İbn Sînâ, “Fi’l-hudûd”, Tisʿu Resâil fi’l-ḥikme ve’t-

ṭabîʿiyyât (Kahire: Dâru’l-ʿArab, 1984), 90-91; Ayrıca bk. Kiki Kennedy-Day, Books of Definition in 

Islamic Philosophy: The Limits of Words (London ; New York: RoutledgeCurzon, 2003), 109. 



 

 

191 

 

Bu unsurlardan neşet eden niteliklere gelince, sıcaklık ve soğukluk, evrendeki 

hareket ve durağanlık ilkeleri olarak ele alınır. Sıcaklık genişleyici ve dışa dönük bir 

kuvvet iken, soğukluk bir bakıma büzüştürücü ve içe dönük bir ilke olarak değerlendirilir. 

Bu zıtlık, fiziksel cisimlerin hareket ve değişimini açıklayıcı bir mekanizma işlevi 

görmekle birlikte, nefsin eğilimlerinde, kişinin bireysel davranışlarında ve tavırlarında da 

kendisini gösterir. Sıcak bir mizaca sahip birey, dışa dönük, enerjik ve kararlı iken; soğuk 

bir mizaca sahip kişi daha çekingen, yavaş tepkili ve içe kapanık olmaya meyillidir. 

Yaşlık ve kuruluk ise daha çok yapı ve doku açısından farklılaşmayı ifade eder. Yaşlık, 

esneklik, akışkanlık ve şekil alabilirlik vasıtasıyla kolay uyum sağlamayı ve duygusal 

geçişkenliği temsil eder. Kuruluk ise istikrar, sertlik ve dirençlilik ile özdeşleştirilir. Bu 

dörtlü sistem, bireyin hem bedensel hem de nefsani boyutunu belirleyen ana parametreleri 

oluşturur. 

Bu dört unsurun sahip olduğu nitelikler arasında oluşan etkileşim, insanın 

mizacını belirler. Mizaç, zıt niteliklerin denge içinde bulunması hâlinde mutedil olur. Bu 

denge bozulduğunda ise mutedil olmayan dengesiz bir mizaca dönüşür. İbn Sînâ’ya göre 

hastalık, mizacın aşırı niteliklerden dolayı dengesizleşmesiyle meydana gelir. Tedavi ise 

bu dengenin yeniden tesis edilmesiyle mümkündür.396 

Ancak bu niteliklerin kendi aralarındaki etkileşimi, sabit bir yapı sunmaz. 

Aksine bu etkileşim, oldukça karmaşık, çoğu zaman çelişkili ve öngörülemez sonuçlar 

ortaya çıkarabilir. Örneğin, sıcak ve kuru bir mizaca sahip bir kişi, enerjik ve dinamik 

olmanın yanı sıra, kişide aynı zamanda öfkeye yatkınlık, sabırsızlık ve acelecilik 

gözlemlenebilir. Benzer bir şekilde, soğuk ve yaş bir mizaca sahip kişiler huzurlu, sabırlı 

ve düşünceli bir yapı sergileseler de bu kişilerin yapısı bazı durumlarda pasiflik, ilgisizlik 

ve hareketsizlik gibi olumsuz durumlara dönüşebilir. Bu hâliyle mizaç, yalnızca bireyin 

olumlu ya da ideal yönelimlerini açıklayan bir kavram değildir. Mizaç aynı zamanda 

kişinin potansiyel zayıflıklarını, kırılganlıklarını ve hastalığa müteallik yatkınlıklarını da 

belirleyen çok katmanlı bir inceleme alanıdır.397 

 
396 Nasr, An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines, 254. 
397 Buradaki ana tıbbi teori dört sıvı teorisi (aḫlâṭ-ı erbaʿa) üzerine inşa edilmiş olsa bile, bu sıvıların en 

temelindeki niteliklere gidildiğinde, bu tür psikolojik durumlar ve davranış biçimleriyle nitelikler arasında 

dolaylı bir irtibat kurulabilir. İbn Sînâcı hılt teorisi için bk. İbn Sînâ, el-Ḳânûn fi’ṭ-ṭıbb, 2017, 1./23-34. 



 

 

192 

 

Mizaçlar kişiden kişiye farklılık göstermekle birlikte, herkes için işlevsel, 

evrensel bir mizaç tipi tayin etmek muhaldir. İbn Sînâ’nın deyimiyle, “Bir ülkenin en 

dengeli insanının özel tipi (mizacı), … sınırlar arasında bulunan vasati bir mizaçtır ve bir 

ırkın her türlü mizacının en dengelisidir.”398 Bu açıdan her bireyin mizacı kendine 

özgüdür, fakat bu özgünlük ait olduğu ırk ve coğrafya bağlamında değerlendirilmelidir. 

Çünkü iklim, sadece fizyolojik değil, kozmolojik düzlemde de insanı etkiler. Zira insan, 

küçük âlem (mikro-kozmoz) olarak büyük âlem (makro-kozmoz) ile sürekli bir ilişki 

içindedir. Dolayısıyla her bölge, kendisinde mutedil olan ve mutedil olmayan mizaca 

sahip insanları barındırabilir. Öte yandan, daha genelgeçer bir ifadeyle, İbn Sînâ’ya göre 

dördüncü iklim kuşağı, en mutedil mizacın vuku bulduğu bölgedir.399 

Onlar, ne ikinci ve üçüncü bölgenin insanları gibi uzun zaman muazzam Güneş 

ısısına maruz kalırlar, ne de beşinci bölgenin uzak kısımlarıyla, bunların ötesinde 

olduğundan dolayı, kışın uzun zaman Güneş'ten uzak kalan bölgenin insanları 

gibi olgunlaşmadan kalırlar. Birey olarak insana bakarsak, mutlak dengeye en 

yakın olan, dünyanın en dengeli kısmında, en iyi dengeye sahip ırkın en dengeli 

kişisidir.400 

Mizacın oluşumunu etkileyen unsurlardan biri de doğadaki döngüsel 

değişimlerdir. Özellikle mevsim geçişlerinde beden yeni bir denge hâline ulaşır. 

Dolayısıyla mizaç, sabit bir yapı olmayıp tabiatta vuku bulan periyodik hareketlerden 

etkilenerek değişim gösterir.401 

Öte yandan İbn Sînâ, mizaç kavramını yalnızca bir tasvir ve tahlil unsuru olarak 

değil, aynı zamanda normatif bir çerçeve olarak da değerlendirir. Sağlıklı (sahîh) bir 

mizaç ile bozulmuş (fâsid) mizaç arasındaki ayrım, bu çerçevenin temelini oluşturur. 

Sağlıklı mizaç, nitelikler arasında en uygun dengeyi sağlayan, bireyin fiziksel ve ruhsal 

açıdan istikrar içinde olduğu hâlin adıdır. Buna karşılık, herhangi bir niteliğin aşırı 

baskınlığı ya da yetersizliği, mizacın bozulmasına ve buna bağlı olarak hem fizyolojik 

hem de psikolojik sorunların ortaya çıkmasına neden olur. Bu perspektiften bakıldığında, 

mizaç kişinin tedavi sürecinde bir nevi teşhis aracı olma rolünü üstlenir. Bu sebeple mizaç 

kavramı, iyileştirici ve tedavi edici (terapötik) müdahale alanlarının yanı sıra terbiye edici 

 
398 İbn Sînâ, el-Ḳânûn fi’ṭ-ṭıbb, 2017, 1./13. 
399 Nasr, An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines, 254-255. 
400 İbn Sînâ, el-Ḳânûn fi’ṭ-ṭıbb, 2017, 1./14. 
401 Nasr, An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines, 255. 



 

 

193 

 

(pedagojik) müdahale alanlarının da saptanmasında dikkate alınması gereken temel 

sacayaklardan birisi olma niteliği kazanmaktadır. 

Mizaç-nitelik ilişkisinin problematik doğası, bu ilişkinin sabit ve değişmez 

olmamasından kaynaklanır. Bir yandan mizaç, doğuştan gelen biyolojik ve kozmik 

etkilerle şekillenirken, diğer yandan yaşam süreci boyunca çevresel, toplumsal ve iradi 

etkenlerle dönüşebilir. Bu durum, insan doğasına dair kesin ve evrensel bir tasvirde 

bulunmanın imkânını sınırlar. İbn Sînâ, bu noktada bireysel farklılıkları dikkate alan, 

duruma göre değişkenlik arz eden bir mizaç tipolojisi geliştirir. Her bireyin mizacı kendi 

nevi şahsına münhasır oranda bir bileşim içerdiğinden, genelgeçer ya da ideal açıklamalar 

oldukça sınırlı bir geçerliliğe sahiptir. Bu sebeple evrensel kaideler ile bireysel farklılıklar 

arasında kurulmaya çalışılan dengenin kırılganlığı, mizaç teorisinin temel gerilimlerinden 

birini teşkil etmektedir. Dolayısıyla her toplumda, coğrafyada ve iklimde genelgeçer bir 

mizaç türünden bahsetmek yalnızca ideali şematize etmek olacaktır. Bu sebeple, 

içerisinde zıtlıklar barındıran, insandan insana değişiklik gösterebilen mizacın, nitelikler 

arası etki ve edilgi ilişkisi üzerinden problematik bir veçhinin olduğunun tekrar altını 

çizmek gerekmektedir. 

Bununla birlikte, İbn Sînâ mizaç teorisini yalnızca tıbbi ya da psikolojik 

bağlamlarla sınırlı tutmaz. Bu teoriye aynı zamanda bir kozmolojik ve metafizik boyut 

kazandırır. Dört temel nitelik, sadece cismani nesnelerin fiziksel özelliklerini değil, aynı 

zamanda evrenin kozmik düzenini oluşturan ilkeler olarak da değerlendirilir. Bu açıdan 

mizaç, insanın maddi yapısının ötesinde, onun evrenle kurduğu metafizik ilişkiyi de tayin 

eder. İbn Sînâ’nın mizaç kavrayışı, insanı hem biyolojik bir varlık olarak hem de varlık 

mertebeleri arasında bir aracı unsur olarak konumlandırır. Bu nedenle mizaç, nefsin 

kabiliyetlerinin, ahlaki yönelimlerin ve nihayet insanın kozmik denge içerisinde 

varoluşunun ve var olmaya devam edişinin de bir göstergesidir. 

Netice itibarıyla, İbn Sînâ’nın mizaç anlayışı, niteliklerin karmaşık 

etkileşimlerinden ortaya çıkan çok boyutlu bir yapı sunmaktadır. Bu yapı, fizyolojik ve 

psikolojik zeminin yanı sıra ahlaki, toplumsal ve metafizik düzeyde de işleyen bir ilkeler 

sistemine dayanmaktadır. Mizaç ile nitelikler arasındaki ilişki, sabit ve değişmez bir 

korelasyona değil, karşılıklı ve çoğu zaman gerilimli bir etkileşime işaret etmektedir. Bu 

ilişkiyi anlamak, insan sağlığını, insanın doğasını, potansiyellerini ve insanın evrendeki 

yeri hakkında daha isabetli bir kavrayışa ulaşmayı mümkün kılmaktadır. Dolayısıyla 



 

 

194 

 

mizaç teorisi, İbn Sînâ’nın felsefi sisteminde antropolojik ve kozmolojik düzlemde temel 

bir yapı taşı olarak değerlendirilmelidir. 

5. Mizaç Teorisi Bağlamında Semavi Cisimlerin Etkileri 

Etki ve edilgi kavramları merkeze alındığında, mizaç sürecini yalnızca ay-altı 

âlemde mevcut olan unsurların birbiriyle etkileşimiyle sınırlı tutmak yeterli olmaz. Zira 

mizaç teorisi, dört unsurun fiziki etkileşimlerine indirgenemeyecek kadar kapsamlıdır. 

Nitelikler arası etkileşimleri hesaba katmakla birlikte semavi cisimlerin hareketleri de 

mizaç teorisinde fail etken olarak rol oynamaktadır. Semavi etkiler, varoluşa gelmiş 

şeylerin infiale uğradığı bir ilke olarak tahsis edilmekle birlikte, insan mizacının da temel 

belirleyicilerinden biri olarak kabul edilir. Semavi cisimler, insan mizacını doğrudan ve 

dolaylı olarak etkileyen bir fail güç konumundadır. 

İbn Sînâ’ya göre semavi cisimlerin etkileri, fiziksel âlemdeki niteliklerin 

birbiriyle etkileşerek değişim ve dönüşüme uğraması aracılığıyla hem de metafizik 

varlıklar arasında düzen tertip ederek semavi varlıkları mertebelendiren bir işlev görür. 

Unsurların birbirleriyle olan ilişkisi, toprak, su, hava ve ateşin çeşitli karışım ve dönüşüm 

yollarıyla gerçekleşir. Toprak, şekillendirme ve gelinen hâli muhafaza etme işlevi 

üstlenirken, su da şekil almayı kabul sürecini kolaylaştırır. Hava ve ateş ise bu unsurların 

etkileşiminin dengeli bir şekilde gerçekleşmesini sağlar. Hava, genleşmeyi sağlar, ateş ise 

birleşimi güçlendirip dönüştürmeye olanak sağlar. İbn Sînâ mizaç sürecinde unsurların 

sahip olduğu bu işlevleri şöyle ifade eder: 

Toprak oluşan şeyin şekillendirme ve düzenlenmesinde yapışkanlık ve koruma 

sağlar; su oluşan şeyin düzenlenme ve şekillendirmeyi kolaylıkla kabulünü 

sağlar. Suyun cevheri akıcılığından sonra toprakla karışımdan korunur; toprağın 

cevheri de suya karışarak dağılmaktan korunur. Hava ve ateş bu ikisinin 

unsurluğunu kırar ve onlara bileşme itidali kazandırır. Hava genleşerek 

aralıkların varlığını sağlar; ateş ise zorlar, pişirir ve bir araya getirir.402 

İbn Sînâ’nın sisteminde semavi cisimler, unsurların niteliksel bileşimlerini 

etkileyerek, unsurlardan müteşekkil varlıkların mizaçlarının meydana gelmesini sağlar. 

Unsurlar arasındaki karşılıklı etkileşim ise dört temel öge olan toprak, su, hava ve ateşin 

belirli oranlarda birleşimiyle meydana gelir. Ancak bu dört unsurun dengeli ve anlamlı 

bir şekilde karışımı, semavi cisimlerin haricî müdahalesi olmaksızın mümkün değildir. 

 
402 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 101. 



 

 

195 

 

Çünkü yeryüzündeki fiziki şartlar durağan değil, sürekli değişim hâlindedir. Bu değişim, 

semavi hareketlerle yönlendirilir. 

Daha da açık olmak gerekirse, İbn Sînâcı mizaç teorisi, fizik dünyada var olan 

niteliklerin yalnızca o maddede bulunan unsurlardan etkilenerek şekillendiği görüşünü 

kabul etmez. Zira var olan her şey semavi cisimlerin fiillerinden de etkilenmektedir. İbn 

Sînâ, semavi cisimlerin yeryüzündeki elementler üzerinde değiştiren, dönüştüren ve 

başkalaştıran etkiler oluşturduğunu ve bu etkinin mizaç üzerinde doğrudan belirleyici 

olduğunu belirtir.403 Diğer bir deyişle, semavi cisimlerin hareketleri bu unsurların 

etkileşimi üzerinde doğrudan tasarrufta bulunur.404 Mesela güneş, hareketleriyle farklı 

bölgelerde etki ederek toprağın gizli maddelerini çekmek ve hayatın devamını sağlayan 

bitkilerin ve hayvanların beslenmesini yönetmek üzere kuzey-güney ekseninde sürekli 

deveran eder. Güneşin bu hareketleri, maddeleri yakma ve kurutma yoluyla bozuluşa 

uğratmadan, yaşam döngüsünü sürdürebilecek bir dengeyi sağlar. Bu süreçlerde, ilkbahar 

ve sonbahar gibi geçiş aşamaları, semavi hareketlerin yeryüzündeki unsurlar üzerindeki 

etkisini düzenli ve sürekli hâle getirir. 

Bu durumu güneş (örneğinde) düşün. Güneş hareketi ile kuzeye yönelir ve tek bir 

azimutta devamlı kalmayıp ille harekete tâbi olarak tekrar tekrar bu yönde bir 

müddet kalır. Çünkü o göçüne devam ettiği ve bütün diğer bölgelerden fiili ve 

etkisi azaldığında olduğu gibi devamlı kaldığında da bozuluşa uğrar. Ona bu 

tekerrür verildiğinde güneş maddelere bitki ve hayvanları besleme hareketi verir. 

Kuzeyde fiilini tamamladığında ve topraktaki gizli maddeleri çektiğinde yakma 

ve kurutmayla (onları) bozuluşa uğratmadan güneye yönelir. Böylece burada 

fiilini göstermiş olur; yerin yüzü soğumuş olur, yaşlıklar yoğunlaşır ve yerin 

içinde toplanır. Sanki o birikir ve adil bir şekilde bitki ve hayvanlara besinlerini 

bahşetmesi için güneşin tekrar dönmesini bekler. Aniden bir uçtan diğer uca 

geçmemesi ve fiilin onda aşamalı olması için iki durum arasında ilkbahar ve 

sonbahar aşamaları vardır.405 

İbn Sînâ’ya göre fiil ve infial kavramları, varlık hiyerarşisindeki fiziksel ve 

metafiziksel varlıkların açıklanmasında önemli bir rol üstlenir. Buna göre, her fail gücün 

etkisinde kalarak münfail kılınan bir unsur mevcuttur. Bu ilişki, doğadaki her var olan 

 
403 İbn Sînâ, Etkiler ve Edilgiler, 14-16. 
404 Gökyüzünde, semavi cisimlerin etkisi altında gerçekleşen diğer fenomenlerin kısa bir özeti için bk. İbn 

Sînâ, ʿUyûnü’l-hikme, thk. Abdurrahmân Bedevî (Kuveyt; Beyrut [Lübnan]: Vekâletü’l-Matbûʿât; Dâru’l-

Ḳalem, 1980), 33-35. 
405 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 106. 



 

 

196 

 

şeyin temel dinamiğini oluşturur. Bu çerçevede semavi cisimler, yalnızca ay üstü âleme 

mensup, kendi hâllerine bırakılmış cirimler değildir. Onlar aynı zamanda yeryüzündeki 

değişim ve dönüşüm süreçlerinin başlıca fail ilkeleri olarak konumlandırılır.406 “Bu 

âlemde meydana gelen şeyler, semavi fail kuvvelerin çarpışmasından meydana gelirler. 

Yersel edilgin olan ise semavi fail kuvvelerin çarpışmalarına tabidir.”407 Bu etkinin en 

temel biçimi ise, yukarıda güneş örneğinde görüleceği üzere, niteliklerin dönüşümüne 

doğrudan tesir etmesi şeklinde tezahür eder. Güneş ve diğer semavi cisimlerle ilgili İbn 

Sînâ, şunları ekler: 

Bu unsurlar, semavi etkilerin faaliyeti doğrultusunda etkilenirler. Bunlar üzerinde 

en görünür etkide bulunan semavi cisim güneştir; ardından da ay gelir— [ayın] 

özellikle yaş şeyler üzerinde etkisi daha belirgindir. Zira [ay] nemi artırır, 

gevşeme ve taşma meydana getirir. Bu sebeple dolunayda gelgit artar, beyinlerde 

genişleme görülür, meyve ve yemişler olgunlaşır. Diğer gezegenlerin tesirleri ise 

hakikîdir; fakat gizlidir, ilk bakışta anlaşılmaz.408 

Bu nedenle İbn Sînâ için mizaç teorisi, insan ele alındığında, onun sadece 

bedensel yapının maddi yönünü değil, onun semavi nizamla kurduğu ilişkiyi de anlamayı 

zorunlu kılar. Mizaç, bireyin doğuştan gelen fiziki ve nefsani yapısının temelini teşkil 

eder. Bu yapının biçimlenmesinde ve dönüşmesinde semavi hareketlerin doğrudan etkisi 

bulunmaktadır. Güneş, ay ve diğer gezegenlerin hareketleri hem bireyin doğduğu andaki 

kozmik ortamı hem de yaşamı boyunca maruz kalacağı dönüşümleri tayin eden belirleyici 

unsurlar hâline gelir. 

Güneş başta olmak üzere diğer semavi feleklerden neşet eden ışık ve kuvvetler, 

ay-altı âlemdeki cisimler üzerinde çeşitli fiillerde bulunurlar. Bu fiillerin etkili olanları 

Güneş ve Ay vasıtasıyla gerçekleşir. Nitekim Ay, ışığıyla meyvelerin olgunlaşmasını 

sağlar. Etkisinin arttığı dönemlerde çekirdeklerin çoğalmasına sebebiyet verir ve 

denizlerde gelgit hareketlerine yol açarak suların yükselmesine neden olur.409 Güneş’in 

mevsimsel hareketleri, yeryüzünde sıcaklık, kuruluk, nem ve soğukluk gibi niteliklerin 

 
406 İbn Sînâ, el-Ḳânûn fi’ṭ-ṭıbb, 2017, 1./156. 
407 İbn Sînâ, en-Necât, 274. 
408 İbn Sînâ, ʿUyûnü’l-hikme, 33. 
409 İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, 410. 



 

 

197 

 

dağılımını belirler.410 Bu dağılım, doğrudan doğruya maddelerin dönüşüm süreçlerini 

etkileyerek yaşamın ortaya çıkışını ve devamını mümkün kılar. Geçiş mevsimleri, semavi 

etkilerin yeryüzündeki varlıklarda bulunan unsurlara istikrarlı ve sürekli bir şekilde tesir 

ettiği kritik dönemlerdir. Bu mevsimsel düzen, mizaçların oluşumuna imkân tanıyan 

uygun niteliksel ortamı hazırlar. İlk hareketin etkisinde sürekli fail pozisyonda bulunan 

diğer semavi cisimler, dairesel hareketleriyle oluş ve bozuluşun ilk sebeplerini 

oluştururlar. Bu hareketlerin tekerrürü, mizacî yapının ve oluş-bozuluşun sürekli olarak 

varoluşa gelişinden yok oluşa gidişine olanak sağlar. Semavi cirimlerin birbirinden 

farklılaşan meyilli hareketleri bu oluş-bozuluş ve değişim süreçlerinin çeşitlenmesine 

imkân vermekle birlikte, semavi cisimlerden ortaya çıkan etkilerin yalnızca tek bir yere 

temerküz etmesini engellemektedir.411 Böylelikle semavi cisimlerin etkisi altında 

tabiattaki değişim, dönüşüm ve sürekliliğin teorik alt yapısı inşa edilmiş olur. 

Aynı zamanda İbn Sînâ, semavi hareketlerin süresinin ve bu cisimlerden sâdır 

olacak etkilerinin, varoluşa gelecek varlığın tabiatına göre farklılaştığını da vurgular. Bazı 

varlıklar, kısa süreli semavi hareketlerle oluşa gelirken, diğerleri çoklu ve uzun süreli 

deverana ihtiyaç duyar. Farz-ı misal, basit yapılı canlılar bir günlük bir semavi devir 

sonucunda varlık kazanarak kısa sürelerde bozuluşa uğrayabilir. Öte yandan insan gibi 

mizaç açısından karmaşık yapıda olan varlıkların varoluşa gelişi, daha uzun süreli ve 

karmaşık semavi devirler gerektirir. 

Şöyle ki, evrende meydana gelen bazı varlıkların ortaya çıkışı, tek bir döngünün 

tamamlanmasıyla mümkün olur. Bu tür varlıkların yaşamını devam ettirebilme süresi, bu 

döngünün uzunluğuna eşit veya ondan daha kısa olabilir. Örneğin, sivrisinekler ve bazı 

yumuşak yapılı bitkiler bir gün içinde var olarak, yine aynı gün içerisinde yaşamlarını 

tamamlarlar. Ancak kimi varlıkların oluşumu için semavi cisimlerin çok sayıda 

dönüşümüne ihtiyaç vardır. Hatta bazı varlıkların olgunlaşması ve tam anlamıyla ortaya 

çıkması için bu döngülerin defalarca tekrarlanması gerekir. Nihayetinde, bütün bu 

 
410 Batlamyus da Tetrabiblos adlı bu eserinde buna benzer şekilde Güneş ve Ay’ın etkilerinden bahseder. 

O, “Güneş’in sıcaklık ve kuruluk meydana getirdiğini ve mevsimlerin değişiminde etkili olduğunu ifade 

eder; öte yandan Ay ise yaşlık üretir ve canlı bedenler üzerinde hissedilir bir biçimde tesir icra eder.” 

Lizardo David Silva Guevara, “La cosmología aristotélica y su influencia en la astrología de la baja edad 

media [Aristotelian Cosmology and its Influence on late Medieval Astrology]”, Phainomenon 21/2 (05 

Temmuz 2022), 6; bk. Ptolemy, Ptolemy’s Tetrabiblos, Or Quadripartite: Being Four Books of the 

Influence of the Stars, çev. J. M. Ashmand (London: W. Foulsham & Co. Ltd., 1917), 4. 
411 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 104-105. 



 

 

198 

 

varlıklar her ne kadar farklı süreçlerle varlığa gelmiş olsalar da tüm oluşan varlıklar 

kaçınılmaz olarak bozuluşa uğrayacaktır. Her bir varlığın bir büyüme evresi, olgunluğa 

erişip bir süre durağanlaştığı bir dönem, ardından zayıflamaya başladığı bir süreç ve 

sonunda ömrünü tamamladığı bir zaman dilimi vardır. Bu farklı yaşam evrelerinin 

birbirleriyle olan orantısı hakkında kesin bir hükme ulaşmak mümkün değildir. Çünkü bu 

oran, oluşan varlığın türüne ve doğasına göre değişiklik gösterebilir.412 Kaldı ki, “Hangi 

hesap yöntemi, felekteki her olay ve meydana geliş hakkında bilgi verebilir ki?”413 

Semavi cisimler yalnızca fiziki etkileşimleri yönlendiren bir güç değil, aynı 

zamanda dört unsurun bir araya gelerek mizaçları oluşturmasını sağlayan haricî bir 

düzenleyici ilkedir. Bu bağlamda semavi etkilerin bireylerin doğduğu coğrafya, iklim, 

çevresel şartlar ve beslenme alışkanlıkları gibi faktörlerle birlikte değerlendirilmesi 

gerekir. Aynı iklim bölgesinde doğan insanlar arasında bile mizacın değişkenlik 

göstermesi, yalnızca fiziki farklılıklarla değil, semavi etkilerin kişiler üzerindeki farklı 

tarzda fiilde bulunmasıyla da açıklanabilir. 

Semavi cisimlerin etkisi yalnızca fiziki düzeyde kalmaz. Bu etkiler, bireyin 

psikolojik ve zihinsel yetileri üzerinde de belirleyici olur. Ancak semavi cisimlerin bu tür 

fiillerinden doğan infialler, daha çok nefsin infialleri olacağından bu durumları 

duygulanımlar olarak adlandırmak yerinde olacaktır. Bu çalışma nefsin etkilenimlerini 

doğrudan konu edinmediği için burada hızlıca değinilip geçilecektir.414 

İbn Sînâ, semavi hareket düzeninin, insanın ruhsal eğilimlerini ve psikolojik 

duyumlarını şekillendirdiğini öne sürer. Bu yapı, bireyin duygusal tepkilerini, zihinsel 

faaliyetlerini ve nefsin istidatlarını doğrudan etkiler. Örneğin, sıcak-kuru mizaca sahip 

bir bireyde hayvani nefsin öfke, arzu ve hareketlilik gibi işlevleri daha kolay 

uyanabilirken, soğuk-yaş mizaca sahip bir bireyde tepki gösterme biçimini zayıflatabilir 

ve zihinsel süreçlerde yavaşlama görülebilir. 

Bu durum, özellikle mevsim geçişlerinde daha belirgin hâle gelir. Yaz 

mevsiminde sıcaklık ve kuru havanın artışı, ateş mizacına sahip kişilerin sinirli ve sabırsız 

 
412 İbn Sînâ, el-Kevn ve’l-fesâd, 107. 
413 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ: Metafizik (II), 2/186; İbn Sînâ, The Metaphysics of The Healing, ed. Daniel C. 

Peterson - D. Morgan Davis, çev. Michael E. Marmura (Provoh, Utah: Brigham Young University Press, 

2005), 363. 
414 Bu konunun detayları için bk. İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Nefs, ed. Eşref Altaş, çev. M. Zahit Tiryaki 

(Ankara: Türkiye Bilimler Akademisi, 2021), 356-367, 410-417. 



 

 

199 

 

olma eğilimlerini artırabilir. Kış mevsiminde ise soğuk ve nemin etkisiyle, aynı kişide 

durgunluk ve içe kapanıklık gibi tutumlar gelişebilir. Böylece mevsimlerin etkileri, 

kişisel mizaç özellikleriyle birleşerek bireyin ruhsal durumu doğrudan etkileyen bir faktör 

hâlini alır. Böylelikle insan bedeninin işleyişi nefsin tasarrufları ve semavi cisimlerdeki 

nizamla uyumlu olarak şekillenir. Böylece mizaç teorisi, etki ve edilgi bağlamında nefs-

beden ilişkisini tesis eden bütüncül bir yapı olarak inşa edilmiş olur. Bu bağlamda söz 

konusu edilen çok katmanlı etkileşimler, insan tabiatını yalnızca fizyolojik bir 

perspektiften açıklamayı yetersiz sayar. Zira semavi cisimlerin etkilerini dikkate almayan 

bir doğa teorisi ne mizaçların oluşumundaki çeşitliliği ne de bu çeşitliliğin sürekliliğini 

izah edebilir. Dolayısıyla teori, semavi âlemdeki düzenle iç içe geçmiş bir doğa 

tasavvuruna yaslanır. 

Sonuç olarak, İbn Sînâ’nın mizaç teorisi doğa felsefesi ve tazammunları 

açısından zengin ve çok boyutlu bir açıklama modeli sunar. Etki ve edilgi kavramları 

aracılığıyla semavi cisimlerin yeryüzündeki unsurlar ve nitelikler üzerindeki dönüştürücü 

rolü temellendirilirken, bu süreçlerin bireysel mizaca yansıyan boyutları da açıklanır. Bu 

bütünsel yaklaşım, İbn Sînâ’nın insanı anlama çabasında tabiat, semavi cirimler ve nefs 

arasındaki ontolojik bağları tesis etmeye yönelik kapsamlı bir inisiyatif olarak 

değerlendirilmeyi hak etmektedir. 

Bütün bunlara rağmen, mizaç ve nitelik teorisi, semavi cirimler ile ay-altı âlemde 

bunlardan etkilenen cisimler hesaba katıldığında kendi içerisinde bazı sorunlar barındırır. 

Niteliklerin semavi cisimler ve arazî unsurlar tarafından nasıl yönlendirildiği, teorinin 

temel taşlarından birisidir. Semavi cisimlerin etkileri ile arazî unsurların karşılıklı ilişkisi, 

niteliklerin etkilerinin sınırlarını tayin etmektedir. İbn Sînâcı tabiat tasarısında, sürekli 

hareket hâlinde olan semavi cisimlerin yeryüzündeki nitelikleri değiştirip dönüştürdüğü 

kabul edilmektedir. Ancak her duruma uyan bir üst teori kurma çabası açısından 

değerlendirildiğinde, bu etkileşimlerin keyfiyeti tam olarak açıklanamamaktadır. 

Şöyle ki, nitelik teorisinin semavi etkiler ile arazî unsurlar arasındaki etkileşimi 

nasıl tanımladığı meselesi, önemli bir sınır noktasıdır. İbn Sînâ, semavi cirimlerin fail 

rolü üstlendiğini belirterek, yeryüzündeki maddelerin de münfail pozisyonda olduğunu 

ifade etmektedir. Öte yandan, kimi fenomenlerin büyük kısmı arazidir. Bir nehrin akış 

yönünü değiştirecek ölçüde sel oluşması ya da volkandaki lav çıkışını tetikleyen jeolojik 

faaliyet, günümüz şartlarında belki de yerin derinliklerindeki basınç ve ısıyla 



 

 

200 

 

açıklanabilmektedir. İbn Sînâcı doğa felsefesinin ilkeleri hesaba katıldığında, bu olaylar 

ne kadar semavi etkiye bağlanabilir? Teori bu soruya kesin bir sınır koymada zorluk 

yaşamaktadır. 

Semavi hareketlerin yeryüzü üzerindeki payını ölçmek zordur. Semavi 

cirimlerin konumlarının, mevsim sıcaklığını etkilemesi sonucunda bir maddenin 

buharlaşması veya donması “semavi bir süreç” ile “arazî bir infial” arasında 

paylaşılmaktadır. Fakat bu paylaşımla ilgili teorinin sınırlarını kristalize etmek mümkün 

görünmemektedir. Hangisinin diğerini nasıl veya kaç kere etkileyeceğine veya diğerinden 

etkileneceğine dair nicel kesin bir ayrım mevcut değildir. Dolayısıyla söz konusu teori, 

nitelik nazariyesi üzerinden hangi oranda semavi, hangi oranda arazî etkilerin faaliyette 

olduğunu tam anlamıyla tayin edememektedir. 

Bu belirsizlik, teoriye uygulama sahasında bir muğlaklık bırakmaktadır. Kimi 

zaman aynı fenomen hem semavi hem arazî açıklamalara uygun görünmektedir. İbn Sînâ, 

semavi etkiyi bir üst ilkede konumlandırsa da arazî şartların rolünü asla inkâr 

etmemektedir. Ancak teori, bu iki tip etki arasındaki sınırı çizemedikçe, nitelik temelli 

açıklamanın kapsamı belirsiz kalmaktadır. 

Diğer taraftan İbn Sînâ, semavi cisimlerin hareketleriyle niteliklerin değişimi 

arasındaki ilişkiyi, metafizik bir düzenin parçası olarak değerlendirmekte, böylelikle, 

niteliklerin fiziksel âlemi aşıp metafizik bir bağlama da sahip olduğunu vurgulamaktadır. 

Ancak bu metafizik boyut, niteliklerin somut etkileriyle nasıl ilişkili olacağı konusunda 

belirsizlikler içermektedir. Bu bağlamda, niteliklerin etkilerinin ne ölçüde fiziksel 

yasalarla açıklanabileceği kesin değildir. 

Nitelik teorisi, yalnızca maddi âlemi tanımlamaz. Teori, aynı zamanda semavi 

hareket ve düzene de boyun eğen bir yapı içerisinde kurgulanmaktadır. Peki, semavi 

cisimlerin sıcak, soğuk, yaş veya kuru gibi niteliklerle etki ettiğinin zikredilmesi, 

gerçekten kurgulanan sistemi yeterince açıklıyor mudur? 

Çünkü, bazı semavi cisimlerin konumları, mevsimlerin sıcaklığını arttırırken, 

bazılarının hareketleri, hava tabakasında değişimlere neden olabilir. Bu değişiklikler, dört 

nitelikle açıklanan teoriye indirgenecek kadar basit görünmeyebilir. Öte yandan, semavi 

cisimlerin fiillerinin insan nefsi üzerinde de etkileri vardır. Fakat insanın nefsani 

süreçlerini ve duygulanımlarını “sıcak-soğuk-yaş-kuru” dörtlü tasnifine sığdırmak teoriyi 

zorlamak olarak değerlendirilebilir. Böylelikle metafizik yönde genişletilen nitelik 



 

 

201 

 

teorisinin açıklama kolaylığı sağlayamadığı bir alan ortaya çıkar. Zira bu metafizik 

genişleme, niteliklerin geçerli olduğu alanı genelgeçer hâle getirmeyi amaçlasa da 

uygulamada semavi hareketler ile yeryüzünde gerçekleşen olguları “dört nitelik” 

üzerinden tam açıklayamama sorununu beraberinde getirir. 

Doğrusu, nitelik teorisi, her durumda kesin sonuçlar sağlayamayacağı için bu tür 

sınırlamalarla karşılaşmaktadır. Bu sınırlamalar, teorinin uygulanabilirliğini ve 

genellenebilirliğini sorgulamayı zorunlu kılmaktadır. İbn Sînâ, doğadaki çeşitliliği ve 

hareketliliği açıklarken, “dört nitelik” temelinde yola çıkarak buna ek olarak mevsimsel, 

coğrafî, semavi ve arazî faktörleri de dâhil etmeyi tercih etmiştir. Böylece, teori, İbn 

Sînâcı sınırlarına rağmen tam bir mutlaklık sunmuyor olsa da İbn Sînâ’nın evren 

tasavvurunda önemli bir rol oynamaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

202 

 

SONUÇ 

Bu çalışma, İbn Sînâ’nın doğa felsefesi nazariyesini, özellikle el-Efʿâl ve’l-

infiʿâlât adlı eseri merkezinde etraflıca incelemeyi hedeflemiştir. Bu sebeple İbn Sînâ’nın 

ve onun eserinin tam anlamıyla kavranabilmesi için, onun entelektüel birikiminin ve 

temellerinin, kullandığı kavramsal çerçevenin, inşa ettiği teorik zeminin ve bu zeminin 

dayandığı daha geniş yelpazedeki ontolojik ve kozmolojik bağlamların aydınlatılması 

gerekmektedir. Bu temel anlayıştan hareketle, bu çalışma İbn Sînâ’nın etki ve edilgi 

teorisine odaklanarak, onun Aristotelesçi mirası nasıl devraldığını, bu mirası eleştirel bir 

süzgeçten geçirerek kendi özgün felsefi projesi içinde nasıl yeniden biçimlendirdiğini ve 

doğadaki oluş ve bozuluş süreçlerini hangi temel ilkelere dayandırdığını adım adım 

ortaya koymayı amaçlamıştır. Bu doğrultuda tez, birbirini izleyen ve her biri bir öncekinin 

bulguları üzerine bina edilen dört ana bölüm etrafında şekillendirilmiştir. Her bir bölüm, 

İbn Sînâcı doğa felsefesinin ve özelde etki-edilgi anlayışının farklı bir veçhesini 

aydınlatırken, aynı zamanda onun düşünce sisteminin bütüncül, kapsamlı ve iç tutarlılığa 

sahip yapısını ortaya çıkarmayı hedeflemiştir. 

Tezin birinci bölümünde, İbn Sînâ’nın el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât eserinin temelini 

oluşturan Aristoteles’in Meteôrologika IV adlı eserinin serüveni ele alınmıştır. Bu 

bağlamda, Meteôrologika IV’ün Aristoteles külliyatındaki tartışmalı konumu, Antik Çağ 

şârihlerinden modern araştırmacılara kadar uzanan bir çizgide incelenmiştir. Ardından, 

bu metnin İslam dünyasına intikali, özellikle Yûḥannâ b. Bıtrîḳ’in el-Âs̱âru’l-ʿulviyye 

adıyla yaptığı çeviri üzerinden takip edilmiştir. Bu tercümenin Latince ve İbraniceye 

aktarılması ve sonraki İslam filozofları üzerindeki etkisi vurgulanmıştır. Bölümün odak 

noktası ise İbn Sînâ’nın bu mirası nasıl dönüştürdüğüdür. O, Meteôrologika IV’ün 

içeriğini kendi doğa felsefesi külliyatı içinde el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât adıyla yeniden 

konumlandırarak, onu Aristoteles sistemindeki tasnifi zor konumundan çıkarıp, kendi 

doğa felsefesinde unsurların temel niteliklerinden kaynaklanan genel etki ve edilgileri 

inceleyen bir teorik aşamaya dönüştürmüştür. İbn Sînâ’nın bu özgün yaklaşımı, İskender 

el-Afrodîsî ve Olympiodorus’un şerhleriyle karşılaştırılarak daha da belirginleştirilmiştir. 

Bu bölüm, bir felsefi metnin farklı kültürel ve entelektüel bağlamlarda nasıl yeniden 

yorumlanıp dönüştüğünü göstermesi açısından tezin geneli için tarihsel ve genel anlamda 

teorik bir altyapı olarak kurgulanmıştır. 



 

 

203 

 

İkinci bölüm, tezin ana kavramları olan etki ve edilginin İbn Sînâ düşüncesindeki 

kavramsal ve teorik altyapısını analiz etmektedir. Bu analiz, öncelikle İbn Sînâ’nın 

Kategoriler adlı eserindeki kullanımlardan başlamıştır. Burada etki ve edilginin, hem on 

temel kategoriden ikisi olarak bir süreç anlamında hem de keyfiyet kategorisinin bir alt 

türü olarak bir niteliksel durum anlamında ele alındığı gösterilmiştir. Bu mantıksal 

temelden sonra, kavramların ontolojik boyutuna geçilerek, İbn Sînâ’nın varlık hiyerarşisi 

içinde etkin güçler ve edilgin güçler teorisi incelenmiştir. Etkin güçlerin iradi ve tabii, 

edilgin güçlerin ise nefsani ve tabii olarak sınıflandırılması ve bu güçlerin İlk Mebde’den 

en alt varlık katmanlarına kadar ortaya çıktığı ortaya konmuştur. Ayrıca, İbn Sînâ’ya 

nispet edilen Risâletü’l-Fi‘l ve’l-infi‘âl’deki dörtlü etkileşim şeması sunularak, tezin odak 

noktasının bu şemanın dördüncü veçhesi olan “cismani olanın cismani olana etkisi” 

olduğu, zira el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât kitabının da temel konusunun bu olduğu belirtilmiştir. 

Bu bölüm, İbn Sînâ’nın etki ve edilgiye dair çok katmanlı teorisinin hem mantıksal hem 

de ontolojik köklerini açığa çıkararak, sonraki bölümlerdeki fiziksel tahliller için sağlam 

bir zemin hazırlamıştır. 

Tezin üçüncü bölümü, ikinci bölümde kurulan teorik çerçeveyi İbn Sînâcı tabiat 

tasavvuruna bizzat uygulamıştır. Bölüm, İbn Sînâ’nın kozmolojik düzenini, yani dört 

unsurun ve bu unsurların saf ve karışık hâllerinden oluşan katmanların hiyerarşik yapısını 

ayrıntılı bir şekilde ele almıştır. Bu bağlamda, özellikle su unsurunun denizler formundaki 

mevcudiyeti ve deniz suyunun tuzluluğu gibi konular, İbn Sînâ’nın rasyonel argümanları 

ve gözlemsel verileri nasıl birleştirdiğini göstermiştir. Ardından, doğadaki değişimin 

temel yapı taşları olan birincil nitelikler ve bu niteliklerin aktif-pasif rolleri incelenmiştir. 

Bu noktada, İbn Sînâ’nın Meşşâî gelenekten devraldığı teʿâḳub (niteliklerin art arda 

gelmesi ve bir cismin niteliklerden hali kalıp kalamayacağı problemi) ve tezâyüd (bir 

cismin büyüklüğünün etkisiyle gücünün artması) gibi iki temel fizik problemine getirdiği 

özgün çözümler analiz edilmiştir. Bölüm, niteliklerin tekil ve bileşik etkileri sonucu 

ortaya çıkan olgunlaşma, pişme, buharlaşma, çürüme, donma gibi çok sayıda fiziksel 

sürecin İbn Sînâ tarafından nasıl sistematik bir şekilde tasnif edildiğini göstererek son 

bulmuştur. Bu bölüm, İbn Sînâ’nın soyut ilkelerden yola çıkarak doğal fenomenleri nasıl 

açıkladığını ve Aristotelesçi mirası nasıl dönüştürdüğünü ortaya koymuştur. 

Nihayet, tezin dördüncü ve son analiz bölümü, İbn Sînâcı doğa felsefesinin zirve 

kavramlarından biri olan mizaç teorisine odaklanmıştır. Mizaç, dört unsurun temel 

nitelikleriyle belirli oranlarda etkileşime girmesi sonucu oluşan, bir cismin türsel suretini 



 

 

204 

 

kabule hazır (isti’dâd) hale gelmesini sağlayan özgün bir keyfiyet olarak tanımlanmıştır. 

Bu bağlamda, basit unsurlarda bulunmayan renk, tat, koku gibi duyulur niteliklerin ve 

mıknatısın çekim gücü gibi özel güçlerin (hâssa) nasıl ortaya çıktığı sorunu ele alınmıştır. 

İbn Sînâ’nın, bu tür sonradan ortaya çıkan özellikleri açıklamak için kümûn teorisini 

reddedip, bunun yerine mizacın maddeyi hazırlaması ve Suret Verici’nin (Vâhibu’s-

Suver) bu hazırlanan maddeye suret ve nitelikleri feyezan etmesi şeklindeki iki aşamalı 

çözüm önerisi detaylandırılmıştır. Bu çözüm, “iki fazlalık” (fiziksel isti’dâd ve 

metafiziksel feyiz) ve “iki anlam” (duyulur suret ve akledilir suret) teorileriyle 

desteklenmiştir. Mizaç kavramının insan bağlamındaki tezahürleri, dokuz mizaç çeşidi, 

mizacın sağlık ve hastalıkla ilişkisi ve çevresel faktörlerle etkileşimi incelenmiştir. 

Bölümün en kritik vurgusu, tüm mizaç süreçlerinin ve ay-altı âlemdeki oluşun semavi 

cisimlerin (Güneş, Ay vb.) sürekli etkisi altında olduğu yönündeki İbn Sînâcı tez 

olmuştur. Bu kozmolojik bağlantının, teorinin hem gücünü hem de bazı açıklayıcı 

sınırlarını oluşturduğu belirtilmiştir. 

Bu tezin ortaya koyduğu temel bulgu, İbn Sînâ’nın “etki ve edilgi” kavramlarını 

merkeze alarak, Aristoteles’ten devraldığı doğa felsefesi mirasını sadece pasif bir şekilde 

aktarmakla kalmayıp, onu kendi kapsamlı felsefi sistemi içinde eleştirel bir yeniden inşa 

sürecine tabi tuttuğudur. Aristoteles’in Meteôrologika IV metnini, el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât 

adıyla kendi sisteminin vazgeçilmez bir parçası haline getirmesi; teʿâḳub ve tezâyüd gibi 

klasik problemlere özgün çözümler sunması; mizaç teorisini, duyulur nitelikler ile 

hâssaların varlık bulmasını açıklayacak şekilde Suret Verici ilkesiyle metafiziksel bir 

temele oturtması, onun felsefi dehasının en belirgin göstergeleridir. İbn Sînâ, etki ve 

edilgi kavramlarını kullanarak, mantıksal kategorilerden başlayıp, fiziksel unsurların ve 

niteliklerin etkileşimlerine, oradan da karmaşık bileşiklerin ve canlıların oluşumuna ve 

nihayet tüm bu süreçleri yöneten kozmolojik ve ilahi ilkelere uzanan bütüncül ve 

hiyerarşik bir âlem tablosu çizmiştir. 

Bu çalışmanın, İbn Sînâ’nın doğa felsefesinin, özellikle de el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât 

gibi görece daha az çalışılmış bir eserinin anlaşılmasına katkı sunması umulmaktadır. İbn 

Sînâ’nın, fiziksel süreçleri açıklarken hem rasyonel tümdengelime hem de sınırlı da olsa 

gözlemsel verilere başvurması, onun bilimsel metodolojisine dair önemli ipuçları 

sunmaktadır. Ayrıca, fiziksel ve metafiziksel açıklamaları iç içe geçiren yaklaşımı, 

modern bilim anlayışının köklerini ve farklı epistemolojik yaklaşımların tarihsel 

serüvenini anlamak açısından da değerlidir. 



 

 

205 

 

Bu tezin kendi sınırlılıklarının da farkında olunmalıdır. İbn Sînâ’nın etki ve 

edilgi teorisinin, onun tıp, psikoloji ve diğer felsefi disiplinlerdeki yansımaları bu 

çalışmanın nispeten değindiği konular olmuş ya da tezin kapsamı dışında kalmıştır. 

Ancak ilerleyen çalışmalarda bu alanlar müstakil araştırmalara konu edilebilir. Özellikle 

el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât kitabındaki ilkelerin, İbn Sînâ’nın el-Ḳânûn fi’ṭ-Ṭıbb’daki mizaç ve 

hastalık anlayışıyla ne ölçüde ve nasıl bir ilişki içinde olduğu, daha ayrıntılı bir 

karşılaştırmalı analizi hak etmektedir. Benzer şekilde, Risâletü’l-Fi‘l ve’l-infi‘âl’de 

bahsedilen nefsani etkileşimlerin, İbn Sînâ’nın Kitâbü’n-Nefs’indeki öğretilerle 

derinlemesine mukayesesi de gelecek çalışmalar için verimli bir alan sunmaktadır. 

Ayrıca, İbn Sînâ sonrası İslam düşüncesinde el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât kitabının ve genel 

olarak etki-edilgi teorisinin nasıl alımlandığı ve yorumlandığı da müstakil bir araştırma 

konusu olarak önemini korumaktadır. 

Sonuç olarak, İbn Sînâ’nın doğa felsefesinde etki ve edilgi kavramları etrafında 

şekillenen düşünceleri, onun sadece bir Aristoteles şârihi olmadığını, aksine geleneği 

dönüştüren, yeni sentezler üreten ve felsefe tarihine kalıcı izler bırakan büyük bir filozof 

olduğunu bir kez daha teyit etmektedir. Onun, en basit fiziksel etkileşimlerden en 

karmaşık varlık oluşumlarına ve kozmik ilkelere kadar uzanan bu girift ve bütüncül tabiat 

tasavvuru, günümüz felsefe ve bilim tarihi araştırmacıları için ilham verici bir zenginlik 

sunmaya devam etmektedir. Bu tez, bu zenginliğin küçük bir kısmını aydınlatma çabası 

olarak değerlendirilmelidir. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

206 

 

KAYNAKÇA 

Abdurrahmân Bedevî. Şürûḥ ʿalâ Arisṭo mefḳûde fi’l-Yûnâniyye ve resâʾil uḫrâ. Beyrut: 

Dâru’l-Meşrik, 1971. 

Abdurrahmân Bedevî (ed.). “Tefsîru Elemfîdûrus li-Kitâbi Arisṭoṭâlîs fi’l-âs̱âri’l-

ʿulviyye”. Şürûḥ ʿalâ Arisṭo mefḳūde fi’l-Yûnâniyye ve resâʾil uḫrâ. 82-189. 

Beyrut: Dâru’l-Meşrik, 1971. 

Aksu, İbrahim. “İbn Sînâ Felsefesinde Mizaç-Ahlak İlişkisi”. İslâm Düşüncesinde Mizaç 

Teorileri. ed. M. Zahit Tiryaki - Kübra Bilgin Tiryaki. 165-204. İslam Ahlak 

Düşüncesi 5. İstanbul: İlem Yayınları, 2. Baskı., 2022. 

Alexander of Aphrodisias. Alexander of Aphrodisias On Aristotle Meteorology 4. çev. 

Eric Lewis. thk. Richard Sorabji. London; New Delhi; New York; Sydney: 

Bloomsbury Academic Publishing, Paperback Edition., 2014. 

Alpina, Tommaso. Subject, Definition, Activity: Framing Avicenna’s Science of the Soul. 

Berlin; Boston: Walter De Gruyter, 1. Basım, 2020. 

Altaş, Eşref. “Bilimlerin Sayısını Çoğaltmak: Bilimler Tasnifinin Mantıkî/Burhanî 

Temelleri ve Bilimlerin Birbirinden Ayrışması”. İslam Tetkikleri Dergisi / 

Journal of Islamic Review 12/1 (2022), 29-54. 

https://doi.org/10.26650/iuitd.2022.1047425 

Anawati, Georges Chehata. Müʾellefâtü İbn Sînâ: Essai de bibliographie avicennienne. 

Kahire: Dâru’l-Meârif bi-Mısr, 1950. 

Aristoteles. Arisṭoṭâlîs fi’s-semâ ve’l-âs̱ârü’l-ʿulviyye. çev. Abdurrahmân Bedevî. thk. 

Abdurrahmân Bedevî. Kahire: Mektebetü’n-Nahdatü’l-Mısriyye, 1961. 

Aristoteles. Fizik. çev. Saffet Babür. Yapı Kredi Yayınları, 6. Baskı., 2017. 

Aristoteles. Oluş ve Bozuluş. çev. Y. Gurur Sev. İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 1., 2019. 

Aristotle. Meteorologica. çev. H. D. P. Lee. London: Heinemann, 1952. 

Aristotle. “On Generation and Corruption [Aristotle on Coming-to-be and Passing-

away]”. çev. H. H. Joachim. Complete Works of Aristotle, Volume 1: The 

Revised Oxford Translation. ed. Jonathan Barnes. 512-554. Bollingen Series 

LXXI 2. Princeton: Princeton University Press, 1984. 



 

 

207 

 

Aristotle. “Physics”. çev. R. P. Hardie - R. K. Gaye. Complete Works of Aristotle, Volume 

1: The Revised Oxford Translation. ed. Jonathan Barnes. 315-446. Bollingen 

Series LXXI 2. Princeton: Princeton University Press, 1984. 

Bäck, Allan. “Avicenna the Commentator”. Medieval commentaries on Aristotle’s 

Categories. ed. Lloyd Newton. 31-71. Brill, 2008. 

Baffioni, Carmela. Il Iv Libro Dei “Meteorologica” di Aristotele. Napoli: Bibliopolis, 

1981. 

Cesario, Marilina vd. The Elements in the Medieval World: Interdisciplinary 

Perspectives: Earth. ed. Marilina Cesario vd. Leiden; Boston: Brill, 2025. 

https://doi.org/10.1163/9789004712430 

Cesario, Marilina vd. The Elements in the Medieval World: Interdisciplinary 

Perspectives: Water. ed. Marilina Cesario vd. Leiden; Boston: Brill, 2024. 

https://doi.org/10.1163/9789004696501 

D’Ancona, Cristina. “Greek Sources in Arabic and Islamic Philosophy”. The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy (Bahar 2022 Edisyonu). ed. Edward N. Zalta. 

Metaphysics Research Lab, Stanford University, 2022. 

https://plato.stanford.edu/archives/spr2022/entries/arabic-islamic-greek/ 

Desclos, Marie-Laurence - Fortenbaugh, William Wall. Strato of Lampsacus: Text, 

Translation, and Discussion. New Brunswick, N.J: Transaction Publishers, 

2011. 

Dunlop, D. M. “The Translations of Al-Biṭrīq and Yaḥyā (Yuḥannā) b. al-Biṭrīq”. Journal 

of the Royal Asiatic Society 91/3-4 (Ekim 1959), 140-150. 

https://doi.org/10.1017/S0035869X00118180 

Durusoy, Ali. İbn Sînâ Felsefesinde İnsan ve Âlemdeki Yeri. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 1993. 

Endelüsî, Ebû Saîd b. Ahmed el-. Tabakâtü’l-ümem =: Milletlerin Bilim Tarihi: metin-

çeviri. çev. Ramazan Şeşen. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı, 1. Baskı., 2014. 

Ergin, Osman. “İbni Sina Bibliografyası, İstanbul: Osman Yalçın Matbaası (İstanbul 

Üniversitesi Tıp Fakültesi Yayınları’ndan”, 1956. 



 

 

208 

 

Fine, Kit. “Mixing Matters”. Ratio 11/3 (Aralık 1998), 278-288. 

https://doi.org/10.1111/1467-9329.00071 

Fine, Kit. “The Problem of Mixture”. Pacific Philosophical Quarterly 76/3-4 (Eylül 

1995), 266-369. https://doi.org/10.1111/j.1468-0114.1995.tb00151.x 

Fontaine, Resianne (ed.). Otot Ha-Shamayim: Samuel Ibn Tibbon’s Hebrew Version of 

Aristotle’s “Meteorology” - A Critical Edition, with Introduction and 

Commentary. Brill, 1995. 

Frede, Dorothea. “Alexander of Aphrodisias”. The Stanford Encyclopedia of Philosophy 

(Kış 2017). ed. Edward N. Zalta. Metaphysics Research Lab, Stanford 

University, 2017. 

https://plato.stanford.edu/archives/win2017/entries/alexander-aphrodisias/ 

Gannagé, Emma. “Between Medicine and Natural Philosophy: Avicenna on Properties 

(Khawâss) and Qualities (Kayfiyyât)”. The Occult Sciences in Pre-Modern 

Islamic Cultures. ed. Nader El-Bizri, Eva Orthmann. 41-66. Beyrut: Orient-

Institut Beirut [Max Weber Stiftung], 2018. 

Geoffroy, Marc. “Aristotle, Arabic”. Encyclopedia of Medieval Philosophy: Philosophy 

Between 500 and 1500 with 7 Figures and 12 Tables. ed. Henrik Lagerlund. 105-

117. Dordrecht: Springer, 2011. 

Gottschalk, H. B. “The Authorship of Meteorologica, Book IV”. Classical Quarterly 

11/1-2 (1961), 67-79. https://doi.org/10.1017/s0009838800008399 

Gutas, Dimitri. “Arapça’ya Tercüme Edilen Yunanca Felsefî Eserler”. çev. İbrahim Halil 

Üçer. İslam Felsefesi: Tarih ve Problemler. ed. M. Cüneyt Kaya. 777-797. 

İstanbul: İSAM Yayınları, 6. Baskı., 2018. 

Gutas, Dimitri. Avicenna and the Aristotelian Tradition Introduction to Reading 

Avicenna’s Philosophical Works Second, Revised and Enlarged Edition. Leiden: 

Including an Inventory of Avicenna’s Authentic Works, 2014. 

Gutas, Dimitri. Yunanca Düşünce Arapça Kültür: Bağdat’ta Yunanca-Arapça Çeviri 

Hareketi ve Erken Abbasi Toplumu. çev. Lütfü Şimşek. İstanbul: Kitap 

Yayınevi, 1. Baskı., 2003. 



 

 

209 

 

Gülaçar, İzzet. “Kuvve-Fiil İlişkisi Bağlamında İbn Sînâ’da Hareketin 

Temellendirilmesi”. Eskiyeni 56 (25 Mart 2025), 285-308. 

https://doi.org/10.37697/eskiyeni.1599631 

Hanefî, Hasan. Mine’n-Naḳli ile’l-İbdâʿ. 3. Cilt Cilt. Windsor [Yorkshire, UK]: 

Müessesetü Hindâvî, 2024. https://www.hindawi.org/books/36471731/1.13/ 

Hasnawi, Ahmad. “Avicenne et le livre IV des Météorologiques D’Aristote”. Aristoteles 

chemicus: il IV libro dei “Meteorologica” nella tradizione antica e medievale. 

ed. Cristina Viano. 133-143. International Aristotle studies (Università degli 

studi di Venezia Centre Léon Robin), v. 1. Sankt Augustin: Academia Verlag, 

1. Baskı., 2002. 

İbn Rüşd. “Cevâmiʿu Kitâbi’l-Âs̱âri’l-ʿulviyye”. Resâʾilü İbn Rüşd. Haydarâbâd: 

Dâiretü’l-Ma‘ârif, 1947. 

İbn Rüşd. el-Âs̱ârü’l-ʿulviyye. ed. Sehir Fazlullâh Ebû Vâfiye, Suâd Ali Abdürrezzâk. 

Kahire: el-Meclisü’l-ʿAla li’s-Sekafe, 1994. 

İbn Rüşd. “Risâletü’l-Âs̱âri’l-ʿulviyye”. Resâʾilü İbn Rüşd el-felsefiyye. ed. Cîrâd el-

Cihâmî - Refîk el-Acem. Beyrut: Dârü’l-Fikri’l-Lübnani, 1994. 

İbn Rüşd. Telḫîṣü’l-Âs̱âri’l-ʿulviyye li-Aristûtâlîs. ed. Cemâleddîn el-Alevî. Beyrut: 

Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1994. 

İbn Sînâ. A Treatise on the Canon of Medicine of Avicenna, Incorporating a Translation 

of the First Book. çev. O. Cameron Gruner. London: Luzac & Co, 1930. 

İbn Sînâ. Dânişnâme-i Alâî: Alâî Hikmet Kitabı: Neşir - Çeviri. ed. Gürbüz Deniz. çev. 

Murat Demirkol. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 1., 2013. 

İbn Sînâ. “el-Efʿâl ve’l-infiʿâlât”. Kitâbu’ş-Şifâʾ: eṭ-Ṭabîʿiyyât. ed. Mahmûd Kâsım. 

2/201-267. Kahire: Dâru’l-Kâtibu’l-ʿArabî li’ṭ-Ṭıbâa ve’n-Neşr, 1969. 

İbn Sînâ. el-İşârât ve’t-tenbîhât: İşaretler ve Tembihler. çev. Ali Durusoy - Ekrem 

Demirli. İstanbul: Litera Yayıncılık, 1., 2013. 

İbn Sînâ. el-Ḳânûn fi’ṭ-ṭıbb. Beyrut: Dâru İhyâi’t-turâsi’l-ʿarabî, 2005. 

İbn Sînâ. el-Ḳânûn fi’ṭ-ṭıbb. çev. Esin Kahya. 4 Cilt. Ankara: Atatürk Kültür Dil ve Tarih 

Yüksek Kurumu Atatürk Kültür Merkezi, 5. Baskı., 2017. 



 

 

210 

 

İbn Sînâ. en-Necât: Felsefenin Temel Konuları. çev. Kübra Şenel. İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi, 1. Baskı., 2013. 

İbn Sînâ. en-Necât mine’l-ġaraḳ fî bahri’ḍ-ḍalâlât. thk. Muhammed Takî Dânişpazûh. 

Tahran: Müessese-i İntişârât-i ve Çâp-i Dânişgâh-i Tehrân, 3., 1397. 

İbn Sînâ. “Etki ve Edilginin Kısımları”. çev. Hüseyin Aydın vd. Uludağ Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/9 (2000), 623-629. 

İbn Sînâ. Etkiler ve Edilgiler. çev. Mustafa Özbakır. İstanbul: Litera Yayıncılık, 1. Baskı., 

2024. 

İbn Sînâ. et-Taʿlîḳât. thk. Abdurrahmân Bedevî. Kum: Mektebetü’l-İ’lâmi’l-İslâmî, 1404. 

İbn Sînâ. “Fî’l-Ecrâmi’l-ʿulviyye”. Tisʿu Resâil fi’l-ḥikme ve’t-ṭabîʿiyyât. 39-59. Kahire: 

Dâru’l-ʿArab, 2. Baskı., 1984. 

İbn Sînâ. “Fi’l-hudûd”. Tisʿu Resâil fi’l-ḥikme ve’t-ṭabîʿiyyât. 72-102. Kahire: Dâru’l-

ʿArab, 2. Baskı., 1984. 

İbn Sînâ. “Kitâbu Edviyeti’l-ḳalbiyye”. Min Muellefâti İbn Sînâ et-Ṭıbbiyye. thk. 

Muhammed Zuheyr Bâbâ. Dımeşk: Menşûrâtü maʿhedi’t-turâsi’l-ʿilmiyyi’l-

ʿarabî, 1983. 

İbn Sînâ. Kitâbu’ş-Şifâ : Fizik. çev. Muhittin Macit - Ferruh Özpilavcı. 2 Cilt. İstanbul: 

Litera Yayıncılık, 2004. 

İbn Sînâ. Kitâbu’ş-Şifâ: Kategoriler. çev. Muhittin Macit. İstanbul: Litera Yayıncılık, 

2010. 

İbn Sînâ. Kitâbu’ş-Şifâ: Metafizik. ed. Muhittin Macit. çev. Ekrem Demirli - Ömer 

Türker. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2013. 

İbn Sînâ. Kitâbu’ş-Şifâ: Metafizik (II). ed. Muhittin Macit. çev. Ekrem Demirli - Ömer 

Türker. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2005. 

İbn Sînâ. Kitâbu’ş-Şifâ: Oluş ve Bozuluş [el-Kevn ve’l-fesâd]. çev. Muammer 

İskenderoğlu. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2., 2013. 

İbn Sînâ. Kitâbu’ş-Şifâʾ: İlahiyyât 2. ed. İbrahim Medkûr. thk. Muhammed Yûsuf Mûsâ 

vd. Kahire: el-Hey’etü’l-ʿÂmme li-Şuûni’l-Metâbiʿi’l-Emîriyye, 1960. 



 

 

211 

 

İbn Sînâ. Kitâbü’ş-Şifâ: Nefs. ed. Eşref Altaş. çev. M. Zahit Tiryaki. Ankara: Türkiye 

Bilimler Akademisi, 1. Baskı., 2021. 

İbn Sînâ. “Mecmûʿu resâʾili’ş-Şeyḫi’r-Reʾîs İbn Sînâ”. Risâletü’l-Fiʿl ve’l-İnfiʿâl. 

Haydarâbâd: Dâiretü’l-Maârifi’l-Osmâniyye, 1. Baskı., 1934. 

İbn Sînâ. “Risâletü fî’n-nefsi ve baḳâihe ve meʿâdihe”. Aḥvâlü’n-nefs. thk. Ahmed Fuâd 

el-Ehvânî. 45-142. Paris: Dâru Bîbliyûn, 2007. 

İbn Sînâ. The Metaphysics of The Healing. ed. Daniel C. Peterson - D. Morgan Davis. 

çev. Michael E. Marmura. Provoh, Utah: Brigham Young University Press, 

2005. 

İbn Sînâ. ʿUyûnü’l-hikme. thk. Abdurrahmân Bedevî. Kuveyt; Beyrut [Lübnan]: 

Vekâletü’l-Matbûʿât; Dâru’l-Ḳalem, 2. Baskı., 1980. 

İbnü’l-Kıftî. İḫbârü’l-ʿulemâʾ bi-aḫbâri’l-ḥükemâʾ (Târîḫu’l-ḥükemâʾ). ed. İbrâhîm 

Şemseddîn. Dâru’l-Kütübü’l-ʿİlmiyye, 2005. 

İbnü’n-Nedîm. El-Fihrist. ed. Abdulkadir Coşkun. çev. Ramazan Şeşen. İstanbul: 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 1. Baskı., 2019. 

Janos, Damien. “Moving the Orbs: Astronomy, Physics, and Metaphysics, and the 

Problem of Celestial Motion According to Ibn Sīnā”. Arabic Sciences and 

Philosophy 21/2 (Eylül 2011), 165-214. 

https://doi.org/10.1017/S0957423911000014 

Karlığa, H. Bekir. “İbn Rüşd”. TDV İslam Ansiklopedisi. Erişim 07 Haziran 2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ibn-rusd--torun 

Katipoğlu, Hasan - Kutluer, İlhan. “Huneyn b. İshak”. TDV İslam Ansiklopedisi. Erişim 

30 Mayıs 2022. https://m.islamansiklopedisi.org.tr/huneyn-b-ishak 

Kaya, M. Cüneyd. “İbn Sînâ’nın Kitâbu aksâmi’l-hikme ve tafsîlihâ’sı: Tahkik ve 

Tercüme”. Tahkik İslami İlimler Araştırma ve Neşir Dergisi 3/1 (30 Haziran 

2020), 1-40. https://doi.org/10.5281/zenodo.3904471 

Kaya, M. Cüneyt. “Yuhannâ b. Bıtrîḳ”. TDV İslam Ansiklopedisi. Erişim 06 Haziran 

2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/yuhanna-b-bitrik 

Kaya, Mahmut. İslâm Kaynakları Işığında Aristoteles ve Felsefesi. İstanbul: Ekin 

Yayınları, 1. Baskı., 1983. 



 

 

212 

 

Kennedy-Day, Kiki. Books of Definition in Islamic Philosophy: The Limits of Words. 

London ; New York: RoutledgeCurzon, 2003. 

Kutluer, İlhan. “eş-Şifâ”. TDV İslam Ansiklopedisi. Erişim 14 Haziran 2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/es-sifa--ibn-sina 

Kutluer, İlhan. Yitirilmiş Hikmeti Ararken. Istanbul: İz Yayıncılık, 3. baskı., 2012. 

Lammer, Andreas. “Defining Nature: from Aristotle to Philoponus to Avicenna”. 

Aristotle and the Arabic Tradition. ed. Ahmed Alwishah - Josh Hayes. 121-142. 

Cambridge University Press, 1. Basım, 2015. 

https://doi.org/10.1017/9781316182109.008 

Lammer, Andreas. “Natural Philosophy, 100–700/700–1300”. Routledge Handbook on 

the Sciences in Islamicate Societies. ed. Sonja Brentjes vd. 140-153. London: 

Routledge, 1. Basım, 2023. https://doi.org/10.4324/9781315170718-13 

Lammer, Andreas - Murtha, Colin Fitzpatrick. “What Goes Up Must Come Down: The 

Water Cycle in Early Arabic Meteorology”. The Elements in the Medieval 

World: Interdisciplinary Perspectives: Water. ed. Marilina Cesario vd. 1/31-74. 

Koninklijke Brill BV. Leiden; Boston: Brill, 2024. 

https://doi.org/10.1163/9789004696501 

Latinus, Avicenna. Liber Quartus Naturalium De Actionibus et Passionibus Qualitatum 

Primarum. ed. Simone van Riet. çev. Simone van Riet. Leiden; Louvain: Brill; 

E. Peeters, 1989. 

Lettinck, Paul. Aristotle’s Meteorology and its Reception in the Arab World: with an 

Edition and Translation of Ibn Suwār’s Treatise on Meteorological Phenomena 

and Ibn Bājja’s Commentary on the Meteorology. Leiden; Boston; Köln: Brill, 

1999. 

Macit, Muhittin. İbn Sînâ’da Doğa Felsefesi ve Meşşâî Gelenekteki Yeri. İstanbul: Litera 

Yayıncılık, 2013. 

Mandosio, Jean-Marc. “Follower or Opponent of Aristotle? The Critical Reception of 

Avicenna’s Meteorology in the Latin World and the Legacy of Alfred the 

Englishman”. The Arabic, Hebrew and Latin Reception of Avicenna’s Physics 

and Cosmology. ed. Dag Nikolaus Hasse - Amos Bertolacci. 459-534. De 

Gruyter, 2018. https://doi.org/10.1515/9781614516972-015 



 

 

213 

 

Mandosio, Jean-Marc. “La ,Météorologie d´Avicenne (Kitāb al-Šifā´ V ) et sa diffusion 

dans le monde latin”. Arabisches Wissen und lateinisches Mittelalter. ed. 

Andreas Speer - Lydia Wegener. 406-424. Berlin, New York: De Gruyter, 2006. 

https://doi.org/doi:10.1515/9783110194319.406 

McGinnis, Jon. “Ibn Sina’s Natural Philosophy”. The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, Kış   Edisyonu 2020. 

https://plato.stanford.edu/archives/win2020/entries/ibn-sina-natural/ 

McGinnis, Jon. “The Power of Possibility: Power, Nature, and Possibility in Avicenna”. 

Powers. ed. Julia Jorati. 82-106. Oxford University Press, 2021. 

https://doi.org/10.1093/oso/9780190925512.003.0006 

Mehdevî, Yahyâ. Fihrist-i Nüshahâ-yı Musannefât-i İbn Sînâ. Tahran: İntişârât-i 

Dânişgâh-i Tehrân, 1954. 

Moreau, Elisabeth. “Complexion, Temperament and Four Humor Theory in the 

Renaissance”. Encyclopedia of Renaissance Philosophy. ed. Marco Sgarbi. 1-3. 

Cham: Springer International Publishing, 2020. https://doi.org/10.1007/978-3-

319-02848-4_1091-1 

Nasr, Seyyed Hossein. An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines. London: 

Thames and Hudson, 1978. 

Olympiodorus. Olympiodori in Aristotelis Meteora commentaria. çev. Guilelmus 

Wilhelm Stüve. Berlin, Boston: De Gruyter, 2020. 

https://doi.org/10.1515/9783111621319 

Otrar, Mustafa. “Mizaç”. Türk Maarif Ansiklopedisi. Erişim 08 Mayıs 2025. 

https://turkmaarifansiklopedisi.org.tr/mizac 

Peters, Francis E. Aristoteles Arabus: The Oriental Translations and Commentaries on 

the Aristotelian Corpus. Leiden: Brill, 1968. 

Peters, Francis E. Aristotle and the Arabs: The Aristotelian Tradition in Islam. New York: 

New York University Press, 1968. 

Petraitis, Casimir. el-Âs̱âru’l-ʿulviyye li-Aristûtâlîs = The Arabic Version of Aristotle’s 

Meteorology. Beyrut: Dâru’l-Meşrik, 1967. 



 

 

214 

 

Ptolemy. Ptolemy’s Tetrabiblos, Or Quadripartite: Being Four Books of the Influence of 

the Stars. çev. J. M. Ashmand. London: W. Foulsham & Co. Ltd., 1917. 

Reisman, David Colum. The Making of the Avicennan Tradition: The Transmission, 

Contents, and Structure of Ibn Sina’s “al-Mubāḥaṯāt”(“The Discussions”. 

Leiden: Brill Press, 2002. 

Ross, W. David. Aristoteles. çev. Ahmet Arslan. İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2011. 

Rudolph, Ulrich vd. Philosophy in the Islamic World: Volume 2/1: 11th-12th Centuries: 

Central and Eastern Regions. Leiden: Brill, 2023. 

https://doi.org/10.1163/9789004685741 

Sahbân Halîfât. “İbnü’l-Hammâr”. TDV İslam Ansiklopedisi. Erişim 15 Haziran 2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ibnul-hammar 

Schoonheim, Pieter L. Aristotle’s Meteorology in the Arabico-Latin Tradition: A Critical 

Edition of the Texts, with Introduction and Indexes. Leiden; Boston; Köln: Brill, 

2000. 

Sharvy, Richard. “Aristotle on Mixtures”. The Journal of Philosophy 80/8 (Ağustos 

1983), 439. https://doi.org/10.2307/2026162 

Silva Guevara, Lizardo David. “La cosmología aristotélica y su influencia en la astrología 

de la baja edad media [Aristotelian Cosmology and its Influence on late 

Medieval Astrology]”. Phainomenon 21/2 (05 Temmuz 2022), 1-12. 

https://doi.org/10.33539/phai.v21i2.2660 

Stone, Abraham D. “Avicenna’s Theory of Primary Mixture”. Arabic Sciences and 

Philosophy 18/1 (Mart 2008), 99-119. 

https://doi.org/10.1017/S0957423908000489 

Şahin, Nur Muhammed. İbn Sînâ’nın Doğa Felsefesinde Dört Unsur. İstanbul Medeniyet 

Üniversitesi, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Takcı, Harun. “İbn Sina’da Üç Temel Kategori: Nicelik, Nitelik ve Görelilik”. Şırnak 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/20 (2018), 295-310. 

The Editors of Encyclopaedia Britannica. “Alexander of Aphrodisias Greek 

Philosopher”. Encyclopedia Britannica, 24 Eylül 2013. 

https://www.britannica.com/biography/Alexander-of-Aphrodisias 



 

 

215 

 

Tiryaki, M. Zahid. “Fahreddin er-Râzî’nin Mizaç Teorisi”. İslâm Düşüncesinde Mizaç 

Teorileri. ed. M. Zahit Tiryaki - Kübra Bilgin Tiryaki. 205-234. İslam Ahlak 

Düşüncesi 5. İstanbul: İlem Yayınları, 2. Baskı., 2022. 

Toprak, Hacer. Fiziksel Kapalılık Sorunu: İbn Sînâ’nın Doğa Felsefesi Özelinde Bir 

İnceleme. İstanbul Medeniyet Üniversitesi, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, 2024. 

Türker, Ömer. İslam Felsefesine Konusal Giriş. ed. Murat Demirkol. Ankara: Bilay 

Yayınları, 1. Baskı., 2020. 

Ullmann, Manfred. Islamic Medicine. Edinburgh: Edinburgh University Press, 1978. 

https://doi.org/10.1515/9781474473378 

Üçer, İbrahim Halil. “Aristotelesçi Dunamisin Dönüşümü: İbn Sînâcı Doğal İsti‘dâd ve 

Teheyyu’ Anlayışı Üzerine”. Nazariyat İslam Felsefe ve Bilim Tarihi 

Araştırmaları Dergisi 2/3 (15 Ekim 2015), 37-76. 

https://doi.org/10.15808/Nazariyat.2.3.M0016 

Üçer, İbrahim Halil. İbn Sînâ Felsefesinde Suret, Cevher ve Varlık. İstanbul: Klasik 

Yayınları, 1. Baskı., 2017. 

Üçer, İbrahim Halil. “İbn Sînâ’nın Mizaç Tanımı Üzerine: eş-Şifâ/el-Kevn ve’l-fesâd, 

VI’nın Karşılaştırmalı Bir Analizi”. İslam Düşüncesinde Mizaç Teorileri. ed. M. 

Zahit Tiryaki - Kübra Bilgin Tiryaki. 127-163. İslam Ahlak Düşüncesi 5. 

İstanbul: İlem Yayınları, 2. Baskı., 2022. 

Üçer, İbrahim Halil. “Mıknatıs Neden Çeker? İstisnai Özellikler (Havâss) Etrafında İbn 

Sina Fiziğine Yeni Bir Bakış”. Divan: Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi 24/46 

(01 Ağustos 2019), 1-63. https://doi.org/10.20519/divan.614128 

Weill-Parot, Nicolas. “Astrology, Astral Influences, and Occult Properties in the 

Thirteenth and Fourteenth Centuries”. Traditio 65 (2010), 201-230. 

http://www.jstor.org/stable/41417994 

Wildberg, Christian. “Olympiodorus”. The Stanford Encyclopedia of Philosophy 

(Summer 2018). ed. Edward N. Zalta. Metaphysics Research Lab, Stanford 

University, 2018. 

https://plato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/olympiodorus/ 



 

 

216 

 

Wilson, Malcolm. Structure and Method in Aristotle’s Meteorologica: a More Disorderly 

Nature. Cambridge; New York: Cambridge University Press, 2013. 

Yiğit, Fevzi. “İbn Sînâ’da Kuvve-Fiil Teorisi”. Bozok Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 26/26 (31 Aralık 2024), 43-66. 

https://doi.org/10.51553/bozifder.1527477 

Zikou, Theodora of Sotirios. Αριστοτέλους, Μετεωρολογικά IV: εισαγωγή ‒ μετάφραση ‒ 

ερμηνευτικό υπόμνημα [Aristotle’s Meteorologica IV: Introduction ‒ Modern 

Greek Translation ‒ Commentary]. University of Ioannina, Yayımlanmamış 

Doktora Tezi, 2019. http://hdl.handle.net/10442/hedi/46235 

 


